
Juliane Werner
Existentialismus in Österreich



Studien und Texte zur
Sozialgeschichte der Literatur

Herausgegeben von
Norbert Bachleitner, Christian Begemann,
Walter Erhart, Gangolf Hübinger, Barbara Picht
und Meike Werner

Band 153



Juliane Werner

Existentialismus
in Österreich

Kultureller Transfer und literarische Resonanz



Veröffentlicht mit Unterstützung des Austrian Science Fund
(FWF): PUB 769-Z

ISBN 978-3-11-068197-0
e-ISBN (PDF) 978-3-11-068306-6
e-ISBN (EPUB) 978-3-11-068315-8
ISSN 0174-4410
DOI https://10.1515/9783110683066

Dieses Werk ist lizensiert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International
Lizenz. Weitere Informationen finden Sie unter http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/.

Library of Congress Control Number: 2020947201

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über
http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2021 Juliane Werner, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston
Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verfügbar über www.degruyter.com.

Coverabbildung: Strohkoffer Wien. Fotografie von Harry Weber, 1952. ÖNB/Wien, HW1952-172-17
Satz: Integra Software Services Pvt. Ltd.
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyter.com

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://dnb.dnb.de
http://www.degruyter.com
http://www.degruyter.com


Inhaltsverzeichnis

1 Existentialismus in Österreich. Einleitung 1

2 Der Existentialismus als Gegenstand der
Kulturtransferforschung 12

3 Grundlagen und Gründungsmythen 20
3.1 Existentialismus: Entstehung, VertreterInnen, Tendenzen 20
3.2 Résistance, Opferthese und das Überspringen von

Les Mouches 35

4 Französische Kulturpolitik und erste Existentialismus-
Begegnungen 61
4.1 Die französischen Besatzungszonen Tirol, Vorarlberg und

Wien 62
4.2 Kulturpolitische Maßnahmen 69
4.3 Zeitschriften, Buchmarkt, Übersetzungen 75

5 Der Existentialismus als Subkultur 97
5.1 Mode und mode de vie: Von St. Germain-des-Prés zum

„Strohkoffer“ 97
5.2 Literarische Darstellungen des Existentialismus als

Jugendkult 113

6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur 146
6.1 Verflechtungen: Kafka und der neue Kanon 146
6.2 Kontinuität als / statt Neuanfang 160
6.3 Literatur unter dem Galgen: Grenzsituationen 170
6.4 Littérature engagée zwischen Sprachskepsis und

Engagement 196

7 Die Philosophie des Existentialismus in Forschung, Lehre und
Kritik 231
7.1 Wege des Intellektuellen. Sartre zwischen den

Disziplinen 231
7.2 Zur universitätsphilosophischen Aufnahme des

Existentialismus 243
7.3 Katholische Kritik oder: Der Existentialismus als

Nihilismus 252



8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg 265
8.1 Die Bühne als Ideen-Umschlagplatz 265
8.2 Wendepunkt Wien: Schmutzige Hände und der

„Völkerkongress für den Frieden“ 275

9 „Ein toter Sartre ist ein guter Sartre“. Bilanz und Ausblick 312

Literaturverzeichnis 321

Personenindex 365

VI Inhaltsverzeichnis



1 Existentialismus in Österreich. Einleitung

Jean-Paul Sartres voluminöse phänomenologische Ontologie L’Être et le Néant
(1943) zählt zu der Lektüre, die das verzweifelnde Ich in Ingeborg Bachmanns
Roman Malina (1971) „betört“1 zurücklässt. Den delinquenten Jugendlichen in El-
friede Jelineks Die Ausgesperrten (1980) dient sie als Fundus für großspurige Zitate
und zur Rechtfertigung ihrer Straftaten. Sartres nobelpreisbefördernde Autobiogra-
phie DieWörterwiederum gehört zu den wenigen Büchern, die Franz-Joseph Murau,
Hauptfigur von Thomas Bernhards Opus Magnum Auslöschung (1986), nach eigenen
Angaben zweimal lesen würde. AutorInnen wie Andreas Okopenko, Hertha Kräftner,
Milo Dor, Peter Turrini, Josef Winkler, Ruth Aspöck, Werner Schwab und Gerhard
Roth weisen sich selbst als vom Existentialismus beeinflusst aus, andere beziehen
offensiv gegen ihn Stellung, wie Peter Handke, den Sartres Konzept der littérature
engagéeMitte der 1960er-Jahre öffentlichkeitswirksam aus der Fassung bringt.

Auf welche Weise und in welcher Gestalt sich der Existentialismus von
Paris aus nach 1945 seinen Weg Richtung Österreich bahnt, lässt sich anhand
eines Corpus aus Zeitungen, Zeitschriften und Anthologien, Theaterspielplänen
und -kritiken, Vorlesungsverzeichnissen und Hochschulschriften sowie Zeug-
nissen alliierter Kulturaktivitäten mithilfe der Kulturtransfertheorie erfassen.
Für die Initiatoren dieses Mitte der 1980er-Jahre am Pariser Centre national de
la recherche scientifique begründeten Ansatzes (cf. Kap. 2), Michel Espagne und
Michael Werner, ist ein Kulturimport „nie ein rein kumulatives, sondern immer
ein schöpferisches Verfahren“,2 das gemäß den Bedürfnissen der Zielkultur
Sinnverschiebungen und Funktionsverlagerungen impliziert. Im Unterschied
zu früheren Formen der Einfluss- und Rezeptionsforschung würden auf diese
Weise Hierarchisierungen, also ‚richtige‘ oder ‚falsche‘ Aufnahmen entfallen;
das transferierte Kulturem habe ebenso viel Legitimität wie das Original („au-
tant de légitimité que l’original“3). Die Fokussierung auf „die in der Rezeptions-
kultur ausgelösten Verarbeitungsvorgänge“4 steht der in Sartres Qu’est-ce que

1 Ingeborg Bachmann: Malina. Frankfurt am Main 11980, S. 81.
2 Michel Espagne und Michael Werner: Deutsch-französischer Kulturtransfer als Forschungsge-
genstand. Eine Problemskizze. In: Espagne und Werner (Hg.): Transferts. Les relations intercul-
turelles dans l’espace franco-allemand (XVIIIe et XIXe siècle). Paris 1988, S. 11–34, hier S. 21.
3 Michel Espagne: La Notion de transfert culturel. In: Revue Sciences/Lettres 2013, Nr. 1,
S. 1–9, hier S. 2. http://rsl.revues.org/219 (einges. 09.01.2019).
4 Michael Werner: Dissymmetrien und symmetrische Modellbildungen in der Forschung zum
Kulturtransfer. In: Lüsebrink und Reichardt, mit Keilhauer und Nohr (Hg.): Kulturtransfer
im Epochenumbruch. Frankreich – Deutschland 1770 bis 1815. (Deutsch-Französische Kultur-
bibliothek 9.1.) Leipzig 1997, S. 87–101, hier S. 96.

Open Access. ©2021 Juliane Werner, publiziert von Walter de Gruyter. Dieses Werk ist
lizensiert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110683066-001

http://rsl.revues.org/219
https://doi.org/10.1515/9783110683066-001


la littérature? beschriebenen Produktivität von Rezeptionsprozessen nahe, nach
der Werke nur in dem Ausmaß Wert haben, in dem sie aufgenommen werden,
und dies immer wieder neu, da sich die Lesenden stets en situation befinden.
Für den Umgang mit dem Phänomen Existentialismus, das sich ausdrücklich
nicht als festumrissenes System verstanden wissen will, sondern als ein fortlau-
fend zu adaptierendes, im Werden begriffenes Denken, eignet sich die Kultur-
transfertheorie durch ihre Situationsgebundenheit und Prozessualität ideal:
ebenso wie einzelne Kulturgüter betrachtet sie Kulturen auf der Makroebene
nicht als geschlossene Einheiten, sondern als hybride, dynamische Gefüge, als
variable „Ensembles von Praktiken, Zeichen und Bedeutungszuschreibungen“5.
Ihr Augenmerk richtet sich speziell auf „Spuren des Fremden in der eigenen
Kultur“6 und auf die Frage, wie diese dorthin gelangt sein können, das heißt,
nach welchen Kriterien kulturelle Elemente von institutionellen oder privaten
Vermittlungsinstanzen selektiert und befördert oder blockiert werden.

Zwar bestimmen die spezifischen Erwartungen der Zielkultur in hohem Maß
die Grenzen des Transferierbaren, allerdings ist gerade der sich zwischen 1945
und 1955 vollziehende Existentialismus-Transfer wegen des besatzungsbe-
dingten Machtgefälles nicht von der alliierten Kulturpolitik Frankreichs (cf.
Kap. 4.2)7 und ihrem Beitrag zur Identitätsbildung der Zweiten Republik zu tren-
nen. Um zu ermessen, worin sich die Strömung nach der Rekontextualisierung
von der französischen Ausprägung unterscheidet, beleuchtet Kapitel 3 zunächst
den Ausgangskontext: die Entstehung, die VertreterInnen und die Tendenzen
des Existentialismus. Das Gewicht liegt – den empirisch erfassbaren Transferin-
halten entsprechend – primär auf dem Widerhall, den Jean-Paul Sartre als zen-
traler Repräsentant findet. Verwandte Ausprägungen existenzphilosophischen
Schreibens – von Simone de Beauvoir, Albert Camus, Gabriel Marcel, Emmanuel

5 Werner Suppanz: Transfer, Zirkulation, Blockierung. Überlegungen zum kulturellen Trans-
fer als Überschreiten signifikatorischer Grenzen. In: Celestini und Mitterbauer (Hg.): Ver-
rückte Kulturen. Zur Dynamik kultureller Transfers. (Studien zur Inter- und Multikultur 22.)
Tübingen 2003, S. 21–35, hier S. 23.
6 Hans-Jürgen Lüsebrink und Rolf Reichardt: Kulturtransfer im Epochenumbruch. Fragestel-
lungen, methodische Konzepte, Forschungsperspektiven. Einführung. In: Lüsebrink et al.
(Hg.): Kulturtransfer im Epochenumbruch, S. 9–26, hier S. 20.
7 Ebenso wenig ist der Transfer isoliert von der Kulturpolitik der anderen Besatzungsmächte
zu betrachten, wie sich etwa an amerikanischen Kulturimporten zeigt, die Österreich nicht al-
lein von Seiten der USA erreichen, sondern auch in Form von bereits mit ihnen amalgamierten
französischen Kulturimporten (cf. Kap. 5.1). Nach 1950 wirkt sich besonders der die österreichi-
sche Besatzungspolitik dominierende Kalte Krieg auf den Transfer der Werke des sich der Sow-
jetunion annähernden Sartre aus (cf. Kap. 8).

2 1 Existentialismus in Österreich. Einleitung



Mounier und Maurice Merleau-Ponty, die, oft zugeordnet, teils wesentlich von
Sartres Positionen abweichen und sich nur bedingt mit dem Etikett Existentialis-
mus identifizieren – werden im Ausmaß ihrer tatsächlichen Rezeption in Öster-
reich berücksichtigt (cf. Kap. 3.1).

Die Untersuchung des Aufnahmekontexts – das soziopolitische Klima und die
kulturelle Landschaft in Österreich – macht deutlich, warum Sartre nicht nur in
Frankreich zur richtigen Zeit kommt, um mit seinem Freiheitsdenken eine Breiten-
wirkung zu erzielen, sondern auch in Österreich, wo der literarisch-philosophische
Leerstand nach Jahren der Abgetrenntheit vom internationalen Geistesgeschehen
erheblich ist. Ein erstes Rezeptionsangebot wird indes fast vollständig ausgeschla-
gen: Das Résistance-Stück Die Fliegen, das in Westdeutschland als Theater-Ereignis
der Saison 1947/48 eine intensive Debatte über die Notwendigkeit von Reue aus-
löst, wird dort von den französischen Alliierten aktiv gefördert, während man in
Österreich, das durch seinen 1943 von der britischen, sowjetischen und amerikani-
schen Regierung festgelegten Opferstatus (als „the first free country to fall victim to
Hitlerite aggression“8) von Frankreich als pays ami behandelt wird, auf Kontinuität
setzt: Vor allem Klassiker der Habsburgerzeit ohne nennenswertes Polarisierungs-
potential und ein konformes französisches Angebot sollen die Rückbesinnung auf
die eigene kulturelle Größe und somit das Zusammengehörigkeitsgefühl stärken.
Zumal im Vergleich zu Deutschland wird im Folgenden eruiert, inwieweit diese un-
terschiedliche Ausgangslage Auswirkungen auf Art und Umfang der Aufnahme des
aus dem Résistance-Umfeld erwachsenen und um den Themenkomplex Verantwor-
tung kreisenden Existentialismus hat (cf. Kap. 3.2).

Vorgestellt werden Sartres Philosophie und Prosa dem österreichischen Publi-
kum zunächst in den nach 1945 zahlreich neu erscheinenden Literatur- und Kultur-
Periodika wie Plan, Wort und Tat, Wort und Wahrheit, Der Turm oder Tagebuch (cf.
Kap. 4.3). In diesem Zusammenhang erweisen sich einzelne Schlüsselfiguren als
entscheidend für den Kulturtransfer, wobei es sich überwiegend um zwischen den
Kulturen stehende AutorInnen, RedakteurInnen und ÜbersetzerInnen handelt,
etwa um MitarbeiterInnen bei alliierten Printmedien (wie Armand Jacob oder Lilly

8 United States Department of State: Declaration on Austria [Moskau, 30. Oktober 1943]. In: Foreign
Relations of the United States: Diplomatic Papers, 1943. General, Vol. 1, ed. by William M. Franklin
and E. R. Perkins (Washington 1963), S. 761 (Annex 6). Die Konsequenzen dieser besatzungspoliti-
schen Besonderheit werden in weiterer Folge ebenso wie mentalitätsgeschichtliche Erwägungen
und die stark katholisch flankierte Rezeption in Österreich (cf. Kap. 7.3) als Gründe dafür diskutiert,
dass die österreichische Beschäftigung mit dem Existentialismus in anderen Bahnen verläuft als die
westdeutsche und sich daher nicht – wie gelegentlich geschehen – undifferenziert unter eine ge-
samtdeutschsprachige Aufnahme subsumieren lässt.

1 Existentialismus in Österreich. Einleitung 3



von Sauter) oder um ÖsterreicherInnen, die in das französischsprachige Ausland
emigriert sind (wie Jean Améry, Manès Sperber und André Gorz).9 Ein Thema, das
die Nachkriegsperiodika mit Vehemenz verfolgen, ist das der Verantwortung von
SchriftstellerInnen: Vergleichsweise einhellig wird so in katholischen, kommunisti-
schen und avantgardistischen Blättern ein Engagement gefordert, das in seinen
Grundzügen mit den literaturtheoretischen Inhalten in Sartres Qu’est-ce que la litté-
rature? übereinstimmt (cf. Kap. 6.4). Die nach dem Krieg zu neuer Aktualität ge-
langte Frage, ob die alte Sprache zur Abbildung des Erlebten und zum Aufbau des
Neuen hinreichen kann oder ob sich durch sie bloß alte Denkmuster perpetuieren,
wird von den in sprachskeptischer Tradition stehenden und jüngst auch vom Surre-
alismus beeinflussten NachkriegsautorInnen lebhaft debattiert. Das in Variationen
vorgebrachte Motto „Keine neue Welt ohne neue Sprache“10 steckt die Grenzen der
Bereitschaft vieler ab, sich einem auf die Sagbarkeit der Dinge bauenden Literatur-
Konzept zu öffnen, das, wenig beeindruckt vom Missverhältnis zwischen Sprache
und Realität, ersterer wieder zu Würde und Konstruktivität verhelfen will.

Form und Inhalt der littérature engagée präsentiert das 6. Kapitel, das charakte-
ristische Themen und Motive des Existentialismus als literarische Strömung am Bei-
spiel der neuen österreichischen ErzählerInnen der fünfziger Jahre veranschaulicht.
Dabei macht die Literatur der Grenzsituationen (littérature des situations extrêmes)
in dem von Hans Weigel herausgegebenen Jahrbuch Stimmen der Gegenwart
(1951–1956) deutlich, wie analoge narrative Elemente nicht notwendig im Einfluss
des Existentialismus gründen, sondern durchaus Zeitgeist-Ähnlichkeiten geschuldet
sein können (cf. Kap. 6.3). Viele Konvergenzen beruhen auf indirekten oder umwe-
gigen Kontakten und Verflechtungen; so führt Franz Kafka, der Einfluss auf das
Werk Sartres und Camus’ hatte, den jungen österreichischen Kanon nach 1945 an
und verstärkt, durch die zahlreichen Anknüpfungspunkte zu seinem existenzorien-
tierten, absurdistischen Schreiben, den Transfer des Existentialismus (cf. Kap. 6.1).
Das österreichische Lesepublikum samt den LiteratInnen, die diese Art von Prosa

9 Ohne die Maßstäbe der Zugehörigkeit zur österreichischen Literatur durch Geburtsort, Wohnort
oder Selbstverständnis weiter zu diskutieren, bezieht diese Untersuchung neben in Österreich le-
benden SchriftstellerInnen (aller Nationalitäten) ÖsterreicherInnen ein, die das Land dauerhaft
verlassen haben (etwa Ingeborg Bachmann, Gerhard Rühm), deren Literatur jedoch einen starken
Österreich-Bezug aufweist, sowie jene, die während des Nationalsozialismus fliehen mussten, wie
der in Österreich-Ungarn geborene Manès Sperber und der nach 1945 als „gelernter Heimatloser“
(Jenseits von Schuld und Sühne. Bewältigungsversuche eines Überwältigten. München 21966,
S. 90) ebenfalls nicht nach Österreich zurückkehrende Jean Améry.
10 Ingeborg Bachmann: Das dreißigste Jahr. In: Bachmann: Sämtliche Erzählungen. München
82010, S. 132.

4 1 Existentialismus in Österreich. Einleitung



stark inspiriert, verkörpern allerdings keineswegs den etablierten Literaturbetrieb.
Mit dem nach Kriegsende vorherrschenden Eindruck eines Neuanfangs erweisen
sich auch der dazugehörige Elan und die literarische Offenheit der ersten Jahre bald
als Illusion, an deren Stelle wieder der status quo ante tritt. Es dominiert konserva-
tive „Vorkriegsware“11, was dem selbst als Schriftsteller tätigen Kritiker und Publizis-
ten Hans Weigel mehrfach Anlass zur Klage gibt. In Anbetracht des „Vakuums
innerhalb unseres geistigen Lebens“12, bedingt durch die im Exil belassenen Au-
torInnen, durch die gezielte Förderung von teils belasteten VorkriegsliteratInnen
und zuletzt durch das Ignorieren der neuen Generation (cf. Kap. 6.2), verlangt es
gerade die jüngeren LeserInnen nach den zu Kriegszeiten unzugänglichen interna-
tionalen Neuheiten, unter denen der Existentialismus die aktuellste ist.

Dass der „Bürgerschreck“13 Sartre der österreichischen Jugend zugleich hilft,
gegen die geistige Enge der Elterngeneration aufzubegehren, ist ein wesentlicher
Erfolgsfaktor, der auch literarisch seinen Niederschlag findet. Um den Preis der in-
haltlichen Verflachung erreicht die Strömung in den europäischen Metropolen
schnell den Status eines Jugendkults, dessen Maßlosigkeit und Naivität Elfriede Je-
lineks Roman Die Ausgesperrten (1980) ironisiert. Dass das subversive Potential
des Existentialismus eine gewisse Zeitlosigkeit auszeichnet, legt Norbert Gstreins
Roman Eine Ahnung vom Anfang von 2013 nahe, der jugendlich-rebellische „Aus-
flüge ins Existentialistische“14 in den neunziger Jahren im ländlichen Österreich
porträtiert (cf. Kap. 5.2). Als einen für den Transfer unumgänglichen Aspekt blickt
Kap. 5.1 zuvor auf die von der Pariser Rive Gauche importierte Mode und den Le-
bensstil anhand von Zeitungs- und Zeitzeugen-Berichten über ExistentialistInnen-
Treffpunkte wie das Wiener Kellerlokal „Strohkoffer“, das „Exil“ und das „Café
Sport“.

Dass die Kennzeichnung ‚existentialistisch‘ nicht nur auf eine uneinheitli-
che Gruppe von Intellektuellen, SchriftstellerInnen und PhilosophInnen ausge-
dehnt wird, sondern auch auf die im Arrondissement Saint-Germain-des-Prés
wirkenden MalerInnen, MusikerInnen und SchauspielerInnen, lässt gerade im

11 Hans Weigel: Brief aus Wien: Zentrum am Rande. In: Der Monat 5 (1952), Nr. 44, S. 179–183,
hier S. 180.
12 Hans Weigel: Vorbemerkung. In: Stimmen der Gegenwart, 1951, S. 5.
13 Jean Améry: In die Welt geworfen. Jean-Paul Sartre (1955). In: Améry: Werke, Bd. 4: Charles
Bovary, Landarzt. Aufsätze zu Flaubert und Sartre. Hg. von Hanjo Kesting. Stuttgart 2006,
S. 189–197, hier S. 196. [Zuerst in: Jean Améry: Karrieren und Köpfe. Zürich 1955.]
14 Norbert Gstrein: Eine Ahnung vom Anfang. München 2013, S. 49 f.

1 Existentialismus in Österreich. Einleitung 5



akademischen Bereich Zweifel an der philosophischen Güte der Denkrichtung
aufkommen. So beeinträchtigt der Ruf als skandalumwobene Modeerscheinung
die Aufnahme in universitären Kreisen, wie die wissenschaftlichen Publikationen
der Jahre 1945 bis 1955 unmissverständlich belegen. Diese werden im 7. Kapitel
zusammen mit Lehrveranstaltungen und Hochschulschriften österreichischer
Universitäten ausgewertet, wobei „dem Ernst und Engagement des existentiellen
Denkens“15 des Dozenten Leo Gabriel – ein vergleichsweise aufgeschlossener
Vermittler – besondere Aufmerksamkeit zukommt, ebenso der erheblichen Kritik
durch seinen Konterpart Erich Heintel am Institut für Philosophie der Universität
Wien, der der Strömung schon vor der Lektüre von Sartres noch nicht übersetz-
tem philosophischem Hauptwerk L’Être et le Néant (1943) jede Wissenschaftlich-
keit abspricht (cf. Kap. 7.2).

Generell ist der Existentialismus-Transfer vor dem Hintergrund vorhandener
Übersetzungen und Berichterstattungen, also des potentiellen Wissensstands der
RezipientInnen zu betrachten. Als wirkungsvollen Träger seiner Philosophie er-
achtet Sartre das Theater, das gerade in Österreich einen bedeutenden Platz ein-
nimmt, da seine Stücke schon in der Saison 1947/48 auf den Spielplänen stehen,
seine Prosa hingegen größtenteils ab 1949/50, Das Sein und das Nichts erst 1952
in deutscher Übersetzung vorliegt. Die Abfolge von Sartres phänomenologischer,
existentialistischer, marxistisch und schließlich anarchistisch gefärbter Phase
spiegelt sich wenig in der Übersetzungs- und Rezeptionschronologie. Seine
Prosa – der Roman La Nausée, der Erzählband Le Mur und der aus L’Âge de rai-
son, Le Sursis, La Mort dans l’âme und dem unvollendet gebliebenen La Dernière
Chance bestehende Roman-Zyklus Les Chemins de la liberté – erscheint bis auf
den letzten Teil der Trilogie zwischen 1938 und 1945, Jahre bevor die zunächst
auf Dramen und philosophische Kurztexte konzentrierte Erstrezeption in Öster-
reich beginnt. Als seine Romane gelesen werden, hat Sartre seinen Schwerpunkt
bereits weiter auf philosophische und politische Texte verlagert, schreibt aber bis
in die Mitte der sechziger Jahre noch Theaterstücke.

In der österreichischen Aufführungsgeschichte existentialistischer Dramen
(cf. Kap. 8) sticht das in antikommunistischem Ruf stehende Les Mains sales auf-
grund mehrerer Skandale, die Sartre zweimal persönlich nach Wien führen, her-
aus: Scheitert das Drama schon Ende 1950 am Wiener Volkstheater an den
verhärteten politischen Fronten des Kalten Kriegs, sorgt Sartre aus Angst vor Inst-
rumentalisierung seines Stücks zwei Jahre später selbst für ein Aufführungsverbot

15 Augustinus Karl Wucherer-Huldenfeld: Leo Gabriel (1902–1987). Zur Bedeutung und Trag-
weite seines Grundgedankens. In: Benedikt et al. (Hg.): Verdrängter Humanismus – verzögerte
Aufklärung, Bd. 6: Auf der Suche nach authentischem Philosophieren. Philosophie in Öster-
reich 1951–2000. Wien 2010, S. 622–635, hier S. 623.

6 1 Existentialismus in Österreich. Einleitung



im Wiener Theater am Parkring und interveniert 1954 gleicherweise am Volksthe-
ater, dannjedoch ohne Erfolg. Der Grund für die Selbstzensur 1952 versetzt seine
ZeitgenossInnen in Erstaunen: Sartre tritt im Dezember des Jahres bei dem unter
Protektion der Sowjetarmee abgehaltenen Wiener „Völkerkongress für den Frie-
den“ auf, ein für ihn historisches Ereignis, das nach außen hin den Anfang seiner
vierjährigen Phase als compagnon de route der Kommunistischen Partei Frank-
reichs markiert. Diese sich in Wien öffentlich manifestierende Wandlung, zu einem
Zeitpunkt, als die meisten der ursprünglich prokommunistischen europäischen In-
tellektuellen sich in Anbetracht der Straflager-Enthüllungen von der Sowjetunion
distanzieren, sorgt für eine Umkehrung der eingespielten Rezeptionsmuster: Die
ehedem an ihm interessierte, westlich orientierte Presse reagiert mit Boykott und
Befremden auf den politischen Sartre, während sich die KPÖ-nahen Periodika, die
zuvor die existentialistische Freiheitsphilosophie als abstrakt-idealistisch und igno-
rant gegenüber der sozialen Situiertheit des Individuums heftig attackiert hatten,
nun begeistert geben. Sartres zweiter Wien-Aufenthalt räumt letzte Unklarheiten
über seine Positionierung im kulturellen Kalten Krieg in den Augen der Allgemein-
heit aus und besiegelt die Erstrezeption.16 Zwar wird seine Nähe zur Kommunisti-
schen Partei mit dem sowjetischen Einmarsch in Ungarn 1956 enden, doch bleibt
sie für die Aufnahme seiner Werke im antikommunistisch geprägten Literaturbe-
trieb der Zweiten Republik lange bestimmend.

Die in dieser Untersuchung vorgenommene Periodisierung der Erstaufnahme
umfasst die Hochphase des Transfergeschehens (1947–1952) sowie die Jahre des
Ansteigens (1945/46) und des Abflachens (1953/54), fällt folglich ganz in die Zeit
der alliierten Besatzung (1945–1955) Österreichs, durch die, begrenzt von der
Zäsur des Weltkriegsendes und der Unabhängigkeit Österreichs 1955, relativ ein-
heitliche Rahmenbedingungen gegeben sind. Für die österreichischen AutorIn-
nen, die in dieser Zeit literarisch sozialisiert werden und dem Existentialismus in
ihrer Jugend begegnen (in geringem Maß auch später noch in Verbindung mit der
68er-Bewegung), wird das Zeitfenster weiter geöffnet. Der literarische Nachhall in

16 Sartres Wien-Interventionen stellen einen entscheidenden Rezeptionsschritt für den öster-
reichischen Umgang mit dem Autor dar, weshalb hier das Ende der 1945 beginnenden Erstauf-
nahme auf das Jahr 1955 datiert wird, im Unterschied zu Westdeutschland, für das Mechtild
Rahner die Aufnahme auf die Jahre 1945 bis 1949 begrenzt. Cf. Mechthild Rahner: „Tout est
neuf ici, tout est à recommencer … “. Die Rezeption des französischen Existentialismus im kul-
turellen Feld Westdeutschlands. (Epistemata, Philosophie 142.) Würzburg 1993, S. 305.

1 Existentialismus in Österreich. Einleitung 7



den Folgejahrzehnten zeigt, dass Kulturtransfers kein klar zu umreißendes Vor-
her und Nachher aufweisen, sondern sich als Prozess mit verschiedenen Etappen
realisieren.17 Ausblicke auf spätere Rezeptionsschritte lassen erkennen, dass der
Existentialismus nicht nur einen wesentlichen Moment in den austro-französi-
schen Kulturbeziehungen der unmittelbaren Nachkriegszeit darstellt, sondern der
österreichischen Literatur und Philosophie bis in das 21. Jahrhundert hinein als
Inspiration dient.

Zwar herrscht in der Forschung Konsens darüber, dass Frankreich nach 1945
kulturell zu einem zentralen Modernisierungsmodell für Österreich avanciert, doch
steht eine umfassende Untersuchung, wie der Existentialismus – als einer der
stärksten literarischen und philosophischen Impulse dieser Jahre – aufgenommen
wird, noch aus. Als Forschungsliteratur zum Thema im engeren Sinne existiert ein
Aufsatz zur Sartre-Rezeption in den französisch besetzten Bundesländern Tirol
und Vorarlberg von Sandra Unterweger18 und eine Diplomarbeit von Ulrike Drö-
scher zu den Wiener Aufführungen des Sartreschen Dramas Die schmutzigen
Hände.19 Sartres Auftritt beim Wiener „Völkerkongress für den Frieden“ wird be-
rücksichtigt in Michael Kraus’ Diplomarbeit „Kultura“. Der Einfluss der sowjetischen
Besatzung auf die österreichische Kultur 1945–195520 und in Manfred Mugrauers
Aufsatz „Eine ‚rein kommunistische Angelegenheit‘? Der Wiener ‚Völkerkongress
für den Frieden‘ im Dezember 1952“21. Zudem streifen einige Untersuchungen zur
französischen Kulturpolitik in den Besatzungsjahren sowie zu den kulturellen
Wechselwirkungen zwischen Frankreich und Österreich in dieser Zeit den

17 Cf. Jürgen Osterhammel: Transferanalyse und Vergleich im Fernverhältnis. In: Kaelble und
Schriewer (Hg.): Vergleich und Transfer. Komparatistik in den Sozial-, Geschichts- und Kultur-
wissenschaften. Frankfurt am Main 2003, S. 439–466, hier S. 464.
18 Cf. Sandra Unterweger: L’Être ou le Néant? Zur Rezeption des französischen Existentialis-
mus in Tirol und Vorarlberg am Beispiel von Jean-Paul Sartre. In: Unterweger, Vorderegger
und Zankl (Hg.): Bonjour Autriche. Literatur und Kunst in Tirol und Vorarlberg 1945–1955.
(Edition Brenner-Forum 5.) Innsbruck, Wien, Bozen 2010, S. 285–309.
19 Cf. Ulrike Dröscher: Die ehrbare Koexistenz … ? Zum Konnex von Theater und Politik in
den 1950er-Jahren in Österreich am Beispiel von Jean-Paul Sartres „Die schmutzigen Hände“
am Parkringtheater und am Volkstheater Wien. Diplomarbeit, Wien 2002.
20 Cf. Michael Kraus: „Kultura“. Der Einfluss der sowjetischen Besatzung auf die österreichi-
sche Kultur 1945–1955. Diplomarbeit, Wien 2008.
21 Cf. Manfred Mugrauer: Eine ‚rein kommunistische Angelegenheit‘? Der Wiener ‚Völkerkongress
für den Frieden‘ im Dezember 1952. In: Mikosch und Oberkofler (Hg.): Gegen üble Tradition, für
revolutionär Neues. Festschrift für Gerhard Oberkofler. Innsbruck, Wien, Bozen 2012, S. 131–156.

8 1 Existentialismus in Österreich. Einleitung



Existentialismus, darunter diejenigen von Friedrich Koja und Otto Pfersmann,22 Tho-
mas Angerer und Jacques Le Rider,23 Barbara Porpaczy24 und Silke Dürnberger.25

Hinzu kommen Beiträge, die sich dem Verhältnis einzelner AutorInnen und
ihrer Werke zum Existentialismus widmen, primär zu Elfriede Jelinek (cf. Auf-
sätze von Johann Sonnleitner,26 Paul Jandl,27 Marlies Janz28 und Ulrike Rainer29).
Zu Thomas Bernhard sind eine Studie von Juliane Werner30 und ein Aufsatz von

22 Cf. Friedrich Koja und Otto Pfersmann (Hg.): Frankreich – Österreich. Wechselseitige Wahr-
nehmung und wechselseitiger Einfluß seit 1918. Wien, Köln, Graz 1994. Cf. besonders den
kurzen Exkurs zur österreichischen Existentialismus-Rezeption von Erwin Waldschütz: Wahr-
nehmung und Rezeption französischer Philosophie in Österreich, S. 182–220.
23 Cf. Thomas Angerer und Jacques Le Rider (Hg.): „Ein Frühling, dem kein Sommer folgte“? Fran-
zösisch-österreichische Kulturtransfers seit 1945. Wien, Köln, Weimar 1999. Cf. hierin etwa Susanne
Albrecht: Von Molière zu Mnouchkine. Französisches Theater auf Wiener Bühnen, S. 151–166.
24 Cf. Barbara Porpaczy: Frankreich – Österreich. 1945–1960. Kulturpolitik und Identität.
(Innsbrucker Forschungen zur Zeitgeschichte 18.) Innsbruck, Wien, München, Bozen 2002.
25 Cf. Silke Dürnberger: Entwicklung und Status quo französisch-österreichischer Kulturtrans-
fers im literarhistorischen Kontext. Eine europäische Zweierbeziehung. (Europäische Hoch-
schulschriften XIII/265.) Frankfurt am Main 2002.
26 Cf. Johann Sonnleitner: Existentialismus im Nachkriegsösterreich. Zu Jelineks Roman Die
Ausgesperrten. In: Rétif und Sonnleitner (Hg.): Elfriede Jelinek. Sprache, Geschlecht und Herr-
schaft. (Saarbrücker Beiträge zur Vergleichenden Literatur- und Kulturwissenschaft 35.) Würz-
burg 2008, S. 79–88.
27 Cf. Paul Jandl: Mythen. Schmutz. Existentialismus. Film. Zu Elfriede Jelineks „Die Ausge-
sperrten“. In: Jandl und Findeis (Hg.): Landnahme. Der österreichische Roman nach 1980.
Wien, Köln 1989, S. 17–30.
28 Cf. Marlies Janz: Mythendestruktion und ‚Wissen‘. Aspekte der Intertextualität in Elfriede
Jelineks Roman „Die Ausgesperrten“. In: Text + Kritik 1993, Nr. 117 („Elfriede Jelinek“),
S. 38–50. Cf. auch Janz: Elfriede Jelinek. Stuttgart 1995.
29 Cf. Ulrike Rainer: The Grand Fraud ‚Made in Austria‘: The Economic Miracle, Existentia-
lism, and Private Fascism in Elfriede Jelinek’s Die Ausgesperrten. In: Johns und Arens (Hg.):
Elfriede Jelinek: Framed by Language. (Studies in Austrian literature, culture, and thought.)
Riverside/CA 1994, S. 176–193.
30 Cf. Juliane Werner: Thomas Bernhard und Jean Paul Sartre. (Internationale Forschungen zur
Allgemeinen und Vergleichenden Literaturwissenschaft 193.) Berlin 2016. Cf. auch Manfred Mit-
termayer: Von Montaigne zu Jean-Paul Sartre. Vermutungen zur Intertextualität in Bernhards
Auslöschung. In: Hoell und Luehrs-Kaiser (Hg.): Thomas Bernhard. Traditionen und Trabanten.
Würzburg 1999, S. 159–173; sowie Joachim Hoell: Der „literarische Realitätenvermittler“. Die
„Liegenschaften“ in Thomas Bernhards Roman Auslöschung. Berlin 1995.

1 Existentialismus in Österreich. Einleitung 9



Walter Wagner31 hervorzuheben, zu Ingeborg Bachmann ein Beitrag von Dirk
Göttsche.32 Existentialistischen Philosophemen bei Marlen Haushofer widmen
sich Daniela Strigl33 und Pamela S. Saur.34 Zum Autor Peter Rosei existiert ein
Aufsatz von Lutz Ellrich,35 zu Gerhard Roth eine Grazer Dissertation von Heide-
marie Grill-Fuchs.36

In Anbetracht der internationalen Ausstrahlung Sartres (erforscht unter
anderem in Studien zu Italien, Japan, der Türkei, Deutschland, den USA und
Lateinamerika)37 mag das Fehlen einer umfassenden Untersuchung zu Öster-
reich auf die erwähnte, hauptsächlich literaturbetriebsbedingte Subsumie-
rung des österreichischen Feldes in das westdeutsche, aus dem beispielsweise
die meisten deutschsprachigen Übersetzungen existentialistischer Werke stam-
men, zurückzuführen sein. Da die Aufnahme des Existentialismus in der Bundes-
republik Deutschland ebenso wie jene in der Deutschen Demokratischen Republik
und in der Schweiz insgesamt jedoch in anderen Bahnen verläuft als die österrei-
chische, werden entsprechende Forschungsergebnisse – von Jürgen Wertheimer,38

31 Cf. Walter Wagner: Aspekte des französischen Existenzialismus in Thomas Bernhards Auto-
biografie. In: Huber, Judex und Mittermayer (Hg.): Thomas Bernhard Jahrbuch 2009/2010.
Wien, Köln, Weimar 2011, S. 95–105.
32 Cf. Dirk Göttsche: Deutscher und Französischer Existentialismus im Werk Ingeborg Bach-
manns. In: Blasberg und Deiters (Hg.): Denken / Schreiben (in) der Krise – Existentialismus
und Literatur. (Kunst und Gesellschaft. Studien zur Kultur im 20. und 21. Jahrhundert 2.) St.
Ingbert 2004, S. 369–398. Cf. auch Joachim Eberhardts Eintrag „Existentialphilosophie und
Existentialismus“. In: Albrecht und Göttsche (Hg.): Bachmann-Handbuch. Leben – Werk –
Wirkung. Stuttgart 2002, S. 212–214.
33 Cf. Daniela Strigl: Vertreibung aus dem Paradies. Marlen Haushofers Existentialismus. In:
Bosse und Ruthner (Hg.): „Eine geheime Schrift aus diesem Splitterwerk enträtseln …“. Marlen
Haushofers Werk im Kontext. Tübingen, Basel 2000, S. 121–136.
34 Cf. Pamela S. Saur: Marlen Haushofer’s Heroines and Existentialism. In: Acta Germanica
36 (2008), S. 9–19.
35 Cf. Lutz Ellrich: Lakonischer Existenzialismus. In: Stepina (Hg.): Advanced Rosei. Wien
2011, S. 47–65.
36 Cf. Heidemarie Grill-Fuchs: „Hölle oder Himmel?“ Der Einfluss von Albert Camus’ und
Jean-Paul Sartres Existentialismus auf das Romanwerk von Gerhard Roth. Graz: Universität
Graz, Diss. 2011.
37 Cf. für entsprechende Länderanalysen: Alfred Betschart und Juliane Werner (Hg.): Sartre
and the International Impact of Existentialism. Cham 2020; sowie Jonathan Judaken und Ro-
bert Bernasconi (Hg.): Situating Existentialism. Key Text in Context. New York 2012.
38 Cf. Jürgen Wertheimer: „Une saison en purgatoire“. Aspekte der Sartre-Rezeption. In: Hay
(Hg.): Zur literarischen Situation 1945–1949. Kronberg 1977, S. 270–284.

10 1 Existentialismus in Österreich. Einleitung



Hendrik Feindt,39 Gerhard Kurz40 und insbesondere von Mechtild Rahner41 – eher
kontrastierend und im Rahmen von Transferaktivitäten aus ‚zweiter Hand‘ heran-
gezogen.

39 Cf. Hendrik Feindt: Engagement, empathie, distanciation. Reflets de Sartre dans la littéra-
ture de langue allemande. Französisch von Evelyne Dengler-Mahé. In: Revue d’esthétique,
Hors série, 1991 (Sartre / Barthes), S. 71–78. Feindt zieht für seinen Aufsatz Werke von Elfriede
Jelinek, Hubert Fichte, Alfred Andersch, Theodor W. Adorno und Jean Améry heran.
40 Cf. Gerhard Kurz: Nullpunkt, Kahlschlag, tabula rasa. Zum Zusammenhang von Existentia-
lismus und Literatur in der Nachkriegszeit. In: Gethmann-Seifert (Hg.): Philosophie und Poe-
sie, Bd. 2. (Otto Pöggeler zum 60. Geburtstag.) Stuttgart, Bad Cannstatt 1988, S. 308–332.
41 Neben der genannten, auf ihrer Freiburger Dissertation beruhenden Studie Die Rezeption des
französischen Existentialismus im kulturellen Feld Westdeutschlands (1993), die sich auf die Auf-
nahme des Existentialismus in westdeutschen Zeitschriften 1945–1949 konzentriert, cf. auch
Rahner: „Tout est neuf ici, tout est à recommencer“. Die Rezeption des französischen Existenzia-
lismus in Deutschland nach 1945. In: Busch und Combrink (Hg.): Doppelleben. Literarische Sze-
nen aus Nachkriegsdeutschland. Göttingen 2009, S. 205–218. Weiters die Aufsätze: Rahner:
Selbst- und Fremdwahrnehmungsmuster in der Rezeption des französischen Existentialismus
nach 1945 in Deutschland. In: Frankreich-Jahrbuch 1995: Politik, Wirtschaft, Gesellschaft, Ge-
schichte, Kultur (Themenschwerpunkt: Wahrnehmungsmuster zwischen Deutschland und
Frankreich). Opladen 1996, S. 113–132; sowie Rahner: Jean-Paul Sartre als Modell des Intellektu-
ellen im kulturellen Feld Nachkriegsdeutschlands. In: Eßbach (Hg.): Welche Modernität? Intel-
lektuellendiskurse zwischen Deutschland und Frankreich im Spannungsfeld nationaler und
europäischer Identitätsbilder. Berlin 2000, S. 317–340. Zur Camus-Aufnahme cf. vor allem Franz
Rudolf Weller: Aspekte der Camus-Rezeption in Deutschland (West und Ost) nach 1945. Eine kri-
tische Bilanz. In: Jung (Hg.): Albert Camus oder der glückliche Sisyphos – Albert Camus ou Sisy-
phe heureux. (Deutschland und Frankreich im wissenschaftlichen Dialog 4.) Göttingen 2013,
S. 395–444.

1 Existentialismus in Österreich. Einleitung 11



2 Der Existentialismus als Gegenstand der
Kulturtransferforschung

Nachdem Sartre es in seiner Rede auf dem Moskauer „Weltkongress für allge-
meine Abrüstung und Frieden“ 1962 eingangs für „überflüssig“ hält zu sagen,
was Kultur „selbst für den unkultiviertesten Menschen“ bedeutet, definiert er
sie schließlich als „das in ständiger Entwicklung befindliche Bewußtsein des
Menschen über sich selbst und die Welt, in der er lebt, arbeitet und denkt.“1

Die den Kern dieses Kulturverständnisses bildende Wandelbarkeit – im Ein-
klang mit dem intentionalen, stets auf ein Objekt hin sich entwerfenden Be-
wusstsein der Sartreschen Existenzphilosophie (cf. Kap. 3.1) – wird auch die
Kulturtransferforschung zu einem ihrer Grundpfeiler machen. Die Theorie der
transferts culturels, ein neuer Impuls, den Michel Espagne und Michael Werner
der Interkulturalitätsforschung Mitte der 1980er-Jahre am Pariser Centre natio-
nal de la recherche scientifique (CNRS) geben, lässt sich durch die der Kultur
zugesprochene Variabilität klar auf Seiten des Antiessentialismus verorten und
zählt zu den bedeutungsorientierten Kulturbegriffen.2 Sie fasst Kulturen nicht
als stabile Entitäten, sondern als provisorische Konfigurationen („des configu-
rations provisoires“3), als „Verdichtungspunkt[e] von Sprachen, Ordnungen,
Diskursen oder Systemen“4, deren Gestalt durch vielfältige Interaktionen mit
anderen Kulturen entsteht, also immer schon Importe beinhaltet.

Die Transferforschung fokussiert sich auf Spuren des Anderen in der eige-
nen Kultur, wobei den „Gegensatz von Fremdem und Eigenem“5 zu überwinden
und Distanz abzubauen eine erklärte Aufgabe ist. Gerade in Zeiten des Um-
bruchs, in denen die Kategorien ‚eigen‘ und ‚fremd‘ über die Abgrenzung von
oder Identifikation mit anderen Kulturen neu abgesteckt werden, kommt der

1 Jean-Paul Sartre: Abrüstung der Kultur. In: Tagebuch 17 (1962), Nr. 8/9, S. 1, 16, hier S. 1.
[Zuerst: La Démilitarisation de la culture: Extrait du discours à Moscou devant le Congrès mon-
dial pour le désarmement général et la paix. In: France-Observateur, 17.07.1962.]
2 Zu diesem auf Ernst Cassirer zurückgehenden relationellen Kulturverständnis, auf das sich
auch Pierre Bourdieu berufen wird, cf. Andreas Hütig: Dimensionen des Kulturbegriffs. In:
Kusber et al. (Hg.): Historische Kulturwissenschaften. Positionen, Praktiken und Perspektiven.
Bielefeld 2010, S. 105–124.
3 Espagne: La Notion de transfert culturel, S. 3.
4 Gregor Kokorz, Helga Mitterbauer: Einleitung. In: Kokorz und Mitterbauer (Hg.): Übergänge
und Verflechtungen. Kulturelle Transfers in Europa. (Wechselwirkungen 7.) Bern et al. 2004,
S. 7–20, hier S. 10.
5 Michel Espagne: Die Rolle der Mittler im Kulturtransfer. In: Lüsebrink et al. (Hg.): Kultur-
transfer im Epochenumbruch, S. 309–329, hier S. 312.

Open Access. ©2021 Juliane Werner, publiziert von Walter de Gruyter. Dieses Werk ist
lizensiert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110683066-002

https://doi.org/10.1515/9783110683066-002


Aneignung und Abwehr von kulturellen Elementen große Bedeutung zu, so in
Österreich zwischen 1945 und 1955, einer für die Identitätsbildung der Zweiten
Republik wichtigen Transformationsphase, die zeitlich mit der Existentialis-
mus-Erstaufnahme in eins fällt. Dabei zeigt sich klar, wie Kulturen „von ihren
Grenzen aus definiert und durch das Moment der Abgrenzung produziert“6 wer-
den, in diesem Fall von Westdeutschland (cf. Kap. 3.2). Zwar werden die litera-
rischen Felder durch die 1948 langsam beginnende Wiedereröffnung des
Handels mit Deutschland schließlich insofern nur teilweise zu trennen sein, als
zahlreiche österreichische SchriftstellerInnen in Deutschland arbeiten, verlegt
und gelesen werden und dort überdies die meisten deutschsprachigen Überset-
zungen entstehen, doch geht der hier untersuchte Kulturtransfer dieser Ent-
wicklung voraus. Er vollzieht sich weniger zwischen dem französischen und
deutschen Sprachraum, als zwischen den Nationen Frankreich und Österreich,
gründend in abweichenden Maßnahmen der alliierten Kulturpolitik in Öster-
reich (cf. Kap. 4.2), die vor allem dem nation building dienen, der Stärkung des
schwach ausgeprägten Staatlichkeitsgefühls.7

Die Kulturtransferforschung führt, vor allem angewandt auf Epochen, in
denen sich Nationalkulturen ausbilden und in großem Umfang Kulturgüter aus
anderen Ländern aufnehmen, umformen oder ablehnen, zu „reichem Ertrag“,
so in dem „durch die Dominanz einer nationalen Konzeption von Kultur“8 be-
stimmten 19. Jahrhundert oder in den Phasen der politischen Neuordnung Eu-
ropas nach beiden Weltkriegen. Obwohl die Transferforschung Michael Werner
zufolge mit dem Vorhaben angetreten ist, „die vermeintliche Homogenität der
Nationalkulturen aufzubrechen“9, werden diese als Untersuchungseinheit und

6 Suppanz: Transfer, Zirkulation, Blockierung, S. 24.
7 Zur ‚Nationswerdung‘ Österreichs cf. Félix Kreissler: La Prise de Conscience de la Nation
Autrichienne. 1938–1945–1978, Bd. 2. Paris 1980.
8 Joseph Jurt: Das wissenschaftliche Paradigma des Kulturtransfers. In: Berger und Sick (Hg.):
Französisch-deutscher Kulturtransfer im „Ancien Régime“. (Cahiers lendemains 3.) Tübingen
2002, S. 15–38, hier S. 26.
9 In dieser Hinsicht stellt die auf die „Überwindung nationalgeschichtlicher Sichtweisen“
setzende jüngere Tendenz der Transferforschung, die Anfang der 2000er-Jahre entwickelte
Histoire croisée, eine sich als Prioritätenverschiebung äußernde Weiterentwicklung des
Kulturtransfer-Ansatzes dar. Die Histoire croisée kann zwar ebenfalls nicht ganz auf das
Nationale als Referenzrahmen verzichten, denkt die eigene Situiert- und Voreingenommenheit
allerdings stärker mit. Bénédicte Zimmermann und Michael Werner: Vergleich, Transfer,
Verflechtung. Der Ansatz der Histoire croisée und die Herausforderung des Transnationalen.
In: Geschichte und Gesellschaft 28 [2002], Nr. 4, S. 607–636, hier S. 607. Cf. auch Michael Wer-
ner: Kulturtransfer und Histoire croisée. Zu einigen Methodenfragen der Untersuchung sozio-
kultureller Interaktionen. In: Braese und Vogel-Klein (Hg.): Zwischen Kahlschlag und Rive

2 Der Existentialismus als Gegenstand der Kulturtransferforschung 13



Bezugsrahmen zur Ordnung und Interpretation des Materials beibehalten. Es
gelte vielmehr, „die Grundlagen nationalgeschichtlicher Vergleiche zu über-
denken und zu erweitern“10, man distanziere sich, so Reichardt und Lüsebrink,
„von impliziten nationalen Hegemonieansprüchen älterer Kulturvergleiche“,
ziele also „nicht auf kulturellen Expansionismus, sondern auf die Bedürfnisse
der Rezipienten“11. Joseph Jurt unterstreicht:

Der Nachweis, dass nationale Kulturen zu wesentlichen Teilen auf (reinterpretierten oder
reformulierten) Beiträgen von Fremd- oder Nachbarkulturen beruhen, gräbt jeder sub-
stantialistischen oder gar nationalistischen Argumentation das Wasser ab. Das Fremde
wird zu etwas Eigenem, weil es eingeführt wird, um eine spezifische Funktion im eigenen
Kultursystem wahrzunehmen.12

Nachdem die Gesellschaft der Ort ist, „wo die Kulturfähigkeit des Menschen ver-
wirklicht, seine Kulturbedürftigkeit befriedigt wird“13, kann eine interkulturelle
Untersuchung nicht auf die intrakulturelle, binnengesellschaftliche Ebene, auf
„Schicht, Milieu, Lebensstil, Region, Konfession und dergleichen“14 verzichten.
Zu erfassen sind „die spezifischen Unterschiede von National-, Lokal- und Alltags-
kultur in ihrer wechselseitigen Überschneidung und Differenzierung“15, schreiben
Espagne und Werner in Anlehnung an den französischen Philosophen und Sozio-
logen Edgar Morin, dessen Kulturbegriff sie ihren Überlegungen zugrunde legen.
Morin versteht Kultur in seiner 1984 erschienenen Abhandlung Sociologie per se
als „polyculturelle“16, als ein veränderliches Kommunikationssystem, in dem ein
steter Austausch zwischen den Individuen einer gegebenen Gesellschaft und dem
sozialen Gefüge als Ganzem stattfindet.

Gauche. Deutsch-französische Kulturbeziehungen 1945–1960. Würzburg 2015, S. 21–42, hier
S. 28.
10 Wolfgang Schmale: Historische Komparatistik und Kulturtransfer. Europageschichtliche
Perspektiven für die Landesgeschichte. Eine Einführung unter besonderer Berücksichtigung
der Sächsischen Landesgeschichte. (Herausforderungen. Historisch-politische Analysen 6.)
Bochum 1998, S. 101.
11 Lüsebrink und Reichardt: Kulturtransfer im Epochenumbruch, S. 20.
12 Jurt: Das wissenschaftliche Paradigma des Kulturtransfers, S. 31.
13 Friedrich H. Tenbruck: Die Aufgaben der Kultursoziologie. In: Matthes und Deutsche Ge-
sellschaft für Soziologie (Hg.): Sozialer Wandel in Westeuropa: Verhandlungen des 19. Deut-
schen Soziologentages in Berlin 1979. Frankfurt am Main 1979, S. 900–904, hier S. 901.
14 Suppanz: Transfer, Zirkulation, Blockierung, S. 27.
15 Michel Espagne und Michael Werner: Deutsch-französischer Kulturtransfer im 18. und
19. Jahrhundert. Zu einem neuen interdisziplinären Forschungsprogramm des C.N.R.S. In:
Francia 13 (1985), S. 502–510, hier S. 504.
16 Edgar Morin: Sociologie. Paris 1984, S. 349.

14 2 Der Existentialismus als Gegenstand der Kulturtransferforschung



Der Transfer eines Kulturelements erfolgt aufgrund der Bedürfnislage der
RezipientInnen und wird unausweichlich modifiziert: Sobald ein Buch, eine
Theorie, eine Strömung von einem Kulturraum in einen anderen gelangt, ver-
ändert sich mit dem Kontext auch die Bedeutung. Espagne und Werner beto-
nen diesbezüglich, dass die Begegnung mit einem fremden Kulturgut eine
Sinnverschiebung oder Funktionsverlagerung bewirke und somit stets ein schöpfe-
risches Verfahren sei. Es handle sich um eine Resemantisierungsdynamik („une
dynamique de resémantisation“17), so dass der Begriff Transfer weniger im Sinne
von Transport als von Transformation zu verstehen sei. Die Transferanalyse kon-
zentriert sich in weiterer Folge auf die Bestimmung neuer Bedeutungen („la déter-
mination de sens nouveaux“18), womit sich die Kategorie der Kopie erübrigt; das
Resultat einer jeden Transposition, so weit entfernt sie auch sein möge, habe
ebenso viel Berechtigung wie das Original. Solcherart „vom Primat des Originals“19

gelöst, dürfe die Abweichung vom ursprünglichen Kulturem keinesfalls als „Fehl-
deutung“20 interpretiert werden. Durch ihr Umgehen von Hierarchisierungen un-
terscheidet sich die Kulturtransfertheorie von früheren Ansätzen der Rezeptions-,
Wirkungs- oder Einflussforschung, die in verschiedenem Ausmaß dazu neigen,
das „Hierarchieschema der Ausgangskultur zu übernehmen“ und „die spezifische
Logik des Aufnahmesystems“21 außer Acht zu lassen.

In diesem Punkt ist die Kulturtransfertheorie am wenigsten mit der Feldtheorie
Bourdieus vereinbar, welche ansonsten „unübersehbare Analogien“22 aufweist, da
letztere der Transfertheorie „das Modell zur Analyse der Konjunktur in der Rezepti-
onskultur lieferte, die als bestimmender Faktor für die Auslösung und das Ergebnis
des Transfers herausgestellt wurde.“23 Zwar räumt Bourdieu ein, dass ausländische
Lesarten bisweilen eine Freiheit aufweisen, die inländische Lektüren entbehren,
doch da Texte ohne ihren Kontext zirkulierten, interpretierten die RezipientInnen
sie im Sinne des Rezeptionsfeldes, ohne Rücksicht auf das Produktionsfeld, was
gewaltige Missverständnisse („formidables malentendus“24) nach sich ziehe.

17 Espagne: La Notion de transfert culturel, S. 2.
18 Espagne: La Notion de transfert culturel, S. 2.
19 Jurt: Das wissenschaftliche Paradigma des Kulturtransfers, S. 18.
20 Michel Espagne und Werner Greiling (Hg.): Frankreichfreunde. Mittler des französisch-
deutschen Kulturtransfers (1750–1850). (Deutsch-französische Kulturbibliothek 7.) Leipzig
1996, S. 11.
21 Jurt: Das wissenschaftliche Paradigma des Kulturtransfers, S. 22.
22 Jurt: Das wissenschaftliche Paradigma des Kulturtransfers, S. 22.
23 Werner: Kulturtransfer und Histoire croisée, S. 33.
24 Pierre Bourdieu: Les Conditions sociales de la circulation internationale des idées. In: Actes
de la recherche en sciences sociales 2002, Nr. 145, S. 3–8, hier S. 7, 4. [Zuerst in: Romanistische
Zeitschrift für Literaturgeschichte / Cahiers d’Histoire des Littératures Romanes 14 (1990), Nr. 1–2.]

2 Der Existentialismus als Gegenstand der Kulturtransferforschung 15



Die Idee des Missverständnisses existiert in der Kulturtransfertheorie in dieser
Form nicht, der Transfer wird „als etwas an sich Positives gesehen“25, wonach
ein hermeneutisches Verfahren zum Tragen kommt: „Auch wenn ein fremder
Gegenstand durch den Rezeptionsprozeß völlig verwandelt wird, geht es
dabei um einen Deutungsversuch.“26 Der Transferansatz würde im Hinblick
auf den Existentialismus entsprechend nicht nur fragen, welche „Veränderun-
gen des Rezeptionskontextes“27 die Strömung bewirkt, sondern auch, wie sie
sich selbst durch die „Anpassung an den neuen Kontext“28 gegenüber der franzö-
sischen Ausprägung verändert.

Der Existentialismus, als ein die Literatur, Philosophie, Politik und den Le-
bensstil umgreifender Gegenstand, dem nur mit einer transdisziplinären Me-
thode wie dem Kulturtransfer beizukommen ist,29 trifft bei der Vermittlung in
einen fremden Kulturraum auf literarische, philosophische und politische Fel-
der anderer Gestalt (cf. Kap. 7.1). Solche Asymmetrien sind „wesentlich für das
Zustandekommen kultureller Interaktion“30, wobei der Gedanke des Kulturge-
fälles hier verworfen wird. Statt anzunehmen, dass eine Kultur im Ganzen eine
Vorrangstellung besitzt und Einfluss auf eine andere, nachrangige ausübt, ist
es laut Werner nötig, nach den jeweiligen Kulturbereichen und -ebenen zu dif-
ferenzieren und zu relativieren: „Was von dem einen Standpunkt aus gesehen
als ‚kultureller Vorsprung‘ wahrgenommen wird, erscheint aus anderer Sicht
als ‚Rückständigkeit‘ […].“31 Inwieweit die tendenziell unilateralen Kulturtrans-
fers in einer Besatzungssituation als „Strategien des kulturellen Imperialismus“
gewertet werden müssten, ist nach dem Transferkonzept sekundär, da auch in
Fällen von klarer Kulturdominanz nicht auf den Export als solchen, sondern
auf die anfallenden „Veränderungen, Uminterpretationen und Adaptationen“32

im Zuge des Rezeptionsprozesses zu achten sei.

25 Jurt: Das wissenschaftliche Paradigma des Kulturtransfers, S. 31.
26 Espagne und Werner: Deutsch-französischer Kulturtransfer im 18. und 19. Jahrhundert,
S. 508.
27 Espagne: Die Rolle der Mittler im Kulturtransfer, S. 310 f.
28 Espagne und Greiling: Frankreichfreunde, S. 11.
29 Cf. Michel Espagne: Problèmes d’histoire interculturelle. In: Revue germanique internatio-
nale 4 (1995), S. 5–24, hier S. 14. Cf. auch Schmale: Historische Komparatistik und Kulturtrans-
fer, S. 102.
30 Werner: Dissymmetrien und symmetrische Modellbildungen in der Forschung zum Kultur-
transfer, S. 96.
31 Werner: Dissymmetrien und symmetrische Modellbildungen in der Forschung zum Kultur-
transfer, S. 96.
32 Werner: Dissymmetrien und symmetrische Modellbildungen in der Forschung zum Kultur-
transfer, S. 96.

16 2 Der Existentialismus als Gegenstand der Kulturtransferforschung



An den französischen Vermittlungspraktiken in Österreich zeigt sich, in welch
„engem Konnex mit gesellschaftlichen und politischen Macht- und Hegemonialver-
hältnissen“33 kulturelle Transfers stehen. Nicht nur ist die Existentialismus-Auf-
nahme nicht von der Kulturpolitik zu trennen, auch lässt sich die Kulturpolitik
Frankreichs nicht isoliert von der der anderen Alliierten, vor allem jener der Sowjet-
union und der USA, betrachten. Da Kulturtransfers laut Espagne nie nur zwischen
zwei Sprachen, Ländern oder Kulturkreisen stattfinden und eigentlich immer Dritte
involviert sind,34 tragen die Kulturtransferstudien transnationalen Verflechtungen
und „mehrpoligen Transferbeziehungen“35 seit den neunziger Jahren durch multi-
perspektivische Herangehensweisen Rechnung. Österreich an sich ist durch seine
geographische Lage und Geschichte traditionell einer jener Orte, an dem sich viele
Kulturräume begegnen, was – weil sich Kulturtransfers besonders in urbanen Zen-
tren realisieren, in Universitäten, Bibliotheken, Portalen zum Globalen („des ‚portails
sur la globalité‘“36) – speziell für Wien gilt, dem durch seine hohe Dichte an Vermitt-
lungsinstanzen die Rolle eines zentralen geistigen Umschlagplatzes zukommt.

Ausgehend davon, dass sich kulturelle Phänomene „nicht aus eigenem
Antrieb verbreiten“37, kommt dem „Stellenwert der soziologisch erfaßbaren
Vermittlerschichten“38 große Aufmerksamkeit zu. Der interkulturelle Transfer
ist zuallererst das Werk vermittelnder Persönlichkeiten, sei es als individuelle
Leistung oder innerhalb einer Gruppe, im Auftrag von Institutionen oder aus
privater Initiative.39 Sind Transfers von privaten MittlerInnen meist durch Ab-
lehnung oder Verehrung motiviert, existieren daneben „vom ökonomischen
Kalkül getriebene Mittler“ und schließlich der „Typus des professionalisierten

33 Suppanz: Transfer, Zirkulation, Blockierung, S. 22.
34 Cf. Espagne: La Notion de transfert culturel, S. 3: „Un transfert culturel n’a jamais lieu seu-
lement entre deux langues, deux pays ou deux aires culturelles: il y a quasiment toujours des
tiers impliqués.“ Cf. Werner: Kulturtransfer und Histoire croisée, S. 41: Die Komplexität eines
jeden Kulturtransfers verunmöglicht eine Gesamtschau, vielmehr wird disziplinenübergrei-
fend versucht, „die Mannigfaltigkeit der Verknüpfungen und der Interdependenzen eher an
einzelnen Gegenständen, Situationen oder Personengruppen aufzuzeigen“.
35 Lüsebrink und Reichardt: Kulturtransfer im Epochenumbruch, S. 25. Cf. hierzu auch die in
Fußnote 9 angegebenen Quellen zum Histoire croisée-Ansatz.
36 Espagne: La Notion de transfert culturel, S. 6; cf. S. 3.
37 Espagne: Die Rolle der Mittler im Kulturtransfer, S. 310 f.
38 Katharina Middell und Matthias Middell: Forschungen zum Kulturtransfer. Frankreich und
Deutschland. In: Grenzgänge. Beiträge zu einer modernen Romanistik 1 (1994), Nr. 2, S. 107–122,
hier S. 109f.
39 Cf. Espagne und Werner: Deutsch-französischer Kulturtransfer im 18. und 19. Jahrhundert,
S. 506.

2 Der Existentialismus als Gegenstand der Kulturtransferforschung 17



Mittlers“40, so der Kulturhistoriker Matthias Middell. Die Blütephase privater Ver-
mittlungstätigkeit findet üblicherweise dann statt, wenn sich die offiziellen Kon-
takte „auf einem Tiefpunkt“41 befinden, was zwischen 1945 und 1955 nicht
gegeben ist. Vielmehr stehen durch die Besatzungssituation viele der Schlüsselfi-
guren (RedakteurInnen, PublizistInnen, JournalistInnen, SprachlehrerInnen,
SchriftstellerInnen, ÜbersetzerInnen, WissenschaftlerInnen, HochschullehrerIn-
nen, PhilosophInnen, KritikerInnen, Intellektuelle, KorrespondentInnen), die
„eine entscheidende Schrittmacherfunktion“42 im Transfergeschehen haben, in
losem oder engem Kontakt zu den französischen Alliierten. Da sie für besat-
zungsgesteuerte Medien (Presse, Feuilleton, Fachpublikationen, Zeitungen, Zeit-
schriften, Radio, Theaterbetrieb, Schulen, Universitäten, außeruniversitäre
Institute, Bibliotheken, Leihbüchereien, Buchhandel, Verlage) arbeiten, ist in
den Besatzungsjahren Transfer- zugleich auch Institutionengeschichte. Neben
den vermittelten Begegnungen – durch Sartres feldübergreifendes Tun und seine
intensive Mediennutzung ist der Ertrag hier hoch – gibt es brieflich und autobio-
graphisch verbürgte direkte Kontakte (Sartres, Beauvoirs, Marcels und Mouniers
Österreich-Aufenthalte sowie Berichte österreichischer AutorInnen aus Paris), die
als Rezeptionszeugnisse einbezogen werden. Bei der Klassifizierung von Mittler-
Innentätigkeiten sieht Katja Marmetschke drei verschiedene, durch individuelle
Prädispositionen und soziokulturelle Konstituierungsbedingungen bestimmte
modi operandi:

Erstens kann sich ein Mittler als Autor betätigen, der Informationen über das andere Land
sammelt und zu umfassenden Deutungsentwürfen verarbeitet. Zweitens kann er als Organi-
sator auftreten und transnationale Begegnungsagenturen oder Zeitschriften ins Leben
rufen. Drittens kann er als Multiplikator wirken, der sich z. B. als Journalist oder Lehrender
für die vertiefte Kenntnis des Nachbarn und damit das Projekt interkulturellen Lernens und
Handelns einsetzt. Diese drei Entfaltungsformen des Mittlerengagements (d. h. die intellek-
tuell-deutende, die praktisch-organisatorische und die pädagogisch-vermittelnde) werden
zwar aufgrund individuell unterschiedlich ausgeprägter Begabungen und Kompetenzen
selten in Personalunion ausgeübt, aber sie sind gleichermaßen wichtige Säulen für das Ge-
lingen grenzüberschreitender Kommunikation auf gesellschaftlicher Ebene.43

40 Matthias Middell: Kulturtransfer und Weltgeschichte. Eine Brücke zwischen Positionen um
1900 und Debatten am Ende des 20. Jahrhunderts. In: Mitterbauer und Scherke (Hg.): Ent-
grenzte Räume. Kulturelle Transfers um 1900 und in der Gegenwart. (Studien zur Moderne 22.)
Wien 2005, S. 43–73, hier S. 61.
41 Katja Marmetschke: Mittlerstudien – Einleitung. In: Lendemains 37 (2012), Nr. 146/147,
S. 10–17, hier S. 12.
42 Marmetschke: Mittlerstudien – Einleitung, S. 10.
43 Marmetschke: Mittlerstudien – Einleitung, S. 11.

18 2 Der Existentialismus als Gegenstand der Kulturtransferforschung



Als Vermittlungsinstanzen (vecteurs de transferts) werden Schlüsselfiguren, -orte
und -institutionen primär auf ihre durch Selektions- und Kanonisierungsmecha-
nismen ausgeübte Funktion der Beförderung, aber auch Blockierung von kultu-
rellen Transfers überprüft, letzterer Fall, wie Suppanz schreibt, eintretend zum
„Zweck, die Zirkulation kultureller Elemente zu regulieren, wenn nicht zu verhin-
dern, und das ‚Eigene‘ vor dem ‚Fremden‘ zu schützen“44. So erschließt sich, von
wem, warum, nach welchen Kriterien und auf welche Weise kulturelle Elemente
ausgewählt, übersetzt und moduliert werden. Dabei umfassen die Transfergüter
nicht nur Gegenständliches wie Bücher oder Aufsätze, sondern auch „Symbole
und Symbolhandlungen“45 wie Bräuche und Begrifflichkeiten, gerade beim Exis-
tentialismus, der sich stark als subkulturelle Modeerscheinung manifestiert.

Insgesamt werden beim Transfer kultureller Artefakte von der Ausgangs- in
die Zielkultur nach Lüsebrink drei Komponenten untersucht, die Selektionspro-
zesse (Quantität oder Qualität), die Vermittlungsprozesse (institutionell, medial,
individuell) und die Rezeptionsprozesse (Übertragung, produktive Rezeption,
Nachahmung, Kommentarform, kulturelle Adaptation).46 Der Existentialismus
bietet sich für eine solche vielgliedrige Fallstudie durch sein Übergreifen auf
mehrere Disziplinen, seinen hohen Grad an Medialisierung und seinen prozes-
sualen Charakter an. Durch wiederkehrende Moden und die Langzeitwirkung als
‚Klassiker‘ findet seine Vermittlung kein striktes Ende und seinen Anfängen geht
eine „Überkreuzung nationaler Traditionen“ voraus aufgrund der Bedeutung der
deutschsprachigen Philosophie für die französische (in Bezug auf Österreich pri-
mär der phänomenologischen Tradition Franz Brentanos, dessen Schüler Ed-
mund Husserl war, der wiederum Sartre stark prägt). Dass der Transfer nach
Österreich entsprechend zu keinem unwesentlichen Teil „Retransfervorgänge“
beinhaltet, ist eine weitere Facette, durch die der Existentialismus „geradezu ein
Modellbeispiel“47 für die Kulturtransfertheorie darstellt.

44 Suppanz: Transfer, Zirkulation, Blockierung, S. 28.
45 Middell und Middell: Forschungen zum Kulturtransfer, S. 112.
46 Hans-Jürgen Lüsebrink: Interkulturelle Kommunikation. Interaktion, Fremdwahrnehmung,
Kulturtransfer. Stuttgart 42016, S. 146.
47 Michael Werner: Vorwort. In: Rahner: Die Rezeption des französischen Existentialismus im
kulturellen Feld Westdeutschlands, S. 7.

2 Der Existentialismus als Gegenstand der Kulturtransferforschung 19



3 Grundlagen und Gründungsmythen

Da war der Existentialismus. Er war und siegte an allen Fronten und ich sprach vom dépas-
sement und der authenticité als wär’s mir an meiner Wiege gesungen worden, […]; man
mußte mit dabei sein, wenn man nicht aus der Welt hat fallen wollen oder aus Frankreich,
was die Welt ist. Jean Améry, Lefeu oder Der Abbruch.

Il est vrai que jamais personne n’est mort d’avoir trop réfléchi au café de Flore.
[Es ist wahr, dass niemals jemand daran gestorben ist, zu viel im Café de Flore nachge-
dacht zu haben.] Pierre Assouline, Gaston Gallimard.

3.1 Existentialismus: Entstehung, VertreterInnen, Tendenzen

Der Reflexionshorizont („horizon de la réflexion“1) seiner Generation sei wesent-
lich von Jean-Paul Sartre geprägt, äußert 1968 Michel Foucault. Alain Badiou
blickt 2012 auf ihn als „eine[n] unsere[r] wenigen Aufklärer“2 („un de nos rares
éclaireurs“3) zurück. Gilles Deleuze, ebenfalls aus der Generation der „postsartre-
schen Intellektuellen“4, die sich weit von der als humanistisch-idealistische Sub-
jekttheorie abgelehnten Lehre ihres „maître“ entfernen wird, nennt ihn „unser
Draußen“, den „Luftzug aus dem Hinterhof“5 („notre Dehors“, „le courant d’air
d’arrière-cour“6) und führt Sartres überragende Bedeutung auf seine Innovativi-
tät zurück. Nicht alles, was nach 1945 an dessen mit dem Etikett Existentialismus
versehener Philosophie als neu frappiert, zeichnet sich indes durch eine radikale
Neuheit („radicale nouveauté“7) aus, eher liegt die Originalität darin, bestimmte

1 Michel Foucault: Foucault répond à Sartre (Entretien avec J.-P. Elkabbach). In: Foucault:
Dits et écrits I. 1954–1969. Édition établie sous la direction de Daniel Defert et François Ewald
avec la collaboration de Jacques Lagrange. Paris 1994, S. 662–668, hier S. 667. [Zuerst in: La
Quinzaine littéraire, 1968 (März), Nr. 46.]
2 Alain Badiou: Das Abenteuer der französischen Philosophie seit den 1960ern. Deutsch von
Paul Maercker. Hg. von Peter Engelmann. Wien 2015, S. 105 (Hervorhebung im Original).
3 Alain Badiou: L’Aventure de la philosophie française. Paris 2012, S. 110 (Hervorhebung im
Original).
4 Nikolaus Müller-Schöll: Arbeit am Verschwinden. In: taz, 27.02.1998. Cf. Nicholas Farrell
Fox: The New Sartre: A Postmodern Progenitor? In: O’Donohoe und Elveton (Hg.): Sartre’s Se-
cond Century. Newcastle upon Tyne 2009, S. 104–122, hier S. 105.
5 Gilles Deleuze und Claire Parnet: Dialoge. Deutsch von Bernd Schwibs. Frankfurt am Main
1980, S. 19.
6 Gilles Deleuze und Claire Parnet: Dialogues. Paris 1996, S. 18.
7 Gilles Deleuze: Il a été mon maître. In: Deleuze: L’Île déserte. Textes et entretiens 1953–1974.
Édition préparée par David Lapoujade. Paris 2002, S. 109–113, hier S. 109. [Zuerst in: Ans,

Open Access. ©2021 Juliane Werner, publiziert von Walter de Gruyter. Dieses Werk ist
lizensiert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110683066-003

https://doi.org/10.1515/9783110683066-003


Bereiche vorhandener Ansätze (Hegels, Husserls und Heideggers, zuzüglich der
vernachlässigten „Mitgift des 19. Jahrhunderts“8 Kierkegaard und Nietzsche) wei-
terzuentwickeln und zu einem Denken zu verbinden, das nun auf günstigste Um-
stände trifft: Die Überlegung, dass die Existenz der Essenz vorangeht und der
ungefragt in die Welt und damit in Angst, Verlassenheit und Hoffnungslosigkeit
geworfene Mensch sich selbst wählen muss, hat nach dem Einschnitt des Zwei-
ten Weltkriegs ein gänzlich anderes Gewicht als noch zehn Jahre zuvor, als Gün-
ther Anders in ähnlicher Form die für Sartres atheistisches Freiheitsdenken
grundlegende Auffassung des Menschen als eine apriorische Essenz entbehrend
und kontinuierlich sich selbst entwerfend vertritt. In seinem Text „Pathologie de
la liberté. Essai sur la non-identification“ definiert er den Menschen als unbe-
stimmt („indéterminé“9) und, wie er später resümiert, „als ‚unfestgelegt‘, ‚inde-
fini‘ [!], ‚nicht zu Ende geschaffen‘ – kurz: als ‚freies und undefinierbares Wesen‘;
als Wesen, das sich nur durch das, was es jeweils aus sich selbst mache, defi-
niere und definieren könne (und Sartre hat ja sein Credo bald sehr ähnlich for-
muliert)“10. Diese Idee der menschlichen Selbstwahl verwirft Anders später in
„On Sartre“, einer ausführlichen Kritik von Sartres Orest-Drama Les Mouches:

Once for all I wish to stress that my arguments against Orest are also arguments against
myself, for most of the statements were formulated many years before Sartre by the author
of this article in a paper 1929 „Die Weltfremdheit des Menschen“, published exclusively in
French under the title „Pathologie de la Liberté“ in „Recherches Philosophiques“ 1936.11

Der genannte Aufsatz in den vom Husserl-Schüler Alexandre Koyré herausgege-
benen Recherches philosophiques (1936/37) erscheint genau in jenem sechsten

28.11.1964.] Cf. S. 110: „Tout passa par Sartre, non seulement parce que, philosophe, il avait un
génie de la totalisation, mais parce qu’il savait inventer le nouveau.“
8 P. A. Stephano: Der Ruf von draußen. II. Der Existenzialismus in Frankreich. In: Der Turm 1
(1946), Nr. 7, S. 175–176, hier S. 175. Besonders aus (pro)kommunistischer Perspektive wird
Sartres Verankerung im Deutschen Idealismus stärker gewichtet als die im Cartesianischen Ra-
tionalismus. Sein Hauptwerk L’Être et le Néant sei „in large parts a restatement“ von Hegels
Phänomenologie des Geistes (und in weiterer Folge von Heideggers Sein und Zeit), beanstandet
etwa Herbert Marcuse (Existentialism: Remarks on Jean-Paul Sartre’s L’Être et le Néant. In:
Philosophical and Phenomenological Research 8 [1947], Nr. 3, S. 309–336, hier S. 311).
9 Günther Stern: Pathologie de la liberté. Essai sur la non-identification. Französisch von
P.-A. Stéphanopoli. In: Recherches philosophiques 6 (1936–1937), S. 22–54, hier S. 30 (Hervor-
hebung im Original).
10 Günther Anders: Die Antiquiertheit des Menschen. Über die Seele im Zeitalter der zweiten
industriellen Revolution. München 1961 [1956], S. 327 (Hervorhebung im Original).
11 Günther Anders: On Sartre [The Illusion of Existentialism (Sartre’s „Les Mouches“)] (1947).
Typoskript mit eh. Korr., Blatt 1. Literaturarchiv der Österreichischen Nationalbibliothek, Wien
(LIT), Sign.: 237/W74.

3.1 Existentialismus: Entstehung, VertreterInnen, Tendenzen 21



Band, in dem sich auch Sartres frühe phänomenologische Abhandlung „La
Transcendance de l’Ego. Esquisse d’une description phénoménologique“ fin-
det; Sartre ist seinerzeit jedoch – noch Jahre von der Konzeption seiner Frei-
heitsphilosophie entfernt – allem voran Husserlianer („husserlien“12). Seine
vierjährige Auseinandersetzung mit der Phänomenologie, die die Begegnung
seines Lebens („la rencontre de sa vie“13) bleibt, beginnt, nachdem Sartres
Schulfreund Raymond Aron ihn anhand eines vor ihm stehenden Aprikosen-
Cocktails auf diese Philosophie nicht der abstrakten Ideen, sondern der konkre-
ten Dinge aufmerksam gemacht hat.14 Für Sartre ist dies nicht weniger als eine
Offenbarung, so Simone de Beauvoir, da ihm diese Denkhaltung schon mit An-
fang zwanzig entsprochen habe:

Wenn er einem Objekt gegenüberstand, so schob er es nicht um eines Mythos, eines Wortes,
eines Eindrucks, einer vorgefaßten Idee willen beiseite, sondern schaute es an und ließ es
nicht wieder fallen, bevor er nicht sein Wie und Wohin und jeden ihm möglicherweise inne-
wohnenden Sinn verstanden hatte. Er fragte sich nicht, was man denken müßte oder was zu
denken pikant oder interessant sein könnte, sondern nur danach, was er wirklich dachte.15

(Face à un objet, au lieu de l’escamoter au profit d’un mythe, d’un mot, d’une impression,
d’une idée préconçue, il le regardait; il ne le lâchait pas avant d’en avoir compris les te-
nants et les aboutissants, les multiples sens. Il ne se demandait pas ce qu’il fallait penser,
ce qu’il eût été piquant ou intelligent de penser: seulement ce qu’il pensait.)16

Hier ist jene „vollkommenste Voraussetzungslosigkeit“17 der Husserlschen Ideen
umschrieben, die Sartre schließlich 1933/34 während seines Husserl-Studiums
am Berliner Institut Français liest. Zu dieser Zeit, in der Sartre sich umfassend
von Husserls Philosophie ergriffen fühlt, entsteht auch die zweite Version seines

12 Jean-Paul Sartre: Carnets de la drôle de guerre. Septembre 1939–Mars 1940. Nouvelle édi-
tion augmentée d’un carnet inédit; texte établie et annoté par Arlette Elkaïm-Sartre. Paris
1995, S. 404.
13 Annie Cohen-Solal: Sartre. 1905–1980. Paris 1985, S. 183.
14 Das Kennenlernen der Phänomenologie erfolgt – nach dem Versäumen von Husserls Sor-
bonne-Vorlesungen (Méditations cartésiennes, 1929) – über Emmanuel Lévinas. Sartre liest La
Théorie de l’intuition dans la phénoménologie de Husserl (1930) und ist enttäuscht, dass Lévinas
ihm zuvorgekommen ist. Cf. Jean-Paul Sartre: Merleau-Ponty. In: Sartre: Situations, IV. Por-
traits. Paris 1964, S. 189–287, hier S. 192. [Zuerst: Merleau-Ponty vivant. In: Les Temps moder-
nes 1961, Nr. 184–185 (Oktober, Sondernummer „Maurice Merleau-Ponty“).]
15 Simone de Beauvoir: Memoiren einer Tochter aus gutem Hause. Deutsch von Eva Rechel-
Mertens. Reinbek 2006 [1968], S. 490.
16 Simone de Beauvoir: Mémoires d’une jeune fille rangée. Paris 1958, S. 474.
17 Edmund Husserl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philo-
sophie, 1. Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie, 1. Halbbd. Neu hg. von
Karl Schuhmann. (Husserliana III/1.) Den Haag 1976, S. 136.

22 3 Grundlagen und Gründungsmythen



1931 begonnenen Debütromans La Nausée (1938), mit entsprechend hohem phäno-
menologischen Gehalt.18 In La Nausée lässt Sartre seinen Helden Roquentin in
jener Kastanienbaum-Passage, die 1946 „europäischen Ruhm erlangt“19, ein kon-
kretes Phänomen (eine Kastanienbaumwurzel) auf sein Wesen hin überschreiten,
doch mündet die bemühte eidetische Reduktion, der Blick Roquentins, der alle
vorgefertigten Kategorien, Deutungen und Urteile abstreift, in eine Ekstase des
Entsetzens:

Ich erinnerte mich nicht mehr, daß das eine Wurzel war. Die Wörter waren verschwunden
und mit ihnen die Bedeutung der Dinge, ihre Verwendungsweisen, die schwachen Mar-
kierungen, die die Menschen auf ihrer Oberfläche eingezeichnet haben. Ich saß da, etwas
krumm, den Kopf gesenkt, allein dieser schwarzen und knotigen, ganz und gar rohen
Masse gegenüber, die mir angst machte.20

(Je ne me rappelais plus que c’était une racine. Les mots s’étaient évanouis et, avec eux,
la signification des choses, leurs modes d’emploi, les faibles repères que les hommes ont
tracés à leur surface. J’étais assis, un peu voûté, la tête basse, seul en face de cette masse
noire et noueuse entièrement brute et qui me faisait peur.)21

In die Betrachtung der Kastanienbaumwurzel versunken, geben sich die Indivi-
dualität und Diversität der Dinge als oberflächlicher Schein zu erkennen, hinter
dem monströse, weiche Massen („des masses monstrueuses et molles“22) hervor-
quellen; Roquentin ist konfrontiert mit Unordnung und Undurchdringlichkeit,
mit der Opazität des An-sich-seins („opacité de l’être-en-soi“23). Einfache Geräu-
sche, Gerüche, Geschmäcke erweisen sich als fragwürdig, alle Eigenschaften der
Wurzel entgleiten ihm noch im Moment, da er sie verleiht: So bemerkt er, dass
beispielsweise ‚schwarz‘ eine vom Gegenstand abprallende sprachliche Überein-
kunft ist, die lediglich die Voreingenommenheit des Sehens aufzeigt, das selbst
eine gereinigte, vereinfachte Idee der Menschen sei („une idée nettoyée, simpli-

18 Cf. Sartre: Carnets de la drôle de guerre, S. 404f.: „Husserl m’avait pris, je voyais tout à
travers les perspectives de sa philosophie“.
19 Egon Vietta: Monolog über die Existenz. Von Jean Paul Sartre. Aus der „Nausée“ frei über-
tragen. In: Die Zeit, 11.04.1946. Der Sartre positiv gegenüberstehende Schriftsteller und Kritiker
Vietta ist neben dem in Tübingen lehrenden Philosophen und Pädagogen Otto Friedrich Boll-
now „einer der wichtigen Vermittler des französischen Existentialismus nach Deutschland“.
Rahner: Selbst- und Fremdwahrnehmungsmuster, S. 122.
20 Jean-Paul Sartre: Der Ekel. Deutsch von Uli Aumüller. (Gesammelte Werke in Einzelausga-
ben, Romane und Erzählungen 1.) Reinbek 1994 [1982], S. 144.
21 Jean-Paul Sartre: La Nausée. Paris 1938, S. 179.
22 Sartre: La Nausée, S. 180.
23 Jean-Paul Sartre: L’Être et le Néant. Essai d’ontologie phénoménologique. Paris 1943, S. 32.

3.1 Existentialismus: Entstehung, VertreterInnen, Tendenzen 23



fiée, une idée d’homme“24). Roquentin sehe die Wurzel nicht, er sei sie, in dem
Sinne, als „jedes Bewußtsein ‚Bewußtsein von‘ ist“25: „Ich war die Wurzel des
Kastanienbaumes. Oder vielmehr, ich war ganz und gar Bewußtsein ihrer Exis-
tenz.“26 („J’étais la racine de marronnier. Ou plutôt j’étais tout entier conscience
de son existence.“27) Die erzählerisch ausgebreitete, für Sartres Denken funda-
mentale Idee der Intentionalität28 fasst das menschliche Bewusstsein als stets ge-
richtet auf. Es ist, und damit weicht Sartre mit Husserl von Descartes’ ‚Irrtum des
Substantialismus‘ („erreur substantialiste“) ab, im Gegensatz zu dessen res cogi-
tans keine denkende Materie, sondern ganz ohne Substanz; weder kann es mit
sich noch mit dem intendierten Objekt in eins fallen:

Wenn man sagt, das Bewußtsein ist Bewußtsein von etwas, so bedeutet das, daß es für
das Bewußtsein kein Sein gibt außerhalb dieser präzisen Obligation, offenbarende Intui-
tion von etwas zu sein, das heißt von einem transzendenten Sein. […] Was man wirklich
Subjektivität nennen kann, ist das Bewußtsein (von) Bewußtsein. Aber dieses Bewußt-
sein, Bewußtsein (zu sein), muß sich irgendwie qualifizieren, und es kann sich nur als
offenbarende Intuition qualifizieren, andernfalls ist es nichts.29

(Dire que la conscience est conscience de quelque chose cela signifie qu’il n’y a pas d’être
pour la conscience en dehors de cette obligation précise d’être intuition révélante de quel-
que chose, c’est-à-dire d’un être transcendant. […] Ce qu’on peut nommer proprement
subjectivité, c’est la conscience (de) conscience. Mais il faut que cette conscience (d’être)
conscience se qualifie en quelque façon et elle ne peut se qualifier que comme intuition
révélante, sinon elle n’est rien.)30

Die Leerstelle des Bewusstseins, bei Sartre pour-soi (Für-sich), ist nicht weniger als
die Freiheit des Menschen, welche somit keine besondere Verfassung darstellt,
sondern die unhintergehbare Bedingung seiner Existenz, die er verleugnen oder
annehmen kann. In das Sein, die dingliche Welt als Totalität des An-sich („totalité
de l’En-soi“31), tritt erst mit dem menschlichen Bewusstsein das Nichts. Dieses
Nichts, quasi ein Loch im Sein („trou d’être“), versteht Sartre als einen (das Für-

24 Sartre: La Nausée, S. 185.
25 Edmund Husserl: Philosophie als strenge Wissenschaft. Frankfurt am Main 1965, S. 22.
26 Sartre: Der Ekel, S. 149 (Hervorhebung im Original).
27 Sartre: La Nausée, S. 186 (Hervorhebung im Original).
28 Cf. Jean-Paul Sartre: Une Idée fondamentale de la „phénoménologie“ de Husserl, l’Inten-
tionnalité. In: La Nouvelle Revue Française 27 (1939), Nr. 304, S. 129–132.
29 Jean-Paul Sartre: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen Ontologie.
Hg. von Traugott König, Deutsch von Hans Schöneberg und Traugott König. (Gesammelte
Werke in Einzelausgaben, Philosophische Schriften 3.) Reinbek 1991, S. 35 f.
30 Sartre: L’Être et le Néant, S. 28.
31 Sartre: Carnets de la drôle de guerre, S. 400.

24 3 Grundlagen und Gründungsmythen



Sich konstituierenden) Sturz des An-sich zum Sich („chute de l’en-soi vers le soi
par quoi se constitue le pour-soi“), einen nichtenden Akt des Seins („un acte néan-
tisant de l’être“32) mit jeder (immer Negation implizierenden) Wahl, die das Indivi-
duum trifft. Das Bewusstsein entwirft sich wählend ständig nach der Zukunft hin,
um sein eigenes Fundament zu werden,33 jedoch ohne dieses Ziel je zu erreichen,
wie auch Roquentin in La Nausée erkennt: Er kann sich selbst nicht begründen
und von nichts ableiten, wie die Kastanienbaumwurzel ist auch er selbst zu viel
(de trop). Die Kontingenz des Seins, auf die Roquentin seine Ekelempfindungen
nach langer Suche durch sein Erlebnis im Park zurückzuführen vermag, beschäf-
tigt Sartre bereits seit Ende der zwanziger Jahre, bloß empfindet er sie seinerzeit
als noch nicht solide genug für ein philosophisches Buch.34 Als Lehrer in Le Havre
(1931–1936) mit der Grundlosigkeit seines eigenen Daseins hadernd, bietet Sartre
sein während der Entstehung auch „factum sur la Contingence“35 genannter Debüt-
roman Gelegenheit, sich der Kontingenz-Erfahrung eines einsamen Individuums in
einer Provinzstadt („expérience de la contingence, vécue par un individu solitaire
dans une ville de province“36) literarisch anzunehmen.

Mit diesem Werk macht Sartre Ende der dreißiger Jahre als Romancier auf
sich aufmerksam – er erlangt allerdings eine auf das literarische Milieu be-
schränkte Bekanntheit („une notoriété restreinte au milieu littéraire“37) – und
zählt unter anderem mit Michel Leiris und Raymond Queneau zur jungen

32 Sartre: L’Être et le Néant, S. 115.
33 Cf. Jean-Paul Sartre: Lettres au Castor et à quelques autres. 1926–1939. Édition établie, pré-
sentée et annotée par Simone de Beauvoir. Paris 1983, S. 472: „Dire que la réalité humaine
existe à dessein de soi, cela revient à dire que la conscience se jette dans l’avenir pour y être
son propre fondement.“
34 Cf.: Jean-Paul Sartre: Sartre, un film réalisé par Alexandre Astruc et al., texte intégral.
Paris 1977, S. 57 f.: „c’était plutôt quelque chose d’assez vague mais qui me tenait très fort à la
peau“.
35 Sartre: Lettres au Castor, S. 45.
36 Michel Contat und Michel Rybalka: La Nausée – Notice. In: Jean-Paul Sartre: Œuvres roma-
nesques. Édition établie par Michel Contat et Michel Rybalka. Paris 1981, S. 1657–1678, hier
S. 1660.
37 Raymond Aron: Mémoires (1983). Préface de Nicolas Baverez; avant-propos de Tzvetan To-
dorov. Paris 2010, S. 270. Cf. zur Aufnahme von Sartres Vorkriegsprosa Geneviève Idt: L’émer-
gence du ‚phénomène Sartre‘, de la publication du „Mur“ (juillet 1937) à l’attribution du prix
populiste (avril 1940). In: Galster (Hg.): La Naissance du „phénomène Sartre“. Raisons d’un
succès. 1938–1945. Paris 2001, S. 47–85.

3.1 Existentialismus: Entstehung, VertreterInnen, Tendenzen 25



Avantgarde.38 Ist er „der letzte französische Schriftsteller der Vorkriegszeit und
der erste der Nachkriegszeit“39, wie es Jean Améry formuliert, so nicht, weil Sar-
tre in der Zwischenzeit nichts veröffentlicht, sondern weil sich in Inhalts- und
Gattungsfragen (nach 1949 wird keine Prosa mehr erscheinen) ein merklicher
Wandel vollzieht. Dem Verfasser von La Nausée, eines Romans über einen Ver-
einzelten, wie Sartre später seine Vorkriegshaltung kommentiert, diesem Elitis-
ten, fehlt der Realitätssinn („le sens de la réalité“40), den er erst durch die
Mobilisierung gewinnen wird; das Weltgeschehen stattet ihn mit einem histori-
schen und politischen Bewusstsein aus. Auf diese Öffnung Sartres vom Individu-
alismus zum Sozialen durch die Kriegsgefangenschaft (in der es „unmöglich“
war, „mehr als einige Minuten allein zu bleiben“41, wie sein Mitkämpfer Manès
Sperber erinnert), folgt in den späten vierziger Jahren eine intensivierte Ausein-
andersetzung mit dem Marxismus und damit einhergehend die Relativierung sei-
nes extensiven Freiheitsbegriffs, angepasst nun stärker an den Menschen als
soziales Wesen („être social“42).

Zwar hat Sartre im Verlauf des Krieges „seine Vorkriegshaut abgestreift“43,
doch bevor sich diese Entwicklung schriftlich materialisieren kann, steht die Veröf-
fentlichung des in der Gefangenschaft vorbereiteten ersten philosophischen
Hauptwerks an. In dem als Versuch einer phänomenologischen Ontologie unterti-
telten L’Être et le Néant (1943) verarbeitet er neben seinen Husserl- auch die Hei-
degger-Lektüren dieser Jahre. Im Frühjahr 1939 studiert er Sein und Zeit, nachdem
er schon 1931, ohne es zu verstehen („sans comprendre“), Heideggers Was ist Me-
taphysik? gelesen hatte, wie er am 1. Februar 1940 in sein Kriegstagebuch notiert:

Ich habe mit Heidegger begonnen und 50 Seiten gelesen, aber sein schwieriges Vokabular
stieß mich ab. […] Aber das Wesentliche war sicherlich mein Widerwille, mir diese barba-
rische und so wenig gelehrte Philosophie nach der genialen akademischen Synthese von
Husserl einzuverleiben. Es schien, als sei mit Heidegger die Philosophie wieder in die

38 Gisèle Sapiro: The Structure of the French Literary Field during the German Occupation
(1940–1944): a Multiple Correspondence Analysis. In: Poetics 30 (2002), S. 387–402, hier
S. 395.
39 Jean Améry: Unmeisterliche Wanderjahre. Stuttgart 1971, S. 80f.
40 Jean-Paul Sartre: „Je ne suis pas désespéré et ne renie pas mon œuvre antérieure“. [Inter-
view mit Jacqueline Piatier.] In: Le Monde, 18.04.1964.
41 Manès Sperber: Bis man mir Scherben auf die Augen legt. All das Vergangene … München
1984 [1977], S. 178.
42 Jean-Paul Sartre: Autoportrait à soixante-dix ans. Propos recueillis par Michel Contat. In:
Jean-Paul Sartre: Situations, X. Politique et autobiographie. Paris 1976, S. 133–226, hier S. 176.
[Zuerst in: Le Nouvel Observateur, 23.06., 30.06. und 07.07.1975.]
43 Walter van Rossum: Von der Rettungslosigkeit des Menschen. Sartres „Das Sein und das
Nichts“ in neuer Übersetzung. In: Die Zeit, 07.02.1992.

26 3 Grundlagen und Gründungsmythen



Kindheit zurückgefallen, ich erkannte in ihr die traditionellen Probleme nicht mehr wie-
der, das Bewußtsein, die Erkenntnis, die Wahrheit und den Irrtum, die Wahrnehmung,
den Körper, den Realismus und den Idealismus usw. Ich konnte zu Heidegger erst kom-
men, nachdem ich Husserl ausgeschöpft hatte.44

(Je commençais Heidegger et j’en lus 50 pages mais la difficulté de son vocabulaire me
rebuta. […] Mais l’essentiel était certainement la répugnance que j’avais à m’assimiler
cette philosophie barbare et si peu savante après la géniale synthèse universitaire de Hus-
serl. Il semblait que, avec Heidegger, la philosophie fût retombée en enfance, je n’y recon-
naissais plus les problèmes traditionnels, la conscience, la connaissance, la vérité et
l’erreur, la perception, le corps, le réalisme et l’idéalisme, etc. Je ne pouvais venir à Hei-
degger qu’après avoir épuisé Husserl.)45

Während Husserl rein deskriptiv vorgehe und die bloße Beschreibung der Er-
scheinung als solche („la pure description de l’apparence en tant que telle“46)
nicht überschreite, erweitert Sartre seinen phänomenologischen Ansatz um eine
ontologische Dimension. Dabei sind es vor allem Heideggers Konzepte der Ei-
gentlichkeit und der Geschichtlichkeit, die Einfluss auf ihn haben.47 Die Begeg-
nung mit Heidegger, für Sartre weder zufällig noch vorherbestimmt, sondern der
Situation und Epoche geschuldet („convenance historique“48), bereiten – als phi-
losophische Präferenzen für einen „admirer of Nazism“49– nach 1945 vor allem
den KommunistInnen Probleme, die in ihm „den größten ihrer kommenden Wi-
dersacher“50 erkennen. Sartre verteidigt sich in der Zeitschrift Action damit, dass
Heidegger Philosoph war lang vor seiner Hinneigung zum Nationalsozialismus,
und trennt hier Leben und Werk („Heidegger était philosophe bien avant d’être
nazi. […] Heidegger n’a pas de caractère, voilà la vérité; oserez-vous en conclure

44 Jean-Paul Sartre: Tagebücher. September 1939–März 1940. Deutsch von Eva Moldenhauer
und Vincent von Wroblewsky. (Gesammelte Werke in Einzelausgaben, Tagebücher.) Reinbek
1996, S. 393 f. (Hervorhebung im Original).
45 Sartre: Carnets de la drôle de guerre, S. 404 f. (Hervorhebung im Original).
46 Sartre: L’Être et le Néant, S. 109.
47 Cf. Sartre: Carnets de la drôle de guerre, S. 403: „[…] juste au moment où la guerre allait
me rendre ces notions indispensables. Si j’essaie de me figurer ce que j’eusse fait de ma pensée
sans ces outils, je suis pris de peur rétrospective. Que de temps j’ai gagné.“
48 Sartre: Carnets de la drôle de guerre, S. 408.
49 Herbert R. Lottman: The Left Bank. Writers, Artists, and Politics from the Popular Front to
the Cold War. Chicago 1998 [1982], S. 194.
50 Van Rossum: Von der Rettungslosigkeit des Menschen. In: Die Zeit, 07.02.1992. Bald nach
Sartres Durchbruch erscheinen längere kritische Untersuchungen aus prokommunistischer
Perspektive: Henri Lefebvres L’Existentialisme (Paris 1946), Henri Mougins La Sainte Famille
existentialiste (Paris 1947), Herbert Marcuses „Existentialism: Remarks on Jean-Paul Sartre’s
L’Être et le Néant“ (1947), oder Georg Lukács’ Existentialisme ou marxisme? (Paris 1948).

3.1 Existentialismus: Entstehung, VertreterInnen, Tendenzen 27



que sa philosophie est une apologie de la lâcheté? Ne savez-vous pas qu’il arrive
aux hommes de n’être pas à la hauteur de leurs œuvres?“51). Sartre tritt relativ
spät in die Tradition der französischen Heidegger-Rezeption ein; zwischen 1928
und 1934 ist Sein und Zeit, wie Randall Collins hervorhebt, „the most heavily
read volume in the ENS library“52. Sein eigenes eingängigeres Denken in L’Être et
le Néant trägt durch seine Berühmtheit bald zur weiteren Verbreitung der Texte
Heideggers und zur Rehabilitierung des mit Lehrverbot bedachten Philosophen
bei, der sich beim „Wegbereiter“mit einer Einladung in seine Skihütte bedankt:

Sehr verehrter Herr Sartre! Vor wenigen Wochen erst habe ich von Ihnen und Ihrem Werk
gehört […] und ich habe sofort begonnen, es [L’Être et le Néant] durchzuarbeiten. Hier begeg-
net mir zum erstenmal ein selbstständiger Denker, der von Grund aus den Bereich erfahren
hat, aus dem heraus ich denke. Ihr Werk ist von einem so unmittelbaren Verstehen meiner
Philosophie beherrscht, wie es mir noch nirgends begegnet ist. Ich wünsche sehr, daß wir in
eine fruchtbare Auseinandersetzung kommen und dadurch wesentliche Fragen klären. […]
Schön wäre es, wenn Sie im Verlauf des Winters einmal hierher kommen könnten. In unserer
kleinen Skihütte können wir zusammen philosophieren und von dort aus Skitouren im
Schwarzwald unternehmen. […] Es gilt, mit dem höchstem Ernst den Weltaugenblick zu er-
fassen und ins Wort zu bringen, über alle bloßen Parteiungen, Modeströmungen, Schulrich-
tungen hinweg, daß endlich die entscheidende Erfahrung erwacht, wie abgründig im

51 Jean-Paul Sartre: À Propos de l’existentialisme: Mise au point (1944). In: Contat und Rybalka
(Hg.): Les Écrits de Sartre. Chronologie, bibliographie commentée. Paris 1970, S. 653–658, hier
S. 654. [Zuerst in: Action, 29.12.1944.] Die Trennung zwischen Mensch und Werk, die Heidegger
hier zugutekommt, bezeichnet Sartre in seinem „Selbstporträt mit siebzig Jahren“ als eine reine
Illusion, eine Mystifikation, die menschliche Existenz sei „ein unteilbares Ganzes: Inneres und
Äußeres, Subjektives und Objektives, Persönliches und Politisches spiegeln einander zwangs-
läufig wider, weil sie Aspekte ein und derselben Gesamtheit sind“ („un tout qui ne peut pas être
divisé: le dedans et le dehors, le subjectif et l’objectif, le personnel et le politique retentissent
nécessairement l’un sur l’autre car ils sont les aspects d’une même totalité“). Jean-Paul Sartre:
Selbstporträt mit siebzig Jahren. 1975. [Interview mit Michel Contat.] Deutsch von Peter Aschner.
In: Sartre: Sartre über Sartre. Aufsätze und Interviews. 1940–1976. Hg. von Traugott König. (Ge-
sammelte Werke. Autobiographische Schriften, Briefe, Tagebücher 2.) Reinbek 1988, S. 202–276,
hier S. 236. (Sartre: Autoportrait à soixante-dix ans, S. 176.)
52 Randall Collins: The Sociology of Philosophies. A Global Theory of Intellectual Change. Cam-
bridge/MA und London 2002 [1998], S. 777. Heidegger ist Teil des deutschsprachigen kulturellen
Kapitals, auf dessen Import sich vor allem das Verlagshaus Gallimard spezialisiert: „The intellec-
tual director of the Gallimard staff, Bernard Groethuysen, a friend of Scheler, had been instru-
mental in introducing Hegel, Nietzsche, Heidegger, Freud, and Kafka into French intellectual
life in the 1920s and 1930s.“ (S. 775) Zur Heidegger-Rezeption in Frankreich (durch Lévinas, Ko-
jève, Sartre, Beaufret, Blanchot, Merleau-Ponty, später Althusser, Foucault und Lacan) cf. Ethan
Kleinberg: Generation Existential. Heidegger’s Philosophy in France 1927–1961. Ithaca/NY und
London 2006 [2005]; außerdem: Dominique Janicaud: Heidegger en France, Bd. 1: Récit. Paris
2006; sowie David Pettigrew und François Raffoul (Hg.): French Interpretations of Heidegger.
An Exceptional Reception. Albany/NY 2008.

28 3 Grundlagen und Gründungsmythen



wesenhaften Nichts der Reichtum des Seins sich verbirgt. Ich grüße Sie als Weggenossen und
Wegbereiter. Ihr Martin Heidegger. Ihr Hauptwerk muß unbedingt ins Deutsche übersetzt
werden.53

Jahre bevor Sartre dieser Einladung vom 28. Oktober 1945 folgt, ist Heideggers
Enthusiasmus verflogen, er wendet sich ab, als sich der Existentialismus zu einer
Modeerscheinung wandelt. 1950 moniert er im französischen Besatzungsbulletin
für Österreich, Geistiges Frankreich: „Sartre ist oft nach Deutschland gekommen,
aber er hat mich nie besucht.“54 Von dem 1945 gelobten „so unmittelbaren Ver-
stehen meiner Philosophie“ ist zu diesem Zeitpunkt nicht mehr viel übrig: In
einem 1949 in Österreich veröffentlichten Interview äußert Heidegger entgegen
der obigen F.A.Z.-Aussage, Sartre durchgearbeitet zu haben, „Sartre? Ich habe
ihn nie gelesen“55, weiß dann aber ein Jahr später zu berichten: „Er ist ein guter
Schriftsteller, aber er ist kein Philosoph.“56 Heideggers Position, das „Was-sein
(essentia)“ des Seienden müsse „aus seinem Sein (existentia) begriffen wer-
den“57, lasse sich nicht mit Sartres Auffassung, die Existenz gehe der Essenz
voraus („l’existence précède l’essence“), gleichsetzen, wie Heidegger im soge-
nannten Humanismus-Brief an Jean Beaufret 1946 deutlich macht. Die erwähnte
Sein und Zeit-Passage bereite die Analyse des Daseins vor, ohne etwas „über das
Verhältnis von essentia und existentia“ zu sagen, habe also mit Sartres metaphy-
sischem Satz „nicht das geringste gemeinsam“; es sei erst nach der „Wahrheit
des Seins“ zu fragen, danach, „aus welchem Seinsgeschick diese Unterscheidung
im Sein als esse essentiae und esse existentiae vor das Denken gelangt“58. Hei-
deggers Distanzierung ist auch dadurch motiviert, dass Sartre ihn in seinem mas-
sentauglichen Vortrag L’Existentialisme est un humanisme vom 28. Oktober 1945
(dem Tag, auf den Heideggers briefliche Einladung Sartres datiert ist) zu den
ExistentialistInnen zählt, eine Zuordnung, die verständlich wird, wenn man wie

53 Martin Heidegger: Heideggers Brief. In: Hugo Ott: In der kleinen Skihütte zusammen philo-
sophieren. Martin Heidegger begrüßt Jean-Paul Sartre als Weggenossen und Wegbereiter. In:
Frankfurter Allgemeine Zeitung, 19.01.1994.
54 Martin Heidegger. In: o. V.: Gespräch mit Heidegger. In: Geistiges Frankreich, 13.11.1950.
Drei Jahre später, auf dem Rückweg vom Wiener Völkerkongress (cf. Kap. 8.2), kommt es zu
diesem Treffen, das Sartre nach einer halben Stunde abbricht, nachdem Heidegger nur von
seiner Enttäuschung über Gabriel Marcels Komödie La dimension Florestan spricht. Cf. Simone
de Beauvoir: La Force des choses, Bd. 2. Paris 1963, S. 22.
55 Martin Heidegger. In: Luce-Michèle: Heidegger weigert sich Sartre zu lesen, schwärmt je-
doch für den „Petit Prince“ von Saint-Exupery. In: Kulturelles, 21.11.1949.
56 Martin Heidegger. In: o. V.: Gespräch mit Heidegger. In: Geistiges Frankreich, 13.11.1950.
57 Martin Heidegger: Sein und Zeit. Tübingen 1993, S. 42.
58 Martin Heidegger: Über den Humanismus (1949). Frankfurt am Main 102000, S. 20 f.

3.1 Existentialismus: Entstehung, VertreterInnen, Tendenzen 29



Sartre den von ihm selbst als Etikett abgelehnten Existentialismus weiter gefasst
als „philosophie de l’existence“59 begreift.

Dabei kann sie leicht definiert werden. Kompliziert werden die Dinge dadurch, daß es
zwei Arten von Existentialisten gibt: die ersten sind Christen, zu ihnen würde ich Jaspers
und Gabriel Marcel (katholischer Konfession) zählen; auf der anderen Seite stehen die
atheistischen Existentialisten, zu denen man Heidegger sowie die französischen Existen-
tialisten und mich selbst zählen muß.60

(Pourtant, elle peut se définir facilement. Ce qui rend les choses compliquées, c’est qu’il y
a deux espèces d’existentialistes: les premiers, qui sont chrétiens, et parmi lesquels je
rangerai Jaspers et Gabriel Marcel, de confession catholique; et, d’autre part, les existen-
tialistes athées parmi lesquels il faut ranger Heidegger, et aussi les existentialistes fran-
çais et moi-même.)61

Ebenso wenig wie Heidegger und Jaspers wollen sich die französischen Philo-
sophInnen mit der Zuordnung anfreunden. Der 1889 geborene Gabriel Marcel,
der verantwortlich zeichnet für das Etikett, unter das er nun von Sartre subsu-
miert wird, geht bereits in den zwanziger Jahren mit existenzphilosophischen
Schriften voran, konvertiert 1929 zum Katholizismus und bezeichnet sich selbst
als in der Linie Kierkegaards stehender Neo-Sokratiker. Zu den von Sartre nicht
näher definierten „existentialistes français“ wird neben ihm selbst und Simone
de Beauvoir meist sein langjähriger Freund und Les Temps modernes-Mitarbeiter
Maurice Merleau-Ponty gezählt (als „[t]iers de la trinité existentialiste“62). Mer-
leau-Ponty konnte sich zeitweise noch damit arrangieren, wenngleich die phäno-
menologische Perspektive seines Werks eher dem frühen Sartre nahesteht als
dem aktivistischen nach 1945, schließlich entzweit ihre jeweilige Haltung gegen-
über der Sowjetunion Sartre und Merleau-Ponty endgültig (cf. Kap. 8.2). Albert
Camus erscheint für einige Jahre als „a dual figurehead with Sartre“63, auch in
Österreich, und betont vergeblich, kein Existentialist zu sein. Letztlich kann

59 Simone de Beauvoir: La Force des choses, Bd. 1. Paris 1963, S. 60.
60 Jean-Paul Sartre: Der Existentialismus ist ein Humanismus. Deutsch von Vincent von
Wroblewsky. In: Sartre: Der Existentialismus ist ein Humanismus und andere philosophische
Essays 1943–1948. (Gesammelte Werke in Einzelausgaben, Philosophische Schriften 4.) Rein-
bek 2002 [2000], S. 145–192, hier S. 147 f.
61 Jean-Paul Sartre: L’Existentialisme est un humanisme, présentation et notes par Arlette El-
kaïm-Sartre. Paris 1996, S. 26. Cf. Urs Thurnherr: „Existenzphilosophie“ und „Existenzialis-
mus“ oder Kurze Geschichte „eines“ Etiketts. In: Thurnherr und Hügli (Hg.): Lexikon
Existenzialismus und Existenzphilosophie. Darmstadt 2007, S. 11.
62 Boris Vian: Manuel de Saint-Germain-des-Prés. Texte présenté et établi par Noël Arnaud,
iconographie d’après d’Dée. Paris 1997, S. 185.
63 Collins: The Sociology of Philosophies, S. 775.

30 3 Grundlagen und Gründungsmythen



neben Sartre nur Simone de Beauvoir zur Strömung gerechnet werden, die aber
nur bedingt, in Österreich kaum, als Existentialistin rezipiert wird.

Die Fokussierung auf Sartre täuscht für den amerikanischen Soziologen
Randall Collins darüber hinweg, dass es sich beim Existentialismus um einen
durch eine „confluence of networks and the mutual support within a group“64

ermöglichten Erfolg handelt, der eng mit dem zentralisierten französischen Bil-
dungssystem zusammenhängt; dessen Struktur lasse die Ambitioniertesten mit
dem höchsten kulturellen Kapital intensiv interagieren, mit spürbaren Barrieren
für alle Außenstehenden. Im Verlagshaus Gallimard haben Beauvoir, Sartre, Mer-
leau-Ponty, Marcel, Aron und Camus (der dort ab 1943 als Lektor arbeitet) ein
Netzwerk und ein Publikationszentrum (besonders profitiert der existentialisti-
sche Zirkel von Gallimards „pioneering mass-distributed but intellectually elite
paperbacks“), dessen wegweisende Wirkung vor allem Sartre zugutekomme: „He
has so much cultural capital that it explains little of his pathway; the pre-success
Sartre writes voluminously in all directions, and it is only when a social mecha-
nism, in the form of the Gallimard staff, selects for him the central tracks of the
attention space that he becomes a star.“65 Sartre versteht es, sich die nach dem
Krieg in neuem Umfang zur Verfügung stehenden Medien zunutze zu machen
und ein so gewaltiges Echo zu erzeugen, dass sich bald behauptet lässt, er sei
überall („Sartre est partout“66). Als erster „philosophe médiatique“67, so Bour-
dieu, bindet er sämtliche Kanäle (Print, Radio, Kino) in seine Herangehensweise
ein, die von allen ihm Nachfolgenden übernommen werden wird. Wie schnell

64 Collins: The Sociology of Philosophies, S. 775. Collins gibt einen Überblick über die persön-
lichen Verbindungen innerhalb der Gruppe: „Sartre, Nizan, and Canguilhem are already close
friends in the early 1920s […]. They enter the ENS in the same class as Raymond Aron, who
becomes Sartre’s roommate; Aron takes first place in the agrégation in 1928, Sartre first place
the next year; this time around Sartre crams with Simone de Beauvoir, who comes in second.
Merleau-Ponty, entering the ENS slightly later, by 1929 is in the same group of friends. […]
They mutually support one another’s career chances. Aron, who lectures on French philoso-
phy at the University of Cologne soon after Scheler’s death, introduces Sartre to phenomeno-
logy and gets him a visiting scholarship in Berlin to study the German philosophers. Nizan,
who makes an early success with his literary-political writings and his eminence in French
Marxism, recommends Sartre to his own publisher, Gallimard. The way is facilitated by the
presence on staff there of some of Sartre’s own former lycée pupils.“ Es sind jedoch schließlich
die Empfehlungen seiner Bekannten Charles Dullin und Pierre Bost, die Sartres La Nausée bei
Gallimard zur Akzeptanz verhelfen.
65 Collins: The Sociology of Philosophies, S. 531, 776.
66 Pierre Assouline: Gaston Gallimard. Un demi-siècle d’édition française. Paris 1984, S. 356.
67 Pierre Bourdieu: Le Fonctionnement du champ intellectuel. In: Regards sociologiques
1999, Nr. 17–18 (Sonderheft: „Le champ littéraire“), S. 5–27, hier S. 24.

3.1 Existentialismus: Entstehung, VertreterInnen, Tendenzen 31



ihn die technischen Möglichkeiten in eine internationale Bekanntheit („auteur
cosmopolite“) verwandeln, schockiert ihn, wie Beauvoir erinnert:

Er hätte nie geglaubt, daß La Nausée [Der Ekel] in kurzer Zeit übersetzt werden würde.
Dank der modernen Technik, der Schnelligkeit der Verbindungen und Übermittlungen er-
schienen seine Werke in einem Dutzend fremder Sprachen. Das war bestürzend für einen
Schriftsteller, der sich nach alten Vorbildern orientiert und in der Einsamkeit eines Bau-
delaire, eines Stendhal, eines Kafka das unerläßliche Unterpfand für die Genialität er-
blickt hatte. Weit davon entfernt, die Verbreitung seiner Bücher als Wertmaßstab zu
nehmen: So viele mittelmäßige Bücher machten von sich reden, daß das Tamtam fast ein
Zeichen der Mittelmäßigkeit zu sein schien. Im Vergleich zu der Obskurität Baudelaires
hatte der alberne Ruhm, der sich über Sartre ergoß, etwas Verdrießliches.68

([I]l n’avait pas imaginé que La Nausée dût être traduite avant longtemps: grâce aux tech-
niques modernes, à la rapidité des communications et des transmissions, ses œuvres pa-
raissaient en douze langues. C’était choquant pour un écrivain formé à l’ancienne, qui
avait vu dans la solitude de Baudelaire, de Stendhal, de Kafka, la nécessaire rançon de
leur génie. Loin que la diffusion de ses livres lui en garantît la valeur, tant de médiocres
ouvrages faisaient du bruit que le bruit apparaissait presque comme un signe de médio-
crité. Comparée à l’obscurité de Baudelaire, la gloire idiote qui avait fondu sur Sartre
avait quelque chose de vexant.)69

Der Existentialismus erlangt Berühmtheit im Herbst 1945, auch durch einen
Umstand, der zu erheblicher Konfusion über seine Bedeutung beiträgt, dass
nämlich neben PhilosophInnen und SchriftstellerInnen auch jene MalerInnen,
MusikerInnen und SchauspielerInnen als Angehörige bezeichnet werden, die
die entsprechenden Schlüsselorte in Paris frequentieren (cf. Kap. 5.1). Sartre be-
hält das Leben in der Öffentlichkeit trotz wachsender Prominenz zunächst bei
und erreicht damit, ständiger medialer Berichterstattung ausgesetzt, ein „asto-
nishingly high public profile“70. Indem er in Cafés schreibt und am künstleri-
schen Leben teilnimmt, überschreitet er in den Augen Bourdieus die vorher
gültigen Grenzen von Kulturproduktion und Lebensstil.71 Diese Transgression
sei eine historisch extrem wichtige Leistung, da sie zwei zuvor voneinander

68 Simone de Beauvoir: Der Lauf der Dinge. Deutsch von Paul Baudisch. Reinbek 1987 [1970],
S. 47.
69 Beauvoir: La Force des choses, Bd. 1, S. 63.
70 Patrick Baert: The Existentialist Moment. The Rise of Sartre as a Public Intellectual. Cam-
bridge 2015, S. 1.
71 Cf. Bourdieu: Le Fonctionnement du champ intellectuel, S. 21: „Il écrivait dans les cafés, il
allait écouter Juliette Gréco, etc. et, ce faisant, il transgressait une frontière, qui était de
l’ordre, non seulement de la production culturelle, mais aussi du style de vie.“

32 3 Grundlagen und Gründungsmythen



getrennte Universen zu einem globalen intellektuellen Feld vereine.72 Dass das
intellektuelle Feld der Nachkriegsjahre sowie der fünfziger Jahre auf erdrückende
Weise („de façon écrasante“73) von Sartre dominiert ist, führt Bourdieu auf die
Tatsache zurück, dass dieser auch den vormaligen Gegensatz zwischen bürgerli-
chen SchriftstellerInnen und PhilosophInnen der École Normale überwindet:

Er vereint Räume, die bis dahin getrennt waren, das philosophische Feld und das literari-
sche Feld, und er hebt die Grenze zwischen dem kritischen, schulmeisterlichen usw. Nor-
malien und dem großbürgerlicheren, mondäneren Schriftsteller auf, und er gibt gleichzeitig
der Rolle des Intellektuellen, die bereits seit Zola bestand, eine neue Gestalt.74

(Il unifie des espaces qui jusque là étaient séparés, le champ philosophique et le champ
littéraire, et il abolit la frontière entre le normalien critique, cuistre, etc. et l’écrivain, plus
grand bourgeois, plus mondain et, du même coup, il donne une figure nouvelle au rôle
de l’intellectuel qui était déjà constitué depuis Zola.)75

Sartre tritt aus den Feldern, in denen er Kapital akquiriert hat, heraus und in-
terveniert mithilfe seiner universitären und literarischen Autorität unter ande-
rem politisch, wodurch eine Art Metafeld entsteht:

Das Feld des Theaters, das Feld der Literatur, das Feld der Kritik, Teile des Feldes der
Sozialwissenschaften und das Feld der Philosophie, die getrennt waren, werden in gewis-
ser Weise wieder vereint durch ihn und durch Les Temps modernes, als Institution, die
mit großer Autorität ausgestattete Persönlichkeiten aus all diesen Bereichen zusammen-
bringt und die sich mit allen Problemen befasst, die normalerweise in jedem dieser Felder
behandelt werden.76

(Le champ du théâtre, le champ de la littérature, le champ de la critique, le champ des sci-
ences sociales en partie, et le champ de la philosophie, qui étaient séparés, deviennent ré-
unis, en quelque sort, à travers lui et à travers Les Temps modernes comme institution
rassemblant des personnages issus de tous ces champs et dotés chacun d’une grande auto-
rité, et traitant de tous les problèmes normalement abordés dans chacun de ces champs.)77

72 Cf. Bourdieu: Le Fonctionnement du champ intellectuel, S. 21: „Sartre a accompli une ac-
tion historique extrêmement importante, qui consiste à unifier des univers séparés, à consti-
tuer une sorte de champ intellectuel global, qu’il domine complètement.“
73 Bourdieu: Les Conditions sociales de la circulation internationale des idées, S. 5.
74 Bourdieu: Le Fonctionnement du champ intellectuel, S. 20. [Übers. d. Verf.]
75 Bourdieu: Le Fonctionnement du champ intellectuel, S. 20.
76 Bourdieu: Le Fonctionnement du champ intellectuel, S. 20. [Übers. d. Verf.]
77 Bourdieu: Le Fonctionnement du champ intellectuel, S. 20. Zu den erwähnten Teilen der Sozi-
alwissenschaften urteilt Michael Walzer: „Sartre’s is one of the most important theories of social
criticism in the twentieth century“, wenngleich „not a first-rate practitioner“. Michael Walzer: The
Company of Critics. Social Criticism and Political Commitment in the Twentieth Century. London
1988, S. 27. Nach dem Krieg schwach institutionalisiert, beginnt die Professionalisierung der Scien-

3.1 Existentialismus: Entstehung, VertreterInnen, Tendenzen 33



Die Konzentration verschiedener Arten intellektuellen Kapitals zeige sich vor
allem in der Zeitschrift Les Temps modernes, die sich die Behandlung verschie-
denster Themen (Leben, Tod, Kolonialismus, Arbeit, Geschlechterverhältnisse)
zur Aufgabe macht; hier herrsche ein omnivores, omnipotentes Denken („[p]en-
sée omnivore, omnipotente“78) vor, während die UniversitätsphilosophInnen
Einzelproblematiken verhaftet blieben:

In der intellektuellen Landschaft der Nachkriegszeit ist ihre Bedeutung immens, ihr Ein-
fluss maßgeblich, wegen der Qualität ihrer Artikel und ihrer Mitarbeiter, der Wirkung der
Ideen, die dort zu einer Zeit vermittelt werden, in der der Existenzialismus triumphiert,
und dank der von ihrem Leiter Jean-Paul Sartre über ein Milieu und eine Generation aus-
geübten Macht.79

(Dans le paysage intellectuel de l’après-guerre, son importance est immense, son influence
prépondérante, par la qualité de ses articles et de ses collaborateurs, par l’impact des idées
qui y sont véhiculées à l’heure ou l’existentialisme triomphe, et, grâce à l’empire exercé par
son principal animateur Jean-Paul Sartre sur un milieu et une génération.)80

In diesem für Sartres Erfolg unentbehrlichen „Sprachrohr“81 sowie in diversen an-
deren Periodika werden komplexe philosophische Inhalte aus L’Être et le Néant im
Licht aktueller sozialer und politischer Ereignisse vereinfacht, in „non-technical
language“, präsentiert; der Ton wechselt vom Abstrakten zum Lebhaften, so der
Soziologe Patrick Baert, und veranschaulicht Sartres „possibly unrivalled feel for
the sensibilities and emotional needs at the time“82. Nachdem die Legitimität der
VorkriegsdenkerInnen und -schriftstellerInnen durch Kollaboration oder Unzeitge-
mäßheit untergraben ist, gelingt es Sartre, das geistige Vakuum der Nachkriegszeit
gattungsübergreifend zu füllen. Den Anfang machen im Herbst 1945 neben dem
Start der Temps modernes der richtungsweisende Vortrag L’Existentialisme est un
humanisme und die Romane L’Âge de raison und Le Sursis, hinzu kommen Simone

ces Humaines in den fünfziger Jahren, bevor zu Beginn der 1960er Jahre Sartre seine dominante
Position an Claude Lévi-Strauss, Michel Foucault, Jacques Lacan, Louis Althusser und andere
abtritt.
78 Bourdieu: Le Fonctionnement du champ intellectuel, S. 22. Cf. Pierre Bourdieu: Les Règles
de l’art. Genèse et structure du champ littéraire. Édition revue et corrigée. Paris 1998 [1992],
S. 347.
79 Assouline: Gaston Gallimard, S. 403. [Übers. d. Verf.]
80 Assouline: Gaston Gallimard, S. 403. Cf. hierzu die Arbeiten von Anna Boschetti: Les Temps
modernes dans le champ littéraire 1945–1970. In: La Revue des revues 1989, Nr. 7, S. 6–13; und
Boschetti: Sartre et les Temps Modernes. Paris 1985.
81 Joseph Jurt: Jean-Paul Sartre oder der totale Intellektuelle. In: Neue Zürcher Zeitung,
22.05.1987.
82 Baert: The Existentialist Moment, S. 77.

34 3 Grundlagen und Gründungsmythen



de Beauvoirs Roman Le Sang des autres und ihr Theaterstück Les Bouches inutiles.
Das Interesse am Existentialismus wächst rapide, da dieser zur rechten Zeit ein-
trifft, um eine Breitenwirkung zu erzielen, auch außerhalb Frankreichs, wo der
kulturelle Leerstand – etwa in Österreich – noch drastischer ausfällt. So wird „ein
modisches Gemisch aus Existenzialismus […] und Pariser Chic“83 schnell zum
Hauptexportgut, wie Beauvoir in ihren Memoiren festhält:

Da Frankreich eine zweitrangige Macht geworden war, wehrte es sich, indem es zu Ex-
portzwecken die Produkte des Landes verherrlichte: Mode und Literatur. Das beschei-
denste Geschreibsel erhielt Beifall, mit dem Verfasser wurde ein großes Tamtam gemacht.
Das Ausland betrachtete diesen Lärm mit Wohlgefallen und verstärkte ihn noch.84

([D]evenue une puissance de second ordre, la France se défendait en exaltant, à des fins
d’exportation, les produits de son terroir: haute couture et littérature. Le plus modeste
écrit suscitait des acclamations, on menait grand tapage autour de son auteur: les pays
étrangers s’émouvaient avec bienveillance de ce vacarme et l’amplifiaient.)85

3.2 Résistance, Opferthese und das Überspringen von Les
Mouches

Das Gefühl junger KünstlerInnen, sich ungeachtet der materiellen Not nach dem
Krieg in einer Situation der Voraussetzungslosigkeit zu finden, in der Lage, aus
dem Nichts Neues erschaffen zu können, bildet den Anfang von Simone de Beau-
voir Nachkriegs-Chronik La Force des choses (1963): „Alle Wege standen offen.
Journalisten, Schriftsteller, angehende Filmtheoretiker diskutierten, schmiedeten
Pläne, faßten leidenschaftliche Entschlüße, als ob ihre Zukunft nur von ihnen
selber abhinge.“86 („[T]ous les chemins s’ouvraient. Journalistes, écrivains,
cinéastes en herbe, discutaient, projetaient, décidaient avec passion, comme si
leur avenir n’eût dépendu que d’eux“87.) Von der Euphorie im Paris jener Tage
ist der aus Österreich stammende Jean Améry, Überlebender mehrerer Konzen-
trationslager, unmittelbar erfasst: „Gestern, da war es zuende mit Blut und Tod,
eine große Zukunft, glaubte ich, komme auf mich zu: man rannte damals an der

83 Wolfgang Kos: Eigenheim Österreich. Zu Politik, Kultur und Alltag nach 1945. Wien 21995,
S. 160.
84 Beauvoir: Der Lauf der Dinge, S. 46.
85 Beauvoir: La Force des choses, Bd. 1, S. 61 f.
86 Beauvoir: Der Lauf der Dinge, S. 17.
87 Beauvoir: La Force des choses, Bd. 1, S. 21.

3.2 Résistance, Opferthese und das Überspringen von Les Mouches 35



rive gauche blindlings und in voller Rage ihr entgegen.“88 Während Berichte
über den Elan dieser Zeit überwiegen, existieren auch gegenteilige Zeugnisse; so
erscheint dem im österreichisch-ungarischen Galizien geborenen Manès Sperber,
der vor Kriegsbeginn von Wien nach Paris gegangen ist, die Stadt nun so abge-
nützt und

so verwahrlost, daß man sich fragen mußte, ob ihre schlecht angezogenen abgemagerten
Bewohner es überhaupt noch merkten. Mehr als irgendeine andere Weltstadt war Paris
die Heimat der Heiterkeit gewesen […]. Nun aber stieß man überall auf griesgrämige Men-
schen, die ungern die Nähe der anderen ertrugen89.

Auch in Wien findet er nach dem Krieg „nicht die elegant-leichtlebige Stadt seiner
Jugend wieder“90, sondern eine in fortgeschrittener Provinzialisierung begriffene.
Sein Eintreffen liegt zeitlich am Ende einer zuvor durchaus vorhandenen Auf-
bruchsstimmung. So erinnert der in Wiener ExistentialistInnen-Kreisen verkeh-
rende Maler Rudolf Hausner: „Es war eine großartige Zeit. Wir hatten alle nichts
zu essen, aber die Stimmung war fabelhaft.“91 Diese „existenzialistische Lebens-
phase zwischen Boheme und Prekariat“92 in Wien sieht der junge Autor Gerhard
Fritsch begleitet von „geradezu unösterreichischen Hoffnungen und Erwartun-
gen“93. Friedrich Heer, seinerzeit freier Schriftsteller, meint, die „miese Situation,
die Kärglichkeit der Gesichter, der Heimkehrer aus Krieg und Emigration“ änderten
nichts daran, dass es für kurze Zeit „ein offenes Österreich“ gab, mit „Hoffnung in
der Luft“ und „Begegnungen von Menschen, die wenige Jahre später sich nicht
mehr trafen, auf der Strasse abgewandten Gesichts vorübergingen.“94 Herbert Ei-
senreich zufolge hat die Atmosphäre des Aufbruchs, die er als Student miterlebt –
und die in Österreich bald der Erkenntnis weicht, „daß alles nur noch schlimmer
geworden war, verlogener nämlich“ – Gültigkeit für „wahrscheinlich alle jungen

88 Jean Améry: Über das Altern. Revolte und Resignation. München 1991, S. 25 f.
89 Sperber: Bis man mir Scherben auf die Augen legt, S. 238.
90 Mirjana Stančić: Manès Sperber. Leben und Werk. Frankfurt am Main und Basel 2003,
S. 430.
91 Rudolf Hausner: Es war eine großartige Zeit (1981). In: Breicha (Hg.): Der Art Club in Öster-
reich. Monographie eines Aufbruchs. Wien 1981, S. 39–40, hier S. 39.
92 Thomas Mießgang: Ingeborg Bachmann: „In mir ist die Hölle los“. In: Die Zeit, 23.03.2016.
93 Gerhard Fritsch: Literatur. In: Breicha und Fritsch (Hg.): Aufforderung zum Misstrauen. Li-
teratur, Bildende Kunst, Musik in Österreich seit 1945. Salzburg 1967, S. 7–9, hier S. 7.
94 Friedrich Heer: Nach 1945. In: Jung (Hg.): Vom Reich zu Österreich. Kriegsende und Nach-
kriegszeit in Österreich erinnert von Augen- und Ohrenzeugen. München 1985 [1983], S. 150–
161, hier S. 157 f.

36 3 Grundlagen und Gründungsmythen



Menschen aller Länder und Zeiten in gleicher Situation“95. Hat man es bei Kultur-
transfers prinzipiell mit „asymmetrischen Konstellationen“96 zu tun, deren ein-
fachste, laut Michael Werner, die zeitliche Verschiebung ist, so führt die Zäsur
durch den Zweiten Weltkrieg in Frankreich und Österreich doch zu einer beson-
deren Vergleichbarkeit. In beiden Ländern setzt sich das kulturelle Feld nach
1945 neu zusammen, auch wenn – der Logik der jeweiligen politischen Kräfte
gehorchend – die Restrukturierung in Österreich bald in eine von Vorkriegs-
AkteurInnen dominierte „konservativ-restaurative, die Kontinuität betonende“97

Ausrichtung mündet, während in Frankreich SchriftstellerInnen der Résistance
und die Hegemonie der Parti Communiste den Zeitgeist prägen.98

Mit der Aufwertung des eigenen Widerstands gegen den Nationalsozialis-
mus und der Außerachtlassung des Kollaborationsausmaßes trägt bis zu einem
gewissen Grad eine Verklärung der jüngeren Vergangenheit zum Fundament
der IV. und V. Französischen Republik bei, zu der das Stützen auf die Opfer-
these als Gründungsmythos der Zweiten Republik Österreichs bisweilen in
Bezug gesetzt wird. 1940 unterliegt „ein militärisch gestärktes, innen- und au-
ßenpolitisch konsolidiertes und selbstbewußtes Frankreich einem Gegner, des-
sen militärischer Aufrüstung kaum mehr Aufmerksamkeit geschenkt worden
war als seinen politischen Expansionsbestrebungen“99, fasst der Romanist
Hans-Jürgen Lüsebrink das für die Nation traumatische Ereignis zusammen.
Sartre selbst, so viel ist seinen Briefen zu entnehmen, wollte bis zum Tag des
Ausbruchs kaum an einen Krieg glauben und beruhigt etwa Louise Védrine (bei
der es sich um die jüdische Freundin Bianca Bienenfeld handelt) noch am
31. August 1939, dass kriegerische Absichten Hitlers unmöglich seien („[c]’est
du bluff“100). Rückblickend erklärt er, man habe sich nicht am Vorabend, son-
dern am Folgetag des letzten historischen Umbruchs („au lendemain du dernier

95 Herbert Eisenreich: Prominente von unten gesehen. Der offizielle und der liberale Geist in
Österreichs Gegenwart. In: Die Zeit, 26.02.1953.
96 Werner: Dissymmetrien und symmetrische Modellbildungen in der Forschung zum Kultur-
transfer, S. 89.
97 Wynfrid Kriegleder: Die Literatur der fünfziger Jahre in Österreich – ein Überblick. In: treib-
haus 10 (2014), S. 29–49, hier S. 37.
98 Cf. Gisèle Sapiro: La Guerre des écrivains. 1940–1953. Paris 1999, S. 564.
99 Hans-Jürgen Lüsebrink: Die Niederlage als Trauma – L’Empire colonial als Kompensation.
In: Schlobach und Grunewald (Hg.): Vermittlungen. Aspekte der deutsch-französischen Bezie-
hungen vom 17. Jahrhundert bis zur Gegenwart, Bd. 2. (Contacts, Gallo-Germanica 7.) Bern
et al. 1992, S. 357–370, hier S. 357.
100 Sartre: Lettres au Castor, S. 271.

3.2 Résistance, Opferthese und das Überspringen von Les Mouches 37



bouleversement de l’histoire“101) gewähnt, eine fatale Fehleinschätzung, wie er
in der zweiten Nummer der Temps modernes eingesteht:

Eine so brutale Erkenntnis vertragen wir aber schlecht: die Scham über die verlorene
Schlacht von 1940 und der Schmerz über den Verzicht auf unsere Vorherrschaft in Europa
lähmen unsere Herzen. Manchmal möchten wir fast glauben, wir hätten unserem Land mit
eigenen Händen das Grab gegraben; manchmal fassen wir aber auch wieder Mut und be-
teuern, daß das ewige Frankreich nicht untergehen könne. Mit anderen Worten: wir haben
uns im Verlauf von fünf Jahren einen gewaltigen Minderwertigkeitskomplex zugelegt.102

(Nous supportons mal une révélation si brutale: la honte d’avoir perdu la bataille de 40,
la douleur de renoncer à exercer notre hégémonie sur l’Europe se confondent dans nos
cœurs. Nous sommes tentés parfois de croire que nous avons mis notre pays au tombeau
de nos propres mains; et d’autres fois, nous relevons la tête et nous affirmons que la
France éternelle ne saurait périr. En d’autres termes, nous avons acquis en l’espace de
cinq ans un formidable complexe d’infériorité.)103

Zur Überwindung dieser Schmach der intellektuellen Elite, sich überwiegend
nicht durch ihren Mut und ihren Scharfsinn („par son courage et sa lucidité“104)
hervorgetan zu haben und, so der Historiker Tony Judt, mehr oder weniger
sorglos mit lediglich „a certain ‚résistantialiste‘ attitude“105 durch die Okkupati-
onsjahre gekommen zu sein, habe ein regelrechter Résistance-Mythos gedient.
Sperber, der wie Sartre auf französischer Seite über Monate am „Sitz-Krieg“ teil-
genommen hat, ist nach 1945 von der um sich greifenden „wahrheitswidrigen
Glorifizierung“ der eigenen Leistung irritiert und spricht gar von einer falschen
Einmütigkeit um eine „riesenhaft aufgeblasene Lüge“, die im „Trauma des de-
mütigenden Zusammenbruchs“ das eigene Versagen vergessen lässt:

Man stieß auf Leute, die ausführlich erzählten, wie sie mit dem Gewehr in der Hand die
Deutschen aus Paris verjagt hatten. Zu ihrer Prahlerei wurden sie durch nationalistische
Legenden ermutigt: Frankreich hatte von Anfang an, hieß es, aktiven Widerstand gegen
die Besatzung und gegen das Pétain-Regime geleistet […].106

101 Jean-Paul Sartre: Qu’est-ce que la littérature? Paris 1948, S. 212 (Hervorhebung im
Original).
102 Jean-Paul Sartre: Die Nationalisierung der Literatur. In: Sartre: Situationen. Deutsch von
Hans Georg Brenner und Günther Scheel. Hamburg 1956, S. 164–182, hier S. 178.
103 Jean-Paul Sartre: La Nationalisation de la littérature. In: Situations, II. Littérature et enga-
gement. Paris 1948, S. 31–53, hier S. 48 f. [Zuerst in: Les Temps modernes 1945, Nr. 2
(November).]
104 Cécile Wajsbrot: Littérature: le roman en fuite. In: Gumplowicz und Klein (Hg.): Paris 1944–
1954. Artistes, intellectuels, publics: la culture comme enjeu. Paris 1995, S. 61–70, hier S. 61.
105 Tony Judt: Postwar. A History of Europe Since 1945. New York 2005, S. 209.
106 Sperber: Bis man mir Scherben auf die Augen legt, S. 179, 239.

38 3 Grundlagen und Gründungsmythen



Die kollektive ‚Heilung‘ im Sinn, setzt Staatspräsident Charles de Gaulle dar-
auf, mithilfe der Résistance-Erfahrung ein Gefühl von gesellschaftlicher
Solidarität zu implementieren und alle Schuld einer kleinen Gruppe von
KollaborateurInnen zuzusprechen.107 Zu dieser Maßnahme tragen die Intel-
lektuellen bei, auch Sartre, der neben den tatsächlichen Résistance-Angehöri-
gen („vrais Résistants“) auch all jene, die vier Jahre lang zu jeder Tages- und
Nachtzeit Nein gesagt haben („tous les Français qui, à toute heure du jour et
de la nuit, pendant quatre ans, ont dit non“), ex post zu Widerstandskämpfern
erhebt: Zum Schweigen verurteilt und verfolgt, erhalte jede ihrer Aussagen
den Wert einer Grundsatzerklärung, so Sartre in seinem im September 1944
veröffentlichten Lettres françaises-Artikel „La République du Silence“.108 In
einer alternativarmen Situation wird die Geste zum Engagement, die Haltung
zur Handlung, unterstreicht auch Beauvoir in ihrer frühen existenzphilo-
sophischen Schrift Pyrrhus et Cinéas (1944), wenn sie schreibt, jede Weige-
rung sei eine Wahl, jedes Schweigen habe eine Stimme („[i]mmobile ou
agissant, nous pesons toujours sur la terre; tout refus est choix, tout silence a
une voix. Notre passivité même est voulue; pour ne pas choisir, il faut encore
choisir de ne pas choisir; il est impossible d’échapper“109). Stets die Wahl zu
haben ist entsprechend kein existentialistischer Imperativ, sondern eine Un-
umgänglichkeit des menschliches Seins.110 Noch die ins Eck Gedrängten
haben eine Wahl, wie Sartre an mehreren Fällen exemplifiziert: Die Freiheit
eines Arbeitslosen bestehe nicht darin, sich von einem Moment zum nächsten
in einen reichen, friedlichen Bürger („bourgeois riche et paisible“111) zu ver-
wandeln, sondern darin, sein Geschick jederzeit akzeptieren oder dagegen
aufbegehren zu können. Deutlicher noch macht Sartre die Wahlfreiheit in
L’Être et le Néant am Beispiel eines Inhaftierten:

Wir sagen also nicht, daß ein Gefangener immer frei ist, das Gefängnis zu verlassen, was
absurd wäre, […] sondern daß er immer frei ist, auszubrechen zu versuchen (oder sich

107 Cf. Baert: The Existentialist Moment, S. 76 f.
108 Cf.: „[P]uisqu’une police toute-puissante cherchait à nous contraindre au silence, chaque
parole devenait précieuse comme une déclaration de principe; puisque nous étions traqués,
chacun de nos gestes avait le poids d’un engagement.“ Jean-Paul Sartre: La République du
Silence. In: Sartre: Situations, III. Lendemains de guerre. Paris 1976 [1949], S. 11–14; hier S. 12,
11 (Hervorhebung im Original). [Zuerst in: Les Lettres françaises, 09.09.1944.]
109 Simone de Beauvoir: Pour une Morale de l’ambiguïté suivi de Pyrrhus et Cinéas. Paris
1947, S. 283.
110 Cf. Sartre: À Propos de l’existentialisme, S. 654: „En fait, l’homme ne peut qu’agir; ses
pensées sont des projets et des engagements, ses sentiments des entreprises […].“
111 Sartre: À Propos de l’existentialisme, S. 657.

3.2 Résistance, Opferthese und das Überspringen von Les Mouches 39



befreien zu lassen) – das heißt, was auch seine Lage sein mag, er kann seinen Ausbruch
entwerfen und sich selbst über den Wert seines Entwurfs durch einen Handlungsbeginn
unterrichten.112

(Ainsi ne dirons-nous pas qu’un captif est toujours libre de sortir de prison, ce qui serait
absurde, […] mais qu’il est toujours libre de chercher à s’évader (ou à se faire libérer) –
c’est-à-dire que quelle que soit sa condition, il peut pro-jeter son évasion et s’apprendre à
lui-même la valeur de son projet par un début d’action.)113

Im Besatzungs-Rahmen greift Sartre zu dem extremen Beispiel, dass sich ein
Gefolterter und in seinem Leben Bedrohter noch gegen den Verrat entscheiden
könne, es sei dies die Grenze seiner Freiheit selbst, seine Widerstandskraft
gegen Folter und Tod („c’est la limite même de sa liberté, c’est son pouvoir de
résistance aux supplices et à la mort“114). Diese Idee lässt ebenso Kritik laut
werden wie folgende damit verknüpfte, von Sartre später selbst verworfene
Überlegung:

Niemals waren wir freier als unter der deutschen Besatzung. Wir hatten all unsere Rechte
verloren und in erster Linie das Recht zu sprechen; […]. Exil, Gefangenschaft und vor
allem der Tod, den man in glücklichen Zeiten geschickt kaschiert, machten wir zu ständi-
gen Gegenständen unserer Sorgen, wir lernten, daß das keine unvermeidbaren Unfälle, ja
nicht einmal dauernde, aber äußere Bedrohungen sind: es galt, darin unser Los, unser
Schicksal, die tiefe Quelle unserer menschlichen Realität zu sehen115.

(Jamais nous n’avons été plus libres que sous l’occupation allemande. Nous avions perdu
tous nos droits et d’abord celui de parler […]. L’exil, la captivité, la mort surtout que l’on
masque habituellement dans les époques heureuses, nous en faisions les objets perpétu-
els de nos soucis, nous apprenions que ce ne sont pas des accidents évitables, ni même
des menaces constantes et extérieures, mais qu’il faut y voir notre lot, notre destin, la
source profonde de notre réalité d’hommes.)116

112 Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 837.
113 Sartre: L’Être et le Néant, S. 529.
114 Sartre: Sartre, S. 73.
115 Jean-Paul Sartre: Die Republik des Schweigens. In: Sartre: Paris unter der Besatzung. Arti-
kel, Reportagen, Aufsätze 1944–1945. Hg., übersetzt und mit einem Nachwort von Hanns Grös-
sel. (Gesammelte Werke in Einzelausgaben, Politische Schriften 1.) Reinbek 1985 [1980], S. 37–
38, hier S. 37.
116 Sartre: La République du Silence, S. 11 f. Zum Themenkomplex Folter und Freiheit cf. Sar-
tre: Qu’est-ce que la littérature, S. 217–221. In späteren Jahren, so im New Left Review-Interview
vom November–Dezember 1969 (Nr. 58, Itinerary of a Thought. Interview with Jean-Paul Sartre
[by P. A., R. F., Q. H.], S. 43–66), blickt Sartre „truly scandalized“ (S. 44) auf die Aussage zu-
rück, es gebe immer eine Wahl, und der Mensch sei unter allen Umständen frei, sich als Verrä-
ter oder Held, Feigling oder Sieger zu wählen und damit auch eine Welt, in der der Mensch
frei oder versklavt sei („du même coup un monde où l’homme est libre ou esclave“). Jean-Paul

40 3 Grundlagen und Gründungsmythen



Diese absolute Freiheit der Unterdrückten ermöglicht, die Résistance zum Grün-
dungsmythos der Republik werden zu lassen:

So ist in Dunkel und Blut die stärkste aller Republiken entstanden. Jeder ihrer Bürger wußte,
daß er allen verpflichtet war und daß er nur auf sich zählen konnte; jeder von ihnen erfüllte
in der völligen Verlassenheit seine geschichtliche Rolle. Gegen die Unterdrücker unternahm
jeder von ihnen, unwiderruflich er selber zu sein, und dadurch, daß er sich in seiner Freiheit
selbst wählte, wählte er die Freiheit aller. Diese Republik ohne Institutionen, ohne Armee,
ohne Polizei mußte jeder Franzose erobern und jeden Augenblick gegen den Nazismus
behaupten.117

(Ainsi, dans l’ombre et dans le sang, la plus forte des Républiques s’est constituée. Cha-
cun de ses citoyens savait qu’il se devait à tous et qu’il ne pouvait compter que sur lui-
même; chacun d’eux réalisait, dans le délaissement le plus total, son rôle historique. Cha-
cun d’eux, contre les oppresseurs, entreprenait d’être lui-même, irrémédiablement et en
se choisissant lui-même dans sa liberté, choisissait la liberté de tous. Cette république
sans institutions, sans armée, sans police, il fallait que chaque Français la conquière et
l’affirme à chaque instant contre le nazisme.)118

Sartre gilt im ersten Nachkriegsjahrzehnt sowohl als Symbol als auch als Produkt
der intellektuellen Résistance, obwohl er lediglich „a resistance man at heart“119,
nicht der Tat war. Während Beauvoir die in ihrem Roman Le Sang des autres
porträtierte Okkupation in Paris miterlebt – als Einschränkungen im Alltag, als
allgemeine Trostlosigkeit, als Sorge um Sartre und den in weniger glimpflichen
Umständen stationierten Freund Jacques-Laurent Bost –, kommt Sartre seit Sep-
tember 1939 in einer elsässischen Wetterstation mit dem Krieg als drôle de guerre
in Berührung. Nach der daran anschließenden Kriegsgefangenschaft bei Trier bis
Ende März 1941 nimmt er seine Arbeit als Lehrer in Paris wieder auf, er und Beau-
voir bleiben politisch relativ desinvolviert. Herbert Lottmann skizziert Sartres
Versuche, einen aktiven Part in der Résistance zu übernehmen:

In Beauvoir’s Montparnasse hotel room he met with friends such as Maurice Merleau-
Ponty, Jean-Toussaint Desanti, and his former student Jacques-Laurent Bost to discuss
their options. Acts of individual violence? None of them could have thrown a grenade.
Collecting intelligence? Making propaganda? That was more like it. Sartre scoured the
Left Bank in search of better-organized groups. Their encounters took place at the Close-

Sartre: La Putain respectueuse. Préface à la traduction américaine. In: Sartre: Un Théâtre des
situations. Textes rassemblés, établis, présentés et annotés par Michel Contat et Michel Ry-
balka. Paris 1992 [1973], S. 286–289, hier S. 289.
117 Sartre: Die Republik des Schweigens, S. 38.
118 Sartre: La République du Silence, S. 14.
119 Herbert R. Lottman: The Purge. The Purification of French Collaborators after World War
II. New York 1986, S. 235. Cf. Lottman: The Left Bank, S. 193.

3.2 Résistance, Opferthese und das Überspringen von Les Mouches 41



rie de Lilas or in the nearby park, in the monk’s cell student rooms of the Ecole Normale
Supérieure, in hotel rooms. They called their movement Socialisme et Liberté, and in the
first issue of their bulletin Sartre proclaimed that if Germany had won the war, their job
would be to make sure it lost the peace.120

Das ausbleibende Echo besiegelt bald das Ende der Gruppe Socialisme et Liberté,
woraufhin sich Sartre im Oktober 1941 wieder der Literatur zuwendet, nach Beau-
voir überhaupt die einzige ihm zugängliche Widerstandsform („l’unique forme
de résistance qui lui fût accessible“121). In dieser Lage sieht er sich konfrontiert
mit der Frage nach den Beförderungsmöglichkeiten für seine Gedanken, konkret,
ob er mit den Instanzen des offiziellen Literaturbetriebs kooperieren oder mit
Ausnahme von Untergrund-Publikationen schweigen soll. Wird erstere Option
selbst als „an act of collaboration“122 gewertet, so verwahren sich dem nur we-
nige AutorInnen, etwa René Char, mit dem Sartre sich vergleicht, um zu illustrie-
ren, warum er selbst sich nicht als Résistance-Partisane eigne: Er verfüge im
Gegensatz zu Char weder über das Äußere noch das Temperament eines Aben-
teurers („pas un physique ni un tempérament de baroudeur, à l’opposé de René
Char“123). Vielmehr wählt Sartre einen Mittelweg, der Veröffentlichungen unter
deutscher Besatzung einschließt, betreffend vor allem L’Être et le Néant und die
Theaterstücke Les Mouches und Huis clos,124 andererseits auch Artikel in der
1942 im Untergrund entstandenen Zeitschrift Les Lettres françaises („Drieu la Ro-
chelle ou la haine de soi“ im April 1943, „La littérature, cette liberté“ und „Un

120 Lottman: The Left Bank, S. 135.
121 Simone de Beauvoir: La Force de l’âge. Paris 1960, S. 573.
122 Patrick Baert: The Power Struggle of French Intellectuals at the End of the Second World
War: A Study in the Sociology of Ideas. In: European Journal of Social Theory 14 (2011), Nr. 4,
S. 415–435, hier S. 419. Cf. auch Sartres im August 1945 in La République Française erschiene-
ner Aufsatz „Qu’est-ce qu’un collaborateur?“ (In: Sartre: Situations, III, S. 43–61), sowie Gisèle
Sapiro: La Collaboration littéraire. In: Betz und Martens (Hg.): Les Intellectuels et l’Occupa-
tion, 1940–1944. Collaborer, partir, résister. Paris 2004, S. 39–63.
123 Assouline: Gaston Gallimard, S. 309.
124 Sartre publiziert nach einigem Zögern auch in der kollaborierenden Zeitschrift Comœdia,
deren Direktor René Delange Beauvoir wiederum 1943 einen Job bei Radio-Vichy verschafft.
Cf. dazu Ingrid Galster: Die Vichy-Jahre Simone de Beauvoirs. Versuch einer Neubewertung.
In: Einfalt (Hg.): Intellektuelle Redlichkeit – Intégrité intellectuelle: Literatur – Geschichte –
Kultur. Festschrift für Joseph Jurt. (Studia Romanica 125.) Heidelberg 2005, S. 543–554. Cf.
Galster: Résistance intellectuelle et soutien passif de Vichy? Réflexions sur un paradoxe dans
l’itinéraire de Jean-Paul Sartre. In: Betz und Martens (Hg.): Les Intellectuels et l’Occupation,
1940–1944, S. 151–169. Cf. auch Jonathan Judaken: Jean-Paul Sartre and the Jewish Question:
Anti-antisemitism and the Politics of the French Intellectual. Lincoln, London 2006, S. 82–85.

42 3 Grundlagen und Gründungsmythen



Film pour l’après-guerre“ im April 1944).125 Als die Rolle seines Verlegers Gaston
Gallimard während dieser Jahre beleuchtet wird, etwa dessen Zustimmung zur
Neugründung der Nouvelle Revue Française Ende 1940 unter der Leitung des
offen antisemitisch auftretenden Drieu La Rochelle, ergreifen unter anderem
Camus und Sartre Partei und würdigen die schwierige Gratwanderung, einerseits
nichts in Deutschland Verbotenes zu publizieren (das heißt, die ‚Liste Otto‘ zu
akzeptieren und jüdische SchriftstellerInnen und WiderstandskämpferInnen aus
dem Katalog auszuschließen), andererseits insgeheim Résistance-AutorInnen zu
unterstützen. Sartre hätte nach eigener Aussage nie bei Gallimard veröffentlicht,

wenn ich den geringsten Verdacht hinsichtlich seiner Haltung gegenüber den Deutschen
oder Vichy gehabt hätte. Ich schätze daher, dass jeder Vorwurf, der gegen das Haus Galli-
mard vorgebracht werden würde, gleichermaßen Aragon, Paulhan, Camus, Valéry und
mich selbst träfe … kurz gesagt, alle Schriftsteller, die Teil des intellektuellen Widerstands
waren und sich von ihm haben veröffentlichen lassen. […] Er wusste ganz genau, dass
sein Haus als Treffpunkt für Mitglieder gewisser Untergrundorganisationen diente, und er
hörte nie auf, Résistance-Schriftstellern zu helfen.126

(si j’avais eu le moindre soupçon touchant son attitude vis-à-vis des Allemands ou de
Vichy. J’estime donc que tout blâme qui serait porté contre la maison Gallimard atteindrait
au même titre Aragon, Paulhan, Camus, Valéry et moi-même … bref tous les écrivains qui
faisaient partie de la résistance intellectuelle et qui se sont fait publier par lui. […] Il savait
pertinemment que sa maison servait de lieu de rendez-vous pour les membres de certaines
organisations clandestines et il n’a cessé d’aider des écrivains résistants.)127

Entgegen dieser Selbstzuordnung zur intellektuellen Résistance wird Sartres Zu-
gehörigkeit unterschiedlich eingeschätzt; für Assouline ist er ein hochrangiger li-

125 Diese Art von Publikation, so Sartre später, sei nicht allzu effektiv gewesen: „Wir waren
nicht darauf vorbereitet, und wir haben uns nicht als sehr geschickt erwiesen: die Résistanceli-
teratur hat nicht viel Gutes hervorgebracht. Aber diese Erfahrung hat uns spüren lassen, was
eine Literatur des konkreten Allgemeinen sein könnte.“ („Nous n’y étions pas préparés et nous
ne nous sommes pas montrés fort habiles: la littérature de résistance n’a pas produit grand-
chose de bon. Mais cette expérience nous a fait pressentir ce que pourrait être une littérature
de l’universel concret.“) Jean-Paul Sartre: Was ist Literatur? Hg., neu übersetzt und mit einem
Nachwort von Traugott König. (Gesammelte Werke in Einzelausgaben, Schriften zur Literatur
3.) Reinbek 1997 [1981], S. 178. (Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 229.) Als etwas wirksa-
mer gilt Albert Camus’ Untergrund-Tätigkeit für die Zeitung Combat, dem „Blatt der Intellektu-
ellen, die dem Kampf für Freiheit, für die individuelle, nationale und soziale Freiheit, keinerlei
geographische oder ideologische Grenzen setzten“. Sperber: Bis man mir Scherben auf die
Augen legt, S. 245.
126 Assouline: Gaston Gallimard, S. 384 f. [Übers. d. Verf.]
127 Assouline: Gaston Gallimard, S. 384 f.

3.2 Résistance, Opferthese und das Überspringen von Les Mouches 43



terarischer Widerstandskämpfer („un résistant ‚haut de gamme‘ des lettres“128),
aus Gilbert Josephs kritischer Perspektive in Une si douce Occupation befinden
sich Sartre und Beauvoir von der Résistance entfernt („éloignés de la Résis-
tance“129), ohne Wissen über die Vorgänge im Untergrund. Wajsbrot sieht Sartres
Eintritt 1943 in die kommunistische Widerstandsvereinigung Comité national des
écrivains (CNE, Teil des nationalen Widerstandsrats CNR, Conseil national de la
Résistance), zu der auch Les Lettres françaises gehört, als seinen einzigen Wider-
standsakt („son unique acte de résistance“130). Nach der Befreiung Frankreichs
reguliert und restrukturiert das 1941 gegründete CNE das literarische Feld: Als
Konkurrent der traditionellen Instanzen (Académie française und Académie Gon-
court) kümmert es sich um die épuration des Literaturbetriebs, erstellt eine
‚Schwarze Liste‘ (mit 165 Namen, darunter Louis-Ferdinand Céline, Alphonse de
Châteaubriant, Pierre Drieu la Rochelle, Charles Maurras und Henri de Monther-
lant) und betreibt die juristische Verfolgung der sich darauf Befindlichen.131 Mit
der Übernahme des Literaturbetriebs durch die junge Generation wird der „myth
of résistantialisme“132 zum distinktiven Merkmal der kulturellen Nachkriegsland-
schaft; die Résistance-Erfahrungen verleihen dem Verantwortungswillen der
nach 1900 Geborenen das nötige moralische Kapital. So begreift Gisèle Sapiro
Sartres Theoretisierung des Engagements, die sich gegen die VertreterInnen
einer reinen Literatur („littérature pure“; cf. Kap. 6.4) wendet, als einen symboli-
schen Gewaltstreich („un véritable coup de force symbolique“133). Mögen Verant-
wortung und Literatur nach der Libération auf diese Weise eng zusammenrücken,
bleibt doch fraglich, inwieweit dies auch auf der Rezeptionsseite geschieht. Beauvoir
hält Sartres Erfolg bei den bürgerlichen LeserInnen für zweideutig („ambigu“): Es

128 Assouline: Gaston Gallimard, S. 309.
129 Gilbert Joseph: Une si douce Occupation. Simone de Beauvoir et Jean-Paul Sartre 1940–
1944. Paris 1991, S. 351.
130 Wajsbrot: Littérature: le roman en fuite, S. 65. CNE-Gründer und Direktor Jacques Decour
legt 1942, dem Jahr seines gewaltsamen Todes, gegen die von seinem Partner Jean Paulhan
vorgeschlagene Kandidatur Sartres – eines für ihn dekadenten Schriftstellerphilosophen, ge-
prägt von Heideggers Philosophie („écrivain philosophe ‚décadent‘, imprégné de philosophie
heideggerienne“), ein Veto ein. Cf. Gisèle Sapiro: Les Conditions professionnelles d’une mobi-
lisation réussie: le Comité national des écrivains. In: Le Mouvement social 1997, Nr. 180 [Juli–
September], S. 179–191, hier S. 185. Das CNE öffnet sich später neben kommunistisch orientier-
ten Mitgliedern (Louis Aragon, Vercors, Paul Éluard) einem breiteren InteressentInnenkreis
(darunter Albert Camus, Georges Duhamel, Jean Schlumberger, Gabriel Marcel und François
Mauriac).
131 Sapiro: La Guerre des écrivains, S. 564.
132 Baert: The Existentialist Moment, S. 75.
133 Sapiro: La Guerre des écrivains, S. 625.

44 3 Grundlagen und Gründungsmythen



gehe diesen nicht um Verantwortung, sondern um das Beibehalten ihrer Würde
angesichts einer absurden Situation, sie würfen sich begierig auf ein Essen, auf
das sie hungrig waren, geschrieben in ihrer Sprache, und würden sodann verführt
von einer Moral, die nicht die ihre sei:

Es bestand, wenigstens auf den ersten Blick, eine bemerkenswerte Übereinstimmung zwi-
schen dem, was er dem Publikum gab, und dem, was es verlangte. Auch die Spießbürger,
die ihn lasen, hatten den Glauben an den ewigen Frieden, an den ruhigen Fortschritt, an
die unveränderlichen Grundwerte verloren. Sie hatten die Geschichte in ihrer erschre-
ckendsten Gestalt erlebt. Sie brauchten eine Ideologie, die diese Offenbarungen verarbei-
tete, sie aber nicht zwang, die frühere Denkweise über Bord zu werfen.134

([I]l y avait, du moins à première vue, un remarquable accord entre ce qu’il apportait au
public et ce qui celui-ci réclamait. Les petits-bourgeois qui le lisaient avaient eux aussi
perdu leur foi dans la paix éternelle, dans un calme progrès, dans des essences immu-
ables; ils avaient découvert l’Histoire sous sa figure la plus affreuse. Ils avaient besoin
d’une idéologie qui intégrât ces révélations, sans les obliger cependant à jeter par-dessus
bord leurs anciennes justifications.)135

Sartres schnell anwachsende Berühmtheit verdankt sich so auch der Tatsache,
dass die Zukunftsgewandtheit seiner Aussagen Teilen der Bevölkerung dabei
hilft, sich mit der jüngeren Vergangenheit zu arrangieren. Deutlich hält Sartre
seine generelle Haltung zum Gewesenen schon im März 1940 in seinem Kriegs-
tagebuch fest:

Es hat keinerlei Bedeutung, ob man nun diese Vergangenheit oder jene Vergangenheit hat.
Damit sie existiert, müssen wir uns durch sie hindurch in eine bestimmte Zukunft werfen;
wir müssen sie wieder auf uns nehmen für diesen oder jenen künftigen Zweck. Jedesmal ent-
scheidet ein Akt der Freiheit über ihre Wirksamkeit und sogar über ihren Sinn.136

(Ça n’a aucune importance d’avoir ce passé-ci ou ce passé-là. Il faut, pour qu’il existe,
que nous nous jetions à travers lui vers un certain avenir; il faut que nous le reprenions à
notre compte pour telle ou telle fin future. C’est un acte de liberté qui décide à chaque
fois de son efficacité et même de son sens.)137

134 Beauvoir: Der Lauf der Dinge, S. 46.
135 Beauvoir: La Force des choses, Bd. 1, S. 62.
136 Sartre: Tagebücher, S. 547 (Hervorhebung im Original).
137 Sartre: Carnets de la drôle de guerre, S. 589 (Hervorhebung im Original). Die Zukunftsaus-
richtung des Existentialismus erklärt sich philosophisch daraus, dass dieser die Vergangenheit
nicht als existierend, sondern als seiend wertet, als dem Seinsmodus des en-soi angehörend, ver-
dinglicht und abgeschlossen. Dies heißt jedoch nicht, dass spätere Handlungen und Haltungen
früheren nicht neue Bedeutungen verleihen können, wie Sartre in seinem Essay Baudelaire
schreibt: „Eine Geste, eine Eingebung, ein Gedanke können plötzlich der ganzen Vergangenheit

3.2 Résistance, Opferthese und das Überspringen von Les Mouches 45



In diesem Sinne des Investierens der eigenen Freiheit in die Zukunft ist die fol-
genreiche Äußerung über die Unnötigkeit von Reue zu verstehen, die Sartre
1947 in „Après notre Défaite …“ anlässlich der Les Mouches-Theateraufführun-
gen der Compagnie des Dix (Regie: Claude Martin) in der französischen Besat-
zungszone in Deutschland tätigt:

Nach unserer Niederlage im Jahre 1940 verfielen zu viele Franzosen der Mutlosigkeit oder
gaben in ihrem Innern der Selbstverleugnung Raum. Ich aber schrieb „Die Fliegen“ und
versuchte, zu zeigen, daß Selbstverleugnung nicht die Haltung war, die die Franzosen
nach dem militärischen Zusammenbruch unseres Landes wählen durften. Unsere Vergan-
genheit existierte nicht mehr. Sie war uns in der Hand zerronnen, ohne daß wir Zeit hat-
ten, sie festzuhalten, sie weiterhin zu beachten, um sie zu begreifen. Neu aber war – auch
wenn ein feindliches Heer Frankreich besetzt hatte – die Zukunft! Wir hatten Gelegenheit,
sie kritisch zu prüfen; es stand uns frei, daraus eine Zukunft der Besiegten zu machen
oder – in umgekehrter Richtung – eine Zukunft der freien Menschen, die sich gegen die
Behauptung wehren, daß eine Niederlage das Ende alles dessen bedeutet, was das
menschliche Leben lebenswert macht.138

(Après notre défaite de 1940, trop de Français s’abandonnaient au découragement ou lais-
saient s’installer en eux le remords. J’ai écrit Les Mouches et j’ai essayé de montrer que le
remords n’était pas l’attitude que les Français devaient choisir après l’effondrement mili-
taire de notre pays. Notre passé n’était plus. Il avait coulé entre nos mains sans que nous
ayons eu le temps de le saisir, de le tenir sous notre regard pour le comprendre. Mais l’a-
venir – bien qu’une armée ennemie occupât la France – était neuf. Nous avions prise sur
lui, nous étions libres d’en faire un avenir de vaincus ou, au contraire, d’hommes libres
qui se refusent à croire qu’une défaite marque la fin de tout ce qui donne envie de vivre
une vie d’homme.)139

Schon im Artikel „Paris sous l’occupation“ (1944) erklärt Sartre, dass sich
Frankreich vor der Welt schäme („la France avait honte devant le monde“140),

einen anderen Sinn geben: das ist die Bedingtheit des Menschen durch die Zeit.“ („Un geste, un
souffle, une pensée peuvent soudain changer le sens de tout le passé: telle est la condition tem-
porelle de l’homme.“) Jean-Paul Sartre: Baudelaire. Mit einem Vorwort von Michel Leiris.
Deutsch von Beate Möhring. Neu hg. und mit einem Nachwort von Dolf Oehler. (Gesammelte
Werke in Einzelausgaben, Schriften zur Literatur 2.) Reinbek 1997 [1978], S. 99. (Jean-Paul Sartre:
Baudelaire. Paris 1975 [1947], S. 149.)
138 Sartre: Vorwort. In: Sartre: Die Fliegen. Die Schmutzigen Hände. Zwei Dramen. Reinbek
1977 [1961], o. S. (Hervorhebung im Original).
139 Jean-Paul Sartre: Après notre Défaite … . In: Sartre: Un Théâtre des situations, S. 272 f.
(Hervorhebung im Original). [Zuerst in: Verger, Nr. 2, Juni 1947.]
140 Jean-Paul Sartre: Paris sous l’occupation. In: Sartre: Situations, III, S. 15–42, hier S. 34.
[Zuerst in: La France libre, November 1944.]

46 3 Grundlagen und Gründungsmythen



eine Scham, die schwerwiegende Konsequenzen hätte haben können, so James
D. Wilkinson: „A belief that the German victory was a merited punishment for
France’s sins, Sartre realized, would gravely cripple the nation’s will to resist the
invader.“141 Wilkinson sieht in der Handlung von Les Mouches – Orest kehrt
nach Argos zurück, um seinen ermordeten Vater Agamemnon zu rächen, indem
er die Täter, seine Mutter Clytemnestre und ihren Gatten Égisthe, tötet und das
mitwissende Volk von seiner Schuld (versinnbildlicht durch die titelgebende Flie-
genplage) befreit – „an elegant parallel to the political situation of France under
German rule“142, mit dem ermordeten Königspaar als Stellvertreter für Hitler und
Pétain. Die im Stück dargestellten Schuldgefühle wären demnach jene, die das
Vichy-Régime der Bevölkerung einflößt, um sie besser unterwerfen zu können
(„ceux que Pétain et le régime de Vichy s’efforcent de faire éprouver aux Français
pour mieux les asservir“143).

Die überwiegend negative Kritiken erntende Uraufführung des Stücks im
Sommer 1943 im Théâtre de la Cité (zuvor Théâtre Sarah-Bernhardt) vor einem an
KollaborateurInnen und uniformierten Deutschen reichen Publikum wird nach
dem Krieg gerechtfertigt durch das Entdecken eines subversiven Inhalts („con-
tenu subversif“144), der allegorisch zum Widerstand aufruft, vorausgesetzt man
versteht es, zwischen den Zeilen zu lesen. Eine unter Metaphern verborgene auf-
rührerische Substanz, die der Aufmerksamkeit der ZensorInnen entgeht, droht al-
lerdings auch unter der Wahrnehmungsschwelle der ZuschauerInnen zu bleiben,
was Sartre Kritik einbringt „for not being more overtly critical of the regime“145.

141 James D. Wilkinson: The Intellectual Resistance in Europe. Cambridge 1981, S. 40.
142 Wilkinson: The Intellectual Resistance in Europe, S. 41.
143 Félix Lusset: Un Épisode de l’histoire de la Mission Culturelle Française à Berlin (1946–
1948): Sartre et Simone de Beauvoir à Berlin à l’occasion des représentations des Mouches au
théâtre Hebbel (Janvier 1948). In: Vaillant (Hg.): La Dénazification par les vainqueurs. La poli-
tique culturelle des occupants en Allemagne 1945–1949. Lille 1981, S. 91–104, hier S. 94.
144 Assouline: Gaston Gallimard, S. 354. Zur Aufnahme des Stücks durch die Vichy-Presse cf.
Ingrid Galster: Le Théâtre de Jean-Paul Sartre devant ses premiers critiques, Bd. 1: Les pièces
créées sous l’occupation allemande „Les Mouches“ et „Huis clos“. Tübingen 1986.
145 Baert: The Power Struggle of French Intellectuals at the End of the Second World War,
S. 419. Dass es dem Stück als Widerstandsdrama auch im Gewand griechischer Mythologie ge-
lingt, seine Inhalte zu transportieren, meint Galster in Le Théâtre de Jean-Paul Sartre devant
ses premiers critiques (S. 190). Es wirke als Antidoton gegen die Vichy-Propaganda: „Contre le
bourrage de crâne vichyste, Sartre a fourni aux jeunes, par son théâtre, une contre-mystifica-
tion. Si celle-ci ne les a peut-être pas rendus lucides sur-le-champ, ils étaient en tout cas plus
imperméables aux slogans de la Révolution nationale.“ (Gegen die Vichy-Indoktrinierung ver-
sorgte Sartre die Jugendlichen durch sein Theater mit einer Gegen-Mystifikation. Wenn diese
sie vielleicht nicht sogleich klarsichtig gemacht hat, so waren sie jedenfalls unempfänglicher
für die Slogans der Révolution nationale.) Galster: Expliquer un Succès, S. 23. [Übers. d. Verf.]

3.2 Résistance, Opferthese und das Überspringen von Les Mouches 47



Sartre beurteilt in der französischen Situation die verdeckende Verwendung des
antiken Stoffs als unabdingbar („[p]ourquoi faire déclamer des Grecs […] si ce
n’est pour déguiser sa pensée sous un régime fasciste?“146). Was für Les Mouches
gilt, trifft bis zu einem gewissen Grad auch auf die Okkupationsmetapher der
Pest in Albert Camus’ zu Kriegszeiten verfasstem Roman La Peste zu, in dem die
Behörden der Stadt Oran wegen der abstoßenden Invasion („invasion répug-
nante“) pestübertragender Ratten gezwungen sind, den Belagerungszustand aus-
zurufen („à assimiler l’état de peste à l’état de siège“147). Doch auch nach Ende
der Okkupation, unterstreicht Sartre, habe der Inhalt seines Stückes weiterhin
Gültigkeit, nicht nur in Frankreich:

Auch für die Deutschen ist die Reue unfruchtbar. Ich will nicht sagen, daß sie die Erinne-
rung an die Fehler der Vergangenheit aus ihrem Gedächtnis streichen sollten. Nein, aber
ich bin überzeugt, daß sie nicht durch ein billiges Reuebekenntnis die Vergebung erlan-
gen werden, die ihnen die Welt gewähren kann.148

Die österreichischen LeserInnen können diesen 1947 als „Der Dichter über sein
Werk“ übersetzten Auszug aus „Après notre Défaite … “, abgedruckt in der in
Baden-Baden erscheinenden Zeitschrift Die Quelle. Zeitschrift für Theater,
Musik, Film, erst im Sommer des Folgejahres 1948 unter dem Titel „Der Un-Mut
der Selbstverleugnung“ in Komödie. Zeitschrift für künstlerisches Theater fin-
den, wobei „remords“ hier nicht mit „Reue“, sondern mit dem eher auf Ver-
drängung hindeutenden „Selbstverleugnung“ übersetzt wird:

Auch für die Deutschen, glaube ich, ist Selbstverleugnung unfruchtbar. Ich will damit
nicht sagen, daß die Erinnerung an die Fehler der Vergangenheit aus ihrem Gedächtnis
verschwinden soll. Nein. Aber ich bin überzeugt, daß nicht eine willfährige Selbstverleug-
nung ihnen jenen Pardon verschafft, den die Welt ihnen gewähren kann.149

146 Jean-Paul Sartre: Pour un Théâtre de l’engagement – Je ferai une pièce cette année et
deux films; Interview par Jacques Baratier. In: Contat und Rybalka (Hg.): Les Écrits de Sartre,
S. 90. [Zuerst in: Carrefour, 09.09.1944.] Zur Präsenz antiker Stoffe im NS- und Nachkriegs-
theater cf. Inge Stephan: Im Zeichen des Mythos. Neupositionierung der Intellektuellen im lite-
rarischen Feld der Nachkriegszeit. In: Winter (Hg.): „Uns selbst mussten wir misstrauen.“ Die
„junge Generation“ in der deutschsprachigen Nachkriegsliteratur. Hamburg, München 2002,
S. 49–66.
147 Albert Camus: La Peste. Paris 1947, S. 21, 159. Der aus Graz stammende Autor Gerhard
Roth bezeichnet Die Pest aus diesem Grund als sein Lieblingsbuch: „Camus beschreibt gleich-
nishaft in einer einfachen, durchstrukturierten Sprache die Seuchen unmenschlicher Ideolo-
gien in diesem Jahrhundert.“ Cf. Andrea Pascher, Alexandra Stroh und S. Zobl: Lesetips für
hundert Jahre. In: News, 01.07.1999.
148 Jean-Paul Sartre: Der Dichter über sein Werk. In: Die Quelle 1 (1947), Nr. 2, S. 131.
149 Jean-Paul Sartre: Der Un-Mut der Selbstverleugnung. In: Komödie 2 (1948), Nr. 6, S. 204.

48 3 Grundlagen und Gründungsmythen



Auch wenn Sartre im Hinblick auf die Deutschen schreibt, dass seine Auffas-
sung, Reue sei unfruchtbar („que le remords est stérile“), kein bewusstes Ver-
gessen impliziere („que le souvenir des fautes passées doit s’effacer de leur
mémoire“), sondern vielmehr meine, dass das Verharren in selbstgefälliger
Reue („remords complaisant“150) allein nicht reiche und an seine Stelle der
konstruktive Aufbau der Zukunft treten müsse, sorgt das Stück aufgrund dieser
Aussage in Deutschland für Furore. Es geht „die Diskussion weit über die Be-
deutung eines literarischen und philosophischen Ereignisses hinaus“151, berich-
tet Die Zeit über die Berliner Aufführung Anfang 1948 (nachdem das Stück
bereits Ende 1947 in Düsseldorf von Gustaf Gründgens inszeniert worden war).
Das an die West-Berliner Premiere anschließende Podiumsgespräch mit Sartre
findet „[e]normen Widerhall“152, die ganze Veranstaltung bezeichnet der Lei-
ter der Mission Culturelle Française, Félix Lusset, als immensen Erfolg („un im-
mense succès“153). Es ist vor allem das – in dieser Form in Österreich ausbleibende
– Zutun der französischen Kulturverantwortlichen, das Die Fliegen zu dem „Thea-
terereignis auf deutschen Bühnen im Jahr 1948“154 macht, „zum kulturpolitischen
Exportschlager“155 mit Breitenwirkung. Sie binden den Existentialismus „nach

150 Sartre: Après notre Défaite … , S. 273.
151 K. W.: Sartre zwischen den vier Sektoren. In: Die Zeit, 12.02.1948. Cf. Dietmar Rieger: „Kön-
nen wir so erlöst werden?“ Das Problem von Schuld und Reue und die „deutschen“ Mouches
(1947/1948). In: Romanistische Zeitschrift für Literaturgeschichte 32 (2008), Nr. 3/4, S. 343–
373; sowie: Mechthild Häussler: Rezeption der Sartre-Dramen auf dem Gebiet der Bundesrepu-
blik Deutschland: Von der Stunde Null zur Terrorismus-Diskussion. Freiburg/Br.: Universität
Freiburg, Diss. 1989. Cf. außerdem Alfred Betschart: Sartre und Die Fliegen in Berlin 1948,
S. 1–29. http://www.sartre.ch/originalbeitraege.htm (einges. 12.02.2019); Pamela Steiner: Von
der Résistance zum Viermächtestatus: Sartres „Fliegen“ in der Diskussion: Paris – Düsseldorf
– Berlin. Gründgens – Fehling. Berlin: Freie Universität Berlin, Diss. 1986; und Eva Banchelli:
Jean-Paul Sartre: Die Fliegen. In: Agazzi und Schütz (Hg.): Handbuch Nachkriegsliteratur. Lite-
ratur, Sachbuch und Film in Deutschland (1945–1962). Berlin, Boston 2013, S. 526–528.
152 Joseph Jurt: Ein transnationales deutsch-französisches literarisches Feld nach 1945? In:
Lüsebrink und Oster (Hg.): Am Wendepunkt. Deutschland und Frankreich um 1945 – zur Dy-
namik eines ‚transnationalen‘ kulturellen Feldes / Dynamiques d’un champ culturel ‚transna-
tional‘ – L’Allemagne et la France vers 1945. (Frankreich-Forum 7, 2006/2007.) Bielefeld 2008,
S. 190–230, hier S. 224.
153 Lusset: Un Épisode de l’histoire de la Mission Culturelle Française à Berlin, S. 99.
154 Klaus Große Kracht: „Der feigste aller Mörder ist einer, der bereut“. Jean-Paul Sartre und
die deutsche Zusammenbruchgesellschaft. In: Schildt (Hg.): Von draußen. Ausländische intel-
lektuelle Einflüsse in der Bundesrepublik bis 1990. (Hamburger Beiträge zur Sozial- und Zeit-
geschichte 55.) Göttingen 2016, S. 89–104, hier S. 98.
155 Rahner: Selbst- und Fremdwahrnehmungsmuster, S. 116, 132.

3.2 Résistance, Opferthese und das Überspringen von Les Mouches 49

http://www.sartre.ch/originalbeitraege.htm


anfänglichem Zögern […] aufgrund seines möglicherweise subversiven Einflus-
ses“156 in ihre Demokratisierungsbestrebungen ein, etwa durch Theatertourneen
von Pariser Ensembles durch die französische Besatzungszone oder durch Peri-
odika wie die Kulturzeitschrift Die Umschau, herausgegeben ab 1946 im Auftrag
des Informationsministers André Malraux (unter Kabinettsdirektor Raymond Aron)
vom Chargé de mission Manès Sperber, der hier als A. J. Haller neben AutorInnen
wie Camus, Sartre und Merleau-Ponty in Erscheinung tritt. Die Maßnahmen zielen
auf Aufklärung und Entnazifizierung, sie sollen „auf die Schuld Deutschlands
schließen lassen, ohne jedoch das deutsche Volk zu verdammen“157.

In Österreich sind Schuld und Reue theoretisch schon von der Opferthese ab-
sorbiert, auf die sich die französische Kulturpolitik auch in der Praxis stützt, um
ein von Deutschland unabhängiges Staats- und Selbstbewusstsein aufzubauen.
Bereits bei der Moskauer Außenministerkonferenz am 30. Oktober 1943 legen die
Vertreter der britischen (Anthony Eden), sowjetischen (Vjačeslav M. Molotov)
und amerikanischen (Cordell Hull) Regierung den Status Österreichs als „the first
free country to fall victim to Hitlerite aggression“158 fest. Dass das Land darüber
hinaus durch seine von kommunistischen Staaten umgebene, strategisch wich-
tige geographische Lage schnell seine „new identity as outrider and exemplar of
the free world“ annehmen soll (der Historiker Judt spricht von einem „stroke of
doubly unmerited good fortune“159), macht eine schnelle Überwindung der natio-
nalsozialistischen Vergangenheit erforderlich. Vor diesem Hintergrund etabliert
sich ein Konsens, der am 24. April 1945, drei Tage vor seinem Amtsantritt als Un-
terrichtsminister in der provisorischen Regierung Renner, vom KP-Politiker und
späteren Sartre-Verehrer Ernst Fischer verbalisiert wird:

Unser österreichisches Volk hat den Hitler-Krieg nicht gewollt, die Kriegsziele des deut-
schen imperialistischen Größenwahns nicht gutgeheißen. Es wurde gewaltsam in die Ka-
tastrophe hineingerissen, als Werkzeug mißbraucht, als Kanonenfutter der preußische-
deutschen Unterdrücker aufgeopfert.160

156 Rahner: Jean-Paul Sartre als Modell des Intellektuellen, S. 324.
157 Stančić: Manès Sperber, S. 432.
158 United States Department of State: Declaration on Austria, S. 761.
159 Judt: Postwar, S. 2.
160 Ernst Fischer: Der eigene Beitrag! In: Fischer: Das Jahr der Befreiung. Aus Reden und Auf-
sätzen. Wien 1946, S. 179–181, hier S. 179. [Zuerst in: Neues Österreich, 24.04.1945.] Kommentare
dieser Art durchziehen auch das von der Regierung in Auftrag gegebene Buch Gerechtigkeit für
Österreich! Rot-Weiss-Rot-Buch. Darstellungen, Dokumente und Nachweise zur Vorgeschichte und
Geschichte der Okkupation Österreichs (nach amtlichen Quellen), das 1946 beim Wiener Verlag
der österreichischen Staatsdruckerei erscheint und dazu dient, Österreich als „e r s t e s v o n
d e r We l t im S t i c h e g e l a s s e n e s Op f e r“ (S. 5, Hervorhebung im Original) Nazi-

50 3 Grundlagen und Gründungsmythen



In einer Rede vom August desselben Jahres berücksichtigt Fischer dann die Mit-
schuldklausel aus der „Declaration on Austria“, die Aufforderung Österreichs,
für den eigenen Kriegsbeitrag Verantwortung zu übernehmen: „Jeder von uns,
jeder Angehörige eines Volkes muß sich mitverantwortlich fühlen für den Weg,
für das Schicksal, für die gesamten Handlungen seines eigenen Volkes.“161 Der
Hinweis auf eine kollektive Schuld wird jedoch „als Belästigung empfunden“,
kritisiert Fischer im Jänner 1946: „Und daß man vielleicht sogar mitschuldig
war? Niemand war mitschuldig. Gehen wir zur Tagesordnung über, unbe-
schwert von fünfundzwanzig Millionen Ermordeten! … “162. Fischers Wandel ist
ein nur scheinbarer, insofern als KPÖ-Intellektuelle zwar durchaus auf die
Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus zielen, sich aber dennoch
auf die Opferthese als „Axiom der Staatsgründung der Zweiten Republik“ stüt-
zen, „weil die Trennung von schuldiger deutscher Nation und nur verführter
österreichischer Nation zum Kern ihres politischen Glaubens gehörte“163, deutet
Thomas Kroll. Aus der Verdrängungsübereinkunft der anderen Regierungspar-
teien jedenfalls fallen sie spürbar heraus:

[W]er den Versuch unternahm, auch nur die nationalsozialistische Vergangenheit aufzu-
arbeiten (vom Austrofaschismus ganz zu schweigen), wurde kurzerhand als ‚Kommunist‘
diffamiert. […] Wer dem Ständestaat gedient hatte, brauchte sich nicht weiter zu genieren,
wer es hingegen wagte, Antifaschist oder gar tatsächlich Kommunist zu sein, hatte aller-
lei Unbill zu befürchten.164

deutschlands darzustellen und „den Status und die Behandlung als ‚befreiter Staat‘ im Sinne
der Moskauer Deklaration zu begründen“ (S. 3).
161 Ernst Fischer: Rede auf der Parteiarbeiterkonferenz vom 6. August 1945. In: Fischer: Das
Jahr der Befreiung, S. 182–188, hier S. 183. Übernommen wird dieser Part der Moskauer Dekla-
ration auch in die Österreichische Unabhängigkeitserklärung vom 1. Mai 1945, in der es jedoch
heißt, der erwähnte österreichische Beitrag könne „angesichts der Entkräftung unseres Volkes
und Entgüterung unseres Landes zu ihrem Bedauern nur bescheiden sein“. Proklamation über
die Selbstständigkeit Österreichs, Staatsgesetzblatt für die Republik Österreich, ausgegeben
am 1. Mai 1945. https://www.ris.bka.gv.at/ (einges. 12.02.2019).
162 Ernst Fischer: Drei Schritt von der Hölle entfernt. In: Fischer: Das Jahr der Befreiung,
S. 189–191, hier S. 189. [Zuerst in: Neues Österreich, 17.01.1946.] Eine der wenigen Auseinan-
dersetzungen mit der Kollektivschuld stellt Walter Hollitschers Aufsatz „Über Verantwortlich-
keit und Schuld von Nationen“ dar. In: Plan 1 (1946), Nr. 5, S. 391–395.
163 Thomas Kroll: Kommunistische Intellektuelle in Westeuropa. Frankreich, Österreich, Ita-
lien und Großbritannien im Vergleich (1945–1956). (Industrielle Welt 71.) Köln, Weimar, Wien
2007, S. 314.
164 Johann Dvořak: Thesen zur soziokulturellen Entwicklung in Österreich 1933 bis 1955. In:
Stadler (Hg.): Kontinuität und Bruch. 1938 – 1945 – 1955. Beiträge zur österreichischen Kultur-
und Wissenschaftsgeschichte. Wien, München 1988, S. 27–33, hier S. 31.

3.2 Résistance, Opferthese und das Überspringen von Les Mouches 51

https://www.ris.bka.gv.at/


Mit der Eskalation des Kalten Kriegs zu Beginn der fünfziger Jahre löst ein radi-
kaler Antikommunismus die Schuld-Thematik ganz im dominierenden intellek-
tuellen Diskurs ab. Die Mitverantwortung Österreichs spielt schließlich bei der
Außenministerkonferenz zum Staatsvertrag am 14. Mai 1955 „bis in die buch-
stäblich noch allerletzten Verhandlungen um das Vertragswerk eine Rolle“165,
wird aber, wie Brigitte Bailer festhält, in letzter Minute „wegverhandelt“: Auf
dieser Grundlage bleibt der Opferstatus über Jahrzehnte „die vorherrschende
Sichtweise auf die NS-Zeit“166 in der Politik und der Bevölkerung.

Die französische Besatzungspresse in Österreich verzichtet – im Einklang mit
der Bereitschaft, weiterzuleben, als wenn nichts gewesen wäre („comme si de rien
n’était“167), die Wajsbrot der französischen Nachkriegsmentalität attestiert – auf
Schuld-Debatten und druckt in diesem Zusammenhang höchstens Artikel zu Rand-
phänomenen, wie „Die Österreicher bei der französischen Widerstandsbewegung“
von Paul Denaisne in der Europäischen Rundschau (1946), um „den österreichi-
schen Lesern ein Bild des Lebens dieser mutigen Männer zu vermitteln“168. In
Frankreich selbst zeichnet sich die Österreich-Berichterstattung von Le Monde in
den Jahren 1945 bis 1950 durch eine Vermeidung des Wortes „Nationalsozialismus“

165 Helmut Wohnout: Die Mitschuldklausel und Österreich als NS-Opfer. Zur Ambivalenz der
österreichischen Opferthese am biografischen Beispiel Leopold Figls. In: Karner und Tschubar-
jan (Hg.): Die Moskauer Deklaration 1943. „Österreich wieder herstellen“. (Kriegsfolgen-For-
schung 8.) Wien, Köln, Weimar 2015, S. 235–248, hier 235.
166 Brigitte Bailer: Widerstand, Opfermythos und die Folgen für die Überlebenden. In: Karner
und Tschubarjan (Hg.): Die Moskauer Deklaration 1943, S. 162–173, hier S. 171, 172. Cf. auch
Gerald Stourzh: Um Einheit und Freiheit. Staatsvertrag, Neutralität und das Ende der Ost-
West-Besetzung Österreichs 1945–1955. (Studien zu Politik und Verwaltung 62.) Wien, Köln,
Graz 52005. Wiederaufgreifen wird die Mitverantwortung Bundeskanzler Franz Vranitzky am
8. Juli 1991 in seiner Parlamentsrede (35. Sitzung des Nationalrates der Republik Österreich,
XVIII. Gesetzgebungsperiode, Stenographisches Protokoll. https://www.parlament.gv.at/
PAKT/DE/index.shtml [einges. 12.02.2019]): „Viele haben Widerstand geleistet und dabei ihr
Leben für Österreich gegeben. Aber wir dürfen auch nicht vergessen, daß es nicht wenige Ös-
terreicher gab, die im Namen dieses Regimes großes Leid über andere gebracht haben, die teil-
hatten an den Verfolgungen und Verbrechen dieses Reichs. Und gerade weil wir unsere eigene
leidvolle Erfahrung in dieses neue Europa einbringen wollen, gerade weil wir in den letzten
Tagen so eindringlich und nachdrücklich daran erinnert werden, was Unabhängigkeit und Ei-
genstaatlichkeit, Freiheit und Menschenrechte für kleine Völker bedeuten, gerade deshalb
müssen wir uns auch zu der anderen Seite unserer Geschichte bekennen: zur Mitverantwor-
tung für das Leid, das zwar nicht Österreich als Staat, wohl aber Bürger dieses Landes über
andere Menschen und Völker gebracht haben.“
167 Wajsbrot: Littérature: le roman en fuite, S. 61.
168 Paul Denaisne: Die Österreicher bei der französischen Widerstandsbewegung. In: Euro-
päische Rundschau 1 (1946), Nr. 5, S. 199–201, hier S. 200.

52 3 Grundlagen und Gründungsmythen

https://www.parlament.gv.at/PAKT/DE/index.shtml
https://www.parlament.gv.at/PAKT/DE/index.shtml


(in vier von 36 Auslandsbulletins) zugunsten von Begriffen wie „Problem“ („pro-
blème“) oder „Klemme“ („impasse“) aus; dieses teils bis zur Karikatur positive Ös-
terreichbild erklärt sich Ute Weinmann als eine durch die eigene Verdrängung
bedingte selektive Rezeption, die Komplexität und Widersprüchlichkeit scheut.169

Auf dem Fundament der Opferthese erschafft Frankreich ein Verhältnis zu Öster-
reich, das eher geschwisterlich als vormundschaftlich ist; die französische Öster-
reichpolitik lässt, so Thomas Angerer, Besatzungsland und Besatzungsmacht nicht
nur einander gegenüber, sondern teils nebeneinander stehen.170 Vor allem die Er-
fahrung der nationalsozialistischen Herrschaft erwähnt Barbara Porpaczy in diesem
Licht als etwas, das „keine andere Besatzungsmacht mit Österreich teilte“171. Alther-
gebrachte Gemeinsamkeiten, die die Schnittmenge ergänzen und – da latent im na-
tionalen Gedächtnis vorhanden („déjà présent dans une mémoire nationale
latente“172) – auch die Basis für weitere Kulturtransfers bilden, sind der Katholizis-
mus und ein Selbstverständnis als Kulturnation mit großer Vergangenheit. In sei-
nen Souvenirs français dans le Tyrol resümiert Raoul de Broglie diesbezüglich:

Frankreich ist zweifellos dasjenige europäische Land, mit dem sich zu verständigen für
Österreich und somit auch für Tirol von höchster Bedeutung sein müßte. Beide sind hoch-
zivilisierte Länder mit der gleichen geistigen Kultur. […] Wie Frankreich und Österreich
weithin denselben religiösen Glauben haben, so verbindet sie auch dasselbe politische
Ideal, dieselbe Sorge um die Achtung und Unabhängigkeit der menschlichen Person, der-
selbe Kult der wahren Demokratie, deren große Prinzipien aus Frankreich stammen und
die in den Herzen der Österreicher ihren Widerhall gefunden haben.173

169 Cf. Ute Weinmann: À Propos de l’image politique de l’Autriche en France. Le „problème
autrichien“ dans le journal Le Monde de 1945 à 1950. In: Lacheny und Laplénie (Hg.): „Au
nom de Goethe!“ Hommage à Gerald Stieg. Paris 2009, S. 79–90, hier S. 90, 82: „une réception
sélective qui ne veut envisager ni complexité, ni contradiction: le basculement violent et dé-
mesuré de cette image trop souvent caricatural ressemble à une sorte de retour d’un refoulé
non seulement autrichien, mais aussi français“.
170 Cf. Thomas Angerer: Der „bevormundete Vormund“: Die französische Besatzungsmacht
in Österreich. In: Alfred Ableitinger, Siegfried Beer und Eduard G. Staudinger (Hg.): Österreich
unter alliierter Besatzung 1945–1955. (Studien zu Politik und Verwaltung 63.) Wien, Köln, Graz
1998, S. 159–204, hier S. 166 f.
171 Barbara Porpaczy: Die französische Besatzung und die österreichische Nachkriegsidenti-
tät. In: Fornwagner und Schober (Hg.): Freiheit und Wiederaufbau. Tirol in den Jahren um den
Staatsvertrag. (Akten des Symposiums des Tiroler Landesarchivs Innsbruck, 27. und 28. Mai
2005.) Innsbruck 2007, S. 91–102, hier S. 95.
172 Michel Espagne: Les transferts culturels franco-allemands. (Perspectives germaniques.)
Paris 1999, S. 23.
173 Raoul de Broglie: Von der Seine zu Inn und Etsch. Deutsch von Annie Kraus. Innsbruck
1948, S. 173 f. Die Übersetzerin dieser Erinnerungen, Annie Kraus, ist selbst als Autorin eines
Texts zur Existenzphilosophie in Erscheinung getreten, Fülle und Verrat der Zeit. Zum Begriff

3.2 Résistance, Opferthese und das Überspringen von Les Mouches 53



(La France est sans aucun doute le pays d’Europe avec lequel le Tyrol, et par conséquent
l’Autriche, ont le plus de raisons profondes de s’entendre. Tous les deux, pays de vieille
civilisation, ont le culte des mêmes valeurs spirituelles et intellectuelles. […] Si la France
et l’Autriche ont en grande partie la même foi religieuse, elles ont également le même
idéal politique, le même souci du respect et de l’indépendance de la personne humaine,
le même culte de la véritable démocratie, dont les grands principes, venus de France, ont
trouvé un écho dans les consciences autrichiennes.)174

Verbreitet ist die Verwendung von Verwandtschaftsmetaphern, um die „unsag-
bare Gemeinschaft zwischen österreichischem und französischem Katholizis-
mus – und eine Gemeinschaft des Geistes, des Menschentums“ hervorzuheben:
Dank richtet so etwa ÖVP-Unterrichtsminister Hurdes an „die große Schwester
Frankreich“, von der Österreich „immer schon stärkste Impulse“175 empfangen
habe. Ganz in diesem Sinne setzen die französischen Alliierten kulturell nicht
auf Gegenwart und Zukunft, sondern mit der Rückbesinnung auf die Kultur der
Monarchie auf einen Habsburgmythos,176 der, obwohl er an sich einen nicht-
nationalen und eher kosmopolitischen Charakter („caractère non-national et
plutôt cosmopolite“177) besitzt, ein neues Nationalgefühl befördern soll, um aus
Österreich eine Einheit zu machen, die dem deutschen Kulturraum entkommt
(„une entité qui échappe à l’aire culturelle allemande“178).

der existentiellen Situation (Graz, Salzburg, Wien 1948), der sich aus christlicher Perspektive
gegen den vorherrschenden Nihilismus, also „die ganze geistige Verkommenheit unserer
Tage“ (S. 11) wendet, allerdings nicht gegen den Existentialismus im Speziellen.
174 Raoul de Broglie: Souvenirs français dans le Tyrol. Innsbruck 1948, S. 174.
175 Felix Hurdes: Was verdanken Sie dem französischen Geist? In: Plan 1 (1946), Nr. 11,
S. 860–871, hier S. 860.
176 Dieser „mito absburgico“ liegt Claudio Magris’ Beschreibung nicht allzu fern: „Spontaner
Einfluß einer schon verankerten Tradition, Flucht aus einer wirren Gegenwart, persönliche Ver-
arbeitung und Verwandlung der eigenen Vergangenheit, also Bemühen um die Klärung der eige-
nen geschichtlichen wie menschlichen Lebensbedingung: von dieser komplexen Verquickung
aus Motiven und Ursachen geht der letzte Akt des habsburgischen Mythos aus.“ („Spontanea
influenza di una tradizione già consolidata, evasione da un presente turbolento, personale riela-
borazione e trasfigurazione del proprio passato, cioè sforzo di chiarificazione della propria con-
dizione storica e umana: da questo complesso intrecciarsi di motivi e ragioni prende le mosse
l’ultima stagione del mito absburgico.“) Claudio Magris: Der habsburgische Mythos in der öster-
reichischen Literatur. Deutsch von Madeleine von Pásztory. Salzburg 1988 [1966], S. 244. (Clau-
dio Magris: Il mito absburgico nella letteratura austriaca moderna. Torino 1963, S. 265.)
177 Marion George: Encore une Querelle des Anciens et des Modernes – quelques remarques
sur la perception française de l’identité culturelle autrichienne après 1945. In: George und De
Daran (Hg.): Éclats d’Autriche. Vingt études sur l’image de la culture autrichienne aux XXe et
XXIe siècles. (Travaux Interdisciplinaires et Plurilingues 23.) Bern 2014, S. 67–80, hier S. 73.
178 Michel Cullin: L’Action culturelle française en Autriche après 1945. In: Austriaca 11, Juni
1986 (Spécial Colloque: Relations Franco-Autrichiennes 1870–1970), S. 322–329, hier S. 325.

54 3 Grundlagen und Gründungsmythen



Für den Transfer des Existentialismus ergeben sich durch die Partikularität
dieser Situation abweichende Voraussetzungen etwa im Vergleich zu West-
deutschland, trotz vergleichbarer Hintergründe wie Kriegserfahrung und Nachhol-
bedarf. Die „große Bedeutung“ der Strömung als Transferobjekt liegt laut Michael
Werner in ihrer Elastizität, ihrer politisch-ideologischen Deutungsoffenheit, mit
einem Spektrum „von antifaschistischen Résistance-Positionen über (antikommu-
nistischen) Sozialismus und ‚Nihilismus‘ zu religiöser Philosophie und unorthodo-
xen Formen des Christentums“179. Die Besatzungsmächte in Österreich machen
sich diese Vielfältigkeit erst mit Verzögerung zunutze, nachdem sie den ansonsten
ersten Rezeptionsschritt im deutschsprachigen Raum (Düsseldorf, Berlin, Zürich)
wegen der Schuld-Implikationen überspringen: Die nationale Erstaufführung von
Die Fliegen in der Saison 1947/48 in den Wiener Kammerspielen (Premiere am
7. Mai 1948, Regie: Karl Wessel, Bühnenbild Gustav Manker) bleibt im Wesentli-
chen ohne Echo. Anders als in Deutschland – nicht von den Alliierten gefördert
und begleitet von „einem vielstimmigen Kritikerkonzert und tiefschürfenden Über-
blicksartikeln“180 –wird hier nur vereinzelt berichtet: Das Bulletin des Dokumenta-
tionszentrums Centre de Documentation de Vienne, ein Presse-Verteiler der
französischen Besatzung für Nachrichten aus dem Kulturbereich, kündigt die Pre-
miere ohne ein Wort zur Reue-Thematik recht unverfänglich an: „So hören wir aus
dem Munde von Orestes die Botschaft der existentialistischen Philosophie: in der
Natur ist der Mensch der einzige, der sein Schicksal selbst bestimmt, und zwar
durch seine eigenen Handlungen, für die er allein verantwortlich ist.“181 Auch die
sozialdemokratische Arbeiter-Zeitung, die als einziges etabliertes Blatt über die
Wiener Premiere berichtet, geht nicht auf die Reue-Dimension ein, sondern beklagt
stattdessen, nach einer kurzen Einführung in die (in Anführungszeichen gesetzte)
Sartresche „Philosophie“, jene „Mischung von Anarchoindividualismus und geisti-
gem Flagellantismus“, dass der Autor „seinen messerscharfen Geist und seine
zweifellos bedeutende dichterische Begabung“ nicht zufriedenstellend einsetzt,
wenn er den antiken Dramenstoff verwandelt in

eine nackte, brutale Aufeinanderhäufung angstwinselnder Menschen, schreiender mytho-
logischer Verbrecher, heulender Erynnien und kaltblütiger Götter, aus der die verfaulenden
geistigen Eingeweide mit kundiger Hand hervorgeholt und dampfend vor uns ausgebreitet
werden. Sinnfälliger Ausdruck einer Generation, die sich selbst zerfleischt und aufgibt.182

179 Werner: Vorwort. In: Rahner: Die Rezeption des französischen Existentialismus im kultu-
rellen Feld Westdeutschlands, S. 7.
180 Rahner: Jean-Paul Sartre als Modell des Intellektuellen, S. 324.
181 o. V.: „Les Mouches“ (Die Fliegen) von Jean-Paul Sartre. In: Kulturelles, 26.04.1948.
182 h u b.: Orgie des Flagellantismus. In: Arbeiter-Zeitung, 11.05.1948. Noch 1961 im Theater
in der Josefsgasse wird das Stück ausdrücklich „nicht als Drama der Freiheit, der Selbstverant-

3.2 Résistance, Opferthese und das Überspringen von Les Mouches 55



Dass den ZuschauerInnen die dramatische Behandlung von Schuld und Sühne
dennoch nicht entgeht, zeigt eine Erinnerung der Schriftstellerin und Sartre-Le-
serin Dorothea Zeemann, die das „Stück für gescheite Leute“ mit Freunden
besucht:

„Die Fliegen“ von Sartre. Ein Stück mit Zeitbezug. Nach Frankreichs Besetzung durch die
Deutschen. Es soll betroffen machen, und das tut es. Aber ich finde mich nicht zurecht.
Ein scheußlicher Jupiter spielt den Gott, der die Taten der Menschen beeinflußt und
lenkt. Ein Gott, der ebenso scheußlich anzusehen ist, wie es die Geschehnisse sind, die er
zuläßt und deren Verantwortung er „delegiert“.

„Gott ist doch gut“, flüstert Mimi.
„Dann ist der Effekt, den er erzielt, noch gemeiner!“ flüstere ich: „Der doppelbödige

Anspruch an die Moral!“ Er läßt den Armen schuldig werden, dann überläßt er ihn der
Pein.

„Jeder Theologe kann euch das erklären“, sagt Rudolf. „Die Prüfung durch das Leid
führt zur Reue und schließlichen Einsicht und Erlösung!“

„Pscht“, macht Walther, dem es gefällt.
Sartres Gott Jupiter mit blutenden Augen, auf deren Eiter die Fliegen hocken, der

dauert einen wie ein schlecht gepflegtes Rindvieh in einem verdreckten Stall. Nicht hinse-
hen kann ich, aber ich denke, daß Theater Katharsis, kultische Reinigung ist: der Spiegel
der Existenz. Da sitzen wir.

Das gesamte Volk – auf der Bühne – bereut einen Mord, den Mord an Ägist. Und
Orest ist dann der Rächer, der Gott um seine Reue prellt, dadurch Gottes Macht vernichtet
und das Beispiel gibt, wie um die Kollektivschuld herumzukommen ist. Schuldgefühle
sind ein Druckmittel Gottes, man wirft sie ab, und mit Gott ist es aus und gleichzeitig mit
der Reue.

Ist es so?
Mir wird plötzlich ganz leicht ums Herz, und ich denke an die Zukunft. […]
Ich sage überhaupt nichts: Wer gegen das Stück ist, gilt als Faschist! Im Foyer surren

die Fliegen. Schon wieder soll man sich zwingen, in eine bestimmte Richtung zu denken.
[…]

Die ehemaligen Nazis werden fromm, sie ziehen in die Kirchen ein. Die Parteien –
alle – buhlen um ihre Stimmen. Die Schwarzen kriegen sie: Das machen die Erynnien
und der liebe Gott.183

wortung und des Widerstands gegen die Besatzungsmacht und das Vichy-Regime“ rezipiert,
so Gert Kerschbaumer: Wiener Festwochen zwischen Restauration und Weltgeltungsanspruch.
In: Haider-Pregler und Roessler (Hg.): Zeit der Befreiung. Wiener Theater nach 1945. Wien
1997, S. 300–328, hier S. 324. Weitere vier Jahre später, am 15. Februar 1965, wird das „kontro-
verse, leichtem Verständnis abholde Werk“ unter der Direktion Ernst Haeussermans (Regie:
Rudolf Sellner) zum ersten Burgtheater-Stück vom „Rebell der Reuelosigkeit“, das jedoch neu-
erlich eine von Gegenwartsbezügen freie Berichterstattung nach sich zieht. Cf. Ernst Lothar:
Tragikomödie der Gewissensbisse. In: Express, 16.02.1965.
183 Dorothea Zeemann: Jungfrau und Reptil. Leben zwischen 1945 und 1972. Frankfurt am
Main 1982, S. 33 f. (Hervorhebung im Original).

56 3 Grundlagen und Gründungsmythen



Zeemann problematisiert hier die Sehnsucht nach künstlerisch vermittelter Abso-
lution, die zu stillen dem Stück weithin vorgeworfen wurde. Bei der Diskussion
nach der von Jürgen Fehling inszenierten Berliner Aufführung im Jänner 1948 un-
terstellt man Sartre, der Bevölkerung mit der „Heroisierung des orestschen Verbre-
chens eine gefährliche Generalabsolution“184 zu erteilen. Angesprochen scheint
damit vor allem die Szene, in der Orest Reue für seinen Mord vermissen lässt: „Ich
habe m e i n e Tat getan, Elektra, und diese Tat war gut. Ich werde sie auf meinen
Schultern tragen […]. Und je schwerer sie zu tragen ist, um so mehr werde ich
mich freuen, denn meine Freiheit, das ist diese Tat.“185 („J’ai faitmon acte, Électre,
et cet acte était bon. Je le porterai sur mes épaules […]. Et plus il sera lourd à por-
ter, plus je me réjouirai, car ma liberté, c’est lui.“186) Reue, wird später der österrei-
chische Theologe Johann Fischl schließen, ist hier als schlichte „Umformung der
inneren Gesinnung“ geradezu „eine Aufforderung an alle Gesetzesverächter, zu
stets neuen Untaten anzusetzen“ (und folglich überhaupt „nie ärger mißdeutet
worden als bei den Existentialisten“187). Ähnlich sieht es schon früh Sartres spä-
tere Kontakt-Person in Wien, Günther Anders, in der umfänglichen Besprechung
„On Sartre [The Illusion of Existentialism (Sartre’s ‚Les Mouches‘)]“:

It doesn’t seem unlikely at all, that the idea of the „remorseless act“, when offered as a
general ethical proposition, may give the good conscience of remorselessness to people
whom Sartre not only would have fought but whose very existence was the inducement
for him to formulate his fight against remorse. Just imagine a German war-criminal rea-
ding the play; a man steeped to his neck in what has been called „collective guilt“: He
will gladly renounce contrition before even starting on it; he may even distort or misinter-
pret the war against the flies in a way to justify the ruthlessness of his own past. The simi-
larity between Hitler’s unswerving identification of his decision with morality, and
Orest’s killing of the flies is certainly superficial: but for superficial readers it may be puz-
zling; and for hypocritical ones tempting, or even inviting.188

Selbst wenn die Botschaft nicht in falsche Hände gerät, herrscht Zweifel hin-
sichtlich ihrer Dienlichkeit für die zumindest in Westdeutschland diskutierte
Vergangenheitsbewältigung. Ob sie nicht „eine konkrete Aufarbeitung der Ver-
gangenheit gerade verhindert“, fragt Mechtild Rahner in Anbetracht der
„enthistorisierenden Analogie“, ob es überhaupt statthaft sei, „Resignation und

184 K. W.: Sartre zwischen den vier Sektoren. In: Die Zeit, 12.02.1948.
185 Sartre: Die Fliegen, S. 59 (Hervorhebung im Original).
186 Jean-Paul Sartre: Les Mouches. In: Sartre: Théâtre complet. Édition publiée sous la direc-
tion de Michel Contat, avec la collaboration de Jacques Deguy et al. Paris 2005, S. 1–70, hier
S. 53 (Hervorhebung im Original).
187 Johann Fischl: Idealismus, Realismus und Existentialismus der Gegenwart. Ein Beitrag
zur Aussprache über die Weltanschauung des modernen Menschen. Graz 1954, S. 315, 314.
188 Anders: On Sartre (LIT), Blatt 16.

3.2 Résistance, Opferthese und das Überspringen von Les Mouches 57



eine dadurch verursachte militärische Niederlage auf der einen, auf der anderen
Seite dagegen die faktische Schuld eines millionenfachen Völkermordes über
einen derartigen ‚Vergleichsleisten‘ zu schlagen“189. Joseph Jurt sieht gerade in
dieser die historischen Differenzen vernachlässigenden Universalisierung der Si-
tuation einen möglichen Grund für die „massive Resonanz“190 des Existentialis-
mus in Deutschland. Für Joachim Eberhardt erklärt sich die Attraktivität der
Lehre ebenfalls dadurch, dass sich mit ihrer Hilfe die Krise des Selbstverständnis-
ses der Kriegsgeneration „existentiell statt historisch interpretieren ließ“191. In
diesem Sinne einer „Entkonkretisierung philosophischer und einer Derealisie-
rung literarischer Diskurse“ (beziehungsweise Ontologisierung der Schuldfrage
und Aktualisierung antiker Stoffe) entlaste Die Fliegen die Psyche des Publikums
und leiste „der kollektiven Verdrängung der konkreten Schuldfrage am Ende des
Dritten Reichs Vorschub“192, meint auch der Germanist Johann Sonnleitner,
wobei sich die Theorie mangels eines nennenswerten Rezeptionsgeschehens in
Österreich nur in eingeschränktem Maß mit der Praxis deckt. Zu den wenigen ös-
terreichischen KritikerInnen an der Manier, mit der die Die Fliegen-Darbietung
„die jüngste Vergangenheit in ein geschichtsloses Grauen“193 stellt, gehört neben
Hilde Spiel, die im britischen New Statesman wagt, „Sartre und den Existentialis-
mus zu einem Zeitpunkt anzuzweifeln, an dem der jahrzehntelange Siegeszug
dieses Autors und der Philosophie eben erst begann“194, auch Otto Basil, dessen
Zeitschrift Plan zu den frühesten ImporteurInnen existentialistischer Prosa zählt.
In seinem Theaterzettel zu Anouilhs Antigone heißt es 1946:

Und es ist tiefbedeutsam, daß Anouilhs Generationsgenosse, der französische Dichter-Phi-
losoph Jean-Paul Sartre, indem er auf einen Stoff der äschyleischen Orestie zurückgreift, in
„Les mouches“ der menschlichen Existenz das gleiche Schuldmotiv unterschiebt, dem

189 Rahner: Jean-Paul Sartre als Modell des Intellektuellen, S. 339, 326 (Hervorhebung im
Original).
190 Jurt: Ein transnationales deutsch-französisches literarisches Feld nach 1945?, S. 222; cf.
S. 224.
191 Eberhardt: Existentialphilosophie und Existentialismus, S. 212.
192 Sonnleitner: Existentialismus im Nachkriegsösterreich. Zu Jelineks Roman Die Ausge-
sperrten, S. 83. Zum Thema hält Karl Jaspers eine Vorlesungsreihe (1945–1946) über die geis-
tige Situation in Deutschland, in der einer abstrakten Kollektivschuld und -reue die „wirkliche
Verwandlung“ in der konkreten Situation vorgezogen wird, „durch einzelne, im Einzelnen, in
zahlreichen Einzelnen, unabhängig voneinander oder in bewegendem Austausch.“ Karl Jas-
pers: Die Schuldfrage. Heidelberg 1946, S. 89.
193 Peter Roessler: Die Rekonstruktion eines Genres. Theaterpublizistik im „Neuen Öster-
reich“. In: Haider-Pregler und Roessler (Hg.): Zeit der Befreiung, S. 340–378, hier S. 361 f.
194 Hilde Spiel: Welche Welt ist meine Welt? Erinnerungen 1946–1989. München 1990, S. 82.

58 3 Grundlagen und Gründungsmythen



Menschen die gleiche Grundfrage stellt, um sie – ebenso wie Anouilh – ausweichend, d. h.
negativ zu beantworten.195

Diese Worte des seinerzeit prokommunistisch eingestellten Basil entsprechen
inhaltlich mehr der ost- als der westdeutschen Kritik. Während Letztere das
Stück zwar radikal findet, aber durchaus begrüßt, bündelt jene als „die zentra-
len Einwände gegen die existentialistische Philosophie: Pessimismus, Individu-
alismus und Negation jeglichen gesellschaftlichen Fortschritts“196 und gelangt
schließlich zu der Erkenntnis, dass es sich beim Existentialismus um eine „neo-
faschistische Nachkriegsmode“197 handelt. Auf Sartres Präsenz in Berlin re-
agiert die sowjetische Besatzung laut Lusset mit absolutem Schweigen:

Keine einzige der rund fünfzehn Zeitungen oder Illustrierten unter sowjetischer Lizenz
würde eine Zeile über Les Mouches veröffentlichen. Nicht einen Artikel, nicht einmal
einen negativen. Keinen Diskussionsbericht. Es würde sicher Reaktionen geben, aber viel
später, wenn das Stück nicht mehr auf dem Programm stehen und Sartre Berlin verlassen
haben würde.198

(Pas un seul de la quinzaine de journaux ou illustrés sous licence soviétique ne publierait
une ligne concernant Les Mouches. Pas un article, même négatif. Pas un compte rendu de
discussion. Il y aurait certainement des réactions, mais beaucoup plus tard, quand la
pièce ne serait plus à l’affiche, et que Sartre aurait quitté Berlin.)199

195 Otto Basil: Abwandlung des Antigone-Motivs. In: Plan 1 (1946), Nr. 11, S. 872–888, hier
S. 873.
196 Andrea Schiller: Die Theaterentwicklung in der sowjetischen Besatzungszone (SBZ) 1945
bis 1949. (Europäische Hochschulschriften XXX/73.) Frankfurt am Main et al. 1998, S. 271. Cf.
Kap. 7.3.
197 So lautet der Titel eines Artikels von Ernst Niekisch („Der Existentialismus: Eine neofa-
schistische Nachkriegsmode“) in der Ost-Berliner Täglichen Rundschau vom 10.01.1947. In die-
sem Zusammenhang wird von kommunistischer Seite auch in Österreich immer wieder
Heidegger (als „Lakai des Faschismus“) samt seiner „äußerst nebelhaften Phraseologie“ ins
Treffen gebracht: „Sartre, Simone de Beauvoir, Camus und andere bezeichnen ihren Anarchis-
mus als ‚Suchen nach der Freiheit‘. […] Diese ganze ‚schwarze Literatur‘ und ihre Pseudophilo-
sophie der ‚individuellen Freiheit‘ ist in Frankreich nichts anderes als ein Versuch der
faschistischen Reaktion, sich dem Aufschwung der Volkskräfte und dem Verlangen nach Ord-
nung und sozialer Gerechtigkeit entgegenzustellen, das die Volksmassen durch ihre politische
Aktion zum Ausdruck bringen.“ Jean Richard Bloch: Gegen die „schwarze Literatur“. In: Öster-
reichische Zeitung, 02.04.1947.
198 Lusset: Un Épisode de l’histoire de la Mission Culturelle Française à Berlin, S. 98. [Übers.
d. Verf.]
199 Lusset: Un Épisode de l’histoire de la Mission Culturelle Française à Berlin, S. 98.

3.2 Résistance, Opferthese und das Überspringen von Les Mouches 59



Eine solch gegensätzliche Reaktion aus Boykott und Beifall wie in Berlin 1948
wird es in Österreich erst 1952 und 1954 anlässlich der Aufführung des Stücks Les
Mains sales geben, wobei es dann die französischen Alliierten sind, die sich aus
dem Geschehen heraushalten: Zur deutschen Die Fliegen-Aufführung 1948 ist
Sartre „hochoffiziell […] eingeladen worden, sein Kommen war ein bewußt als
politischer Akt arrangiertes Ereignis“200; als er mit Beauvoir zur Premiere ein-
trifft, hat er „den Tageslauf eines großen Staatsmannes“201. Bei seinen beiden
Wien-Aufenthalten 1952 und 1954 ist Sartre durch seine Hinwendung zum Kom-
munismus aus Sicht der westlichen Besatzungsmächte politisch unliebsam (cf.
Kap. 8.2); es gibt weder öffentliche Stellungnahmen der französischen Vertrete-
rInnen noch Einladungen Sartres. Dem Kalten Krieg geschuldet, erachtet Por-
paczy diese Besuche als „verpaßte Gelegenheiten sowohl für die französische
Kulturmission in Österreich als auch für das österreichische Publikum“202. Das
Unterlassen von Transferbemühungen hinsichtlich Les Mouches (1947/48) und
Les Mains sales (1952/54) seitens der französischen Militärbehörden und die aus
Blockierung und Skandalisierung bestehenden Parallelreaktionen der Medien
bilden so den prägnanten Start- und Wendepunkt einer ansonsten unauffällige-
ren Erstaufnahme.

200 Porpaczy: Frankreich – Österreich, S. 228.
201 K. W.: Sartre zwischen den vier Sektoren. In: Die Zeit, 12.02.1948.
202 Porpaczy: Frankreich – Österreich, S. 229.

60 3 Grundlagen und Gründungsmythen



4 Französische Kulturpolitik und erste
Existentialismus-Begegnungen

Bedenken Sie doch die Zeit, in der wir leben. Das Geld ist knapp und der Idealismus noch
knapper.
Albert Paris Gütersloh, „Rede vom 15.12.1951 zur Eröffnung der neuen Art Club-Galerie

im ‚Strohkoffer‘“.

Der österreichische Staatsvertrag, der 1955 zehn Jahre alliierte Besatzungszeit
beschließt, markiert zugleich das Ende der Sonderrolle Frankreichs in der öster-
reichischen Kulturgeschichte, das Ende einer besonders intensiven, wenn nicht
privilegierten Verbindung („la fin de ces relations sinon privilégiées, du moins
particulièrement intenses“); die Beziehungen zwischen den Ländern fallen laut
Joseph Rovan nun normal aus, distanziert und eher unbedeutend („distante et
quelque peu marginale“1). Die bis ins Mittelalter zurückreichenden austro-fran-
zösischen Kulturkontakte weisen seit Mitte des 18. Jahrhunderts – das heißt:
seit ein institutionell vermittelter Transfer substantiellen Ausmaßes zwischen
den nationalen Räumen zu verzeichnen ist – eine unilaterale Tendenz auf: Von
Frankreich, „dem politischen Experimentierlabor der neueren europäischen Ge-
schichte“2, geht auch in kultureller Hinsicht eine Innovativität aus, die konser-
vativeren Ländern Inspirationen liefert, zumal durch die von „einem tiefen
Sendungsbewusstsein“3 geprägte französische Kulturaußenpolitik. Nach der
Französischen Aufklärung zu theresianischen und josephinischen Zeiten, den
napoleonischen Belagerungen 1805/1809 und der Wiener Moderne um 1900 fol-
gen als Phase nennenswerter kultureller Übernahmen aus der République des
Lettres die an den Zweiten Weltkrieg anschließenden Besatzungsjahre.

Dass die Wiener im wörtlichen wie im übertragenen Sinne geneigt seien, die
Sprache der SiegerInnen zu sprechen („toujours enclins à parler la langue du vain-
queur“4), wie Félix Kreissler die sprachlichen Auswirkungen der Präsenz napoleo-
nischer Truppen in der Hauptstadt 1805 kommentiert, lässt sich nach 1918 und
1945 allerdings nur bedingt beobachten. Auf die Gefahr hin, Reste einer netten Le-
gende („légende bien sympathique“) zu zerstören, erklärt Robert Julien die innige

1 Joseph Rovan: Réflexions sur les relations franco-autrichiennes depuis le Traité d’État de 1955. In:
Austriaca 11, Juni 1986 (Spécial Colloque: Relations Franco-Autrichiennes 1870–1970), S. 233–240,
hier S. 233.
2 Hans-Ulrich Wehler: Deutsche Gesellschaftsgeschichte, Bd. 2: Von der Reformära bis zur indus-
triellen und politischen „Deutschen Doppelrevolution“ 1815–1848/49. München 42005, S. 345.
3 Porpaczy: Die französische Besatzung und die österreichische Nachkriegsidentität, S. 92.
4 Félix Kreissler: Le Français dans le théâtre viennois du XIXe siècle. Paris 1973, S. 17 f.

Open Access. ©2021 Juliane Werner, publiziert von Walter de Gruyter. Dieses Werk ist
lizensiert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110683066-004

https://doi.org/10.1515/9783110683066-004


Liebe („le grand amour“) zwischen Österreich und Frankreich nach dem Ersten
Weltkrieg für endgültig abgekühlt; vielmehr verkörpere Frankreich in den Augen
Österreichs einhellig den Hauptverursacher seines Unglücks („l’artisan principal
de ses malheurs“), das kostbare Geschenk („le cadeau inestimable“5) der Unab-
hängigkeit vom Deutschen Reich in Form des Vertrags von St.-Germain wisse man
nicht zu schätzen. Unter diesem 1918 eingetretenen Bruch („rupture d’iden-
tité“6) werden die franko-österreichischen Beziehungen laut Rovan hernach lei-
den. In Anbetracht des ungebrochenen Anschlusswillens der österreichischen
Bevölkerung konstatiert 1929 der französische Botschafter Louis-Bertrand Clau-
zel, wie schwer es für Nichtdeutsche ist, Einfluss auf die österreichische Meinung
auszuüben („il est bien difficile à une influence étrangère, non allemande, de s’e-
xercer à Vienne pour agir sans se compromettre, sur l’opinion autrichienne“7).
So wie die Unabhängigkeit Österreichs als Maßnahme, das Deutsche Reich zu
schwächen, die vordringlichste Aufgabe der französischen Regierung nach dem
Ersten Weltkrieg ist, konzentriert sich die Besatzungspolitik nach dem Zweiten
Weltkrieg – bevor Österreichs als Konfrontationsstätte des Kalten Krieges große
Wichtigkeit im Widerstand gegen die Sowjetunion erhält – neuerlich auf die blei-
bende Trennung von Deutschland.

4.1 Die französischen Besatzungszonen Tirol, Vorarlberg
und Wien

Von den drei Hauptsiegermächten des Zweiten Weltkriegs fordert Frankreich –
unter Betonung, dass sich das Geschick Europas nicht ohne es regeln lasse
(„que le sort de l’Europe ne peut se régler sans elle“8) – im Jänner 1945 eine
Beteiligung an der bereits im Zuge der Moskauer Deklaration vom Herbst 1943
grob aufgeteilten alliierten Besatzungsareale in Österreich. Die im Zonenab-
kommen („Abkommen betreffend die Besatzungszonen und die Verwaltung der
Stadt Wien“, 9. Juli 1945) geregelte Zuordnung der beiden westlichen, zuvor
den Vereinigten Staaten von Amerika unterstehenden Bundesländer Vorarlberg
und Tirol zu Frankreich erfolgt im Juli. Das Land besteht fortan aus vier Zonen,
der westlichen (Frankreich), südlichen (Großbritannien: Kärnten, Osttirol, Steier-
mark), nordwestlichen (USA: Salzburg, Oberösterreich südlich der Donau und

5 Robert Julien: L’Image de l’Autriche perçue par le Quai d’Orsay entre 1918 et 1922. In: Austriaca
11, Juni 1986 (Spécial Colloque: Relations Franco-Autrichiennes 1870–1970), S. 83–112, hier S. 83.
6 Rovan: Réflexions sur les relations franco-autrichiennes, S. 233.
7 Julien: L’Image de l’Autriche perçue par le Quai d’Orsay, S. 84.
8 Cullin: L’Action culturelle française en Autriche après 1945, S. 322.

62 4 Französische Kulturpolitik und erste Existentialismus-Begegnungen



westlich der Enns) und der nordöstlichen (Sowjetunion: Burgenland, Oberöster-
reich nördlich der Donau und östlich der Enns, Niederösterreich), welche das inter-
alliierte Wien umschließt. Seit 1. September verfügen die französischen Alliierten
über die Wiener Bezirke Mariahilf, Penzing, Rudolfsheim-Fünfhaus und Ottakring
(6, 14, 15, 16) sowie, im monatlichen Turnus, über den 1. Bezirk als internationalen
Sektor. Davon abgesehen umfasst die französische Zone mit der Hauptstadt Inns-
bruck circa 15.000 km2 und damit 18% des Territoriums Österreichs, ihre Einwoh-
nerInnenzahl beläuft sich im Juli 1946 auf circa 590.000, entsprechend 8,4%
der Gesamtbevölkerung.9 Als die französischen Truppen – deren geringer Stärke
wegen sich Frankreich ursprünglich bloß an der alliierten Kontrollkommission in
Wien, dem Alliierten Rat, beteiligen wollte, also an einer „‚symbolischen Besat-
zung‘ der Stadt“10– in Tirol und Vorarlberg eintreffen, sind sie mit Menschen auf
der Flucht, zerstörten Häusern und brachliegender Industrie konfrontiert, ohne
ausreichend Mittel für den Wiederaufbau oder für Medikamente zu besitzen. „Tirol
sah die US-Amerikaner ungern ziehen“, folgert Wilfried Beimrohr angesichts der
desolaten Lage, jedoch: „Ihre mangelnde finanzielle Potenz machten die Franzo-
sen durch Improvisation, Pragmatismus und diskretes Auftreten wett.“11 Durch die
schmalen materiellen Ressourcen und das geringe politische Gewicht setzen sie
von Anfang an auf den Kulturbereich. Zwar stehen ihnen auch dort weder das Ka-
pital noch die ideologische Macht („ni les capitaux ni l’influence idéologique“) für
konkurrenzfähige Kulturmaßnahmen zur Verfügung, doch werden unter Hoch-
kommissar Marie Émile Antoine Béthouart (von 1945–1950, auf ihn folgt bis 1955
Jean Payart) zahlreiche Aktivitäten ins Leben gerufen, die Frankreich trotz seiner
Nachrangigkeit im Besatzungsgefüge eine entscheidende Rolle im alliierten Werk
(„un rôle prépondérant dans l’œuvre alliée“) spielen lassen, wie Béthouart mit
einem Seitenhieb auf die anderen Alliierten äußert: „Kein Zweifel, gerade weil es
keinen unmittelbaren Nutzen gesucht, kein egoistisches Ziel verfolgt hat, weil es
Österreich nicht als Bauern auf einem strategischen Schachbrett oder als Quelle
möglicher Gewinne betrachtet hat.“12 („Sans doute, justement, parce qu’elle ne re-
cherchait aucun intérêt immédiat, parce qu’elle ne poursuivait aucun but égoïste,

9 Cf. Haut Commissariat de la République Française en Autriche; Division Information, Centre
de Documentation: Deux Ans et demi de présence française en Autriche; notes documentaires
et études N° 870 (Série européenne – CXIV), 23.03.1948, S. 7–9.
10 Thomas Angerer: Besatzung, Entfernung … Integration? Grundlagen der politischen Bezie-
hungen zwischen Frankreich und Österreich seit 1938/45. In: Koja und Pfersmann (Hg.):
Frankreich – Österreich, S. 82–102, hier S. 84.
11 Wilfried Beimrohr: Entnazifizierung in Tirol. In: Schuster und Weber (Hg.): Entnazifizie-
rung im regionalen Vergleich, S. 97–116, hier S. 100.
12 Haut Commissariat: Deux Ans et demi de présence française en Autriche, S. I. [Übers. d. Verf.]

4.1 Die französischen Besatzungszonen Tirol, Vorarlberg und Wien 63



parce qu’elle ne considérait pas l’Autriche comme un pion sur un échiquier straté-
gique ou comme une source de bénéfices éventuels.“13) Man wolle Österreich seine
kulturelle Identität zurückgeben, wobei Geist und Kultur Frankreichs als Vorbild
nicht aufoktroyiert, sondern frei angeboten und frei akzeptiert („librement offertes,
librement acceptées“14) sein sollen; die französische Haltung entbehre jedes Propa-
gandagedankens. Statt von Okkupation ist von Präsenz und Zusammenarbeit, von
Österreich als Freundesland („pays ami“) die Rede, weshalb die Besatzungsitua-
tion bisweilen paradox anmutet. Ganz uneigennützig wirkt die französische Kul-
turpolitik allerdings insofern nicht, als sie eingestandenermaßen zeitlich und
räumlich nur einen Ausgangspunkt darstellen soll; schon die im Sommer 1945 von
der Militärregierung veröffentlichte Broschüre „Pourquoi la France est-elle en
Autriche?“ zielt mittels Aufbau einer soliden Freundschaft auf den Fortbestand
eines vielfältigen kulturellen Austauschs auch nach Abzug der Truppen und über
Grenzen hinaus: Aus Österreich solle nicht weniger als der Mittler der kulturellen
Ausstrahlung Frankreichs für ganz Mittel- und Osteuropa werden („le relais du ray-
onnement culturel français pour tout le centre et l’est de l’Europe“15). Die tatsächli-
chen Ergebnisse der Maßnahmen bleiben hinter diesen Absichten zurück, unter
anderem, weil laut Hochkommissariat in Frankreich selbst kein Bewusstsein für
die Besatzungssituation bestehe:

Die französische öffentliche Meinung neigt im Allgemeinen dazu, die Präsenz Frankreichs
in Österreich zu ignorieren. Bei vielen unserer Landsleute rufen die Worte französische
Besatzung nur Gedanken an das linke Rheinufer, an Baden, an Württemberg hervor. Ei-
nige von ihnen erinnern sich zudem daran, dass in Berlin noch ein Viermächtekomitee
existiert, in dem ein Regierungsvertreter der Republik einen Sitz hat. Aber Wien, Tirol,
Vorarlberg, wie viele Franzosen wissen – und erinnern sich gelegentlich – , dass Frank-
reich dort noch präsent ist?16

(L’opinion publique française a généralement tendance à ignorer la présence de la France
en Autriche. Pour beaucoup de nos compatriotes, les mots d’occupation française évoquent
uniquement les idées de rive gauche du Rhin, de Bade, de Würtemberg [!]. Quelques-uns se
souviennent, de plus, qu’il existe encore un Comité Quadripartite à Berlin, où siège un re-
présentant du gouvernement de la République. Mais Vienne, le Tyrol, le Vorarlberg, com-
bien de Français savent – et se rappellent parfois – que là encore la France est présente?)17

13 Haut Commissariat: Deux Ans et demi de présence française en Autriche, S. I.
14 Cf. Haut Commissariat: Deux Ans et demi de présence française en Autriche, S. 82. Cf. auch
Jacques Le Rider: Verselbstständigung eines Wunschbildes? Der französische Beitrag zur Be-
stimmung der kulturellen Identität Österreichs. In: Angerer und Le Rider (Hg.): Französisch-
österreichische Kulturtransfers seit 1945, S. 25–40.
15 Haut Commissariat: Deux Ans et demi de présence française en Autriche, S. 36.
16 Haut Commissariat: Deux Ans et demi de présence française en Autriche, S. I. [Übers. d. Verf.]
17 Haut Commissariat: Deux Ans et demi de présence française en Autriche, S. I.

64 4 Französische Kulturpolitik und erste Existentialismus-Begegnungen



Als Gründe für diese Außerachtlassung werden die relative Ferne Österreichs
sowie das retrospektive Ausblenden der österreichische Elemente („éléments
autrichiens“18) in den Rängen der Wehrmacht während der Besetzung Frank-
reichs zwischen 1940 und 1944 genannt, wodurch das Land in der öffentlichen
Wahrnehmung weit weniger Politikum als Deutschland ist. Dabei bringe Öster-
reichs Kriegsbeteiligung unendlich komplexere, heiklere Probleme („des problè-
mes infiniment plus complexes, plus délicats“19) mit sich, die, auch wenn es keine
eigenständige französische Österreichpolitik gibt,20 eine stark von der westdeut-
schen Situation divergierende Herangehensweise erfordert. Zwar setzt die in
Baden-Baden stationierte Militärregierung in ihrer Zone ebenfalls generell auf die
Vorbildfunktion von französischer Kunst und Literatur, doch müssten der deut-
schen Bevölkerung demokratische Traditionen („les traditions démocratiques“21)
neu beigebracht werden, durch die belastete eigene Kultur sei sie auf Kultur von
außen angewiesen, während das Fundament des österreichischen Wiederaufbaus
gerade die eigene untergegangene Kultur sei. Um das Selbstbewusstsein der Na-
tion zu stärken, lehnt man die zu verwirklichende kulturelle Identität konkret an
ein katholisch-barockes, konservatives Österreich Habsburgs an („l’Autriche ca-
tholique et baroque aux traditions conservatrices, en un mot l’Autriche de Habs-
bourg“22), man müsse, sagt Béthouart, das Land als „Leuchtturm hoher Kultur

18 Général Béthouart: La Bataille pour l’Autriche. Paris 1966, S. 40.
19 Béthouart: La Bataille pour l’Autriche, S. 40.
20 Cf. Bruno W. Koppensteiner: Béthouarts Alpenfestung. Militärische Planungen und Vertei-
digungsvorbereitungen der französischen Besatzungsmacht in Tirol und Vorarlberg. In:
Schmidl (Hg.): Österreich im frühen Kalten Krieg 1945–1958. Spione, Partisanen, Kriegspläne.
Wien, Köln, Weimar 2000, S. 193–237, hier S. 225. Porpaczy spricht diesbezüglich allerdings
von einem besonderen Vermögen der französischen Besatzung, die Wünsche der Österreiche-
rInnen aufzuspüren: „Dazu gehörten das Bedürfnis nach Verdrängung, nach Traditionen,
nach einem Wiederaufleben habsburgischer Größengefühle, nach Konservativismus, Katholi-
zismus und Provinzialismus und in der Hauptstadt Wien nach Elitismus.“ Porpaczy: Frank-
reich – Österreich, S. 276 f.
21 Cullin: L’Action culturelle française en Autriche après 1945, S. 324.
22 Cullin: L’Action culturelle française en Autriche après 1945, S. 322; cf. S. 323–324: Bét-
houart ist besonders daran gelegen, Österreich seine großen historischen Momente wiederent-
decken zu lassen und dadurch wohlbekannte Gegensätze und Feindseligkeiten, die die
französisch-österreichischen Beziehungen seit Jahrhunderten geprägt hätten („des antagonis-
mes et des hostilités bien connues qui ont marqué les relations franco-autrichiennes pour des
siècles“), zu überwinden, gerade in Tirol, wo neben den Animositäten nach dem Ersten Welt-
krieg noch der Fünfte Koalitionskrieg von 1809 die Sympathien für Frankreich erheblich ein-
trübt. Anerkennung verschafft sich Béthouart hier, als er den Tiroler Schützen das Tragen
ihrer historischen Waffen gestattet und einen Kranz am Grab Andreas Hofers niederlegt. Die
Stimmung bleibe insgesamt nichtsdestotrotz lange Zeit ausgesprochen schlecht, wofür vor
allem die „getarnten Nazis“ („nazis camouflés“) verantwortlich gemacht werden: „Trotz aller

4.1 Die französischen Besatzungszonen Tirol, Vorarlberg und Wien 65



und Zivilisation“23 nur wieder zum Erstrahlen bringen. Dadurch, dass die in
Deutschland praktizierte Reedukation für Österreich als sinnlos erachtet wird,
verringern sich indes die Interventionsmöglichkeiten deutlich. Beim nördlichen
Nachbarn

hat der Zusammenbruch des Nationalsozialismus eine materielle und moralische Lücke
hinterlassen, so dass die Wiederaufbauer vollkommen freie Hand haben, um Innovatio-
nen zu schaffen, zu experimentieren, und zu versuchen, etwas Neues aus einem Mini-
mum an Gegebenem zu errichten. In Österreich hingegen gibt es keine schöpferische
Freiheit. Eine ganze Reihe von politischen, gewerkschaftlichen, sozialen und moralischen
Strukturen – eingespielt und solide – müssen berücksichtigt werden, die wieder zum Vor-
schein kommen, sobald die künstlichen Veränderungen durch den deutschen Nazismus
beseitigt sind. Wir müssen Organismen in einem Zustand der Lethargie ins Leben zurück-
rufen, dabei aber jede zu abrupte Geste und jeden zu radikalen Eingriff vermeiden, der in
ihnen das Prinzip des Lebens selbst zum Stillstand bringen könnte.24

([…] l’écroulement du nazisme a laissé un vide matériel et moral tel que les reconstruc-
teurs ont le champ entièrement libre pour innover, pour expérimenter, pour chercher à
bâtir du neuf à partir du minimum de données. En Autriche, au contraire la liberté de
création n’existe pas. Il faut tenir compte de tout un ensemble de structures politiques,
syndicales, sociales, morales – cohérentes et solides, qui réapparaissent, aussitôt déb-
layés les apports artificiels du nazisme allemand. Il faut rappeler à la vie des organismes
en état de léthargie, en évitant tout geste trop brusque, toute intervention trop radicale,
qui risquerait d’arrêter en eux le principe même de la vie.)25

Während Deutschland seinerzeit lediglich eine geographische Bezeichnung sei,
der kein Staat, keine Struktur, keine geistige Einheit entspreche, handle es sich
bei Österreich um eine Realität mit eigenen Eigenschaften, eigener Organisa-
tion, eigenem Leben („avec ses caractères propres, son organisation propre, sa
vie propre“), um ein Land, das aus seinem künstlichen Schlaf sieben langer
Jahre („sommeil artificiel de sept longues années“) aufzuwecken nun Aufgabe

Anstrengungen von unserer Seite und vieler Österreicher, trotz unseres guten Willens, trotz
der kulturellen Bemühungen, trotz der Kontaktnahmen, der Feierlichkeiten und der großzügi-
gen Maßnahmen haben sich die allgemeine Atmosphäre und die Beziehungen zwischen uns
und einem Teil der Bevölkerung nur sehr langsam verbessert.“ („Malgré tous nos efforts et
ceux de beaucoup d’Autrichiens, malgré notre bonne volonté, malgré l’action culturelle,
malgré contacts, cérémonies et mesures libérales, le climat et les rapports entre nous et une
partie de la population ne se sont améliorés que lentement.“) General Béthouart: Die Schlacht
um Österreich. Deutsch von Ernest Meyer und Alfred Baumgartner. Wien 1967, S. 66–67. (Bé-
thouart: La Bataille pour l’Autriche, S. 42–43.)
23 Armeegeneral Béthouart: Rede bei Verleihung des Dr. rer. pol. h. c. der Universität Wien.
In: Geistiges Frankreich, 02.10.1950.
24 Haut Commissariat: Deux Ans et demi de présence française en Autriche, S. I. [Übers. d. Verf.]
25 Haut Commissariat: Deux Ans et demi de présence française en Autriche, S. I.

66 4 Französische Kulturpolitik und erste Existentialismus-Begegnungen



der Alliierten sei, die den aufgewachten Schläfer („dormeur réveillé“) dann behut-
sam auf seinem schwierigen Weg („une voie pleine de crevasses et d’embûches“26)
begleiten soll. Der künstliche Schlaf ist ein mit der Opferthese kompatibles verbrei-
tetes Bild für das österreichische Verhalten während der Zeit des Nationalsozialis-
mus; ein weiteres, ebenfalls Wehrlosigkeit evozierend, ist das der Krankheit: Man
tue alles, so Béthouart, um die Heilung des kranken Österreich zu beschleunigen
(„pour hâter la guérison de l’Autriche malade“27). Diesen Rationalisierungsver-
such prägen vor allem die amerikanischen Alliierten, in deren Vorstellung auch
Deutschland wie von einem Infekt befallen war, den zu überwinden nur die „Re-
orientierung des Kulturbereichs, […] als ‚Medizin‘ gegen die ‚Krankheit‘ Faschis-
mus“28, leisten kann.

In der Zeit, in der Frankreich mit der Entnazifizierung der Zonen Tirol und
Vorarlberg betraut ist und als Antidoton die eigene Kultur heranzuziehen beab-
sichtigt, lässt sich nicht ganz bruchlos an die lange Geschichte künstlerischer
und wissenschaftlicher Austausche anknüpfen: Die geistige Situation der vom
Ausland abgeschnittenen ÖsterreicherInnen habe sich durch die NS-Propaganda
elementar geändert, gerichtet insbesondere gegen das als im Niedergang begrif-
fen („en pleine décadence“29) betrachtete Frankreich. Obwohl die von der natio-
nalsozialistischen Ideologie Begeisterten in Österreich aus französischer Sicht
vor März 1938 nur eine unzufriedene Minderheit von NationalistInnen, Intellektu-
ellen, PangermanistInnen und Arbeitslosen („une minorité mécontente où se
retrouvaient nationalistes, intellectuels, pangermanistes, chômeurs“30) darstellen,
habe sich das Gedankengut danach fest implantieren können, weshalb Entnazifi-
zierungsmaßnahmen trotz des Opferstatus zunächst das oberste Ziel der französi-
schen Präsenz seien.31 Jürgen Klöckler zitiert aus einer Geheimdirektive Charles
de Gaulles vom Juli 1945, nach der Österreich seinen Teil der Verantwortung im

26 Haut Commissariat: Deux Ans et demi de présence française en Autriche, S. I.
27 Haut Commissariat: Deux Ans et demi de présence française en Autriche, S. 82.
28 Oliver Rathkolb: Die Entwicklung der US-Besatzungskulturpolitik zum Instrument des Kal-
ten Krieges. In: Stadler (Hg.): Kontinuität und Bruch, S. 35–50, hier S. 35. Zum Gebrauch der
Krankheitsmetapher cf. auch Martin Strickmann: L’Allemagne nouvelle contre l’Allemagne
éternelle. Die französischen Intellektuellen und die deutsch-französische Verständigung
1944–1950. Diskurse, Initiativen, Biografien. (Europäische Hochschulschriften III/989.) Frank-
furt am Main 2004, S. 70.
29 Haut Commissariat: Deux Ans et demi de présence française en Autriche, S. 33.
30 Haut Commissariat: Deux Ans et demi de présence française en Autriche, S. 18.
31 Cf. Cullin: L’Action culturelle française en Autriche après 1945, S. 324.

4.1 Die französischen Besatzungszonen Tirol, Vorarlberg und Wien 67



Krieg nicht vergessen, man ihm aber trotzdem mit einem Geist der Toleranz und
Höflichkeit („esprit de tolérance et de courtoisie“) begegnen solle:

Eine rigorose Säuberung der prodeutschen Elemente ist unerlässlich, denn Österreich stand
stark unter Hitlers Einfluss und seine Wirtschaft hat sogar in großem Ausmaß von den Vortei-
len, die ihm die intensive Aufrüstung des Landes verschafft hat, profitiert. Es ist daher ange-
messen, aus der Verwaltung wie auch aus den Spitzenpositionen der Wirtschaft sorgfältig
alle Personen zu entfernen, die aufgrund ihrer bisherigen Haltung unseren Einfluss bekämp-
fen oder behindern und sich der Umsetzung unserer Politik widersetzen könnten.32

(Une épuration rigoureuse des éléments pro-allemands est indispensable, car l’Autriche a
subi fortement l’influence hitlérienne et son économie a même profiter [!], dans une large
mesure, des avantages que lui a procurés le réarmement intensif du pays. Il convient
donc d’éliminer soigneusement de l’administration aussi bien que des postes dirigeants
de l’économie toutes les personnalités qui pourraient en raison de leur attitude passée,
combattre ou gêner notre influence, et s’opposer à la réalisation de notre politique.)33

Die französische Besatzungsmacht, die laut Klöckler über kein vorgefertigtes Pro-
gramm zur Entnazifizierung verfügte und bei der Chaos, Kompetenzgerangel und
Improvisation an der Tagesordnung standen34– nach dem involvierten Manès
Sperber ein „Gemisch von Uninformiertheit und Einsichtslosigkeit“35– folgt grob
den vier ‚D’s‘ der USA (Denazifizierung, Demilitarisierung, Dekartellisierung, De-
mokratisierung) mit ihrer Strategie der dénazification (personelle Säuberung), dés-
intoxication (kulturelle und geistige Entgiftung), désannexion (rechtliche und
mentale Trennung vom Deutschen Reich) und démocratisation (Demokratisierung
der Gesellschaft). Auf eine erste Entnazifizierungsetappe, die von den jeweiligen
Alliierten in ihren Zonen durchgeführt wird, folgt eine mit der österreichischen Re-
gierung gemeinsame, bis das „Zweite Kontrollabkommen“ vom 28. Juni 1946 den
Wunsch nach einer zügigen Wiederherstellung der Souveränität und Unabhängig-
keit Österreichs unter alliierter Kontrolle Realität werden lässt,36 womit auch die

32 Charles de Gaulle: Directives pour notre action en Autriche. In: Jürgen Klöckler: Quellen zu
Österreichs Nachkriegsgeschichte in französischen Archiven. Tirol, Vorarlberg und Wien nach
dem Zweiten Weltkrieg. Dornbirn 1996, S. 12. [Übers. d. Verf.]
33 De Gaulle: Directives pour notre action en Autriche, S. 12.
34 Cf. Jürgen Klöckler: Ici L’Autriche – Pays Ami! Frankreich und die Entnazifizierung in Ös-
terreich 1945/46. In: Schuster und Weber (Hg.): Entnazifizierung im regionalen Vergleich,
S. 455–472, hier S. 455 f., 460.
35 Sperber: Bis man mir Scherben auf die Augen legt, S. 249 f.
36 Klaus Eisterer: La Présence française en Autriche (1945–1946), Bd. 2: Relations humaines,
questions économiques, prisonniers de Guerre, le Problème du Tyrol du Sud. Französisch von
Christine Hetzenauer und Robert Julien. (Études Autrichiennes 13.) Rouen 2004, S. 143. Zu den
einzelnen Entnazifizierungsphasen cf. Klöckler: Ici L’Autriche – Pays Ami!, S. 463–470; sowie
Dieter Stiefel: Entnazifizierung in Österreich. Wien et al. 1981. Auf der Basis des Verbotsgeset-

68 4 Französische Kulturpolitik und erste Existentialismus-Begegnungen



Entnazifizierung Angelegenheit der österreichischen Behörden wird. Hieran schlie-
ßen nur noch wenige Maßnahmen an, zumal der Kalte Krieg die Bekämpfung des
Kommunismus in Österreich, einem wesentlichen Element der Stabilität und des
Friedens („élément essentiel de stabilité et de paix“37) in Europa, zur höheren Prio-
rität werden lässt. Insgesamt verfolgt Frankreich die Entnazifizierung in Österreich
„mit einem gewissen Wohlwollen“, zum einen, weil seit 1944 die innerfranzösische
Bürokratie bereits „die Grenzen einer politischen Säuberung“ aufgezeigt hat, zum
anderen, weil „die Vermeidung jeglicher wirtschaftlichen Schwächung“ Öster-
reichs im Vordergrund der Besatzungspolitik steht: So entscheidet sich Klöckler
zufolge der „Zielkonflikt zwischen Entnazifizierung und wirtschaftlichem Wieder-
aufbau“38 schließlich zugunsten von Letzterem.

4.2 Kulturpolitische Maßnahmen

Um den nationalsozialistischen Geist in Österreich zu überwinden, vertrauen die
französischen Alliierten auf eine medienübergreifende Strategie, deren Grundfeste
das von Bundeskanzler Leopold Figl, Unterrichtsminister Felix Hurdes und dem
französischen Gesandten Louis de Monicault unterzeichnete „Kulturabkommen
zwischen der Republik Österreich und der Französischen Republik“ vom 15. März
1947 fixiert. Dieses Abkommen sieht den (Wieder-)Aufbau von französischen Kul-
turinstituten, die Herausgabe von Zeitschriften, die Bewerbung des französischen
Films und Theaters sowie diverse Austauschmöglichkeiten für Jugendliche, Wis-
senschaftlerInnen und KünstlerInnen vor.

zes (Verfassungsgesetz vom 8. Mai 1945 über das Verbot der NSDAP) und des Kriegsverbre-
chergesetzes (Verfassungsgesetz vom 26. Juni 1945 über Kriegsverbrechen und andere natio-
nalsozialistische Untaten) werden zu der Festnahme nationalsozialistischer Machthaber die
‚illegalen‘ (die vor 1938 der Partei Zugehörigen, knapp 100.000 von 540.000) NSDAP-Mitglie-
der als Hochverräter geahndet und aus dem öffentlichen Dienst entlassen. Anfang 1947 folgt
das Nationalsozialistengesetz (Bundesverfassungsgesetz vom 6. Februar 1947 über die Be-
handlung der Nationalsozialisten), das zwischen belasteten und minderbelasteten Personen
unterscheidet. 1948 erfahren eine halbe Million Minderbelastete Amnestie, nachdem sie 1947
schon das aktive Wahlrecht wiedererlangt hatten, rund 42.000 Belastete folgen 1956, im Jahr
nach dem Staatsvertrag.
37 De Gaulle: Directives pour notre action en Autriche, S. 11.
38 Klöckler: Ici L’Autriche – Pays Ami!, S. 470, 469. Cf. Klaus Eisterer: Der „goldene Westen“.
Zum Außenhandel der französischen Zone 1945–1947. In: Ableitinger, Beer und Staudinger
(Hg.): Österreich unter alliierter Besatzung 1945–1955, S. 431–463. Cf. auch Béthouart: La Ba-
taille pour l’Autriche, S. 48–50 sowie S. 191–213.

4.2 Kulturpolitische Maßnahmen 69



Von besonderer Bedeutung als Vermittlungsinstanzen sind die beiden unter
die wissenschaftliche Leitung der Pariser Universität Sorbonne gestellten Kultur-
institute, das Institut Français d’Innsbruck, eröffnet am 8. Juli 1946, und das Insti-
tut Français de Vienne, wiedereröffnet am 10. November 1947. Sie dienen als
„offizielles Organ zur Entwicklung der kulturellen Beziehungen zwischen den bei-
den Ländern“39, mit dem primären Auftrag, die Verbreitung des Französischen in
Österreich voranzutreiben. Auf das junge und intellektuelle Publikum üben die zu-
gehörigen Institutsbibliotheken „große Anziehungskraft“40 aus. In Wien stehen
1947 laut Institutsangaben „behagliche Lesesäle sowie eine reich ausgestattete Bib-
liothek mit 15.000 Bänden, die durch Sendungen aus Frankreich immer auf dem
neuesten Stand gehalten wird“41, bereit, wobei sich besonders die Zeitschrift Les
Temps modernes, „das Herz und die Seele des Existenzialismus“42, Beliebtheit er-
freut. Entgegen der vorgegebenen Linie der Kulturpolitik überrascht das Veran-
staltungsprogramm der Institute, das zahlreiche Literatur-Vorträge teils in
französischer, teils in deutscher Sprache (unter anderem zu Claudel, Bourget,
Balzac, Anouilh, Valéry, Gide, Prévert, Malraux, Zola, Cocteau, Colette, Péguy
und Rimbaud) anbietet, mit der wiederkehrenden Thematisierung des Existentia-
lismus, im Innsbrucker Institut etwa von Paulus Lenz Medoc aus Lyon („Die
Frage der Existenz im französischen Theater der Gegenwart“, 21.06.1948), von
Sartres Mitstudierendem Maurice de Gandillac aus Paris („Geistige Strömungen
im heutigen Frankreich“, 22.10.1948), vom Pariser Esprit-Herausgeber Emmanuel
Mounier („Marxismus, Existenzialismus, Personalismus“, 01.02.1949), von Jean
Simon aus Lille („Die USA im Spiegel des französischen Romans von Paul Bour-
get bis Jean Paul Sartre“, 22.02.1949) und vom Institutsdirektor Maurice Besset
(„Jean-Paul Sartre als Dramatiker“, 29.09.1950).43 Die Herkunft all dieser Vortra-

39 Kulturabkommen zwischen der Republik Österreich und der Französischen Republik, Bun-
desgesetzblatt für die Republik Österreich, ausgegeben am 2. Oktober 1947, S. 911–918, hier
S. 912. https://www.ris.bka.gv.at/ (einges. 09.01.2019). Cf. dazu Barbara Porpaczy: Von der
Selbstdarstellung zum Kulturaustausch. Die französischen Kulturinstitute in Wien und Inns-
bruck. In: Angerer und Le Rider (Hg.): Französisch-österreichische Kulturtransfers seit 1945,
S. 119–136. Cf. auch Alexandra Ladner: Literarische Aktivitäten des Institut Français Innsbruck
1946–60. Innsbruck: Universität Innsbruck, Dipl.-Arb. 1999.
40 Norbert Bachleitner, Franz M. Eybl und Ernst Fischer: Geschichte des Buchhandels in Ös-
terreich. (Geschichte des Buchhandels 6.) Wiesbaden 2000, S. 331.
41 o. V.: Das Institut Français. In: Kulturelles, 14.10.1947.
42 S.: Revues françaises. Kleiner Wegweiser. In: Wiener Revue 2 (1946), Nr. 11, S. 10–11, hier S. 11.
43 Nachdem es neun Jahre ruhig um Sartre wird (während sich das Angebot zu Albert Camus
verdichtet), bedingt durch die Ungnade, in die er wegen seiner Annäherung an den Kommu-
nismus fällt (cf. Kap. 8.2), setzen sich die Vorträge ab André Espiau de la Maëstres „Sartre und
die Freiheit“ im Juni 1959 fort. Eine Liste mit allen Institutsvorträgen liefert Porpaczy: Frank-

70 4 Französische Kulturpolitik und erste Existentialismus-Begegnungen

https://www.ris.bka.gv.at/


genden bestätigt, dass insbesondere Individuen, die physisch Grenzen über-
schreiten, Ideen, Bücher und Verhaltensweisen zwischen Kulturräumen trans-
portieren.44 Eine zentrale Vermittlerfigur ist Eugène Susini, Direktor des Wiener
Institut Français, der als ‚Prince Eugène‘ im Palais Lobkowitz zu einem beispiel-
losen Anziehungspunkt („pôle d’attraction sans pareil“45) für österreichische
und französische SchriftstellerInnen und Gelehrte wird. Die Wichtigkeit, die der
persönlichen Begegnung für die bilaterale Verständigung beigemessen wird,
zeigt sich vor allem an Austauschinitiativen. In Artikel 11 des Kulturabkommens
verpflichten sich beide Regierungen, „mit allen Mitteln den Austausch literari-
scher, künstlerischer, wissenschaftlicher oder technischer Persönlichkeiten“46 zu
befördern, was sich auch positiv auf das Ansehen Österreichs in Frankreich aus-
wirken soll:

Die Entwicklung des französisch-österreichischen intellektuellen oder künstlerischen
Austauschs implizierte eine Doppelmaßnahme: Einerseits musste Österreich ein genaues,
vielfältiges und aktuelles Bild der französischen Kultur vermittelt werden, welche ihm
sieben Jahre lang vorenthalten worden war, andererseits mussten österreichische Künst-
ler und Intellektuelle die Möglichkeit erhalten, in Frankreich das wahre Gesicht ihres
Landes bekannt zu machen.47

(Le développement des échanges intellectuels ou artistiques franco-autrichiens impli-
quait une double action: d’une part, il fallait donner à l’Autriche une image exacte, di-
verse et actuelle de la culture française dont elle avait été privée pendant sept ans;
d’autre part, il fallait donner aux artistes et aux intellectuels autrichiens la possibilité de
venir faire connaître en France le vrai visage de leur pays.)48

Es werden Jugendfreizeiten (Camps de Jeunesse) ins Leben gerufen, die zwischen
1945 und 1949 im Tiroler St. Christoph am Arlberg, Alpbach, Pertisau und Fieber-

reich – Österreich, S. 322–346. Auch außerhalb der größeren Städte existiert vielerorts ein ent-
sprechendes Angebot. So kündigt etwa der Anzeiger für die Bezirke Bludenz und Montafon
(„Aus Stadt und Land“) am 18. Oktober 1947 den Vortrag „Existentialisme; la doctrine philo-
sophique et l’œuvre littéraire de J. P. Sartre“ des Kommandanten René im Offizierskasino Blu-
denz an. Bildungseinrichtungen außerhalb des Besatzungskontexts widmen sich ebenfalls
vereinzelt dem Existentialismus, so das Institut für Wissenschaft und Kunst (Schubertring 3,
1010 Wien), bei dem am 15. März 1946 „Das geistige Frankreich in dieser Zeit. Dichtungen von
Aragon, Simone de Bouvard [!], Cassou, Eduard [!] Paul Han [!], Sartre“ unter der Leitung des
Schauspielers und Regisseurs Philipp Zeska auf dem Programm steht.
44 Cf. Espagne: Problèmes d’histoire interculturelle, S. 11.
45 Cullin: L’Action culturelle française en Autriche après 1945, S. 326.
46 Kulturabkommen zwischen der Republik Österreich und der Französischen Republik,
S. 914 f.
47 Haut Commissariat: Deux Ans et demi de présence française en Autriche, S. 36. [Übers. d. Verf.]
48 Haut Commissariat: Deux Ans et demi de présence française en Autriche, S. 36.

4.2 Kulturpolitische Maßnahmen 71



brunn stattfinden. Das zuerst „Internationale Hochschulwochen“ des Österreichi-
schen Colleges genannte, von Otto Molden und Simon Moser gegründete Forum
(ab 1949 Europäisches Forum Alpbach) stellt für die französische Besatzung
„einen großen Prestigegewinn“49 dar; Alpbach wird bald zum Synonym für das in-
tellektuelle Wiederaufleben ganz Österreichs („synonyme de renouveau intellec-
tuel pour l’Autriche entière“50). Teil nehmen HistorikerInnen, MedizinerInnen,
ÖkonomInnen, TheologInnen, JournalistInnen, PhilosophInnen, bildende Künst-
lerInnen und AutorInnen wie André Gide, Jean Hyppolite, David Rousset, Ray-
mond Aron, Jean Cassou, Louis Aragon, Julien Benda und Gabriel Marcel.51 Sartre,
der am 1. Juni 1964 einen Brief von Simon Moser erhält, kommt dessen Einladung
nach Alpbach nicht nach.52 Nachdem eine Umfrage bei den Hochschulwochen in
St. Christoph ergibt, dass die jungen Erwachsenen aus Frankreich wegen der Philo-
sophie, die ÖsterreicherInnen hingegen wegen der Musik ins Theater gingen,53 be-
rücksichtigen die Kulturverantwortlichen diese Präferenzen bei der Gestaltung der
(Rahmen-)Programme, die neben Theater, Tanz und Ballettaufführungen sowie
Film, Kunst- und Buchausstellungen vermehrt Konzerte französischer Orchester
und MusikerInnen (etwa von Jacques Thibaud und Olivier Messiaen) einbeziehen.

Die verschiedenen Aktionen der Services Culturels und Services d’Informa-
tion setzen nicht erst bei Studierenden und Universitätspersonal an, für das es
nach Artikel 6 des Kulturabkommens die Möglichkeit gibt, im anderen Land zu
forschen und lehren, sondern bereits bei den SchülerInnen, auch außerhalb
der Lycées Français. In deutlichstem Unterschied zur Erziehung der westdeut-
schen Jugend bemüht man sich darum, bei der österreichischen den Glauben
an ihre Heimat („la foi en leur patrie“) zu wecken oder zu stärken, indem man
ihr über das Radio, die Presse und das Kino Österreichs Platz in der Welt („la
place que l’Autriche occupe dans le monde“54) vermittelt. Mit neuen Filmen
und Schulbüchern wird der Französisch-Unterricht reorganisiert, nachdem
französische Landeskunde und Sprachlehre in der Zeit des Nationalsozialismus
aus den Lehrplänen gestrichen worden waren. Nach Artikel 9 des Kulturabkom-

49 Feurstein-Prasser: Die französische Jugendpolitik in Tirol während der Besatzungszeit,
S. 19.
50 Cullin: L’Action culturelle française en Autriche après 1945, S. 327. Cf. Dinah Lepuschitz:
Ein österreichisches Pontigny? Französische TeilnehmerInnen am Forum Alpbach. In: Angerer
und Le Rider (Hg.): Französisch-österreichische Kulturtransfers seit 1945, S. 281–302, hier
S. 299.
51 Haut Commissariat: Deux Ans et demi de présence française en Autriche, S. 35.
52 Cf. Maria Wirth: Ein Fenster zur Welt. Das Europäische Forum Alpbach 1945–2015. Inns-
bruck, Wien, Bozen 2015, S. 115.
53 Cf. Ladner: Literarische Aktivitäten des Institut Français Innsbruck, S. 64.
54 Cullin: L’Action culturelle française en Autriche après 1945, S. 328.

72 4 Französische Kulturpolitik und erste Existentialismus-Begegnungen



mens verpflichtet sich die österreichische Regierung nun, „dem Unterrichte der
französischen Sprache und Kultur in den Lehrplänen sämtlicher Stufen einen
besonderen Platz zuzusichern, derart, daß dieser Unterricht auf keinen Fall hin-
ter dem einer anderen lebenden Sprache zurücksteht.“55 Wenig später, 1950,
verbreitet sich doch Sorge über die stetig wachsende Beliebtheit des Engli-
schen, etwa beim Gymnasiallehrer Ludwig Hänsel, der in der französischen Be-
satzungspresse fordert, dass dem „Niedergang des Französischen an unseren
Schulen […] ein neuer Aufstieg folgen“ müsse, nicht zuletzt aufgrund der lan-
gen österreichisch-französischen Wechselbeziehungen: „Französische Impulse,
Wellen französischen Geistes haben ausgestrahlt, immer wieder, über ganz Eu-
ropa, über Russland, über England, über Amerika hin. (Bleiben wir uns dessen
nur bewusst! Wir sind damit noch lange nicht Hörige einer fremden Nation.)“56

Stellen Schulbücher generell wichtige Kanäle für den interkulturellen Transfer
dar, so doch überwiegend mittel- und langfristig, was die Auswahl ihrer Inhalte
anbelangt: Um die Gefahr, allzu schnell an Aktualität zu verlieren, zu vermei-
den, wird in literarischer Hinsicht bei der Konstruktion von Frankreichbildern
auf Zeitgenössisches verzichtet, auch auf existentialistische AutorInnen, die
somit in der Besatzungszeit keine Relevanz für Schulbücher haben.57

Die universitären Interventionen der französischen Kulturverantwortlichen set-
zen ebenfalls auf Bewährtes. In den Besatzungsjahren bietet das Vorlesungsver-
zeichnis der Universität Wien Lehrveranstaltungen für HörerInnen aller Fakultäten
(Internationales Institut der Universität Wien), unterteilt in eine anglo-amerikani-
sche, eine französische und eine russische Sektion, wobei sich das Angebot Ersterer
mit circa zehn Vorlesungen aus verschiedenen Disziplinen (unter anderem Litera-
tur, Psychologie, Geschichte, Musik) am umfang- und abwechslungsreichsten ge-
staltet. Während die circa drei Veranstaltungen der russischen Sektion den
Schwerpunkt auf Landeskunde und Rechtswissenschaft legen, konzentrieren sich
die zwei bis drei französischen auf die Literatur: Das Angebot erstreckt sich vom
16. Jahrhundert bis zum Ersten Weltkrieg, wobei Lyrik als Gattung klar dominiert
(beispielsweise „Komödien von Molière bis Beaumarchais“, „Textverständnis zu La

55 Kulturabkommen zwischen der Republik Österreich und der Französischen Republik,
S. 914.
56 Ludwig Hänsel: Bedenkliche Tendenzen des Fremdsprachen-Unterrichts. In: Geistiges
Frankreich, 25.09.1950.
57 Auch in Deutschland finden die Schriften der ExistentialistInnen überwiegend erst in den
siebziger Jahren Eingang in Schulbücher. Es sind die 68er-Ereignisse, die dort eine nähere Be-
schäftigung vor allem mit Sartre bewirken. Cf. dazu: Gérard Schneilin: L’Image de la France
dans les manuels scolaires pour l’enseignement de la civilisation française en R.F.A. de 1950 à
1990. In: Schlobach und Grunewald (Hg.): Vermittlungen, Bd. 2, S. 417–430.

4.2 Kulturpolitische Maßnahmen 73



Fontaine und de Boileau“, „Anfänge der romantischen Poesie“ und „Poesie in Zei-
ten des Symbolismus“). Eugène Susini sieht sich über seine Tätigkeit am Institut
Français hinaus auch akademisch im Dienste der französisch-österreichischen Be-
ziehungen und hält Vorträge zu französischen LyrikerInnen und den frankophi-
len Dichtern Stefan George und Rainer Maria Rilke für das allgemeine Publikum.
Dem Fachbereich Romanistik vermittelt man französische GastprofessorInnen,
deren Veranstaltungen – unter anderem zu Jean Giraudoux und zum Dadaismus –
einen höheren Aktualitätsgrad aufweisen. Davon abgesehen bestätigt das universi-
täre Angebot nicht nur die starke Kultur-Präferenz der französischen Alliierten im
Vergleich zu den anderen Besatzungsmächten, sondern auch, dass ihre Wahl wie
bei den sonstigen Literaturvermittlungspraktiken auf kanonisierte Literatur fällt
und mit der Generation der schon in der Zwischenkriegszeit aktiven DichterInnen
wie Claudel und Bernanos endet. Dies aus gutem Grund:

[W]as die Literatur betrifft, wäre es unvorsichtig, sofort die zeitgenössischen Strömungen
anzugehen (die wenigen Österreicher, die Sartre gelesen haben, sind verschreckt oder
schockiert). Man muß sich nur daran erinnern, daß Péguy, Claudel, Gide, Romain Rol-
land, Proust […] nur für gebildete Österreicher ein Begriff sind und dem Großteil des Pu-
blikums, auch dem literarisch versierten, noch unbekannt sind.58

Ähnliche Bedenken überwiegen, als Maurice Besset, liberaler Leiter des Tiroler
Institut Français, ein Stück Sartres von SchülerInnen des 1945 gegründeten
Lycée Français in Fulpmes zur Aufführung in Innsbruck bringen will, die Ent-
scheidungsträgerInnen dann aber doch lieber Molières Le Bourgeois gentilhomme
wählen; ein vielsagendes Detail („détail révélateur“59), so der seinerzeitige Atta-
ché culturel in Innsbruck, André Malavoy. Hat Kulturtransfer im Hinblick auf das
Bestehende „entweder eine Legitimations- oder aber eine Subversionsfunk-
tion“60, intendieren die französischen Alliierten klar Ersteres. Um die Aufnahme
französischer Kultur zu erleichtern, treffen sie „Maßnahmen, das Transfergut
dem österreichischen Geschmack anzupassen und möglichst unprovokant zu
halten“, was bedeutet, Aktuelles zu umgehen. Um das durchaus vorhandene
„Bedürfnis nach Horizonterweiterung, Diskussionsmöglichkeiten, künstlerischer
Stimulation, nach Begegnungen mit Vertretern anderer Kulturen und nach einem
echten Austausch ohne Propagandaabsicht“ dennoch zu stillen, werden überwie-

58 Projet d’organisation de l’Institut des Hautes Études en Autriche, 29.01.1946, MAE/RC [Mi-
nistère des Affaires Etrangères, Archives Diplomatiques, Paris / Série Relations culturelles
1945–1959], 47/0.87.3. Zit. n. Porpaczy: Frankreich – Österreich, S. 73.
59 André Malavoy. In: Éric Dussault: La Dénazification de l’Autriche par la France. La poli-
tique culturelle de la France dans sa zone d’occupation 1945–1955. Québec 2005, S. 112.
60 Jurt: Das wissenschaftliche Paradigma des Kulturtransfers, S. 24.

74 4 Französische Kulturpolitik und erste Existentialismus-Begegnungen



gend ältere Inhalte als aktuell präsentiert, denn das wirklich Neue wurde „vom
größten Teil des Publikums abgelehnt, diente aber einer kleinen Minderheit von
einheimischen Künstlern und jungen Interessierten zur Stimulation.“61 Das Son-
derheft „Junges Frankreich“ (1946) der Kulturzeitschrift Plan bestätigt den Ein-
druck, dass selbst beim jungen Publikum nur eine kleine Gruppe auf neuere
Literatur eingestellt ist. Auf die Frage nach ihren französischen Vorbildern erhält
die Redaktion von österreichischen Kulturschaffenden überwiegend Namen wie
Montaigne, Racine, Balzac und Baudelaire als Antwort.

4.3 Zeitschriften, Buchmarkt, Übersetzungen

Um den ÖsterreicherInnen am Weg zur Unabhängigkeit jene dem Generalgou-
verneur der Militärregierung, Pierre Voizard, vorschwebende Art französisch
geprägter Unantastbarkeit zu verleihen („cette empreinte française qui les mar-
quera d’une sorte de sceau d’intangibilité“62), müsse der Einfluss auf die Bevöl-
kerung klassenübergreifend und kontinuierlich angelegt sein, was vor allem
die Presse leisten könne. Nachdem die sowjetrussische Besatzungsmacht ab
dem 15. April 1945 mit der Veröffentlichung der Österreichischen Zeitung voran-
geht, die USA ab dem 27. August mit dem Wiener Kurier und Großbritannien ab
dem 18. September mit derWeltpresse folgen, starten die Services Français d’In-
formation am 12. November 1945 die überregionale Wochenzeitung Wiener
Montag (die 1946 zu Welt am Montag wird).63 Das mit 225.000 Exemplaren aus-
gegebene Blatt „informierte uns über das modernste literarische Leben im Aus-
land – über den Streit Sartre/Breton oder den neuen Goncourt – als ob wir

61 Porpaczy: Frankreich – Österreich, S. 277, 276. Porpaczy ergänzt im Hinblick auf das alli-
ierte Kulturangebot, das auf die als „anspruchsvoll, gleichzeitig aber als konservativ und mit
Vorurteilen behaftet“ eigeschätzten RezipientInnen abgestimmt ist: „Französisches Kulturgut
auf den österreichischen Geschmack zuzuschneiden war natürlich auch ein Mittel, Propa-
ganda nicht als solche erscheinen zu lassen.“ (S. 73.)
62 Haut Commissariat: Deux Ans et demi de présence française en Autriche, S. 10.
63 Nach Kriegsende herrscht zunächst ein allgemeines Publikationsverbot (Schließung von
Druckereien und Verlagshäusern, Auflösung aller Redaktionen), woraufhin Periodika nur mit
Erlaubnis der jeweiligen Besatzungsmacht erscheinen durften. Im Jahr 1945 werden insgesamt
32 Tages- oder Wochenzeitungen gegründet, acht davon von einer der alliierten Mächte heraus-
gegeben. Cf. Fritz Hausjell: Entnazifizierung der Presse in Österreich. In: Meissl, Mulley und
Rathkolb (Hg.): Verdrängte Schuld, verfehlte Sühne. Entnazifizierung in Österreich 1945–1955.
(Symposion des Instituts für Wissenschaft und Kunst, Wien, März 1985.) Wien 1986, S. 171–201.

4.3 Zeitschriften, Buchmarkt, Übersetzungen 75



Franzosen wären“64, erinnert sich später Andreas Okopenko. Johannes Mario
Simmel, der bei der ab dem 1. Oktober 1946 hinzukommenden Zeitung Welt am
Abend arbeitet, denkt daran zurück, wie dort der Existentialismus Thema war:

Die uralten Cafés, die Weinstuben, die ‚Beisln‘, die ‚Durchgänge‘ zwischen zwei Gassen. Hier
saß ich mit Freunden nächtelang, hier lief ich mit ihnen nächtelang herum, und wir debat-
tierten über Camus und erregten uns über Sartre, über Hemingway, Silone, Tennessee Wil-
liams, Huxley. Damals war ich Österreichs jüngster Kulturredakteur in der ‚Welt am Abend‘,
und Schönberg, Priestley, Thornton Wilder, Henry Moore waren Sensationen für uns.65

Bezogen werden Neuigkeiten aus Frankreich zum einen vom französischen Presse-
dienst (seit 3. Juli 1946 vermittelt der Französische Nachrichtendienst F.N.D. Mel-
dungen des Europadienstes A.F.P. in deutscher Sprache an Presse und Radio),
zum anderen über das Bulletin des im Februar 1947 eröffneten Dokumentations-
zentrums Centre de Documentation de Vienne, das in der Capistrangasse 5 des 6.
Wiener Gemeindebezirks (ab 1948 ebendort in der Mariahilfer Straße 47, ab 1952 in
der Wollzeile 16 des 1. Wiener Gemeindebezirks) Leseräume mit einem großen Be-
stand an französischen Zeitungen, Nachschlage- und Spezialwerken zur französi-
schen Kultur unterhält. Das wöchentliche Bulletin Kulturelles, untertitelt als
Wochenbericht des Französischen Informationsdienstes, erscheint ab dem 24. März
1947; 1950 ändert es seinen Namen in Geistiges Frankreich. Unter den Mitarbeiter-
Innen finden sich die Germanisten Hermann Schreiber und Armand Jacob, die, ob-
wohl sie laut Cullin bemüht sind, „im Sinne der von Béthouart vorgegebenen Linie
alles zu fördern, was die österreichische Identität stärken konnte“66, zahlreiche
hiervon abweichende Artikel zur französischen Gegenwartsliteratur verfassen, spe-
ziell auch zum Existentialismus. Jacob wird schnell zu einer Schlüsselfigur des
französisch-österreichischen Transfers, der etwa Milo Dor seinen tiefen Dank aus-
sprechen wird.67 Als Wissensvermittler und -multiplikator hat das Bulletin überge-

64 Andreas Okopenko: Die schwierigen Anfänge österreichischer Progressivliteratur nach 1945.
In: protokolle 10 (1975), Nr. 2, S. 1–16, hier S. 3. Cf. Haut Commissariat: Deux Ans et demi de pré-
sence française en Autriche, S. 42. Zuvor erscheinen als regionale Blätter unter französischer Lei-
tung ab dem 21. Juni 1945 die Tiroler Tageszeitung und ab 1. September 1945 die Vorarlberger
Nachrichten. Cf. Ulrike Harmat: Die Medienpolitik der Alliierten und die österreichische Tages-
presse 1945–1955. In: Melischek und Seethaler (Hg.): Die Wiener Tageszeitungen. Eine Dokumen-
tation, Bd. 5: 1945–1955. Mit einem Überblick über die österreichische Tagespresse der Zweiten
Republik bis 1998. Frankfurt am Main 1999, S. 57–96.
65 Johannes Mario Simmel: Zweiundzwanzig Zentimeter Zärtlichkeit und andere Geschichten
aus dreiunddreißig Jahren. Locarno 1979, S. 23.
66 Michel Cullin: Österreich – aber welches? Eugène Susini und sein Österreichbild. In: Ange-
rer und Le Rider (Hg.): Französisch-österreichische Kulturtransfers seit 1945, S. 41–50, hier
S. 47.
67 Cf. Cullin: Österreich – aber welches?, S. 47.

76 4 Französische Kulturpolitik und erste Existentialismus-Begegnungen



ordnete Bedeutung; 200–300 Exemplare beliefern Presse, Radio, Universitäten,
französisch-österreichische Vereine und Einzelpersonen (vor allem ProfessorInnen
und Intellektuelle68) mit künstlerischen und wissenschaftlichen Nachrichten aus
Frankreich. Zentral stehen die Rubriken Zeitschriften, Theater und literarische
Neuerscheinungen, ergänzt durch Beiträge zum Hochschulwesen, zu Film und
Musik sowie zu wechselnden Spezialthemen (wie etwa Medizin oder Meteorologie).
Als Inhalte wählt die Redaktion „aus dem Schatz der französischen Kultur das
Wertvollste, Anregendste, Wichtigste“69 aus, mit dem Willen, auch ältere Lücken
zu schließen, also „weniger aktuelle, aber interessante Themen der Vergangen-
heit“70 einzubringen. Für weite Kreise des österreichischen Lesepublikums scheint
„der Kontakt mit dem französischen Geistesleben offensichtlich ein Bedürfnis“71,
heißt es 1948 über „den völkerverbindenden Wert unserer Arbeit“, das Bulletin sei
trotz des in den ersten Nachkriegsjahren noch gravierenden Papiermangels erfolg-
reich, es wurden nach Redaktionsangaben „viele unserer Artikel abgedruckt oder
zumindest in verkürzter Form wiedergegeben“72.

Die Bulletins beginnen meist mit Kurznachrichten, die häufig Bucherschei-
nungen von Sartre und Camus enthalten (so wird etwa am 18. September 1950 in
Geistiges Frankreich selbst die Übertragung von Sartres Baudelaire-Essay ins Eng-
lische bekanntgegeben oder am 19. Februar 1951 die Verfilmung von Camus’ L’É-
tranger), gelegentlich auch von Gabriel Marcel, Simone de Beauvoir und Maurice
Merleau-Ponty, sowie Meldungen aus den Temps modernes. Der erste längere Ar-
tikel zum Existentialismus („Jean-Paul Sartre un[d] der Existentialismus“,
17. Juni 1947) erscheint in der 11. Publikationswoche und zeigt bereits deutlich,
dass sich Sartres Wirkung nicht mit dem von der Besatzungsseite geplanten be-
hutsamen Zurückführen der ÖsterreicherInnen auf ihren alten kulturellen Weg
vereinbaren lässt:

Wenn tatsächlich der Wert jedes Kunstwerkes, wie Baudelaire sagte, in seinem Vermögen
liegt, in Staunen zu versetzen, und der tiefere Sinn der Philosophie darin besteht, den
menschlichen Geist von seinem materiellen Erdendasein abzulenken und in höhere geis-
tige Regionen zu entführen, vereinigt sich in der Person Jean Paul Sartres das Talent
eines grossen Künstlers mit dem Genie eines Philosophen. Er hat mit seiner Weltanschau-
ung zweifellos manche Moralisten entrüstet, viele empfindsame Naturen erschüttert,

68 Cf. Cullin: Österreich – aber welches?, S. 47.
69 o. V.: An unsere Leser. In: Kulturelles, 21.03.1949.
70 Redaktion: Ein Jahr „Kulturelles“. In: Kulturelles, 22.03.1948.
71 o. V.: An unsere Leser. In: Kulturelles, 21.03.1949.
72 Redaktion: Ein Jahr „Kulturelles“. In: Kulturelles, 22.03.1948.

4.3 Zeitschriften, Buchmarkt, Übersetzungen 77



auch einigen grosszügig Veranlagten seinen Stempel aufgedrückt und weite Kreise der
jungen, neuen Ideen aufgeschlossenen Intelligenz angezogen. Er hat die Einen begeistert,
die Anderen zur Verzweiflung gebracht, alle aber hat er in Erstaunen versetzt und aus
ihrer gewohnten Bahn geworfen.73

Während der Innovator Sartre „manche Moralisten entrüstet“, wird Camus im sel-
ben Heft als ein ebensolcher vorgestellt: Der „äusserst schlicht gehaltene Stil, der
Sensationen und grossprecherische [!] Redensarten ablehnt, gibt wohl jenen Kriti-
kern Recht, die in Albert Camus einen ‚klassischen‘ Schriftsteller sehen und die im
Hinblick auf ihn an die sogenannten ‚Moralisten‘ der französischen Literatur des
XVII. Jahrhunderts erinnern.“74 Sartre selbst bezeichnet Camus in diesem Sinne
als einen ‚Klassiker‘: Gleichwohl er sich auf Kierkegaard, Jaspers und Heidegger
berufe, seien seine wahren Meister die französischen Moralisten des 17. Jahrhun-
derts. („Bien qu’il se réfère à Kierkegaard, à Jaspers, à Heidegger, ses vrais maîtres,
ce sont les moralistes français du XVIIe siècle. Il est un classique“75.) Der französi-
sche Jesuitenpater Jean Daniélou wird 1946 in der österreichischen Zeitschrift Der
Turm Camus’moralische Qualitäten besonders würdigen:

Die Position von Camus ist die einer großen Bescheidenheit und intellektuellen Sauber-
keit; er lehnt jede Festlegung und alle vorzeitige Hoffnung ab und richtet sein klares
Auge auf alle Dinge. Er verachtet das Marktschreierische. Aber im Gegensatz zu jenen, bei
denen dieser mitleidlose Blick etwas Gleichgültiges und Zynisches hat oder die aus dem
Anblick einer in Trümmer gestürzten Welt eine bittere Befriedigung schöpfen, ist die Klar-
heit bei Camus von der Wärme menschlichen Mitgefühls begleitet. In einer Welt, die der
Verzweiflung anheimgegeben ist, ist die einzige dem Menschen verstattete Aufgabe, ein
wenig Brüderlichkeit um sich zu verbreiten, um einen Teil des Universums vorläufig
etwas weniger unwohnlich zu gestalten. Ein radikaler metaphysischer Skeptizismus ver-
bindet sich bei ihm mit dem Entschluß zu moralischer Sauberkeit.76

Neben seiner Integrität, die ihm auch in Deutschland „als stereotypes Klischee an-
haftete“77, lobt das Bulletin Geistiges Frankreich Camus’ Sprache als „ruhig und
klar“ und ist weder auf der Seite derer, die ihm eine „Unfähigkeit, ohne die Gross-
buchstaben der Abstraktion auszukommen“, attestieren, noch auf Seiten derer, die
sich an seinen „allzu präzise[n] Formulierungen“78 stören. Camus’ Originalität
liege gerade darin, dass er „eine einfache Sprache im Dienst des einfachen Men-

73 o. V.: Jean-Paul Sartre un [!] der Existentialismus. In: Kulturelles, 17.06.1947.
74 o. V.: „Die Pest“ von Albert Camus. In: Kulturelles, 17.06.1947.
75 Jean-Paul Sartre: Interview [mit Christian Grisoli]. In: Sartre: Œuvres romanesques,
S. 1912–1917, hier S. 1916. [Zuerst in: Paru, Nr. 13, Dezember 1945.]
76 Jean Daniélou: Kommunismus – Existentialismus – Christianismus. In: Der Turm 2 (1946),
Nr. 1, S. 8–11, hier S. 10.
77 Rahner: Jean-Paul Sartre als Modell des Intellektuellen, S. 330.
78 o. V.: „Die Gerechten“ von Albert Camus. In: Geistiges Frankreich, 16.01.1950.

78 4 Französische Kulturpolitik und erste Existentialismus-Begegnungen



schen“ redet, lobt Armand Jacob, auch spiegelt sich darin seine „geistige Ehrlich-
keit“, sein „Wille zu unbestechlichster Wahrhaftigkeit“, der ihn letztlich zum „Ge-
wissen“79 seiner Generation mache. Er sei „ein Durchschnittsmensch, der einen
dem Durchschnittsmenschen gangbaren Weg zur Vollendung und Vollmenschlich-
keit bahnen will“, führt Jacob später an anderer Stelle weiter aus:

[F]ürwahr ist Albert Camus zwar nicht der Größte seiner Generation, aber wohl der Not-
wendigste und Unentbehrlichste. Er ist sogar deshalb der Notwendigste, weil er nicht der
Größte ist, weil er sich nur durch solche Tugenden auszeichnet, die eigentlich Selbstver-
ständlichkeiten sein sollten.80

Gilt der dezidierte Atheismus von Camus’ Philosophie des Absurden als schwer
vermittelbar in Österreich (cf. Kap. 6.3),81 wird er als Moralist, in dessen literari-
schen Texten die Leidenschaft „unter der Asche verlorener Illusionen und ent-
täuschender Erkenntnisse“82 brennt, generationenübergreifend zur Kenntnis
genommen. Heimito von Doderer etwa empfiehlt ihn 1963 in der von der Öster-
reichischen Gesellschaft für Literatur initiierten und von Walter Buchebner,
Autor und Leiter der Städtischen Bibliothek, durchgeführten Umfrage „Lektüre-
Ratschläge für die junge österreichische Generation“83. Während Sartre vielen
zu schockierend erscheint, mutet Camus’ durchaus als finster empfundene
Prosa doch harmlos genug an, um von offizieller Seite, nämlich in dem vom
Bundesministerium für Unterricht herausgegebenen Buch und Bücherei. Hefte

79 Armand Jacob: Albert Camus als Journalist. In: Geistiges Frankreich, 18.09.1950.
80 Armand Jacob: Albert Camus oder die Bemühung um einen Generalnenner. In: Perspekti-
ven 52/53. Ein Jahrbuch. Wien 1953, S. 191–205, hier S. 193 f.
81 So etwa geäußert von Waldschütz: Wahrnehmung und Rezeption französischer Philoso-
phie in Österreich, S. 208: „Während Sartre und de Beauvoir aus bekannten politischen und
gesellschaftlichen Gründen breiteste Aufnahme fanden, gelang etwa Albert Camus in seinen
philosophischen Anliegen nur langsam der Zugang in die Österreicher.“ Die zwischen 1945
und 1955 erscheinenden Nachkriegszeitungen und -zeitschriften bestätigen diese Einschät-
zung kaum. Camus’ Präsenz steht jener Sartres insgesamt wenig nach, während Beauvoir fast
keine Rolle spielt (cf. Kap. 5.1). Camus’ Prosa wird häufiger thematisiert als jene Sartres, seine
Philosophie in etwas geringerem Maß, wobei auch die Philosophie Sartres im engeren Sinne in
der öffentlichen Wahrnehmung vernachlässigt wird zugunsten seiner Dramen, seiner politi-
schen Aktionen und vor allem des existentialistischen Lebensstils. Auf den Bühnen (cf.
Kap. 8.1) und im akademischen Bereich (Lehrveranstaltungen, Hochschulschriften) kommt es
zu einer leicht verzögerten Aufnahme von Camus’Werk (cf. Kap. 7.2).
82 o. V.: „Die Gerechten“ von Albert Camus. In: Geistiges Frankreich, 16.01.1950.
83 Cf. Walter Buchebner: Lektüre-Ratschläge für die junge österreichische Generation. In:
Wort in der Zeit 9 (1963), Nr. 7, S. 41–48, hier S. 44.

4.3 Zeitschriften, Buchmarkt, Übersetzungen 79



für das österreichische Volksbüchereiwesen, empfohlen zu werden, zumindest
der Stadtbevölkerung:

Es [Die Pest] ist ein düsteres und schreckliches Buch, das keinen Ausweg aus der irdi-
schen Gefangenschaft zeigt, – wenn einem nicht Tapferkeit und Anstand, ohne Verbin-
dung zum Metaphysischen hin, genug sind. In seiner Form ist der Roman großartig. Das
Deutsch der Uebersetzung ist kühl, klar und hält sehr auf Abstand. Gerade der gleichsam
abgewandte Bericht aber erzeugt beim Leser das Gefühl, unmittelbar angesprochen, ja
angerufen zu sein. Das Buch sollte in jeder größeren Bücherei stehen, auf dem Land wird
sein Einsatz schwierig sein.84

Insgesamt wird der weit weniger als Sartre polarisierende Camus schnell zum
„sympathischsten und zugleich bedeutendsten Vertreter dieser Gruppe“85. Ver-
suche, dem Rezeptionsklischee entgegenzuwirken und ihn seinem eigenen und
Sartres Wunsch gemäß nicht mit dem Etikett Existentialismus zu versehen, un-
ternehmen in Österreich nur wenige, überwiegend in direktem Kontakt mit
Frankreich stehende MittlerInnen: Das Bulletin des Dokumentationszentrums,
das Camus’ Denken lediglich zuspricht, dem Existentialismus ursprünglich
„nicht ganz fern“86 gestanden zu sein, beklagt, dass die Dioskuren Sartre und
Camus „von fast allen Freunden und Feinden in einem Atem genannt“ werden,
dass JournalistInnen und Publikum sie „einer gewissen Denkfaulheit“ wegen
„fast für siamesische Zwillinge“87 halten. Später, als Sartre aus politischen
Gründen breitflächig Skepsis oder Schweigen entgegenschlägt, wendet man
sich Camus weiterhin zu, so dem Werk L’Homme révolté (1951, auf Deutsch 1953
als Der Mensch in der Revolte bei Rowohlt), das vor dem Hintergrund philoso-
phisch-politischer Differenzen Camus’ und Sartres wenig amikales Auseinan-
dergehen anstößt. In dieser „Philosophie und Universalgeschichte der Revolte“
werde zwar einiges zu flüchtig behandelt und Wichtiges übersehen, dennoch
spricht Armand Jacob in seiner langen Rezension von „der Bewunderung, die
einem solchen Buch gebührt“88, ein Buch, das Camus deutlicher als Moralisten
ausweist als sein erster philosophischer Essay Le Mythe de Sisyphe (1942, auf
Deutsch 1950 im Bad Salziger Rauch-Verlag als Der Mythos von Sisyphos).

Camus strahlt weniger als Philosoph denn als Literat aus, was sich mit sei-
nem Selbstverständnis deckt. Das Wiener Literaturinstitut Last & Co, dessen

84 Gertrud Vetter: Albert Camus: Die Pest. Roman. A. d. Franz. von Guido M. Meister. – Inns-
bruck: Abendland-Verlag (1948). 296 S. Ppb. S 28.–. In: Buch und Bücherei. Hefte für das öster-
reichische Volksbüchereiwesen 1950, Nr. 1, S. 21–22, hier S. 22.
85 Daniélou: Kommunismus – Existentialismus – Christianismus, S. 10.
86 o. V.: „Die Pest“ von Albert Camus. In: Kulturelles, 17.06.1947.
87 Armand Jacob: Die Auseinandersetzung Sartre-Camus. In: Geistiges Frankreich, 13.10.1952.
88 Armand Jacob: Albert Camus, der Rebell. In: Geistiges Frankreich, 05.05.1952.

80 4 Französische Kulturpolitik und erste Existentialismus-Begegnungen



Leihbücherei-Bestand 1947 rund 300.000 Bände zählt, listet ihn (nicht Sartre)
unter die 31 meistgelesenen AutorInnen „anspruchsvoller Literatur“89 auf Platz
8. Vor allem der in den Kriegsjahren geschriebene, in Frankreich 1947 veröffent-
lichte Roman Die Pestmacht Camus in Österreich bekannt:90 Aktueller als Sartres
La Nausée von 1938, das als Der Ekel 1949 im Rowohlt-Verlag erscheint, erreicht
Guido G. Meisters Übersetzung von La Peste (Die Pest, 1949 im Rauch Verlag, 1950
im Rowohlt-Verlag) die österreichischen LeserInnen zeitnah 1948 durch den Inns-
brucker Abendlandverlag, welcher im Auftrag des Hochkommissariats Werke her-
ausgibt und verbreitet, die den Einfluss Frankreichs direkt oder indirekt zu
befördern imstande scheinen.91

Separate österreichische Ausgaben wie von Die Pest stellen die Ausnahme dar,
der Zugang zu französischen Primärtexten erfolgt gemeinhin aus zweiter Hand,
vermittelt über den nördlichen Nachbarn, der direkt(er)en Kontakt zu Frankreich
unterhält. In den ersten Nachkriegsjahren, die im Zeichen des getrennten Wieder-
aufbaus stehen, bleibt das Fenster nach Deutschland jedoch „verschlossen, verna-

89 Cf. Norbert Bachleitner: Das Ende des „Königs aller deutschen Leihbibliotheken“. Die Lese-
rInnen des Wiener „Literatur-Instituts“ Last und ihre Lektüre im Jahre 1958. In: Internationales
Archiv für Sozialgeschichte der deutschen Literatur 11 (1986), Nr. 1, S. 115–148, hier S. 130.
Auch in Westdeutschland hat der Literat Camus unter den französischen AutorInnen „alle und
alles überrundet“, so Hans Mayer, der dessen Schatten etwa hinter Siegfried Lenz hervorschei-
nen sieht: „Die kühl-distanzierte Prosa seines Romans ‚Der Fremde‘ hat große literarische Wir-
kung gehabt.“ Hans Mayer: Die umerzogene Literatur. Deutsche Schriftsteller und Bücher
1945–1967. Frankfurt am Main 11991, S. 54.
90 Cf. o. V.: Von den Schriftstellern. In: Kulturelles, 09.05.1949. Camus’Werk ist Anfang der sech-
ziger Jahre verbreitet genug, um Parodien auf seinem Boden entstehen zu lassen, so Robert Neu-
manns „Die Ruhr. Nach Albert Camus“ (In: Neumann: Die Parodien. Mit fremden Federn, Unter
falscher Flagge, Theatralisches Panoptikum, Zur Ästhetik der Parodie. Gesamtausgabe. Wien,
München, Basel 1962, S. 373–374) frei nach Camus’ Theaterstück L’État de siège (1948): „Der
Komet (erscheint nochmals in umgekehrter Richtung, über dem Himmel). / Ein Kind: Schon wieder
ein Camus! / Mutter (verbessernd): Ein Komet! / Achter Mann: Komet! / Dritter Mann (Echo):
Komet! / (Der Komet rattert riechend sehr weit nach links.) / Chorführerin: Welche Krankheit bringt
er uns diesmal? / Die Pest schon wieder? / Fünfte Ziege: Nein, die Ruhr. Den Durchfall. / Vierter
Mann: Psst! / Zweite Frau: Psst! / Chor: Psst. Psst! Psst!! / Die Sekretärin (Der Tod) (erscheint schon
wieder): Man lasse mich höflicherweise unbehindert an die Abendkasse. Ich bin nicht symbolisch,
sondern bloß die Vollstreckerin. / Chorführerin: Die Vollstreckerin. / Chor (murmelnd): Vollstrecke-
rin … Vollstreckerin. / Viele Stimmen (aufrauschend): Was vollstreckt sie? / Die Sekretärin (eine
Pfändungsurkunde herausziehend): / Bloß dieses da. / Zwölfter Mann (zu vierzehnter Frau): Mir ist
speiübel. Ich will fliehen. Ich begreife nichts. / Der Kassierer: Das Spiel der Agonie beginnt. (Er win-
det sich auf dem Boden.) / Chor: Weh! Der Durchfall!! / Der Komet (rattert fluchtartig davon). /
Sechste Ziege (hinter ihm herrufend): Komet! / Kind: Camus! / Chorführerin: Symbol! / Chor (Echo,
verröchelnd): Claudel! Claudel! / Vorhang.“
91 Cf. Dussault: La Dénazification de l’Autriche par la France, S. 33.

4.3 Zeitschriften, Buchmarkt, Übersetzungen 81



gelt, verhängt – kein Lichtstrahl dringt herein und hinaus“, schreibt 1946 Hans
Weigel, die bloße Erwähnung des Landes sei „unpopulär“, was er selbst vor allem
für unökonomisch hält: „Sollen […] unsere Verleger und die deutschen Verleger
die gleichen Werke neu drucken und nur im eigenen Land verkaufen, in einer Zeit,
wo der gesamte Bestand der Weltliteratur in deutscher Sprache neu betreut werden
muß?“92 Zwei Jahre nach Weigels Klage beginnt die Öffnung des Handels mit
Deutschland und damit insbesondere die Bekanntschaft mit den „kleinen schecki-
gen und verblüffend billigen Büchlein des Ernst-Rowohlt-Verlages“, welcher Welt-
literatur „auf billigem Rotationspapier für die breiten Massen der Leser“ druckt;
auch die ÖsterreicherInnen kaufen jede Neuerscheinung, erinnert sich Thomas
Bernhard und denkt an Dreiser, Hemingway, Buck, Galsworthy und Sinclair,
deren Werke „auf einmal für etwa 10 Schilling“93 erhältlich waren. Der Rowohlt-
Verlag ist es auch, der im Folgejahr, 1949, Sartres Dramen publiziert, die Auflage
von 10.000 Exemplaren ist in kurzer Zeit vergriffen.94

Bevor allerdings erste deutschsprachige Übersetzungen existentialistischer
Werke erscheinen, erfolgt der Transfer über Berichterstattungen in der Tages-
und Wochenpresse – in seltenen Fällen auch über Abdrucke von Originaltext-
Auszügen (so am 6. Juli 1946 in Die Presse, die unter dem Titel „Verstaatlichung

92 Hans Weigel: Das verhängte Fenster. In: Plan 1 (1946), Nr. 5, S. 397–399, hier S. 397, 398.
93 Thomas Bernhard [Th. B.]: Die Ro-Ro-Ro-Kost schmeckt nicht mehr? In: Bernhard: Journa-
listisches. Reden. Interviews. Hg. von Bayer, Huber und Mittermayer. (Werke, Bd. 22/1: Frühe
journalistische Arbeiten; Gerichtssaalberichte; Beiträge in Zeitschriften und Sammelbänden;
Leserbriefe, Offene Briefe, Telegramme.) Berlin 2015, S. 267–269, hier S. 267. [Zuerst in: Demo-
kratisches Volksblatt, 05.10.1953.] Von 25 Rowohlt-Erscheinungen zwischen 1946 und 1949
sind 19 Übersetzungen, acht aus dem Amerikanischen (darunter Ernest Hemingway, Sinclair
Lewis, John Steinbeck, Jack London, William Faulkner), fünf aus dem Französischen (darunter
Alain-Fournier, André Gide, Antoine de Saint-Exupéry, Thyde Monnier), vier aus dem Engli-
schen (darunter Graham Greene), eine aus dem Italienischen und eine aus dem Russischen.
Cf. Edda Ziegler: Rowohlts Rotations Romane 1946–1949. Eine Programmanalyse. In: Ester-
mann und Lersch (Hg.): Buch, Buchhandel und Rundfunk 1945–1949. (Mediengeschichtliche
Veröffentlichungen 1.) Wiesbaden 1997, S. 125–136, hier S. 129–133.
94 Cf. zu den Publikationsumständen in Westdeutschland: Gottfried Beutel: Der deutsche
Leser und das französische Buch. In: Das Buch. Zeitschrift für Literatur, Kultur und Wissen-
schaft aus Frankreich 1 (1949), Nr. 9, S. 6–13, hier S. 7: „Hier also haben ein starkes Interesse
an einem wichtigen aktuellen Problem, an dem allgemein diskutierten Existentialismus, und
eine rechtzeitige Veröffentlichung der deutschen Ausgabe, der durch die Aufführung der Sart-
re’schen Stücke der Weg gebahnt worden war, die Arbeit und Mühe des Verlegers mit Erfolg
gekrönt. Es mag sein, daß dieser Fall zu den Ausnahmen zählt. Doch zeigt sich an derartigen
Ausnahmefällen, daß eine unmittelbare und rechtzeitige Übermittlung des Gedankengutes,
der Ideen und Vorstellungen, die in Frankreich viele Gemüter bewegen, beim deutschen Leser,
der trotz Radio und XX. Jahrhundert von der Außenwelt noch immer wie von hohen Mauern
abgeschlossen erscheint, eine große Empfangsbereitschaft finden kann.“

82 4 Französische Kulturpolitik und erste Existentialismus-Begegnungen



der Literatur?“ die zweite Hälfte von Sartres programmatischem Artikel „La Na-
tionalisation de la littérature“ aus der November-Nummer 1945 von Les Temps
modernes bringt). Intensiver vermittelt werden existentialistische Texte in Lite-
ratur- und Kulturzeitschriften, die zunächst überwiegend ausländische Au-
torInnen heranziehen und so als Tor zu anderen Literaturen ein „echtes
Nachholbedürfnis“95 des Lesepublikums stillen. Was Österreich von dem eben-
falls unter Knappheiten leidenden Nachkriegsparis unterscheidet und zugleich
die hauptsächliche Rezeptionsvoraussetzung darstellt, ist der ungleich größere
Mangel immaterieller Art. ZeitzeugInnen-Berichte kreisen um einen geistigen
Hunger, der sich in seiner Wucht undifferenziert auf alle Kulturgüter richtet, um
einen „Willen, alle Impulse aufzunehmen, die man erhalten konnte“96. Kurt
Frischler, der nach seinem Kriegsdienst als Journalist bei der sowjetischen Öster-
reichischen Zeitung arbeitet, bezeichnet dies als eine in seiner Generation (der
zwischen 1912 und 1925 Geborenen) verbreitete Empfindung nach Jahren kultu-
reller Abschirmung:

Was wir gemeinsam hatten, war der glühende Wunsch, alles und jedes nachzuholen, was
sich in jener seit 1938 verschlossenen Welt ereignet hatte – nicht so sehr politisch, son-
dern kulturell, intellektualistisch und sozial. Es galt also, alles das nachzuvollziehen, es
sich geistig anzueignen: Bücher und Autoren, deren Namen wir noch nie gehört hatten,
etwa Hemingway, etwa Steinbeck, etwa Sartre und Anouilh, wir wollten alle Filme sehen,
die seit 1938 gedreht worden waren, alle Theaterstücke zumindest lesen, die das NS-Re-
gime verboten hatte, wir wollten die Großen des Jazz hören, von Armstrong über Tatum
und Count Basie bis zu Glenn Miller – es gab nichts, was uns nicht interessierte.97

Diese Leerstelle bedingt nach 1945 die Internationalisierung des literarischen
Feldes, nachdem bei jedem Kulturtransfer Michael Werner zufolge beides not-
wendig ist, „ein Angebot von außen, das irgendwie ins Blickfeld der Rezep-
tionskultur geraten muß (hier kann die Vorstellung eines kulturellen ‚Gefälles‘
in der Tat eine wichtige Rolle spielen), und eine interne Nachfrage, die primär
auf die spezifische Interessenlage der Rezipienten zurückgeht.“98 Der Begriff
des kulturellen Vorsprungs verliert hier seinen normativen Charakter, da ein
Aufholwunsch von der aufnehmenden Seite ins Treffen geführt wird, etwa von
Friedrich Heer: „Begierig wurde versucht, einen Nachholbedarf zu stillen. Also:

95 Eleonore Zlabinger: Literarische Zeitschriften in Österreich 1945–1964. Innsbruck: Universi-
tät Innsbruck, Hausarb. 1965, S. 150.
96 Heer: Nach 1945, S. 158.
97 Kurt Frischler: 1948 – das erste journalistische „Normaljahr“. In: Medien & Zeit. Forum für
historische Kommunikationsforschung 9 (1994), Nr. 3, S. 9–12, hier S. 9.
98 Werner: Dissymmetrien und symmetrische Modellbildungen in der Forschung zum Kultur-
transfer, S. 94.

4.3 Zeitschriften, Buchmarkt, Übersetzungen 83



die Dichter, Schriftsteller, Denker Frankreichs, Englands, Amerikas hereinzuho-
len, in ihren Werken zumindest, als Geburtshelfer für ‚die Neue Zeit‘.“99

Die Zeitschrift, als „der beweglichere, wenn auch flüchtigere Partner des
Buchs“100, in Herstellung und Vertrieb vergleichsweise unaufwändig und kosten-
günstig, kann auf diesen akuten Bedarf reagieren.101 Gerade in den ersten Nach-
kriegsmonaten, als noch kein funktionierender Buchmarkt existiert, ist sie als
Transfer-Medium „nahezu konkurrenzlos“102 und erlangt im literarischen Feld
übergeordnete Bedeutung, da sie es – wenn auch in geringerem Maß als die zeit-
gleich in Frankreich erscheinenden Les Temps modernes oder Esprit – mitstruktu-
riert, „als Beobachter der kulturellen Szene und als deren Meinungsbildner“103.
Der Impuls zur Zeitschriftengründung ist das oftmals schon aus dem Titel spre-
chende Neue, ein in der literarischen Landschaft noch fehlender Aspekt oder
Standpunkt, weshalb die Gattung „eine enge Affinität“ zu neuen Strömungen wie
dem Existentialismus aufweist: Sie ist, so Dietzel und Hügel, häufig „der Motor der
literarischen Avantgarde“104, was zugleich auch der Grund für ihr meist schnelles
Ende sei. Dass Kulturperiodika „die Zeichen der Zeit erkennen und setzen“105

sowie für Moden empfänglich und von ihnen abhängig sind, zeigen die österreichi-
schen Nachkriegsjahre deutlich. Nicht nur in Inhalt und Form, sondern auch in
der Laufzeit bewahrheitet sich die vielzitierte Feststellung Walter Benjamins, die
„wahre Bestimmung einer Zeitschrift ist, den Geist ihrer Epoche zu bekunden“106:
Nach 1945 entstehen zahlreiche neue Periodika, die mehrheitlich zwei bis drei

99 Heer: Nach 1945, S. 158.
100 Bernhard Zeller: Vorwort. In: Thomas Dietzel, Hans-Otto Hügel: Deutsche literarische
Zeitschriften 1880–1945. Ein Repertorium. Hg. vom Deutschen Literaturarchiv Marbach am Ne-
ckar, Bd. 1: 1–764. A travers les Vosges – Deutsch-nordisches Jahrbuch. München et al. 1988,
S. 5–6, hier S. 5.
101 Cf. Gustav Frank, Madleen Podewski und Stefan Scherer: Kultur – Zeit – Schrift. Literatur
und Kulturzeitschriften als „kleine Archive“. In: Internationales Archiv für Sozialgeschichte
der deutschen Literatur 34 (2010), Nr. 2, S. 1–45, hier S. 24.
102 Bernhard Fischer: Zur Geschichte der deutschsprachigen Literaturzeitschriften 1945–
1970. In: Fischer und Thomas Dietzel: Deutsche literarische Zeitschriften 1945–1970. Ein Re-
pertorium, 4 Bde. Hg. vom Deutschen Literaturarchiv Marbach am Neckar, Bd. 1: I–363, Aar-
gauer Neujahrsblatt – Forum. München et al. 1992, S. 9–18, hier 10.
103 Alphons Silbermann: Die Kulturzeitschrift als Literatur. In: Internationales Archiv für So-
zialgeschichte der deutschen Literatur 10 (1985), Nr. 1, S. 94–112, hier S. 105.
104 Thomas Dietzel und Hans-Otto Hügel: Einleitung. Zeitschrift und Literatur. In: Dietzel
und Hügel: Deutsche literarische Zeitschriften 1880–1945, S. 7–12, hier S. 7, 8.
105 Fischer: Zur Geschichte der deutschsprachigen Literaturzeitschriften 1945–1970, S. 9.
106 Walter Benjamin: Ankündigung der Zeitschrift Angelus Novus. In: Walter Benjamin: Ge-
sammelte Schriften 2.1. Hg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt
am Main 1991, S. 241–246, hier S. 241.

84 4 Französische Kulturpolitik und erste Existentialismus-Begegnungen



Jahre nicht überdauern, worin sich die Kürze des kulturellen Neuanfangs spiegelt.
Aufnahme- und Experimentierbereitschaft des Literaturbetriebs weichen durch die
Reinstallation von Vorkriegs- und KriegsakteurInnen in Entscheidungspositionen
bald der geistigen Restauration. Zudem fallen wichtige Zeitschriften der Währungs-
reform vom Jahresende 1947 zum Opfer. Die drastische Reduktion der Geldmenge –
eine Bedingung für Marshallplan-Zuwendungen und nötig, um eine Inflation wie
zu Beginn der zwanziger Jahre zu verhindern – führt zwar letztlich zu einer wirt-
schaftlichen Stabilisierung, zunächst allerdings zu einer Krise der österreichischen
Verlage, deren Produkte sich real um das Zwei- bis Dreifache verteuern.107 Stellt Li-
teratur zuvor durch den allgemeinen Konsumgüter-Mangel eine besonders be-
gehrte Ware dar („[s]o viele Bücher könnten gar nicht gedruckt werden, als hätten
verkauft werden können“108), die man „plan- und konzeptlos“ publiziert, erschei-
nen nach 1947 wertvollere Produkte, die jedoch preisbedingt „zu einem Privileg
der Reichen“109 werden, so Viktor Matejka. Der wirtschaftliche Aufstieg führt
schließlich zu einem „Erlahmen in kultureller Hinsicht“110, sich äußernd auch in
einer Stagnation der Literaturzeitschriften-Herstellung in der ersten Hälfte der fünf-
ziger Jahre. Zu der Verfügbarkeit anderer Konsumgüter treten als weitere Faktoren
für die sinkende Nachfrage, dass sich die Alliierten kulturpolitisch immer weiter
zurückziehen – die französischen vor allem aus dem Zeitschriftengeschehen – und
dass nach dem Schwinden der anfänglichen Papierknappheit vermehrt Konkur-
renz durch unabhängige Zeitungen entsteht.

Dass der Zielkontext in hohem Maß über das zu Transferierende mitbestimmt,
also „die jeweilige historische Binnenkonjunktur entscheidend ist für die Aufnahme
von Elementen aus der Fremdkultur“111, offenbart sich insbesondere an den veränd-
erten Lesegewohnheiten der Bevölkerung gegen Ende der vierziger Jahre: Zuvor für
den „Boom“ literarischer Zeitschriften verantwortlich, die laut Hans-Peter Wittmann

107 Cf. Hans-Peter Wittmann: Die Aufnahme französischer Literatur in österreichischen Zeit-
schriften 1945–1955. In: Austriaca 11, Juni 1986 (Spécial Colloque: Relations Franco-Autrichien-
nes 1870–1970), S. 331–348, hier S. 335. Cf. Bundesgesetz vom 19. November 1947 über die
Verringerung des Geldumlaufs und der Geldeinlagen bei Kreditunternehmungen (Währungs-
schutzgesetz – W.Sch.G.), Bundesgesetzblatt für die Republik Österreich, S. 989–994. https://
www.ris.bka.gv.at/ (einges. 09.01.2019).
108 Heimo Gruber: Die Wiener Städtischen Büchereien 1945 bis 1949. In: Stadler (Hg.): Konti-
nuität und Bruch, S. 93–132, hier S. 117.
109 Viktor Matejka: Die Aufgabe. In: Österreichisches Tagebuch, 05.12.1947.
110 Wittmann: Die Aufnahme französischer Literatur in österreichischen Zeitschriften 1945–1955,
S. 336.
111 Jurt: Das wissenschaftliche Paradigma des Kulturtransfers, S. 25.

4.3 Zeitschriften, Buchmarkt, Übersetzungen 85

https://www.ris.bka.gv.at/
https://www.ris.bka.gv.at/


„geradezu reissend abgesetzt“112 wurden, sorgen die RezipientInnenbedürfnisse ab
1947 für „das markante Verschwinden“113 derselben, wobei sich das zunehmende
Desinteresse an der internationalen Literatur dadurch erklärt, dass der geistige
Hunger gestillt ist, so der Redakteur Frischler über das erste ‚Normaljahr‘ 1948: „Es
dauerte etwa zwei Jahre, bis wir jungen Journalisten das Gefühl hatten, wir hätten
jene verlorenen Jahre, soferne das überhaupt möglich war, im großen und ganzen
aufgeholt und so gut es ging eingearbeitet in ein neues Weltbild.“114

Das Aufholen ermöglichen vor allem kurzlebige Literaturzeitschriften wie
Plan (1945–1948) und Der Turm (1945–1948), deren geringe Laufzeit also keine
Rückschlüsse auf mangelnde Wichtigkeit erlaubt: Die Periodika erreichen einen
kleinen, aber in seiner Multiplikationsfunktion elementaren Kreis an Empfänger-
Innen, sie bilden laut Frank, Podewski und Scherer „eine Art Eliten-Kommunika-
tionsraum“, was „trotz auffallend geringer Auflagenhöhen zu einer hohen
Relevanz im literarisch-kulturellen Feld führt“115. So macht die Begegnung mit
internationaler Literatur in Periodika, wie etwa der Autor Gerhard Rühm berich-
tet, nach 1945 „jeden hinweis, jedes kleinste zitat zu einer aufregenden entde-
ckung“116, die dann unter geneigten KollegInnen weitergegeben wird.

Die Einbindung des Existentialismus in Periodika erfolgt in den gattungsübli-
chen Formen (Literaturkritiken, literaturtheoretische Essays, Debatten, Literatur-
auszüge)117 sowohl in alliierten als auch in unabhängigen Zeitschriften. Während
die anderen Besatzungsmächte ihr Augenmerk eher auf die Tagespresse legen,
wird Frankreich, der kulturellen Ausrichtung seiner Besatzungspolitik gemäß, be-
sonders im Bereich der Literatur- und Kulturzeitschriften aktiv. Konkrete Vorhaben
kündigen meist bereits die Geleitworte an, so wünscht man Österreich etwa in der
Innsbrucker MonatsschriftWort und Tat (1946–1948) den Aufbau neuer internatio-
naler Beziehungen (vor allem mit dem Hexagon) und neues Ansehen, indem es

112 Wittmann: Die Aufnahme französischer Literatur in österreichischen Zeitschriften 1945–1955,
S. 336.
113 Holger Englerth, Tanja Gausterer und Volker Kaukoreit: Österreichs Literaturzeitschriften
1945–1990 im Überblick. Eine Einleitung, S. 1–77, hier S. 16. http://www.onb.ac.at/oe-literatur
zeitschriften (einges. 09.01.2019).
114 Frischler: 1948 – das erste journalistische „Normaljahr“, S. 9.
115 Frank, Podewski, Scherer: Kultur – Zeit – Schrift, S. 23, 21.
116 Gerhard Rühm: das phänomen ‚wiener gruppe‘ im wien der fünfziger und sechziger jahre.
In: Peter Weibel (Hg.): die wiener gruppe. ein moment der moderne 1954–1960. Wien 1997,
S. 17–29, hier S. 17.
117 Cf. Erich Straßner: Kommunikative Aufgaben und Leistungen der Zeitschrift. In: Leonhard
et al. (Hg.): Medienwissenschaft. Ein Handbuch zur Entwicklung der Medien und Kommunika-
tionsformen. (Handbücher zur Sprach- und Kommunikationswissenschaft 15/1.) Berlin, New
York 1999, S. 861.

86 4 Französische Kulturpolitik und erste Existentialismus-Begegnungen

http://www.onb.ac.at/oe-literaturzeitschriften
http://www.onb.ac.at/oe-literaturzeitschriften


„zu sich selbst zurückfindet“ und „an seine jahrhundertealte Tradition der Huma-
nität wieder anknüpft“118. Zu den von alliierter Seite initiierten, geleiteten oder
unterstützten Periodika zählen in Wien die vom französischen Pressedienst
herausgegebene Europäische Rundschau (1946–1949) sowie die Österreichische
Rundschau (1945–1949) der österreichisch-französischen Verlagsgesellschaft; in
Innsbruck, neben den beiden eher auf Unterhaltung zielenden Magazinen Die
Feierstunde (1945–1947) und Panorama (1948), vor allem die dem dortigen Institut
Français zugeordnete Zeitschrift Wort und Tat, die aber mit ihrem Wiener
Redakteur Hermann Schreiber und ihren Absatzmöglichkeiten ins Ausland „das
vielleicht am wenigsten auf Tirol bezogene Periodikum dieser Zeit“119 ist. Anfangs
unter der Leitung von Georges Marc Bourgeois und Lilly von Sauter, die als Kultur-
redakteurin, Kunsthistorikerin und Übersetzerin (unter anderem von Honoré de
Balzac und André Maurois, aber auch von katholisch geprägten SchriftstellerInnen
wie Daniel-Rops und François Mauriac) eine wesentliche Vermittlungsfigur für
französische Literatur darstellt,120 gehören von französischer Seite der Soziologe
und Sartre-Bekannte Raymond Aron sowie der Germanist Edmond Vermeil zum
Ehrenausschuss der Zeitschrift, auf österreichischer Seite zudem der Schriftsteller
Franz Theodor Csokor, der Kulturpolitiker Victor Matejka, der Pädagoge Ludwig
Erik Tesar, der Theaterkritiker Oskar Maurus Fontana und der Völkerrechtler Al-
fred Verdross-Drossberg. Wort und Tat, als internationale Monatsschrift untertitelt,
ist Englerth, Gausterer und Kaukoreit zufolge „eine der ambitioniertesten Neugrün-
dungen“ unter den Periodika, durch „anspruchsvolle Beiträge zu allen Bereichen
der Kultur und zudem einen gewichtigen literarischen Teil“121, der sich besonders
mit der französischen Literatur nach 1945 auseinandersetzt. Das erste Heft vom
August 1946 stellt den Existentialismus als neue „philosophische Idee“122 vor, be-
wusst „abwechselnd mit katholisch orientierten Themen“123 und Renouveau catho-

118 Die Schriftleitung: Zum Geleit. In: Wort und Tat 1 (1946), Nr. 1, S. 3–5, hier S. 4.
119 Englerth, Gausterer und Kaukoreit: Österreichs Literaturzeitschriften 1945–1990 im Über-
blick, S. 58.
120 Cf. dazu Verena Zankl: „Französisch für Anfänger“. Lilly Sauter und die Vermittlung von
Kunst und Literatur während der Zeit der französischen Besatzung in Tirol und Vorarlberg
1945–1955. In: Neuhaus und Ruf (Hg.): Perspektiven der Literaturvermittlung. (Angewandte
Literaturwissenschaft 13.) Innsbruck et al. 2011, S. 77–91.
121 Englerth, Gausterer und Kaukoreit: Österreichs Literaturzeitschriften 1945–1990 im Über-
blick, S. 15.
122 Raphael Deherpe: Die französischen Zeitschriften. Deutsch von Lilly von Sauter. In: Wort
und Tat 1 (1946), Nr. 1, S. 137–149, hier S. 144.
123 Unterweger: L’Être ou le Néant?, S. 299. Für einen weiteren Ausblick cf. auch Sigurd Paul
Scheichl: Die Tiroler Kulturpolitik und die Literatur, 1950–1959. In: Aspetsberger, Frei und

4.3 Zeitschriften, Buchmarkt, Übersetzungen 87



lique-AutorInnen. Die Vermittlungsleistung liegt hier vorrangig in der Entspeziali-
sierung akademischen Wissens für breitere RezipientInnenkreise, komplexe philo-
sophische Inhalte werden verständlich gemacht.124 Wort und Tat ist ein baldiges
Ende beschieden, ebenso wie der Europäischen Rundschau (1945–1949), in der aus
dem existentialistischen Umfeld unter anderem 1946 der Aufsatz „Sorgen um die
Freiheit im heutigen Frankreich“ (Nr. 2) von Emmanuel Mounier erscheint sowie
Raymond Arons am 19. November 1946 im Wiener Presseklub gehaltener Vortrag
„Frankreichs öffentliche Meinung seit Kriegsende“ (Nr. 6/7). Ex negativo geht aus
einer Karl Jaspers-Besprechung eine Einschätzung zum Existentialismus hervor, zu
dem Sartre Jaspers im weitesten Sinne zählt (cf. Kap. 3.1):

Man weiß, daß die Jasperssche Existenzphilosophie nichts gemeinsam hat mit dem Exis-
tentialismus, wie er etwa in Frankreich von programmatischer Bedeutung geworden ist.
Es handelt sich hier nicht um Weltanschauung, nicht um System, nicht um Aufklärung
im rationalistischen Sinn, nicht um eine Gebrauchsanweisung für das Denken oder Glau-
ben, so wünschenswert das manchem Leser wäre. Es ist ein Erhellen der menschlichen
Situation, die Bemühung um eine Aufgabe, für die es keine verbindliche Lösung gibt, die
nur vom je Einzelnen zu vollziehen ist.125

Sartre würde sein Denken weder als System noch als universelle „Gebrauchsan-
weisung“ auffassen, sondern je von der konkreten Situation ausgehen, wie der
aus Paris korrespondierende P. A. Stephano in der Zeitschrift Der Turm erklärt:
Der Existentialismus will „die Philosophie der Situation des Menschen und nur
dieser Situation sein“126. Der Turm, eine von der konservativen Österreichischen
Volkspartei finanzierte und von der Österreichischen Kulturvereinigung heraus-
gegebene Monatsschrift für österreichische Kultur unter Chefredakteur Egon See-
fehlner macht ihr Lesepublikum auf unvoreingenommene Weise mit dem
Existentialismus bekannt, früher und ausführlicher als die Besatzungsblätter. In
die Literaturgeschichte eingegangen durch Alexander Lernet-Holenias Empfeh-
lung, 1945 „dort fortzusetzen, wo uns die Träume eines Irren unterbrochen
haben“127, steht die redaktionell von der Zwischenkriegsgeneration geprägte Zeit-
schrift im Ruf, „ein ausgesprochen restauratives, am Begriff des ‚christlichen

Lengauer (Hg.): Literatur der Nachkriegszeit und der fünfziger Jahre in Österreich. (Schriften
des Institutes für Österreichkunde 44/45.) Wien 1984, S. 155–177.
124 Cf. Frank, Podewski, Scherer: Kultur – Zeit – Schrift, S. 28.
125 Cl. Fr.: KARL JASPERS: „Von der Wahrheit“ und „Der philosophische Glaube“. R. Piper &
Co. Verlag, München 1948. In: Europäische Rundschau 4 (1949), Nr. 3, S. 28.
126 Stephano: Der Existenzialismus in Frankreich, S. 175. Unter dem Namen P.-A. Stéphano-
poli hat der Autor den für Sartre wichtigen Text von Günther Stern [Anders], „Pathologie de la
liberté. Essai sur la non-identification“ für die Recherches philosophiques 6 (1936–1937) über-
setzt (cf. Kap. 3.1).
127 Alexander Lernet-Holenia: Gruß des Dichters. In: Der Turm 1 (1945), Nr. 4/5, S. 109.

88 4 Französische Kulturpolitik und erste Existentialismus-Begegnungen



Abendlandes‘“ ausgerichtetes Konzept zu verfolgen und im „Dienst der Schaf-
fung eines neuen Österreichs aus dem Geiste [der] Vergangenheit“128 zu stehen.
Die Behandlung des Existentialismus bekräftigt diesen Ruf nicht. Nachdem
bereits in der 6. Nummer, im Jänner 1946, Camus’ „Der Wind von Djemila“ aus
der bis dahin noch nicht übertragenen Essay-Sammlung Noces (1938) von dem
sehr produktiven Übersetzer Josef Ziwutschka auf Deutsch erscheint, beschreibt
Stephano im Folgemonat die Beliebtheit des Existentialismus: Es sei in Anbetracht
der gegenwärtigen „Weltkrise“ und „nach dem erschütternden Zusammenbruch
aller Werte, die bisher gegolten hatten, und die vielleicht noch am Leben sind“129,
kaum erstaunlich, dass sich die Menschen auf der Suche nach neuen Maßstäben
mit dieser Philosophie befassten. Stephano, der „dem großen Talent und schöpfe-
rischen Philosophen“ Sartre und dem Werk „dieses glänzenden Autors“ wohlge-
sinnt ist, versteht es, die neue französische Strömung in die Wiener Tradition
durch den Verweis auf ihren Ursprung in der Phänomenologie einzubetten:

Ohne sie hätte der Existenzialismus nie entstehen können. Es ist ein Vergnügen für uns,
diese Philosophie gerade in jener Stadt zu beschwören, wo sie ihre fernen Wurzeln hat.
Erinnern wir uns, daß Husserl einstmals hier war als Schüler zweier großer Meister, des
Logikers Brentano und des Mathematikers Weyerstraß [!].130

Der Philosophie-Professor und Hegel-Übersetzer Jean Hyppolite berichtet dem
Turm im März 1946 von seinen Eindrücken aus Tirol, wo er bei den Universitäts-
wochen in St. Christoph am Arlberg mit französischen und österreichischen Stu-
dierenden über das Thema „Wahrheit und Existenz“ diskutiert hat: „Besonders
viel wurde nach der Philosophie Jean Paul Sartres gefragt und nach ihren Bezie-
hungen zu der Philosophie Heideggers, gefragt auch, warum die Existenzialphi-
losophie Sartres zu einer politischen Bindung nach links neige“131, nachdem
Sartre als Popularisierer des nicht sonderlich linken Sein und Zeit-Verfassers gilt.
Auch kündigt sich in diesem Bericht die Anziehungskraft eines anderen Autors
an, „am interessantesten“ sei die Diskussion „über den Marxismus und den reli-
giösen Existenzialismus, den Gabriel Marcels“132, gewesen.

128 Englerth, Gausterer und Kaukoreit: Österreichs Literaturzeitschriften 1945–1990 im Über-
blick, S. 12.
129 Stephano: Der Existenzialismus in Frankreich, S. 175.
130 Stephano: Der Existenzialismus in Frankreich, S. 175, 176.
131 J. Hyppolite: Der Ruf von draußen. III. Das Philosophie-Gespräch mit Frankreich. In: Der
Turm 1 (1946), Nr. 8, S. 221–222, hier S. 221. Zu Brentanos und Husserls Zeit in Wien cf. Helmut
Vetter: Brentano und Husserl. Mit Blick auf ihren Wiener Aufenthalt und einem Seitenblick
auf Freud. In: Austriaca 14 (1989), Nr. 28, S. 43–58.
132 Hyppolite: Der Ruf von draußen, S. 221 f.

4.3 Zeitschriften, Buchmarkt, Übersetzungen 89



Wenige Monate später, im August 1946, bringt Der Turm das Sonderheft „Im
Hinblick auf Frankreich“ mit Texten des jüngst in Wien gewesenen Emmanuel
Mounier („Strömungen des französischen Katholizismus“), samt einem Auszug
aus Gabriel Marcels „Réflexions“ und Georges Bernanos’ Résistance-Text „Das
große Unglück dieser Welt“. Jean Daniélou schreibt in seinem Artikel „Kommunis-
mus – Existentialismus – Christianismus“ über AutorInnen wie Georges Bataille,
Maurice Blanchot, Jules Monnerot und Albert Camus und über die bald imMittelpunkt
der meisten Berichterstattungen stehende Skandalträchtigkeit des Existentialismus:

Die repräsentativste, aber in dieser Hinsicht auch die zweideutigste Gestalt ist Jean-Paul
Sartre, Philosoph, Romancier, Dramatiker und Publizist von Begabung. Als blendender
Lehrer, dann als Professor für Philosophie hat Sartre eine Haltung eingenommen, die ihm
einen Erfolg eingetragen hat, dem der Skandal nicht fremd ist.133

Der Text „Der Existentialismus bei Jean-Paul Sartre“ von Gerhard Horst präsen-
tiert die zu den „meistbeachteten denkerischen Auffassungen des Menschseins
in dieser Welt“134 gehörende Philosophie Sartres auf der Grundlage des noch
nicht übersetzten L’Être et le Néant, was 1946 außergewöhnlich ist. Bei Horst,
hier bezeichnet als „Anhänger Sartres“135, handelt es sich um den als Gerhard
Hirsch in Wien geborenen französischen Schriftsteller André Gorz, der mit diesem
Artikel als wichtiger interkultureller Existentialismus-Vermittler auftritt.136 Horsts

133 Daniélou: Kommunismus – Existentialismus – Christianismus, S. 9.
134 Gerhard Horst: Der Existentialismus bei Jean-Paul Sartre. In: Der Turm 2 (1946), Nr. 1, S. 12.
135 Horst: Der Existentialismus bei Jean-Paul Sartre, S. 12. Cf. zu Gorz und seinem Verhältnis zum
Existentialismus Bastian Mokosch: André Gorz und das Exil als Selbst(ver)nichtung und Selbstent-
wurf. In: Schale, Thümmler und Vollmer (Hg.): Intellektuelle Emigration. Zur Aktualität eines his-
torischen Phänomens. Festgabe für Alfons Söllner. Wiesbaden 2012, S. 185–202; Jürgen Doll: Jean
Améry (Hans Maier) und André Gorz (Gerhard Horst) – zwei österreichische Sartre-Anhänger im
Exil. In: Weiler und Hofmann (Hg.), unter Mitarbeit von Esau: Revision in Permanenz. Studien zu
Jean Amérys politischem Ethos nach Auschwitz. (Historisch-kritische Arbeiten zur deutschen Lite-
ratur 55.) Frankfurt am Main 2016, S. 141–152; Finn Bowring: André Gorz and the Sartrean Legacy.
Arguments for a Person-Centred Social Theory. Basingstoke 2000; sowie André Häger: André Gorz
und die Verdammnis zur Freiheit. Studien zu Leben und Werk. Bielefeld 2021 [vsl.]
136 Zur gleichen Zeit, Ende 1946, erstellt ein weiterer ‚Auslandsösterreicher‘, der 1938 in die
USA emigrierte Schriftsteller Hermann Broch, ein Verlagsgutachten für Pantheon, in dem er
sich mit allem Nachdruck für eine englische Übersetzung von Sartres L’Être et le Néant aus-
spricht. Die „große Bedeutung“ des Werks brauche, nachdem sich der Existentialismus auf
eine „so ausgedehnte Gefolgschaft“ berufen könne, nicht mehr erklärt werden, wobei die „re-
klamehafte Befürwortung“ vor allem des Literaten und Menschen Jean-Paul Sartre das Ge-
wicht der Philosophie nicht schmälere. Sie sei die Philosophie der Epoche, weshalb Broch
keine Zweifel hat, dass „diese geistige Bewegung sehr wohl dazu berufen sein mag, der neuen
Wirklichkeit weitgehend zu ihrer Formulierung und Bewußtwerdung zu verhelfen“. Hermann
Broch: Jean-Paul Sartre. L’Être et le Néant, Englisch von H. F. Broch de Rothermann [zuerst:

90 4 Französische Kulturpolitik und erste Existentialismus-Begegnungen



Text, eingesandt aus Lausanne, wo er 1946 Sartre und Beauvoir begegnet, wirkt
über den Turm hinaus: So kopiert die im kärntnerischen St. Veit an der Glan her-
ausgegebene Zeitschrift Die Drau. Monatsblätter für geistiges Leben und Verständi-
gung Teile daraus in der Rubrik „Das geistige Schlagwort“, ergänzt durch falsche
Angaben (wie Sartres Geburtsjahr 1898) und mit stärkerer Fokussierung auf „das
Negative und de[n] Pessimismus der Sartreschen Philosophie“137 (cf. Kap. 7.3).

Originalauszüge aus existentialistischen Werken finden sich in der Europäi-
schen Rundschau: Im zweiten und dritten Heft des Jahres 1946 übersetzt Monique
von Stratowa Camus’ Aufsatz „L’espoir et l’Absurde dans l’œuvre de Franz Kafka“
aus Le Mythe de Sisyphe als „Hoffnung und Widersinn in Franz Kafkas Werk“. Sar-
tres „Die Mauer“ (1946, Nr. 5, und 1947, Nr. 8), Titelgeschichte seines gleichnami-
gen Novellenbandes Le Mur (1939), wird übertragen von Pierre Seguy, hinter dem
sich der österreichisch-französische Widerstandskämpfer Otto Robert Steinschnei-
der verbirgt, der zu Beginn der Besatzungszeit bei der alliierten Radiostation im
vorarlbergischen Dornbirn beschäftigt ist. Eine der ersten Übersetzungen in einer
unabhängigen Zeitschrift druckt Plan, herausgegeben von Otto Basil, der darin
selbst Texte aus dem Französischen überträgt (so aus Rimbauds Erleuchtungen)
und der von „der besonders tiefen Beziehung zu Frankreich“138 seines Blattes
spricht, das 1938 mit einer Nummer zum Surrealismus gestartet und verboten wor-
den war. Die in der Zwischenzeit entstandene „kulturelle Isolation Österreichs“139

aufzubrechen wird nach 1945 zum wesentlichen Ziel dieser für die nachholenden
AutorInnen „bedeutsame[n] Zeitschrift“140. Im ersten Jahrgang 1946 veröffentlicht
der Plan als elfte Nummer das Sonderheft „Junges Frankreich“, das unter diesem
Titel Texte von Paul Valéry, Jean Anouilh, Jean Tardieu, Paul Eluard, Jean Cassou,
Jean Cayrol, Pierre Emmanuel, Jean Guéhenno, François Mauriac, Saint-John
Perse, Tristan Tzara und Vercors vereint. Das Beispiel dieser für den Transfer
französischer Literatur wesentlichen Sondernummer illustriert, wie sich ein
solches Zustandekommen Einzelpersonen verdankt, in diesem Fall dem stän-
digen Korrespondenten in Frankreich, René Ferriot, einem der deutschspra-
chigen Literatur zugewandten Dichter und späteren Literaturwissenschaftler

Report on „L’Être et le Néant“ by Jean-Paul Sartre.]. In: Broch: Philosophische Schriften 1:
Kritik. (Kommentierte Werkausgabe, 10.1.) Frankfurt am Main 1977, S. 275–278, hier S. 275, 276.
137 o. V.: Der Existentialismus bei Jean-Paul Sartre. In: Die Drau 1 (1950), Nr. 1, S. 15.
138 o. V.: Glosse zu diesem Heft. In: Plan 1 (1946), Nr. 11, S. 926.
139 Gerald Sommer: Basil – Doderer – Gütersloh. Kleiner Traktat über zwei Katheten und eine
Hypotenuse. In: Kaukoreit und Schmidt-Dengler (Hg.): Otto Basil und die Literatur 1945. Tradi-
tion – Kontinuität – Neubeginn. (Profile 2, 1998.) Wien 1998, S. 37–55, hier S. 37.
140 Andreas Okopenko: Meine Wege zum Schriftsteller. In: Okopenko: Erinnerung an die
Hoffnung. Gesammelte autobiographische Aufsätze. Wien 2008, S. 100–118, hier S. 114.

4.3 Zeitschriften, Buchmarkt, Übersetzungen 91



aus Lyon.141 Enthalten sind im Sonderheft zudem Auszüge aus Sartres Novellen-
sammlung Le Mur, konkret aus den Erzählungen „Érostrate“ („Herostratos“) und
„Le Mur“ („Der Verräter“), sowie aus Camus’ Noces „L’Été à Alger“ („Ein Sommer
in Algier“), übersetzt von Walter Ruys, der im zweiten Jahrgang des Plan selbst
als Lyriker und Literaturkritiker („Über surrealistische Lyrik“) in Erscheinung tre-
ten wird. Auch die zum Netzwerk der Zeitschriften gehörenden ÜbersetzerInnen
sind durch ihre Initiative und ihre Präferenzen, wie Georg Pichler betont, „in
weitaus stärkerem Ausmaß als im Verlagswesen als Kulturvermittler tätig“142.

Aus der Glosse zum Plan-Sonderheft geht hervor, wie dem Bekanntmachen jun-
ger französischer Literatur durch Schwierigkeiten bei der Beschaffung von Überset-
zungsrechten Grenzen gesetzt sind. Die Rechte der abgedruckten Auszüge ließen
sich mit direkter Hilfe der MitarbeiterInnen der alliierten Direction de l’Information
de Vienne einholen, einer Einrichtung, die sich mit Angelegenheiten des Buchhan-
dels und Verlagswesens befasst, also auch mit dem Vermitteln französischer Über-
setzungs- und Publikationsrechte, die in den ersten Besatzungsjahren eine
elementare Hürde für den Literaturtransfer darstellen.143 Zwar versteht sich die fran-
zösische Kulturpolitik ausdrücklich als Buch- und Publikationspolitik,144 deren För-
derungen von Verlagen, Buchhandel und Bibliotheken neben der materiellen
Bereitstellung von Literatur auch Vermittlungsleistungen wie Lesungen oder Preis-
verleihungen umschließen, doch bleibt die prioritär gewünschte Übertragung fran-
zösischer Literatur kostspielig, während die britischen und russischen Behörden
den österreichischen Verlagen vergleichsweise großzügig Übersetzungsrechte über-
lassen können, der amerikanische Information Services Branch (ISB) gar Copyrights
an über 100 Büchern erwirbt, um sie österreichischen VerlegerInnen zu sehr günsti-
gen Bedingungen anzubieten.145 Durch hohe Papierpreise, niedrige Auflageziffern,
Steuerlasten in Frankreich und unvorteilhafte Umrechnungskurse kostet ein bro-

141 Cf. o. V.: Glosse zu diesem Heft. In: Plan 1 (1946), Nr. 11, S. 926.
142 Georg Pichler: „Nicht nach dem Readers Digest-Prinzip“. Übersetzungen in literarischen
Zeitschriften. Eine Umfrage. In: Internationales Archiv für Sozialgeschichte der deutschen Lite-
ratur 29 (2004), Nr. 2, S. 229–239, hier S. 229. Werner Riemerschmid, wie Ruys mit bürger-
lichem Namen heißt, ist 1895 im niederösterreichischen Maria Enzersdorf geboren, hat sich
mit einem Beitrag am pro-deutschen Bekenntnisbuch österreichischer Dichter (1938) beteiligt
und ist nach 1945 als Schriftsteller, Hörspielautor und als Regisseur beim ORF tätig.
143 Cf. Hans Peter Fritz: Buchstadt und Buchkrise. Verlagswesen und Literatur in Österreich.
1945–1955. Wien: Universität Wien, Diss. 1989, S. 82.
144 Cullin: L’Action culturelle française en Autriche après 1945, S. 324. Cf. Haut Commissa-
riat: Deux Ans et demi de présence française en Autriche, S. 43.
145 Cf. Bachleitner, Eybl und Fischer: Geschichte des Buchhandels in Österreich, S. 331. Cf.
auch Heinz Lunzer: Der literarische Markt 1945–1955. In: Aspetsberger, Frei und Lengauer
(Hg.): Literatur der Nachkriegszeit, S. 24–45.

92 4 Französische Kulturpolitik und erste Existentialismus-Begegnungen



schierter französischer Roman dreimal so viel wie ein amerikanisches pocket book
und bleibt im Absatz entsprechend zurück.146

Bis 1948, als dafür ein spezieller Kredit bereitgestellt wird, bleiben Buchüber-
setzungen infolge der Urheberrechtsansprüche französischer AutorInnen unbe-
deutend,147 doch auch danach erscheint es laut dem alliierten Kulturbulletin
gefährlich, „für im Ausland hoch bewertete und also teuere [!] Autoren grössere
Beträge anzulegen, die durch den Verkauf in Österreich nicht hereingebracht
werden konnten“148. Diese Sorge siegt bis zu einem gewissen Grad über die im
Kulturabkommen festgelegte Absicht, es sollen „Übersetzungen jeder Art geför-
dert und begünstigt werden, insbesondere jene der klassischen Autoren oder von
Werken hohen literarischen, künstlerischen oder wissenschaftlichen Wertes“149,
denn letztlich wird auf „Breitenwirkung“ mehr Bedacht gelegt als auf „literari-
schen Wert“150. Als gängig bewertet wird vor allem der Bereich der katholischen
Literatur, der „fortschrittliche Katholizismus“ ist in der Nachkriegszeit „die
(wichtigste) Brücke“ zwischen der französischen und österreichischen Intelligenz
und wird 1948 in Kulturelles dem Existentialismus direkt gegenübergestellt:

Freilich wird der spezifisch österreichische Literaturgeschmack, der z. B. einem in Berlin au-
sserordentlich erfolgreichen Stück Jean-Paul Sartres in Wien eine zurückhaltende Aufnahme
bereitete, auch weiterhin die Unterhaltung und den christlich fundierten Gesellschaftsroman
vorziehen: eine Gesamtausgabe François Mauriacs wird in Wien vorbereitet151.

146 Cf. o. V.: Das französische Buch in der Welt. In: Geistiges Frankreich, 10.06.1952. Eine erste
„librairie française“ entsteht in Innsbruck im November 1945, im Mai 1946 öffnet eine weitere in
Wien; beide erliegen 1947 trotz Erfolg Kreditschwierigkeiten. Laut Lydia Lettner (Die französi-
sche Österreichpolitik von 1943 bis 1946. Salzburg: Universität Salzburg, Diss. 1980, S. 323f.)
wird ein monatlicher Umsatz von 5000 Büchern erreicht, doch: „Trotz beachtlicher Verkaufszah-
len kamen die französischen Büchereien bei weitem nicht an den Absatz der britischen und
amerikanischen Zone heran. Der Grund dafür lag nicht nur darin, daß die Angloamerikaner die
Bücher sehr billig absetzten, sondern auch in der Tatsache, daß ein höherer Prozentsatz der ös-
terreichischen Bevölkerung Englisch sprach oder zumindest verstand als Französisch.“
147 Haut Commissariat: Deux Ans et demi de présence française en Autriche, S. 45. Cf. o. V.:
Französische Autoren auf der österreichischen Buchausstellung. In: Kulturelles, 13.09.1948:
„Bei den Übersetzungen moderner französischer Autoren wirkte es sich hemmend aus, dass
die Möglichkeit, Übersetzungsrechte gegen Schillinge zu erwerben, relativ spät geschaffen
wurde, so dass viele Verleger, die an sich dem französischen Literaturbereich zuneigten, lange
Zeit keine Abschlüsse erreichen konnten und mussten.“
148 o. V.: Französische Literatur in österreichischen Verlagen. In: Kulturelles, 27.06.1949.
149 Kulturabkommen zwischen der Republik Österreich und der Französischen Republik, S. 915.
150 o. V.: Französische Autoren auf der österreichischen Buchausstellung. In: Kulturelles,
13.09.1948.
151 o. V.: Französische Autoren auf der österreichischen Buchausstellung. In: Kulturelles,
13.09.1948. Cf. o. V.: Französische Literatur in österreichischen Verlagen. In: Kulturelles, 27.06.1949.

4.3 Zeitschriften, Buchmarkt, Übersetzungen 93



Der Existentialismus falle, wie auch die sonstige „heutige literarische Avant-
Garde“, kaum ins Gewicht, aus dem Export-Blickwinkel betrachtet:

Vor dem Krieg hiessen die im Ausland am meisten gelesenen Autoren Balzac, Maupas-
sant, Zola und auch heute ist deren Vorherrschaft noch nicht vorbei, wenngleich Namen
wie Gide, Bernanos, Proust, Saint-Exupéry ihnen als ebenso bedeutsam an die Seite ge-
stellt wurden. Lebende Autoren haben es immer schwerer: gewiss ist Sartre im Augen-
blick modern (vielleicht im Ausland mehr als in Frankreich), aber man bedenke, dass
Deutschland zum Beispiel weniger Werke von Sartre als Romane der Frauenschriftstelle-
rin Thyde Monnier einführt und man wird erkennen, um welch relativ kleine Ziffer es sich
handelt.152

In den entscheidenden Jahren der Existentialismus-Rezeption stehen kaum Texte
zur Verfügung, da es bis 1947 in Österreich insgesamt zu keinen Buchübersetzun-
gen aus dem Französischen kommt.153 Sartres Prosa, sowohl die Vorkriegswerke
La Nausée / Der Ekel (1938 / 1949) und Le Mur / Die Mauer (1939 / 1950) als auch
die Trilogie Les Chemins de la liberté / Die Wege der Freiheit (1945, 1945, 1949 /
1949, 1950, 1951), erscheint zwischen 1949 und 1951 in deutscher Sprache bei
dem auch den österreichischen Markt beliefernden Reinbeker Rowohlt Verlag.
Die literaturhistorische und -theoretische Schrift Was ist Literatur? (Qu’est-ce que
la littérature?, 1947) folgt 1950, der Essay Baudelaire (1947) im Jahr 1953. Die we-
nigen früheren Übersetzungen erreichen das österreichische Publikum über die
Schweiz, die sich internationale Verbindungen zu AutorInnen während des Nati-
onalsozialismus gesichert hat.154 Der Europa Verlag (österreichischer Zweig des
Hauses Opprecht in Zürich) besorgt 1947 die deutsche Übersetzung von Sartres
L’Existentialisme est un humanisme (1946; Ist der Existentialismus ein Humanis-
mus?), im Folgejahr 1948 von Réflexions sur la question juive (1946; Betrachtungen

152 o. V.: Das französische Buch in der Welt. In: Geistiges Frankreich, 10.06.1952.
153 Cf. o. V.: Aktivbilanz des französischen Buches. In: Geistiges Frankreich, 09.04.1951. Cf.
Ursula Mathis-Moser: Brückentexte für die Zukunft: Französische Autoren in österreichischen
Verlagen. In: Angerer und Le Rider (Hg.): Französisch-österreichische Kulturtransfers seit
1945, S. 179–194, hier S. 184.
154 Zur dortigen Existentialismus-Rezeption cf. Alfred Betschart: Sartre und die Schweiz, S. 1–6.
http://www.sartre.ch/originalbeitraege.htm (einges. 09.01.2019); sowie Brenno Bernardi: Jean-
Paul Sartre e la Svizzera. Lugano 2014. Mit dem Existentialismus befassen sich in der Schweiz
unter anderem die Philosophin Jeanne Hersch, der Germanist Walter Muschg und der Autor Max
Frisch. Zu Letzterem, der diesbezüglich auch als Mittler gegenüber Ingeborg Bachmann auftritt,
cf. Walter Schmitz: Philosophie als „Plagiatprofil“. Wissen und Erkenntnisgrenzen der Literatur
im Werk Max Frischs. In: Germanica 2011, Nr. 48, S. 55–74; sowie im selben Band (S. 33–54):
Régine Battiston: Existence, altérité et transcendance: Max Frisch philosophe.

94 4 Französische Kulturpolitik und erste Existentialismus-Begegnungen

http://www.sartre.ch/originalbeitraege.htm


zur Judenfrage. Psychoanalyse des Antisemitismus).155 1950 erscheint als Wiener
und Zürcher Koproduktion Sartres Materialismus und Revolution (Matérialisme et
Révolution, 1946) in Wien, parallel beim Stuttgarter Verlag Kohlhammer. Der
Transfer philosophischer Schriften verläuft publikationsgeschichtlich insofern
achronologisch, als die erste, phänomenologische Phase zunächst ausgeblendet
wird; die (unvollständige) Übersetzung des Hauptwerks L’Être et le Néant (1943)
dauert – aus der „verlegerischen Überlegung, daß dieses schwer verständliche
Werk keinen großen Absatz finden dürfte“156– bis 1952 (Das Sein und das Nichts),
so dass sich die Erstaufnahme der Philosophie im Wesentlichen auf dem theore-
tisch schmalen Fundament des Kurztexts Ist der Existentialismus ein Humanis-
mus? vollzieht.

Dieses anonym übersetzte Werk, bei dem es sich um die Transkription
eines am 29. Oktober 1945 im Pariser Club Maintenant gehaltenen Vortrags han-
delt, verbreitet sich ausgesprochen gut, selbst die Universitätsbibliothek Wien,
die in den ersten Nachkriegsjahren „nur wenige zeitgenössische Werke“157 an-
schafft und von Buchgaben aus dem Ausland lebt, kauft das Werk direkt an,
wie Margit Sandner in ihrer Katalog-Analyse hervorhebt. In der akademischen
Auseinandersetzung ist der Text präsent (cf. Kap. 7.2), Periodika beziehen sich
auf ihn: Die Zeitschrift silberboot (1935–1952), in der man „alle wahrhaft dichte-
rischen Kräfte des in- und ausländischen Schrifttums zu Worte kommen lassen“
und „der echten Dichtung und der wahren humanen Geistigkeit“158 dienen
will, kündigt sogar den Abdruck des Texts in Heft 8 (1946) an, was sich kurzfris-
tig durch die Zürcher Publikation von Ist der Existentialismus ein Humanismus?

155 Neben dem Drama Les Mouches ist Réflexions sur la question juive ist dies ein weiterer
Text, der in Österreich kaum Beachtung findet, vermutlich aus ähnlichen Gründen (cf.
Kap. 3.2). Ansonsten noch Jahrzehnte später gepriesen als „immer noch gültige Erkenntnisse“
enthaltend (Jean Améry: Jenseits von Schuld und Sühne, S. 136; cf. etwa die maßgebliche Wir-
kung auf Frantz Fanons Peau noire, masques blancs von 1952), zählt „Sartres Behandlung der
Judenfrage“ in den vereinzelten österreichischen Stellungnahmen „zu den allerschwächsten
Produktionen seines Lebens“. Friedrich Heer: In memoriam Jean Paul Sartre. In: NL [Nachlass]
Friedrich Heer. Typoskript, Blatt 6. Literaturarchiv der Österreichischen Nationalbibliothek,
Wien (LIT), Sign.: 188/W333.
156 Herbert Alexander Stützer: Werke des französischen Existentialismus in deutscher Über-
setzung. In: Das Buch. Zeitschrift für Literatur, Kultur und Wissenschaft aus Frankreich 2
(1950), Nr. 5, S. 11–23, hier S. 11.
157 Margit Sandner: Bibliothekskataloge als rezeptionsgeschichtliche Quellen. Französische
Autoren in den Beständen der Universitätsbibliothek Wien. In: Angerer und Le Rider (Hg.):
Französisch-österreichische Kulturtransfers seit 1945, S. 273–279, hier S. 274; cf. S. 276.
158 [Ernst Schönwiese:] Zum zweiten Jahrgang nach mehr als acht Jahren. In: Silberboot 2
(1946), Nr. 1, S. 1.

4.3 Zeitschriften, Buchmarkt, Übersetzungen 95



in Buchform als „überholt“159 erledigt. Durch die simplifizierende Zusammenfas-
sung existentialistischer Theoreme und die zugängliche Ausdrucksweise bringt der
Text seinem Verfasser zugleich viel Kritik ein. Das konservativ-katholische Lager
und das fachphilosophische Publikum missbilligen die Schrift in dem Maß, in dem
sich Jugend und Künstlerkreise für sie begeistern. Da sich die Tages- und Wochen-
presse dem Existentialismus vor allem als Subkultur zuwendet, befasst auch sie
sich wiederkehrend mit Ist der Existentialismus ein Humanismus?, um die Faszina-
tion der jungen Generation für die Strömung zu ergründen.

159 Schriftliche Mitteilung Ernst Schönwieses vom 2. April 1980. In: Ursula Weyrer: „Das Sil-
berboot“. Eine österreichische Literaturzeitschrift (1935–36, 1946–52). (Innsbrucker Beiträge
zur Kulturwissenschaft, Germanistische Reihe 22.) Innsbruck 1984, S. 116.

96 4 Französische Kulturpolitik und erste Existentialismus-Begegnungen



5 Der Existentialismus als Subkultur

Nun ist ziemlich undenkbar, daß etwa Bergson Lieder für die Mistinguette geschrieben
hätte oder daß Max Scheler einem Gasthaus gestattet hätte, seinen Namen als unsichtba-
res Aushängeschild zu benutzen! Hanns Mayer, „Metaphysik und Bee-Bop“.

5.1 Mode und mode de vie: Von St. Germain-des-Prés
zum „Strohkoffer“

Der „Mensch als Inbegriff seiner Möglichkeiten“1, dem allein die Verantwortung
für sein Tun obliegt, entspricht nach Ende des Zweiten Weltkriegs nicht nur in
Frankreich den auf Neuanfang stehenden Zeichen der Zeit, sondern, so Karl Jas-
pers 1951 in der Schweizer Illustrierten, auch „in der breiten Welt“, jedoch: „Ohne
Sartre wäre die Sache auf engere Kreise beschränkt geblieben. Sie machte als
Mode erst von sich reden, als der Dichter sie vertrat und in seinem dichterischen
Werk ihr Sprache gab.“2 Bevor sich weite Teile dieses Werks in Übersetzungen
zwischen den Kulturen vermitteln lassen, passiert bereits der mit dem Existentia-
lismus verbundene Sprach-, Kleidungs- und Lebensstil die Grenzen.

Durch Periodika transferierte Schlüsselwörter wie „Entscheidung“, „Sinnlosig-
keit“, „Freiheit“, „Verantwortung“ greifen bald genügend auf den allgemeinen
Sprachgebrauch über, um den Kern zahlreicher Parodien zu bilden (cf. Kap. 8.2).
Der Grundtenor lässt sich an Erich Kästners Miniatur „Ist Existentialismus heil-
bar?“ ablesen, deren Ich sich einige Tage mit existentialistischen Büchern in ein
Gebirgstal zurückzieht, um das allgegenwärtige „Donnerwort“mit Inhalt zu füllen,
im Zustand fortgeschrittener Verwirrung jedoch nur Rettung findet im Satz: „‚Im
Grunde hat das Wort Existentialismus heute einen solchen Umfang und eine sol-
che Ausdehnung angenommen, daß es überhaupt nichts mehr bedeutet!“3 Kästner
zitiert hier eine Aussage aus Sartres Ist der Existentialismus ein Humanismus?, die
lautet, „im Grunde hat das Wort heute einen solchen Umfang und eine solche Aus-
dehnung angenommen, daß es überhaupt nichts mehr bedeutet“4. Der Begriff be-
zeichnet zu Sartres und Beauvoirs Leidwesen nicht nur eine uneinheitliche Gruppe

1 Robert Musil: Der Mann ohne Eigenschaften. Hg. von Adolf Frisé. Reinbek 2014, S. 251.
2 Karl Jaspers: Was ist Existentialismus? In: Jaspers: Aneignung und Polemik. Gesammelte
Reden und Aufsätze zur Geschichte der Philosophie. Hg. von Hans Saner. München 1968,
S. 497–501, hier S. 497. [Zuerst in: Schweizer Illustrierte 40 (1951), Nr. 18.]
3 Erich Kästner: Ist Existentialismus heilbar? In: Kästner: Die kleine Freiheit. Chansons und
Prosa 1949–1952. München 1989, S. 67, 71 f.
4 Jean-Paul Sartre: Ist der Existentialismus ein Humanismus? Zürich 1947, S. 10.

Open Access. ©2021 Juliane Werner, publiziert von Walter de Gruyter. Dieses Werk ist
lizensiert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110683066-005

https://doi.org/10.1515/9783110683066-005


von Intellektuellen, SchriftstellerInnen und PhilosophInnen, sondern auch in
Saint-Germain-des-Prés aktive MalerInnen, MusikerInnen und SchauspielerInnen.
So ist der Existentialismus am ehesten durch seine Lokalisierung greifbar, als ein
diffuses soziokulturelles Phänomen des 6. Pariser Arrondissements.5 Jener am lin-
ken Seine-Ufer gelegene Ballungsraum von Fakultäten, Buchhandlungen, Verla-
gen, Theatern, Clubs und Kaffeehäusern kann 1949 in Österreich als hinlänglich
bekannt vorausgesetzt werden, wie folgender Auszug aus Kulturelles zeigt:

Am Boulevard St. Germain wohnen, wie jedermann von Timbuktu bis Amstetten weiß,
die Existentialisten. Tatsächlich wohnen auch andere, Schriftsteller und Maler, Philoso-
phen und Traktätchenfabrikanten dort, aber sie stehen hinter dem größeren Ruhm der
Existentialisten zurück. Manche Leute behaupten, Jean Paul Sartre sei ein Mythos, keine
wirkliche Persönlichkeit, vom Fremdenverkehrsverein und der Buchzentrale zur Überbrü-
ckung der Krise erfunden.6

In der Tat ist Sartre dank seiner „profound aversion to privacy, secrecy, to the
bad faith of concealment, inhibition, masquerading, and posturing“7 und dem
damit einhergehenden Wunsch, so lange wie möglich in der Öffentlichkeit zu
arbeiten, als Sehenswürdigkeit so weit touristisch erschlossen, dass amerikani-
sche ReiseleiterInnen gesondert auf ihn hinweisen. Nachdem der Existentialis-
mus – nicht anders als „in der Schweiz, Italien, Schweden und England“ – in
den Vereinigten Staaten „einen immer größeren Zulauf“ erhält, wird der
„freundliche und weich veranlagte Sartre“ auch in den Presse-Schilderungen
der amerikanischen Streitkräfte in Österreich ins Zentrum „der fröhlichen Ge-
selligkeit des Café Flore, wo langmähnige Künstler, Schriftsteller, Universitäts-
professoren und Filmdirektoren bei ihrem Fünf-Uhr-Aperitif ihre intellektuelle
Konversation pflegen“8, gestellt. Das „Café de Flore“ und das „Deux Magots“
verkörpern nicht weniger als „Kreuzungspunkte Europas und der Welt“: „Ame-
rikanische Schriftsteller kommen und gehen, ein englischer Philosoph plaudert

5 Cf. Jacques Dugast: La Situation culturelle de la France après 1945. In: Eßbach (Hg.): Welche
Modernität?, S. 305–316, hier S. 309.
6 o. V.: La Rive Gauche / Pariser Feuilleton. In: Kulturelles, 12.09.1949.
7 Eduardo Mendieta: The City and the Philosopher: On the Urbanism of Phenomenology. In:
Philosophy & Geography 4 (2001), Nr. 2, S. 203–218, hier S. 208. Sartre bleibt, erinnert sich
Manès Sperber, auch in der Öffentlichkeit „in Sprache und Gebärde von jeder Pose frei“: „Im
persönlichen Verkehr erwies sich Sartre als überaus freundlich, ja herzlich […]. Sein Erfolg war
ihm nicht zu Kopf gestiegen, seine Umgangsformen änderten sich auch später nicht, als er in
der ganzen Welt so berühmt wurde, daß Intellektuelle und fortschrittliche Bürger sich in allen
Dingen nach ihm zu richten begannen.“ Manès Sperber: Nur eine Brücke zwischen Gestern
und Morgen. München 1983 [1980], S. 40.
8 UP.: Philosophie der Verantwortung und Moral. Sartre und die Grundgedanken des Existen-
zialismus. In: Wiener Kurier, 05.12.1946.

98 5 Der Existentialismus als Subkultur



mit einem französischen Kollegen, Bücher aus Rom und aus Moskau, Zeitungen
aus London und New York, Manuskripte aus allen Gegenden türmen sich auf
den Tischen“9, berichtet der französische Schriftsteller und Journalist Claude
Roy 1946 für den amerikanischen Wiener Kurier, welcher wiederholt auf Kultur-
redakteurInnen der französischen Besatzungsmacht zurückgreift.10 1951 wird
der Existentialismus im österreichischen Besatzungs-Bulletin Geistiges Frank-
reich als gewaltige Marketing-Leistung präsentiert:

Heute haben Jean-Paul Sartre und die jungen Leute, die ihm teils wirklich, teils angeblich
ihren Lebensstil verdanken, allen diesen Stätten neuen Ruhm verschafft. Wir wollen hier
nicht viel davon erzählen, es ist schon genug darüber geschrieben worden, ein Kritiker
nannte die Existentialisten von St. Germain sogar den grössten Reklameerfolg seit dem
Zirkus Barnum. Heute gehören die unterirdischen Nachtlokale mit ihren New Orleans-
Jazz-Orchestern und ihren ausgezeichneten Kabaretts, die schwarz gekleideten Mädchen
und die Jungen in bunten Hemden, denen Lebensangst und Lebensgier aus den Augen
schauen (und wer möchte ihnen heute einen Vorwurf daraus machen?), gehören alle
diese Wahrzeichen des Nachkriegs-Paris ebenso zu Saint-Germain-des-Prés, wie Anti-
quare und Buchbinder, die auch dieser Erscheinung stand zu halten verstehen.11

Nicht lang nach diesem Bericht erschafft die im burgenländischen Mattersburg
aufgewachsene Jungautorin Hertha Kräftner eine nicht unähnliche Momentauf-
nahme vom Rive Gauche-Treiben. Sie hat zu diesem Zeitpunkt bereits Sartre gele-
sen, „most of his works“12, wie ein Brief an ihre Freundin Marguerite Rebois
vom 2. November 1950 verrät. In Kräftners im „Pariser Tagebuch“ festgehaltenen
Impressionen, die ihr 1951 den 1. Prosapreis der Zeitschrift neue wege einbringen,
steht das äußere Erscheinungsbild der ExistentialistInnen klar im Vordergrund:

Zu St. Germain-des-Prés gehört, wer keine Strümpfe trägt in seinen Strohsandalen; wer
seine langen Haare kräuselt, wo sie den offenen Kragen des schwarzen Hemdes errei-
chen; wer niemals seinen Samtrock bürstet; wer lange Hosen unter Kleidern trägt und
seine Haare schneidet, kurz und wild, falls er ein Mädchen ist.13

9 Claude Roy: Kellner … etwas zum Schreiben! In: Wiener Kurier, 12.01.1946.
10 Zutreffend etwa auch auf den nach 1945 bei den französischen Radiostationen Dornbirn,
Innsbruck und Wien eingesetzten Jean Prieur (1914–2016), der im Wiener Kurier in der Rubrik
„Neue französische Bücher“ am 19.02.1946 Camus’ Lettres à un ami allemand (1945) und Sar-
tres Les Chemins de la liberté vorstellt.
11 o. V.: Saint-Germain-des-Prés. In: Geistiges Frankreich, 19.03.1951.
12 Hertha Kräftner: Kühle Sterne. Gedichte, Prosa, Briefe. Aus dem Nachlass hg. von Gerhard
Altmann und Max Blaeulich. Frankfurt am Main 2001, S. 226.
13 Hertha Kräftner: Aus dem Pariser Tagebuch 1950. In: neue wege 6 (1950), Nr. 60, S. 120–
121, hier S. 120.

5.1 Mode und mode de vie: Von St. Germain-des-Prés zum „Strohkoffer“ 99



Schon im Einleitungssatz artikuliert sich laut Sabine Scholl „die Nichtzugehö-
rigkeit der Beobachterin“14, die in weiterer Folge Kritik an der Oberflächlichkeit
der Existentialismus-AdeptInnen übt, denen der eigentliche philosophische Ge-
halt unverständlich bleibt:

Im Café des deux Magots gingen zwei herum, singend ohne Melodie und Gitarre spielend,
wie wenn ein Fleischer Kühe tötet. Und die Fremden zahlten, dankbar und entzückt. Im
Café de Flore daneben sitzt Sartre manchesmal, und sie verehren ihn wie einen Gott aus
fremden Ländern. Sie leben seine Bücher, die sie nicht verstehen. Sie tanzen und trinken
sich zu Tod. Sie hungern, aber sie sind frei. Sie ekeln sich vor etwas, das sie nie begreifen.
Am „Boul-Mich“ treiben sie auf und ab, Nachmittage lang; sie haben nichts zu tun. Sie
fürchten sich vor einem Ende und ersticken sich.15

Das exzessive Trinken und Tanzen gehört zu einem Verhaltensspektrum, das das
unmoralische Image des Existentialismus weithin befördert; so zieht Han[n]s
Mayer zufolge der Sartresche „Geistesnebel“ bis in die USA, wo man die College-
Jugend sagen hört: „‚Vater erzählt immer Mutter, er sei abends bei geschäftlichen
Sitzungen. Dabei kam er gestern heim und roch nach Whisky wie ein Existentia-
list … ‘.“16 Mayers Anekdote lässt an eine Bemerkung Sartres aus Ist der Existenti-
alismus ein Humanismus? denken:

Kürzlich erzählte man mir von einer Dame, die, als sie aus Nervosität ein vulgäres Wort fallen
ließ, sich entschuldigte: Ich glaube, ich werde Existentialistin. Demnach wird Häßlichkeit
dem Existentialismus gleichgeachtet; und darum erklärt man uns für „Naturalisten“; und
wenn wir es sind, kann man sich doch wundern, daß wir weit mehr Schrecken und Ärgernis
erregen, als es der eigentliche Naturalismus heute tut. Jemand, der ohne weiteres einen
Roman von Zola wie „La Terre“ schluckt, ist angeekelt, sobald er einen existentialistischen
Roman liest; derselbe, der die Lebensweisheit der Völker – die höchst traurig ist – für sich
anwendet, findet uns noch trauriger. […] Man soll nicht gegen die etablierten Mächte kämp-
fen, man soll nicht gegen den Strom schwimmen, man soll nicht über seine Stellung hinaus-
trachten, jede Handlung, die sich nicht einer Überlieferung einfügt, ist Romantik17.

(Une dame dont on m’a parlé récemment, lorsque par nervosité, elle lâche un mot vul-
gaire, déclare en s’excusant: „Je crois que je deviens existentialiste.“ Par conséquent, on
assimile laideur à existentialisme; c’est pourquoi on déclare que nous sommes naturalis-
tes; et si nous le sommes, on peut s’étonner que nous effrayions, que nous scandalisions
beaucoup plus que le naturalisme proprement dit n’effraye et n’indigne aujourd’hui. Tel
qui encaisse parfaitement un roman de Zola, comme La Terre, est écœuré dès qu’il lit un

14 Sabine Scholl: Sex, Gott und Alkohol – Hertha Kräftners „Pariser Tagebuch“. In: Polt-Heinzl
(Hg.): „Zum Dichten gehört Beschränkung“. Hertha Kräftner – ein literarischer Kosmos im Kontext
der frühen Nachkriegszeit. Wien 2004, S. 122.
15 Scholl: Sex, Gott und Alkohol, S. 120 f.
16 Hanns Mayer: Metaphysik und Bee-Bop. In: Die Zeit, 17.05.1951.
17 Sartre: Ist der Existentialismus ein Humanismus?, S. 7 ff. (Hervorhebung im Original).

100 5 Der Existentialismus als Subkultur



roman existentialiste; tel qui utilise la sagesse des nations – qui est fort triste – nous
trouve plus triste encore. […] il ne faut pas lutter contre les pouvoirs établis, il ne faut pas
lutter contre la force, il ne faut pas entreprendre au-dessus de sa condition, toute action
qui ne s’insère pas dans une tradition est un romantisme)18.

Die hier wiedergegebene Passage aus Ist der Existentialismus ein Humanismus?
findet sich 1955 gestrafft und frei ergänzt in der österreichischen Tageszeitung
Die Presse, die aus Sartres Aussagen einen Dialog zwischen einem ‚Bürgerli-
chen‘ und einem ‚Existentialisten‘ kreiert:

‚Sie sind ein Existentialist.‘
‚So? Sie meinen wohl, ich rede vulgär oder wäre vulgär. Sie setzen also das Vulgäre

und den Existentialismus gleich. Dann wäre ich ein Naturalist … ‘
Der ‚Bürgerliche‘ brach daraufhin die Unterhaltung ab. Was würde Monsieur Sartre

darauf sagen? ‚ … und wenn wir Naturalisten sind, dann kann man sich nur wundern, daß
wir wesentlich mehr abstoßen und peinlich berühren, als es der eigentliche Naturalismus
tut. Jemand, der die Weisheit der Völker kennt – die recht traurig ist – , findet uns noch
trauriger. Jede Handlung, die sich nicht in eine Tradition einfügt, ist Romantik … ‘ – Die
Existentialisten fügen sich in keine Tradition ein: sind sie also Romantiker?19

Österreichische RedakteurInnen, die den Existentialismus nicht selten als
„Schlagwort […], mit dem in den Revuen Fangball gespielt wird“20, aufgreifen –
analog zu Kästners vielfältig einsetzbarem „Donnerwort“ – ziehen insbesondere
Ist der Existentialismus ein Humanismus? als Fundus heran. Neben dem charakte-
ristischen Duktus des Existentialismus werden als integrale Aspekte Kleidung
und Gesichtsbehaarung der von ihm Betroffenen vorgeführt:

Jene, die auf jeden Fall dagegen sind, bewitzeln die Bärte, die noch manche der Jünger tra-
gen. Einer dieser Bärtigen meinte auf eine diesbezügliche bissige Bemerkung eines ‚Bürger-
lichen‘: ‚Sie stört es, weil ich einen Backenbart trage? Was hätten Sie vor vierzehn Tagen
gesagt, da hatte ich noch einen Vollbart! Und einen Monat vorher einen Schnurrbart … ‘

‚Sie glauben wohl, auf diese Weise recht originell zu wirken, wie?‘
‚Möglich, eines jedoch auf jeden Fall: ich führe das Barttragen an sich ad absurdum.

Finden Sie das nicht auch? – Einmal Backe, einmal Oberlippe, absurd, was?‘
‚Sie sind ein Existentialist.‘21

Noch 1954 kommt man im Boulevardblatt Bild-Telegraf auf die in gewissen Wie-
ner Kreisen verbreitete „merkwürdige Haar- und Barttracht“ zu sprechen, rich-
tigstellend, dass diese „vor vielen Jahren in Paris en vogue war und als
modern-existentialistisch galt, hier in Wien aber unter einem dichten Filz oft

18 Sartre: L’Existentialisme est un humanisme, S. 23 f.
19 Z.-F.: Wiener Existentialisten flüchten ins „Exil“. In: Die Presse, 22.01.1955.
20 S. F.: Besuch bei Jean-Paul Sartre. In: Die Presse, 12.07.1952.
21 Z.-F.: Wiener Existentialisten flüchten ins „Exil“. In: Die Presse, 22.01.1955.

5.1 Mode und mode de vie: Von St. Germain-des-Prés zum „Strohkoffer“ 101



nur sehr, sehr junge Gesichter verschwinden läßt“22. Nicht Philosophie und Lite-
ratur stünden im Mittelpunkt für jeden, der „modern ist und sich dafür hält“,
sondern „Schnürlsamt, Rollkragenpullover und Fischerhosen“23. Man stößt in
Wien auf Varianten: „Solche mit Bärten und solche ohne. Einige in Schnürlsamt-
hosen, die anderen in Blue-jeans. Mit Krawatten oder mit Mascherl. Mädchen in
Korsarenhosen. Kinder von 30 und Männer von 17 Jahren.“24 Wenig Gehör finden
Stimmen, die versuchen, den Existentialismus vor seinem oberflächlichen Ruf zu
retten, zumal er schon in Frankreich, also vor jedem Transfer, vollkommen
zweckentfremdet ist, so Jean Cocteau am 16. Juli 1951 in seinem Tagebuch:

Nie zuvor hat man ein Wort so weit von seiner ursprünglichen Bedeutung sich entfernen
sehen. Nichts tun, in kleinen Kellerlokalen herumsitzen und trinken, das heißt Existenzi-
alist sein. Das ist, als gäbe es in New York Relativisten, die in Kellerlokalen tanzen, und
man stellte sich vor, Einstein tanze mit ihnen. Sartre ist an dem Phänomen völlig un-
schuldig. Es gibt keinen besser erzogenen, keinen unverdorbeneren, keinen hochherzige-
ren Menschen als ihn. Das Nichtstun ist ihm zuwider. Wir wundern uns oft gemeinsam
über den seltsamen Weg, den seine Schule genommen hat.25

(Jamais on ne vit un terme s’éloigner davantage de ce qu’il exprime. Ne rien faire et boire
dans des petites caves, c’est être existentialiste. C’est comme s’il existait à New York des
relativistes qui dansent dans des caves et qu’on croie qu’Einstein y danse avec eux. Sartre
est complètement irresponsable de ce phénomène. Il est l’homme le mieux élevé, le cœur
le plus correct, l’âme la plus noble que je connaisse. Il déteste la fainéantise. Nous nous
étonnons souvent ensemble de l’étrange chemin parcouru par son école.)26

Boris Vian weist in seinem bewusst kurz gehaltenen Sartre-Eintrag im Manuel
de Saint-Germain-des-Prés (1951) darauf hin, seines Freundes Tätigkeit als
Schriftsteller, Dramatiker und Philosoph stehe in keinerlei Zusammenhang mit
Äußerlichkeiten („rigoureusement aucun rapport avec les chemises à carreaux,
les caves ou les cheveux longs“27). In Sartre, bestätigt Mayer, trifft man einen
von allen modischen Entwicklungen unbeeindruckten, „kleinen unauffällig

22 L.: Bärte und Kunst sind im „Exil“. In: Bild-Telegraf, 09.12.1954.
23 L.: Bärte und Kunst sind im „Exil“. In: Bild-Telegraf, 09.12.1954.
24 Z.-F.: Wiener Existentialisten flüchten ins „Exil“. In: Die Presse, 22.01.1955. Cuno Fischer
zeichnet in seinem Artikel „Existenzialisten“ für die deutsche Zeit vom 06.08.1953 folgendes
Bild vom existentialistischen Look: „verwaschener Cord mit Fleckendessin, schwarze Strümpfe,
die Stücke fischweißer Beine freilassen, Kettchen irgendwo, Hindenburgfrisur amerique“.
25 Jean Cocteau: Vollendete Vergangenheit. Band 1. Tagebücher 1951–1952. Hg. von Pierre
Chanel, Deutsch von Frieda Grafe und Enno Patalas, mit einem Vorwort von Joachim Kaiser.
München, Zürich 1989, S. 11.
26 Jean Cocteau: Le Passé défini. I. 1951–1952. Journal, texte établie et annoté par Pierre Cha-
nel. Paris 1983, S. 11 (Hervorhebung im Original).
27 Vian: Manuel de Saint-Germain-des-Prés, S. 203.

102 5 Der Existentialismus als Subkultur



nach Beamtenart gekleideten Herrn“, während „Damen der Gesellschaft, wenn
sie sich ein besonders kühnes Kleid machen lassen, von einer ‚robe très existo‘
sprechen“28. Die Mode der ExistentialistInnen ist „ein unerschöpfliches Thema
der Pariser Tagesgespräche“, berichtet Rolf Italiaander 1949 den LeserInnen des
deutschen Wochenblattes Die Zeit, die er sogleich aufklärt, dass sich das Existen-
tialistische eines Mantels im „Vorhandensein nur eines einzigen Knopfes“ zeigt,
und dass insbesondere auf Unterwäsche zu achten sei, da „der Existentialismus
eine neue Lehre unseres Seelenlebens ist und da[ß] das Unterhemd und die Un-
terhose der Seele näher sitzen als andere Kleidungsstücke“29. Ganz ohne Ironie
berichtet in Österreich die vom französischen Pressedienst herausgegebene Euro-
päische Rundschau 1949 unter der Überschrift „Die Tracht“ von den vestimentä-
ren Verpflichtungen der Gruppe:

Bei den Existenzialisten, in der Gegend von Saint-Germain-des-pres [!], ist seit ein paar
Monaten das Tragen eines Regenmantels mit einer Kapuze modern geworden, dessen
Knöpfe durch Holzstücke ersetzt sind. Sie stammen aus den alliierten Exzeßgütern, die
seit Kriegsende zum Verkauf gelangten. Ihr Preis war ursprünglich 2400 fr. Francs, seit
sie aber so in Mode gekommen sind, daß jeder Existenzialist und jede Existenzialistin, die
etwas auf sich halten, einen solchen Mantel besitzen muß, wird für ein Exemplar – 7500
fr. Francs verlangt, und auch gegeben.30

Das Renommee als „Dior der Philosophie“31, das Sartre in Österreich bald innehat,
wird die eigentliche philosophisch-literarische Strömung in Form eines Metaphern-
repertoires überlagern, aus dem noch 1962 eine Theaterkritik Otto Basils schöpft:

Sartres Figuren sind philosophische Mannequins, die nach der Pfeife eines geistigen Mo-
deschöpfers tanzen. Ob man also in der Existenzphilosophie einmal mehr gerafften Welt-
ekel oder etwas Geworfensein (zu nihilistischen Fransen) trägt, […] hängt im
wesentlichen von den großen Modeschauen des Existenzialismus im „Deux Magots“ oder
Saint Tropez ab.32

Das Äußere steht als visuell wahrnehmbarer Abgrenzungswille vom Bürgertum
im Vordergrund der Berichterstattung über die Wiener ExistentialistInnentreffs.
Was dabei stets mitschwingt, ist die Annahme, dass sich die Jugend „in einer
modernen Tracht genügte, ohne daß der Geist wirklich vorwärtsgerichtet

28 Mayer: Metaphysik und Bee-Bop. In: Die Zeit, 17.05.1951.
29 Rolf Italiaander: Die Mode der Existentialisten. In: Die Zeit, 07.04.1949.
30 o. V.: Aus Paris wird uns geschrieben … In: Europäische Rundschau 4 (1949), Nr. 3, S. 25.
31 Wolfgang Kraus. In: Wolfgang Ritschl: Zur Freiheit verurteilt. Der Siegeszug des Existenzia-
lismus. Ö1, 08.04.2005. http://oe1.orf.at/artikel/207083 (einges. 09.01.2019).
32 Otto Basil: Jean Paul Sartre, Die schmutzigen Hände, Theater in der Josefstadt. In: Basil:
Lob und Tadel. Theaterkritiken 1947 bis 1966. Hg. vom Kollegium Wiener Dramaturgie. Wien,
München 1981, S. 266–269, hier S. 267. [Zuerst in: Neues Österreich, 26.01.1962.]

5.1 Mode und mode de vie: Von St. Germain-des-Prés zum „Strohkoffer“ 103

http://oe1.orf.at/artikel/207083


war“33, ein Vorbehalt vor allem auch aus wissenschaftlichem Blickwinkel (cf.
Kap. 7.2) gegenüber denen, die

sich in einem bizarren Haarschnitt und in einer ausgefallenen Kleidung gefallen und ein
verrücktes Geckentum an den Tag legen. Sartre hat sich durch öffentliche Maueran-
schläge von diesen seinen ‚Verehrern‘ distanziert. Sie sind aber trotzdem echte Lehrjun-
gen, die die Banknoten seiner Philosophie jetzt in Kleingeld verausgaben. Beweist nicht
gerade ihr Geckentum ihre ‚absolute Freiheit‘?34

Es ist der als vulgär empfundene Lebens- und Kleidungsstil der AnhängerInnen,
dem sich das Sensationspotential des ‚Sartrismus‘ und damit die Aufmerksam-
keit der breiteren Öffentlichkeit verdankt, in Wien wie in Paris. Simone de Beau-
voir fürchtet die Konsequenzen, wenn sie fragt, welches Vertrauen man schon
einer Philosophie entgegenbringen solle, die Orgien nach sich ziehe („[q]uelle
confiance accorder à un philosophe dont la doctrine inspire des orgies? Comment
croire à la sincérité politique d’un ‚maître à penser‘ dont les disciples ne vivent
que pour s’amuser?“35). Auf die „unnütze Jugend“ stürzt sich in Österreich nicht
nur die „Skandalpresse“36, sondern auch die bürgerliche, für die dieser Teil des
Wiener Nachtlebens „keineswegs der langweiligste“ ist, kann man dort doch
rechnen mit „Leuten, die prominent sind, belagert von Journalisten, die nach
Sensationen oder zumindest nach Außergewöhnlichem suchen“37. Entsprechend
lässt sich die Enttäuschung über unauffälliges Verhalten nicht verbergen, als der
Bild-Telegraf am 9. Dezember 1954 einräumen muss: „Mit Sensationen über den
‚Nachtbetrieb‘ können wir diesmal leider nicht aufwarten.“38

Im Mittelpunkt der Wiener Szene steht das zum österreichischen „Art Club“
gehörende Lokal „Strohkoffer“39, wo jenem jazzuntermalten, verrauchten Keller-
Ambiente zu begegnen ist, das Beauvoir in ihrem allgemein als Schlüsselroman

33 L.: Bärte und Kunst sind im „Exil“. In: Bild-Telegraf, 09.12.1954.
34 Fischl: Idealismus, Realismus und Existentialismus der Gegenwart, S. 315.
35 Beauvoir: La Force des choses, Bd. 1, S. 200.
36 Günther Nenning: Sankt Sartre. Komödiant und Märtyrer, gestorben am 15. April 1980. In:
FORVM 1980, Nr. 319–320 [Juli–August], S. 20–27, hier S. 22. Das verbreitete Gleichsetzen des
Existentialismus mit Nichtstun liegt nahe in Anbetracht der Art, wie viele Blätter ihn vorstel-
len, so das Vorarlberger Volksblatt, eine Tageszeitung der Österreichischen Volkspartei: „Die
neue, von J. P. Sartre vertretene philosophische Richtung des sogenannten Existenzialismus
ist viel diskutiert. Diese philosophische Richtung stellt eine leichte, manchmal lockere Lebens-
auffassung dar, ein süßes ‚Farniente‘ als Reaktion auf die schweren Jahre des Krieges.“ Dr. H.
H.: Das Paris von 1947. In: Vorarlberger Volksblatt, 06.03.1947.
37 Z.-F.: Wiener Existentialisten flüchten ins „Exil“. In: Die Presse, 22.01.1955.
38 L.: Bärte und Kunst sind im „Exil“. In: Bild-Telegraf, 09.12.1954.
39 Cf. Maria Fialik: „Strohkoffer“-Gespräche. H. C. Artmann und die Literatur aus dem Keller.
Wien 1998.

104 5 Der Existentialismus als Subkultur



aufgefassten Les Mandarins (1954) porträtiert („[l]es petits zazous, le jazz, les
caves qui puent le tabac et la sueur“40). Dieses Werk ist Beauvoirs einziges,
das in der österreichischen Presse der Besatzungsjahre einen deutlichen Wi-
derhall erfährt. Zuvor findet sie die längste Zeit lediglich als bekannteste
„Schülerin des ‚Papstes des Existentialismus‘“41, als „Jean-Paul Sartres
Frau“42 oder bis zu einem gewissen Grad als Reiseschriftstellerin mit L’Améri-
que au jour le jour Erwähnung; ihr fundamentales Werk Le deuxième Sexe, das
1951 erstmals in deutscher Sprache erscheint, wird als pornographisch ver-
worfen und ignoriert.43 Da sich die Begegnung mit Les Mandarins hauptsäch-
lich 1956 vollzieht, kurz nach Sartres zweitem Skandal-Auftritt 1954 in Wien
(cf. Kap. 8.2), findet der dadurch als prokommunistisch gelesene Roman vor
allem durch seine Einblicke in das zügellose Intellektuellenleben in Pariser
Kellern (mehrheitlich negative) Beachtung.

So wie sich das Pariser Geschehen hauptsächlich unterirdisch abspielt –
weshalb Vian in seinem Manuel de Saint-Germain-des-Prés die HauptakteurIn-
nen als Dauerbewohner des Untergeschosses („habitants permanents du sous-
sol“), wenn nicht als Troglodyten („troglodytes“44) bezeichnet – trifft sich auch
die Wiener Avantgarde unter Grund: Der im Februar 1947 gegründete „Art
Club“, nach Gerhard Rühm „sammelbecken aller – damals noch spärlichen –
fortschrittlichen künstlerischen tendenzen“45, bekommt im Dezember 1951 in

40 Simone de Beauvoir: Les Mandarins. Paris 1954, S. 18. Cuno Fischer (Existenzialisten. In: Die
Zeit, 06.08.1953) veranschaulicht das simple Erfolgsrezept: „Man kann Kellerkneipen zu begehr-
ten Etablissements machen, wenn man es versteht. Ein Kneipenwirt verstand. Er ließ den
Schwamm in Mauerrissen, ließ die Glühbirne ohne Milchglaskugel, ließ die Reste blumiger Ta-
peten hinter der Theke locker hängen, ließ sich nicht rasieren und trug schwarz konturierte Fin-
gernägel. Irgendwie – dieses Wort ist dem Fluidum dienlich – hörte irgendwer davon. Und da
kamen sie schon: Die, von denen die anderen sagen, ‚das sind Existenzialisten‘.“
41 o. V.: Les Mains Sales [Schmutzige Hände] von Jean-Paul Sartre. In: Kulturelles, 26.04.1948.
42 Kauer: Die Mandarins von Paris. In: Volksstimme, 20.01.1955.
43 In der breiteren Öffentlichkeit als Feministin wahrgenommen wird Beauvoir ab den siebziger
Jahren, insbesondere ab 1978, dem Jahr, in dem sie als erste Frau mit dem „Österreichischen
Staatspreis für Europäische Literatur“ ausgezeichnet wird. Aus diesem Anlass wurde sie (zusam-
men mit dem zufällig anwesenden Sartre) von der Journalistin Krista Fleischmann in Paris inter-
viewt – das lange Gespräch ist laut einer E-Mail-Auskunft Fleischmanns vom 27. August 2019
nicht archiviert worden –, 1979 folgt ein zweites Beauvoir-Interview von Trautl Brandstaller für
ein ORF-Porträt.
44 Vian: Manuel de Saint-Germain-des-Prés, S. 42. [Übers. d. Verf.] Cf. dazu auch das Kapitel
„Saint-Germain-des-Prés“ in Noël Arnauds Les Vies parallèles de Boris Vian (Paris 1970,
S. 137–161).
45 Rühm: das phänomen „wiener gruppe“, S. 17.

5.1 Mode und mode de vie: Von St. Germain-des-Prés zum „Strohkoffer“ 105



den Kellerräumlichkeiten unter der Loosschen Kärntner Bar (im Kärntner Durch-
gang 10, in der Inneren Stadt Wiens) ein Clublokal mit Galeriebetrieb zu Tageszei-
ten. Die vom Bildhauer Fritz Wotruba erdachte Bezeichnung „Strohkoffer“ geht
zurück auf die geringe Größe und die mangels Tapeten mit Schilf ausgekleideten
Wände. „Das Lokal war damals in Wien eine ausgesprochene Attraktion. Die Leute
drängten sich wie die ominösen Sardinen in der Büchse“46, erinnert sich der Musi-
ker Paul Kont; der Kunsthistoriker Alfred Schmeller betont, dass „der acht mal
sechs Meter messende, rauchgeschwängerte ‚Strohkoffer‘“47 diesem Ansturm nicht
gewachsen war: „Jeden Abend war das Lokal, das für sechzig Leute zugelassen
war, gerammelt voll. Bei manchen Veranstaltungen standen die Besucher auf der
Stiege, bis hinauf auf die Straße.“48 Durch „einige turbulente feste“49 wird der Ort
schnell zum „Zentrum für alle Jungen“50, zum „Anziehungspunkt eines vielfälti-
gen Publikums, gemischt aus bärtigen Malern, Kabarettgrößen, kleinen Kunstge-
werblerinnen, Hofräten, Stars von Bühne und Film, Journalisten, Industriellen und
Aristokraten“51. Die Diversität fördert ein Ineinanderübergehen der Künste, so
Kont: „Künstler interessierten sich für Musikalisches, Musiker für Literatur, Schrift-
steller für bildende Kunst.“52 Diese Wiener Symbiose erkennt die Tageszeitung Die
Presse als einzigartig an:

Man sucht in Wien kein Vorbild, weil man sich selbst genügt – und weil man vernünftig
ist. Es gibt nirgends sonst – auch im Ausland nicht – einen Klub, in dem alle Kunstrich-
tungen, sowohl die bildende als auch die Musik und die Literatur, aber auch die Graphik
und die künstlerische Photographie, vertreten sind.53

Der Vergleich mit Frankreich, dem europäischen „Nervenzentrum des Geis-
tes“54, liegt dennoch stets auf der Hand, so auch, als Ingeborg Bachmann Paul
Celan von einem Club-Besuch im Februar 1952 schreibt: „Rund um uns war es
ein bisschen wie Paris, und auch die Menschen sahen fast so aus wie die im

46 Paul Kont: Von der Musik her (1981). In: Breicha (Hg.): Der Art Club in Österreich, S. 46–47,
hier S. 46.
47 Alfred Schmeller: Es rieselt im Gebälk des Art Clubs. In: Breicha (Hg.): Der Art Club in Ös-
terreich, S. 28–30, hier S. 30. [Zuerst in: Neuer Kurier, 24.05.1955.]
48 Alfred Schmeller: Ein Sammelsurium (1980). In: Breicha (Hg.): Der Art Club in Österreich,
S. 31–34, hier S. 33.
49 Rühm: das phänomen „wiener gruppe“, S. 17.
50 Schmeller: Ein Sammelsurium, S. 33.
51 Schmeller: Es rieselt im Gebälk des Art Clubs, S. 30.
52 Kont: Von der Musik her, S. 47.
53 Z.-F.: Wiener Existentialisten flüchten ins „Exil“. In: Die Presse, 22.01.1955.
54 o. V.: Die französische Dichtung der Gegenwart. In: Weltpresse, 21.02.1946.

106 5 Der Existentialismus als Subkultur



Deux Magots.“55 Es handelt sich beim „Strohkoffer“ um ein Lokal, „das man in
Paris eine boîte de nuit nennen würde“, stimmt „Art Club“-Präsident Albert Paris
Gütersloh zu, für Wien sei es jedoch weit mehr, „eine Notwendigkeit dieser Stadt
als Großstadt“, zugleich „eine entscheidende Attacke gegen die Flachlands-
knechte der Provinz“ und damit, anders als in Paris, ein „Refugium der offiziell
Verpönten und Geschmähten“56. Deren Isolation spricht nach der Schließung
des „Strohkoffer“ im Jahr 1953 aus dem Namen des sich im unweit gelegenen
Nachfolgelokal Adebar (in der Annagasse 3, Innere Stadt) etablierenden Treff-
punkts „Exil“, der „Programm, Bekenntnis und Vorwurf in einem, zugleich aber
auch Koketterie mit dem eigenen Abseitsstehen“57 ist. Die den französischen
Avantgarde-KünstlerInnen in diesem Maß unbekannte Randlage im Kulturbe-
trieb fällt Jean Cocteau bei seinem Wien-Besuch im Mai 1952 auf; im Unterschied
zum Pariser ExistentialistInnen-Milieu sei der „Art Club“ der Treffpunk einer fi-
nanziell und kulturell noch vollkommen mittellosen, isolierten Jugend („le ren-
dez-vous d’une jeunesse très pauvre, très fraîche et qui ne joue pas encore un
rôle. Les jeunes artistes ne trouvent aucune réponse et se groupent pour se sentir
moins seuls. Ils dessinent, ils peignent, ils écrivent, ils tissent avec des moyens
d’infortune“58).

Gleich den Gästen der Pariser Hotspots (darunter Jean Genet, Raymond
Queneau und Marguerite Duras, Boris Vian und Juliette Gréco, der Regisseur
Alain Resnais sowie die Schauspieler Roger Blin und Daniel Gélin, aber auch

55 Ingeborg Bachmann: Herzzeit. Ingeborg Bachmann – Paul Celan. Der Briefwechsel, mit
den Briefwechseln zwischen Paul Celan und Max Frisch sowie zwischen Ingeborg Bachmann
und Gisèle Celan-Lestrange. Hg. und kommentiert von Bertrand Badiou, Hans Höller, Andrea
Stoll und Barbara Wiedemann. Frankfurt am Main 2008, S. 44. Celans Verbindung zu Sartre
beschränkt sich auf eine Unterstützungsbitte im Zuge der von Yvan Golls Witwe Claire Goll
gegen ihn angestrengten Plagiatsaffäre. Celan bezeichnet diese in einem im Jänner 1962 ge-
schriebenen, aber nicht abgeschickten Brief als „richtige Dreyfus-Affäre“ („une vraie affaire
Dreyfus“) und appelliert an Sartres „Gerechtigkeits- und Wahrheitssinn“ („sens de la justice et
de la vérité“): „Ich weiß natürlich, daß Sie Mühe haben, diesem Unbekannten zu glauben, der
Ihnen schreibt. Erlauben Sie ihm, zu Ihnen zu kommen, um Ihnen, unterstützt durch die Do-
kumente, diesen Fall (von dem ich Sie bitte, mir zu glauben, daß er einzigartig ist) darzustel-
len.“ („Je sais bien que vous avez du mal à croire cet inconnu qui vous écrit. Permettez-lui de
venir vous exposer, avec les documents à l’appui, ce cas [dont je vous prie de croire qu’il est
unique.]“) Paul Celan. In: Wiedemann (Hg.): Paul Celan – Die Goll-Affäre. Dokumente zu einer
„Infamie“. Frankfurt am Main 2000, S. 544 f.
56 Albert Paris Gütersloh: Bedenken Sie doch die Zeit, in der wir leben. Rede vom 15.12.1951
zur Eröffnung der neuen Art Club-Galerie im „Strohkoffer“. In: Breicha (Hg.): Der Art Club in
Österreich, S. 14–15, hier S. 14, 15.
57 L.: Bärte und Kunst sind im „Exil“. In: Bild-Telegraf, 09.12.1954.
58 Cocteau: Le Passé défini, S. 199.

5.1 Mode und mode de vie: Von St. Germain-des-Prés zum „Strohkoffer“ 107



ältere wie André Breton, Jacques Prévert und die Künstler Alberto Giacometti,
Georges Braque und Pablo Picasso) haben viele der BesucherInnen des Wiener
„Strohkoffer“ (wie Friederike Mayröcker, Paul Blaha, Ernst Jandl, Konrad
Bayer, Helmut Qualtinger, Andreas Okopenko, H. C. Artmann, Hanns Weissen-
born, Gerhard Fritsch, Oswald Wiener, der Filmemacher Ferry Radax, der Musi-
ker Friedrich Gulda, die MalerInnen und BildhauerInnen Maria Biljan-Bilger,
Maria Lassnig, Rudolf Hausner, Friedensreich Hundertwasser, Ernst Fuchs und
Arik Brauer) wenig mit dem existentialistischen Denken zu tun. Bei einigen,
hervorzuheben sind Radax,59 Okopenko und Blaha, findet eine tiefergehende
Auseinandersetzung mit Sartres Werken statt. Als selbsternannter Existentialist
und noch in den 1990er Jahren existentialistischer Schriftsteller60 kommentiert
Paul Blaha den „Strohkoffer“ wie folgt:

Da sind wir zu Beginn meiner Wien-Zeit jeden Abend gesessen, von sechs bis sechs. Ge-
schlafen haben wir damals wenig. Der H.C. Artmann war genauso dort wie der Gulda, der
Weigel, der Torberg und der Qualtinger. Die Diskussionen über Kunst, Kultur, Literatur
und das Theater waren endlos. Das war eine wichtige Zeit. Nicht nur für mich. Im Stroh-
koffer war damals diese Nachkriegeskulturriege, wie man heute sagt. Das war auch eine
wichtige Zeit für die Kulturszene Wiens.61

Blaha, Redakteur beim Bild-Telegraf, Theaterkritiker beim Kurier und von 1979
bis 1987 Direktor des für die Existentialismus-Rezeption in Österreich wichtigen
Volkstheaters (cf. Kap. 8), gehört zu den wenigen, die einen persönlichen Ein-
druck von Sartre einfangen und wiedergeben:

Er war imponierend, ruhig, still und durchdringend. Er hatte immer etwas Forderndes, auch
wenn er einen angesehen hat durch diese dicken Brillen. Man hat immer das Gefühl gehabt,

59 Ferry Radax’ diesbezügliche Auskünfte, etwa in einem Interview mit Josef Schweikhardt
(Mit nichts als Fantasie erschufen wir unsere Welt aus dem Nichts, S. 53), bleiben eher kryp-
tisch: „Jean-Paul Sartre und Albert Camus ließen mich mein Schicksal wie vom Räderwerk
einer gigantischen Bahnstation gelenkt erscheinen.“ http://www.ferryradax.at/film/film.htm
(einges. 09.01.2019).
60 Erkennbar etwa in seinem Roman Schöne Freie Welt (München 1991, S. 44), in dem es über
die Hauptfigur heißt: „Nebenbei begann Moran allmählich, sich in dieser Welt, die nicht die
seine war und die zu begreifen ihm schwer möglich war, einigermaßen zurechtzufinden. Seine
undurchschaubare Vergangenheit versetzte ihn nicht mehr so leicht in Panik, und selbst
dann, wenn er, was wiederholt geschah, die Unfaßbarkeit, die Absurdität seiner Existenz emp-
fand, verlor dies zunehmend seinen Schrecken.“
61 Paul Blaha: Interview vom 27.09.1995. In: Edith Pospichal: Paul Blaha – Journalist – Literat –
Kulturpolitiker. Ein biographischer Beitrag zum journalistischen, kulturellen und kulturpolitischen
Schaffen eines Gesellschaftskritikers. Wien: Universität Wien, Dipl.-Arb. 1999, S. 169.

108 5 Der Existentialismus als Subkultur

http://www.ferryradax.at/film/film.htm


dass er sich sehr konzentriere. Er war in der Lage, einen kraft seiner Person sehr einzuneh-
men. Er war eine Persönlichkeit, trotz seines nicht sehr einnehmenden Äußeren.62

Während Cab Calloway, Graham Greene, Jean Cocteau, Benjamin Britten und
Orson Welles als berühmte Besucher die „internationale ausstrahlung“63 des
„Art Club“ bestätigen, wähnt Ferry Radax Jean-Paul Sartre selbst als „Strohkof-
fer“-Gast: „Bis zum Herbst 1952 kamen so ziemlich alle Jazz- und Geistesgrößen
Europas da herunter, weil es genauso heiß zuging wie in jedem Pariser Existen-
zialisten-Keller. Ich glaube, auch Jean-Paul Sartre war einmal hier.“64 Auch
wenn sich dies nicht bestätigen lässt, ist Friedrich Torberg in Anbetracht des
bunten und „verheißungsvolle[n]“ Treibens der Ansicht: „daß das alles nun
doch existiert, ist für Wiener Begriffe und Bedürfnisse Existentialismus
genug“65. Tatsächlich werden der „Art Club“ und sein Kellerlokal auch ohne
allzu evidente inhaltliche Anknüpfungspunkte zur französischen Geisteshal-
tung in der von der Presse geformten öffentlichen Wahrnehmung zum „Treff-
punkt der Existentialisten Wiens“:66

Der ‚Strohkoffer‘ war lange Zeit Wiens einzige Existentialistenattraktion und man zeigte
sie allen Fremden, die nach so etwas suchten. Der amerikanische Tourist, der wie alle
Amerikaner in Paris verliebt ist, sucht in Wien sonst vergeblich nach Montmartre-Atmo-
sphäre oder Ähnlichkeiten mit der Kellergeneration von Saint-Germain-des-Prés. (Von
diesem Pariser Künstlerquartier der Nachkriegszeit pflegt man zu sagen, dass es jener Ort
auf dieser Welt ist, wo die Intelligenzdichte und die geistige Potenz am höchsten ist.) Als
Jean Cocteau in Wien weilte, versäumte er es nicht, den Jüngern seiner Kunst einen kur-
zen Besuch abzustatten. Damals klebten sie wie Heringe in der Konservenbüchse anein-
ander und lauschten dem Evangelium des Meisters. ‚Die Dichtung ist die Genauigkeit,
das Zahlenmäßige‘, dozierte Cocteau.67

Noch konkreter: „Jede Stadt hat eine Spitze. In Paris ist es St. Germain des Prés,
in Wien ist es der Art Club“68, zitiert der Maler Kurt Moldovan Jean Cocteau. In
dessen Tagebuch findet sich am 27. Mai 1952 ein Eintrag über den „Art Club“,
der im Stile der Saint-Germain-des-Prés-Keller doch eine eigene Wienerische
Anmut besitze („[l]’Art Club est une cave dans le style de Saint-Germain-des-

62 Paul Blaha. In: Ritschl: Zur Freiheit verurteilt. Der Siegeszug des Existenzialismus. Ö1,
08.04.2005. http://oe1.orf.at/artikel/207083 (einges. 09.01.2019).
63 Rühm: das phänomen „wiener gruppe“, S. 17.
64 Radax: Mit nichts als Fantasie erschufen wir unsere Welt aus dem Nichts, S. 41.
65 Friedrich Torberg: Post Scriptum. In: Wiener Kurier, 31.01.1952.
66 Z.-F.: Wiener Existentialisten flüchten ins „Exil“. In: Die Presse, 22.01.1955.
67 Z.-F.: Wiener Existentialisten flüchten ins „Exil“. In: Die Presse, 22.01.1955 (Hervorhebung
im Original).
68 Kurt Moldovan: Cocteau im Art Club. Ein Situationsbericht (1952). In: Breicha (Hg.): Der
Art Club in Österreich, S. 24–26, hier S. 24 f.

5.1 Mode und mode de vie: Von St. Germain-des-Prés zum „Strohkoffer“ 109

http://oe1.orf.at/artikel/207083


Prés. […] La cave est tapissée de ce qu’on appelle dans le midi des canisses.
Nous sommes acclamés, entourés de soins, cinématographiés, photographiés,
reçus avec cette grâce qui caractérise Vienne“69). Cocteau bringt die Wiener
ExistentialistInnen durch seinen Besuch sogar auf die Leinwand. Der Beitrag
„Wiener Artclub (‚Der Strohkoffer‘), Wien“ mit Kinostart am 14. März 1952 in
der Österreichischen Wochenschau, bestätigt den ZuschauerInnen die üblichen
Klischees: Abgesehen von einem Flügel und einigen Skulpturen, dominieren in
schwarze Rollkragenpullover gekleidete rauchende und trinkende junge Men-
schen mit Brillen und Bärten das Bild. Der Sprecher kommentiert:

Die jungen Künstler von Wien haben sich […] ihr Heim eingerichtet, echter als in Paris.
Tagsüber Galerie, ist der Strohkoffer […] abends Treffpunkt von Komponisten, Schauspie-
lern, Bildhauern, Schriftstellern und Kunstfreunden. Diskussion und Kritik erhitzen die
Gemüter und Geister, die jüngsten und neuesten Werke zeigt man einander. In zwanglo-
ser, geselliger Zusammenkunft entsteht ein für Wien neuartiger Kontakt zwischen Künst-
lern und Publikum. Jean Cocteau ist schnell einmal von Paris nach Wien zu Besuch
gekommen, fühlt sich bei uns wie der Herrgott in Frankreich und empfiehlt sich auch
schon wieder auf Französisch ‚Au revoir, c’est si bon, ich umarme euch‘. Na überhaupt,
wozu brauchen wir Paris […].70

Das kurze Filmporträt, das nebenhin widerspiegelt, wie die seit 1949 ausge-
strahlte österreichische Wochenschau von „einem extrem lokalpatriotischen
‚Wir‘“ geprägt ist, von Österreich als „Insel der Seligen“71, fällt weniger mokant
aus als die Darstellungen der Presse. Dort überwiegen „hämische artikel“, bis-
weilen eine regelrechte „feindseligkeit“, eine „atmosphäre von ignoranz und
wütender ablehnung“72, so Rühm über die Reaktionen auf die künstlerische
Avantgarde. Dass von dieser nichts Substantielles zu erwarten sei, scheint
dabei als Grundannahme hindurch: „An den Wänden hängen Bilder. Man sieht
sie, doch niemand schaut sie an. Alle reden, doch vergeblich wartet man, daß
jemand tatsächlich etwas sagt.“73 Stattdessen: Schlägerei, Krawall und Schau-
lustige, eine der Presse mehr als willkommene Trias, von der zuletzt Abschied
genommen werden muss, als die „Strohkoffer“-Belegschaft ein neues Klublokal
bezieht, nachdem „zu viele kamen, die nur gafften und nicht ‚vom Fach‘

69 Cocteau: Le Passé défini, S. 199.
70 o. V.: Wiener Artclub („Der Strohkoffer“), Wien (14. März 1952). In: Österreich in Bild und
Ton 1952, DVD, 100Min. Wien 2005.
71 o. V.: Geschichte im Überblick. In: 1949 in historischen Filmdokumenten. DVD, 72 min.
(Edition Österreichische Wochenschauen) Wien 2007.
72 Rühm: das phänomen „wiener gruppe“, S. 17.
73 Z.-F.: Wiener Existentialisten flüchten ins „Exil“. In: Die Presse, 22.01.1955.

110 5 Der Existentialismus als Subkultur



waren, als es zu viele Raufereien gab und der Klub in Mißkredit zu geraten
drohte“74. Auf Negativschlagzeilen bauende RedakteurInnen enttäuscht das
Nachfolge-Lokal „Exil“, in dem es auf einmal „höchst solide“ zugeht, die Ver-
anstaltungen erreichen „ein beachtliches Niveau“, die KünstlerInnen sind
plötzlich nicht mehr „arbeitsscheu“75. So heißt es am 9. Dezember 1954 in der
Tageszeitung Bild-Telegraf: „Zu ebener Erde geht es eben nicht so ‚hitzig‘ zu
wie im Keller. Diese Tatsache läßt aber für die Zukunft vom ‚Exil‘ doch einige
ernsthafte künstlerische Äußerungen erhoffen.“76

Nach dem baldigen Ende von „Wiens Existentialistenlokal par excellence“77

kommt es in der zweiten Hälfte der fünfziger Jahre zu keiner vergleichbaren
räumlichen Verdichtung mehr, auch wenn sich im Laufe der Zeit einzelne Pro-
tagonistInnen und kleinere Kreise im „Dom-Café“ (Singerstraße), „Espresso
Stambul“ (Fleischmarkt) und im „Gutruf“ (Milchstraße) einfinden, und sich etwa
das in der Dorotheergasse gelegene „Café Hawelka“ mit Gästen wie H. C. Art-
mann, Oswald Wiener und Gerhard Rühm „als existenzialistisch angehauchter
Literaturtreff“78 verstanden wissen will. Als „[ü]berfüllt“ und „sakralisiert nach-
träglich durch Bayer und die Wiener gruppe, die es längst nicht mehr gab“, be-
zeichnet es der Literaturwissenschaftler Mayer, womit es ihm wie ein „Wiener
Gegenstück zum Pariser Café de Flore nach dem Auszug von Sartre“79 erscheint.
Zu einer Alternative entwickelt sich das „Café Sport“ in der Schönlaterngasse, das
für sein Publikum „das Versprechen birgt, dass es einen way out aus diesem uner-
träglichen, kleinbürgerlichen Autoritarismus gibt“; Franz Schuh nennt es „eine
Richtungsentscheidung, ob man ins Café Hawelka geht oder ins Café Sport“, denn
Letzteres war

metaphorisch gesagt, so etwas wie ein Kaffeehaus für die Fremdenlegionäre der Stadt,
ein wüstes Lokal mit Musikbox und einer verdrehten Auffassung von Freiheit. Es war
wunderbar! Auch das soll man logischerweise nicht romantisieren. Soziologisch betrach-
tet, gab es dort die ersten Rauschgiftopfer und Alkoholiker meiner Generation.80

Rausch und Existentialismus verbinden sich an diesem Ort im Dichter Walter
Buchebner, dessen Gedichte sich als „aggressive Zeitkritik“ gegen „den selbst-

74 Z.-F.: Wiener Existentialisten flüchten ins „Exil“. In: Die Presse, 22.01.1955.
75 Z.-F.: Wiener Existentialisten flüchten ins „Exil“. In: Die Presse, 22.01.1955.
76 L.: Bärte und Kunst sind im „Exil“. In: Bild-Telegraf, 09.12.1954.
77 Z.-F.: Wiener Existentialisten flüchten ins „Exil“. In: Die Presse, 22.01.1955.
78 Café Leopold Hawelka: Prominente Gäste im Hawelka. http://www.hawelka.at/cafe/de/pro
minente-gaeste/ (einges. 09.01.2019).
79 Mayer: Die umerzogene Literatur, S. 212.
80 Franz Schuh: Warten auf nichts. In: Sepp Dreissinger: Im Kaffeehaus. Gespräche. Fotogra-
fien. Wien 2017, S. 146–152, hier S. 148 f. (Hervorhebung im Original).

5.1 Mode und mode de vie: Von St. Germain-des-Prés zum „Strohkoffer“ 111

http://www.hawelka.at/cafe/de/prominente-gaeste/
http://www.hawelka.at/cafe/de/prominente-gaeste/


zufriedenen Konsens der späten fünfziger Jahre“81 richten. Das lyrische Ich des
Gedichts „die revolte“ beispielsweise trinkt 1961 im „Café Sport“ Rotwein, hört
Chansons und plant einen Aufstand gegen die „museale poesie“, eine Revolte
gegen das ‚alte‘ Schreiben (cf. Kap. 6.4):

i c h
beginne neue gedichte zu schreiben ich
überlege die literarische revolte ich über-
lege die r e v o l t e die ich zu starten
gedenke und paula bringt mir wein ich sehne
mich nach rauschgift meine reise nach
paris wird mir die quellen öffnen ich will
mein temperament entfesseln meinen ver-
stand entfesseln meine sinne entfesseln82

Buchebner, der hier mit der „hoffnungslosigkeit und der trauer dieser stadt“
schließt, setzt in seinem Gedicht „paris ma poésie“ an mit „ich sage euch: wien
ist schön aber zum / kotzen gegen paris!“, und endet mit einem Aufrufen Sar-
tres als (bislang) unsterbliche Wasserschlange:

rené clair ist tot
camus
aber
sartre lebt! die hundertköpfige hydra von
paris das haupt von frankreich das zwanzig-
ste jahrhundert der seine
hoch über saint germain des prés liegt schon
modergeruch
die alte zeit geht zu ende83

Neigt sich die alte Zeit ihrem Ende zu, kann das Verebben der „Welle des
Pseudo-Existentialismus“ in „den Niederungen des Fremden-Amüsements und
der Sensationsreportagen“84 den Weg zu einer tieferen Beschäftigung mit der
inzwischen übersetzten existentialistischen Literatur frei machen. Auch die zur
nächsten SchriftstellerInnengeneration gehörenden jüngsten ZeitzeugInnen

81 Kriegleder: Die Literatur der fünfziger Jahre in Österreich, S. 43.
82 Walter Buchebner: die revolte. In: Buchebner: ich die eule von wien. Gedichte, Manifeste,
Tagebücher, mit 28 bildnerischen Arbeiten des Autors und einem Essay von Marlene Streeru-
witz. Hg. und mit einem Nachwort von Daniela Strigl. Wien 22012, S. 161–167, hier S. 161 (Her-
vorhebung im Original).
83 Walter Buchebner: paris ma poésie. In: Buchebner: ich die eule von wien, S. 154–160, hier
S. 155 f.
84 Mayer: Metaphysik und Bee-Bop. In: Die Zeit, 17.05.1951.

112 5 Der Existentialismus als Subkultur



rezipieren das diesbezüglich Gelesene oder Gesehene noch und lassen den
Existentialismus als subkulturelles, jedoch ebenfalls als philosophisches Phä-
nomen in ihrer Prosa aufleben. So werden existentialistische Theaterstücke
zwar seit Ende der vierziger Jahre besucht, ihre Bücher gelesen, doch der wahre
Umfang ihrer Wirkung auf die literarische Produktion („impact réel sur la pro-
duction littéraire“85) lässt sich erst einige Jahrzehnte später ermessen.

5.2 Literarische Darstellungen des Existentialismus
als Jugendkult

Um den Preis der inhaltlichen Verflachung erreicht der Existentialismus wenige
Monate nach Kriegsende in Frankreich den Status einer Jugendbewegung, in
einem solchen Ausmaß, dass ein Aufgreifen durch SchriftstellerInnen nicht lang
auf sich warten lässt. Am Beginn des literarisch sich niederschlagenden ‚Kultes‘
steht in Frankreich Boris Vians zunächst in Les Temps modernes (Oktober 1946,
Nr. 13) auszugsweise vorgestellter Roman L’Écume des jours (1947). Erfolg ist
Vians erstem abgeschlossenem Werk nicht beschieden, erst durch die Neuauf-
lage 1963, vier Jahre nach seinem Tod, avanciert es zum ausserordentlichen und
langfristigen Erfolg.86 Seine literaturgeschichtliche Relevanz würdigt 1968 Leslie
Fiedler in seinem einflussreichen Aufsatz „Cross the Border – Close the Gap“, in
dem er fordert, die Kluft zwischen Eliten- und Massenkultur zu überwinden und
die ‚alte‘ Literatur der Moderne als „not dying, but dead“ hinter sich zu lassen,
was Vian, dem „prototype of the New Novelist“, am besten gelinge:

[H]e managed to straddle the border, if not quite close the gap between high culture and
low, belles-lettres and pop art. On the one hand, he was the writer of pop songs and a
jazz trumpeter much influenced by New Orleans style; and on the other, the author of
novels in which the thinly disguised figures of such standard French intellectuals as Jean
Paul Sartre and Simone de Beauvoir are satirized.87

Vian – Ingenieur, Musiker, Kritiker, Schriftsteller, Schauspieler – verweigert
sich allen Festlegungen, auch auf den Existentialismus („[j]e ne suis pas exis-
tentialiste. En effet, pour un existentialiste, l’existence précède l’essence. Pour

85 Feindt: Engagement, empathie, distanciation, S. 71.
86 Cf. Gilbert Pestureau: Introduction. In: Boris Vian: L’Écume des jours. Édition établie, pré-
sentée et annotée par Gilbert Pestureau et Michel Rybalka. Paris 1998, S. 5–11, hier S. 7.
87 Leslie Fiedler: Cross the Border – Close the Gap (1970). In: Fiedler: A New Fiedler Reader.
Amherst/NY 1999, S. 271–294, hier S. 274, 277. [Zuerst in dieser Fassung in: Playboy, Dezember
1969.]

5.2 Literarische Darstellungen des Existentialismus als Jugendkult 113



moi, il n’y a pas d’essence“88), gibt aber als „the epitome of Left Bank bo-
hemia“89 in seinem Manuel de Saint-Germain-des-Prés den heiteren Chronisten
des Rive Gauche-Geschehens. Darin taucht Sartre als sympathischer Mensch auf,
der es durchaus verdiene, in Frieden gelassen zu werden („qui mériterait bien
qu’on lui foute un peu la paix, parce que c’est un chic type“90). Vians Wahrneh-
mungen der Subkultur aus nächster Nähe werden in L’Écume des jours handlungs-
tragend: Die Existentialismus-Satire speist sich vor allem aus der Verfallenheit der
Figur Chick an den Philosophen Jean-Sol Partre, ein Star, dessen aus einigen
Ideen und einigem Überflüssigem bestehende Schriften („un peu d’idées et un peu
de superflu“91) inhaltlich nicht einmal von sekundärer Bedeutung sind. Größte
Aufmerksamkeit kommt hingegen bibliophilen Partre-Ausgaben (von Le Vomi, an-
gelehnt an Sartres La Nausée, oder, wiederum ein Wortspiel, La Lettre et le Néon,
bei dem es sich im Gegensatz zu Sartres L’Être et le Néant um eine bekannte
Leuchtschilder-Studie handle) sowie Memorabilia zu, etwa einer Pfeife, die Partres
Zahnabdruck trägt und dem Sammler Chick trotz des hohen Preises nicht fehlen
darf („[ç]a me coûte très cher, mais je ne peux pas m’en passer, dit-il. J’ai besoin
de Partre. Je suis collectionneur. Il me faut tout ce qu’il a fait“92). Vian lässt Chicks
Begeisterung zu einem Wahn anwachsen, der sich auch auf die anderen Figuren
auswirkt: auf dessen Freundin Alise, die sein Zugrundegehen rächt, in dem sie
Partre schließlich tötet und Buchhandlungen in Flammen setzt, sowie auf den
Freund Colin, der ihm viel Geld leiht und sich und seine Partnerin auf diese Weise
selbst in den Ruin treibt.

Partre selbst tritt im Roman zweimal in Erscheinung, zunächst bei einer Kon-
ferenz, die Sartres berühmtem L’Existentialisme est un humanisme-Vortrag nach-
empfunden ist. Die versammelte AnhängerInnenschaft – wiedererkennbar dank
spezifischen Merkmalskombinationen aus struppigen Haaren, Brillen und Zigaret-
tenstummeln („visages fuyants à lunettes, cheveux hérissés, mégots jaunis“93) –
fiebert ihrer Ikone entgegen, die sich in den Straßen durch trompetende Elefanten
ankündigt. Zahlreich sind die Ohnmachten, gering die Interessensbekundungen
an Inhalten: Im bewundernden Geschrei geht der Text unter („[l]e public […] ma-
nifestait son admiration pour Partre à grand renfort de cris et d’acclamations
chaque fois qu’il disait un mot, ce qui rendait assez difficile la compréhension

88 Boris Vian: Sartre et la merde. In: Arnaud: Les Vies parallèles de Boris Vian, S. 261–263,
hier S. 263. [Zuerst in: La Rue, 12.07.1946.]
89 Dan Halpern: Prince of Saint-Germain. In: The New Yorker, 25.12.2006.
90 Vian: Manuel de Saint-Germain-des-Prés, S. 203.
91 Vian: L’Écume des jours, S. 264.
92 Vian: L’Écume des jours, S. 70; cf. S. 200, 201.
93 Vian: L’Écume des jours, S. 134.

114 5 Der Existentialismus als Subkultur



parfaite du texte“94). Als schließlich der Plafond einstürzt und ZuschauerInnen
unter sich begräbt, kann bei einem auf Extremsituationen (cf. Kap. 6.3) eingestell-
ten Denker nur Freude aufkommen („Partre s’était arrêté et riait de bon cœur en se
tapant sur les cuisses, heureux de voir tant de gens engagés dans cette aven-
ture“95). Vergleicht man Vians Schilderung dieser Szene mit den Erinnerungen Si-
mone de Beauvoirs (in L’Écume des jours als herzogliche ‚Duchesse de Bovouard‘
karikiert), zeigt sich die Notwendigkeit der drastischen Überzeichnung einer Situa-
tion, die realiter schon einem Ausnahmezustand nahekommt, da auch hier das Ge-
dränge einer Menschenmasse für Ohnmachtsanfälle sorgt („[à] la conférence de
Sartre, il vint une telle foule que la salle ne put la contenir: ce fut une bousculade
effrénée et des femmes s’évanouirent“96). Die verzerrende Nachahmung der realen
Person Sartre und seiner Gefolgschaft in L’Écume des jours hat, zumal durch die
Vielzahl an neosurrealistischen und sprachspielerischen Elementen (Spooneris-
men, Portemanteau-Wörter), mehr komisches denn offen kritisches Potential.97

Eine stärker auf existentialistische Inhalte gerichtete Darstellung der auch
dort destruktive Kräfte entfaltenden Mode liefern Elfriede Jelineks Die Ausge-
sperrten (1980) und Norbert Gstreins Eine Ahnung vom Anfang (2013), die über
die höchste Dichte an Sartre- und Camus-Verweisen in der österreichischen
Nachkriegsprosa verfügen. Jelinek verlegt die Handlung ihres im Todesjahr Sar-
tres veröffentlichten Romans über vier strauchelnde Wiener Jugendliche – die
Kleinbürger-Zwillinge Rainer und Anna Witkowski, der Arbeiter Hans sowie die
aus wohlhabendem Hause stammende Sophie – in die Spätfünfziger und damit
in eine besonders „enge geistige und kulturelle Atmosphäre“98, für die nicht
mehr gilt, was laut Beauvoir nach 1945 der Fall ist: zu Kriegsende jung zu sein,
erscheint als enorme Chance („une énorme chance“99); offen, so Jean Améry in
ähnlichen Tönen, gibt sich die „Zukunft, in die der junge Mensch hineintau-
melt“100 in jenen Tagen. Im Folgejahrzehnt dagegen:

Die offiziellen und offiziösen Anstrengungen zur Vermittlung und Verinnerlichung von
Werten der Respektabilität und Solidität sind sonder Zahl, zielen auf eine durch Krieg und
Faschismus zutiefst traumatisierte Generation und propagieren den klassisch fordistischen

94 Vian: L’Écume des jours, S. 136.
95 Vian: L’Écume des jours, S. 139.
96 Beauvoir: La Force des choses, Bd. 1, S. 61.
97 Cf. Gilbert Pestureau: Langue. In: Vian: L’Écume des jours, S. 309–312, hier S. 311.
98 Heinrich Deisl: Im Puls der Nacht. Sub- und Populärkultur in Wien, 1955–1976. Wien, Ber-
lin 2013, S. 74.
99 Beauvoir: La Force des choses, Bd. 1, S. 21.
100 Améry: Über das Altern, S. 28.

5.2 Literarische Darstellungen des Existentialismus als Jugendkult 115



Wertekanon, einen um Kleinfamilie und Wohnung zentrierten, ebenso disziplinierten wie
homogen-gleichförmigen Lebensstil.101

Die hier von Wolfgang Maderthaner und Lutz Musner beschriebene Wiederkehr
des Immergleichen gehört für die eingeengte Jugend zu den ausschlaggebenden
Motiven für den Kulturimport des Existentialismus. Ihre Erwartungen erfüllt er
mit einem im Kontrast zum (klein)bürgerlichen Konformismus stehenden indivi-
dualistischen Identifikationsangebot.102 Er bewährt sich damit auch als Antihal-
tung gegen eine Wiederaufbaugesellschaft, deren einstige geistige Leitlinien
versagt haben und nun offiziell dem Vergessen anheimgegeben werden.

Dass Jelineks Wien von 1959 nach „Abenteuer, Jazzmusik, Cafés und Aus-
puffgasen“ riecht, da und dort noch mit ein wenig Dreck und Staub „von den
Baustellen, die letzte Ruinen wegräumen und Wien noch schöner machen sol-
len“103, lässt keinen Zweifel: Wiederaufbau bedeutet „Beseitigung der sichtbaren
Kriegsfolgen“104, nicht der schwer zu beseitigenden immateriellen Überreste. Die
in den Nationalsozialismus involvierte Elterngeneration verkörpert hier der von
„Pflicht“ schwadronierende Zwillingsvater Witkowski, ein kriegsversehrter ehe-
maliger SS-Angehöriger, der nun guten Gewissens die Familie malträtiert: „Die
Geschichte hat sich nach 45 entschlossen, noch einmal ganz von vorne zu begin-
nen, zu demselben Entschluß hat sich auch die Unschuld durchgerungen.“105

Sich gegen diese Generation aufzulehnen ist in das Wesen ihrer Kinder früh ein-
geschrieben, so der selbst schon 1932 in die SA eingetretene Helmut Schelsky in
seiner Studie Die skeptische Generation: Durch Kriegs- und Nachkriegsnöte sehen
sie sich schon in jungen Jahren „in die Lage versetzt, für den Aufbau und die
Stabilisierung ihres privaten Daseins Verantwortung oder Mitverantwortung
übernehmen zu müssen“106. Obgleich in „den Überlebensprozess integriert –
d. h. als Erwachsene behandelt“, werden sie dennoch „als ‚Kinder‘ gemaßregelt

101 Wolfgang Maderthaner und Lutz Musner: Im Schatten des Fordismus – Wien 1950 bis
1970. In: Horak et al. (Hg.): Randzone. Zur Theorie und Archäologie von Massenkultur in Wien
1950–1970. (Kultur.Wissenschaften 10.) Wien 2004, S. 31–54, hier S. 44 f.
102 Ähnlich reagiert die Jugend in Westdeutschland auf den Existentialismus: „Die große Reso-
nanz, die er findet, gründet sich auf der fundamentalen Erschütterung alles dessen, was dem
Leben der Menschen vor dem Krieg Sinn verliehen hat: Religion, Familie, Volksgemeinschaft.“
Dieter Felbick: Schlagwörter der Nachkriegszeit 1945–1949. Berlin, New York 2003, S. 266.
103 Elfriede Jelinek: Die Ausgesperrten. Reinbek 1989 [1980], S. 226, 131.
104 Dvořak: Thesen zur sozikulturellen Entwicklung in Österreich 1933 bis 1955, S. 31.
105 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 184, 98. Cf. Sylvia Paulischin-Hovdar: Der Opfermythos bei
Elfriede Jelinek. Eine historiografische Untersuchung. (Literatur und Leben 88.) Wien, Köln,
Weimar 2017.
106 Helmut Schelsky: Die skeptische Generation. Eine Soziologie der deutschen Jugend. Düs-
seldorf, Köln 1957, S. 86.

116 5 Der Existentialismus als Subkultur



und kontrolliert“, betont Oliver Rathkolb: „Aus diesen Widersprüchen heraus
entwickelte sich eine Protestkultur, die besonders in den Städten sichtbar wurde,
sich aber nur in einer ‚schockierenden‘ Freizeitgestaltung und einer steigenden
Jugendkriminalität erschöpfte.“107 Diese Zeiterscheinung, „eine auffällige Zu-
nahme öffentlicher Randale auf den Straßen größerer Städte“108, porträtiert
Jelineks Roman in Form von wahllosen Überfällen auf Passanten durch ihre
jugendlichen Figuren Sophie, Anna, Hans und Rainer, denen Gewalt um der Ge-
walt willen vorschwebt.

Der existentialistische Kerntopos des acte gratuit wird bereits 1899 und
1914 in André Gides Prosa als absichts- und zielloser Akt ausführlich theoreti-
siert („désintéressé; né de soi; l’acte aussi sans but; donc sans maître; l’acte
libre; l’Acte autochtone“), demgegenüber es nichts Demoralisierenderes („rien
de plus démoralisant“109) gebe. Dass der Mensch, der ein unmotiviertes Verbre-
chen („[u]n crime immotivé“) begeht, frei wird („homme libre“110), die Willkür
also „die Freiheit vor ihrer Domestikation“111 darstellt, wird von Jelineks Ju-
gendlichen wiederholt debattiert. Ihre Überfälle sollen als „Selbstzweck“ und
„Sinnloses aus Prinzip“ nicht auf Determination rückführbar sein und somit
ihre Freiheit bestätigen, was jedoch nur bedingt funktioniert: „Gerade das Un-
nötige ist das Prinzip. Ich finde das Nötige aber noch besser, sagt Hans, der
seltsamerweise Geld liebt, und beäugt das Portemonnaie. Geld ist unwichtig,
bespuckt Rainer die Brieftasche, was meinst, sind das Hunderter oder Tausen-
der da drinnen?“112 Während in Bezug auf die Willkürtaten Camus’ L’Étranger

107 Oliver Rathkolb: Es ist schwer, jung zu sein. Jugend und Demokratie in Österreich 1918–
1988. Wien 1988, S. 125.
108 Jürgen Zinnecker: Jugendkultur 1940–1985, hg. vom Jugendwerk der Deutschen Shell. Op-
laden 1987, S. 125 f. Das Phänomen dauert an, wie Sartres Rede (Abrüstung der Kultur, S. 1) auf
dem „Weltkongress für allgemeine Abrüstung und Frieden“ 1962 in Moskau meint: „Eine Gefahr
droht: die Zahl jener, die man bei uns ‚blousons noirs‘, anderswo ‚Hooligans‘ oder ‚Halbstarke‘
nennt, ist im Steigen begriffen. Wir können und müssen von diesen jungen Leuten sagen, wel-
che Untaten sie auch begehen, daß wir für sie verantwortlich sind, daß wir in diesen fünfzehn
letzten Jahren es nicht verstanden haben, ihnen ein klares Bewußtsein zu geben über sich
selbst, über ihre Klasse, über die Entfremdung, unter der sie leiden, daß wir diese nackten und
wilden Gewalttaten zugelassen haben, weil wir sie nicht aufgeklärt und geführt haben.“
109 André Gide: Le Prométhée mal enchaîné. Paris 1941, S. 21, 23. Für nähere Untersuchungen
des Topos cf. Martin Raether: Der „Acte gratuit“. Revolte und Literatur. Hegel, Dostojewskij,
Nietzsche, Gide, Sartre, Camus, Beckett. (Studia Romanica 37.) Heidelberg 1980; sowie Volker
Roloff: Der Mörder als Erzähler: Existentialismus und Intertextualität bei Sartre, Camus, Cela
und Sábato. In: Romanistische Zeitschrift für Literaturgeschichte 10 (1986), Nr. 1/2, S. 197–218.
110 André Gide: Les Caves du Vatican. Paris 1922, S. 194, 207.
111 Hans Saner: Die Anarchie der Stille. Basel 1990, S. 148.
112 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 11, 129, 8 f.

5.2 Literarische Darstellungen des Existentialismus als Jugendkult 117



im Roman mehrfach zur Sprache kommt (cf. Kap. 6.3), spielt eine zentrale acte
gratuit-Darstellung Sartres („un acte proprement impolitique“113), die Erzählung
„Érostrate“ aus dem Band Le Mur, keine Rolle in Die Ausgesperrten. In Sartres
Erzählung führt die misanthropische Hauptfigur jene Tat aus, die André Breton
einst als einfachsten surrealistischen Akt bezeichnet hat, daraus bestehend, mit
einem Revolver auf die Straße zu laufen und wahllos in die Menge zu schießen
(„revolvers aux poings, à descendre dans la rue et à tirer au hasard, tant qu’on
peut, dans la foule“114). Stattdessen dient Jelineks Jugendlichen eine Szene aus
Sartres zweitem Roman L’Age de raison (1945) als direkte Handlungsanweisung:

In der Zeit der Reife von Jean-Paul Sartre will einer seine Katzen ersäufen, und deshalb
will man heute diese Katze ebenfalls ersäufen, obwohl auch diese Katze ein Recht auf
ihre Existenz hat. Rainer sagt, er selber hat ebenso das Recht auf seine Nichtexistenz,
genau wie diese Katze hier, welche von ihm in ihre Nichtexistenz befördert werden wird,
eh sie noch bis drei zählen kann.115

Während das Unterfangen hier im letzten Moment durch eine Störung von
außen scheitert, hält die Inspirationsfigur Daniel aus L’Âge de raison zuletzt die
philosophische Erkenntnis ab, sich selbst auch durch die Tat nicht erreichen zu
können („[u]n grand dégoût l’envahit, il pensa: ‚C’est un acte gratuit.‘ Il s’était
arrêté, il avait posé le panier par terre: ‚S’emmerder à travers le mal qu’on fait
aux autres. On ne peut jamais s’atteindre directement‘“116).

Nicht nur als Handlungsvorlage und -legitimation dienen existentialisti-
sche Elemente in Die Ausgesperrten, sondern insbesondere „um sich ins rechte
Licht zu setzen“117 werden Sartre und Camus plagiiert und paraphrasiert, vor
allem von Rainer, der unaufhörlich über „philosophische Problemstellungen“
diskutiert, beispielsweise „über innere künstlerische Spannungen, die er am
Beispiel von Camus nachweist“118. Die großen Namen fungieren als Platzhalter
für eigene Denkinhalte (ähnlich wie bei Vians Partre-Anhänger Chick, der ein-
sieht, dass Partre alles sagt, was er selbst gern sagen können wollte – „Partre

113 Jean-Paul Sartre: Érostrate. In: Sartre: Œuvres romanesques, S. 262–278, hier S. 271 (Her-
vorhebung im Original).
114 André Breton: Second Manifeste du Surréalisme (1930). In: Breton: Manifestes du Surréa-
lisme. Paris 1962, S. 155 f.
115 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 92. Dass der Titel von Sartres Roman hier nicht in
Anführungszeichen gesetzt wird, unterstreicht für Marlies Janz (Elfriede Jelinek, S. 48), wie die
Figuren „fiction und non-fiction miteinander verwechseln“.
116 Jean-Paul Sartre: L’Âge de raison. In: Sartre: Œuvres romanesques, S. 391–729, hier
S. 486.
117 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 95.
118 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 164, 232.

118 5 Der Existentialismus als Subkultur



dit tout ce qu’il voudrait savoir dire“119), doch extrahiert Rainer nur diejenigen
Elemente aus Sartres Denken, die ihm zupasskommen. An ihm veranschaulicht
sich deutlich Jelineks Auskunft, sie schreibe „über Personen, wie sie sich als
Sprachschablonen oder Sprachmuster materialisieren“120. Rainer, der „Herr Pro-
fessor“ genannte Anführer der von seinen intellektuellen Ausbrüchen gelang-
weilten Gruppe, steht im Ruf, ein Angeber zu sein, „der dauernd Sachen sagt, die
nicht wahr sind“, obwohl man doch wahrhaftig sein müsse; zudem sage er „nie
einen Satz, den ein anderer nicht schon gesagt hat“121. Auch Sätze Sartres gibt er
als die seinen aus, etwa als er seinen Freunden gegenüber ungefragt über „Wol-
lust“ referiert („[w]ißt ihr, das Bewußtsein ist in dieser Exstase nur noch Bewußt-
sein des Körpers und daher reflexives Bewußtsein von der Leiblichkeit“122) und
sich damit aus der Erstübersetzung von Das Sein und das Nichts bedient: „[D]ie
Wollust ist eine Art von besonderer Ekstase, in der das Bewußtsein nur noch Be-
wußtsein (des) Leibes ist und infolgedessen reflexives Bewußtsein von der Leib-
lichkeit wird.“123 Auch seine Schwester Anna hat „den ganzen Sartre in [ihrer]
Freizeit gelesen, das ganze Sein und das ganze Nichts“, wohl wissend, dass dies
sie von „Millionen anderer Mädchen“124 unterscheidet. Als besonders präsenter
Prätext scheint Sartres erster Roman Der Ekel durch verschiedene wörtliche Über-
nahmen auf, im Folgenden ohne Markierung: „Rainer hat genug von diesen
Ideen über die Vergangenheit, die Gegenwart, die Welt. Er verlangt nur eines:
man soll ihn in Ruhe sein Buch beenden lassen, das er schreiben will.“125 In den
Aufzeichnungen der Hauptfigur Sartres, Roquentin, steht zu lesen: „Ich hatte
genug, übergenug von diesen Ideen über die Vergangenheit, die Gegenwart, die

119 Vian: L’Écume des jours, S. 263.
120 Elfriede Jelinek. In: Riki Winter: Gespräch mit Elfriede Jelinek. In: Bartsch und Höfler
(Hg.): Elfriede Jelinek. (Dossier 2.) Graz, Wien 1991, S. 9–19, hier S. 13.
121 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 21, 165, 256.
122 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 21 (Hervorhebung im Original).
123 Jean-Paul Sartre: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen Ontologie.
Deutsch von Justus Streller, Karl August Ott und Alexa Wagner. Hamburg 1974, S. 508. Cf. Sar-
tre: L’Être et le Néant, S. 437: „A vrai dire, il est normal que l’engluement de la conscience
dans le corps ait son aboutissement, c’est-à-dire une sorte d’extase particulière où la consci-
ence ne soit plus que conscience (du) corps et, par suite, conscience réflexive de la corporéité.“
(Hervorhebung im Original).
124 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 89.
125 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 60.

5.2 Literarische Darstellungen des Existentialismus als Jugendkult 119



Welt. Ich verlangte nur eines: man solle mich in Ruhe mein Buch beenden las-
sen.“126 Eine andere, frei übernommene Passage bei Jelinek lautet:

Jetzt, in dem Moment hat ihn endlich der Ekel ergriffen, so daß er die Feder fallen läßt, mit
der er eine Gedichtzeile ins Notizbuch notieren wollte, die Tinte verspritzt nutzlos. War es
jetzt der Ekel oder nicht? Nein, er war es doch eher nicht. Der Raum sieht so spießig aus
wie immer. Kaum, daß er ihm etwas schwerer, dicker oder kompakter erschiene.127

In der Jelinek seinerzeit zur Verfügung stehenden ersten Übersetzung von La
Nausée heißt es:

Auf einmal packte es mich, die Feder fiel mir aus der Hand, die Tinte verspritzte. Was war
los? Hatte mich der Ekel gepackt? Nein, das war es nicht. Das Zimmer sah so spießig aus
wie immer. Kaum, daß mir der Tisch etwas schwerer, dicker erschien und mein Füllhalter
etwas kompakter.128

Nach dieser Szene gelangt Roquentin zu der Erkenntnis, dass die Vergangenheit
nicht existiert und somit auch nicht sein im frühen 19. Jahrhundert verstorbenes
Studienobjekt, ein gewisser Marquis de Rollebon, was er als unersetzlichen Ver-
lust empfindet: „Wenn von ihm noch ein paar Knochen blieben, so existierten
sie ganz für sich selbst, in voller Unabhängigkeit, sie waren nichts als ein biß-
chen Phosphat und Kalk, Salze und Wasser. […] [E]s war nur ein Abbild in mir
selbst, eine Fiktion.“129 Rainer Witkowskis Paraphrase wird, als dritte Variante,
mit einem Hinweis auf die entlehnten Gedanken versehen:

Aber er hat, wie Sartre, begriffen, daß die Vergangenheit nicht existiert. Und die Knochen
der Getöteten und Verstorbenen, auch der im Bett Verschiedenen, sie existieren ganz für
sich selbst, in größter Unabhängigkeit, nichts als ein bißchen Phosphat, Kalk, Salze und
Wasser. Ihre Gesichter sind nur Abbilder in Rainer selbst, Fiktion. Eben jetzt empfindet er

126 Jean-Paul Sartre: Der Ekel. Deutsch von Heinrich Wallfisch. Stuttgart, Hamburg, Baden-
Baden 1949, S. 130. Cf. Sartre: La Nausée, S. 137: „[J]’en avais par-dessus la tête, de ces réflexi-
ons sur le passé, sur le présent, sur le monde. Je ne demandais qu’une chose: qu’on me laisse
tranquillement achever mon livre.“
127 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 106.
128 Jean-Paul Sartre: Der Ekel, S. 131. Cf. Sartre: La Nausée, S. 137 f.: „Un immense écœure-
ment m’envahit soudain et la plume me tomba des doigts en crachant de l’encre. Qu’est-ce qui
s’était passé? Avais-je la Nausée? Non, ce n’était pas cela, la chambre avait son air paterne de
tous les jours. C’était à peine si la table me semblait plus lourde, plus épaisse et mon stylo
plus compact.“
129 Sartre: Der Ekel, S. 132. Cf. Sartre: La Nausée, S. 139: „S’il restait encore de lui quelques
os, ils existaient pour eux-mêmes, en toute indépendance, ils n’étaient plus qu’un peu de
phosphate et de carbonate de chaux avec des sels et de l’eau. […] Seulement ce n’était plus
qu’une image en moi, une fiction.“

120 5 Der Existentialismus als Subkultur



das sehr stark, es ist ein Verlust. Er sagt aber keinem, daß vor ihm schon Jean-Paul Sartre
diesen Verlust genauso gefühlt hat, er gibt es als seinen eigenen Verlust aus.130

Neben direkten Anleihen aus Sartres Zeit der Reife, Das Sein und das Nichts und
vor allem Der Ekel131 kommen existentialistische Schlüsselideen mehr oder min-
der verfremdet zum Vorschein und zu unmittelbarer Anwendung:

Tatsächlich sind wir eine Freiheit, die wählt, aber wir wählen nicht, frei zu sein. Wir sind
zur Freiheit verurteilt. Wenn ich dich anschau, Mama, so stimmt das. In der Freiheit ver-
lassen, was auf dich zutrifft. Und diese Verlassenheit hat keinen anderen Ursprung als
eben die Existenz der Freiheit. Das sieht man an dir. […] Die Zwillinge erklären der Mutter,
daß auch die Nichtexistenz dieser Mutter denkbar und möglich wäre. Ich habe euch per-
sönlich geboren, einen nach dem anderen. Daher existiert ihr, und ich existiere auch.
Was ist das für ein Blödsinn. […] Die Mutter wird wie eine Stubenfliege verscheucht.132

Lassen Jelineks sprachliche Verfahren „den Betrachter bewusst im Unklaren […],
ob es sich um Mimesis oder Parodie handelt“133, so scheint hier genau jener Ge-
brauch von literarischen Figuren als Ideologie-Kanäle parodiert, der Sartre mit
Blick auf sein fiktionales Werk oft vorgehalten wurde. Die von Jelineks Jugendli-
chen verwendete Sprechweise wird als existentialistisches Gehabe dekonstruiert,
bei Rainer sowie bei denen, die ihm (ohne Rücksicht auf Differenzen zwischen
Sartre und Camus) nachsprechen, wie Hans Sepp: „Hans sagt der Mutter, daß
sich der Mensch befreien muß und revoltiert [!], dann beginnt ein Leben ohne
Zwänge, wie der Rainer immer sagt.“134 Diese Freiheit müsse „ein für alle mal“
erlangt werden, ungeachtet der eigentlichen philosophischen Vorgabe, dass diese
Freiheit „streng bedingt durch ihre korrelative Unfreiheit“ ist, wie Améry den Sar-
treschen Faktizität-Begriff einmal umschreibt, sie ist „ein permanenter Prozeß“
und „kein ein für allemal zu erobernder unveränderlicher Raum“135. An Rainers
und Hans’ Glauben, sich von allen Determinierungen lösen zu können, stößt sich
vor allem Hans’ Mutter. Die Arbeiterin Frau Sepp vertritt in der Literatur die in
den ersten fünf Nachkriegsjahren laute kommunistische Kritik an der existentialis-
tischen Außerachtlassung von Lebensumständen, indem sie sich gegen einen

130 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 106 f.
131 Sartre und Camus stellen in Jelineks Roman die meisten Prätexte, hinzu kommen Verweise
unter anderem auf Roland Barthes, Marquis de Sade, Georges Bataille, Jean Cocteau, Imma-
nuel Kant und G. W. F. Hegel.
132 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 41 f.
133 Carolin John-Wenndorf: Der öffentliche Autor. Über die Selbstinszenierung von Schrift-
stellern. Bielefeld 2014, S. 148.
134 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 228.
135 Jean Améry: Hand an sich legen: Diskurs über den Freitod. Stuttgart 1983 S. 128, 129.

5.2 Literarische Darstellungen des Existentialismus als Jugendkult 121



Freiheitsbegriff wendet, der verwaschen sei, da man sich nicht „im luftleeren
Raum“ befinde, sondern „gesellschaftlich bedingt“ sei:

Hans sagt, er steht über dem luftleeren Raum der Normalbürger, in dem man leicht er-
stickt.Die Mutter säbelt Brot ab, […] und gibt ihrem irgendwie unrichtig geratenen Sohn
zu bedenken, daß er sich gerade dadurch zum Bürger macht. Indem du dich scheinbar
über sein Wertsystem stellst, erkennst du es an. Es macht dich blind gegenüber Elend.
Schon daß du über ‚den Menschen‘ redest, ist ein Verbrechen, denn diesen universellen
Menschen gibt es nicht, nie und nimmer, es gibt den Arbeiter und es gibt den Ausbeuter
des Arbeiters und dessen Helfershelfer. Hans sagt, der Rainer sagt, es graust einem bei
der Vorstellung, ein Teil von einem Ganzen zu sein. Weil man immer ein einzelner und
vollständig allein, dabei aber unverwechselbar ist, was stärkt.136

Auch wenn während der Handlungszeit des Romans, 1959, Sartres Auseinan-
dersetzung mit dem historischen Materialismus seine Freiheitsauffassung
längst beschränkt hat, nimmt Jelinek den frühen Sartre, der den KommunistIn-
nen die größte Angriffsfläche geboten hat, als Folie. Rezeptionsgeschichtlich er-
gibt dies Sinn, denn Anknüpfungspunkt für die junge Generation bleibt weit
über die Erstaufnahme des Existentialismus hinaus der Vorkriegsschriftsteller,
der Einzelgänger („homme seule“137) Sartre. Dessen Helden verkörpern, wie
auch jene von Camus oder Malraux, das „‚tragische Lebensgefühl‘ sei es mehr
nietzscheistischer oder heideggerscher Art“, meint 1946 der Direktor des Inns-
brucker Institut Français Maurice Besset, und somit letztlich eine „Sehnsucht
nach Selbstverwirklichung“138. Vielen existentialistischen HeldInnen glei-
chend, sprechen aus den von Jelinek gezeichneten „verschwommenen Existen-
zen“ Einsamkeit, Hass, Ekel, Verzweiflung, Hoffnungslosigkeit, „Berge der
Angst“139 und Verachtung. Sie halten das Ideal eines extremen Individualismus
aufrecht unter Berufung auf den Existentialismus als eines jener „Zaubersys-
teme, mit denen man im Westen die Einsamkeit der Individuen in eine Form

136 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 229. Diese einzige mit einem politischen Bewusstsein ausge-
stattete Figur spiegelt nach Dagmar C. G. Lorenz „the author’s own ideological predicament“,
auch wenn Jelinek auf fiktionalem Boden ihre „dissatisfaction with any existing socialist soci-
ety“ in der Aussichtslosigkeit von Frau Sepps Anliegen lächerlich macht. Lorenz: Elfriede Je-
linek’s Political Feminism: Die Ausgesperrten. In: Modern Austrian Literature 23 (1990), Nr. 3/
4, S. 111–119, hier S. 114, 115. Zu Jelineks KPÖ-Mitgliedschaft zur Zeit des Verfassens von Die
Ausgesperrten cf. das Interview: Der Mensch ist eine Ratte. In: Sichrovsky (Hg.): Einblicke. Be-
gegnungen und Porträts. Wien 1990, S. 181–187.
137 Sartre: Autoportrait à soixante-dix ans, S. 180.
138 Maurice Besset: Jugend und Literatur in Frankreich. In: Plan 1 (1946), Nr. 11, S. 920–925,
hier S. 924.
139 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 215, 243; cf. S. 153.

122 5 Der Existentialismus als Subkultur



von Heldentum umdeutet“140, wie Franz Schuh einmal formuliert. Die Charak-
terisierung der Figur Rainer – „Es ist ein Heroismus in ihm, der einsam ist“: „Er
verabscheut nämlich die Masse und ragt deshalb deutlich über sie hinaus“141– ten-
diert dabei in Richtung eines Nietzscheanischen Überlegenheitsgestus (im Sinne
von „[m]an muß der Menschheit überlegen sein durch Kraft, durch H ö h e der
Seele, – durch Verachtung… “142); mehr noch verleiht Rainer seinem Existentialis-
mus sozialdarwinistische Züge, wenn er, als Stärkerer, sich gegen die „Gleichheit
aller“ positioniert, „die ja gegen die Natur und deren Vererbungslehre wäre“143.
Die Witkowski-Zwillinge wähnen sich schließlich „überlegen im Unglück, weil
sie sich von allem frei gemacht haben und tun was sie wollen. Rainer sagt, die
Menschen sind schon irgendwie determiniert, aber ich nicht, weil ich ihnen über-
legen bin, auf Grund meines Willens.“144 Durch diese Reaktion auf ihre allseitige
Bestimmt- und Bedingtheit – durch Eltern, Schule, das soziale Umfeld – verkör-
pern sie für Sichrovsky die „Tragödie des intellektuellen Kleinbürgertums in sei-
nem manischen Geltungsbedürfnis“145; sie können sich letztlich ebenso wenig
von ihrem Milieu lösen wie ihr Vater die im Krieg eingespielten Verhaltensmuster
ablegen kann. In diesem Sinne destruiert Jelinek laut Janz nicht nur „den exis-
tentialistischen Mythos vom freien ‚Selbstentwurf‘ des Einzelnen“, sondern liefert
auch „eine böse Parodie auf den bürgerlichen Bildungsroman mit seiner Utopie
der freien Entfaltung des Individuums bei gleichzeitiger Integration in die
Gesellschaft.“146

Bei Jelineks Figuren ist das Gefühl der Auserwähltheit eng mit dem der Aus-
geschlossenheit verbunden. Die Handlung von Die Ausgesperrten trägt sich 1959
zu, dem Publikationsjahr von Sartres Les Séquestrés d’Altona, das 1960 als Die
Eingeschlossenen bei Rowohlt erscheint und am 4. September 1960 im Wiener
Volkstheater unter der Regie von Leon Epp als österreichische Erstaufführung

140 Franz Schuh: Lest Sartre! In: Profil, 21.04.1980.
141 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 34, 128.
142 Friedrich Nietzsche: Der Antichrist. Fluch auf das Christenthum. In: Nietzsche: Sämtliche
Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden (KSA), Bd. 6. Hg. von Giorgio Colli und Mazzino
Montinari. München 1999, S. 167–168, hier S. 168 (Hervorhebung im Original).
143 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 55.
144 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 34.
145 Heinz Sichrovsky: Die Ausgesperrten. In: Arbeiter-Zeitung, 17.11.1979.
146 Janz: Elfriede Jelinek, S. 52, 44. Als weitere Denksysteme, die durch Jelinek eine ähnlich
zerstörerische Behandlung erfahren, nennt Janz „den marxistischen Mythos von der Arbeiter-
schaft als revolutionärem Subjekt und den feministischen Mythos von den Frauen als ‚subver-
sivem‘ Potential.“

5.2 Literarische Darstellungen des Existentialismus als Jugendkult 123



Premiere feiert.147 In dem Stück über die Hamburger Industriellenfamilie Gerlach,
über die seit Kriegsende der laut Todeszertifikat in Argentinien verstorbene, in
Wirklichkeit aber in seinem Zimmer versteckte Sohn Frantz herrscht, ist man
ebenso eingeengt („drôlement coincés“148) wie bei den Witkowskis, die sich „in
ein auswegloses Gefängnis eingesperrt“149 fühlen. Über den auffälligen Titel hin-
aus enthält Die Ausgesperrten diverse thematische Reminiszenzen (der Umgang
mit Schuld, der Generationenkonflikt, die zu enge Geschwisterbindung) zu dem
Stück, auch sehr spezifische, als etwa Rainer wie Sartres Figur Frantz Gerlach
versucht, sich und seinen Vater mit dem Auto in den Tod zu stürzen. Dass Rainer
schließlich seine ganze Familie auslöscht, mit dem Gesichtsausdruck eines Men-
schen, „der Camus liest und aus Quälerei an der Welt ans Töten schreiten
muß“150, erteilt sowohl dem Absurdismus als auch dem Existentialismus als po-
sitive philosophische Vorbilder eine letzte drastische Absage.

Rainer, der seine Lage „zahllosen Teenagern seiner Generation“ gleich als
„aussichtslos“151 beschreibt, übertrifft mit seiner Tat alle Schreckensvisionen
vom berüchtigten Sartreschen „Idealismus der Ausweglosigkeit“152. Dass das
seelische Vakuum einer Generation ohne Eigenschaften (die Namen Sophie
Pachhofen und Hans Sepp stammen von Musil) emphatisch mit dem Existentia-
lismus befüllt werden kann, wird andererseits darauf zurückgeführt, dass Sar-
tre die Jugend optimistisch sein lässt in einer zu Pessimismus ausreichend
Anlass bietenden Welt; gerade dies macht Sartres Denken für Günther Nenning

147 Das Volkstheater bringt im Vorjahr 1959 bereits die österreichische Erstaufführung von Sar-
tres Das Spiel ist aus, unter der Regie von Gustav Manker, dem Vater von Paulus Manker, der in
der Verfilmung von Jelineks Die Ausgesperrten 1982 die Figur des Rainer Witkowski spielen wird.
148 Jean-Paul Sartre: Les Séquestrés d’Altona. In: Sartre: Théâtre complet, S. 857–993, hier S. 957.
149 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 167. Eine besondere Nähe zu diesem Sartre-Stück (sowie zu
Huis clos) lassen auch Thomas Bernhards Dreiecks-Dramen Ritter, Dene, Voss (1986) und Vor
dem Ruhestand (1979) erkennen, unter anderem in den Unaufrichtigkeiten, den gegenseitigen
Unterwerfungen und Erstarrungen ihrer Hauptfiguren.
150 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 206. Cf. auch Heidi Strobel: Gewalt von Jugendlichen als
Symptom gesellschaftlicher Krisen. Literarische Gewaltdarstellungen in Elfriede Jelineks „Die
Ausgesperrten“ und in ausgewählten Jugendromanen der neunziger Jahre. (Europäische
Hochschulschriften I/1655.) Frankfurt am Main 1998.
151 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 164 f.
152 Rudolf Jeremias Kreutz: Oesterreichs Jugend. In: Europäische Rundschau 3 (1948), Nr. 18,
S. 832–835, hier S. 834.

124 5 Der Existentialismus als Subkultur



zu einem „Meisterstück“153. Schon die sogenannte Stunde Null stellt menta-
litätsgeschichtlich eine „von extrem gegensätzlichen Stimmungen geprägte Be-
dürfnislage“154 zwischen Verzweiflung und Aufbruchsgefühl dar, in der man
mit dem Existentialismus „zugleich den Sinn des Lebens radikal in Zweifel zie-
hen und dabei doch ein entschieden lebensbejahendes Engagement bezeugen
konnte.“155 Nach der Geistesverfassung der österreichischen Nachkriegsjugend
gefragt, antwortet Otto Basil, „optimistisch sehen diese Zwanzigjährigen nicht
in die Zukunft, die ihnen gehören soll“156, doch seien sie weniger unpolitisch
und individualistisch als in der Öffentlichkeit dargestellt. Der aus Oberöster-
reich stammende Autor und Kritiker Herbert Eisenreich relativiert ebenfalls,
dass es „eine zwar illusionslose, nicht aber eine nihilistische Generation ist;
eine skeptische, nicht aber eine ungläubige; eine autoritätsfeindliche, nicht aber
eine anarchistische.“157 Zum Mindesten sei die „intellektuelle Jugend von heute
von einer tiefen Skepsis gegen alle ihr vermittelten Werte erfüllt“158: Nationalso-
zialismus und Krieg haben die Identifikationsbereitschaft mit bestimmten politi-
schen Systemen und Ideologien erschüttert.159 Entsprechend hängt auch der Ruf
Sartres davon ab, ob er als „Destrukteur der bürgerlichen Ideologien“160 und
damit als Leitrebell gegen das elterliche Milieu befürwortet oder durch seinen
„geradezu nihilistischen Skeptizismus“161 selbst als Ideologe abgelehnt wird.

153 Nenning: Sankt Sartre, S. 22.
154 Rahner: Jean-Paul Sartre als Modell des Intellektuellen, S. 321.
155 Werner: Vorwort. In: Rahner: Die Rezeption des französischen Existentialismus im kultu-
rellen Feld Westdeutschlands, S. 8.
156 Otto Basil: Stimme der Jugend. In: Plan 1 (1946), Nr. 4, S. 307–310, hier S. 307.
157 Herbert Eisenreich: Das schöpferische Mißtrauen oder Ist Österreichs Literatur eine öster-
reichische Literatur? (1959). In: Eisenreich: Reaktionen. Essays zur Literatur (1964), S. 72–104,
hier S. 83.
158 Rudolf Lind: Was sollen wir tun? In: Plan 1 (1946), Nr. 7, S. 558–562, hier S. 560 f.
159 Cf. Schelsky: Die skeptische Generation, S. 85.
160 Améry: In die Welt geworfen, S. 196.
161 Kreutz: Oesterreichs Jugend, S. 834. Mannheim definiert: „Als Ideologien legt man gegne-
rische Ansichten erst aus, wenn man sie nicht einfach als erlogen erlebt, sondern in der gan-
zen Haltung eine Unwahrhaftigkeit wittert, die man als Funktion einer sozialen Lagerung
deutet.“ Karl Mannheim: Ideologie und Utopie. (Schriften zur Philosophie und Soziologie 2.)
Bonn 1929, S. 14. Für Sartre ist es erst die Verfestigung, die die Ideologie zur Unaufrichtigkeit
werden lässt. Selbst der Meinung, dass Ideologien im Moment des Entstehens Freiheit seien,
im Moment der Verfestigung jedoch Unterdrückung („les idéologies sont liberté quand elles se
font, oppression quand elles sont faites“ [Qu’est-ce que la littérature?, S. 161]), übt Sartre in
seiner Prosa Ideologiekritik, am deutlichsten in der Erzählung L’Enfance d’un chef (Paris 1939,
S. 48, 104, 49): Die jugendliche Hauptfigur Lucien Fleurier sucht darin nach Orientierung und
Halt und wird fündig in der Psychoanalyse, die ihm als Offenbarung („une révélation“) er-
scheint, bevor er sich auf Anraten neuer Freunde plötzlich durch den Antisemitismus definiert

5.2 Literarische Darstellungen des Existentialismus als Jugendkult 125



Steht die Mentalität nach 1945 im Zeichen der „Diskreditierung der Ideolo-
gien“162, gilt dies laut Eisenreich für die ÖsterreicherInnen noch besonders, da
Ideologieskepsis ohnehin zu den (nur vorübergehend außer Kraft gesetzten)
„simplen Fundamenten österreichischer Wesensart“ gehöre, neben „Skepsis ge-
genüber dem Erfolg, Mißtrauen gegen den Fortschritt, Zweifel an der Wichtigkeit
gerade dessen, was allgemein für wichtig gilt“163. Man sei, fügt Hans Heinz
Hahnl hinzu, bereits durch die eigene Grundverfassung auf das „Ich seiner exis-
tentiellen Verlorenheit und Verlassenheit“ geworfen, auch ohne Hilfe aus Paris:
„Die jungen Österreicher kamen auch ohne Sartre und Camus auf diese Verhal-
tensmuster und fanden sich, wenn sie die Existentialisten lasen, nur in ihren Le-
benserfahrungen und dem von ihren Lebenserfahrungen aufgedrängten
Rückweg ins Ich bestätigt.“164

Sie lesen sie dennoch, wie viele Erinnerungen österreichischer Schriftstel-
lerInnen belegen, auch in den nachfolgenden Jahrzehnten. Dass sich der Existen-
tialismus über die Philosophie hinaus als Stil einer Epoche, als globale Reaktion
auf eine historische Situation („un style d’époque, l’expression globale de réac-
tions à une situation historique“165) manifestiert, bedeutet nicht, dass er an diese
Situation gebunden ist, wie wiederkehrende Rufe nach einem Neoexistentialis-
mus (zu dessen theoretischer Verfestigung es indes nie kommt) zeigen. Wegen
des diachronen Charakters von Transferprozessen existiert zwar grundsätzlich
„keine temporale Symmetrie“166, doch liegen beim Existentialismus zwischen
dem Entstehungskontext in der Besatzungszeit und den (fortlaufenden) Rezepti-
onskontexten bald viele Jahrzehnte. Der Erwartungshorizont des jugendlichen
Publikums scheint sich im Verlauf dieser Dauerrezeption nicht sonderlich zu än-
dern, die provokative Kraft von Sartres und Camus’ Literatur hält auch im
21. Jahrhundert an, in dem sie längst zu Schulklassikern kanonisiert sind.

33 Jahre nach Jelineks Die Ausgesperrten erscheint 2013 mit Norbert Gstreins
Eine Ahnung vom Anfang neuerlich ein Werk, in dem existentialistisches Gedan-
kengut in Verdacht gerät, geneigte SchülerInnen auf Abwege zu bringen, nun in

und schätzt („une méthode pour se définir et s’apprécier“) und sich von ihm ein Wesen und
ein Schicksal („un caractère et un destin“) verleihen lässt.
162 Hans Heinz Hahnl: Von der Diskreditierung der Ideologien. Erwartungshaltungen und li-
terarische Produktion nach 1945. In: Waechter-Böhm (Hg.): Wien 1945. davor/danach. Wien
1985, S. 153–163, hier S. 157.
163 Herbert Eisenreich: Worin besteht der Unterschied? Ein Vergleich zwischen der jungen Li-
teratur Österreichs und Deutschlands. In: FORVM 1 (1954), Nr. 7/8, S. 34–36, hier S. 35.
164 Hahnl: Von der Diskreditierung der Ideologien, S. 157.
165 Dugast: La Situation culturelle de la France après 1945, S. 312.
166 Werner: Dissymmetrien und symmetrische Modellbildungen in der Forschung zum Kul-
turtransfer, S. 89 f.

126 5 Der Existentialismus als Subkultur



den neunziger Jahren und in ländlicher Gegend. Der Deutschlehrer Anton berich-
tet von einem Sommer, den er mit seinem ehemaligen Schüler Daniel und dessen
Freund in einemWaldhaus verbringt. Ein als Existentialismus-Vermittler agieren-
der Pädagoge ist auch außerliterarisch kein ungewöhnliches Vorkommnis, wie
unter anderem das Erweckungserlebnis des fünfzehnjährigen Josef Winkler na-
helegt: Er „hatte im Bücherregal unserer Lehrerin, der Stoxreiter Waltraud, ‚Die
Pest‘ von Camus gefunden und [sich] ausborgen dürfen und spätestens beim
Lesen dieses Buches gewußt, daß [er sich] von nun an mit Literatur beschäftigen
würde“167. Gstreins Held empfiehlt seinen Schützlingen ebenfalls (den hier in die
weitere Existentialismus-Sphäre inkludierten) Camus, konkret den Roman Der
Fremde, sieht sich jedoch schnell in der Situation, diesen Lektüre-Ratschlag
rechtfertigen zu müssen, nachdem eine Bombendrohung die dörfliche Stasis auf-
bricht und den unangepassten Lehrer und seinen widerspenstigen Schüler ins
Zentrum der Aufmerksamkeit rückt. Anton insistiert: „Der Fremde galt nun wahr-
lich nicht als Geheimtip, auch bei uns in der Provinz nicht“168. Zu weiterem
Unmut führen Theaterproben von Camus’ Die Gerechten, ein Stück über sozialis-
tische Revolutionäre im zaristischen Russland während der Unruhen von 1905,
vom Elternverein seiner „aufrührerischen Ideen“ wegen („kommunistische Um-
triebe und Aufruf zur Gewalt“169) sabotiert.

Von diesem Stück, Les Justes (1949), erfährt das österreichische Publikum erst-
mals 1950 in der Besatzungspresse: Es sei im Gegensatz zum Vorgänger Belage-
rungszustand (L’État de siège, 1948), welches Publikum und KritikerInnen in
Frankreich enttäuscht habe, weil es „abstrakt, unlebendig, ja stellenweise langwei-
lig“ gewesen sei, nun „ein gut gebautes, spannendes Stück“170. Die erste größere
Inszenierung von Die Gerechten im Wiener Volkstheater im März 1951 (Regie: Gus-
tav Manker) muss dennoch nach drei Vorstellungen abgesetzt werden, zu extrem
erscheint der Inhalt. An Aktualität verliert die Frage, inwieweit Gewalt legitim sein
kann, um noch größere Gewalt zu verhindern, allerdings nicht, wie eine Rezension

167 Josef Winkler: Winnetou, Abel und ich. Mit Bildern von Sascha Schneider. Berlin 2014,
S. 51.
168 Gstrein: Eine Ahnung vom Anfang, S. 96. Die im Roman vorherrschende Präferenz für Al-
bert Camus thematisiert eine Schülerin, die meint, „im Streit zwischen Camus und Sartre
müsse man sich nur Fotos von ihnen ansehen, um zu wissen, dass Camus recht gehabt habe,
oder um sich zumindest genau das zu wünschen“ (S. 277 f.), und die damit das berühmte Dik-
tum ‚Lieber mit Sartre irren als mit Aron recht haben‘ zu ‚Lieber mit Camus irren als mit Sartre
recht haben‘ variiert.
169 Gstrein: Eine Ahnung vom Anfang, S. 97, 191. Cf. auch Marie Gunreben: Die Gefährlichkeit
der Literatur. Norbert Gstreins Roman „Eine Ahnung vom Anfang“. In: Text + Kritik 2015,
Nr. 15 (Sonderband: „Österreichische Gegenwartsliteratur“), S. 164–174.
170 o. V.: „Die Gerechten“ von Albert Camus. In: Geistiges Frankreich, 16.01.1950.

5.2 Literarische Darstellungen des Existentialismus als Jugendkult 127



zur Aufführung einer Collage nach Les Justes, „Monsieur Camus oder Die verges-
sene Revolte“, Anfang der achtziger Jahre im Wiener Dramatischen Zentrum zeigt:

Seit vielen Jahren hat es sich in der Wiener Theaterszene nicht mehr derart nachdrücklich
gerührt. […] Menschen im Gewissenskonflikt zwischen zweierlei Humanismus: Der eine
rechtfertigt Mord und Gewalt als Mittel des Kampfes gegen Mord und Gewalt von ungleich
größerem Ausmaß, der andere hemmt die Hand, die gegen den Kopf eines Menschen ab-
drücken will.171

In Gstreins Roman erträgt Held Anton das in seinen Augen vollkommen harm-
lose Stück durch „seine hochtrabende Thesenhaftigkeit“ („ein einziges Wahr-
heits- und Wahrhaftigkeitsgetöse über Freiheit und Gerechtigkeit“172) zwar
kaum, unterstützt es aber aus Prinzip. Im Gegensatz zu diesem Drama sei
Camus’ im Band Das Exil und das Reich zu findende Erzählung „Der Abtrün-
nige“ über einen wahnsinnig werdenen Missionar in Bezug auf die gegenwärti-
gen Verhältnisse „erschreckend hellsichtig“173, schaltet sich der wohlgesinnte
Schuldirektor ein. Jeder ziehe sein Tun in Zweifel, beruhigt er, „das Entschei-
dende sei, ob man weitermache, obwohl einem plötzlich alles als sinnlos er-
scheine“174, womit er die von Camus in Le Mythe des Sisyphe aufgeworfene
Frage nach der adäquaten Reaktion auf den Einbruch des Absurden paraphra-
siert (cf. Kap. 6.3). Während Anton im Einverständnis mit dem provokanten
Satz, der Camus’ Essay beschließt – man müsse sich Sisyphos glücklich vorstel-
len („[i]l faut imaginer Sisyphe heureux“175) – , mit seinem Leben fortfährt, hat
sein Bruder vor langer Zeit das seine beendet. Dessen Lieblingsbuch, Der
Fremde, gehört laut Anton letztlich doch zu den Werken, die das (wenn auch
selten entfaltete) Potential hätten, „für einen normalen Alltag untauglich zu
machen“, und die er nun seinem Schüler Daniel anbietet, „als sollten sie wie-
der eine Antwort geben, die sie schon einmal nicht hatten geben können“176.

171 Heinz Sichrovsky: Rechtfertigung der Gewalt? In: Arbeiter-Zeitung, 01.04.1982.
172 Gstrein: Eine Ahnung vom Anfang, S. 191.
173 Gstrein: Eine Ahnung vom Anfang, S. 97 f.
174 Gstrein: Eine Ahnung vom Anfang, S. 85.
175 Albert Camus: Le Mythe de Sisyphe. Paris 1942, S. 168. Cf. Gstrein: Eine Ahnung vom Anfang,
S. 24: „[T]atsächlich war ich nach den Monaten im Klassenzimmer so zufrieden mit der Arbeit im
Freien und ihrer Ziel- und scheinbaren Nutzlosigkeit, dass ich zum ersten Mal den Satz zu begrei-
fen glaubte, nach dem man sich Sisyphos als glücklichen Menschen vorzustellen habe, weil ich
mich bei demWunsch ertappte, jemand möge hinter mir alles rückgängig machen.“
176 Gstrein: Eine Ahnung vom Anfang, S. 45, 52. Im Interview mit Bettina Steiner betont Gstrein
(Die gefährliche Lust, recht zu haben. In: Die Presse, 11.08.2013) diesbezüglich, das Problem sei
„nicht die Literatur selbst, sondern der jugendliche Leser mit seinen Idealvorstellungen“. Zur
Bedeutung Camus’ für den Autor cf. Norbert Gstrein und Stefan Zweifel: Zweifels Reflektorium,

128 5 Der Existentialismus als Subkultur



Die „Unbedingtheit, mit der er die Dinge ernst genommen habe“ unter-
scheidet Daniel in den Augen seines Lehrers von seinen MitschülerInnen. Seien
der jugendliche Defätismus einerseits, „der nackte, ungeschützte Idealismus“
andererseits sonst vorübergehende Phänomene, falle auf, dass Daniel, während
„andere ihre Ausflüge ins Existentialistische belächelten und froh Bestand auf-
nahmen, dass sie waren, was sie waren, und hatten, was sie hatten, sich immer
mehr darin verbiss.“177 Mit ihm ist neuerlich ein Jugendlicher porträtiert, bei
dem die Existentialismus-Aufnahme eskaliert, wenn auch in geringerem Maß
als bei Jelineks Rainer Witkowski. Die Helden eint mehr: Schätzt Anton im
Grunde Daniels „Hang zum Paradoxen, zum Wortspielerischen, zum scheinphi-
losophischen Tiefsinn“, bezeichnet der Schuldirektor ihn als „Hochstapler“
und benennt unumwunden, was ihn stört: „der metaphysische Schleim, mit
dem er alles überzieht“178. Einschätzungen zu Rainer, aus dem nur „verbaler
Durchfall“179 herauskomme, klingen ähnlich. Die (Pseudo-)Intellektualität wird
durch Unaufrichtigkeit in materieller Hinsicht ergänzt: Schon dass bei den phi-
losophisch legitimierten actes gratuits den pekuniären Reizen schwer zu wider-
stehen ist, lässt Misstrauen an Rainers Integrität aufkommen, bei späterer
Gelegenheit prahlt er offen mit dem (imaginierten) Sportauto seines Vaters, wie
auch die Figur Daniel den absenten Vater als Lebemann mit teurem Wagen aus-
gibt. Infrage gestellt wird damit auch die den ExistentialistInnen zugeschriebene
konsumkritische Haltung als eines jener Klischees, die das wirkungsgeschichtli-
che Gewebe durchziehen. Dass die existentialistische Subkultur als dem Konsum
abgeneigt und „[d]istanziert gegenüber dem american way of life“180 gilt, lässt
sich an Jelineks Jugendlichen nicht ablesen, wobei der Arbeiter Hans am offens-
ten zugibt, dass viel Ersehntes aus den Vereinigten Staaten stammt („die Blue-
jeans und sämtliche heiße Musik“181). Die Ausgesperrten illustriert mit diesen
sich scheinbar widersprechenden Vorlieben, was wenige Jahre zuvor durch den
Besatzungskontext die Begegnung mit dem Existentialismus zu einem Spezialfall
macht: trianguläre Transferprozesse zwischen Österreich, den USA und Frank-
reich, bei denen sich kulturelle Güter wie der Jazz, amerikanische Literatur und

Folge 31 („Über seinen neuen Roman und 100 Jahre Camus“). http://www.burgtheater.at/Con
tent.Node2/home/ueber_uns/aktuelles/Reflektorium31.at.php (einges. 12.12.2015).
177 Gstrein: Eine Ahnung vom Anfang, S. 20, 57, 49 f.
178 Gstrein: Eine Ahnung vom Anfang, S. 49, 95, 89.
179 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 239.
180 Dietmar Hüser: Amerikanisches in Deutschland und Frankreich – Vergleich, Transfer und
Verflechtung populärer Musik in den 1950er und 1960er Jahren. In: Lüsebrink und Oster (Hg.):
Am Wendepunkt, S. 283–305, hier S. 299.
181 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 228.

5.2 Literarische Darstellungen des Existentialismus als Jugendkult 129

http://www.burgtheater.at/Content.Node2/home/ueber_uns/aktuelles/Reflektorium31.at.php
http://www.burgtheater.at/Content.Node2/home/ueber_uns/aktuelles/Reflektorium31.at.php


Hollywoodfilme über die Grenzen von Hoch- und Massenkultur hinweg mit der
Strömung verbinden.

Zwar ist je nach Zone der unmittelbare Einfluss der zuständigen Alliierten
stark, auf Bundesebene überwiegen allerdings Importe aus den USA. Bei der
Amerikanisierung des kulturellen Feldes – stets „bei parallelem ‚inhaltlichen‘
Rekurs auf Tradition und ‚Erbe‘, ‚Schönheit‘ und ‚Wahrheit‘“182– ist wenig dem
Zufall überlassen. Auch wenn sich nach der Kulturtransfertheorie die Über-
nahme fremder Elemente „nicht dekretieren oder durch eine gezielte Expansi-
onspolitik der Ausgangskultur erreichen“183 lässt, zeigt dieses Beispiel,
welchen Effekt ein entsprechendes Nachhelfen haben kann. Wie die französi-
schen Kulturverantwortlichen gehen die amerikanischen davon aus, dass sie
die größte Wirkung erzielen, indem sie „vorhandene österreichische Vorstel-
lungsmuster verstärken“, weshalb der zuständige Information Services Branch
„möglichst friktionsfreie, idealisierende Bücher, Filme und Musikstücke“ pro-
pagiert und einen (im Gegensatz zu den eher undifferenzierten Initiativen der
anderen Besatzungsmächte) auf „ganz bestimmte Zielgruppen ausgerichteten
Operationskalender“ entwirft, der medienübergreifend „vor allem die Hochkul-
tur sowie moderne Unterhaltungs- und Massenbeeinflussungsinstrumente“184

umfasst, wie Oliver Rathkolb hervorhebt.
Als ergiebigsten Werbeträger nutzen die USA den Film, der eine Vermitt-

lung sowohl ihrer demokratischen Ideale als auch indirekt ihrer materiellen
Güter ermöglicht. Deutlich vernehmbar sind die Stimmen, die darin eine Gefahr
für die Jugend sehen, die bald im Ruf steht, „daß sich ihr Dasein nur im materi-
ellen Ablauf erschöpft, daß sie sich an gänzlich unwichtige Dinge verschwendet,
massenweise Gangster- und Kriminalfilme besucht, bornierte Liebesgeschichten
verschlingt“185 und sich so in den geistigen Bankrott katapultiert. Die Faszina-
tion, die Kinohelden wie Marlon Brando und James Dean ausüben, greifen viele
Texte, die die Nachkriegszeit aus jugendlicher Perspektive schildern, auf:
Statt zur Schule geht Josef Winkler „oft schon um zehn Uhr vormittags ins
Apollokino am Ufer der Drau“, zusammen mit „den anderen Beatles, Hippies
und Schulschwänzern aus den Villacher Gymnasien, der Handelsschule und

182 Georg Schmid: Die „Falschen“ Fuffziger. Kulturpolitische Tendenzen der fünfziger Jahre.
In: Aspetsberger, Frei und Lengauer (Hg.): Literatur der Nachkriegszeit, S. 7–23, hier S. 23.
183 Espagne und Greiling: Frankreichfreunde, S. 10.
184 Rathkolb: Die Entwicklung der US-Besatzungskulturpolitik, S. 38, 45 f., 35. Cf. auch Alfred
Hiller: Amerikanische Medien- und Schulpolitik in Österreich 1945–1950. Wien: Universität
Wien, Diss. 1974.
185 Thomas Bernhard: Die Kultur ist nicht stehen geblieben! In: Bernhard: Werke, Bd. 22/1,
S. 141–144, hier S. 141. [Zuerst in: Demokratisches Volksblatt, 04.04.1953.]

130 5 Der Existentialismus als Subkultur



Handelsakademie“186. Gernot Wolfgruber hat sich, so wie sich der Lehrling in
seinem Roman Auf freiem Fuß (1975) „fast täglich ins Kino“187 begibt, in die
Welt auf der Leinwand „hineingewünscht“188. Das in den Filmen präsentierte
andere Leben weckt Träume, die an den starren Strukturen der Wirklichkeit
zerbrechen, am „Wertesystem einer rückwärtsgewandten und restriktiven Ge-
sellschaft“, lautet die Diagnose von Robert Buchschwenter, der hier keinen
Raum für ein haltbares „alternatives kulturelles Narrativ“ sieht: Es ist die
„transzendente Erfahrung, die einem amerikanische Kult-Filme bescherten,
so völlig abgelöst von sozialen Realitäten österreichischer Jugendlicher, dass
sie selten mehr als einen unmittelbaren Ausbruch an gegenstandsloser Gewalt
oder folgenloser Begeisterung zur Folge hatten“189.

Doch stellt der Hollywoodfilm nur einen Teilbereich dessen dar, was dem
Nachkriegspublikum an die „abgebrochene Moderne“ anzuknüpfen erlaubt: Es
ist, schreibt Heinrich Deisl, „für die 1950er prägend, dass Sartre/Camus und Jazz,
Baudelaire/Villon und Boogie Woogie, The Wild One und Moderne Kunst eine,
wenn auch desperate Einheit ergaben“190. Die Einheit erscheint zumindest weni-
ger disparat, wenn man den Existentialismus als bereits stark von der amerikani-
schen Literatur und Musik beeinflusst denkt; auch von Hollywood, mit dessen
wesentlichen Erzeugnissen („l’essentiel de l’histoire du cinéma“191) Beauvoir und
Sartre seit Beginn der 1930er Jahre vertraut sind. In Ermangelung akzeptabler na-
tionaler Produktionen („rien d’acceptable“) ist die Nachfrage der französischen
Bevölkerung nach 1945 beträchtlich, berichtet Beauvoir, die sich viel („monts et
merveilles“192) vom amerikanischen Film verspricht, der wie die Literatur nicht
nur Unterhaltung und Kunst („un divertissement et un art“) für sie und Sartre
darstellt, sondern die Erweckung einer Welt („une évocation du monde“193).

Beauvoir beschreibt in ihrer Autobiographie La Force des choses, wie die
amerikanische Kultur – Jazz, Kino, Literatur – als etwas Unerreichbares, als ein
großer Mythos ihre Jugend bestimmt („[ç]a signifiait tant de choses, l’Amérique!
Et d’abord, l’inaccessible; jazz, cinéma, littérature, elle avait nourri notre

186 Winkler: Winnetou, Abel und ich, S. 29 f.
187 Gernot Wolfgruber: Auf freiem Fuß. Salzburg 61988, S. 35.
188 Hoffmeister: Access Routes into Postmodernism: Interviews with Innerhofer, Jelinek,
Rosei, and Wolfgruber. In: Modern Austrian Literature 20 (1987), Nr. 2, S. 97–130, hier S. 129.
189 Robert Buchschwenter: „Johnny, ein Glas Milch!“ Kino, Pop und der Kampf um den
(guten) Geschmack. In: Horak et al. (Hg.): Randzone, S. 103–125, hier S. 123, 122.
190 Deisl: Im Puls der Nacht, S. 21.
191 Emmanuel Leclercq: Le Cinéma selon Simone de Beauvoir: les visages et les mythes. In:
Les Temps modernes 2002, Nr. 619 [Juni–Juli], S. 185–248, hier S. 185.
192 Beauvoir: La Force des choses, Bd. 1, S. 26.
193 Leclercq: Le Cinéma selon Simone de Beauvoir, S. 187.

5.2 Literarische Darstellungen des Existentialismus als Jugendkult 131



jeunesse mais aussi elle avait été un grand mythe: un mythe ne se laisse pas
toucher“194). Dieser Mythos rückt nach der Befreiung Frankreichs in greifbare
Nähe. Im französischen Alltag ist durch Konsum- und Kulturgüter die Macht,
die die Vereinigten Staaten politisch, wirtschaftlich und kulturell auf Europa
ausüben, deutlich spürbar. Die anfängliche Glorifizierung der amerikanischen
Armee als heroische und großzügige BefreierInnen aus dem Land der Demokra-
tie weicht wachsenden Vorbehalten gegen die Rassismus und soziale Ungleich-
heit umfassende Schattenseite der glänzenden Kulisse, so Dugast,195 weshalb
eine antiamerikanische Haltung in Frankreich bald weit über kommunistische
Kreise hinausreicht. Raymond Aron bestätigt in einer Sammlung von heteroste-
reotypen Bildern, As Others See Us. The United States through Foreign Eyes, die
Amerikanisierung sei „looked upon by many with horror“, das Land verursache
„mixed feelings – envy and resentment combined with admiration or fear“196.
Während die Zweiteilung der Welt voranschreitet, sträubt sich Frankreich in
seinem Selbstverständnis als Kulturnation gegen den als bedrohlich empfunde-
nen Kulturimperialismus, deutet Michel Winock; es geschehe dies aus Furcht,
in den Vereinigten Staaten die eigene Zukunft zu erblicken („nous la craignons
parce qu’elle est en nous, parce qu’elle est une des virtualités à haute probabi-
lité de notre avenir“197). Eben weil sie sie als im Gange befindliche Zukunft
(„l’avenir en marche“198) auffassen, bewahren Sartre und Beauvoir trotz
ihres antikapitalistischen Standpunkts Interesse an der Kultur der Vereinigten
Staaten. Durch ihre ersten USA-Aufhalte in den Jahren 1945, 1946 und 1947
bewahrheiten sich einige von Sartres, Camus’ und Beauvoirs Annahmen, an-
dere erscheinen in neuem Licht. So würdigt Sartre in seinem kurzen Text
„Nick’s Bar, New York City“ (1947) den Jazz als die Nationalunterhaltung („le

194 Beauvoir: La Force des choses, Bd. 1, S. 32.
195 Cf. Dugast: La Situation culturelle de la France après 1945, S. 309. Cf. auch Frank Cos-
tigliola: France and the United States. The Cold Alliance Since World War II. New York 1992.
196 Raymond Aron: From France. Englisch von Anita Tenzer. In: Joseph (Hg.): As Others See
Us. The United States through Foreign Eyes. Princeton 1959, S. 57–71, hier S. 60.
197 Michel Winock: Nationalisme, Antisémitisme et Fascisme en France. Paris 1990, S. 51.
198 Beauvoir: La Force des choses, Bd. 1, S. 32. Vor ihren ersten transatlantischen Reisen er-
halten Sartre und Beauvoir von FreundInnen und Bekannten Einblicke in das amerikanische
Leben, vom Journalisten Jacques-Laurent Bost, dem surrealistischen Schriftsteller und Journa-
listen Philippe Soupault, von Beauvoirs Vertrauter Nathalie Sorokine, die mit dem in Frank-
reich stationierten späteren Drehbuchautor Ivan Moffat im Februar 1946 nach Kalifornien
übersiedelt, wo auch Henriette Nizan bis Ende des Krieges in der Filmbranche arbeitet, sowie
von Stépha und Fernando Gerassi, die nach New York emigrieren, wo sich auch der für die
Relations culturelles tätige Bekannte Claude Lévi-Strauss aufhält.

132 5 Der Existentialismus als Subkultur



divertissement national des États-Unis“199), nachdem er bereits in den zwanziger
Jahren den Internationalismus („[i]nternationalisme“200) dieser seine eigene Epo-
che kennzeichnenden Musikrichtung betont hat. Durch die Universalität des
transnationalen Idioms hat sich in der Zwischenzeit der amerikanische Jazz mit
dem französischen Existentialismus amalgamieren können, um dann als Einheit
„Jazz und Sartre“201 im deutschsprachigen Raum rezipiert zu werden, zugleich
mit dem von der US-Besatzung angeregten (und von der sowjetrussischen als
„decadent and alien“202 angesehenen) Jazz-Import.

Der Jazz ist integraler Bestandteil des Sartreschen auf Mode und Lebensstil
ausgedehnten Metafeldes. Während die Kerngruppe der philosophisch-literari-
schen Strömung überschaubar ist, gibt es einen beträchtlichen „Kreis von Sympa-
thisanten und Nachahmern“, deren Engagement für die Sache sich vielfach auf
„die Übernahme des äußeren Habitus oder eine allgemeine Begeisterung für
die Jazzmusik reduzierte.“203 Der Jazz scheint der kleinste gemeinsame Nenner,
wie Stephan Braese für den bundesdeutschen Kontext festhält: Um zur Jugendbe-
wegung zu werden, „bedurfte es der Flankierung durch eine französische Jazz-
Szene, die – gleichsam als Verstärker – tatsächliche oder auch nur vermeintliche
Merkmale des Existentialismus überzeugend in sich aufnahm und verbreitete.“204

Konfrontiert mit dem Resultat muss Jean Améry sich wundern, wieso „echte und
falsche Studentlein, welche Metaphysik und Be-Bop verwechselten, sich als

199 Jean-Paul Sartre: Nick’s Bar, New York City. In: Contat und Rybalka (Hg.): Les Écrits de
Sartre, S. 680–682, hier S. 682. [Zuerst in: America, 1947, Nr. 5 (Jazz 47).]
200 Jean-Paul Sartre: Fragment sur le jazz. In: Contat und Rybalka (Hg.): Écrits de jeunesse.
Paris 1990, S. 357–361, hier S. 360. Cf. Dina Gusejnova: Jazz Anxiety and the European Fear of
Cultural Change: Towards a Transnational History of a Political Emotion. In: Cultural History 5
(2016), Nr. 1, S. 26–50.
201 Deisl: Im Puls der Nacht, S. 16.
202 Judt: Postwar, S. 224.
203 Heinz-Hermann Krüger: Viel Lärm ums Nichts? Jugendliche „Existentialisten“ in den 50er
Jahren. Spurensuche. In: Bucher, Deutscher Werkbund e. V. und Württembergischer Kunstver-
ein Stuttgart (Hg.): Schock und Schöpfung. Jugendästhetik im 20. Jahrhundert. Darmstadt und
Neuwied 1986, S. 263–268, hier S. 268.
204 Stephan Braese: Die „Exis“: Eine westdeutsche Jugendbewegung aus dem Geiste des Pa-
riser Jazz. In: Braese und Vogel-Klein (Hg.): Zwischen Kahlschlag und Rive Gauche, S. 199–
213, hier S. 204. Als personifizierte Verbindung von Jazz und Existentialismus tritt hier Miles
Davis auf, der wiederholt auf Sartre trifft, eine Liaison mit Juliette Gréco eingeht und überlegt,
im vergleichsweise repressionsfreien Frankreich zu bleiben: „every night I would go out to the
clubs with Sartre and Juliette and we would just sit in the outside cafes and drink wine and eat
and talk. Juliette asked me to stay. Even Sartre said, ‚Why don’t you and Juliette get married?‘
But I didn’t. I stayed a week or two, fell in love with Juliette and with Paris and then left.“
Miles Davis, Quincy Troupe: Miles. The Autobiography. London 2012 [1990], S. 117.

5.2 Literarische Darstellungen des Existentialismus als Jugendkult 133



‚Existenzialisten‘ bezeichneten und von der Welt so genannt wurden.“205 Verbin-
dende Elemente sind durchaus vorhanden: Die europäische Jugend begrüßt den
Jazz laut Alfred Andersch instinktiv „als Musik der Aktion“206, als Berührungs-
punkte nennt Colin W. Nettelbeck in seinem Aufsatz „Jean-Paul Sartre, Simone de
Beauvoir and the Paris jazz scene“ das In-Situation-Sein der Improvisation (die
„dadurch gekennzeichnet ist, dass das, was der Sinn eines Elements ist, und damit
das, was überhaupt ein Element ist, im Prozess der Improvisation ausgehandelt
wird“207), die Offenheit, Freiheit, Spontaneität und kontinuierliche Erneuerung des
Jazz-Spiels. Wie sich diese Aspekte in Sartres Werk eingeschrieben hätten, sei ein
Paradebeispiel für kulturelle Anverwandlung:

In attempting to assess the relationship between jazz and the development of Sartre’s phi-
losophy the notions of ‚impact‘ or ‚influence‘ are perhaps less useful than the idea of ap-
propriation. What goes in as jazz – that is as a cultural ‚other‘ full of emotional
connotations – is not just absorbed into an existing intellectual tradition, but is deliber-
ately appropriated as an agent of transformation, taking the form, ultimately, of writing
that seeks to inflect and subvert ideologies and socio-political realities.208

In der österreichischen Aufnahme werden Jazz und Existentialismus teils bis zur
Ununterscheidbarkeit miteinander verklammert: In Michael Köhlmeiers Roman
Abendland heißt es über die aus Nordamerika eingetroffene musikalische Unter-
malung, „die verminderte Quint wurde als akustische Ikone jenes Lebensgefühls
gefeiert, das die Franzosen wenig später Existentialismus nannten“209. Aus
musikwissenschaftlicher Sicht sekundiert Andreas Felber, der in seinem Buch
über die Wiener Free Jazz-Szene die literarische Avantgarde hinzuzieht: „Die
Neo-Traditional-Szene in Wien war zu Beginn, ähnlich wie in Paris, vom Geist
des Existenzialismus behaucht und deshalb eng mit anderen Künstlerkreisen,
u. a. der Wiener Gruppe, verknüpft.“210 Der in den fiktionalen Handlungsräumen
immer wieder auftauchende „Jazzkeller“ – den Sartre und Beauvoir entgegen
dem Klischee nicht allzu häufig frequentierten – ist bei Jelinek nicht nur im enge-

205 Améry: In die Welt geworfen, S. 195 f.
206 Alfred Andersch: Jugend am Schmelzpott einer Kultur. In: Andersch: Essayistische Schrif-
ten 1. (Gesammelte Werke in zehn Bänden, 8.) Zürich 2004, S. 279–292, hier S. 283. [Zuerst in:
Aussprache 3 (1951), Nr. 1.]
207 Daniel Martin Feige: Philosophie des Jazz. Berlin 2014, S. 126.
208 Colin W. Nettelbeck: Jean-Paul Sartre, Simone de Beauvoir and the Paris Jazz Scene. In:
Modern & Contemporary France 9 (2001), Nr. 2, S. 171–181, hier S. 174 f. (Hervorhebung im
Original).
209 Michael Köhlmeier: Abendland. München 2007, S. 26.
210 Andreas Felber: Die Wiener Free-Jazz-Avantgarde: Revolution im Hinterzimmer. Wien,
Köln, Weimar 2005, S. 25.

134 5 Der Existentialismus als Subkultur



ren Sinne „Schauplatz“, sondern das eigentliche Biotop einer Jugend, die sich in
der Natur nicht mehr „in ihrem Element“ fühlt: „Ihre Lungen rasseln, keine Kon-
dition […]. Zuviel Alkohol, zuviel Zigaretten, prahlt Rainer und will über Camus
debattieren“211. Zwar weicht der Umgang mit dem Existentialismus in Die Ausge-
sperrten insofern von der verbreiteten jugendlichen Rezeptionshaltung („eher lei-
denschaftlich, weniger als rationale, methodische Auseinandersetzung mit
einem philosophischen Konzept“212) ab, als er vielfach literarisch-philosophische
Inhalte lakonisch aufgreift, doch berücksichtigt er auch den Lebensstil, jene von
Franz Schuh beschriebene „Mode, ein eigentümliches Konglomerat aus Gesten
und Meinungen mit dem Zweck, mittelständischen Existenzen die Dramatisie-
rung ihres langweiligen Daseins zu ermöglichen.“213

Für den Schüler Rainer verfügt neben der Philosophie vor allem die Musik
über ein hohes Distinktionspotenzial; über sie zu dozieren, hebt ihn von den
anderen ab und ermöglicht ihm, im Bourdieuschen Sinne, die Breite und Uni-
versalität seiner Bildung zu demonstrieren („[p]arler de la musique, c’est l’occa-
sion par excellence de manifester l’étendue et l’universalité de sa culture“214).
In musikalischen Präferenzen, die implizit der Reproduktion der eigenen sozia-
len Position dienten, spiegeln sich die Ungleichheiten zwischen Menschen
Bourdieu zufolge auf beispiellose Weise: Nichts erlaube es, die eigene Klasse so
sehr zu behaupten, wie der Musikgeschmack, nichts wiederum klassifiziere
einen unweigerlicher („[i]l n’y a rien qui, autant que les goûts en musique, per-
mette d’affirmer sa ‚classe‘, rien aussi par quoi on soit aussi infailliblement
classé“215). Die Annahme, dass Geschmack nicht Ausdruck von Individualität,
sondern von Klasse sei, wird von Jelineks Hauptfiguren zugleich bestätigt und
unterwandert. Die intellektuellen Höhenflüge der Figur Rainer beinhalten lange
Vorträge „über die moderne coole Jazzmusik und deren Aufbau“216, andererseits
erklärt er dem Arbeiter Hans den Rock’n’Roll. Hans, der sogenannte Halbstarke,
will seinerseits aber auch ins Jazzlokal gehen. Die beiden Mitte der fünfziger
Jahre vorherrschenden, gemeinhin den BürgerInnen und ArbeiterInnen zugeord-

211 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 107, 95.
212 Andreas Weber: Stimmen der Gegenwart, eine Anthologie – Nachkriegsösterreich aus der
Sicht junger Autor(inn)en. Wien: Universität Wien, Dipl.-Arbeit 1990, S. 15.
213 Franz Schuh: Lest Sartre! In: Profil, 21.04.1980.
214 Pierre Bourdieu: L’Origine et l’évolution des espèces de mélomanes. [Interview mit Cyril
Huvé.] In: Bourdieu: Questions de sociologie. Paris 2002 [1984], S. 155–160, hier S. 155. [Zuerst
in: Le Monde de la musique, Nr. 6, Dezember 1978.]
215 Bourdieu: L’Origine et l’évolution des espèces de mélomanes, S. 155. Cf. Pierre Bourdieu:
La Distinction. Critique sociale du jugement. Paris 1979, S. 17.
216 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 200; cf. S. 176.

5.2 Literarische Darstellungen des Existentialismus als Jugendkult 135



neten Gruppierungen, „Jazzer und Rock ’n’ Roller“217, trennt Die Ausgesperrten
nicht klar voneinander. Es veranschaulicht vielmehr, wie der Jazz, als „Sprach-
rohr für Subversion aller Art“218, mit dem noch schockierenderen Rock’n’Roll
„eine enge Liaison“219 eingeht.

In diesem Sinne reklamierbar macht den Jazz die Tatsache, dass er „trotz
ungeheurer Beliebtheit des Senders Rot-Weiß-Rot“220, der unter Aufsicht der
amerikanischen Besatzungsbehörde steht, eine laut Rathkolb von weiten Ge-
sellschaftsschichten prinzipiell abgelehnte schwarze Musik bleibt. Während er
sich für die Jugendlichen dadurch mit subkulturellem Kapital auflädt, wird er
für die Elterngeneration zum Synonym für mangelnden Lebensernst und
Verantwortungslosigkeit: „Er will nur die neuesten Jazzplatten hören und ist
weder genügsam noch bescheiden“, fasst in Jelineks Roman Rainers Tante das
Verhalten ihres Neffen zusammen. „Oft sind diese jungen Leute, die nur tanzen
und Jazzmusik hören wollen, zu unreif, um mit einer Freiheit auch umzugehen,
deswegen nimmt man sie ihnen wieder weg“221, räsoniert Vater Witkowski. Es
treibt den Arbeiter Hans ebenso wie die Witkowski-Zwillinge der Wunsch an,
aus der elterlichen Klasse auszubrechen, was ein wesentliches Element des
subkulturellen Habitus ist, doch beruht subkulturelle Distinktion laut Sarah
Thornton gerade auf einer „fantasy of classlessness“222, die in Jelineks Hand-
lung nur bedingt gegeben ist; ebenso in der Realität: Die ExistentialistInnen,
überwiegend aus studentisch-künstlerischem Milieu in den Städten, grenzen
sich im Allgemeinen „bewusst von arbeiterjugendlichen Ausdrucks- und Ver-
haltensformen ab, wussten jedoch antiproletarische Grundhaltungen mit kon-
ventionslos-antibürgerlichen Attitüden zu einer spezifischen Form jugendlicher
Gegenkultur und Zivilisationskritik zu verbinden.“223 Der sich dezidiert antibür-
gerlich gerierende Kleinbürger Rainer verachtet Hans, den „von Karl Marx zu
Elvis degenerierte[n] Arbeiter“224, der sich seinem illegitimen Unterklassen-Ge-

217 Deisl: Im Puls der Nacht, S. 147.
218 Deisl: Im Puls der Nacht, S. 115.
219 Zinnecker: Jugendkultur 1940–1985, S. 161.
220 Rathkolb: Die Entwicklung der US-Besatzungskulturpolitik, S. 38.
221 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 161, 35.
222 Sarah Thornton: The Social Logic of Subcultural Capital [1995]. In: Thornton und Gelder
(Hg.): The Subcultures Reader. London und New York 1997, S. 200–209, hier S. 204. Bei einer
Subkultur handelt es sich nach Schwendter um einen Gesellschaftsteil, „der sich in seinen Insti-
tutionen, Bräuchen, Werkzeugen, Normen, Wertordnungssystemen, Präferenzen, Bedürfnissen
usw. in einem wesentlichen Ausmaß von den herrschenden Institutionen etc. der jeweiligen Ge-
samtgesellschaft unterscheidet.“ Rolf Schwendter: Theorie der Subkultur. Köln 1973, S. 11.
223 Hüser: Amerikanisches in Deutschland und Frankreich, S. 299.
224 Sichrovsky: Die Ausgesperrten, S. 10.

136 5 Der Existentialismus als Subkultur



schmack, dem Rock’n’Roll, widmen und sich aus Rainers Fachgebiet, dem Jazz,
heraushalten soll. Hier greift ein Hauptmechanismus des subkulturellen Kapi-
tals, von dem Thornton in Anlehnung an Bourdieus kulturelles Kapital spricht:

Subcultural capital confers status on its owner in the eyes of the relevant beholder. It af-
fects the standing of the young in many ways like its adult equivalent. […] Just as cultural
capital is personified in ‚good‘ manners and urbane conversation, so subcultural capital
is embodied in the form of being ‚in the know‘225.

Nach diesem Muster betont Rainer, Camus’ Der Fremde nur gemeinsam mit der
von ihm verehrten Sophie „und sonst niemandem“ zu lesen, auch will er „ihr
alleine jetzt einige Ideen für die Interpretation der Pest von Camus anvertrauen,
weil sie das als nächstes zusammen lesen werden. Sie darf es nicht weitersa-
gen.“226 Während sich die Figur Sophie dieser Gunst kaum als würdig erweist,
fühlen sich andere EmpfängerInnen eines solchen Insider-Wissens aufgewertet,
etwa das Ich in Brigitte Schwaigers Erfolgsroman Wie kommt das Salz ins Meer
(1977):

Ich wollte wissen, was er meinte, als er einmal sagte: Du bist für mich wahrscheinlich,
was für Caligula der Mond ist. Karl hat Sartre und Camus gelesen. Ich habe alle Briefe
aufbewahrt, die er mir geschrieben hat. Ich war so stolz, daß einer mir Briefe schrieb, die
so gescheit waren, daß ich sie nicht verstand.227

Johannes Mario Simmels Roman Liebe ist nur ein Wort geht, den Pygmalion-My-
thos variierend, noch einen Schritt weiter, indem er den Helden ein Kind mit
existentialistischer Lektüre zu seinem ‚Geschöpf‘ formen lässt:

Darum unterhalte ich mich mit Chichita über Jaspers und Sartre, Oppenheimer, den ‚Ver-
rat im zwanzigsten Jahrhundert‘, die Kollektivschuld, Brecht, und so weiter.“ „Davon ver-
steht sie doch noch kein Wort, Noah!“ „Das sagen Sie nicht, Herr Doktor! Ich habe ihr
Camus gegeben. Und Malraux. Und Koestler. Sie haben recht, vieles versteht sie nicht,
auch wenn sie behauptet, alles zu verstehen. Aber eine Menge bleibt doch hängen, eine
Menge versteht sie – unbewußt, unterbewußt. Es wird ihr nie bewußt werden, aber sie
wird einmal so handeln, wie zum Beispiel Camus gedacht hat. Ist das schlecht?228

225 Thornton: The Social Logic of Subcultural Capital, 202 f.
226 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 196, 254.
227 Brigitte Schwaiger: Wie kommt das Salz ins Meer. Reinbek 1979, S. 52. In Schwaigers Spät-
werk Fallen lassen (Wien 2006, S. 22) tauchen erneut ExistentialistInnen auf, nun als beliebter
Bibliotheksbestand der psychiatrischen Einrichtung Baumgartner Höhe (‚Steinhof‘): „Wer ein
Buch bringt, um es dann der Bibliothek einzugliedern, Camus etwa, Jandl, Sartre, der findet
das Buch schon nach zehn Minuten nicht mehr. Patienten nehmen es mit bei der Entlassung
oder hinterlassen das Exemplar mit nur noch halber Seitenanzahl.“
228 Johannes Mario Simmel: Liebe ist nur ein Wort. München, Zürich 1963, S. 455.

5.2 Literarische Darstellungen des Existentialismus als Jugendkult 137



Anders als in diesen Beispielen von Schwaiger und Simmel geht das ‚in the
know‘-Sein häufig mit einer Abwertung der Uneingeweihten einher: Jelineks
Witkowski-Geschwister „begiften einen Muskelprotz, der nicht weiß, wer Sartre
und Camus sind und wo diese wohnen (Frankreich)“229. Dass es dabei aus-
reicht, auch unverstandenes existentialistisches Wissen für sich zu beanspru-
chen, veranschaulicht ein Gedicht von Peter Turrini:

Meine Einsamkeit
und meine Lesewut
waren grenzenlos.
Ich las alles
von Dostojewski
bis zu den
Existentialisten
und verstand nichts.
Einen Schulfreund
der mir seine Liebeserfahrungen
im Detail schilderte
versuchte ich mit der Frage
ob er überhaupt
Camus und Sartre
gelesen habe
fertigzumachen.230

Die erwähnte außenseiterische Einsamkeit wirkt dabei als wesentlicher Antrieb:

Wenn sie mich beim Fußballspiel ausschlossen
weil ich zu dick war um den Ball zu erreichen
und ein anderer Dicker
bereits im Tor stand
ging ich auf einen Hügel vor dem Dorf.
Dort hatte ich
in einem Erdloch
ein geheimes Lager angelegt:
Ein Buch von Camus über den logischen Selbstmord.231

Trost findet auch der junge Josef Winkler in der existentialistischen Philoso-
phie, besonders in Aussagen, die der Enge seiner Kindheit im ländlichen Kärn-
ten, aus der sein eigenes literarisches Werk entstehen soll, Ausdruck verleihen.
So heißt es in Winklers Zöglingsheft des Jean Genet: „‚Man ‚überwindet‘ den

229 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 154.
230 Peter Turrini: Ein paar Schritte zurück. Hg. von Silke Hassler. Frankfurt am Main 2002
[1980], S. 70.
231 Turrini: Ein paar Schritte zurück, S. 48.

138 5 Der Existentialismus als Subkultur



Katholizismus nicht: wenn es einem gelingt, sich von ihm loszureißen, so bleibt
man halb tot und für immer gezeichnet zurück‘, so Jean-Paul Sartre.“232 Es ist
die Beschäftigung mit Jean Genet, die Winkler zu Sartres Studie Saint Genet.
Comédien et Martyr (1952, auf Deutsch zuerst 1982) führt,233 aus der er auch in
Muttersprache, dem letzten Teil seiner Trilogie Das wilde Kärnten, zitiert. Die
Überlegungen Sartres scheinen auf im Rahmen einer empfundenen Unfreiheit
des Ichs gegenüber seinen Eltern, die „das Wort Homosexualität nie gehört“
haben und daher nie wussten, wer er sei:

Man wird nicht als Homosexueller geboren, sagt Sartre, aber man kann, je nach den Er-
eignissen und den Reaktionen darauf, ein Homosexueller werden. Alles hängt davon ab,
wie man auf das antwortet, was einem von anderen angetan wird. Homosexualität, so
Sartre, ist etwas[,] das von einem Kind in einem entscheidenden Moment, einem Moment
des Erstickens, entdeckt oder erfunden wird.234

Winkler lässt seinen Helden damit eine Passage aus Sartres Saint Genet unbe-
wertet paraphrasieren, in der es heißt:

Man ist nicht homosexuell oder normal geboren: jeder wird das eine oder das andere, je
nach den Vorfällen seiner Geschichte und seiner eigenen Reaktion auf diese Vorfälle. Ich
halte daran fest, daß die Inversion weder das Ergebnis einer pränatalen Wahl noch das
einer endokrinen Mißbildung ist, noch gar das passive und bestimmte Resultat von Kom-
plexen: es ist ein Ausweg, den ein Kind im Moment des Erstickens entdeckt.235

(On ne naît pas homosexuel ou normal: chacun devient l’un ou l’autre selon les accidents
de son histoire et sa propre réaction à ces accidents. Je tiens que l’inversion n’est pas l’effet
d’un choix prénatal, ni d’une malformation endocrinienne ni même le résultat passif et dé-
terminé de complexes: c’est une issue qu’un enfant découvre au moment d’étouffer.)236

Dieselbe Passage findet sich, neben zahlreichen weiteren Sätzen aus Sartres
Saint Genet, auch in Winklers Das Zöglingsheft des Jean Genet.237 Sartre erscheint

232 Josef Winkler: Das Zöglingsheft des Jean Genet. Frankfurt am Main 2010 [1992], S. 94.
233 Cf. Winkler: Winnetou, Abel und ich, S. 54.
234 Josef Winkler: Muttersprache. In: Winkler: Das wilde Kärnten. Menschenkind. Der Acker-
mann aus Kärnten. Muttersprache. Frankfurt am Main 1995 [1979], S. 473–849, hier S. 800.
235 Jean-Paul Sartre: Saint Genet, Komödiant und Märtyrer. Deutsch von Ursula Dörren-
bächer. (Gesammelte Werke, Schriften zur Literatur.) Reinbek 1986, S. 128 f.
236 Jean-Paul Sartre: Saint Genet. Comédien et Martyr. Paris 1952, S. 94. Cf. zu Sartres noch
früherer Theoretisierung der Homosexualität im Lichte der mauvaise foi: L’Être et le Néant,
S. 98–102.
237 Cf. Winkler: Das Zöglingsheft des Jean Genet, S. 18, 36, 56, 70–72, 74 f., 77, 89, 91, 94, 96.

5.2 Literarische Darstellungen des Existentialismus als Jugendkult 139



hier als Gewährsmann für die eigenen Gedanken, die in den entscheidenden Jah-
ren vom Existentialismus geprägt wurden, so Winkler inWinnetou, Abel und ich:

Keines meiner Familienmitglieder wagte es, sich über meinen Lärm mit der Schreibmaschine
aufzuregen. Anschlag für Anschlag, schritt- und buchstabenweise nahm ich Abschied von
den Eltern und Abschied von der Schule. Wohl fuhr ich morgens mit dem Omnibus nach Vil-
lach, ging aber nicht mehr in die Handelsschule, sondern in die Konditorei Kleinsasser auf
dem Villacher Kirchplatz, unweit der drei Kinos, dem Apollokino, dem Stadtkino und dem
Elitekino, las von Camus den Roman ‚Der Fall‘, von Sartre ‚Das Spiel ist aus‘, von Antoine de
Saint-Exupéry ‚Dem Leben einen Sinn geben‘, von William Faulkner ‚Licht im August‘238.

Neben den Romanen, in denen der Existentialismus Handlungsbestandteil ist,
sind es oft (fiktionalisierte) Jugenderinnerungen, in die er Eingang findet. Unter
den in den siebziger und achtziger Jahren aktiven AutorInnen sind viele von
der Strömung insofern berührt, als ihre Kindheit und Jugend in die Phase fällt,
in der Sartre und Camus wesentliche Orientierungsfiguren waren, was bei-
spielsweise auf Gerhard Roth239 ebenso zutrifft wie auf Thomas Bernhard, in
dessen letztveröffentlichtem Roman Auslöschung (1986) der Schriftsteller Sartre
„zu den allergrößten“240 gezählt wird. Oft scheinen Sartres und Camus’ Namen
ohne Lob, Kritik und Kommentar in Aufzählungen von Lektüreerfahrungen
oder -präferenzen auf. Ein anschauliches Beispiel für solche Art name-dropping
liefert Johannes Mario Simmel:

Ich ging zu der Bücherwand und betrachtete die Titel und Autoren der Bücher. Camus.
Sartre. Hemingway. Greene. Mailer. Giono. Malraux. Priestley. Huxley. Bertrand Russell.
Mary McCarthy. Silone. Pavese. Irwin Shaw. Irving Wallace … lauter Autoren, die auch
ich gerne hatte und besaß, nicht in Französisch natürlich, sondern deutsch.241

238 Winkler: Winnetou, Abel und ich, S. 29.
239 Grill-Fuchs’ überwiegend typologischer Vergleich in „Hölle oder Himmel?“ Der Einfluss
von Albert Camus’ und Jean-Paul Sartres Existentialismus auf das Romanwerk von Gerhard Roth
kommt zu dem Ergebnis, dass „sich der existentialistische Einfluss von Camus und Sartre
praktisch durch das gesamte Prosawerk von Roth als roter Faden hindurchziehen lässt“
(S. 20). Cf. S. 24–28: Die literarische Sozialisation Roths beinhaltet zu Beginn der 1960er Jahre
auch intensive Begegnungen mit den im existentialistischen Kontext immer wieder als ein-
flussreich genannten Autoren Kafka, Faulkner, Hemingway und Dostojewski.
240 Thomas Bernhard: Auslöschung. Ein Zerfall. Hg. von Hans Höller. (Werke, 9.) Frankfurt
am Main 2018, S. 110; cf. S. 369: Bernhards Held und seine FreundInnen (darunter eine Inge-
borg Bachmann nachempfundene Figur) schätzen (in einer Traumszene) besonders Sartres
Autobiographie Les Mots, „die wir, alle drei zur gleichen Zeit und tatsächlich alle drei von die-
ser Gleichzeitigkeit nichts wissend, gelesen hatten. Bis in die tiefe Nacht hinein hatten wir da-
mals Die Wörter besprochen in einer Ausführlichkeit, die wir noch keinem Buch vorher zuteil
werden haben lassen.“
241 Johannes Mario Simmel: Die Antwort kennt nur der Wind. München, Zürich 1973, S. 143.

140 5 Der Existentialismus als Subkultur



Während hier keine sonderlich einheitliche Ahnengalerie entsteht, spezialisiert
sich vor allem Gstreins Roman Eine Ahnung vom Anfang auf die in einem Nah-
verhältnis stehenden Bücher der in jeder Schulklasse sitzenden „Steppenwolf-
Leser und die Siddhartha-Leser, die auf der Suche nach sich selbst für eine
Weile keinen Boden mehr unter den Füßen hatten“242. Als ein Favorit tritt
dabei Miroslav Krležas Ohne mich (Na rubu pameti, 1938) hervor, dessen subver-
sives Potential Gstreins Held hoch einschätzt: „Sobald jemand es nur mit ein
bisschen Verstand liest, wird er kaum mehr einen Chef über sich akzeptieren
und überhaupt ein Problem mit den Lügen haben, die unsere Geschäftswelt zu-
sammenhalten.“243 Trotz der stark von Sartres Prosa abweichenden erzähleri-
schen Opulenz weist dieser Roman des schon ‚Balkan-Sartre‘ geheißenen
kroatischen Autors thematisch viele Parallelen zu dem im selben Jahr veröffent-
lichten La Nausée (1938) auf. Gerade in der Auflehnung gegen den Typus des
homme de droit, den sich auf gegebene Rechte und Pflichten stützenden Men-
schen, der sich „in Würden und Missionen, in Berufe und Rangklassen“ („dos-
tojanstvom i pozivima, zvanjima i činovima“) hüllt, ähnelt Krležas Ich Sartres
Protagonisten Roquentin; desgleichen im Leitgefühl des Ekels: Auch ihm wird
das Leben „abstoßend bis zu jenem Grad des Abscheus, mit dem das menschli-
che Gehirn auf die Sinnlosigkeit der Existenz an sich zu reagieren pflegt“244

(„do onog bezidejnog, upravo bespredmetnog stupnja gađenja, kakvim
ljudski mozak reagira na besmislenost postojanja uopće kao takvog“)245.
Nichtsdestoweniger wird Krležas Werk selten in den intertextuellen Raum
(proto)existentialistischer Literatur gerückt. In diesem findet sich eher Prosa
von VorläuferInnen und VertreterInnen wie Alberto Moravia, Juan Carlos
Onetti, dem frühen André Malraux, Ernesto Sabato, Hans Erich Nossack,
Richard Wright, Paul Bowles und Walker Percy, die trotz ihrer Heterogenität
eine Reihe von Übereinstimmungen in Thematik und Motivik eint.246 Percys

242 Gstrein: Eine Ahnung vom Anfang, S. 208.
243 Gstrein: Eine Ahnung vom Anfang, S. 259.
244 Miroslav Krleža: Ohne mich. Deutsch von Ina Jun-Broda. Reinbek 1966, S. 6, 28 f.
245 Miroslav Krleža: Na rubu pameti. Zagreb 1960, S. 11.
246 Cf. etwa Richard E. Baker: The Dynamics of the Absurd in the Existentialist Novel. (Ameri-
can University Studies XIX/31.) New York et al. 1993. Wie dehnbar das Subgenre der existentia-
listischen Literatur ist, zeigt sich an der nicht seltenen Zuordnung von SchriftstellerInnen
verschiedener Epochen, die sich existentiellen Topoi angenommen haben, von Ibsen über Hof-
mannsthal, Rilke und Gide bis zu Beckett und Anouilh. Cf. Franz Josef Deiters: Literatur. In:
Thurnherr und Hügli (Hg.): Lexikon Existenzialismus und Existenzphilosophie, S. 158–160.
Für Untersuchungen des Existentialismus als literarische Strömung cf. auch Catharine Savage
Brosman: Existential Fiction. (Literary Topics 8.) Farmington Hills/MI 2000; und Hans van
Stralen: Choices and Conflict. Essays on Literature and Existentialism. Brüssel 2005. Cf. weiters

5.2 Literarische Darstellungen des Existentialismus als Jugendkult 141



Der Kinogeher (The Moviegoer, 1961) und Bowles’ Himmel über der Wüste (The
Sheltering Sky, 1949) etwa werden in Gstreins Eine Ahnung vom Anfang durch
die Nennung ihrer Titel zu Chiffren für existentielle Erfahrungen, ebenso He-
mingways Kurzgeschichte „Schnee auf dem Kilimandscharo“ („The Snows of
Kilimanjaro“, 1936), welche zusammen mit der Sammlung Der Sieger geht leer
aus (Winner Take Nothing, 1933) auch Josef Winkler als wegweisende Jugend-
lektüre nennt. Stellvertretend für die vielen Hemingway-Begeisterten unter den
vom Existentialismus geprägten Schreibenden nach 1945 sei Fritz Habeck er-
wähnt, der zwischen 1950 und 1952 „zehn sehr persönliche Briefe“247 mit dem
amerikanischen Vorbild austauscht.

Dieser vorangegangenen Literatur, die im Nachkriegsösterreich größten-
teils zeitgleich mit dem Existentialismus rezipiert wird, messen Sartre und
Beauvoir in ihrer eigenen schriftstellerischen Entwicklung einige Bedeutung
zu. Vor dem Krieg sei es das Verdienst von William Faulkner und John Dos Pas-
sos gewesen, ihnen neue Schreibweisen und über ihre Literatur die USA gezeigt
und als Korrektiv gegen verzerrte Wahrnehmungen („des prismes défor-
mants“248) gewirkt zu haben. Das Vertrautmachen mit einer anderen Kultur
über fiktionale Darstellungen kann jedoch durchaus zu unzutreffenden Ergeb-
nissen führen, warnt Leslie Fiedler am Beispiel Sartre:

I should have realized (and in a way did) that Europeans have an odd habit of reading
our most poetic books as anthropological documents. I had seen in New York, for in-
stance, several years ago, Sartre’s melodrama, The Respectful Prostitute, and knew what
happened when one took Faulkner’s parochial symbols of universal human guilt and en-
durance as a factual account of life in the specific American South. But such disinge-
nuous misunderstandings seemed to me then peripheral and comic.249

In der Wiener Redaktion des von der französischen Besatzung herausgegebe-
nen Bulletins Kulturelles, in der man Distanz zu amerikanischen Kulturgütern

die Sammelbände von Blasberg und Deiters (Hg.): Denken / Schreiben (in) der Krise – Existen-
tialismus und Literatur; sowie von Helene Harth und Volker Roloff (Hg.): Literarische Diskurse
des Existentialismus. (Romanica et Comparatistica 5.) Tübingen 1986.
247 Andreas Weber: Über die Kluft zwischen Generationen. Eine Vorgeschichte statt einer Ein-
leitung. In: Weber (Hg.): Dear Fritz. Aufsätze und Gespräche über Fritz Habeck. St. Pölten
1998, S. 9–19, hier S. 15.
248 Beauvoir: La Force de l’âge, S. 160.
249 Leslie A. Fiedler: The „Good American“ (1954). In: Fiedler: An End to Innocence. Essays
on Culture and Politics. New York 1972, S. 109–114, hier S. 110.

142 5 Der Existentialismus als Subkultur



hält, ist die hohe Meinung von Sartres als authentisch amerikanisch empfunde-
nem Südstaaten-Drama hingegen spürbar:

Jean Paul Sartre brachte bei seiner Rückkehr aus den U.S. A. sein Stück „La Putain respec-
tueuse“ (Die ehrfurchtsvolle Hure) auf die französische Bühne. Es hätte ebensogut von
einem Autor „von drüben“ verfasst sein können, denn es behandelt das Vorurteil der
Rasse sowie das Pharisäertum, Themen, die immer wieder von Richard Wright und Erskin
Caldwell ausgewertet wurden.250

La Putain respectueuse hat seine Wirkung auf das Denken und Schreiben öster-
reichischer AutorInnen nicht verfehlt, etwa auf Milo Dor, der in seiner Autobio-
graphie berichtet, dass eine von ihm besuchte Pariser Aufführung sein Verhalten
den Vereinigten Staaten gegenüber „auf lange Zeit, letztlich bis heute“251, beein-
flusst hat.

Auch in Österreich selbst beginnt man à l’américaine zu schreiben, moniert
Thomas Bernhard, der Anfang der fünfziger Jahre als Kulturredakteur in der
amerikanischen Besatzungszone Salzburg arbeitet: „Damals […] haben die
Leute ja, auch die bekannten, immer Romane geschrieben, die in Oklahoma ge-
spielt haben oder in New York. Kein Mensch ist auf die Idee gekommen, daß er
das beschreibt, wo er lebt und wo er aufgewachsen ist und wovon er wirklich
was weiß.“252 Verwundern tut ihn das nicht, in Anbetracht des Rezeptionsange-
bots (134 Millionen englischsprachige Bücher werden allein in den Marshall-
plan-Jahren 1948 bis 1953 in Umlauf gebracht):253 Die Schaufenster der

250 o. V.: Amerika in der modernen französischen Literatur. In: Kulturelles, 12.01.1948. Wer
erfolgreich diesen Eindruck, ‚von drüben‘ zu sein, erweckt, ist Sartres und Beauvoirs Bekann-
ter Vian, der vor allem in seiner Funktion als Les Temps modernes-Redakteur und Musikkriti-
ker als Vermittler amerikanischer Kultur auftritt: „America was one of Vian’s most enduring
fascinations, born of a love of jazz and matured by the postwar Continental vogue for all
things transatlantic.“ Halpern: Prince of Saint-Germain. In: The New Yorker, 25.12.2006. Mitte
der vierziger Jahre schreibt Vian als „Imaginary American“ (Fiedler: Cross the Border – Close
the Gap, S. 277) unter dem Pseudonym Vernon Sullivan vier Pastiche-Kriminalromane ameri-
kanischer Art, als deren Übersetzer er sich ausgibt, darunter den Aufsehen erregenden Bestsel-
ler J’irai cracher sur vos tombes. Selbst Beauvoir bemerkt erst während ihres USA-Aufenthalts
1947, dass es Sullivan nicht gibt. Cf. Simone de Beauvoir: Lettres à Sartre, 1940–1963. Paris
1990, S. 308.
251 Milo Dor: Auf dem falschen Dampfer. Fragmente einer Autobiographie. Wien, Darmstadt
1988, S. 204.
252 Thomas Bernhard. In: Kurt Hofmann: Aus Gesprächen mit Thomas Bernhard. Mit Photo-
graphien von Sepp Dreissinger und Emil Fabjan und einer Vorbemerkung des Verlags. Wien
1988, S. 26.
253 Von großer Bedeutung als Vermittlungsorte amerikanischer Literatur sind zudem die
Amerika-Häuser, wie Judt betont: „[A] significant percentage of the population of Vienna and

5.2 Literarische Darstellungen des Existentialismus als Jugendkult 143



Buchhandlungen des Jahres 1953 „könnten ebensogut in Chicago oder Indiana-
polis sein“254. Angesichts dieser Dominanz stellt sich ein gewisser Überdruss
ein, weil sie mit der Vernachlässigung österreichischer SchriftstellerInnen kor-
reliere, deren Kunst im Wesentlichen darin bestehe, „sich von einem Tag zum
andern am Leben zu erhalten“255. Bernhard selbst zeigt in den Nachkriegsjah-
ren an sich reges Interesse an LiteratInnen wie O’Neill, Hemingway, Thurber
und Wolfe, die seinen Landsleuten, „den immer noch so sehr Traditionsgebun-
denen, den in mancher Hinsicht Auswegsuchenden“256, viel zu sagen hätten.

Vor allem die Authentizität und Dramatik, mit der amerikanische AutorIn-
nen das Leben beschrieben, lassen ihren Einfluss auf die französische Literatur
seit der Zwischenkriegszeit für Beauvoir sehr profitabel erscheinen.257 Sie und
Sartre unterstreichen die Wichtigkeit Hemingways, Dos Passos’, Steinbecks
und Faulkners als engagierte amerikanische Literatur („la littérature ‚engagée‘
américaine“258):

Was die Amerikaner angeht, so haben sie uns weder durch ihre Grausamkeit noch durch
ihren Pessimismus berührt: wir haben in ihnen Menschen erkannt, die in einem zu gro-
ßen Kontinent ebenso überwältigt, verloren waren wie wir in der Geschichte und die
ohne Traditionen mit den erstbesten Mitteln ihre Benommenheit und ihre Verlassenheit
mitten in unverständlichen Ereignissen wiederzugeben versuchten. Der Erfolg von Faulk-
ner, Hemingway und Dos Passos ist nicht das Ergebnis des Snobismus gewesen oder zu-
mindest nicht zuerst: es war der Abwehrreflex einer Literatur, die sich bedroht fühlte,
weil ihre Techniken und ihre Mythen ihr nicht mehr ermöglichen würden, der histori-
schen Situation ins Gesicht zu sehen, und sich daher fremde Methoden aufpfropfte, um
in neuen Konstellationen ihre Funktion erfüllen zu können.259

Salzburg […] visited their local America House to borrow books and read the papers.“ Judt:
Postwar, S. 224.
254 Thomas Bernhard: Wo sind die österreichischen Dichter? In: Bernhard: Werke, Bd. 22/1,
S. 168–170, hier S. 170. [Zuerst in: Demokratisches Volksblatt, 08.06.1953.]
255 Thomas Bernhard [Th. B.]: Junge Dichter in Österreich. In: Bernhard: Werke, Bd. 22/1,
S. 13–15, hier S. 13. [Zuerst in: Demokratisches Volksblatt, 21.01.1952.]
256 Thomas Bernhard [Th. B.]: Helene Thimig las amerikanische Dichter. In: Bernhard:
Werke, Bd. 22/1, S. 93–94, hier S. 93. [Zuerst in: Demokratisches Volksblatt, 02.12.1952.]
257 Cf. Simone de Beauvoir: An American Renaissance in France. In: The New York Times,
22.06.1947. Cf. Jean-Paul Sartre: American Novelists in French Eyes. In: The Atlantic Monthly
178 (1946), Nr. 2, S. 114, 117.
258 Beauvoir: La Force des choses, Bd. 1, S. 117. Dieses Interesse schlägt sich 1946 in der ers-
ten USA-Sonderausgabe der Temps modernes (August–September) nieder, im November 1946
folgt die Zeitschrift Esprit mit einem „L’homme américain“ (‚Der amerikanische Mensch‘) beti-
telten Sonderheft.
259 Sartre: Was ist Literatur?, S. 175.

144 5 Der Existentialismus als Subkultur



(Quant aux Américains ce n’est pas par leur cruauté ni par leur pessimisme qu’ils nous
ont touchés: nous avons reconnu en eux des hommes débordés, perdus dans un conti-
nent trop grand comme nous l’étions dans l’Histoire et qui tentaient, sans traditions, avec
les moyens du bord, de rendre leur stupeur et leur délaissement au milieu d’événements
incompréhensibles. Le succès de Faulkner, d’Hemingway, de Dos Passos n’a pas été l’ef-
fet du snobisme, ou du moins, pas d’abord: ce fut le réflexe de défense d’une littérature
qui, se sentant menacée parce que ses techniques et ses mythes n’allaient plus lui per-
mettre de faire face à la situation historique, se greffa des méthodes étrangères pour pou-
voir remplir sa fonction dans des conjectures nouvelles.)260

Neuartige Methoden, um dieser Erfahrung des Unverständlichen Ausdruck zu
verleihen, finden Sartre, Beauvoir und Camus nicht nur in der amerikanischen
Hoch- und Populärkultur, deren Einflüsse sie sich anverwandeln und weitertra-
gen, sondern auch in der Prosa Franz Kafkas. In den zwanziger und dreißiger
Jahren als Teil der deutschsprachigen Tradition in Frankreich rezipiert, reali-
siert sich in weiterer Folge ein spezieller Fall transkultureller Verschmelzung
(métissage): die Verzahnung eines sich neu bildenden jungen österreichischen
Kanons, dessen Spitze Kafka darstellt, mit der zeitgleichen Aufnahme des von
Kafka bereits inspirierten Existentialismus.

260 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 227 f.

5.2 Literarische Darstellungen des Existentialismus als Jugendkult 145



6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische
Literatur

Laßt uns die
unbeantworteten Briefe an das Gestern vergessen!
Die Zeit tut Wunder. Kommt sie uns aber unrecht,
mit dem Pochen der Schuld: wir sind nicht zu
Hause.

Ingeborg Bachmann, „Herbstmanöver“.

Aus meinem Schulheft
Jahrgang neunzehnhunderteinundfünfzig
zweite Klasse Volksschule
Diktat:
Der Krieg hat vieles zerstört
was uns hoch und heilig war.
Unsere Ideale
und unsere Häuser
lagen in Trümmern.
Doch wir verzagten nicht.
Mit frohem Mut
und fleißigen Händen
machten wir uns
an den Wiederaufbau.
Heute sind wir wieder stolz
auf unser Heimatland.
Fehler: Null.
Äußere Form der Arbeit: Eins.

Peter Turrini, Ein paar Schritte zurück.

6.1 Verflechtungen: Kafka und der neue Kanon

Der Hybridität des Existentialismus gemäß stehen in seiner Ahnenreihe neben
Philosophen (Descartes, Hegel, Husserl, Heidegger) und Philosophen mit aus-
geprägt literarischen Qualitäten (Kierkegaard, Nietzsche) vor allem LiteratIn-
nen, deren Werk über einen philosophischen oder philosophierbaren Gehalt
verfügt, darunter etwa die amerikanischen ModernistInnen (cf. Kap. 5.2), Fjodor
Dostojewski und Franz Kafka, der in Studienzeiten selbst mit der deutschspra-
chigen Phänomenologie in Berührung kommt und der nach 1945 zu einem
wichtigen Bindeglied bei der Existentialismus-Aufnahme in Österreich wird.

Open Access. ©2021 Juliane Werner, publiziert von Walter de Gruyter. Dieses Werk ist
lizensiert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110683066-006

https://doi.org/10.1515/9783110683066-006


Vom Verlag Gallimard, durch die Mitarbeit Bernard Groethuysens auf den
Import deutschsprachiger Moderne spezialisiert, wird Sartres erster Roman La
Nausée (1938) als literarische Metaphysik („métaphysique littéraire“1) von An-
fang an mit Verweis auf Kafka, den metaphysischen Schriftsteller schlechthin
(„romancier métaphysicien par excellence“2), vermarktet. Schon als Sartre im
April 1937 mit dem Manuskript und drei Erzählungen in den Händen bei der
Gallimard zugehörigen Literaturzeitschrift Nouvelle Revue Française vorstellig
wird, macht ihn der später zum Redaktionsteam der Temps modernes gehö-
rende Jean Paulhan auf die Ähnlichkeit aufmerksam: er könne Sartre, trotz
aller Differenzen, in der modernen Literatur nur mit Kafka vergleichen („[i]l me
disait pendant ce temps-là: ‚Connaissez-vous Kafka? Malgré les différences, je
ne vois que Kafka à qui je puisse comparer cela dans la littérature moderne‘“3).
Die frühe Einschätzung gerät bald zum Standard-Vergleich. Noch vor Camus,
der im Oktober 1938 in Alger républicain auf die Verwandtschaft Sartres mit
Kafka („la parenté de M. Sartre avec un auteur qu’on n’a pas [sauf erreur] cité à
propos de la Nausée, je veux dire Franz Kafka“4) hinweist, macht Paul Nizan in
der Tageszeitung Ce soir aus seinem alten Schulfreund kraft dessen Fähigkeit,
das Entsetzen bestimmter geistiger Situation auszudrücken („en vertu du don

1 Assouline: Gaston Gallimard, S. 258. Die Epoche habe aus ihnen allen „metaphysische
Schriftsteller“ („des écrivains métaphysiciens“) gemacht, erläutert Sartre den Schreibstil sei-
ner Generation, und mit Metaphysik sei „keine sterile Diskussion über abstrakte Begriffe, die
der Erfahrung entgehen“ („une discussion stérile sur des notions abstraites qui échappent à
l’expérience“), gemeint, sondern „eine lebendige Bemühung, das Menschsein in seiner Totali-
tät von innen zu umfassen“ („un effort vivant pour embrasser du dedans la condition humaine
dans sa totalité“). Sartre: Was ist Literatur?, S. 171. (Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 222.)
2 Bourdieu: Les Règles de l’art, S. 346. Cf. dazu den zuerst als Vorwort von Franz Kafkas De-
scription d’un combat (Paris 1946) veröffentlichten Text „Phénoménologie de Kafka“ von Bernard
Groethuysen. In: Groethuysen: Mythes et portraits. Avant-propos de Philippe Delpuech, préface
de Jean Paulhan. Paris 1997 [1947], S. 119–129. Ungeachtet dessen, dass es einen fundamentalen
Unterschied zwischen der Denkweise von PhilosophInnen und von RomanschriftstellerInen gibt
(„une différence fondamentale entre la façon de penser d’un philosophe et celle d’un roman-
cier“), wie Milan Kundera einst im Hinblick auf Kafka formuliert (L’Art du roman [Paris 1986],
S. 97), ist es laut Deiters (Literatur, S. 159) „umstritten und zweifelhaft“, inwieweit sich Kafkas
„um die Themenkomplexe radikaler Vereinzelung und Schuld als principium individuationis
kreisende Romane und Erzählungen […] dem existenzialistischen Paradigma zurechnen lassen“.
Cf. dazu auch Dorothea Lauterbach: „Unbewaffnet ins Gefecht“ – Kafka im Kontext der Existenz-
philosophie. In: Engel und Lampig (Hg.): Franz Kafka und die Weltliteratur. Göttingen 2006,
S. 305–325.
3 Sartre: Lettres au Castor, S. 114.
4 Camus: „La Nausée“ de Jean-Paul Sartre. In: Camus: Essais. Introduction par Roger Quilliot,
édition établie et annotée par Roger Quilliot et Louis Faucon. Paris 1965, S. 1417–1419, hier
S. 1418. [Zuerst in: Alger républicain, 20.10.1938.]

6.1 Verflechtungen: Kafka und der neue Kanon 147



qu’il a d’exprimer l’horreur de certaines situations intellectuelles“), bereits „un
Kafka français“5. Grundlage für das Inbezugsetzen ist für Peter Zima die erstma-
lige Darstellung einer Wirklichkeit, „die alle gesellschaftlichen Sinngebungen
und Wertsetzungen negiert, eine Wirklichkeit, in der auch die ‚Innerlichkeit‘ und
das Unbewußte gleichgültig sind“6. Hinzu kommt die Schlichtheit von Kafkas
Stil, der, mit einem Wort Michael Hamburgers, frei „of all the paraphernalia of
bourgeois decorum“7 etwa eines Thomas Mann ist. Schildern Sartre und Kafka
mit Roquentin (La Nausée) und Josef K. (Der Process, 1925) Helden, denen ihr
gewohntes Leben binnen kurzer Zeit entgleitet, geht Kafka im Moment der Ent-
fremdung – in seiner auch in L’Être et le Néant aufgegriffenen „Beschreibung un-
seres Innerweltlich-seins-für-Andere“8 („description de notre être-au-milieu-du-
monde-pour-autrui“9) – über Sartre hinaus, so Beauvoir:

Die Erlebnisse K.s waren ganz anders – viel extremer und auswegloser – als die Antoine
Roquantins [!]. In beiden Fällen jedoch schaffte der Held sich so viel Distanz zu seiner
gewohnten Umwelt, daß für ihn die menschliche Ordnung zusammenbrach und er ein-
sam in unheimlichem Dunkel dahinvegetierte.10

(L’aventure de K … était très différente – beaucoup plus extrême et plus désespérée – que
celle d’Antoine Roquantin [!]; mais, dans les deux cas, le héros prenait, par rapport à ses
entours familiers, une distance telle que pour lui l’ordre humain s’effondrait et qu’il som-
brait solitairement dans d’étranges ténèbres.)11

Le Procès, dem die französische Kritik bei Erscheinen 1933 wenig Aufmerksam-
keit schenkt und beispielsweise klar Hans Fallada vorzieht, sei für sie und Sar-

5 Paul Nizan: La Nausée, un roman de M. Jean-Paul Sartre. In: Ce soir, 15.05.1938. Allerdings
sieht er Sartres Werk im Gegensatz zu jenem Kafkas als „moralischen Fragen vollkommen
fremd. Kafka hat sich immer über den Sinn des Lebens Gedanken gemacht, Herr Sartre nur
über die Tatsache der Existenz, welche eine viel unmittelbarere Art von Realität ist als die
menschliche und soziale Ausgestaltung des Lebens, welche unterhalb des Lebens liegt.“
[Übers. d. Verf.] („[…] entièrement étrangère aux problèmes moraux. Kafka s’est toujours inter-
rogé sur le sens de la vie, M. Sartre ne s’interroge que sur le fait de l’existence, qui est un ordre
de réalité beaucoup plus immédiat que les élaborations humaines et sociales de la vie, qui est
en deça de la vie.“)
6 Peter V. Zima: Der gleichgültige Held. Textsoziologische Untersuchungen zu Sartre, Moravia
und Camus. Trier 2004, S. 187.
7 Michael Hamburger: From Prophecy to Exorcism. The Premisses of Modern German Litera-
ture. London 1965, S. 94.
8 Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 479.
9 Sartre: L’Être et le Néant, S. 305.
10 Simone de Beauvoir: In den besten Jahren. Deutsch von Rolf Soellner. Reinbek 1987 [1969],
S. 160.
11 Beauvoir: La Force de l’âge, S. 214.

148 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



tre eine ganz besondere Leseerfahrung gewesen („un des livres les plus rares,
les plus beaux que nous ayons lus depuis longtemps“12), erinnert sich Beauvoir,
ihre Bewunderung Kafkas sei sofort radikal ausgefallen. Die erwähnte inhaltliche
und formale Nähe von Sartres früher Prosa zu jener Kafkas lässt sich darüber hi-
naus nur bedingt auf direkte Wirkungen zurückführen: Sartres Beschäftigung
mit dem Prager Autor intensiviert sich nach Erscheinen von La Nausée und Le
Mur mit einer systematischen Lektüre im September 1939, zu Beginn seines
Kriegsdienstes. In seinen Carnets de la drôle de guerre bezeichnet er den für ihn
hauptsächlich aus Ausharren bestehenden Krieg als kafkaesk („guerre à la
Kafka“13) und seine drei Kollegen als Gehilfen, in Anlehung an Kafkas zweifel-
hafte Schloss-Gehilfen („par référence aux Aides ambigus de K.“14). Hier deutet
sich an, was Kafka von anderen prägenden AutorInnen wie William Faulkner ab-
hebt, die Sartre und Beauvoir ferne Geschichten („de lointaines histoires“) er-
zählten; Kafkas Werk hingegen betreffe sie persönlich, spreche von ihnen und
enthülle ihnen ihre Probleme in einer Welt ohne Gott („Kafka nous parlait de
nous; il nous découvrait nos problèmes, en face d’un monde sans Dieu“15). Auf
dieser gemeinsamen Grundlage einer absurden conditio humana tragen die exis-
tentialistischen SchriftstellerInnen schließlich zur Verbreitung und zum Erfolg
Kafkas bei („le succès que nous avons fait aux œuvres de Kafka“), wie Sartre in
Qu’est-ce que la littérature? behauptet:

Über Kafka ist alles gesagt worden: daß er die Bürokratie, die Fortschritte der Krankheit,
die Lage der osteuropäischen Juden, die Suche nach der unzugänglichen Transzendenz,
die Welt der Gnade, wenn die Gnade fehlt, beschreiben wollte. All das ist wahr, ich würde
sagen, daß er das Menschsein hat beschreiben wollen. Aber für uns war besonders spürbar,
daß in diesem ständig ablaufenden Prozeß, der jäh und schlecht endet, dessen Richter
unbekannt und unerreichbar sind, in den müßigen Anstrengungen der Angeklagten, die

12 Beauvoir: La Force de l’âge, S. 214. In Bezug auf das literarische Vorausweisen Kafkas (und des
in dieser Hinsicht mit ihm verglichenen Thomas Bernhard) schreibt Ingeborg Bachmann: „Wie
sehr diese Bücher die Zeit zeigen, was sie gar nicht beabsichtigen, wird eine spätre erkennen […].
In diesen Büchern ist alles genau, von der schlimmsten Genauigkeit, wir kennen nur die Sache
noch nicht, die hier so genau beschrieben wird, also uns selber nicht.“ Bachmann: [Thomas Bern-
hard:] Ein Versuch. Entwurf. In: Bachmann: Werke, Bd. 4: Essays, Reden, Vermischte Schriften,
Anhang. Hg. von Christine Koschel, Inge von Weidenbaum und Clemens Münster. München, Zü-
rich 1978, S. 361–362, hier S. 361f. Zahlreich sind in der Folgegeneration die AutorInnen, die wie
Wolfgruber, Rosei oder Ransmayr „Trost“ in Kafkas „Erzählungen vollendeter Geschichten“ fin-
den. Christoph Ransmayr: Die Erfindung der Welt. Fragen, Antworten. In: Ransmayr: Die Verbeu-
gung des Riesen. Vom Erzählen. Frankfurt am Main 2003, S. 15–22, hier S. 20.
13 Sartre: Carnets de la drôle de guerre, S. 35.
14 Elkaïm-Sartre. In: Sartre: Carnets de la drôle de guerre, S. 35.
15 Beauvoir: La Force de l’âge, S. 214 f.

6.1 Verflechtungen: Kafka und der neue Kanon 149



Anklagepunkte zu erfahren, in dieser geduldig aufgebauten Verteidigung, die sich gegen
den Verteidiger kehrt und zur Belastung wird, in jener absurden Gegenwart, die die Figuren
mit Eifer erleben und deren Schlüssel woanders sind, wir die Geschichte und uns selbst in
der Geschichte wiedererkannten.16

(De Kafka on a tout dit: qu’il voulait peindre la bureaucratie, les progrès de la maladie, la
condition des Juifs en Europe orientale, la quête de l’inaccessible transcendance, le
monde de la grâce quand la grâce fait défaut. Tout cela est vrai, je dirai qu’il a voulu dé-
crire la condition humaine. Mais ce qui nous était particulièrement sensible, c’est que,
dans ce procès perpétuellement en cours, qui finit brusquement et mal, dont les juges
sont inconnus et hors d’atteinte, dans les efforts vains des accusés pour connaître les
chefs d’accusation, dans cette défense patiemment échafaudée qui se retourne contre le
défenseur et figure parmi les pièces à charge, dans ce présent absurde que les person-
nages vivent avec application et dont les clés sont ailleurs, nous reconnaissions l’Histoire
et nous-mêmes dans l’Histoire.)17

Die Universalität von Kafkas Situationen – von Sartre einst dahingehend zuge-
spitzt, dass man auch in Guinea das eigene Unbehagen in Kafka wiederfinden
könnte („[e]n Guinée je pourrais lire Kafka. Je retrouve en lui mon malaise“18) –
führt zu einer Vielzahl von Beanspruchungen; sie macht ihn zum „Auskunfts-
büro“19 für alle Belange. Was an den diversen von Adorno angeführten Einreihun-
gen Kafkas (unter „die Pessimisten“, „die Existentialisten der Verzweiflung“, „die
Heilslehrer“20) hervorsticht, ist die Vereinnahmung durch mehr oder minder entge-
gengesetzte Interessensgruppen. Diese Tendenz ist in Österreich klar erkennbar,

16 Sartre: Was ist Literatur?, S. 175.
17 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 226 f.
18 Sartre: Je ne suis pas désespéré et ne renie pas mon œuvre antérieure. In: Le Monde,
18.04.1964.
19 Theodor W. Adorno: Aufzeichnungen zu Kafka. In: Adorno: Kulturkritik und Gesellschaft 1.
Hg. von Rolf Tiedemann. (Gesammelte Schriften 10.1.) Frankfurt am Main 21996, S. 254–287,
hier S. 254: „Die Beliebtheit Kafkas, das Behagen am Unbehaglichen, das ihn zum Auskunfts-
büro der je nachdem ewigen oder heutigen Situation des Menschen erniedrigt und mit
quickem Bescheidwissen eben den Skandal wegräumt, auf den das Werk angelegt ist, weckt
Widerwillen dagegen, mitzutun und den kurrenten Meinungen eine sei’s auch abweichende
anzureihen. […] Weniges von dem, was über ihn geschrieben ward, zählt; das meiste ist Exis-
tentialismus. Er wird eingeordnet in eine etablierte Denkrichtung, anstatt daß man bei dem
beharrte, was die Einordnung erschwert und eben darum die Deutung erheischt.“ Aus der Pra-
xis meldet sich Wolfgang Hildesheimer, der sich „einmal mit dem Gedanken trug – wie
schließlich jeder sensible Intellektuelle – ein Buch über Kafka zu schreiben“, ihn dann aber
verwirft, womöglich aus dem genannten ‚Widerwillen dagegen, mitzutun‘, allerdings auch,
weil seine „sämtlichen Bekannten“ keinen Aspekt ununtersucht gelassen hätten. Wolfgang
Hildesheimer: Ich schreibe kein Buch über Kafka. In: Hildesheimer: Lieblose Legenden. Frank-
furt am Main 1987, S. 18.
20 Adorno: Aufzeichnungen zu Kafka, S. 284.

150 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



wenn den Autor „die Surrealisten und auch die Existentialisten hundertprozentig
für sich reklamieren (wenn Kafka das erlebt hätte!)“21, so der bildende Künstler
Abu Nif (Arnulf Neuwirth) in der Kulturzeitschrift Plan, in der beide Strömungen
Seite an Seite rezipiert werden (cf. Kap. 6.4).22 Die Interpretationsoffenheit seiner
Literatur macht Kafka hier schnell zu einem passe partout-Autor, beobachtet 1948
der Germanist Peter Demetz:

Surrealisten und Existentialisten, Psychoanalytiker und moderne Theologen wärmen ihre
Suppe gleich eifrig am Feuer des Dichters. Sie alle wollen plötzlich mit ihm zu tun haben,
alle im rühmlichen Bezirk seines Schattens stehen, alle eine Zeile zur Unterstützung eige-
ner Hypothesen zitieren. Kafkas Werk soll in ein Arsenal von Argumenten für und wider
die moderne Intellektualität verwandelt werden: wo die einen das Symbol sehen, sind die
zweiten von der Irrationalität geblendet, suchen die dritten nach Elementen eines archai-
schen Bewußtseins, fragen die vierten nach pathologischen Symptomen.23

Gegen den Vorwurf einer simplifizierenden Kafka-Lesart wehren sich Beauvoir
und Sartre früh:

Wir erfaßten sofort, daß man es nicht zur Allegorie reduzieren noch es durch ir-
gendwelche Symbole interpretieren dürfe, daß es vielmehr eine totalitäre Vision der Welt
sei. Durch die Verdrehung der Bezüge zwischen Mittel und Zweck stellte Kafka nicht nur
den Sinn der Instrumente, der Funktionen, der Rollen, der menschlichen Verhaltenswei-
sen in Frage, sondern das gesamte Verhältnis des Menschen zur Welt. Er entwarf ein
phantastisches und unerträgliches Bild, einfach indem er uns die ‚Kehrseite‘ zeigte.24

(Nous comprîmes tout de suite qu’il ne fallait pas le réduire à une allégorie, ni chercher à
travers quels symboles l’interpréter, mais qu’il exprimait une vision totalitaire du monde;
pervertissant les relations entre les moyens et les fins, Kafka contestait non seulement le
sens des ustensiles, des fonctions, des rôles, des conduites humaines, mais le rapport glo-

21 Abu Nif: Surrealistische Vorposten in Wien. In: Plan 1 (1946/47), Nr. 12, S. 968–969,
hier S. 969.
22 Ein Nahverhältnis der französischen SurrealistInnen zu Kafka besteht schon am Beginn
der Rezeptionsgeschichte, nachdem vor allem (pro)surrealistische Periodika wie die Cahiers
du Sud oder Bifur in den dreißiger Jahren die Frühvermittlung des Autors nach Frankreich
leisten.
23 Peter Demetz: Zur Interpretation Franz Kafkas. In: Plan 2 (1948), Nr. 6, S. 370–378, hier
S. 370. Das Gewicht der Symbolik in Kafkas Werk betonen fast alle österreichischen Bespre-
chungen, so jene des 1938 in die USA emigrierten Kafka-Experten Heinz Politzer (Der Dichter
Franz Kafka. In: Silberboot 2 [1946], Nr. 1, S. 41–42, hier S. 42): „Handlung und Gleichnis,
Fabel und Parabel sind in eins verschlungen, Sein und Bedeutung sind unlösbar ineinander
verschränkt. Die Simultaneität von Existenz und Symbol – dies ist der Fortschritt, den Franz
Kafkas Epik darstellt, zugleich eine Grenze, die nie mehr überschritten, kaum je noch erreicht
werden wird.“
24 Beauvoir: In den besten Jahren, S. 160.

6.1 Verflechtungen: Kafka und der neue Kanon 151



bal de l’homme au monde; il en proposait une image fantastique et insupportable, sim-
plement en nous le montrant à l’envers.)25

Die genannten Verkehrungen, Widersprüchlich- und Zwiespältigkeiten in Kafkas
Welten stehen ebenfalls für Albert Camus im Vordergrund, wie er anhand der Er-
zählung Die Verwandlung (1912) ausführt, in der sich der Handlungsreisende Gre-
gor Samsa eines Morgens „zu einem ungeheueren Ungeziefer verwandelt“26 sieht:

Die Verwandlung dagegen ist gewiß die entsetzliche Bildfolge einer Ethik der Hellsichtig-
keit. Sie ist aber auch das Produkt jenes unberechenbaren Staunens, das der Mensch
empfindet, wenn er das Tier spürt, das er mühelos wird. In dieser grundlegenden Zwei-
deutigkeit liegt Kafkas Geheimnis. Dieser ständige Wechsel zwischen Natürlichem und
Außergewöhnlichem, zwischen Individuum und Allgemeinem, zwischen Tragik und All-
täglichem, zwischen Absurdem und Logischem geht durch sein ganzes Werk und gibt
ihm seine Resonanz und seine Bedeutung. Diese Paradoxa müssen aufgezählt, diese Wi-
dersprüche müssen herausgestellt werden, um das absurde Werk zu verstehen.27

(La Métamorphose, à son tour, figure certainement l’horrible imagerie d’une éthique de la
lucidité. Mais c’est aussi le produit de cet incalculable étonnement qu’éprouve l’homme à
sentir la bête qu’il devient sans effort. C’est dans cette ambiguïté fondamentale que réside
le secret de Kafka. Ces perpétuels balancements entre le naturel et l’extraordinaire, l’indi-
vidu et l’universel, le tragique et le quotidien, l’absurde et le logique, se retrouvent à tra-
vers toute son œuvre et lui donnent à la fois sa résonance et sa signification. Ce sont ces
paradoxes qu’il faut énumérer, ces contradictions qu’il faut renforcer, pour comprendre
l’œuvre absurde.)28

Camus hängt der zweiten Auflage seines Le Mythe de Sisyphe 1948 die Studie
„L’espoir et l’absurde dans l’œuvre de Franz Kafka“ an, die in der Erstausgabe
der deutschen Zensur zum Opfer gefallen ist, und zählt Kafka darin zu den
ganz nach dem Absurden und seinen Konsequenzen ausgerichteten Existenzi-
alphilosophInnen und -romanschriftstellerInnen („romanciers et philosophes
existentiels, tout entières tournées vers l’absurde et ses conséquences“29). Stär-
ker noch als Sartre wirkt Camus auf den weiteren Rezeptionsverlauf des Werks
Kafkas außerhalb Frankreichs ein. „War es nicht so“, fragt beispielsweise Jean
Améry, „daß Kafka erst über Paris und namentlich den ‚mediterranen Kafka‘,

25 Beauvoir: La Force de l’âge, S. 214 (Hervorhebung im Original).
26 Franz Kafka: Die Verwandlung. Nachwort von Egon Schwarz. Stuttgart 1999, S. 5.
27 Albert Camus: Der Mythos des Sisyphos. Deutsch und mit einem Nachwort von Vincent
von Wroblewsky. Reinbek 2000, S. 167.
28 Camus: Le Mythe de Sisyphe, S. 174.
29 Camus: Le Mythe de Sisyphe, S. 183.

152 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



Camus, verspätet und glanzvoll in Deutschland wieder eintraf?“30 Zum „Wort-
führer“ der „existentialistische[n] Kafka-Mode“ erhebt ihn auch Hans Mayer,
der in der deutschen Nachkriegsprosa „ein drolliges Amalgam aus Franz Kafka
und Albert Camus“31 erblickt. Ein solches Verschmelzen – „[e]xistentialistische
Grenzsituationen frei nach Kafka“32– lässt sich in Österreich in dem Jahrbuch
Stimmen der Gegenwart (1951–1956) finden, das junge Literatur fördert. In der
Erzählung „Das Scheffelhaus“ (1951) des Schriftstellers und Psychologen Walter
Toman reißt eine Familie, die aufgrund eines dritten Kindes ein weiteres Zim-
mer in ihrer Wohnung benötigt, kurzerhand eine Wand zu den benachbarten
MieterInnen ein und überwältigt diese. Als weiteres Beispiel wäre Wilhelm
Meissels schon im Titel auf Kafka Bezug nehmender Text „Das Urteil“ (1956) zu
nennen: Hier sieht sich ein gewisser Herr Vorsicht ohne Bewusstsein von etwai-
gem Fehlverhalten zum Tode verurteilt, in einem Staat, dessen Einheitspartei
die „Verurteilung ohne Anklage“ für den „Idealzustand“33 hält.

Insbesondere die unheimliche Erfahrung willkürlicher Herrschaft in Kafkas
Urteilsnarrativen (mehr noch als in Das Urteil selbst in Der Process und in In
der Strafkolonie), die in den nationalsozialistischen Konzentrationslagern zur
täglich gelebten Wirklichkeit wird,34 behält im Kalten Krieg ihre Aussagekraft.35

Sie hallt auch bei den ExistentialistInnen nach, in Camus’ La Peste zum Bei-

30 Améry: Unmeisterliche Wanderjahre, S. 115. Collins erwähnt als verwandte Entwicklung,
dass erst das existentialistische Aufgreifen Kafkas diesen zu einem „publishing phenomenon
in the anglophone world of the 1940s and 1950s“ macht. Collins: The Sociology of Philo-
sophies, S. 770.
31 Mayer: Die umerzogene Literatur, S. 73 f. (Hervorhebung im Original).
32 Weber: Stimmen der Gegenwart, eine Anthologie, S. 27.
33 Wilhelm Meissel: Das Urteil. In: Stimmen der Gegenwart, 1956, S. 126–144, hier S. 144.
34 Cf. die Ausführungen von Bruno Bettelheim: Individual and Mass Behavior in Extreme
Situations. In: Journal of Abnormal and Social Psychology 38 (1943), S. 417–452, hier S. 417:
„The prisoners did not know exactly why they were imprisoned, and never knew for how long.
This may explain why we shall speak of the prisoners as persons finding themselves in an
‚extreme‘ situation.“
35 In der Sowjetunion wird Kafka hartnäckig abgelehnt, trotz Verteidigungsversuchen von
prokommunistischen Intellektuellen wie Ernst Fischer (Franz Kafka. In: Sinn und Form 14
[1962], Nr. 4, S. 497–553; sowie Fischer: Entfremdung, Dekadenz, Realismus. In: Sinn und
Form 14 [1962], Nr. 5. und 6, S. 816–854) und auf französischer Seite Sartre (Die Abrüstung der
Kultur. In: Sinn und Form 14 [1962], Nr. 5. und 6, S. 810–812). Und doch, so Hans Mayer: „Alles
vergebens. Man erkannte sich selbst nur allzugut in Franz Kafkas Spiegel.“ Mayer: Gelebte Li-
teratur. Frankfurter Vorlesungen. Frankfurt am Main 1987, S. 92. Cf. dazu auch Michael Rohr-
wasser: „In Sibirien verstehen wir Kafka besser“. Franz Kafka und der Kalte Krieg. In: Hansel
und Rohrwasser (Hg.): Kalter Krieg in Österreich. Literatur – Kunst – Kultur. (Profile 17, 2010.)
Wien 2010, S. 153–167.

6.1 Verflechtungen: Kafka und der neue Kanon 153



spiel, als der Figur Cottard die Lektüre über das Unrecht des Angeklagten Josef
K., der bei sich „nicht die geringste Schuld auffinden kann“36, nahegeht:

‚Aber ich las in diesem Roman. Da ist so ein armer Kerl, der wird eines Morgens einfach
verhaftet. Man kümmerte sich um ihn, und er wußte nichts davon. Man sprach von ihm
in den Amtsstuben, man schrieb seinen Namen auf Zettel. Finden Sie das gerecht? Finden
Sie, daß man das Recht hat, einem Menschen so etwas anzutun?‘37

(‚Mais je lisais ce roman. Voilà un malheureux qu’on arrête un matin, tout d’un coup. On
s’occupait de lui et il n’en savait rien. On parlait de lui dans des bureaux, on inscrivait
son nom sur des fiches. Vous trouvez que c’est juste? Vous trouvez qu’on a le droit de
faire ça à un homme?‘)38

Die Frage erhält Gewicht auch angesichts der um sich greifenden Pest, durch
die sich die EinwohnerInnen Orans „eines unbekannten Verbrechens wegen zu
einer unvorstellbaren Gefangenschaft verurteilt“39 („condamnés, pour un crime
inconnu, à un emprisonnement inimaginable“40) fühlen.

Nicht wenige Erzählungen in Stimmen der Gegenwart zeugen von einem
solchen Verschwinden verlässlicher Kausalitäten, „von der Fremdartigkeit des
Lebens, von dem Labyrinth Welt“41 als verbindende Linie zwischen den Au-
toren Camus, Sartre und Kafka, die sich teils auch durch direkte Nennung of-

36 Franz Kafka: Der Process. Hg. von Michael Müller. Stuttgart 2014, S. 16. Cf. zur Schuldthema-
tik bei Kafka und Camus das Kapitel „Elders, Institutions and Existential Guilt in the Fiction of
Franz Kafka and Albert Camus“ (S. 119–162) in David Tenenbaum: Issues of Shame and Guilt in
the Modern Novel. Conrad, Ford, Greene, Kafka, Camus, Wilde, Proust, and Mann. With a Fore-
word by Adrian S. Wisnicki. Lewinston, Queenston, Lampeter 2009. Cf. auch Wolfgang Kraus
(Hg.): Das Schuldproblem bei Franz Kafka. (Schriftenreihe der Franz-Kafka-Gesellschaft 6.) Wien
et al. 1995.
37 Albert Camus: Die Pest. Deutsch von Guido G. Meister. Reinbek 1970 [1950], S. 46.
38 Camus: La Peste, S. 59. Eine ebenfalls „Unbehagen“ auslösende fiktive Kafka-Lektüre-Er-
fahrung bietet Marlen Haushofers Erzählung „Porträt eines alten Mannes“: „Seine Nichte hatte
ihm vor einiger Zeit ein Buch geborgt, ein langweiliges, unlesbares Buch, aber ein paar Seiten
davon waren ihm in Erinnerung geblieben. Irgendein Mensch verwandelt sich in einen riesen
Mistkäfer oder dergleichen. Der Mann, der das Buch geschrieben hatte, mochte ein Narr sein,
aber an dieser einen Geschichte war etwas dran. […] Zwischen fünf und halb sechs Uhr mor-
gens dachte er jetzt häufig an den Kerl, dem diese üble Verwandlung widerfahren war, voll
Mitgefühl und Schadenfreude, immer aber wie an einen Schicksalsgefährten. Wurde denn er
selber, auf dem Rücken liegend, das Federbett über den Bauch gewölbt, zur Decke starrend,
jenem Käfer nicht von Tag zu Tag ähnlicher.“ Marlen Haushofer: Porträt eines alten Mannes.
In: Haushofer: Schreckliche Treue [1968]. Hildesheim 1992, S. 176–182, hier S. 177.
39 Camus: Die Pest, S. 60.
40 Camus: La Peste, S. 96.
41 Basil: Stimme der Jugend. In: Plan 1 (1946), Nr. 4, S. 307.

154 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



fenbart, so in Claus Packs „Besuch in Kafkanistan. Parabel in Form einer Para-
bel“ (1952), in dem das Ich, das eine „Hornbrille à la Sartre“ trägt, in dem
wenig durchsichtigen narrativen Geschehen ein „Kontobuch des Josef K.“42 auf
einer Parkbank findet. Die Präsenz des Seltsamen, des Fremden, des Abenteu-
erlichen in der zeitgenössischen Literatur soll laut Lilly von Sauter die LeserIn-
nen aus ihrer Gefühlswelt lösen, diese „sollen das Nichts sehen lernen und die
Absurdität, die hinter unserem nach scheinbar prosaischer Norm geführten Da-
sein steht.“43 Die sich primär auf Camus’ La Peste beziehende Einschätzung
steht im Einklang mit der aufrüttelnden Absicht, die Kafka am 27. Jänner 1904
in einem Brief an seinen früheren Mitschüler und Freund Oskar Pollak in Worte
fasst:

Wenn das Buch, das wir lesen, uns nicht mit einem Faustschlag auf den Schädel weckt,
wozu lesen wir dann das Buch? […] Wir brauchen aber die Bücher, die auf uns wirken wie
ein Unglück, das uns sehr schmerzt, wie der Tod eines, den wir lieber hatten als uns, wie
wenn wir in Wälder verstoßen würden, von allen Menschen weg, wie ein Selbstmord, ein
Buch muß die Axt sein für das gefrorene Meer in uns.44

Ebenso unvergnüglich sollen existentialistische Werke auf ihr Publikum wirken,
man wünsche es „an der Gurgel zu packen“45 („nous souhaitions le prendre à la
gorge“46), auf dass es die Dinge neu sehe, fordert Sartre in Qu’est-ce que la litté-

42 Claus Pack: Besuch in Kafkanistan. Parabel in Form einer Parabel. In: Stimmen der Gegen-
wart, 1952, S. 120–124, hier S. 120, 124. Über diesen Text hinaus finden sich, abweichend von
Webers Angabe, in der Anthologie werde aus dem Bereich des Existentialismus „nur einmal ein
Name genannt“ (Weber: Stimmen der Gegenwart, eine Anthologie, S. 16), noch mehrere Fälle.
Weber führt Andreas Okopenkos Text „Konversation“ an (in: Stimmen der Gegenwart, 1951,
S. 18–19), in dem sich das Thema Sartre für das „seit dem letzten Bakterienkrieg“ hustende Ich
für ein sich anbahnendes Gespräch anbietet: „Sie gehen heute ins Theater? / Sind Sie nicht
auch, gnädige Frau, der Ansicht, daß Jean Paul Sartre einige Schuld am letzten Kriege zuzumes-
sen ist? Sie würden sich gerne mit mir unterhalten darüber? Heute abend, wenn Sie allein sind,
sagen Sie?“ Weitere Verweise verschiedenen Umfangs erfolgen unter anderem in Gerhard
Fritschs „Der Augenblick der Bedienerin“ (in: Stimmen der Gegenwart, 1952, S. 78–82 [cf.
Kap. 6.2]), und in Ingomar Hartners „Die Rechenmaschine“ (in: Stimmen der Gegenwart, 1954,
S. 217–220, hier S. 219), in dem es über die seinerzeitige Situation heißt: „Wir bauen alles um:
Volk wird Staat, Heimat Aufenthalt, Glaube Existentialismus, Kunst Virtuosität und so fort“.
43 L. v. S.: Porträt unseres Helden. In: Europäische Rundschau 3 (1948), Nr. 17, S. 806–808,
hier S. 807.
44 Franz Kafka: An Oskar Pollak [27. Januar 1904]. In: Kafka: Briefe 1902–1924. (Gesammelte
Werke, hg. von Max Brod.) Frankfurt am Main 1966, S. 27 f.
45 Sartre: Was ist Literatur?, S. 174.
46 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 226.

6.1 Verflechtungen: Kafka und der neue Kanon 155



rature? Der geteilte Hang zum Entsetzen bleibt nicht unbemerkt, schon die frü-
heste österreichische Berichterstattung zum „existenziellen Pessimismus“47

Sartres, Ende 1945, setzt ihn mit Kafka in Bezug: „In Sartre und Camus kommt
der französische ‚Existenzialismus‘ zu vollem Ausdruck, eine Theorie des Pes-
simismus, die weitläufig von Jaspers, Heidegger, Dostojewsky und Franz
Kafka stammt.“48 Im Wiener Kurier wird der Existentialismus gar als ein Wie-
deraufleben eines von Kafka geprägten (ergo „österreichischen“) Denkens
dargestellt:

Man hat schon von der ‚Mode‘ der Existenzphilosophie gehört, die sich in Frankreich um
den Namen Jean Paul Sartre drängt. Aber nur die Mode ist neu und sensationell. Die
Sache spricht sich bereits seit Jahren herum. So erleben wir das Merkwürdige, daß in der
geistigen Welt Frankreichs, Englands und Amerikas die Ideen des Österreichers Kafka,
der ein dichtender Philosoph war, und des Deutschen Heidegger, der neben Scheler und
Jaspers der Hauptvertreter der neuen Existenzphilosophie ist, mit einer Energie debattiert
werden, die über das Theoretische weit hinausgeht.49

Es ist Sartres „vielleicht nur mit Kafka zu vergleichende mehr-als-realistische […]
Eindringlichkeit“50, die ihm einen Platz in den Nachkriegsperiodika sichert,
nicht selten mit dem literarischen Idol in einem Heft. Es überwiegt allerdings in
der österreichischen Kafka-Aufnahme bisweilen das phantastisch-groteske Mo-
ment, das „im Zeichen einer neuen Beziehung zur Wirklichkeit“ steht, die der
Stimmen der Gegenwart-Herausgeber Hans Weigel wie folgt beschreibt:

So wie wir allmählich zu erkennen hatten, daß die „fortschrittliche“ Partei „ganz links“ in
Wahrheit die reaktionärste ist, müssen wir auch die als solche bezeichnete „Wirklichkeits-
nähe“, die „naturalistische“ Schule, die „realistische“ Darstellungsweise mit Argwohn als
äußerste Form der Stabilisierung erkennen lernen. Der Traum, die Utopie, die blutige Satire,
der Alpdruck sind heute echter, authentischer, wirklicher als Reportagen und Stenogramme.
Die Wochenschau lügt, der unartikulierte Aufschrei stimmt.51

47 [P. A. Stephano:] Der Ruf von draußen. I. Die Wiederkehr Franz Kafkas. In: Der Turm 1
(1946), Nr. 6, S. 149–151, hier S. 151.
48 –r.: Frankreich: Die neue Situation. In: Der Turm 1 (1945), Nr. 4/5, S. 111. Auch eine Eng-
führung des Werks Kafkas mit jenem Heideggers ist gelegentlich zu beobachten. Darauf angespro-
chen, ob er „Kafka, dessen Romane von seiner Philosophie durchdrungen sind“, lese, entgegnet
Heidegger 1949 in einem Kulturelles-Interview (Luce-Michèle: Heidegger weigert sich Sartre zu
lesen, 21.11.1949): „‚Kafka? Nein, von ihm habe ich auch nichts gelesen. Ich warte ständig, dass
man mir seine Werke zukommen lässt, um die behauptete Ähnlichkeit unserer Gedanken zu über-
prüfen … ‘.“
49 –n: Zwei Bücher aus Österreich. Zur weltanschaulichen Situation unserer Zeit. In: Wiener
Kurier, 28.03.1946.
50 Améry: In die Welt geworfen, S. 193.
51 Hans Weigel: Die gefundene Generation. In: Kontinente 7 (1953), Nr. 1, S. 13–14, hier S. 13.

156 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



Abgesehen von einigen experimentellen Erzählungen (etwa der Autoren Walter
Toman, Claus Pack, Anton Hegner und Erich Fried) fallen die von Weigel grund-
sätzlich „ohne alle politischen, weltanschaulichen und stilistischen Hintergedan-
ken“52 ausgewählten Texte der Anthologie jedoch eher konventionell aus, die
jungen BeiträgerInnen (wie Herbert Eisenreich, Hermann Friedl, Marlen Hausho-
fer, Herbert Zand, Karl Bednarik, Milo Dor und Reinhard Federmann) suchen
zwar nach neuen Formen, halten aber meist „an der traditionellen Erzählgram-
matik“53 fest. Weber vermutet, dass die generelle „Avantgarde-Feindlichkeit“54

der Stimmen der Gegenwart ihren Grund im Einfluss des dem Surrealismus nega-
tiv gegenüberstehenden Existentialismus haben könnte (cf. Kap. 6.4). Die von
Weigel erwähnten unartikulierten Aufschreie jedenfalls seien weniger „Bewälti-
gung und Gestaltung der Wirklichkeit“ als Symptome von „Weltangst und Rea-
litätsflucht“, die noch augenfälliger in dem „etwas dünneren Aufguß“ der
zweiten Generation würden, so der Journalist Otto F. Beer über die sich ihm dar-
bietende „Scheinwelt“: „Kafka spukt durch diese Seiten.“55 Für bedenklich hält
in den Stimmen der Gegenwart selbst Hans Heinz Hahnl diesen Trend der auch
von Sartre abgelehnten Kafka-Imitationen:56

So gibt es heute, wie es vor 150 Jahren eine Wertherkrankheit gab, eine Kafka- und Orwell-
seuche. Viele junge Autoren – auch sehr begabte und solche, die fähig sind, einen erlebten
Gedanken so auszusprechen, daß ihn ein anderer neu erleben kann – verfallen der Versu-
chung, ihre Skepsis, ihre Verlorenheit und Weltangst à la Kafka und Orwell auszusprechen,
in deren Werk, Kafkas vor allem, […] sie sich wiederzuerkennen glauben. […] In der Nach-
ahmung gewisser nihilistischer und pessimistischer Schilderungen eines Kafka oder Orwell
[…] entsteht wie bei jeder Nachahmung ein Automatismus. Angst um der Angst willen,

52 Hans Weigel: Vorbemerkung. In: Stimmen der Gegenwart, 1953, S. 5–6, hier S. 5.
53 Kriegleder: Die Literatur der fünfziger Jahre in Österreich, S. 39, 46. Dies gilt umso mehr für
die älteren NachkriegsschriftstellerInnen, wie Ernst Waldingers Gedicht „Kafka in Kierling“
veranschaulicht, dessen erste Strophe lautet: „Es ergreift mich weh und sonderbar, / Wenn
des neuen Hiobs ich gedenke, / Daß im Dorf in seinem Sterbejahr / Zwischen grünen Hügeln
in der Senke / So er litt, wo ich einst glücklich war.“ Waldinger: Kafka in Kierling. In: Joseph
Strelka (Hg.): Das zeitlose Wort. Eine Anthologie österreichischer Lyrik von Peter Altenberg bis
zur Gegenwart. Mit einem Nachwort von Ernst Schönwiese. Graz, Wien 1964, S. 87.
54 Weber: Stimmen der Gegenwart, eine Anthologie, S. 25.
55 Otto F. Beer: Immer noch Kafka … Bemerkungen zu einer Anthologie. In: Die Zeit, 13.08.1953.
56 „Kafka imitiert man nicht, schreibt man nicht neu: man mußte aus seinen Büchern eine
kostbare Ermutigung schöpfen und woanders weitersuchen.“ („On n’imite pas Kafka, on ne le
refait pas: il fallait puiser dans ses livres un encouragement précieux et chercher ailleurs.“)
Sartre: Was ist Literatur?, S. 175. (Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 227.)

6.1 Verflechtungen: Kafka und der neue Kanon 157



Trauer um der Trauer willen, Tod des Effektes wegen. In dieser Gefahr befinden sich, das
sei nicht geleugnet, auch Autoren, die in diesem Band vertreten sind.57

An anderer Stelle räumt Hahnl jedoch ein, dass nach 1945 kein Weg an Kafkas
Übermacht vorbeiführt: „Das Vorbild war kaum abzuwerfen, unmöglich zu
überwinden.“58 In seinem Kontinente-Artikel „Die gefundene Generation“ ver-
teidigt Weigel die Anlehnung seiner Protégés an Kafka als einen Schritt, über
den man froh sein sollte:

Die große optische Täuschung jeder Mitwelt besteht darin, Lebende unter allen Umstän-
den für lebendig, Gestorbene für tot und Gleichalte für gleich alt zu halten. Noch ist das
neunzehnte Jahrhundert unter uns, in Sechzig- und Siebzigjährigen, das zwanzigste aber
steht vor uns in Trakl, Kafka und anderen großen Lebendigen. Einer neuen Generation
vorzuwerfen, daß sie Trakl und Kafka imitiere und nachempfinde, heißt die Adresse ver-
wechseln. Unsere Welt ist von Trakl und Kafka, wir schreiben nur mit; und immer noch
besser, man ist „Epigone“ Trakls und Kafkas als Hofmannsthals oder Thomas Manns,
immer noch besser kleingedruckt in einem späteren Kapitel der Literaturgeschichte als
fettgedruckt in einem früheren!59

Der jungen Generation sei mit der Politik und Gesellschaftsordnung der Elternge-
neration auch deren Literatur „fragwürdig geworden“60, bestätigt Hahnl. Sie
gehe „lieber bei den Großvätern in die Schule“ und versuche, „ihre gegenwärtige
Position in der Vergangenheit zu fundieren“, ergänzt Eisenreich: „Sie ist nicht
konservativ, aber sie besinnt sich auf die Tradition.“61 Diese Herangehensweise
betrifft nicht nur die Jungen, spitzt Eisenreich zu, sondern ein ganzes Land, das,
„so ziemlich aller politischen und wirtschaftlichen Möglichkeiten beraubt, auf
hysterische Art bei der Vergangenheit die Argumente für seine gegenwärtige
Existenz suchte“62. An keiner Stelle tritt der Wille, sich am literarischen Gestern

57 Hans Heinz Hahnl: Zur Situation der Literatur. In: Stimmen der Gegenwart, 1951, S. 20–25,
hier S. 22.
58 Hahnl: Von der Diskreditierung der Ideologien, S. 159. So ist der beste Rat, sich davor zu
hüten, „zuviel Kafka zu lesen“, meint Elias Canetti, der anlässlich der Kafka-Preis-Verleihung
darüber hinaus äußert, „daß es niemanden gibt, auf der ganzen Erde nicht und in keiner Spra-
che, der es wirklich verdienen würde, im Namen Kafkas ausgezeichnet zu werden“. Elias Ca-
netti: Die tiefste Verehrung meines Lebens. In: Nachbaur und Scheichl (Hg.): Literatur über
Literatur. Eine österreichische Anthologie. Innsbruck 1995, S. 95–96. [Zuerst in: Die Presse,
24.09.1981.]
59 Weigel: Die gefundene Generation, S. 13.
60 Hahnl: Zur Situation der Literatur, S. 23.
61 Eisenreich: Das schöpferische Mißtrauen, S. 83.
62 Eisenreich: Prominente von unten gesehen. In: Die Zeit, 26.02.1953.

158 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



zu bedienen, überzeugter zutage als 1945 in Alexander Lernet-Holenias „Gruß
des Dichters“ in der Zeitschrift Der Turm:

Um es vollkommen klar zu sagen: wir haben es nicht nötig, mit der Zukunft zu kokettieren
und nebulose Projekte zu machen, wir s i n d, im besten und wertvollsten Verstande, un-
sere Vergangenheit, wir haben uns nur zu besinnen, d a ß wir unsere Vergangenheit sind –
und sie wird unsere Zukunft werden.63

Die Konstruktion eines autonomen Österreich geht nach 1945 Hand in Hand mit
der Konstruktion einer autonomen österreichischen Literatur. Über das altösterrei-
chische Ideal der großen Vergangenheit von vor 1914 („du grand passé d’avant
1914“64) zeitlich hinausgehend berücksichtigen die französischen Kulturverant-
wortlichen durchaus ZwischenkriegsautorInnen und kommen damit dem Wunsch
nach Neuartigem nach (bzw. Neuem, denn: „Wer kannte vor 1945 Kafka?“65), der
entgegen dem Gemeinplatz, dass „‚das Neue‘ grundsätzlich nur geringen Ein-
druck“66 auf die ÖsterreicherInnen mache, besonders bei jüngeren und schriftstel-
lerisch tätigen LeserInnen nach Kriegsende vorhanden ist. Diese bräuchten sich
bald nicht mehr um internationale Moden zu kümmern, sondern nur um die
„weltoffene Tradition, die unsere Kultur seit langem auszeichnet“67, empfiehlt
Weigel. Mit Werken aus dem „übernationalen Raum, den der alte Völkerstaat der
Donaumonarchie als großes Erbe hinterlassen hat“68, erübrigt sich alles In-die-
Ferne-Schweifen, man könne anknüpfen an „das Kontinuum einer organisch ge-
wachsenen Kultur“,

an die große Generation vorher: an den geheimnisvollen Humor Kafkas und an die intel-
lektuelle Skepsis Musils, an die von der Sprache erhellte Untergangsstimmung Trakls
und an die Sprach- und Sachkritik von Karl Kraus, an die Vivisektion der Gesellschaft
durch Broch, an den Weltblick Hofmannsthals.69

Kafka, der mit Sartre, Camus und anderen Literatur-Novitäten nach 1945 in
kaum einem Periodikum fehlt, regt dort anhaltend den Geist eines überwiegend
progressiven Publikums an: Noch 1954, zum 30. Todestag Kafkas, gibt es
„kaum einen zweiten Autor, der leidenschaftlicher diskutiert und vielfältiger in-

63 Lernet-Holenia: Gruß des Dichters, S. 109 (Hervorhebung im Original).
64 Cullin: L’Action culturelle française en Autriche après 1945, S. 323.
65 Hahnl: Von der Diskreditierung der Ideologien, S. 159.
66 Eisenreich: Worin besteht der Unterschied?, S. 35.
67 Weigel: Das verhängte Fenster, S. 397.
68 Buchebner: Lektüre-Ratschläge für die junge österreichische Generation, S. 48.
69 Eisenreich: Worin besteht der Unterschied?, S. 35.

6.1 Verflechtungen: Kafka und der neue Kanon 159



terpretiert wird.“70 Für den akademischen Bereich hingegen gilt dies bis Mitte
der fünfziger Jahre nicht. Nachdem es schon der kritischen Arbeit fast dreier
Jahrzehnte bedurft habe, „diesen einzigartigen Dichter gegen Apathie und Wi-
derstand der offiziellen Literaturbonzen“71 durchzusetzen, so der Plan-Heraus-
geber und frühe Kafka-Propagator Otto Basil 1946, braucht es eine bekannte
französische Mittlerpersönlichkeit, um ihn schließlich an der Universität zu eta-
blieren. Der Wiener Germanist Helmut Birkhan erinnert sich, wie Kafka zuvor
von allen „geschnitten“ wurde: „Erst ein Gastprofessor, den uns das französi-
sche Kulturinstitut zur Verfügung gestellt hat, Professor Susini, hat eine vielbe-
suchte Kafka-Vorlesung gehalten.“72

6.2 Kontinuität als / statt Neuanfang

Wird das Vorbild Kafkas, Musils oder Brochs „für die meisten nach 1945 Schrei-
benden verbindlich“73, wie Wendelin Schmidt-Dengler anmerkt, so sind damit
vorrangig junge AutorInnen gemeint, die erst in den sechziger Jahren bei Publi-
kum und Kritik wirklich Gehör finden. Bis dahin erleben weite Teile der literari-
schen Landschaft eine „Restauration katholischen Geisteslebens“74. Forciert

70 tbg. [Friedrich Torberg]: Zur 30. Wiederkehr des Todestages von Franz Kafka. In: FORVM 1
(1954), Nr. 6, S. 19. Cf. Sabina Reiter: Die Wiederentdeckung Kafkas. In: Hay (Hg.): Zur literari-
schen Situation 1945–1949, S. 252–269; sowie Reinhard Urbach: Aspekte literarischer Kafka-
Rezeption in Österreich. In: Schmidt-Dengler (Hg.), unter Mitwirkung von Kranner: Was bleibt
von Franz Kafka? Positionsbestimmung. Kafka-Symposion, Wien 1983. (Schriftenreihe der
Franz-Kafka-Gesellschaft 1.) Wien 21985, S. 199–210.
71 Otto Basil: Franz Kafka. In: Plan 1 (1946), Nr. 4, S. 310–312, hier S. 310.
72 Irene Ranzmaier: Germanistik an der Universität Wien zur Zeit des Nationalsozialismus.
Karrieren, Konflikte und die Wissenschaft. (Literaturgeschichte in Studien und Quellen 10.)
Wien, Köln, Weimar 2005, S. 190f.
73 Wendelin Schmidt-Dengler: Vorwort. In: Nachbaur und Scheichl (Hg.): Literatur über Lite-
ratur, S. 11–24, hier S. 15.
74 Friedrich Stadler: Kontinuität und / oder Bruch? Anmerkungen zur österreichischen Wis-
senschaftsgeschichte 1938 bis 1955. In: Stadler (Hg.): Kontinuität und Bruch, S. 9–23, hier
S. 11. Durch das Anknüpfen an Vorkriegstraditionen ist das Kriegsende „weniger für die öster-
reichische Literatur als für die österreichische Literaturgeschichte ein Jahr Null“ (Hahnl: Von
der Diskreditierung der Ideologien, S. 159), wobei ohnehin ‚Stunde Null‘, ‚tabula rasa‘ und
„Stichwörter dieser Art meist bewußt vermieden“ würden. Joseph McVeigh: Kontinuität und
Vergangenheitsbewältigung in der österreichischen Literatur nach 1945. (Untersuchungen zur
österreichischen Literatur des 20. Jahrhunderts 10.) Wien 1988, S. 53. Cf. auch Bizeul und Wo-
dianka (Hg.): Mythos und Tabula rasa. Narrationen und Denkformen der totalen Auslöschung
und des absoluten Neuanfangs. Bielefeld 2018, vor allem die Beiträge „1940 – Die Niederlage
als Ursprungsort politischer Mythen in Frankreich“ von Matthias Waechter (S. 111–124) und

160 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



durch die harmlose(re)n Repräsentanten der Vorkriegsliteratur, die, so Kriegle-
der, ein Interesse daran hatten, „ihre ehemaligen Positionen im literarischen
Feld zu reaktivieren“75, erfolgt parallel zum sukzessiven Rückzug der Alliierten
aus dem Literaturbetrieb eine „partielle Wiederaufnahme und Fortführung der
Kulturpolitik des Ständestaates“76. Mit der Rekonstruktion jener Kultur, „die
nicht unbeträchtlich Anteil an den Siegen der beiden Faschismen gehabt
hatte“77, treten viele vorübergehend aus dem literarischen Verkehr Gezogene
wieder in Erscheinung: Von der 1946 vom Bundesministerium für Unterricht
ausgegebenen Liste der gesperrten Autoren und Bücher mit circa 1600 verbote-
nen AutorInnen (darunter Gertrud Fussenegger, Friedrich Schreyvogl, Josef
Weinheber, Bruno Brehm und Maria Grengg) konnten einige „fast bruchlos“ an
ihre Erfolge anknüpfen, so dass sich in diesem Zusammenhang von einer ge-
scheiterten Entnazifizierung, wenn nicht einer „Renazifizierung“78 der Literatur
sprechen lässt. Die sogenannte Ostmark-Literatur bildet in den fünfziger Jahren
die Basis „der meisten approbierten Lesebücher, Anthologien und Sammel-
bände“79. Der für die französischen Alliierten tätige Hermann Schreiber, Sohn
eines Buchhändlers, weist diesen Umstand 1947 im Österreichischen Tagebuch
als strukturell getragen aus, durch höhere Papierzuteilungen für Verlage von
‚Ostmark‘-SchriftstellerInnen oder die direkte „Förderung von Naziautoren“80

durch prestigeträchtige Literaturpreise, die zu dieser Zeit vornehmlich an jene
vergeben würden, „die entweder bereits unter dem Austrofaschismus oder
unter dem Nationalsozialismus oder unter beiden Systemen gefördert und aus-
gezeichnet worden waren.“81

„‚Stunde Null‘ und ‚Achtundsechzig‘ als Gründungsmythen der deutschen Nachkriegsdemok-
ratie“ (S. 125–140) von Wolfgang Bergem.
75 Kriegleder: Die Literatur der fünfziger Jahre in Österreich, S. 37.
76 Klaus Amann: Vorgeschichten. Kontinuitäten in der österreichischen Literatur von den
dreißiger zu den fünfziger Jahren. In: Aspetsberger, Frei und Lengauer (Hg.): Literatur der
Nachkriegszeit, S. 46–58, hier S. 47.
77 Dvořak: Thesen zur soziokulturellen Entwicklung in Österreich 1933 bis 1955, S. 31.
78 Bachleitner, Eybl und Fischer: Geschichte des Buchhandels in Österreich, S. 328. Cf. dazu in
Meissls, Mulleys und Rathkolbs Band Verdrängte Schuld, verfehlte Sühne die Aufsätze von Ger-
hard Renner: „Entnazifizierung der Literatur“ (S. 203–229), und von Murray G. Hall: „Entnazifi-
zierung in Buchhandel und Verlagen“ (S. 230–253). Cf. weiters Białek und Żyliński (Hg.): Die
Quarantäne. Deutsche und österreichische Literatur der fünfziger Jahre zwischen Kontinuität
und Neubeginn. Wrocław, Dresden 22006.
79 McVeigh: Kontinuität und Vergangenheitsbewältigung in der österreichischen Literatur
nach 1945, S. 78.
80 Hermann Schreiber: Das Buch. Papierpolitik. In: Österreichisches Tagebuch, 19.09.1947.
81 Amann: Vorgeschichten, S. 47. Cf. auch Sigurd Paul Scheichl: Vergessene. Träger des Gro-
ßen Österreichischen Staatspreises in den 50er Jahren. In: Walter Buchebner Gesellschaft

6.2 Kontinuität als / statt Neuanfang 161



Die Literaturförderungspolitik bringt allgemein „die Hypothek einer ein-
seitigen Traditions- und Kanonbildung“82 auf Kosten der AutorInnen, die das
Land verlassen mussten. Unter den raren Fällen offenen Widerspruchs gegen
diese Entwicklung bittet Rudolf Geist Ende 1945 in der Zeitschrift Plan „die
jüdische Intelligenz“ zurück „zur Mitarbeit an allen österreichischen Verla-
gen“83. Die Republik zeigt sich derweil „desinteressiert und indolent“84 ge-
genüber den Vertriebenen. Jean Améry etwa kehrt, wie auch Manès Sperber,
nach Kriegsende nicht in die verlorene „Heimat“85 zurück, „die Kränkung war
zu groß“86. Améry beginnt 1945 „die geistige Landkarte des französischen
Existentialismus zu entziffern“87, seine mehr als drei Jahrzehnte währende
Beschäftigung mit Sartre – für ihn „die imponierendste literarisch-philosophi-
sche Figur des Jahrhunderts“88– ist einzigartig unter den deutschsprachigen
Intellektuellen, sein Gewicht als Mittler im Existentialismus-Transfer nach Ös-
terreich hingegen vernachlässigbar. Vom frankophonen Kulturraum aus pu-
bliziert er in deutschen, kaum jedoch in österreichischen Periodika, so dass
ihn 1961 die prokommunistisch ausgerichtete Zeitschrift Tagebuch im Zuge
einer Besprechung seiner Studie Geburt der Gegenwart („eine brillante Zu-
standsschilderung der westlichen Zivilisation seit dem Kriegsende“) vorstel-
len muss als „vorurteilslose[n] Belgier“89.

Unter den Exil-SchriftstellerInnen, deren Initiation sich in Wien vollzogen
hat, gelangen einige in unmittelbare Nähe Sartres, allerdings ohne geistiges

(Hg.): Literatur in Österreich von 1950 bis 1965. (Walter Buchebner Tagung, 1984, 7.–9. Dez.
1984 in Neuberg an der Mürz.) Mürzzuschlag 1984, S. 75–91.
82 Amann: Vorgeschichten, S. 56.
83 Rudolf Geist: Österreichische Verpflichtung. In: Plan 1 (1945), Nr. 3, S. 232–235, hier S. 234.
84 Schmid: Kulturpolitische Tendenzen der fünfziger Jahre, S. 19.
85 Cf. zu Amérys Heimatbegriff das Kapitel „Wieviel Heimat braucht der Mensch?“ in Améry:
Jenseits von Schuld und Sühne (S. 71–100).
86 Sperber: Bis man mir Scherben auf die Augen legt, S. 160.
87 Améry: Über das Altern, S. 109. Mit Feindt lässt sich Amérys beispiellose Auseinanderset-
zung mit Sartre unter den deutschsprachigen SchriftstellerInnen unterstreichen: „[E]r hatte
nicht nur die Schriften und Werke Sartres bis in die 1950er Jahre analysiert, sondern (und hier
kann man wirklich von Empathie sprechen) weiterhin jede öffentliche Äußerung von Sartre
verfolgt.“ [Übers. d. Verf.] („[I]l n’avait pas uniquement analysé les écrits et les œuvres de Sar-
tre jusque dans les années 50, mais [et on peut ici parler véritablement d’empathie] continuait
à observer chaque manifestation publique de Sartre.“) Feindt: Engagement, empathie, distan-
ciation, S. 77.
88 Jean Améry: Ein neuer Verrat der Intellektuellen? (1977) In: Améry: Werke, Bd. 6: Aufsätze
zur Philosophie. Hg. von Gerhard Scheit. Stuttgart 2004, S. 157–179, hier S. 174 [Zuerst in:
Schatz (Hg.): Abschied von Utopia? Anspruch und Auftrag der Intellektuellen (1977).]
89 B. F.: Neu und wichtig. In: Tagebuch 16 (1961), Nr. 12, S. 15.

162 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



Nahverhältnis, so der 1948 von der Europäischen Rundschau präsentierte „er-
folgreiche englische Schriftsteller“90 Arthur Koestler. Koestler parodiert in sei-
nem Roman The Age of Longing (1951) Sartre und Beauvoir als Professor und
Madame Pontieux auf eine Weise, die wenig Zweifel daran lässt, dass ihm Boris
Vians L’Écume des jours bekannt war (cf. Kap. 5.2):

Pontieux had begun to expound the principles of neo-nihilism, a philosophy which he
had launched in his famous work ‚Negation and Position‘, and which had been the fa-
shionable craze after the second world war. There had been neo-nihilistic plays, neo-nihi-
listic night clubs and neo-nihilistic crimes – among them the famous case of Duval, a
colour-blind upholsterer in Menilmontant who had cut the throats of his wife and three
children and had countered the question why he had committed the crime with the clas-
sic answer: ‚Why not?‘ This led to the splitting off of a radical wing of neo-nihilists who
called themselves the ‚Whynot-ists‘ and founded a rival night club which, mainly thanks
to a trio of attractive singers called the ‚Why-not-Sisters,‘ captured the lion’s share of the
intellectually minded American tourists. Professor Pontieux was horrified by these deve-
lopments; for he was a sincere moralist, a dialectician and a believer in the revolutionary
mission of the Proletariat – all of which, as he did not tire of explaining in a stream of
books and pamphlets, was the true essence of neo-nihilistic philosophy.91

Simone de Beauvoir wiederum lässt Koestler in Les Mandarins auftreten, als
Scriassine, „ein schleimig verlogener, von Schuld- und Angstgefühlen getriebe-
ner Trinker, den der Menschenhaß nicht einmal in seinem Liebensleben los-
läßt“92, wie Doris Brehm die Figur 1956 im Tagebuch charakterisiert. Die
verstörende Affäre der Heldin mit Scriassine bleibt dem österreichischen Lese-
publikum durch mehrere Besprechungen nicht verborgen, die Tageszeitung
Neues Österreich beruhigt (fälschlicherweise), es handle sich hierbei um eine
„freie Erfindung“93 der Autorin. Beauvoir lässt Scriassine in ihrem Roman auf
einen anderen Exil-Wiener, Manès Goldman, treffen, eine Manès Sperber nach-
empfundene Figur (auch in Koestlers The Age of Longing findet Sperber als
„Professor Vardi“ Erwähnung):

„Victor Scriassine, nicht wahr?“
Ein kleiner, kahlköpfiger Greis mit sehr sanften Augen hatte sich unserem Tisch

genähert.
„Ja.“ In Scriassines Augen entdeckte ich Mißtrauen, aber auch so etwas wie eine

Hoffnung.

90 Artur [!] Koestler: Die Zukunft des Romans. In: Europäische Rundschau 3 (1948), Nr. 17,
S. 805–806, hier S. 805.
91 Arthur Koestler: The Age of Longing. London 1951, S. 104 f.
92 Doris Brehm: Der Kreis um Sartre. In: Tagebuch, 24.03.1956.
93 o.f.b.: La Grande Sartreuse. In: Neues Österreich, 26.02.1956.

6.2 Kontinuität als / statt Neuanfang 163



„Sie erkennen mich nicht? Ich bin sehr alt geworden seit den Zeiten in Wien. Manes
Goldman. Ich hatte mir vorgenommen, Ihnen – falls ich Sie jemals treffen sollte – meinen
Dank auszusprechen: Dank für Ihr Buch.“

„Manes Goldman! Natürlich!“ sagte Scriassine herzlich. „Leben Sie jetzt in Frankreich?“
„Seit 1935. Ich war ein Jahr lang im Lager von Gurs, aber ich bin gerade noch recht-

zeitig herausgekommen … “
Seine Stimme war noch sanfter als sein Blick, so sanft, daß sie wie tot erschien.
„Ich will Sie nicht stören. Ich bin froh, daß ich dem Mann, der Das braune Wien ge-

schrieben hat, die Hand geben konnte.“
„Und ich bin froh, daß ich Sie wiedergesehen habe“, sagte Scriassine.
Der kleine Österreicher hatte sich mit lautlosen Schritten entfernt; er verschwand

durch die Glastür hinter einem amerikanischen Offizier.94

(„Victor Scriassine, n’est-ce pas?“ Un petit vieillard chauve aux yeux très doux s’était
approché de notre table.

„Oui.“ Dans les yeux de Scriassine je lisais de la méfiance, mais aussi une sorte
d’espoir.

„Vous ne me reconnaissez pas? J’ai beaucoup vieilli depuis Vienne. Manès Goldman;
je m’étais promis si jamais je vous rencontrais de vous dire merci: merci pour votre livre.“

„Manès Goldman! bien sûr!“ dit Scriassine avec chaleur. „Vous vivez en France,
maintenant?“

„Depuis 35. J’ai passé une année au camp de Gurs, mais j’en suis sorti juste à temps … “
Il parlait d’une voix plus douce encore que son regard, si douce qu’elle semblait morte. „Je
ne veux pas vous déranger; je suis content d’avoir serré la main de l’homme qui a écrit Vi-
enne la brune.“

„Je suis content de vous avoir revu“, dit Scriassine.
Le petit Autrichien s’était déjà éloigné à pas feutrés; il disparut par la porte vitrée,

derrière un officier américain.)95

Wie sein Freund Koestler Ex-Kommunist und daher in der Pariser intellektuel-
len Szene nach 1945 zunächst eher Außenseiter, versteht sich Sperber zwischen
1946 und 1950 sehr gut mit Sartre, der, wie er sagt, in dieser Phase „ein ent-
schiedener Gegner jeder Diktatur, auch der stalinschen, ein Feind all dessen,

94 Simone de Beauvoir: Die Mandarins von Paris. Deutsch von Ruth Ücker-Lutz und Fritz
Montfort. Reinbek 1993 [1965], S. 92.
95 Beauvoir: Les Mandarins, S. 69. In Beauvoirs Lebensrückblick heißt es diesbezüglich:
„Durch Koestler lernten wir Manès Sperber kennen, der sich als seinen Lehrmeister und den
fähigsten Psychologen des Jahrhunderts betrachtete. Er hatte viel Charme, aber als unversöhn-
licher Adlerianer und wilder Antikommunist stieß er uns durch seinen Dogmatismus ab.“
(„Par Kœstler nous avons connu Manès Sperber, qu’il considérait comme son maître et le psy-
chologue le plus compétent du siècle. Il avait un charme feutré; mais, adlérien intransigeant,
anticommuniste farouche, son dogmatisme nous rebuta.“) Beauvoir: Der Lauf der Dinge,
S. 112. (Beauvoir: La Force des choses, Bd. 1, S. 156.)

164 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



was die Freiheit der Person einengen oder gar gefährden konnte“, war: „Nichts
ließ damals die Vermutung aufkommen, daß er über die Weltlage und beson-
ders über den Stalinismus anders dachte als ich oder als Arthur Koestler, mit
dem er sich besonders gut zu verstehen schien, oder mit seinem jüngeren
Freund Albert Camus.“96 Anders als Koestler und André Gorz schreibt Sperber
überwiegend in deutscher Sprache, wirkt allerdings nur im Rahmen kritischer
Stellungnahmen in seinen journalistischen und autobiographischen Texten
nach Ende der Erstrezeption als Existentialismus-Vermittler nach Österreich.

Als Reaktion auf den „Verlust des gesamten geistigen, fortschrittlich de-
mokratischen Potentials“97 im Nachkriegskulturbetrieb besetzt die teils belastete
ältere AutorInnen-Generation jene Leerstellen, die zunächst kurz mit internationa-
ler Literatur befüllt waren. Um die jungen SchriftstellerInnen ist es unterdessen
still, sie machen eine „schöpferische Pause“ und holen Versäumtes nach, erste
Versuche werden als „unzulänglich und unfertig“98 empfunden. Als sie sich be-
reit fühlen, ist alle „Aufbaueuphorie“99 passé und ihnen stehen kaum Publikati-
onsplattformen zur Verfügung. Wider den Vorkriegserzählstil, der sich in den
fünfziger Jahren in Heimito von Doderers Monumentalprosa vollenden wird, ver-
fassen die Jungen, wie Michael Scharang es später umreißt, vielfach „eine Litera-
tur, die klein daherkommt“100, was nicht in das nach 1945 propagierte Selbstbild
als Kulturnation passt: „Und so spielte man Mozart gegen Alban Berg aus, ‚volks-
nahe‘ Kunst gegen die Moderne und die im ‚Dritten Reich‘ kompromittierten
Schriftsteller gegen die junge Generation.“101 Bei manchen nicht etablierten Au-
torInnen setzt die staatliche Förderung konservativen Schreibens eine Selbstzen-
sur in Gang, doch auch ihr Werk, das „häufig eine unbewusste Kontinuität“102 zur
Literatur der Ersten Republik aufweist, bleibt ohne positive Resonanz. Nichts als

96 Sperber: Nur eine Brücke zwischen Gestern und Morgen, S. 40, 39; cf. S. 39 f.: „Wenn wir
allein waren, erwogen wir vornehmlich Fragen, die die wissenschaftlichen Ansprüche des
Marxismus betrafen und noch öfter das psychische Phänomen der Entfremdung und Selbstent-
fremdung, das ich bereits im Jahre 1934 recht ausführlich in einem Buch behandelt hatte. Der
Lektor, der es ein Jahrzehnt vorher angenommen hatte, hatte Sartre über meine Bemühungen
um eine marxistische Individualpsychologie informiert. Überdies hatte ihm Koestler, der da-
mals häufig nach Paris kam, wohl ausführlich von mir erzählt.“
97 Stadler: Kontinuität und / oder Bruch?, S. 11.
98 Zlabinger: Literarische Zeitschriften in Österreich 1945–1964, S. 79.
99 Hahnl: Von der Diskreditierung der Ideologien, S. 157.
100 Michael Scharang: Die proletarisierte Literatur. In: Scharang: Die List der Kunst. Essays.
Darmstadt und Neuwied 1986, S. 14–24, hier S. 15. [Zuerst in: Literatur Konkret 1983/1984,
Nr. 8.]
101 Kriegleder: Die Literatur der fünfziger Jahre in Österreich, S. 34.
102 Kriegleder: Die Literatur der fünfziger Jahre in Österreich, S. 38.

6.2 Kontinuität als / statt Neuanfang 165



ein „müdes ‚Fortwursteln‘“ erkennt in diesem Sinne Ernst Fischer in den
Nachkriegspublikationen, deren qualitative Dürftigkeit er im Dreiparteienblatt
Neues Österreich bemängelt, der ersten Zeitung, die nach 1945 von den Alliierten
eine Lizenz erhält und deren erster Chefredakteur er ist:

Wenn wir uns nun vor Augen halten, was die österreichischen Verleger bisher an Büchern
herausgebracht haben, muß man als Österreicher wahrhaft Scham empfinden. Wir haben
wenig Papier – aber dieses Papier wird zu einem wesentlichen Teil für die Herausgabe
belangloser, abgeschmackter und in jeder Hinsicht überflüssiger Romane verschwendet.
Daß heute jedes Buch gekauft wird, ist keinerlei Entschuldigung für den Triumph der Ba-
nalität und Mittelmäßigkeit, den die meisten Neuerscheinungen darstellen. Wenn man
augenblicklich keinen Autor findet, der das neue Österreich repräsentiert, dann möge
man dem österreichischen Leser, der jahrelang von der Kulturwelt abgeschnitten war,
englische, russische, amerikanische, französische Literatur in guten Übersetzungen ver-
mitteln, Werke von Dichtern und von Kämpfern, die uns Ernsteres, Packenderes zu be-
richten haben als irgend welche lächerlichen Ehekonflikte und faden erotischen
Verwicklungen.103

Die Behauptung, es gebe einfach nicht genug gute AutorInnen, zeugt für deren
Fürsprecher Hans Weigel von „Böswilligkeit und Nichtwissen“104. Die Jungen
dichten ins Leere, sofern sie „keine klangvollen Namen“ haben, bestätigt aus
Erfahrung Thomas Bernhard 1952 im Salzburger Demokratischen Volksblatt: „Es
ist nicht wahr, wenn man von einer Schwäche, Ausdrucksnot und Oberfläch-
lichkeit des Nachwuchses spricht, aber es könnte sein, daß man es versäumt,
diesen am Glauben an die Zukunft Gebrochenen hilfreich unter die Arme zu
greifen?“105 Lohnend wäre es, so Weigel, zwar würde nicht aus jedem „ein
neuer Trakl und ein neuer Kafka“: „Aber mindestens ein Trakl und ein Kafka ist
zweifellos unter ihnen.“106

Nachdem von VerlegerInnen-Seite noch in den fünfziger Jahren das Veröf-
fentlichen unbekannter AutorInnen ein zu großes finanzielles Wagnis darstellt,
sind diese mehrheitlich „zum Schweigen verurteilt“107. Auf Interesse stoßen sie
zunächst beim „undogmatischen Sozialisten“108 Otto Basil in der Zeitschrift
Plan (1945–1948) – die Informationsquelle und „zugleich ein forum für die ersten

103 Ernst Fischer: Um ein geistiges Österreich! In: Fischer: Das Jahr der Befreiung, S. 98–100,
hier S. 98, 99. [Zuerst in: Neues Österreich, 04.01.1946.]
104 Hans Weigel: Autoren, die uns nicht erreichen. Zur tragischen Situation der jungen öster-
reichischen Literatur. In: Arbeiter-Zeitung, 24.09.1950.
105 Bernhard: Junge Dichter in Österreich, S. 15.
106 Weigel: Autoren, die uns nicht erreichen. In: Arbeiter-Zeitung, 24.09.1950.
107 Hahnl: Zur Situation der Literatur, S. 24. Cf. Lunzer: Der literarische Markt 1945–1955,
S. 32, 34.
108 Sommer: Basil – Doderer – Gütersloh, S. 37.

166 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



tastenden versuche der jüngeren und jüngsten“109 ist – und in der Zeitschrift
Lynkeus (1948–1951) des „halblinken“ („als Dichter konservativ, als Prosaiker in-
teressant, als Herausgeber durchaus fortschrittlich“110) P.E.N-Club-Vorstandsmit-
glieds Hermann Hakel. Schließlich wird – die Verschärfung des Kalten Kriegs im
Literaturbetrieb spiegelnd – der „stark antikommunistisch orientiert[e]“ Hans
Weigel zum „bedeutenden Jugendförderer“111 mit seinem Jahrbuch Stimmen der
Gegenwart. Die zwischen 1951 und 1956 erscheinenden fünf Bände lancieren
„fast alle Autorinnen und Autoren, die in der Folge eine wichtige Rolle in der ös-
terreichischen Literatur spielen“112. Mit Gedichten und Erzählungen (in geringe-
rem Maß auch mit Literatur-, Kunst- und Kulturkritiken sowie Illustrationen)
vertreten sind Ingeborg Bachmann, Marlen Haushofer, Andreas Okopenko, Paul
Celan, Christine Lavant, Michael Guttenbrunner, Gerhard Fritsch, Erich Fried,
Ernst Jandl, Christine Busta, Humbert Fink, Herbert Zand, Thomas Bernhard,
Jeannie Ebner und H. C. Artmann.113 Die Anthologie steckt sich das Ziel, so
Richard Schmitz vom herausgebenden Wiener Albrecht Dürer Verlag, „den An-
spruch der neuen österreichischen Literatur im gesamteuropäischen Kulturleben

109 Rühm: das phänomen „wiener gruppe“, S. 17.
110 Max Blaeulich: Zirkel, Kreise, Treffpunkte der österreichischen Literatur nach 1945. In:
Polt-Heinzl und Strigl (Hg.): Im Keller. Der Untergrund des literarischen Aufbruchs nach 1945.
Wien 2006, S. 151–162, hier S. 160.
111 Okopenko: Die schwierigen Anfänge österreichischer Progressivliteratur nach 1945, S. 1.
Allerdings weisen sich Reinhard Federmann und Milo Dor zu Beginn als die treibenden Kräfte
aus, sie hätten „diese Anthologie erfunden“, „das Ganze zusammengestellt und redigiert“ und
„nur den Weigel vorgeschoben“. Milo Dor: Gemeinsam mit dem geschenkten Leben fertig wer-
den. Andreas Weber im Gespräch mit Milo Dor. In: Weber (Hg.): Dear Fritz, S. 123–141, hier
S. 130. Cf. zu deren und Jeannie Ebners HerausgeberInnenschaft: Wolfgang Straub: Die Netzw-
erke des Hans Weigel. Wien 2016, S. 240–252. Weigel gibt weiters in der Reihe „Junge österrei-
chische Autoren“ im Wiener Jungbrunnen-Verlag die Werke vieler zwischen 1918 und 1931
geborener SchriftstellerInnen heraus, unter anderem Walter Tomans Die eigenwillige Kamera
(1951), Gerhard Fritschs Zwischen Kirkenes und Bari (1952), Reinhard Federmanns Es kann
nicht ganz gelogen sein (1951), Jeannie Ebners Gesang an das Heute: Gedichte, Gesichte, Ge-
schichten (1952), Herbert Eisenreichs Einladung deutlich zu leben (1952), Marlen Haushofers
Das fünfte Jahr (1951), Hans Heinz Hahnls Die verbotenen Türen (1952) und Ilse Aichingers
Rede unter dem Galgen (1952).
112 Kriegleder: Die Literatur der fünfziger Jahre in Österreich, S. 39.
113 Eisenreich: Prominente von unten gesehen. In: Die Zeit, 26.02.1953; der Kreis trifft sich im
Café Raimund im 1. Wiener Bezirk: „Niemand würde dieses sehr ruhige Caféhaus gegenüber
dem Volkstheater für ein Literatencafé halten, denn mit Bohême hat das alles überhaupt
nichts zu tun: was dort getan wird, geschieht in bester österreichischer Tradition, und das

6.2 Kontinuität als / statt Neuanfang 167



anzumelden“114. In Weigels Vorbemerkung zum ersten Jahrgang heißt es bezüg-
lich dieses Vorhabens vorwurfsvoll:

Hier wird der Versuch unternommen, in Worten und Bildern die Gegenwart sprechen zu
lassen und darzustellen. […] Angesichts des Vakuums innerhalb unseres geistigen Lebens
wird jedoch die Verschwörung des Schweigens zur tragischen Schuld. Verkannt, mißver-
standen, verfolgt, in äußerster physischer und psychischer Notlage, von inkompetenten
Wichtigtuern des offiziellen Betriebs ignoriert oder bestenfalls leutselig auf die Schultern
geklopft, lebt diese Generation auf Grund eines erstaunlichen, fast wundersamen Potenti-
als an Haltung und Disziplin aus sich selbst, denkt, arbeitet, reift und gibt durch ihre
bloße Existenz die einzige Garantie für das Weiterbestehen von Kunst und Gesittung in
Österreich.115

1952 ist der zweiten Vorbemerkung zufolge die Situation noch desolater als im
ersten Jahr: „Unbeschreiblich und erschütternd ist ihre materielle Not, ärger
noch die Hoffnungslosigkeit und Isoliertheit der von der lebendigen Wirkung
in der Öffentlichkeit durch Presse, Bühnen, Verlage, Redaktionen und Sender
fast völlig Ausgeschlossenen.“116 1953 erreicht die Publikation durch Spenden
und staatliche Förderung zu Weigels Überraschung ihren dritten Jahrgang, in
diesen Zeiten „fast schon ein biblisches Alter“117. Immer noch ist er jedoch
geneigt,

nicht Form und Inhalt des Geschriebenen, sondern die Lebensform der Schreibenden dar-
zustellen: … lebt von der Arbeitslosenunterstützung, … hat keine Schreibmaschine, … hat
außer dem Brotberuf einen Haushalt und zwei Kinder zu betreuen, … ist schwer krank
und hat keine Mittel, um sich auszukurieren, … kommt kaum zum Schreiben, … kommt
kaum zum Schreiben, … kommt kaum zum Schreiben … 118

Eine der Beteiligten, Ingeborg Bachmann, bestätigt den Eindruck aus eigenem
Erleben:

Wir waren alle Mitte zwanzig, notorisch geldlos, notorisch hoffnungslos, zukunftslos,
kleine Angestellte oder Hilfsarbeiter, einige schon freie Schriftsteller, das hieß soviel wie
abenteuerliche Existenzen, von denen niemand recht wußte, wovon sie lebten, von Gän-
gen aufs Versatzamt jedenfalls am öftesten.119

heißt: es geschieht diskret, und man läßt sich nicht anmerken, daß die Muße und die Arbeit
gar nicht sosehr entfernt voneinander wohnen.“
114 Richard Schmitz: Zum Geleit. In: Stimmen der Gegenwart, 1953, S. 3.
115 Weigel: Vorbemerkung. In: Stimmen der Gegenwart, 1951, S. 5.
116 Weigel: Vorbemerkung. In: Stimmen der Gegenwart, 1952, S. 6.
117 Weigel: Vorbemerkung. In: Stimmen der Gegenwart, 1953, S. 5.
118 Weigel: Die gefundene Generation, S. 13.
119 Ingeborg Bachmann: [Gruppe 47] Entwurf. In: Bachmann: Werke, Bd. 4, S. 323–330, hier
S. 324.

168 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



Thomas Bernhard, vertreten in den Jahrbüchern 1954 und 1956 mit seinen Erzäh-
lungen „Großer, unbegreiflicher Hunger“ und „Der Schweinehüter“, diagnosti-
ziert in seinem Artikel „Junge Dichter in Österreich“ (zu denen kriegsbedingt
„auch noch die 40jährigen zu zählen sind“120), dass die Stimmen der Gegenwart-
Texte „durch einen tiefen Pessimismus gekennzeichnet sind“, wenig überraschend
bei DichterInnen, die mit „Wassersuppe und trockenem Brot, mit geflickten Hem-
den und durchlöcherten Schuhen“121 vorlieb nehmen müssen. Von mangelndem
Einfühlungsvermögen zeugt es auch für Weigel, „die Greisenhaftigkeit und die Un-
tergangsstimmung“ zu beanstanden: „Ehe man Depression und Nihilismus verur-
teilt, sehe man einmal diesen Jungen zu, wie sie leben.“122 Zu den betrüblichen
privaten Lebensumständen tritt laut Okopenko der lähmende zeitgeschichtliche
Zustand, in dem sich auch die Auseinandersetzung mit der Existenzphilosophie
vollzieht:

Durchdringung mit angelesenem Gedankengut und eigenes Durchdenken der Situation
führten zu Resignationserlebnissen: Die politische Lage Österreichs und der Welt schien
für Jahrtausende festgefroren und von Menschen, die keine Atombombe besaßen, nicht
beeinflußbar; andererseits war die erste Unmittelbarkeit von Schreck und Not vorbei;
die Parteien – des kalten Krieges und der Innenpolitik – reizten alle nicht zur Hingabe;
durch Zustimmung und Ablehnung hindurch spürte man manchmal unsere Isolation
und die letztliche Wirkungslosigkeit unserer Mühen; in gemeinsamer Erfahrung von
Kierkegaard, Sartre, Unamuno, Borchert wurden die unangenehmen Verhalte um Tod,
Problematik des Lebenssinns und Grenzen der Liebe besonders sensibel wahrgenom-
men; quasi existentialistische Materie verdrängte die aktivistische, zeitkritische; echter
Pessimismus zuweilen den vermeintlichen, den nur Dummköpfe in Polemik und Realis-
mus erblickt hatten.123

Die Sartres als optimistisch ausgegebenem Denken („un optimisme“124) wider-
sprechenden, aber gemeinhin verknüpften negativen Assoziationen (cf. Kap. 7.3)
sorgen dafür, dass die junge österreichische Literatur – die „eine erschütternde
Ratlosigkeit, eine bedrückende Primitivität des Denkens, eine ungeheure Resig-
nation“125 auszeichne, mehr noch: „ein Chaos von Desillusionierung, Zynismus,
Fanatismus, Gleichgültigkeit, Nihilismus, Schwermut, persönlicher und kollekti-
ver Angst, das durch die soziale und weltpolitische Situation gegenwärtig noch

120 Thomas Bernhard [Th. B.]: Bücher warten auf Dich! In: Bernhard: Werke, Bd. 22/1, S. 88–90,
hier S. 89. [Zuerst in: Demokratisches Volksblatt, 29.11.1952.]
121 Bernhard: Junge Dichter in Österreich, S. 13.
122 Weigel: Autoren, die uns nicht erreichen. In: Arbeiter-Zeitung, 24.09.1950.
123 Okopenko: Die schwierigen Anfänge österreichischer Progressivliteratur nach 1945, S. 10.
124 Sartre: L’Existentialisme est un humanisme, S. 78.
125 Basil: Stimme der Jugend. In: Plan 1 (1946), Nr. 4, S. 307.

6.2 Kontinuität als / statt Neuanfang 169



verschärft wird“126– oft in den unmittelbaren Wirkungskreis des Existentialismus
gerückt wird. Die von den französischen Alliierten gegründete Zeitung Welt am
Montag versucht schließlich die Wogen zu glätten, indem sie Anfang 1950 die
vorherrschende Schreib- und Denkhaltung als zeitbedingte Selbstverständlich-
keit verteidigt: „Ist Sartres Diagnose pessimistisch oder nihilistisch? Ebenso pes-
simistisch oder nihilistisch ist ein Thermometer, das bei Frost Kältegrade zeigt.
Wer Sartre schilt, der macht den Stenographen für eine beleidigende Rede
haftbar.“127

6.3 Literatur unter dem Galgen: Grenzsituationen

Bei allen Bedenken, ob Kultur „handhabbare Hilfe im unsicheren Nachkriegsall-
tag“128 leisten, ob Literatur bei der „geistigen Bewältigung des Lebens und aller
damit verbundenen Probleme“129 beistehen könne, hat das existentialistische
„werkgewordene Unbehagen an der modernen Welt“ insofern einen katharti-
schen Effekt auf junge Schreibende und Lesende, als Sartres und Camus’ Texte
als „Akte der Psychotherapie“ fungieren, „in denen Diagnose und Heilung zu-
sammenfallen“130, so Christian Lewalter 1950 in Die Zeit. Gerade für Kriegsrück-
kehrende bewährt sich der Existentialismus als „Artikulationsmedium erfahrener
Ängste und Erschütterungen“131, allerdings bevorzugen diese in Österreich häufi-
ger als innerhalb der bundesdeutschen Trümmerliteratur die allgemein als unen-
gagiert geltende Gattung der Lyrik (cf. Kap. 6.4), um das Erlebte zu verarbeiten.
Im Vorwort zum ersten Jahrgang der Anthologie Tür an Tür (1950) erklärt der He-
rausgeber (und Dichter) Rudolf Felmayer einzig das Gedicht als imstande, „we-
nigstens einigermaßen die seelischen Probleme unserer Gegebenheiten zu
bewältigen“132. Lyrik, so McVeigh, bietet „die Möglichkeit einer direkten Aus-

126 Hahnl: Zur Situation der Literatur, S. 21.
127 o. V.: Die Jungen. In: Welt am Montag, 23.01.1950.
128 Englerth, Gausterer und Kaukoreit: Österreichs Literaturzeitschriften 1945–1990 im Über-
blick, S. 16.
129 Buchebner: Lektüre-Ratschläge für die junge österreichische Generation, S. 48.
130 Christian E. Lewalter: Die entsetzliche Freiheit. Zu Jean-Paul Sartres „Aufschub“. In: Die
Zeit, 22.06.1950.
131 Große Kracht: Jean-Paul Sartre und die deutsche Zusammenbruchgesellschaft, S. 90. Cf.
Evelyne Polt-Heinzl: Trümmerliteratur aus Österreich. In: treibhaus 10 (2014), S. 50–66.
132 Rudolf Felmayer: [Vorwort]. In: Tür an Tür. Gedichte vierzehn junger Autoren. Wien 1950,
o. S.

170 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



sage, ohne den Anschein der Objektivität zu beanspruchen“133, wobei Letzteres
laut Kriegleder dennoch des Öfteren vorkommt: „Das schwer Sagbare wurde in
dichterischem Geraune überhöht, Sonette wucherten und eine erlesene Metapho-
rik suchte individuelle Beschädigungen ins Allgemeingültige zu erhöhen.“134

Das breite Lesepublikum hingegen suche statt existentieller Krisen-Dich-
tung „schlicht Erholung und Erbauung, die Flucht in eine weniger anstren-
gende Welt“135: Karl Müller weist darauf hin, wie „Bilder der Einheit, der Ruhe,
Geborgenheit und Stabilität“ in der etablierten Literatur der fünfziger Jahre
„Chaos und Unordnung“ bannen und „alles Bedrohliche und Fremde“136 aus-
grenzen. Die teils religiöse Heimkehrer- und Heimat-Literatur wartet mit kon-
stanten Motive auf („Natur, Liebe, Tradition“), die die politische Katastrophe
unverändert überstanden haben: „Hier wirkt das Gefühl am stärksten, daß Fa-
schismus und Krieg, an diesen Konstanten gemessen, vergängliche Phänomene
repräsentieren“137. Die schon vor 1938 vorherrschende „insistierende Beschwö-
rung von Heimat und Heimkehr“138 durch AutorInnen wie Karl Heinrich Wag-
gerl, Franz Tumler und Erna Blaas verklingt nach 1945 nicht, vielmehr belegen
beispielsweise Waggerls volkstümliche Gedichte zwischen 1951 und 1956 drei-
mal das Bestseller-Spitzenfeld. Die darin entworfenen Geborgenheitsidyllen sta-
bilisieren in Karl Müllers Augen das beschädigte Ich der Kriegsrückkehrer,
mildern Schuldgefühle, heilen ein „angeknackstes Selbstwertgefühl“139.

Die Lyrik der die junge Literatur repräsentierenden Stimmen der Gegenwart-
AutorInnen (cf. Kap. 6.2), die selbst auf Lebensläufe aus „Kriegsdienst, Verwun-
dung, manchmal Emigration, dann Beendigung des Studiums, Brotberuf“140

133 McVeigh: Kontinuität und Vergangenheitsbewältigung in der österreichischen Literatur
nach 1945, S. 196.
134 Kriegleder: Die Literatur der fünfziger Jahre in Österreich, S. 41.
135 Englerth, Gausterer und Kaukoreit: Österreichs Literaturzeitschriften 1945–1990 im Über-
blick, S. 10.
136 Karl Müller: Die Bannung der Unordnung. Zur Kontinuität österreichischer Literatur seit
den dreißiger Jahren. In: Stadler (Hg.): Kontinuität und Bruch, S. 181–215, hier S. 187.
137 McVeigh: Kontinuität und Vergangenheitsbewältigung in der österreichischen Literatur
nach 1945, S. 197.
138 Müller: Die Bannung der Unordnung, S. 187. Cf. auch Karl Müller: Zur (Dis-)Kontinuität
österreichischer Literatur seit den 30er Jahren: Karl Heinrich Waggerl (1897–1973). Ein Erfolgs-
autor der 50er Jahre. In: Walter Buchebner Gesellschaft (Hg.): Literatur in Österreich von 1950
bis 1965, S. 52–74.
139 Müller: Die Bannung der Unordnung, S. 188.
140 Beer: Immer noch Kafka … In: Die Zeit, 13.08.1953.

6.3 Literatur unter dem Galgen: Grenzsituationen 171



zurückblicken, enthüllt hingegen überwiegend Traumata und Anti-Idyllen. So
heißt es in Michael Guttenbrunners „Schlachtfelder“: „Der Welt, die noch nicht
weiß, will ich es sagen / wie die Soldaten sterben. Sie soll hören / die Stimmen
der Gewehre, Tag und Nacht“141. Gerhard Fritschs Soldat „atmete die Welt“ im
Gedicht „Paris / Mai 1943“ im glänzenden Paris, dessen „Feind“142 er ist. Zwei-
einhalb Jahre später in „Wien / November 1945“ muss er Fragen beantworten:

Die Leute fragen mich, wo ich denn war.
Ich bin daheim. Das andre ist vorbei.
Ich war im Krieg und habe mitgemacht,
wie alle neben, vor und hinter mir.
Ein paar Millionen wurden umgebracht …
Und viel zu spät, mein Freund, erzähl ich dir.143

Den Weg der ‚beschädigten‘ HeldInnen schlägt 1951 schon das erste Stimmen der
Gegenwart-Gedicht ein: Bertrand Alfred Eggers „Unser Gesicht“ spricht vom
Krieg in den „Gesichtern von Millionen“, vom „zerschoss’nen Niemandsland“
und von „Toten, die verwesen“144. Mit der im Folgejahr in seiner eigenen Samm-
lungMohn und Gedächtnis erscheinenden „Todesfuge“ ist auch Paul Celan – nur
wenigen bekannt als das „bedeutendste surrealistische Talent der jungen öster-
reichischen Generation“145– Teil dieses ersten Bandes. Im nächsten Band halten
Krieg und Tod Einzug in die Metaphorik von Landlyrik wie Traude Maria Seidel-
manns „Mohn“: „Wie verkohlte Sparren aus den Feuergarben / rechen sich, ent-
blättert, schwarze Narben.“146 Auch die Naturerscheinungen in Christine Bustas
„Nebliger Tag“ wirken durch Begriffe wie „Todeshauch“, „trüber Rost“, „hoff-
nungslos“, „sturmzerfetzt“ oder „grauem Schweiß der Ängste“147 kaum idyllisch.

141 Michael Guttenbrunner: Schlachtfelder. In: Stimmen der Gegenwart, 1953, S. 12–14, hier
S. 12.
142 Gerhard Fritsch: Paris / Mai 1943. In: Stimmen der Gegenwart, 1951, S. 40.
143 Gerhard Fritsch: Wien / November 1945. In: Stimmen der Gegenwart, 1951, S. 49.
144 Bertrand Alfred Egger: Unser Gesicht. In: Stimmen der Gegenwart, 1951, S. 7.
145 Zlabinger: Literarische Zeitschriften in Österreich 1945–1964, S. 83. Cf. Christine Ivanović:
Paul Celans Umweg über den Wiener Surrealismus. In: Goßens und Patka (Hg.): „Displaced“:
Paul Celan in Wien, 1947–1948. Frankfurt am Main 2001, S. 62–70. Celans Lyrik verfehlt An-
fang der fünfziger Jahre die österreichische LeserInnenschaft, die „wenig übrig für derartige
Verse“ hat (Dor: Auf dem falschen Dampfer, S. 210), ebenso wie die Avantgarde, so Rühm:
„was allerdings, etwa durch paul celan, als ‚postsurrealismus‘ eben in mode kam, lehnten wir
als symbolistisch verpanschten aufguss ab – das schien uns auf eine neue mythisierung hin-
auszulaufen, und alles mythische war durch den nationalsozialismus für uns endgültig diskre-
ditiert.“ Rühm: das phänomen „wiener gruppe“, S. 19.
146 T. Maria Seidelmann: Mohn. In: Stimmen der Gegenwart, 1952, S. 37.
147 Christine Busta: Nebliger Tag. In: Stimmen der Gegenwart, 1951, S. 27.

172 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



In zahlreichen Stimmen der Gegenwart-Texten erscheint die Welt „welk und
grau“148, „zartgrau“149 im günstigsten Fall. Aus der „Sinnlosigkeit“ blicken Figu-
ren „mit leeren Augen“: „Sie hatten sich mit allem abgefunden, so wie man mit
zu Boden gesenktem Gesicht hinter einem Leichenzug dahintrottet und die Erd-
klumpen, die andere schon zertreten haben, verträumt mit dem Fuß beiseite
schiebt.“150 Die Symbolik verrät: Der Krieg hat nicht nur Millionen Tote gefordert,
sondern auch unter den Lebenden „viele tote Gesichter“151 hinterlassen.

Die unter anderem 1953 von Herbert Zand skizzierte Haltlosigkeit von Figu-
ren, „ausgesetzt zwischen einer Welt, von der [sie] bereits Abschied genommen
hatte[n], und einer anderen Welt, zu der es noch keine Brücke gab“152, ent-
spricht der existentialistischen Grundstimmung des délaissement, die Sartre de-
finiert als des Menschen Einsicht, dass er auf Erden verlassen und hilflos und
voll verantwortlich auf sich selbst gestellt ist („qu’il est seul délaissé sur la terre
au milieu de ses responsabilités infinies, sans aide ni secours, sans autre but
que celui qu’il se donnera à lui-même, sans autre destin que celui qu’il se for-
gera sur cette terre“153). In Humbert Finks „Gegen den Strom“ wohnt der Verlas-
senheit ganz in diesem Sinne auch „der Mut der Verzweiflung, die nichts mehr
zu verlieren hat“154, inne. Unter Verzweiflung, der zweiten Grundstimmung der
Trias Angst, Verzweiflung und Verlassenheit (angoisse, désespoir, délaisse-
ment), versteht Sartre das Handeln(müssen) ohne Hoffnung („agir sans es-
poir“155) und Sicherheiten („conjecturer sans preuves, entreprendre dans
l’incertitude et persévérer sans espoir“156). Noch im letzten Jahrgang der Antho-
logie Stimmen der Gegenwart 1956 dominieren „dumpfe Verzweiflung“, aber
auch „messerscharfe Angst“157 viele Texte: „Es geht viel Angst um / in diesen
Stunden. / Angst / in den beschriebenen Zeiten / der Städte und Gräber.“158 In
der Angst schließlich wird das Individuum seiner Freiheit und Verantwortung
gewahr, doch unterstreicht Sartre, Pascal paraphrasierend, dass sie dennoch
nicht hemmt: „Die Angst ist keineswegs ein Hindernis für das Handeln, sondern

148 Michael Guttenbrunner: Zu Nebel ward die Welt. In: Stimmen der Gegenwart, 1952, S. 13.
149 Herbert Zand: Niemandszeit. In: Stimmen der Gegenwart, 1953, S. 32–36, hier S. 33.
150 Hermann Stöger: Die Verlobung. In: Stimmen der Gegenwart, 1953, S. 28–30, hier S. 30.
151 Humbert Fink: Gegen den Strom. In: Stimmen der Gegenwart, 1953, S. 72–75, hier S. 74.
152 Zand: Niemandszeit, S. 32.
153 Sartre: À Propos de l’existentialisme, S. 656.
154 Fink: Gegen den Strom, S. 74.
155 Sartre: L’Existentialisme est un humanisme, S. 48.
156 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 225.
157 Paul Blaha: Der Vorabend. In: Stimmen der Gegenwart, 1956, S. 7–20, hier S. 10.
158 Alois Hergouth: Wort aus der Zeit. In: Stimmen der Gegenwart, 1952, S. 125.

6.3 Literatur unter dem Galgen: Grenzsituationen 173



vielmehr dessen Voraussetzung, und sie ist eins mit dem Sinn jener erdrückenden
Verantwortlichkeit aller gegenüber allen, die unsere Pein und unsere Größe aus-
macht.“159 („[L]’angoisse, loin d’être un obstacle à l’action, en est la condition
même et qu’elle ne fait qu’un avec le sens de cette écrasante responsabilité de
tous devant tous qui fait notre tourment et notre grandeur.“160)

Wenig menschliche Größe, dafür umso mehr Pein spricht aus der existen-
tialistischen Literatur, die die philosophischen Ideale ex negativo veranschau-
licht, um die LeserInnen mit Fragen und Qualen („questions et tourments“161)
aus ihrem unbeteiligten Zuschauen herauszulösen. Negative Erfahrungswerte
wie Ekel, Fremdheit, Hass und Scham ergänzen dabei die Grundstimmung aus
Angst, Hoffnungslosigkeit und Verlassenheit. Eine Ballung solcher Emotionen
ist in der jungen österreichischen Nachkriegsliteratur leicht zu finden, etwa in
Gerhard Fritschs Gedicht „Einem Soldaten“ (1945):

Schrei hinaus deine Qual
auf die triebgejagte Gasse,
wirf deine bangende Frage
den Hastenden ins Gesicht:
Warum, warum das alles?
Warum die Not, die Angst,
der Kampf und der Tod?
Wo ist unseres Lebensjammers
versöhnende Rechtfertigung?
Du kannst nicht mehr glauben
an die Fassaden und Masken
verhüllender Täuschungen,
weil du voll Ekel gesehen hast
jegliches Ding in seiner Nacktheit,
wenn alles abfällt von ihm
wie schlechter Bewurf.
Lüge ist alles, was sie sagen
vom dunklen Sinn der Welt,

159 Jean-Paul Sartre: Zum Existentialismus. Eine Klarstellung. Deutsch von Traugott König
und Vincent von Wroblewsky. In: Sartre: Der Existentialismus ist ein Humanismus und andere
philosophische Essays 1943–1948. S. 113–121, hier S. 117.
160 Sartre: À Propos de l’existentialisme, S. 656. „[I]n der Angst gewinnt der Mensch Bewußt-
sein von seiner Freiheit, oder, wenn man lieber will, die Angst ist der Seinsmodus der Freiheit
als Seinsbewußtsein, in der Angst steht die Freiheit für sich selbst in ihrem Sein in Frage.“
(„[C]’est dans l’angoisse que l’homme prend conscience de sa liberté ou, si l’on préfère, l’ango-
isse est le mode d’être de la liberté comme conscience d’être, c’est dans l’angoisse que la liberté
est dans son être en question pour elle-même.“) Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 91. (Sartre:
L’Être et le Néant, S. 64.)
161 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 235.

174 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



von des Schicksals blinder Gerechtigkeit,
von der Vergeltung der Ewigkeit,
alles Lüge und schlauer Betrug –
Niemand kann dich mehr betören,
doch das Glück wird dich meiden
wie der Tag die lichtlose Nacht.
Die Sehnsucht wird dich peinigen
Nach der anderen Frieden,
du aber wirst ruhlos bleiben,
weil du aus der Zerstörung des Krieges
nicht heimfinden kannst.162

Ein Vergleich von Fritschs Gedicht mit Hans Humers Kurzprosa „Der Ungebor-
gene“ zeigt, wie sich der Hoffnungslosigkeit eines Menschen, der nicht ankom-
men kann, gattungsübergreifend Ausdruck verleihen lässt:

Als Georg gerade auf die Straße getreten war, um sie zu überqueren, kreischten Bremsen
und das Auto hielt mit einem Ruck an. Wie unter einem unsichtbaren Griff sprang Georg
auf den Gehsteig zurück. Vor seinen Augen tanzte die Straße in gleißender Helle. Er
fühlte sein Herz so heftig schlagen, daß Übelkeit ihm den Hals zuschnürte. […] Er fühlte,
wie die Angst in ihm hochkam, wie sie unbarmherzig an ihm zerrte. Noch nie hatte er die
Straße so fremd und so verhaßt empfunden. […] Die Zigarette, die er anzündete, zitterte
in seiner Hand. Georg schämte sich. […] Hätte er nicht unter dieses Auto kommen sollen?
Wäre das nicht eine Möglichkeit gewesen, endlich einmal aus diesem Leben zu treten,
das mit seinen Alltäglichkeiten seine ganze Kraft lahmlegte? Was nützte es denn über-
haupt und was nützte vor allem er darin?163

Die historische Situation, die die jungen SchriftstellerInnen in Österreich wie in
Frankreich in eine Verlassenheit geworfen hat, von der aus sie bis zum Äußersten,
bis zum Absurden sehen können („dans ce délaissement d’où l’on peut voir jus-
qu’aux extrêmes, jusqu’à l’absurde“164), lässt sie laut Lilly von Sauter von der Sen-
timentalität vorangegangenen Schreibens abweichen und „aus Protest gegen die
übertriebene Gefühlsduselei recht häufig einer wilden Grausamkeit“165 verfallen.
Sie erschaffen damit genau jene Literatur der extremen Situationen („littérature
des situations extrêmes“166), die den Existentialismus als literarische Strömung
kennzeichnet und deren Themen und Motive nach Kriegsende aufgrund des kol-

162 Gerhard Fritsch: Einem Soldaten. In: Susanne Zobl: „ … weil du aus der Zerstörung des
Krieges nicht heimfinden kannst“. Zu Leben und Werk von Gerhard Fritsch (28.03.1924–
22.03.1969). In: Der literarische Zaunkönig 2004, Nr. 1, S. 38–41, hier S. 38.
163 Hans Humer: Der Ungeborgene. In: Stimmen der Gegenwart, 1954, S. 7–17, hier S. 7.
164 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 222.
165 L. v. S.: Porträt unseres Helden, S. 807.
166 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 222.

6.3 Literatur unter dem Galgen: Grenzsituationen 175



lektiven Erlebens dieser Epoche das Werk zahlreicher europäischer AutorInnen
durchziehen („les gens d’une même époque et d’une même collectivité, qui ont
vécu les mêmes événements, qui se posent ou qui éludent les mêmes questions,
ont un même goût dans la bouche“167). Was sie eint, ist direkt aus ihrem Not, Krieg
und Folter entwundenen Leben gegriffen:

Was schreiben Camus, Malraux, Koestler, Rousset usw. andres als eine Literatur extremer
Situationen? Ihre Geschöpfe sind entweder am Gipfel der Macht oder in Verliesen, kurz
davor, zu sterben oder gefoltert zu werden oder zu töten; Kriege, Staatsstreiche, revolutio-
näre Aktionen, Bombardements und Massaker, das ist ihr Alltag. Auf jeder Seite, auf
jeder Zeile ist es immer der ganze Mensch, der in Frage steht.168

Que font Camus, Malraux, Koestler, Rousset, etc., sinon une littérature de situations ex-
trêmes? Leurs créatures sont au sommet du pouvoir ou dans des cachots, à la veille de
mourir, ou d’être torturés, ou de tuer; guerres, coups d’État, action révolutionnaire, bom-
bardements et massacres, voilà pour le quotidien. A chaque page, à chaque ligne, c’est
toujours l’homme tout entier qui est en question.169

Die geschilderten Szenen lassen sich als Grenzsituationen im Jaspersschen
Sinne verstehen, als „eine Wand, an die wir stoßen, an der wir scheitern“170,
als Lebensversuche gegen eine Mauer („contre un mur“171), so ähnlich Camus,
als Fluchtversuche gestoppt durch eine Mauer („arrêtées par un Mur“172), so

167 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 76.
168 Sartre: Was ist Literatur?, S. 172.
169 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 305. Die „tiefere und größere Bedeutung“ des
Grenzerlebens kommentiert Hans Werner Richter: Der junge Mensch habe „an der äußersten
Grenze der menschlichen Existenz gelebt, dort, wo das Pendel des Lebens nicht in der Mitte
ruht, sondern wohin es ausschlägt, wenn es in fortwährender Bewegung ist, in der Nähe des
Hasses, in der Nähe brausender Begeisterung, in der Nähe des Todes.“ Richter: Warum
schweigt die junge Generation? In: Neunzig (Hg.): Der Ruf. Unabhängige Blätter für die junge
Generation. Eine Auswahl; Vorwort von Hans Werner Richter. München 1976, S. 60–65, hier
S. 61 [Zuerst in: Der Ruf 1 (1946), Nr. 2.]
170 Karl Jaspers: Philosophie, Bd. 2: Existenzerhellung. Berlin 1932, S. 203. Das in diesem
Werk ausführlich betrachtete Konzept der Grenzsituation findet als „unüberschreitbare Da-
seinsgrenze“ (Tod, Zufall, Leiden, Schuld), an der die Existenz („eine Wirklichkeit des Selbst-
seins“) erwachen kann, bereits 1913 Erwähnung in Jaspers’ Allgemeine Psychopathologie
(Berlin, Heidelberg 91973, S. 11), an deren Übersetzung ins Französische Sartre 1927 mitgearbei-
tet hat. Cf. hierzu auch Jürgen Link: Denormalisierung als Grenzsituation. Oder über den An-
teil des Normalismus am Existentialismus. In: Frank und Lukas (Hg.), in Zusammenarbeit mit
Landshuter: Norm – Grenze – Abweichung. Kultursemiotische Studien zu Literatur, Medien
und Wirtschaft. (Michael Titzmann zum 60. Geburtstag.) Passau 2004, S. 265–282.
171 Albert Camus: Ni Victimes, ni bourreaux. In: Camus: Actuelles. Écrits politiques, Bd. 1:
Chroniques 1944–1948. Paris 1950, S. 117–146, hier S. 117. [Zuerst in: Combat, 19.–30.11.1946.]
172 Jean-Paul Sartre: Prière d’insérer. In: Sartre:Œuvres romanesques, S. 1807.

176 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



Sartre. Ein wiederkehrender Topos in der um die Grenzsituationen Schuld,
Kampf, Leid und Tod kreisenden existentialistischen Literatur ist etwa das To-
desurteil, das Gegenstand von Prosa (Sartres „Le Mur“, Camus’ L’Étranger,
Koestlers Darkness at Noon) und philosophischen Abhandlungen ist, beispiels-
weise als Beitrag zur Debatte um den freien Willen und Determinismus („débat
entre les théories du libre arbitre et celles du déterminisme“173) in Camus’ und
Koestlers Réflexions sur la peine capitale von 1957. Auch außerhalb Frankreichs
bringt das Thema genügend Texte hervor. Todgeweihte, so Milo Dor, beschäfti-
gen „dieselben Gedanken“, jene, die er in seiner Erzählung „Der vergessene
Bahnhof“ in den Stimmen der Gegenwart von 1953 veranschaulicht:

Ich habe den Morgen gesehen, die anderen haben ihn nicht gesehen. Ihre Augen haben
nicht denselben Morgen gesehen. Sie haben nicht gewußt, daß sie sterben werden, und
konnten nicht alles sehen. Ich habe alles gesehen, klar, bis ins letzte Detail. Die Straße,
auf der wir zum Hinrichtungsplatz gefahren sind, die Hügel, ein kleines, weißes Haus am
Rande, mit einem kleinen Garten, die gebückte, alte Frau, einen Bauernwagen mit einem
mageren Pferd, den struppigen Schnurrbart des Bauern und die erloschene Pfeife zwi-
schen seinen gelben Zähnen. Und mein ganzes Leben lag da, auf dieser Straße. In dieser
halben Stunde haben meine Augen alles ausgetrunken. Noch nie habe ich so gewünscht
zu leben. Einfach leben. Ohne große Worte. In diesem Augenblick habe ich es gesehen, in
dem Schauer des frühen Morgens, nach der durchwachten Nacht, meiner letzten Nacht.
[…] [U]nd habe begriffen, daß es sich lohnt zu leben und für dieses Leben zu sterben,
wenn es darauf ankommt. Aber das ist schon lange her. Für mich ist es schon aus.174

Die hier mit der herannahenden Hinrichtung in Gang gesetzten Gefühlspro-
zesse – Agitiertheit, gesteigerte Wahrnehmung der Umwelt, schließlich Beruhi-
gung, Gleichgültigkeit und Akzeptanz des Schicksals – variieren die berühmte
Schlussszene von Camus’ L’Étranger (1941), in der der zum Tode verurteilte
Held Meursault endlich zur Ruhe kommt:

Ich war erschöpft und warf mich auf meine Pritsche. Ich glaube, ich habe geschlafen,
denn als ich wach wurde, schienen mir die Sterne ins Gesicht. Die Geräusche der Land-
schaft stiegen zu mir auf. Düfte aus Nacht, Erde und Salz kühlten meine Schläfen.Wie
eine Flut drang der wunderbare Friede dieses schlafenden Sommers in mich ein. In die-
sem Augenblick und an der Grenze der Nacht heulten Sirenen. Sie kündeten den Auf-
bruch in eine Welt an, die mir nun für immer gleichgültig war. Zum erstenmal seit langer
Zeit dachte ich an Mama. Jetzt begriff ich auch, warum sie am Ende eines Lebens einen
„Bräutigam“ genommen, warum sie wieder „Anfang“ gespielt hatte. Auch dort drüben,
dort im Altersheim, in dem die Leben erloschen, war der Abend wie ein melancholischer

173 Arthur Koestler: Réflexions sur la potence. In: Koestler und Albert Camus: Réflexions sur
la peine capitale, introduction et étude de Jean Bloch-Michel. Paris 2002, S. 113.
174 Milo Dor: Der vergessene Bahnhof. In: Stimmen der Gegenwart, 1953, S. 107–116, hier
S. 115 f.

6.3 Literatur unter dem Galgen: Grenzsituationen 177



Waffenstillstand. Dem Tod so nahe, hatte Mama sich gewiß wie befreit gefühlt und bereit,
alles noch einmal zu erleben. Als hätte dieser große Zorn mich von allem Übel gereinigt
und mir alle Hoffnung genommen, wurde ich angesichts dieser Nacht voller Zeichen und
Sterne zum erstenmal empfänglich für die zärtliche Gleichgültigkeit der Welt.175

(J’étais épuisé et je me suis jeté sur ma couchette. Je crois que j’ai dormi parce que je me
suis réveillé avec des étoiles sur le visage. Des bruits de campagne montaient jusqu’à
moi. Des odeurs de nuit, de terre et de sel rafraîchissaient mes tempes. La merveilleuse
paix de cet été endormi entrait en moi comme une marée. À ce moment, et à la limite de
la nuit, des sirènes ont hurlé. Elles annonçaient des départs pour un monde qui mainten-
ant m’était à jamais indifférent. Pour la première fois depuis bien longtemps, j’ai pensé à
maman. Il m’a semblé que je comprenais pourquoi à la fin d’une vie elle avait pris un
„fiancé“ pourquoi elle avait joué à recommencer. Là-bas, là-bas aussi, autour de cet asile
où des vies s’éteignaient, le soir était comme une trêve mélancolique. Si près de la mort,
maman devait s’y sentir libérée et prête à tout revivre. Personne, personne n’avait le droit
de pleurer sur elle. Et moi aussi, je me suis senti prêt à tout revivre. Comme si cette
grande colère m’avait purgé du mal, vidé d’espoir, devant cette nuit chargée de signes et
d’étoiles, je m’ouvrais pour la première fois à la tendre indifférence du monde.)176

Camus lässt Meursault vor der Vollstreckung der Todesstrafe wie befreit von
der ihm nun indifferenten Welt erscheinen. Ihre „zärtliche Gleichgültigkeit“
(„tendre indifférence“) zitieren mehrere österreichische AutorInnen teils wört-
lich, wie Helmut Eisendle, in dessen essayistischer Prosa Jenseits der Vernunft
oder Gespräche über den menschlichen Verstand sich zwei Freunde am Mittel-
meer einem philosophischen Dialog hingeben, mit dem Resultat: „Man kann
sich in der zärtlichen Gleichgültigkeit dieser Welt geborgen oder fremd füh-
len.“177 Die Figur Rainer in Elfriede Jelineks Die Ausgesperrten nimmt den
Gleichmut Meursaults als direktes Vorbild: „Dort schert den Helden nichts,
genau wie mich. Er weiß, daß nichts wichtig ist, und er nur seines Todes, der
ihn erwartet, sicher sein kann.“178 Gerade die „Stelle, wo für den Verurteilten
eine Welt aufbricht, die ihm für immer gleichgültig geworden ist“, beschäftigt
den Jugendlichen:

Rainer, der den Fremden von Camus liest, sagt, er möchte die Feindlichkeit der Welt zu-
rücklassen. Wenn einem die Hoffnung auf Besseres genommen ist, dann hat man die Ge-
genwart endlich ganz in der Hand. Dann ist man selber die Wirklichkeit, und die übrigen

175 Albert Camus: Der Fremde. Deutsch von Georg Goyert und Hans Georg Brenner. Reinbek
1976 [1961], S. 121 f.
176 Albert Camus: L’Étranger. Paris 1957, S. 185 f.
177 Helmut Eisendle: Jenseits der Vernunft oder Gespräche über den menschlichen Verstand.
Salzburg 1976, S. 35.
178 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 116.

178 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



sind Statisten. Wenn der Rainer einen Abend sieht, dann sagt er gleich, daß dieser Abend
ein melancholischer Waffenstillstand ist, in dem das Leben erloschen ist.179

Er wiederholt, wie auswendig gelernt: „Wo das Leben erloschen ist, ist der
Abend wie ein melancholischer Waffenstillstand, macht uns Camus glaubhaft“,
und wählt zur Erreichung dieses „trêve mélancolique“ die eigenhändige Auslö-
schung seiner Familie:

Die Welt hat eine zärtliche Gleichgültigkeit, sagt Camus. Man muß ihre Feindseligkeit
hinter sich lassen, sagt Camus. Wenn einem die Hoffnung weggenommen ist, dann hat
man die Gegenwart ganz in der Hand, man ist selber die Wirklichkeit, und alle anderen
sind Statisten. Das sind sie sowieso.180

Wer nichts mehr zu erhoffen hat – wie auch Sisyphos durch seine nutz- und
hoffnungslose Tätigkeit („travail inutile et sans espoir“181) des ewigen Felsbro-
ckenschiebens – , wird bei Sartre und Camus auf besondere Weise frei. Die Ge-
wissheit der zum Tode Verurteilten, ihre göttliche Verantwortungslosigkeit
(„‚divine irresponsabilité‘ du condamné à mort“182), stellt zugleich einen Ex-
tremfall reiner Verzweiflung dar („où le désespoir soit pur“183). Alle konventio-
nellen Vorstellungen und Sinngebungen fallen von ihnen ab, alle traditionellen
Werte verkehren sich, was die Menschen wirklich befreie, notiert Camus in sei-
nen Carnets („[l]’homme vraiment libre est celui qui, acceptant la mort comme
telle, en accepte du même coup les conséquences – c’est-à-dire le renversement
de toutes les valeurs traditionnelles de la vie“184). Diese sich im Angesicht des
Todes realisierende Befreiung entspricht, insofern als keine (die Freiheit im
Sartreschen Sinne konstituierenden) Entwürfe in die Zukunft mehr möglich
sind, einer „Vergleichgültigung der Weltdinge und -tatsachen zu sinnentleerten
Ansammlungen kontingenter Phänomene, die inert sind, träge und unbeteiligt,
und namenlos die Augen des Klarsichtigen erfüllen.“185 In Camus’ La Peste
etwa sind diejenigen EinwohnerInnen der nach außen hin abgeschlossenen
Stadt Oran, die die Pest überleben, bald von „einer eigenartigen Gleichgültig-

179 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 254, 54.
180 Jelinek: Die Ausgesperrten, S. 256; cf. S. 206.
181 Camus: Le Mythe de Sisyphe, S. 163.
182 Jean-Paul Sartre: Explication de „L’Étranger“ (1943). In: Sartre: Situations, I. Essais criti-
ques. Paris 1947, S. 92–112, hier S. 96.
183 Albert Camus: Carnets I. Mai 1935 – février 1942. Paris 1962, S. 141.
184 Albert Camus: Carnets I. Mai 1935 – février 1942. Paris 1962, S. 118.
185 Manfred Geier: Das Glück der Gleichgültigen. Von der stoischen Seelenruhe zur postmo-
dernen Indifferenz. Reinbek 1997, S. 190.

6.3 Literatur unter dem Galgen: Grenzsituationen 179



keit“186 („une curieuse indifférence“187) erfüllt. Die sich unter den Vorzeichen
der Unaufhebbarkeit des Todesurteils entwickelnde Befreiung sorgt für Schwie-
rigkeiten im unwahrscheinlichen Szenario einer Aufhebung, wie Sartres Erzäh-
lung „Le Mur“ zeigt: Im Spanischen Bürgerkrieg wartet der Gefangene Pablo
Ibbieta mit zwei anderen Verurteilten auf seine Hinrichtung, wird aber durch
das Verraten des vermeintlichen Verstecks eines Gefährten im letzten Moment
begnadigt, wobei sich die falschen Angaben, die er macht, unerwartet als tat-
sächlicher Aufenthaltsort des Gesuchten erweisen. Das die Geschichte been-
dende verzweifelte Gelächter Ibbietas über seine Freilassung lässt vermuten,
das Todesurteil ist reversibel, die Gefühle, die es ausgelöst hat, sind es nicht:

Wenn man mir in dem Zustand, in dem ich war, mitgeteilt hätte, daß ich getrost nach
Hause gehen könnte, daß man mich am Leben ließe, hätte mich das kaltgelassen: ein
paar Stunden oder ein paar Jahre warten, das ist alles gleich, wenn man die Illusion,
ewig zu sein, verloren hat. Mir lag an nichts mehr, in gewisser Weise war ich ruhig.188

(Dans l’état où j’étais, si l’on était venu m’annoncer que je pouvais rentrer tranquillement
chez moi, qu’on me laissait la vie sauve, ça m’aurait laissé froid: quelques heures ou quel-
ques années d’attente c’est tout pareil, quand on a perdu l’illusion d’être éternel. Je ne
tenais plus à rien, en un sens, j’étais calme.)189

Ähnlich entwickelt sich Ilse Aichingers Erzählung „Die geöffnete Order“, die
1951 in den Stimmen der Gegenwart erscheint: Soldaten in einem Stellungskrieg
warten ungeduldig auf ihren Einsatz und planen bereits, auch ohne Befehl an-
zugreifen, als die Befehlshabenden einen von ihnen mit einer Meldung zum
Kommando schicken. Nach einigem Fragen und Warten mit einer Order auf

186 Camus: Die Pest, S. 111.
187 Camus: La Peste, S. 173. Zu einer weiteren diesbezüglichen Romanidee von Camus cf. Albert
Camus: Tagebücher 1935–1951. Deutsch von Guido G. Meister. Reinbek 1997 [1972], S. 427 (Her-
vorhebung im Original) (Camus: Carnets II. Janvier 1942 – mars 1951. Paris 1964, S. 281 [Hervor-
hebung im Original]): „Roman. Zum Tode verurteilt. Aber man schmuggelt ihm Zyankali zu …
Und dort, in der Einsamkeit seiner Zelle, begann er zu lachen. Ein unendliches Wohlbehagen
erfüllte ihn. Er schritt nicht mehr der Mauer zu. Er hatte die ganze Nacht vor sich. Er würde wäh-
len können … Sich sagen ‚Jetzt‘ und dann ‚nein, noch einen Augenblick‘, und diesen Augenblick
auskosten … Welch eine Vergeltung! Welch eine Widerlegung!“ („Roman. Condamné à mort.
Mais on lui fait passer le cyanure … Et là, dans la solitude de sa cellule, il se mit à rire. Une aise
immense l’emplissait. Ce n’était plus le mur contre lequel il marchait. Il avait toute la nuit. Il
allait pouvoir choisir … Se dire ‚Allons‘ et puis ‚Non, un moment encore‘ et savourer ce moment
… Quelle revanche! Quel démenti!“)
188 Jean-Paul Sartre: Die Wand. In: Sartre: Die Kindheit eines Chefs. Erzählungen. Deutsch
von Uli Aumüller. (Gesammelte Werke in Einzelausgaben, Romane und Erzählungen 2.) Rein-
bek 1985, S. 24.
189 Jean-Paul Sartre: Le Mur. In: Sartre: Œuvres romanesques, S. 211–233, hier S. 227.

180 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



dem Rückweg, öffnet der verunsicherte Überbringer das versiegelte Dokument,
das auf seine Erschießung lautet. Die Welt wird ihm ab diesem Moment fremd,
die Umgebung erhält, wie bei Sartre, plötzlich einen komischen Anschein („un
drôle d’air“190): Die Erde trägt „den Abdruck eines fremden Gesichtes“, sein
Reisebegleiter hat nun „eine Fraglosigkeit der Kontur, die ihm selbst versagt
blieb“191. Der Bote schießt sich selbst an, um Schlimmerem zu entgehen, wor-
auf sich jedoch aufklärt, dass die Order nur „eine merkwürdige Chiffre für den
Beginn der Aktion“ war:

Während er dalag, wich seine Auflehnung einer verzweifelten Heiterkeit. Das Verbluten
schien ihm dem Entweichen durch verschlossene Türen ähnlich, einem Übergehen aller
Posten. Der Raum, der nur durch die Helle der gegenüberliegenden Mauer wie von
Schneelicht ein wenig erleuchtet wurde, enthüllte sich als Zustand. Und war nicht der
reinste aller Zustände Verlassenheit und das Strömen des Blutes Aktion?192

Aichingers „Die geöffnete Order“ findet später Eingang in den Band Rede unter
dem Galgen, in dem sie von verschiedenen Grenzsituationen erzählt, von Tod,
Angst und Ohnmacht, und fragt: „Und sind nicht alle Geschichten, die jemals
erzählt wurden, von Grenzen bestimmt gewesen und von bedrohten Gren-
zen?“193 In ihren poetologischen Überlegungen „Das Erzählen in dieser Zeit“,
die 1952 ebenfalls in den Stimmen der Gegenwart erscheinen, wird die Todes-
nähe zur Schreibhaltung:

So können alle, die in irgendeiner Form die Erfahrung des nahen Todes gemacht haben,
diese Erfahrung nicht wegdenken, sie können, wenn sie ehrlich sein wollen, sich und die
anderen nicht freundlich darüber hinwegtrösten. Aber sie können ihre Erfahrung zum
Ausgangspunkt nehmen, um das Leben für sich und andere neu zu entdecken.194

Die Titelerzählung „Rede unter dem Galgen“ illustriert, wie unter dem Galgen
Redende „vom Leben selbst“195 reden: Ein Verurteilter klärt in einem Monolog
die ZuschauerInnen seines Unglücks über ihr grundsätzliches Zum-Tode-Sein
auf, weiß allerdings, dass er selbst durch den „Strick um meinen Hals“ nicht
mehr Teil des Ganzen ist: „Ich hab’s verlernt, dem Land die Furcht zu glauben,

190 Jean-Paul Sartre: Le Mur. In: Sartre: Œuvres romanesques, S. 227.
191 Ilse Aichinger: Die geöffnete Order. In: Aichinger: Der Gefesselte. Erzählungen (1948–
1952). Frankfurt am Main 72010 [1991], S. 30–38, hier S. 34, 33.
192 Aichinger: Die geöffnete Order, S. 38, 37.
193 Ilse Aichinger: Das Erzählen in dieser Zeit. In: Aichinger: Der Gefesselte, S. 9–11, hier S. 9.
194 Aichinger: Das Erzählen in dieser Zeit, S. 10 f.
195 Aichinger: Das Erzählen in dieser Zeit, S. 10.

6.3 Literatur unter dem Galgen: Grenzsituationen 181



dem Mond sein Licht, dem Frieden seine Ruh.“196 In dieser Situation wird nun,
wie in Sartres „Le Mur“, die Hinrichtung abgebrochen:

Mein Henker ist gegangen, wie ein Dieb ist er gegangen und hat den Strick von meinem
Hals gestohlen, ruft ihn zurück! Den Strick soll er mir wiedergeben, den roten Striemen
darf er mir nicht nehmen, bevor ich ihn noch habe, die bloße Armut darf mir keiner aus
den Händen winden! Bleibt, bleibt, schleicht euch nicht weg! Laßt mich jetzt nicht allein
in der geschenkten Trauer, im Schein der Gnade, die kein Erbarmen hat.197

Es hebt hier „die Gnade nicht das Urteil auf“198, der Effekt der verhinderten
Hinrichtung kommt dem einer Hinrichtung gleich. Verhandeln die genannten
Texte von Sartre, Camus und Dor mit dem existenzphilosophischen Topos mehr
oder minder konkrete menschliche Schuldgefühle des Verrats, des Unterlassens
und des Davonkommens klingt bei Aichinger die Überlebensschuld an, die von
Jean Améry später in aller Deutlichkeit aufgegriffen werden. Améry, Überleben-
der mehrerer Konzentrationslager, thematisiert in seinem Roman-Essay Lefeu
oder der Abbruch (1974) die Schuldgefühle des titelgebenden Malers Lefeu, der
sich weigert, seine verwahrloste Mansarde in einem im Abriss begriffenen Pari-
ser Wohngebäude in der Rue Roquentin (!)199 zu räumen. Mit dem Widerstand
gegen „den Abbruch meiner Person und meines Hauses“200 richtet er sich
gegen das der allgemeinen Mentalität entsprechende Hinter-Sich-Lassen der

196 Ilse Aichinger: Rede unter dem Galgen. In: Aichinger: Der Gefesselte, S. 99–105, hier
S. 101, 104.
197 Aichinger: Rede unter dem Galgen, S. 104.
198 Aichinger: Rede unter dem Galgen, S. 105. Eindrücklich illustriert dies Franz Kafka in sei-
nem „Brief an den Vater“ (1919) im Hinblick auf eine ausbleibende körperliche Bestrafung: „Es
ist, wie wenn einer gehenkt werden soll. Wird er wirklich gehenkt, dann ist er tot und es ist
alles vorüber. Wenn er aber alle Vorbereitungen zum Gehenktwerden miterleben muß und erst
wenn ihm die Schlinge vor dem Gesicht hängt, von seiner Begnadigung erfährt, so kann er
sein Leben lang daran zu leiden haben. Überdies sammelte sich aus diesen vielen Malen, wo
ich Deiner deutlich gezeigten Meinung nach Prügel verdient hätte, ihnen aber aus Deiner
Gnade noch knapp entgangen war, wieder nur ein großes Schuldbewußtsein an.“ Franz
Kafka: Brief an den Vater. In: Kafka: Nachgelassene Schriften und Fragmente II. In der Fas-
sung der Handschriften. Hg. von Jost Schillermeit. Frankfurt am Main 1992, S. 168.
199 Zu den zahlreichen Sartre-Verweise im Roman cf. auch Ivonn Kappel: „In fremden Spie-
geln sehen wir das eigene Bild“. Jean Amérys Lefeu oder Der Abbruch. Würzburg 2009.
200 Jean Améry: Lefeu oder Der Abbruch. Stuttgart 1982 [1974], S. 109. Giorgio Agamben
spricht in Quel che resta di Auschwitz. L’archivio e il testimone (Homo sacer III. Torino 1998)
von Amérys Unwillen, sich mit dem Erlittenen zu ‚arrangieren‘, im Gegensatz zu dem ‚verge-
benden‘ Primo Levi, als einer Ethik des Ressentiments (etica del risentimento).

182 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



Vergangenheit. Das in seinem Tod endende Nein „ist rückführbar auf das Fak-
tum, daß ich das Überstehen nicht überstehen kann“:

Es gab seither keine Jasage mehr: das Reich des Todes hatte sich aufgetan in der Welt.
[…] Die Widersinnigkeit meiner Existenz stand in mir selbst vor mir. Warum spielte ich
das längst verlorene Spiel noch mit? Warum korrespondierte ich mit Verlegern und Funk-
stationen, nahm läppische Tagessorgen blödsinnig ernst? Warum spielte ich den Schrift-
steller, ich, der in irgendeinem längst durchpflügten Massengrab hätte seinen Platz
finden sollen?201

Der Tod ist jenseits „der Logik des Lebens“, jenseits des Gewohnheitsdenkens;
durch das Todesurteil – ob vom Ich selbst oder vom Anderen ausgesprochen –
wird das Individuum „frei, wenngleich auf eine ungeheuerliche Weise“, nichts
gelte mehr, weshalb die „Fahrt zurück ins Unfreie“ für Améry „etwas Vernich-
tendes“202 hat. In seinem Essay Hand an sich legen: Diskurs über den Freitod
(1976) diskutiert er die von Camus’ als einziges wirklich ernstes philosophi-
sches Problem („problème philosophique vraiment sérieux“203) bezeichnete
Selbsttötung. Vor diesem Problem steht das Individuum laut Camus’ Essai Le
Mythe de Sisyphe nach der Konfrontation mit dem Absurden, bei dem es sich
um die Vergeblichkeit des menschlichen Vernunftanspruchs gegenüber dem

201 Améry: Lefeu oder Der Abbruch, S. 130, 186f. Lefeus Geschichte kehrt (ohne direkten Ver-
weis) zwei Jahrzehnte später sehr deutlich im Roman Levys neue Beschwerde (Graz 1989) des
Grazer Autors Gabriel Loidolt wieder, in dem ein aus Europa stammender, in New York lebender
jüdischer Schriftsteller sich ebenfalls mit tödlichem Ausgang der Räumung seiner ärmlichen
Wohnung widersetzt und seine Hartnäckigkeit auf die „Lagerhaft im Dritten Reich“ (S. 15) zu-
rückführt. Existentialistische Versatzstücke finden sich vereinzelt auch in Loidolts Prosa Leucht-
turm (1988) oder Hurensohn (Berlin 1998), dessen erster Satz lautet: „Ich habe meine Mutter
umgebracht, meine allerliebste Mutter!“ (S. 5), erinnernd an Camus’ Auftakt „Aujourd’hui,
maman est morte“ (S. 9) in L’Étranger. Darauf angesprochen, antwortet Loidolt: „Also mir ist es
nicht aufgefallen. Ich wollte so anfangen, dass man vom ersten Satz so gefesselt ist. Ich habe
mir gedacht, das ist gut, vielleicht habe ich das unbewusst gewählt, dass es so ähnlich wie bei
Camus klingt“. Werner Schandor: Der Underdog. In: Schreibkraft, Nr. 2/3 (1999). https://schreib
kraft.adm.at/ausgaben/02-wiederkehr/der-underdog (einges. 03.01.2019).
202 Améry: Hand an sich legen, S. 24, 136, 147.
203 Camus: Le Mythe de Sisyphe, S. 15. Camus’ Name fällt bisweilen ohne weiteren Zusammen-
hang in Verbindung mit dem Suizid-Topos, wie in Michael Köhlmeiers Trilogie der sexuellen Ab-
hängigkeit (Innsbruck, Wien 1996, S. 27): „Warum ist diese Stadt so selbstmörderfeindlich?
Praktisch keine Brücken, keine offenen Schienen … Da sitzen die Grünen im Stadtrat, und nichts
geschieht in dieser Richtung … O Gott, wie gern hätte ich Camus persönlich kennengelernt!“

6.3 Literatur unter dem Galgen: Grenzsituationen 183

https://schreibkraft.adm.at/ausgaben/02-wiederkehr/der-underdog
https://schreibkraft.adm.at/ausgaben/02-wiederkehr/der-underdog


unvernünftigen Schweigen („silence déraisonnable“) der Welt handelt, um eine
sich plötzlich in der Lebensmechanik auftuende Kluft:

Manchmal stürzen die Kulissen ein. Aufstehen, Straßenbahn, vier Stunden Büro oder Fa-
brik, Essen, Straßenbahn, vier Stunden Arbeit, Essen, Schlafen, Montag, Dienstag, Mitt-
woch, Donnerstag, Freitag, Samstag, immer derselbe Rhythmus – das ist meist ein
bequemer Weg. Eines Tages aber erhebt sich das „Warum“, und mit diesem Überdruß, in
den sich Erstaunen mischt, fängt alles an. „Fängt an“ – das ist wichtig. Der Überdruß
steht am Ende der Handlungen eines mechanischen Lebens, gleichzeitig leitet er aber
auch eine Bewußtseinsregung ein. Er weckt das Bewußtsein und fordert den nächsten
Schritt heraus. Der nächste Schritt ist die unbewußte Rückkehr in die Kette oder das end-
gültige Erwachen. Schließlich führt dieses Erwachen mit der Zeit zur Entscheidung:
Selbstmord oder Wiederherstellung.204

(Il arrive que les décors s’écroulent. Lever, tramway, quatre heures de bureau ou d’usine,
repas, tramway, quatre heures de travail, repas, sommeil et lundi mardi mercredi jeudi
vendredi et samedi sur le même rythme, cette route se suit aisément la plupart du temps.
Un jour seulement, le „pourquoi“ s’élève et tout commence dans cette lassitude. „Com-
mence“, ceci est important. La lassitude est à la fin des actes d’une vie machinale, mais
elle inaugure en même temps le mouvement de la conscience. Elle l’éveille et elle provo-
que la suite. La suite, c’est le retour inconscient dans la chaîne, ou c’est l’éveil définitif.
Au bout de l’éveil vient, avec le temps, la conséquence: suicide ou rétablissement.)205

Im Verhältnis zu Camus ist das Absurde für Améry

in Wahrheit zugleich alltäglicher und schrecklicher als der Sisyphos-Mythos, ein jeder
von uns erlebt das Absurde, nur wenige nehmen das Erlebnis auf sich und führen es den-
kend und handelnd, ‚denkhandelnd‘, würde ich schreiben, klänge das Wort nicht so ge-
quält, zu Ende. On s’arrange: dies eine der meistgebrauchten Formeln der französischen
Umgangssprache, die knapp die Tatsachen widerspiegelt.206

Für die beiden nach dem Einbruch des Absurden geschilderten Möglichkeiten,
Lebensbeendigung oder Zurücksinken in den Alltag, finden sich in der österrei-
chischen Prosa der fünfziger Jahre Beispiele: Marlen Haushofers Held in „Die
Stechmücke“ hat sich trotz innerer Widerstände ein bürgerliches Leben aufge-
baut, in das sich jäh das Bewusstsein über einst überschrittene Grenzen bahnt:
„Und wie ein Mensch, der aus der Narkose erwacht, fing er plötzlich an zu lei-
den. Er hatte Dinge gehört, gesehen und getan, die ihm erst jetzt ganz bewußt
wurden, und er fand es widersinnig, daß er nach allem immer noch lebte.“207

204 Camus: Der Mythos des Sisyphos, S. 22 f.
205 Camus: Le Mythe de Sisyphe, S. 46, 29.
206 Améry: Hand an sich legen, S. 145 f.
207 Marlen Haushofer: Die Stechmücke. In: Haushofer: Schreckliche Treue, S. 158–166, hier
S. 160.

184 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



Als es ihm nicht gelingt, die an seinem Fenster sterbende titelgebende Stech-
mücke zu retten, springt er in die Tiefe. Für die andere Option, die Wiederauf-
nahme des Lebens, entscheidet sich nach einem verunsichernden Blick gen
Himmel die Heldin in Gerhard Fritschs Kurzgeschichte „Der Augenblick der Be-
dienerin“, mit Verweis auf den Existentialismus:

Der Himmel ist leer, und Frau K. ist traurig. Die Papierkörbe liegen zu ihren Füßen und
außerdem ist es 7.33 Uhr geworden. Eine Bedienerin spürt zum erstenmal in ihrem Leben
das elementare Unter-den-leeren-Himmel-Gehaltensein, das der Ausgangspunkt jeder wirk-
lichen menschlichen Leistung ist und welches die Existentialisten, ebenso voreilig wie auf
der anderen Seite die rosigen Katecheten, die Konfrontation mit dem Nichts betiteln. Aber
es ist wirklich schwer, dafür etwas anderes als ganz großartige Worte zu finden, auch wenn
es sich nur um den metaphysischen Augenblick einer Bedienerin handelt. […] Sie wird bald
ihre Körbe aufnehmen, hinauftragen und die nächsten herunterbringen.208

Wie die Uniformität des Alltags in Le Mythe de Sisyphe eine stets bedrohte Sicher-
heit darstellt, insistiert Fritschs Erzählerinstanz darauf, Dora K. habe ‚es‘ wahrge-
nommen: „Keiner von uns ist sicher davor. Jeden trifft es in seinem Augenblick.“209

Camus empfiehlt als Reaktion eine Revolte genannte Lebenshaltung, die im Ertra-
gen – bewusst und würdevoll – der Absurdität besteht, und greift als Modell den
antiken Sisyphos-Stoff auf. Sisyphos, König von Korinth, ist dazu verdammt, im
Hades einen schweren Stein hügelauf zu rollen, der sogleich wieder hinabrollt, wie
Homer im XI. Gesang („Die Totenwelt“) der Odyssee berichtet:

Ja auch zu Sisyphus sah ich hinein, der leidend sich plagte;
Schob er ja doch einen riesigen Block mit beiden Händen.
Wahrlich, er stieß ihn hinauf bis zum Gipfel und stemmte dagegen,
Brauchte Füße und Hände; doch war es so weit, daß die Höhe
Endlich er hatte, da drängte die Überschwere ihn abwärts.
Wieder dann rollte der schamlose Stein in die Felder hinunter.
Er aber fing wieder an sich zu plagen und stieß, daß der Körper
Triefte vor Schweiß; um den Kopf aber kreiste von Staub eine Wolke.210

208 Fritsch: Der Augenblick der Bedienerin, S. 80. Zu einem direkten Verweis auf die Existen-
tialisten kommt es auch in Fritschs Hörspiel Nachtfahrt (Baden 1983, S. 31), in dem ein bahn-
reisendes Ich unter Hervorhebung seiner Sartre-Kenntnisse mit einem zugestiegenen Pater
über die „Verzweiflung an einer Welt ohne Sinn“ diskutiert.
209 Fritsch: Der Augenblick der Bedienerin, S. 82.
210 Homer: Odyssee, griechisch-deutsch; übertragen von Anton Weiher, mit Urtext, Anhang
und Registern, Einführung von A. Heubeck. Berlin 142013, S. 319. Zu Camus’ Quellen und sei-
nem Umgang mit dem antiken Mythos cf. Paul Archambault: Camus’ Hellenic Sources. Chapel
Hill/NC 1972; sowie Helmut Hühn: Revolte gegen das Absurde: Sisyphos nach Camus. In: Vöh-
ler und Seidensticker, in Zusammenarbeit mit Emmerich (Hg.): Mythenkorrekturen. Zu einer

6.3 Literatur unter dem Galgen: Grenzsituationen 185



Die kräftezehrende Tätigkeit verhindert laut Camus jede Bewusstwerdung, doch
talwärts durchschaut Sisyphos sein Los, das er für sich annimmt, was ihn über die
strafenden Götter erhebt. Während Sartre als Reaktion auf die Absurdität des men-
schlichen Seins (bei ihm Kontingenz – „la contingence universelle de l’être, qui
est, mais qui n’est pas le fondement de son être“211) die Sinngebung im freien Ent-
wurf propagiert, rät Camus, für den jede Sinn-Sehnsucht unerfüllt bleiben muss,
in die Breite zu leben, Erlebnisse zu maximieren. In der fiktionalen Welt optieren
Sartres und Camus’ Figuren bei Aussichtslosigkeit meist für das Weitermachen:
Der sich gegen die in Oran wütende Pest auflehnende Dr. Rieux weiß, seine Auf-
gabe besteht darin, immer wieder von Neuem anzufangen („consiste à recommen-
cer“212), in Sartres Les Séquestrés d’Altona gilt für jeden dysfunktionalen Tag der
Hamburger Familie: Alles ist von vorn zu beginnen („[t]out est à recommencer“213),
und die drei Höllen-InsassInnen in Huis clos schließen den letzten Akt mit der (al-
ternativlosen) Absicht, ihre Situation fortzusetzen („[e]h bien, continuons“214).

Camus’ 1950 auf Deutsch erschienener Essay Der Mythos von Sisyphos. Ein Ver-
such über das Absurde findet wenig Widerhall in der Presse, einige Resonanz je-
doch bei österreichischen AutorInnen, von der einfachen Erwähnung des Mythos –
so wissen nach Jeannie Ebner alle KünstlerInnen, dass sie „den Stein anpacken“
müssen, „um ihn, wie Sisyphos, immer wieder zum Gipfel zu wälzen, auf daß er
wieder zurückrolle“215– bis zur Ehrerbietung, so von Milo Dor: Er trifft, als er 1949
in Paris einige Wochen in Paul Celans Wohnung verbringt, nicht nur auf Manès
Sperber, der in einem Rundfunkgebäude auf den Champs-Elysées arbeitet, sondern
„drückte Albert Camus die Hand, dessen Mythos des Sisyphos, seit ich ihn gelesen
hatte, eine Art Bibel für mich geworden war.“216 Produktiv rezipieren Erich Fried
und Rudolf Henz das Thema in Form von Gedichten:

paradoxalen Form der Mythenrezeption. (spectrum Literaturwissenschaft, Komparatistische
Studien 3.) Berlin 2005, S. 345–368.
211 Sartre: Interview [mit Christian Grisoli], S. 1916.
212 Camus: La Peste, S. 149.
213 Sartre: Les Séquestrés d’Altona, S. 904.
214 Jean-Paul Sartre: Huis clos. In: Sartre: Théâtre complet, S. 89–128, hier S. 128.
215 Jeannie Ebner: Der Künstler und die Welt. In: Stimmen der Gegenwart, 1953, S. 145–151,
hier S. 151.
216 Dor: Auf dem falschen Dampfer, S. 204 f. Englerth sieht in Camus’ Essai die „zentrale Refe-
renz für Dor in Tote auf Urlaub“, ein Text, dessen Held „auf der Sinnhaftigkeit von Revolte in
einer ansonsten als sinnlos erkannten Welt“ bestehe. Holger Englerth: Literatur als Medium
des Widerstands: Milo Dor. In: Sievers (Hg.): Grenzüberschreitungen. Ein literatursoziologi-
scher Blick auf die lange Geschichte von Literatur und Migration. Wien, Köln, Weimar 2016,
S. 85–126, hier S. 106.

186 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



Vorahnung des Endsiegs

Sisyphos
staubig
und satt
vom Mehl
seines Steines
hat Angst:
Der Stein
nützt sich ab

Die Sinnlosigkeit
der ewige
verfluchte
Sinn seiner Arbeit
Selber
vom Fluch geschlagen

Kleiner
dem schwindenden Stein gleich
das Mitleid der Schatten
das ihm Kraft
zur Ohnmacht gegeben hat

Bald rollt er
ein Kiesel
am geschundenen Steilhang
Was bleibt?

Nichts als Qual
seine Qual
überlebt zu haben217

Während Fried dem antiken Mythos eine tragische Wendung verleiht, indem er
Sisyphos mit dem sich abnützenden Felsen seinen Lebensinhalt nimmt, würdigt
Rudolf Henz Camus’ Text zu einem Teil des Existentialismus-Spektakels herab:

Sisyphos

Stemmt er den Stein auch bergan,
wenn er sich allein weiß?
Vielleicht ruht er wie jede andere Weltattraktion,
wenn die Schau geschlossen ist,
die Kassiere schlafen, die Fremdenführer,
kein Wächter am Geländer gähnt,
Kein Psychiater mit Stoppuhr
nicht ein einziger Reporter.

217 Erich Fried: Vorahnung des Endsiegs. In: Fried: Gedichte. Ausgewählt und hg. von Klaus
Wagenbach, mit einem Nachwort des Herausgebers. München 132007, S. 17.

6.3 Literatur unter dem Galgen: Grenzsituationen 187



Seit er sich in der großen Hades-Halle produziert
mag ich ihn nicht mehr sehen.
Auch sie ist längst zu klein.
Wer heut auf sich hält,
muß Sisyphos am Stein gesehen,
sein Keuchen gehört haben –
Die Lautsprecheranlage funktioniert ausgezeichnet,
wenn der Block von der Gipfelkante
kippt, zurück, auf ihn,
ihn überrollend in riesigen Sprüngen
niederdonnert. Den Aufschrei der Tausend
ertrüge ich nicht.

Als ich noch bei den Humanisten eingeschrieben war,
vor fünfzig Jahren, vor vierzig,
hatten wir jede Woche eine Führung durch die griechische Unterwelt.
Sisyphos stand nicht auf dem Programm.
Ganz weit hinten ein komisches Gepolter.
Sohn des Aiolos,
König von Korinth.
Seines ungebührlichen Benehmens wegen
in den Steinbruch verdammt.
Das genügte damals für Humanistenlehrlinge.
Als Vorbild wurde er uns nicht hingestellt.

Heut schlägt wo im Winkel
Orpheus die alte Leier,
singt Homer, vergnügt wie nur
ein Blinder noch sein kann, doch unbeachtet
wie seine Helden.
Die humanistischen Knaben von heute
entspringen dem Führer und stürzen
in die Monsterhalle hinüber und staunen
geifernd, wie der Stein zurückspringt und erzählen
daheim dann, strahlenden Auges:
Okay, ich habe die Verzweiflung gesehen!218

Dieses Anfang der sechziger Jahre verfasste Gedicht ist „deutlich gegen Camus und
den Existentialismus gerichtet“, so Sigurd Paul Scheichl über Henz’ Kulturkonserva-
tismus: „Die Oberflächlichkeit der Auseinandersetzung mit Camus wird man einem
satirischen Gedicht nicht vorwerfen dürfen; problematisch – und zeittypisch – ist da-
gegen der Rückgriff aufs humanistische Gymnasium als Ort der bedrohten Werte“219.

218 Rudolf Henz: Sisyphos. In: Strelka (Hg.): Das zeitlose Wort, S. 105 f.
219 Scheichl: Vergessene. Träger des Großen Österreichischen Staatspreises in den 50er Jah-
ren, S. 87.

188 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



Es ist vor allem Albert Camus’ „offensives Ablehnen des Sprungs in den Glauben“220

in Le Mythe de Sisyphe, das einigen RezipientInnen Schwierigkeiten bereitet. Im Ge-
gensatz zu den im weiteren existentialistischen Rahmen aufgenommenen Christen
Emmanuel Mounier und Gabriel Marcel und zu Sartre, dem eigentlichen ‚Gottsucher
wider Willen‘ (cf. Kap. 7.3), erweist sich Camus als diesbezüglich schwer vereinnehm-
bar. Serge Doubrovsky spitzt diesen Kontrast 1960 in den Yale French Studies zu:

Camus, indeed, is the farther away of the two from Christianity, since Sartre is merely
anti-Christian, while Camus is un-Christian, pagan. Sartre and the Christians alike burden
the individual with the weight of his original guilt and the sinfulness of his existence.
Many Sartrean themes, such as responsibility, guilt, anguish, hatred of the flesh […] seem
to be inverted Christian themes. Camus, on the contrary, proclaims the value of sensuous-
ness and the right to happiness, even in the midst of the plague221.

Dass mitten im Epidemiegeschehen des hier erwähnten Romans La Peste die Re-
bellion gegen Gott durchaus ihren Platz hat, verdeutlicht unter anderem eine
Szene, in der der Arzt Rieux dem über den Dingen stehenden Pater Paneloux bitter
die an der Pest verstorbenen Kinder vorhält: „Auch die grausamste Prüfung war
für den Christen noch Gewinn.“222 („L’épreuve la plus cruelle était encore bénéfice
pour le chrétien.“)223 Textstellen wie diese lassen das französische Besatzungsblatt
Kulturelles den Roman sogar als das „antichristlichste seiner Bücher“224 bezeich-
nen. Dass La Peste sich, getragen durch die Berichterstattung in Zeitschriften aller
Ausrichtungen, in Österreich dennoch großer Beliebtheit (cf. Kap. 4.3) erfreut –
mehr als Camus’ sonstige Prosa und weit mehr als seine Philosophie und seine
Dramen – mag an dem Diskussionsraum liegen, den dieser antichristliche Diskurs
eröffnet. Lilly von Sauter fasst in der Europäischen Rundschau mithilfe des „groß-
artigen Buches“ exemplarisch die Erwartungen an den zeitgenössischen Roman
zusammen: „Wir erwarten vom Roman nicht mehr, daß er uns eine Geschichte er-
zählt, eine Fabel, einen Bericht, wir verlangen, daß er uns dazu bringt, über uns
selber nachzudenken, daß er zu einer inneren Offenbarung wird.“225

Dass es sich bei der positiven Aufnahme eines solchen Buches eher um
einen glücklichen Einzelfall als um die Leserealität handelt, klingt bei Eva
Priester im Österreichischen Tagebuch an: Diese Art von Literatur sei von der

220 Thomas Angerer: Versuch einer Zusammenschau. In: Angerer und Le Rider (Hg.): Franzö-
sisch-österreichische Kulturtransfers seit 1945, S. 315–337, hier S. 320.
221 Serge Doubrovsky: Sartre and Camus: A Study in Incarceration. In: Yale French Studies
1960, Nr. 25, S. 85–92, hier S. 91.
222 Camus: Die Pest, S. 131.
223 Camus: La Peste, S. 202 f.
224 o. V.: Kurznachrichten. In: Kulturelles, 15.11.1948.
225 L. v. S.: Porträt unseres Helden, S. 806.

6.3 Literatur unter dem Galgen: Grenzsituationen 189



„überwiegenden Mehrheit“226 einer die jüngere Vergangenheit verdrängenden
Vergessenskultur unerwünscht. Claudia Frank (alias Bobbie Löcker) spricht in
der unabhängigen Zeitschrift Plan ebenfalls von „der überwiegenden Mehr-
heit“, die „alles, was an vergangenen Kampf, an Angst, Elend, Schmerz, Leid
und Verzweiflung gemahnt, an ihre, an aller Existenz gerührt hat“ – und sei es
auf symbolische Weise – , vergessen will, weil „aus dem Hinschauen auf Un-
abänderliches nur eine neue Belastung des schon zur Genüge Bedrückten oder
des bisher relativ Unbeschwerten erwachse.“227 Dieser Argumentation folgen
Anfang der fünfziger auch einige junge SchriftstellerInnen wie Jeannie Ebner,
die der zum Nachdenken anregenden Verarbeitungsliteratur 1953 klar über-
drüssig ist:

So wie man den heimgekehrten Soldaten immer wieder vom Krieg erzählen hört, findet
man in der Literatur unserer Zeit immer wieder den Kriegsroman und die Schilderung des
Grauens. Sofern sie ehrlich sind, haben sie hohen chronistischen, letztlich also histori-
schen Wert. Aber die immer wiederholte, reportagehafte Darstellung des Gräßlichen
macht dieses nicht ungeschehen, sie verleiht ihm vielmehr deutlichere und stärkere Exis-
tenz, und läßt es als selbstverständlichen Bestandteil unserer Weltordnung erscheinen.228

Therapien für die von Traumata Geplagten zu liefern, sei das Gebiet von Fach-
leuten, meint Ebner, nicht das der Künstler. Thomas Bernhard pflichtet ihr bei:

Der Großteil setzt sich mit der jüngsten Vergangenheit auseinander, ist von Krieg und
Bombardement, Mord, Flucht und Heimkehr durchsetzt. In sie haben die Autoren (nicht
immer die ehrlichsten!) ihren Angstzustand verlagert, und wenn wir darin lesen, so emp-
finden wir nicht Zu-, sondern Abneigung. Wir selbst haben oft noch mehr von diesen
‚Abenteuern‘ erlebt, als daß wir in diesen ‚hoffnungslosen Resultaten des schrecklichsten
Krieges‘ aufgehen könnten.229

226 Eva Priester: Die Aufgaben der österreichischen Literatur. In: Österreichisches Tagebuch,
16.11.1946. Cf. dazu Fritsch: Literatur, S. 7: „Daß der Schwung dieser austriakischen Renais-
sance bald erlosch, lag nicht nur an den Besatzungsmächten und an jenem nicht unwesentli-
chen Teil der österreichischen Bevölkerung, dessen Sentiment und Ressentiment zum
Nationalsozialismus geführt hatte oder durch ihn bestimmt worden war. Selbstbesinnung, Be-
denken und ‚Bewältigen‘ der Vergangenheit wurden auch durch Schematismus und opportu-
nistisch betonte Phraseologie in weiten Kreisen kalmiert und erstickt. Im Gegensatz zum
sogenannten Altreich […] etablierte sich das öffentliche und private Bewußtsein so schnell wie
bequem im geistigen Gestern, in ladenhütenden Klischees, die sich im übrigen für den bald
ausbrechenden Kalten Krieg recht verwendbar erweisen sollten.“
227 Claudia Frank: Erinnern oder vergessen. In: Plan 1 (1945), Nr. 1, S. 133–134, hier S. 133.
228 Ebner: Der Künstler und die Welt, S. 146.
229 Bernhard: Bücher warten auf Dich!, S. 89.

190 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



Das Beispiel Bernhard zeigt, dass auch manche, die ab den sechziger Jahren zu
SchlüsselakteurInnen der literarischen Aufarbeitung werden, anfangs mit der „Do-
minanz apolitischer Literaturkonzepte und einer tendenziellen Abwendung von
zeitgeschichtlichen Themen“230 konform gehen. Eine Reihe von Werken wider-
spricht dieser Tendenz jedoch schon, bevor die sechziger Jahre-Romane von Hans
Lebert, Thomas Bernhard und Gerhard Fritsch schonungslos Verborgenes hervorho-
len und energisch „literarisches Niemandsland“231 beschreiten. Im Zusammenhang
mit frühen Aufarbeitungsversuchen wie in Herbert Zands Letzte Ausfahrt (1953) fal-
len vielfach Namen von ExistentialistInnen, so in Wolfgang Kraus’ Nachwort:

Camus, der frühe Sartre, Malraux, Gabriel Marcel und Wolfgang Borchert sind die eigent-
lichen Zeitgenossen Zands, obwohl nur Borchert derselben Generation angehörte. Wie sie
alle erkannte Zand die Verurteilung zu einem Schicksal, das man nicht verändern, son-
dern in dem man nur sich selbst verändern kann.232

Fritz Habecks Prosa dreht sich laut Andreas Weber ebenfalls um die (existentia-
listisch beeinflusste) Suche nach Sinn und Werten im eigenen Leben:

Einerseits repräsentiert er das geistige Klima der sich an konservativen Werten orientie-
renden offiziellen Kulturpolitik des österreichischen Wiederaufbaus, andererseits ist in
seinem Werk der Einfluß des französischen Existentialismus (Albert Camus, Jean-Paul
Sartre) deutlich erkennbar. Habeck schrieb Geschichten vom Wandel, vom Zerfall und
vom Weitermachen, um Haltung und den damit verbundenen Rest an Würde gegenüber
dem Nihilismus zu bewahren.233

Gegen Ende seines Zeitromans Der Ritt auf dem Tiger (1958) spielt Habeck expli-
zit mit der Opferthese (cf. Kap. 3.2), wenn er die mit einem Österreicher verhei-
ratete Figur Helga, die nach 1945 nach Deutschland ausreist, darüber sinnieren
lässt, dass Österreich „ja bekanntlich unser erstes Opfer“ war:

Ich weiß durch meinen Mann, wie uns die Österreicher im Jahr 1938 empfangen haben.
Ich weiß, wie sie sich den Juden gegenüber benommen haben und daß sie die wildesten

230 Günther Stocker: Der Kalte Krieg in der österreichischen Literatur. Ein Überblick. In: Han-
sel und Rohrwasser (Hg.): Kalter Krieg in Österreich, S. 59–80, hier S. 62 f.
231 McVeigh: Kontinuität und Vergangenheitsbewältigung in der österreichischen Literatur
nach 1945, S. 217.
232 Wolfgang Kraus. In: Herbert Zand: Letzte Ausfahrt. Roman der Eingekesselten. Wien, Zü-
rich 1992, S. 295–302, hier S. 299.
233 Weber: Über die Kluft zwischen Generationen, S. 16. Offenbar aus diesen Gründen halten
Andreas Weber und Jutta Freund Habeck für einen der „wenigen ernsthaften Existenzialisten
der österr. Literatur nach 1945“. Cf. Weber und Freund: Habeck, Fritz. In: Kühlmann (Hg.), in
Verbindung mit Aurnhammer et al.: Killy Literaturlexikon. Autoren und Werke des deutsch-
sprachigen Kulturraums. Bd. 4: Fri–Hap. Berlin 2009, S. 549–550, hier S. 549.

6.3 Literatur unter dem Galgen: Grenzsituationen 191



Nationalsozialisten waren. Jetzt schieben sie alle Schuld auf uns. Sie sind ein charakterlo-
ses Volk und ich mag nichts mit ihnen zu tun haben.234

Als weitere Beispiele blicken Ernst Lothars Die Rückkehr (1949) und Reinhard Fe-
dermanns Das Himmelreich der Lügner (1959) nicht nur auf die jüngere Vergan-
genheit, sondern auch auf die mehr oder minder verborgene Kontinuität des
Faschismus in der Gegenwart. Die zeitliche Differenzierung macht einen großen
Unterschied angesichts der spezifischen Situation Österreichs, so McVeigh: Erüb-
rige sich de facto durch den Opferstatus die Aufarbeitung der Phase 1938 bis
1945, sei der Fortbestand nationalsozialistischer Gesinnung umso problemati-
scher, seine Sichtbarmachung durch die Literatur umso essentieller.235 Die Litera-
tur leistet diese Aufgabe im Wesentlichen allein, bemerkt Ingeborg Bachmann in
ihrem Vorreden-Entwurf zum Roman Der Fall Franza:

Die Massaker sind zwar vorbei, die Mörder noch unter uns, oft beschworen und manch-
mal festgestellt, nicht alle, aber einige, in Prozessen abgeurteilt. Die Existenz dieser Mör-
der ist uns allen bewußt gemacht worden, nicht durch mehr oder minder verschämte
Berichterstattung, sondern eben auch durch die Literatur.236

Jenen „Mördern und Irren“, die auch in Bachmanns gleichnamiger Erzählung
aus Das dreißigste Jahr (1961) nach dem Krieg „das Beste, was wir verloren
haben“237, weiterjagen, lässt Michael Guttenbrunner schon 1953 sehr klare
Worte zuteilwerden:

Die gegen euch erhobenen Klagen der ungezählten Tode, durch Gewalt und List bewirkt,
sind vom Wind verweht, seit ihr wieder die ‚Alten‘ seid: Bürger und Bürgen einer Ord-
nung, dem Leben vorgesetzt, wie der Galgen der ewigen Seligkeit. Vergessen ist, was der
von Kopf zu Kopf einzeln und einsam arbeitende Henker mit Blut ins Licht gekeltert hat.
Jedem unbarmherzigen Mitknecht, der seinen barmherzigen Richter schon gefunden und
auch schon wieder vergessen hat, stehn eure Türen offen. […] Ich aber sage: Die Mörder
sind unter uns.238

234 Fritz Habeck: Der Ritt auf dem Tiger. Hamburg, Wien 1958, S. 545f. Wenig später kritisiert
die Erzählinstanz: „Auch die Atrappe [!] des österreichischen Menschen wurde wieder aus der
Requisitenkammer geholt, und man entdeckte, daß man ja gar nicht deutsch, sondern österrei-
chisch spreche, nannte das alte Deutsche Volkstheater nur mehr Volkstheater und verwendete
das Wort Deutsch nur mehr als Kennzeichnung für minderwertige Charakterzüge.“ (S. 550).
235 Cf. McVeigh: Kontinuität und Vergangenheitsbewältigung in der österreichischen Litera-
tur nach 1945, S. 198.
236 Ingeborg Bachmann: Der Fall Franza. Requiem für Fanny Goldmann. München 51986, S. 9f.
237 Ingeborg Bachmann: Unter Mördern und Irren. In: Bachmann: Sämtliche Erzählungen,
S. 159.
238 Michael Guttenbrunner: Absage. In: Stimmen der Gegenwart, 1953, S. 118–121, hier S. 118f.

192 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



Der erste Roman, der sich der Abrechnung von Naziverbrechen, „der österrei-
chischen Schuld und der nicht geleisteten Sühne“239 verschreibt und insofern
als bahnbrechend („un travail de mémoire pionnier“240) gelten kann, ist Die
Wolfshaut (1960), dessen Verfasser Hans Lebert zehn Jahre zuvor dichtend
prophezeit:

Als hätte es nur auf dem Grunde
der Dinge unser geharrt,
strömt es nun breit aus dem Munde,
aus des Landes verfilztem Bart.241

Der konkrete Ort, an dem sich dieses Szenario in Die Wolfshaut vollzieht, heißt
Schweigen und summiert damit bereits das Hauptverhalten der in ihm angesie-
delten Dorfgemeinschaft. Ein aus dem Krieg zurückgekehrter, aus dem Kollek-
tiv ausgeschlossener Matrose spürt einem Verbrechen nach, das einem Fluch
gleich über Schweigen liegt – versinnbildlicht nicht durch eine Fliegenplage
wie in Sartres Les Mouches, sondern durch einen auf der Lauer liegenden
Wolf.242 Einige EinwohnerInnen, darunter auch der an den eigenen Schuldge-
fühlen zugrunde gegangene Vater des Matrosen, haben in den letzten Kriegsta-
gen FremdarbeiterInnen hingerichtet und die Tat danach verdrängt. Ihre
Gesichter erscheinen nun wie „Masken, durch deren Augenschlitze etwas ande-
res hervorsah, etwas, das gar nichts zu tun hatte mit dem Staatsbürgerblick
jener Leute. Es drang von hinten durch die Mauer, durch Steine, Mörtel und
Verputz, war im fotografischen Papier als unsichtbarer Moderfleck verspür-
bar.“243 Gerhard Fritsch rühmt hier den „Inhalt, der das vielzitierte Schlagwort
von der ‚Bewältigung‘ und ‚Aufarbeitung‘ der Vergangenheit weitab der ge-

239 Kriegleder: Die Literatur der fünfziger Jahre in Österreich, S. 48.
240 Hélène Barrière: L’Hybridation narrative au service du débat sur le nazisme dans Die
Wolfshaut (1960) de Hans Lebert. In: Germanica 2008, Nr. 42, S. 1–14, hier S. 1. https://jour
nals.openedition.org/germanica/527 (einges. 09.01.2019).
241 Hans Lebert: Vergangenheit. In: Tür an Tür, 1950, S. 51.
242 Jürgen Egyptien: Kreuzfahrten durch den leeren Himmel. Hans Leberts „Wolfshaut“ als
transzendentales Logbuch. In: Hans Lebert: Die Wolfshaut. Wien, Zürich 1991, S. 597–627, hier
S. 614: Egyptien erkennt hier existentialistische Züge im „Gefühl der Verlassenheit, der Hei-
matlosigkeit und eines absoluten Ausgesetztseins“: „Unabweisbar spürt man hier die nicht
nur zeitliche Nähe der ‚Wolfshaut‘ zum Existenzialismus von Sartre oder Camus, deren be-
rühmteste Romane ‚Der Ekel‘, ‚Der Fremde‘ oder ‚Die Pest‘ schon alleine mit ihren Titeln in die
Kernzonen der ‚Wolfshaut‘ weisen.“
243 Hans Lebert: Die Wolfshaut. Hamburg 1960, S. 29.

6.3 Literatur unter dem Galgen: Grenzsituationen 193

https://journals.openedition.org/germanica/527
https://journals.openedition.org/germanica/527


nannten Klischees zu erfüllen scheint.“244 Das „Pandämonium verbrecherischer
Durchschnittlichkeit“245, das Lebert auffährt, nimmt Fritsch als Ausgangskonstella-
tion für seinen eigenen Roman Fasching (1967): Auch hier trifft eine verschworene
Dorfgemeinschaft auf einen Außenseiter, der sich weigert, den dringenden Rat
„vergeben und vergessen“, „vergessen und vergeben“246 anzunehmen.

Auf einen von allen Seiten misstrauisch beäugten Einzelgänger konzent-
riert sich auch Thomas Bernhards Prosa Frost, die der Wolfshaut-Atmosphäre
gleicht in ihrem „existenziellen Schrei“247, in der Animalität der dargestellten
Menschen, der „Unmenschlichkeit“ der Natur („das Knochengerüst des Wal-
des“, ein „Chaos aus Schwärze und Schlamm“, „grau und ekelhaft“) und in der
Brutalität des Klimas („ein naßkalter, wühlender, würgender Luftstrom“, „ein
Frosthauch, ein eisiges Etwas“, „ein Unbehagen, ein ekelhaftes, frostiges Ge-
fühl“248). Bevor mit dem Genre der Anti-Heimatliteratur in den siebziger Jahren
eine „ansehnliche Liste der Nestbeschmutzer“ entsteht, stellt sich Bernhard ra-
dikal gegen die entlastende Neuinszenierung von Heimat mit ihren „Klischees
der unschuldigen Natur“249:

Kinder entdeckten in Mulden hochexplosive Panzerfäuste, von denen sie zerrissen wur-
den. Fetzen von Kindern, wissen Sie, auf den Bäumen. Männer im besten Alter konnte
man von Kanonenrädern erdrückt finden […]. Und da und dort zerschossene Uniformen
auf den Bäumen und aus dem Tümpel herausschauende steife Hände und Füße.250

244 Gerhard Fritsch: Dahintreibend in den Meeren des Herbstes. Zur Dichtung Hans Leberts.
In: Wort in der Zeit 7 (1961), Nr. 3, S. 9–12, hier S. 9.
245 Fritsch: Dahintreibend in den Meeren des Herbstes, S. 12. Ein Jahr später, 1961, folgt mit
Helmut Qualtingers und Carl Merz’ Der Herr Karl „eine einzige Abrechnung mit der österreichi-
schen Spielart der Vergangenheitsbewältigung“, ein Angriff auch auf „den unpolitischen Ös-
terreicher, der durch Bauernschläue, Ideologieskepsis und Kompromißbereitschaft politische
Übergriffe erfolgreich überstand“. Jutta Landa: Bürgerliches Schocktheater. Entwicklungen im
österreichischen Drama der sechziger und siebziger Jahre. (Literatur in der Geschichte. Ge-
schichte in der Literatur 15.) Frankfurt am Main 1988, S. 37. Zur Behandlung des Themas auf
der Nachkriegsbühne cf. Peter Roessler: Studien zur Auseinandersetzung mit Faschismus und
Krieg im österreichischen Drama der Nachkriegszeit und der 50er Jahre. Köln 1987.
246 Gerhard Fritsch: Fasching. Mit einem Nachwort von Robert Menasse. Frankfurt am Main
1995, S. 148.
247 Ronald Pohl: Der Untergang von Thomas Bernhards Welt. In: Der Standard, 12.02.2019.
248 Lebert: Die Wolfshaut, S. 23, 90, 87, 72, 57, 58, 7.
249 Ingeborg Rabenstein-Michel: Bewältigungsinstrument Anti-Heimatliteratur. In: Germa-
nica 2008, Nr. 42, S. 1–11, hier S. 1, 2. https://journals.openedition.org/germanica/525 (einges.
09.01.2019).
250 Thomas Bernhard: Frost. Hg. von Martin Huber und Wendelin Schmidt-Dengler. (Werke, 1.)
Frankfurt am Main 2018 [2003], S. 147.

194 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur

https://journals.openedition.org/germanica/525


Kriegsnöte haben bei diesen in die literarhistorische Kontinuität einschneiden-
den VorreiterInnen eine von Skepsis durchdrungene „Anschauungskraft von der
Welt“251 wachsen lassen: „Da gab es alle paar Jahre neue Götter und neue Verbre-
cher, neue Gesetze und neue Fahnen, neue Schwüre und neue Schulbücher –
lauter ‚absolute‘ Werte, die sich so gar nicht als beständig erwiesen“252, so Eisen-
reich. Wie in Leberts Die Wolfshaut erscheint Österreich bei Thomas Bernhard als
„Lande der Anstreichermeister“, in dem „dauernd übertüncht und frisch gestri-
chen“253 wird. Kinder bezeugen, „mit welch taschenspielerischer Hurtigkeit“
man die „nazibraune Farbe mit altösterreichisch katholischem Tiefschwarz über-
malte“254, kommentiert Jean Améry Bernhards autobiographisches Werk Die Ur-
sache. Eine Andeutung. Den plötzlichen Wandel der Erziehungsmethoden nach
1945 im Internat reflektieren darin die belassenen Wände: „Der ganze Raum war
nicht einmal ausgemalt worden, dafür fehlte es offensichtlich an Geld, denn wo
jetzt das Kreuz hing, war noch der auf der grauen Wandfläche auffallend weiß
gebliebene Fleck zu sehen, auf welchem jahrelang das Hitlerbild hing.“255

Das Aufdecken ist teils unausgesprochene, teils ausdrückliche (cf. Kap. 6.4)
Programmatik dieser AutorInnen, die mit ihren Porträts von Grenzsituationen der
littérature engagée in deren Absicht des Enthüllens nahestehen. So kommt die Ger-
manistin Daniela Strigl im Hinblick auf die Autoren Walter Buchebner, Hans Le-
bert und Andreas Okopenko zu dem Ergebnis: „Gerade die existentialistische
Literatur der Nachkriegszeit zeigt jedenfalls, daß in Österreich keineswegs flächen-
deckend vergessen und verdrängt wurde.“256 Durch die Überschneidung dieser
SchriftstellerInnen-Generation, die den Krieg in jungen Jahren miterlebt, und der
existentialistischen Subkultur (als zugleich erste gegen den „Konsens des Schwei-
gens über die politische Vergangenheit“257 opponierende Gruppe), werden auch
Darstellungen von Verzweiflung, Hoffnungslosigkeit und Verlassenheit, die mehr
der Zeit als dem Einfluss des Existentialismus geschuldet sind, oft mit dem Attribut
‚existentialistisch‘ bedacht.

251 Bernhard: Die Kultur ist nicht stehen geblieben!, S. 142.
252 Eisenreich: Worin besteht der Unterschied?, S. 35.
253 Lebert: Die Wolfshaut, S. 387.
254 Jean Améry: Morbus Austriacus. Bemerkungen zu Thomas Bernhards „Die Ursache“ und
„Korrektur“. In: Merkur 30 (1976), Nr. 1, S. 91–94, hier S. 94.
255 Thomas Bernhard: Die Ursache. Eine Andeutung. In: Bernhard: Die Autobiographie. St.
Pölten, Salzburg 2011, S. 76.
256 Strigl: Marlen Haushofers Existentialismus, S. 133.
257 Krüger: Viel Lärm ums Nichts?, S. 268.

6.3 Literatur unter dem Galgen: Grenzsituationen 195



6.4 Littérature engagée zwischen Sprachskepsis und
Engagement

In Frankreich macht die mit dem Generationenwechsel nach Kriegsende einset-
zende literarische Neuordnung das Engagement zur verpflichtenden Haltung.258

Demographische Faktoren, der Tod von Vorkriegsgrößen wie Jean Giraudoux
und Romain Rolland und das Ausscheiden von SchriftstellerInnen der Kollabora-
tion wie Louis-Ferdinand Céline ebnen den Weg für Résistance-AutorInnen wie
Vercors, Sartre oder Camus, die mit einer gesteigerten Sensibilität für die Macht
des Wortes die Literatur in ein Naheverhältnis zur Politik rücken.259 Bereits im
ersten Heft der Zeitschrift Les Temps modernes, die sich mit engagierten Texten
gegen die ‚reine‘ Kunst der Zwischenkriegsära positioniert, kündigt Sartres Arti-
kel „La Nationalisation de la littérature“ seine später in Qu’est-ce que la littéra-
ture? ausgeführte Poetik an:

Gewiß ist das geschriebene Werk eine Tatsache, die die Allgemeinheit angeht, und der
Schriftsteller muß, noch ehe er zur Feder greift, sich dessen voll bewußt sein; er muß von
seiner Verantwortlichkeit ganz durchdrungen sein. Er ist für alles verantwortlich: für verlo-
rene und gewonnene Kriege, für Auflehnung und Unterdrückung; er unterstützt den Unter-
drücker, wenn er nicht der natürliche Verbündete der Unterdrückten ist: Aber nicht nur

258 Cf. Dugast: La Situation culturelle de la France après 1945, S. 308.
259 Cf. Sapiro: La Guerre des écrivains, S. 561 f. Es existieren diesbezüglich durchaus kriti-
schere Einschätzungen: Trotz des Erfolges der Résistance-SchriftstellerInnen erkennt Wajsbrot
eine literarische Kontinuität in Werken von Gide, Mauriac, Bernanos oder Claudel, die teils
ohne die geringste Infragestellung auskämen. Selbiges gelte nach 1945 für die Surrealisten,
die weiterhin eine vom Grauen des Krieges unbetroffene Traumwelt erforschten, ein Vorwurf,
den auch Sartre in Qu’est-ce que la littérature? aussprechen wird. Wajsbrot stimmt Sartres lite-
raturtheoretischen Forderungen zu, wirft aber auch ihm Heuchelei vor, da das Geschehen sei-
ner Roman-Trilogie Les Chemins de la liberté im entscheidenden Moment ende, statt sich
weiter mit dem Pétain-Regime auseinanderzusetzen (was Sartre allerdings in seinem 1946 ur-
aufgeführten Theaterstück Morts sans sépulture nachholen wird; cf. Kap. 8.1). Wajsbrots Fazit
zu der in der Literatur vorherrschenden Neigung, Vichy aus der Geschichte Frankreichs auszu-
klammern, weist Parallelen zur österreichische Situation dieser Jahre auf: „Die Literatur ähnelt
der Gesellschaft, aus der sie stammt, und in den späten 1940er Jahren und am Anfang der
1950er Jahre hatten beide den gleichen offenkundigen Wunsch zu reparieren, oder eher zu
kompensieren […], und weigerten sich beide, den Dingen ins Auge zu sehen. Letzten Endes
wurde trotz der Säuberung, die die Illusion erweckt, sich der Situation gestellt zu haben, alles
in Eile erledigt, um danach besser zu vergessen.“ [Übers. d. Verf.] („La littérature ressemble à
la société dont elle est issue, et, dans la fin des années 40, le début des années 50, on trouve
dans l’une et l’autre le même désir apparent de réparer, plutôt de compenser […], et le même
refus de voir les choses en face. Au bout du compte, malgré l’épuration qui donne l’illusion
d’avoir affronté la situation, tout s’est réglé à la hâte pour mieux oublier après.“) Wajsbrot:
Littérature: le roman en fuite, S. 66, cf. S. 62–63, 65, 67.

196 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



deshalb, weil er Schriftsteller ist, sondern vielmehr, weil er Mensch ist. Er muß diese Ver-
antwortlichkeit leben und wollen […]. Für ihn geht es nicht darum zu wissen, ob er einen
neuen literarischen „-ismus“ ins Leben ruft, sondern darum, sich in der Gegenwart zu bin-
den. Nicht eine ferne Zukunft vorauszusehen, von der aus er sich nachträglich beurteilen
kann, sondern von einem Tag zum andern die unmittelbare Zukunft anzustreben.260

(Sans doute l’œuvre écrite est un fait social et l’écrivain avant même que de prendre la plume
doit en être profondément convaincu. Il faut, en effet, qu’il se pénètre de sa responsabilité. Il
est responsable de tout: des guerres perdues ou gagnées, des révoltes et des répressions; il
est complice des oppresseurs s’il n’est pas l’allié naturel des opprimés. Mais non point seule-
ment parce qu’il est écrivain: parce qu’il est homme. Cette responsabilité il doit la vivre et la
vouloir […]. Il ne s’agit pas pour lui de savoir s’il va déterminer un mouvement littéraire en
„isme“, mais de s’engager dans le présent. Non de prévoir un avenir éloigné d’où il se puisse
juger après coup, mais de vouloir au jour le jour l’avenir prochain.)261

Durch den Druck des Krieges plötzlich situiert („brusquement situé“), hätten
die AutorInnen die eigene Geschichtlichkeit erfahren und könnten nur mehr
aus der Subjektivität ihrer Gegenwart heraus Literatur verfassen; in allem, was
sie schrieben, mache sich ein geschichtlicher Beigeschmack („un goût d’his-
toire“262) bemerkbar. Sich über den Zeitlauf zu erheben und Geschehnisse aus
der Vogelperspektive zu beurteilen, jenes bei früheren SchriftstellerInnen so be-
liebte Überfliegen („survol“263), sei damit verunmöglicht. Vielmehr herrscht, so
Gabriel Marcel in seinem Nachwort zu Paul-André Lesorts Roman Auf Herz und
Nieren, der 1955 in Graz bei Styria erscheint, inzwischen

eine Abneigung gegen eine Technik, die beim Schriftsteller das unbegreifliche Vermögen
voraussetzt, über seinen Geschöpfen zu schweben und uns von dem, was sie sind und
was ihnen zustößt, eine Gesamtschau zu geben. Im wirklichen Leben ist sie keinem gege-
ben und kann keinem gegeben sein.264

Diese Abneigung ist auch bei österreichischen LiteratInnen und Literaturkriti-
kerInnen auszumachen, etwa bei Eva Priester, die 1946 in „Die Aufgaben der
österreichischen Literatur“ (vor)gestrige Werke beanstandet, die unter dem po-
litisch legitimierten Motto „Schnell vergessen!“ den Buchmarkt dominieren:

260 Sartre: Die Nationalisierung der Literatur, S. 180f. (Hervorhebung im Original).
261 Sartre: La Nationalisation de la littérature, S. 51 (Hervorhebung im Original).
262 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 213 (Hervorhebung im Original), 214.
263 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 213.
264 Gabriel Marcel: Nachwort. In: Paul Andre Lesort: Auf Herz und Nieren. Graz 1955, S. 555–
561, hier S. 556. Die Übereinstimmung des katholischen Romanciers mit den ExistentialistIn-
nen führt Marcel auf die historischen Umstände zurück, da Lesort „diese Gedanken in der
Kriegsgefangenschaft ausarbeitete, also zu einer Zeit, da er von den Werken der Existentia-
listen noch keine Kenntnis haben konnte.“

6.4 Littérature engagée zwischen Sprachskepsis und Engagement 197



Und am laufenden Band rollen die Bücher über Salzburger Idylle, Komtessen von Anno
dazumal, das Wien der guten alten Zeit, gute und schlechte Liebesgeschichten (die auf
dem Mond spielen könnten), gute und schlechte Kindheitserinnerungen (die sich besten-
falls an die „Aktualität“ des alten Oesterreich heranwagen und vergeblich – Josef Roth zu
kopieren suchen), subtile Psychologie der „ewigen Dreiecke“, Vierecke und sonstiger Se-
xualgeometrie aus der Druckerpresse.265

Diese Negativbeispiele widersprechen dem Aktualitätsgebot der existentialisti-
schen Literatur, die keinen Sprung ins Ewige („saut dans l’éternel“) mehr dulde;
die zeitliche Dimension, so Sartre in Qu’est-ce que la littérature?, habe realistisch
zu sein, die Erzählzeit der erzählten zu entsprechen (wobei die beschränkten Mö-
glichkeiten des zeitdeckenden Erzählens den Einsatz gewisser narrativer Tricks,
„des trompe-l’œil“, rechtfertigen): „Wenn wir den Leser nämlich unvermittelt in
ein Bewußtsein stürzen, wenn wir ihm alle Mittel verweigern, es zu überfliegen,
dann muß man ihm ohne Abkürzungen die Zeit dieses Bewußtseins aufzwingen.
Wenn ich sechs Monate auf einer Seite zusammenfasse, springt der Leser aus
dem Buch heraus.“266 („Si nous plongeons en effet, sans médiation, le lecteur
dans une conscience, si nous lui refusons tous les moyens de la survoler alors il
faut lui imposer sans raccourcis le temps de cette conscience. Si je ramasse six
mois en une page, le lecteur saute hors du livre.“267)

Einzutauchen in die eigene Epoche bedeutet in diesem Sinne auch, Ereignisse
im Präsens zu schildern und nicht im sinnstiftenden Rückblick. Insgesamt werden
der fiktionalen Welt die Versicherungen genommen, insbesondere die über das Fi-
gurengeschick waltende AutorInneninstanz: Machten frühere Werke – explizit
oder allusiv – ständig auf die Existenz ihrer UrheberInnen aufmerksam, sollte nun
nichts mehr auf diese zurückweisen („nous voulions chasser la Providence de nos
ouvrages comme nous l’avions chassée de notre monde“268). Die existentialisti-
schen Romane verzichten – „ohne innere Erzähler noch allwissende Zeugen“269

(„sans narrateurs internes ni témoins tout-connaissants“) – auf alle Vermittlung
zwischen LeserInnen und Figuren („intermédiaires entre le lecteur et les subjectivi-
tés-points-de-vue de nos personnages“), um auf diese Weise einen rohen, nahen
Realismus der Subjektivität („réalisme brut de la subjectivité sans médiation ni di-
stance“270) zu erreichen. Ein System in voller Entwicklung („en pleine évolution“)

265 Priester: Die Aufgaben der österreichischen Literatur, S. 3 f.
266 Sartre: Was ist Literatur?, S. 172.
267 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 305 f.
268 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 228.
269 Sartre: Was ist Literatur?, S. 173.
270 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 224, 305. Ziel sei überdies, mehrere Subjektivitäten
darzustellen, um der Pluridimensionalität von Ereignissen gerecht zu werden, nicht fern der
Polyphonie und Dialogizität, die Michail Bachtin bei dem von den Existentialisten verehrten

198 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



ersetzt somit das stimmige Kausalgefüge des bereits durchdachten Erlebten („du
vécu déjà repensé“271), von dem sich auch Lilly von Sauter 1948 in der Europäi-
schen Rundschau abwendet:

Was der Held des Romans erlebt, soll darum aus dem tiefsten Wesen des Menschen stei-
gen, vor allem aber nicht mehr sich aus sozialen Bedingtheiten ergeben. Mit dem im
Roman des 19. Jahrhunderts unerläßlichen sozialen Rahmen, der alle Reaktionen der ein-
mal hineingestellten Personen bestimmte, ist es ein für allemal vorbei. Die Helden des
wirklich modernen Romans sind Entwurzelte, ihrer gesellschaftlichen Kleider Beraubte,
die sich nicht als Angehörige einer bestimmten Klasse oder Generation zu betragen
haben, sondern einfach als Menschen.272

Mit dem stärkeren Außerachtlassen sozialer Implikationen (zu einer Zeit, als
das naturalistische Schreiben im akademischen Bereich in Österreich beson-
dere Aufmerksamkeit erfährt)273 geraten auf ihre Grundlosigkeit (gratuité) zu-

Dostojewski betrachtet: „[W]enn wir über unsere Epoche Aufschluß geben wollten, mußten
wir die Romantechnik von der Newtonschen Mechanik zur allgemeinen Relativität übergehen
lassen, unsere Bücher mit halb-klaren und halb-dunklen Bewußtsein bevölkern, […] von
denen aber keines gegenüber dem Ereignis noch gegenüber sich selbst einen privilegierten
Standpunkt hätte, mußten wir Geschöpfe darbieten, […] die niemals von innen entscheiden
können, ob die Veränderung ihrer Schicksale von ihren Bemühungen, ihren Fehlern oder dem
Lauf der Welt herrührten“. („[I]l nous fallait, si nous voulions rendre compte de notre époque,
faire passer la technique romanesque de la mécanique newtonienne à la relativité généralisée,
peupler nos livres de consciences à demi lucides et à demi obscures, […] dont aucune n’aurait
sur l’événement ni sur soi de point de vue privilégié, présenter des créatures […] qui ne pour-
raient jamais décider du dedans si les changements de leurs destins venaient de leurs efforts,
de leurs fautes ou du cours de l’univers“.) Sartre: Was ist Literatur?, S. 173. (Sartre: Qu’est-ce
que la littérature?, S. 224.) Zum ‚Proto-Existentialisten‘ Bachtin cf. Tzvetan Todorov: Mikhaïl
Bakhtine: le principe dialogique suivi de Écrits du Cercle de Bakhtine. Paris 1981. Am Beispiel
des Helden aus Dostojewskis Aufzeichnungen aus dem Kellerloch (1864), einer Prosa, die be-
reits als „the best overture for existentialism ever written“ bezeichnet wurde (Walter Kauf-
mann: Existentialism from Dostoevsky to Sartre. New York 121960, S. 14), expliziert Bachtin
seine dem Sartreschen Denken nicht unverwandte Idee der Unabgeschlossenheit des Men-
schen: „He knows that he has the final word, and he seeks at whatever cost to retain for hims-
elf this final word about himself, the word of his self-consciousness in order to become in it
that which he is not. His consciousness of self lives by its unfinalizability, by its unclosedness
and its indeterminancy.“ Mikhail Bakhtin: Problems of Dostoevsky’s Poetics. Hg. und Englisch
von Caryl Emerson, Einleitung von Wayne C. Booth. (Theory and History of Literature 8.) Lon-
don, Minneapolis 1999 [1984], S. 53.
271 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 224, 226.
272 L. v. S.: Porträt unseres Helden, S. 806.
273 Abzulesen etwa am Lehrveranstaltungsangebot zu Gerhart Hauptmann am Institut für Ger-
manistik (Deutsche und nordische Philologie) der Universität Wien (Vorlesungsverzeichnisse
Sommersemester 1947, S. 37; Wintersemester 1947/48, S. 36; Sommersemester 1948, S. 38). Cf.
auch Wendelin Schmidt-Dengler: Germanistik in Wien 1945 bis 1960. In: Grandner, Heiss, Rath-

6.4 Littérature engagée zwischen Sprachskepsis und Engagement 199



rückgeworfene ‚Entwurzelte‘ in den narrativen Vordergrund. Aufgabe der
SchriftstellerInnen ist es nun laut Herbert Eisenreich, genau zu beobachten,
wie diese ‚Entwurzelten‘ auf Verengungen ihrer Freiheit reagieren, ob mit
„Flucht aus der Verantwortlichkeit“ oder indem sie sich mit „Ausreden aus
dem psychologischen Allgemeingut“ versorgen und ihr „schlechtes Verhal-
ten“274 noch im Moment des Erklärens für entschuldigt halten. Die Schriftstel-
lerInnen müssen, so Eisenreich weiter, ihre Zeit kennen, deren Tendenzen
aufspüren und Herkünfte erforschen, damit die Heldinnen „nicht im luftleeren
Raum einer Fiktion agieren oder sich mit Problemen herumschlagen, die aus
den Museen der Historie gestohlen sind.“275 Auf diese Bemerkung trifft am
meisten Andreas Webers Urteil zu, Eisenreichs Stimmen der Gegenwart-Texte
„muten wie bei Sartre bzw. Camus abgeschrieben an“276, was insofern bemer-
kenswert ist, als Eisenreich der existentialistischen Programmatik einige Jahre
später mit unmissverständlicher Ablehnung begegnen wird. 1961 notiert er, es
habe sich der von Frankreich ausgehende „Begriff der engagierten Literatur“

in etlichen Köpfen eingenistet, und dieser Vogel läßt seine Exkremente seither in die
Spalten gewisser Zeitungen und Zeitschriften fallen, wo sie aber, zwischen heftiger
Aversion gegen die Atombewaffnung des Westens und milder Sympathie für die des Os-
tens, nicht weiter stören. Wir verzichten daher auf jede naheliegende Polemik gegen
diese Verwechslung von Politik und Literatur, von direkter und indirekter Wirksamkeit,
und behaupten bloß, daß des Schriftstellers Humanität sich weitaus umfassender äu-
ßere als durch politisches Engagement, nämlich durch sein Ja zur vollen und ganzen
Wirklichkeit.277

Für diesen literarischen Umgang mit der Wirklichkeit verwendet Eisenreich in
einem anderen Aufsatz, „Literatur und Politik?“ (1959), durchaus den Begriff
Politik:

Seit Grillparzer mühen sich nahezu alle Dichter um das Politische, das heißt um die überin-
dividuellen, die allgemeinen Voraussetzungen menschlichen Daseins. Man wird uns nun
aber daran erinnern, daß die großen österreichischen Dichter kaum je in das politische Ge-
schehen ihrer Zeit eingegriffen haben, sehr im Gegensatz etwa zum ‚Jungen Deutschland‘

kolb (Hg.): Zukunft mit Altlasten. Die Universität Wien 1945 bis 1955. (Querschnitte 19.) Inns-
bruck et al. 2005, S. 212–222.
274 Herbert Eisenreich: Das Herz und die Drüsen. In: Stimmen der Gegenwart, 1952, S. 184–
191, hier S. 188.
275 Eisenreich: Das Herz und die Drüsen, S. 185.
276 Weber: Stimmen der Gegenwart, eine Anthologie, S. 24.
277 Herbert Eisenreich: Der Roman. Keine Rede von der Krise (1961). In: Eisenreich: Reaktio-
nen, S. 43–56, hier S. 50.

200 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



oder zu den modernen Franzosen vom Schlag eines Gide, eines Bernanos, eines Mauriac,
eines Sartre, eines Camus.278

Anders als bei den ‚modernen Franzosen‘ degradiere der politische Charakter
der österreichischen Literatur die Kunst nicht „zu einem Mittel der politischen
Agitation“, sondern äußere sich „in der Einbettung des individuellen Schick-
sals in das geschichtliche“279, erklärt Eisenreich, was keinen Widerspruch zu
den existentialistischen SchriftstellerInnen darstellt, die Figuren ebenfalls als
in die Geschichte integriert („réintégrés dans l’histoire“280) präsentieren und,
nachdem sie selbst durch Krieg und Okkupation das Absolute im Schoße der
Relativität erfahren haben, das metaphysische Absolute und die Relativität der
geschichtlichen Tatsache („l’absolu métaphysique et la relativité du fait histori-
que“281) in ihren Texten vereinen. Für Sartre fungiert Literatur als kritischer
Spiegel, der zeigt, beweist und darstellt, woraus die RezipientInnen anschlie-
ßend machen würden, was sie wünschen („[m]ontrer, démontrer, représenter.
C’est cela l’engagement. Après ça, les gens se regardent et font ce qu’ils veu-
lent“282). Trotz dieser sehr weiten Definition scheint die von der Kritik vorge-
nommene Verkürzung des Existentialismus auf sein aktivistisches Moment –
zuletzt gar auf „den Willen eine individualistische, liberalistische, kapitalisti-
sche Gesellschaftsform in eine universalistische, sozialistische, totalitäre umzu-
ändern“283, wie Peter Handke kundtun wird – Anfang der fünfziger Jahre wie
bestätigt durch Sartres eigene politische Interventionen (cf. Kap. 8.2). Der Auf-
fassung von littérature engagée als Indienstnahme der Literatur zu literatur-
fremden Zwecken fehlt es insoweit an Differenzierung zwischen politischem
und parteipolitischem Schreiben, als Sartre die Auffassung vertritt, jedes
Schreiben sei politisch („que tout écrit est politique“), da jede literarische Äu-
ßerung von einem Standpunkt aus geschehe. Es gebe kein rein literarisches
Schreiben („écrits purement littéraires“284), vielmehr sei Literatur wesensge-

278 Herbert Eisenreich: Literatur und Politik? (1959). In: Reaktionen, S. 105–114, hier S. 105. Cf.
zu diesem Themenkomplex auch Walter Thaler: Der Heimat treue Hasser. Schriftsteller und Poli-
tik in Österreich. Ein politisches Lesebuch, Vorwort: Karl Müller, Anton Pelinka. Wien 2013.
279 Eisenreich: Literatur und Politik?, S. 106.
280 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 215.
281 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 223.
282 Jean-Paul Sartre: Les Écrivains en personne. [Interview mit Madeleine Chapsal.] In: Sar-
tre: Situations, IX. Mélanges. Paris 1972, S. 9–39, hier S. 31. [Zuerst in: Madeleine Chapsal: Les
Écrivains en personne, 1960.]
283 Peter Handke: Die Literatur ist romantisch (1967). In: Handke: Meine Ortstafeln. Meine
Zeittafeln. 1967–2007. Frankfurt am Main 2007, S. 53–63, hier S. 53.
284 Sartre: Sartre, S. 82, 81. Mit dieser Meinung steht Sartre nicht allein. Ein engagierter
Autor, so Günter Grass’ bekanntes Diktum, ist „wie ein weisser Schimmel“. Cf. Wolf Scheller:

6.4 Littérature engagée zwischen Sprachskepsis und Engagement 201



mäß Stellungnahme („par essence prise de position“285) und politisch, ohne
notwendigerweise politischen Inhalts zu sein:

Und ich glaube wirklich, daß eine eigentliche Politisierung für ein Engagement nicht not-
wendig ist; das ist nur die letzte Form des Engagements. Engagement, das ist zunächst
die Anfechtung der Situation durch ein literarisches Werk oder deren Annahme, gleich-
viel; jedenfalls heißt es anerkennen, daß die Literatur ganz allgemein sehr viel mehr ist,
als was sie sagt. Sie schließt notwendig die Infragestellung des Ganzen ein.286

(Et en effet, je pense que la politisation proprement dite n’est pas nécessaire à l’engagement;
c’est la forme aboutie de l’engagement. Mais l’engagement, c’est d’abord la contestation par
uneœuvre littéraire de la situation, ou son acceptation, peu importe; mais en tout cas c’est le
fait de reconnaître que la littérature d’une manière générale, est beaucoup plus vaste que ce
qu’elle dit. Elle implique nécessairement la remise en question de l’ensemble.)287

Unter den bis in die Gegenwart reichenden Diskussionen in Österreich argumen-
tiert zuletzt Gerhard Scheit in Kritik des politischen Engagements (2016), Sartre sei
„gegen das landläufige Missverständnis zu verteidigen, er fordere die Politisie-
rung der Kunst. […] Der Künstler hat sich im Grunde nur für seine Kunst zu enga-
gieren, es ist bloß die Frage, welche und worin sie besteht.“288 Idealerweise
machten es sich die SchriftstellerInnen, wie Sartre schreibt, zur Pflicht, gegen
das Unrecht, woher es auch stamme, anzugehen („de prendre parti contre toutes
les injustices, d’où qu’elles viennent“289), indem sie es literarisch sichtbar wer-
den ließen. Wesentlich ist allerdings zunächst die Bewusstwerdung über die ei-
gene Verantwortung speziell dafür, was den LeserInnen enthüllt wird; darüber,
ob man, wie Sartre zuspitzt, von „Schmetterlingen oder über die Situation der
Juden“290 („des papillons ou de la condition des Juifs“291) schreibt. Anders als in

Der Bekenner. Ein Gespräch mit Günter Grass zu seinem 70. Geburtstag. In: Schweizer Monats-
hefte 77 (1997), Nr. 10, S. 16–18, hier S. 16.
285 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 276.
286 Jean-Paul Sartre: Sartre. Ein Film. Von Alexandre Astruc und Michel Contat, unter Mitwirkung
von Simone de Beauvoir, Jacques-Laurent Bost, André Gorz und Jean Pouillon. Deutsch von Linde
Birk. (Gesammelte Werke. Autobiographische Schriften, Briefe, Tagebücher 2.) Reinbek 1988, S. 55.
287 Sartre: Sartre, S. 83.
288 Gerhard Scheit: Kritik des politischen Engagements. Freiburg, Wien 2016, S. 558.
289 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 283. Albert Camus äußert sich ähnlich in seinem
Discours de Suède (Paris 1958, S. 14, 15), anlässlich der Entgegennahme des Literaturnobelprei-
ses 1957: Die SchriftstellerInnen stünden nicht im Dienste derer, die Geschichte schreiben („au
service de ceux qui font l’histoire“), sondern derer, die sie erleiden würden („au service de
ceux qui la subissent“), was die Weigerung zu lügen und den Widerstand gegen Unterdrü-
ckung beinhalte („le refus de mentir sur ce que l’on sait et la résistance à l’oppression“).
290 Sartre: Was ist Literatur?, S. 29.
291 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 31.

202 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



der französischen Zwischenkriegszeit, in der laut Sperber „die Frage: ‚Wie?‘ hun-
dertmal häufiger gestellt und in zahllosen Varianten beantwortet wurde als die
Frage ‚Wozu?‘ und […] man über das ‚Was‘ scheinbar leichtfertig hinwegging“292,
wendet sich der Existentialismus gegen die Prioritäten der Kunst um der Kunst
willen; nicht, weil das ‚Wie?‘ irrelevant wäre, sondern weil das ästhetische Gefal-
len nur als Hinzukommendes seine Wirkung voll entfalten könne, so Sartre in
Qu’est-ce que la littérature? („l’art pur et l’art vide sont une même chose“293).
Diese Haltung ist nach 1945 auch in Österreich verbreitet, wie Maurice Besset
schildert:

Jetzt, wo der Krieg vorbei ist, kommt die Literatur, wenn nicht als Selbstzweck – die
„L’art pour l’art“-Ära ist ja vorbei – , so doch als selbstständiger Wert wieder zu ihrem
Recht. Von ihr verlangt man nicht mehr, daß sie unmittelbar Stellung nimmt; bei der Ju-
gend ist sogar eine ziemlich deutliche Bewegung gegen die allzu auf Politik bezogene Li-
teratur festzustellen. Das bedeutet aber keine Rückkehr zum verantwortungslosen
Ästhetizismus der Zwischenkriegszeit: man fordert im Gegenteil von der Literatur, daß sie
„engagiert“ sei. Der Begriff des „Engagements“, der vom Heideggerschen „Geworfensein“
abgeleitet ist, weist mehr als dieses auf die Pflicht des Menschen und vor allem des Dich-
ters hin, sich seiner Verantwortung der Mitwelt gegenüber bewußt zu werden. Er ist zum
Schlagwort der jungen Literatur geworden.294

Sartres Behauptung, niemand glaube mehr an die Verantwortungslosigkeit der
Kunst um der Kunst willen („personne ne croit plus à l’irresponsabilité ni à l’art
pour l’art“295), bestätigt sich nach 1945 besonders deutlich an Zeitschriften,
einer Gattung, die Alphons Silbermann allein aufgrund ihres Verhältnisses zur
Aktualität schon als „engagierte Literatur“ bezeichnet, da sie stets ein „Hauch
von Erneuerung, ein Bemühen um Fortschritt“296 umgibt, der üblicherweise
schon aus den im ersten Heft vorgestellten Grundsätzen hervorgeht (cf.
Kap. 4.3). Hohe Ansprüche hat vor allem der gerade auch für l’art pour l’art-Li-

292 Sperber: Bis man mir Scherben auf die Augen legt, S. 161.
293 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 32.
294 Besset: Jugend und Literatur in Frankreich, S. 923. Was Besset hier schon als allgemein
bekanntes Schlagwort präsentiert, sorgt zehn Jahre später bei Lilly von Sauter noch für Unsi-
cherheit: Beauftragt, Francis Jeansons Sartre par lui-même (Paris 1955) zu übersetzen, wählt
sie laut Unterweger (L’Être ou le Néant?, S. 287 f.) für den Begriff „engagement“, der nicht aus-
reichend verbreitet sei, wie ihr Kurt Kusenberg vom Rowohlt Verlag mitteilt, das Wort „Bin-
dung“. Dabei handle es sich, wie Feindt (Engagement, empathie, distanciation, S. 72)
herausstreicht, um ein emphatisch verwendetes Schlüsselwort in konservativen Kulturkreisen
der Nachkriegsrestauration („un mot-clé utilisé de manière emphatique par les cercles cultu-
rels conservateurs de la restauration d’après-guerre“).
295 Jean-Paul Sartre: La Responsabilité de l’écrivain. Lagrasse 1998 [1946], S. 39.
296 Silbermann: Die Kulturzeitschrift als Literatur, S. 102, 104.

6.4 Littérature engagée zwischen Sprachskepsis und Engagement 203



teratur offene Plan: statt der „echt österreichischen Oblomowerei“ sei die Pa-
role nun „Arbeit, Aktivität, positive Leistung!“297

Auch die konservativ(er)en Periodika erachten es als notwendig, die
SchriftstellerInnen auf die mit ihrem Beruf einhergehende Verantwortung hin-
zuweisen. In der Zeitschrift Die Drau stellt der Herausgeber Rudolf Felmayer im
Artikel „Der Dichter und die Zeit“ Forderungen, die durchaus mit jenen Sartres
im Einklang stehen: Literatur habe nicht mehr nur „[o]berflächlich ablenkender
Unterhaltung zu dienen“, vielmehr müsse sie „ein unbestechlicher Gradmesser
der wahren Gesittung einer Epoche“ sein: „Jede echte Kunstleistung ist ein Ba-
rometer, das mit erschreckender Genauigkeit die jeweilig drohende Wetterlage
des Menschlichen anzeigt.“298

Auch Blätter, die dem Existentialismus ausdrücklich ablehnend gegenüberste-
hen, verlangen nach einem ähnlichen literarischen Engagement, etwa das kommu-
nistische Österreichische Tagebuch, demzufolge Kunst „immer auch Politik zu
sein“ habe: „irgend etwas wird im Werk des Künstlers mitschwingen, das als Stel-
lungnahme, als geistige Verantwortung und Mitverantwortung gewertet werden
muß.“299 Der dort ab 1948 als Redakteur tätige Ernst Fischer hält 1945, noch als
Unterrichtsminister, vor SchriftstellerInnen und JournalistInnen eine Ansprache
„zu der großen gemeinsamen und für jeden einzelnen bestehenden Verantwor-
tung“ und betont, „daß sie als Kämpfer im gesellschaftlichen Leben stehen müs-
sen, daß sie Stellung nehmen müssen zu den großen Fragen unserer Zeit.“300

Zeitlos zu schreiben, posthume Bücher („des livres posthumes“301) zu verfas-
sen, sich nach „der überzeitlichen Geltung“ zu richten, könne nicht mehr Maß-
stab sein, so der mit einer Arbeit zu Gerhart Hauptmann promovierte Redakteur

297 Herausgeber, Verlag und Redaktion: Zum Wiederbeginn. In: Plan 1 (1945), Nr. 1, S. 1–2,
hier S. 2. In dieser Hinsicht ist der Plan „das ebenso legendäre Gegenstück“ zu Alfred An-
derschs und Hans Werner Richters Zeitschrift Der Ruf, die „mit einem dezidiert jungen Profil“
auf „eingreifenden Zeitkommentar“ zielt. Fischer: Zur Geschichte der deutschsprachigen Lite-
raturzeitschriften 1945–1970, S. 15, 11. Zugleich enthält der Plan Mahnungen zur Vorsicht vor
Übereifer, vor allem Ilse Aichingers berühmten „Aufruf zum Misstrauen“ im Plan 1 (1946),
Nr. 7, S. 588: „Und [wir] sind doch schon wieder bereit, selbstsicher und überlegen zu werden,
zu liebäugeln mit unseren Tugenden. Kaum haben wir gelernt, den Blick zu heben, haben wir
auch schon wieder gelernt zu verachten und zu verneinen.“
298 Rudolf Felmayer: Der Dichter und die Zeit. In: Die Drau 1 (1950), Nr. 3, S. 6–7, hier S. 6.
299 Otto Basil, mit K. H. Waggerl, Viktor Matejka und Edwin Rollet: Der Schriftsteller und
seine Verantwortung. Eine Diskussion. In: Österreichisches Tagebuch 3 (1948), Nr. 12, S. 13–15,
hier S. 15.
300 Ernst Fischer: Im Kampf um ein geistiges Österreich. Aus einer Ansprache vor den
Schriftstellern und Journalisten. In: Fischer: Das Jahr der Befreiung, S. 93–97, hier S. 96, 93 f.
[Zuerst in: Neues Österreich, 13.06.1945.]
301 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 34.

204 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



Hermann Schreiber im Plan: Er sekundiert Sartre („dessen hohe Qualitäten als
Dichter und Schriftsteller hier nicht zur Debatte stehen“), dass man „sein Schick-
sal in seiner Epoche zu erblicken habe“302. Dies gilt nach Ansicht des aus dem
Schweizer Exil zurückgekehrten Hans Weigel besonders für die ÖsterreicherIn-
nen in ihrer „seltsamen, vielleicht glückhaften und verpflichtenden Zwischensta-
tion zwischen Siegern und Besiegten“; gerade sie stünden in der „Pflicht, das
Gebot der Zeit richtig zu erkennen“303. Einige BeiträgerInnen aus Weigels Stim-
men der Gegenwart wie etwa Jeannie Ebner richten sich gegen das Diktat, sie
mögen aus ihrer Zeit schöpfen und ihre Literatur möge der Gesellschaft dienen;
sie wehren sich zugleich gegen den mitschwingenden Vorwurf, die „Verfechter
der reinen Kunst“ würden sich „den Aufgaben ihrer Zeit entziehen und aus der
Realität zu flüchten suchen“304. Unwohl fühlt sich auch der überwiegend journa-
listisch tätige Hans Heinz Hahnl damit, dass sich die jungen DichterInnen zu
ihrer Zeit „bekennen müssen“305, wenngleich Andreas Weber ihn – und Herbert
Eisenreich – als auffallend existentialistisch geprägt ausweist: Generell werde in
der Anthologie „eine geradezu orthodox-existentialistische Ambition deutlich“,
eine „Art ‚Austro-Existentialismus‘ auf der Basis eines eher inkonsequenten Sar-
tre/Camus Halbverständnisses“, dessen Ziel, so deutet Weber an, eine beschrei-
bende Literatur sei, die „Darstellungsformen für das ‚Wesen(tliche)‘ sucht und
Fragen stellt, ohne sich Antworten anzumaßen“306. Der Nutzen eines solchen
Schreibens erschließt sich Hahnl nach eigenen Aussagen nur bedingt, zumal ge-
genüber einer desinvolvierten LeserInnenschaft:

Man fordert von ihm [dem jungen Autor], daß er eine soziale Funktion erfülle und ist ent-
täuscht, wenn er, in diesem gesellschaftlichen Chaos und mit einem ungeistigen Kino- und
Fußballpublikum, das jede Regung, die über die Bequemlichkeit geht, ignoriert, ein Einzelgän-
ger wird. Man stellt ihm öffentliche Aufträge (oder tut so), die von der Ignoranz der schöpferi-
schen Entwicklung und dem Geist des Journalismus und der Propaganda diktiert sind, und ist
enttäuscht, wenn diese Aufträge oder vielmehr Aufrufe keinen Widerhall finden.307

Mag das SchriftstellerInnen-Dasein auch „eine seltsame, absonderliche Art zu
existieren, asozial, einsam, verdammt“308 sein und ungehört bleiben, ist es für

302 Hermann Schreiber: Der Bruch mit dem Intellektualismus. In: Plan 1 (1946/47), Nr. 12,
S. 929–937, hier S. 933.
303 Weigel: Das verhängte Fenster, S. 397.
304 Ebner: Der Künstler und die Welt, S. 148.
305 Hahnl: Zur Situation der Literatur, S. 21.
306 Weber: Stimmen der Gegenwart, eine Anthologie, S. 24.
307 Hahnl: Zur Situation der Literatur, S. 23 f.
308 Ingeborg Bachmann: [Rede zur Verleihung des Anton-Wildgans-Preises]. In: Bachmann:
Werke, Bd. 4, S. 294–297, hier S. 294.

6.4 Littérature engagée zwischen Sprachskepsis und Engagement 205



Ingeborg Bachmann dennoch ganz „auf ein Du gerichtet“ in seinem Willen,
„der Gestalt der Welt, […] den Zügen des Menschen in dieser Zeit“309 Ausdruck
zu verleihen. Die konkrete Aufgabe der Literatur sei es, so Bachmann in ihrer
Rede „Die Wahrheit ist dem Menschen zumutbar“ (1959), den „großen gehei-
men Schmerz“ der conditio humana abzubilden; sie müsse ihn

wahrhaben und noch einmal, damit wir sehen können, wahrmachen. Denn wir wollen alle
sehend werden. […] Wir sagen sehr einfach und richtig, wenn wir in diesen Zustand kommen,
den hellen, wehen, in dem der Schmerz fruchtbar wird: Mir sind die Augen aufgegangen. […]
Und das sollte die Kunst zuwege bringen: daß uns, in diesem Sinne, die Augen aufgehen.310

Literatur soll auf genau diese Weise sehen machen, geht es nach Sartre, der
bei der ersten UNESCO-Generalkonferenz im November 1946 in Paris zur Veran-
schaulichung seiner Überlegungen ein Glas heranzieht:

Wenn ich „das Glas“ sage, so ändere ich zwar scheinbar nichts. Aber wenn ich es benenne,
lasse ich es für mich und für meinen Nebenmann, der es vielleicht nicht gesehen, vielleicht
eine allgemeine Wahrnehmung hatte, in der das Glas in allem übrigen unterging, aus dem
Schatten hervortreten. Folglich existiert es von diesem Moment an für ihn, und so beschei-
den diese Veränderung auch sein mag, seine Welt hat sich dadurch verändert. Es gibt für
ihn jetzt einen Gegenstand, der existiert und der vorher nicht existierte.311

(Il est vrai que si je dis: le verre, en apparence je ne change rien. En fait, si je le nomme,
je le fais sortir de l’ombre pour moi et pour mon voisin, qui peut-être ne l’avait pas vu,
qui peut-être avait une perception globale dans laquelle le verre était perdu au milieu du
reste. Par conséquent, dès ce moment, il existe pour lui, et de ce fait, si humble que soit
le changement, son univers est changé. Il y a maintenant pour lui un objet qui existe et
qui, auparavant, n’existait pas.)312

Diese Art des Aufdeckens ist konsensfähig für viele AutorInnen mit oder ohne
Beziehung zum Existentialismus. Noch 1989 plädiert Christoph Ransmayr an-
lässlich der Verleihung des Anton-Wildgans-Preises dafür, „daß auch ein einzi-
ges Buch alles leisten sollte, was der Literatur insgesamt zugetraut wird“, ein

309 Ingeborg Bachmann: Die Wahrheit ist dem Menschen zumutbar. Rede zur Verleihung des
Hörspielpreises der Kriegsblinden. In: Bachmann: Werke, Bd. 4, S. 275–277, hier S. 276. [Zuerst
in: Der Kriegsblinde 10 (1959), Nr. 8.]
310 Bachmann: Die Wahrheit ist dem Menschen zumutbar, S. 275.
311 Jean-Paul Sartre: Die Verantwortlichkeit des Schriftstellers. Vortrag zur Gründung der
UNESCO am 1. November 1946 an der Sorbonne. In: Sartre: Schwarze und weiße Literatur. Auf-
sätze zur Literatur 1946–1960. Hg. und mit einem Nachwort von Traugott König. Übersetzt von
Traugott König, Gilbert Strasmann und Elmar Tophoven. (Gesammelte Werke in Einzelausga-
ben, Schriften zur Literatur 5.) Reinbek 1984, S. 17–38, hier S. 20.
312 Sartre: La Responsabilité de l’écrivain, S. 16 f.

206 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



aus Qu’est-ce que la littérature? bekannter Gedanke, der auch bei ihm in die Er-
wartung mündet, die Literatur solle „enthüllen“313. Die LeserInnen haben für
Sartre wesentlich daran Anteil: Das zu Enthüllende offenbare sich ihnen nicht
als etwas Evidentes, sondern als verworrenes und widersprüchliches Gewebe
(„tissu embrouillé et contradictoire“314), sie sollten Szenen voll von Zweifeln,
Erwartungen, Unfertigem ausgeliefert werden, denen gegenüber sie sich in wei-
terer Folge nicht mehr unbeteiligt geben könnten. Die Absicht sei,

daß jede Figur eine Falle ist, daß der Leser darin gefangen und von einem Bewußtsein in
ein andres geworfen wird […], daß er noch die Ungewißheit der Helden, ihre Unruhe teilt,
von ihrer Gegenwart überwältigt, unter dem Gewicht ihrer Zukunft niedergebeugt, von
den Wahrnehmungen und von ihren Gefühlen eingeschlossen wie von unübersteigbaren
hohen Felswänden315.

([…] que chaque personnage soit un piège, que le lecteur y soit attrapé […] qu’il soit incer-
tain de l’incertitude même des héros, inquiet de leur inquiétude, débordé par leur pré-
sent, pliant sous le poids de leur avenir, investi par leurs perceptions et par leurs
sentiments comme par de hautes falaises insurmontables)316.

Der Rezeptionsseite misst der Existentialismus höchste Bedeutung bei: Werke
hätten nur Wert in dem Maß, in dem andere sie aufnähmen („n’ont de valeur
que dans la mesure où les autres les reprennent“317), die LeserInnen konstitu-
ieren sie dabei ebenso wie die VerfasserInnen. Dieser Schritt lässt sich laut
Ingeborg Bachmann, deren eigenes engagiertes Schreiben sich einer klaren
Oppositionsbildung von autonomer und politischer Literatur entgegen-
stellt,318 nur schwerlich steuern: Zwar legt sie als erste Poetik-Gastdozentin
der Universität Frankfurt in ihrer Vorlesung (1959/1960) die Weltveränderung
als Aufgabe der Dichtung nahe, doch ein Anspruch, „zumindest die Welt zu

313 Christoph Ransmayr: Hiergeblieben. Sehr geehrte Damen und Herren! In: Ransmayr: Die
Verbeugung des Riesen, S. 84–89, hier S. 86 (Hervorhebung im Original).
314 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 224.
315 Sartre: Was ist Literatur?, S. 174.
316 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 226.
317 Sartre: Sartre, S. 61. In der Bundesrepublik Deutschland wird diese Aufwertung der Lese-
rInnen-Rolle durch Sartres Was ist Literatur? besonders im Umfeld der Konstanzer Schule re-
gistriert, wobei sich in der Rezeptionsästhetik „das gesellschaftskritische Element nur in
verdünnter Form als gesellschaftsbildende Kraft der Literatur“ erhält. Cf. Peter Uwe Hohen-
dahl: Einleitung. In: Hohendahl (Hg.): Sozialgeschichte und Wirkungsästhetik. Dokumente
zur empirischen und marxistischen Rezeptionsforschung. Frankfurt am Main 1974, S. 9–48,
hier S. 44.
318 Cf. dazu Christine Lubkoll, Manuel Illi und Anna Hampel: Politische Literatur. Begriffe,
Debatten, Aktualität. Einleitung. In: Lubkoll, Illi und Hampel (Hg.): Politische Literatur. Be-
griffe, Debatten, Aktualität. Stuttgart 2018, S. 1–10, hier S. 6.

6.4 Littérature engagée zwischen Sprachskepsis und Engagement 207



verändern“, sei „völlig sinnlos“319, da die Wirkung des eigenen Schreibens
wenig beeinflussbar sei.

Bachmann, die Sartre und Beauvoir beim Kongress der europäischen AutorIn-
nenvereinigung „Comunità europea degli scrittori“ (COMES) in Leningrad im Au-
gust 1963 hätte begegnen sollen, aber kurzfristig absagt,320 kommt mit der
engagierten Literatur bei den Treffen der „Gruppe 47“ in Deutschland vertiefend in
Kontakt. Dieser Literatur-Transfer aus zweiter Hand erreicht auch andere österrei-
chische AutorInnen wie Milo Dor und Herbert Eisenreich, besonders aus Weigels
Kreis, den man durch die personellen Überschneidungen mit der „Gruppe 47“
bald „im Wiener Literatenjargon die ‚Gruppe 4 Komma sieben‘“321 nennt. Die
„Gruppe 47“ verleiht 1952 ihren Preis an Ilse Aichinger, 1953 an Ingeborg Bach-
mann. Auch wenn viele der österreichischen AutorInnen, die „keinen gebühren-
den Platz“ im literarischen Feld ihres eigenen Landes finden, Anerkennung in
Deutschland suchten und auch fanden,322 war doch „nie […] ein Land exotischer
als dieses Deutschland, und nie waren Leute wunderlicher als diese ‚Gruppe 47‘“,
so Bachmann, die die seinerzeitigen literarischen Felder deutlich voneinander
abgrenzt:

Im Jahr 1952 wußte man in Österreich so gut wie nichts über neue deutsche Schriftsteller.
Hin und wieder fuhr jemand, der Paß und Visum hatte, nach Deutschland, das ferner
schien als jedes andre Land, einige wenige ‚Pioniere‘, die dann erzählten, es wäre zuviel
gesagt, daß man [aus] jenen Erzählungen klug hätte werden können.323

Das Engagement ist ein wichtiger Faktor für die „Gruppe 47“, deren Name
vom Sartre- und Camus-Übersetzer Hans Georg Brenner erdacht wurde. Auch
landen Texte von den Tagungen der Gruppe in den Temps modernes, so vom
deutschen Autor Hans Erich Nossack (worüber auch das Besatzungs-Bulletin
Kulturelles am 4. April 1949 berichtet), der damit ohne Verzug in der öffentli-
chen Wahrnehmung zum Existentialisten wird. Gefragt, ob er diese Klassifi-

319 Bachmann: [Rede zur Verleihung des Anton-Wildgans-Preises], S. 296 f. Cf. das Kapitel
„Fragen und Scheinfragen“ in Ingeborg Bachmann: Frankfurter Vorlesungen. Probleme zeitge-
nössischer Dichtung. München 1980, S. 6–23.
320 Cf. Hans Magnus Enzensberger: Tumult. Berlin 2014, S. 11.
321 Beer: Immer noch Kafka … In: Die Zeit, 13.08.1953.
322 Cf. Kriegleder: Die Literatur der fünfziger Jahre in Österreich, S. 39. Dies gilt besonders für
experimentelle Künstler, für die die Lage in Österreich bis in die sechziger Jahre hinein denk-
bar schlecht ist: Der Traditionalismus des kulturellen Feldes, der alle öffentlichen Subventio-
nen „ausschliesslich in konservative kanäle“ leitet, treibt sie laut Rühm (das phänomen
„wiener gruppe“, S. 29) vor allem nach Deutschland, „wo damals das kulturelle klima für
kunst, wie wir sie vertraten, sehr viel günstiger war.“
323 Bachmann: [Gruppe 47] Entwurf, S. 325, 323.

208 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



zierung annehmen würde, antwortet Nossack, er sei „zu unphilosophisch“,
um dies zu ermessen:

Das ist, historisch gesehen, ganz einfach, weil Sartre den ‚Untergang‘ schon 47 in die ‚Temps
Modernes‘ übernahm. Als die Leute das hörten, sagten sie: Aha, ein Existentialist. Da hatten
sie einen Aufhänger. Ich wußte noch nicht einmal, was das ist: Existentialismus. Das ist
genau die historische Entwicklung, dadurch, daß Sartre das gemacht hat. Ich meine, viel-
leicht bin ich in seinem Sinne Existentialist, aber ich selbst weiß das nicht genau. Und wenn
Leute mich fragen: Was ist das eigentlich, Existentialismus? Dann sage ich: Ja, ich weiß das
auch nicht genau. Das können Sie mir glauben: so ist das gekommen.324

Zwar spielt Sartre als engagierter Intellektueller für den Literaturbetrieb Nach-
kriegsdeutschlands eine wesentliche Rolle325 und wird vielen „zum Leitbild
ihres Selbstverständnisses“, doch nimmt laut Rahner eigentlich nur die
„Gruppe 47“ das existentialistische Deutungsangebot „einhellig positiv“326 auf.
Großes Gewicht kommt in diesem Zusammenhang Alfred Andersch zu, der in
der an sich programmlosen Gruppe „das einzige erfrischende Widerstandszen-
trum der reichlich angejahrten Literaturjugend“327 sieht, antretend gegen „ge-
wisse Snobs der älteren ästhetischen Schule“, die „dem Verfasser von Was ist
Literatur? mangels Argumenten nur noch mit einem larmoyanten Lächeln“ be-
gegnen. Hans Werner Richter, dessen Lebenswerk die Gruppe ist, setzt eben-
falls auf Literatur „als gesellschaftspolitisches Instrument“328, so dass die Texte

324 Manfred Durzak: Gespräche über den Roman, mit Joseph Breitbach, Elias Canetti, Hein-
rich Böll, Siegfried Lenz, Hermann Lenz, Wolfgang Hildesheimer, Peter Handke, Hans Erich
Nossack, Uwe Johnson, Walter Höllerer. Formbestimmungen und Analysen. Frankfurt am
Main 1976, S. 375.
325 Cf. Thomas Ernst: Literatur und Subversion. Politisches Schreiben in der Gegenwart. Bie-
lefeld 2013, S. 26.
326 Rahner: Selbst- und Fremdwahrnehmungsmuster, S. 131 f.
327 Andersch: Jugend am Schmelzpott einer Kultur, S. 286 f. Anderschs intensive Auseinan-
dersetzung mit dem Existentialismus ist inzwischen weitgehend untersucht; cf. Norman Ächt-
ler: Zwischen Existenzialismus und Strukturalismus, Engagement und Degagement – Alfred
Anderschs Poetik des Beschreibens. In: Ächtler (Hg.): Alfred Andersch. Engagierte Autorschaft
im Literatursystem der Bundesrepublik. Stuttgart 2016, S. 111–131. Cf. auch Anja Koberstein:
„Gott oder das Nichts“. Sartre-Rezeption im frühen Nachkriegswerk von Alfred Andersch im
Kontext der zeitgenössischen Existentialismusdiskussion. (Beiträge zur Literatur und Literatur-
wissenschaft des 20. Jahrhunderts 15.) Frankfurt am Main et al. 1996. Cf. weiters Jörg Döring:
Westdeutscher Nachkriegsexistentialismus im Frühwerk von Alfred Andersch. In: Braese und
Vogel-Klein (Hg.): Zwischen Kahlschlag und Rive Gauche, S. 125–152.
328 Sabine Cofalla: Die Gruppe 47: Dominante soziale Praktiken im literarischen Feld der
Bundesrepublik Deutschland. In: Joch und Wolf (Hg.): Text und Feld. Bourdieu in der literatur-
wissenschaftlichen Praxis. (Studien und Texte zur Sozialgeschichte der Literatur 108.) Tübin-
gen 2005, S. 353–369, hier S. 367.

6.4 Littérature engagée zwischen Sprachskepsis und Engagement 209



der Mitglieder bisweilen „mit einer Literatur des Engagements“ gleichgesetzt
werden, konkret mit dem „Begriff von Engagement, Involviert-Sein und Pflicht
zur Stellungnahme, den Sartre in Was ist Literatur? entwickelt hatte“329, so Hel-
mut Peitsch. Mag es diesbezüglich auch „an begrifflicher Prägnanz“330 mangeln,
lassen die literaturtheoretischen Äußerungen der „Gruppe 47“ doch „bis in die
Diktion hinein die Adaptation der Sartre’schen Begrifflichkeit“331 erkennen.

Es ist schließlich Peter Handke, ein diese Art von literarischem Engagement
missbilligender und am Gruppengeschehen bis dato recht unbeteiligter Teilnehmer,
der das Ende der Institution vorantreibt. Bei der ansonsten eher matten Tagung
1966 in Princeton erregt er Aufsehen, indem er die „Beschreibungsimpotenz“332 der
deutschen Gegenwartsliteratur moniert, also das reine Beschreiben beanstandet,
das vielmehr ein Mittel sein müsse, „über das Verhältnis von Ding und Bezeich-
nung, von Sprache und Wirklichkeit nachzudenken“333. Seinem Verleger Siegfried
Unseld prophezeit Handke 1967, der „Rückschlag in einen trivialen Realismus“
ende bald: „Die Zeit der engagierten Literatur ist vorbei, es kommt eine Zeit der Re-
flexion, hoffe ich, eine Zeit des Nachdenkens über Denkschablonen, vielleicht ein
sprachlicher Realismus statt eines beschreibenden.“334 In der Zeitschrift Akzente äu-

329 Helmut Peitsch: Zur Vorgeschichte des Hamburger Streitgesprächs deutscher Autoren aus
Ost und West: Die Rezeption des Konzepts „Engagement“ in der BRD und in der DDR. In: Ha-
nuschek, Hörnigk und Malende (Hg.): Schriftsteller als Intellektuelle. Politik und Literatur im
Kalten Krieg. (Studien und Texte zur Sozialgeschichte der Literatur 73.) Tübingen 2000,
S. 307–330, hier S. 308.
330 Christian Sieg: Die „engagierte Literatur“ und die Religion. Politische Autorschaft im lite-
rarischen Feld zwischen 1945 und 1990. (Studien und Texte zur Sozialgeschichte der Literatur
146.) Berlin, Boston 2017, S. 11.
331 Rahner: Jean-Paul Sartre als Modell des Intellektuellen, S. 335.
332 Peter Handke: Zur Tagung der Gruppe 47 in den USA. In: Handke: Meine Ortstafeln.
Meine Zeittafeln, S. 47–52, hier S. 47. [Zuerst in: konkret, Juni 1966.]
333 Jörg Magenau: Princeton 66. Die abenteuerliche Reise der Gruppe 47. Stuttgart 2015,
S. 184; cf. S. 142: Berührungspunkte mit Sartres Enthüllungspoetik bietet Handkes Faszination
„bei jedem Satz darüber, dass man etwas sagen konnte und das Gesagte damit tatsächlich
existierte.“ Ein weiterer Aspekt, der ihm aus Sartres Frühwerk imponiert, ist der La Nausée-
Held „Roquentin, in der Fleischlichkeit und in der Aggressivität und Auswucherung der
Dinge, die er wahrnimmt.“ Peter Handke: Aber ich lebe nur von den Zwischenräumen. Ein Ge-
spräch, geführt von Herbert Gamper [1987]. Frankfurt am Main 1999, S. 232. Hans Mayer (Die
umerzogene Literatur, S. 54 [Hervorhebung im Original]) hebt Camus’ Einfluss auf Handke her-
vor: „Die frühen Erzählungen Peter Handkes sind undenkbar ohne Camus, also ohne den
‚Fremden‘, ohne die ‚Pest‘, ohne die sonderbare Privatphilosophie eines modernen Sisyphus.“
334 Peter Handke: Brief vom 27.01.1967. In: Handke und Unseld: Peter Handke und Siegfried
Unseld. Der Briefwechsel. Hg. von Raimund Fellinger und Katharina Pektor. Berlin 2012, S. 59.

210 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



ßert sich Handke dann unmissverständlich gegen AutorInnen, die „kritiklos die lite-
rarischen Formen jener Gesellschaft verwenden werden, die sie zu kritisieren
glauben“:

Ich selber bin nicht engagiert, wenn ich schreibe. Ich interessiere mich für die sogenannte
Wirklichkeit nicht, wenn ich schreibe. Sie stört mich. Wenn ich schreibe, interessiere ich
mich nur für die Sprache […]. Es wäre mir widerlich, meine Kritik an einer Gesellschafts-
ordnung in eine Geschichte zu verdrehen oder in ein Gedicht zu ästhetisieren. Das finde
ich die scheußlichste Verlogenheit: sein Engagement zu einem Gedicht zu verarbeiten,
Literatur daraus zu machen, statt es gerade heraus zu sagen.335

Engagement zu Gedichten zu verarbeiten, sieht auch Sartre nicht vor, allerdings
weil die Gattung der Lyrik seiner Ansicht nach Worte als Dinge und nicht als Zei-
chen behandelt, womit sie der Möglichkeit, auf etwas ihr Äußerliches zu verwei-
sen, und damit einer enthüllenden Qualität entbehre.336 Behaupten auch manche
DichterInnen nicht ohne Provokation, unter ihnen Bachmann, das Gedicht habe
„keine Funktion und kümmert mit Recht niemand“337, gießen andere entspre-
chende poetologische Überlegungen zum Engagement in Gedichtform, so die an
sich eher anti-existentialistisch eingestellte Jeannie Ebner in „Entscheidung“:

Tot zu sein ist ein Zustand,
lebendig zu sein ist ein Werk, das unsere Entschließung beansprucht.
Hier nur ist es uns möglich, das Unsre zu tun,
dort nur – zu sein.338

Dass Lyrik sich nicht auf den, wie Sartre formuliert, Moment des Durchatmens
und der Rückkehr zu sich („le moment de respiration où l’on revient sur
soi“339) beschränkt und durchaus über kommunikative Eigenschaften verfügt,
lässt Alfred Andersch im Gedicht „Andererseits“ wissen, einer Hommage an
Sartre, in deren dreigeteilter Struktur man laut Feindt den Aufbau von Sartres
Qu’est-ce que la littérature? („[q]u’est-ce qu’écrire?“, „[p]ourquoi écrire?“, „[p]our

335 Peter Handke: Wenn ich schreibe. In: Akzente 13 (1966), Nr. 5, S. 467.
336 Cf. Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 13–44.
337 Ingeborg Bachmann: [Wozu Gedichte?]. In: Bachmann: Werke, Bd. 4, S. 303–304, hier
S. 303. Hermann Korte sieht gerade in Bachmanns erstem Gedichtband Die gestundete Zeit
(1953) „Spuren der Auseinandersetzung mit Jean-Paul Sartre und Albert Camus“, konkret in
ihrer „Poetik der Erinnerung an Gewalterfahrungen“, verbunden „mit appellativer Zeitkritik
und einem existenzialistisch gefärbten Gestus des Widerstands gegen restaurative Entwicklun-
gen“. Korte: Österreichische Literatur der Gegenwart. Stuttgart 2016, S. 36.
338 Jeannie Ebner: Entscheidung. In: Tür an Tür. Die neue Folge, 1951, S. 153.
339 Jean-Paul Sartre: L’Écrivain et sa langue. [Interview mit Pierre Verstraeten.] In: Sartre: Si-
tuations IX, S. 40–82, hier S. 61. [Zuerst in: Revue d’Esthétique 3/4, 1965.]

6.4 Littérature engagée zwischen Sprachskepsis und Engagement 211



qui écrit-on?“) wiedererkennen kann.340 Auf Überlegungen zur littérature engagée
folgt zuletzt eine Liebeserklärung an ihren berühmtesten Verfechter:

andererseits
schreibe ich schon lange
nicht mehr nur
für mich […]

seit einiger zeit
weiß ich
daß ich
schreibend
für andere
schreibe

literatur ist
mitteilung

[…]

die anderen
seien die hölle

hat sartre gemeint
von allen schriftstellern
meiner zeit
derjenige der mich
am stärksten
bewegt hat

ich liebe sartre
ich bewundere viele schriftsteller
einige liebe ich341

Auffällig ist die Anzahl der am Existentialismus interessierten AutorInnen, die
unbekümmert von Sartres Gattungstrennung Lyrik verfassen, teils traditionelle,
teils experimentell-avantgardistische, teils selbst eine poésie engagée,342 wie zum

340 Cf. Feindt: Engagement, empathie, distanciation, S. 75.
341 Alfred Andersch: Andererseits. In: Andersch: empört euch der himmel ist blau. Zürich 1977,
S. 103–108, hier S. 103, 105. Eine theoretische Existentialismus-Betrachtung liefert Andersch vor
allem in „Deutsche Literatur in der Entscheidung. Ein Beitrag zur Analyse der literarischen Situ-
ation (1948)“. In: Haffmans (Hg.): Das Alfred Andersch Lesebuch. Zürich 1979, S. 111–134.
342 Die junge Generation, so René Ferriot, hat teils erfahren, wie sich Lyrik in Kriegszeiten
durch Form und Sprache „manches erlauben [konnte], was der Prosa längst verboten war. So
wurde die Dichtung oft ein Mittel zum Zweck, den geknechteten Menschen die Freiheit zu ver-
künden.“ Ferriot: Junge Dichtung in Frankreich. In: Plan 1 (1946), Nr. 4, S. 329–331, hier S. 331.
Für eine Diskussion der Zwecke engagierter Lyrik cf. auch Andreas Okopenko: Engagement.
In: Okopenko: Erinnerung an die Hoffnung, S. 207–226, insbesondere S. 224.

212 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



Beispiel Walter Buchebner, dessen Gedicht „die revolte“ wiederholt aufruft,
„eine revolte [zu] entfesseln“ und „den schutt / der literatur“ beiseitezuschieben:

ich schreie im rotweinrausch nach einer neuen
poesie im rausch meiner entfesselten sinne
schreie ich nach einer neuen poesie nach
einer revolte ich habe genug von dem unrat
und dem unflat und den versstümpereien meiner
brüder und schwestern ich bitte sie: nehmt
teil an meiner revolte zerschlagt alle eure
ergrauten tafeln schiebt beiseite die literatur
und hängt euer herz in die gabel der
dichtung343

Zu dieser Zeit, in den späten fünfziger und frühen sechziger Jahren, verwendet
auch Ernst Jandl experimentelle Verfahren für gesellschaftskritische Gedichte wie
„wien: heldenplatz“ oder „schtzngrmm“. Seine Intention ist unmissverständlich:

Ich versuche, meinen Gedichten gesellschaftliche Aufgaben zu stellen. […] Immer ist, was
einer schreibt, wenn es überhaupt Bedeutung hat, ein Eingriff in die Vorstellungen des
Lesers, so wie der Autor selbst mit jedem neuen Text, wenn dieser überhaupt Bedeutung
hat, seine eigenen Vorstellungen nicht nur von Kunst, sondern von der Welt erweitert,
ändert. Das ist, glaube ich, politisch. […] Was wir brauchen, sind Worte, die in eine Rich-
tung weisen; ob wir sie einschlagen, oder eine andre wählen, in jedem Fall sind wir her-
ausgefordert, aktiv zu sein.344

Unter den in der restaurativen Nachkriegssituation marginalisierten modernen
KünstlerInnen lässt sich nicht nur eine „teils sprachkritische, teils politisch enga-
gierte Richtung“345 erkennen, sondern in vielen Fällen eine Überschneidung der
Bereiche. Zurückzuführen dürfte dies unter anderem auf das parallele Kennenler-
nen von voneinander abweichenden literarischen Strömungen sein, bedingt durch
die Präferenzen einzelner VermittlerInnen. Dies erwähnt Okopenko, der etwa von
H. C. Artmann Sartres Der Ekel erhält, wie er am 23. August 1950 in sein Tagebuch
notiert:346 „Besonders Artmann und Eisenreich schleppten riesige Bestände an

343 Buchebner: die revolte, S. 162, 165 (Hervorhebung im Original).
344 Ernst Jandl: Aufgaben. In: Autor in Gesellschaft. Aufsätze und Reden. Hg. von Klaus Si-
blewski. (poetische werke 11.) München 1999, S. 61.
345 Kriegleder: Die Literatur der fünfziger Jahre in Österreich, S. 37.
346 Andreas Okopenko: Tagebücher 1949–1954. Digitale Edition. Hg. von Roland Innerhofer
et al., Österreichische Nationalbibliothek und Universität Wien. https://edition.onb.ac.at/oko
penko (einges. 15.02.2019). Okopenko, der Sartres Schreiben und Tun kritisch, aber mit großem
Interesse verfolgt, macht dieser Roman „sehr optimistisch“ (20.08.1950). Spätere Sartre-Prosa
leiht sich Okopenko dann laut seinen Aufzeichnungen auch von Gerhard Fritsch (cf. 19.04.1953).
Die Tagebücher erwähnen darüber hinaus Diskussionen zu Sartre in der Redaktion der viele

6.4 Littérature engagée zwischen Sprachskepsis und Engagement 213

https://edition.onb.ac.at/okopenko
https://edition.onb.ac.at/okopenko


wichtigen Büchern und Informationen herbei.“347 Für die Mitglieder der später so
genannten „Wiener Gruppe“, die „im selbststudium mühsam kenntnisse über die
avantgardistischen bewegungen europas (und auch österreichs) vor dem kriege er-
worben“348 haben, kann von einem systematischen Nachholen nach 1945 keine
Rede sein, berichtet Rühm: „man musste zunächst einmal die wichtigsten namen
und titel herausfinden, um überhaupt zu wissen, wonach man suchen sollte.“349

Die „bruchstückhaften informationen“ zu allem, was sich zwischenzeitlich inter-
national ereignet hat, wurden „gierig aufgenommen, weitergereicht, mühsam zu
einem bild zusammengefügt“350, das weniger ein Nebeneinander als eine Durch-
dringung von verschiedenen Stilrichtungen darstellt. Diese beim Kulturtransfer
typischen Formen von Vermischung und Hybridität („formes de métissage et
d’hybridité“351) betreffen nach 1945 hauptsächlich den Existentialismus und den
Surrealismus, für Andreas Okopenko keineswegs ein Nachteil:

Den Eklektizismus, der sich aus dem Ansturm vieler literarischer Eindrücke zugleich
ergab, habe ich nie als schimpflich, sondern immer als ganz natürlich empfunden. Wie
abwegig wäre doch der Gedanke, daß ein einziger Philosoph oder Dichter den Stein der
Weisen gefunden haben sollte, und wie unnatürlich die Forderung, nichts Vorhandenes
aufzugreifen oder aber gerade einen einzigen nachzuahmen.352

Avantgarde-AutorInnen lancierenden Zeitschrift neue wege (28.11.1950) sowie spätere Lektüre-
Erfahrungen, die Okopenko in (diesen abwertende) Verbindung zu Sartre bringt, etwa André
Gides Die Falschmünzer (05.07.1953: „Kein Vergleich auch mit dem tendentiösen, armen Sartre“)
und Viktor Frankl (02.09.1950): „‚Objektives Korrelat‘ zu allem Subjektiven beruhigt unendlich.
Frankl ist weiter als Sartre.“ Frankls Studie Ärztliche Seelsorge. Von der Psychoanalyse zur Exis-
tenzanalyse (1946) wird selten in Relation zum Existentialismus besprochen, etwa imWiener Ku-
rier (–n: Zwei Bücher aus Österreich, 28.03.1946), der Frankls Werk als „die Lehre von der
Freiheit der Entscheidung, von der Verantwortung jedes einzelnen seinem Schicksal gegenüber“
präsentiert. Von offensichtlichen Berührungspunkten zeugen Sätze Frankls wie: „Das menschli-
che Dasein ist Verantwortlich-sein, weil es Frei-sein ist“ im Kapitel „Allgemeine Existenzana-
lyse“ (Unterkapitel „Freiheit und Verantwortlichkeit“), oder: „Dem Zwang zur Wahl unter den
Möglichkeiten entgeht der Mensch in keinem Augenblick seines Lebens.“ Viktor E. Frankl: Ärzt-
liche Seelsorge. Grundlagen der Logotherapie und Existenzanalyse. Mit den „Zehn Thesen über
die Person“. München 2009, S. 130, 131.
347 Okopenko: Meine Wege zum Schriftsteller, S. 114.
348 Peter Weibel: die wiener gruppe im internationalen kontext. In: Weibel (Hg.): die wiener
gruppe, S. 763–784, hier S. 775.
349 Rühm: das phänomen „wiener gruppe“, S. 17.
350 Rühm: das phänomen „wiener gruppe“, S. 17.
351 Espagne: La Notion de transfert culturel, S. 2.
352 Okopenko: Meine Wege zum Schriftsteller, S. 114.

214 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



Die Liste dessen, was Okopenko und seine MitstreiterInnen bei neue wege, der
kulturzeitschrift junger menschen (von 1945–1948 Theater der Jugend), als mo-
dern auffassen, ist entsprechend lang:

Im Weltanschaulichen waren es linksgeneigte Sozialkritik, Kahlschlag-Nüchternheit,
Existentialismus, humanistisches Anständigkeits-Ideal, zugleich Freiheit der Phantasie,
Antiphilistertum; im Ästhetischen bewegte es sich vor allem zwischen der Sprachfaszina-
tion elliptischer, präziser, kondensierter Stile (Brechts, Hölderlins, Jüngers, Kafkas, Ril-
kes), der Eloquenz Eliots, Eluards, Whitmans, dem Bildzauber protokollierten Momentes
und dem Reiz surrealen Erlebens und Ausdrucks.353

Ähnlich Okopenko, als vom Surrealismus beeinflusstem Avantgardisten, dem
„die Etikette des existentialistischen Autors aufgeklebt“354 worden ist, befasst
sich die junge Dichterin Hertha Kräftner nicht nur mit Sartre (cf. Kap. 5.1), son-
dern ebenfalls mit der Planung einer Dissertation mit dem Titel „Die Stilprinzi-
pien des Surrealismus nachgewiesen an Franz Kafka“355. Selbst bei Konrad
Bayer, den der Surrealismus „ungeheuer beeindruckt“356, trifft der Existentia-
lismus auf „starkes interesse“357, ohne dass sich dies in seinen (oder Kräftners
und Okopenkos) literarischen Werken sonderlich spiegelt.358

Die Verschränkung von Surrealismus und Existentialismus illustriert auch,
was die Transfertheorie unter Resemantisierung versteht, der Anverwandlung
eines Kulturguts nach eigenen Bedürfnissen und Maßstäben. So urteilt Alfred
Schmeller, die „surrealistische Gruppe“ in Österreich existiert, „ohne genau zu
wissen, was Surrealismus wirklich ist“359, Albert Paris Gütersloh sagt aus, „daß
der wienerische Surrealismus nur aus Mangel eines betreffenden Namens so
heißt, also fast keine Ähnlichkeit mit dem anderswo noch geübten oder schon

353 Okopenko: Die schwierigen Anfänge österreichischer Progressivliteratur nach 1945, S. 2 f.
354 Okopenko: Engagement, S. 214.
355 Scholl: Sex, Gott und Alkohol – Hertha Kräftners „Pariser Tagebuch“, S. 130.
356 Konrad Bayer: autobiografische skizze. In: Weibel (Hg.): die wiener gruppe, S. 721.
357 Konrad Bayer. Zit. n. Englerth, Gausterer und Kaukoreit: Österreichs Literaturzeitschriften
1945–1990 im Überblick, S. 19. Bayer bietet in seinem am 03.09.1964 im Times Literary Supple-
ment erschienenen Artikel „the vienna group“ eine weitere, quantitative Erklärung für die zeit-
gleiche Rezeption von im Ausland teils schon überholten Strömungen: „in those days we had
to master these movements of the past in order to ward off the pre-past that was threatening to
engulf us.“ Konrad Bayer. In: Weibel (Hg.): die wiener gruppe, S. 31.
358 So macht sich etwa Okopenko, der Sartres Was ist Literatur? als Jugendlektüre empfiehlt,
„Mitteilung, treuherzig geglaubte, über Eindrücke und Verhalte aus einer treuherzig geglaub-
ten Wirklichkeit“ zum sehr experimentell umgesetzten literarischen Gebot. Okopenko: Meine
Wege zum Schriftsteller, S. 117.
359 Schmeller: Ein Sammelsurium, S. 33.

6.4 Littérature engagée zwischen Sprachskepsis und Engagement 215



abgestorbenen hat“360, und Max Blaeulich schätzt ihn schließlich als „ein ziemli-
ches Mißverständnis“ ein: In den fünfziger Jahren wurde „viel probiert“ und „ver-
schiedentlich surrealistisch, absurd, existentialistisch“ gearbeitet, was „nicht
wirklich überliefert“361 ist. Eines der diesbezüglichen Experimente lässt an Vians
parodistische Surrealisierung existentialistischer Elemente denken, an die Figur
Chick in L’Écume des jours, die zwei Vortragsmitschnitte Sartres gleichzeitig hört,
um neue Ideen aus dem Zusammenprall alter Ideen hervorzubrigen („pour faire
jaillir des idées nouvelles du choc de deux idées anciennes“362):

Wir wohnen einer Nachzündung von Dada und Surrealismus bei. Es ist kein Zufall, daß
so viele Maler anwesend sind. Vieles läßt sich primär von der Form her verstehen. Ein
philosophischer Text von Sartre wird mit einem Bericht über indische Freudenmädchen –
zwei Sprecher – Satz für Satz ineinandergeschnitten.363

Verkettungen lassen sich vor allem im Bereich der Malerei und Bildhauerei be-
obachten, die „das sinnlos grausam existentialistische Hinausgeworfensein“364

des Menschen vergegenständlichen. Sartre selbst wundert sich angesichts der
Ausdehnung seiner ‚Lehre‘ bis hin zur Grafik und zur Musik über seine eigene
Rolle in diesem Geschehen („[p]uisqu’on connaît des peintres et des dessina-
teurs existentialistes. Et même des musiciens. Il paraît – je m’excuse de parler
de moi – que j’ai quelque chose à faire là-dedans“365). Bildende Kunst und Ma-
lerei – die das Innsbrucker Institut Français als nonverbale und daher Sprach-
barrieren umgehende Kunstformen besonders fördert, da sich so „eine größere
Anzahl von Interessierten“366 erreichen lässt – befinden sich in Österreich
nicht am Rand des existentialistischen Milieus, sondern in dessen Kern (nichts-

360 Albert Paris Gütersloh: Der unterirdische Art Club. In: Breicha (Hg.): Der Art Club in Ös-
terreich, S. 22–24, hier S. 22. [Zuerst in: Weltpresse, 11.01.1952.]
361 Max Blaeulich, Klaus Demus, Wieland Schmied, Wendelin Schmidt-Dengler (Moderation):
Wie’s „wirklich“ war, oder was passiert, wenn sich die erinnern, die nicht definiert haben, wie
unser Blick auf die fünfziger Jahre sein soll. In: Polt-Heinzl und Strigl (Hg.): Im Keller, S. 177–
196, hier S. 182, 178.
362 Vian: L’Écume des jours, S. 259.
363 Karl Maria Grimme: Dada plus Surrealismus, wienerisch akzentuiert. In: Österreichische
Neue Tageszeitung, 17.04.1959.
364 Gütersloh: Der unterirdische Art Club, S. 24.
365 Sartre: La Nationalisation de la littérature, S. 37.
366 Verena Zankl und Sandra Unterweger: Frankreichs Feste im Freundesland und was darü-
ber berichtet wurde. Die Aktivitäten der französischen Kulturverantwortlichen in Tirol 1946–
1960. In: Klettenhammer (Hg.): Kulturraum Tirol. Literatur – Sprache – Medien. (Innsbrucker
Beiträge zur Kulturwissenschaft, Germanistische Reihe 75.) Innsbruck 2009, S. 313–333, hier
S. 323.

216 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



destoweniger „blankes Unverständnis und Ablehnung“367 von der Öffentlich-
keit erntend). Der „Art Club“ ist die Existentialismus-Hochburg (cf. Kap. 5.1)
und zugleich „Zentrum des damaligen Surrealismus“368 mit den KünstlerInnen
der Wiener Schule des Phantastischen Realismus wie Ernst Fuchs, Rudolf Haus-
ner und Wolfgang Hutter. Hervorzuheben ist weiters die Gruppe um den aus
dem Saarland stammenden Edgar Jené, mit Max Hölzer Herausgeber von Sur-
realistische Publikationen (1950), eine Gruppe, die „die künstlerische Frei-
heit“369 als gemeinsamer Nenner vereine, die aber nicht aus PhilosophInnen
bestehe: „Sie versuchen nichts zu beweisen, sondern zu verändern, sie tun das
nicht mit Sentenzen, sondern mit Kunstwerken.“370 In Anbetracht der Art, wie
sich die meisten SurrealistInnen von der äußeren Realität abwenden hin zu
„unbewußten Seelenvorgänge[n]“371, betont Jené, dass die Strömung weder Il-
lustration noch Anwendung der Psychoanalyse sei; wohl aber ziehe man nach
dem Krieg die „Kompetenz des Verstandes“372 als Trieb-Unterdrücker in Zwei-
fel. In diesem Kontext nennt Jené die Vorzüge, die die SurrealistInnen gegen-
über den ExistentialistInnen hätten:

Sie hegen die Hoffnung, die Struktur der menschlichen Seele zu verändern, den Wider-
spruch in ihrem Wesen zu überbrücken, unausgeschöpfte Fähigkeiten zu heben, zu einer
totaleren Vision der Welt zu gelangen und dem Leben einen neuen Sinn zu geben, der
nach Breton in der Liebe, der Dichtung, der Freiheit, der Revolte gefunden werden kann.
Man ersieht daraus, wodurch sie sich von den Existenzialisten, den Aposteln der Ver-
zweiflung unterscheiden. Heute, nach dem zweiten Weltkrieg, da die Situation, in die der
Mensch gestellt, noch hoffnungsloser und auswegloser ist als nach dem ersten, den Men-
schen das Gefühl der Ohnmacht und Verlassenheit befallen hat, er sich – um mit den
Existenzialisten zu sprechen – als Fremder in einer fremden Welt fühlt und aus der tragi-

367 Englerth, Gausterer und Kaukoreit: Österreichs Literaturzeitschriften 1945–1990 im Über-
blick, S. 19. Die vorderste Aufgabe der SurrealistInnen sei es, Skandale zu provozieren, mo-
niert Sartre, und die österreichische Presse (die auch den Existentialismus für ein Skandalon
hält) stimmt zu, dass es sich um eine „skandalöse Kunstrichtung“ handelt (Okopenko: Meine
Wege zum Schriftsteller, S. 114). Der Surrealismus sorgt in den Redaktionen der ihn vermitteln-
den Periodika für erhebliche Spannungen, beim Plan, dessen Vorkriegsausgabe (1938, Nr. 3)
ein Surrealismus-Sonderheft ist, und insbesondere bei den sich als Avantgarde-Zeitschrift ver-
stehenden neue wege.
368 F. Hundertwasser: Ich hatte wenig mitzureden (1980). In: Breicha (Hg.): Der Art Club in
Österreich, S. 41–44, hier S. 44.
369 Arnulf Neuwirth: Auf einen Nenner gebracht (1980). In: Breicha (Hg.): Der Art Club in Ös-
terreich, S. 34–45, hier S. 34.
370 Edgar Jené: Über den Surrealismus. In: Europäische Rundschau 2 (1947), Nr. 15, S. 709–
711, hier S. 711.
371 Walter Hollitscher: Ueber Surrealismus. In: Österreichisches Tagebuch, 12.04.1947.
372 Jené: Über den Surrealismus, S. 710.

6.4 Littérature engagée zwischen Sprachskepsis und Engagement 217



schen condition humaine keinen anderen Ausweg sieht als das Nichts, bedeutet der Surre-
alismus eine Hoffnung.373

Sartre, dessen eigene „rationalist philosophy of consciousness“374 diesem
„Kampf gegen die Uebermacht von Ratio und Logik“375 ferner nicht stehen
könnte, bescheinigt dem Surrealismus einen Geist der Negativität („esprit de
Négativité“376). Problematisch aus Sicht des von der Subjektivität ausgehenden
Existentialismus ist der Angriff auf alles Freiwillige und die Auflösung der Ge-
gensätze von Wachheit und Traum, Leben und Tod, Phantasie und Wirklichkeit
sowie Zukunft und Vergangenheit, auf dass sich die Welt als radikaler Wider-
spruch zu erkennen gebe. Aus diesem Grund kann die der Parti Communiste
zwischenzeitlich nahestehende Strömung für Sartre nicht wirklich revolutionär
sein: „Denn das im Kampf engagierte Proletariat muß in jedem Augenblick, um
sein Unternehmen verfolgen zu können, die Vergangenheit von der Zukunft,
das Reale vom Imaginären und das Leben vom Tod unterscheiden.“377 („Car le
prolétariat engagé dans la lutte a besoin de distinguer à chaque instant, pour
mener à bien son entreprise, le passé du futur, le réel de l’imaginaire et la vie
de la mort.“378) Eine solche „Anti-littérature“379, die die Literatur selbst infrage
stelle, sei nach dem Zweiten Weltkrieg unbrauchbar und zeitfeindlich, wie
auch der österreichische Kritiker Herbert Eisenreich beklagt, „pure Vergangen-
heit“, die „an unseren Problemen kilometerweit vorbeischielt“380.

Ein tatsächliches Wiederaufleben des Surrealismus – weil sich, befördert
durch Maurice Nadeaus 1945 publiziertes Standardwerk Histoire du surréalisme,
vermehrt AutorInnen aus dem surrealistischen Umfeld (wie Jacques Prévert,
André Breton, Michel Leiris)381 in die existentialistische Szene von Saint-Ger-
main-des-Prés mischen – hält Sartre für ein Fehlurteil. Für ein noch größeres,
dass manche ihn selbst als Chef des Neo-Surrealismus ausrufen, dem Eluard
und Picasso unterstünden („je leur en demande bien pardon et n’ai pas encore
oublié, Dieu merci, que je portais encore des culottes courtes quand ils avaient

373 Jené: Über den Surrealismus, S. 710 f.
374 Sartre: Itinerary of a Thought, S. 50.
375 Jené: Über den Surrealismus, S. 709.
376 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 182.
377 Sartre: Was ist Literatur?, S. 138.
378 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 189.
379 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 138.
380 Herbert Eisenreich: Surrealismus und so. In: neue wege 5 (1950), Nr. 54, S. 502–504, hier
S. 503.
381 Cf. Dugast: La Situation culturelle de la France après 1945, S. 311.

218 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



déjà la maîtrise d’eux-mêmes“382). In den Besatzungsorganen Kulturelles und
Geistiges Frankreich ist der Surrealismus kaum Thema, durch den engen Kon-
takt zu Frankreich erscheint er als im Rückgang befindlich („en période de
repli“383), während seine Präsenz in unabhängigen österreichischen Periodika
jener des Existentialismus nicht nachsteht. Auch wenn er „eine Auslaufsa-
che“384 und „in Paris schon längst in die Jahre gekommen“ sei, eine „Sack-
gasse[]“ unter den künstlerischen Entwicklungen, diene er AutorInnen wie
Artmann, Rühm und Okopenko „als Spielwiese ihrer ersten literarischen Versu-
che“, ungeachtet der von Blaeulich angeführten Tatsache, dass „schon längst
andere Richtungen dominierten. Ich denke da an Camus, Beckett, Ionescu, Sar-
tre oder die ‚Gruppe 47‘“385.

Die zeitversetzte Aufnahme des Surrealismus in Österreich ist auch insofern
hervorhebenswert, als die Strömung in den Zwischenkriegsjahren schon auf Sar-
tre – wenngleich „à distance“386 gehalten – einen gewissen Einfluss hatte, wie
etwa die bildlichen Traumszenen in La Nausée (1938) verdeutlichen. Die Erzäh-
lung L’Enfance d’un chef von 1939 macht einen psychoanalytisch versierten Sur-
realisten („qui était très versé dans la psychanalyse“387) ebenso verächtlich wie
einen Jugendlichen, der écriture automatique-Gedichte kreiert – erschaffen, nach
Breton, ohne jede Kontrolle durch die Vernunft und frei von ästhetischen oder
moralischen Anliegen („en l’absence de tout contrôle exercé par la raison, en de-
hors de toute préoccupation esthétique ou morale“388). Indem sich Schriftstel-
lerInnen hinter der écriture automatique und der Vernichtung ihrer Subjektivität
versteckten, stützten sie sich auf ein Prinzip totaler Verantwortungslosigkeit,
wertet Sartre in seiner ausführlichen Analyse in Qu’est-ce que la littérature?.389 Er
hingegen setzt als konstruktive Methode auf die Entmystifizierung von Begriffen,
um die kommunikative Funktion der Sprache zurückzugewinnen:

Die Funktion eines Schriftstellers besteht darin, die Dinge beim Namen zu nennen. Wenn
die Wörter krank sind, dann ist es an uns, sie zu heilen. Statt dessen leben viele von die-
ser Krankheit. Die moderne Literatur ist in vielen Fällen ein Krebsgeschwür der Wörter.
[…] Ich weiß: mancher Autor hat die Wörter zerstören wollen, so wie die Surrealisten Sub-

382 Sartre: La Nationalisation de la littérature, S. 37.
383 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 304.
384 Blaeulich et al.: Wie’s „wirklich“ war, S. 182.
385 Blaeulich: Zirkel, Kreise, Treffpunkte der österreichischen Literatur nach 1945, S. 151.
386 Sartre: Sartre, S. 37.
387 Sartre: L’Enfance d’un chef, S. 52.
388 André Breton: Manifeste du Surréalisme (1924). In: Breton: Manifestes du Surréalisme,
S. 40.
389 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 183 f., 140.

6.4 Littérature engagée zwischen Sprachskepsis und Engagement 219



jekt und Objekt gemeinsam zerstören wollten: das war der äußerste Punkt der Konsumti-
onsliteratur. Aber heute muß man, wie ich gezeigt habe, konstruktiv sein. Wenn man
nicht anfängt, […] die Unangemessenheit der Sprache gegenüber der Realität zu bekla-
gen, macht man sich zum Komplizen des Feindes, das heißt der Propaganda. Unsere
erste Aufgabe als Schriftsteller besteht also darin, die Sprache in ihrer Würde wiederher-
zustellen. Schließlich denken wir mit Wörtern. Wir müßten sehr dünkelhaft sein, um zu
glauben, daß wir unaussprechliche Schönheiten bergen, die die Sprache auszudrücken
nicht würdig ist. […] Wenn wir den Wörtern ihre Fähigkeiten wiedergeben wollen, müssen
wir eine doppelte Operation durchführen: einerseits eine analytische Reinigung, die sie
von ihrem hinzugetretenen Sinn befreit, andrerseits eine synthetische Erweiterung, die
sie der historischen Situation anpaßt.390

(La fonction d’un écrivain est d’appeler un chat un chat. Si les mots sont malades, c’est à
nous de les guérir. Au lieu de cela, beaucoup vivent de cette maladie. La littérature mo-
derne, en beaucoup de cas, est un cancer des mots. […] Je sais: le propos de maint auteur
a été de détruire les mots, comme celui des surréalistes fut de détruire conjointement le
sujet et l’objet: c’était l’extrême pointe de la littérature de consommation. Mais aujourd’-
hui, je l’ai montré, il faut construire. Si l’on ne se met à déplorer […] l’inadéquation du
langage à la réalité, on se fait complice de l’ennemi, c’est-à-dire de la propagande. Notre
premier devoir d’écrivain est donc de rétablir le langage dans sa dignité. Après tout nous
pensons avec des mots. Il faudrait que nous fussions bien fats pour croire que nous recé-
lons des beautés ineffables que la parole n’est pas digne d’exprimer. […] Si nous voulons
restituer aux mots leurs vertus il faut mener une double opération: d’une part un net-
toyage analytique qui les débarrasse de leurs sens adventices, d’autre part un élargisse-
ment synthétique qui les adapte à la situation historique.)391

Diesen Weg, der beispielsweise auch in Wolfgang Borcherts „Manifest“ an-
klingt, demzufolge es DichterInnen braucht, die „zu Baum Baum und zu Weib
Weib sagen und ja sagen und nein sagen: laut und deutlich und dreifach und
ohne Konjunktiv“392, schlägt auch die Kahlschlagliteratur der „Gruppe 47“ ein.
Sie verfolgt die Reinigung der Sprache mit einem knappen, harten, asketischen
Stil, so Fischer, und „richtet sich gegen die ‚Kalligraphie‘ der Inneren Emigra-
tion“ und „die verbrauchte, von der Realität denunzierte Sprache und die über-
kommenen Ideen der literarischen Tradition.“393 Das Neue in der Literatur,
formuliert ähnlich Bachmann, sei „kein Buchstabenexperiment, nicht kalligra-
phische Mutproben, sondern eine Radikalität, die im Denken liegt und bis zum

390 Sartre: Was ist Literatur?, S. 216 f.
391 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 281 f.
392 Wolfgang Borchert: Das ist unser Manifest. In: Borchert: Das Gesamtwerk. Hg. von Mi-
chael Töteberg unter Mitarbeit von Irmgard Schindler. Reinbek 2007, S. 517–524, hier S. 519.
[Zuerst in: Der Phönix 1948. Ein Almanach für junge Menschen.]
393 Fischer: Zur Geschichte der deutschsprachigen Literaturzeitschriften 1945–1970, S. 13.

220 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



Äußersten [geht].“394 Zweifel gegenüber der Realisierbarkeit der von Sartre pro-
pagierten Reinigung („nettoyage“) der Sprache finden sich in Bachmanns Prosa
dennoch fortwährend. Sprache, für Sartre Basis des Für-Andere-Seins („l’être-
pour-autrui“395), bleibt hier ein Ort von Missverständnissen: „Zwischentöne“,
„Halbheiten“ und „Zweideutigkeiten“396 erschweren die Kommunikation mit
dem Anderen, sie werden der Realität nicht gerecht, begehen gar einen „Mord-
versuch an der Wirklichkeit“397. Die Zustände ließen sich nicht verändern ohne
Mitveränderung der einzig verfügbaren „Gaunersprache“: „Keine neue Welt
ohne neue Sprache.“398 In Bachmanns Erzählung „Das dreißigste Jahr“ heißt es
erklärend:

Die Abschaffung von Unrecht, von Unterdrückung, jede Milderung von Härten, jede Ver-
besserung eines Zustandes hält doch noch die Schimpflichkeit von einst fest. Die Schänd-
lichkeit, durch das Fortbestehen der Worte festgehalten, wird dadurch jederzeit wieder
möglich gemacht.399

Wie zum Beweis beschreibt die Erzählung „Unter Mördern und Irren“ aus der
Sammlung Das dreißigste Jahr eine in einem Mord endende Herrenrunde von
Weltkriegsopfern und -tätern, unter denen Letztere mehrheitlich „leugneten und
verschleierten“ und sich die Sprache zum Komplizen machten: „da knäuelt er in
seinem Mund Humanität, bietet Zitate aus den Klassikern auf, bietet die Kirchen-
väter auf und die neuesten metaphysischen Platitüden.“400 Dass sich „das fort-
schwelende Unheil“ äußert, als wäre es „das Heil“, dass also dem Faschismus
sprachlich weiterhin „Asyl“ gewährt wird, ruft Adornos „Jargon der Eigentlich-
keit“ wach, mit dem die Ausdrucksweise von Jaspers, Heidegger, Otto Friedrich
Bollnow, aber auch der französischen NachkriegsexistentialistInnen gemeint ist,
die über „eine bescheidene Anzahl signalhaft einschnappender Wörter“ wie
„existentiell, ‚in der Entscheidung‘, Auftrag, Anruf, Begegnung, echtes Gespräch,

394 Bachmann: [Thomas Bernhard:] Ein Versuch. Entwurf, S. 361 f.
395 Der Mensch stehe „mit dem Andern durch die Sprache in direkter Verbindung“ („en liai-
son directe avec autrui par le langage“), er sei Sprache: „Die Sprache ist kein dem Für-Andere-
sein hinzugefügtes Phänomen: sie ist ursprünglich das Für-Andere-sein, das heißt das Fak-
tum, daß eine Subjektivität sich als Objekt für die andere erfährt.“ („Le langage n’est pas un
phénomène surajouté à l’être-pour-autrui: il est originellement l’être-pour-autrui, c’est-à-dire
le fait qu’une subjectivité s’éprouve comme objet pour l’autre.“) Sartre: Das Sein und das
Nichts, S. 477, 652 (Hervorhebung im Original). (Sartre: L’Être et le Néant, S. 304, 412.)
396 Bachmann: Das dreißigste Jahr, S. 124.
397 Ingeborg Bachmann: Ein Schritt nach Gomorrha. In: Bachmann: Sämtliche Erzählungen,
S. 187–213, hier S. 208.
398 Bachmann: Das dreißigste Jahr, S. 112, 132.
399 Bachmann: Das dreißigste Jahr, S. 132.
400 Bachmann: Unter Mördern und Irren, S. 176, 177 f.

6.4 Littérature engagée zwischen Sprachskepsis und Engagement 221



Aussage, Anliegen, Bindung“401 verfüge. Eine Nähe besteht Fischer zufolge zur
Vorstellungswelt des Mythos und der Theologie, die sich begrifflich in Zeitschrif-
ten-Titeln wie Sammlung, Wandlung, Begegnung, Aufbau oder Der Ruf manifes-
tiert und die als Erneuerungsrhetorik zum Teil schon den Expressionismus und
das nationalsozialistische Sprechen gefärbt hat, nun allerdings dabei helfen soll,
der begriffslosen Wirklichkeit „der Trümmerlandschaften, der Flüchtlingsströme
und der geöffneten KZs“402 sprachlich beizukommen. Dass „antifaschistische
Thesen in bester faschistischer Diktion“403 vorgetragen werden, beanstandet
schon im Jahr 1946 Otto Basil; manche AutorInnen benützten „wahrscheinlich un-
bewußt – die ‚zackige‘ Ausdrucksweise des Dritten Reiches […], die Sätze sind be-
tont hart und karg im Ausdruck: eine Sprache, die der Kaserne und dem
Rüstungskontor eignet.“404 Es sei notwendig, so Oscar Pollak im Oktober 1945 in der
Arbeiter-Zeitung, „die deutsche Sprache von der fremdenfeindlichen Verspießerung,
Verkrampfung und Verballhornung zu befreien, die die Nazi ihr angetan haben.“405

Dass Sartres Sprachreinigung sich dazu nicht eignet, will Adornos Rundfunkvortrag
„Engagement“ (1962) vermitteln: Anders als die engagierte Literatur, die sich der
Massengesellschaft als botschaftsschweres „Geblök“ andiene, zu gefällig, um etwas
umzustürzen, sollte Kunst autonom sein und durch ihre Ästhetik infrage stellen,
sollte „im Schock der Unverständlichkeit“ sich mitteilen, durch ihre Sprache an der
Bedeutung rütteln und „durch ihre Sinnferne vorweg gegen die positive Unterstel-
lung von Sinn“406 rebellieren. Solche Werke, die, „durch nichts anderes als ihre Ge-
stalt, dem Weltlauf widerstehen“407, verfassten etwa Kafka und Beckett. Bei Kafka,
auch in Herbert Marcuses Augen der „ganzen Struktur nach Rebellion“ gegen die
unversöhnliche Welt, würden „die Verbindungen zur gegebenen Wirklichkeit da-
durch zerschnitten, daß die Dinge bei ihren Namen genannt werden, die sich als

401 Theodor W. Adorno: Jargon der Eigentlichkeit. Zur deutschen Ideologie. Frankfurt am
Main 1997, S. 4 f.
402 Fischer: Zur Geschichte der deutschsprachigen Literaturzeitschriften 1945–1970, S. 9. Cf.
Müller: Die Bannung der Unordnung, S. 189, 196: So ist der Grund, warum sich die in Kapi-
tel 6.3 beschriebene „Heimatsucher-Literatur“ derart leicht in den Literaturbetrieb der Zweiten
Republik integrieren lässt, „die fast mühelose Adaptierbarkeit bestimmter Anteile ihrer Spra-
che und ihrer Anliegen“: „Religiös getöntes Sprechen wurde nach dem Zweiten Weltkrieg im
Rahmen eines konservativen kulturellen Klimas geschätzt, auch wenn dieses Sprechen ein
paar Jahre vorher für aktuelle faschistische Zwecke eingesetzt worden war.“
403 Mayer: Die umerzogene Literatur, S. 19.
404 Basil: Stimme der Jugend, S. 307.
405 Oscar Pollak: Entfaschisierung der Sprache. In: Arbeiter-Zeitung, 17.10.1945.
406 Theodor W. Adorno: Engagement. In: Adorno: Noten zur Literatur. Hg. von Rolf Tiede-
mann. (Gesammelte Schriften, 11.) Frankfurt am Main 41996, S. 409–430, hier S. 413, 411.
407 Adorno: Engagement, S. 411.

222 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



falsche Namen erweisen. Der Widerspruch zwischen dem, was der Name sagt, und
dem, was ist,wird unüberwindlich.“408

Eine Reihe von SchriftstellerInnen, unter ihnen Ilse Aichinger, leisten ab
den späten 1940er Jahren mit einer „Tendenz zum Sprachexperiment“ einen
Beitrag „zur skeptischen Infragestellung der Sprache selbst“ (in Aichingers
Prosa kommen durch die „grotesken Elemente und die existenzialistischen Mo-
tive“ sowie „die Anklänge an Kafka“ zusätzlich noch die anderen „literarischen
Parallelphänomene der Nachkriegszeit“409 zusammen). Bachmann fordert als
Pionierin mit radikal poetischen Mitteln („par des moyens radicalement poéti-
ques“410) ebenfalls die Schattenseiten des sprachlichen Status quo heraus,
wobei sich auch ihre Bemühungen innerhalb des Systems bewegen:

Denn wer die Regeln gutheißt und in das Spiel eintritt, wirft den Ball nicht übers Spielfeld
hinaus. Das Spielfeld ist die Sprache, und seine Grenzen sind die Grenzen der fraglos ge-
schauten, der enthüllt und genau gedachten, der im Schmerz erfahrenen und im Glück
gelobten und gerühmten Welt.411

Sich an die Sprache klammernd und Sartres Aufbauwillen („il faut construire“412)
folgend, übt in Jean Amérys Essay-Roman Lefeu oder Der Abbruch (1974) die
Hauptfigur, der Maler Lefeu, Kritik an der als destruktiv empfundenen avant-
gardistischen Praxis der Gegenwartsliteratur. Diese repräsentiert das Gedicht
„Pappelallee“ seiner Geliebten Irene, die damit „in gewaltsam zerhämmerten
Sprachtrümmern blind herumtastet“: „Sie dichtet: Pappelalle, Pappelallee, alle
Pappeln, Pappelnalle, Plapperpappel, Geplapper, Geplapper. Es kann nichts ge-
deihen auf diese Weise.“413 Lefeu, auf Wittgensteinschen Pfaden, hängt „an der
Realität und ihrer Aussagbarkeit“, man müsse „streng am Sinn des Satzes haften

408 Herbert Marcuse: Konterrevolution und Revolte. Frankfurt am Main 1972, S. 120 (Hervor-
hebung im Original).
409 Walter Erhart: Erzählen zu keiner Stunde. Ilse Aichingers Experimente mit kalten und
heißen Gesellschaften. In: Text + Kritik 2007, Nr. 175 („Ilse Aichinger“), S. 29–41, hier S. 30.
Aichinger gelingt mit Die größere Hoffnung (1948) ein „Neuentwurf von Sprache, Bildern und
Begriffsbestimmungen“, um nicht nur das Erleben jüdischer Kinder vor der Deportation „be-
schreibbar“ zu machen, sondern auch „der vom Nationalsozialismus geschändeten Sprache
die Qualität als Verständigungsmittel zurückzuerobern beziehungsweise neu zu erfinden“.
Evelyne Polt-Heinzl: Der Kalte Krieg schreibt Literaturgeschichte oder der Mythos vom langen
Schweigen der Literatur zum Nationalsozialismus. In: Hansel und Rohrwasser (Hg.): Kalter
Krieg in Österreich, S. 123–137, hier S. 135.
410 Elfriede Jelinek: La Guerre par d’autres moyens. Französisch von Yasmin Hoffmann und
Maryvonne Litaize. In: europe 81 (2003), Nr. 892–893, S. 190–198, hier S. 191.
411 Bachmann: [Wozu Gedichte?], S. 304.
412 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 281.
413 Améry: Lefeu oder Der Abbruch, S. 8.

6.4 Littérature engagée zwischen Sprachskepsis und Engagement 223



bleiben, im Vertrauen, daß es ihn gibt“, jenem Sinn nämlich, der sich „am Ganzen
der Erfahrung verifiziert“ und der „seine Brauchbarkeit im Felde der gesellschaftli-
chen Kommunikation erweist“414. Weder sinnhaft noch in unmittelbarer Weise auf
die Wirklichkeit bezogen, haben Irenes „Wortaufhäufungen“ ihre Zeichenfunktion
eingebüßt, wodurch sich jeder „Wort- und Denkwechsel“415 mit ihr verunmöglicht.
In Qu’est-ce que la littérature? antizipiert Sartre diese Gefahr: „Und dann mißtraue
ich dem Unkommunizierbaren, das ist die Quelle jeder Gewalt. Wenn die Gewiß-
heiten, deren wir uns erfreuen, uns unmöglich mitteilbar erscheinen, dann bleibt
nur noch zu schlagen, zu verbrennen oder aufzuhängen.“416 („[J]e me méfie des
incommunicables, c’est la source de toute violence. Quand les certitudes dont
nous jouissons nous semblent impossibles à faire partager, il ne reste plus qu’à se
battre, à brûler ou à pendre.“417) Doch erfährt Lefeu bald selbst, wie dem Kommu-
nizierbaren Grenzen gesetzt sind, dass es den Worten bisweilen nicht gelingen
kann, die gewissen Erlebnissen angemessenen Emotionen zu evozieren. Zum Ver-
sagen der sprachlichen Mittel vor der Wirklichkeit, welche, angewiesen auf das
Wort, zugleich von ihm zerstört zu werden droht, heißt es:

Wenn selbst in crucialen Momenten einer Existenz nur Wörter sich darbieten, die durch den
dokumentarischen oder auch dichterischen Verbrauch (‚ein Grab in den Lüften‘) vollkommen
ausgelaugt, also zwar sachlich durchaus be-deutend, aber dem Erlebnisfaktum nicht gemäß
sind, wird der wortohnmächtige Betroffene eine Tendenz haben, auf die Aussage zu verzich-
ten und die sich einstellenden Wortgemächte von sich zu schieben: mit Ekel.418

Mit der Einsicht, dass es keine „sachgerechte[n] Worte“ geben kann und jeder
Ausdruck „zur Entwertung des Tatbestandes selber verurteilt“ ist, entwickelt
Lefeu ein gewisses Verständnis „für die Demolitions-Poeten“ und sagt zuletzt
wie Irene sogar „ja zur literarischen Selbsttäuschung“419. Auf mehreren Ebenen
verhandelt der Roman die Debatte um Adornos Ausspruch, „nach Ausschwitz
ein Gedicht zu schreiben, ist barbarisch“420, ebenso wie die Überlegung, dass
„ein konkretes Gedicht heute genauso eine Kampfansage gegen das Establish-
ment ist wie ein ästhetisches Maoabzeichen“421. Der von Sartre und Camus be-

414 Améry: Lefeu oder Der Abbruch, S. 37, 8, 56, 71.
415 Améry: Lefeu oder Der Abbruch, S. 153.
416 Sartre: Was ist Literatur?, S. 217.
417 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 282.
418 Améry: Lefeu oder Der Abbruch, S. 125, 122.
419 Améry: Lefeu oder Der Abbruch, S. 122, 123, 103, 127.
420 Theodor W. Adorno: Kulturkritik und Gesellschaft. In: Adorno: Kulturkritik und Gesell-
schaft 1, S. 11–30, hier S. 30.
421 A. K.: marginalie. In: manuskripte (1969), Nr. 25, o. S.

224 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



einflusste Autor Alfred Kolleritsch422, von dem letzterer Ausspruch stammt, führt
als Beweis das von ihm gegründete avantgardistische Blatt manuskripte an, des-
sen Texte durchaus „verärgerten, demaskierten“ und den Stand der Dinge ent-
larvten, „besser als eine lange Analyse der politischen Verhältnisse“423.

Die im Lichte Fritz Mauthners und Ludwig Wittgensteins wirkenden sprach-
skeptischen KünstlerInnen treibt das Problem, das „der alte sinn“ in „den ver-
suchen, eine ‚neue‘ sinnhaftigkeit zu mobilisieren“424 überlebt, insgesamt zu
neuen Lösungen. Bahnbrechend an der Herangehensweise der österreichischen
Avantgarde ist laut Rühm, dass sie „mit und nicht wie die surrealisten bloss in
der sprache arbeiteten“425. Oswald Wiener resümiert in Die Verbesserung von
Mitteleuropa (1969), in dessen Bibliographie Sartres Das Sein und das Nichts
aufscheint: „den surrealisten hat eben die kühnheit gefehlt die sprache wie
einen fetzen zu behandeln“426. Sie hätten, erläutert Paul Kont, „nunmehr die
alten Wortfetzen im Widersinne zueinandergefügt“427. Mit ihren Wortentgren-
zungen und der Loslösung des Sprachmaterials von Vernunft und Willen be-
haupteten sie sich als ZerstörerInnen der Sprache und des Sinns, gingen dabei
allerdings nie weit genug, meint auch Sartre. In seinem Diskussionsbeitrag bei
der „Comunità europea degli scrittori“ am 6. Oktober 1965 in Rom äußert er, die
VertreterInnen des Surrealismus wie des nouveau roman definierten sich mehr
durch das, was sie ablehnen, als durch das, was sie schaffen, während eine

422 Valérie de Daran: „Traduit de l’allemand (Autriche)“. Étude d’un transfert littéraire.
(Travaux Interdisciplinaires et Plurilingues 14.) Bern et al., S. 350. Neben Kolleritsch wären als
weitere SprachkünstlerInnen dieser Generation, die einen (sich literarisch kaum niederschla-
genden) existentialistischen Einfluss kundtun, unter anderem der Jaspers-Experte Heimrad
Bäcker und Elfriede Gerstl zu nennen.
423 A. K.: marginalie, o. S. Pragmatische Gründe für die kurze Form führt Jandl an (Jandl:
Aufgaben, S. 61): „Lyrik, denke ich, ist die beste Art, heute Literatur zu machen; richtig ange-
wandt, erlaubt sie, mehr als jede andre Gattung, Schärfe, Präzision, Intensität. Langes Lesen
macht müde, oder schwammig.“
424 Oswald Wiener: einiges über konrad bayer. In: Weibel (Hg.): die wiener gruppe, S. 43–49,
hier S. 43. Cf. auch Weibels Bemerkung zu Wiener (Weibel: die wiener gruppe im internationa-
len kontext, S. 779): „während die anderen konzeptkünstler der sprache als möglichkeit der
analyse und kritik noch vertrauten, mißtraute wiener gerade jenem medium, in dem er seine
kritik ausdrückte, der sprache. kritik an der gesellschaft, an der wirklichkeit im medium spra-
che ist deshalb zweifelhaft, weil eben die sprache diese wirklichkeit, diese gesellschaft mit-
konstruiert hat.“
425 Rühm: das phänomen „wiener gruppe“, S. 19.
426 Oswald Wiener: Die Verbesserung von Mitteleuropa. Hg. und mit einem Nachwort von
Thomas Eder. Salzburg und Wien 2013, S. XLIII.
427 Paul Kont: Fragen, vor die sich ein Neuer Komponist gestellt sieht. In: Stimmen der Ge-
genwart, 1952, S. 148–155, hier S. 155.

6.4 Littérature engagée zwischen Sprachskepsis und Engagement 225



wirkliche Avantgarde nicht nur Sprache benützen, sondern sie schreibend her-
vorbringen sollte („une avant-garde réelle suppose que l’écrivain ne se borne
pas à user du langage, mais qu’il le crée en écrivant“428). Mit Sprache solle
nicht gespielt werden, sie müsse eine neue Wirklichkeit konstruieren, eine
neue Sicht des Realen ausdrücken, für die den Menschen noch die Worte
fehlen.

Die jungen experimentellen KünstlerInnen wissen: „mit einer umwertung
der begriffe, der werte, ist es niemals getan, ganz abgesehen davon, dass eine
solche je schon wieder organisation voraussetzt, mindestens aber hervor-
ruft“429, weshalb sie eine neue Wirklichkeit „mit der neuen grammatik ein-
schmuggeln“ möchten, so Wiener:

mit der geschichte lehne ich auch die mit ihr kompromittierte sprache ab. ich schaffe die
nicht ab doch dekretiere ich verrottung mittels der gesamtkunstwerke meiner gespräche.
das einzelne wort ist nicht inhaltslos, nicht mehr- oder vieldeutig, es arbeitet nicht im
handelsüblichen sinn der kommunikation; noch mehr, es geht da um das herauselemen-
tieren des begriffs, abtötung durch anatomie der lage.430

Als österreichische Besonderheit erfolgt die gesellschaftliche Hinterfragung „im
Duktus einer akribisch-aggressiven Sprachkritik“431 und ist nicht im engeren
Sinne politisch, sondern „kritik an staat und wirklichkeit durch kritik an der
sprache“; sowohl das Sartresche Engagement als auch surrealistische Metho-
den fließen ein in diese originär „anti-etatistische und anti-autoritäre haltung,
die überschreitung der gattungsgrenzen und der grenzen von kunst und
leben“432 vorsieht. Während die Einschätzungen zur Bedeutung des Surrealis-
mus für die österreichische Literatur weit auseinandergehen – keine Kunstrich-
tung habe „so tiefe Spuren in Österreich hinterlassen wie der Surrealismus“433,

428 Jean-Paul Sartre: Avant-garde? de quoi et de qui? In: Contat und Rybalka (Hg.): Les Écrits
de Sartre, S. 421. [Zuerst in: Le Nouvel Observateur, 20.–26.10.1965.]
429 Wiener: Die Verbesserung von Mitteleuropa, S. CXLIV.
430 Wiener: Die Verbesserung von Mitteleuropa, S. XXXVII, XXXVI.
431 Rabenstein-Michel: Bewältigungsinstrument Anti-Heimatliteratur, S. 1. Cf. Friedbert As-
petsberger: Sprachkritik als Gesellschaftskritik. Von der Wiener Gruppe zu O. Wieners „die ver-
besserung von mitteleuropa, roman. In: Zeit- und Gesellschaftskritik in der österreichischen
Literatur des 19. und 20. Jahrhunderts. Hg. vom Institut für Österreichkunde. Wien 1973,
S. 145–170.
432 Peter Weibel: vorwort. In: Weibel (Hg.): die wiener gruppe, S. 15.
433 Rüdiger Wischenbart: Zur Auseinandersetzung um die Moderne. Literarischer „Nachhol-
bedarf“ – Auflösung der Literatur. In: Aspetsberger, Frei und Lengauer (Hg.): Literatur der
Nachkriegszeit, S. 351–366, hier S. 353.

226 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



meint Wischenbart; 1948 war sie „kurzfristig Tagesthema“434, sagt Kriegleder –,
erscheint er zumindest als wichtiger Ausgangspunkt der Avantgarde,435 die
von der „Wiener Gruppe“ bis zu AktionistInnen wie Hermann Nitsch, Otto Muehl,
Günter Brus und Rudolf Schwarzkogler reicht, die vor allem in den sechziger
Jahren mit „Sprachexperiment und politischem Engagement“436 auf sich auf-
merksam machen.

Von der Chiffre ‚1968‘ ist Österreich dennoch „nur wenig bewegt“437, so
Anton Pelinka, während diese in Frankreich und auch Deutschland sichtbar
mit Sartre verbunden ist, der sein Image als eine „der einflußreichsten Identifi-
kationspersonen der Linken, aller Protest-, Widerstands- und Befreiungsbewe-
gungen seit dem Ende des Zweiten Weltkriegs“438 weiter festigt, nun als
aufmerksamer Wegbegleiter der nächsten Generation („le compagnon réfléchi
et curieux d’une génération qui n’était pas la sienne“439). Herrscht Hoffmeister
zufolge im Vergleich „eine unheimliche Friedhofstille“440 in Österreich, ent-
steht indes eine „neue linke, sozialkritische Literatur im Gefolge der 68er“441

mit beispielsweise Michael Scharang, der schon 1967 Camus’ Erzählung „Der
Gast“ und 1968 Sartres Erzählung „Die Mauer“ dramatisiert,442 sowie Helmut
Eisendle, der sich als „vom Existentialismus beeinflusst[ ]“443 erklärt. Eisendle
glaubt seinerzeit an die „bewußtseins- und damit gesellschaftsverändernde

434 Kriegleder: Die Literatur der fünfziger Jahre in Österreich, S. 38. Cf. Ernst Schönwiese: Die
oesterreichische Lyrik der Gegenwart. In: Études Germaniques 13 (1958), Nr. 4, S. 333–347, hier
S. 340.
435 Fischer: Zur Geschichte der deutschsprachigen Literaturzeitschriften 1945–1970, S. 16.
436 Sigrid Schmid-Bortenschlager: Die Etablierung eines literarischen Paradigmas. Hans Wei-
gels „Stimmen der Gegenwart“. In: Walter Buchebner Gesellschaft (Hg.): Literatur in Öster-
reich von 1950 bis 1965, S. 38–51, hier S. 38.
437 Anton Pelinka: Die Paulus Gesellschaft in Österreich. In: Benedikt et al. (Hg.): Verdräng-
ter Humanismus, S. 852–859, hier S. 857.
438 Traugott König: Sartre, Jean-Paul. In: Jacoby (Hg.): Lexikon linker Leitfiguren. Frankfurt
am Main, Olten und Wien 1988, S. 331–334, hier S. 331.
439 Badiou: L’Aventure de la philosophie française, S. 103.
440 Hoffmeister: Access Routes into Postmodernism, S. 122.
441 Englerth, Gausterer und Kaukoreit: Österreichs Literaturzeitschriften 1945–1990 im Über-
blick, S. 26.
442 Cf. Vorlass Michael Scharang. Literaturarchiv der Österreichischen Nationalbibliothek,
Wien (LIT), Sign.: 290/W265 und 290/W270.
443 Helmut Eisendle: Dreißig Jahre danach. http://www.ejournal.at/Essay/edanach.html
(einges. 09.01.2019).

6.4 Littérature engagée zwischen Sprachskepsis und Engagement 227

http://www.ejournal.at/Essay/edanach.html


Wirkung“ der Literatur, „das engagierte Schreiben war die unerbittliche Forde-
rung und das Kriterium was gut oder schlecht sei.“444 In seinen Kreisen wurde
nach Eisendles Angaben Literatur klassenkämpferisch „in eine politische und
gesellschaftliche Schlüsselrolle gezwängt“, bloß, so musste man wie auch Sar-
tre schließlich einsehen, „interessierte es kaum die Arbeiter, sondern bestätigte
sich in einer Gesinnungsgebärde für einige wenige“:

Der Kampf der Arbeiter muss bewaffnet werden, sagten wir gerne und schlürften am Bier.
Die Arbeiter wussten nichts von unserer Sympathie zu ihnen. Diese Art zu denken, zu
schreiben und Literatur herzustellen, wurde bald als Kopfliteratur, Intellektuellenonanie
und Hirnprosa, Reflexionsterror diffamiert.445

Auch Okopenko, der sich im Hinblick auf die enthüllende Aufgabe von Litera-
tur als „immer engagiert“ empfindet und Engagement allgemein definiert als
„Einsatz künstlerischer Mittel für Anliegen außerhalb der Kunst“, blickt
ernüchtert auf die Beschränkungen dieser Jahre: „Die späten sechziger Jahre
blendeten uns, indem sie nur den Einsatz für die Emanzipation der Arbeiter-
klasse […] als Engagement gelten ließen.“446 Dass das österreichische 1968er-
Engagement insgesamt „weit weniger politisiert und radikal“ ausfällt als in
Frankreich oder Deutschland,447 hat seine Ursache Braunsperger zufolge zum
einen „in der verzögerten Vergangenheitsbewältigung, zum anderen im noch
nicht abgeschlossenen Prozess der österreichischen Identitätsfindung, vor die
die Zweite Republik nach Kriegsende gestellt war.“448 Vor diesem Hintergrund
erschließt sich das vermehrte Aufrufen Sartres und das Aufblühen einer enga-
gierten Literatur knapp zwanzig Jahre später mit dem öffentlichen Diskurs über
die nationalsozialistische Vergangenheit des Landes im Zuge der „Waldheim-
Affäre“ (um die Involvierung des Wehrmachtsoffiziers und späteren Bundesprä-
sidenten Kurt Waldheim in nationalsozialistische Kriegsverbrechen) und der
Wahlerfolge der RechtspopulistInnen. Wesentlich beteiligt durch ihre literarische

444 Eisendle: Dreißig Jahre danach.
445 Eisendle: Dreißig Jahre danach.
446 Okopenko: Engagement, S. 226, 228 (Hervorhebung im Original).
447 Ins Zentrum der bundesdeutschen Aufmerksamkeit gerät Sartre erneut, als er Andreas
Baader am 4. Dezember 1974 in Stammheim besucht, um sich ein Bild von den als unmensch-
lich beschriebenen und von Hungerstreiks begleiteten Haftbedingungen zu machen, worauf-
hin er in den Medien, die erst 2013 volle Einsicht in die von Uneinigkeit und Distanz
zeugenden Gesprächsakten erhalten, als Sympathisant der RAF stark angegriffen wurde.
448 Gudrun Braunsperger: Studentenbewegung in Österreich. In: Benedikt et al. (Hg.): Ver-
drängter Humanismus, S. 860–863, hier S. 861.

228 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



Aufdeckaktionen (als „action par dévoilement“449) sind daran AutorInnen wie
Thomas Bernhard (1931–1989) und die fünfzehn Jahre jüngere und seit den sieb-
ziger Jahren aktive Elfriede Jelinek, deren Werk ebenfalls „die Dinge beim
Namen nennt“450. In einem weiteren Transferschritt wird Sartre schließlich als
symbolischer Rückvermittler genau dieser LiteratInnen nach Frankreich dienen,
deutet Valérie De Daran:

Bis in die 1980er Jahre diente Sartre weiterhin als unsichtbares Medium für den Import
ausländischer Schriftsteller oder Intellektueller nach Frankreich, die sich, wie er, um den
Rang des „totalen Intellektuellen“ bewarben (ohne notwendigerweise ganz dahin zu ge-
langen), die das Engagement (der Linken) verkörperten oder als Gründungsgewissen (der
Kommunistischen Partei) auftraten. Wäre die Jelinek-Rezeption in Frankreich nicht an-
ders ausgefallen, wenn Sartre nicht einen solchen Einfluss ausgeübt hätte?451

(Jusque dans les années 1980, Sartre continue de servir de vecteur invisible à l’importa-
tion en France des écrivains ou intellectuels étrangers qui, comme lui, postulent au rang
d’„intellectuel total“ (sans nécessairement y accéder pleinement), incarnent l’engage-
ment (de gauche) ou se posent en conscience fondatrice (du parti communiste). Qu’en
aurait-il été de la réception de Jelinek en France si Sartre n’avait exercé une telle
influence?)452

Prägend sind die Geschehnisse der achtziger Jahre auch für die Generation öster-
reichischer Intellektueller, die seinerzeit erstmals in Erscheinung tritt, so für den
1954 geborenen Schriftsteller und Essayisten Robert Menasse, der sich direkt auf

449 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 28. In der 1969 von Peter Henisch und Helmut Zenker
gegründeten Zeitschrift wespennest finden sich zahlreiche sozialkritisch-engagierte Beiträge, ins-
besondere auch in den 1980er Jahren (cf. etwa in der Juni-Nummer 1984, Nr. 55: Jochen C.
Schütze: Schreiben, Lesen als imaginäre Politik. Anmerkungen zu Sartres engagierter Literatur-
theorie). Dass die Beschäftigung mit Sartres Literaturtheorie bis in die Gegenwart reicht, zeigt etwa
Ruth Aspöcks 2016 in Wien erschienener autofiktionaler Text Die alte Dichterin, die Literatur und
die Kunst. Ein Diskurs mit Poesie. Vor dem Hintergrund einer ersten Lektüre von Was ist Literatur?
1971 wird 45 Jahre später darin gefragt: „Wie schnell veralten Texte? Jean-Paul Sartre, der so aktu-
ell und erfolgreich war und weltweit gelesen wurde, macht Vergleiche und Anspielungen, die
Elizabeths Generation, jene, die nach dem Zweiten Weltkrieg geboren wurde, nicht, und noch we-
niger deren Kinder und Enkel verstehen.“ (S. 118) Die Erzählerin erbringt mit knapp 80 sich meist
über mehrere Sätze erstreckenden, größtenteils unkommentiert Zitaten aus Was ist Literatur?
selbst den Gegenbeweis und kommt zu dem Schluss: Sartre hat in Österreich „eine ganze Genera-
tion von Schriftstellern und Intellektuellen beeinflusst“ (S. 230).
450 Thomas Bernhard: Monologe auf Mallorca (1981). [Interview mit Krista Fleischmann.] In:
Bernhard: Thomas Bernhard. Eine Begegnung. Gespräche mit Krista Fleischmann. Frankfurt
am Main 2007, S. 11–89, hier S. 79.
451 De Daran: Étude d’un transfert littéraire, S. 308. [Übers. d. Verf.]
452 De Daran: Étude d’un transfert littéraire, S. 308.

6.4 Littérature engagée zwischen Sprachskepsis und Engagement 229



Sartre als Vorbild beruft und sich so einen Ruf als „Jean-Paul Sartre-Mimikry“453

aufbaut:

Es gibt verschiedene literarische Temperamente und Typen von Autoren; und jeder ist auf
seine Art und Weise berechtigt oder notwendig. Aber ich hab für mich selbst ein ganz be-
stimmtes Bild von Autor. Ich möchte auch gesellschaftlich wirksam werden. Mir ist also –
typologisch gesehen, nicht literarisch – Sartre näher als Joyce. Mein Selbstverständnis als
Autor ist der Versuch, in meiner Zeit, mit meinen Mitteln und mit möglichst großer litera-
rischer und intellektueller Qualität ein Sartre zu werden. Und ich hab diesen Typus Autor
auch immer am meisten bewundert. Es war naheliegend, dem nachzueifern.454

453 Günter Traxler: Zwischen Menasse und Sartre. In: Der Standard, 02.08.2005 (Hervorhe-
bung im Original). Cf. Paul Jandl: Weltgeist und Waldviertel. In: Neue Zürcher Zeitung,
26.05.2004: „Spricht man von Sartre als letztem Universaltheoretiker, dann verbessert Robert
Menasse: der vorletzte! Und der letzte? Ich! So ist es mit ihm. Es gibt eine naive Lust an der
Provokation, die jederzeit in den Wunsch umschlagen kann, das Behauptete möge stimmen.“
454 Ernst Grohotolsky: Gespräch Robert Menasse. In: Bartsch und Holler (Hg.): Robert Me-
nasse. (Dossier 22.) Graz, Wien 2004, S. 9–23, hier S. 19.

230 6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur



7 Die Philosophie des Existentialismus
in Forschung, Lehre und Kritik

Sartre malt höchst akademisch einen intelligiblen Himmel, auf den er schreibt, daß nichts
am Himmel intelligibel ist. Maxime Chastaing, „Existentialismus und Betrug“.

…und dann Adieu, aller Sinn im Leben! Søren Kierkegaard, Der Begriff der Angst.

avertissement, betreffend die grundsuppe der existenz. ich bin kein nihilist wer das behaup-
tet ist ein trottel. ich sage nur dass alles ein dreck ist.

Oswald Wiener, Die Verbesserung von Mitteleuropa.

7.1 Wege des Intellektuellen. Sartre zwischen den Disziplinen

Die Welt „an allen Ecken und Enden anzuzünden“ ist ein „Handwerk“1, das die
Jungen laut Otto Basil von einem Autor wie Sartre lernen sollten. Etwas diplomati-
scher empfiehlt Kulturstadtrat Matejka im Plan, Frankreich generell als Vorbild in
Sachen gesellschaftliches Engagement von PhilosophInnen und DichterInnen zu
nehmen, denn in Österreich hätte man Esprit, doch fehle die Tat: „Frankreich hat
in einer entscheidenden Stunde seiner Geschichte eine furchtbare Waffe daraus ge-
schmiedet, den aktivistischen, und wenn es sein soll, bewaffneten Widerstand. Ös-
terreich muß und kann daraus lernen.“2 Schließlich war vor Aufkommen des
Nationalsozialismus die geistige Elite „in einen abstrakten Individualismus“ ge-
flüchtet, in Sphären, die „jenseits der Wirklichkeit und damit jenseits des Wirkens“
liegen, heißt es in einem dem Plan anonym zugesandten Brief über die „Selbstaus-
schaltung der Intellektuellen aus dem Geschehen der Zeit“:

Dieser Kreis der österreichischen Intelligenz fühlte sich übernational. Das war ihre Ant-
wort auf den zweckbewußten Ungeist der großdeutschen Ideologie. Nur wurde eine Klei-
nigkeit dabei übersehen: jeder Internationalismus wird zur schemenhaften Groteske,
wenn er seine Voraussetzung vergißt: das eigene Volk, die eigene Nation. Nicht als Gegen-
satz, sondern als Grundlage des Über- und Internationalen.3

1 Otto Basil: Junge Dramatiker, heraus mit dem Hackl!, Programmheft des Theaters am Park-
ring zu Heuchler und Heilige von Adolf Opel, Wien, Juni 1957. In: Herbert Lederer: Bevor alles
verweht … Wiener Kellertheater 1945 bis 1960. Wien 1986, S. 107.
2 Viktor Matejka: Was verdanken Sie dem französischen Geist? In: Plan 1 (1946), Nr. 11, S. 860–871,
hier S. 863.
3 anonym: Offener Brief an den Herausgeber des „Plan“. In: Plan 1 (1945), Nr. 3, S. 230–232, hier
S. 230, 231f.

Open Access. ©2021 Juliane Werner, publiziert von Walter de Gruyter. Dieses Werk ist
lizensiert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110683066-007

https://doi.org/10.1515/9783110683066-007


Die hier als austriakisches Spezifikum beanstandeten a-nationalen Intellektuel-
len gehören dem seinerzeit verschwindenden Typus der klassischen Intellektu-
ellen als HüterInnen von Idealen („gardien des valeurs idéales“4) an, um deren
Bestand sich Julien Benda schon 1927 in seinem einflussreichen La Trahison
des clercs sorgt. In dem 1946 neu aufgelegten, von Sartre in Qu’est-ce que la lit-
térature? mehrfach angegriffenen Buch äußert Benda seinen Unmut darüber,
wie die moderne Intelligenz gelenkt von politischen Interessen arbeitet („sous
la conduite d’un intérêt politique“5), statt sich überzeitlichen Idealen zu ver-
pflichten. Für die neuen Intellektuellen – deren Gestalt sich im Zuge der Pariser
Mai-Unruhen 1968 vervollkommnen wird – reicht es nicht mehr, innerhalb
eines „geistigen Referenzsystems“ zu leben, über einen humanistischen Asso-
ziationsraum zu verfügen und sich in „abstrakten Gedankengängen“6 zu üben,
sie sollten sich laut Sartre vielmehr direkt in den Dienst der Massen („directe-
ment au service des masses“7) stellen. Die Kluft zwischen Volk und Intellektuel-
len ist nun in Österreich besonders tief, bedauert im Nationalrat Ernst Fischer,
seines Zeichens „intellektuelles Aushängeschild der KPÖ“8: In „breiten Volks-
schichten“ herrschte „tiefes Mißtrauen gegen den Intellektuellen“9. Überhaupt,

4 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 82.
5 Julien Benda: La Trahison des clercs. Introduction d’André Lwoff, avant-propos d’Étiemble,
notes et postface de Pierre Chambat. Paris 1927, S. 293.
6 Améry: Jenseits von Schuld und Sühne, S. 10.
7 Jean-Paul Sartre: Jean-Paul Sartre (Interview vom 07.02.1973). In: Jacques Chancel: Radio-
scopie III. Préface de Marcel Jullian. Paris 1973, S. 229. Auch wenn die neuen Intellektuellen
für das Ideal der philosophischen ArbeiterInnen ihr Studium zugunsten der Fabrikarbeit ver-
werfen, können sie, so scheint es bald, sich nicht ganz aus ihrem bürgerlichen Milieu lösen.
Den Konflikt macht Sartre bis zu einem gewissen Grad an sich selbst aus: Er fühle sich solida-
risch mit den ArbeiterInnen, die die Bourgeoisie stürzen wollen, schreibe aber unterdessen
sein Werk über Flaubert für ein bürgerliches Lesepublikum. So empfindet Sartre die Intellektu-
ellen als per definitionem Verräter, die noch am ehesten authentisch sein können, wenn sie
ihren Verrat erkennen und wählen. Cf. in Jean-Paul Sartres Situations, VIII. Autour de 68 (Paris
1972) das am 26.06.1968 in Le Nouvel Observateur erschienene Interview mit Serge Lafaurie,
„L’Idée neuve de mai 1968“ (S. 193–207), sowie ebendort die im Herbst 1965 in Japan vorgetra-
genen Texte in „Plaidoyer pour les intellectuels“ (S. 375–455).
8 Kroll: Kommunistische Intellektuelle in Westeuropa, S. 308.
9 Ernst Fischer: Für Freiheit und Vernunft! In: Fischer: Das Jahr der Befreiung, S. 85–89, hier
S. 86f. [Zuerst in: Neues Österreich, 23.05.1945.] Scharang ergänzt nicht ohne Sarkasmus: „Un-
mittelbar nach dem Krieg hat Österreich aus der Nazizeit, in der auch viele Intellektuelle er-
mordet und vertrieben wurden, auf seine Weise eine Lehre gezogen: Damit nicht wieder
passieren konnte, was passiert ist, ließ man einfach keine Intellektuellen mehr zu.“ Michael
Scharang: Vom Wurstel zum Würstel. Die Entwicklung eines österreichischen Intellektuellen
(1990). In: Scharang: Bleibt Peymann in Wien oder kommt der Kommunismus wieder. Ge-
schichten, Satiren, Abhandlungen. Hamburg 1993, S. 39–42, hier S. 39.

232 7 Die Philosophie des Existentialismus in Forschung, Lehre und Kritik



so Mayer, kennt die deutschsprachige Tradition keine vergleichbare „Verbin-
dung von geistigem Glanz und politischer Macht“ wie die französische, in der
PhilosophInnen und SchriftstellerInnen Figuren der Öffentlichkeit seien:

Kein Voltaire als öffentlicher Ankläger im Namen des Geistes, kein Victor Hugo, der
schließlich den Kampf gewinnt gegen den kläglichen ‚kleinen‘ Napoleon. Kein Emile Zola
und Anatole France, bekannt aus der Dreyfus-Affäre, der die Prinzipien geistiger Redlich-
keit in irgendeiner deutschen politischen Affäre hätte durchsetzen können. ‚On n’arrête
pas Voltaire‘, hatte der General und Präsident Charles de Gaulle geäußert, als man ihm
vorschlug, den ungebärdigen Schriftsteller Jean-Paul Sartre abzuholen und festzusetzen,
der auf offener Straße eine verbotene politische Kampfschrift verteilte, von der er über-
dies noch offen erklären ließ, er sei mit dem Inhalt dieser Schrift nicht einverstanden.10

Stellt Sartre sogar in der politisch geprägten Kultur Frankreichs eine Novität
dar als „the first philosopher in history to be heavily publicized by the popular
mass media“11, muss sein Scheinwerfer-Auftreten als Philosoph, Literat und po-
litischer Aktivist aus österreichischer Sicht umso befremdlicher wirken. Derart
unterschiedliche Vorannahmen des Aufnahme- und des Zielkontexts erzeugen
im Transfergeschehen Widerstände, da einzelne Kulturbereiche verschieden ge-
wichtet werden und einen anderen „Statuswert im Gesamtgefüge der jeweiligen
Kultur“12 einnehmen. Was den Fall komplexer macht, ist, dass Sartres tätig-
keitsübergreifendes Verhalten zuvor getrennte Felder zu einem Metafeld vereint,
zu dem es in Österreich kein Äquivalent gibt, was sich auf die Aufnahme seines
Schaffens in den einzelnen Feldern erheblich auswirkt. Er konstituiert (und do-
miniert) ein Theater, Literatur und Philosophie umfassendes intellektuelles Feld
ohne Grenzen („champ intellectuel sans frontière qu’il dominait complètement“),
und bringt sich mit dem darin gesammelten Kapital („toutes ces autorités et ces
compétences réunis en sa personne“13) sodann in die politischen Kämpfe der Zeit

10 Mayer: Gelebte Literatur, S. 73.
11 Collins: The Sociology of Philosophies, S. 764f.
12 Werner: Dissymmetrien und symmetrische Modellbildungen in der Forschung zum Kultur-
transfer, S. 97.
13 Bourdieu: Le Fonctionnement du champ intellectuel, S. 14. Sartre, in dessen Zeitschrift Les
Temps modernes Bourdieus frühe Ausführungen erscheinen (Champ intellectuel et projet créa-
teur. In: Les Temps modernes 1966, Nr. 246 [November], S. 865–906), argumentiert, was sein
Intellektuellen-Bild angeht, feldtheoretisch avant la lettre: „Ursprünglich sind die Intellektuel-
len also eine Vielzahl von Menschen, die einen gewissen Ruhm erworben haben aufgrund von
Arbeiten, die auf Intelligenz beruhen (exakte Wissenschaften, angewandte Wissenschaften, Medi-
zin, Literatur etc.), und diesen Ruhm mißbrauchen, um ihre Domäne zu verlassen und die Gesell-
schaft und die bestehende Ordnung namens einer globalen, dogmatischen (vagen oder präzisen,
moralistischen oder marxistischen) Auffassung vom Menschen zu kritisieren.“ („Originellement,

7.1 Wege des Intellektuellen. Sartre zwischen den Disziplinen 233



ein. Auf diese Weise entsteht durch ihn die Figur des „intellectuel total“, präze-
denzlos in einem Ausmaß, dass Bourdieu vom „effet Sartre“14 spricht und den
Autor zum Spezialfall seiner Sozioanalysen macht.

Zugleich stellt Sartre – als einer der letzten generalistischen Intellektuellen,
die sich auf „vast cultural resources and charisma to speak out about a wide
range of topics well beyond their area of expertise“15 stützen – den Endpunkt
dar „der typischen französischen Biographie des Intellektuellen, der mit Vol-
taire anfängt, mit Zola das Erwachsenenalter erreicht und mit Sartre stirbt“16,
worauf ihm Jean-François Lyotard 1983 mit Tombeau de l’intellectuel ein Grab-
mal errichtet. Seine dominante Position tritt Sartre in den sechziger Jahren vor
dem Hintergrund der sich institutionalisierenden Sciences Humaines an Lévi-
Strauss, Foucault, Lacan und Althusser ab.17 Der folgenden PhilosophInnen-
Generation, den „nouveaux philosophes“18, denen er Bourdieu zufolge insbe-

donc, l’ensemble des intellectuels apparaît comme une diversité d’hommes ayant acquis
quelque notoriété par des travaux qui relèvent de l’intelligence [science exacte, science
appliquée, médecine, littérature etc.] et qui abusent de cette notoriété pour sortir de leur do-
maine et critiquent la société et les pouvoirs établis au nom d’une conception globale et dog-
matique“.) Jean-Paul Sartre: Plädoyer für die Intellektuellen. In: Sartre: Plädoyer für die
Intellektuellen. Interviews, Artikel, Reden. 1950–1973. Deutsch von Hilda von Born-Pilsach,
Eva Groepler, Traugott König, Irma Reblitz, Vincent von Wroblewsky. (Gesammelte Werke in
Einzelausgaben, Politische Schriften 6.) Reinbek 1995, S. 90–148, hier S. 92 (Hervorhebung
im Original). (Sartre: Plaidoyer pour les intellectuels, S. 378 [Hervorhebung im Original].) Zu
weiteren Überschneidungen cf. Joseph Jurt: Die Konzeption der Literatur nach Sartre und
Bourdieu. In: Knopp und Von Wroblewsky (Hg.): Carnets Jean-Paul Sartre. Der Lauf des
Bösen. (Jahrbücher der Sartre-Gesellschaft 1.) Frankfurt am Main 2006, S. 63–78; sowie Gé-
rard Wormser: Les Deux Magots: Sartre et Bourdieu en regard. In: Sens Public 10/2003.
http://www.sens-public.org/.article.php3?id_article=60 (einges. 12.02.2019).
14 Bourdieu: Les Règles de l’art, S. 344f., 350.
15 Baert: The Existentialist Moment, S. 113.
16 Jutta Schlich: Geschichte(n) des Begriffs „Intellektuelle“. In: Schlich (Hg.): Intellektuelle
im 20. Jahrhundert in Deutschland. Ein Forschungsreferat. (Internationales Archiv für Sozial-
geschichte der deutschen Literatur, 11. Sonderheft.) Tübingen 2000, S. 1–113, hier S. 81.
17 Cf. Joseph Jurt: „Les intellectuels“: ein französisches Modell. In: Hanuschek, Hörnigk und
Malende (Hg.): Schriftsteller als Intellektuelle, S. 103–133, hier S. 125.
18 Bourdieu: Le Fonctionnement du champ intellectuel, S. 21. Cf. auch Gisèle Sapiro: Modèles
d’intervention politique des intellectuels. Le cas français. In: Actes de la recherche en sciences
sociales 2009 (Nr. 176–177), S. 8–31.

234 7 Die Philosophie des Existentialismus in Forschung, Lehre und Kritik

http://www.sens-public.org/article.php3?id_article%3D60


sondere in seiner Öffentlichkeitswirksamkeit direktes Vorbild ist, hat er Mut ge-
macht, wie Deleuze erinnert:

Zum Glück war da noch Sartre. […] Unter allen Wahrscheinlichkeiten der Sorbonne war er
die einzige Kombination, die uns die Kraft verlieh, die neuerliche Herstellung von Ruhe
und Ordnung zu ertragen. Und das ist Sartre geblieben: kein Vorbild oder Modell, nicht
eine Methode oder ein Beispiel, sondern ein Luftzug, eine Brise auch dann, wenn er aus
dem „Flore“ kam; ein Intellektueller, der in einzigartiger Weise die Situation der Intellek-
tuellen veränderte.19

(Heureusement il y avait Sartre. […] Parmi toutes les probabilités de la Sorbonne, c’était
lui la combinaison unique qui nous donnait la force de supporter la nouvelle remise en
ordre. Sartre n’a pas cessé d’être ça, non pas un modèle, une méthode ou un exemple,
mais un peu d’air pur, un courant d’air, même quand il venait du Flore, un intellectuel,
qui changeait singulièrement la situation de l’intellectuel.)20

In seinem Artikel „Le fonctionnement du champ intellectuel“ (1999) unter-
sucht Bourdieu, wie Sartre zunächst die Rolle der PhilosophInnen transfor-
miert. Vom ausgehenden 19. Jahrhundert bis 1945 sei das philosophische
Universum in Frankreich eine Einheit, mit Sartre werde es zu einem Feld, in
dem es Pole, entgegengesetzte Positionen und Antagonismen gebe („dans le-
quel il y a des pôles, des positions opposées, des positions antagonistes“21).
Dieses Feld sprenge Sartre als großer ‚Ketzer‘ dann – die Regeln befolgend –
schließlich von innen („grand hérésiarque qui, du point de vue de la défini-
tion dominante, légitime, du philosophe, a opéré une grande rupture, mais
conformément aux règles“22). Zunächst schlägt er den vorgegebenen Weg für

19 Deleuze und Parnet: Dialoge, S. 19.
20 Deleuze und Parnet: Dialogues, S. 18f. Cf. auch Roland Barthes Einschätzung: „Ich bin
gleich nach der Befreiung von Paris im intellektuellen Leben gelandet, zu einer Zeit, als Sartre
der Schriftsteller war, den man las, der den Weg wies, der die neue Sprache lehrte. Und eine
von Sartres wichtigsten Handlungen bestand eben gerade darin, die Literatur in ihrer institu-
tionellen, reaktionären und gleichsam sakralen Erscheinung zu entmystifizieren; das war
eines seiner großen Unterfangen.“ („[J]’ai débarqué dans la vie intellectuelle tout de suite
après la libération de Paris, au moment où l’écrivain qu’on lisait, celui qui montrait le chemin,
qui apprenait le langage nouveau, c’était Sartre. Or l’une des actions les plus importantes de
Sartre a été, précisément, de démystifier la littérature dans son aspect institutionnel, réac-
tionnaire et sacral, en quelque sorte; ça a été l’une de ses grandes entreprises.“) Roland Bar-
thes. In: Tiphaine Samoyault: Roland Barthes. Die Biographie. Deutsch von Maria Hoffmann-
Dartevelle und Lis Künzli. Frankfurt am Main 2015, S. 314. (Roland Barthes. In: Normand Biron:
La Dernière des solitudes. Entretien avec Roland Barthes. In: Revue d’esthétique, Hors série,
1991 [Sartre / Barthes], S. 113–117, hier S. 114.)
21 Bourdieu: Le Fonctionnement du champ intellectuel, S. 19.
22 Bourdieu: Le Fonctionnement du champ intellectuel, S. 19.

7.1 Wege des Intellektuellen. Sartre zwischen den Disziplinen 235



UniversitätsprofessorInnen seit Napoleon ein, wie Collins in The Sociology of Phi-
losophies ausführt, hin zu den „examiners of secondary school leavers and certi-
fiers of teachers“, in einem Bildungssystem, das sich um den Erhalt der Klassiker
bemüht, nicht um Innovation: „Success in such careers meant adhering to a con-
servative intellectual canon, concentrating one’s scholarly activity on producing
manuals or translations and editions of the classics; it was acceptable to publish
little or nothing.“23Sartres Laufbahn verläuft wie vorgesehen, mit dem Besuch
der École Normale Supérieure, gefolgt von Jahren des Unterrichtens an Gymna-
sien, bevor er aus dem System aussteigt und freischaffender Philosoph und
Schriftsteller wird: Der Bruch, den er in seinem eigenen Leben vollzieht, sorgt
nach Bourdieus Einschätzung für eine erhebliche Umwälzung des philosophi-
schen Feldes und seiner Beziehungen zu anderen Feldern („un très grand boule-
versement du champ philosophique dans son rapport avec les autres champs de
production“24), vor allem durchbreche Sartre die wichtigste Abgrenzung des in-
tellektuellen Lebens des 19. Jahrhunderts: den Gegensatz zwischen den eher lin-
ken normaliens, die LiteraturkritikerInnen werden, aber sich literarisch nicht
betätigen, und den finanziell sorgenfreien LiteratInnen, die aus höheren Schich-
ten stammen und eher konservativ eingestellt sind.

Der Denker-Schriftsteller, Romancier-Metaphysiker und Künstler-Philosoph
Sartre („penseur écrivain, romancier métaphysicien et artiste philosophe“) sorgt
dafür, dass die Philosophie neuen Einzug in die Literatur hält (mit philosophi-
schen Theaterstücken, Romanen und Kritiken), führt aber zugleich tiefgreifende
Veränderungen („des changements assez profonds“) im philosophischen Schrei-
ben herbei mit seinem literarischen Stil („écriture philosophique d’allure littér-
aire“) und auch mit der Behandlung literarischer Objekte wie beispielsweise
eines Kellners innerhalb philosophischer Abhandlungen („le garçon de café, c’é-
tait impensable sous la plume de Léon Brunschvicg“25). Bourdieu spielt auf das
L’Être et le Néant-Kapitel zur Unaufrichtigkeit an, in dem Sartre sein Konzept der
mauvaise foi unter anderem an einem Ober veranschaulicht, der durch sein Auf-
treten vor den Kaffeehausgästen mit der verbreiteten Vorstellung von einem Ober
zu koinzidieren und somit ganz in seiner Rolle aufzugehen versucht.26

23 Collins: The Sociology of Philosophies, S. 761.
24 Bourdieu: Le Fonctionnement du champ intellectuel, S. 14.
25 Bourdieu: Le Fonctionnement du champ intellectuel, S. 14, 22.
26 Bei der mauvaise foi glaubt sich der Mensch im Besitz von Qualitäten, die sein Sein ausma-
chen, und realisiert diese durch Identifikation und Konformismus. Es handelt sich folglich um
eine Täuschung, die die Dualität aus Lügen und Belogensein insofern überwindet, als diemau-
vaise foi gegen die eigene Person gerichtet ist; es gehe darum, „eine unangenehme Wahrheit
zu verbergen oder einen angenehmen Irrtum als Wahrheit hinzustellen“ („de masquer une vé-

236 7 Die Philosophie des Existentialismus in Forschung, Lehre und Kritik



Dass Sartre Alltagsbeispiele wählt, liegt insofern auf der Hand, als die Öffent-
lichkeit sein Arbeitsplatz ist. Er bleibt, so Beauvoir, den Menschen nahe, so lang
es geht („au niveau de la foule: n’importe quoi“27), sogar noch, als man von ihm,
dem „berühmten Philosophen“, überall in „Cafés und Salons“ spricht und sich
laut Sperber auf ihn „in allen Diskussionen“28 beruft. In Frankreich, wo weder
Durkheim noch Brunschvicg im Café arbeiteten, löst dieser gelebte Angriff auf
akademische Routinen Empörung bei Philosophie-ProfessorInnen aus, die Sartre
fortan als unbedeutend und suspekt („philosophe mineur et suspect“29) herab-
würdigen, da es ihm an Strenge und Ernst fehle. Sartres ‚Abwege‘ führen vor
Augen, dass ein Feld immer auch ein Raum des Möglichen („un espace des pos-
sibles“) ist, dessen AkteurInnen die in ihm waltenden Kräfteverhältnisse, Gren-
zen und Gesetze selbst erschaffen, wobei ihre eigene Zugehörigkeit infrage steht:
Das Feld ist stets ein Kampffeld („un champ de luttes“30). Entsprechend berech-
tigt erscheint die Angst vor Kapitalverlust bei der über die Bildungsdiskurse wa-
chenden universitären Deutungselite, wie Klaus Große Kracht konstatiert: „[S]o
nahmen die Wächter akademischer Gelehrsamkeit nun mit einer Bestürzung
wahr, dass Fragen von philosophischer Reichweite inzwischen in Jazzkneipen
und verrauchten Cafés diskutiert wurden.“31 Mag es noch angehen, dass französi-
sche DichterInnen „im Salon und im Kaffeehaus“ arbeiten, wird von DenkerIn-
nen mehr Weltabgewandtheit erwartet, gerade in der deutschsprachigen Sphäre,
wo diese sich traditionell „im Dachstübchen“32 aufhalten. Nach 1945 ist das Phi-
losophieren plötzlich nicht mehr ExpertInnen-Angelegenheit, bemerkt der Wie-
ner Kurier,

nicht mehr schematisches Kategorisieren, nicht mehr Gedankenakrobatik, nicht mehr die
Geheimwissenschaft schlecht besuchter Vorlesungen: Philosophieren ist – übertrieben
ausgedrückt – das, was wir jetzt alle tun, wenn wir nach den Jahren des Schreckens und
des Schweigens die Fragen wieder zu stellen wagen: Wozu geschieht denn das eigentlich
alles? Wo ist der Sinn?33

rité déplaisante ou de présenter comme une vérité une erreur plaisante“). Sartre: Das Sein und
das Nichts, S. 122. (Sartre: L’Être et le Néant, S. 83.)
27 Beauvoir: La Force des choses, Bd. 1, S. 66.
28 Sperber: Nur eine Brücke zwischen Gestern und Morgen, S. 40.
29 Bourdieu: Le Fonctionnement du champ intellectuel, S. 21.
30 Bourdieu: Le Fonctionnement du champ intellectuel, S. 11, 7.
31 Große Kracht: Jean-Paul Sartre und die deutsche Zusammenbruchgesellschaft, S. 97.
32 Herbert Eisenreich: Sartres Situationen. Oder: Von der Heilkraft des Irrtums. In: Die Zeit,
05.04.1956.
33 –n: Zwei Bücher aus Österreich. In: Wiener Kurier, 28.03.1946.

7.1 Wege des Intellektuellen. Sartre zwischen den Disziplinen 237



Von fachphilosophischer Seite schlägt den „Kaffeehaus- und Nachtlokalexis-
tentialisten“34 in Österreich Verständnislosigkeit entgegen, ihrem Oberhaupt –
dessen Leben „von öffentlichem Interesse wie etwa das eines Sokrates oder
eines – Filmstars“35 ist – a priori der Vorwurf der Unwissenschaftlichkeit.

Diesen Eindruck bestärkt der als „gedankenlose und sensationelle Rheto-
rik“36 empfundene Kurzvortrag L’Existentialisme est un humanisme (cf. Kap. 4.3),
der besonders den nicht-frankophonen PhilosophInnen zunächst als Grundlage
dienen muss, da Sartres phänomenologische Ontologie L’Être et le Néant erst
1952 ins Deutsche übersetzt wird.37 Nachdem letzteres Werk in Frankreich 1943
„fast unbemerkt“ erscheint, wird es nach dem Krieg „erregt diskutiert“38, jedoch
ebenfalls nicht mit der gebotenen Wissenschaftlichkeit, wie Beauvoir bemängelt;
kein seriöses Werk nehme sich Sartres Buches an („[a]ucun ouvrage sérieux n’a-
vait été écrit sur L’Être et le Néant mais déjà dans des revues, des cours, des con-
férences, les bien-pensants l’attaquaient“39). Während in Paris die üble Nachrede
kursiert, dass es „sich darum so gut verkaufe, weil die Ausgabe genau ein Kilo-
gramm wiege und daher von den Fischhändlern gerne als Gewicht benutzt
würde“40, bestätigt Manès Sperber: das Buch „war in aller Munde, doch fand es
weit mehr Käufer als Leser, obschon beinahe jeder Intelligenzler vorgab, es von
der ersten bis zur letzten Zeile ‚verschlungen‘ zu haben“41. Im Tagebuch teilt 1953
Karl Benedek seinen Eindruck, dass Sartres Werk ähnlich in Österreich „in aller

34 Fischl: Idealismus, Realismus und Existentialismus der Gegenwart, S. 315. Dabei sollten
die Räumlichkeiten keinesfalls auf mangelnde Seriosität schließen lassen, meint Vietta: „Aber
er [Sartre] sucht nicht die Caféhausluft, in der einst die bestrickenden Wiener Menschlichkei-
ten Peter Altenbergs niedergeschrieben worden sind. Er verpflanzt die scharfe Luft von Sils
Maria in das Café, – und das zeigt, daß hier etwas Fundamentales mit und an dem Menschen
geschehen ist. Sein Café ist – die Gesellschaft, denn dieser Sokrates diskutiert öffentlich mit
jedermann.“ Egon Vietta: Theologie ohne Gott. Versuch über die menschliche Existenz in der
modernen französischen Philosophie. Zürich 1946, S. 12.
35 o. V.: Die französische Dichtung der Gegenwart. In: Weltpresse, 21.02.1946.
36 Erich Heintel: Jean Paul Sartres atheistischer Humanismus. In: Wiener Zeitschrift für Philo-
sophie, Psychologie, Paedagogik 2 (1948), Nr. 2, September 1948, S. 2–41, hier S. 39.
37 Diese Übersetzung von Justus Streller umfasst circa zwei Drittel des Originals, die fehlen-
den Kapitel ergänzen 1962 Alexa Wagner und Karl August Ott.
38 Van Rossum: Von der Rettungslosigkeit des Menschen. In: Die Zeit, 07.02.1992.
39 Beauvoir: La Force des choses, Bd. 1, S. 66.
40 Michael Rohrwasser: Kleines Lexikon der anderen Verwendungsformen des Buches. In:
Eder, Kobenter und Plener (Hg.): Seitenweise. Was das Buch ist. Wien 2010, S. 53–78, hier
S. 63.
41 Sperber: Nur eine Brücke zwischen Gestern und Morgen, S. 40.

238 7 Die Philosophie des Existentialismus in Forschung, Lehre und Kritik



Munde“ war: „Man kann aber wohl kaum sagen, daß Sartre hier ebensoviel gele-
sen wie besprochen worden ist“42.

Außer Zweifel steht für das Besatzungsbulletin Kulturelles, dass das von
Klischees begleitete „Mode-Interesse“ an Sartre „vom richtigen Verständnis sei-
nes Werkes“43 ablenkt, andererseits ließe es sich nicht nur als Verzögerung,
sondern auch als Voraussetzung einer ernsthaften Rezeption sehen. Der Philo-
sophie-Professor Leo Gabriel, der die akademische Existentialismus-Aufnahme
in Wien in Gang bringt, weiß, dass „eine Philosophie als solche erst dann zu
wirken beginnt, wenn sie aus der Mode gekommen ist, wenn sie die Sensation,
die sie hervorrief, überstanden hat“44. Nichtsdestoweniger bleibt, als um 1953
„die existentialistische Mode wieder im Abklingen ist“45, vor allem die Sartre-
sche Personalunion von Dichter und Philosoph problematisch im universitären
Rahmen, wo die Tatsache, „daß die philosophischen Fragen in die Romane ab-
zuwandern beginnen“46, weiterhin irritiert.

Das Verhältnis von Literatur und Philosophie beschäftigt Sartre von seinen
frühesten Aufsätzen bis an sein Lebensende in Gestalt von Überlegungen, in-
wieweit sich Philosophie literarisch ausdrücken kann,47 ob sie selbst trotz ihrer
Fachsprache eine versteckte literarische Prosa, eine Mehrdeutigkeit der Begriffe
aufweist („une prose littéraire cachée, une ambiguïté des termes“), oder wie Li-
teratur das Philosophische unbewusst verdichtet („condensée, et non consci-
ente de soi“48). Fest steht: Alles, was er je geschrieben habe,

ist zugleich Philosophie und Literatur, sie stehen einander nicht gegenüber, sondern jedes
einzelne Element ist zugleich literarisch und philosophisch, in den Romanen ebenso wie in
der Kritik. Doch, es gab zwei Werke reiner Philosophie: Das Sein und das Nichts und Kritik
der dialektischen Vernunft, aber das ist ein wenig außerhalb dessen, was ich gern tue.49

42 Karl M. Benedek: Zweimal Jean Paul Sartre. In: Tagebuch, 03.01.1953.
43 o. V.: Polemik um Jean-Paul Sartre. In: Kulturelles, 02.02.1948.
44 Leo Gabriel: Existenzphilosophie: Kierkegaard, Heidegger, Jaspers, Sartre. Dialog der Posi-
tionen. Wien 1968, S. 7. Ähnlich verhält es sich mit der „American fascination with French
existentialism“, welche dank der „predominance of the celebrity in modern American culture“
als Mixtur von „fashion and idea“ weite Verbreitung findet. Es dauert dadurch annähernd 20
Jahre, bis der Existentialismus als „a viable philosophy“ anerkannt wird. George Cotkin:
French Existentialism and American Popular Culture, 1945–1948. In: The Historian 61 (1999),
Nr. 2, S. 327–339, hier S. 327–329.
45 Benedek: Zweimal Jean Paul Sartre. In: Tagebuch, 03.01.1953.
46 Fischl: Idealismus, Realismus und Existentialismus der Gegenwart, S. 320.
47 Cf. Sartre: Autoportrait à soixante-dix ans, S. 137ff.
48 Sartre: L’Écrivain et sa langue, S. 71.
49 Jean-Paul Sartre und Michel Sicard: Entretien. L’écriture et la publication. In: Obliques
1979, Nr. 18–19, S. 9–29, hier S. 29 (Hervorhebung im Original). [Übers. d. Verf.]

7.1 Wege des Intellektuellen. Sartre zwischen den Disziplinen 239



([…] est à la fois philosophie et littérature, non pas juxtaposées, mais chaque élément
donné est à la fois littéraire et philosophique, aussi bien dans les romans que dans la cri-
tique. Si, il y a eu deux œuvres de philosophie pure: L’Etre et le Néant et Critique de la
raison dialectique, mais c’est un peu en dehors de ce que j’aime faire.)50

Innerhalb seines philosophie littéraire und littérature philosophique verbin-
denden Gesamtwerks werden Sartres fiktionale Texte häufig als angewandte
Beispiele seiner Philosopheme gelesen: Auf diese Art spiegeln sich die frühen
phänomenologischen Schriften im phänomenologischen Roman La Nausée,51

die Trilogie Chemins de la liberté wird zum „practical companion“52 von L’Être
et le Néant, dessen Ausführungen zur existentiellen Psychoanalyse wiederum
der Baudelaire-Essay erprobt, so wie sich in der Flaubert-Studie L’Idiot de la fa-
mille aus den frühen siebziger Jahren deutliche Spuren der Critique de la raison
dialectique (1960) finden. Eine besondere Symbiose sieht Bourdieu in den soge-
nannten Thesenstücken Huis clos und Le Diable et le Bon Dieu, die durch die
Dramatisierung und Popularisierung philosophischer Themen Eingang sowohl
in die bürgerliche Konversation als auch in den Philosophieunterricht finden
könnten. („En dramatisant et en vulgarisant des thèmes philosophiques, les
pièces à thèse, Huis clos ou Le Diable et le Bon Dieu, les prédisposent à entrer à
la fois dans la conversation bourgeoise et dans les cours de philosophie.“53)

Diese Prädisposition – die sich ebenso in Camus’ Werk beobachten lässt –
realisiert sich in den akademischen Philosophiekursen in Österreich kaum, da
man, statt Vulgarisierungen philosophischer Themen gutzuheißen, die Au-
torInnen lieber ganz ins literarische Feld schieben möchte. Johann Fischl von
der Universität Graz ist 1954 überzeugt, dass Sartre seine Philosophie „weit-
aus wirksamer in ausgezeichneten Romanen, Dramen, Essays und Kritiken“
unterbringt als in seinen philosophischen Schriften, die „an eigentlicher
Schöpferkraft“ hinter den Vorgängern Hegel, Husserl, Heidegger, Jaspers und
Kierkegaard zurückblieben, während Sartre die Genannten sehr wohl „an
dichterischer Begabung“54 überrage. Selbstverständlich sei Sartres Platz nicht
in der Philosophie, tut 1950 Heidegger in einem Geistiges Frankreich-Interview
kund, schließlich ziehe er es vor, „als Dramatiker und Literat zu arbeiten. Er
versucht, die menschlichen Ereignisse vor allem direkt zu beeinflussen.“55

50 Sartre und Sicard: Entretien, S. 29 (Hervorhebung im Original).
51 Cf. Contat und Rybalka: La Nausée – Notice, S. 1664.
52 Baert: The Existentialist Moment, S. 92.
53 Bourdieu: Les Règles de l’art, S. 345.
54 Fischl: Idealismus, Realismus und Existentialismus der Gegenwart, S. 300.
55 Martin Heidegger. In: o. V.: Gespräch mit Heidegger. In: Geistiges Frankreich, 13.11.1950.

240 7 Die Philosophie des Existentialismus in Forschung, Lehre und Kritik



Wenig wundert sich Alfred Andersch darüber, dass Sartre durch seinen litera-
rischen Erfolg in universitären Kreisen „natürlich nicht ernst genommen“56

wird, und ärgert sich über Heideggers plötzliche Behauptung, er kenne Sar-
tres Werke nicht, obwohl er nach eigenen Angaben L’Être et le Néant schon
1945 studiert hat (cf. Kap. 3.1). Das österreichische Publikum liest die Leug-
nung 1949 in Kulturelles:

Welche Meinung bildet sich Heidegger über die berühmte existentialistische Lehre, die
seit Jahren die Geister beschäftigt und so viele Kontroversen heraufbeschwört? Wie urteilt
er über die modernen wie Wahl, Sartre, Camus, Merleau-Ponty, Gabriel Marcel, Le Senne,
um nur Franzosen zu nennen, die sich mehr oder weniger ausschliesslich dieser Richtung
angenommen haben? Solche Fragen machen ihm Vergnügen. Meinung hat er eigentliche
keine: „Sartre? Ich habe ihn nie gelesen. Übrigens, wissen Sie, ich lese sehr wenig.“ Er
weist auf seine spärliche Bibliothek auf dem Regal.57

Bei einem Interview im Schwarzwald, „weit weg von der Exzentrizität und dem
Snobismus der ‚Caves‘ von Saint Germain des Prés“, insistiert Heidegger hinge-
gen ein Jahr später, Sartre habe „keine eigene Stellungsnahme“58, und bedient
damit das verbreitete Vorurteil, dass es sich bei Das Sein und das Nichts um ein
Plagiat seines Werks Sein und Zeit handle. An französischen Universitäten wird
empfohlen, besser gleich mit Heidegger Vorlieb zu nehmen, der hier die Funk-
tion erfüllt, Sartre zu disqualifizieren. („[U]ne des fonctions majeures de Hei-
degger, c’était de servir à disqualifier Sartre [les professeurs disaient: ‚Tout
Sartre est dans Heidegger et en mieux‘].“59) In deutscher Übersetzung liegt eine

56 Andersch: Jugend am Schmelzpott einer Kultur, S. 281.
57 Luce-Michèle: Heidegger weigert sich Sartre zu lesen. In: Kulturelles, 21.11.1949.
58 o. V.: Gespräch mit Heidegger. In: Geistiges Frankreich, 13.11.1950.
59 Bourdieu: Les Conditions sociales de la circulation internationale des idées, S. 5. Robert
Neumann nimmt diesen Aspekt auf in sein „Theatralisches Panoptikum 4“. In: Neumann: Die
Parodien, S. 531–550, hier S. 542–544 (Hervorhebung im Original): „Sekretärin: Herr Doktor,
das ist Herr Dusenschön. / Conferencier: Guten Tag, Herr Dusenschön. / Dusenschön: Guten
Tag? / Conferencier: Nehmen Sie Platz. / Dusenschön: Wozu? / Conferencier: Wieso: wozu? /
Dusenschön: Zahlt es sich aus? / Conferencier: Inwiefern? / Dusenschön: Man stirbt doch so
oder so. / Conferencier: Das bekümmert Sie? / Dusenschön: Wieso? Nein. / Conferencier: Was
bekümmert Sie? / Dusenschön: Daß man überhaupt geboren worden ist. Es zahlt sich nicht
aus. / Conferencier: O du lieber Gott. / Dusenschön: Inwiefern? / Conferencier: Nichts, nichts. /
Dusenschön: Eben! Das Nichts! Das Nichts selbst nichtet. / Sekretärin: Der Herr ist nämlich
Doktor der Philosophie. / Conferencier: Ach so. Ach so! – Existentialist? / Dusenschön: Ein Hei-
degger müßte man sein. / Conferencier: Was hindert Sie daran? / […] Dusenschön: Um ein Hei-
degger zu werden, müßte man erst ein Sartre sein. / Conferencier: Das habe ich zwar schon
umgekehrt gehört, aber – inwiefern? / Dusenschön: Wie ein Sartre müßte man der Menschheit
von sich selber abraten können – womöglich schon vor der Geburt! – um dadurch erlöst zu
werden zu der philosophischen Beredtheit eines Heidegger.“

7.1 Wege des Intellektuellen. Sartre zwischen den Disziplinen 241



solche Einschätzung laut Walter van Rossum durch eine irreführende Übertra-
gung von Sartres Terminologie noch näher:

Die Probleme des philosophischen Stils rühren zum Teil daher, daß man auf Sartre An-
fang der fünfziger Jahre in Deutschland schlicht unvorbereitet war. Deshalb hat man ihn
wirklich eingedeutscht, und was bot sich da mehr an, als ihn in die Nähe zu Heidegger zu
bringen. Schließlich bezieht sich Sartre ausdrücklich auf Heidegger und erlaubt sich ter-
minologische Anleihen. Das ist aber auch alles. Heidegger hat sich zu Recht bei der Vor-
stellung gekrümmt, mit Sartre verwechselt zu werden. Und Sartre verdankt Heidegger
vieles, vor allem: weit über ihn hinausgehen zu können. Aber weder die populäre noch
die fachphilosophische Sartre-Rezeption kam über den Bannkreis des Zauberwortes
„Existentialismus“ hinaus. Und das war in den 50er Jahren eben stark deutsch eingetrübt:
die Migräne der frommen Seelen, die die wahre Schuld nicht denken konnten. Und so
reichte es, alle paar Seiten mal etwas vom Typus „wesendes Wesen“ in einen Text einzu-
streuen, und schon war die ganze Luzidität Sartres vergiftet. Man witterte sogleich das
numinose Sein des Seienden, das Sartre nicht die Bohne interessierte, und deshalb west
bei ihm auch gar nichts. Sartre war vollkommen resistent gegenüber der spekulativen On-
tologie Heideggers – seine ersten Übersetzer weniger.60

Für Jean Améry setzt diese Sprachverwirrung eine Entwicklung fort, die mit der
Rezeption deutschsprachiger Phänomenologie und Existentialphilosophie in
Frankreich beginnt, welche seit der Jahrhundertwende von Groethuysen, Aron,
Koyré, Gurwitsch, Kojève und Lévinas vermittelt wird und in französischer
Übersetzung im dortigen philosophischen Feld etwas völlig Neues darstellt:61

Gedankenlinien, erstmals in Deutschland gezogen […], werden in Frankreich weiterge-
führt, dort umgeprägt, umgebogen, kehren zumeist mit einer Verspätung von etwa fünf-
zehn Jahren nach Deutschland zurück und werden daselbst als modernistischer
Exotismus enthusiastisch empfangen.62

Was transfertheoretisch betrachtet ein eindrücklicher Beleg dafür ist, dass Akkul-
turationsprozesse nicht voraussetzungslos verlaufen, sondern vielmehr Resultat
früherer Vermittlungen („le résultat de déplacements antérieurs“63) sind,
sieht Améry als eine „auf gegenseitigen Mißverständnissen beruhende, vor
allem durch Unkenntnis der je anderen Sprache bedingte Dialektik der
deutsch-französischen Beziehungen“64. Das sich daraus ergebende „diffuse
[…] ‚Kategorienkonglomerat‘“65 und die „ungewohnte Sprechweise“ tragen

60 Van Rossum: Von der Rettungslosigkeit des Menschen. In: Die Zeit, 07.02.1992.
61 Badiou: L’Aventure de la philosophie française, S. 13f.
62 Améry: Ein neuer Verrat der Intellektuellen?, S. 166.
63 Espagne: La Notion de transfert culturel, S. 3.
64 Améry: Ein neuer Verrat der Intellektuellen?, S. 166.
65 Rahner: Jean-Paul Sartre als Modell des Intellektuellen, S. 321.

242 7 Die Philosophie des Existentialismus in Forschung, Lehre und Kritik



dem Existentialismus in Österreich vor allem von den VertreterInnen des Logi-
schen Empirismus „reichen Spott“66 ein. Nach 1945 stehen die Universitäten
den Spielarten der Existenzphilosophie allerdings offener gegenüber als dem
inzwischen marginalisierten Neopositivismus.

7.2 Zur universitätsphilosophischen Aufnahme
des Existentialismus

Ist die österreichische Philosophie des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts
realistisch, empiristisch, sprachkritisch und szientistisch ausgerichtet, wäh-
rend laut Peter Kampits die Wirkung von Transzendentalphilosophie und
Deutschem Idealismus „erstaunlich gering“67 ausfällt, stellt die Nachkriegs-
zeit eine „enorme Deviation“, einen „unglaublichen Bruch“68 dar. Ähnlich
wie der Literaturbetrieb sind die Hochschulen – ihrerseits von Ernst Fischer
als „Brutstätten jener Reaktion, die im Naziwahnsinn ihren furchtbaren Höhe-
punkt gefunden hat“69, bezeichnet – nach 1945 von mangelhafter Entnazifi-
zierung bestimmt. Zum Wiedereinsetzen teils belasteter HochschullehrerInnen

66 Leopold Prohaska: Existentialismus und Pädagogik. Eine kritische Studie zum Aufbau
einer christlichen Pädagogik auf existentieller Grundlage. Wien, Freiburg 1955, S. 38.
67 Peter Kampits: Zwischen Schein und Wirklichkeit. Eine kleine Geschichte der österreichi-
schen Philosophie. Wien 1984, S. 11f. Cf. auch Rudolf Hallers Aufzählung der Charakteristika ös-
terreichischer Philosophie: „erstens, in erkenntnistheoretischer Hinsicht, ein unbedingter
Vorrang der Erfahrung vor allen apriorischen Präformationen; zweitens, ontologisch, eine realis-
tische Interpretation der Gegenstände der Erfahrung (auch bei Mach, entgegen dem weithin ak-
zeptierten Schein der Oberfläche); drittens eine Dominanz sprachkritischer Reflexion, die ihren
Höhepunkt in Wittgensteins Bestimmungen im Traktat erfährt, wo es heißt, ‚alle Philosophie ist
Sprachkritik‘; und schließlich, viertens, eine allgemeine Opposition gegen die Philosophie Kants
und des spekulativen Idealismus, die nahezu immer und jedenfalls in den allermeisten Fällen
mit einer prononciert antimetaphysischen Attitüde einhergeht. Daher auch die Ablehnung
der Möglichkeit synthetischer Urteile a priori, sowohl durch Brentano wie durch Mach und ihre
Gefolgsleute.“ Rudolf Haller: Die philosophische Entwicklung in Österreich am Beginn der Zwei-
ten Republik. In: Stadler (Hg.): Kontinuität und Bruch, S. 157–179, hier S. 159f.
68 Haller: Die philosophische Entwicklung in Österreich am Beginn der Zweiten Republik, 160.
69 Fischer: Für Freiheit und Vernunft!, S. 86. Cf. Willi Weinert: Die Entnazifizierung an den
österreichischen Hochschulen. In: Meissl, Mulley und Rathkolb (Hg.): Verdrängte Schuld, ver-
fehlte Sühne, S. 255–269. Cf. auch Roman Pfefferle und Hans Pfefferle: Glimpflich entnazifi-
ziert. Die Professorenschaft der Universität Wien in den Nachkriegsjahren. Mit zahlreichen
Professorenportraits. (Schriften des Archivs der Universität Wien 18.) Göttingen 2014. Cf. Pfefferle
und Pfefferle: „Eine peinliche Zwischenzeit“. Entnazifizierung und Rehabilitierung der Professo-
renschaft an der Universität Wien. In: Koll (Hg.): „Säuberungen“ an österreichischen Hochschulen
1934–1945. Voraussetzungen, Prozesse, Folgen. Wien, Köln, Weimar 2017, S. 405–432.

7.2 Zur universitätsphilosophischen Aufnahme des Existentialismus 243



kommt das Nicht-Bemühen um progressive ForscherInnen wie Kurt Gödel und
Karl Popper. VertreterInnen und SchülerInnen des „Wiener Kreises“ um den 1936
ermordeten Moritz Schlick kehren nicht zurück; Viktor Kraft, der ab dem Winter-
semester 1945/46 Lehrveranstaltungen wie „Der Neopositivismus des ‚Wiener
Kreises‘“ anbietet, bildet eine Ausnahme. Sich fortan von der als belanglos,
„banal und trivial“ diskreditierten angelsächsischen Weiterentwicklung der Ana-
lytischen Philosophie entfernend, hat man Rudolf Haller zufolge „mit allen Mit-
teln“70 die Fortsetzung des Brentano-Kreises wie des „Wiener Kreises“ in Wien
verhindert. So bleibt der 1946 unternommene Versuch eines Pariser Der Turm-
Korrespondenten, dem Lesepublikum die Existentialismus-Vermittlung zu er-
leichtern, indem er auf Brentano als „Stammvater des realistischen Philosophie-
rens in Österreich“71 verweist, von fraglichem Nutzen (cf. Kap. 4.3).

In einer überwiegend konservativ und neo-klerikal gesinnten Hochschulland-
schaft vollzieht sich der Transfer von existentialistischen Inhalten in Kombination
mit traditionelleren Denkmustern von Augustinus, Thomas von Aquin, Kant und
Hegel.72 Vermittelnd treten mit Erich Heintel und Leo Gabriel zwei Wissenschaftler
der Universität Wien besonders hervor, Ersterer ablehnend, Letzterer befür-
wortend. Gabriel, schon im Ständestaat als Kulturfunktionär und Lehrer
aktiv, wird die Wiener Philosophie mit seiner ganzheitlichen „Integralen
Logik“ ab Mitte der sechziger Jahre für lange Zeit prägen.73 Nicht zuletzt aus dem
seinerzeit verbreiteten Bedürfnis, „die aus der Katastrophe neu erwachsene Sinn-
frage“74 zu beantworten, überwindet er verbindend die „Kluft zwischen katholi-
scher Philosophie einerseits und der Existenzphilosophie andererseits“75, von

70 Haller: Die philosophische Entwicklung in Österreich am Beginn der Zweiten Republik, S. 172,
168. Ein Schlick- und Reininger-Schüler, der nach dem Zweiten Weltkrieg nicht nach Wien zurück-
kehrt, und der mit seinem Werk La Filosofia de Sartre y el Psicoanalisis Existencialista (1951) / Sar-
tre: His Philosophy and Psychoanalysis (1953) zur Existentialismus-Rezeption in den Vereinigten
Staaten und in Lateinamerika beiträgt, ist der österreichisch-amerikanische Philosoph Alfred Stern.
71 Kampits: Zwischen Schein und Wirklichkeit, S. 17.
72 Cf. Haller: Die philosophische Entwicklung in Österreich am Beginn der Zweiten Republik,
S. 171.
73 Cf. Friedrich Stadler: Philosophie – Zwischen „Anschluss“ und Ausschluss, Restauration
und Innovation. In: Grandner, Heiss, Rathkolb (Hg.): Zukunft mit Altlasten, S. 121–136, hier
S. 124. Cf. Hans-Joachim Dahms und Friedrich Stadler: Die Philosophie an der Universität
Wien von 1848 bis zur Gegenwart. In: Kniefacz, Nemeth, Posch und Stadler (Hg.): Universität –
Forschung – Lehre. Themen und Perspektiven im langen 20. Jahrhundert. (650 Jahre Universi-
tät Wien – Aufbruch ins neue Jahrhundert, Bd. 1.) Göttingen 2015, S. 77–131.
74 Haller: Die philosophische Entwicklung in Österreich am Beginn der Zweiten Republik,
S. 164.
75 Ingeborg Bachmann: Die kritische Aufnahme der Existentialphilosophie Martin Heideggers
(Dissertation Wien 1949). Hg. von Robert Pichl, Nachwort von Friedrich Wallner. München, Zü-

244 7 Die Philosophie des Existentialismus in Forschung, Lehre und Kritik



der seine Studentin Ingeborg Bachmann in ihrer Dissertation spricht. Am „Ernst
und Engagement des existentiellen Denkens“76 Gabriels, dessen Sohn Leo Gabriel
Jr. sich gut an die Sartre- und Camus-Bücher und „die existenzphilosophischen
Erörterungen meines Vaters“77 erinnert, besteht nach Erscheinen seiner für die
wissenschaftliche Sartre-Rezeption als Pionierarbeit zu wertenden Studie Exis-
tenzphilosophie von Kierkegaard bis Sartre (1951) kein Zweifel mehr. Das darin mit
„Selbstschöpfung“ betitelte Kapitel macht auf fünfzig Seiten mit Sartres Werk
vertraut, in der überarbeiteten Neuauflage des Buches von 1968, Existenzphiloso-
phie: Kierkegaard, Heidegger, Jaspers, Sartre. Dialog der Positionen, wird das Ka-
pitel (nun „L’homme se fait“ genannt) um eine kurze Gegenüberstellung von
Sartre und dem österreichischen Dialogphilosophen Ferdinand Ebner ergänzt.78

Kurz nach dieser Publikation taucht im Sommersemester 1952 der Begriff
„Existentialismus“ zum ersten Mal im Vorlesungsverzeichnis der Universität
Wien auf, in welchem unter allen Instituten, die sich des Themas hätten anneh-
men können (so die Theaterwissenschaft oder die Romanische Philologie), nur
das Philosophische Institut im Verlauf der Besatzungszeit ein entsprechendes
Angebot aufweist. Auf Gabriels „Philosophie der Gegenwart II: Positivismus,
Existentialismus und neue Metaphysik“ folgt im Wintersemester 1954/55 auch
für das internationale Publikum „Existentialism and Traditional Philosophy“,
woran weitere Vorlesungen anschließen, die die „Hörer in das Denken von […]
Sartre und Camus“79 einführen. Zusammen mit Friedrich Kainz begutachtet Gab-

rich 1985, S. 122. Bachmann, deren Doktorvater Viktor Kraft ist, nachdem Alois Dempf
nach München wechselt, absolviert „einen Großteil der Lehrveranstaltungen“ bei Leo Gabriel.
Cf. Joseph McVeigh: Ingeborg Bachmanns Wien. 1946–1953. Berlin 2016, S. 47.
76 Wucherer-Huldenfeld: Leo Gabriel (1902–1987), S. 623 (Hervorhebung im Original).
77 Leo Gabriel Jr.: Selbstbewusstsein und Bewusstseinswandel: Autobiographische Reflexionen
eines österreichischen Linken. In: Benedikt et al. (Hg.): Verdrängter Humanismus, S. 885–897,
hier S. 886.
78 Neben längeren Abschnitten zu Kierkegaard, Heidegger und Jaspers wird in beiden Fas-
sungen unter verschiedenen Gesichtspunkten das Schaffen Nietzsches, Husserls, Rilkes, Berg-
sons, Diltheys, Simmels, Camus’, Marcels, Ebners und Wusts behandelt, in der Neuauflage
zusätzlich jenes Kafkas (cf. Kap. 6.1).
79 Herta Nagl-Docekal: Das Institut für Philosophie der Universität Wien: Der Status quo und
seine Genese. Ein Versuch. In: Fischer und Wimmer (Hg.): Der geistige Anschluß. Philosophie
und Politik an der Universität Wien 1930–1950. Wien 1993, S. 206–220, hier S. 209. Dass Gab-
riel sich Sartre auch in dessen compagnon de route-Jahren widmet (cf. Kap. 8.2), dürfte auf den
ihm zugesprochenen „Vorauskonformismus gegenüber dem Kommunismus in Gestalt der So-
wjetunion“ zurückzuführen sein: „Er firmierte in Wien oder Moskau für Friedensgespräche auf
philosophischer Ebene.“ Yvanka B. Raynova: Die ‚Wahrheit des Ganzen‘: Das Integrale Den-
ken Leo Gabriels [Anmerkung der Herausgeber]. In: Benedikt et al. (Hg.): Verdrängter Huma-
nismus, S. 1057–1071, hier S. 1071.

7.2 Zur universitätsphilosophischen Aufnahme des Existentialismus 245



riel auch die erste Dissertation, die sich ganz Sartres „umstrittene[r] Doktrin“80

widmet, Eduard J. Sturs Der Begriff der Freiheit bei Jean Paul Sartre (1950).
Bis 2018 kommen weitere zehn Dissertationen zu Sartres Werk an österrei-

chischen Universitäten hinzu (eine an der Universität Innsbruck, zwei an der
Universität Graz und acht an der Universität Wien), elf Dissertationen werden
zu Camus verfasst (eine an der Universität Graz, eine an der Universität für an-
gewandte Kunst in Wien, drei an der Universität Innsbruck und sechs an der
Universität Wien). Eine Auswertung des Gesamtkatalogs des Österreichischen
Bibliothekenverbundes ergibt zu Sartre darüber hinaus insgesamt 62 Diplomar-
beiten (eingerechnet Bachelor- und Masterarbeiten) sowie zwei Habilitationen,
überwiegend aus der Studienrichtung Philosophie, ferner aus Fachbereichen
wie Theaterwissenschaft, Romanistik, Germanistik, Vergleichende Literaturwis-
senschaft und Bildungswissenschaft:

Camus ist nicht Gegenstand von Habilitationen, allerdings von deutlich mehr
Diplom-, Bachelor- und Masterarbeiten, die sich – der Gewichtung seines Schaf-

Tab. 1: Österreichische Hochschulschriften zu Jean-Paul Sartre nach Jahrzehnten.

– – – – – – – Gesamt

Studierendea . . . . . . .

Dipl.      

Diss.        

Habil.   

Gesamt        

aGesamtösterreichische Studierendenzahlen (je aus der Mitte des Jahrzehnts) entnommen:
Statistik Austria, Hochschulstatistik, erstellt am 06.08.2018. https://www.statistik.at/web_
de/statistiken/menschen_und_gesellschaft/bildung_und_kultur/formales_bildungswesen/
universitaeten_studium/021631.html (einges. 09.01.2019).

80 Eduard J. Stur: Der Begriff der Freiheit bei Jean Paul Sartre. Wien: Universität Wien, Diss.
1950, S. 4.

246 7 Die Philosophie des Existentialismus in Forschung, Lehre und Kritik

https://www.statistik.at/web_de/statistiken/menschen_und_gesellschaft/bildung_und_kultur/formales_bildungswesen/universitaeten_studium/021631.html
https://www.statistik.at/web_de/statistiken/menschen_und_gesellschaft/bildung_und_kultur/formales_bildungswesen/universitaeten_studium/021631.html
https://www.statistik.at/web_de/statistiken/menschen_und_gesellschaft/bildung_und_kultur/formales_bildungswesen/universitaeten_studium/021631.html


fens gemäß – stärker mit seinem literarischen als mit seinem philosophischen
Werk befassen (cf. Kap. 6.3):

Einzig Sturs Dissertation (1950) fällt in das Erstaufnahme-Zeitfenster in den
vierziger und fünfziger Jahren, in dem der Modestatus des Existentialismus, die
Indizierung seiner Werke durch den Vatikan sowie seine prokommunistische
Phase die Rezeption hemmen. In den sechziger Jahren bleibt es still um den po-
litisch sehr aktiven Sartre, während die ersten vier Dissertationen zu Camus er-
scheinen, beginnend in Wien mit Jutta Tempfers Albert Camus. Das atheistische
Postulat (1960). Die folgenden drei werden 1963, 1965 und 1966 eingereicht,
also nach dem Tod des Autors (1960), darunter die Doktorarbeit Das Bild des
Menschen bei Albert Camus: ein Mythos vom Menschen (1965) des in den folgen-
den Jahrzehnten als Philosophie-Professor aktiv mit dem Existentialismus be-
fassten Peter Kampits, der 1972 auch die erste Habilitation zum Thema vorlegt
mit Die Frage nach dem Anderen: eine Untersuchung der Sozialontologie von
Jean-Paul Sartre und Gabriel Marcel.81

Die zwischen 1945 und 2018 erscheinenden 181 Hochschulschriften zu Sartre
und Camus (fünf behandeln beide Autoren) ergänzen 39 zu Simone de Beauvoir
(ab 1972), zwölf zu Maurice Merleau-Ponty (beginnend 1973), sieben zum franzö-
sischen Existenzialismus allgemein (ab 1972) und sechs zu Gabriel Marcel (ab
1972), wobei sich zahlreiche dieser Arbeiten durch primär christlich, phänomeno-
logisch und feministisch ausgerichtete Forschungsziele nur bedingt dem existen-
tialistischen Paradigma zurechnen lassen. Fischl vermutet, dass Merleau-Ponty,
der in keiner der ihm zugedachten Rollen – weder als „Schüler des Meisters des

Tab. 2: Österreichische Hochschulschriften zu Albert Camus nach Jahrzehnten.

– – – – – – – Gesamt

Studierende . . . . . . .

Dipl.      

Diss.      

Habil.

Gesamt       

81 Die zweite den Existentialismus betreffende Habilitation ist eine translationswissenschaft-
liche: Edgar Karl Ludwig Sallager: Übersetzungspoetik versus Gattungspoetik: Studien zur
deutschen Übersetzung von Jean-Paul Sartre und Italo Svevo. Klagenfurt: Universität Klagen-
furt, Habil. 1988.

7.2 Zur universitätsphilosophischen Aufnahme des Existentialismus 247



Existentialismus Jean-Paul Sartre“82 noch als der „bekannte Theoretiker des Exis-
tentialismus“83 noch als Phänomenologe – öffentlich besonders wahrgenommen
wird, als ‚tieferer‘ Denker seiner „schwierigen Sprache“84 wegen eher unbekannt
bleibt. Doch auch an den österreichischen Hochschulaktivitäten bis in die siebzi-
ger Jahre lässt sich nicht ablesen, dass er „den universitären Flügel des Existenti-
alismus“85 repräsentiert.

Umgekehrt ist Camus, obwohl er durch sein Grenzgängertum zwischen
Prosa, Dramen, Journalismus und Philosophie als „anti-academic“86 gilt, an
den Universitäten vergleichsweise präsent, zumindest im Bereich der Hoch-
schulschriften. Zusammen mit dem sich umfänglich in Periodika niederschla-
genden Interesse am ‚gottlosen‘ Autor (cf. Kap. 4.3) falsifiziert diese Nachfrage
zumindest quantitativ die auf anderen Ebenen zutreffende Einschätzung, dass
„der (sogenannte) christliche Existenzialismus eines Gabriel Marcel teils grö-
ßere Annäherungen als die atheistischen Positionen Sartres oder Camus’“87

erlaubt.
Die Rezeptionsrealität im Falle des als katholischen Existentialisten präsen-

tierten Marcel bildet seine Beliebtheit in mehreren Bereichen nur mäßig ab: In
der Presse wird er wenig besprochen, auf den Bühnen (obwohl ein „äußerst
fruchtbarer Dramatiker“88) kaum gespielt und an den Universitäten ist er weder
in der Lehre noch unter den Hochschulschriften auffällig vertreten. Dennoch
gebe es unter den französischen GegenwartsphilosophInnen „wohl keinen, der
in Österreich so bekannt wäre, wie Gabriel Marcel“, äußert Armand Jacob Ende
Dezember 1952 (also unmittelbar nach Sartres Unmut erregendem Auftritt beim
Wiener „Völkerkongress für den Frieden“; cf. Kap. 8.2): „Von Sartre wird zwar
mehr gesprochen, aber Gabriel Marcel wird wirklich gelesen.“89 Bevor Marcels
Studien in Übersetzung erscheinen, sind seine Vorträge, die im Wiener Institut
Français etwa 500 Hörer anziehen, wahre „Publikumserfolge“90. Anlässlich
eines Besuchs auf Einladung der Österreichischen Kulturvereinigung am 9. Ok-
tober 1946 in Wien spricht Marcel („einer der hervorragendsten Köpfe seines
Landes“), wie der Wiener Kurier berichtet, über sein Projekt „Die Methoden der

82 o. V.: Kurznachrichten. In: Kulturelles, 10.05.1948.
83 o. V.: Kurznachrichten. In: Geistiges Frankreich, 17.03.1952.
84 Fischl: Idealismus, Realismus und Existentialismus der Gegenwart, S. 319.
85 Jurt: Jean-Paul Sartre oder der totale Intellektuelle. In: Neue Zürcher Zeitung, 22.05.1987.
86 Collins: The Sociology of Philosophies, S. 780.
87 Angerer: Versuch einer Zusammenschau, S. 320.
88 Hanns Winter: Das jüngste Frankreich. In: Kontinente 7 (1953), Nr. 1, S. 28–30, hier S. 28.
89 Armand Jacob: Das Geheimnis des Seins von Gabriel Marcel. In: Geistiges Frankreich,
29.12.1952.
90 Porpaczy: Frankreich – Österreich, S. 185.

248 7 Die Philosophie des Existentialismus in Forschung, Lehre und Kritik



Erniedrigung“, mit einem Untertitel („Von Buchenwald bis zu dem Denken von
Sartre“), der ihn als Antipoden Sartres positioniert:

Der gottlos-pessimistische Charakter des jetzt in Frankreich so viel diskutierten „Existenzia-
lismus“ von Jean-Paul Sartre stellt sich ihm so in einen Zusammenhang mit dem Faktum
der Konzentrationslager, die auch eine Erfindung unserer Zeit sind. Von der physischen zur
seelischen Erniedrigung führt ein direkter Weg, ein Irrweg, aus dem nur der Blick auf das
metaphysische Licht des christlichen Glaubens herausführen kann.91

Marcel bestätigt den Inhalt dieses Zeitungsberichts indirekt in dem 1951 als Les
hommes contre l’humain publizierten, erst 1964 auf Deutsch erschienenen
Werk, dass vom Durchführen von Schwangerschaftsabbrüchen in Sartres Krei-
sen ein Weg zur Folter von Wehrlosen in Todeslagern führt („[i]l existe un che-
min repérable qui conduit de chez les avorteurs, que fréquente la clientèle de
Sartre, aux camps de mort où des tortionnaires s’acharnent sur un peuple sans
défense“92). Ausdrücklich richtet er sich gegen die Sartresche Idee, dass der
Mensch sich selbst erschafft („un être qui se fait lui-même et qui n’est que ce
qu’il se fait“), ebenso gegen jene, dass sich Werte frei wählen ließen, für Marcel
einer der gravierendsten Irrtümer von Sartres Philosophie („une des plus graves
erreurs de sa philosophie“93).

Vor dieser Publikation bietet sich als Marcel-Lektüre in Österreich Le Mys-
tère de l’Être (1951) an, das bereits ein Jahr später in Übersetzung vorliegt.
Nachdem schon die Wiener Amandus-Edition 1947 aus Marcels noch bis 1954
unübersetzt bleibendem Hauptwerk Être et avoir (1935) den Auszug Über den
Unglauben (Remarques sur l’irréligion contemporaine) herausbringt (in der Über-
tragung des auch schon als Camus-Übersetzer in Erscheinung getretenen Josef
Ziwutschka), verdankt sich nun das Geheimnis des Seins (1952) dem Wiener He-
rold-Verlag. Wie dem Nachwort von Leo Gabriel zu entnehmen ist, verkörpert
Gabriel Marcel als „Philosoph des Du“ den absoluten Gegensatz zu Sartres „Wir
sind gemeinsam einsam“94, so der Übersetzer der Werks, Hanns Winter, über
die divergierende Behandlung des Themenkomplexes Ich-Andere. Der Unter-
schied zwischen Marcel, also demjenigen, der das Etikett Existentialismus ins
Leben ruft, und Sartre, demjenigen, an dem es seither haftet, liegt für Armand
Jacob darin, dass Ersterer an die Stelle von Verzweiflung und Einsamkeit zum
Gefallen des katholischen Publikums Hoffnung, Liebe und Glauben setzt; er
lasse den Menschen nicht „auf sich allein gestellt“ zurück, sondern ermögliche

91 N. S.: Gabriel Marcel kommt nach Wien. In: Wiener Kurier, 01.10.1946.
92 Gabriel Marcel: Les Hommes contre l’humain. Paris 1951, S. 58.
93 Marcel: Les Hommes contre l’humain, S. 54, 128.
94 Winter: Das jüngste Frankreich, S. 28.

7.2 Zur universitätsphilosophischen Aufnahme des Existentialismus 249



„die Begegnung mit dem Du“95; die Bedeutung der (wenn auch konfliktreichen)
Zwischenmenschlichkeit in der Philosophie Sartres bleibt hier ausgeblendet.

Damit rückt Marcel in die Nähe des österreichischen Philosophen Ferdinand
Ebner, welcher in den Augen seiner BefürworterInnen „die nihilistische Tendenz
des extremen Existentialismus durch das Bedenken der zwischenmenschlichen Be-
ziehung im Wort“96 überwindet, sowie von Martin Buber, dem Theoretiker jener
Ich-Du-Beziehung, der sich die in religiösen Dingen anmaßenden ExistentialistIn-
nen, „die unserer Zeit die Richtung gaben“97, widersetzen, so der Schriftsteller
Kurt Benesch. Die Namen Buber und Ebner, wie auch der des ebenfalls auf Dialog
setzenden deutschen christlichen Existenzphilosophen Peter Wust, fallen in vielen
österreichischen Abhandlungen zur Existenzphilosophie – bisweilen sogar unter
dem Stichwort Existentialismus – , neben jenen Heideggers, Jaspers’, Marcels und
Sartres, so in Leo Gabriels Existenzphilosophie von Kierkegaard bis Sartre (1951),
Amadeo Silva-Taroucas Die Logik der Angst (1953), Johann Fischls Idealismus, Rea-
lismus und Existentialismus der Gegenwart (1954) und Leopold Prohaskas Existenti-
alismus und Pädagogik (1955). Die mit Kierkegaard startende Entwicklung des
existenzphilosophischen Geistes sieht Prohaska bei Sartre wegen seiner „feindseli-
gen Einstellung zum andern“ an einem Tiefpunkt angelangt:

Von der Höhe einer noch christlichen Auffassung eines Kierkegaard über die Existenzerhel-
lung eines Jaspers sinkt die Linie zu der atheistischen Seinsbeschränkung nihilistischer
und pessimistischer Prägung eines Sartre hinab: das menschliche Dasein wird nicht nur
ekelig empfunden, sondern auch absurd ausgelegt.98

Die österreichische Nachkriegsphilosophie erlegt sich vor diesem Hintergrund die
Aufgabe auf, dem orientierungslosen modernen Menschen „in seiner Ratlosigkeit
Halt zu bieten“, statt die Ratlosigkeit noch durch „eine verwirrende Fülle von neu-
artigen Ansätzen, Denkmethoden und Lehren“ zu verstärken, die „leicht ein Ge-
fühl des Schauders und dann der Hoffnungslosigkeit“99 erzeugt. So wundert es
nicht, wenn der Hochschullehrer Hans Windischer, dessen Studie Idealismus und
Existenzphilosophie von 1947 nur erwähnt, dass es „fast Mode geworden“ sei, über
Existenzphilosophie zu sprechen in den gegenwärtigen „Krisenzeiten“100, seine

95 Jacob: Das Geheimnis des Seins von Gabriel Marcel. In: Geistiges Frankreich, 29.12.1952.
96 Prohaska: Existentialismus und Pädagogik, S. 86.
97 Kurt Benesch: Lehrend, leitend, tröstend. Zum Werk Martin Bubers. In: Wort in der Zeit 7
(1961), Nr. 3, S. 1–4, hier S. 3.
98 Prohaska: Existentialismus und Pädagogik, S. 112, 53.
99 Wolfgang Stegmüller: Hauptströmungen der Gegenwartsphilosophie. Eine historisch-
kritische Einführung. Wien 1952, S. 5, 8.
100 Hans Windischer: Idealismus und Existenzphilosophie. Eine Studie. Salzburg 1947, S. 27,
15.

250 7 Die Philosophie des Existentialismus in Forschung, Lehre und Kritik



Aufmerksamkeit lediglich auf Heidegger, Kierkegaard, Nietzsche, Ebner und Wust
richtet, und wenn für Wolfgang Stegmüller, dessen einflussreiches Werk Haupt-
strömungen der Gegenwartsphilosophie von 1952 ein Kapitel zu Jaspers’ Existenz-
philosophie und eines zur Existenzialontologie Heideggers enthält, der Sartresche
Existentialismus ebenso wie Camus’ Schriften zum Absurden entbehrlich bleiben.

Dass Sartres L’Être et le Néant bis dahin nicht in deutscher Übersetzung
vorliegt, trägt zu einer gewissen Rezeptionshemmung bei. Wird nur auf Sar-
tres Ist der Existentialismus ein Humanismus? zurückgegriffen, droht die Ge-
fahr, seine Philosophie mit diesem kurzen Vortrag gleichzusetzen und für
„fachphilosophische Koketterie“101 zu halten. Dieses Urteil, das Erich Heintel
in seinem Beitrag „Jean Paul Sartres atheistischer Humanismus“ (1948)
fällt, mündet in die Weigerung, Sartre fortan ernst zu nehmen, während Leo
Gabriels Studie das existentialistische „Versuchsfeld ausschweifendsten Dilet-
tierens“102 unter Heranziehung der Originalausgabe von L’Être et le Néant zu
umgehen beabsichtigt.

Heißt es in Waldschütz’ Überblick über franko-österreichische Philosophie-
transfers, der Existentialismus stoße in Österreich „nicht auf ungeteilte Gegen-
liebe“103, so ist vor allem an Erich Heintel zu denken. 1936 bei Robert Reininger
promoviert und 1939 habilitiert, vertritt dieser nach einer „Unterbrechung aus
politischen Gründen“104 (seiner NSDAP-Mitgliedschaft) ab 1949/50 am Institut
für Philosophie der Universität Wien eine Transzendentalphilosophie im Sinne
des Deutschen Idealismus auf dem Fundament protestantischer Theologie,
wobei er, wie Haller zuspitzt, mit der ganzen Philosophiegeschichte aufwartet,
um „die beiden Hauptfeinde“105 Marxismus und Positivismus zu bekämpfen.
Zeitgenössisches wird dabei berücksichtigt als „Polemik, die den Unwert gegen-
wärtigen Philosophierens vor dem Richterstuhl des Weltgeistes der Tradition“106

illustriert, wofür Heintels Lehrveranstaltung „Hamann und der Existentialismus“

101 Heintel: Jean Paul Sartres atheistischer Humanismus, S. 35.
102 Leo Gabriel: Existenzphilosophie von Kierkegaard bis Sartre. Wien 1951, S. 7.
103 Waldschütz: Wahrnehmung und Rezeption französischer Philosophie in Österreich,
S. 209. Cf. auch Michael Wiesmüller: Rezeptionen zweiten Grades. Französische Philosophie in
Österreich. In: Angerer und Le Rider (Hg.): Französisch-österreichische Kulturtransfers seit
1945, S. 303–314.
104 Stadler: Philosophie – Zwischen „Anschluss“ und Ausschluss, Restauration und Innova-
tion, S. 125.
105 Haller: Die philosophische Entwicklung in Österreich am Beginn der Zweiten Republik,
S. 165. Cf. auch Hans-Dieter Klein: Erich Heintel und die Philosophie perennis. In: Benedikt
et al. (Hg.): Verdrängter Humanismus, S. 1072–1090.
106 Haller: Die philosophische Entwicklung in Österreich am Beginn der Zweiten Republik,
S. 165.

7.2 Zur universitätsphilosophischen Aufnahme des Existentialismus 251



im Sommersemester 1952 als Beispiel dienen kann. Als Leo Gabriels Konterpart
wird er schnell zu einem jener intermédiaires, die ausländische Kulturelemente
nicht aus Verehrung, sondern „als paradoxe Mittler“107 aus Ablehnung transpor-
tieren. Vor allem nimmt er Anstoß an dem „mit der Verzweiflung an sich und der
Welt spielenden Nihilismus“ des Existentialismus, der seinem Vernehmen nach
„Gott nicht aus intellektueller Redlichkeit im Rahmen wissenschaftlicher Unter-
suchung als gebietsinadäquat abweist, sondern von vornherein negativ doktrinär
Gott leugnen muß, um überhaupt existieren zu können.“108 Vor Augen haben
dürfte Heintel dabei jene Passage des von ihm besprochenen L’Existentialisme
est un humanisme, in der Sartre behauptet,

daß der Mensch erst existiert, auf sich trifft, in die Welt eintritt, und sich erst dann defi-
niert. Der Mensch, wie ihn der Existentialist versteht, ist nicht definierbar, weil er zu-
nächst nichts ist. Er wird erst dann, und er wird so sein, wie er sich geschaffen haben
wird. Folglich gibt es keine menschliche Natur, da es keinen Gott gibt, sie zu ersinnen.109

([…] que l’homme existe d’abord, se rencontre, surgit dans le monde, et qu’il se définit
après. L’homme, tel que le conçoit l’existentialiste, s’il n’est pas définissable, c’est qu’il
n’est d’abord rien. Il ne sera qu’ensuite, et il sera tel qu’il se sera fait. Ainsi, il n’y a pas de
nature humaine, puisqu’il n’y pas de Dieu pour la concevoir.)110

Gabriels auf der Basis von L’Être et le Néant operierende Existenzphilosophie
kümmert Sartres unbegründete Gottlosigkeit nicht, vielmehr schließt er sein
Vorwort im Sinne von Bubers ‚Gottesfinsternis‘, nach der das vor Gottes Licht
Getretene jederzeit weichen kann: „Der Glanz der Gottheit, der in der Weltge-
schichte erlosch, kann jeden Augenblick wieder hervorbrechen. Denn Gott ist
nicht tot, das ist unsere Gewißheit.“111

7.3 Katholische Kritik oder: Der Existentialismus als
Nihilismus

Nicht Stellung zu Sartre zu nehmen, verunmöglicht nach Ende des Zweiten
Weltkriegs allein seine Allgegenwart im intellektuellen Feld, eine für Benoît

107 Middell: Kulturtransfer und Weltgeschichte, S. 61.
108 Heintel: Jean Paul Sartres atheistischer Humanismus, S. 35.
109 Sartre: Der Existentialismus ist ein Humanismus, S. 149.
110 Sartre: L’Existentialisme est un humanisme, S. 29f.
111 Gabriel: Existenzphilosophie von Kierkegaard bis Sartre, S. 8.

252 7 Die Philosophie des Existentialismus in Forschung, Lehre und Kritik



Denis beispiellose Hegemonie („cette hégémonie sans précédent“112), die An-
hängerInnen, KontrahentInnen und KonkurrentInnen zugleich Reaktionen ab-
verlangt. Die dadurch entstehende Polarisierung kommentiert Anna Boschetti:

Die von Sartre ausgeübte Polarisierung wird durch die konstante Aufmerksamkeit, die
ihm die Kritiker der wichtigsten Zeitungen widmen, und durch die Intensität der Reaktio-
nen, die er von allen Stellen des intellektuellen Feldes seiner Epoche hervorruft, belegt.
Es geht nicht nur um ideologische und intellektuelle Divergenzen: Keiner seiner Konkur-
renten kann ihn ignorieren, denn er lässt sie alle als mangelhaft, unvollständig und über-
holt erscheinen.113

(La polarisation que Sartre exerce est attestée par l’attention constante que lui consacrent
les critiques des principaux journaux et par l’intensité des réactions qu’il suscite de la
part de toutes les positions du champ intellectuel de son époque. Il ne s’agit pas seule-
ment de divergences idéologiques et intellectuelles: aucun de ses concurrents ne peut
l’ignorer, car il les fait apparaître tous en défaut, incomplets, dépassés.)114

Auch die österreichische Opposition kann sich „des Faszinosums Sartre“115 nicht
erwehren, und wie zu erwarten geht die Ablehnung in ihrer Ausdrucksstärke
über die Begeisterung für den „weltweit bekömmlichen philosophischen Schla-
ger“116 des Existentialismus hinaus. Die Hauptantipoden Sartres finden sich im
kommunistischen und katholischen Lager, wobei die katholische DenkerInnen
den öffentlichen Diskurs in Österreich wesentlich stärker als im Ausgangskontext

112 Benoît Denis: Littérature et engagement de Pascal à Sartre. Paris 2000, S. 259. Zwar ist es Sar-
tre ein Anliegen, sein Denken publik zu machen, doch überrascht ihn die Wucht der als solche
nicht geplanten ‚existentialistischen Offensive‘ im Herbst 1945, so Simone de Beauvoir: „Der
Sturm, den wir entfesselt hatten, überraschte uns. […] Mein Gepäck war leicht, aber man verband
meinen Namen mit dem Sartres, dessen sich der Ruhm brutal bemächtigte. Es verging keine
Woche, ohne daß in den Zeitungen von uns die Rede war. […] Überall fanden unsere Bücher, fan-
den wir selber ein Echo. Auf der Straße verfolgten uns die Fotoreporter, sprachen uns die Leute
an. Im ‚Flore‘ beobachtete man uns und tuschelte.“ („Le tumulte que nous soulevâmes nous sur-
prit. […] Mon bagage était léger, mais on associa mon nom à celui de Sartre que brutalement la
célébrité saisit. Il ne se passait pas de semaine sans qu’on parlât de nous dans les journaux. […]
Partout paraissaient des échos sur nos livres, sur nous. Dans les rues, des photographes nous mi-
traillaient, des gens nous abordaient. Au Flore on nous regardait, on chuchotait.“) Beauvoir: Der
Lauf der Dinge, S. 45. (Beauvoir: La Force des choses, Bd. 1, S. 60f.)
113 Anna Boschetti: Sartre au centre des querelles. In: Charle und Jeanpierre (Hg.): La vie in-
tellectuelle en France, Bd. 2: De 1914 à nos jours. Paris 2016, S. 193–198, hier S. 195. [Übers.
d. Verf.]
114 Boschetti: Sartre au centre des querelles, S. 195.
115 Jean Améry: Sartre: Größe und Scheitern (1974). In: Améry: Werke, Bd. 4, S. 238–265, hier
S. 240. [Zuerst in: Merkur 28 (1974), Nr. 12.]
116 Nenning: Sankt Sartre, S. 22.

7.3 Katholische Kritik oder: Der Existentialismus als Nihilismus 253



Frankreich bestimmt. Beide sehen sich zunächst „in seltener Einigkeit“117 in ihrer
Aversion gegen eine Philosophie, die weder Gott noch soziale Kräfte der men-
schlichen Freiheit überzuordnen bereit ist, und gegen die existentialistischen
Werke, die für sie „ein wildes und langweiliges Gemengsel misanthropischer Phi-
losophie, krankhafter Pathologie und Pornographie“118 darstellen, wobei Umfang
und Häufigkeit der katholischen und kommunistischen Abwehr-Artikel deutlich
Auskunft über die gefühlte Bedrohung geben. Man fixiert sich vor allem auf den
Pessimismus und Nihilismus der Sartreschen „Predigt des Menschenhasses“119,
weshalb der Autor seine auch direkt an ihre Adressen gerichtete Verteidigungs-
Rede bewusst L’Existentialisme est un humanisme nennt.

Mit beiden Gruppen, die sich als die verlässlichsten Verbündeten im Kampf
gegen den Nationalsozialismus bewährt haben, kooperieren die französischen
Alliierten anfänglich, im Zuge der Eskalation des Kalten Kriegs schließlich nur
noch mit den KatholikInnen. Diese Zusammenarbeit mehrt auf kulturpolitischer
Ebene noch den mentalitätsbedingt schon gewichtigen Import von Schriften
des christlichen Existentialismus und des Renouveau Catholique, die „etablierte
Positionen des Aufnahmekontextes“120 unterstützen. Von der „Beliebtheit der
Autoren der Katholischen Erneuerungsbewegung“121 zeugen im Programm
der französischen Kulturinstitute zahlreiche Veranstaltungen und Vorträge zu
Léon Bloy, François Mauriac, Charles Péguy und auch zu Georges Bernanos,
der vielfach als christlicher Vertreter des Existentialismus rezipiert wird. Peri-
odika nicht nur der französischen Besatzung erwähnen die „Höchstleistun-
gen“122 der katholischen Literatur Frankreichs, so spricht 1953 etwa die
amerikanisch orientierte Literaturzeitschrift Kontinente Bloy, Péguy, Mauriac,
Bernanos, Claudel, Maritain und Marcel ihr Lob aus. Was diese AutorInnen
mit den existentialistischen eine, sei, dass sie ebenfalls „von den Konflikten
und von den inneren Spannungen des Gewissens“ ausgingen, allerdings auf
eine Weise, „die ganz natürlich zur Theologie führt“123, indem sie dem Men-
schen zeigten, wie er sich „zur gottgewollten Begegnung vorbereiten und sich
dem Wirken der Gnade aufschliessen“124 könne.

117 Felbick: Schlagwörter der Nachkriegszeit 1945–1949, S. 267.
118 E. K.: Eine Verzerrung des Menschen. In: Österreichische Zeitung, 15.11.1947.
119 Cf. O. S.: Die Dramatik Sartres – eine Predigt des Menschenhasses. In: Österreichische Zei-
tung, 16.12.1950.
120 Espagne: Die Rolle der Mittler im Kulturtransfer, S. 313.
121 Zankl und Unterweger: Frankreichs Feste im Freundesland und was darüber berichtet
wurde, S. 322.
122 Winter: Das jüngste Frankreich, S. 28.
123 o. V.: Gabriel Marcel. In: Kulturelles, 28.06.1948.
124 Jacob: Das Geheimnis des Seins von Gabriel Marcel. In: Geistiges Frankreich, 29.12.1952.

254 7 Die Philosophie des Existentialismus in Forschung, Lehre und Kritik



Von den französischen KulturredakteurInnen ebenfalls positiv hervorge-
hoben wird der Gabriel Marcel nahestehende christlich-marxistische Esprit-
Herausgeber Emmanuel Mounier. Mounier gehört laut Kulturelles schon zu
den „Existentialisten, als Sartre noch unbekannt war“125. Seine Lehre des Per-
sonalismus beschreibt Jacob als „Existentialismus eines Christen, der eine
Würdigung sowohl des atheistischen wie des katholischen Existentialismus
ermögliche, und jeder Philosophie überhaupt, der es um den Menschen in sei-
ner konkreten Gesamtheit gehe.“126 Mounier errege Aufsehen in Österreich
„nicht allein wegen des Interesses, das man der existentialistischen Philoso-
phie seit einigen Jahren entgegenbringt, sondern auch wegen der Persönlich-
keit des Vortragenden.“127 Als er 1950 unerwartet stirbt, heißt es in Geistiges
Frankreich: „Dies war ein Mann: nicht ein ‚Prominenter‘, sondern ein Mann, ein
Kämpfer für und gegen seine Zeit.“128 Womöglich versetzt Jacob dem ansonsten
eher wohlwollend porträtierten Sartre damit einen Seitenhieb, nachdem die Gunst
des Publikums für den Existentialismus aus der Perspektive des Besatzungsbulle-
tins seit der Indizierung der Werke Sartres durch den Vatikan (1948 Sartres opera
omnia, 1956 folgen Simone de Beauvoirs Les Mandarins und Le deuxième Sexe) im
Schwinden begriffen ist; Sartre hätte damit „jene Lesergemeinde verloren, die zu-
nächst das stärkste Interesse für ihn bekundete“129.

Dass dies – wie auch die Meinung, die Theologie trage generell „wenig zur
Sartre-Rezeption“130 bei – nur bedingt zutrifft, belegt die fortgesetzte (wenn-
gleich kritische) Berichterstattung in Literatur- und Kulturzeitschriften des
‚champ religieux‘, etwa in der 1945 von Friedrich Funder gegründeten Wochen-
zeitung Österreichische Furche, die Sartre zeitweise „am heftigsten“131 angreift.

125 o. V.: Emmanuel Mounier. In: Kulturelles, 31.01.1949.
126 A. J.: Unsterbliches Opfer. Zum Tode Emmanuel Mouniers. In: Geistiges Frankreich,
03.04.1950.
127 o. V.: Emmanuel Mounier. In: Kulturelles, 31.01.1949.
128 A. J.: Unsterbliches Opfer. In: Geistiges Frankreich, 03.04.1950.
129 o. V.: Französische Literatur in österreichischen Verlagen. In: Kulturelles, 27.06.1949.
130 Gregor Maria Hoff: Stichproben: Theologische Inversionen. Salzburger Aufsätze. (Salzburger
Theologische Studien 40.) Innsbruck 2010, S. 133. Hoff, demzufolge „der schematisch vorgetra-
gene Nihilismus-Vorwurf“ eine „pünktliche Auseinandersetzung mit Sartre“ (S. 149) verhindert,
sieht diese Ablehnung in einem größeren Zusammenhang: „An der Stellungnahme zu Sartre, ge-
nauer: an der Notwendigkeit ihn zu verschweigen, ihn dem eigenständigen Urteil der Gläubigen
zu entziehen, dokumentiert sich die Unfähigkeit des theologisch-kirchlichen Antimodernismus,
den kritischen Anfragewert des freiheitsbewussten Subjektdenkens intern zu bestimmen. Der Fall
Sartre hat von daher Nennwert für eine epochale Epochenverweigerung, die im Augenblick dieses
Richterspruchs auf das Ende ihrer Selbstverweigerung zusteuert, weil sie sich nicht mehr am
Leben erhalten lässt.“ (S. 133, [Hervorhebung im Original]).
131 Porpaczy: Frankreich – Österreich, S. 228.

7.3 Katholische Kritik oder: Der Existentialismus als Nihilismus 255



Vor allem Wort und Wahrheit, eine von Otto Mauer und Otto Schulmeister her-
ausgegebene, auf die Modernisierung der katholischen Kirche zielende „Mo-
natsschrift für Religion und Kultur“, liefert, wenn auch meist kopfschüttelnd,
die umfänglichsten Auseinandersetzungen mit Sartres Schriften. Federführend
ist hier der unter dem Pseudonym Gotthard Montesi aktive Anton Böhm, der
besonders an der Negativität des Existentialismus Anstoß nimmt:

Wenn Sartre uns mitteilt, daß ihm und seinen Helden das Sein oder die Existenz Ekel ein-
flößt, so haben wir das mit Bedauern zur Kenntnis zu nehmen. […] Warum aber ist es ge-
rade der Ekel und sind es auch sonst die negativen, eine Verneinung enthaltenden, ein
Nichts anzeigenden Erfahrungen, wie Angst, Verzweiflung, Scham, Langeweile, durch
die Sartre das Sein erscheinen läßt? Warum wählt er dazu nicht positive Seinserfahrun-
gen, wie Freude, Staunen, Begeisterung, Schönheitsgefühl – oder Liebe? […] Es gibt dar-
auf nur eine Antwort: weil da eben keine Liebe ist, keine starke und aufrichtige
Bejahung, sondern ein urgründiges Nein gegen die Existenz, eine verborgene, irrationale
Ablehnung des Seins in den Tiefen der Seele.132

Auf der Basis dieser Gemütsverfassung vermag „das schwelgerische Verweilen
des Romanschreibers Sartre beim Scheußlichen, Widerlichen, Befleckten, Er-
bärmlichen, Korrupten, Gemeinen, Verfaulenden“133 nicht mehr zu verwun-
dern. Dass solche speziell in katholischen Periodika vorkommende Drastik
nicht rein konfessionell bedingt ist, beweist 1948 die sozialdemokratische Ar-
beiter-Zeitung mit folgendem Kommentar zur existentialistischen Lehre:

Gleichzeitig sieht sie diese Welt, den Menschen also, als große Eiterbeule an, in der mit
wahrer Wollust herumgewühlt wird, so daß auch das kleinste Stückchen reiner Himmel
von pestilenzialischen Wolken verhüllt und die Welt zu einer irren Hölle wird, erfüllt von
Wahnsinnsschreien und verfaultem Auswurf.134

132 Gotthard Montesi: Sartre und die Sartristen oder Hybris und Erniedrigung des Menschen.
In: Wort und Wahrheit 7 (1952), 2. Halbjahr, S. 656–674, hier S. 669. Dass diese Ausrichtung
der Kritik auch in Frankreich nicht unbekannt ist, lässt Vian schon mit dem Titel seines Arti-
kels „Sartre et la merde“ (S. 261f.) wissen: „Sie werfen ihm kollektiv die Erbrochenengeschich-
ten vor, die man tatsächlich da und dort finden kann in den Werken des Flore-Priesters […].
Uns scheint, dass diese oberflächlichen Exegeten einen groben Fehler begehen, indem sie
dem Autor […] ausschließlich eine Vorliebe für alles, was mit Latrinen zu tun hat, zuschreiben.
Sie haben ihm nie vorgeworfen, den blauen Himmel zu lieben. Aber Sartre spricht manchmal
auch davon.“ [Übers. d. Verf.] („Ils lui reprochent, conjointement, les histoires de vomi que
l’on trouve, il est vrai, çà et là dans les œuvres du prêtre de Flore […]. Il nous paraît que ces
exégètes superficiels commettent une erreur grossière en attribuant […] à l’auteur, des pré-
férences exclusivement latrinaires. Ils ne lui ont jamais reproché d’aimer le ciel bleu. Or, Sartre
en parle quelquefois aussi.“)
133 Montesi: Sartre und die Sartristen, S. 669.
134 h u b.: Orgie des Flagellantismus. In: Arbeiter-Zeitung, 11.05.1948.

256 7 Die Philosophie des Existentialismus in Forschung, Lehre und Kritik



Entscheidend für diesen Eindruck sind Sartres in einer „spitzen, anstössigen
Sprache“ geschriebenen Vorkriegswerke, die „das Schöne und Edle“ weiträu-
mig umgehen, um sich direkt „in den Abgrund einer von niedrigen Trieben und
bösen Leidenschaften behafteten Menschheit“135 zu begeben. Gerade durch die
verzögerte Rezeption von Le Mur und La Nausée wird der Autor lange für einen
Verfechter des absoluten Individualismus („le partisan de l’individualisme ab-
solu“136) gehalten, der des Menschen Stimmungsspektrum auf Niedergeschlagen-
heit und Lustlosigkeit („la tristesse et l’ennui“137) beschränkt. Dem Grazer
Philosophie-Professor Silva-Tarouca erscheint der Existentialist als ein „Mensch-
pessimist“, der sich im Unwohlsein allzu wohlfühlt:

Es ist das Eigentümliche der Angst, Angst zu haben auch vor der Befreiung von sich
selbst, vom eigenen Leid. Mit welchem Raffinement kämpfen Schizophrene und manisch
Depressive um ihr pseudopositives oder offen negatives ‚Mono‘, um ihr Unglück, um ihre
Krankheit, um ihren ‚Existentialismus‘.138

Nachdem er sich einen Überblick über „die negativen Erlebnisse: die Angst, die
mauvaise foi, […] schließlich Sadismus und Masochismus“ verschafft hat, muss
auch der Erziehungswissenschaftler Leopold Prohaska dem Existentialismus „Ni-
hilismus und Pessimismus“ attestieren; doch während er 1955 „eine positive Wei-
terentwicklung bei Sartre“139 noch nicht ausschließen möchte, sieht Johann
Fischl schon im Vorjahr schwarz: „Die Philosophie Sartres ist ein Hohngelächter
auf alles, was bisher dem Menschen heilig war: sie gründet im Nihilismus.“140 Ni-
hilismus wird, wenn nicht als Synonym oder Steigerungsform von Pessimismus,
als Zuwiderhandlung gegen den Anstand und das Verwerfen gängiger Moralvor-
stellungen begriffen, weniger als Reaktion auf „the loss of meaning that accompanies
the disappearance of a metaphysical Christian worldview“141 im Nietzscheanischen
Sinne. Entsprechend bemüht sich Armand Jacob, der immer wiederkehrenden
Zuordnung die Berechtigung zu nehmen:

Obwohl diese Zeit als die des Nihilismus gilt, ist es äusserst zweifelhaft, ob sie je einen
wirklichen Nihilisten hervorgebracht hat: unter allen Schriftstellern, von Nietzsche bis
Malraux, Sartre, Camus und den Surrealisten, die häufig als Nihilisten bezeichnet wer-

135 o. V.: Jean-Paul Sartre un [!] der Existentialismus. In: Kulturelles, 17.06.1947.
136 Chancel: Jean-Paul Sartre, S. 225f.
137 Jean-Paul Sartre. In: Roland Alix: Enquête auprès des étudiants d’aujourd’hui. In: Les
Nouvelles littéraires artistiques et scientifiques, 02.02.1929.
138 Amadeo Silva-Tarouca: Die Logik der Angst. Innsbruck, Wien, München 1953, S. 164, 219.
139 Prohaska: Existentialismus und Pädagogik, S. 50f., 112.
140 Fischl: Idealismus, Realismus und Existentialismus der Gegenwart, S. 315.
141 Christine Daigle: Sartre and Nietzsche: Brothers in Arms. In: O’Donohoe und Elveton
(Hg.): Sartre’s Second Century, S. 56–72, hier S. 56.

7.3 Katholische Kritik oder: Der Existentialismus als Nihilismus 257



den, gibt es wohl keinen, der nicht versucht hätte, den Nihilismus irgendwie zu überwin-
den und einen Ausweg aus ihm zu finden.142

Einen Ausweg wünschen würden sich nach Friedrich Heer so manche Sartre-
LeserInnen in Anbetracht der sich ihnen darbietenden „Welt der Mörder und
Selbstmörder, der armen Teufel, der armen Huren, der armen Diebe-Narren-
Schriftsteller, ja des armen Teufels Gott“143, ausgeliefert dem Sartreschen
Kompositionskonzept, an willenlosen, schwachen, feigen und bisweilen sogar
grundschlechten Wesen („êtres veules, faibles, lâches et quelquefois même
franchement mauvais“144) die Ausweglosigkeit des unaufrichtigen Subjekts
darzustellen. Diejenigen Figuren, die es nicht von vornherein sind, werden
Fischl zufolge im Verlauf der Handlung „zu Schuften, Feiglingen, Verrätern,
Perversen oder Verbrechern“: „Alles ist an ihnen klein, schmutzig und ab-
surd.“145 Fischl hat offenbar Montesis Diagnose, dass diese Versammlung un-
angenehmer Gestalten letztlich als Absage an die menschliche Existenz zu
verstehen ist, gründlich gelesen, denn auch sie zählt „Feiglinge, Schufte,
Heuchler, Verräter, Schwächlinge, Verbrecher, Pervertierte und dergleichen“
auf und beanstandet vor allem „die unverhüllt pornographischen Details, mit
denen der Leser geohrfeigt wird“146. Dass Sartres Ausführungen zu Zwischen-
menschlichem geeignet sind, „wegen ihrer Realistik zu befremden“, hat der
deutsche Übersetzer von L’Être et le Néant, Justus Streller, schon geahnt und
sogleich bedauert, denn gerade in der „Metaphysik der sexuellen Zärtlichkei-
ten“ und im ‚Blick des Anderen‘ sieht er ein wirkliches Novum, das Sartre von
Hegel, Husserl, Heidegger und sonstigen „geistigen Väter[n]“147 abhebe. Wal-
ter van Rossum wird später gerade in Strellers Übersetzung den Ursprung des
(Image-)Problems sehen:

Wer Sartre in den fünfziger und sechziger Jahren auf deutsch gelesen hat, nennt ihn un-
weigerlich düster und negativ. Aber Sartre ist überhaupt nicht düster, auch wenn man
seine Theaterstücke wie dunkle Thesenstücke über das menschliche Scheitern inszeniert
hat […], jedenfalls ist er nicht düsterer als Thomas Mann oder André Gide. Aber er ist voll-

142 Armand Jacob: Emil Cioran. In: Geistiges Frankreich, 31.03.1952. Wer hier allerdings be-
reits als „der reine, durch keine Selbstüberwindung entstellte Nihilist“ Erwähnung findet, ist
der noch weitgehend unbekannte Emil Cioran, ein „Alt-Österreicher aus Siebenbürgen“, der
nach dem Studium in Bukarest und an der Wiener Philosophischen Fakultät nun in Paris lebe.
143 Heer: In memoriam Jean Paul Sartre (LIT), Blatt 1.
144 Sartre: L’Existentialisme est un humanisme, S. 54.
145 Fischl: Idealismus, Realismus und Existentialismus der Gegenwart, S. 315.
146 Montesi: Sartre und die Sartristen, S. 670, 669.
147 Justus Streller: Vorwort. In: Streller: Zur Freiheit verurteilt. Ein Grundriß der Philosophie
Jean Paul Sartres. Hamburg 1952, o. S.

258 7 Die Philosophie des Existentialismus in Forschung, Lehre und Kritik



kommen „negativ“. Allerdings nicht im Sinne „negativer Daseinsbefindlichkeiten“. In all
seinen Werken läßt Sartre die Negation als Kraft, als Potential der Freiheit, als Losrei-
ßungsvermögen zum Zuge kommen.148

Das Potential, das dieser Negation innewohnt und Sartres Standpunkt für Contat
und Rybalka zum Gegenteil des Nihilismus macht,149 ergreifen seine Roman- und
Bühnenfiguren nur bedingt. So bezeichnet Sartre etwa das Drehbuch Les Jeux
sont faits (1947), in dem zwei Tote die Chance erhalten, kurz in ihr Leben zurück-
zukehren, um dessen ungünstige Bilanz zu korrigieren, und trotz bester Absich-
ten am Diktat ihrer Umstände scheitern, als nicht existentialistisch im positiven
Sinne, da der Existentialismus niemals gefallene Würfel dulde.150 Ein nach dem
Kriterium der gefallenen Würfel noch weniger existentialistisches Stück wäre
dann Huis clos, in dem drei sich in der Hölle aufhaltende Figuren ohne eine sol-
che Chance auf ‚Richtigstellung‘ mit ihren vergangenen Unzulänglichkeiten kon-
frontiert werden, die an sich nicht mehr veränderbar sind, wohl aber die eigene
Haltung dazu. An diesem scheinbaren Widerspruch wird deutlich: Keines der li-
terarischen Werke des Existentialismus will eine Veranschaulichung des geglück-
ten Lebens sein, sondern möchte, wie Sartre in Qu’est-ce que la littérature?
präzisiert, mit zu überwindenden Ungerechtigkeiten, Ausflüchten und Zweifeln
die LeserInnen auf ertragreiche Weise in das Geschehen involvieren (cf. Kap.
6.4). Montesi wundert sich über HeldInnen, die der Philosophie nach eigentlich
„Freiheitsträger und Seinsverwandler“ sein müssten, stattdessen aber unschlüs-
sig miterleben, wie ihre Willensäußerungen und -akte „ständig von unbewußten
Entscheidungen entkräftet, ja ins Gegenteil verkehrt“ werden, was dem „offizi-
elle[n] Aktivitätsoptimismus des Systems“151 doch diametral entgegenstehe. Der
an der Universität Wien lehrende Johannes Messner geht noch einen Schritt wei-

148 Van Rossum: Von der Rettungslosigkeit des Menschen. In: Die Zeit, 07.02.1992.
149 Cf. Contat und Rybalka: La Nausée – Notice, S. 1670.
150 Cf. Jean-Paul Sartre: Les Jeux sont faits? Tout le contraire d’une pièce existentialiste, nous
dit Jean-Paul Sartre. Interview par Paul Carrière. In: Le Figaro, 29.04.1949.
151 Montesi: Sartre und die Sartristen, S. 670, 669. Die katholische Position steht auch in die-
sem Punkt im Einklang mit der kommunistischen Haltung: So sieht die Österreichische Zeitung
(Nikolai Karinzew: Propaganda der „Hölle“ und des „Wahnsinns“, 16.04.1947) den „tiefsten
Pessimismus“ des Existentialismus im „Fehlen jeglicher Perspektive“: „Nach Sartre hat der
Mensch nur einen Ausweg: auf maschinelle Art an den eigenen Qualen Freude zu finden. […]
Den Kampf aufgeben, sich den Lebensverhältnissen unterwerfen, wie scheußlich sie auch
sein mögen, und darin Ergötzen und Vergessen finden […].“ Die westlichen Alliierten gestehen
diesem Pessimismus hingegen sehr wohl ein gewisses Aktivierungspotential zu: Die britische
Weltpresse (o. V.: Die französische Dichtung der Gegenwart, 21.02.1946) begreift Sartres Philo-
sophie „als eine Art heroischen Pessimismus […], der dem Menschen als einzige Lösung und
Rettung die freigewollte, menschenwürdige Tat empfiehlt.“

7.3 Katholische Kritik oder: Der Existentialismus als Nihilismus 259



ter und spekuliert 1952 in seiner Studie Widersprüche in der menschlichen Exis-
tenz, dass man in Sartres Kreisen vom Scheitern schreibt, weil man selbst nicht
an die umfassende Selbstschaffung glauben kann, im Wissen,

daß der Mensch mehr ist als nur das, was er tut, daß er nicht tun kann, was er will, um
sein bestes Selbst zu sein. Es ist daher kein Zufall, daß aus der Schule Sartres selbst Un-
tersuchungen der menschlichen Existenz hervorgehen, die klar zeigen, daß seine Wirk-
lichkeitsbetrachtung nicht befriedigt.152

Potentiell drastische Folgen des Existentialismus-Transfers – der wie jeder
Transfer „die gegebenen Interpretationsformen verändert und dadurch die be-
stehenden Ordnungen, Abstände, Einteilungen in Frage stellt und variiert“153–
befürchtet Fischl, zumal der Einfluss der Strömung in Europa „ein sehr beacht-
licher“ sei:

Woher kommt dieser Einfluß? Daher, daß er ausspricht, was Millionen von Menschen
heute empfinden. Wir fühlen uns in unseren Entscheidungen einsam und verlassen. Zu-
fälle geben unserem Leben eine ganz neue Wendung, die wir nicht gewollt haben. Es
zeigt sich heute zum Beispiel, daß es absurd war, einer Partei beizutreten, für die Zukunft
kann aber möglicherwiese das Gegenteil absurd sein. Wie sollten wir uns verhalten? Sar-
tre antwortet uns: Tue, was du willst! Entscheide dich nur aus Freiheit und stehe zu dei-
ner Tat! Nimm das ganze Leben nicht allzu wichtig: das Leben ist absurd. So löst er die
ernste Frage nach dem Sinn des Lebens mit der Frivolität des Franzosen: „So kommt es
auf das gleiche hinaus, ob man sich im stillen betrinkt oder ob man Führer von Völkern
ist.“154

Diese „Freiheit der Willkür“155, die Tatsache, dass „alles menschliche Tun gleich-
wertig ist“156, so Sartres einstiger Schüler Maxime Chastaing in Wort und Wahr-
heit, sorgt auf christlicher Seite durchgehend für Irritationen. Die aus der

152 Johannes Messner: Widersprüche in der menschlichen Existenz. Tatsachen, Verhängnisse,
Hoffnungen. Innsbruck, Wien, München 1952, S. 213f.
153 Suppanz: Transfer, Zirkulation, Blockierung, S. 25.
154 Fischl: Idealismus, Realismus und Existentialismus der Gegenwart, S. 315. Cf. Sartre:
L’Être et le Néant, S. 675: „Ainsi revient-il au même de s’enivrer solitairement ou de conduire
les peuples.“ Mit diesem Sartre-Zitat reißt Fischl einen Satz aus dem Kontext, der in L’Être et le
Néant gerade dazu dient, das unaufrichtige Handeln jener Menschen zu veranschaulichen, die
dem esprit de sérieux (Geist der Ernsthaftigkeit) verfallen sind, indem sie die eigenen Werte
„als transzendente, von der menschlichen Subjektivität unabhängige Gegebenheiten“
(„comme des données transcendantes indépendantes de la subjectivité humaine“) auffassen.
Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 1069; cf. S. 108f. (Sartre: L’Être et le Néant, S. 674; cf.
S. 74f.)
155 Heintel: Jean Paul Sartres atheistischer Humanismus, S. 35.
156 Maxime Chastaing: Existentialismus und Betrug. In: Wort und Wahrheit 7 (1952), 1. Halb-
jahr, S. 273–278, hier S. 273.

260 7 Die Philosophie des Existentialismus in Forschung, Lehre und Kritik



Inexistenz Gottes zu ziehende äußerste Konsequenz, die Sartre mit dem an Hei-
deggers Geworfenheit angelehnten Begriff délaissement (das „in seinem Woher
und Wohin“157 verhüllte In-der-Welt-Sein) umschreibt, ist, dass jede Möglichkeit
verschwindet, Werte in einem intelligiblen Himmel aufzutun. Ohne ein sie den-
kendes unendliches und vollkommenes Bewusstsein („conscience infinie et par-
faite“) existiere keine allgemeingültige Moral, kein apriorisches Gutes („bien
a priori“158). Anlässlich seines theologisch gefärbten, zur Zeit der Bauernkriege in
Deutschland spielenden Stücks Le Diable et le Bon Dieu gefragt, ob er sich sicher
sei, dass es keinen Gott gebe, antwortet Sartre: „Ich bin überzeugt davon.“159

Neben dieser „Verleugnung Gottes und des Guten“160 verblasst sein wiederholter
Hinweis, dass die Existenz Gottes nichts an seinem Konzept ändern würde, da ja
in dem Fall Gott selbst das menschliche Bewusstsein als Freiheit erschaffen
hätte.161 Im Stück Les Mouches beispielsweise erklärt Orest seinem Schöpfer Jupi-
ter, dass dieser ihn frei geschaffen habe, wodurch er ihm bereits nicht mehr ge-
höre („[m]ais il ne fallait pas me créer libre […]. A peine m’as-tu créé que j’ai
cessé de t’appartenir“162).

157 Heidegger: Sein und Zeit, S. 135.
158 Sartre: L’Existentialisme est un humanisme, S. 38.
159 o. V.: Sartre antwortet der Kritik. In: Geistiges Frankreich, 09.07.1951. Cf. Jean-Paul Sartre:
Der Teufel und der liebe Gott. Drei Akte und elf Bilder. Neuübersetzung von Uli Aumüller. (Ge-
sammelte Werke, Theaterstücke.) Reinbek 1991, S. 158 (Jean-Paul Sartre: Le Diable et le Bon
Dieu. In: Sartre: Théâtre complet, S. 494): „Siehst Du die Leere über unseren Köpfen? Das ist
Gott. Siehst du diesen Spalt in der Tür? Das ist Gott. Siehst du das Loch in der Erde? Auch das
ist Gott. Das Schweigen ist Gott. Die Abwesenheit ist Gott. Gott ist die Einsamkeit des Men-
schen. Nur ich war da: Ich habe allein über das Böse entschieden; allein habe ich das Gute
erfunden.“ („Tu vois ce vide au-dessus de nos têtes? C’est Dieu. Tu vois cette brèche dans la
porte? C’est Dieu. Tu vois ce trou dans la terre? C’est Dieu encore. Le silence, c’est Dieu. L’ab-
sence, c’est Dieu. Dieu, c’est la solitude des hommes. Il n’y avait que moi: J’ai décidé seul du
Mal; seul, j’ai inventé le Bien.“) Die blasphemischen Ausfälle der Figur Gœtz mindern nicht
die begeisterte Aufnahme in Geistiges Frankreich (Der neue Sartre, 18.06.1951): Das Stück, das
am 7. Juni 1951 im Théâtre Antoine Premiere feiert, wird darin als „von unwiderstehlicher
Kraft, von durchdringender Schärfe“ gerühmt, es sei „ein monumentales Werk, das überle-
bensgross den Werdegang einer Seele schilder[t].“
160 Heintel: Jean Paul Sartres atheistischer Humanismus, S. 40.
161 Cf. Sartre: L’Existentialisme est un humanisme, S. 38f., 77. Cf. dazu auch Beauvoir: Pour
une Morale de l’ambiguïté, S. 91. Zuletzt wurde dies von Papst Franziskus unterstrichen: „Und
wer weiß, vielleicht ist das das einzige Band, das alle Menschen verbindet – die Liebe Gottes.
Darüber hinaus sind wir frei. Sogar frei, ihn nicht zu lieben.“ Wim Wenders und David Rosier:
Papst Franziskus – Ein Mann seines Wortes (2018), 92 min, 01:22:18–01:22:45.
162 Sartre: Les Mouches, S. 64.

7.3 Katholische Kritik oder: Der Existentialismus als Nihilismus 261



Vor der damit aufgeworfenen Überlegung, „wem der Mensch ohne Gott ver-
antwortlich sei“163, ob – frei nach dem im existentialistischen Kontext mehrfach
aufgegriffenen Dostojewski-Satz – nun alles erlaubt sei, entfaltet der Existentia-
lismus seine ganze Verantwortungsdimension: als Philosophie, deren erster
Schritt es sei, den Menschen in den Besitz seiner selbst („en possession de ce
qu’il est“) und in die vollkommene Verantwortung für seine Existenz zu setzen
(„de faire reposer sur lui la responsabilité totale de son existence“164). Was dem
Existentialismus also vorgeworfen werde, so Sartre, könne in Wirklichkeit nicht
Pessimismus, sondern nur eine optimistische Härte („une dureté optimiste“)
sein, nach der der Mensch lediglich das ist, wozu er sich gemacht haben wird:

Ein Mensch engagiert sich in seinem Leben, zeichnet sein Antlitz, und außerhalb dieses
Antlitzes gibt es nichts. Natürlich kann dieser Gedanke jemandem, dem sein Leben nicht
geglückt ist, hart erscheinen. Doch andererseits macht er die Menschen bereit dafür zu
verstehen, daß allein die Wirklichkeit zählt, daß die Träume, Erwartungen, Hoffnungen
einen Menschen nur als enttäuschten Traum, als fehlgeschlagene Hoffnungen, als uner-
füllte Erwartungen zu definieren erlauben; das heißt, es definiert sie negativ und nicht
positiv.165

(Un homme s’engage dans sa vie, dessine sa figure, et en dehors de cette figure il n’y a
rien. Évidemment, cette pensée peut paraître dure à quelqu’un qui n’a pas réussi sa vie.
Mais d’autre part, elle dispose les gens à comprendre que seule compte la réalité, que les
rêves, les attentes, les espoirs permettent seulement de définir un homme comme rêve
déçu, comme espoirs avortés, comme attentes inutiles; c’est-à-dire que ça les définit en
négatif et non en positif)166.

163 Eisenreich: Das Herz und die Drüsen, S. 189. Badiou kommentiert diesbezüglich: „Wenn
Gott tot ist […], dann bedeutet das nicht, dass alles möglich ist, und noch weniger, dass gar
nichts möglich ist. Es bedeutet, dass es ganz genau nichts Besseres, nichts Größeres und
nichts Wahreres gibt als die Antworten, zu denen wir fähig sind.“ („Si Dieu est mort […], cela
signifie, non pas que tout est possible, encore moins que rien ne l’est. Cela signifie qu’il n’y a
exactement rien de mieux, rien de plus grand, rien de plus vrai que les réponses dont nous
sommes capables.“) Badiou: Das Abenteuer der französischen Philosophie seit den 1960ern,
S. 102f. (Badiou: L’Aventure de la philosophie française, S. 107.)
164 Sartre: L’Existentialisme est un humanisme, S. 31.
165 Sartre: Der Existentialismus ist ein Humanismus, S. 162.
166 Sartre: L’Existentialisme est un humanisme, S. 53. Dieser Passage verleiht Karl-Markus
Gauß im Kapitel „Als meine Mutter starb“ eine eigene Deutung: „Was ich vor vielen Jahren bei
Sartre gelesen habe, konnte ich lange nur als geistreiche Kaprice verstehen. Jetzt begreife ich.
Ja, wir sind das, was wir nicht sind. Genau dies ist es, was mich meine sterbende Mutter lehrt:
Wir sind das, was nicht aus uns geworden ist und wogegen wir uns entschieden haben. Wor-
auf wir verzichtet haben, aus Dummheit oder Einsicht, aus Zwang oder freier Entscheidung,
gerade das macht uns aus.“ Gauß: Zu früh, zu spät. Zwei Jahre. München 2010, S. 407f.

262 7 Die Philosophie des Existentialismus in Forschung, Lehre und Kritik



Nachdem die meisten katholischen VermittlerInnen gegenüber dem Existentia-
lismus die Funktion erfüllen, „Feindbilder heraufzubeschwören und durch die
Ablehnung eines Gegenmodells die eigene Kultur zu definieren“167, wählen
manche den Weg, versöhnliche Interpretationen zu ersinnen und die Philoso-
phie für sich zu vereinnahmen. Wie der aus Graz stammende und in Tübingen
lehrende Theologe Gotthold Hasenhüttl in seinem Buch Gott ohne Gott. Ein Dia-
log mit J.-P. Sartre (1972) zu verstehen gibt, ist Sartre „der einzige Denker des
Existentialismus, dessen Philosophie ständig von der Gottesfrage bewegt ist“:
„Kein atheistischer Philosoph unserer Zeit hat so viel von Gott gesprochen wie
J.-P. Sartre. Keiner hat die Sinnfrage unseres Lebens so stark mit der Gottesfrage
verbunden wie er.“168 Wie zur Bestätigung fügt er seiner Studie Sartres in
Kriegsgefangenschaft verfasstes, weitgehend unbekanntes Weihnachtsspiel Ba-
riona, ou le Fils du tonnerre (1940) bei, von ihm selbst übersetzt (als Bariona
oder Der Donnersohn).

Von der Auffassung Sartres als beständig von der Gottesfrage bewegtem
Denker zu einem quasi-gläubigen Menschen ist der Schritt klein: „Er ist ein
Gottsucher, Hochwürden, dieser Sartre, ein Gottsucher auf seine Art“, heißt es
in Herbert Rosendorfers Roman Martha. Von einem schadhaften Leben, nach-
dem das Auffinden eines Sartre-Werks für allgemeine Verunsicherung sorgt:
„aber dieses Buch kam ihr verdächtig vor: ‚Sartre‘ stand auf dem Umschlag. […]
[E]s war ihr ganz ähnlich wie ‚Satan‘ vorgekommen“169. Die Argumentationslinie
kommt auch außerhalb der Fiktion als geschickter Präventivzug gegen mögliche
Skepsis zur Anwendung: Eduard Stur empfiehlt den LeserInnen seiner Disserta-
tion Der Begriff der Freiheit bei Jean Paul Sartre, sie sollten der „Stimme der ‚Un-
gläubigen‘“ zuhören, denn es gehe Sartre „um die Findung eines Heilswissens“,
also „um eine Thematik, die eigentlich eine originär christliche ist“170.

Das Inbezugsetzen von Existentialismus und Religion, die Präsentation der
Philosophie als säkulare Religion,171 als ‚Theologie ohne Gott‘172, bietet sich un-
geachtet der jeweiligen Absichten als probates Mittel, um Sartres Denken an
den Lebenskontext der RezipientInnen anzunähern. Auffallend häufig wird Sar-
tre metaphorisch zu einem religiösen Oberhaupt erhoben, einer Gottheit oder
einem Heiligen, zum „Literaturpapst Jean-Paul Sartre“, zum „Existentialisten-

167 Espagne: Die Rolle der Mittler im Kulturtransfer, S. 312.
168 Gotthold Hasenhüttl: Gott ohne Gott. Ein Dialog mit J.-P. Sartre, mit dem Weihnachtsspiel
Bariona oder Der Donnersohn. Graz, Wien, Köln 1972, S. 13, 11.
169 Herbert Rosendorfer: Martha. Von einem schadhaften Leben. München 2014, S. 99.
170 Stur: Der Begriff der Freiheit bei Jean Paul Sartre, S. 1f., 3.
171 Cf. Raymond Aron: L’Opium des intellectuels. Paris 1955, S. 334.
172 Cf. Broch: Jean-Paul Sartre. L’Être et la Néant, S. 277.

7.3 Katholische Kritik oder: Der Existentialismus als Nihilismus 263



papst Jean-Paul Sartre“173, dem viele „dienen“174, den man verehrt „wie einen
Gott aus fremden Ländern“175, den man „grenzenlos bewundert“176. Ein mit
derart hohen Worten Bedachter, ein als absoluter Denker („penseur absolu“177)
und Inkarnation des totalen Intellektuellen („incarnation de l’intellectuel
total“178) Bezeichneter, der sich unangefochten „the whole intellectual uni-
verse“179 untertan mache, muss letztlich doch ein Dorn im religiösen Auge sein.
So sieht der Theologe Fischl in Sartre eher einen Sektenführer: „In Paris und in
anderen Städten Europas bildet sich eine Sekte von Intellektuellen, die sich
selbst ‚Sartristen‘ nennen.“180 Die abwertenden Beschreibungen üben unbeab-
sichtigt einen kontraproduktiven Reiz auf eine bestimmte Zielgruppe aus, die
Jugendlichen: Gerade der katholische Widerstand gegen den Existentialismus
lädt diesen mit subkulturellem Kapital auf, etwa für den jungen Andreas Oko-
penko, der Ende der vierziger Jahre „demonstrativ“ Kirchen verlässt, sobald der
Prediger „den Existentialismus Sartres verdammte“181.

173 Friedrich Knilli: Saint Genet – Komödiant und Märtyrer. In: Wort in der Zeit 7 (1961), Nr. 3,
S. 40–42, hier S. 40, 41.
174 Chastaing: Existentialismus und Betrug, S. 273.
175 Kräftner: Pariser Tagebuch, S. 120f.
176 Sperber: Nur eine Brücke zwischen Gestern und Morgen, S. 40. Auch die von Sartre als
dramatischer Schauplatz gewählte Hölle in Huis clos sorgt in diesem Licht für kuriose Deut-
ungen, wie in der britischen Weltpresse: „Sartres Botschaft ist einfach: Niemand kann seiner
eigenen Persönlichkeit entrinnen, und es nützt deshalb nichts sich gegen sich selbst aufzuleh-
nen. […] Nur fügt Sartre noch hinzu, daß jeder letzten Endes für seine Sünden büßen müsse
und daß dazu eine biblische Hölle notwendig sei. Jeder trägt seine eigene Hölle in sich … “
o. V.: Stefan-Zweig-Roman in London verfilmt. Englische Kulturchronik im Hochsommer. In:
Weltpresse, 10.08.1946.
177 Bourdieu: Le Fonctionnement du champ intellectuel, S. 22.
178 Bourdieu: Les Règles de l’art, S. 348.
179 Pierre Bourdieu: Sartre. In: London Review of Books 2 (1980), Nr. 22, S. 11–12, hier S. 11.
180 Fischl: Idealismus, Realismus und Existentialismus der Gegenwart, S. 315. Auch von kom-
munistischer Seite wird aus diesem Metaphern-Fundus geschöpft, so etwa, wenn Sartre zum
„Pseudopropheten der Finsternis und der Verzweiflung“ wird. E. K.: Eine Verzerrung des Men-
schen. In: Österreichische Zeitung, 15.11.1947. Im westdeutschen Kontext finden ebenfalls
viele zum so beschriebenen „neuen Glauben“, begeistert hörten sich etwa Heinrich Böll, Wolf-
dietrich Schnurre und Siegfried Lenz „dieses neue Evangelium der sinnstiftenden Sinnlosig-
keit“ an. Willi Winkler: Der Steinmetz und der liebe Gott. In: Der Spiegel, 30.07.1990.
181 Okopenko: Engagement, S. 214.

264 7 Die Philosophie des Existentialismus in Forschung, Lehre und Kritik



8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg

Ein Wort zunächst über Wien: eine schöne tote Stadt mit verlassenen Straßen.
(Un mot sur Vienne, d’abord: une belle ville morte, aux rues désertes.)

Jean-Paul Sartre, „Was ich in Wien gesehen habe, ist der Frieden“.
(„Ce que j’ai vu à Vienne, c’est la Paix“.)

Jean Paul Sartre tritt, wie zu einem Kongreß, zur Tür herein.
Wir befragen ihn über die Welt und die Hölle.
Sartres Antwort: ‚Die Welt versteht unter Welt Welt, und bis dorthin reicht meine
Kompetenz.‘
Anschließend wache ich auf.

Andreas Okopenko, Traumberichte.1

8.1 Die Bühne als Ideen-Umschlagplatz

Nach siebenmonatiger Sperrung beginnen die Wiener Theater – „einige sind halbe
oder ganze Ruinen“ – von Neuem, allerdings nicht mit Neuem, sondern mit dem
Programm „des guten alten Theaters“, so der Journalist Adelbert Muhr, der auch
die ‚richtigen‘ ZuschauerInnen vermisst, die Stücke würden in einen „geistig leeren
Raum“2 hineingespielt. Das Fehlen der urbanen jüdischen Bevölkerung macht sich
hier nach Sperber bemerkbar: „Wien hatte sich in der Nazizeit provinzialisiert –
Wiener, die in Kleidung und Gehaben Provinzlern glichen, bildeten nun die Mehr-
heit des Publikums.“3 Die großen Häuser setzen auf Bewährtes, ergänzt durch
„‚Mariandln‘ ausländischer Provenienz“4, stellt Herbert Eisenreich fest. „Konser-
vierung und Konservatismus geben den Ton an“, resümiert 1952 Hans Weigel in
der von Melvin Lasky herausgegebenen Zeitschrift Der Monat die kulturelle Situa-
tion Österreichs, die rühmliche Ausnahme stellten junge TheatermacherInnen dar,
die „mit wechselndem Glück“ unter anderem Sartre, Obey, Weisenborn und Bor-

1 Im Traum erscheint Sartre auch der Figur Jakob in Johannes Mario Simmels Hurra – wir
leben noch! (Locarno 1978, S. 163): „Unser Freund schlief sehr unruhig in dieser Nacht. Immer
wieder schreckte er aus gräßlichen Alpträumen auf. In ihnen sprachen mit ihm vertraulich
Herren, die er nicht kannte, nie gesehen hatte, von denen er nicht das geringste wußte. Die
Herren hießen Egmont Wilder, Reger Anouilh, Giovanni Sartre und Don Schönberg … “.
2 Adelbert Muhr: Wiener Theater. Sofern es europäisch und zeitgemäß ist. In: Plan 1 (1945),
Nr. 2, S. 154–158, hier S. 154.
3 Sperber: Bis man mir Scherben auf die Augen legt, S. 270.
4 Eisenreich: Prominente von unten gesehen. In: Die Zeit, 26.02.1953.

Open Access. ©2021 Juliane Werner, publiziert von Walter de Gruyter. Dieses Werk ist
lizensiert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110683066-008

https://doi.org/10.1515/9783110683066-008


chert auf Keller- und Zimmerbühnen brachten und so „die Ehre des österreichi-
schen Theaters“5 retteten. Bis in die frühen sechziger Jahre gehen fast alle progres-
siven Impulse von den Kleinbühnen aus; die „waghalsigen ‚Theater der 49‘“,
ausgestattet mit 49 Sitzplätzen, weil Konzessionen erst ab 50 Sitzen anfallen, offe-
rieren laut Eisenreich immer „das Interessanteste“6. Ansonsten sei das einzige The-
ater Wiens, in das man gehen könne, ohne enttäuscht zu werden, das sich aus
mehreren dieser ‚Neunundvierziger-Bühnen‘ entwickelnde Theater am Parkring:
„Vor allem der Spielplan ist geradezu unwienerisch, nämlich aktuell, künstlerisch
anspruchsvoll und weltoffen.“7 Das Theater am Parkring zählt zudem zu den
Theatern, die sich am intensivsten um Sartre bemühen, während sich etwa
das Burgtheater bis 1965 (Die Fliegen, Premiere: 15.02.1965, Regie: Rudolf Sellner),
dem Jahr nach der Zuerkennung des (nicht angenommenen) Nobelpreises, den
Autor zu spielen weigert. Zwar hat schon vor der Direktion Ernst Haeussermans
(1959–1968) Burgdirektor Josef Gielen (1948–1954) „um die zeitgenössische französi-
sche Dramatik – und insbesondere um das Werk Jean-Paul Sartres“ gekämpft, schei-
tert aber an der bekannten „sowohl bei Katholiken, als auch bei ‚extremen Linken‘
zu beobachtenden Abneigung gegenüber dem ‚Existentialismus‘“8. Befindlichkeiten,
auf die keine Rücksicht genommen werden sollte, meint in der Arbeiter-Zeitung 1950
Hans Heinz Hahnl: „Die Direktoren der großen Wiener Geschäftstheater trauen sich
nicht an die existentialistischen Zeitstücke von Jean Paul Sartre heran. Zu Unrecht.
Sartre ist spannend in einem doppelten Sinn: szenisch und intellektuell.“9

Einschätzungen zur Präsenz Sartres auf österreichischen Bühnen variieren je
nach Perspektive: Ab Ende der vierziger Jahre wagt man sich Porpaczy zufolge

5 Weigel: Brief aus Wien: Zentrum am Rande, S. 180. Cf. auch Wolfgang Greisenegger: Das
Theaterleben nach 1945. In: Aspetsberger, Frei und Lengauer (Hg.): Literatur der Nachkriegs-
zeit, S. 223–240.
6 Eisenreich: Prominente von unten gesehen. In: Die Zeit, 26.02.1953.
7 Eisenreich: Prominente von unten gesehen. In: Die Zeit, 26.02.1953. Der Gründer des Thea-
ters am Parkring, Helmut Schwarz, weist sich als vom Existentialismus geprägt aus, nennt
sein Drama Seine letzte Berufung (1952), das im Juni 1955 im Wiener Theater Die Tribüne (Uni-
versitätsring 4) uraufgeführt wird, „ein Richterstück nach Sartre-Vorbild“ (Kerschbaumer:
Wiener Festwochen zwischen Restauration und Weltgeltungsanspruch, S. 314) und bejaht kon-
sequent die Frage, ob „das heutige Theater die Aufgabe [hat], Zeit und Welt zu reflektieren“.
Helmut Schwarz: Auftrag Gerechtigkeit. Wien 1971, S. 5.
8 Hilde Haider-Pregler: „Das Burgtheater ist eine Idee … “. Die Jahre 1945 bis 1955 – eine Zwi-
schenzeit des österreichischen Staatstheaters? In: Haider-Pregler und Roessler (Hg.): Zeit der
Befreiung, S. 84–122, hier S. 100f. Mit der Dostojewski-Dramatisierung Die Besessenen (Premi-
ere: 07.12.1959, Regie: Leopold Lindtberg) wird Camus schon einige Jahre vorher eine Burgthe-
ater-Produktion (im Akademietheater) zuteil.
9 h.h.h.: Sartre im Theater der Courage. In: Arbeiter-Zeitung, 17.01.1950.

266 8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg



„vereinzelt“10 an den Autor heran, für Peter Roessler ist „Sartres Dramatik im re-
staurierten Theaterleben nur in der Randlage platziert“11, Susanne Albrecht hin-
gegen sieht die Stücke seit 1948 „kontinuierlich auf den Spielplänen der großen
Schauspielhäuser und Kellertheater“12 Wiens stehen. Eine Annäherung erlaubt
die Datenbank für österreichische Theaterinszenierungen (theadok); sie verzeich-
net von 1945 bis 2000 insgesamt 110 Sartre-Inszenierungen in Österreich, elf
davon in den Besatzungsjahren.13 Im selben Zeitraum ist Jean Anouilh, seiner-
seits der „beliebteste moderne Dramatiker“14 in Österreich (obgleich auch hier
„der Gesamteindruck ein recht zwiespältiger“15 ist), mit 22 Produktionen doppelt
so häufig wie Sartre vertreten. Mit 16 Inszenierungen überbietet ihn auch der
schon in der Zwischenkriegszeit erfolgreiche Jean Cocteau, wohingegen es zu nur
vier Inszenierungen von Camus zwischen 1945 und 1955 kommt – obwohl er laut
Geistiges Frankreich „zu den besten Namen der neuen französischen Literatur“
zählt und viele „auf ihn hören und jedes seiner Stücke mit grosser Spannung er-
warten“16. Auch von dem erst im Folgejahrzehnt stärker rezipierten Beckett ge-
langt in der Besatzungszeit nur ein Stück zur Aufführung (Warten auf Godot hat
am 08.04.1954 Premiere im Theater am Parkring, Regie: Erich Neuberg).17 Einzig

10 Porpaczy: Frankreich – Österreich, S. 216.
11 Roessler: Die Rekonstruktion eines Genres, S. 361 f.
12 Albrecht: Von Molière zu Mnouchkine, S. 160f.
13 Es folgen: 23 von 1955–1964, 20 von 1965–1974, 31 von 1975–1984, 21 von 1985–1994 und
vier von 1995–2000. Cf. Brigitte Marschall und Arbeitsgemeinschaft Theaterdokumentation: 50
Jahre Theater in Österreich. Verzeichnis der Inszenierungen 1945–1995. Theadok, CD-ROM.
Steinbach 2003; die Datenbank bildet das Fundament für alle folgenden Auswertungen in die-
sem Kapitel.
14 Porpaczy: Frankreich – Österreich, S. 216.
15 Adelbert Muhr: Wiener Premieren als literarhistorischer Exkurs. In: Plan 1 (1946), Nr. 5,
S. 434–425, hier S. 425.
16 o. V.: „Die Gerechten“ von Albert Camus. In: Geistiges Frankreich, 16.01.1950. Camus sei
nur „sehr selten“ (Von Molière zu Mnouchkine, S. 160) auf Wiener Bühnen zu sehen, schreibt
Albrecht; er werde „generell erst in den späten fünfziger bzw. in den sechziger Jahren aufge-
führt“ (Frankreich – Österreich, S. 216), erwähnt Porpaczy, wobei in der Besatzungszeit drei
Stücke aufgeführt werden: Die Gerechten (cf. Kap. 5.2) im März 1951 im Wiener Volkstheater
(Regie: Gustav Manker), Belagerungszustand im Wiener Volkstheater (Premiere: 31.03.1953,
Regie: Gustav Manker), neuerlich Die Gerechten im November 1952 in den Grazer Kammerspie-
len (Regie: Ludwig Andersen) und Caligula im Wiener Theater am Parkring (Premiere:
06.06.1954, Regie: Kurt Schwarz). Insgesamt kommen nach der theadok-Datenbank bis 2000
insgesamt sieben Stücke zur Aufführung (Adaptationen ergänzen Camus’ aus fünf Stücken be-
stehendes dramatisches Œuvre).
17 Die Existentialismus-Zuordnung erstreckt sich in Österreich bis zu Beckett, von dem der
Komparatist Marius François Guyard („Godot“ am Nullpunkt. In: Wort und Wahrheit 9 [1954],
1. Halbjahr, S. 316–317) seiner vermeintlichen Eintönigkeit wegen allerdings abrät, Beckett

8.1 Die Bühne als Ideen-Umschlagplatz 267



zwischen 1975 und 1985 lässt Sartre mit 31 Inszenierungen alle VergleichsautorIn-
nen hinter sich (Anouilh: 19, Cocteau: acht, Camus: sieben, und Beckett: 27),
wobei Sartres Ableben im April 1980 als Anlass durchaus eine Rolle gespielt
haben dürfte (cf. Kap. 9).

Verhinderte Inszenierungen und Lesungen abgezogen, verbleiben zwischen
1945 und 1955 acht größere Produktionen von sechs Sartre-Stücken. Auf Die Flie-
gen 1947/48 in den Wiener Kammerspielen (cf. Kap. 3.2) folgt im Jänner 1950 das
Stück Die ehrbare Dirne im Theater der Courage (Regie: August Rieger, der es
dort als Die respektvolle Dirne ab dem 19.02.1953 neuerlich inszeniert), das eben-
falls auf wenig Widerhall stößt. Obwohl „skandalös schlecht“ übersetzt, so das
Urteil der Welt am Montag, müsste das Stück „jeder junge, jeder ernsthafte, jeder
geistig interessierte Mensch dieser Stadt kennenlernen“, was nicht der Fall sei:
„Infolge schlechter Witterung des Publikums für alles, was nicht längst ‚auspro-
biert‘ und approbiert ist, finden die interessanten Veranstaltungen im leeren Saal
statt.“18 Auch der Erfolg des in den Wiener Kammerspielen dargebotenen Stücks
Tote ohne Begräbnis (Premiere: 21.06.1952, Regie: Otto A. Eder) über die Konflikte
innerhalb einer von Folter bedrohten RésistancekämpferInnen-Gruppe hält sich
in Grenzen. Erst mit den Jahren wird dieses schon in Frankreich „allgemein als
ein Fehlschlag“19 gewertete Drama in Österreich erträglich, lässt der spätere Ar-
beiter-Zeitungs-Chefredakteur Manfred Scheuch 1958 anlässlich der Produktion
im Wiener Studio im Settlement wissen:

Es gehört Mut dazu, ein Stück […], das seinem Zuschauer nichts, gar nichts von der un-
menschlichen Realität der Folterung erspart – eben Jean Paul Sartres „Tote ohne Begräbnis“ –
heute zu spielen. Vor einem knappen Jahrzehnt schon hat es ein Theater in Wien zu spielen
versucht, aber nach der entsetzten Reaktion des (gutbürgerlichen) Publikums ist die Auffüh-
rung über die Premiere nicht hinausgekommen. Seither hat sich keines der subventionierten
Kellertheater, von den großen Bühnen ganz zu schweigen, über dieses Drama gewagt.20

„ermüdet die glühendsten Existentialisten“: „Kennen Sie Joyce, Kafka, Faulkner und Sartre?
Dann lesen Sie, bitte, Beckett nicht, denn seine einzige Originalität besteht darin, Ihnen einen
Cocktail aus den bedeutendsten Romanen der genannten Dichter zu mixen.“ (S. 316) Becketts
literarische Form habe, so Guyards überraschender Standpunkt, „nicht einmal mehr den Reiz
der Neuheit“: „Das absurde Nichts der Existenz bis zum ‚Ekel‘ vorzuführen ist Sartre in seinem
Roman mit einer geballten Kraft gelungen, die uns packt, wie uns das Produkt von Beckett nie
packen wird.“ (S. 317) Cf. auch Hannes Schweiger: Failing better. Die Rezeption Samuel Be-
cketts in Österreich. (Wechselwirkungen 8.) Bern 2005, S. 133–136.
18 o. V.: Die Jungen. In: Welt am Montag, 23.01.1950.
19 o. V.: Les Mains Sales (Schmutzige Hände) von Jean-Paul Sartre. In: Kulturelles,
26.04.1948.
20 Manfred Scheuch: Literatur der äußersten Situation. Jean Paul Sartres „Tote ohne Begräb-
nis“. In: neue generation 8 (1958), Nr. 4, S. 10.

268 8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg



Dabei ist Sartres Theater zumindest von der Form her traditionell-bürgerlich („tra-
ditionnelle, passéiste et, pourquoi ne pas le dire, passablement ‚bourgeoise‘“21),
konstatiert Jean-Pierre Sarrazac; es knüpfe, wie auch Camus’ Dramen, stilistisch
an das moderne Theater der 1930er Jahre an. Was schockiere, etwa am „aufwüh-
lende[n] Resistance-Stück“22 Morts sans sépulture, in dem nicht Deutsche foltern,
sondern Vichy-Franzosen, sei der Inhalt, der neuartige existentialistische Diskurse
widerspiegele.23 Zu neuartig, fürchten die französischen Alliierten im Wunsch, ihr
„österreichisches Publikum nicht zu brüskieren und Maßnahmen zu treffen, die
ihm die Rezeption französischer Kultur erleichtern“24, was die Vermittlung existen-
tialistischer Literatur – etwa wegen des Kollaborationsthemas – nur bedingt inklu-
diert (cf. Kap. 4.2 und 4.3). Sartre sei, so die verbreitete Meinung, ‚zu viel‘ und
„noch sehr ‚exotisch‘“25, etwa für die Innsbrucker TheatergängerInnen, die 1948/
49 und 1950/51 mit Huis clos konfrontiert werden. Die Antworten des zahlreich
sich einfindenden Publikums bezeugen indes eine hohe Bereitschaft, auf die zur
Schau gestellten Unerfreulichkeiten („Schmutz und Unrat, Perversität und brüns-
tigste Lust“) mit gründlichem Nachdenken zu reagieren und „starken Beifall“ zu
spenden: Die „Problemkette von Schuld, Hölle, Verdammung […] des überaus in-
tellektuellen, anspruchsvollen Werkes“ habe den Zweck, „aus falscher Selbstsi-
cherheit und schlaffer Selbstzufriedenheit“26 aufzurütteln, erläutert eine Rezension

21 Jean-Pierre Sarrazac: Théâtre: le palais et les catacombes. In: Gumplowicz und Klein (Hg.):
Paris 1944–1954, S. 142–150, hier S. 143.
22 Es „wurzelt vielleicht stärker als andere seiner Werke in Sartres philosophischem Bekennt-
nis“, so Scheuch weiter: „Sein Existenzialismus führt, unter radikalstem Verzicht auf alles
Transzendente und aus der Erkenntnis der Absurdität der Existenz und der Gemeinsamkeit
des Elends zum Streben nach einem neuen, illusionslosen Humanismus. […] Darum darf auch
seine Stimme nicht überhört werden, die seine Landsleute erschütternd zur Besinnung
mahnt“. Scheuch: Literatur der äußersten Situation, S. 10. Ausgehend davon, dass der „Wider-
standskampf des französischen Volkes“ gegen Hitlerdeutschland „eines der stolzesten Ruh-
mesblätter seiner Geschichte“ ist, schreibt hingegen die kommunistische Österreichische
Zeitung (Karinzew: Propaganda der „Hölle“ und des „Wahnsinns“, 16.04.1947) über Sartres
„Die Sieger“ (Morts sans sépulture), es sei „eine bösartige und unwahre Karikatur auf die hel-
denhaften Partisanen“, mehr noch, „ein Hohn auf das französische Volk und eine Schande für
die französische Dramatik.“
23 Sarrazac: Théâtre: le palais et les catacombes, S. 144.
24 Porpaczy: Frankreich – Österreich, S. 223.
25 Ladner: Literarische Aktivitäten des Institut Français. Innsbruck 1946–60, S. 41.
26 Dr. Tepser: Sartre-Premiere in Innsbruck. In: Tiroler Tageszeitung, 15.05.1950. Bevor in
Wien Hinter geschlossenen Türen am 06.05.1953 unter der Regie von Erich Neuberg im Theater
am Parkring Premiere feiert, können unter anderem das Intime Theater in der Praterstraße im
November 1947 und das Kleine Theater im Konzerthaus (vormals ‚Experiment‘) am 19. Juni
1951 mit Bei geschlossenen Türen (Regie: Peter Weihs) „brillieren“ (Kerschbaumer: Wiener Fest-
wochen zwischen Restauration und Weltgeltungsanspruch, S. 311).

8.1 Die Bühne als Ideen-Umschlagplatz 269



der Tiroler Tageszeitung. Sartre kommentiert das „Philodrama“27 1960 im Rück-
blick als Stück, in dem es eigentlich nicht um Philosophie gehen sollte („petite
pièce où l’on ne parle pas de philosophie“):

Die Zuschauer glauben, daß es da etwas zu verstehen gebe. Es steckt überhaupt nichts
darin. Aber wenn man nicht-philosophische Werke schreibt, während man sich mit Philo-
sophie herumschlägt – wie ich es vor allem in den letzten zehn Jahren getan habe –,
dann leidet die geringste Seite, die geringste Prosa an Brüchen.28

(Les spectateurs croient qu’il y a quelque chose à comprendre. Il n’y a rien du tout. Mais
quand on fait des ouvrages non philosophiques, tout en ruminant de la philosophie –
comme j’ai fait surtout depuis ces dix dernières années –, la moindre page, la moindre
prose souffrent de hernies.)29

Es ist dieses zum internationalen Erfolgsstück Sartres werdende Drama Huis
clos, das in weiterer Folge von österreichischen AutorInnen immer wieder auf-
gegriffen wird und von Milo Dor bis Wolfgang Bauer „Nachahmer“30 findet.
Eine ins Detail gehende Auseinandersetzung steht hinter Robert Neumanns fol-
gender Parodie:

(Drei Embryos in Kinderwagen.)
Jean Paul: Wo wir sind, ist klar.
Estelle: Es gibt also wirklich einen Sammel-Warteraum, in dem wir warten müssen, bevor
wir – ?
Jean Paul: Bevor wir zur Welt kommen. Sprechen sie es ruhig aus. Und warum nicht? Der
Gedanke, bloß einenWarteraum vernichten zu müssen, um aller Existenz ein Ende zu ma-
chen, hat seine Lockungen.
Gustave: Psychoanal hoch interessant.
Estelle: Diese Renaissance-Kinderwagen, in denen wir liegen, irritieren mich.
Jean Paul: Und wann – wenn die Frage nicht indiskret ist – gedenken Sie geboren zu
werden?

27 Rudolf John: Nur Sprache und Denken. In: Kurier, 17.04.1980.
28 Jean-Paul Sartre: Literatur als Engagement für das Ganze. Interview mit Madeleine Chap-
sal, 1960. In: Sartre: Was kann Literatur? Interviews, Reden, Texte. 1960–1967. Hg. und mit
einem Nachwort von Traugott König. Übersetzt von Stephan Hermlin, Traugott König, Joachim
Ozdoba, Helmut Scheffel. (Gesammelte Werke in Einzelausgaben, Schriften zur Literatur 6.)
Reinbek 1979, S. 9–29, hier S. 10 (Hervorhebung im Oritinal).
29 Sartre: Les Écrivains en personne, S. 10 f. (Hervorhebung im Oritinal).
30 So die Arbeiter-Zeitung über Milo Dors unpubliziertes Theaterstück Der vergessene Bahnhof
(Ausschnitt in Stimmen der Gegenwart, 1953), das als Verarbeitung von Sartre-Einflüssen, be-
sonders von Huis clos, aufgefasst wurde. Cf. Englerth: Literatur als Medium des Widerstands:
Milo Dor, S. 99.

270 8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg



Estelle: In drei Tagen. (Abwesend:) Meine Eltern bereiten eben alles für die Privatklinik
vor. Vater hat Geld von der Bank geholt. Eben zählt er es. Meine Mutter scheint ein wenig
Angst zu haben.
Gustave: Das Datum meiner Geburt ist noch ungewiß. Ich sehe lediglich meine zukünftige
Mutter. Sie hat mich noch nicht einmal bedacht. Ich bin durch einen verwaltungstechni-
schen Irrtum hier.
Jean Paul: Suchen Sie Ihre Mutter mit allen Mitteln zu überreden, daß sie sich Sie noch
einmal überlegt, Monsieur. Aber was hilft es? Die Menschen haben nun einmal ihre
Freude daran. (Nach einer Pause, abwesend:) Ich werde in genau neun Monaten zur Welt
kommen. In ganz genau neun Monaten.
Estelle: Was sehen Sie, Monsieur?
Jean Paul: Sprechen wir nicht davon! – Immerhin, meine Väter können sich sehen lassen.
Warten Sie mal, sie haben die Brieftaschen draußen in ihren Überröcken gelassen. So kann
ich mir wenigstens ihre Visitenkarten ansehen. Der erste ist offenbar ein Däne. Warten Sie
mal, jetzt kann ich’s lesen. Kierke-gaard.
Estelle: Und der andere?
Jean Paul: Einen Augenblick. (Enttäuscht) Ah, un Boche. Heid – einen Augenblick, Hei-
degger. Warum lachen Sie, Mademoiselle?
Estelle: Entschuldigen Sie. (Lacht:) Weil Ihre Frau Mama Ihnen gleich zwei Väter gibt.
Jean Paul: Drei. Da hat noch so ein Tänzer dazwischengefunkt.
Gustave: Wie heißt er?
Jean Paul: Nihilijinski.
Estelle: Was gedenken Sie zu werden, Monsieur?
Jean Paul: Gymnasialprofessor.
Gustave: Und sonst nichts?
Jean Paul: Und sonst nichts. Manche Gymnasialprofessoren haben es mit der klassischen
Philologie. Warum sollte es einer nicht ebensogut mit dem Nihilijinskismus haben?
Gustave: Psychoanal außerordentlich interessant.
Estelle: Was ich werden soll, kann ich noch nicht sehen.
Jean Paul: Einfach. Sie werden selbstverständlich eine Dirne, die an Säuferwahnsinn zu-
grunde geht, der natürlich durch Ihre chronischen Krampfadern etwas beschleunigt wird.
Deshalb wird ja auch Ihre Geliebte aus Verzweiflung Selbstmord begehen.
Estelle: Meine Geliebte?
Jean Paul: Warum nicht? Natürlich nur, soweit Sie sich nicht der Sodomie hingeben. Mit
einem Dackel.
Gustave: Psychoanal ist das ganz außerordentlich –
Estelle: Gibt es denn hier kein Riechsalz? Man vergeht vor diesem – Nachbar, euer
Fläschchen!
Jean Paul (unerbittlich): Außerdem werden Sie Plattfüße haben!
Estelle (wird ohnmächtig): Ahh.
Jean Paul: Ich möchte meine Mutter vergewaltigen!!
Gustave (schwach): Plüschoanal ist das geradezu existentionell.
Estelle (erwachend): Monsieur, Ihre Windeln! Was haben Sie da gemacht?
Jean Paul: Tut nichts, machen wir weiter!31

31 Neumann: Theatralisches Panoptikum 4, S. 544–546 (Hervorhebung im Original).

8.1 Die Bühne als Ideen-Umschlagplatz 271



Neumanns Parodie – die über den Dramenstoff hinaus einige in L’Être et le
Néant behandelte Themenkomplexe wie Psychoanalyse und Homosexualität
einbezieht, weiters philosophische Einflüsse von Kierkegaard und Heidegger,
Biographeme („Gymnasialprofessor“) sowie, als unverzichtbare Ingredienz in
existentialistischer Literatur, einige Obszönitäten – schleicht sich „mit Hilfe der
zunächst harmlosen Mimikry in die Welt des literarischen Opfers ein“, so der
Autor, um in weiterer Folge „das so gestohlene Idiom“ zu verwenden und „das
Opfer zu attackieren, zu entlarven […] durch diese un-gutmütige, un-humorige
Aggression“32.

Auf skurrile Weise verwertet Wolfgang Bauer, dessen Frühwerk einen deut-
lichen „Einfluss von Ionesco und Sartre“33 erkennen lässt, Huis clos speziell im
1961 entstandenen Einakter Batyscaphe 17–26 oder Die Hölle ist oben. Hierin be-
gleitet ein Reporter eine Gruppe von Verstorbenen (eine Frau, einen Mann,
einen Mörder, einen Kleeianer, einen Komponisten und einen Surrealisten) in
einer Tauchkugel ins Jenseits und erstattet telefonisch Bericht über die Ge-
schehnisse an Bord. Während die meisten InsassInnen sich nur schwer mit der
neuen Situation abfinden, beschließt die Frau: „Oben ist die Hölle! Die vielen
Menschen … einer furchtbarer als der andere … hier ist es viel schöner.“34 Sar-
tres Stück wird selten ohne Einbindung des hier angedeuteten und zum Signum
gewordenen Ausspruchs, die Hölle seien die anderen („l’Enfer, c’est les Au-
tres“35), literarisch aufgegriffen. Wiederholt auf das negative Menschenbild an-
gesprochen, das der Formel zugrunde liegen müsse, berichtigt Sartre, das
Miteinander sei zwar per se konfliktreich, infernalisch jedoch nur im Falle
‚schlechter‘ Beziehungen, in denen sich das für seine Selbsteinschätzung
grundsätzlich auf andere angewiesene Ich in vollkommene Abhängigkeit von
diesen begebe („dans la totale dépendance d’autrui“: „Et alors en effet je suis

32 Robert Neumann: Zur Ästhetik der Parodie. In: Neumann: Die Parodien, S. 551–563, hier
S. 556.
33 Korte: Österreichische Literatur der Gegenwart, S. 87.
34 Wolfgang Bauer: Batyscaphe 17–26 oder Die Hölle ist oben. In: Bauer: Einakter und frühe
Dramen. Hg. von Gerhard Melzer, mit einem Nachwort von Manfred Mixner. (Werke in sieben
Bänden, 1.) Graz, Wien 1987, S. 49–72, hier S. 69. Von der Zeitschrift News (Pascher, Stroh,
Zobl: Lesetips für hundert Jahre, 01.07.1999) nach seinem Lieblingsbuch gefragt, antwortet
Bauer: „Albert Camus: Der Fremde. Hat mich zutiefst erschüttert, das irrationale Getriebensein
und die plötzliche Bewußtwerdung des Absurden eines gesamten Lebens.“
35 Sartre: Huis clos, S. 128.

272 8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg



en enfer“36). Diese Abhängigkeit veranschaulicht der Einakter Huis clos an den
Hauptfiguren Garcin, Inès und Estelle, die sich posthum in einer als Second Em-
pire-Salon eingerichteten Hölle auf ewig zueinander verdammt finden. Weder
erweist sich der sie dorthin eskortierende garçon als Henker, noch erwarten sie
Foltermaßnahmen im traditionellen Sinne: Sie selbst übernehmen diese Aufga-
ben für die jeweils anderen („chacun le bourreau des deux autres“37), indem
sie deren Anstrengungen, ein positives Bild von sich zu vermitteln, vereiteln.
„[L]’Enfer, c’est les Autres“ wird allerdings meist wörtlich genommen, um un-
erträgliche zwischenmenschliche Situationen zu beschreiben, so in Brigitte
Schwaigers autofiktionalem Bericht Fallen lassen (2006):

Wären die Krankenschwestern (und auch die Psychiater und Pfleger) spezialisiert und
würden sie nicht so viel Bürokratisches erledigen müssen und das Essen nicht austeilen
müssen, bei höheren Gehältern, bei neuen Bauten, es könnte eine ganz andere Psychiat-
rie geben als die, die vor hundert Jahren hier die angeblich so schönen Pavillons erhielt.
Was nützt mir Jugendstil, wenn ich meine, in einem Alptraum, im Fegefeuer zu sein, in
der Hölle: mitgebrachtes eigenes Leid und das, das die Mitpatienten einem verursachen,
ich muss an Sartres Theaterstück Huis clos denken, in dem er sagen lässt: „Die Hölle, das
sind die anderen.“38

Die Häufigkeit, mit der das Stück von AutorInnen aufgegriffen wird, spiegelt des-
sen Gewicht in der Aufführungsgeschichte von Sartres Dramen. Von den zwölf in
theadok gelisteten Stücken, die bis 2000 zu 110 Inszenierungen gelangen, entfal-
len auf Huis clos (1944) 36, auf Les Mains sales (1948) 18, auf Les Mouches (1943)
zwölf, auf La Putain respectueuse (1946) elf, auf die Euripides-Adaptation Les
Troyennes (1965) zehn, auf Morts sans sépulture (1946) sechs, auf die Dumas-Ad-
aptation Kean (1954), Le Diable et le bon Dieu (1951) und Les Séquestrés d’Altona
(1959) je vier, auf das Drehbuch Les jeux sont faits (1947) drei sowie auf das Scen-
ario L’Engrenage (1969 [1948]) und das Polit-Stück Nekrassov (1955) je eine.

36 Jean-Paul Sartre: Huis clos (1965). In: Sartre: Un Théâtre des situations, S. 281–284, hier
S. 282.
37 Sartre: Huis Clos, 282.
38 Schwaiger: Fallen lassen, S. 46.

8.1 Die Bühne als Ideen-Umschlagplatz 273



Dass der politisch aktive Sartre nach 1945 kaum mehr Zeit für Prosa fin-
det,39 neue Theaterstücke jedoch weit über das Kriegsende hinausreichen,
weckt bei KritikerInnen den Verdacht, dass Letztere primär politische Absich-
ten verfolgen. Nachdem für einige Jahre vom jungen Theater geradezu erwartet
wurde, unmittelbar aus dem gegenwärtigen Leben zu schöpfen (es gibt,
schreibt Peter Rubel 1946/47 im Plan, „kein eigentlich ‚unpolitisches‘ Theater:
jede Kunst ist irgendwie immer auch ‚politisch‘“40), sorgt ein solcher Modus im
Zuge der Verschärfung des Kalten Kriegs zunehmend für Unmut. So behauptet
Chastaing, für Sartre sei die Literatur „ein Heilmittel gegen die Mängel der phi-
losophischen Ausdrucksweise“, die zu komplex für propagandistische Zwecke
sei; daraus erkläre sich, „daß die Philosophen sich heutzutage in Dramatiker
und Romanciers verwandeln, damit die Leser und Zuschauer zu Mitarbeitern,
ja Komplizen ihrer Philosophie werden können.“41 Der erste L’Être et le Néant-
Übersetzer Justus Streller stimmt 1952 so weit zu, dass Sartres Anliegen „aus
seinen Dramen erschlossen werden“ müssen, die „als Anwendungs- oder
Demonstrationsbeispiele der Sartreschen Philosophie“ gelten können, aller-
dings: „Die Ansichten darüber, was er eigentlich meint, gingen ziemlich weit
auseinander, weil die Dramen auf die Menschen verschieden wirkten und ver-
schieden gedeutet wurden.“42 Für diese Bemerkung liefert die Rezeption in Ös-
terreich, wo Sartre besonders „durch dieses oder jenes Theaterstück“43 und
durch die begleitende, das dramatische Polarisierungsvermögen oft potenzie-
rende Berichterstattung bekannt geworden ist, den eindrücklichsten Beweis:
Die schmutzigen Hände – mit Inszenierungsabsagen, medialen Gefechten, Boy-

39 Dies liege laut Sartre jedoch nur an Zeitnot, nicht an Desinteresse: „Ich habe Romane und
Theaterstücke schreiben wollen, lange bevor ich wußte, was Philosophie ist. Ich will es noch
immer, ich habe es mein ganzes Leben gewollt.“ („J’ai voulu écrire des romans et du théâtre
bien longtemps avant de savoir ce qu’était la philosophie. Je le veux encore, je l’ai voulu toute
ma vie.“) Sartre: Literatur als Engagement für das Ganze, S. 11. (Sartre: Les Écrivains en per-
sonne, S. 13.) Sartres Prosawerk umfasst den Roman La Nausée (1938) und die Erzählungen Le
Mur (1939), worauf die Romantrilogie Les Chemins de la liberté, bestehend aus L’Âge de raison
(1945), Le Sursis (1945) und La Mort dans l’âme (1949), folgt. Mit Ausnahme von Letzterem er-
scheinen alle Werke, bevor die literarische Sartre-Rezeption in Österreich (größtenteils ab
1949/50) beginnt.
40 Peter Rubel: Die Verpflichtung des Theaters. In: Plan 1 (1946/47) Nr. 12, S. 978–980, hier
S. 979 (Hervorhebung im Original).
41 Chastaing: Existentialismus und Betrug, S. 274, 275.
42 Streller: Zur Freiheit verurteilt, o. S.
43 Benedek: Zweimal Jean Paul Sartre. In: Tagebuch, 03.01.1953.

274 8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg



kott und Zensur – wird die Aufregung, die Sartres erstes Stück Die Fliegen vier
Jahre zuvor in Deutschland entfacht (cf. Kap. 3.2), noch übertreffen und den
weiteren Transferverlauf prägen.

8.2 Wendepunkt Wien: Schmutzige Hände
und der „Völkerkongress für den Frieden“

Als einer von 1880 Gästen aus 85 Ländern, die sich vom 12. bis in die Nacht des
20. Dezember 1952 beim „Völkerkongress für den Frieden“ im Wiener Konzerthaus
aufhalten, hat Sartre den Eindruck, von Menschen aller Verhältnisse und verschie-
denster Meinungen umgeben zu sein („des hommes de toutes conditions et d’opi-
nions très diverses“44). Ersteres lässt sich leicht belegen: 326 ArbeiterInnen sind
zugegen, 160 Angestellte, 157 WissenschaftlerInnen und Angehörige des Gesund-
heitswesens, 94 PädagogInnen, 86 JuristInnen, 75 TechnikerInnen, 65 Geistliche,
63 Industrielle, Kaufleute und GroßgrundbesitzerInnen, 56 BildhauerInnen, Archi-
tektInnen, MalerInnen und RaumausstatterInnen, 55 in der Landwirtschaft Tätige,
46 PolitikerInnen, 20 SchauspielerInnen und Filmschaffende, 19 MusikerInnen
und KomponistInnen, acht SportlerInnen und insgesamt 189 SchriftstellerInnen,
darunter Ilya Ehrenburg, Louis Aragon und Georg Lukács.45 Durch diese Heteroge-
nität erscheint die vom kommunistischen Weltfriedensrat organisierte Veranstal-
tung, anders als die vorangegangenen „Weltkongresse der Kämpfer für den
Frieden“ in Paris und Prag (im April 1949) sowie in Warschau (im November 1950),
nun nicht mehr als von „deutlich prosowjetischer Tendenz“46. Leicht werde es für
die Amerikaner jedenfalls nicht, den Kongress als kommunistisch auszugeben,
meint die prosowjetische Zeitschrift Tagebuch angesichts der Tatsache, dass hier
„englische Labour-Abgeordnete, französische Konservative, italienische Monar-
chisten, westdeutsche Kirchenführer, australische Gewerkschafter, persische Na-
tionalisten, indische Parlamentarier“47 aufeinandertreffen. Dennoch besteht auf
der Gegenseite kein Zweifel an den Absichten dieses neuen „appeal to pacifists
and neutralists of all possible shades“, wie ein geheimes NATO-Dokument vom

44 Jean-Paul Sartre: Le Congrès de Vienne. In: Le Monde, 01.01.1953. Cf. auch Juliane Werner:
Sartre in Austria. Boycott, Scandals, and the Fight for Peace. In: Sartre Studies International
23 (2017), Nr. 2, S. 1–18.
45 Daten entnommen aus: Völkerkongreß für den Frieden, Wien, vom 12. bis 20. Dezember
1952. Reden und Dokumente, Beilage der Österreichischen Friedenszeitung. Wien 1952, S. 56.
46 Mugrauer: Eine „rein kommunistische Angelegenheit“?, S. 132.
47 o. V.: Da die Diplomaten versagen, verhandeln die Völker in Wien. In: Tagebuch, 11.10.1952.

8.2 Wendepunkt Wien: Schmutzige Hände 275



November 1952 festhält; der Weltfriedensrat habe seine Friedens-Kampagne ausge-
weitet „with a view to raking in all those who, for any reason whatsoever, were in
favour, or thought they were in favour, of maintaining peace.“48 Die Strategie, die
unpolitische Ausrichtung des Kongresses hervorzuheben, hat Erfolg: Rund ein
Viertel der Teilnehmer gilt als ohne Nahverhältnis zum Kommunismus. Sartres
Vernehmen nach sind wenig KommunistInnen zugegen; Simone de Beauvoir
schätzt in La Force des choses ihren Anteil auf ein Fünftel der BesucherInnen.49

Als Beitrag zur Beendigung des Kalten Kriegs einberufen, ist der wichtigste Be-
schluss des „Völkerkongresses für den Frieden“ die von einem 19-köpfigen Dele-
giertInnen-Komitee „in der ganzen Welt“ bekanntzumachende „Adresse an die
fünf Großmächte“50, welche Verständigung und in einen Friedenspakt mündende
Verhandlungen fordert. Spezifizierungen des Anliegens (Abrüstung, Verbot von
Atomwaffen) stellen die Ausnahme dar, „eine tatsächliche, kontroversielle Diskus-
sion fand kaum statt“51, wie Manfred Mugrauer schreibt. Unverfänglich fällt schon
Sartres Ansprache am Eröffnungsabend aus; er hält sich in seinem Plädoyer zur
internationalen Befriedung („pacification internationale“52) an „einfache, sogar
primitive Worte“53, wundert sich Günther Steffen in Die Zeit. Sartre würdigt den
Dialog konkreter Menschen – anstelle des als abstrakt empfundenen PolitikerIn-
nen-Vorgehens, über einen atomaren, von der Verantwortung des Einzelnen völlig
losgelösten Krieg zu entscheiden54– und begeistert sich für die Zusammengehörig-
keit und Rücksichtnahme vor Ort („dans la grande salle du Konzerthaus où nous
faisions au début plus ou moins figure d’invités, chacun s’est senti chez soi, cha-
cun s’est reconnu, avec son peuple, dans les motions finales“55). Zurück in Paris
berichtet er am 23. Dezember 1952 vor einem Massenpublikum im Vélodrome d’Hi-
ver von dieser außergewöhnlichen Erfahrung, die in ihrem Vermögen, Hoffnung
zu spenden, eine der drei wichtigsten seines Erwachsenenlebens sei (neben dem
Front populaire 1936 und der Libération 1944).56

48 [H. Hjorth-Nielsen], North Atlantic Council: NATO Secret Document, 10.11.1952 (AC/24-D/16),
S. 3. http://archives.nato.int/uploads/r/null/9/1/9177/AC_24-D_16_ENG.pdf (einges. 09.01.2019).
49 Cf. Beauvoir: La Force des choses, Bd. 2, S. 20.
50 o. V.: Völkerkongreß für den Frieden, S. 3.
51 Mugrauer: Eine „rein kommunistische Angelegenheit“?, S. 142.
52 Jean-Paul Sartre: Intervention de M. Jean-Paul Sartre. In: Congrès des Peuples pour la Paix,
Service d’Information [Vienne], 13.12.1952.
53 Günther Steffen: Pilgrim des „Friedens“. Sartres erster Schritt zur Selbstkritik. In: Die Zeit,
25.12.1952.
54 Sartre: Intervention de M. Jean-Paul Sartre, Service d’Information [Vienne], 13.12.1952.
55 Sartre: Le Congrès de Vienne. In: Le Monde, 01.01.1953.
56 Cf. Jean-Paul Sartre: Ce que j’ai vu à Vienne, c’est la Paix. In: Les Lettres françaises, 01.–
08.01.1953.

276 8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg

http://archives.nato.int/uploads/r/null/9/1/9177/AC_24-D_16_ENG.pdf


Groß ist die Verblüffung über den Auftritt des vier Jahre zuvor bei der
Vorgängerveranstaltung (dem „Weltkongress der Intellektuellen für den Frie-
den“ in Breslau) als Hyäne mit Füllfederhalter („hyène à stylographe“) verun-
glimpften Feind Nr. 1 der sowjetischen SchriftstellerInnen („ennemi n° 1 des
écrivains soviétiques“57). Ernst Fischer erinnert sich genau an die Flüche Alex-
ander Fadejews, des Sekretärs des UdSSR-Schriftstellerverbandes, über die
„modernistische Philosophie à la Sartre, die den Menschen auf allen Vieren
kriechen lassen möchte“:

Könnten die Schakale lernen, auf der Schreibmaschine zu schreiben, oder könnten die
Hyänen sich des Füllfederhalters bedienen, so würden sie wahrscheinlich ähnliche
Werke schaffen wie die Henry Miller, Eliot, Malraux und die übrigen Sartre-Typen. Die
Propagierung des Verbrechens, der Sittenverderbnis, der tierischen Instinkte braucht die
Reaktion, um die Volksmassen in ihr willenloses Werkzeug zu verwandeln.58

Manès Sperbers Variante der Botschaft aus Breslau lautet,

daß sich der Westen kulturell in der letzten Phase seines unaufhaltsamen Niedergangs
befinde: daß seine Literatur wie seine anderen Künste dekadent und steril seien, daß zum
Beispiel Malraux, aber auch Sartre, der damals noch kein Sympathisant war, und so viele
andere Intellektuelle ‚Hyänen mit Schreibmaschinen im Dienste von Wallstreet‘ wären.59

Die im selben Jahr veröffentlichte literaturtheoretische Abhandlung Qu’est-ce
que la littérature? (1948) macht klar, dass für Sartre eine Verbindung mit der
Kommunistischen Partei außer Frage steht, obwohl diese über den zur Verwirk-
lichung der klassenlosen Gesellschaft nötigen Zugang zur Masse verfügt.60 Dass
Sartre sich 1952 nun scheinbar plötzlich zur Kooperation bereit sieht, liegt am in-
zwischen evident gewordenen Scheitern seiner Bemühungen um einen ‚Dritten
Weg‘ („la fameuse troisième force ou troisième voie“61), die Erschaffung einer po-
litisch linken Bewegung, die demokratischer als die kommunistische (PCF) und
revolutionärer als die sozialdemokratische (SFIO) sein sollte: Das zu diesem
Zweck zuvor von ihm mitbegründete kurzlebige Rassemblement démocratique ré-
volutionnaire (R.D.R.; 1947/1948–1949) tritt an gegen die Übel des Kapitalismus,
die Mängel einer bestimmten Sozialdemokratie und die Begrenzungen des stali-
nistischen Kommunismus („les pourrissements de la démocratie capitaliste, les
faiblesses et les tares d’une certaine social-démocratie et la limitation du commu-

57 Sartre: Sartre, S. 96.
58 Ernst Fischer: Das Ende einer Illusion. Erinnerungen 1945–1955. Wien, München, Zürich
1973, S. 250.
59 Sperber: Bis man mir Scherben auf die Augen legt, S. 245.
60 Cf. Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 317.
61 Sartre: Sartre, S. 84.

8.2 Wendepunkt Wien: Schmutzige Hände 277



nisme à sa forme stalinienne“62), wie der im März 1948 veröffentlichte „Appel“
seines Komitees verkündet. Gedacht als eine sich ständig anpassende Vermitt-
lung zwischen der UdSSR und den USA auf sozialistischer Ebene („une média-
tion constamment changeante entre l’U.R.S.S. et les U.S. A. sur le plan
socialiste“63), schwenkt das R.D.R. bald nach Westen. Seinerseits den anderen
Weg gewählt zu haben, führt Sartre konkret auf drei politische Erfahrungen zu-
rück: seine 1951 beginnende Unterstützung der KommunistInnen zugunsten des
Matrosen Henri Martin, der für seinen Aufruf gegen den Indochina-Krieg wegen
Sabotage verurteilt wurde;64 weiters den kommunistischen Protest gegen den am
28. Mai 1952 in Paris eintreffenden US-amerikanischen General Matthew
Ridgway, dem angelastet wird, als Kommandant der UNO-Truppen während des
Koreakrieges biologische Waffen gegen nordkoreanische und chinesische Gegner
eingesetzt zu haben; zuletzt bekräftigt die sich im Zuge dieser Demonstration
ereignende Verhaftung des Generalsekretärs der Parti Communiste, Jacques Du-
clos, Sartres Beschluss, compagnon de route zu werden: Die Geschehnisse er-
weckten in ihm den Wunsch, den Marxismus noch einmal näher anzusehen,
und ein Gefühl für den Klassenkampf, dass ihn nie verlassen habe („un désir
de revoir le marxisme, un sens de la lutte des classes qui ne m’a plus quitté“65).
Die französischen Kulturbeauftragten in Wien setzen die österreichischen Lese-
rInnen im Oktober 1952 von Sartres neuer Überzeugung in Kenntnis, „dass in
den jetzigen Verhältnissen eine gewisse Zusammenarbeit mit dem Kommunis-
mus der einzige mögliche Weg sei“66, zunächst ohne größeren Widerhall.

Sartres erste Wien-Reise steht am Ende dieses Jahres, das von einer theo-
retischen Beschäftigung mit dem Kommunismus geprägt ist (die ersten beiden
Teile von „Les Communistes et la Paix“ erscheinen im Sommer und Herbst 1952
in Les Temps modernes), und in dem sich der endgültige Bruch mit den einsti-
gen Freunden Maurice Merleau-Ponty und, nach drastischen Verbalattacken,
Albert Camus vollzieht.67 Der Auftritt in Wien führt diesen Trend fort: Viele dis-

62 Jean-Paul Sartre et al.: Appel du comité pour le Rassemblement Démocratique Révoluti-
onnaire. In: Esprit 1948, Nr. 143 [März], S. 464–466, hier S. 464.
63 Sartre: Sartre, S. 90.
64 Cf. Jean-Paul Sartre: L’Affaire Henri Martin. Paris 1953.
65 Sartre: Sartre, S. 111. Für eine Betrachtung der Hintergründe von Sartres Weggenossen-
schaft cf. Alfred Betschart: Sartre und die Sowjetunion – ein Beispiel für Ethik in Situation. In:
Knopp und Von Wroblewsky (Hg.): Carnets Jean-Paul Sartre: Reisende ohne Fahrschein. (Jahr-
bücher der Sartre-Gesellschaft 3.) Frankfurt am Main 2012, S. 37–60.
66 Armand Jacob: Die Auseinandersetzung Sartre-Camus. In: Geistiges Frankreich, 13.10.1952.
67 Eine konzise Darstellung von Sartres Bruch mit Merleau-Ponty, Camus und Aron liefert der
dritte Part („Les années Sartre“) von Michel Winocks Studie Le Siècle des intellectuels (Paris
1999 [1997]).

278 8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg



tanzieren sich von ihm, mit oder ohne Eklat, Simone de Beauvoir zufolge auf-
grund tiefer Meinungsverschiedenheiten oder weil sie ihn kompromittierend
fanden („avec plus ou moins d’éclat, soit par un profond désaccord, soit parce
qu’ils le trouvaient compromettant“68). Während sich Sartres Annäherung an
die KommunistInnen über mehrere Jahre zieht, macht ihn seine Rede beim in-
ternational sichtbaren Friedenskongress, „die erste nach seiner Wandlung“69,
offiziell zum Weggenossen, so seine Biographin Annie Cohen-Solal: Öffentlich
zum compagnon de route wird er also nicht in dem Moment, als die Mehrzahl
der Intellektuellen nach 1945 es sind, sondern sieben Jahre später, als ange-
sichts des inzwischen publik gewordenen Ausmaßes sowjetischer Straflager
viele ihre anfängliche Haltung aufgeben.70 Sartre beschließt diese Seite der Ge-
walt auszublenden, da er die Sowjetunion (Lenin zitierend) für einen an sich zu
verteidigenden historischen Wert („en elle-même une valeur historique à dé-
fendre“71) hält. Sperber moniert diesbezüglich:

Sartre hat niemals die Existenz des Gulag geleugnet, aber jene hemmungslos bekämpft
und herabgesetzt, die diese Wahrheit verbreiteten, denn man mußte, meinte er, unter
allen Bedingungen den Glauben des Proletariats an Stalin und an den sozialistischen
Charakter der Sowjetunion bewahren. Sartre, der intellektuell einflußreichste und törich-
teste Propagandist der falschen Alternative, verlangte später, daß man zu allem Übel
schweigen sollte, das Rußland und die kommunistische Bewegung in der ganzen Welt
anrichteten. Und wo es unmöglich war, es zu verheimlichen, galt es, Gründe dafür zu fin-
den, warum es trotz allem notwendig blieb zu den Kommunisten zu stehen und ihre Geg-
ner, die ‚Hunde‘, zu bekämpfen.72

68 Beauvoir, La Force des choses, Bd. 2, S. 21. In diesem Wandel endet das von manchen Be-
obachterInnen als willkürlich beanstandete „‚être engagé‘ without identifying the cause“ (An-
ders: On Sartre [LIT], S. 16) des Existentialismus. So kommentiert der 1938 von Wien nach
Kalifornien emigrierte Historiker und Philosoph Eric Voegelin am 21. Oktober 1952 in einem
Brief an Robert B. Heilman: „I myself wondered all the time where that sort of atheistic exis-
tentialism would end; for the attitude of ‚engagement‘ without being concretely engaged
could not be maintained forever. To my pleasure it ended where according to my analysis of
Gnosis it should end. The Sartre case is one more illuminating item in the breakdown of intel-
lectualism.“ Eric Voegelin: Robert B. Heilman and Eric Voegelin. A Friendship in Letters.
1944–1984. Edited with an introduction by Charles R. Embry, foreword by Champlin B. Heil-
man. Columbia/MO 2004, S. 114 f. Cf. auch Eric Voegelin: Published Essays 1953–1965. (The
Collected Works of Eric Voegelin 11.) Missouri 2000, S. 224–251.
69 Hans Heinz Holz: Die abenteuerliche Rebellion. Bürgerliche Protestbewegungen in der Philo-
sophie. Stirner, Nietzsche, Sartre, Marcuse, Neue Linke. Darmstadt und Neuwied 1976, S. 163.
70 Cohen-Solal: Sartre, S. 569, 579.
71 Jean-Paul Sartre: Les Communistes et la Paix. In: Sartre: Situations, VI. Problèmes du mar-
xisme, 1. Paris 1964, S. 92.
72 Sperber: Nur eine Brücke zwischen Gestern und Morgen, S. 44.

8.2 Wendepunkt Wien: Schmutzige Hände 279



Sartres „ultra-bolchevisme“73, wie es der einstige Freund Merleau-Ponty nennt,
seine Neigung, „das Proletariat mit der kommunistischen Partei und diese mit der
Sowjetunion und schließlich mit Stalin zu identifizieren“74, löst Befremden in der
gauche intellectuelle aus, die zu Sartres Enttäuschung nicht nach Wien gereist war.
Monatelang durch die Medien beeinflusst, sei sie misstrauisch geworden, vermutet
er, pessimistisch, resigniert und im Glauben, der Kongress sei nur ein Manöver
(„[p]ersonnellement, je connais beaucoup de gens très honnêtes qui devraient être
ici à nos côtés – et qui n’y sont pas. Pourquoi? Eh bien par pessimisme, par résig-
nation, et puis on leur a fait craindre que le congrès ne soit une manœuvre“75).
Auf der Gegenseite herrscht eine derartige Irritation über Sartres Wende, dass über
Zwang und Bestechung spekuliert, zumindest aber der Verrat einstiger Ideale fest-
gestellt wird, was sich in der Presse-Berichterstattung spiegelt: „Er war nicht mehr
dazu verurteilt, frei zu sein. Und er brauchte auch nicht mehr zu wählen. Das taten
jetzt andere für ihn.“76 Sartres wiederholte Beteuerung, in niemandes Auftrag zu
agieren, nur aus den eigenen Friedensabsichten für die Welt heraus (die „coexis-
tence pacifique fondée sur des échanges Est-Ouest, réunification de l’Allemagne
sans modification du régime économique des deux zones, paix en Indochine“ und
die „admission de la Chine à l’O.N.U.“77), überzeugt wenige. Die meisten erklären
sich die Kongress-Teilnahme von Nicht-KommunistInnen mit deren Naivität: Fritz
Fassbinder etwa gibt sich in der von der amerikanischen Besatzung initiierten Zeit-
schrift Kontinente „erstaunt über die Naivität eines scharfsichtigen und beachtens-
werten Philosophen“, der paradoxerweise „Frieden suchend in Verein mit der
sowjetischen Weltfriedensbewegung“78 inzwischen dogmatisch geworden sei. Der
Anti-Kommunist Friedrich Torberg, der in der von ihm gegründeten und von der
CIA unterstützten Kulturzeitschrift FORVM das Geschehen als „ein sehr aufregen-

73 Maurice Merleau-Ponty: Les Aventures de la dialectique. Paris 1955, S. 131–271.
74 Sperber: Nur eine Brücke zwischen Gestern und Morgen, S. 41. Cf. Vincent von Wroblew-
sky: Jean-Paul Sartres Engagement für den Frieden. In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 33
(1985), Nr. 9, S. 797–806.
75 Sartre: Intervention de M. Jean-Paul Sartre, Service d’Information [Vienne], 13.12.1952.
76 Steffen: Pilgrim des „Friedens“. In: Die Zeit, 25.12.1952. Häufig werden in der Folge seine
früheren Aussagen gegen Sartre eingesetzt, wie von Fritz Fassbinder (Quo vadis, Jean-Paul
Sartre? In: Kontinente 8 [1955], Nr. 6, S. 30–34, hier S. 34): „Der Bindung oder Bindungslosig-
keit Sartres setzen wir unsere feste, absolute Bindung entgegen – der sowjetische Hammer
tötet und die sowjetische Sichel mäht Menschen und nicht Gras oder Frucht. – Wir wollen
einen Sartresatz für uns verwenden: ‚Da wir noch frei sind, werden wir nicht mit den Wach-
hunden der Kommunistischen Partei zusammengehen.‘“
77 Jean-Paul-Sartre: Interview par Paule Boussinot. In: Contat und Rybalka (Hg.): Les Écrits
de Sartre, S. 252. [Zuerst in: Défense de la Paix. Numéro spécial, décembre 1952.]
78 Fassbinder: Quo vadis, Jean-Paul Sartre?, S. 33, 34, 31.

280 8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg



des Schauspiel“ empfindet, sieht Sartre nicht als naiv an, dieser wisse vielmehr
genau, was er tue:

Denn Jean Paul Sartre unterscheidet sich von den meisten intellektuellen Mitläufern des
Kommunismus dadurch, daß er intelligent ist. Freilich macht das sein Mitläufertum nur
desto rätselhafter und die Wahrscheinlichkeit, daß es nicht lange dabei bleiben wird, nur
desto größer. […] Ganz gewiß ist er intelligenter als alle die Tröpfe, die seiner „Bekehrung
zum Kommunismus“ Beifall klatschen und sie schmunzelnd exploitieren. Es wäre sogar
möglich, daß er ihnen insgeheim genau jenes Gefühl entgegenbringt, das sonst immer sie
den Exploitierten entgegenbringen: Verachtung. Sogar möglich, daß nicht sie ihn exploi-
tieren, sondern er sie. Und vielleicht – man kann das bei intelligenten Menschen nie wis-
sen – vielleicht ist er sogar ein Zyniker und noch nicht ganz verloren.79

Sartre beschwert sich mehrfach über die für sein Empfinden schwarzweißen Erklä-
rungsangebote: Nicht-kommunistische KongressteilnehmerInnen wie er würden
automatisch wahlweise als hinters Licht Geführte oder KomplizInnen („des dupes
ou des complices“80), als idiotisch („un imbécile“) oder niederträchtig („un sa-
laud“81) erachtet. Zwar gehört er selbst nicht zu den MeinungsführerInnen (wie die
sowjetischen Schriftsteller Simonow, Fadejew und Ehrenburg, die chinesische Po-
litikerin Song Qingling, die französischen Politiker Yves Farge und Pierre Cot
sowie der dem Weltfriedensrat präsidierende Physiker Frédéric Joliot-Curie), doch
genießt der „weltbekannte französische Schriftsteller“82 besonderen Status: „Der
Kongreß war sich der Auszeichnung wohl bewußt, die ihm diese bemerkenswerte
Begegnung verlieh. Die übrigen Delegierten waren beklatscht worden, pflichteifrig
und in Maßen; Sartre wurde gefeiert.“83 Kommentare zum Kongress, in diesem
Fall veröffentlicht in der deutschen Wochenzeitung Die Zeit, finden sich nur in in-
ternationalen Periodika. Obwohl unter den 178 JournalistInnen aus 30 Ländern
wohlvertreten im Konzerthaus, halten die (nicht-kommunistischen) österreichi-
schen jeden Kommentar vor ihrem Lesepublikum zurück. In Anbetracht der sonsti-
gen Berichterstattung zu Sartre titelt das von Ernst Fischer, Bruno Frei und Viktor
Matejka herausgegebene kommunistisch orientierte Tagebuch am 8. November
1952 in großen roten Lettern „Warum wird er jetzt totgeschwiegen?“:

Bisher hat jede noch so geringfügige Aeußerung Sartres im französischen und hernach im
ganzen westlichen Blätterwald einen Sturm der Diskussionen entfacht. Diesmal bleibt

79 Friedrich Torberg: Sartre oder Die ehrbare Koexistenz. Zur Wiener Affäre um die ‚Schmutzi-
gen Hände‘. In: FORVM 1 (1954), Nr. 10, S. 16–17, hier S. 16 f.
80 Sartre: Le Congrès de Vienne. In: Le Monde, 01.01.1953.
81 Sartre: Ce que j’ai vu à Vienne, c’est la Paix. In: Les Lettres françaises, 01.–08.01.1953.
82 o. V.: Völkerkongreß für den Frieden, S. 5.
83 Steffen: Pilgrim des „Friedens“. In: Die Zeit, 25.12.1952.

8.2 Wendepunkt Wien: Schmutzige Hände 281



das Wasserglas der freien Weltmeinung unbewegt. Jean-Paul Sartre wird zum erstenmal
unisono totgeschwiegen.84

Nachdem das höchstgeschätzte Prinzip der Wien zu drei Vierteln besetzenden
demokratischen Armeen („armées des démocraties bourgeoises“) die Pressefrei-
heit sei, staunt auch Sartre selbst:

Es gab da Dutzende von Wissenschaftlern, Politikern, Künstlern, die zu empfangen Wien
bei anderer Gelegenheit stolz gewesen wäre; es gab da diese ganze bunte Mischung der
Trachten und Sprachen. Kein Wort davon: nicht die kleinste Zeile in einer Zeitung. Der
kleine Wiener Angestellte, der ein sozialdemokratisches Blatt liest und der in einem Außen-
bezirk wohnt, hat völlig in Unkenntnis über die Existenz des Kongresses bleiben können.85

(Il y avait par dizaines, par vingtaines, des savants, des hommes politiques, des artistes
que Vienne à d’autres heures eût été fière de recevoir; il y avait l’ensemble le plus pitto-
resque de costumes et de langues. Pas un mot: pas la plus petite ligne dans un journal. Le
petit employé viennois qui lit une feuille sociale-démocrate et qui habite un quartier péri-
phérique a pu totalement ignorer l’existence du Congrès.)86

84 o. V.: Sartre. In: Tagebuch, 08.11.1952. Der Weltfriedensrat hatte bereits im November 1951
eine Tagung in Wien abgehalten, von der man annahm, sie würde „Widerhall finden von Paris bis
Peking, von Stockholm bis Sidney“ (TB: Die geistige Elite der Welt trifft sich in Wien. In: Tage-
buch, 27.10.1951), doch muss das Tagebuch schon bei dieser Gelegenheit vorwurfsvoll feststellen:
„Die sonst so laute Regierungspresse hat wie ein Massengrab geschwiegen“ (10.11.1951). Auch die
französischen Alliierten halten sich zurück, was durch Publikumsinterventionen bei einer Veran-
staltung zum Existentialismus jedoch nicht ganz gelingt: „Jean-Paul Sartre wurde, das ist ein Ver-
dienst der Wiener Urania und ihres Direktors Wolfgang Speiser, vergangene Woche in der Wiener
Lesegemeinde diskutiert. Armand Jacob, der Leiter des französischen Informationsdienstes, gab
eine in französischer Clarté und Präzision brillierende Darstellung des philosophischen und litera-
rischen Werkes Sartres, die er, wechselseitig, auseinanderzudeuten unternahm. Sartres sensatio-
nelle Stellungnahme für die Weltfriedensbewegung […] wurde erst in der sehr gespannten
Diskussion erörtert. Sartres Wiener Bewunderer waren bloß fassungslos und aufs peinlichste ber-
ührt – nun; das ist schon etwas. […] Sie verdächtigen sogar, unkontrolliert, das TB, die Aeußerun-
gen Sartres tendenziös übersetzt und ausgewählt zu haben – das ist schon mehr. Es zeigt, wie
perplex sie sind. Armand Jacob allerdings bestätigte, daß er die Uebersetzung und Auswahl kont-
rolliert und einwandfrei gefunden habe. TB wird den Erschrockenen mit weiterem unverfälschtem
Sartre aufwarten.“ o. V.: Jean-Paul Sartre. In: Tagebuch, 22.11.1952.
85 Jean-Paul Sartre: Was ich in Wien gesehen habe, ist der Frieden. In: Sartre: Krieg im Frie-
den 2. Reden, Polemiken, Stellungnahmen 1952–1956. Hg. von Traugott König und Dietrich
Hoß, übersetzt von Abelle Christaller, Dietrich Hoß, Traugott König und Eva Moldenhauer.
(Gesammelte Werke in Einzelausgaben, Politische Schriften 3,2.) Reinbek 1982, S. 60–72, hier
S. 65 (Hervorhebung im Oritinal).
86 Sartre: Ce que j’ai vu à Vienne, c’est la Paix. In: Les Lettres françaises, 01.–08.01.1953 (Her-
vorhebung im Oritinal).Dass der Kongress durchaus auch von Außenstehenden zur Kenntnis

282 8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg



Es handelt sich hierbei nicht zufällig um einhellige Ignoranz, sondern um eine ge-
schlossen befolgte Doppelmaßnahme aus „Diffamierung und Boykott“87. Die Re-
gierung – eine in ihrem Antikommunismus als „einigendes Band“88 verbundene
Große Koalition aus ÖVP (Österreichische Volkspartei) und SPÖ (Sozialistische Par-
tei Österreichs) – hält die Medien via Mitteilungen des Bundespressedienstes zum
Schweigen über den als reine Propagandaveranstaltung ausgegebenen Kongress
an.89 Er wird im Vorfeld diskreditiert und danach geflissentlich übersehen, ganz
im Einklang mit dem „United States View on Treating the Congress“:

During the first phase American information facilities will be exerted to de-bunk the Con-
gress as sterile, hypocritical, a typical Communist effort designed to advance Soviet impe-
rialist aims. The Congress will be dubbed ‚schwindelfriedenskonferenz‘. Great care will be
taken not to overdo denunciation; the tone adopted will be cool and ironical. […] During
the sessions of the Congress American news facilities will completely ignore it. […] Plans
for action after the Congress are still fluid. If any of the Communist themes promoted at
the Congress prove to have made any impression on the Austrian public, American infor-
mation services will concentrate on exposing their falsity.90

Der letzte Schritt erweist sich als gar nicht nötig, vielmehr rühmen sich die österrei-
chischen Medien des Erfolges ihrer Zensur-Bemühungen. Die bürgerlich-liberale

genommen wird, legen in späteren Jahren beiläufige Bemerkungen nahe, wie jene Fischls in
Idealismus, Realismus und Existentialismus der Gegenwart, S. 312, dass Sartre seinerzeit „eine
vielbeachtete Rede“ gehalten habe.
87 Mugrauer: Eine „rein kommunistische Angelegenheit“?, S. 131. Als Nebenmaßnahmen
nennt Evelyn Deutsch-Schreiner in ihrer Untersuchung Theater im „Wiederaufbau“. Zur Kultur-
politik im österreichischen Parteien- und Verbändestaat (Wien 2001, S. 144) eine Reihe von
„Bosheiten der österreichischen Bürokratie“: Einreiseschwierigkeiten für Delegierte, Probleme
bei der Anmietung von Veranstaltungsräumen und Absagen bereits gebuchter Konzerte der
Wiener Philharmoniker.
88 Dvořak: Thesen zur soziokulturellen Entwicklung in Österreich 1933 bis 1955, S. 32. Da sich
Sartre die Verbindung linker Kräfte wünscht, erzürnt ihn insbesondere, dass die Sozialdemo-
kratInnen, statt über den Kongress zu berichten, nur kritische Zettel in die Hotelzimmer der
Delegierten schicken lassen. In der Tat schweigt etwa die Arbeiter-Zeitung, in der der aus der
englischen Emigration zurückgekehrte Oscar Pollak ansonsten alle „Irrtümer, Mißbräuche und
Schikanen der Alliierten“ (Sperber: Bis man mir Scherben auf die Augen legt, S. 260) verläss-
lich aufdeckt und sich besonders sensibel in Zensurdingen zeigt, zumindest wenn sie „von
den Russen“ ausgehen (O. P.: Die Zensur. In: Arbeiter-Zeitung, 30.08.1950).
89 Cf. Ministerratsprotokoll 311/1 vom 04.11.1952. Cf. Viktor Matejka: Friedensfreunde spre-
chen menschlich. In: Tagebuch, 22.11.1952. Cf. auch Friedrich Heer: Die Provokation des Frie-
dens. In: Die Oesterreichische Furche, 15.11.1952.
90 North Atlantic Council: NATO Secret Document (AC/24-D/16), S. 8.

8.2 Wendepunkt Wien: Schmutzige Hände 283



Tageszeitung Die Presse verkündet am 21. Dezember 1952, die Bevölkerung habe
den „mit viel Geld und Lärm aufgezogene[n] sogenannte[n] Völker- und Friedens-
kongress“ ignoriert, während „die Welt mit einer Flut von Meldungen darüber
überschwemmt wurde“91. Am selben Tag informiert die New York Times ihre Lese-
rInnen über die in Wien gerade noch abgewendete Gefahr: Der Kongress sollte
nicht nur den „people of Soviet Russia and its satellites“ imponieren, sondern
auch „all those Western peoples – and their number is growing – who can be
tempted by vanity, chauvinism, tender-mindedness or honest confusion to play
the Cominform game“92. Die Menschen wären durchaus am Kongress interessiert
gewesen, hätten sie davon gewusst, meint Sartre, und macht die mangelnde Be-
richterstattung auch für die bescheidene Teilnahme an der Friedensdemonstration
verantwortlich. Der britische Journalist Mark Arnold-Forster hingegen stuft den En-
thusiasmus der 7000 Personen, die sich wohlerzogen, „with a sort of sceptical le-
thargy“, um den Ring bewegen, als nicht ausbaufähig ein: „The Viennese […]
cannot be persuaded to demonstrate with vigour in favour of anything that seems
to favour Russia, a country where, so far as they know, 1,900 Austrians are still
held prisoner.“93

Nach der Befreiung durch die Rote Armee, die nicht selten „mit brachialer
Gewalt vorging“94, wachsen in Österreich vorhandene antikommunistische Res-
sentiments stark an: Bis Ende 1952 hat sich die Haltung der auf die Rückkehr der
Kriegsgefangenen hoffenden Bevölkerung gegenüber der Sowjetunion von nega-
tiv zu feindlich gewandelt, Oscar Pollak spricht davon, dass „fünfundneunzig
Prozent“ der ÖsterreicherInnen diesem Regime gegenüber „Angst und Ab-
scheu“95 empfinden. Anders als in Frankreich, wo die Parti Communiste zunächst
einen zentralen Platz in der intellektuellen Debatte („une place centrale dans le
débat intellectuel“96) innehat (bei der Parlamentswahl im Oktober 1945 erhält die

91 o. V.: „Völkerkongreß“ bleibt unter sich. In: Die Presse, 21.12.1952.
92 John MacCormac: Peace Congress in Vienna Runs True to Party Line. In: The New York
Times, 21.12.1952.
93 Mark Arnold-Forster: Peace Doves in Vienna. In: The Spectator, 19.12.1952. Im Zusammen-
hang mit dem Völkerkongress, „der angeblich für den Weltfrieden werben will“, macht Die
Presse (–the.: Völkerfrieden und Stacheldraht, 06.12.1952) nur auf einen „Schweigemarsch der
Frauen und Mütter“ für die Rückkehr der Kriegsgefangenen aufmerksam, ebenso auf Zwischen-
fälle an tschechisch-niederösterreichischen Grenzzäunen, in denen flüchtende TschechInnen
verwundet hängenblieben und von Spitälern direkt den russischen Besatzungsbehörden ausge-
liefert würden.
94 Kroll: Kommunistische Intellektuelle in Westeuropa, S. 637.
95 O. P.: Die Zensur. In: Arbeiter-Zeitung, 30.08.1950.
96 Dugast: La Situation culturelle de la France après 1945, S. 312.

284 8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg



PCF 26,1% der Stimmen, verglichen mit 5,4% für die nicht in den Kernschichten
der Wiener ArbeiterInnenschaft verankerte KPÖ bei den österreichischen Natio-
nalratswahlen im September 1945),97 bevorzugt das geographisch zwischen den
Fronten gelegene Österreich klar den Westen, so Rathkolb:

Nach dem Zweiten Weltkrieg war die Abgrenzung vom kommunistischen System der
Nachbarstaaten für Österreich ein wesentliches Element, den Glauben an die Kleinstaat-
lichkeit zu stärken. Geschickt wurde das Argument einer angeblichen ständigen kommu-
nistischen Bedrohung von innen und außen vor allem gegenüber den USA ausgespielt.98

Aus amerikanischer Sicht am stärksten vom Kommunismus bedroht, erhält das
Land hohe Marshallplan-Zuwendungen.99 Es zählt, ganz die von Hebbel besun-
gene kleine Welt, in der die große ihre Probe hält, zu den für das komplexe Ver-
handlungsgeschehen zwischen den Blöcken wichtigsten Staaten. Zum
Zeitpunkt, als der Völkerkongress zum Schauplatz des kulturellen Kalten Kriegs
wird, herrscht, obwohl die Truppenstärke der Sowjetbesatzung die der anderen
Armeen übersteigt, eine weitgehende Marginalisierung der KPÖ und „eine poli-
tische und gesellschaftliche Isolation“ der kommunistischen Intellektuellen
vor, deren demokratische Anliegen Kroll zufolge „schnell als Camouflage einer
diktatorischen Bewegung“100 gelten. Diese Situation erklärt, warum eine unrea-
listisch hohe Zahl an Unterschriften zugunsten des Völkerkongresses im Natio-
nalrat, wo die Veranstaltung ohnedies ein „besonderes Kapitel“ darstellt, am
20. November 1952 zu einer tumultuösen Debatte führt: Innenminister Oskar
Helmer (SPÖ) meint, die Unterschriften müssten von den KommunistInnen er-
listet oder erzwungen worden sein, was „energischen Protest“ verlange, wäh-
rend der Abgeordnete Ernst Fischer (KPÖ) beanstandet, dass die für den
Frieden einstehenden Intellektuellen, ProfessorInnen und KünstlerInnen Dro-
hungen seitens der Regierungsparteien ausgesetzt seien.101 In der Tat konnten
nicht-kommunistische Prominente, die sich von der österreichischen Sektion

97 Die KPÖ bildet zusammen mit der ÖVP und der SPÖ ab 27.04.1945 die provisorische Regie-
rung unter Kanzler Karl Renner. Die Dreiparteienregierung bleibt auch unter Leopold Figl
nach den 1. Wahlen im November 1945 bestehen, im Jahr 1947 wird die KPÖ Oppositionspartei.
98 Oliver Rathkolb: Die paradoxe Republik. Österreich 1945 bis 2005. Wien 2005, S. 31.
99 Cf. Günter Bischof: Austria in the First Cold War, 1945–1955. The Leverage of the Weak.
Basingstoke 1999, S. 102. Cf. zum diesbezüglichen Sonderstatus Österreichs auch Maximilian
Graf und Agnes Meisinger (Hg.): Österreich im Kalten Krieg. Neue Forschungen im internatio-
nalen Kontext. (Zeitgeschichte im Kontext 11.) Göttingen 2016.
100 Kroll: Kommunistische Intellektuelle in Westeuropa, S. 312, 637.
101 Cf. Nationalrat der Republik Österreich: 103. Sitzung des Nationalrates der Republik Öster-
reich – VI. Gesetzgebungsperiode – 20.11.1952, S. 4130, 4138. www.parlament.gv.at (einges.
09.01.2019).

8.2 Wendepunkt Wien: Schmutzige Hände 285

http://www.parlament.gv.at


des Weltfriedensrats zu Unterschriften hatten animieren lassen, mit „verbalen
Diffamierungen und Verfolgungen“ rechnen, wie Deutsch-Schreiner ausführt:

Hatte das antikommunistische Lager Unterschriften von KünstlerInnen und Friedensap-
pelle bis 1950 noch toleriert, so wurden KünstlerInnen nun ‚gewarnt‘ und als ‚Dumm-
köpfe‘ oder ‚Lumpen‘ diffamiert, sollten sie weiterhin Kontakt zu Kommunisten haben.
Unmißverständlich wurde klargemacht, daß diejenigen, die sich für den ‚Völkerkongreß
für den Frieden‘ engagierten, kein Engagement im anderen Lager finden würden.102

Der Kongress selbst lässt entsprechend die Partizipation prokommunistischer Intel-
lektueller vermissen; solche, die sich zuvor zur Zusammenarbeit mit der KPÖ be-
reitfanden, wie PEN-Präsident Franz Theodor Csokor und Alexander Sacher-
Masoch, machte „großer Druck“103 zu Beginn des Jahrzehnts abtrünnig. Den Um-
gang mit kommunistischen KünstlerInnen verdeutlicht kurz darauf der ab 1953
von den etablierten Wiener Theatern über zehn Jahre aufrechterhaltene Boy-
kott der Stücke Bertolt Brechts (der zum Kongress 1952 ebenfalls eine Rede über
die drohenden Kriege, „gegen welche die vergangenen wie armselige Versuche
sind“104, beigetragen hatte). Um dessen als Ost-Propaganda aufgefasste Dramen
entsteht eine „kulturelle Eiszeit, betonte Intoleranz und ideologische Militarisie-
rung“105 der Theaterwelt; Torberg und Weigel bilden die Vorhut gegen Brechts
„Kampf gegen uns und unsere Freiheit“106. Der Freiheits-Diskurs der USA, von
den KommunistInnen als imperialistische Bevormundung aufgefasst, gerät bald
in einen „Krieg der Worte“mit dem kommunistischen „Kampfbegriff“107 Frieden;

102 Deutsch-Schreiner: Theater im „Wiederaufbau“, S. 144.
103 Mugrauer: Eine „rein kommunistische Angelegenheit“?, S. 139.
104 Bertolt Brecht: Zum Völkerkongreß für den Frieden. In: Brecht: Schriften zur Politik und
Gesellschaft. 1919–1956. Frankfurt am Main 1974, S. 322–323, hier S. 323. [Zuerst in: Neues
Deutschland, 29.11.1952.]
105 Rathkolb: Die Entwicklung der US-Besatzungskulturpolitik, S. 41.
106 Hans Weigel: Die Lust am Untergang. In: neue generation 10 (1960), Nr. 2, S. 16.
107 Kraus: Kultura, S. 116, 92. Cf. auch Stefan Maurer, Doris Neumann-Rieser und Günther
Stocker: Diskurse des Kalten Krieges. Eine andere österreichische Nachkriegsliteratur. (Litera-
turgeschichte in Studien und Quellen 29.) Wien, Köln, Weimar 2017, S. 435. Unmut zieht Karl
Paryla auf sich, als er im Wiener Neuen Theater in der Scala zur „Erreichung des weltpoliti-
schen Friedens im Sinne der Sowjetunion“ (Deutsch-Schreiner: Theater im „Wiederaufbau“,
S. 143) Grillparzers Der Traum ein Leben 1952 ein wenig ‚strafft‘: Lediglich „Eines nur ist Glück
hinieden, / Eines nur: der Frieden“ bleibt übrig von: „Breit es aus mit deinen Strahlen, / Senk
es tief in jede Brust: / Eines nur ist Glück hinieden, / Eins: des Innern stiller Frieden, / Und die
schuldbefreite Brust. / Und die Größe ist gefährlich, / Und der Ruhm ein leeres Spiel; / Was er
gibt, sind nichtge Schatten, / Was er nimmt, es ist so viel.“ Franz Grillparzer: Dramen 1828–
1851. Hg. von Helmut Bachmaier. (Werke in sechs Bänden, 3.) Frankfurt am Main 1987, S. 191.

286 8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg



es treten „pauschale Reizwörter“108 an die Stelle von Argumenten. So klagt die
gegen den „Weltkommunismus“ gerichtete Zeitschrift Kontinente, dass „aus der
Tradition der freien Welt“ herausgewachsene Worte wie Frieden „zu leeren
Schlagworten“ herabgesetzt würden: „Der Sinn dieser Worte ging verloren, und
die Aufgabe der politischen Aufklärungsarbeit besteht wohl darin, sie mit neuem
Sinn zu erfüllen und dadurch für uns zurückzugewinnen.“109 Ganz dieser Mei-
nung ist man schon beim West-Berliner Treffen des „Kongresses für kulturelle
Freiheit“ (CCF, 26. bis 30. Juni 1950), einer von der CIA finanzierten Kulturorgani-
sation, welche Zeitschriften wie Der Monat, Preuves, FORVM und Encounter un-
terstützt und sich schon mit ihrem Namen im ‚Krieg der Worte‘ klar positioniert.
Zugehörige wie Manès Sperber, Arthur Koestler und Melvin J. Lasky äußern,
„daß die Hauptursache der gegenwärtigen weltweiten Unsicherheit durch die Po-
litik von Regierungen entsteht, die sich mit Worten zum Frieden bekennen“,
nicht aber mit Taten:

Die Geschichte lehrt, daß man Kriege unter jedem beliebigen Schlagwort vorbereiten und
führen kann, auch unter dem Schlagwort des Friedens. „Friedenskampagnen“, hinter
denen kein Beweis eines echten Friedenswillens steht, gleichen dem Papiergeld einer unge-
deckten Währung. Die Welt wird erst dann geistig gesunden und ihre Sicherheit wiederfin-
den, wenn dieses Falschgeld des Friedens nicht mehr für bare Münze genommen wird.110

Anfang der fünfziger Jahre ist die Westintegration Österreichs so weit fortgeschrit-
ten, dass der Kulturbetrieb auch ohne amerikanisches Zutun ganz auf Seiten des
Antikommunismus steht, was das „Niederhalten […] kritischer Intelligenz“111 ein-
begreift, so Dvořak. Die französische Besatzungsmacht muss in diesem Klima von
ihrem ursprünglichen Plan abrücken, jede Polarisierung zu vermeiden, wie ihn De
Broglie einst formuliert:

Österreich ist eine Wesenheit für sich und muß es bleiben. Es ist wie der Arm eines Weg-
weisers, der sich zwischen Ost und West verbindend ausstreckt; es ist dazu berufen, ein
Land des Austausches der Ideen und Systeme zu sein, ein Gradmesser der Strömung zwi-
schen zwei Zivilisationen. Alle Anstrengung der Westmächte, namentlich Frankreichs,
ihren kulturellen Einfluß in diesem Lande zu vermehren, ist dazu angetan, das Gleichge-
wicht zu befestigen und dadurch die Beständigkeit des Friedens zu erhöhen.112

108 Norbert Frei: Die fünfziger Jahre im Spiegel von Schriftsteller-Autobiografien. In: Aspets-
berger, Frei und Lengauer (Hg.): Literatur der Nachkriegszeit, S. 59–74, hier S. 63.
109 Die Redaktion: Unter uns gesagt. In: Kontinente 8 (1955), Nr. 6, o. S.
110 [Sperber, Koestler, Lasky, Burnham, Schlesinger und Hook:] Manifest. In: Der Monat,
1950, Nr. 22/23, S. 483–484, hier S. 483.
111 Dvořak: Thesen zur soziokulturellen Entwicklung in Österreich 1933 bis 1955, S. 32.
112 De Broglie: Von der Seine zu Inn und Etsch, S. 174.

8.2 Wendepunkt Wien: Schmutzige Hände 287



(L’Autriche est et doit demeurer une entité. Jalon, bras tendu entre l’Est et l’Ouest, elle est
appelée à être un terrain d’échanges d’idées et de systèmes, un niveau d’eau entre deux
civilisations. Tout effort des puissances occidentales et spécialement de la France, pour
accroître leur apport culturel dans ce pays est destiné à consolider l’équilibre et par con-
séquent à augmenter les chances de la paix.)113

Kommunistische Intellektuelle und PolitikerInnen – so der aus dem Moskauer Exil
zurückgekehrte Ernst Fischer, Staatssekretär für Volksaufklärung, Unterricht, Er-
ziehung und Kultusangelegenheiten, oder Kulturstadtrat Viktor Matejka – waren
zunächst privilegierte PartnerInnen im Kampf gegen den nationalsozialistischen
Einfluss. Zwar gilt Hochkommissar Béthouart als Gaullist und das zivile und militä-
rische Besatzungspersonal überwiegend als „weder kommunistisch noch sozialis-
tisch […], sondern politisch indifferent“, doch glaubt man sich laut Sperber durch
die Zusammenarbeit mit den KommunistInnen „gegen Angriffe der sehr aggressi-
ven linken Presse am wirksamsten zu schützen“114. Bis 1950 wendet sich das Blatt,
Béthouart verkündet in Alpbach: „Wir kämpfen und werden für die menschliche
Freiheit kämpfen, gegen die neuen Formen der Sklaverei und Knechtschaft, die
der kommunistische Totalitarismus eingeführt hat.“115 Entsprechend halten die
französischen Alliierten Distanz, als Sartre 1952 und 1954 in der Funktion des pro-
kommunistischen Wegbegleiters nach Österreich kommt.116

Sartre bereitet 1952 nicht sein kommunistisches, sondern sein antikommu-
nistisches Image Sorge: Wohlwissend, dass das Theater Hauptumschlagplatz
seiner Ideen ist, insbesondere in Ländern, in denen Übersetzungen mit mehr-
jähriger Verzögerung erscheinen, lässt er eine für den Zeitpunkt des Friedens-
kongresses geplante Wiener Inszenierung des Stücks Les Mains sales absagen,
um eine Instrumentalisierung des Inhalts zu verhindern. Das 1948 uraufge-
führte, im südosteuropäischen ‚Illyrien‘ spielende Polit-Drama konfrontiert
einen arrivierten Pragmatiker (Hoederer) mit einem jungen Idealisten (Hugo),
der zum Werkzeug seiner GenossInnen wird. Hoederers Kompromissbereit-
schaft gegenüber gegnerischen Gruppierungen wirft die im besetzten Frankreich
virulent gewordene Frage auf, ob der Zweck die Mittel rechtfertigt (damals

113 De Broglie: Souvenirs français dans le Tyrol, S. 174 (Hervorhebung im Oritinal).
114 Sperber: Bis man mir Scherben auf die Augen legt, S. 259.
115 o. V.: Rede zur Eröffnung des Alpacher [!] College, gehalten von Armeegeneral Bethouart,
Hochkommissar der Französischen Republik in Österreich. In: Geistiges Frankreich, 21.08.1950.
116 Auch Porpaczy erwähnt, „daß in Wien das Bild Sartres weder durch die öffentlichen Ver-
treter Frankreichs noch durch eine französisch-österreichische Diskussionsrunde, bei der Sar-
tre Gelegenheit gehabt hätte, Stellung zu nehmen, zurechtgerückt wurde. Die gesamte
Angelegenheit wurde ausschließlich in Form einer ‚Schlammschlacht‘ der österreichischen
Presse ausgetragen.“ Porpaczy: Frankreich – Österreich, S. 229.

288 8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg



konkret, ob nur der Untergrundkampf in der Résistance zulässig sei oder auch
die Zusammenarbeit mit kollaborierenden Verlagen und Theatern, um einem
größeren Publikum verdeckte Widerstandsbotschaften zu vermitteln; cf. Kap. 3.2).
Hoederer legt Hugos orthodoxen Marxismus als unaufrichtig bloß, er liebe nicht
die eigentlichen Menschen, sondern nur Prinzipien („[t]u n’aimes pas les hommes.
Tu n’aimes que les principes“117). Der Konflikt der von Selbstzweifeln geplagten
Figur Hugo liegt darin, immer ein Intellektueller zu sein, der nicht mit seinen
Händen arbeitet („un intellectuel, un type qui ne travaille pas de ses mains“118).
Bei seiner Wandlung vom Wort- zum Tatmenschen erfährt er jedoch „die
Unmöglichkeit, im politischen Engagement innere Reinheit zu bewahren“119 be-
ziehungsweise saubere Hände. Hugos Bereitschaft, innerhalb seiner Partei mit
einem Auftragsmord zum direkten Handeln („action directe“120) überzugehen,
fällt schließlich der Parteichef Hoederer zum Opfer.

Insbesondere durch die Thematisierung des politischen Mordes, gesehen
als eine Konstante bei den Kämpfen innerhalb der P. C. („une constante de la
lutte à l’intérieur du P.C.“121), wird das Stück als anti-kommunistisch aufgefasst,
glaubt Sartre. Beauvoir ergänzt, das Stück erscheine antikommunistisch, weil die
Öffentlichkeit Hugo recht gebe; der Mord an Hoederer werde mit den der Komin-
form zugeschriebenen Verbrechen verglichen („[l]a pièce sortait anticommuniste
parce que le public donnait raison à Hugo. On assimila le meurtre d’Hoederer
aux crimes qu’on imputait au Kominform“122). Sartre selbst weist Hoederer 1964
rückblickend als positiven Helden aus, mit dem er sich identifizieren könne, das
Stück sei, wenn überhaupt, ein Wegbegleiter-Werk („une œuvre de ‚compagnon

117 Jean-Paul Sartre: Les Mains sales. In: Sartre: Théâtre complet, S. 245–354, hier S. 332. Dies
ist zugleich das Echo einer Szene aus La Nausée, in der der Held Roquentin seinem Bekannten,
dem sogenannten Autodidakten, dessen abstrakten Humanismus vorhält. Der Autodidakt
liebe die Menschen nicht wirklich: „‚Das sind nur Symbole für Sie. Sie lassen sich keineswegs
von ihnen rühren; Sie lassen sich von der Jugend des Menschen rühren, von der Liebe von
Mann und Frau, von der menschlichen Stimme.‘“ („Ce ne sont que des symboles, pour vous.
Ce n’est pas du tout sur eux que vous êtes en train de vous attendrir; vous vous attendrissez
sur la Jeunesse de l’Homme, sur l’Amour de l’Homme et de la Femme, sur la Voix humaine.“)
Sartre: Der Ekel, S. 137. (Sartre: La Nausée, S. 170.)
118 Sartre: Les Mains sales, S. 332.
119 Améry: In die Welt geworfen, S. 197. Cf. Jean-Paul Sartre: Entretien avec Guy Dornand. In:
Sartre: Théâtre complet, S. 363. [Zuerst in: Franc-Tireur, 25.03.1948.]
120 Sartre: Les Mains sales, S. 262.
121 Jean-Paul Sartre: Entretien avec Paolo Caruso. In: Sartre: Théâtre complet, S. 367. [Zuerst:
Postface à l’édition italienne „Le mani sporche“, 1964.]
122 Beauvoir: La Force des choses, Bd. 1, S. 212.

8.2 Wendepunkt Wien: Schmutzige Hände 289



de route‘“123), an sich aber nicht politisch, nur von Politik handelnd. Er folgt da-
hingehend seinem literarischen Prinzip des nicht erklären oder überzeugen wol-
lenden Aufzeigens (cf. Kap. 6.4); sich auf keine Seite schlagend, wolle er mit
seinem Theater Probleme aufwerfen, nicht lösen („[j]e ne prends pas parti. Une
bonne pièce de théâtre doit poser les problèmes et non les résoudre“124).

Die Reaktionen auf Les Mains sales stellen Sartres rezeptionslastiges Ideal al-
lerdings von Anfang an auf die Probe, indem sie ihm die von seinen eigenen Ab-
sichten gänzlich unberührt bleibende Macht der LeserInnen und KritikerInnen
vor Augen führt. So bezieht Sartres späterer Freund Ilya Ehrenburg im Sinne der
sowjetischen Haltung Position gegen das Drama, das – weder von einem perple-
xen Philosophen noch von einem aufsässigen Utopisten geschrieben – ein reif-
lich überlegtes, antikommunistisches und -sowjetisches Pamphlet sei („[e]lle est
écrite non pas par un philosophe perplexe ni par un utopiste révolté, c’est un
pamphlet anticommuniste et antisoviétique mûrement réfléchi“125). In dem
Klima von Misstrauen und Missverständnissen („climat de méfiance et de malen-
tendus“), das Ende der vierziger Jahre in Frankreich herrsche, gelte alles nicht
ausdrücklich Prokommunistische automatisch als antikommunistisch, gerade
wenn es von Sartre, der bevorzugten Zielscheibe („cible privilégiée“126) der Kom-
munistInnen, stamme. Er selbst formuliert in Qu’est-ce que la littérature?, dass
man das Wort ‚faschistisch‘ in dieser Zeit allen EuropäerInnen zudenke, die nicht
kommunistisch wählten („le mot de fasciste, en Europe, tout citoyen européen
qui ne vote pas pour les communistes“127). Die Presse folgt der Entweder-oder-
Logik und überhäuft Sartre laut Beauvoir verbal mit Blumen, nachdem das kom-

123 Sartre: Entretien avec Paolo Caruso, S. 367. Cf. auch Gabriel Marcels Stellungnahme in Les
Nouvelles littéraires, 13.05.1948: „Wenn das Stück groß ist, dann gerade deshalb, weil sein
Wert in ihm selbst liegt, außerhalb jedes Systembezugs. Es gibt übrigens keinen schwerwie-
genderen Fehler, als in ihm ein antikommunistisches Stück zu sehen, es ist keins, natürlich
auch kein prokommunistisches, in Wirklichkeit ist es kein Stück über den Kommunismus.“
[Übers. d. Verf.] („Si la pièce est grande, c’est que justement elle vaut par elle-même en dehors
de toute référence à un système. Il n’y a d’ailleurs pas de plus lourde erreur que de voir en elle
une pièce anticommuniste, elle n’est, évidemment, pas non plus procommuniste, en réalité ce
n’est pas une pièce sur le communisme.“) Cf. Ingrid Galster und Sandra Teroni: Dossier de ré-
ception. In: Sartre: Théâtre complet, S. 1363–1390, hier S. 1389.
124 Jean-Paul Sartre: Entretien avec René Guilly. In: Sartre: Théâtre complet, S. 365. [Zuerst
in: Combat, 31.03.1948.]
125 Ilya Ehrenbourg: Contre le mensonge politique. Faulkner et Sartre vus par un écrivain so-
viétique. Les Mains sales. In: Les Lettres Françaises, 10.02.1949. Cf. Galster und Teroni: Dossier
de réception, S. 1390.
126 Sandra Teroni: Les Mains sales. Notice. In: Sartre: Théâtre complet, S. 1372–1387, hier
S. 1374.
127 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 281 (Hervorhebung im Oritinal).

290 8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg



munistische Urteil zu Les Mains sales schlecht ausfällt.128 Seit der Premiere am
2. April 1948 im Théâtre Antoine viel Aufsehen erregend, wird es schließlich zum
Star-Stück des Jahres („la pièce vedette de l’année“129). Der antikommunistische
Ruf verfestigt sich in weiterer Folge durch die Rezeption in den USA, wo das als
Red Gloves angekündigte Stück schon vor der Premiere reichlich „falsifying pub-
licity“130 umgibt und von Sartre für derart tendenziös gehalten wird, dass er im
Februar 1949 rechtliche Schritte gegen die Aufführung einleitet.

Die Bulletin-EmpfängerInnen des französischen Dokumentationszentrums
erfahren am 26. April 1948, dass der Erfolg des Stücks außerhalb der kommu-
nistischen Kritik „unbestritten“ sei, es herrsche Einigkeit über „die verblüf-
fende Virtuosität der Technik“ Sartres, nirgends finde man „einen gezierten
Satz oder theatralische Phrasen, nur direkte, kräftige Worte“, überhaupt sei das
Stück „wie aus dem Leben gegriffen“ und versetze die ZuschauerInnen „in
atemlose Aufregung“131. Bis sich ein solcher Effekt in Österreich einzustellen
vermag, sollen allerdings noch sechs Jahre vergehen. Einen kleinen Eindruck
vermittelt zuvor die Zeitschrift Komödie, die schon Sartres Die Fliegen-Vorrede
abgedruckt hatte (cf. Kap. 3.2), und nun die ersten vier Szenen vom sechsten
Bild der Schmutzigen Hände – die finale Konfrontation zwischen Hugo und Hoe-
derer – in der Übersetzung von Milo Dor bringt.132 Danach steht über der öster-
reichischen Aufführungsgeschichte „ein ungünstiger Stern“133, beginnend mit
dem Scheitern einer Volkstheater-Inszenierung im Dezember 1950 durch eine
laut Hans Weigel „charakteristische Affäre“:

Das Volkstheater hatte es angenommen, angekündigt und besetzt, als einige Schauspie-
ler, wie zu erwarten, Drohbriefe bekamen. Die Schauspieler wandten sich daraufhin mit
einem platonischen Protest an die Direktion, um von ihr zum Spielen der Rollen auf
Grund der Verträge angehalten zu werden und sich notfalls auf diesen „Zwang“ berufen
zu können. Die Direktion wandte sich ihrerseits an ihre Vorgesetzten, die Gewerkschaf-
ten, um durch sie gedeckt zu werden. Diese aber bekamen Angst vor der eigenen Courage

128 Beauvoir: La Force des choses, Bd. 1, S. 212.
129 Teroni: Les Mains sales. Notice, S. 1372.
130 Robert Greer Cohn: Scenes From Les Mains Sales. In: Yale French Studies 1948, Nr. 1,
S. 3–20, hier S. 3.
131 o. V.: Les Mains Sales (Schmutzige Hände) von Jean-Paul Sartre. In: Kulturelles, 26.04.1948.
132 Cf. Auszüge aus Schmutzige Hände, 6. Bild, 1.–4. Szene. Deutsch von Milo Dor. In: Komö-
die 3 (1948–49), Nr. 2, S. 41–47.
133 o. V.: Makabres Intermezzo. In: Die Presse, 24.09.1954.

8.2 Wendepunkt Wien: Schmutzige Hände 291



und setzten unter Bruch eines geschlossenen Vertrages das Stück ab. So siegte im ameri-
kanischen Sektor Wiens der kommunistische Druck über sozialistische Funktionäre und
ein antikommunistisches Stück.134

Was geschehen war, ist für die Arbeiter-Zeitung, das auflagenstarke „Zentralor-
gan der Sozialistischen Partei Österreichs“, weit weniger klar:

Gerüchte tauchten auf; der oder jener Schauspieler habe eine Warnung erhalten: wenn er
in diesem Stück mitspiele … er werde schon sehen … in Deutschland sei auch … die Ru-
ssen würden … Kurz und schlecht: auf allerlei Umwegen, direkt und indirekt, haben sich
die meisten Schauspieler des Volkstheaters geweigert, bei dieser Aufführung mitzuwir-
ken. So weit ist es in Wien mit der kulturellen Freiheit gekommen!135

Die von der Arbeiter-Zeitung geäußerten Verdächtigungen und ihr Auffordern
des Ensembles, Zivilcourage zu zeigen, empfindet die marxistisch ausgerichtete
Zeitschrift Tagebuch als „Kommunistenhetze“136. Im kulturpolitischen „Kreuz-
feuer“, wie Michael Kraus die Presse-Interaktionen in dieser Causa bezeichnet,
steht der Arbeiter-Zeitung – unter Chefredakteur Oscar Pollak zunehmend
„Speerspitze des österreichischen Antikommunismus“137– auch die von der so-
wjetischen Besatzungsmacht dirigierte Österreichische Zeitung entgegen, die
von Erpressung spricht, allerdings in der Gewissheit, dass das Stück beim fort-
schrittlichen Publikum ohnehin „keinerlei Aussicht auf Erfolg“138 habe. Die
Erstaufführung von Schmutzige Hände (Regie: Ludwig Andersen) findet im No-
vember 1951 in den Grazer Kammerspielen in der britisch verwalteten Steier-
mark statt, wo sich laut der Österreichischen Zeitung „ein devoter Theaterleiter
fand, der bereit war, sein Institut mit diesem Gesudel in Mißkredit zu brin-
gen“139. Wenn auch als eine jener Ausnahmen im Schauspielangebot, die „die

134 Weigel: Brief aus Wien, S. 181. Da nach 1950 beispielsweise ein Auftritt bei der „Russi-
schen Stunde“ der RAVAG (der 1924 gegründeten und nach Ende des Zweiten Weltkriegs von
prosowjetischen Kräften geführten Rundfunkgesellschaft) bedeutete, nicht mehr beim ameri-
kanischen Sender Rot-Weiß-Rot beschäftigt zu werden, haben die SchauspielerInnen durchaus
Gründe, Vorsicht walten zu lassen. ‚Schwarze Listen‘ stigmatisieren selbst solche, deren
Namen sich in Glückwunschtelegrammen in prokommunistischen Periodika finden. Cf. Rath-
kolb: Die Entwicklung der US-Besatzungskulturpolitik, S. 40f. Auf der anderen Seite kriminali-
sieren kommunistische Redaktionsmitglieder die SchauspielerInnen in Sartres Stücken als
„Helfershelfer“ eines verbrecherischen Dramatikers. E. K.: Eine Verzerrung des Menschen. In:
Österreichische Zeitung, 15.11.1947.
135 O. P.: „Schmutzige Hände“ und feige Herzen. In: Arbeiter-Zeitung, 15.12.1950.
136 Karl Paryla: Feig und frech. In: Tagebuch, 23.12.1950.
137 Kraus: Kultura, S. 154.
138 o. V.: Ein Anwalt der „Schmutzigen Hände“. In: Österreichische Zeitung, 16.12.1950.
139 o. V.: Ein Theaterskandal. In: Österreichische Zeitung, 30.11.1951.

292 8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg



grundlegend konservative Haltung“140 des Grazer Hauses als Regel bestätigen,
lässt sich dennoch mit Porpaczy fragen, ob man außerhalb der Einflusssphäre
der französischen Besatzung nicht „letztlich direkter und ‚ungehinderter‘ an
französische Avantgarde herantrat als das Publikum in Innsbruck oder
Wien“141. Für die Arbeiter-Zeitung jedenfalls wird die „Beschämung unserer
Theater, denen das in Graz Selbstverständliche für Wien zu gefährlich er-
scheint“, nur durch eine erste, von der Bezirksorganisation der Sozialistischen
Partei Fünfhaus (Regie: Max Pfeiler) veranstaltete Lesung des Stücks im Jänner
1952 gemildert; auch in diesem kleinen Maßstab zeige sich bereits, wie Sartre
„mutig und entschlossen an die Gestaltung brennender Zeitfragen herangeht“:
„Die Sache, die verhandelt wird, geht alle an, denn es geht um die stolze und
einsame Freiheit des Menschen. Wer gegen dieses Stück polemisiert, macht
sich verdächtig!“142 Binnen kurzer Zeit wird Les Mains sales in Wien zu einem
Paradebeispiel für „den eminenten Stellvertretercharakter“143 von Kunst wäh-
rend des Kalten Kriegs.

Als der „Völkerkongress für den Frieden“ Ende 1952 naht, sieht Sartre sich
gezwungen, gegen das zeitgleich am Theater am Parkring geplante „Problem-
stück“144 vorzugehen, das ihn zum „Aushängschild des militanten Antikommu-
nismus“145 gemacht hat, aus kommunistischer Perspektive gar zu einem der

140 Johann Strutz: … die Dichter dichten, die Maler malen und die Komponisten komponie-
ren. Über die Kulturpolitik der Steiermark in den fünfziger Jahren. In: Aspetsberger, Frei und
Lengauer (Hg.): Literatur der Nachkriegszeit, S. 139–154, hier S. 142. Cf. Johannes Feichtinger:
Stimulierung zur Modernisierung. Die Aufnahme moderner französischer Kultur in Graz: ein
regionales Beispiel für Kulturtransfer. In: Angerer und Le Rider (Hg.): Französisch-österreichi-
sche Kulturtransfers seit 1945, S. 137–150. Von den 110 Sartre-Inszenierungen, die die Daten-
bank theadok für den Zeitraum 1945 bis 2000 verzeichnet (Marschall et al.: 50 Jahre Theater in
Österreich), entfallen 61 auf Wien, neun auf Salzburg, acht auf Klagenfurt, sieben auf Linz,
fünf auf Graz, vier auf Bregenz, je zwei auf Steyr, Innsbruck, Leoben, St. Pölten und Amstet-
ten, und je eine auf Villach, Eisenstadt, Wiener Neustadt und Wels.
141 Dies schreibt Porpaczy (Frankreich – Österreich, S. 224) in Bezug auf die positive Auf-
nahme von Hinter geschlossenen Türen in Graz. Ähnlich wird sich die Situation in Linz darstel-
len, wo das Stück Ende 1952 gespielt wird und „eine intensive, aber sachliche Diskussion ohne
besonderen Aufruhr“ (S. 222) nach sich zieht, während sich in Wien die Polemik um Sartres
Schmutzige Hände-Verbot durch seinen Völkerkongress-Auftritt zuspitzt.
142 Kahl: Leseaufführung von Jean-Paul Sartres ‚Die schmutzigen Hände‘. In: Arbeiter-Zei-
tung, 23.01.1952.
143 Deutsch-Schreiner: Theater im „Wiederaufbau“, S. 145.
144 o. V.: Herr Sartre protestiert. In: Arbeiter-Zeitung, 24.09.54.
145 o. V.: Jean Paul Sartre in Wien. In: Der Abend, 12.12.1952.

8.2 Wendepunkt Wien: Schmutzige Hände 293



„reaktionärsten Autoren“ samt „imperialistische[r] Ideologie“146. Ansonsten gro-
ßen Wert auf den Publikumsbeitrag legend, offenbart Sartres Verbot Bedenken,
ob Literatur, der solcherart „ein Stempel aufgedrückt“147 wurde, noch ein Appell
an die Freiheit der Lesenden („un appel à la liberté du lecteur“) sein könne, oder
ob nicht vielmehr die von den Medien kreierten Rezeptionsklischees die LeserIn-
nen ihrer Verantwortung enthöben, in jedem Falle konkret („en chaque cas conc-
ret“148) zu urteilen. Im Kontext des Kongresses bestätigt sich für Sartre jedenfalls,
was er seit langem ahnt und bald ins Zentrum seines satirischen Stücks Nekras-
sov (UA 1955) stellen wird: dass die antikommunistische Presse einen lockeren
Umgang mit der Wahrheit pflege und nun sogar systematische, absurde und
schamlose Lügen („systématiques, absurdes, éhontés“149) verbreite. So berichtet
beispielsweise Le Monde vom Nicht-Erscheinen sichtbar beim Kongress anwesen-
der Intellektueller, worauf die konservative Neue Wiener Tageszeitung am 17. Feb-
ruar 1953 einen Artikel folgen lässt über Sartre, „der sich bekanntlich zum
kommunistischen Friedenskongreß in Wien angesagt hatte, aber dann doch
nicht erschienen ist“150. Die KP-nahe Boulevardzeitung Der Abend korrigiert:
„Noch vor wenigen Tagen schrieb die gleichgeschaltete Presse, die die Gesin-
nungsänderung Sartres nicht wahr haben will, daß er die Teilnahme am Völker-
kongreß abgesagt hat. Doch Sartre ist gekommen!“151 Falschmeldungen dieser
Art haben die (pro)kommunistische Presse überzeugt, dass mit der geplanten
Volkstheater-Aufführung im Dezember 1952 „offenkundig reaktionäre Kräfte eine
Störaktion gegen den zu jener Zeit in Wien abgehaltenen Weltfriedenskongreß
starten wollten“152. Auch Sartre hält das Datum für keinen Zufall:

[Es] scheint nach meiner Ansicht in den Rahmen von Scharmützeln des Kalten Krieges zu
fallen. Ich desavouiere weder die ‚Schmutzigen Hände‘ noch irgendein anderes meiner
Werke. Ich will aber nicht, daß man sich ihrer zu Propagandazwecken bedient […]. Wenn

146 O. S.: Die Dramatik Sartres – eine Predigt des Menschenhasses. In: Österreichische Zei-
tung, 16.12.1950.
147 hs.: Viel Wasser um „Schmutzige Hände“. In: Neue Wiener Tageszeitung, 24.09.1954.
148 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 103, 288.
149 Sartre: Ce que j’ai vu à Vienne, c’est la Paix. In: Les Lettres françaises, 01.–08.01.1953.
150 o. V.: o. T. [S. 8], in: Neue Wiener Tageszeitung, 17.02.1953.
151 o. V.: Jean Paul Sartre in Wien. In: Der Abend, 12.12.1952. Das Tagebuch druckt sicherheits-
halber am 14.03.1953 neben den Text (o. V.: Erschienen oder nicht erschienen?) ein Beweisfoto
von Sartre in Wien.
152 o. V.: Jean-Paul Sartre: Ich desavouiere die Aufführung. In: Österreichische Zeitung,
24.09.1954.

294 8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg



Menschen aller Nationen und, wie ich hoffe, aller politischen Ansichten eine Bemühung
unternehmen, sich zu verständigen, ist der Augenblick schlecht gewählt, gerade dort alte
Angriffe wiederaufzunehmen153.

Der Leiter des betroffenen Theaters am Parkring, Erich Neuberg, ist sich keines
Scharmützels bewusst, vielmehr habe er „das Recht auf Sartres Stück im März 1952
erworben, in einem Augenblick, in dem kein Mensch ahnen konnte, daß der Autor
jemals einem kommunistisch einberufenen Kongreß beiwohnen würde. Auf mei-
ner Bühne wird keine Propaganda getrieben.“154 Neuberg beharrt auf der für den
6. Dezember 1952 angesetzten und zeitaufwendig geprobten Premiere, um sein jun-
ges Haus (die „beste und lebendigste Bühne der Stadt“155 laut Weigel) vor dem fi-
nanziellen Ruin zu retten. Sartre behält – unter erheblichem finanziellen
Aufwand156– das letzte Wort und bietet Neuberg in „einer persönlichen Ausspra-
che“ als Kompensation „tantiemenfrei sein jüngstes, aufsehenerregendes Stück
‚Der Teufel und der liebe Gott‘“157 an, was dieser aus Prinzip ablehnt. Um weiteren
Unannehmlichkeiten dieser Art vorzubeugen, geht Sartre, der das Stück auch an-
dernorts (Spanien, Griechenland, Indochina) untersagen lässt, einen Schritt weiter
und beschließt, es nur noch mit Einverständnis der Kommunistischen Partei des
jeweiligen Landes zu autorisieren. Diese Verfügung wird vom Zürcher Europa-Ver-
lag nicht allzu ernst genommen, wie sich zeigt, als zwei Jahre später das Volksthe-
ater unter Direktor Leon Epp ohne Hindernisse die Aufführungsrechte erwirbt und
sich des Dramas, nach dem gescheiterten Versuch von 1950, in einem zweiten An-
lauf 1954 annimmt. Sartre erreicht die Nachricht kurzfristig in Salzburg, wo er sich
gerade von dem strapaziösen Jahr 1954 erholt. Simone de Beauvoir erinnert sich
an den Moment in La Force des choses:

In Salzburg, in einem Hotel der Altstadt, das seine ganze Anmut widerspiegelte, fing Sartre
an zu arbeiten. Er hatte sich wieder gefunden. Wir besichtigten die Gegend mit ihren Bergen
und Seen und fuhren eine Woche später nach Wien. Auf Grund eines Vertrages, den Nagel
ohne Sartres Zustimmung unterzeichnet hatte, wurde eine Aufführung von Les Maines sales
vorbereitet. Die Friedensbewegung hatte ihn darauf aufmerksam gemacht. Er protestierte
und erläuterte seine Gründe auf der Pressekonferenz. Endlich sah ich im Museum die Brueg-
hels, die Donau, den Ring, den Prater und die alten Kaffeehäuser, von denen man mir soviel

153 Jean-Paul Sartre. In: o. V.: Sartre besteht auf Zurückziehung seines Stückes. In: Österrei-
chische Zeitung, 19.11.1952.
154 Erich Neuberg. In: o. V.: Sartre. Schmutzige Hände. In: Der Spiegel, 26.11.1952.
155 Weigel: Brief aus Wien, S. 180.
156 Neuberg verlangt 40.000 Schilling Schadenersatz, was 1952 etwa dem Dreifachen des
durchschnittlichen ArbeitnehmerInnen-Jahreseinkommens entspricht. Cf. Löhne, Gehälter
und Masseneinkommen in Österreich 1950–1957. In: Monatsberichte des Österreichischen In-
stituts für Wirtschaftsforschung 31, Oktober 1958, Beilage Nr. 54, S. 1–16, hier S. 4.
157 o. V.: Ausgleichsangebot Sartres an Theater am Parkring. In: Wiener Kurier, 05.01.1953.

8.2 Wendepunkt Wien: Schmutzige Hände 295



erzählt hatte. Die Abende verbrachten wir in mittelalterlichen Kellern des Stadtzentrums oder
in vorstädtischen Wirtshäusern am Fuß der mit Weingärten bedeckten Hügel.158

(A Salzbourg, dans un hôtel de la vieille ville, qui en reflétait toutes les grâces, Sartre se
remit à travailler; il se retrouvait. Lacs et montagnes, nous revisitâmes les environs et au
bout d’une semaine, nous filâmes sur Vienne. Par suite de contrats signés, sans l’accord
de Sartre, par Nagel, on se préparait à y jouer Les Mains sales; le Mouvement de la Paix
l’en avisa; il protesta et s’expliqua au cours d’une conférence de presse. Enfin je vis les
Breughel du musée, le Danube, le Ring, le Prater et les vieux cafés dont on m’avait tant
parlé; nous nous attablions le soir dans des caves moyenâgeuses, au cœur de la ville, ou
dans des cabarets des faubourgs, au pied des collines couvertes de vignobles blonds.)159

Dass Sartre von niemandem rechtzeitig informiert wird, muss erstaunen, so
Friedrich Torberg, der damit womöglich unterschätzt, in welchem Ausmaß Sar-
tre bürokratische Angelegenheiten scheut:

Warum der regsame Existentialdramatiker gerade seinen Theateragenten immer noch
schalten und walten läßt, statt ihm das Schicksal des Hinaus-Geworfenseins zu bereiten,
ist unerklärlich, und die legalistischen Formalitäten, auf die er bei seiner Wiener Presse-
konferenz hinwies, sind keine Erklärung. Die wäre wohl eher darin zu suchen, daß es bis
in die jüngste Vergangenheit zu zeitweiligen Reibungen zwischen Sartre und der Kommu-
nistischen Partei kommen konnte, und tatsächlich wurden die Aufführungsrechte just in
einem solchen Zeitpunkt an das Volkstheater vergeben. (Ob Sartre ihre Vergebung be-
günstigt hat, wird sich schwer feststellen lassen; behindert hat er sie nicht – das ging aus
einem Pressebulletin des Europa-Verlags eindeutig hervor.)160

Der als prokommunistisch attackierte Volkstheater-Direktor Epp, in dessen Direk-
tionszeit das Haus überdies Sartres Das Spiel ist aus (Regie: Gustav Manker, 1959),
Die Eingeschlossenen (Regie: Leon Epp, 04.09.1960) und Die Troerinnen des Euripi-
des (Regie: Gustav Manker, 1967) auf die Bühne bringt – da es für ihn „eine der
wesentlichsten Aufgaben“ des Volkstheaters ist, „gegenwärtige Literatur zur
Debatte zu stellen“161–, bemüht sich, „dem Autor zuliebe die antikommunisti-

158 Beauvoir: Der Lauf der Dinge, S. 301.
159 Beauvoir: La Force des choses, Bd. 2, S. 51 f. Zusatzinformationen wie diese fehlen für Sar-
tres Wien-Aufenthalt 1952, bei dem Beauvoir nicht anwesend ist. Was Sartre außerhalb des
Friedenskongresses unternimmt, bleibt verborgen, mit Ausnahme des Hinweises, er habe eine
ganze Nacht lang mit RussInnen Wodka getrunken („[p]endant toute une nuit il avait bu de la
vodka avec les Russes.“) Beauvoir: La Force des choses, Bd. 2, S. 20.
160 Torberg: Sartre oder Die ehrbare Koexistenz, S. 16.
161 Leon Epp: Kompromissloses Theater gegen Gefühlsträgheit und Wohlstandslethargie. Die
elfte Direktion. Leon Epp seit 1952. In: Maske und Kothurn 13 (1967), Nr. 4, S. 299–317, hier
S. 300. Epp führt 1952 ein Sonderabonnement ein für Premieren avantgardistischer Dramen,
um das „zum Teil etwas konservativ veranlagte Wiener Publikum nicht allzusehr zu schockie-
ren“: „Es ist furchtbar schwer, in Wien mit zeitgenössischer Literatur durchzudringen. Der

296 8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg



sche Tendenz des Stücks zu mildern“162. Nichtsdestoweniger bittet Sartre in
einer – laut Torberg vom Weltfriedensrat orchestrierten – Pressekonferenz im
Wiener Hotel Sacher am 23. September 1954 um Absage, während bereits die Ge-
neralprobe läuft: Er könne die Aufführung zwar nicht mehr verhindern, „aber ich
protestiere gegen sie, weil sie geeignet ist, die Spannungen zwischen Ost und
West noch zu verschärfen.“163 Diese Einschätzung der politischen Macht seines
Stücks wirkt in Anbetracht der Heftigkeit, mit der kommunistische Medien ihn
noch kurz zuvor als „Feind aller fortschrittlichen Gedanken und Hasser der
Menschheit, als Helfershelfer der amerikanischen Imperialisten“164 behandelt
haben, und der „Lobeshymnen“, zu denen Schmutzige Hände nun „rechtsstehen-
den Zeitungen“165 Anlass gibt, nicht übertrieben. Die bürgerliche Presse hält das

Wiener hat einen Schutzpanzer um sich aufgerichtet. Was nicht 50 bis 60 Jahre alt ist, das läßt
er nicht an sein Gemüt heran. Gegen diese Lethargie, diesen Schutzpanzer anzukämpfen, ist
die Aufgabe meiner Spielplangestaltung, besonders im Sonderabonnement“ (S. 301).
162 Epp: Kompromissloses Theater gegen Gefühlsträgheit und Wohlstandslethargie, S. 300.
Günter Anders, der sich anders als in den späten vierziger Jahren nun mit Sartre auf einer Wel-
lenlänge befindet und ihn 1954 in Wien trifft, steht mit ihm in sporadischem Briefkontakt und
schreibt ihm über den Volkstheater-Direktor: „Armer Eppl. [!] Vor einem halben Jahr wurde er
als prokommunistisch angegriffen, weil er im Volkstheater die deutsche Version von ‚Silver
Tassie‘ von O’Casey präsentiert hatte, die meine Frau und ich verfasst hatten.“ [Übers. d. Verf.]
(„Pauvre Eppl. Il y a une demi[-]année [qu’]il fut attaqué comme pro-communiste parce qu’il
avait pr[é]senté au Volkstheater la version allemande de ‚Silver Tassie‘ par O’Casey, que ma
femme et moi av[ons] préparée.“ [!]) Briefwechsel Günther Anders – Jean-Paul Sartre.
25.09.1945–17.07.1970. Literaturarchiv der Österreichischen Nationalbibliothek, Wien (LIT),
Sign.: 237/B1508. Anders’ letzter Brief vom 17.07.1970, gerichtet an Sartre und Vladimir Dedi-
jer, thematisiert das Russell-Tribunal. Auf ihre Initiative (gemeinsam mit Noam Chomsky) zu-
rückgehend und auf Einladung des österreichischen Kanzlers Bruno Kreisky findet vom 11. bis
15. September 1972 in Linz das „Bertrand Russell Centenary Symposium“ statt, an dem der ge-
sundheitlich angeschlagene Sartre jedoch nicht teilnimmt: „It concerned the development of
economic imperialism since the beginning of the nineteenth century, and the politics of sphe-
res of influence during the same time.“ o. V.: Introductory Note. In: Spheres of influence in the
Age of imperialism. (Papers submitted to the Bertrand Russell Centenary Symposium, Linz,
Austria, September 11th to 15th, 1972.) Nottingham 1972, S. 1.
163 Jean-Paul Sartre: Sartre: „Ich protestiere, kann aber die Aufführung nicht verhindern“. In:
Weltpresse, 23.09.1954.
164 o. V.: Ein Theaterskandal. In: Österreichische Zeitung, 30.11.1951. Zur tatsächlichen Wirk-
samkeit ist auch Milo Dors Stellungnahme aufschlussreich: Les Mains sales habe ihn so sehr
beeindruckt, dass es sein „Verhalten der Sowjetunion […] gegenüber auf lange Zeit, letztlich
bis heute, beeinflußt. Ich bewundere die klare Eloquenz, mit der die Franzosen ihre Gedanken
zum Ausdruck bringen.“ Dor: Auf dem falschen Dampfer, S. 204.
165 hs.: Viel Wasser um „Schmutzige Hände“. In: Neue Wiener Tageszeitung, 24.09.1954.

8.2 Wendepunkt Wien: Schmutzige Hände 297



Stück für „weder pro- noch antikommunistisch“, es sei erst durch die Kommunis-
tInnen „wirklich zu einem antikommunistischen Stück geworden.“166

Sartre wiederholt vor den Wiener JournalistInnen, es sei nicht „gegen den
Kommunismus geschrieben, sondern sollte den Konflikt zwischen den einzelnen
Widerstandsgruppen darlegen“; auch wenn er selbst keine antikommunistischen
Tendenzen darin erkenne, möchte er es in Wien, „einem der zwei bis drei neural-
gischen Punkte der gegenwärtigen Welt“167, nicht gespielt wissen. Vor den in Ös-
terreich anstehenden Wahlen sei „nicht die nötige ruhige Atmosphäre zur
Aufnahme seines Stückes gegeben“, so Sartre, für Die Presse eine „für den Pro-
grammatiker und Vorkämpfer des politischen Engagements der Literatur immer-
hin eigenartige Feststellung“168. Der Protest des Autors im Hotel Sacher löst eine
wahre „Artikelflut“ aus, wobei er mit Ausnahme der kommunistischen Blätter
„kritisiert, ja sogar beschimpft“169 wird, wie Porpaczy zusammenfasst. Dies
betrifft allerdings die Person Sartre und ihre politischen Entscheidungen, für das
Theaterstück gilt genau das Gegenteil: Nach vier Jahren des Scheiterns ist die
erste Aufführung der Stadt unter dem Titel Schmutzige Hände am 24. September
1954 im Volkstheater zu sehen und erntet, als „eine der besten, die wir in Wien
gesehen haben“170, von Presse und Publikum „stürmischen Beifall“171.

166 Piero Rismondo: Der Mord als Selbstbestätigung. In: Die Presse, 02.10.1954.
167 o. V.: Makabres Intermezzo. In: Die Presse, 24.09.1954.
168 o. V.: Makabres Intermezzo. In: Die Presse, 24.09.1954.
169 Porpaczy: Frankreich – Österreich, S. 227. Günther Anders schreibt Sartre am 25. Septem-
ber 1954, einen Tag nach der Premiere: „Ich nehme an, Sie haben alle Kommentare zu Ihrem
Interview hier gesehen. Kopien aus den meisten Zeitungen befinden sich in meinen Händen;
niemand hat jedoch das, was ich für den springenden Punkt halte, geschrieben: dass diese
Kritik zum Zeitpunkt, als Sie das Stück geschrieben haben, nichts bedeutete und nicht als Ge-
schenk an die Feinde derer genützt werden kann, die Sie kritisiert haben: Hitler und Pétain“.
[Übers. d. Verf.] („Je présume que vous ayez vu tous les commentaires sur votre interview ici.
Des copies de la plupart des journaux se trouve[nt] dans mes mains; personne, cependant n’a
[é]crit ce qui me semble le punctum saliens: qu’à l’[é]poque o[ù] vous avez [é]crit la pièce cette
critique ne signifia point et ne pouvez pas être exploitée comme un cadeau fait aux en[n]emies
de ceux, que vous avez critiques: à Hitler et à P[é]tain [!]“.) Briefwechsel Günther Anders –
Jean-Paul Sartre. 25.09.1945–17.07.1970. Literaturarchiv der Österreichischen Nationalbiblio-
thek, Wien (LIT), Sign.: 237/B1508.
170 Rismondo: Der Mord als Selbstbestätigung. In: Die Presse, 02.10.1954.
171 Karl Maria Grimme: Sartre kontra Sartre. In: Neue Wiener Tageszeitung, 26.09.1954. Das
Stück sei der Fall eines „großen und einhelligen Publikums- und Presseerfolges“, heißt es im
Wiener Kurier (o. V.: „Rose Bernd“ am Volkstheater, 01.10.1954), wobei gerade Sartres (ver-
suchter) Theaterbann als „Reklame“ (Hans Weigel: Sartre macht Reklame. In: Bild-Telegraf,
23.09.1954) gewirkt habe.

298 8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg



Auf die Existentialismus-Rezeption wirken sich die Theater-Skandale und
der realpolitisch folgenlos bleibende Völkerkongress merklich aus. „Nach Sartres
offener Hinwendung zum Kommunismus begann die Haltung zu seiner Person
sich auf beiden Seiten zögernd in ihr Gegenteil zu verkehren“172, bemerkt Kraus
zu Recht, nur dass sich die ‚Verkehrung‘ recht zügig einstellt. Die Arbeiter-Zei-
tung findet es nach der Pressekonferenz im Sacher „betrüblich, einen Mann vom
Format Sartres […] auf Befehl über den nun unangenehm gewordenen eigenen
Schatten springen zu sehen“173. Bei der Presse, die vom Stück ebenfalls begeistert
ist, hat man gar „den bedrückenden Eindruck, einen Mann sprechen zu hören,
der seinen überfeinerten Intellekt schließlich selbst an die Kette gelegt, einen Re-
volutionär, der sich freiwillig in die tiefste Sklaverei des menschlichen Geistes be-
geben hat.“174 Während die westlich ausgerichteten Medien zwar die Schmutzige
Hände- Aufführung gutheißen, aber den homo politicus Sartre mit Ablehnung
strafen, ist der Ton der KP-nahen Blätter, die das Theaterstück bekämpfen, den
Autor betreffend wie ausgewechselt. Wurden noch „seine konkretesten Solida-
ritätskundgebungen bis Anfang August [1952] von der kommunistischen Presse
entweder ignoriert oder beschimpft“175, sorgt der Völkerkongress für ein abruptes
Ende der Kritik. Das Österreichische Tagebuch, in dem jahrelang zu lesen war,
der Existentialismus sei an „flacher Verworrenheit und leichtfertiger Antihumani-
tät kaum übertreffbar“176, freut sich, dass der „Routinier der Verzweiflung“ nach
„philosophischen Kunststücken und literarischen Kapriolen“177 nun den richtigen
Weg eingeschlagen und „die Zwangsjacke eines unnatürlichen Snobismus und
einer unfruchtbaren Philosophie“178 abgelegt hat. Auch die Österreichische Zeitung
ist erleichtert, den „Pseudopropheten der Finsternis und der Verzweiflung“179 die
„Dürftigkeit seiner Gedanken“180 hinter sich lassen zu sehen, speziell sein Nichtan-
erkennen der Kräfte des Fortschritts, seinen Glauben an die Unabhängigkeit des

172 Kraus: Kultura, S. 155.
173 o. V.: Herr Sartre protestiert. In: Arbeiter-Zeitung, 24.09.1954.
174 o. V.: Makabres Intermezzo. In: Die Presse, 24.09.1954.
175 Jacob: Die Auseinandersetzung Sartre-Camus. In: Geistiges Frankreich, 13.10.1952.
176 Walter Hollitscher: Ist der Existentialismus humanistisch? In: Österreichisches Tagebuch
3 (1948), Nr. 12, S. 11–12, hier S. 11.
177 o. V.: Sartre. In: Tagebuch, 08.11.1952.
178 Benedek: Zweimal Jean Paul Sartre. In: Tagebuch, 03.01.1953.
179 E. K.: Eine Verzerrung des Menschen. In: Österreichische Zeitung, 15.11.1947.
180 O. S.: Die Dramatik Sartres – eine Predigt des Menschenhasses. In: Österreichische Zei-
tung, 16.12.1950.

8.2 Wendepunkt Wien: Schmutzige Hände 299



Einzelnen von der menschlichen Gemeinschaft und von sozialen Umständen,
sowie sein Ignorieren übergeordneter Begriffe von Gut und Böse.181

Der theoretische Hintergrund von Sartres Wandel bleibt in der Berichterstat-
tung weitgehend unkommentiert. Ab dem Moment, da er den Marxismus als Phi-
losophie der Zeit („philosophie de notre temps“182) anerkennt, sucht er dessen
‚sklerotische‘ Theorie mit seiner Freiheitsphilosophie, die sich am Rande des
Marxismus („en marge du marxisme“183) und nicht gegen ihn entwickelt habe,
zu konsolidieren. Zuvor erscheint er ihm unvereinbar mit dem eigenen Denken,
das ausgehend von Descartes die Selbstvergewisserung des Subjekts im cogito
(„la vérité absolue de la conscience s’atteignant elle-même“184) als Ausgangs-
punkt für jede weitere Wahrheit setzt. Dieses für Sartre wesentliche Fundament
(„ma pensée philosophique essentielle“185) hätte er aufgeben und sein erstes phi-
losophisches Hauptwerk L’Être et le Néant verleugnen müssen: Ausgehend
von der Materialität der Welt – Marx’ Priorisierung des Objekts vor dem Subjekt
(„priorité de l’objet sur le sujet“186) –, kann das Bewusstsein nicht jene Freiheit sein,
die bei Sartre (als pour-soi) der dinglichen Welt (des en-soi) Bedeutung verleiht.

Sartres Freiheitsauffassung verändert sich nun insofern, als er sich von der
L’Être et le Néant zugrunde gelegten „Freiheit eines klassenlosen Menschen“187

181 Cf. Hollitscher: Ist der Existentialismus humanistisch?, S. 12. Die „stur-individualistische
Grundhaltung“ des Existentialismus und die „Diktion der inneren Willensfreiheit“ veranlassen
zuvor den österreichischen Kulturphilosophen Theodor Hartwig zu einer Studie mit dem
unmissverständlichen Titel Der Existentialismus. Eine politisch reaktionäre Ideologie. Wien
1948, S. 15: „Es ist utopisch zu glauben, man könne Menschen durch Vernunft allein zur Ver-
nunft bringen, während rückständige soziale Verhältnisse sich notwendig hemmend auf die
Entschlußkraft eben dieser Menschen auswirken müssen.“
182 Jean-Paul Sartre: Questions de méthode. In: Sartre: Critique de la raison dialectique (pré-
cédé de Questions de méthode), Bd. 1: Théorie des ensembles pratiques. Paris 1974, S. 29.
183 Sartre: Questions de méthode, S. 22.
184 Sartre: L’Existentialisme est un humanisme, S. 57.
185 Sartre: Sartre, S. 85.
186 Sartre: L’Être et le Néant, S. 626.
187 Sartre: Volksfront nicht besser als Gaullisten. In: Der Spiegel, 12.02.1973. Den von kommunis-
tischer Seite vehement vorgebrachten Vorwurf, er mauere das Individuum in seiner Subjektivität
ein, hält Sartre für unzutreffend. Die Subjektivität fasse er nicht als strikt individuell auf, denn im
cogito „erreichen wir […] uns selbst im Angesicht des anderen, und der andere ist für uns ebenso
gewiß wie wir selbst“ („nous nous atteignons nous-mêmes en face de l’autre, et l’autre est aussi
certain pour nous que nous-mêmes“). Sartre: L’Existentialisme est un humanisme, S. 165. (Sartre:
L’Existentialisme est un humanisme, S. 58.) Allerdings nimmt die Intersubjektivität weniger die
Gestalt eines harmonischen Miteinanders als die eines immerwährenden Konflikts an, der bei Sar-
tre „der ursprüngliche Sinn des Für-Andere-seins“ („le sens originel de l’être-pour-autrui“) ist. Sar-
tre: Das Sein und das Nichts, S. 638. (Sartre: L’Être et le Néant, S. 404.)

300 8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg



abwendet und die Situation als das konkrete Maß der Möglichkeiten des pour-soi
neu gewichtet: „Ich habe versucht, Allgemeinheiten über die Existenz des Men-
schen zu sagen, ohne dabei zu berücksichtigen, daß diese Existenz immer histo-
risch situiert ist und sich von dieser Situation her definiert.“ („J’ai essayé de
donner des généralités sur l’existence de l’homme, sans tenir compte du fait que
cette existence est toujours située historiquement et qu’elle se définit à partir de
cette situation.“188) Zwar beschreibt er den Menschen schon Mitte der vierziger
Jahre als eine Freiheit in Situation („une liberté en situation“) unter Berücksichti-
gung biologischer, psychischer und sozialer Phänomene („phénomènes biologi-
ques, psychiques et sociaux“189), doch erhält all das, was als Faktizität – das die
Freiheit Beschränkende („sa propre restriction“190) – vorhanden war, nun eine ent-
scheidendere Rolle, wie Sartre in der New Left Review äußert:

The individual interiorizes his social determinations: he interiorizes the relations of produc-
tion, the family of his childhood, the historical past, the contemporary institutions, and he
then re-exteriorizes these in acts and options which necessarily refer us back to them.191

Im Film-Interview Sartre präzisiert Sartre das Verhältnis von Freiheit und Kondi-
tionierung mit der schon Questions de méthode (1960) zugrundeliegenden For-
mel, man erschaffe sich auf der Grundlage dessen, was aus einem gemacht
worden sei („on se fait à partir de ce qu’on a fait de vous“), betont aber, dem
Freiheitsgedanken immer treu zu bleiben („toujours fidèle à la notion de li-
berté“192). Was er bereits 1946 in „Matérialisme et révolution“ beanstandet, das
zu starke Haften am Determinismus („l’adhésion trop étroite au déterminisme
universel“) seitens der Neomarxisten in ihrem Glauben an eine wahre menschli-
che Natur („une vraie nature humaine“193), behält Gültigkeit, weshalb er sich
nicht als marxistisch, sondern als „marxien“ bezeichnet: „Wenn der Marxismus
dialektisch ist, bin ich völlig einverstanden. Aber es gibt einen marxistischen De-

188 Sartre: Sartre. Ein Film, S. 63. Sartre: Sartre, S. 97.
189 Jean-Paul Sartre: Réflexions sur la question juive (1946). Présentation par Arlette Elkaïm-
Sartre. Paris 1954, S. 96, 64.
190 Sartre: L’Être et le Néant, S. 540. Cf.: „Es ist mein Platz, mein Körper, meine Vergangenheit,
meine Position, insofern sie durch die Indikationen der anderen bereits bestimmt ist, schließ-
lich meine grundlegende Beziehung zu Anderen.“ („C’est ma place, mon corps, mon passé, ma
position en tant qu’elle est déjà déterminée par les indications des autres, enfin ma relation
fondamentale à autrui.“) Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 846 (Hervorhebung im Oritinal).
(Sartre: L’Être et le Néant, S. 534 [Hervorhebung im Oritinal].)
191 Sartre: Itinerary of a Thought, S. 45.
192 Sartre: Sartre, S. 76, 75. Cf. Sartre: Questions de méthode, S. 63.
193 Jean-Paul Sartre: Matérialisme et révolution. In: Sartre: Situations, III, S. 153, 158 (Hervor-
hebung im Oritinal).

8.2 Wendepunkt Wien: Schmutzige Hände 301



terminismus über die Wertung der individuellen oder kollektiven Aktion, den ich
nicht akzeptiere, weil ich der Idee der Freiheit treu geblieben bin.“194 Aus kom-
munistischer Perspektive ist dies durchaus als eigenwilliger Marxismus akzepta-
bel, wie der folgende undatierte Brief aus dem Nachlass Ernst Fischers nahelegt:

Lieber, verehrter Jean Paul Sartre,

Sie sind, was die Welt heute braucht: Resistance. Wo Dummheit sich breit macht, wo Unrecht
geschieht, sind Sie der Widerspruch, der Widerstand. In Ihrem Wesen und Werk vereinigt
sich der Geist der Kritik mit der Unbeirrbarkeit des Partei Ergreifenden. In geistiger Unabhän-
gigkeit haben Sie für den Sozialismus Partei ergriffen, als eigenwilliger Marxist an seinen
Kämpfen teilnehmend, zur Entwicklung seiner Ideen beitragend, dem Stillstand der Dogmen
die unablässige Bewegung des Denkens entgegensetzend. Voll Bewunderung für die Fülle
Ihrer literarischen, philosophischen, publizistischen Leistungen, für Ihre Tapferkeit, Lauter-
keit und schöpferische Unruhe, grüße ich Sie als einen der Wegbereiter einer integralen
Menschheit und Weltkultur, als einen der unentbehrlichen Menschen unseres Zeitalters.

Ernst Fischer195

Nach Günther Nennings Dafürhalten geht Sartre mit dem Marxismus einfach
um „wie ein vernünftiger Mensch westlich von den deutsch-österreichischen
Marxfressern“:

Existentialismus ist ein Materialismus: er sieht die materiellen Umstände, wie sie west-
östliche Ordnung uns einträchtig bescheren. Existentialismus ist ein Idealismus: er hält
für möglich, daß der Mensch trotzdem tut, was er sich an Ideen vorgenommen hat im ei-
genen Kopf. Freilich unter absurden Schwierigkeiten, mit absurd totalem Heldentum,
und ohne wirkliche Änderung der ringsum absurden Zustände.196

Fischls Meinung nach, die an das zwischen Sartre und den P. C.-Mitgliedern
vorhandene Misstrauen auch während der Weggenossenschaft denken lässt,
werde Sartre „trotz seines Liebeswerbens von den Kommunisten zwar für ihre
Ziele gebraucht, aber innerlich doch abgelehnt“, denn er sei in Wirklichkeit
weder Kommunist (wegen seines absoluten Freiheitsbegriffs) noch Materialist
(da alle Probleme für ihn aus dem Bewusstsein entstünden), sondern schlicht:
„Individualist und asozial“197. Ein solches Festhalten an Sartres früheren Posi-
tionen vor der Wegbegleiter-Phase steht unter anderem in Zusammenhang mit
der späten Veröffentlichung von Das Sein und das Nichts 1952, im Jahr des Völ-

194 Sartre: Volksfront nicht besser als Gaullisten. In: Der Spiegel, 12.02.1973.
195 Ernst Fischer: TNL [Teilnachlass]. Typoskript. Literaturarchiv der Österreichischen Natio-
nalbibliothek, Wien (LIT), Sign.: 37/B299.
196 Nenning: Sankt Sartre, S. 26 f.
197 Fischl: Idealismus, Realismus und Existentialismus der Gegenwart, S. 312.

302 8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg



kerkongresses. Die Verzögerung dieser und anderer Übersetzungen (die meis-
ten Vorkriegswerke erscheinen 1949/50) führt zu einer in Bezug auf die Entste-
henschronologie undifferenzierten Aufnahme von Ideen aus der frühen
phänomenologischen (der dreißiger) und der originär existentialistischen
Phase (der vierziger Jahre) kurz vor oder gleichzeitig mit Sartres Annäherung
an den Kommunismus. So finden sich Anspielungen auf die Die schmutzigen
Hände-Aufführungen in Kombination mit Sartres Ruf eines Nihilisten bei dem
von den amerikanischen Besatzungstruppen lizenzierten Erfolgsradiosender
Rot-Weiß-Rot, speziell in dem von 1953 bis 1955 monatlich ausgestrahlten Kaba-
rett-Programm von Helmut Qualtinger und Carl Merz, das sich, von „hoher Qua-
lität“ und „großer Zugkraft“198, um tagesaktuelle politische Nuancen bemühe.
Im Kabarett-Stück „Der Gehirnaustausch“ heißt es:

2. SPRECHER […] Stellen Sie sich vor, ein Wiener Operetten-Librettist sieht die Welt mit den
Augen Jean Paul Sartres … […]
ADELE Du blickst hinaus. Was siehst du?
EISENSTEIN Den drohenden Kahlenberg, das Gerippe des Riesenrades und die giftgrünen
Sümpfe des Praters … Brrrrrrrrr! Schüttelt sich
ADELE Und wir sind dazu verdammt, unser ganzes Leben hier zu verbringen.
EISENSTEIN Ah, wer sagt dir, daß wir noch leben?

198 Viktor Ergert: 50 Jahre Rundfunk in Österreich, Bd. 2: 1945–1955. Salzburg 1975, S. 190,
129. Der Rundfunk vervielfacht vor allem die Wirkung des existentialistischen Theaters (cf.
dazu Unterwegers Aufsatz „L’Être ou le Néant?“). Auch „die geistige Wechselwirkung“ zwi-
schen Buch und Rundfunk ist gerade „in den Zeiten, da [diese] Grenzen geographisch und
geistig hermetisch geschlossen waren“ (Hans Nüchtern: Buch und Rundfunk. In: Österreichi-
sches Tagebuch, 05.12.1947), elementar, betont Hans Nüchtern, Direktor der literarischen Ab-
teilung der RAVAG, die zu dieser Zeit mit der „Radiodiffusion française“ jede Woche 45
Minuten Sendung austauscht. Für die französischen Alliierten stellt das Radio (die Sender-
gruppe West, bestehend aus Radio Vorarlberg in Dornbirn-Lauterach und der Zweigstation
Radio Innsbruck) von Anfang an ein wertvolles Instrument zur Verbreitung französischer Kul-
tur in Österreich dar („un instrument précieux de diffusion de la culture et des idées françaises
en Autriche“), das sie jedoch in der Praxis vergleichsweise wenig benützt. Haut Commissariat:
Deux Ans et demi de présence française en Autriche, S. 45. Informationen zu Frankreich errei-
chen die HörerInnen auch vermittelt durch die Bulletins Kulturelles und Geistiges Frankreich
über externe Stationen: „Fast regelmäßig werden unsere Aufsätze von den Sendern RAVAG
und Rot-Weiß-Rot ausgewertet.“ Redaktion: Ein Jahr „Kulturelles“. In: Kulturelles, 22.03.1948.
199 Carl Merz und Helmut Qualtinger: Gehirnaustausch. In: Merz und Qualtinger: „Brettl vor
dem Kopf“ und andere Texte fürs Kabarett. (Helmut Qualtinger, Werkausgabe 2.) Wien 1996,
S. 74–89, hier S. 82–86.

8.2 Wendepunkt Wien: Schmutzige Hände 303



ADELE Herr Sartre. Er bekommt ganz anständige Tantiemen für uns. […]
SPRECHER Das logische Gegenstück von Jean Paul Sartres „Fledermäusen“ wäre Johann
Strauß mit seiner Operette „Das ehrbare Dirndl“ oder „Die schmutzigen Patscherln“.199

In einem weiteren Stück, „Und Ithaka wartet … Aus dem Tagebuch des letzten
Troja-Heimkehrers“, sind Anspielungen auf Les Mains sales eingebettet in ein
dichtes Verweisnetz (Sartres Euripides-Adaption Les Troyennes, engagierte Lite-
ratur, der Kalte Krieg, Kellertheater). Odysseus’ GefährtInnen rufen hier mehr-
fach „Kunst ist unpolitisch“ aus, als Odysseus „der rettende Einfall“ kommt:

Ich stopfte ihnen die ‚Schmutzigen Hände‘ in die Ohren, nicht meine und nicht ihre, son-
dern die des Herrn Sartre. Das wirkte. Er protestierte zwar dagegen, aber das wirkte erst
recht. Da hörte ich mich plötzlich selber rufen: Koexistenz! Koexistenz! Und sah, wie weit
es mit mir durch den trojanischen Krieg gekommen war.200

Auf die Frage der Psychologin Kirke: „Fanden Sie es unnatürlich, daß Ihr Onkel
Ödipus sich mit seiner Mutter vermählte?“, folgt sodann die Antwort: „Wenn es
nicht von einem französischen Dramatiker stammt und in einem Kellertheater auf-
geführt wird, nicht.“201 Im Gegensatz zu diesen Beispielen ist im Stück „Ob wir das
noch erleben?“, in dem der Sprecher am 14. September 1954 den HörerInnen als
Abendunterhaltung im „Volkstheater: ‚Die schmutzigen Füße‘, ein Drama aus den
steirischen Bergen“202, ankündigt, ein entsprechendes Wissen vorausgesetzt, näm-
lich die Geläufigkeit des Stücks Die schmutzigen Hände, da hier der Name Sar-
tre nicht fällt. Ideal-RezipientInnen wäre zudem imstande, die Konnotation von
„steirische Berge“ zu entschlüsseln (Graz als Ort der Uraufführung des Stücks).
Die Praxis der Sartre-Satiren, die zumindest eine oberflächliche Kenntnis erfor-
dert, um zu funktionieren, gibt letztlich auch Aufschluss über das Ausmaß der
Bekanntheit Sartres. Diese erreicht ihren Zenith durch die sich 1954 vollziehen-
den Ereignisse samt mächtigem Widerhall in den österreichischen Medien,
nachdem die Volkstheater- und Parkring-Absagen sowie Sartres Teilnahme am
Völkerkongress mit begleitendem Presse-Boykott zu Beginn der fünfziger Jahre
schon für eine diesbezügliche Sensibilisierung gesorgt haben.

Dass die meisten positiven Reaktionen der auflagenstarken bürgerlichen
Presse der bewussten (Um-)Interpretation von Les Mains sales als antikommu-
nistisches Stück geschuldet sind, zeigt neuerlich, nachdem schon katholische

200 Carl Merz und Helmut Qualtinger: Und Ithaka wartet … Aus dem Tagebuch des letzten
Troja-Heimkehrers. In: Merz und Qualtinger: „Brettl vor dem Kopf“ und andere Texte fürs Ka-
barett, S. 60–73, hier S. 63, 64.
201 Merz und Qualtinger: Und Ithaka wartet … , S. 65.
202 Carl Merz und Helmut Qualtinger: Ob wir das noch erleben? In: Merz und Qualtinger:
„Brettl vor dem Kopf“ und andere Texte fürs Kabarett, S. 29–45, hier S. 41.

304 8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg



und kommunistische Periodika existentialistische Inhalte zu ihrem Nutzen deh-
nen, wie Kulturimporte „oft instrumentalisiert“ und „nur deswegen eingeführt“
werden, „weil sie schon etablierte Positionen des Aufnahmekontextes unter-
stützen.“203 Wandelbarkeit von Kulturgütern stellt entsprechend einen Erfolgs-
faktor für ihren Transfer dar. Bourdieu kommentiert, dass sich vor allem
ausländische AutorInnen als variabel erweisen:

Bei den fremden Autoren zählt sehr oft nicht das, was sie sagen, sondern das, was man
sie sagen lassen kann. Daher zirkulieren gewisse gut dehnbare Autoren sehr gut. Die gro-
ßen Prophezeiungen sind vieldeutig. Das ist einer ihrer Vorzüge, und deshalb findet man
sie an allen Orten, zu allen Zeitpunkten, in allen Zeitaltern, bei allen Generationen usw.
Die Denker mit großer Dehnbarkeit sind ein gefundenes Fressen, wenn ich so sagen darf,
für eine vereinnahmende Interpretation und für eine strategische Verwendung.204

(Très souvent, avec les auteurs étrangers, ce n’est pas ce qu’ils disent qui compte, mais ce
qu’on peut leur faire dire. C’est pourquoi certains auteurs particulièrement élastiques cir-
culent très bien. Les grandes prophéties sont polysémiques. C’est une de leurs vertus et
c’est pour cela qu’elles traversent les lieux, les moments, les âges, les générations, etc.
Donc, les penseurs à grande élasticité sont pain bénit, si je peux dire, pour une interpré-
tation annexionniste et pour les usages stratégiques.)205

Sartre zählt, wie sich am österreichischen Kontext ablesen lässt, zu dieser hoch-
elastischen Gruppe, wobei die Kulturtransfer-TheoretikerInnen anders als Bour-
dieu die Aufnahme selbst im Falle von ‚annexionistischen‘ Motiven nicht als
negative Verfremdung empfinden, vielmehr kommt es ihnen gerade auf diesen
„semantischen Zusatz“206 an. Sartres Denken erlaubt umso mehr Anverwandlun-
gen, als die Bandbreite seines Schreibens so immens ist; Collins nennt den Autor
gar „a ‚nothingness‘ of vital energy“, „a blank, ready to fill itself with whatever is
available and to transform it into the attention center of the future.“207 Die Belie-
bigkeit, die hier anklingt, ist Gegenstand zahlreicher humoristischer Ausführun-
gen, etwa in Vians Roman L’Écume des jours, in dem sich die Figur Chick wundert,
wie man sich nicht für einen Menschen wie Partre interessieren könne, der im-
stande sei, alles Mögliche über alles Mögliche zu schreiben, und mit welcher Präzi-
sion. („Comment ne pas s’intéresser à un homme comme Partre, capable d’écrire

203 Espagne: Die Rolle der Mittler im Kulturtransfer, S. 313.
204 Pierre Bourdieu: Die gesellschaftlichen Bedingungen der Zirkulation der Ideen. In: Bour-
dieu: Forschen und Handeln. Vorträge am Frankreich-Zentrum der Albert-Ludwigs-Universität
Freiburg (1989–2000). Hg., übersetzt und kommentiert von Joseph Jurt. Freiburg im Breisgau
2004, S. 35–48, hier S. 41.
205 Bourdieu: Les Conditions sociales de la circulation internationale des idées, S. 5.
206 Espagne: Die Rolle der Mittler im Kulturtransfer, S. 311 f.
207 Collins: The Sociology of Philosophies, S. 776.

8.2 Wendepunkt Wien: Schmutzige Hände 305



n’importe quoi sur n’importe quel sujet et avec quelle précision.“208) Dass er diese
Textmengen überdies in kürzester Zeit verfasst, mindestens fünf Artikel pro
Woche, treibt den Partre-Sammler („collectionneur de Partre“209) alsbald in den fi-
nanziellen Ruin. Die Satire auf die „Schreibmaschine“210 Sartre liegt näher an der
Wahrheit – bisweilen entstehen 80 Seiten pro Tag – als vermutet. Die Quantität tut
der Qualität keinen Abbruch, beruhigt die Redaktion des französischen Dokumen-
tationszentrums in Wien, die den Existenzialismus Sartre’scher Prägung als „eine
gewaltige Leistung des Geistes“ bezeichnet, „die mit der gleichen Virtuosität eine
philosophische Dissertation oder ein Drehbruch hervorbringt“, darunter einige
„Meisterwerke“211. Auch Die Presse wird schließlich vom „immensen Fleiß[ ]“ Sar-
tres und der „faszinierend breiten Palette seines Könnens“212 schwärmen.

Doch auch das, was nicht als chef d’œuvre oder Meisterleistung gelten
kann, scheint auf eine gewisse Weise nachahmenswert. Trotz der vielen Seiten
„trüben Unsinns“, die Sartre laut dem österreichischen Schriftsteller und Kriti-
ker Herbert Eisenreich bisweilen verfasst, sei seinen Entwicklungen vor allem
Positives abzugewinnen: „Und selbst wenn Sartre hier und dort irrt: er irrt
nicht aus Schlamperei und Ignoranz und Selbstgefälligkeit. Überhaupt sollten
wir den Wert des Irrtums nicht unterschätzen!“213 Scheuch stimmt zu: „Darin
liegt die Stärke und die Schwäche Sartres: daß er ein Suchender geblieben ist,
ein kritischer und destruktiver Geist, der manchmal falsche Wege einschlägt –
aber welchem Wanderer passiert das nicht?“214 Trägt der Wandernde besonders
viel Verantwortung – und ist, „[o]bwohl er es nicht weiß“, wie 1974 Marcuse äu-
ßert, „das Gewissen der Welt“215–, dürfe dies nicht passieren, meint hingegen
Manès Sperber. Er urteilt weniger mild über die Irrtümer, die sich Sartre mit

208 Vian: L’Écume des jours, S. 257.
209 Vian: L’Écume des jours, S. 70.
210 Nenning: Sankt Sartre, S. 21. Cf. Collins: The Sociology of Philosophies, S. 776: „Fanati-
cally writing, he produces as many as 80 pages a day […]. Sartre is the energy vortex of his
network, reading and writing about everything that comes into its purview.“
211 o. V.: Polemik um Jean-Paul Sartre. In: Kulturelles, 02.02.1948.
212 ile: Ein Leitfossil. In: Die Presse, 17.04.1980.
213 Eisenreich: Sartres Situationen. In: Die Zeit, 05.04.1956.
214 Scheuch: Literatur der äußersten Situation, S. 10. Manche blenden die „politischen Zick-
zack-Kurse“ so weit aus, dass nur „Achtung und Hochschätzung für Sartre“ übrig bleiben, so
der österreichische Psychotherapeut Josef Rattner, der nach 1938 in die Schweiz (später nach
Deutschland) geht, wo er dem „kühnen und progressiven Denker“ dann sein „langes Leben
hinweg die Treue gehalten“ hat. Josef Rattner: Jean-Paul Sartre. Ein Essay. Berlin 2016, S. 5.
215 Traugott König: Sartre, Jean-Paul, S. 334. John Gerassi wird Sartre dann später zum ver-
hassten Gewissen seines Jahrhunderts im Titel seiner Studie Jean-Paul Sartre. Hated Consci-
ence of his Centurymachen (Vol. 1, Protestant or Protester? Chicago 1989).

306 8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg



„einer bestürzenden nachtwandlerischen Sicherheit“ zu eigen gemacht habe: Als
„einer der weitaus bedeutendsten Geister dieses Jahrhunderts“ und „dank seiner
überragenden Gabe, alles, auch das Komplizierteste meisterlich zu erklären und
das Abwegigste überzeugend darzulegen“, sei Sartre fähig, Andersdenkende „ins
Unrecht zu setzen“, weshalb Sperber es ihm „heftiger als allen anderen aufs ent-
schiedenste übelgenommen“ hat, „der wirksamste intellektuelle Propagandist
der stalinschen und poststalinschen Politik“216 geworden zu sein.

Sartres Heranrücken an den Kommunismus und damit auch seine beiden
Wien-Aufenthalte seien Versuche gewesen, zwanzig Jahre zurückliegende Fehl-
urteile zu kompensieren, deutet Simone de Beauvoir im Rückblick an. Nach dem
Zweiten Weltkrieg, der Sartres Leben zweiteilt und politisiert, kommt er für ein in
seinen Augen historisches Ereignis („un événement historique“217), den Völker-
kongress, nach Wien, nachdem er 1934 zwei Reisen dorthin aufgrund histori-
scher Ereignisse verworfen hat. Zunächst lassen die Februarkämpfe 1934
Beauvoir und Sartre eine von Berlin aus geplante Reise abbrechen, wie Beauvoirs
Memoiren La Force de l’âge aufklären:

Während meines Berlin-Aufenthaltes [wo Sartre seinerzeit Husserl studiert] versuchten
die österreichischen Sozialisten die Unzufriedenheit der Arbeiter auszunutzen, um der
Ausbreitung des Nazismus entgegenzuwirken; sie organisierten einen Aufstand, den Doll-
fuß im Blut erstickte. Dieser Fehlschlag deprimierte uns. Wir wollten dem Rad der Ge-
schichte nicht in die Speichen greifen, wollten uns aber einbilden, es drehe sich in
unserem Sinne.218

(Pendant mon séjour, les socialistes autrichiens tentèrent d’exploiter le mécontentement
ouvrier pour s’opposer à la montée du nazisme; ils déclenchèrent une insurrection que
Dollfuss écrasa dans le sang. Cet échec nous assombrit un peu. Nous refusions de toucher
à la roue de l’Histoire, mais nous voulions croire qu’elle tournait dans le bon sens.)219

Ein noch deutlicherer Hinweis auf ihre apolitische Vorkriegsposition folgt in
Beauvoirs Kommentar zum zweiten, von Prag aus geplanten, aber wiederum
wegen politischer Zwischenfälle ausbleibenden Wien-Besuch, nachdem der
austrofaschistische Kanzler Dollfuss beim nationalsozialistischen Juli-Putsch
1934 im Bundeskanzleramt in Wien erschossen worden war:

Wir hatten vor, nach Wien zu fahren. Als wir aber eines Morgens das Hotel verließen,
sahen wir Menschenansammlungen auf der Straße. Die Leute rissen sich um Zeitungen
mit Riesenüberschriften, in denen uns der Name Dollfuß auffiel und ein Wort, das mit M

216 Sperber: Nur eine Brücke zwischen Gestern und Morgen, S. 41, 43.
217 Sartre: Ce que j’ai vu à Vienne, c’est la Paix. In: Les Lettres françaises, 01.–08.01.1953.
218 Beauvoir: In den besten Jahren, S. 155 f.
219 Beauvoir: La Force de l’âge, S. 207 f.

8.2 Wendepunkt Wien: Schmutzige Hände 307



begann und dessen Sinn wir errieten. Ein deutschsprechender Passant gab Sartre Aus-
kunft: Dollfuß war ermordet worden. Heute scheint mir, daß dies ein Grund mehr gewe-
sen wäre, sofort nach Wien zu fahren. Aber wir waren so sehr vom Optimismus der
damaligen Zeit angesteckt, daß für uns die Wahrheit der Welt nur im Frieden zu finden
war. Wien in Trauer, ohne seine Leichtlebigkeit, wäre nicht Wien. Aus reiner Schizophre-
nie zögerte ich, unsere Pläne zu ändern, aber Sartre wollte sich um nichts in der Welt in
einer Stadt langweilen, die von einem absurden Drama entstellt wurde. Wir wollten ein-
fach nicht glauben, daß durch das Attentat auf Dollfuß das wahre Gesicht Österreichs,
Europas zum Vorschein kam.220

(Nous comptions nous rendre à Vienne. Mais en sortant de l’hôtel, un matin, nous vîmes
des rassemblements dans les rues; les gens se disputaient les journaux aux énormes man-
chettes où nous distinguâmes le nom de Dollfuss et un mot commençant par M dont nous
devinâmes le sens. Un passant qui parlait allemand renseigna Sartre: Dollfuss venait
d’être assassiné. Il me semble aujourd’hui que c’était une raison de plus pour nous préci-
piter à Vienne. Mais nous étions tellement imbus de l’optimisme de l’époque que, pour
nous, la vérité du monde c’était la paix; Vienne en deuil, privée de ses grâces légères, ne
serait plus Vienne. J’hésitai, par pure schizophrénie, à changer nos plans, mais Sartre re-
fusa catégoriquement d’aller s’ennuyer dans une ville défigurée par un drame absurde.
Nous ne voulions pas penser que l’attentat contre Dollfuss révélait au contraire l’authen-
tique figure de l’Autriche, de l’Europe.)221

Stattdessen unternehmen Beauvoir und Sartre eine Reise durch Deutschland
und durch Tirol, Salzburg und das Salzkammergut, die überwiegend touristisch
ausfällt:

Sogar in Österreich erschien die Atmosphäre uns weniger drückend als in Deutschland.
Innsbruck gefiel uns und Salzburg noch mehr, die Häuser aus dem achtzehnten Jahrhun-
dert mit ihren vielen Fensterscheiben ohne Läden, die schön gearbeiteten Wirtshausschil-
der, die an den Fassaden hingen: Bären, Schwäne, Adler, Hirsche, aus patiniertem
Kupfer geschnitten. In einem kleinen Theater führten entzückende Marionetten Mozarts
Entführung aus dem Serail auf. Nach einer Busfahrt ins Salzkammergut kehrten wir nach
München zurück.222

(Même en Autriche, l’air nous sembla plus léger qu’en Allemagne. Innsbruck nous plut,
et davantage encore Salzburg, ses maisons du XVIIe, avec leur multitude de carreaux
sans contrevents, les enseignes délicates qui se balançaient aux façades: ours, cygnes,

220 Beauvoir: In den besten Jahren, S. 166 f.
221 Beauvoir: La Force de l’âge, S. 222 f.
222 Beauvoir: In den besten Jahren, S. 167.

308 8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg



aigles, daims découpés dans du beau cuivre patiné. Dans un petit théâtre, des marionnet-
tes charmantes jouaient L’Enlèvement au sérail de Mozart. Après un tour en autocar dans
le Salzkammergut, nous revînmes à Munich.)223

Als sie 1954, also 20 Jahre später, kurz vor der Wiener Pressekonferenz im Hotel
Sacher, von Straßburg aus eine Tour durch Süddeutschland unternehmen, fällt
Beauvoir auf, wie sie sich dort 1934 weigerten, dem drohenden Unheil ins Auge
zu sehen, außerstande, seine Ungeheuerlichkeit zu ermessen. („[E]n 1934, nous
marchions sur ces remparts, refusant d’affronter l’imminente catastrophe, inca-
pables, même Sartre qui avait l’imagination du malheur, d’en pressentir l’énor-
mité.“224) Beauvoirs Ton ähnelt jenem Sartres, der in Qu’est-ce que la littérature?
sich und den anderen intellektuellen Opfern des Desasters von 1940 („victimes
du désastre de 40“225) eine Mitschuld an der Katastrophe des Zweiten Weltkriegs
zuweist, weil sie sich nicht am Vorabend vor, sondern am Morgen nach dem letz-
ten Umsturz der Geschichte geglaubt hatten. Dass das Versäumnis, rechtzeitig
gegen das Unrecht anzugehen, Sartre zur Überkompensierung antreibt, ist eine
verbreitete Erklärung für nachfolgende unverhältnismäßig wirkende Handlungen.
Er sei „obsessed with the need to avoid making the same mistake again“, schreibt
Judt, womit „the most rigid and extreme positions“226 einhergingen. Die Angst, er-
neut nicht auf der Höhe der historischen Ereignisse zu sein, bedingt auch laut
Jean Améry Sartres spätere „realpolitisch aussichtslose“ und „vor dem Exzeß
nicht zurückscheuende […] revolutionäre […] Haltung“227. Gerade sein Eintreten

223 Beauvoir: La Force de l’âge, S. 224. Bevor Beauvoir in den fünfziger Jahren Wien zum ers-
ten Mal bereist, lebt schon ihre jüngere Schwester, die Malerin Hélène de Beauvoir, in der
Stadt mit ihrem drei Monate nach Kriegsende für zwei Jahre dorthin versetzten Gatten, dem
Diplomaten Lionel de Roulet. Cf. die Beschreibungen im Kapitel „Vienne Trafique-City“ in Hé-
lène de Beauvoirs Buch Souvenirs (Recueillis par Marcelle Routier. Paris 1987) über die in Wien
herrschende ‚Dritter Mann‘- bzw. ‚Hitchcock-Atmosphäre‘, mit Schwarzmarkt, nächtlichen
Schüssen, Ruinen, Hunger und einer sich unterwürfig verhaltenden Bevölkerung.
224 Beauvoir: La Force des choses, Bd. 2, S. 51. Die Volksstimme, das Zentralorgan der KPÖ,
erwähnt schon am 29.09.1962 (e.sch.: Ein Leben mit Sartre) diesen Aspekt: „Unbeholfen und
vielleicht auch mit zuviel Distanz standen Simone de Beauvoir und Jean-Paul Sartre anfangs
zur Politik. Ihre individualistische Art, zu reagieren, spiegelte sich in dem Entschluß, auf einer
Reise durch Mitteleuropa Wien zu meiden.“
225 Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, S. 239.
226 Judt: Past Imperfect, S. 56.
227 Améry: Sartre: Größe und Scheitern, S. 253.

8.2 Wendepunkt Wien: Schmutzige Hände 309



für die Sowjetunion und sein Bruch mit ihr lassen sich mit Alfred Betschart als
„von besonderer Radikalität“228 einschätzen.

Die Idylle zwischen Sartre und der Parti Communiste („idylle sartre-com-
muniste“229) hält nur vier Jahre: Schon angekratzt durch Uneinigkeiten bezüg-
lich des Algerienkrieges 1954, zerbricht sie am sowjetischen Einmarsch in
Ungarn 1956230 (und vollends 1968 in Prag).231 Améry, der Sartre in „getreuer
Gefolgschaft“232 und nach eigenen Angaben mehr oder weniger mechanisch
folgt und sich erst zu Zeiten der Critique de la raison dialectique (1960) über
„die Fragen von Revolution und Violenz“233 von ihm löst, verortet Sartres

228 Betschart: Sartre und die Sowjetunion, S. 56.
229 Cohen-Solal: Sartre, S. 569.
230 Es ist dies eine Zäsur für viele Gleichgesinnte wie Günther Anders, der sich Sartre gegen-
über „[s]olidarisch mit Ihrer Desolidarisierung“ erklärt. In seinem Brief vom 4. Dezember 1956
versucht Anders überdies (untypischerweise in deutscher Sprache), Sartre zu einer „Rettungs-
aktion“ für Georg Lukács zu bewegen, von dem man zuletzt gehört habe, er sei Teil der ver-
schwundenen Gruppe Nagy: „Hier in Wien ist aber nichts zu tun moeglich. Einmal deshalb
nicht, weil es garkeine von Parteien unabhaengige ‚Intelligentsia‘ hier gibt; und weil jeder
Angst hat, sich [durch] die Tatsache, dass er den oder jenen zu retten versucht, selbst zu gefa-
ehrden“. Briefwechsel Günther Anders – Jean-Paul Sartre. 25.09.1945–17.07.1970. Literaturar-
chiv der Österreichischen Nationalbibliothek, Wien (LIT), Sign.: 237/B1508.
231 Der Bruch von 1956 ist kein vollständiger. Der Journalist François Fejtö, dessen Betrach-
tungen in La Tragédie hongroise (Paris 1956) Sartre in einem „Lettre-Préface“ (S. 13–15, hier
S. 15) als Wahrheit („la vérité“) über Ungarn bezeichnet, wundert sich, dass der Autor einige
Monate später wieder „an den Versammlungen der Sowjetisch-Französischen Freundschafts-
gesellschaft“ teilnimmt. Sartre habe ihm erklärt: „‚Mein Lieber, Sie wollen nicht verstehen,
daß ich ein Revolutionär bin. Ich will die Revolution in Frankreich. Wie glauben Sie, kann
man in Frankreich ohne die Kommunisten und die Kommunistische Partei eine Revolution ma-
chen?‘“ Fejtö, im Gespäch (1998) mit Ulrike Ackermann. In: Ackermann: Sündenfall der Intel-
lektuellen. Ein deutsch-französischer Streit von 1945 bis heute. Stuttgart 2000, S. 102.
232 Jean Améry: Revision in Permanenz. Selbstanzeige im Zweifel (1977). In: Améry: Werke,
Bd. 7: Aufsätze zur Politik und Zeitgeschichte. Hg. von Stephan Steiner. Stuttgart 2005, S. 568–572,
hier S. 569.
233 Améry: Lefeu oder Der Abbruch, S. 162. Der Akt der Gegengewalt, den Améry hier disku-
tiert, mit großem Verständnis für die „Zurücknahme des Erlittenen durch den Akt des Erlei-
den-Machens“ (S. 134), könne keine Maxime sein. Was Sartre im Vorwort von Frantz Fanons
Die Verdammten dieser Erde vorschlägt, empfindet er als unmöglich: „[W]enn Sartre sagte, mit
der Exekution eines Kolonialherrn stürben zwei: der Herr und der Knecht, dann ist das nur die
Pointe, nicht aber ein gesellschaftlich mögliches Programm.“ (S. 142) Sartre impliziert hier,
dass der Unterdrückende durch seine dehumanisierenden kolonialistischen Praktiken selbst
auch unterdrückt ist: „[E]inen Europäer erschlagen heißt zwei Fliegen auf einmal treffen, näm-
lich geleichzeitig einen Unterdrücker und einen Unterdrückten aus der Welt schaffen. Was
übrigbleibt, ist ein toter Mensch und ein freier Mensch.“ („[A]battre un Européen c’est faire
d’une pierre deux coups, supprimer en même temps un oppresseur et un opprimé: restent un

310 8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg



Größe gerade darin, dass er im Zuge „des ununterbrochenen geistigen Sich-
selbst-Überschreitens“ bereitwillig den jeweils „vorangegangenen Sartre“234 de-
moliert. Dass er sich im Umgang mit den KommunistInnen einmal mehr „der
Genugtuung des Rechtbehaltens“235 versagt, sieht mit aller Selbstverständlich-
keit (da das existentialistische Denken „wandlungsfähig“236 und -bedürftig ist
und daher stets seiner Zeit anzupassen) auch Sartre selbst positiv: Die ‚Irrtü-
mer‘ erlauben ihm schließlich, sich jedes Mal ein wenig zu verändern („de
changer un peu à chaque fois“237).

homme mort et un homme libre […].“) Jean-Paul Sartre: Vorwort. In: Frantz Fanon: Die Ver-
dammten dieser Erde. Frankfurt am Main 1966, S. 7–25, hier S. 18 (Jean-Paul Sartre: Préface
[1961]. In: Frantz Fanon: Les damnés de la terre. Paris 2002, S. 17–36, hier S. 29). In Lefeu oder
Der Abbruch geht Améry zuletzt auf Abstand zu Sartres ‚Anarchismus‘ mit folgenden deutli-
chen Worten: „Er hält sich starr, marschierend linkswärts, agitiert auf seine immer absurdere
Weise – attention, imbécile, tenez votre droite! – und schreibt, daß Wahlen in diesem Lande
nichts seien als Spiegelfechterei, elections, piège à cons. Erreicht gar nichts mehr damit. Der
Name verblaßt, die Spießer zucken die Achseln: Sartre? Un con. Un con. Dahin ist es gekom-
men. Ein Name blaßt aus vor meinen angestrengten Augen und ich muß zusehen, nicht nur
widerstandslos, sondern billigend.“ (S. 97) .
234 Améry: Sartre: Größe und Scheitern, S. 239.
235 Améry: Unmeisterliche Wanderjahre, S. 91.
236 S. F.: Besuch bei Jean-Paul Sartre. In: Die Presse, 12.07.1952.
237 Sartre: Jean-Paul Sartre. In: Chancel: Radioscopie III, S. 241.

8.2 Wendepunkt Wien: Schmutzige Hände 311



9 „Ein toter Sartre ist ein guter Sartre“.
Bilanz und Ausblick

Solang er lebt, ist der Mensch „der potentielle Mensch“1, der sich erneuernde
Mensch. Von Identität könne jedenfalls keine Rede sein, legt Michael Scharang
ganz auf Sartres Linie fest: „Nur im Tod stimmt das Ich vollkommen mit sich
überein. Denn das lebende Ich bewegt sich mit jeder Gefühlsregung, mit jedem
Gedanken, mit jeder Handlung von sich weg.“2 Am Ende bleibt vom Ich dann ein
Bündel von Erlebnissen, die Gesamtheit seiner Taten („l’unité de ses conduites“3),
die auszulegen Sache der Lebenden ist, zu denen das Ich nicht mehr gehört. Post-
hum den Anderen überantwortet – Sartre thematisiert diese Vereinnahmung vor
allem im Drama Huis clos – besteht keine Sicherheit, dass die Hinterbliebenen im
Sinne der Verblichenen werten und handeln. Sie tun es bei Sartre selbst jedenfalls
nicht, klagt Günther Nenning im FORVM mit Blick auf den „gewaltigen Leichen-
zug“ auf den Pariser Boulevards, eine „unpassend etablierte Show“: „Gewissen-
haft bringen sie den großen Mann zum zweitenmal um, durch Überschütten mit
Lob. Ein toter Sartre ist ein guter Sartre.“4 Was nach Sartres Tod am 15. April 1980
in der österreichischen Presse geschieht, lässt sich zwar nur eingeschränkt als
Überschütten mit Lob bezeichnen, doch aber als Geste des Vergebens. Vergeben
werden die Jahre, in denen er in die Irre gegangen ist, gerade in Wien.

Kaum ein Nachruf, gleich aus welchem Teil des politischen Spektrums, lässt
diese Fehltritte unerwähnt. „Seine Widersprüchlichkeit darf uns seine Größe
nicht verkennen lassen“, mahnt in der prokommunistischen Volksstimme Arthur
West, der an Sartre die „mutigen gesellschaftlichen Engagements“ als „von
dauerndem Wert“ lobt und der „überragenden Persönlichkeit“ nur vorhält, sich
zuletzt wieder „in antisowjetische Positionen“5 verstrickt zu haben. Die bürger-
lich-liberale Presse nimmt auf Seite eins Abschied vom „Leitfossil“, das sich,
unbeeindruckt von „Erfolg, Kritik oder auch materielle[m] Wohlstand“, nie
scheute, „Irrtümer zuzugeben oder die Rolle eines politischen Harlekins vor-
nehmlich der linken Szene zu spielen“6. Kurt Wimmer von der Kleinen Zeitung

1 Musil: Der Mann ohne Eigenschaften, S. 251.
2 Michael Scharang: Das Geschwätz von der Identität (1992). In: Scharang: Bleibt Peymann in
Wien oder kommt der Kommunismus wieder, S. 114–124, hier S. 120.
3 Sartre: À Propos de l’existentialisme, S. 654.
4 Nenning: Sankt Sartre, S. 20, 21.
5 Arthur West: In memoriam Jean-Paul Sartre. In: Volksstimme, 17.04.1980.
6 ile: Ein Leitfossil. In: Die Presse, 17.04.1980.

Open Access. ©2021 Juliane Werner, publiziert von Walter de Gruyter. Dieses Werk ist
lizensiert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110683066-009

https://doi.org/10.1515/9783110683066-009


verliert derweil den Überblick: „Er hat sich selbst so oft kritisiert, dementiert und
überholt, daß es gar nicht leicht ist, in wenigen Zeilen zu sagen, was dieser Jean-
Paul Sartre wirklich war.“7 Insofern als Veränderung zu den Konstanten des exis-
tentialistischen Denkens zählt, wagt Franz Mayrhofer in den Salzburger Nachrich-
ten das Fazit, dass sich Sartre „in den wesentlichen Zügen treu geblieben“8 ist.
Franz Schuh äußert in seinem „Lest Sartre!“ betitelten Nachruf im Profil ebenfalls:
„Sartre war, sosehr auch das Gegenteil behauptet wird, niemals ein Richtungsphi-
losoph.“9 Hans Heinz Hahnl, der Sartres Entwicklung in der sozialdemokrati-
schen Arbeiter-Zeitung lang verfolgt, sieht einen unabhängigen „Mann zwischen
den Fronten, oft genug zwischen allen Sesseln, der sich weder vom Westen noch
vom Osten institutionalisieren lassen wollte“:

Sowohl in der Geistesgeschichte wie in der politischen Geschichte Nachkriegseuropas ist
er als einer der wichtigsten Anreger, Denker, Aktivisten eingegangen. Er hat sich nicht
mit dem Wort begnügt, er hat sein Wort immer für das eingesetzt, was er für richtig gefun-
den hat, ohne Rücksicht auf Ideologien und politische Konstellationen.10

Der beste Beweis für Sartres Gewicht liegt Peter Kampits zufolge darin, „daß
sein Abwesendsein auch jene bestürzt, die seinem Denken und Handeln die Ge-
folgschaft verweigerten“11. Nichtsdestotrotz gibt es durchaus auch weniger
wohlwollende Bilanzen: So scheint man bei der oberösterreichischen christlich-
sozialen Tageszeitung Neues Volksblatt noch immer aufzuatmen, dass Sartres
„Philosophie, die sich einst wie eine ‚Epidemie‘ verbreitet hatte, heute passé
ist“12. Zu einem ernüchternden Ergebnis, was den späten Sartre angeht, kommt
Rudolf John im Kurier: „Er war in den letzten Jahren unmodern geworden, ver-
gessen fast, verdrängt aus der Szene jungen Denkens, als dessen Idol er lange
Zeit figurierte.“13 Würdigt der Wiener Kulturkritiker Friedrich Heer am 16. April
1980 in einem Radio-Gespräch „diesen lebenslang jugendlichen, jugendbeweg-
ten Menschen Sartre“14, gibt ein Text aus seinem Nachlass auf die Frage „Wie
viele Jugenden und ihr zugehöriges Scheitern hat Sartre erlebt?“ die eher nega-

7 Kurt Wimmer: Der alte Mann und der Tod. In: Kleine Zeitung, 17.04.1980.
8 Franz Mayrhofer: Sartre: Tod mit der Hoffnung. In: Salzburger Nachrichten, 17.04.1980.
9 Schuh: Lest Sartre! In: Profil, 21.04.1980.
10 Hans Heinz Hahnl: Der Mann zwischen den Fronten. In: Arbeiter-Zeitung, 17.04.1980.
11 Peter Kampits: In Freiheit scheitern. In: Die Furche, 23.04.1980.
12 o. V.: Der Mensch zu Freiheit verurteilt. In: Neues Volksblatt, 17.04.1980.
13 John: Nur Sprache und Denken. In: Kurier, 17.04.1980.
14 Friedrich Heer (im Gespräch mit Konrad Zobel): Ö1-Mittagsjournal vom 16.04.1980, 12:12:00-
12:18:46; Österreichische Mediathek. https://www.mediathek.at/atom/08F8A74B-2A0-000DC-
00000EFC-08F80863 (einges. 09.01.2019).

9 „Ein toter Sartre ist ein guter Sartre“. Bilanz und Ausblick 313

https://www.mediathek.at/atom/08F8A74B-2A0-000DC-00000EFC-08F80863
https://www.mediathek.at/atom/08F8A74B-2A0-000DC-00000EFC-08F80863


tive Antwort, der Autor sei ein „grosses Kind“, das, etwa bei der Absage an den
Stalinismus, „nicht der erste, sondern immer der letzte sein“ wolle:

Die Fremdheit, die den späten Sartre umgibt, als er, längst eine Reliquie, ein „Gross-
papa“, ein „Mann von Gestern“ geworden, auf die Strasse geht, um an Demonstrationen
einer Jugend teilzunehmen, die unendlich fern vom Aufstand des Knaben Sartre in seiner
ersten Jugend leben [!], kann beklemmend wirken.15

Was also bleibt?, überlegt Rudolf John und kommt zu dem Schluss, nicht viel:
Sartres Philosophie – „Grundlage für alle weiteren philosophischen Denkvors-
töße in diesem Jahrhundert“ und dennoch „zu quälend […], um in Mode zu blei-
ben“ – habe nun ihren „Platz im staubigen Museum der aufgegebenen
Erkenntnisse“; aber zumindest seine Prosa (zu denken wäre hier an La Nausée)
sichere ihm „einen festen Platz in den Lexika aller Zeiten“16. Ein Platz sicher ist
dort auch Albert Camus, nach dessen tödlichem Autounfall am 4. Jänner 1960
die österreichischen Periodika uneingeschränkt positiv – und, fast ausnahmslos,
ohne den Nicht-mehr-Freund Sartre zu erwähnen – berichten. Die Tode beider
Autoren lösen eine Rückkehr ihrer Dramen in die österreichischen Spielpläne
aus, 1980 erscheinen Friedrich Heer im Ö1-Radiointerview Sartres Stücke keines-
wegs als in die Jahre gekommen:

Es wär’ übrigens an der Zeit, wirklich jetzt wieder einige seiner bedeutenden Stücke [zu
spielen], die Sachen sind sehr aktuell, nicht? Man könnte, also wenn ich etwas zu sagen
hätte, würde ich heute für junge Generationen, junge Generationen zwischen 20 und 70
Jahren, Sartre aufschlüsseln, indem ich Stücke von ihm bringen würde, Dramen, die
zeigen, dass ja alles das, was er an oft nackter Verzweiflung erlebt hat, nicht, ja doch
noch Gegenwart ist, nicht, die Sache des Menschen steht heut’, steht 1980 nicht besser
als 1940.17

Als sich im Folgejahrzehnt die Beliebtheit der Sartreschen Bühnenwerke wieder
abschwächt, ist es Claus Peymann, der als scheidender Burgtheaterdirektor auf
ihre Aktualität hinweist:

Was jetzt vielleicht fällig wäre, wenn ich hierbleiben würde, hat mir interessanterweise
ein Wiener Taxifahrer gesagt. Der ließ sich auf gar nichts ein, fragte nur: Wieso spielen
Sie eigentlich nicht Sartre und Camus? Das sind doch Autoren, in denen sich eine politi-
sche Bewältigung unserer Gegenwart findet. Der Mann hat recht. Der Wiener Taxifahrer
hat recht.18

15 Heer: In memoriam Jean Paul Sartre (LIT), S. 1, 5, 1.
16 John: Nur Sprache und Denken. In: Kurier, 17.04.1980.
17 Heer: Ö1-Mittagsjournal vom 16.04.1980, 12:12:00–12:18:46.
18 Claus Peymann: Peymanns Abrechnung. In: Profil, 21.12.1998.

314 9 „Ein toter Sartre ist ein guter Sartre“. Bilanz und Ausblick



Bevor das Revival des Existentialismus nach Sartres Ableben wieder vergehen
kann, veranlasst der politische Rechtsruck Mitte der achtziger Jahre einen neuen,
vielfach von Sartre inspirierten Zusammenschluss von Literatur und Politik, im
Zuge dessen intellektuelles Intervenieren und schriftstellerisches Engagement
eine erhebliche Aufwertung erfahren. Das aufdeckende Schreiben begleitet nun,
anders als in den frühen sechziger Jahren, eine öffentliche Debatte über Öster-
reichs einstige und seinerzeitige Haltung zum Nationalsozialismus. Dabei wird
der Opferstatus, auf dessen Basis die französischen Alliierten nach 1945 eine mit
dem Existentialismus-Transfer verwobene Schulddiskussion wie in der Bundesre-
publik Deutschland vermeiden, zuletzt delegitimiert.

Abgesehen von der enthüllenden littérature engagée reicht die Präsenz des
Existentialismus in Texten österreichischer AutorInnen von der Behandlung ana-
loger existenzphilosophischer Themen und Motive (z. B. bei Dor, Aichinger,
Bachmann und Lebert) über namentliches Aufrufen (z. B. bei Blaha, Fritsch, Sim-
mel und Turrini) bis zu markierten Zitaten und eingehender Auseinandersetzung
mit den Theoremen Sartres und Camus’ (z. B. bei Okopenko, Winkler, Jelinek
und Gstrein). Dass den SchriftstellerInnen, die explizit auf den Existentialismus
verweisen, viele gegenüberstehen, deren Werke ohne solche Nennungen ähnli-
chen literaturtheoretischen Wegen folgen oder sich inhaltlich mit der französi-
schen Literatur der situations extrêmes überschneiden, verdeutlicht die Macht
der zeitgeschichtlichen Umstände, die diese Konvergenzen hervorbringen.

Wiederum andere AutorInnen, etwa aus dem avantgardistischen Umfeld
der „Wiener Gruppe“, erwähnen ihre Beschäftigung mit Sartre oder Camus, ver-
fassen aber Bücher, in denen sich der Transferforschungsaufgabe, „das Fremde
im Eigenen zu entdecken“19, in Bezug auf Existentialismus-Spuren nur schwer
nachkommen lässt. Dass sich diese Einflüsse nicht erkennbar literarisch nieder-
schlagen, liegt auch an ihrem Verschmelzen mit gleichzeitig aufgenommenen,
bis dato kriegsbedingt vernachlässigten anderen Strömungen aus dem Aus-
land, vor allem mit dem Surrealismus. Die internationalen Kulturgüter treffen
zudem nach 1945 im Aufnahmekontext mit Neuentdeckungen aus der eigenen
Kultur zusammen, vornehmlich von Franz Kafka. Nachdem dieser als Schwer-
gewicht innerhalb der „tradition of literary-philosophical hybrids“20 in den vor-
angegangenen Jahrzehnten schon Sartre und Camus geprägt hat, verstärken
deren Werke nun die Wirkung Kafkas in Österreich. In diesem Aspekt, wie auch
in seiner Verankerung in der deutschsprachigen Phänomenologie und Existenz-

19 Jurt: Das wissenschaftliche Paradigma des Kulturtransfers, S. 31.
20 Collins: The Sociology of Philosophies, S. 764 f.

9 „Ein toter Sartre ist ein guter Sartre“. Bilanz und Ausblick 315



philosophie, zeigt der Existentialismus idealtypisch, wie Kulturtransfers in eine
Geschichte aufeinanderfolgender Hybridisierungen eingebunden sind.21

Zwar verwandeln sich die Aufnehmenden Kulturgüter nach ihren eigenen
Bedürfnissen an, doch ist die VermittlerInnenebene beim Existentialismus-
Transfer durch die spezifische Machtdynamik der Besatzungszeit von besonde-
rer Bedeutung. Die Alliierten üben ab 1945 im Kulturbetrieb entscheidende
Funktionen in allen Transferkanälen aus, im Buchhandel, in öffentlichen Bi-
bliotheken, in privaten Leihbüchereien, Rundfunk und Wochenschauen, Schu-
len und Universitäten, bei der Presse und am Theater. Das „Hereinströmen der
freiheitsatmenden Weltliteratur“22, auch des Existentialismus, erfolgt dabei pri-
mär über Literatur- und Kulturzeitschriften. Maßgeblich beteiligt an diesem
Prozess sind zwischen den Kulturen stehende VermittlerInnen, häufig mit Be-
satzungshintergrund, die durch die Selektion existentialistischer Elemente
letztlich gegen die vorgegebene kulturpolitische Linie handeln: Diese sieht zur
Stärkung des österreichischen Nationalgefühls den Einsatz von nicht-polarisie-
render und -beunruhigender Hochkultur vergangener Zeiten vor.

Bevor die Übersetzungen existentialistischer Werke durch die seit 1948
allmählich wieder zugängigen deutschen Verlage in substantiellem Ausmaß
eintreffen und die benachbarten Literaturbetriebe einander näherrücken, etwa
durch Vernetzung der AutorInnen der „Gruppe 47“, werden die österreichischen
Rezeptionspartikularitäten besonders evident. Neben dem Überspringen von
Les Mouches – mitbedingt durch das Umgehen von Selbstreflexion auslösenden
Maßnahmen seitens der Besatzung – ist dies vor allem die stark katholisch
geprägte Aufnahme in einer Zeit, in der sich mithilfe des beliebten Renouveau
Catholique die Literatur rekonfessionalisiert. Als christliche ExistentialistInnen
aufgefasste Philosophen wie Gabriel Marcel werden durchgehend positiv bespro-
chen, allerdings in weit geringerem Umfang als der Atheist Camus, der in Öster-
reich nicht selten zum „erfolgreichsten Verbreiter der Philosophie Sartres“23

umfunktioniert wird, und als Sartre selbst, der durch seine Breitenwirkung als
„international celebrity“24 schlecht ignoriert werden kann. Die Abwehrversuche
seiner als Pessimismus und Nihilismus empfundenen Lehre durch katholische
Organe (die gelegentlich auch Vereinnahmungsbemühungen anstellen) haben
wesentlichen Anteil am Transfer, nicht zuletzt, indem sie sie auf diese Weise mit
subkulturellem Kapital für die Jugend und für Künstlerkreise aufladen, unter

21 Cf. Espagne: La Notion de transfert culturel, S. 3.
22 Fischer: Um ein geistiges Österreich!, S. 99.
23 Fischl: Idealismus, Realismus und Existentialismus der Gegenwart, S. 319.
24 Baert: The Existentialist Moment, S. 148.

316 9 „Ein toter Sartre ist ein guter Sartre“. Bilanz und Ausblick



denen die existentialistischen Ideen (gestützt durch Berichterstattung in geneig-
ten Periodika) am stärksten zirkulieren.

Betreffend Sartres scheinbaren Anti-Humanismus deckt sich die katholische
mit der kommunistischen Haltung in den ersten Nachkriegsjahren. Sind in seiner
antikommunistischen Phase durchaus noch kommunistische oder dem Kommu-
nismus sehr nahe stehende SchriftstellerInnen in Österreich öffentlich aktiv,
gerade im PEN-Umfeld, stellen diese, als Sartre 1952 in Wien öffentlich zum com-
pagnon de route wird, eine Splittergruppe im inzwischen ausdrücklich antikom-
munistischen Klima dar. Zwischen den Blöcken gelegen, gerät Österreich zum
Austragungsort auch von kulturellen Konflikten des Kalten Kriegs der vier alliier-
ten Mächte, so beim berühmten Brecht-Boykott und bei den Skandalen um Sartre
in der ersten Hälfte der fünfziger Jahre.25 Sein Völkerkongress-Auftritt und der
medial befeuerte Kampf um die Wiener Les Mains sales-Aufführungen bilden
den Höhe- und Wendepunkt des Transfergeschehens und stellen für die weitere
Existentialismus-Aufnahme die Weichen. Auch wenn Sartres Verhältnis zur Kom-
munistischen Partei schnell wieder ins Negativ(er)e umschlägt, verfestigen diese
Momente in Österreich sein Image, Literatur für (partei)politische Zwecke zu
missbrauchen und den eigenen Figuren „ideologische Spruchbänder zum Hals
heraushängen“26 zu lassen.

Im Verlauf der fünfziger Jahre, einer Phase allgemeiner politischer und
ökonomischer Stabilisierung, verliert der Existentialismus als „Philosophie
der Krise“27– geboren aus den kollektiven und individuellen Grenz- und Zä-
surerfahrungen des Krieges, der Besetzung und der Libération – an „Durch-
schlagskraft“28. Anders als in Frankreich, wo Sartre bei den 1968er-Unruhen
als Intellektueller neuerlich in der ersten Reihe steht und durch seine politi-
schen Interventionen im Schulbildungsbereich höchstens Eklats auslöst,29

gelten seine existentialistischen Schriften in dem von der Protestbewegung

25 Diese selten auffallende Parallele erwähnt anlässlich der Burgtheater-Premiere von Sartres
Die Fliegen im Jahr 1965 Ernst Lothar (Tragikomödie der Gewissensbisse. In: Express,
16.02.1965): „Eine Frage: Wird auf dem Lueger-Ring mit ungleichem Maß gemessen? Da man
dort Brecht mit dem Bann belegt, was rechtfertigt das Privileg zugunsten des ihm ideologisch
nicht fernstehenden Sartre? Sein deprimierendes Résistancestück, das man übrigens in Wien
schon sah, keinesfalls.“
26 Basil: Jean Paul Sartre, Die schmutzigen Hände, Theater in der Josefstadt, S. 267.
27 Fischl: Idealismus, Realismus und Existentialismus der Gegenwart, S. 236.
28 Jurt: Jean-Paul Sartre oder der totale Intellektuelle. In: Neue Zürcher Zeitung, 22.05.1987.
Cf. Bourdieu: Les Règles de l’art, S. 350.
29 Cf. Jean-Paul Sartre: „Le Mur“ au lycée. In: Sartre: Situations, VIII, S. 233–238. [Zuerst
in: Le Monde, 18.01.1969.]

9 „Ein toter Sartre ist ein guter Sartre“. Bilanz und Ausblick 317



weitgehend unberührten Österreich jüngeren LehrerInnen inzwischen als harm-
los genug für die Verwendung als Lehrmaterial: Zusammen mit Camus’ Literatur
werden sie zu Klassikern im Schulunterricht und damit auch schon bald zur geis-
tesverändernden Lektüre für zahlreiche angehende SchriftstellerInnen.30

Als Epochenetikett laut Jürgen Link „in der Regel primär philosophiege-
schichtlich definiert“31, bleibt dem Existentialismus in Österreich der Status
einer ernstzunehmenden Philosophie aufgrund seines Naheverhältnisses zu Li-
teratur und Politik sowie durch seine Ausdrucksformen als Lebensstil zunächst
verwehrt. Nachdem diese „philosophische Modeströmung in breiten Schichten
der europäischen Intelligenz“32 aus den Kellerlokalen verschwindet, weitet sich
die universitäre Befassung mit seinen Erzeugnissen langsam aus. Zuvor wird in
wissenschaftlichen Publikationen – im Ton ähnlich der katholischen Kulturkri-
tik, mit der es zahlreiche personelle Überschneidungen gibt – vor allem Sartre
wortreich blockiert. Mit Ausnahme weniger, aber durchaus wichtiger Lehrver-
anstaltungen und Hochschulschriften in der Zeit der Erstaufnahme, etabliert
sich Sartre ebenso wie Beauvoir, Camus, Marcel und Merleau-Ponty als Vertre-
terInnen (und ScheinvertreterInnen) des Existentialismus akademisch erst in
den 1970er Jahren.

Dass Sartre nach dem Zweiten Weltkrieg auch in Österreich „eine der Gali-
onsfiguren des geistigen Lebens“33 verkörpert, wie Kampits in seinem Nachruf
formuliert, lässt sich auf allen Ebenen des geistigen Lebens – wenn auch teils
für überschaubare RezipientInnengruppen – belegen. Seinen Nachhall zu er-
messen, ein im 21. Jahrhundert andauerndes Projekt,34 fühlt man sich 1980 bei
der Presse indes noch nicht bereit: „Welche Wirkung sein Leben und sein Werk
auf zwei Generationen der Intelligenz Europas, aber ebenso Japans, Afrikas
und Amerikas hatten, ist auch heute noch nicht abzusehen.“35 Sartre selbst ist

30 Eine pessimistische Prognose zu einer den Existentialismus umfassenden gegenwärtigen
Schullektüre äußert Ernst Wirthensohn: Wann wehren wir uns endlich! In: Die Presse,
07.02.2015: „Die Tatsache, dass Fremdsprachen vor allem über literarische Texte vertieft wer-
den können, scheint keine Relevanz mehr zu haben. Die Folge: Wurden noch vor einigen Jah-
ren sehr häufig Werke englischer und auch französischer Literatur ausgeliehen, so verstauben
nun diese Regale; Entlehnungen sind eine Seltenheit geworden, die Maturanten kennen keine
Namen mehr wie Dickens, Austen, Woolf, Beckett, Steinbeck oder Flaubert, Zola, Camus,
Beauvoir und Sartre.“
31 Link: Denormalisierung als Grenzsituation, S. 265.
32 Benedek: Zweimal Jean Paul Sartre. In: Tagebuch, 03.01.1953.
33 Kampits: In Freiheit scheitern. In: Die Furche, 23.04.1980.
34 Cf. etwa die Bände Situating Existentialism (2012) von Judaken und Bernasconi sowie Sartre
and the International Impact of Existentialism (2020) von Betschart und Werner.
35 ile: Ein Leitfossil. In: Die Presse, 17.04.1980.

318 9 „Ein toter Sartre ist ein guter Sartre“. Bilanz und Ausblick



an seinem Nachruhm wenig interessiert und nimmt durch seine Weigerung,
eine überzeitlichen Idealen verpflichtete Literatur zu verfassen, ein mögliches
Schwinden seines Lesepublikums in Kauf. Auf die Wirkung seiner Werke in situ
legt er allerdings großen Wert, auch in Österreich, wie er 1952 der Presse mit-
teilt: „Es bedeutet für mich viel, daß man sich in den westeuropäischen Län-
dern, namentlich in Deutschland, in der Schweiz, in Österreich, mit meinem
Schreiben befaßt und ihm Gerechtigkeit widerfahren läßt.“36

36 Jean-Paul Sartre. In: S. F.: Besuch bei Jean-Paul Sartre. In: Die Presse, 12.07.1952.

9 „Ein toter Sartre ist ein guter Sartre“. Bilanz und Ausblick 319





Literaturverzeichnis

Ackermann, Ulrike: Sündenfall der Intellektuellen. Ein deutsch-französischer Streit von 1945
bis heute. Stuttgart 2000.

Adorno, Theodor W.: Aufzeichnungen zu Kafka. In: Adorno: Kulturkritik und Gesellschaft 1. Hg.
von Rolf Tiedemann. (Gesammelte Schriften 10.1.) Frankfurt am Main 21996, S. 254–287.

Adorno, Theodor W.: Engagement. In: Adorno: Noten zur Literatur. Hg. von Rolf Tiedemann.
(Gesammelte Schriften, 11.) Frankfurt am Main 41996, S. 409–430.

Adorno, Theodor W.: Jargon der Eigentlichkeit. Zur deutschen Ideologie. Frankfurt am Main
1997.

Adorno, Theodor W.: Kulturkritik und Gesellschaft. In: Adorno: Kulturkritik und Gesellschaft 1.
Hg. von Rolf Tiedemann. (Gesammelte Schriften 10.1.) Frankfurt am Main 21996, S. 11–30.

Ächtler, Norman: Zwischen Existenzialismus und Strukturalismus, Engagement und
Degagement – Alfred Anderschs Poetik des Beschreibens. In: Ächtler (Hg.): Alfred
Andersch. Engagierte Autorschaft im Literatursystem der Bundesrepublik. Stuttgart 2016,
S. 111–131.

Agamben, Giorgio: Quel che resta di Auschwitz. L’archivio e il testimone (Homo sacer III).
Torino 1998.

Aichinger, Ilse: Aufruf zum Misstrauen. In: Plan 1 (1946), Nr. 7, S. 588.
Aichinger, Ilse: Das Erzählen in dieser Zeit. In: Aichinger: Der Gefesselte, S. 9–11.
Aichinger, Ilse: Der Gefesselte. Erzählungen (1948–1952). Frankfurt am Main 2010 [1991].
Aichinger, Ilse: Die geöffnete Order. In: Aichinger: Der Gefesselte, S. 30–38.
Aichinger, Ilse: Rede unter dem Galgen. In: Aichinger: Der Gefesselte, S. 99–105.
Albrecht, Susanne: Von Molière zu Mnouchkine. Französisches Theater auf Wiener Bühnen. In:

Angerer und Le Rider (Hg.): Französisch-österreichische Kulturtransfers seit 1945, S. 151–166.
Alix, Roland: Enquête auprès des étudiants d’aujourd’hui. In: Les Nouvelles littéraires

artistiques et scientifiques, 02.02.1929.
Amann, Klaus: Vorgeschichten. Kontinuitäten in der österreichischen Literatur von den

dreißiger zu den fünfziger Jahren. In: Aspetsberger, Frei und Lengauer (Hg.): Literatur der
Nachkriegszeit, S. 46–58.

Améry, Jean: Hand an sich legen: Diskurs über den Freitod. Stuttgart 1983.
Améry, Jean: In die Welt geworfen. Jean-Paul Sartre (1955). In: Améry: Werke, Bd. 4, S. 189–197.

[Zuerst in: Jean Améry: Karrieren und Köpfe (1955).]
Améry, Jean: Jenseits von Schuld und Sühne. Bewältigungsversuche eines Überwältigten.

München 21966.
Améry, Jean: Lefeu oder Der Abbruch. Stuttgart 1982 [1974].
Améry, Jean: Morbus Austriacus. Bemerkungen zu Thomas Bernhards „Die Ursache“ und

„Korrektur“. In: Merkur 30 (1976), Nr. 1, S. 91–94.
Améry, Jean: Ein neuer Verrat der Intellektuellen? (1977). In: Améry: Werke, Bd. 6: Aufsätze zur

Philosophie. Hg. von Gerhard Scheit. Stuttgart 2004, S. 157–179. [Zuerst in: Oskar Schatz
(Hg.): Abschied von Utopia? Anspruch und Auftrag der Intellektuellen (1977).]

Améry, Jean: Revision in Permanenz. Selbstanzeige im Zweifel (1977). In: Améry: Werke, Bd. 7:
Aufsätze zur Politik und Zeitgeschichte. Hg. von Stephan Steiner. Stuttgart 2005, S. 568–572.

Améry, Jean: Sartre: Größe und Scheitern (1974). In: Améry: Werke, Bd. 4, S. 238–265. [Zuerst
in: Merkur 28 (1974), Nr. 12.]

Améry, Jean: Über das Altern. Revolte und Resignation. München 1991.

Open Access. ©2021 Juliane Werner, publiziert von Walter de Gruyter. Dieses Werk ist
lizensiert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110683066-010

https://doi.org/10.1515/9783110683066-010


Améry, Jean: Unmeisterliche Wanderjahre. Stuttgart 1971.
Améry, Jean: Werke, Bd. 4: Charles Bovary, Landarzt. Aufsätze zu Flaubert und Sartre. Hg. von

Hanjo Kesting. Stuttgart 2006.
Anders, Günther: Die Antiquiertheit des Menschen. Über die Seele im Zeitalter der zweiten

industriellen Revolution. München 1961 [1956].
Anders, Günther: Briefwechsel Günther Anders – Jean-Paul Sartre. 25.09.1945–17.07.1970.

Literaturarchiv der Österreichischen Nationalbibliothek, Wien (LIT), Sign.: 237/B1508.
Anders, Günther: On Sartre [The Illusion of Existentialism (Sartre’s „Les Mouches“)] (1947).

Typoskript mit eh. Korr. Literaturarchiv der Österreichischen Nationalbibliothek, Wien
(LIT), Sign.: 237/W74.

Andersch, Alfred: Andererseits. In: Andersch: empört euch der himmel ist blau. Gedichte und
Nachdichtungen 1946–1977. Zürich 1977, S. 103–108.

Andersch, Alfred: Deutsche Literatur in der Entscheidung. Ein Beitrag zur Analyse der
literarischen Situation (1948). In: Gerd Haffmans (Hg.): Das Alfred Andersch Lesebuch.
Zürich 1979, S. 111–134.

Andersch, Alfred: Jugend am Schmelzpott einer Kultur. In: Andersch: Essayistische Schriften
1. (Gesammelte Werke in zehn Bänden, 8.) Zürich 2004, S. 279–292. [Zuerst in:
Aussprache 3 (1951), Nr. 1.]

Angerer, Thomas: Besatzung, Entfernung … Integration? Grundlagen der politischen
Beziehungen zwischen Frankreich und Österreich seit 1938/45. In: Koja und Pfersmann
(Hg.): Frankreich – Österreich, S. 82–102.

Angerer, Thomas: Der „bevormundete Vormund“: Die französische Besatzungsmacht in
Österreich. In: Alfred Ableitinger, Siegfried Beer und Eduard G. Staudinger (Hg.):
Österreich unter alliierter Besatzung 1945–1955. (Studien zu Politik und Verwaltung 63.)
Wien, Köln, Graz 1998, S. 159–204.

Angerer, Thomas: Versuch einer Zusammenschau. In: Angerer und Le Rider (Hg.): Französisch-
österreichische Kulturtransfers seit 1945, S. 315–337.

Angerer, Thomas und Jacques Le Rider (Hg.): „Ein Frühling, dem kein Sommer folgte“?
Französisch-österreichische Kulturtransfers seit 1945. Wien, Köln, Weimar 1999.

anonym: Offener Brief an den Herausgeber des „Plan“. In: Plan 1 (1945), Nr. 3, S. 230–232.
Archambault, Paul: Camus’ Hellenic Sources. Chapel Hill/NC 1972.
Arnold-Forster, Mark: Peace Doves in Vienna. In: The Spectator, 19.12.1952.
Aron, Raimond [!]: Frankreichs öffentliche Meinung seit Kriegsende. In: Europäische

Rundschau 1 (1946), Nr. 6/7, S. 251–256.
Aron, Raymond: From France. Englisch von Anita Tenzer. In: Franz M. Joseph (Hg.): As Others

See Us. The United States through Foreign Eyes. Princeton 1959, S. 57–71.
Aron, Raymond: Mémoires (1983). Préface de Nicolas Baverez; avant-propos de Tzvetan

Todorov. Paris 2010.
Aron, Raymond: L’Opium des intellectuels. Paris 1955.
Aspetsberger, Friedbert: Sprachkritik als Gesellschaftskritik. Von der Wiener Gruppe zu O.

Wieners „die verbesserung von mitteleuropa, roman“. In: Institut für Österreichkunde
(Hg.): Zeit- und Gesellschaftskritik in der österreichischen Literatur des 19. und
20. Jahrhunderts. Wien 1973, S. 145–170.

Aspetsberger, Friedbert; Norbert Frei und Hubert Lengauer (Hg.): Literatur der Nachkriegszeit
und der fünfziger Jahre in Österreich. (Schriften des Institutes für Österreichkunde
44/45.) Wien 1984.

Aspöck, Ruth: Die alte Dichterin, die Literatur und die Kunst. Ein Diskurs mit Poesie. Wien 2016.

322 Literaturverzeichnis



Assouline, Pierre: Gaston Gallimard. Un demi-siècle d’édition française. Paris 1984.
Bachleitner, Norbert: Das Ende des „Königs aller deutschen Leihbibliotheken“. Die Leser des

Wiener „Literatur-Instituts“ Last und ihre Lektüre im Jahre 1958. In: Internationales Archiv
für Sozialgeschichte der deutschen Literatur 11 (1986), Nr. 1, S. 115–148.

Bachleitner, Norbert; Franz M. Eybl und Ernst Fischer: Geschichte des Buchhandels in
Österreich. (Geschichte des Buchhandels 6.) Wiesbaden 2000.

Bachmann, Ingeborg: Das dreißigste Jahr. In: Bachmann: Sämtliche Erzählungen. München
82010, S. 94–137.

Bachmann, Ingeborg: Der Fall Franza. Requiem für Fanny Goldmann. München 51986.
Bachmann, Ingeborg: [Gruppe 47] Entwurf. In: Bachmann: Werke, Bd. 4, S. 323–330.
Bachmann, Ingeborg: Herbstmanöver. In: Bachmann: Sämtliche Gedichte. München, Zürich

82011, S. 46.
Bachmann, Ingeborg: Die kritische Aufnahme der Existentialphilosophie Martin Heideggers

(Dissertation Wien 1949). Hg. von Robert Pichl, Nachwort von Friedrich Wallner. München,
Zürich 1985.

Bachmann, Ingeborg: Malina. Frankfurt am Main 11980.
Bachmann, Ingeborg: [Rede zur Verleihung des Anton-Wildgans-Preises]. In: Bachmann:

Werke, Bd. 4, S. 294–297.
Bachmann, Ingeborg: Ein Schritt nach Gomorrha. In: Bachmann: Sämtliche Erzählungen.

München 82010, S. 187–213.
Bachmann, Ingeborg: [Thomas Bernhard:] Ein Versuch. Entwurf. In: Bachmann: Werke,

Bd. 4, S. 361–362.
Bachmann, Ingeborg: Unter Mördern und Irren. In: Bachmann: Sämtliche Erzählungen.

München 82010, S. 159–186.
Bachmann, Ingeborg: Die Wahrheit ist dem Menschen zumutbar. Rede zur Verleihung des

Hörspielpreises der Kriegsblinden. In: Bachmann: Werke, Bd. 4, S. 275–277. [Zuerst in:
Der Kriegsblinde. Zeitschrift für Verständnis und Verständigung 10 (1959), Nr. 8.]

Bachmann, Ingeborg: Werke, Bd. 4: Essays, Reden, Vermischte Schriften, Anhang. Hg. von
Christine Koschel, Inge von Weidenbaum und Clemens Münster. München, Zürich 1978.

Bachmann, Ingeborg: [Wozu Gedichte?]. In: Bachmann: Werke, Bd. 4, S. 303–304.
Bachmann, Ingeborg und Paul Celan: Herzzeit. Ingeborg Bachmann – Paul Celan. Der

Briefwechsel. Mit den Briefwechseln zwischen Paul Celan und Max Frisch sowie zwischen
Ingeborg Bachmann und Gisèle Celan-Lestrange. Hg. und kommentiert von Bertrand
Badiou, Hans Höller, Andrea Stoll und Barbara Wiedemann. Frankfurt am Main 2008.

Badiou, Alain: Das Abenteuer der französischen Philosophie seit den 1960ern. Deutsch von
Paul Maercker. Hg. von Peter Engelmann. Wien 2015.

Badiou, Alain: L’Aventure de la philosophie française. Paris 2012.
Baert, Patrick: The Existentialist Moment. The Rise of Sartre as a Public Intellectual.

Cambridge 2015.
Baert, Patrick: The Power Struggle of French Intellectuals at the End of the Second World War:

A Study in the Sociology of Ideas. In: European Journal of Social Theory 14 (2011),
Nr. 4, S. 415–435.

Bailer, Brigitte: Widerstand, Opfermythos und die Folgen für die Überlebenden. In: Karner und
Tschubarjan (Hg.): Die Moskauer Deklaration 1943, S. 162–173.

Baker, Richard E.: The Dynamics of the Absurd in the Existentialist Novel. (American University
Studies XIX/31.) New York et al. 1993.

Literaturverzeichnis 323



Bakhtin, Mikhail: Problems of Dostoevsky’s Poetics. Hg. und Englisch von Caryl Emerson,
Einleitung von Wayne C. Booth. (Theory and History of Literature 8.) London, Minneapolis
1999 [1984].

Banchelli, Eva: Jean-Paul Sartre: Die Fliegen. In: Elena Agazzi und Erhard Schütz (Hg.):
Handbuch Nachkriegsliteratur. Literatur, Sachbuch und Film in Deutschland (1945–1962).
Berlin, Boston 2013, S. 526–528.

Barrière, Hélène: L’Hybridation narrative au service du débat sur le nazisme dans Die
Wolfshaut (1960) de Hans Lebert. In: Germanica 2008, Nr. 42, S. 1–14. https://journals.
openedition.org/germanica/527 (einges. 09.01.2019).

Basil, Otto: Abwandlung des Antigone-Motivs. In: Plan 1 (1946), Nr. 11 (Sonderheft: Junges
Frankreich), S. 872–888.

Basil, Otto: Franz Kafka. In: Plan 1 (1946), Nr. 4, S. 310–312.
Basil, Otto: Jean Paul Sartre, Die schmutzigen Hände, Theater in der Josefstadt. In: Basil: Lob

und Tadel. Theaterkritiken 1947 bis 1966. Hg. vom Kollegium Wiener Dramaturgie. Wien,
München 1981, S. 266–269. [Zuerst in: Neues Österreich, 26.01.1962.]

Basil, Otto: Stimme der Jugend. In: Plan 1 (1946), Nr. 4, S. 307–310.
Basil, Otto, mit K. H. Waggerl, Viktor Matejka und Edwin Rollet: Der Schriftsteller und seine

Verantwortung. Eine Diskussion. In: Österreichisches Tagebuch 3 (1948), Nr. 12, S. 13–15.
Battiston, Régine: Existence, altérité et transcendance: Max Frisch philosophe. In: Germanica

2011, Nr. 48, S. 33–54.
Bauer, Wolfgang: Batyscaphe 17–26 oder Die Hölle ist oben. In: Bauer: Einakter und frühe

Dramen. Hg. von Gerhard Melzer, mit einem Nachwort von Manfred Mixner. (Werke in
sieben Bänden, 1.) Graz, Wien 1987, S. 49–72.

Bayer, Konrad: autobiografische skizze. In: Weibel (Hg.): die wiener gruppe, S. 721.
Bayer, Konrad: the vienna group. In: Weibel (Hg.): die wiener gruppe, S. 31. [Zuerst in: Times

Literary Supplement, 03.09.1964.]
Beauvoir, Hélène de: Souvenirs. Recueillis par Marcelle Routier. Paris 1987.
Beauvoir, Simone de: An American Renaissance in France. In: The New York Times,

22.06.1947.
Beauvoir. Simone de: La Force de l’âge. Paris 1960.
Beauvoir, Simone de: La Force des choses, Bd. 1. Paris 2006 [1963].
Beauvoir, Simone de: La Force des choses, Bd. 2. Paris 1963.
Beauvoir, Simone de: In den besten Jahren. Deutsch von Rolf Soellner. Reinbek 1987 [1969].
Beauvoir, Simone de: Der Lauf der Dinge. Deutsch von Paul Baudisch. Reinbek 1987 [1970].
Beauvoir, Simone de: Lettres à Sartre, 1940–1963. Paris 1990.
Beauvoir, Simone de: Les Mandarins. Paris 1954.
Beauvoir, Simone de: Die Mandarins von Paris. Deutsch von Ruth Ücker-Lutz und Fritz

Montfort. Reinbek 1993 [1965].
Beauvoir, Simone de: Memoiren einer Tochter aus gutem Hause. Deutsch von Eva Rechel-

Mertens. Reinbek 2006 [1968].
Beauvoir, Simone de: Mémoires d’une jeune fille rangée. Paris 1958.
Beauvoir, Simone de: Pour une Morale de l’ambiguïté suivi de Pyrrhus et Cinéas. Paris 1947.
Beer, Otto F.: Immer noch Kafka … Bemerkungen zu einer Anthologie. In: Die Zeit, 13.08.1953.
Beimrohr, Wilfried: Entnazifizierung in Tirol. In: Schuster und Weber (Hg.): Entnazifizierung im

regionalen Vergleich, S. 97–116.
Benda, Julien: La Trahison des clercs. Introduction d’André Lwoff, avant-propos d’Étiemble,

notes et postface de Pierre Chambat. Paris 1927.

324 Literaturverzeichnis

https://journals.openedition.org/germanica/527
https://journals.openedition.org/germanica/527


Benedek, Karl M.: Zweimal Jean Paul Sartre. In: Tagebuch, 03.01.1953.
Benedikt, Michael; Reinhold Knoll, Franz Schwediauer und Cornelius Zehetner (Hg.):

Verdrängter Humanismus – verzögerte Aufklärung, Bd. 6: Auf der Suche nach
authentischem Philosophieren. Philosophie in Österreich 1951–2000. Wien 2010.

Benesch, Kurt: Lehrend, leitend, tröstend. Zum Werk Martin Bubers. In: Wort in der Zeit
7 (1961), Nr. 3, S. 1–4.

Benjamin, Walter: Ankündigung der Zeitschrift Angelus Novus. In: Benjamin: Gesammelte
Schriften 2.1. Hg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt am Main
1991, S. 241–246.

Bernardi, Brenno: Jean-Paul Sartre e la Svizzera. Lugano 2014.
Bernhard, Thomas: Auslöschung. Ein Zerfall. Hg. von Hans Höller. (Werke, 9.) Frankfurt am

Main 2018 [2009].
Bernhard, Thomas [B., Th.]: Bücher warten auf Dich! In: Bernhard: Werke, Bd. 22/1, S. 88–90.

[Zuerst in: Demokratisches Volksblatt, 29.11.1952.]
Bernhard, Thomas: Frost. Hg. von Martin Huber und Wendelin Schmidt-Dengler. (Werke, 1.)

Frankfurt am Main 2018 [2003].
Bernhard, Thomas [B., Th.]: Helene Thimig las amerikanische Dichter. In: Bernhard: Werke,

Bd. 22/1, S. 93–94. [Zuerst in: Demokratisches Volksblatt, 02.12.1952.]
Bernhard, Thomas: Journalistisches. Reden. Interviews. Hg. von Wolfram Bayer, Martin Huber

und Manfred Mittermayer. (Werke, Bd. 22/1: Frühe journalistische Arbeiten;
Gerichtssaalberichte; Beiträge in Zeitschriften und Sammelbänden; Leserbriefe, Offene
Briefe, Telegramme.) Berlin 2015.

Bernhard, Thomas [B., Th.]: Junge Dichter in Österreich. In: Bernhard: Werke, Bd. 22/1,
S. 13–15. [Zuerst in: Demokratisches Volksblatt, 21.01.1952.]

Bernhard, Thomas: Die Kultur ist nicht stehen geblieben! In: Bernhard: Werke, Bd. 22/1,
S. 141–144. [Zuerst in: Demokratisches Volksblatt, 04.04.1953.]

Bernhard XE “Bernhard, Thomas”, Thomas: Monologe auf Mallorca (1981). [Interview mit
Krista Fleischmann.] In: Bernhard: Thomas Bernhard. Eine Begegnung. Gespräche mit
Krista Fleischmann. Frankfurt am Main 2007, S. 11–89.

Bernhard, Thomas [B., Th.]: Die Ro-Ro-Ro-Kost schmeckt nicht mehr? In: Bernhard: Werke, Bd.
22/1, S. 267–269. [Zuerst in: Demokratisches Volksblatt, 05.10.1953.]

Bernhard, Thomas: Die Ursache. Eine Andeutung. In: Bernhard: Die Autobiographie. St.
Pölten, Salzburg 2011.

Bernhard, Thomas: Wo sind die österreichischen Dichter? In: Bernhard: Werke, Bd. 22/1,
S. 168–170. [Zuerst in: Demokratisches Volksblatt, 08.06.1953.]

Besset, Maurice: Jugend und Literatur in Frankreich. In: Plan 1 (1946), Nr. 11, S. 920–925.
Béthouart, Armeegeneral: Rede bei Verleihung des Dr. rer. pol. h. c. der Universität Wien.

In: Geistiges Frankreich, 02.10.1950.
Béthouart, Général: La Bataille pour l’Autriche. Paris 1966.
Béthouart, General: Die Schlacht um Österreich. Deutsch von Ernest Meyer und Alfred

Baumgartner. Wien 1967.
Betschart, Alfred: Sartre und Die Fliegen in Berlin 1948, S. 1–29. http://www.sartre.ch/

originalbeitraege.htm (einges. 12.02.2019).
Betschart, Alfred: Sartre und die Schweiz, S. 1–6. http://www.sartre.ch/originalbeitraege.htm

(einges. 09.01.2019).

Literaturverzeichnis 325

http://www.sartre.ch/originalbeitraege.htm
http://www.sartre.ch/originalbeitraege.htm
http://www.sartre.ch/originalbeitraege.htm


Betschart, Alfred: Sartre und die Sowjetunion – ein Beispiel für Ethik in Situation. In: Peter
Knopp und Vincent von Wroblewsky (Hg.): Carnets Jean-Paul Sartre: Reisende ohne
Fahrschein. (Jahrbücher der Sartre-Gesellschaft 3.) Frankfurt am Main 2012, S. 37–60.

Betschart, Alfred und Juliane Werner (Hg.): Sartre and the International Impact of
Existentialism. Cham 2020.

Bettelheim, Bruno: Individual and Mass Behavior in Extreme Situations. In: Journal of
Abnormal and Social Psychology 38 (1943), S. 417–452.

Betz, Albrecht und Stefan Martens (Hg.): Les Intellectuels et l’Occupation, 1940–1944.
Collaborer, partir, résister. Paris 2004.

Beutel, Gottfried: Der deutsche Leser und das französische Buch. In: Das Buch. Zeitschrift für
Literatur, Kultur und Wissenschaft aus Frankreich 1 (1949), Nr. 9, S. 6–13.

Białek, Edward und Leszek Żyliński (Hg.): Die Quarantäne. Deutsche und österreichische
Literatur der fünfziger Jahre zwischen Kontinuität und Neubeginn. Wrocław, Dresden
22006.

Biron, Normand: La Dernière des solitudes. Entretien avec Roland Barthes. In: Revue
d’esthétique, Hors série, 1991 (Sartre / Barthes), S. 113–117.

Bischof, Günter: Austria in the First Cold War, 1945–1955. The Leverage of the Weak.
Basingstoke 1999.

Bizeul, Yves und Stephanie Wodianka (Hg.): Mythos und Tabula rasa. Narrationen und
Denkformen der totalen Auslöschung und des absoluten Neuanfangs. Bielefeld 2018.

Blaeulich, Max: Zirkel, Kreise, Treffpunkte der österreichischen Literatur nach 1945. In: Polt-
Heinzl und Strigl (Hg.): Im Keller, S. 151–162.

Blaeulich, Max; Klaus Demus, Wieland Schmied, Wendelin Schmidt-Dengler (Moderation):
Wie’s „wirklich“ war, oder was passiert, wenn sich die erinnern, die nicht definiert haben,
wie unser Blick auf die fünfziger Jahre sein soll. In: Polt-Heinzl und Strigl (Hg.): Im Keller,
S. 177–196.

Blaha, Paul: Schöne Freie Welt. München 1991.
Blaha, Paul: Der Vorabend. In: Stimmen der Gegenwart, 1956, S. 7–20.
Bloch, Jean Richard: Gegen die „schwarze Literatur“. In: Österreichische Zeitung, 02.04.1947.
Borchert, Wolfgang: Das ist unser Manifest. In: Borchert: Das Gesamtwerk. Hg. von Michael

Töteberg unter Mitarbeit von Irmgard Schindler. Reinbek 2007, S. 517–524. [Zuerst in: Der
Phönix 1948. Ein Almanach für junge Menschen.]

Boschetti, Anna: Sartre au centre des querelles. In: Christophe Charle und Laurent Jeanpierre
(Hg.): La vie intellectuelle en France. Bd. 2: De 1914 à nos jours. Paris 2016, S. 193–198.

Boschetti, Anna: Sartre et les Temps Modernes. Paris 1985.
Boschetti, Anna: Les Temps modernes dans le champ littéraire 1945–1970. In: La Revue des

revues 1989, Nr. 7, S. 6–13.
Bourdieu, Pierre: Champ intellectuel et projet créateur. In: Les Temps modernes 1966, Nr. 246

[November], S. 865–906.
Bourdieu, Pierre: Les Conditions sociales de la circulation internationale des idées. In: Actes

de la recherche en sciences sociales 2002, Nr. 145, S. 3–8. [Zuerst in: Romanistische
Zeitschrift für Literaturgeschichte / Cahiers d’Histoire des Littératures Romanes 14 (1990),
Nr. 1–2.]

Bourdieu, Pierre: La Distinction. Critique sociale du jugement. Paris 1979.
Bourdieu, Pierre: Le Fonctionnement du champ intellectuel. In: Regards sociologiques 1999,

Nr. 17–18 (Sonderheft: „Le champ littéraire“), S. 5–27.

326 Literaturverzeichnis



Bourdieu, Pierre: Die gesellschaftlichen Bedingungen der Zirkulation der Ideen. In: Bourdieu:
Forschen und Handeln. Vorträge am Frankreich-Zentrum der Albert-Ludwigs-Universität
Freiburg (1989–2000). Hg., übersetzt und kommentiert von Joseph Jurt. Freiburg im
Breisgau 2004, S. 35–48.

Bourdieu, Pierre: L’Origine et l’évolution des espèces de mélomanes. [Interview mit Cyril
Huvé.] In: Bourdieu: Questions de sociologie. Paris 2002 [1984], S. 155–160. [Zuerst in: Le
Monde de la musique, Nr. 6, Dezember 1978.]

Bourdieu, Pierre: Les Règles de l’art. Genèse et structure du champ littéraire. Édition revue et
corrigée. Paris 1998 [1992].

Bourdieu, Pierre: Sartre. In: London Review of Books 2 (1980), Nr. 22, S. 11–12.
Bowring, Finn: André Gorz and the Sartrean Legacy. Arguments for a Person-Centred Social

Theory. Basingstoke 2000.
Braese, Stephan: Die „Exis“: Eine westdeutsche Jugendbewegung aus dem Geiste des Pariser

Jazz. In: Braese und Vogel-Klein (Hg.). Zwischen Kahlschlag und Rive Gauche, S. 199–213.
Braese, Stephan und Ruth Vogel-Klein (Hg.): Zwischen Kahlschlag und Rive Gauche. Deutsch-

französische Kulturbeziehungen 1945–1960. Würzburg 2015.
Braunsperger, Gudrun: Studentenbewegung in Österreich. In: Benedikt et al. (Hg.):

Verdrängter Humanismus, S. 860–863.
Brecht, Bertolt: Zum Völkerkongreß für den Frieden. In: Brecht: Schriften zur Politik und

Gesellschaft. 1919–1956. Frankfurt am Main 1974, S. 322–323. [Zuerst in: Neues
Deutschland, 29.11.1952.]

Brehm, Doris: Der Kreis um Sartre. In: Tagebuch, 24.03.1956.
Breicha, Otto (Hg.): Der Art Club in Österreich. Monographie eines Aufbruchs. Wien 1981.
Breton, André: Manifestes du Surréalisme. Paris 1962.
Broch, Hermann: Jean-Paul Sartre. L’Être et le Néant. Englisch von H. F. Broch de Rothermann

[Zuerst: Report on „L’Être et le Néant“ by Jean-Paul Sartre]. In: Broch: Philosophische
Schriften 1: Kritik. (Kommentierte Werkausgabe, 10.1.) Frankfurt am Main 1977, S. 275–278.

Broglie, Raoul de: Souvenirs français dans le Tyrol. Innsbruck 1948.
Broglie, Raoul de: Von der Seine zu Inn und Etsch. Deutsch von Annie Kraus. Innsbruck 1948.
Buchebner, Walter: Lektüre-Ratschläge für die junge österreichische Generation. In: Wort in

der Zeit 9 (1963), Nr. 7, S. 41–48.
Buchebner, Walter: paris ma poésie. In: Buchebner: ich die eule von wien. Gedichte, Manifeste,

Tagebücher; mit 28 bildnerischen Arbeiten des Autors und einem Essay von Marlene
Streeruwitz. Hg. und mit einem Nachwort von Daniela Strigl. Wien 22012, S. 154–160.

Buchebner, Walter: die revolte. In: Buchebner: ich die eule von wien, S. 161–167.
Buchschwenter, Robert: „Johnny, ein Glas Milch!“ Kino, Pop und der Kampf um den (guten)

Geschmack. In: Horak et al. (Hg.): Randzone, S. 103–125.
Bundesgesetz vom 19. November 1947 über die Verringerung des Geldumlaufs und der

Geldeinlagen bei Kreditunternehmungen (Währungsschutzgesetz – W.Sch.G.).
Bundesgesetzblatt für die Republik Österreich, S. 989–994. https://www.ris.bka.gv.at/
(einges. 09.01.2019).

Bundesverfassungsgesetz vom 06. Februar 1947 über die Behandlung der Nationalsozialisten
(Nationalsozialistengesetz). Bundesgesetzblatt für die Republik Österreich, S. 277–303.
https://www.ris.bka.gv.at/ (einges. 09.01.2019).

[Burnham, Schlesinger, Hook, Sperber, Koestler, Lasky:] Manifest. In: Der Monat, 1950, Nr.
22/23, S. 483–484.

Busta, Christine: Nebliger Tag. In: Stimmen der Gegenwart, 1951, S. 27.

Literaturverzeichnis 327

https://www.ris.bka.gv.at/
https://www.ris.bka.gv.at/


Café Leopold Hawelka: Prominente Gäste im Hawelka. http://www.hawelka.at/cafe/de/
prominente-gaeste/ (einges. 09.01.2019).

Camus, Albert: Carnets I. Mai 1935 – février 1942. Paris 1962.
Camus, Albert: Carnets II. Janvier 1942 – mars 1951. Paris 1964.
Camus, Albert: Discours de Suède. Paris 1958.
Camus, Albert: L’Étranger. Paris 1957.
Camus, Albert: Der Fremde. Deutsch von Georg Goyert und Hans Georg Brenner. Reinbek 1976

[1961].
Camus, Albert: Le Mythe de Sisyphe. Paris 1942.
Camus, Albert: Der Mythos des Sisyphos. Deutsch und mit einem Nachwort von Vincent von

Wroblewsky. Reinbek 2000.
Camus, Albert: „La Nausée“ de Jean-Paul Sartre. In: Camus: Essais. Introduction par Roger

Quilliot, édition établie et annotée par Roger Quilliot et Louis Faucon. Paris 1965,
S. 1417–1419. [Zuerst in: Alger républicain, 20.10.1938.]

Camus, Albert: Ni Victimes, ni bourreaux. In: Camus: Actuelles. Écrits politiques, Bd. 1:
Chroniques 1944–1948. Paris 1950, S. 117–146. [Zuerst in: Combat, 19.–30.11.1946.]

Camus, Albert: La Peste. Paris 1947.
Camus, Albert: Die Pest. Deutsch von Guido G. Meister. Reinbek 1970 [1950].
Camus, Albert: Tagebücher 1935–1951. Deutsch von Guido G. Meister. Reinbek 1997 [1972].
Canetti, Elias: Die tiefste Verehrung meines Lebens. In: Nachbaur und Scheichl (Hg.): Literatur

über Literatur. Eine österreichische Anthologie. Innsbruck 1995, S. 95–96. [Zuerst in: Die
Presse, 24.09.1981.]

Chastaing, Maxime: Existentialismus und Betrug. In: Wort und Wahrheit 7 (1952), 1. Halbjahr,
S. 273–278.

Cocteau, Jean: Le Passé défini. I. 1951–1952. Journal. Texte établie et annoté par Pierre Chanel.
Paris 1983.

Cocteau, Jean: Vollendete Vergangenheit. Band 1. Tagebücher 1951–1952. Hg. von Pierre
Chanel. Deutsch von Frieda Grafe und Enno Patalas, mit einem Vorwort von Joachim
Kaiser. München, Zürich 1989.

Cofalla, Sabine: Die Gruppe 47: Dominante soziale Praktiken im literarischen Feld der
Bundesrepublik Deutschland. In: Markus Joch und Norbert Christian Wolf (Hg.): Text und
Feld. Bourdieu in der literaturwissenschaftlichen Praxis. (Studien und Texte zur
Sozialgeschichte der Literatur 108.) Tübingen 2005, S. 353–369.

Cohen-Solal, Annie: Sartre. 1905–1980. Paris 1985.
Collins, Randall: The Sociology of Philosophies. A Global Theory of Intellectual Change.

Cambridge/MA und London 2002 [1998].
Contat, Michel und Michel Rybalka (Hg.): Les Écrits de Sartre. Chronologie, bibliographie

commentée. Paris 1970.
Contat, Michel und Michel Rybalka: La Nausée – Notice. In: Sartre:Œuvres romanesques,

S. 1657–1678.
Costigliola, Frank: France and the United States. The Cold Alliance Since World War II. New

York 1992.
Cotkin, George: French Existentialism and American Popular Culture, 1945–1948. In: The

Historian 61 (1999), Nr. 2, S. 327–339.
Cullin, Michel: L’Action culturelle française en Autriche après 1945. In: Austriaca. Cahiers

Universitaires d’Information sur l’Autriche 11, Juni 1986 (Spécial Colloque: Relations
Franco-Autrichiennes 1870–1970), S. 322–329.

328 Literaturverzeichnis

http://www.hawelka.at/cafe/de/prominente-gaeste/
http://www.hawelka.at/cafe/de/prominente-gaeste/


Cullin, Michel: Österreich – aber welches? Eugène Susini und sein Österreichbild. In: Angerer
und Le Rider (Hg.): Französisch-österreichische Kulturtransfers seit 1945, S. 41–50.

Dahms, Hans-Joachim und Friedrich Stadler: Die Philosophie an der Universität Wien von 1848
bis zur Gegenwart. In: Katharina Kniefacz, Elisabeth Nemeth, Herbert Posch und Friedrich
Stadler (Hg.): Universität – Forschung – Lehre. Themen und Perspektiven im langen
20. Jahrhundert. (650 Jahre Universität Wien – Aufbruch ins neue Jahrhundert, Bd. 1.)
Göttingen 2015, S. 77–131.

Daigle, Christine: Sartre and Nietzsche: Brothers in Arms. In: O’Donohoe und Elveton (Hg.):
Sartre’s Second Century, S. 56–72.

Daniélou, Jean: Kommunismus – Existentialismus – Christianismus. In: Der Turm 2 (1946),
Nr. 1 („Im Hinblick auf Frankreich“), S. 8–11.

Davis, Miles und Quincy Troupe: Miles. The Autobiography. London 2012 [1990].
Daran, Valérie de: „Traduit de l’allemand (Autriche)“. Étude d’un transfert littéraire. (Travaux

Interdisciplinaires et Plurilingues 14.) Bern et al. 2010.
Deherpe, Raphael: Die französischen Zeitschriften. Deutsch von Lilly von Sauter. In: Wort und

Tat 1 (1946), Nr. 1, S. 137–149.
Deisl, Heinrich: Im Puls der Nacht. Sub- und Populärkultur in Wien, 1955–1976. Wien, Berlin

2013.
Deiters, Franz-Josef: Literatur. In: Thurnherr und Hügli (Hg.): Lexikon Existenzialismus und

Existenzphilosophie, S. 158–160.
Deleuze, Gilles: Il a été mon maître. In: Deleuze: L’Île déserte. Textes et entretiens 1953–1974.

Édition préparée par David Lapoujade. Paris 2002, S. 109–113. [Zuerst in: Ans,
28.11.1964.]

Deleuze, Gilles und Claire Parnet: Dialoge. Deutsch von Bernd Schwibs. Frankfurt am Main
1980.

Deleuze, Gilles und Claire Parnet: Dialogues. Paris 1996.
Demetz, Peter: Zur Interpretation Franz Kafkas. In: Plan 2 (1948), Nr. 6, S. 370–378.
Denaisne, Paul: Die Österreicher bei der französischen Widerstandsbewegung. In:

Europäische Rundschau 1 (1946), Nr. 5, S. 199–201.
Denis, Benoît: Littérature et engagement de Pascal à Sartre. Paris 2000.
Deutsch-Schreiner, Evelyn: Theater im „Wiederaufbau“. Zur Kulturpolitik im österreichischen

Parteien- und Verbändestaat. Wien 2001.
Dietzel, Thomas und Hans-Otto Hügel: Deutsche literarische Zeitschriften 1880–1945. Ein

Repertorium. Hg. vom Deutschen Literaturarchiv Marbach am Neckar, Bd. 1: 1–764. A
travers les Vosges–Deutsch-nordisches Jahrbuch. München et al. 1988.

Dietzel, Thomas und Hans-Otto Hügel: Einleitung. Zeitschrift und Literatur. In: Dietzel und
Hügel: Deutsche literarische Zeitschriften 1880–1945, S. 7–12.

Döring, Jörg: Westdeutscher Nachkriegsexistentialismus im Frühwerk von Alfred Andersch. In:
Braese und Vogel-Klein (Hg.): Zwischen Kahlschlag und Rive Gauche, S. 125–152.

Doll, Jürgen: Jean Améry (Hans Maier) und André Gorz (Gerhard Horst) – zwei österreichische
Sartre-Anhänger im Exil. In: Sylvia Weiler und Michael Hofmann (Hg.), unter Mitarbeit von
Miriam Esau: Revision in Permanenz. Studien zu Jean Amérys politischem Ethos nach
Auschwitz. (Historisch-kritische Arbeiten zur deutschen Literatur 55.) Frankfurt am Main
2016, S. 141–152.

Dor, Milo: Auf dem falschen Dampfer. Fragmente einer Autobiographie. Wien, Darmstadt 1988.
Dor, Milo: Gemeinsam mit dem geschenkten Leben fertig werden. Andreas Weber im Gespräch

mit Milo Dor. In: Weber (Hg.): Dear Fritz, S. 123–141.

Literaturverzeichnis 329



Dor, Milo: Der vergessene Bahnhof. In: Stimmen der Gegenwart, 1953, S. 107–116.
Doubrovsky, Serge: Sartre and Camus: A Study in Incarceration. In: Yale French Studies 1960,

Nr. 25, S. 85–92.
Dröscher, Ulrike: Die ehrbare Koexistenz …? Zum Konnex von Theater und Politik in den

1950er-Jahren in Österreich am Beispiel von Jean-Paul Sartres „Die schmutzigen Hände“
am Parkringtheater und am Volkstheater Wien. Wien: Universität Wien, Dipl.-Arb. 2002.

Dürnberger, Silke: Entwicklung und Status quo französisch-österreichischer Kulturtransfers
im literarhistorischen Kontext. Eine europäische Zweierbeziehung. (Europäische
Hochschulschriften XIII/265.) Frankfurt am Main 2002.

Dugast, Jacques: La Situation culturelle de la France après 1945. In: Eßbach (Hg.): Welche
Modernität?, S. 305–316.

Durzak, Manfred: Gespräche über den Roman, mit Joseph Breitbach, Elias Canetti, Heinrich
Böll, Siegfried Lenz, Hermann Lenz, Wolfgang Hildesheimer, Peter Handke, Hans Erich
Nossack, Uwe Johnson, Walter Höllerer. Formbestimmungen und Analysen. Frankfurt am
Main 1976.

Dussault, Éric: La Dénazification de l’Autriche par la France. La politique culturelle de la
France dans sa zone d’occupation 1945–1955. Québec 2005.

Dvořak, Johann: Thesen zur soziokulturellen Entwicklung in Österreich 1933 bis 1955. In:
Stadler (Hg.): Kontinuität und Bruch, S. 27–33.

Eberhardt, Joachim: Existentialphilosophie und Existentialismus. In: Monika Albrecht und Dirk
Göttsche (Hg.): Bachmann-Handbuch. Leben – Werk –Wirkung. Stuttgart 2002, S. 212–214.

Ebner, Jeannie: Entscheidung. In: Tür an Tür. Die neue Folge, 1951, S. 153.
Ebner, Jeannie: Der Künstler und die Welt. In: Stimmen der Gegenwart, 1953, S. 145–151.
Egger, Bertrand Alfred: Unser Gesicht. In: Stimmen der Gegenwart, 1951, S. 7.
Egyptien, Jürgen: Kreuzfahrten durch den leeren Himmel. Hans Leberts „Wolfshaut“ als

transzendentales Logbuch. In: Hans Lebert: Die Wolfshaut. Wien, Zürich 1991, S. 597–627.
Eisendle, Helmut: Dreißig Jahre danach. http://www.ejournal.at/Essay/edanach.html (einges.

09.01.2019).
Eisendle, Helmut: Jenseits der Vernunft oder Gespräche über den menschlichen Verstand.

Salzburg 1976.
Eisenreich, Herbert: Das Herz und die Drüsen. In: Stimmen der Gegenwart, 1952, S. 184–191.
Eisenreich, Herbert: Literatur und Politik? (1959). In: Eisenreich: Reaktionen, S. 105–114.
Eisenreich, Herbert: Prominente von unten gesehen. Der offizielle und der liberale Geist in

Österreichs Gegenwart. In: Die Zeit, 26.02.1953.
Eisenreich, Herbert: Reaktionen. Essays zur Literatur. Gütersloh 1964.
Eisenreich, Herbert: Der Roman. Keine Rede von der Krise (1961). In: Eisenreich: Reaktionen,

S. 43–56.
Eisenreich, Herbert: Sartres Situationen. Oder: Von der Heilkraft des Irrtums. In: Die Zeit.

05.04.1956.
Eisenreich, Herbert: Das schöpferische Mißtrauen oder Ist Österreichs Literatur eine

österreichische Literatur? (1959). In: Eisenreich: Reaktionen, S. 72–104.
Eisenreich, Herbert: Surrealismus und so. In: neue wege 5 (1950), Nr. 54, S. 502–504.
Eisenreich, Herbert: Worin besteht der Unterschied? Ein Vergleich zwischen der jungen

Literatur Österreichs und Deutschlands. In: FORVM 1 (1954), Nr. 7/8, S. 34–36.
Eisterer, Klaus: Der „goldene Westen“. Zum Außenhandel der französischen Zone 1945–1947.

In: Ableitinger, Beer und Staudinger (Hg.): Österreich unter alliierter Besatzung 1945–1955,
S. 431–463.

330 Literaturverzeichnis

http://www.ejournal.at/Essay/edanach.html


Eisterer, Klaus: La présence française en Autriche (1945–1946), Bd. 2: Relations humaines,
questions économiques, prisonniers de Guerre, le Problème du Tyrol du Sud. Französisch
von Christine Hetzenauer und Robert Julien. (Études Autrichiennes 13.) Rouen 2004.

Ellrich, Lutz: Lakonischer Existenzialismus. In: Clemens K. Stepina (Hg.): Advanced Rosei.
Wien 2011, S. 47–65.

Englerth, Holger: Literatur als Medium des Widerstands: Milo Dor. In: Wiebke Sievers (Hg.):
Grenzüberschreitungen. Ein literatursoziologischer Blick auf die lange Geschichte von
Literatur und Migration. Wien, Köln, Weimar 2016, S. 85–126.

Englerth, Holger; Tanja Gausterer und Volker Kaukoreit: Österreichs Literaturzeitschriften
1945–1990 im Überblick. Eine Einleitung, S. 1–77. http://www.onb.ac.at/oe-literaturzeit
schriften (einges. 09.01.2019).

Enzensberger, Hans Magnus: Tumult. Berlin 2014.
Epp, Leon: Kompromissloses Theater gegen Gefühlsträgheit und Wohlstandslethargie. Die

elfte Direktion. Leon Epp seit 1952. In: Maske und Kothurn 13 (1967), Nr. 4, S. 299–317.
Ergert, Viktor: 50 Jahre Rundfunk in Österreich, Bd. 2: 1945–1955. Salzburg 1975.
Erhart, Walter: Erzählen zu keiner Stunde. Ilse Aichingers Experimente mit kalten und heißen

Gesellschaften. In: Text+Kritik 2017, Nr. 175 („Ilse Aichinger“), S. 29–41.
Ernst, Thomas: Literatur und Subversion. Politisches Schreiben in der Gegenwart. Bielefeld

2013.
Espagne, Michel: La Notion de transfert culturel. In: Revue Sciences/Lettres 2013, Nr. 1,

S. 1–9. http://rsl.revues.org/219 (einges. 09.01.2019).
Espagne, Michel: Problèmes d’histoire interculturelle. In: Revue germanique internationale

4 (1995), S. 5–24.
Espagne, Michel: Die Rolle der Mittler im Kulturtransfer. In: Lüsebrink und Reichardt (Hg.):

Kulturtransfer im Epochenumbruch, S. 309–329.
Espagne, Michel: Les Transferts culturels franco-allemands. (Perspectives germaniques.) Paris

1999.
Espagne, Michel und Michael Werner: Deutsch-französischer Kulturtransfer als

Forschungsgegenstand. Eine Problemskizze. In: Espagne und Werner (Hg.): Transferts.
Les relations interculturelles dans l’espace franco-allemand (XVIIIe et XIXe siècle). Paris
1988, S. 11–34.

Espagne, Michel und Michael Werner: Deutsch-französischer Kulturtransfer im 18. und
19. Jahrhundert. Zu einem neuen interdisziplinären Forschungsprogramm des C.N.R.S. In:
Francia. Forschungen zur westeuropäischen Geschichte 13 (1985), S. 502–510.

Espagne, Michel und Werner Greiling: Frankreichfreunde. Mittler des französisch-deutschen
Kulturtransfers (1750–1850). (Deutsch-französische Kulturbibliothek 7.) Leipzig 1996.

Eßbach, Wolfgang (Hg.): Welche Modernität? Intellektuellendiskurse zwischen Deutschland und
Frankreich im Spannungsfeld nationaler und europäischer Identitätsbilder. Berlin 2000.

F., B.: Neu und wichtig. In: Tagebuch (16) 1961, Nr. 12, S. 15.
F., S.: Besuch bei Jean-Paul Sartre. In: Die Presse, 12.07.1952.
Fanon, Frantz: Peau noire, masques blancs. Paris 1952.
Farrell Fox, Nicholas: The New Sartre: A Postmodern Progenitor? In: O’Donohoe und Elveton

(Hg.): Sartre’s Second Century, S. 104–122.
Fassbinder, Fritz: Quo vadis, Jean-Paul Sartre? In: Kontinente 8 (1955), Nr. 6, S. 30–34.
Feichtinger, Johannes: Stimulierung zur Modernisierung. Die Aufnahme moderner

französischer Kultur in Graz: ein regionales Beispiel für Kulturtransfer. In: Angerer und Le
Rider (Hg.): Französisch-österreichische Kulturtransfers seit 1945, S. 137–150.

Literaturverzeichnis 331

http://www.onb.ac.at/oe-literaturzeitschriften
http://www.onb.ac.at/oe-literaturzeitschriften
http://rsl.revues.org/219


Feige, Daniel Martin: Philosophie des Jazz. Berlin 2014.
Feindt, Hendrik: Engagement, empathie, distanciation. Reflets de Sartre dans la littérature de

langue allemande. Französisch von Evelyne Dengler-Mahé. In: Revue d’esthétique, Hors
série, 1991 (Sartre / Barthes), S. 71–78.

Felber, Andreas: Die Wiener Free-Jazz-Avantgarde: Revolution im Hinterzimmer. Wien, Köln,
Weimar 2005.

Felbick, Dieter: Schlagwörter der Nachkriegszeit 1945–1949. Berlin, New York 2003.
Felmayer, Rudolf: Der Dichter und die Zeit. In: Die Drau. Monatsblätter für geistiges Leben und

Verständigung 1 (1950), Nr. 3, S. 6–7.
Felmayer, Rudolf: [Vorwort]. In: Tür an Tür. Gedichte vierzehn junger Autoren. Wien 1950. o. S.
Ferriot, René: Junge Dichtung in Frankreich. In: Plan 1 (1946). Nr. 4, S. 329–331.
Feurstein-Prasser, Michaela: Die französische Jugendpolitik in Tirol während der

Besatzungszeit. In: Fornwagner und Schober (Hg.): Freiheit und Wiederaufbau, S. 9–20.
Fialik, Maria: „Strohkoffer“-Gespräche. H. C. Artmann und die Literatur aus dem Keller. Wien

1998.
Fiedler, Leslie A.: The „Good American“ (1954). In: Fiedler: An End to Innocence. Essays on

Culture and Politics. New York 1972, S. 109–114.
Fiedler, Leslie: Cross the Border – Close the Gap (1970). In: Fiedler: A New Fiedler Reader.

Amherst/NY 1999, S. 271–294. [Zuerst in dieser Fassung in: Playboy, Dezember 1969.]
Fink, Humbert: Gegen den Strom. In: Stimmen der Gegenwart, 1953, S. 72–75.
Fischer, Bernhard: Zur Geschichte der deutschsprachigen Literaturzeitschriften 1945–1970.

In: Fischer und Thomas Dietzel: Deutsche literarische Zeitschriften 1945–1970. Ein
Repertorium, 4 Bde. Hg. vom Deutschen Literaturarchiv Marbach am Neckar; Bd. I: I–363,
Aargauer Neujahrsblatt – Forum. München et al. 1992, S. 9–18.

Fischer, Cuno: Existenzialisten. In: Die Zeit, 06.08.1953.
Fischer, Ernst: Drei Schritt von der Hölle entfernt. In: Fischer: Das Jahr der Befreiung, S. 189–191.

[Zuerst in: Neues Österreich, 17.01.1946.]
Fischer, Ernst: Der eigene Beitrag! In: Fischer: Das Jahr der Befreiung, S. 179–181. [Zuerst in:

Neues Österreich, 24.04.1945.]
Fischer, Ernst: Das Ende einer Illusion. Erinnerungen 1945–1955. Wien, München, Zürich 1973.
Fischer, Ernst: Entfremdung, Dekadenz, Realismus. In: Sinn und Form. Beiträge zur Literatur

14 (1962), Nr. 5/6, S. 816–854.
Fischer, Ernst: Franz Kafka. In: Sinn und Form. Beiträge zur Literatur 14 (1962), Nr. 4, S. 497–553.
Fischer, Ernst: Für Freiheit und Vernunft! In: Fischer: Das Jahr der Befreiung, S. 85–89. [Zuerst

in: Neues Österreich, 23.05.1945.]
Fischer, Ernst: Im Kampf um ein geistiges Österreich. Aus einer Ansprache vor den

Schriftstellern und Journalisten. In: Fischer: Das Jahr der Befreiung, S. 93–97. [Zuerst in:
Neues Österreich, 13.06.1945.]

Fischer, Ernst: Das Jahr der Befreiung. Aus Reden und Aufsätzen. Wien 1946.
Fischer, Ernst: Rede auf der Parteiarbeiterkonferenz vom 6. August 1945. In: Fischer: Das Jahr

der Befreiung, S. 182–188.
Fischer, Ernst: TNL [Teilnachlass]. Typoskript. Literaturarchiv der Österreichischen

Nationalbibliothek, Wien (LIT), Sign.: 37/B299.
Fischer, Ernst: Um ein geistiges Österreich! In: Fischer: Das Jahr der Befreiung, S. 98–100.

[Zuerst in: Neues Österreich, 04.01.1946.]
Fischl, Johann: Idealismus, Realismus und Existentialismus der Gegenwart. Ein Beitrag zur

Aussprache über die Weltanschauung des modernen Menschen. Graz 1954.

332 Literaturverzeichnis



Fornwagner, Christian und Richard Schober (Hg.): Freiheit und Wiederaufbau. Tirol in den
Jahren um den Staatsvertrag. (Akten des Symposiums des Tiroler Landesarchivs
Innsbruck, 27. und 28. Mai 2005.) Innsbruck 2007.

Foucault, Michel: Foucault répond à Sartre (Entretien avec J.-P. Elkabbach). In: Foucault: Dits
et écrits I. 1954–1969. Édition établie sous la direction de Daniel Defert et François Ewald
avec la collaboration de Jacques Lagrange. Paris 1994, S. 662–668. [Zuerst in: La
Quinzaine littéraire, 1968 (März), Nr. 46.]

Fr., Cl.: KARL JASPERS: „Von der Wahrheit“ und „Der philosophische Glaube“. R. Piper & Co.
Verlag, München 1948. In: Europäische Rundschau 4 (1949), Nr. 3, S. 28.

Frank, Claudia: Erinnern oder vergessen. In: Plan 1 (1945), Nr. 1, S. 133–134.
Frank, Gustav; Madleen Podewski und Stefan Scherer: Kultur – Zeit – Schrift. Literatur und

Kulturzeitschriften als „kleine Archive“. In: Internationales Archiv für Sozialgeschichte der
deutschen Literatur 34 (2010), Nr. 2, S. 1–45.

Frankl, Viktor E.: Ärztliche Seelsorge. Grundlagen der Logotherapie und Existenzanalyse. Mit
den „Zehn Thesen über die Person“. München 2009.

Frei, Norbert: Die fünfziger Jahre im Spiegel von Schriftsteller-Autobiografien. In:
Aspetsberger, Frei und Lengauer (Hg.): Literatur der Nachkriegszeit, S. 59–74.

Freund, Jutta und Andreas Weber: Habeck, Fritz. In: Killy Literaturlexikon. Autoren und Werke
des deutschsprachigen Kulturraums. Hg. von Wilhelm Kühlmann, in Verbindung mit
Achim Aurnhammer et al., Bd. 4: Fri–Hap. Berlin 2009, S. 549–550.

Fried, Erich: Gedichte. Ausgewählt und hg. von Klaus Wagenbach, mit einem Nachwort des
Herausgebers. München 132007.

Frischler, Kurt: 1948 – das erste journalistische „Normaljahr“. In: Medien & Zeit. Forum für
historische Kommunikationsforschung 9 (1994), Nr. 3 („Österreichischer Journalismus um
das Jahr 1948. Eine Rundfrage“), S. 9–12.

Fritsch, Gerhard: Der Augenblick der Bedienerin. In: Stimmen der Gegenwart, 1952, S. 78–82.
Fritsch, Gerhard: Dahintreibend in den Meeren des Herbstes. Zur Dichtung Hans Leberts. In:

Wort in der Zeit 7 (1961), Nr. 3, S. 9–12.
Fritsch, Gerhard: Fasching. Mit einem Nachwort von Robert Menasse. Frankfurt am Main 1995.
Fritsch, Gerhard: Literatur. In: Otto Breicha und Gerhard Fritsch (Hg.): Aufforderung zum

Misstrauen. Literatur, Bildende Kunst, Musik in Österreich seit 1945. Salzburg 1967,
S. 7–9.

Fritsch, Gerhard: Nachtfahrt. Baden 1983.
Fritsch, Gerhard: Paris / Mai 1943. In: Stimmen der Gegenwart, 1951, S. 40.
Fritsch, Gerhard: Wien / November 1945. In: Stimmen der Gegenwart, 1951, S. 49.
Fritz, Hans Peter: Buchstadt und Buchkrise. Verlagswesen und Literatur in Österreich. 1945–1955.

Wien: Universität Wien, Diss. 1989.
Gabriel, Leo: Existenzphilosophie: Kierkegaard, Heidegger, Jaspers, Sartre. Dialog der

Positionen. Wien 1968.
Gabriel, Leo: Existenzphilosophie von Kierkegaard bis Sartre. Wien 1951.
Gabriel, Leo Jr.: Selbstbewusstsein und Bewusstseinswandel: Autobiographische

Reflexionen eines österreichischen Linken. In: Benedikt et al. (Hg.): Verdrängter
Humanismus, S. 885–897.

Galster, Ingrid: Expliquer un Succès. In: Galster (Hg.): La Naissance du „Phénomène Sartre“,
S. 11–26.

Galster, Ingrid (Hg.): La Naissance du „phénomène Sartre“. Raisons d’un succès. 1938– 1945.
Paris 2001.

Literaturverzeichnis 333



Galster, Ingrid: Résistance intellectuelle et soutien passif de Vichy? Réflexions sur un
paradoxe dans l’itinéraire de Jean-Paul Sartre. In: Betz und Martens (Hg.): Les
Intellectuels et l’Occupation, 1940–1944, S. 151–169.

Galster, Ingrid: Le Théâtre de Jean-Paul Sartre devant ses premiers critiques, Bd. 1: Les pièces
créées sous l’occupation allemande „Les Mouches“ et „Huis clos“. Tübingen 1986.

Galster, Ingrid: Die Vichy-Jahre Simone de Beauvoirs. Versuch einer Neubewertung. In:
Michael Einfalt (Hg.): Intellektuelle Redlichkeit – Intégrité intellectuelle: Literatur –
Geschichte – Kultur. Festschrift für Joseph Jurt. (Studia Romanica 125.) Heidelberg 2005,
S. 543–554.

Galster, Ingrid und Sandra Teroni: Dossier de réception. In: Sartre: Théâtre complet,
S. 1363–1390.

Gauß, Karl-Markus: Zu früh, zu spät. Zwei Jahre. München 2010.
Geist, Rudolf: Österreichische Verpflichtung. In: Plan 1 (1945), Nr. 3, S. 232–235.
Geier, Manfred: Das Glück der Gleichgültigen. Von der stoischen Seelenruhe zur

postmodernen Indifferenz. Reinbek 1997.
George, Marion: Encore une Querelle des Anciens et des Modernes – quelques remarques sur

la perception française de l’identité culturelle autrichienne après 1945. In: George und
Valérie de Daran (Hg.): Éclats d’Autriche. Vingt études sur l’image de la culture
autrichienne aux XXe et XXIe siècles. (Travaux Interdisciplinaires et Plurilingues 23.) Bern
2014, S. 67–80.

Gerassi, John: Jean-Paul Sartre. Hated Conscience of his Century, Bd. 1: Protestant or
Protester? Chicago 1989.

Gerechtigkeit für Österreich! Rot-Weiss-Rot-Buch. Darstellungen, Dokumente und Nachweise
zur Vorgeschichte und Geschichte der Okkupation Österreichs (nach amtlichen Quellen).
Wien 1946.

Gide, André: Les Caves du Vatican. Paris 1922.
Gide, André: Le Prométhée mal enchaîné. Paris 1941.
Göttsche, Dirk: Deutscher und Französischer Existentialismus im Werk Ingeborg Bachmanns.

In: Cornelia Blasberg und Franz-Josef Deiters (Hg.): Denken / Schreiben (in) der Krise –
Existentialismus und Literatur. (Kunst und Gesellschaft. Studien zur Kultur im 20. und
21. Jahrhundert 2.) St. Ingbert 2004, S. 369–398.

Graf, Maximilian und Agnes Meisinger (Hg.): Österreich im Kalten Krieg. Neue Forschungen im
internationalen Kontext. (Zeitgeschichte im Kontext 11.) Göttingen 2016.

Grandner, Margarete; Gernot Heiss, Oliver Rathkolb (Hg.): Zukunft mit Altlasten. Die
Universität Wien 1945 bis 1955. (Querschnitte 19.) Innsbruck et al. 2005.

Greer Cohn, Robert: Scenes From Les Mains Sales. In: Yale French Studies 1948, Nr. 1
(„Existentialism“), S. 3–20.

Greisenegger, Wolfgang: Das Theaterleben nach 1945. In: Aspetsberger, Frei und Lengauer
(Hg.): Literatur der Nachkriegszeit, S. 223–240.

Grill-Fuchs, Heidemarie: „Hölle oder Himmel?“ Der Einfluss von Albert Camus’ und Jean-Paul
Sartres Existentialismus auf das Romanwerk von Gerhard Roth. Graz: Universität Graz,
Diss. 2011.

Grillparzer, Franz: Dramen 1828–1851. Hg. von Helmut Bachmaier. (Werke in sechs Bänden, 3.)
Frankfurt am Main 1987.

Grimme, Karl Maria: Dada plus Surrealismus, wienerisch akzentuiert. In: Österreichische Neue
Tageszeitung, 17.04.1959.

Grimme, Karl Maria: Sartre kontra Sartre. In: Neue Wiener Tageszeitung, 26.09.1954.

334 Literaturverzeichnis



Groethuysen, Bernard: Mythes et portraits. Avant-propos de Philippe Delpuech, préface de
Jean Paulhan. Paris 1997 [1947].

Grohotolsky, Ernst: Gespräch Robert Menasse. In: Kurt Bartsch und Verena Holler (Hg.):
Robert Menasse. (Dossier 22.) Graz, Wien 2004, S. 9–23.

Große Kracht, Klaus: „Der feigste aller Mörder ist einer, der bereut“. Jean-Paul Sartre und die
deutsche Zusammenbruchgesellschaft. In: Axel Schildt (Hg.): Von draußen. Ausländische
intellektuelle Einflüsse in der Bundesrepublik bis 1990. (Hamburger Beiträge zur Sozial-
und Zeitgeschichte 55.) Göttingen 2016, S. 89–104.

Gruber, Heimo: Die Wiener Städtischen Büchereien 1945 bis 1949. In: Stadler (Hg.):
Kontinuität und Bruch, S. 93–132.

Gstrein, Norbert: Eine Ahnung vom Anfang. München 2013.
Gstrein, Norbert: Die gefährliche Lust, recht zu haben. [Interview mit Bettina Steiner.] In: Die

Presse, 11.08.2013.
Gstrein, Norbert und Stefan Zweifel: Zweifels Reflektorium, Folge 31 („Über seinen neuen

Roman und 100 Jahre Camus“); http://www.burgtheater.at/Content.Node2/home/ueber_
uns/aktuelles/Reflektorium31.at.php (einges. 12.12.2015).

Gütersloh, Albert Paris: Bedenken Sie doch die Zeit, in der wir leben. Rede vom 15.12.1951 zur
Eröffnung der neuen Art Club-Galerie im „Strohkoffer“. In: Breicha (Hg.): Der Art Club in
Österreich, S. 14–15.

Gütersloh, Albert Paris: Der unterirdische Art Club. In: Breicha (Hg.): Der Art Club in
Österreich, S. 22–24. [Zuerst in: Weltpresse, 11.01.1952.]

Gumplowicz, Philippe und Jean-Claude Klein (Hg.): Paris 1944–1954. Artistes, intellectuels,
publics: la culture comme enjeu. Paris 1995.

Gunreben, Marie: Die Gefährlichkeit der Literatur. Norbert Gstreins Roman „Eine Ahnung vom
Anfang“. In: Text+Kritik 2015, Nr. 15 (Sonderband: „Österreichische Gegenwartsliteratur“),
S. 164–174.

Gusejnova, Dina: Jazz Anxiety and the European Fear of Cultural Change: Towards a
Transnational History of a Political Emotion. In: Cultural History 5 (2016), Nr. 1, S. 26–50.

Guttenbrunner, Michael: Absage. In: Stimmen der Gegenwart, 1953, S. 118–121.
Guttenbrunner, Michael: Schlachtfelder. In: Stimmen der Gegenwart, 1953, S. 12–14.
Guttenbrunner, Michael: Zu Nebel ward die Welt. In: Stimmen der Gegenwart, 1952, S. 13.
Guyard, Marius François: „Godot“ am Nullpunkt. In: Wort und Wahrheit 9 (1954), 1. Halbjahr,

S. 316–317.
H., Dr. H.: Das Paris von 1947. In: Vorarlberger Volksblatt, 06.03.1947.
h.h.h.: Sartre im Theater der Courage. In: Arbeiter-Zeitung, 17.01.1950.
h u b.: Orgie des Flagellantismus. In: Arbeiter-Zeitung, 11.05.1948.
Häger, André: André Gorz und die Verdammnis zur Freiheit. Studien zu Leben und Werk.

Bielefeld 2021 [vsl].
Hänsel, Ludwig: Bedenkliche Tendenzen des Fremdsprachen-Unterrichts. In: Geistiges

Frankreich, 25.09.1950.
Häussler, Mechthild: Rezeption der Sartre-Dramen auf dem Gebiet der Bundesrepublik

Deutschland: Von der Stunde Null zur Terrorismus-Diskussion. Freiburg/Br., Universität
Freiburg, Diss. 1989.

Hahnl, Hans Heinz: Der Mann zwischen den Fronten. In: Arbeiter-Zeitung, 17.04.1980.
Hahnl, Hans Heinz: Von der Diskreditierung der Ideologien. Erwartungshaltungen und

literarische Produktion nach 1945. In: Liesbeth Waechter-Böhm (Hg.): Wien 1945. davor/
danach. Wien 1985, S. 153–163.

Literaturverzeichnis 335

http://www.burgtheater.at/Content.Node2/home/ueber_uns/aktuelles/Reflektorium31.at.php
http://www.burgtheater.at/Content.Node2/home/ueber_uns/aktuelles/Reflektorium31.at.php


Hahnl, Hans Heinz: Zur Situation der Literatur. In: Stimmen der Gegenwart, 1951, S. 20–25.
Haider-Pregler, Hilde: „Das Burgtheater ist eine Idee … “. Die Jahre 1945 bis 1955 – eine

Zwischenzeit des österreichischen Staatstheaters? In: Haider-Pregler und Roessler (Hg.):
Zeit der Befreiung, S. 84–122.

Haider-Pregler, Hilde und Peter Roessler (Hg.): Zeit der Befreiung. Wiener Theater nach 1945.
Wien 1997.

Hall, Murray G.: Entnazifizierung in Buchhandel und Verlagen. In: Meissl, Mulley und Rathkolb
(Hg.): Verdrängte Schuld, verfehlte Sühne, S. 230–253.

Haller, Rudolf: Die philosophische Entwicklung in Österreich am Beginn der Zweiten Republik.
In: Stadler (Hg.): Kontinuität und Bruch, S. 157–179.

Halpern, Dan: Prince of Saint-Germain. In: The New Yorker, 25.12.2006.
Hamburger, Michael: From Prophecy to Exorcism. The Premisses of Modern German Literature.

London 1965.
Handke, Peter: Aber ich lebe nur von den Zwischenräumen. Ein Gespräch, geführt von Herbert

Gamper (1987). Frankfurt am Main 1999.
Handke, Peter: Die Literatur ist romantisch (1967). In: Handke: Meine Ortstafeln. Meine

Zeittafeln, S. 53–63.
Handke, Peter: Meine Ortstafeln. Meine Zeittafeln. 1967–2007. Frankfurt am Main 2007.
Handke, Peter: Wenn ich schreibe. In: Akzente 13 (1966), Nr. 5, S. 467.
Handke, Peter: Zur Tagung der Gruppe 47 in den USA. In: Handke: Meine Ortstafeln. Meine

Zeittafeln, S. 47–52. [Zuerst in: konkret, Juni 1966.]
Handke, Peter und Siegfried Unseld: Peter Handke. Siegfried Unseld. Der Briefwechsel. Hg.

von Raimund Fellinger und Katharina Pektor. Berlin 2012.
Hansel, Michael und Michael Rohrwasser (Hg.): Kalter Krieg in Österreich. Literatur – Kunst –

Kultur. (Profile 17, 2010.) Wien 2010.
Hanuschek, Sven; Therese Hörnigk und Christine Malende (Hg.): Schriftsteller als

Intellektuelle. Politik und Literatur im Kalten Krieg. (Studien und Texte zur
Sozialgeschichte der Literatur 73.) Tübingen 2000.

Harmat, Ulrike: Die Medienpolitik der Alliierten und die österreichische Tagespresse 1945–1955.
In: Gabriele Melischek und Josef Seethaler (Hg.): Die Wiener Tageszeitungen. Eine
Dokumentation, Bd. 5: 1945–1955; mit einem Überblick über die österreichische
Tagespresse der Zweiten Republik bis 1998. Frankfurt am Main 1999, S. 57–96.

Harth, Helene und Volker Roloff (Hg.): Literarische Diskurse des Existentialismus. (Romanica
et Comparatistica 5.) Tübingen 1986.

Hartner, Ingomar: Die Rechenmaschine. In: Stimmen der Gegenwart, 1954, S. 217–220.
Hartwig, Theodor: Der Existentialismus. Eine politisch reaktionäre Ideologie. Wien 1948.
Hasenhüttl, Gotthold: Gott ohne Gott. Ein Dialog mit J.-P. Sartre; mit dem Weihnachtsspiel

Bariona oder Der Donnersohn. Graz, Wien, Köln 1972.
Haushofer, Marlen: Porträt eines alten Mannes. In: Haushofer: Schreckliche Treue, S. 176–182.
Haushofer, Marlen: Schreckliche Treue [1968]. Hildesheim 1992.
Haushofer, Marlen: Die Stechmücke. In: Haushofer: Schreckliche Treue, S. 158–166.
Hausjell, Fritz: Entnazifizierung der Presse in Österreich. In: Meissl, Mulley und Rathkolb

(Hg.): Verdrängte Schuld, verfehlte Sühne, S. 171–201.
Hausner, Rudolf: Es war eine großartige Zeit (1981). In: Breicha (Hg.): Der Art Club in

Österreich, S. 39–40.

336 Literaturverzeichnis



Haut Commissariat de la République Française en Autriche; Division Information, Centre de
Documentation: Deux Ans et demi de présence française en Autriche; notes
documentaires et études N° 870 (Série européenne – CXIV), 23.03.1948.

Hay, Gerhard (Hg.): Zur literarischen Situation 1945–1949. Kronberg 1977.
Heer, Friedrich: In memoriam Jean Paul Sartre. NL [Nachlass] Friedrich Heer. Typoskript.

Literaturarchiv der Österreichischen Nationalbibliothek, Wien (LIT), Sign.: 188/W333.
Heer, Friedrich: Nach 1945. In: Jochen Jung (Hg.): Vom Reich zu Österreich. Kriegsende und

Nachkriegszeit in Österreich erinnert von Augen- und Ohrenzeugen. München 1985
[1983], S. 150–161.

Heer, Friedrich: Ö1-Mittagsjournal vom 16.04.1980. Gespräch mit Konrad Zobel; 12: 12:00–
12:18:46;Österreichische Mediathek. https://www.mediathek.at/atom/08F8A74B-2A0-
000DC-00000EFC-08F80863 (einges. 09.01.2019).

Heer, Friedrich: Die Provokation des Friedens. In: Die Oesterreichische Furche, 15.11.1952.
Heidegger, Martin: Heideggers Brief. In: Hugo Ott: In der kleinen Skihütte zusammen

philosophieren. Martin Heidegger begrüßt Jean-Paul Sartre als Weggenossen und
Wegbereiter. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 19.01.1994.

Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Tübingen 1993.
Heidegger, Martin: Über den Humanismus (1949). Frankfurt am Main 102000.
Heilman, Robert B. und Eric Voegelin: Robert B. Heilman and Eric Voegelin. A Friendship in

Letters. 1944–1984. Edited with an introduction by Charles R. Embry, foreword by
Champlin B. Heilman. Columbia/MO 2004.

Heintel, Erich: Jean Paul Sartres atheistischer Humanismus. In: Wiener Zeitschrift für
Philosophie, Psychologie, Paedagogik 2 (1948), Nr. 2, S. 2–41.

Henz, Rudolf: Sisyphos. In: Strelka (Hg.): Das zeitlose Wort, S. 105–106.
Herausgeber, Verlag und Redaktion: Zum Wiederbeginn. In: Plan 1 (1945), Nr. 1, S. 1–2.
Hergouth, Alois: Wort aus der Zeit. In: Stimmen der Gegenwart, 1952, S. 125.
Hildesheimer, Wolfgang: Ich schreibe kein Buch über Kafka. In: Hildesheimer: Lieblose

Legenden. Frankfurt am Main 1987.
Hiller, Alfred: Amerikanische Medien- und Schulpolitik in Österreich 1945–1950. Wien:

Universität Wien, Diss. 1974.
[Hjorth-Nielsen, H.:] North Atlantic Council: NATO Secret Document, 10.11.1952 (AC/24-D/16).

http://archives.nato.int/uploads/r/null/9/1/9177/AC_24-D_16_ENG.pdf (einges. 09.01.2019).
Hoell, Joachim: Der „literarische Realitätenvermittler“. Die „Liegenschaften“ in Thomas

Bernhards Roman Auslöschung. Berlin 1995.
Hofmann, Kurt: Aus Gesprächen mit Thomas Bernhard, mit Photographien von Sepp

Dreissinger und Emil Fabjan und einer Vorbemerkung des Verlags. Wien 1988.
Hoff, Gregor Maria: Stichproben: Theologische Inversionen. Salzburger Aufsätze. (Salzburger

Theologische Studien 40.) Innsbruck 2010.
Hoffmeister, Donna: Access Routes into Postmodernism: Interviews with Innerhofer, Jelinek,

Rosei, and Wolfgruber. Modern Austrian Literature 20 (1987), Nr. 2, S. 97–130.
Hohendahl, Peter Uwe: Einleitung. In: Hohendahl (Hg.): Sozialgeschichte und

Wirkungsästhetik. Dokumente zur empirischen und marxistischen Rezeptionsforschung.
Frankfurt am Main 1974, S. 9–48.

Holz, Hans Heinz: Die abenteuerliche Rebellion. Bürgerliche Protestbewegungen in der
Philosophie. Stirner, Nietzsche, Sartre, Marcuse, Neue Linke. Darmstadt und Neuwied 1976.

Hollitscher, Walter: Ist der Existentialismus humanistisch? Österreichisches Tagebuch
3 (1948), Nr. 12, S. 11–12.

Literaturverzeichnis 337

https://www.mediathek.at/atom/08F8A74B-2A0-000DC-00000EFC-08F80863
https://www.mediathek.at/atom/08F8A74B-2A0-000DC-00000EFC-08F80863
http://archives.nato.int/uploads/r/null/9/1/9177/AC_24-D_16_ENG.pdf


Hollitscher, Walter: Ueber Surrealismus. In: Österreichisches Tagebuch, 12.04.1947.
Hollitscher, Walter: Über Verantwortlichkeit und Schuld von Nationen. In: Plan 1 (1946), Nr. 5,

S. 391–395.
Homer: Odyssee. Griechisch-deutsch, übertragen von Anton Weiher, mit Urtext, Anhang und

Registern, Einführung von A. Heubeck. Berlin 142013.
Horak, Roman; Wolfgang Maderthaner, Siegfried Mattl, Lutz Musner und Otto Penz (Hg.):

Randzone. Zur Theorie und Archäologie von Massenkultur in Wien 1950–1970. (Kultur.
Wissenschaften 10.) Wien 2004.

Horst, Gerhard: Der Existentialismus bei Jean-Paul Sartre. In: Der Turm 2 (1946), Nr. 1, S. 12.
hs.: Viel Wasser um „Schmutzige Hände“. In: Neue Wiener Tageszeitung, 24.09.1954.
Hühn, Helmut: Revolte gegen das Absurde: Sisyphos nach Camus. In: Martin Vöhler und Bernd

Seidensticker, in Zusammenarbeit mit Wolfgang Emmerich (Hg.): Mythenkorrekturen. Zu
einer paradoxalen Form der Mythenrezeption. (spectrum Literaturwissenschaft,
Komparatistische Studien 3.) Berlin 2005, S. 345–368.

Hüser, Dietmar: Amerikanisches in Deutschland und Frankreich – Vergleich, Transfer und
Verflechtung populärer Musik in den 1950er und 1960er Jahren. In: Lüsebrink und Oster
(Hg.): Am Wendepunkt, S. 283–305.

Hütig, Andreas: Dimensionen des Kulturbegriffs. In: Jan Kusber, Mechthild Dreyer, Jörg Rogge
und Andreas Hütig (Hg.): Historische Kulturwissenschaften. Positionen, Praktiken und
Perspektiven. Bielefeld 2010, S. 105–124.

Humer, Hans: Der Ungeborgene. In: Stimmen der Gegenwart, 1954, S. 7–17.
Hundertwasser, F.: Ich hatte wenig mitzureden (1980). In: Breicha (Hg.): Der Art Club in

Österreich, S. 41–44.
Hurdes, Felix: Was verdanken Sie dem französischen Geist? In: Plan 1 (1946), Nr. 11, S. 860–871.
Husserl, Edmund: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen

Philosophie, 1. Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie, 1. Halbbd. Neu
hg. von Karl Schuhmann. (Husserliana III/1.) Den Haag 1976

Husserl, Edmund: Philosophie als strenge Wissenschaft. Frankfurt am Main 1965.
Hyppolite, J.: Der Ruf von draußen. III. Das Philosophie-Gespräch mit Frankreich. In: Der Turm

1 (1946), Nr. 8, S. 221–222.
Idt, Geneviève: L’émergence du „phénomène Sartre“, de la publication du „Mur“ (juillet 1937)

à l’attribution du prix populiste (avril 1940). In: Galster (Hg.): La Naissance du
„phénomène Sartre“, S. 47–85.

ile: Ein Leitfossil. In: Die Presse, 17.04.1980.
Italiaander, Rolf: Die Mode der Existentialisten. In: Die Zeit, 07.04.1949.
Ivanović, Christine: Paul Celans Umweg über den Wiener Surrealismus. In: Peter Goßens und

Marcus G. Patka (Hg.): „Displaced“: Paul Celan in Wien, 1947–1948. Frankfurt am Main
2001, S. 62–70.

J., A.: Unsterbliches Opfer. Zum Tode Emmanuel Mouniers. In: Geistiges Frankreich,
03.04.1950.

Jacob, Armand: Albert Camus als Journalist. In: Geistiges Frankreich, 18.09.1950.
Jacob, Armand: Albert Camus oder die Bemühung um einen Generalnenner. In: Perspektiven

52/53. Ein Jahrbuch. Wien 1953, S. 191–205.
Jacob, Armand: Albert Camus, der Rebell. In: Geistiges Frankreich, 05.05.1952.
Jacob, Armand: Die Auseinandersetzung Sartre-Camus. In: Geistiges Frankreich, 13.10.1952.
Jacob, Armand: Emil Cioran. In: Geistiges Frankreich, 31.03.1952.

338 Literaturverzeichnis



Jacob, Armand: Das Geheimnis des Seins von Gabriel Marcel. In: Geistiges Frankreich,
29.12.1952.

Jandl, Ernst: Autor in Gesellschaft. Aufsätze und Reden. Hg. von Klaus Siblewski. (poetische
werke 11.) München 1999.

Jandl, Paul: Mythen. Schmutz. Existentialismus. Film. Zu Elfriede Jelineks „Die
Ausgesperrten“. In: Jandl und Michaela Findeis (Hg.): Landnahme. Der österreichische
Roman nach 1980. Wien, Köln 1989, S. 17–30.

Jandl, Paul: Weltgeist und Waldviertel. In: Neue Zürcher Zeitung, 26.05.2004.
Janicaud, Dominique: Heidegger en France, Bd. 1: Récit. Paris 2006.
Janz, Marlies: Elfriede Jelinek. Stuttgart 1995.
Janz, Marlies: Mythendestruktion und „Wissen“. Aspekte der Intertextualität in Elfriede Jelineks

Roman „Die Ausgesperrten“. Text+Kritik 1993, Nr. 117 („Elfriede Jelinek“), S. 38–50.
Jaspers, Karl: Allgemeine Psychopathologie. Berlin, Heidelberg 91973.
Jaspers, Karl: Philosophie, Bd. 2: Existenzerhellung. Berlin 1932.
Jaspers, Karl: Die Schuldfrage. Heidelberg 1946.
Jaspers, Karl: Was ist Existentialismus? In: Jaspers: Aneignung und Polemik. Gesammelte

Reden und Aufsätze zur Geschichte der Philosophie. Hg. von Hans Saner. München 1968,
S. 497–501. [Zuerst in: Schweizer Illustrierte 40 (1951), Nr. 18.]

Jeanson, Francis: Sartre par lui-même. Paris 1955.
Jelinek, Elfriede: Die Ausgesperrten. Reinbek 1989 [1980].
Jelinek, Elfriede: La Guerre par d’autres moyens. Französisch von Yasmin Hoffmann und

Maryvonne Litaize. In: europe 81 (2003), Nr. 892–893 („Ingeborg Bachmann“), S. 190–198.
Jelinek, Elfriede: Der Mensch ist eine Ratte. In: Heinz Sichrovsky (Hg.): Einblicke.

Begegnungen und Porträts. Wien 1990, S. 181–187.
Jené, Edgar: Über den Surrealismus. In: Europäische Rundschau 2 (1947), Nr. 15, S. 709–711.
John, Rudolf: Nur Sprache und Denken. In: Kurier, 17.04.1980.
John-Wenndorf, Carolin: Der öffentliche Autor. Über die Selbstinszenierung von Schriftstellern.

Bielefeld 2014.
Joseph, Gilbert: Une si douce Occupation. Simone de Beauvoir et Jean-Paul Sartre 1940–1944.

Paris 1991.
Judaken, Jonathan: Jean-Paul Sartre and the Jewish Question: Anti-antisemitism and the

Politics of the French Intellectual. Lincoln, London 2006.
Judaken, Jonathan und Robert Bernasconi: Situating Existentialism. Key Text in Context. New

York 2012.
Judt, Tony: Past Imperfect. French Intellectuals, 1944–1956. Berkeley, Los Angeles 1992.
Judt, Tony: Postwar. A History of Europe Since 1945. New York 2005.
Julien, Robert: L’Image de l’Autriche perçue par le Quai d’Orsay entre 1918 et 1922. In:

Austriaca. Cahiers Universitaires d’Information sur l’Autriche 11, Juni 1986 (Spécial
Colloque: Relations Franco-Autrichiennes 1870–1970), S. 83–112.

Jurt, Joseph: „Les intellectuels“: ein französisches Modell. In: Hanuschek, Hörnigk und
Malende (Hg.): Schriftsteller als Intellektuelle, S. 103–133.

Jurt, Joseph: Jean-Paul Sartre oder der totale Intellektuelle. In: Neue Zürcher Zeitung,
22.05.1987.

Jurt, Joseph: Die Konzeption der Literatur nach Sartre und Bourdieu. In: Peter Knopp und
Vincent von Wroblewsky (Hg.): Carnets Jean-Paul Sartre. Der Lauf des Bösen. (Jahrbücher
der Sartre-Gesellschaft 1.) Frankfurt am Main 2006, S. 63–78.

Literaturverzeichnis 339



Jurt, Joseph: Ein transnationales deutsch-französisches literarisches Feld nach 1945? In:
Lüsebrink und Oster (Hg.): Am Wendepunkt, S. 190–230.

Jurt, Joseph: Das wissenschaftliche Paradigma des Kulturtransfers. In: Günter Berger und
Franziska Sick (Hg.): Französisch-deutscher Kulturtransfer im „Ancien Régime“. (Cahiers
lendemains 3.) Tübingen 2002, S. 15–38.

K., A.: marginalie. In: manuskripte. Zeitschrifte für Literatur, Kunst, Kritik (1969), Nr. 25, o. S.
K., E.: Eine Verzerrung des Menschen. In: Österreichische Zeitung, 15.11.1947.
Kästner, Erich: Ist Existentialismus heilbar? In: Kästner: Die kleine Freiheit. Chansons und

Prosa 1949–1952. München 1989, S. 67–72.
Kafka, Franz: Brief an den Vater. In: Kafka: Nachgelassene Schriften und Fragmente II; in der

Fassung der Handschriften. Hg. von Jost Schillermeit. Frankfurt am Main 1992, S. 143–217.
Kafka, Franz: Briefe 1902–1924. (Gesammelte Werke, hg. von Max Brod.) Frankfurt am Main

1966.
Kafka, Franz: Der Process. Hg. von Michael Müller. Stuttgart 2014.
Kafka, Franz: Die Verwandlung. Nachwort von Egon Schwarz. Stuttgart 1999.
Kahl: Leseaufführung von Jean-Paul Sartres ‚Die schmutzigen Hände‘. In: Arbeiter-Zeitung,

23.01.1952.
Kampits, Peter: In Freiheit scheitern. In: Die Furche, 23.04.1980.
Kampits, Peter: Zwischen Schein und Wirklichkeit. Eine kleine Geschichte der

österreichischen Philosophie. Wien 1984.
Kappel, Ivonn: In fremden Spiegeln sehen wir das eigene Bild. Jean Amérys Lefeu oder Der

Abbruch. Würzburg 2009.
Karinzew, Nikolai: Propaganda der „Hölle“ und des „Wahnsinns“. In: Österreichische Zeitung,

16.04.1947.
Karner, Stefan und Alexander Tschubarjan (Hg.): Die Moskauer Deklaration 1943. „Österreich

wieder herstellen“. (Kriegsfolgen-Forschung 8.) Wien, Köln, Weimar 2015.
Kauer: Die Mandarins von Paris. In: Volksstimme, 20.01.1955.
Kaufmann, Walter: Existentialism from Dostoevsky to Sartre. New York 121960.
Kerschbaumer, Gert: Wiener Festwochen zwischen Restauration und Weltgeltungsanspruch.

In: Haider-Pregler und Roessler (Hg.): Zeit der Befreiung, S. 300–328.
Kierkegaard, Søren: Der Begriff der Angst (1844). Deutsch von Rosemarie Lögstrup. In:

Kierkegaard: Die Krankheit zum Tode. Furcht und Zittern. Die Wiederholung. Der Begriff
der Angst. Unter Mitwirkung von Niels Thulstrup und der Kopenhagener Kierkegaard-
Gesellschaft hg. von Hermann Diem und Walter Rest. München 42012.

Klein, Hans-Dieter: Erich Heintel und die Philosophie perennis. In: Benedikt et al. (Hg.):
Verdrängter Humanismus, S. 1072–1090.

Kleinberg, Ethan: Generation Existential. Heidegger’s Philosophy in France 1927–1961. Ithaca/
NY und London 2006 [2005].

Klöckler, Jürgen: Ici L’Autriche – Pays Ami! Frankreich und die Entnazifizierung in Österreich
1945/46. In: Schuster und Weber (Hg.): Entnazifizierung im regionalen Vergleich,
S. 455–472.

Klöckler, Jürgen: Quellen zu Österreichs Nachkriegsgeschichte in französischen Archiven.
Tirol, Vorarlberg und Wien nach dem Zweiten Weltkrieg. Dornbirn 1996.

Knilli, Friedrich: Saint Genet – Komödiant und Märtyrer. In: Wort in der Zeit 7 (1961), Nr. 3,
S. 40–42.

340 Literaturverzeichnis



Koberstein, Anja: „Gott oder das Nichts“. Sartre-Rezeption im frühen Nachkriegswerk von
Alfred Andersch im Kontext der zeitgenössischen Existentialismusdiskussion. (Beiträge
zur Literatur und Literaturwissenschaft des 20. Jahrhunderts 15.) Frankfurt am Main et al.
1996.

Köhlmeier, Michael: Abendland. München 2007.
Köhlmeier, Michael: Trilogie der sexuellen Abhängigkeit. Innsbruck, Wien 1996.
König, Traugott: Sartre, Jean-Paul. In: Edmund Jacoby (Hg.): Lexikon linker Leitfiguren.

Frankfurt am Main, Olten und Wien 1988, S. 331–334.
Koestler, Arthur: The Age of Longing. London 1951.
Koestler, Arthur und Albert Camus: Réflexions sur la peine capitale; introduction et étude de

Jean Bloch-Michel. Paris 2002.
Koestler, Artur [!]: Die Zukunft des Romans. In: Europäische Rundschau 3 (1948), Nr. 17,

S. 805–806.
Koja, Friedrich und Otto Pfersmann (Hg.): Frankreich – Österreich. Wechselseitige

Wahrnehmung und wechselseitiger Einfluß seit 1918. Wien, Köln, Graz 1994.
Kokorz, Gregor und Helga Mitterbauer: Einleitung. In: Kokorz und Mitterbauer (Hg.):

Übergänge und Verflechtungen. Kulturelle Transfers in Europa. (Wechselwirkungen 7.)
Bern et al. 2004, S. 7–20.

Kont, Paul: Fragen, vor die sich ein Neuer Komponist gestellt sieht. In: Stimmen der
Gegenwart, 1952, S. 148–155.

Kont, Paul: Von der Musik her (1981). In: Breicha (Hg.): Der Art Club in Österreich, S. 46–47.
Koppensteiner, Bruno W.: Béthouarts Alpenfestung. Militärische Planungen und

Verteidigungsvorbereitungen der französischen Besatzungsmacht in Tirol und Vorarlberg.
In: Erwin A. Schmidl (Hg.): Österreich im frühen Kalten Krieg 1945–1958. Spione,
Partisanen, Kriegspläne. Wien, Köln, Weimar 2000, S. 193–237.

Korte, Hermann: Österreichische Literatur der Gegenwart. Stuttgart 2016.
Kos, Wolfgang: Eigenheim Österreich. Zu Politik, Kultur und Alltag nach 1945. Wien 21995.
Kräftner, Hertha: Aus dem Pariser Tagebuch 1950. In: neue wege 6 (1950), Nr. 60, S. 120–121.
Kräftner, Hertha: Kühle Sterne. Gedichte, Prosa, Briefe. Aus dem Nachlass hg. von Gerhard

Altmann und Max Blaeulich. Frankfurt am Main 2001.
Kraus, Annie: Fülle und Verrat der Zeit. Zum Begriff der existentiellen Situation. Graz,

Salzburg, Wien 1948.
Kraus, Michael: Kultura. Der Einfluss der sowjetischen Besatzung auf die österreichische

Kultur 1945–1955. Wien: Universität Wien, Dipl.-Arb. 2008.
Kraus, Wolfgang: Nachwort. In: Herbert Zand: Letzte Ausfahrt. Roman der Eingekesselten.

Wien, Zürich 1992, S. 295–302.
Kraus, Wolfgang (Hg.): Das Schuldproblem bei Franz Kafka. (Schriftenreihe der Franz-Kafka-

Gesellschaft 6.) Wien et al. 1995.
Kreissler, Félix: Le Français dans le théâtre viennois du XIXe siècle. Paris 1973.
Kreissler, Félix: La Prise de Conscience de la Nation Autrichienne. 1938–1945–1978, Bd. 2.

Paris 1980.
Kreutz, Rudolf Jeremias: Oesterreichs Jugend. In: Europäische Rundschau 3 (1948), Nr. 18,

S. 832–835.
Kriegleder, Wynfrid: Die Literatur der fünfziger Jahre in Österreich – ein Überblick. In: treibhaus.

Jahrbuch für die Literatur der fünfziger Jahre 10 (2014), („Österreich“), S. 29–49.
Krleža, Miroslav: Na rubu pameti. Zagreb 1960.
Krleža, Miroslav: Ohne mich. Deutsch von Ina Jun-Broda. Reinbek 1966.

Literaturverzeichnis 341



Kroll, Thomas: Kommunistische Intellektuelle in Westeuropa. Frankreich, Österreich, Italien
und Großbritannien im Vergleich (1945–1956). (Industrielle Welt 71.) Köln, Weimar, Wien
2007.

Krüger, Heinz-Hermann: Viel Lärm ums Nichts? Jugendliche „Existentialisten“ in den 50er
Jahren. Spurensuche. In: Willi Bucher, Deutscher Werkbund e. V. und Württembergischer
Kunstverein Stuttgart (Hg.): Schock und Schöpfung. Jugendästhetik im 20. Jahrhundert.
Darmstadt und Neuwied 1986, S. 263–268.

Kulturabkommen zwischen der Republik Österreich und der Französischen Republik.
Bundesgesetzblatt für die Republik Österreich, ausgegeben am 2. Oktober 1947,
S. 911–918. https://www.ris.bka.gv.at/ (einges. 09.01.2019).

Kundera, Milan: L’Art du roman. Paris 1986.
Kurz, Gerhard: Nullpunkt, Kahlschlag, tabula rasa. Zum Zusammenhang von Existentialismus

und Literatur in der Nachkriegszeit. In: Annemarie Gethmann-Seifert (Hg.): Philosophie
und Poesie, Bd. 2. (Otto Pöggeler zum 60. Geburtstag.) Stuttgart, Bad Cannstatt 1988,
S. 308–332.

L.: Bärte und Kunst sind im „Exil“. In: Bild-Telegraf, 09.12.1954.
Ladner, Alexandra: Literarische Aktivitäten des Institut Français Innsbruck 1946–60.

Innsbruck: Universität Innsbruck, Dipl.-Arb. 1999.
Landa, Jutta: Bürgerliches Schocktheater. Entwicklungen im österreichischen Drama der

sechziger und siebziger Jahre. (Literatur in der Geschichte. Geschichte in der Literatur 15.)
Frankfurt am Main 1988.

Lauterbach, Dorothea: „Unbewaffnet ins Gefecht“ – Kafka im Kontext der Existenzphilosophie.
In: Manfred Engel und Dieter Lampig (Hg.): Franz Kafka und die Weltliteratur. Göttingen
2006, S. 305–325.

Le Rider, Jacques: Verselbstständigung eines Wunschbildes? Der französische Beitrag zur
Bestimmung der kulturellen Identität Österreichs. In: Angerer und Le Rider (Hg.):
Französisch-österreichische Kulturtransfers seit 1945, S. 25–40.

Lebert, Hans: Vergangenheit. In: Tür an Tür, 1950, S. 51.
Lebert, Hans: Die Wolfshaut. Hamburg 1960.
Leclercq, Emmanuel: Le Cinéma selon Simone de Beauvoir: les visages et les mythes. In: Les

Temps modernes 2002, Nr. 619 [Juni–Juli], S. 185–248.
Lederer, Herbert: Bevor alles verweht … Wiener Kellertheater 1945 bis 1960. Wien 1986.
Lefebvre, Henri: L’Existentialisme. Paris 1946.
Lepuschitz, Dinah: Ein österreichisches Pontigny? Französische TeilnehmerInnen am Forum

Alpbach. In: Angerer und Le Rider (Hg.): Französisch-österreichische Kulturtransfers seit
1945, S. 281–302.

Lernet-Holenia, Alexander: Gruß des Dichters. In: Der Turm 1 (1945), Nr. 4/5, S. 109.
Lettner, Lydia: Die französische Österreichpolitik von 1943 bis 1946. Salzburg: Universität

Salzburg, Diss. 1980.
Lewalter, Christian E.: Die entsetzliche Freiheit. Zu Jean-Paul Sartres „Aufschub“. In: Die Zeit,

22.06.1950.
Lind, Rudolf: Was sollen wir tun? In: Plan 1 (1946), Nr. 7, S. 558–562.
Link, Jürgen: Denormalisierung als Grenzsituation. Oder über den Anteil des Normalismus am

Existentialismus. In: Gustav Frank und Wolfgang Lukas (Hg.), in Zusammenarbeit mit
Stephan Landshuter: Norm – Grenze – Abweichung. Kultursemiotische Studien zu
Literatur, Medien und Wirtschaft. (Michael Titzmann zum 60. Geburtstag.) Passau: Karl
Stutz 2004, S. 265–282.

342 Literaturverzeichnis

https://www.ris.bka.gv.at/


Loidolt, Gabriel: Hurensohn. Berlin 1998.
Loidolt, Gabriel: Levys neue Beschwerde. Graz 1989.
Lorenz, Dagmar C. G.: Elfriede Jelinek’s Political Feminism: Die Ausgesperrten. Modern

Austrian Literature 23 (1990), Nr. 3/4, S. 111–119.
Lothar, Ernst: Tragikomödie der Gewissensbisse. In: Express, 16.02.1965.
Lottman, Herbert R.: The Left Bank. Writers, Artists, and Politics from the Popular Front to the

Cold War. Chicago 1998 [1982].
Lottman, Herbert R.: The Purge. The Purification of French Collaborators after World War II.

New York 1986.
Lubkoll, Christine; Manuel Illi und Anna Hampel: Politische Literatur. Begriffe, Debatten,

Aktualität. Einleitung. In: Lubkoll, Illi und Hampel (Hg.): Politische Literatur. Begriffe,
Debatten, Aktualität. Stuttgart 2018, S. 1–10.

Luce-Michèle: Heidegger weigert sich Sartre zu lesen, schwärmt jedoch für den „Petit Prince“
von Saint-Exupery. In: Kulturelles, 21.11.1949.

Lüsebrink, Hans-Jürgen: Interkulturelle Kommunikation. Interaktion, Fremdwahrnehmung,
Kulturtransfer. Stuttgart 42016.

Lüsebrink, Hans-Jürgen: Die Niederlage als Trauma – L’Empire colonial als Kompensation. In:
Schlobach und Grunewald (Hg.): Vermittlungen, Bd. 2, S. 357–370.

Lüsebrink, Hans-Jürgen und Rolf Reichardt: Kulturtransfer im Epochenumbruch.
Fragestellungen, methodische Konzepte, Forschungsperspektiven. Einführung. In:
Lüsebrink, Reichardt et al. (Hg.): Kulturtransfer im Epochenumbruch, S. 9–26.

Lüsebrink, Hans-Jürgen und Rolf Reichardt, mit Annette Keilhauer und René Nohr (Hg.):
Kulturtransfer im Epochenumbruch. Frankreich – Deutschland 1770 bis 1815. (Deutsch-
Französische Kulturbibliothek 9.1.) Leipzig 1997, S. 87–101.

Lüsebrink, Hans-Jürgen und Patricia Oster (Hg.): Am Wendepunkt. Deutschland und Frankreich
um 1945 – zur Dynamik eines ‚transnationalen‘ kulturellen Feldes / Dynamiques d’un
champ culturel ‚transnational‘ – L’Allemagne et la France vers 1945. (Frankreich-Forum
7, 2006/2007.) Bielefeld 2008.

Lukács, Georg: Existentialisme ou marxisme? Französisch von E. Kelemen. Paris 1948.
Lunzer, Heinz: Der literarische Markt 1945–1955. In: Aspetsberger, Frei und Lengauer (Hg.):

Literatur der Nachkriegszeit, S. 24–45.
Lusset, Félix: Un Épisode de l’histoire de la Mission Culturelle Française à Berlin (1946–1948):

Sartre et Simone de Beauvoir à Berlin à l’occasion des représentations des Mouches au
théâtre Hebbel (Janvier 1948). In: Jérôme Vaillant (Hg.): La Dénazification par les
vainqueurs. La politique culturelle des occupants en Allemagne 1945–1949. Lille 1981,
S. 91–104.

MacCormac, John: Peace Congress in Vienna Runs True to Party Line. In: The New York Times,
21.12.1952.

Maderthaner, Wolfgang und Lutz Musner: Im Schatten des Fordismus – Wien 1950 bis 1970.
In: Horak et al. (Hg.): Randzone, S. 31–54.

Magenau, Jörg: Princeton 66. Die abenteuerliche Reise der Gruppe 47. Stuttgart 2015.
Magris, Claudio: Der habsburgische Mythos in der österreichischen Literatur. Deutsch von

Madeleine von Pásztory. Salzburg 1988 [1966].
Magris, Claudio: Il mito absburgico nella letteratura austriaca moderna. Torino 1963.
Mannheim, Karl: Ideologie und Utopie. (Schriften zur Philosophie und Soziologie 2.) Bonn

1929.
Marcel, Gabriel: Les Hommes contre l’humain. Paris 1951.

Literaturverzeichnis 343



Marcel, Gabriel: Nachwort. In: Paul Andre Lesort: Auf Herz und Nieren. Graz 1955, S. 555–561.
Marcuse, Herbert: Existentialism: Remarks on Jean-Paul Sartre’s L’Être et le Néant. In:

Philosophy and Phenomenological Research 8 (1948), Nr. 3, S. 309–336.
Marcuse, Herbert: Konterrevolution und Revolte. Frankfurt am Main 1972.
Marmetschke, Katja: Mittlerstudien – Einleitung. In: Lendemains 37 (2012), Nr. 146/147,

S. 10–17.
Marschall, Brigitte und Arbeitsgemeinschaft Theaterdokumentation: 50 Jahre Theater in

Österreich. Verzeichnis der Inszenierungen 1945–1995. Theadok; CD-ROM. Steinbach
2003.

Matejka, Victor: Die Aufgabe. In: Österreichisches Tagebuch, 05.12.1947 (Sondernummer „Das
österreichische Buch“).

Matejka, Victor: Friedensfreunde sprechen menschlich. In: Tagebuch, 22.11.1952.
Matejka, Viktor: Was verdanken Sie dem französischen Geist? In: Plan 1 (1946), Nr. 11,

S. 860–871.
Mathis-Moser, Ursula: Brückentexte für die Zukunft: Französische Autoren in österreichischen

Verlagen. In: Angerer und Le Rider (Hg.): Französisch-österreichische Kulturtransfers seit
1945, S. 179–194.

Maurer, Stefan; Doris Neumann-Rieser und Günther Stocker: Diskurse des Kalten Krieges.
Eine andere österreichische Nachkriegsliteratur. (Literaturgeschichte in Studien und
Quellen 29.) Wien, Köln, Weimar 2017.

Mayer, Hans: Gelebte Literatur. Frankfurter Vorlesungen. Frankfurt am Main 1987.
Mayer, Hans: Die umerzogene Literatur. Deutsche Schriftsteller und Bücher 1945–1967.

Frankfurt am Main 11991.
Mayer, Hanns: Metaphysik und Bee-Bop. In: Die Zeit, 17.05.1951.
Mayrhofer, Franz: Sartre: Tod mit der Hoffnung. In: Salzburger Nachrichten, 17.04.1980.
McVeigh, Joseph: Ingeborg Bachmanns Wien. 1946–1953. Berlin 2016.
McVeigh, Joseph: Kontinuität und Vergangenheitsbewältigung in der österreichischen

Literatur nach 1945. (Untersuchungen zur österreichischen Literatur des 20. Jahrhunderts
10.) Wien 1988.

Meissel, Wilhelm: Das Urteil. In: Stimmen der Gegenwart, 1956, S. 126–144.
Meissl, Sebastian; Klaus-Dieter Mulley und Oliver Rathkolb (Hg.): Verdrängte Schuld, verfehlte

Sühne. Entnazifizierung in Österreich 1945–1955. (Symposion des Instituts für
Wissenschaft und Kunst, Wien, März 1985.) Wien 1986.

Mendieta, Eduardo: The City and the Philosopher: On the Urbanism of Phenomenology. In:
Philosophy & Geography 4 (2001), Nr. 2, S. 203–218.

Merleau-Ponty, Maurice: Les Aventures de la dialectique. Paris 1955.
Merz, Carl und Helmut Qualtinger: Gehirnaustausch. In: Merz und Qualtinger: „Brettl vor dem

Kopf“ und andere Texte fürs Kabarett, S. 74–89.
Merz, Carl und Helmut Qualtinger: Ob wir das noch erleben? In: Merz und Qualtinger: „Brettl

vor dem Kopf“ und andere Texte fürs Kabarett. (Helmut Qualtinger, Werkausgabe 2.) Wien
1996, S. 29–45.

Merz, Carl und Helmut Qualtinger: Und Ithaka wartet … Aus dem Tagebuch des letzten Troja-
Heimkehrers. In: Merz und Qualtinger: „Brettl vor dem Kopf“ und andere Texte fürs
Kabarett, S. 60–73.

Messner, Johannes: Widersprüche in der menschlichen Existenz. Tatsachen, Verhängnisse,
Hoffnungen. Innsbruck, Wien, München 1952.

344 Literaturverzeichnis



Middell, Katharina und Matthias Middell: Forschungen zum Kulturtransfer. Frankreich und
Deutschland. In: Grenzgänge. Beiträge zu einer modernen Romanistik 1 (1994), Nr. 2,
S. 107–122.

Middell, Matthias: Kulturtransfer und Weltgeschichte. Eine Brücke zwischen Positionen um
1900 und Debatten am Ende des 20. Jahrhunderts. In: Helga Mitterbauer und Katharina
Scherke (Hg.): Ent-grenzte Räume. Kulturelle Transfers um 1900 und in der Gegenwart.
(Studien zur Moderne 22.) Wien 2005, S. 43–73.

Mießgang, Thomas: Ingeborg Bachmann: „In mir ist die Hölle los“. In: Die Zeit, 23.03.2016.
Mittermayer, Manfred: Von Montaigne zu Jean-Paul Sartre. Vermutungen zur Intertextualität in

Bernhards Auslöschung. In: Joachim Hoell und Kai Luehrs-Kaiser (Hg.): Thomas Bernhard.
Traditionen und Trabanten. Würzburg 1999, S. 159–173.

Mokosch, Bastian: André Gorz und das Exil als Selbst(ver)nichtung und Selbstentwurf. In:
Frank Schale, Ellen Thümmler und Michael Vollmer (Hg.): Intellektuelle Emigration. Zur
Aktualität eines historischen Phänomens. Festgabe für Alfons Söllner. Wiesbaden 2012,
S. 185–202.

Moldovan, Kurt: Cocteau im Art Club. Ein Situationsbericht (1952). In: Breicha (Hg.): Der Art
Club in Österreich, S. 24–26.

Montesi, Gotthard: Sartre und die Sartristen oder Hybris und Erniedrigung des Menschen. In:
Wort und Wahrheit 7 (1952), 2. Halbjahr, S. 656–674.

Morin, Edgar: Sociologie. Paris 1984.
Mougin, Henri: La Sainte Famille existentialiste. Préface de Jean Kanapa. Paris 1947.
Mounier, Em[m]anuel: Sorgen um die Freiheit im heutigen Frankreich. In: Europäische

Rundschau 1 (1946), Nr. 2, S. 63–70.
Müller, Karl: Die Bannung der Unordnung. Zur Kontinuität österreichischer Literatur seit den

dreißiger Jahren. In: Stadler (Hg.): Kontinuität und Bruch, S. 181–215.
Müller, Karl: Zur (Dis-)Kontinuität österreichischer Literatur seit den 30er Jahren: Karl Heinrich

Waggerl (1897–1973). Ein Erfolgsautor der 50er Jahre. In: Walter Buchebner Gesellschaft
(Hg.): Literatur in Österreich von 1950 bis 1965, S. 52–74.

Müller-Schöll, Nikolaus: Arbeit am Verschwinden. In: taz, 27.02.1998.
Mugrauer, Manfred: Eine „rein kommunistische Angelegenheit“? Der Wiener „Völkerkongress

für den Frieden“ im Dezember 1952. In: Hans Mikosch und Anja Oberkofler (Hg.): Gegen
üble Tradition, für revolutionär Neues. Festschrift für Gerhard Oberkofler. Innsbruck,
Wien, Bozen 2012, S. 131–156.

Muhr, Adelbert: Wiener Premieren als literarhistorischer Exkurs. In: Plan 1 (1946), Nr. 5,
S. 434–425.

Muhr, Adelbert: Wiener Theater. Sofern es europäisch und zeitgemäß ist. In: Plan 1 (1945),
Nr. 2, S. 154–158.

Musil, Robert: Der Mann ohne Eigenschaften. Hg. von Adolf Frisé. Reinbek 2014.
–n: Zwei Bücher aus Österreich. Zur weltanschaulichen Situation unserer Zeit. In: Wiener

Kurier, 28.03.1946.
Nachbaur, Petra und Sigurd Paul Scheichl (Hg.): Literatur über Literatur. Eine österreichische

Anthologie. Innsbruck 1995, S. 95–96.
Nagl-Docekal, Herta: Das Institut für Philosophie der Universität Wien: Der Status quo und

seine Genese. Ein Versuch. In: Kurt R. Fischer und Franz M. Wimmer (Hg.): Der geistige
Anschluß. Philosophie und Politik an der Universität Wien 1930–1950. Wien 1993,
S. 206–220.

Literaturverzeichnis 345



Nationalrat der Republik Österreich: 103. Sitzung des Nationalrates der Republik Österreich –
VI. Gesetzgebungsperiode – 20.11.1952. www.parlament.gv.at (einges. 09.01.2019).

Nenning, Günther: Sankt Sartre. Komödiant und Märtyrer, gestorben am 15. April 1980. In:
FORVM 1980, Nr. 319–320 [Juli–August], S. 20–27.

Nettelbeck, Colin W.: Jean-Paul Sartre, Simone de Beauvoir and the Paris Jazz Scene. In:
Modern & Contemporary France 9 (2001), Nr. 2, S. 171–181.

Neumann, Robert: Die Parodien. Mit fremden Federn, Unter falscher Flagge, Theatralisches
Panoptikum, Zur Ästhetik der Parodie. Gesamtausgabe. Wien, München, Basel 1962.

Neumann, Robert: Die Ruhr. Nach Albert Camus XE “Camus, Albert”. In: Neumann: Die
Parodien, S. 373–374.

Neumann, Robert: Theatralisches Panoptikum 4. In: Neumann: Die Parodien, S. 531–550.
Neumann, Robert: Zur Ästhetik der Parodie. In: Neumann: Die Parodien, S. 551–563.
Neuwirth, Arnulf: Auf einen Nenner gebracht (1980). In: Breicha (Hg.): Der Art Club in

Österreich, S. 34–45.
Niekisch, Ernst: Der Existentialismus: Eine neofaschistische Nachkriegsmode. In: Tägliche

Rundschau, 10.01.1947.
Nietzsche, Friedrich: Der Antichrist. Fluch auf das Christenthum. In: Nietzsche: Sämtliche

Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden (KSA), Bd. 6. Hg. von Giorgio Colli und
Mazzino Montinari. München 1999, S. 167–168.

Nif, Abu: Surrealistische Vorposten in Wien. In: Plan 1 (1946/47), Nr. 12, S. 968–969.
Nizan, Paul: La Nausée, un roman de M. Jean-Paul Sartre. In: Ce soir, 15.05.1938.
Nüchtern, Hans: Buch und Rundfunk. In: Österreichisches Tagebuch, 05.12.1947

(Sondernummer „Das österreichische Buch“).
o.f.b.: La Grande Sartreuse. In: Neues Österreich, 26.02.1956.
o. V.: o. T. [S. 8]. In: Neue Wiener Tageszeitung, 17.02.1953.
o. V.: Aktivbilanz des französischen Buches. In: Geistiges Frankreich, 09.04.1951.
o. V.: Amerika in der modernen französischen Literatur. In: Kulturelles, 12.01.1948.
o. V.: An unsere Leser. In: Kulturelles, 21.03.1949.
o. V.: Ein Anwalt der ‚Schmutzigen Hände‘. In: Österreichische Zeitung, 16.12.1950.
o. V.: Ausgleichsangebot Sartres an Theater am Parkring. In: Wiener Kurier, 05.01.1953.
o. V.: Aus Paris wird uns geschrieben … In: Europäische Rundschau 4 (1949), Nr. 3, S. 25.
o. V.: Aus Stadt und Land. Anzeiger für die Bezirke Bludenz und Montafon, 18.10.1947.
o. V.: Da die Diplomaten versagen, verhandeln die Völker in Wien. In: Tagebuch, 11.10.1952.
o. V.: Emmanuel Mounier. In: Kulturelles, 31.01.1949.
o. V.: Erschienen oder nicht erschienen? In: Tagebuch, 14.03.1953.
o. V.: Der Existentialismus bei Jean-Paul Sartre. In: Die Drau. Monatsblätter für geistiges

Leben und Verständigung 1 (1950), Nr. 1, S. 15.
o. V.: Französische Autoren auf der österreichischen Buchausstellung. In: Kulturelles,

13.09.1948.
o. V.: Das französische Buch in der Welt. In: Geistiges Frankreich, 10.06.1952.
o. V.: Die französische Dichtung der Gegenwart. In: Weltpresse, 21.02.1946.
o. V.: Französische Literatur in österreichischen Verlagen. In: Kulturelles, 27.06.1949.
o. V.: Gabriel Marcel. In: Kulturelles, 28.06.1948.
o. V.: ‚Die Gerechten‘ von Albert Camus. In: Geistiges Frankreich, 16.01.1950.
o. V.: Geschichte im Überblick. In: 1949 in historischen Filmdokumenten. DVD, 72min.

(Edition Österreichische Wochenschauen.) Wien 2007.
o. V.: Gespräch mit Heidegger. In: Geistiges Frankreich, 13.11.1950.

346 Literaturverzeichnis

http://www.parlament.gv.at


o. V.: Glosse zu diesem Heft. In: Plan 1 (1946), Nr. 11, S. 926.
o. V.: Herr Sartre protestiert. In: Arbeiter-Zeitung, 24.09.1954.
o. V.: Das Institut Français. In: Kulturelles, 14.10.1947.
o. V.: Introductory Note. Spheres of influence in the Age of imperialism. (Papers submitted to

the Bertrand Russell Centenary Symposium, Linz, Austria, September 11th to 15th, 1972.)
Nottingham 1972, S. 1.

o. V.: Jean-Paul Sartre. In: Tagebuch, 22.11.1952.
o. V.: Jean-Paul Sartre: Ich desavouiere die Aufführung. In: Österreichische Zeitung,

24.09.1954.
o. V.: Jean Paul Sartre in Wien. In: Der Abend, 12.12.1952.
o. V.: Jean-Paul Sartre un [!] der Existentialismus. In: Kulturelles, 17.06.1947.
o. V.: Die Jungen. In: Welt am Montag, 23.01.1950.
o. V.: Kurznachrichten. In: Geistiges Frankreich, 17.03.1952.
o. V.: Kurznachrichten. In: Kulturelles, 10.05.1948.
o. V.: Kurznachrichten. In: Kulturelles, 15.11.1948.
o. V.: Löhne, Gehälter und Masseneinkommen in Österreich 1950–1957. In: Monatsberichte

des Österreichischen Instituts für Wirtschaftsforschung 31, Oktober 1958, Beilage Nr. 54,
S. 1–16.

o. V.: Les Mains Sales (Schmutzige Hände) von Jean-Paul Sartre. In: Kulturelles, 26.04.1948.
o. V.: Makabres Intermezzo. In: Die Presse, 24.09.1954.
o. V.: Der Mensch zu Freiheit verurteilt. In: Neues Volksblatt, 17.04.1980.
o. V.: „Les Mouches“ (Die Fliegen) von Jean-Paul Sartre. In: Kulturelles, 26.04.1948.
o. V.: Der neue Sartre. In: Geistiges Frankreich, 18.06.1951.
o. V.: ‚Die Pest‘ von Albert Camus. In: Kulturelles, 17.06.1947.
o. V.: Polemik um Jean-Paul Sartre. In: Kulturelles, 02.02.1948.
o. V.: Rede zur Eröffnung des Alpacher [!] College, gehalten von Armeegeneral Bethouart,

Hochkommissar der Französischen Republik in Österreich. In: Geistiges Frankreich,
21.08.1950.

o. V.: La Rive Gauche / Pariser Feuilleton. In: Kulturelles, 12.09.1949.
o. V.: ‚Rose Bernd‘ am Volkstheater. In: Wiener Kurier, 01.10.1954.
o. V.: Saint-Germain-des-Prés. In: Geistiges Frankreich, 19.03.1951.
o. V.: Sartre. In: Tagebuch, 08.11.1952.
o. V.: Sartre antwortet der Kritik. In: Geistiges Frankreich, 09.07.1951.
o. V.: Sartre besteht auf Zurückziehung seines Stückes. In: Österreichische Zeitung,

19.11.1952.
o. V.: Sartre. Schmutzige Hände. In: Der Spiegel, 26.11.1952.
o. V.: Die sonst so laute Regierungspresse hat wie ein Massengrab geschwiegen. In:

Tagebuch, 10.11.1951.
o. V.: Stefan-Zweig-Roman in London verfilmt. Englische Kulturchronik im Hochsommer. In:

Weltpresse, 10.08.1946.
o. V.: Ein Theaterskandal. In: Österreichische Zeitung, 30.11.1951.
o. V.: ‚Völkerkongreß‘ bleibt unter sich. In: Die Presse, 21.12.1952.
o. V.: Von den Schriftstellern. In: Kulturelles, 09.05.1949.
o. V.: Wiener Artclub (‚Der Strohkoffer‘), Wien (14. März 1952). In: Österreich in Bild und Ton

1952, DVD, 100Min. Wien 2005.
O’Donohoe, Benedict und Roy Elveton (Hg.): Sartre’s Second Century. Newcastle upon Tyne

2009.

Literaturverzeichnis 347



Okopenko, Andreas: Engagement. In: Okopenko: Erinnerung an die Hoffnung, S. 207–226.
Okopenko, Andreas: Erinnerung an die Hoffnung. Gesammelte autobiographische Aufsätze.

Wien 2008.
Okopenko, Andreas: Konversation. In: Stimmen der Gegenwart, 1951, S. 18–19.
Okopenko, Andreas: Meine Wege zum Schriftsteller. In: Okopenko: Erinnerung an die

Hoffnung, S. 100–118.
Okopenko, Andreas: Die schwierigen Anfänge österreichischer Progressivliteratur nach 1945.

In: protokolle. Wiener Halbjahresschrift für Literatur, bildende Kunst und Musik 10 (1975),
Nr. 2, S. 1–16.

Okopenko, Andreas: Tagebücher 1949–1954. Digitale Edition. Hg. von Roland Innerhofer et al.,
Österreichische Nationalbibliothek und Universität Wien. https://edition.onb.ac.at/oko
penko (einges. 15.02.2019).

Okopenko, Andreas: Traumberichte. Linz 1998.
Osterhammel, Jürgen: Transferanalyse und Vergleich im Fernverhältnis. In: Hartmut Kaelble

und Jürgen Schriewer (Hg.): Vergleich und Transfer. Komparatistik in den Sozial-,
Geschichts- und Kulturwissenschaften. Frankfurt am Main 2003, S. 439–466.

P., O.: ‚Schmutzige Hände‘ und feige Herzen. In: Arbeiter-Zeitung, 15.12.1950.
P., O.: Die Zensur. In: Arbeiter-Zeitung, 30.08.1950.
Pack, Claus: Besuch in Kafkanistan. Parabel in Form einer Parabel. In: Stimmen der

Gegenwart, 1952, S. 120–124.
Pascher, Andrea, Alexandra Stroh und S. Zobl: Lesetips für hundert Jahre. In: News,

01.07.1999.
Paryla, Karl: Feig und frech. In: Tagebuch, 23.12.1950.
Paulischin-Hovdar, Sylvia: Der Opfermythos bei Elfriede Jelinek. Eine historiografische

Untersuchung. (Literatur und Leben 88.) Wien, Köln, Weimar 2017.
Peitsch, Helmut: Zur Vorgeschichte des Hamburger Streitgesprächs deutscher Autoren aus

Ost und West: Die Rezeption des Konzepts ‚Engagement‘ in der BRD und in der DDR. In:
Hanuschek, Hörnigk und Malende (Hg.): Schriftsteller als Intellektuelle, S. 307–330.

Pelinka, Anton: Die Paulus Gesellschaft in Österreich. In: Benedikt et al. (Hg.): Verdrängter
Humanismus, S. 852–859.

Pestureau, Gilbert: Introduction. In: Vian: L’Écume des jours, S. 5–11.
Pestureau, Gilbert: Langue. In: Vian: L’Écume des jours, S. 309–312.
Pettigrew, David und François Raffoul (Hg.): French Interpretations of Heidegger. An

Exceptional Reception. Albany/NY 2008.
Peymann, Claus: Peymanns Abrechnung. In: Profil, 21.12.1998.
Pfefferle, Roman und Hans Pfefferle: Glimpflich entnazifiziert. Die Professorenschaft der

Universität Wien in den Nachkriegsjahren. Mit zahlreichen Professorenportraits.
(Schriften des Archivs der Universität Wien 18.) Göttingen 2014.

Pfefferle, Roman und Hans Pfefferle: ‚Eine peinliche Zwischenzeit‘. Entnazifizierung und
Rehabilitierung der Professorenschaft an der Universität Wien. In: Johannes Koll (Hg.):
„Säuberungen“ an österreichischen Hochschulen 1934–1945. Voraussetzungen,
Prozesse, Folgen. Wien, Köln, Weimar 2017, S. 405–432.

Pichler, Georg: ‚Nicht nach dem Readers Digest-Prinzip‘. Übersetzungen in literarischen
Zeitschriften. Eine Umfrage. In: Internationales Archiv für Sozialgeschichte der deutschen
Literatur 29 (2004), Nr. 2, S. 229–239.

Pohl, Ronald: Der Untergang von Thomas Bernhards Welt. In: Der Standard, 12.02.2019.
Politzer, Heinz: Der Dichter Franz Kafka. In: Silberboot 2 (1946), Nr. 1, S. 41–42.

348 Literaturverzeichnis

https://edition.onb.ac.at/okopenko
https://edition.onb.ac.at/okopenko


Pollak, Oscar: Entfaschisierung der Sprache. In: Arbeiter-Zeitung, 17.10.1945.
Polt-Heinzl, Evelyne: Der Kalte Krieg schreibt Literaturgeschichte oder der Mythos vom langen

Schweigen der Literatur zum Nationalsozialismus. In: Hansel und Rohrwasser (Hg.): Kalter
Krieg in Österreich, S. 123–137.

Polt-Heinzl, Evelyne: Trümmerliteratur aus Österreich. In: treibhaus. Jahrbuch für die Literatur
der fünfziger Jahre 10 (2014), S. 50–66.

Polt-Heinzl, Evelyne und Daniela Strigl (Hg.): Im Keller. Der Untergrund des literarischen
Aufbruchs nach 1945. Wien 2006.

Porpaczy, Barbara: Frankreich – Österreich. 1945–1960. Kulturpolitik und Identität. (Innsbrucker
Forschungen zur Zeitgeschichte 18.) Innsbruck, Wien, München, Bozen 2002.

Porpaczy, Barbara: Die französische Besatzung und die österreichische Nachkriegsidentität.
In: Fornwagner und Schober (Hg.): Freiheit und Wiederaufbau, S. 91–102.

Porpaczy, Barbara: Von der Selbstdarstellung zum Kulturaustausch. Die französischen
Kulturinstitute in Wien und Innsbruck. In: Angerer und Le Rider (Hg.): Französisch-
österreichische Kulturtransfers seit 1945, S. 119–136.

Pospichal, Edith: Paul Blaha – Journalist – Literat – Kulturpolitiker. Ein biographischer Beitrag
zum journalistischen, kulturellen und kulturpolitischen Schaffen eines
Gesellschaftskritikers. Wien: Universität Wien, Dipl.-Arb. 1999.

Priester, Eva: Die Aufgaben der österreichischen Literatur. In: Österreichisches Tagebuch,
16.11.1946.

Prieur, Jean: Neue französische Bücher. In: Wiener Kurier, 19.02.1946.
Prohaska, Leopold: Existentialismus und Pädagogik. Eine kritische Studie zum Aufbau einer

christlichen Pädagogik auf existentieller Grundlage. Wien, Freiburg 1955.
Proklamation über die Selbstständigkeit Österreichs. Staatsgesetzblatt für die Republik

Österreich, ausgegeben am 1. Mai 1945. https://www.ris.bka.gv.at/ (einges. 12.02.2019).
–r: Frankreich: Die neue Situation. In: Der Turm 1 (1945), Nr. 4/5, S. 111.
Rabenstein-Michel, Ingeborg: Bewältigungsinstrument Anti-Heimatliteratur. In: Germanica

2008, Nr. 42, S. 1–11. https://journals.openedition.org/germanica/525 (einges.
09.01.2019).

Radax, Ferry: „Mit nichts als Fantasie erschufen wir unsere Welt aus dem Nichts“. [Interview
mit Josef Schweikhardt.] http://www.ferryradax.at/film/film.htm (einges. 09.01.2019).

Raether, Martin: Der „Acte gratuit“. Revolte und Literatur. Hegel, Dostojewskij, Nietzsche,
Gide, Sartre, Camus, Beckett. (Studia Romanica 37.) Heidelberg 1980.

Rahner, Mechtild: Jean-Paul Sartre als Modell des Intellektuellen im kulturellen Feld
Nachkriegsdeutschlands. In: Eßbach (Hg.): Welche Modernität?, S. 317–340.

Rahner, Mechtild: Selbst- und Fremdwahrnehmungsmuster in der Rezeption des
französischen Existentialismus nach 1945 in Deutschland. In: Frankreich-Jahrbuch 1995:
Politik, Wirtschaft, Gesellschaft, Geschichte, Kultur (Themenschwerpunkt:
Wahrnehmungsmuster zwischen Deutschland und Frankreich). Opladen 1996, S. 113–132.

Rahner, Mechtild: „Tout est neuf ici, tout est à recommencer … “. Die Rezeption des
französischen Existentialismus im kulturellen Feld Westdeutschlands. (Epistemata,
Philosophie 142.) Würzburg 1993.

Rahner, Mechtild: „Tout est neuf ici, tout est à recommencer“. Die Rezeption des
französischen Existenzialismus in Deutschland nach 1945. In: Bernd Busch und Thomas
Combrink (Hg.): Doppelleben. Literarische Szenen aus Nachkriegsdeutschland. Göttingen
2009, S. 205–218.

Literaturverzeichnis 349

https://www.ris.bka.gv.at/
https://journals.openedition.org/germanica/525
http://www.ferryradax.at/film/film.htm


Rainer, Ulrike: The Grand Fraud ‚Made in Austria‘: The Economic Miracle, Existentialism, and
Private Fascism in Elfriede Jelinek’s Die Ausgesperrten. In: Jorun B. Johns und Katherine
Arens (Hg.): Elfriede Jelinek: Framed by Language. (Studies in Austrian literature, culture,
and thought.) Riverside/CA 1994, S. 176–193.

Ransmayr, Christoph: Die Erfindung der Welt. Fragen, Antworten. In: Ransmayr: Die
Verbeugung des Riesen, S. 15–22.

Ransmayr, Christoph: Hiergeblieben. Sehr geehrte Damen und Herren! In: Ransmayr: Die
Verbeugung des Riesen, S. 84–89.

Ransmayr, Christoph: Die Verbeugung des Riesen. Vom Erzählen. Frankfurt am Main 2003.
Ranzmaier, Irene: Germanistik an der Universität Wien zur Zeit des Nationalsozialismus.

Karrieren, Konflikte und die Wissenschaft. (Literaturgeschichte in Studien und Quellen
10.) Wien, Köln, Weimar 2005.

Rathkolb, Oliver: Die Entwicklung der US-Besatzungskulturpolitik zum Instrument des Kalten
Krieges. In: Stadler (Hg.): Kontinuität und Bruch, S. 35–50.

Rathkolb, Oliver: Es ist schwer, jung zu sein. Jugend und Demokratie in Österreich 1918–1988.
Wien 1988.

Rathkolb, Oliver: Die paradoxe Republik. Österreich 1945 bis 2005. Wien 2005.
Rattner, Josef: Jean-Paul Sartre. Ein Essay. Berlin 2016.
Raynova, Yvanka B.: Die ‚Wahrheit des Ganzen‘: Das Integrale Denken Leo Gabriels. In:

Benedikt et al. (Hg.): Verdrängter Humanismus, S. 1057–1071.
Redaktion: Ein Jahr ‚Kulturelles‘. In: Kulturelles, 22.03.1948.
Redaktion: Unter uns gesagt. In: Kontinente. Gedanken und Gespräche der Gegenwart

8 (1955), Nr. 6, o. S.
Reiter, Sabina: Die Wiederentdeckung Kafkas. In: Hay (Hg.): Zur literarischen Situation

1945–1949, S. 252–269.
Renner, Gerhard: Entnazifizierung der Literatur. In: Meissl, Mulley und Rathkolb (Hg.):

Verdrängte Schuld, verfehlte Sühne, S. 203–229.
Richter, Hans Werner: Warum schweigt die junge Generation? In: Hans A. Neunzig (Hg.): Der

Ruf. Unabhängige Blätter für die junge Generation. Eine Auswahl; Vorwort von Hans
Werner Richter. München 1976, S. 60–65 [Zuerst in: Der Ruf. Unabhängige Blätter der
jungen Generation, Nr. 2, 02.09.1946.]

Rieger, Dietmar: ‚Können wir so erlöst werden?‘ Das Problem von Schuld und Reue und die
‚deutschen‘ Mouches (1947/1948). In: Romanistische Zeitschrift für Literaturgeschichte
32 (2008), Nr. 3/4, S. 343–373.

Rismondo, Piero: Der Mord als Selbstbestätigung. In: Die Presse, 02.10.1954.
Ritschl, Wolfgang: Zur Freiheit verurteilt. Der Siegeszug des Existenzialismus. Ö1, 08.04.2005.

http://oe1.orf.at/artikel/207083. 11.12.16 (einges. 09.01.2019).
Roessler, Peter: Die Rekonstruktion eines Genres. Theaterpublizistik im ‚Neuen Österreich‘. In:

Haider-Pregler und Roessler (Hg.): Zeit der Befreiung, S. 340–378.
Roessler, Peter: Studien zur Auseinandersetzung mit Faschismus und Krieg im

österreichischen Drama der Nachkriegszeit und der 50er Jahre. Köln 1987.
Rohrwasser, Michael: ‚In Sibirien verstehen wir Kafka besser‘. Franz Kafka und der Kalte

Krieg. In: Hansel und Rohrwasser (Hg.): Kalter Krieg in Österreich, S. 153–167.
Rohrwasser, Michael: Kleines Lexikon der anderen Verwendungsformen des Buches. In:

Thomas Eder, Samo Kobenter und Peter Plener (Hg.): Seitenweise. Was das Buch ist. Wien
2010, S. 53–78.

350 Literaturverzeichnis

http://oe1.orf.at/artikel/207083


Roloff, Volker: Der Mörder als Erzähler: Existentialismus und Intertextualität bei Sartre,
Camus, Cela und Sábato. In: Romanistische Zeitschrift für Literaturgeschichte 10 (1986),
Nr. 1/2, S. 197–218.

Rosendorfer, Herbert: Martha. Von einem schadhaften Leben. München 2014.
Rovan, Joseph: Réflexions sur les relations franco-autrichiennes depuis le Traité d’État de

1955. In: Austriaca. Cahiers Universitaires d’Information sur l’Autriche 11, Juni 1986
(Spécial Colloque: Relations Franco-Autrichiennes 1870–1970), S. 233–240.

Roy, Claude: Kellner … etwas zum Schreiben! In: Wiener Kurier, 12.01.1946.
Rubel, Peter: Die Verpflichtung des Theaters. In: Plan 1 (1946/47), Nr. 12, S. 978–980.
Rühm, Gerhard: das phänomen ‚wiener gruppe‘ im wien der fünfziger und sechziger jahre. In:

Weibel (Hg.): die wiener gruppe, S. 17–29.
S.: Revues françaises. Kleiner Wegweiser. In: Wiener Revue 2 (1946), Nr. 11, S. 10–11.
S., L. v.: Porträt unseres Helden. In: Europäische Rundschau 3 (1948), Nr. 17, S. 806–808.
S., N.: Gabriel Marcel kommt nach Wien. In: Wiener Kurier, 01.10.1946.
S., O.: Die Dramatik Sartres – eine Predigt des Menschenhasses. In: Österreichische Zeitung,

16.12.1950.
Sallager, Edgar Karl Ludwig: Übersetzungspoetik versus Gattungspoetik: Studien zur

deutschen Übersetzung von Jean-Paul Sartre und Italo Svevo. Klagenfurt: Universität
Klagenfurt, Habil. 1988.

Samoyault, Tiphaine: Roland Barthes. Die Biographie. Deutsch von Maria Hoffmann-Dartevelle
und Lis Künzli. Frankfurt am Main 2015.

Sandner, Margit: Bibliothekskataloge als rezeptionsgeschichtliche Quellen. Französische
Autoren in den Beständen der Universitätsbibliothek Wien. In: Angerer und Le Rider (Hg.):
Französisch-österreichische Kulturtransfers seit 1945, S. 273–279.

Saner, Hans: Die Anarchie der Stille. Basel 1990.
Sapiro, Gisèle: La Collaboration littéraire. In: Betz und Martens (Hg.): Les Intellectuels et

l’Occupation, 1940–1944, S. 39–63.
Sapiro, Gisèle: Les Conditions professionnelles d’une mobilisation réussie: le Comité national

des écrivains. In: Le Mouvement social 1997, Nr. 180 [Juli–September], S. 179–191.
Sapiro, Gisèle: La guerre des écrivains. 1940–1953. Paris 1999.
Sapiro, Gisèle: Modèles d’intervention politique des intellectuels. Le cas français. In: Actes de

la recherche en sciences sociales 2009, Nr. 176–177, S. 8–31.
Sapiro, Gisèle: The Structure of the French Literary Field during the German Occupation

(1940–1944): a Multiple Correspondence Analysis. In: Poetics 30 (2002), S. 387–402.
Sarrazac, Jean-Pierre: Théâtre: le palais et les catacombes. In: Gumplowicz und Klein (Hg.):

Paris 1944–1954, S. 142–150.
Sartre, Jean-Paul: Abrüstung der Kultur. In: Tagebuch 17 (1962), Nr. 8/9, S. 1, 16. [Zuerst: La

Démilitarisation de la culture: Extrait du discours à Moscou devant le Congrès mondial
pour le désarmement général et la paix. In: France-Observateur, 17.07.1962.]

Sartre, Jean-Paul: L’Affaire Henri Martin. Paris 1953.
Sartre, Jean-Paul: L’Âge de raison. In: Sartre: Œuvres romanesques, S. 391–729.
Sartre, Jean-Paul: American Novelists in French Eyes. In: The Atlantic Monthly 178 (1946),

Nr. 2, S. 114, 117.
Sartre, Jean-Paul: Appel du comité pour le Rassemblement Démocratique Révolutionnaire. In:

Esprit 1948, Nr. 143 [März], S. 464–466.
Sartre, Jean-Paul: Après notre Défaite … . In: Sartre: Un Théâtre des situations, S. 272–273.

[Zuerst in: Verger, Nr. 2, Juni 1947.]

Literaturverzeichnis 351



Sartre, Jean-Paul: À Propos de l’existentialisme: Mise au point (1944). In: Contat und Rybalka
(Hg.): Les Écrits de Sartre, S. 653–658. [Zuerst in: Action, 29.12.1944.]

Sartre, Jean-Paul: Auszüge aus Schmutzige Hände [6. Bild, 1.–4. Szene]. Deutsch von Milo
Dor. In: Komödie. Zeitschrift für künstlerisches Theater, Film, Neue Bildende Kunst, Neue
Musik 3 (1948/49), Nr. 2, S. 41–47.

Sartre, Jean-Paul: Autoportrait à soixante-dix ans. Propos recueillis par Michel Contat. In:
Sartre: Situations, X. Politique et autobiographie. Paris 1976. S. 133–226. [Zuerst in: Le
Nouvel Observateur, 23.06., 30.06. und 07.07.1975.]

Sartre, Jean-Paul: Avant-garde? De quoi et de qui? In: Contat und Rybalka (Hg.): Les Écrits de
Sartre, S. 421–422. [Zuerst in: Le Nouvel Observateur, 20.–26.10.1965.]

Sartre, Jean-Paul: Baudelaire. Paris 1975 [1947].
Sartre, Jean-Paul: Baudelaire. Mit einem Vorwort von Michel Leiris. Deutsch von Beate

Möhring. Neu hg. und mit einem Nachwort von Dolf Oehler. (Gesammelte Werke in
Einzelausgaben, Schriften zur Literatur 2.) Reinbek 1997 [1978].

Sartre, Jean-Paul: Carnets de la drôle de guerre. Septembre 1939–Mars 1940. Nouvelle édition
augmentée d’un carnet inédit; texte établie et annoté par Arlette Elkaïm-Sartre. Paris 1995.

Sartre, Jean-Paul: Ce que j’ai vu à Vienne, c’est la Paix. In: Les Lettres françaises,
01.–08.01.1953.

Sartre, Jean-Paul: Les Communistes et la Paix. In: Sartre: Situations, VI. Problèmes du
marxisme, 1. Paris 1964.

Sartre, Jean-Paul: Le Congrès de Vienne. In: Le Monde, 01.01.1953.
Sartre, Jean-Paul: Der Dichter über sein Werk. In: Die Quelle. Zeitschrift für Theater, Musik,

Film 1 (1947), Nr. 2, S. 131.
Sartre, Jean-Paul: Les Écrivains en personne. [Interview mit Madeleine Chapsal.] In: Sartre:

Situations IX, S. 9–39. [Zuerst in: Madeleine Chapsal: Les Écrivains en personne, 1960.]
Sartre, Jean-Paul: L’Écrivain et sa langue. [Interview mit Pierre Verstraeten.] In: Sartre:

Situations IX, S. 40–82. [Zuerst in: Revue d’Esthétique 3/4, 1965.]
Sartre, Jean-Paul: Der Ekel. Deutsch von Heinrich Wallfisch. Stuttgart, Hamburg, Baden-Baden

1949.
Sartre, Jean-Paul: Der Ekel. Deutsch von Uli Aumüller. (Gesammelte Werke in Einzelausgaben,

Romane und Erzählungen 1.) Reinbek 1994 [1982].
Sartre, Jean-Paul: L’Enfance d’un chef. Paris 1939.
Sartre, Jean-Paul: Entretien avec Guy Dornand. In: Sartre: Théâtre complet, S. 363. [Zuerst in:

Franc-Tireur, 25.03.1948.]
Sartre, Jean-Paul: Entretien avec Paolo Caruso. In: Sartre: Théâtre complet, S. 366–371.

[Zuerst: Postface à l’édition italienne „Le mani sporche“, 1964.]
Sartre, Jean-Paul: Entretien avec René Guilly. In: Sartre: Théâtre complet, S. 365. [Zuerst in:

Combat, 31.03. 1948.]
Sartre, Jean-Paul: Érostrate. In: Sartre: Œuvres romanesques, S. 262–278.
Sartre, Jean-Paul: L’Être et le Néant. Essai d’ontologie phénoménologique. Paris 1943.
Sartre, Jean-Paul: Der Existentialismus ist ein Humanismus. Deutsch von Vincent von

Wroblewsky. In: Sartre: Der Existentialismus ist ein Humanismus und andere
philosophische Essays 1943–1948. (Gesammelte Werke in Einzelausgaben,
Philosophische Schriften 4.) Reinbek 2002 [2000], S. 145–192.

Sartre, Jean-Paul: L’Existentialisme est un humanisme. Présentation et notes par Arlette
Elkaïm-Sartre. Paris 1996.

352 Literaturverzeichnis



Sartre, Jean-Paul: Explication de ‚L’Étranger‘(1943). In: Sartre: Situations, I. Essais critiques.
Paris 1947, S. 92–112.

Sartre, Jean-Paul: Die Fliegen. In: Sartre: Die Fliegen. Die Schmutzigen Hände. Zwei Dramen.
Reinbek 1977 [1961].

Sartre, Jean-Paul: Fragment sur le jazz. In: Michel Contat und Michel Rybalka (Hg.): Écrits de
jeunesse. Paris 1990, S. 357–361.

Sartre, Jean-Paul: Huis clos. In: Sartre: Théâtre complet, S. 89–128.
Sartre, Jean-Paul: Huis clos (1965). In: Sartre: Un Théâtre des situations, S. 281–284.
Sartre, Jean-Paul: Une Idée fondamentale de la ‚phénoménologie‘ de Husserl,

l’Intentionnalité. In: La Nouvelle Revue Française 27 (1939), Nr. 304, S. 129–132.
Sartre, Jean-Paul: L’Idée neuve de mai 1968. Propos recueillis par Serge Lafaurie. In: Sartre:

Situations, VIII, S. 193–207. [Zuerst in: Le Nouvel Observateur, 26.06.1968.]
Sartre, Jean-Paul: Intervention de M. Jean-Paul Sartre. In: Congrès des Peuples pour la Paix,

Service d’Information [Vienne], 13.12.1952.
Sartre, Jean-Paul: Interview [mit Christian Grisoli, Dezember 1945]. In: Sartre: Œuvres

romanesques, S. 1912–1917. [Zuerst in: Paru, Nr. 13, Dezember 1945.]
Sartre, Jean-Paul: Interview par Paule Boussinot. In: Contat und Rybalka (Hg.): Les Écrits de

Sartre, S. 252. [Zuerst in: Défense de la Paix. Numéro spécial, décembre 1952.]
Sartre, Jean-Paul: Interview [vom 07.02.1973]. In: Jacques Chancel: Radioscopie III. Préface de

Marcel Jullian. Paris 1973.
Sartre, Jean-Paul: Ist der Existentialismus ein Humanismus? Zürich 1947.
Sartre, Jean-Paul: Itinerary of a Thought. Interview with Jean-Paul Sartre [by P. A., R. F., Q. H.].

In: New Left Review, Nr. 58, November–Dezember 1969, S. 43–66.
Sartre, Jean-Paul: Je ne suis pas désespéré et ne renie pas mon œuvre antérieure. [Interview

mit Jacqueline Piatier.] In: Le Monde, 18.04.1964.
Sartre, Jean-Paul: Les Jeux sont faits? Tout le contraire d’une pièce existentialiste, nous dit

Jean-Paul Sartre. Interview par Paul Carrière. In: Le Figaro, 29.04.1949.
Sartre, Jean-Paul: Lettres au Castor et à quelques autres. 1926–1939. Édition établie,

présentée et annotée par Simone de Beauvoir. Paris 1983.
Sartre, Jean-Paul: Lettre-Préface. In: François Fejtö: La Tragédie hongroise. Paris 1956, S. 13–15.
Sartre, Jean-Paul: Literatur als Engagement für das Ganze. Interview mit Madeleine Chapsal,

1960. In: Sartre: Was kann Literatur? Interviews, Reden, Texte. 1960–1967. Hg. und mit
einem Nachwort von Traugott König. Übersetzt von Stephan Hermlin, Traugott König,
Joachim Ozdoba, Helmut Scheffel. (Gesammelte Werke in Einzelausgaben, Schriften zur
Literatur 6.) Reinbek 1979, S. 9–29.

Sartre, Jean-Paul: Les Mains sales. In: Sartre: Théâtre complet, S. 245–354.
Sartre, Jean-Paul: Matérialisme et révolution. In: Sartre: Situations, III, S. 103–166.
Sartre, Jean-Paul: Merleau-Ponty. In: Sartre: Situations, IV. Portraits. Paris 1964, S. 189–287.

[Zuerst: Merleau-Ponty XE “Merleau-Ponty, Maurice” vivant. In: Les Temps modernes
1961, Nr. 184–185 (Oktober, Sondernummer „Maurice Merleau-Ponty“).]

Sartre, Jean-Paul: Les Mouches. In: Sartre: Théâtre complet, S. 1–70.
Sartre, Jean-Paul: Le Mur. In: Sartre: Œuvres romanesques, S. 211–233.
Sartre, Jean-Paul: ‚Le Mur‘ au lycée. In: Sartre: Situations, VIII, S. 233–238. [Zuerst in: Le

Monde, 18.01.1969.]
Sartre, Jean-Paul: La Nationalisation de la littérature. In: Sartre: Situations, II. Littérature et

engagement. Paris 1948, S. 31–53. [Zuerst in: Les Temps modernes 1945, Nr. 2
(November).]

Literaturverzeichnis 353



Sartre, Jean-Paul: Die Nationalisierung der Literatur. In: Sartre: Situationen. Deutsch von Hans
Georg Brenner und Günther Scheel. Hamburg 1956, S. 164–182.

Sartre, Jean-Paul: La Nausée. Paris 1938.
Sartre, Jean-Paul: Nick’s Bar, New York City. In: Contat und Rybalka (Hg.): Les Écrits de Sartre,

S. 680–682. [Zuerst in: America 1947, Nr. 5 (Jazz 47).]
Sartre, Jean-Paul:Œuvres romanesques. Édition établie par Michel Contat et Michel Rybalka.

Paris 1981.
Sartre, Jean-Paul: Paris sous l’occupation. In: Sartre: Situations, III, S. 15–42. [Zuerst in: La

France libre, November 1944.]
Sartre, Jean-Paul: Plädoyer für die Intellektuellen. In: Sartre: Plädoyer für die Intellektuellen.

Interviews, Artikel, Reden. 1950–1973. Deutsch von Hilda von Born-Pilsach, Eva Groepler,
Traugott König, Irma Reblitz, Vincent von Wroblewsky. (Gesammelte Werke in
Einzelausgaben, Politische Schriften 6.) Reinbek 1995, S. 90–148.

Sartre, Jean-Paul: Plaidoyer pour les intellectuels (1965). In: Sartre: Situations, VIII, S. 375–455.
Sartre, Jean-Paul: Pour un Théâtre de l’engagement – Je ferai une pièce cette année et deux

films. Interview par Jacques Baratier. In: Contat und Rybalka (Hg.): Les Écrits de Sartre,
S. 90. [Zuerst in: Carrefour, 09.09.1944.]

Sartre, Jean-Paul: Préface (1961). In: Frantz Fanon: Les damnés de la terre. Paris 2002,
S. 17–36.

Sartre, Jean-Paul: Prière d’insérer. In: Sartre:Œuvres romanesques, S. 1807.
Sartre, Jean-Paul: La Putain respectueuse. Préface à la traduction américaine. In: Sartre: Un

Théâtre des situations, S. 286–289.
Sartre, Jean-Paul: Qu’est-ce que la littérature? Paris 1948.
Sartre, Jean-Paul: Qu’est-ce qu’un collaborateur? In: Sartre: Situations, III, S. 43–61. [Zuerst

in: La République Française, August 1945.]
Sartre, Jean-Paul: Questions de méthode. In: Sartre: Critique de la raison dialectique (précédé

de Questions de méthode), Bd. 1: Théorie des ensembles pratiques. Paris 1974.
Sartre, Jean-Paul: Réflexions sur la question juive. Présentation par Arlette Elkaïm-Sartre.

Paris 1954.
Sartre, Jean-Paul: Die Republik des Schweigens. In: Sartre: Paris unter der Besatzung. Artikel,

Reportagen, Aufsätze 1944–1945. Hg., übersetzt und mit einem Nachwort von Hanns
Grössel. (Gesammelte Werke in Einzelausgaben, Politische Schriften 1.) Reinbek 1985
[1980], S. 37–38.

Sartre, Jean-Paul: La République du Silence. In: Sartre: Situations, III, S. 11–14. [Zuerst in: Les
Lettres françaises, 09.09.1944]

Sartre, Jean-Paul: La Responsabilité de l’écrivain (1946). Lagrasse 1998.
Sartre, Jean-Paul: Saint Genet. Comédien et Martyr. Paris 1952.
Sartre, Jean-Paul: Saint Genet, Komödiant und Märtyrer. Deutsch von Ursula Dörrenbächer.

(Gesammelte Werke, Schriften zur Literatur.) Reinbek 1986.
Sartre, Jean-Paul: Sartre. Un film réalisé par Alexandre Astruc et Michel Contat, avec la

participation de Simone de Beauvoir, Jacques-Laurent Bost, André Gorz, Jean Pouillon.
Texte intégral. Paris 1977.

Sartre, Jean-Paul: Sartre. Ein Film. Von Alexandre Astruc und Michel Contat, unter Mitwirkung
von Simone de Beauvoir, Jacques-Laurent Bost, André Gorz und Jean Pouillon. Deutsch
von Linde Birk. (Gesammelte Werke. Autobiographische Schriften, Briefe, Tagebücher 2.)
Reinbek 1988.

354 Literaturverzeichnis



Sartre, Jean-Paul: Sartre: ‚Ich protestiere, kann aber die Aufführung nicht verhindern‘. In:
Weltpresse, 23.09.1954.

Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen Ontologie.
Deutsch von Justus Streller, Karl August Ott und Alexa Wagner. Hamburg 1974.

Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen Ontologie.
Hg. von Traugott König. Deutsch von Hans Schöneberg und Traugott König. (Gesammelte
Werke in Einzelausgaben, Philosophische Schriften 3.) Reinbek 1991.

Sartre, Jean-Paul: Selbstporträt mit siebzig Jahren. 1975. [Interview mit Michel Contat.]
Deutsch von Peter Aschner. In: Sartre: Sartre über Sartre. Aufsätze und Interviews.
1940–1976. Hg. von Traugott König. (Gesammelte Werke. Autobiographische Schriften,
Briefe, Tagebücher 2.) Reinbek 1988, S. 202–276.

Sartre, Jean-Paul: Les Séquestrés d’Altona. In: Sartre: Théâtre complet, S. 857–993.
Sartre, Jean-Paul: Situations, III. Lendemains de guerre. Paris 1976 [1949].
Sartre, Jean-Paul: Situations, VIII. Autour de 68. Paris 1972.
Sartre, Jean-Paul: Situations, IX. Mélanges. Paris 1972.
Sartre, Jean-Paul: Tagebücher. September 1939 – März 1940. Deutsch von Eva Moldenhauer

und Vincent von Wroblewsky. (Gesammelte Werke in Einzelausgaben, Tagebücher.)
Reinbek 1996.

Sartre, Jean-Paul: Der Teufel und der liebe Gott. Drei Akte und elf Bilder. Neuübersetzung von
Uli Aumüller. (Gesammelte Werke, Theaterstücke.) Reinbek 1991.

Sartre, Jean-Paul: Théâtre complet. Édition publiée sous la direction de Michel Contat, avec la
collaboration de Jacques Deguy, Ingrid Galster, Geneviève Idt, John Ireland, Jacques Lecarme,
Jean-François Louette, Gilles Philippe, Michel Rybalka et Sandra Teroni. Paris 2005.

Sartre, Jean-Paul: Un Théâtre des situations. Textes rassemblés, établis, présentés et annotés
par Michel Contat et Michel Rybalka. Paris 1992 [1973].

Sartre, Jean-Paul: La Transcendance de l’Ego. Esquisse d’une description phénoménologique.
In: Recherches philosophiques 6 (1936–1937), S. 85–123.

Sartre, Jean-Paul: Der Un-Mut der Selbstverleugnung. In: Komödie. Zeitschrift für
künstlerisches Theater 2 (1948), Nr. 6, S. 204.

Sartre, Jean-Paul: Die Verantwortlichkeit des Schriftstellers. Vortrag zur Gründung der
UNESCO am 1. November 1946 an der Sorbonne. In: Sartre: Schwarze und weiße Literatur.
Aufsätze zur Literatur 1946–1960. Hg. und mit einem Nachwort von Traugott König.
Übersetzt von Traugott König, Gilbert Strasmann und Elmar Tophoven. (Gesammelte
Werke in Einzelausgaben, Schriften zur Literatur 5.) Reinbek 1984, S. 17–38.

Sartre, Jean-Paul: Volksfront nicht besser als Gaullisten. In: Der Spiegel, 12.02.1973.
Sartre, Jean-Paul: Vorwort. In: Frantz Fanon: Die Verdammten dieser Erde. Frankfurt am Main

1966, S. 7–25.
Sartre, Jean-Paul: Vorwort. In: Sartre: Die Fliegen, o. S.
Sartre, Jean-Paul: Die Wand. In: Sartre: Die Kindheit eines Chefs. Erzählungen. Deutsch von Uli

Aumüller. (Gesammelte Werke in Einzelausgaben, Romane und Erzählungen 2.) Reinbek 1985,
Sartre, Jean-Paul: Was ich in Wien gesehen habe, ist der Frieden. In: Sartre: Krieg im Frieden

2. Reden, Polemiken, Stellungnahmen 1952–1956. Hg. von Traugott König und Dietrich
Hoß, übersetzt von Abelle Christaller, Dietrich Hoß, Traugott König und Eva Moldenhauer.
(Gesammelte Werke in Einzelausgaben, Politische Schriften 3,2.) Reinbek 1982, S. 60–72.

Sartre, Jean-Paul: Was ist Literatur? Hg., neu übersetzt und mit einem Nachwort von Traugott
König. (Gesammelte Werke in Einzelausgaben, Schriften zur Literatur 3.) Reinbek 1997
[1981].

Literaturverzeichnis 355



Sartre, Jean-Paul: Zum Existentialismus. Eine Klarstellung. Deutsch von Traugott König und
Vincent von Wroblewsky. In: Sartre: Der Existentialismus ist ein Humanismus und andere
philosophische Essays 1943–1948, S. 113–121.

Sartre, Jean-Paul und Michel Sicard: Entretien. L’écriture et la publication. In: Obliques 1979,
Nr. 18–19, S. 9–29.

Saur, Pamela S.: Marlen Haushofer’s Heroines and Existentialism. In: Acta Germanica. German
Studies in Africa 36 (2008), S. 9–19.

Savage Brosman, Catharine: Existential Fiction. (Literary Topics 8.) Farmington Hills/MI 2000.
sch., e.: Ein Leben mit Sartre. In: Volksstimme, 29.09.1962.
Schandor, Werner: Der Underdog. In: Schreibkraft, Nr. 2/3 (1999). https://schreibkraft.adm.

at/ausgaben/02-wiederkehr/der-underdog (einges. 03.01.2019).
Scharang, Michael: Bleibt Peymann in Wien oder kommt der Kommunismus wieder.

Geschichten, Satiren, Abhandlungen. Hamburg 1993.
Scharang, Michael: Das Geschwätz von der Identität (1992). In: Scharang: Bleibt Peymann in

Wien oder kommt der Kommunismus wieder, S. 114–124.
Scharang, Michael: Die proletarisierte Literatur. In: Scharang: Die List der Kunst. Essays.

Darmstadt und Neuwied 1986, S. 14–24. [Zuerst in: Literatur Konkret 1983/1984, Nr. 8.]
Scharang, Michael: Vom Wurstel zum Würstel. Die Entwicklung eines österreichischen

Intellektuellen (1990). In: Scharang: Bleibt Peymann in Wien oder kommt der
Kommunismus wieder, S. 39–42.

Scharang, Michael: Vorlass. Literaturarchiv der Österreichischen Nationalbibliothek, Wien
(LIT), Sign.: 290/W265 und 290/W270.

Scheichl, Sigurd Paul: Die Tiroler Kulturpolitik und die Literatur, 1950–1959. In: Aspetsberger,
Frei und Lengauer (Hg.): Literatur der Nachkriegszeit, S. 155–177.

Scheichl, Sigurd Paul: Vergessene. Träger des Großen Österreichischen Staatspreises in den
50er Jahren. In: Walter Buchebner Gesellschaft (Hg.): Literatur in Österreich von 1950 bis
1965, S. 75–91.

Scheit, Gerhard: Kritik des politischen Engagements. Freiburg, Wien 2016.
Scheller, Wolf: Der Bekenner. Ein Gespräch mit Günter Grass zu seinem 70. Geburtstag. In:

Schweizer Monatshefte: Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur 77 (1997), Nr. 10,
S. 16–18.

Schelsky, Helmut: Die skeptische Generation. Eine Soziologie der deutschen Jugend.
Düsseldorf, Köln 1957.

Scheuch, Manfred: Literatur der äußersten Situation. Jean Paul Sartres ‚Tote ohne Begräbnis‘.
In: neue generation 8 (1958), Nr. 4, S. 10.

Schiller, Andrea: Die Theaterentwicklung in der sowjetischen Besatzungszone (SBZ) 1945 bis
1949. (Europäische Hochschulschriften XXX/73.) Frankfurt am Main et al. 1998.

Schlich, Jutta: Geschichte(n) des Begriffs ‚Intellektuelle‘. In: Schlich (Hg.): Intellektuelle im
20. Jahrhundert in Deutschland. Ein Forschungsreferat. (Internationales Archiv für
Sozialgeschichte der deutschen Literatur, 11. Sonderheft.) Tübingen 2000, S. 1–113.

Schlobach, Jochen und Michel Grunewald (Hg.): Vermittlungen. Aspekte der deutsch-
französischen Beziehungen vom 17. Jahrhundert bis zur Gegenwart, Bd. 2. (Contacts,
Gallo-Germanica 7.) Bern et al. 1992.

Schmale, Wolfgang: Historische Komparatistik und Kulturtransfer. Europageschichtliche
Perspektiven für die Landesgeschichte. Eine Einführung unter besonderer
Berücksichtigung der Sächsischen Landesgeschichte. (Herausforderungen. Historisch-
politische Analysen 6.) Bochum 1998.

356 Literaturverzeichnis

https://schreibkraft.adm.at/ausgaben/02-wiederkehr/der-underdog
https://schreibkraft.adm.at/ausgaben/02-wiederkehr/der-underdog


Schmeller, Alfred: Ein Sammelsurium (1980). In: Breicha (Hg.): Der Art Club in Österreich,
S. 31–34.

Schmeller, Alfred: Es rieselt im Gebälk des Art Clubs. In: Breicha (Hg.): Der Art Club in
Österreich, S. 28–30. [Zuerst in: Neuer Kurier, 24.05.1955.]

Schmid, Georg: Die ‚Falschen‘ Fuffziger. Kulturpolitische Tendenzen der fünfziger Jahre. In:
Aspetsberger, Frei und Lengauer (Hg.): Literatur der Nachkriegszeit, S. 7–23.

Schmid-Bortenschlager, Sigrid: Die Etablierung eines literarischen Paradigmas. Hans Weigels
„Stimmen der Gegenwart“. In: Walter Buchebner Gesellschaft (Hg.): Literatur in Österreich
von 1950 bis 1965, S. 38–51.

Schmidt-Dengler, Wendelin: Germanistik in Wien 1945 bis 1960. In: Grandner, Heiss, Rathkolb
(Hg.): Zukunft mit Altlasten, S. 212–222.

Schmidt-Dengler, Wendelin: Vorwort. In: Nachbaur und Scheichl (Hg.): Literatur über Literatur,
S. 11–24.

Schmitz, Richard: Zum Geleit. In: Stimmen der Gegenwart, 1953, S. 3.
Schmitz, Walter: Philosophie als ‚Plagiatprofil‘. Wissen und Erkenntnisgrenzen der Literatur

im Werk Max Frischs. In: Germanica 2011, Nr. 48, S. 55–74.
Schneilin, Gérard: L’Image de la France dans les manuels scolaires pour l’enseignement de la

civilisation française en R.F.A. de 1950 à 1990. In: Schlobach und Grunewald (Hg.):
Vermittlungen, Bd. 2, S. 417–430.

Schönwiese, Ernst: Die oesterreichische Lyrik der Gegenwart. In: Études Germaniques
13 (1958), Nr. 4, S. 333–347.

[Schönwiese, Ernst:] Zum zweiten Jahrgang nach mehr als acht Jahren. In: Silberboot 2 (1946),
Nr. 1, S. 1.

Scholl, Sabine: Sex, Gott und Alkohol – Hertha Kräftners ‚Pariser Tagebuch‘. In: Evelyne Polt-
Heinzl (Hg.): „Zum Dichten gehört Beschränkung“. Hertha Kräftner – ein literarischer
Kosmos im Kontext der frühen Nachkriegszeit. Wien 2004.

Schreiber, Hermann: Der Bruch mit dem Intellektualismus. In: Plan 1 (1946/47), Nr. 12,
S. 929–937.

Schreiber, Hermann: Das Buch. Papierpolitik. In: Österreichisches Tagebuch, 19.09.1947.
Schriftleitung: Zum Geleit. In: Wort und Tat 1 (1946), Nr. 1, S. 3–5.
Schuh, Franz: Warten auf nichts. In: Sepp Dreissinger: Im Kaffeehaus. Gespräche. Fotografien.

Wien 2017, S. 146–152.
Schuh, Franz: Lest Sartre! In: Profil, 21.04.1980.
Schuster, Walter und Wolfgang Weber (Hg.): Entnazifizierung im regionalen Vergleich. Linz 2004.
Schwaiger, Brigitte: Fallen lassen. Wien 2006.
Schwaiger, Brigitte: Wie kommt das Salz ins Meer (1977). Reinbek 1979.
Schwarz, Helmut: Auftrag Gerechtigkeit. Wien 1971.
Schweiger, Hannes: Failing better. Die Rezeption Samuel Becketts in Österreich.

(Wechselwirkungen 8.) Bern 2005.
Schwendter, Rolf: Theorie der Subkultur. Köln 1973.
Seidelmann, T. Maria: Mohn. In: Stimmen der Gegenwart, 1952, S. 37.
Sichrovsky, Heinz: Die Ausgesperrten. In: Arbeiter-Zeitung. 17.11.1979.
Sichrovsky, Heinz: Rechtfertigung der Gewalt? In: Arbeiter-Zeitung. 01.04.1982.
Sieg, Christian: Die ‚engagierte Literatur‘ und die Religion. Politische Autorschaft im

literarischen Feld zwischen 1945 und 1990. (Studien und Texte zur Sozialgeschichte der
Literatur 146.) Berlin, Boston 2017.

Literaturverzeichnis 357



Silbermann, Alphons: Die Kulturzeitschrift als Literatur. In: Internationales Archiv für
Sozialgeschichte der deutschen Literatur 10 (1985), Nr. 1, S. 94–112.

Silva-Tarouca, Amadeo: Die Logik der Angst. Innsbruck, Wien, München 1953.
Simmel, Johannes Mario: Die Antwort kennt nur der Wind. München, Zürich 1973.
Simmel, Johannes Mario: Hurra – wir leben noch! Locarno 1978.
Simmel, Johannes Mario: Liebe ist nur ein Wort. München, Zürich 1963.
Simmel, Johannes Mario: Zweiundzwanzig Zentimeter Zärtlichkeit und andere Geschichten

aus dreiunddreißig Jahren. Locarno 1979.
Sommer, Gerald: Basil – Doderer – Gütersloh. Kleiner Traktat über zwei Katheten und eine

Hypotenuse. In: Volker Kaukoreit und Wendelin Schmidt-Dengler (Hg.): Otto Basil und
die Literatur 1945. Tradition – Kontinuität – Neubeginn. (Profile 2, 1998.) Wien 1998,
S. 37–55.

Sonnleitner, Johann: Existentialismus im Nachkriegsösterreich. Zu Jelineks Roman Die
Ausgesperrten. In: Françoise Rétif und Sonnleitner (Hg.): Elfriede Jelinek. Sprache,
Geschlecht und Herrschaft. (Saarbrücker Beiträge zur Vergleichenden Literatur- und
Kulturwissenschaft 35.) Würzburg 2008, S. 79–88.

Sperber, Manès: Bis man mir Scherben auf die Augen legt. All das Vergangene … München
1984 [1977].

Sperber, Manès: Nur eine Brücke zwischen Gestern und Morgen. München 1983 [1980].
Spiel, Hilde: Welche Welt ist meine Welt? Erinnerungen 1946–1989. München 1990.
Stadler, Friedrich (Hg.): Kontinuität und Bruch. 1938 – 1945 – 1955. Beiträge zur

österreichischen Kultur- und Wissenschaftsgeschichte. Wien, München 1988.
Stadler, Friedrich: Kontinuität und / oder Bruch? Anmerkungen zur österreichischen

Wissenschaftsgeschichte 1938 bis 1955. In: Stadler (Hg.): Kontinuität und Bruch, S. 9–23.
Stadler, Friedrich: Philosophie – Zwischen ‚Anschluss‘ und Ausschluss, Restauration und

Innovation. In: Grandner, Heiss und Rathkolb (Hg.): Zukunft mit Altlasten, S. 121–136.
Stančić, Mirjana: Manès Sperber. Leben und Werk. Frankfurt am Main und Basel 2003.
Statistik Austria: Hochschulstatistik, erstellt am 06.08.2018. https://www.statistik.at/web_

de/statistiken/menschen_und_gesellschaft/bildung_und_kultur/formales_bildungswe
sen/universitaeten_studium/021631.html (einges. 09.01.2019).

Steffen, Günther: Pilgrim des ‚Friedens‘. Sartres erster Schritt zur Selbstkritik. In: Die Zeit,
25.12.1952.

Stegmüller, Wolfgang: Hauptströmungen der Gegenwartsphilosophie. Eine historisch-
kritische Einführung. Wien 1952.

Steiner, Pamela: Von der Résistance zum Viermächtestatus: Sartres „Fliegen“ in der
Diskussion: Paris – Düsseldorf – Berlin. Gründgens – Fehling. Berlin: Freie Universität
Berlin, Diss. 1986.

Stenographisches Protokoll (08.07.1991). 35. Sitzung des Nationalrates der Republik
Österreich, XVIII. Gesetzgebungsperiode. https://www.parlament.gv.at/PAKT/DE/index.
shtml (einges. 12.02.2019).

Stephan, Inge: Im Zeichen des Mythos. Neupositionierung der Intellektuellen im literarischen
Feld der Nachkriegszeit. In: Hans-Gerd Winter (Hg.): „Uns selbst mussten wir misstrauen.“
Die „junge Generation“ in der deutschsprachigen Nachkriegsliteratur. Hamburg, München
2002, S. 49–66.

[Stephano, P. A.:] Der Ruf von draußen. I. Die Wiederkehr Franz Kafkas. In: Der Turm 1 (1946),
Nr. 6, S. 149–151.

358 Literaturverzeichnis

https://www.statistik.at/web_de/statistiken/menschen_und_gesellschaft/bildung_und_kultur/formales_bildungswesen/universitaeten_studium/021631.html
https://www.statistik.at/web_de/statistiken/menschen_und_gesellschaft/bildung_und_kultur/formales_bildungswesen/universitaeten_studium/021631.html
https://www.statistik.at/web_de/statistiken/menschen_und_gesellschaft/bildung_und_kultur/formales_bildungswesen/universitaeten_studium/021631.html
https://www.parlament.gv.at/PAKT/DE/index.shtml
https://www.parlament.gv.at/PAKT/DE/index.shtml


Stephano, P. A.: Der Ruf von draußen. II. Der Existenzialismus in Frankreich. In: Der Turm
1 (1946), Nr. 7, S. 175–176.

Stern, Günther: Pathologie de la liberté. Essai sur la non-identification. Französisch von P.-A.
Stéphanopoli. In: Recherches philosophiques 6 (1936–1937), S. 22–54.

Stiefel, Dieter: Entnazifizierung in Österreich. Wien, München, Zürich 1981.
Stocker, Günther: Der Kalte Krieg in der österreichischen Literatur. Ein Überblick. In: Hansel

und Rohrwasser (Hg.): Kalter Krieg in Österreich, S. 59–80.
Stöger, Hermann: Die Verlobung. In: Stimmen der Gegenwart, 1953, S. 28–30.
Stourzh, Gerald: Um Einheit und Freiheit. Staatsvertrag, Neutralität und das Ende der Ost-

West-Besetzung Österreichs 1945–1955. (Studien zu Politik und Verwaltung 62.) Wien,
Köln, Graz 52005.

Straßner, Erich: Kommunikative Aufgaben und Leistungen der Zeitschrift. In: Joachim-Felix
Leonhard, Hans-Werner Ludwig, Dietrich Schwarze und Erich Straßner (Hg.):
Medienwissenschaft. Ein Handbuch zur Entwicklung der Medien und
Kommunikationsformen. (Handbücher zur Sprach- und Kommunikationswissenschaft 15/
1.) Berlin, New York 1999, S. 852–864.

Straub, Wolfgang: Die Netzwerke des Hans Weigel. Wien 2016.
Strelka, Joseph (Hg.): Das zeitlose Wort. Eine Anthologie österreichischer Lyrik von Peter

Altenberg bis zur Gegenwart. Mit einem Nachwort von Ernst Schönwiese. Graz,
Wien 1964.

Streller, Justus: Zur Freiheit verurteilt. Ein Grundriß der Philosophie Jean Paul Sartres.
Hamburg 1952.

Strickmann, Martin: L’Allemagne nouvelle contre l’Allemagne éternelle. Die französischen
Intellektuellen und die deutsch-französische Verständigung 1944–1950. Diskurse,
Initiativen, Biografien. (Europäische Hochschulschriften III/989.) Frankfurt am Main 2004.

Strigl, Daniela: Vertreibung aus dem Paradies. Marlen Haushofers Existentialismus. In: Anke
Bosse und Clemens Ruthner (Hg.): „Eine geheime Schrift aus diesem Splitterwerk
enträtseln … “. Marlen Haushofers Werk im Kontext. Tübingen, Basel 2000, S. 121–136.

Strobel, Heidi: Gewalt von Jugendlichen als Symptom gesellschaftlicher Krisen. Literarische
Gewaltdarstellungen in Elfriede Jelineks „Die Ausgesperrten“ und in ausgewählten
Jugendromanen der neunziger Jahre. (Europäische Hochschulschriften I/1655.) Frankfurt
am Main 1998.

Strutz, Johann: … die Dichter dichten, die Maler malen und die Komponisten komponieren.
Über die Kulturpolitik der Steiermark in den fünfziger Jahren. In: Aspetsberger, Frei und
Lengauer (Hg.): Literatur der Nachkriegszeit, S. 139–154.

Stützer, Herbert Alexander: Werke des französischen Existentialismus in deutscher
Übersetzung. In: Das Buch. Zeitschrift für Literatur, Kultur und Wissenschaft aus
Frankreich 2 (1950), Nr. 5, S. 11–23.

Stur, Eduard J.: Der Begriff der Freiheit bei Jean Paul Sartre. Wien: Universität Wien,
Diss. 1950.

Suppanz, Werner: Transfer, Zirkulation, Blockierung. Überlegungen zum kulturellen Transfer
als Überschreiten signifikatorischer Grenzen. In: Frederico Celestini und Helga
Mitterbauer (Hg.): Ver-rückte Kulturen. Zur Dynamik kultureller Transfers. (Studien zur
Inter- und Multikultur 22.) Tübingen 2003, S. 21–35.

TB: Die geistige Elite der Welt trifft sich in Wien. In: Tagebuch, 27.10.1951.
tbg [Torberg, Friedrich]: Zur 30. Wiederkehr des Todestages von Franz Kafka. In: FORVM

1 (1954), Nr. 6, S. 19.

Literaturverzeichnis 359



–the: Völkerfrieden und Stacheldraht. In: Die Presse, 06.12.1952.
Tempfer, Jutta: Albert Camus. Das atheistische Postulat. Wien: Universität Wien, Diss. 1960.
Tenbruck, Friedrich H.: Die Aufgaben der Kultursoziologie. In: Joachim Matthes und Deutsche

Gesellschaft für Soziologie (Hg.): Sozialer Wandel in Westeuropa: Verhandlungen des 19.
Deutschen Soziologentages in Berlin 1979. Frankfurt am Main 1979, S. 900–904.

Tenenbaum, David: Issues of Shame and Guilt in the Modern Novel. Conrad, Ford, Greene,
Kafka, Camus, Wilde, Proust, and Mann. With a Foreword by Adrian S. Wisnicki.
Lewinston, Queenston, Lampeter 2009.

Tepser, Dr.: Sartre-Premiere in Innsbruck. In: Tiroler Tageszeitung, 15.05.1950.
Teroni, Sandra: Les Mains sales. Notice. In: Sartre: Théâtre complet, S. 1372–1387.
Thaler, Walter: Der Heimat treue Hasser. Schriftsteller und Politik in Österreich. Ein

politisches Lesebuch; Vorwort: Karl Müller, Anton Pelinka. Wien 2013.
Thornton, Sarah: The Social Logic of Subcultural Capital [1995]. In: Thornton und Ken Gelder

(Hg.): The Subcultures Reader. London und New York 1997, S. 200–209.
Thurnherr, Urs: ‚Existenzphilosophie‘ und ‚Existenzialismus‘ oder Kurze Geschichte ‚eines‘

Etiketts. In: Thurnherr und Hügli (Hg.): Lexikon Existenzialismus und Existenzphilosophie,
S. 9–17.

Thurnherr, Urs und Anton Hügli (Hg.): Lexikon Existenzialismus und Existenzphilosophie.
Darmstadt 2007.

Todorov, Tzvetan: Mikhaïl Bakhtine: le principe dialogique suivi de Écrits du Cercle de
Bakhtine. Paris 1981.

Torberg, Friedrich: Post Scriptum. In: Wiener Kurier, 31.01.1952.
Torberg, Friedrich: Sartre oder Die ehrbare Koexistenz. Zur Wiener Affäre um die ‚Schmutzigen

Hände‘. In: FORVM 1 (1954), Nr. 10, S. 16–17.
Traxler, Günter: Zwischen Menasse und Sartre. In: Der Standard, 02.08.2005.
Turrini, Peter: Ein paar Schritte zurück. Hg. von Silke Hassler. Frankfurt am Main 2002 [1980].
United States Department of State: Declaration on Austria. In: Foreign Relations of the United

States: Diplomatic Papers, 1943. General, Vol. 1, ed. by William M. Franklin and E. R.
Perkins (Washington 1963).

Unterweger, Sandra: L’Être ou le Néant? Zur Rezeption des französischen Existentialismus in
Tirol und Vorarlberg am Beispiel von Jean-Paul Sartre. In: Unterweger, Roger Vorderegger
und Verena Zankl (Hg.): Bonjour Autriche. Literatur und Kunst in Tirol und Vorarlberg
1945–1955. (Edition Brenner-Forum 5.) Innsbruck, Wien, Bozen 2010, S. 285–309.

Unterweger, Sandra und Verena Zankl: Frankreichs Feste im Freundesland und was darüber
berichtet wurde. Die Aktivitäten der französischen Kulturverantwortlichen in Tirol 1946–1960.
In: Sieglinde Klettenhammer (Hg.): Kulturraum Tirol. Literatur – Sprache –Medien.
(Innsbrucker Beiträge zur Kulturwissenschaft, Germanistische Reihe 75.) Innsbruck 2009,
S. 313–333.

UP: Philosophie der Verantwortung und Moral. Sartre und die Grundgedanken des
Existenzialismus. In: Wiener Kurier, 05.12.1946.

Urbach, Reinhard: Aspekte literarischer Kafka-Rezeption in Österreich. In: Wendelin Schmidt-
Dengler (Hg.), unter Mitwirkung von Georg Kranner: Was bleibt von Franz Kafka?
Positionsbestimmung. Kafka-Symposion, Wien 1983. (Schriftenreihe der Franz-Kafka-
Gesellschaft 1.) Wien 21985, S. 199–210.

Van Rossum, Walter: Von der Rettungslosigkeit des Menschen. Sartres ‚Das Sein und das
Nichts‘ in neuer Übersetzung. In: Die Zeit, 07.02.1992.

Van Stralen, Hans: Choices and Conflict. Essays on Literature and Existentialism. Brüssel 2005.

360 Literaturverzeichnis



Verfassungsgesetz vom 8. Mai 1945 über das Verbot der NSDAP (Verbotsgesetz).
Staatsgesetzblatt für die Republik Österreich, S. 19–24. https://www.ris.bka.gv.at/
(einges. 09.01.2019).

Verfassungsgesetz vom 26. Juni 1945 über Kriegsverbrechen und andere
nationalsozialistische Untaten (Kriegsverbrechergesetz). Staatsgesetzblatt für die
Republik Österreich, S. 49–58. https://www.ris.bka.gv.at/ (einges. 09.01.2019).

Vetter, Gertrud: Albert Camus: Die Pest. Roman. A. d. Franz. von Guido M. Meister. –
Innsbruck: Abendland-Verlag (1948). 296 S. Ppb. S 28.–. In: Buch und Bücherei. Hefte für
das österreichische Volksbüchereiwesen 1950, Nr. 1, S. 21–22.

Vetter, Helmut: Brentano und Husserl. Mit Blick auf ihren Wiener Aufenthalt und einem
Seitenblick auf Freud. In: Austriaca 14 (1989), Nr. 28 („Aspects de la philosophie
autrichienne“), S. 43–58.

Vian, Boris: L’Écume des jours (1947). Édition établie, présentée et annotée par Gilbert
Pestureau et Michel Rybalka. Paris 1998.

Vian, Boris: Manuel de Saint-Germain-des-Prés. Texte présenté et établi par Noël Arnaud,
Iconographie d’après d’Dée. Paris 1997.

Vian, Boris: Sartre et la merde. In: Noël Arnaud: Les Vies parallèles de Boris Vian. Paris 1970,
S. 261–263. [Zuerst in: La Rue, 12.07.1946.]

Vietta, Egon: Monolog über die Existenz. Von Jean Paul Sartre. Aus der ‚Nausée‘ frei
übertragen. In: Die Zeit, 11.04.1946.

Vietta, Egon: Theologie ohne Gott. Versuch über die menschliche Existenz in der modernen
französischen Philosophie. Zürich 1946.

Voegelin, Eric: Published Essays 1953–1965. (The Collected Works of Eric Voegelin 11.)
Missouri 2000.

Völkerkongreß für den Frieden, Wien, vom 12. bis 20. Dezember 1952. Reden und Dokumente;
Beilage der Österreichischen Friedenszeitung. Wien 1952.

Vorlesungs-Verzeichnis für das Sommersemester 1946 – Sommersemester 1955. Hg. vom
Rektorat der Universität Wien. Wien o. J.

Vorlesungsverzeichnis der Philosophischen Fakultät an der Universität Wien. Wintersemester
1945/46. Hg. im Aufrage des Philosophischen Dekanates vom Skriptenverlag der
Fachgruppe Geisteswissenschaften. o. O. o. J.

W., K.: Sartre zwischen den vier Sektoren. In: Die Zeit, 12.02.1948.
Wagner, Walter: Aspekte des französischen Existenzialismus in Thomas Bernhards

Autobiografie. In: Martin Huber, Bernhard Judex und Manfred Mittermayer (Hg.): Thomas
Bernhard Jahrbuch 2009/2010. Wien, Köln, Weimar 2011, S. 95–105.

Wajsbrot, Cécile: Littérature: le roman en fuite. In: Gumplowicz und Klein (Hg.): Paris 1944–1954,
S. 61–70.

Waldinger, Ernst: Kafka in Kierling. In: Das zeitlose Wort, S. 87.
Waldschütz, Erwin: Wahrnehmung und Rezeption französischer Philosophie in Österreich

(1918–1993). In: Koja und Pfersmann (Hg.): Frankreich – Österreich, S. 182–220.
Walter Buchebner Gesellschaft (Hg.): Literatur in Österreich von 1950 bis 1965. (Walter

Buchebner Tagung, 1984, 7.–9. Dez. 1984 in Neuberg an der Mürz.) Mürzzuschlag 1984.
Walzer, Michael: The Company of Critics. Social Criticism and Political Commitment in the

Twentieth Century. London 1988.
Weber, Andreas (Hg.): Dear Fritz. Aufsätze und Gespräche über Fritz Habeck. St. Pölten 1998.
Weber, Andreas: Über die Kluft zwischen Generationen. Eine Vorgeschichte statt einer

Einleitung. In: Weber (Hg.): Dear Fritz, S. 9–19.

Literaturverzeichnis 361

https://www.ris.bka.gv.at/
https://www.ris.bka.gv.at/


Weber, Andreas: Stimmen der Gegenwart, eine Anthologie – Nachkriegsösterreich aus der
Sicht junger Autor(inn)en. Wien: Universität Wien, Dipl.-Arb. 1990.

Wehler, Hans-Ulrich: Deutsche Gesellschaftsgeschichte, Bd. 2: Von der Reformära bis zur
industriellen und politischen „Deutschen Doppelrevolution“ 1815–1848/49. München
42005.

Weibel, Peter: vorwort. In: Weibel (Hg.): die wiener gruppe, S. 15.
Weibel, Peter (Hg.): die wiener gruppe. ein moment der moderne 1954–1960. Wien 1997.
Weibel, Peter: die wiener gruppe im internationalen kontext. In: Weibel (Hg.): die wiener

gruppe, S. 763–784.
Weigel, Hans: Autoren, die uns nicht erreichen. Zur tragischen Situation der jungen

österreichischen Literatur. In: Arbeiter-Zeitung, 24.09.1950.
Weigel, Hans: Brief aus Wien: Zentrum am Rande. In: Der Monat 5 (1952), Nr. 44, S. 179–183.
Weigel, Hans: Die gefundene Generation. In: Kontinente. Gedanken und Gespräche der

Gegenwart 7 (1953), Nr. 1, S. 13–14.
Weigel, Hans: Die Lust am Untergang. In: neue generation. Zeitschrift der sozialistischen

Studenten 10 (1960), Nr. 2, S. 16.
Weigel, Hans: Sartre macht Reklame. In: Bild-Telegraf, 23.09.1954.
Weigel, Hans: Das verhängte Fenster. In: Plan 1 (1946), Nr. 5, S. 397–399.
Weigel, Hans: Vorbemerkung. In: Stimmen der Gegenwart, 1951, S. 5.
Weigel, Hans: Vorbemerkung. In: Stimmen der Gegenwart, 1953, S. 5–7.
Weinert, Willi: Die Entnazifizierung an den österreichischen Hochschulen. In: Meissl, Mulley

und Rathkolb (Hg.): Verdrängte Schuld, verfehlte Sühne, S. 255–269.
Weinmann, Ute: À Propos de l’image politique de l’Autriche en France. Le ‚problème

autrichien‘ dans le journal Le Monde de 1945 à 1950. In: Marc Lacheny und Jean-François
Laplénie (Hg.): „Au nom de Goethe!“ Hommage à Gerald Stieg. Paris 2009, S. 79–90.

Weller, Franz Rudolf: Aspekte der Camus-Rezeption in Deutschland (West und Ost) nach 1945.
Eine kritische Bilanz. In: Willi Jung (Hg.): Albert Camus oder der glückliche Sisyphos –
Albert Camus ou Sisyphe heureux. (Deutschland und Frankreich im wissenschaftlichen
Dialog 4.) Göttingen 2013, S. 395–444.

Wenders, Wim und David Rosier: Papst Franziskus – Ein Mann seines Wortes (2018). 92 min,
01: 22:18–01:22:45.

Werner, Juliane: Sartre in Austria. Boycott, Scandals, and the Fight for Peace. In: Sartre
Studies International 23 (2017), Nr. 2, S. 1–18.

Werner, Juliane: Thomas Bernhard und Jean-Paul Sartre. (Internationale Forschungen zur
Allgemeinen und Vergleichenden Literaturwissenschaft 193.) Berlin 2016.

Werner, Michael: Dissymmetrien und symmetrische Modellbildungen in der Forschung zum
Kulturtransfer. In: Lüsebrink et al. (Hg.): Kulturtransfer im Epochenumbruch, S. 87–101.

Werner, Michael: Kulturtransfer und Histoire croisée. Zu einigen Methodenfragen der
Untersuchung soziokultureller Interaktionen. In: Braese und Vogel-Klein (Hg.): Zwischen
Kahlschlag und Rive Gauche, S. 21–42.

Werner, Michael: Vorwort. In: Rahner: Die Rezeption des französischen Existentialismus im
kulturellen Feld Westdeutschlands, S. 7–8.

Werner, Michael und Bénédicte Zimmermann: Vergleich, Transfer, Verflechtung. Der Ansatz
der Histoire croisée und die Herausforderung des Transnationalen. In: Geschichte und
Gesellschaft 28 (2002), Nr. 4, S. 607–636.

Wertheimer, Jürgen: ‚Une saison en purgatoire‘. Aspekte der Sartre-Rezeption. In: Hay (Hg.):
Zur literarischen Situation 1945–1949, S. 270–284.

362 Literaturverzeichnis



West, Arthur: In memoriam Jean-Paul Sartre. In: Volksstimme, 17.04.1980.
Weyrer, Ursula: „Das Silberboot“. Eine österreichische Literaturzeitschrift (1935–36,

1946–52). (Innsbrucker Beiträge zur Kulturwissenschaft, Germanistische Reihe 22.)
Innsbruck 1984.

Wiedemann, Barbara: Paul Celan – Die Goll-Affäre. Dokumente zu einer „Infamie“. Frankfurt
am Main 2000.

Wiener, Oswald: einiges über konrad bayer. In: Weibel (Hg.): die wiener gruppe, S. 43–49.
Wiener, Oswald: Die Verbesserung von Mitteleuropa. Hg. und mit einem Nachwort von Thomas

Eder. Salzburg und Wien 2013.
Wiesmüller, Michael: Rezeptionen zweiten Grades. Französische Philosophie in Österreich. In:

Angerer und Le Rider (Hg.): Französisch-österreichische Kulturtransfers seit 1945,
S. 303–314.

Wilkinson, James D.: The Intellectual Resistance in Europe. Cambridge 1981.
Wimmer, Kurt: Der alte Mann und der Tod. In: Kleine Zeitung, 17.04.1980.
Windischer, Hans: Idealismus und Existenzphilosophie. Eine Studie. Salzburg 1947.
Winkler, Josef: Muttersprache. In: Winkler: Das wilde Kärnten. Menschenkind. Der Ackermann

aus Kärnten. Muttersprache. Frankfurt am Main 1995 [1979], S. 473–849.
Winkler, Josef: Winnetou, Abel und ich. Mit Bildern von Sascha Schneider. Berlin 2014.
Winkler, Josef: Das Zöglingsheft des Jean Genet. Frankfurt am Main 2010 [1992].
Winkler, Willi: Der Steinmetz und der liebe Gott. In: Der Spiegel, 30.07.1990.
Winock, Michel: Nationalisme, Antisémitisme et Fascisme en France. Paris 1990.
Winock, Michel: Le Siècle des intellectuels. Paris 1999 [1997].
Winter, Hanns: Das jüngste Frankreich. In: Kontinente 7 (1953), Nr. 1, S. 28–30.
Winter, Riki: Gespräch mit Elfriede Jelinek. In: Kurt Bartsch und Günther Höfler (Hg.): Elfriede

Jelinek. (Dossier 2.) Graz, Wien 1991, S. 9–19.
Wirth, Maria: Ein Fenster zur Welt. Das Europäische Forum Alpbach 1945–2015. Innsbruck

et al. 2015.
Wirthensohn, Ernst: Wann wehren wir uns endlich! In: Die Presse, 07.02.2015.
Wischenbart, Rüdiger: Zur Auseinandersetzung um die Moderne. Literarischer ‚Nachholbedarf‘

– Auflösung der Literatur. In: Aspetsberger, Frei und Lengauer (Hg.): Literatur der
Nachkriegszeit, S. 351–366.

Wittmann, Hans-Peter: Die Aufnahme französischer Literatur in österreichischen Zeitschriften
1945–1955. In: Austriaca. Cahiers Universitaires d’Information sur l’Autriche 11, Juni 1986
(Spécial Colloque: Relations Franco-Autrichiennes 1870–1970), S. 331–348.

Wohnout, Helmut: Die Mitschuldklausel und Österreich als NS-Opfer. Zur Ambivalenz der
österreichischen Opferthese am biografischen Beispiel Leopold Figls. In: Karner und
Tschubarjan (Hg.): Die Moskauer Deklaration 1943, S. 235–248.

Wolfgruber, Gernot: Auf freiem Fuß. Salzburg 61988.
Wormser, Gérard: Les Deux Magots: Sartre et Bourdieu en regard. In: Sens Public 10 (2003).

http://www.sens-public.org/article.php3?id_article=60 (einges. 12.02.2019).
Wroblewsky, Vincent von: Jean-Paul Sartres Engagement für den Frieden. In: Deutsche

Zeitschrift für Philosophie 33 (1985), Nr. 9, S. 797–806.
Wucherer-Huldenfeld, Augustinus Karl: Leo Gabriel (1902–1987). Zur Bedeutung und

Tragweite seines Grundgedankens. In: Benedikt et al. (Hg.): Verdrängter Humanismus,
S. 622–635.

Z.-F.: Wiener Existentialisten flüchten ins Exil. In: Die Presse, 22.01.1955.
Zand, Herbert: Niemandszeit. In: Stimmen der Gegenwart, 1953, S. 32–36.

Literaturverzeichnis 363

http://www.sens-public.org/article.php3?id_article%3D60


Zankl, Verena: ‚Französisch für Anfänger‘. Lilly Sauter und die Vermittlung von Kunst und
Literatur während der Zeit der französischen Besatzung in Tirol und Vorarlberg 1945–1955.
In: Stefan Neuhaus und Oliver Ruf (Hg.): Perspektiven der Literaturvermittlung.
(Angewandte Literaturwissenschaft 13.) Innsbruck et al. 2011, S. 77–91.

Zeemann, Dorothea: Jungfrau und Reptil. Leben zwischen 1945 und 1972. Frankfurt am Main
1982.

Zeller, Bernhard: Vorwort. In: Dietzel und Hügel: Deutsche literarische Zeitschriften
1880–1945, S. 5–6.

Ziegler, Edda: Rowohlts Rotations Romane 1946–1949. Eine Programmanalyse. In: Monika
Estermann und Edgar Lersch (Hg.): Buch, Buchhandel und Rundfunk 1945–1949.
(Mediengeschichtliche Veröffentlichungen 1.) Wiesbaden 1997, S. 125–136.

Zima, Peter V.: Der gleichgültige Held. Textsoziologische Untersuchungen zu Sartre, Moravia
und Camus. Trier 2004.

Zinnecker, Jürgen: Jugendkultur 1940–1985. Hg. vom Jugendwerk der Deutschen Shell.
Opladen 1987.

Zlabinger, Eleonore: Literarische Zeitschriften in Österreich 1945–1964. Innsbruck: Universität
Innsbruck, Hausarb. 1965.

Zobl, Susanne: „ … weil du aus der Zerstörung des Krieges nicht heimfinden kannst“. Zu
Leben und Werk von Gerhard Fritsch (28.03.1924 – 22.03.1969). In: Der literarische
Zaunkönig 2004, Nr. 1, S. 38–41.

364 Literaturverzeichnis



Personenindex

Adorno, Theodor W. 11, 150, 221–222, 224
Agamben, Giorgio 182
Aichinger, Ilse 167, 180–182, 204, 208, 223,

315
Altenberg, Peter 238
Althusser, Louis 28, 34, 234
Améry, Jean 4–5, 11, 20, 26, 35–36, 115, 121,

125, 133–134, 152–153, 156, 162,
182–184, 195, 223–224, 232, 242, 253,
289, 309–311

Anders, Günther 21, 57, 88, 279, 297–298,
310

Andersch, Alfred 11, 134, 204, 209, 211–212,
241

Andersen, Ludwig 267, 292
Anouilh, Jean 59, 70, 83, 91, 141, 267–268
Aquin, Thomas von 244
Aragon 43–44, 71–72, 275
Armstrong, Louis 83
Aron, Raymond 22, 25, 31, 50, 72, 87–88,

132, 242, 263, 278
Artmann, H. C. 108, 111, 167, 213, 219
Aspöck, Ruth 229
Augustinus 244
Austen, Jane 318

Baader, Andreas 228
Bachmann, Ingeborg 1, 4, 10, 36, 94,

106–107, 146, 149, 167–168, 192,
205–208, 211, 220–221, 223, 244–245,
315

Bachtin, Michail 198–199
Bäcker, Heimrad 225
Badiou, Alain 20, 227, 242, 262
Balzac, Honoré de 70, 75, 87, 94
Barthes, Roland 11, 121, 235
Basie, Count 83
Basil, Otto 58–59, 91, 103, 125, 154, 160,

166, 169, 204, 222, 231, 317
Bataille, Georges 90, 121
Baudelaire, Charles 32, 45–46, 75, 77, 94,

131, 240
Bauer, Wolfgang 270, 272
Bayer, Konrad 108, 111, 215, 225

Beaufret, Jean 28–29
Beaumarchais, Pierre-Augustin Caron de 73
Beauvoir, Hélène de 309
Beauvoir, Simone de 2, 18, 22, 29–30, 31,

32, 35, 39, 41–42, 44–45, 47, 59–60, 71,
79, 91, 104–105, 113, 115, 131–132, 134,
142–144, 148–149, 151–152, 163–164,
208, 237–238, 247, 253, 255, 261, 276,
279, 289–291, 295–296, 307–309, 318

Beckett, Samuel 117, 141, 219, 222,
267–268, 318

Bednarik, Karl 157
Benda, Julien 72, 232
Benedek, Karl M. 238–239, 274, 299, 318
Benesch, Kurt 250
Benjamin, Walter 84
Berg, Alban 165
Bergson, Henri 97, 245
Bernanos, Georges 74, 90, 94, 196, 201, 254
Bernhard, Thomas 1, 9–10, 82, 124, 130,

140, 143–144, 149, 166–167, 169,
190–191, 194–195, 229

Besset, Maurice 70, 74, 122, 203
Béthouart, Marie Émile Antoine 63, 65–66,

69, 76, 288
Bettelheim, Bruno 153
Bienenfeld, Bianca 37
Biljan-Bilger, Maria 108
Blaas, Erna 171
Blaha, Paul 108–109, 173, 315
Blanchot, Maurice 28, 90
Blin, Roger 107
Bloy, Léon 254
Boileau, Nicolas 74
Böll, Heinrich 209, 264
Bollnow, Otto Friedrich 23, 221
Borchert, Wolfgang 169, 191, 220, 266
Bost, Jacques-Laurent 41, 132
Bost, Pierre 31
Bourdieu, Pierre 12, 15, 31, 33, 135, 137, 147,

233–237, 240–241, 264, 305, 317
Bourgeois, Georges Marc 87
Bourget, Paul 70
Bowles, Paul 141–142

Open Access. ©2021 Juliane Werner, publiziert von Walter de Gruyter. Dieses Werk ist
lizensiert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110683066-011

https://doi.org/10.1515/9783110683066-011


Brando, Marlon 130
Brandstaller, Trautl 105
Braque, Georges 108
Brauer, Arik 108
Brecht, Bertolt 137, 215, 286, 317
Brehm, Bruno 161
Brehm, Doris 163
Breitbach, Joseph 209
Brenner, Hans Georg 208
Brentano, Franz 19, 89, 243–244
Breton, André 75, 108, 118, 217–219
Britten, Benjamin 109
Broch, Hermann 90, 159–160, 263
Broglie, Raoul de 53–54, 287–288
Brunschvicg, Léon 236–237
Brus, Günter 227
Buber, Martin 250, 252
Buchebner, Walter 79, 111–112, 159, 161,

170–171, 195, 213
Buck, Pearl S. 82
Burnham, James 287
Busta, Christine 167, 172

Caldwell, Erskine 143
Calloway, Cab 109
Camus, Albert 2, 4, 10–11, 30–31, 43–44,

48, 50, 59, 70, 76–81, 89–91, 99, 108,
112, 115, 117–118, 121–122, 126–128,
131–132, 135, 137–138, 140, 147–148,
152–154, 156, 159, 165, 176–180,
182–186, 188–189, 191, 193, 196,
200–202, 205, 210–211, 219, 227, 241,
245–249, 257, 266–269, 272, 278, 314,
316, 318

Canetti, Elias 158, 209
Canguilhem, Georges 31
Cassirer, Ernst 12
Cassou, Jean 71–72, 91
Cayrol, Jean 91
Cela, Camilo José 117
Celan, Paul 106–107, 167, 172, 186
Céline, Louis-Ferdinand 44, 196
Char, René 42
Chastaing, Maxime 231, 260, 264, 274
Châteaubriant, Alphonse de 44
Chomsky, Noam 297
Cioran, Emil 258

Clair, René 112
Claudel, Paul 70, 74, 81, 196, 254
Clauzel, Louis Bertrand 62
Cocteau, Jean 70, 102, 107, 109–110, 121,

267–268
Colette 70
Cot, Pierre 281
Csokor, Franz Theodor 87, 286

Daniélou, Jean 78, 80, 90
Daniel-Rops 87
Davis, Miles 133
Dean, James 130
Decour, Jacques 44
Dedijer, Vladimir 297
Deleuze, Gilles 20, 235
Dempf, Alois 245
Descartes, René 21, 146, 300
Dickens, Charles 318
Dilthey, Wilhelm 245
Doderer, Heimito von 79, 91, 165–166
Dollfuss, Engelbert 307–308
Dor, Milo 76, 143, 157, 167, 172, 177, 182,

186, 208, 270, 291, 297, 315
Dos Passos, John 142, 144–145
Dostojewski, Fjodor 117, 138, 140, 146, 156,

199, 262, 266
Doubrovsky, Serge 189
Dreiser, Theodore 82
Duclos, Jacques 278
Duhamel, Georges 44
Dullin, Charles 31
Duras, Marguerite 107
Durkheim, Émile 237

Ebner, Ferdinand 245, 250–251
Ebner, Jeannie 167, 186, 190, 205, 211
Eden, Anthony 50
Eder, Otto A. 268
Egger, Bertrand Alfred 172
Ehrenburg, Ilya 275, 281, 290
Einstein, Albert 102
Eisendle, Helmut 178, 227–228
Eisenreich, Herbert 36–37, 125–126,

157–159, 167, 195, 200–201, 208, 213,
218, 237, 262, 265–266, 306

Eliot, T. S. 277

366 Personenindex



Emmanuel, Pierre 91
Enzensberger, Hans Magnus 208
Epp, Leon 123, 295–297
Euripides 304
Éluard, Paul 44, 91, 215, 218

Fadejew, Alexander 277, 281
Fallada, Hans 148
Fanon, Frantz 95, 310
Farge, Yves 281
Fassbinder, Fritz 280
Faulkner, William 82, 140, 142, 144–145,

149, 268, 290
Federmann, Reinhard 157, 167, 192
Fejtö, François 310
Felmayer, Rudolf 170, 204
Ferriot, René 91, 212
Fichte, Hubert 11
Fiedler, Leslie 113, 142
Figl, Leopold 69, 285
Fink, Humbert 167, 173
Fischer, Ernst 50–51, 153, 166, 204, 220,

232, 243, 277, 281, 285, 288, 302, 316
Fischl, Johann 57, 104, 238–240, 247–248,

250, 257–258, 260, 264, 283, 302,
316–317

Flaubert, Gustave 5, 232, 240, 318
Fleischmann, Krista 105
Fontana, Oskar Maurus 87
Foucault, Michel 20, 28, 34, 234
Fournier, Alain 82
France, Anatole 233
Frank, Claudia 88, 190
Frankl, Viktor 214
Franziskus (Papst) 261
Frei, Bruno 281
Freud, Sigmund 28, 89
Fried, Erich 157, 167, 186–187
Friedl, Hermann 157
Frisch, Max 94, 107
Frischler, Kurt 83, 86
Fritsch, Gerhard 36, 108, 155, 167, 172,

174–175, 185, 190–191, 193–194, 213,
315

Fuchs, Ernst 108, 217
Funder, Friedrich 255
Fussenegger, Gertrud 161

Gabriel, Leo 6, 239, 244–245, 249, 251–252
Gallimard, Gaston 20, 34, 42–44, 47, 147
Galsworthy, John 82
Gandillac, Maurice de 70
Gaulle, Charles de 39, 67–69, 233
Gauß, Karl-Markus 262
Geist, Rudolf 162
Gélin, Daniel 107
Genet, Jean 107, 139
George, Stefan 74
Gerassi, Fernando und Stépha 132
Gerstl, Elfriede 225
Giacometti 108
Gide, André 70, 72, 74, 82, 94, 117, 141, 196,

201, 214, 258
Gielen, Josef 266
Giono, Jean 140
Giraudoux, Jean 74, 196
Gödel, Kurt 244
Goll, Claire 107
Goll, Yvan 107
Gorz, André 4, 90, 165
Grass, Günter 201–202
Gréco, Juliette 107, 133
Greene, Graham 82, 109, 140
Grengg, Maria 161
Grillparzer, Franz 200, 286
Grimme, Karl Maria 216, 298
Groethuysen, Bernard 28, 147, 242
Gründgens, Gustaf 49
Gstrein, Norbert 5, 115, 126–129, 141, 315
Guéhenno, Jean 91
Gulda, Friedrich 108
Gurwitsch, Aron 242
Gütersloh, Albert Paris 61, 91, 107, 166,

215–216
Guttenbrunner, Michael 167, 172–173, 192
Guyard, Marius François 267–268

Habeck, Fritz 142, 191–192
Haeusserman, Ernst 56, 266
Hahnl, Hans Heinz 126, 157–160, 165–167,

170, 205, 266, 313
Hakel, Hermann 167
Hamann, Johann Georg 251
Hamburger, Michael 148
Handke, Peter 1, 201, 209–211

Personenindex 367



Hartner, Ingomar 155
Hartwig, Theodor 300
Hasenhüttl, Gotthold 263
Hauptmann, Gerhart 199, 204
Haushofer, Marlen 10, 154, 167, 184
Hausner, Rudolf 36, 108, 217
Hebbel, Friedrich 285
Heer, Friedrich 36, 83–84, 95, 258, 283,

313–314
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 21, 28, 89,

117, 121, 146, 240, 244, 258
Hegner, Anton 157
Heidegger, Martin 21, 26–27, 28, 29, 30, 78,

89, 122, 146, 156, 203, 221, 239–242,
245, 250–251, 258, 261, 271–272

Heintel, Erich 6, 238, 244, 251–252,
260–261

Helmer, Oskar 285
Hemingway, Ernest 76, 82–83, 140, 142,

144–145
Henisch, Peter 229
Henz, Rudolf 187–188
Hergouth, Alois 173
Hersch, Jeanne 94
Hesse, Hermann 141
Hildesheimer, Wolfgang 150, 209
Hofmannsthal, Hugo von 141, 158–159
Hölderlin, Friedrich 215
Höllerer, Walter 209
Hollitscher, Walter 51, 217, 299–300
Hölzer, Max 217
Homer 185
Hook, Sidney 287
Hugo, Victor 233
Hull, Cordell 50
Humer, Hans 175
Hundertwasser, Freidensreich 108, 217
Hurdes, Felix 54, 69
Husserl, Edmund 19, 21–24, 26–27, 89, 146,

240, 245, 258, 307
Hutter, Wolfgang 217
Huxley, Aldous 76
Hyppolite, Jean 72, 89

Ibsen, Henrik 141
Innerhofer, Franz 131

Ionescu, Eugène 219
Italiaander, Rolf 103

Jacob, Armand 3, 76, 79–80, 248–250,
254–255, 257–258, 278, 282, 299

Jandl, Ernst 108, 137, 167, 213, 225
Jaspers, Karl 30, 58, 78, 88, 97, 137, 156,

176, 221, 239–240, 245, 250–251
Jeanson, Francis 203
Jelinek, Elfriede 1, 5, 9, 11, 115–124, 129, 131,

134–138, 178–179, 223, 229, 315
Jené, Edgar 217–218
John, Rudolf 270, 313–314
Johnson, Uwe 209
Joliot-Curie, Frédéric 281
Joyce, James 230, 268
Jünger, Ernst 215

Kafka, Franz 4, 28, 32, 91, 140, 146–160,
166, 171, 182, 208, 215, 222, 245, 268,
315

Kampits, Peter 243–244, 247, 313, 318
Kant, Immanuel 121, 243–244
Kästner, Erich 97
Kaufmann, Walter 199
Kierkegaard, Søren 21, 30, 78, 146, 169, 231,

239–240, 245, 250–251, 271–272
Koestler, Arthur 137, 163–165, 176–177, 287
Köhlmeier, Michael 134, 183
Kojève, Alexandre 28, 242
Kolleritsch, Alfred 224–225
Kont, Paul 106, 225
Koyré, Alexandre 21, 242
Kraft, Viktor 244–245
Kräftner, Hertha 99–100, 215, 264
Kraus, Annie 53
Kraus, Karl 159
Kraus, Wolfgang 103, 154, 191
Kreisky, Bruno 297
Krleža, Miroslav 141
Kundera, Milan 147
Kusenberg, Kurt 203

La Fontaine, Jean de 74
La Rochelle, Drieu 42–44
Lacan, Jacques 28, 34, 234

368 Personenindex



Lasky, Melvin 265, 287
Lassnig, Maria 108
Lavant, Christine 167
Le Senne, René 241
Lebert, Hans 191, 193–195, 315
Lefebvre, Henri 27
Leiris, Michel 25, 218
Lenin 279
Lenz, Hermann 209
Lenz, Siegfried 81, 209, 264
Lernet-Holenia, Alexander 88, 159
Lesort, Paul Andre 197
Levi, Primo 182
Lévinas, Emmanuel 22, 28, 242
Lévi-Strauss, Claude 34, 132, 234
Lewis, Sinclair 82
Lindtberg, Leopold 266
Loidolt, Gabriel 183
London, Jack 82
Lothar, Ernst 56, 192, 317
Lukács, Georg 27, 275, 310
Lusset, Félix 47, 49, 59
Lyotard, Jean-François 234

Mach, Ernst 243
Maëstre, André Espiau de la 70
Magris, Claudio 54
Mailer, Norman 140
Malavoy, André 74
Malraux, André 50, 70, 122, 137, 140–141,

176, 191, 257, 277
Manker, Gustav 55, 124, 127, 267, 296
Manker, Paulus 124
Mann, Thomas 148, 158, 258
Mannheim, Karl 125
Marcel, Gabriel 2, 18, 29–31, 44, 72, 77,

89–90, 189, 191, 197, 241, 245,
247–250, 254, 290, 316

Marcuse, Herbert 21, 27, 222–223, 306
Maritain, Jacques 254
Martin, Henri 278
Marx, Karl 136, 300, 302
Matejka, Viktor 85, 87, 204, 231, 281, 283,

288
Mauer, Otto 256
Maupassant, Guy de 94
Mauriac, François 44, 87, 91, 93, 196, 201, 254

Maurois, André 87
Maurras, Charles 44
Mauthner, Fritz 225
Mayer, Hans 81, 97, 100, 102–103, 111–112,

153, 210, 222, 233
Mayrhofer, Franz 313
Mayröcker, Friederike 108
McCarthy, Mary 140
Medoc, Paulus Lenz 70
Meissel, Wilhelm 153
Meister, Guido G. 80–81
Menasse, Robert 229–230
Merleau-Ponty, Maurice 3, 22, 28, 30–31, 41,

50, 77, 241, 248, 278, 280
Merz, Carl 194, 303–304
Messner, Johannes 260
Miller, Glenn 83
Miller, Henry 277
Mnouchkine, Ariane 9, 267
Moffat, Ivan 132
Molden, Otto 72
Moldovan, Kurt 109
Molière 9, 73–74, 267
Molotov, Vjačeslav M. 50
Monicault, Louis de 69
Monnerot, Jules 90
Monnier, Thyde 82, 94
Montaigne, Michel de 75
Montesi, Gotthard 256, 258–259
Montherlant, Henri de 44
Moore, Henry 76
Moravia, Alberto 141, 148
Morin, Edgar 14
Moser, Simon 72
Mougin, Henri 27
Mounier, Emmanuel 3, 18, 70, 88, 90, 189,

255
Mozart, Wolfgang Amadeus 165, 309
Muehl, Otto 227
Muhr, Adelbert 265, 267
Muschg, Walter 94
Musil, Robert 97, 124, 159–160, 312

Nadeau, Maurice 218
Nenning, Günther 104, 125, 253, 302, 306,

312
Neuberg, Erich 267, 269, 295

Personenindex 369



Neumann, Robert 81, 241, 270–272
Neuwirth, Arnulf 151, 217
Niekisch, Ernst 59
Nietzsche, Friedrich 21, 28, 117, 122–123,

146, 245, 251, 257
Nitsch, Hermann 227
Nizan, Paul 31, 132, 147–148
Nossack, Hans Erich 141, 208–209
Nüchtern, Hans 303

Obey, André 265
Okopenko, Andreas 1, 76, 91, 108, 155, 167,

169, 195, 212–215, 217, 219, 228,
264–265, 315

Onetti, Juan Carlos 141
Oppenheimer, Robert 137
Orwell, George 157
Ott, Karl August 119, 238
O’Casey, Sean 297
O’Neill, Eugene 144

Pack, Claus 155, 157
Paryla, Karl 286, 292
Pascal, Blaise 173
Paulhan, Jean 43–44, 71, 147
Pavese, Cesare 140
Payart, Jean 63
Péguy, Charles 70, 74, 254
Percy, Walker 141
Peymann, Claus 232, 314
Pfeiler, Max 293
Picasso, Pablo 108, 218
Pollak, Oscar 222, 283–284, 292
Popper, Karl 244
Presley, Elvis 136
Prévert, Jacques 70, 108, 218
Priester, Eva 189–190, 197
Priestley, J. B. 76, 140
Prohaska, Leopold 243, 250, 257
Proust, Marcel 74, 94

Qingling, Song 281
Qualtinger, Helmut 108, 194, 303–304
Queneau, Raymond 25, 107

Racine, Jean 75
Radax, Ferry 108–109

Ransmayr, Christoph 149, 206–207
Rattner, Josef 306
Reininger, Robert 244, 251
Renner, Karl 285
Resnais, Alain 107
Richter, Hans Werner 176, 204, 209
Ridgway, Matthew 278
Rieger, August 268
Rilke, Rainer Maria 74, 141, 215, 245
Rimbaud, Arthur 70, 91
Rismondo, Piero 298
Rolland, Romain 74, 196
Rollet, Edwin 204
Rosei, Peter 10, 131, 149
Rosendorfer, Herbert 263
Roth, Gerhard 1, 10, 48, 140
Roulet, Lionel de 309
Rousset, David 72, 176
Rubel, Peter 274
Rühm, Gerhard 86, 105–106, 109–111, 167,

172, 208, 214, 219, 225
Russell, Bertrand 140, 297
Ruys, Walter 92

Sabato, Ernesto 117, 141
Sacher-Masoch, Alexander 286
Sade, Marquis de 121
Saint-Exupéry, Antoine de 29, 82, 94, 140
Saint-John Perse 91
Sauter, Lilly von 4, 87, 155, 175, 189, 199,

203
Scharang, Michael 165, 227, 232, 312
Scheler, Max 28, 31, 97, 156
Schelsky, Helmut 116, 125
Scheuch, Manfred 268, 306
Schlesinger, Arthur 287
Schlick, Moritz 244
Schlumberger, Jean 44
Schmeller, Alfred 106, 215
Schnurre, Wolfdietrich 264
Schönberg, Arnold 76
Schönwiese, Ernst 95–96, 157, 227
Schreiber, Hermann 76, 87, 161, 205
Schreyvogl, Friedrich 161
Schuh, Franz 111, 123, 135, 313
Schulmeister, Otto 256
Schwab, Werner 1

370 Personenindex



Schwaiger, Brigitte 137–138, 273
Schwarz, Helmut 266
Schwarz, Kurt 267
Schwarzkogler, Rudolf 227
Seefehlner, Egon 88
Seguy, Pierre 91
Seidelmann, Traude Maria 172
Sellner, Rudolf 266
Shaw, Irwin 140
Silone, Ignazio 76, 140
Silva-Tarouca, Amadeo 250, 257
Simmel, Georg 245
Simmel, Johannes Mario 76, 137–138, 140,

265, 315
Simon, Jean 70
Simonow, Konstantin Michailowitsch 281
Sinclair, Upton 82
Sokrates 238
Sorokine, Nathalie 132
Soupault, Philippe 132
Sperber, Manès 4, 26, 36, 38, 43, 50, 68, 98,

162–165, 186, 203, 237–238, 264–265,
277, 279–280, 283, 287–288, 306–307

Spiel, Hilde 58
Stalin, Josef 280, 307
Stegmüller, Wolfgang 250–251
Steinbeck, John 82–83, 144, 318
Stendhal 32
Stephano, P. A. 21, 88–89, 156
Stern, Alfred 244
Stöger, Hermann 173
Stratowa, Monique von 91
Strauß, Johann 304
Streeruwitz, Marlene 112
Streller, Justus 119, 238, 258, 274
Stur, Eduard J. 246–247, 263
Susini, Eugène 71, 74, 76, 160
Svevo, Italo 247

Tardieu, Jean 91
Tatum, Art 83
Tesar, Ludwig Erik 87
Thurber, James 144
Todorov, Tzvetan 199
Toman, Walter 153, 157, 167
Torberg, Friedrich 108–109, 160, 280–281,

286, 296

Trakl, Georg 158–159, 166
Tumler, Franz 171
Turrini, Peter 1, 138, 146, 315
Tzara, Tristan 91

Unamuno, Miguel de 169
Unseld, Siegfried 210

Valéry, Paul 43, 70, 91
Vercors 44, 91, 196
Verdross-Drossberg, Alfred 87
Vermeil, Edmond 87
Vian, Boris 30, 102, 105, 107, 113–115,

118–119, 143, 216, 256, 305–306
Vietta, Egon 23, 238
Voegelin, Eric 279
Voltaire 233
Vranitzky, Franz 52

Waggerl, Karl Heinrich 171, 204
Wagner, Alexa 119, 238
Wahl, Jean 241
Waldheim, Kurt 228
Waldinger, Ernst 157
Wallace, Irving 140
Wallfisch, Heinrich 120
Walzer, Michael 33
Weigel, Hans 4–5, 82, 108, 156–159,

166–169, 205, 208, 265–266, 286,
291–292, 295, 298

Weihs, Peter 269
Weinheber, Josef 161
Weisenborn, Günther 265
Weissenborn, Hanns 108
Welles, Orson 109
Wenders, Wim 261
Wessel, Karl 55
West, Arthur 312
Whitman, Walt 215
Wiener, Oswald 108, 111, 225–226, 231
Wilder, Thornton 76
Williams, Tennessee 76
Wimmer, Kurt 313
Windischer, Hans 250
Winkler, Josef 1, 127, 130–131, 138–140, 315
Winter, Hanns 248–249, 254

Personenindex 371



Wittgenstein, Ludwig 223, 225, 243
Wolfe, Thomas 144
Wolfgruber, Gernot 131
Woolf, Virginia 318
Wotruba, Fritz 106
Wright, Richard 141, 143
Wust, Peter 245, 250–251

Zand, Herbert 157, 167, 173, 191
Zeemann, Dorothea 56
Zenker, Helmut 229
Zeska, Philipp 71
Ziwutschka, Josef 89, 249
Zola, Émile 33, 70, 94, 100, 233–234, 318

372 Personenindex


	Inhaltsverzeichnis
	1 Existentialismus in Österreich. Einleitung
	2 Der Existentialismus als Gegenstand der Kulturtransferforschung
	3 Grundlagen und Gründungsmythen
	4 Französische Kulturpolitik und erste Existentialismus-Begegnungen
	5 Der Existentialismus als Subkultur
	6 Stimmen der Gegenwart: Existentialistische Literatur
	7 Die Philosophie des Existentialismus in Forschung, Lehre und Kritik
	8 Sartre und der kulturelle Kalte Krieg
	9 „Ein toter Sartre ist ein guter Sartre“. Bilanz und Ausblick
	Literaturverzeichnis
	Personenindex

