
 

1 Einleitung 

Die Auslegung des Jalkut Schimoni zu den zwölf Propheten umfasst in der Edition 

von Hyman/Schiloni 230 hebräische Textseiten, die unter der Überschrift תרי עשר 

(„zwölf [Propheten]“) zusammengefasst sind.1 Zu fragen ist daher, ob der Jalkut Schi-

moni zu den zwölf Propheten aus zwölf unabhängigen Einzelschriften besteht, oder 

ob in der Auslegung des Jalkut Schimoni zu den zwölf kleinen Propheten schriften-

übergreifend inhaltliche und/oder strukturelle Besonderheiten aufscheinen, die die 

Einzelschriften durch Auslegung zu einem Zwölfprophetenbuch zusammenschmie-

den. 

1.1 Forschungsgeschichte zum Zwölfprophetenbuch 

Elementare Forschung zu den zwölf sogenannten kleinen Propheten hat Aaron 

Schart2 vorgelegt. Seine These zu der Entstehung des Zwölfprophetenbuches aus 

dem Jahr 1998 hat bis heute Bestand und wurde u.a. von Jakob Wöhrle erweitert. Eine 

der grundlegenden Fragen bei der Forschung zum Zwölfprophetenbuch ist, ob dieses 

von Beginn an als ein Buch konzipiert wurde, oder ob es aus zwölf unabhängigen 

Einzelschriften besteht. 

Rolland Emerson Wolfe verfasste 1935 mit seinem Werk „Editing of the Book of 

the Twelve“3 die erste bedeutende These zur Redaktionsgeschichte des Zwölfprophe-

tenbuches.4 Er unterschied insgesamt 13 Redaktionsschichten, die jeweils schriften-

übergreifend nachweisbar sind.5 Wolfe nahm an, dass verschiedene Editoren je ver-

schiedene Themen in den Textkorpus eingearbeitet haben. So ordnete er alle 

|| 
1 Jalkut Schimoni al Neviim Acharonim. Tre asar, hg. Arthur B. (Dov) Hyman, Jitzchak Schiloni (Jeru-

salem: Mossad Harav Kook, 2009), 625–854. 

2 https://www.uni-due.de/EvangelischeTheologie/schart_01publications.shtml (11.06.2018). Sein 

Hauptwerk: Aaron Schart, Die Entstehung des Zwölfprophetenbuches. Neubearbeitungen von Amos im 
Rahmen schriftenübergreifender Redaktionsprozesse (Berlin: De Gruyter, 1998). Aaron Schart, “The 

Concluding Sections of the Writings of the Book of the Twelve Prophets: A Form- and Redaction-crit-

ical Study.” Perspectives in Religious Studies 43 (2016): 243–256. 

3 Rolland Emerson Wolfe, “The Editing of the Book of the Twelve.” Zeitschrift für die Altestamentliche 
Wissenschaft 53 (1935): 90–130. 

4 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwölfprophetenbuches, 6–8. 

5 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwölfprophetenbuches, 6–7. 

    Open Access. © 2020 Farina Marx, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist lizenziert unter der 
Creative Commons Attribution 4.0 International Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783110675382-001 



2 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

Textpassagen, die von „יום יהוה“, „Tag JHWHs“, sprechen, einem spezifischen Redak-

tor zu. Wolfe unterschied vier Redaktionsstadien6: Im ersten Stadium bestand der 

Text aus Hosea und Amos. Dieser Textkorpus wurde in einem zweiten Stadium auf 

einen Korpus von sechs vorexilische Prophetenbüchern erweitert.7 Durch die Erwei-

terung in einem dritten Stadium um Joel, Jona und Obadja wurde es zum „Book of the 

Nine“8. Zu einem viel späteren Zeitpunkt entstand dann durch Einfügung von Haggai, 

Sacharja und Maleachi das Zwölfprophetenbuch.9  

1979 stützte Dale Allen Schneider in seiner Dissertation10 Wolfes redaktionsge-

schichtlichen Ansatz. Schneider geht ebenfalls von vier Stadien der Entstehung aus, 

teilt diese aber anders ein. Nach Schneider bilden Hosea, Amos und Micha ein erstes 

Stadium, welches im zweiten Stadium durch Nahum, Habakuk und Zephanja ergänzt 

wurde. In einem dritten Überarbeitungsprozess kamen Joel, Obadja und Jona hinzu, 

und in einem vierten Stadium wurde die Schrift dann um Haggai, Sacharja und Ma-

leachi erweitert.11 Die Einheit des Zwölfprophetenbuches beschrieb Andrew Yueking 

Lee ebenfalls in seiner Dissertation im Jahr 1985.12  

1987 vertrat Erich Bosshard zum ersten Mal die These, das Zwölfprophetenbuch 

und das Jesaja Buch seien ähnlich strukturiert.13 Er hob hervor, dass entscheidende 

Stellen der beiden Bücher gemeinsame Stichworte aufweisen, die diese Texte struk-

turieren. Er argumentierte weiter, dass der Editor des einen Werkes das andere zur 

Vorlage benutzt haben müsse.14  

Einen neuen Ansatz bot 1990 Paul R. House mit seinem Werk „The Unity of the 

Book of the Twelve“15. Er sieht im Zwölfprophetenbuch eine rein synchrone Struktur, 

betrachtet das Werk als in sich geschlossene Einheit und sucht nach dessen Makro-

struktur, ohne Bezüge zu Jesaja und den anderen prophetischen Werken zu ziehen. 

|| 
6 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwölfprophetenbuches, 7. 

7 Diese sind: Hos, Am, Mi, Nah, Hab, Zeph. 

8 Vgl. Rolland Emerson Wolfe, “The Editing of the Book of the Twelve.” Zeitschrift für die Altesta-
mentliche Wissenschaft 53 (1935): 125. 

9 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwölfprophetenbuches, 7. 

10 Dale Allen Schneider, The Unity of the Book of Twelve (PhD Yale University: University Microfilms, 

1979). 

11 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwölfprophetenbuches, 8. 

12 Andrew Yueking Lee, The Canonical Unity of the Minor Prophets (PhD Baylor University; Ann Ar-

bor, MI: University Microfilms International, 1985). 

13 Erich Bosshard, ‟Beobachtungen zum Zwölfprophetenbuch.” Biblische Notizen 40 (1987): 30–62. 

14 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwölfprophetenbuches, 9. 

15 Paul R. House, ‟The Unity of the Book of the Twelve.” In Library of Hebrew Bible/Old Testament 
Studies, hg. Andrew Mein, Claudia V. Camp (Sheffield: Sheffield Academic Press, 1990). 



Einleitung | 3 

 

In den zwölf prophetischen Schriften identifiziert er jeweils Vertreter bestimmter The-

menfelder16, die im gesamten Kontext eine in sich geschlossene Geschichte erzählen. 

Aaron Schart kritisierte die häufig nicht schlüssige Aufteilung der Gruppen, wie das 

Zählen Joels zu „Feststellung der Sünde“, die bei Joel nur angenommen, aber nicht 

selbst beschrieben wird.17  

Mit den Arbeiten von Odil Hannes Steck (1991)18 und Terence Collins (1993)19 

folgten kurz aufeinander zwei Werke, die sich mit der Redaktionsgeschichte des 

Zwölfprophetenbuches überblicksartig befassen, aber für diese Arbeit und die allge-

meine Redaktionsgeschichte keine sich durchsetzenden Neuerungen bieten.  

1993 erschien ein Aufsatz von Raymond C. van Leeuwen20, in dem er nach der 

Intention der Endredaktion des Zwölfprophetenbuches fragt. Er hebt die besondere 

Bedeutung von Ex 34,6–7 hervor, woraus immer wieder anlehnende Zitate in den ers-

ten sechs Büchern der prophetischen Schrift nachweisbar sind, um die Aspekte des 

Wesens Gottes zu beschreiben, die sich in Exodus in Barmherzigkeit und der Bestra-

fung der Sünder ausdrücken.21 

Mit der zweibändigen Arbeit von James Dominic Nogalski ist 199322 das bislang 

umfangreichste Werk zur Entstehung des Zwölfprophetenbuches erschienen. No-

galski führt mit seinem Werk den Begriff des sogenannten „Deuteronomic Corpus“ 

ein, das aus Teilen von Hosea, Amos, Micha und Zephanja bestehe. Dieser Korpus sei 

in der Folge durch den sogenannten „Joel-related layer“ ergänzt worden. Dieser Pro-

zess verband die Schriften Nahum, Habakuk, Haggai, Sacharja 1–8, Joel, Obadja und 

Maleachi mit dem bestehenden „Deuteronomic Corpus.“23 In einem letzten Schritt 

seien dann in dieses Elfprophetenbuch Sacharja 9–14 und Jona eingefügt worden. 

Aaron Schart lobte die Arbeit Nogalskis als Meilenstein in der Forschung zum Zwölf-

prophetenbuch, gab aber zu bedenken, dass diese Arbeit in keinster Weise die Vor-

stufen des „Deuteronomic Corpus“ berücksichtigt und stellte die Frage, in wie weit 

|| 
16 Beispielsweise die „Festellung der Sünde von Israel und den Völkern“ in Hosea bis Micha und die 

folgende „Schilderung der Strafe“ in Nahum bis Zephanja. Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des 
Zwölfprophetenbuches, 10–11. 

17 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwölfprophetenbuches, 11. 

18 Odil Hannes Steck, Der Abschluß der Prophetie im Alten Testament. Ein Versuch zur Frage der Vor-
geschichte des Kanons (Neukirchen-Vluyn: Neukirchen Verlag, 1991). 

19 Terence Collins, The Mantle of Elijah. The Redaction Criticism of the Prophetical Books (Sheffield: 

JSOT Press, 1993). 

20 Raymond C. van Leeuwen, ‟Scribal Wisdom and Theodicy in the Book of the Twelve.” In In Search 
of Wisdom. Essays in Memory of John G. Gammie. hg. Leo G. Perdue, Bernard Brandon Scott, William 

Johnston Wiseman (Louisville: Westminster /John Knox, 1993), 31–49. 

21 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwölfprophetenbuches, 13–14. 

22 Vgl. James Dominic Nogalski, Literary Precursors to the Book of the Twelve (Berlin: De Gruyter, 

1993) und James Dominic Nogalski, Redactional Processes in the Book of the Twelve (Berlin: De Gruy-

ter, 1993). 

23 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwölfprophetenbuches, 16. 



4 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

die Bedeutung dieses „Joel-related layer“ – in der Weise wie Nogalski es herausstellt 

– zu halten ist.24 Während Autoren wie Wolfe schriftenübergreifend argumentieren, 

untersucht Nogalski die Texte nach dem Verkettungsphänomen. Dabei geht er auf die 

jeweils letzten und ersten Kapitel der Folgeschrift ein, berücksichtigt aber zu wenig 

Bezüge zu mittleren Kapiteln.25  

Der Vollständigkeit halber sei die Schrift von Richard J. Coggins (1994)26 er-

wähnt, die allerdings – ähnlich wie House – eine rein synchrone Herangehensweise 

verfolgt und deshalb redaktionsgeschichtlich nicht relevant ist.  

1995 folgte mit dem Aufsatz von Jörg Jeremias „Die Anfänge des Dodekaprophe-

ton: Hosea und Amos“27 eine Forschungsarbeit, die sich in der Hauptsache mit den 

beiden wohl ältesten Schriften des Zwölfprophetenbuches befasst und nachweist, 

dass es in Hosea und Amos Stellen gibt, die sich explizit aufeinander beziehen. Dies 

zeige, dass eine Verknüpfung als Gesamtwerk von Beginn an vorgesehen war.28  

Mit der Dissertationsschrift von Barry Alan Jones folgte 1995 ein Werk29, das die An-

ordnung der Schriften im Zwölfprophetenbuch in Handschriften und Drucken unter-

suchte. Jones wies darauf hin, dass das Buch Jona in den verschiedenen Überliefe-

rungen immer wieder an anderen Stellen steht, was darauf hinweise, dass es die 

letzte Schrift gewesen sein müsse, die dem Zwölfprophetenbuch hinzugefügt wurde. 

Weiterhin plädiert Jones aufgrund verschiedener Bezüge zwischen dem Buch Joel 

und dem Buch Obadja für die These, dass die Version der Septuaginta den ältesten 

Text des Zwölfprophetenbuches bewahrt habe.30  

In seiner 1998 erschienenen Habilitationsschrift „Die Entstehung des Zwölfpro-

phetenbuches“31 modifizierte Aaron Schart die Ergebnisse von Wolfe, Nogalski und 

Jeremias. Hatte Jörg Jeremias zum ersten Mal die enge Verknüpfung von Hosea und 

Amos nachgewiesen, zeigte Aaron Schart auf, dass beide Prophetenbücher vom glei-

chen Autorenkreis stammten, um eine Begründung für den Untergang des Nordreichs 

|| 
24 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwölfprophetenbuches, 16. 

25 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwölfprophetenbuches, 16. 

26 Vgl. Richard J. Coggins, ‟The Minor Prophets – One Book or Twelve?” In Crossing the Boundaries. 
Fs. Michael D. Goulder, hg. Stanley E. Porter (Leiden und Boston: Brill, 1994), 57–68. 

27 Jörg Jeremias, ‟Die Anfänge des Dodekapropheton: Hosea und Amos.” In Hosea und Amos: Stu-
dien zu den Anfängen des Dodekapropheton, hg. Joachim Jeremias (Tübingen: Mohr Siebeck, 1996), 

34–54. 

28 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwölfprophetenbuches, 17–18. 

29 Barry Alan Jones, The Formation of the Book of the Twelve: A Study in Text and Canon (Atlanta: 

Scholars Press, 1995). 

30 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwölfprophetenbuches, 9–10. 

31 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwölfprophetenbuches. Neubearbeitungen von Amos im Rah-
men schriftenübergreifender Redaktionsprozesse (Berlin: De Gruyter, 1998). 



Einleitung | 5 

 

geben zu können.32 Nogalskis „Deuteronomic Corpus“, bei Schart „D-Korpus“ be-

nannt, besteht auch bei Schart aus den Schriften Hosea, Amos, Micha und Zephanja. 

Rainer Albertz bezeichnete 2001 diesen Korpus als „Vierprophetenbuch.“33  

2006 nahm Jakob Wöhrle in seinem Werk „Die frühen Sammlungen des Zwölf-

prophetenbuches“34 weitere Anpassungen des D-Korpus vor, in dem er den D-Korpus 

mit II Reg verglich. Wöhrle zeigte deutliche Stichwortübereinstimmungen zwischen 

beiden Schriften und stellte dabei die Parallelität der Bücher Hosea und Amos zu II 

Reg 17 heraus. Weiter zog er Parallelen zwischen dem Buch Micha und II Reg 18, in 

dem über die Hiskia-Zeit berichtet wird, sowie zwischen dem Buch Zephanja und der 

Zeit von Joschija (Untergang Judas und Jerusalems) in II Reg 22–25. Er schloss daraus, 

dass die Parallelität zu II Reg „offensichtlich ganz bewusst hergestellt“ wurde.35  

Die Forschungsergebnisse von Rainer Albertz und Jakob Wöhrle, die auf der von 

Schart formulierten Theorie zum Zwölfprophetenbuch aufbauen, haben bis heute Be-

stand. Das entscheidende Forschungsergebnis von Schart, Albertz und Wöhrle ist die 

Erkenntnis, dass das Zwölfprophetenbuch von Beginn an als ein Werk vorgesehen 

war: Die Sammlung mit schriftenübergreifenden Stichwortbezügen ist in mehreren 

Redaktionsschritten entstanden. Im ersten Schritt kann von einem Zweipropheten-

buch ausgegangen werden, das aus Hosea und Amos bestand. Der folgende D-Korpus 

(oder das „Vierprophetenbuch“) ergänzt diesen Zusammenschluss um Micha und Ze-

phanja. Die Intention dieser Erweiterung zeigt sich in der thematischen Erweiterung 

des Werks. Es wird deutlich, dass die Propheten von der Gesetzesüberlieferung ab-

hängen. Im Zentrum ihrer Reden steht die Abwendung von der Toratreue. Sie fordern 

eine Rückkehr zu den festgelegten Gesetzen. Allein in diesen vier Schriften finden 

sich viele Parallelen zu dem sogenannten deuteronomischen Fluchkapitel (Dtn 

28,15–68). Es zeigt sich weiter, dass die in diesen Schriften angedrohten Konsequen-

zen nichts weiter sind als die Strafen, die im deuteronomistischen Gesetz für recht-

brecherisches Verhalten vorgesehen sind.36 Im nächsten Redaktionsschritt wurden 

die Schriften Nahum und Habakuk eingefügt, zu dem ein „vorgefertigter Bericht“37 

über das Auftreten der Propheten Haggai und Sacharja. Im größten Redaktionsschritt 

sollen alle Schriften außer Jona zusammengefügt worden sein. Nogalski bezeichnet 

|| 
32 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwölfprophetenbuches, 110–120. 

33 Rainer Albertz, ‟Die Exilzeit. 6. Jahrhundert v. Chr.” Biblische Enzyklopädie, Bd. 7 (Stuttgart: Kohl-

hammer, 2001). 

34 Jakob Wöhrle, Die frühen Sammlungen des Zwölfprophetenbuches. Entstehung und Komposition 

(Berlin: De Gruyter, 2006). 

35 Aaron Schart, ‟Zwölfprophetenbuch” Das Wissenschaftliche Bibellexikon im Internet (www.wibi-

lex.de; 2007) 4.1.1 (13.06.2018). 

36 Vgl. Aaron Schart, ‟Zwölfprophetenbuch” www.wibilex.de; 2007 4.1.2 (13.06.2018). 

37 Namentlich Hag 1–2 und Sach 1–8. 



6 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

diese Schicht als „Joel-related layer“, weil alle Schriften so kombiniert und nachbe-

arbeitet wurden, dass sie mit dem endgeschichtlichen Szenario in Joel harmonieren.38 

Schart stimmt Nogalskis zu, der davon ausgeht, „dass der Joel-Redaktor das D-Korpus 

mit Nahum, Habakuk und dem Korpus aus Hag 1 bis Sach 8 zusammenführte und aus 

vorgefundenem Spruchmaterial die Schriften Joel und Obadja speziell für ihre Ver-

wendung im Zwölfprophetenbuch schuf.“39 Am Schluss sei eine prophetische Dispu-

tationssammlung als Gegengewicht zu Sach 7–8 unter dem Titel „Maleachi“ ange-

hängt worden. In der Weiterbearbeitung dieser These durch Schart fällt Maleachi 

allerdings wieder aus dieser Redaktionsschicht heraus, da Sach 14 den Abschluss die-

ses Korpus bilde, das den thematischen Fokus auf den „Tag JHWHs“ lege, der die 

Durchsetzung der Herrschaft JHWHs mit sich bringt. Die endredaktionelle Schicht des 

Zwölfprophetenbuches besteht dann laut Schart aus Jona und Maleachi. Dabei wird 

mit Jona auch das persönliche Ergehen eines Propheten der Schriftensammlung als 

inhaltlicher Schwerpunkt hinzugefügt. Es geht nicht mehr nur um die Propheten als 

Verkünder des Wortes JHWH, sondern auch um den Propheten selbst und seine 

Schwierigkeiten und Ängste. Schart weist zudem darauf hin, dass mit dieser Schrift 

eine gegen Joel gerichtete Satire aufgenommen wird, in der die Darstellung der Völker 

der Welt konträr zu der in Joel gesehen wird.40 Schließlich falle zu Jona auf, dass diese 

Schrift in einem Gegensatz zu Nahum zu stehen scheint: „Während die Jonaschrift 

Ninive eine mit größtem Ernst durchgeführte Buße zuschreibt, kündigt Nahum der 

Hauptstadt des Assyrerreiches die Entehrung und gnadenlose Zerstörung an.“41 

Die Maleachischrift muss nach Schart geteilt betrachtet werden: Die Schrift setzt 

den Kontrast zu Sach 14, indem sie die „hoch angespannte Naherwartung“42 nicht 

weiterführt, sondern im Gegensatz die Gegner Maleachis präsentiert, die vom Gefühl 

geprägt sind, Gott habe sie verlassen. Maleachi ruft zum Durchhalten auf und vermit-

telt weiter das Bild, diejenigen, die trotz niederschmetternder Ereignisse Toratreue 

hielten, würden belohnt werden. Schart merkt an, dass Mal 3,22–24 herausgelöst wer-

den müsse, da diese Verse „in ihrem Horizont sehr wahrscheinlich schon den Rah-

men des Zwölfprophetenbuches [überschreiten] und [...] am Ende des Kanonteils Ne-

biim grundsätzlich das Verhältnis von Gesetzesüberlieferung, die durch Mose 

repräsentiert wird, und prophetischer Tradition, die von Elija verkörpert wird [klä-

ren].“43 

|| 
38 Vgl. Aaron Schart, ‟Zwölfprophetenbuch” www.wibilex.de; 2007 4.4.1 (13.06.2018). 

39 Vgl. Aaron Schart, ‟Zwölfprophetenbuch” www.wibilex.de; 2007 4.4.1 (13.06.2018). 

40 Vgl. Aaron Schart, ‟Zwölfprophetenbuch” www.wibilex.de; 2007 4.5.1 (13.06.2018).  

41 Vgl. Aaron Schart, ‟Zwölfprophetenbuch” www.wibilex.de; 2007 4.5.1 (13.06.2018). 

42 Vgl. Aaron Schart, ‟Zwölfprophetenbuch” www.wibilex.de; 2007 4.5.2 (13.06.2018). 

43 Vgl. Aaron Schart, ‟Zwölfprophetenbuch” www.wibilex.de; 2007 4.5.2 (13.06.2018). Zum Verhält-

nis von Mal 3,22–24 und Elija siehe außerdem das Werk von Ulrich Kellermann, ‟Elija als Toralehrer 

und Versöhner. Mal 3,22–24 und das Motiv der Zuwendung der Herzen von Vätern und Söhnen durch 



Einleitung | 7 

 

Abschließend ist auf den 2011 erschienenen Artikel „Das Vierprophetenbuch. Ein exe-

getischer Nachruf“44 von Christoph Levin zu verweisen, in dem er der These eines 

Vierprophetenbuchs aus Hosea, Amos, Micha und Zephanja widerspricht. Nach Le-

vin beinhaltet der sogenannte „D-Korpus“ kein deuteronomistisches Konzept und 

steht auch in keinem Zusammenhang mit diesem.45 Auch das Argument, die vier Bü-

cher würden mit den gleichen Überschriften beginnen, hält er für zu schwach. Levin 

argumentiert, dass der Begriff דבר יהוה viel zu verbreitet sei, als dass man daraus eine 

verlässliche Aussage für die Redaktionsgeschichte des Zwölfprophetenbuches ablei-

ten könne.46 Der Versuch, die These zur Entstehung des Vierprophetenbuchs zu wie-

derlegen, bleibt stehen, ohne das Levin eine eigene, neue These formuliert. 

Aaron Schart merkt zusammenfassend an, dass es zwar inzwischen als „Faktum“ 

akzeptiert wird, dass es sich bei dem Zwölfprophetenbuch um einen Textkorpus han-

delt, die Frage nach der Konsequenz für die inhaltliche Interpretation der einzelnen 

Schriften aber nicht weiter thematisiert wird.47 Argumentativ wird angeführt, dass die 

einzelnen Schriften sich so stark voneinander unterscheiden, dass diese weiterhin 

einzeln zu betrachten sind. Die Tatsache, dass die zwölf Schriften in einer Vielzahl 

von Fällen als Gesamtschrift auf einer Rolle belegt sind, wird hauptsächlich technisch 

begründet: Es wird beispielsweise angeführt, dass die Handhabung von kleinen Rol-

len (vgl. Obadja) schwierig ist und man aus diesem Grund die Texte auf einer Rolle 

zusammenfasste. Weiterhin wird das Argument angeführt, die Schreiber seien an re-

lativ gleich großen Rollen interessiert gewesen.48 Auch im Talmud wird bereits die 

Problematik beschrieben und diskutiert, kleine Rollen könnten verloren gehen.49 

Dass all diese Argumente durchaus zu berücksichtigen sind, bleibt unbestritten, je-

doch können diese technischen Hinweise nicht als ausschließliche Erklärung für das 

Phänomen der einen zusammenhängenden Schrift gelten. Eine weitere These zur Be-

gründung eines Zwölfprophetenbuches zeigt sich in der Symbolik der Zahl Zwölf. Die 

Verwendung der Zahlenkombination zwölf und drei wird Zahlensymbolisch betrach-

tet, indem die drei großen Propheten (Jesaja, Jeremia und Ezechiel) für die Zahl der 

|| 
Elija im frühen Judentum.” In Beiträge zum Verstehen der Bibel, hg. Manfred Oeming, Gerd Theißen, 

Bd. 32 (Berlin: Lit Verlag, 2017). 

44 Christopher Levin, ‟Das Vierprophetenbuch. Ein exegetischer Nachruf.” Zeitschrift für die alttes-
tamentliche Wissenschaft 123 (2011): 221–235. 

45 Vgl. Christopher Levin, ‟Das Vierprophetenbuch. Ein exegetischer Nachruf.” Zeitschrift für die 
alttestamentliche Wissenschaft 123 (2011): 224. 

46 Vgl. Christopher Levin, ‟Das Vierprophetenbuch. Ein exegetischer Nachruf.” Zeitschrift für die 
alttestamentliche Wissenschaft 123 (2011): 225. 

47 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwölfprophetenbuches, 4. 

48 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwölfprophetenbuches, 4. Horst Dietrich Preuß, Klaus Ber-

ger, Bibelkunde des Alten und Neuen Testaments: Erster Teil: Altes Testament (Stuttgart: UTB, 1980), 

201. 

49 Vgl. bBB 14b. 



8 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

drei Patriarchen stehen und die Zahl zwölf für die zwölf Stämme, die zusammen Israel 

bilden.50  

1.2 Das Zwölfprophetenbuch in Qumran und in Jesus Sirach 

Schon die ältesten Handschriftenfunde zu den kleinen Propheten aus der 4. Höhle 

von Qumran51 zeigen, dass die zwölf kleine Propheten als ein Gesamtwerk verstanden 

wurden, denn sie wurden auf einer Rolle geschrieben.52 Dies gilt ebenso für eine gut 

erhaltene Handschrift53 des Zwölfprophetenbuches aus dem Wadi Murrabbaat, die 

dem 1. Jh. v. Z. zugeordnet wird.54 Zu dieser Handschrift ist besonders zu erwähnen, 

dass zwischen den einzelnen Büchern lediglich drei Leerzeilen gelassen werden und 

keine neue Kolumne begonnen wird. Dies verdeutlicht auch im Seitenlayout die Zu-

sammengehörigkeit der einzelnen Propheten.55 Mit dieser Anordnung stimmt die 

Handschrift mit der Vorgabe des Talmud in bBB 13b überein, wo es heißt: „Zwischen 

dem einen und dem anderen Buch der Tora müssen vier Zeilen frei bleiben und 

ebenso zwischen einem Propheten und dem anderen; bei den Zwölf nur drei Zeilen.“ 

Auch Jesus Sirach (vor 175 v. Z.) erwähnt das Zwölfprophetenbuch.56 In der grie-

chischen Textüberlieferung von Jesus Sirach 49,10 heißt es: „Und ferner die zwölf 

Propheten, es mögen ihre Gebeine auf[sprießen aus ihrem] Grab, die Jakob Heilung 

zuteilwerden ließen und ihm halfen durch [hoffnungsvollen Glauben].“57 Erich Zen-

ger merkte dazu an: „Dabei wird die Zwölfzahl subtil mit dem aus den zwölf Söhnen 

Jakobs entstandenen Volk Israel in Verbindung gebracht.“58 Aaron Schart folgert aus 

Jesus Sirach, dass die vertretene Vorstellung „die Zusammensetzung Israels aus zwölf 

Stämmen zu einem Volk spiegele sich in der Zusammensetzung von zwölf Propheten-

büchern zu einem Zwölfprophetenbuch“, sei nicht denkbar, wenn das abgeschlos-

sene Zwölfprophetenbuch nicht bereits etabliert gewesen sei. Demnach muss die 

|| 
50 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwölfprophetenbuches, 5–6. 

51 The Biblical Qumran Scrolls. Transcription and Textual Variant, hg. Eugene Ulrich, Bd. 2 (Leiden 

und Boston: Brill, 2013). 

52 Im Jahr 2005 wurden in der Reihe Biblia Qumranica die in Qumran gefundenden Schriften des 

Zwölfprophetenbuches in einer kritischen Textedition zugänglich gemacht: Biblia Qumranica. Minor 
Prophets, Bd. 3B, hg. Beate Ego, Armin Lange, Hermann Lichtenberger, Kristin De Troyer (Leiden und 

Boston: Brill, 2005). 

53 Diese Handschrift weist unleserliche Textteile auf und kann deshalb nicht als vollständig bezeich-

net werden. Sie bildet allerdings alle zwölf prophetischen Schriften ab. 

54  Discoveries in the Judaean Desert, Les Grottes de Murabba’at Bd. II, hg. Pierre Benoit, Józef  T. 

Milik, Roland de Vaux (Oxford: Clarendon Press, 1960), „Rouleau des douze Prophêtes“, 181–205. 

55 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwölfprophetenbuches, 2. 

56 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwölfprophetenbuches, 2. 

57 Georg Sauer, Jesus Sirach (Ben Sira). Jüdische Schriften aus Hellenistisch-römischer Zeit, Bd. 3,5 

(Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus, 1981), 629. 

58 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwölfprophetenbuches, 4. 



Einleitung | 9 

 

Textredaktion des Zwölfprophetenbuches um 200 v. Z. zumindest in einigen jüdi-

schen Kreisen abgeschlossen gewesen sein.59  

1.3 Die griechische Texttradition des Zwölfprophetenbuches 

Die einzigen vollständig erhaltenen Handschriften der Septuaginta (im Folgenden 

LXX), die den gesamten prophetischen Kanon abbilden, sind die christlichen Codices 

ab dem 4. Jh. n. Z.: Vaticanus (4. Jh.)60, Sinaiticus (4. Jh.)61 und Alexandrinus (5. Jh.)62 

Der Codex Alexandrinus bildet dabei die älteste Textstufe und gleichzeitig den kom-

plexesten Text ab, während der Codex Vaticanus eine bereits durch verschiedene 

nachträgliche Angleichungen an den masoretischen Text (MT) veränderte Textver-

sion darstellt.63 Beide Texte haben eine gemeinsame Vorlage und es ist davon auszu-

gehen, dass die Vorlage dieser Vorlage die ursprüngliche LXX-Version darstellt.64  

In den drei Codices ist die Reihenfolge der Propheten wie folgt: Die 12+4 Variante 

(Zwölfprophetenbuch + Jes, Jer, Ez, Dan65) findet sich in den Codices Vaticanus und 

Alexandrinus, während der Codex Sinaiticus die Anordnung des MT (Jes, Jer, Ez + 

Zwölfprophetenbuch) aufweist. Deutlich ist damit, dass das Zwölfprophetenbuch im 

5. Jh. in seiner Einheit gefestigt war, die anderen prophetischen Bücher allerdings in 

ihrer Position variieren konnten. Die 12+4 Folge scheint, soweit sie in der jüdischen 

Tradition der LXX überliefert wird, die geschichtliche Folge der Propheten und dem 

Buch Daniel widerzuspiegeln: Hos 1,4 übermittelt eine Strafrede gegen Jehu, womit 

Hosea als Prophet der frühen Königszeit erwiesen ist. In allen anderen Prophetenbü-

chern werden nur spätere Könige erwähnt. Da es sich bei dem Zwölfprophetenbuch 

allerdings um eine Bucheinheit handelt, konnte man Hosea nicht losgelöst vor Jesaja 

stellen.  

Es wird angenommen, dass das Zwölfprophetenbuch der LXX und der masoreti-

sche Text des Zwölfprophetenbuches auf eine gemeinsame Vorlage zurückgehen, 

|| 
59 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwölfprophetenbuches, 4. 

60 Carlo Vercellonis, Giuseppe Cozza-Luzi, Bibliorum Sacrorum Graecus Codex Vaticanus (Rom, 

1868). 

61 Kirsopp Lake, Codex Sinaiticus Petropolitanus: The New Testament, the Epistle of Barnabas and the 
Shepherd of Hermas (Oxford: Clarendon Press, 1911). 

62 Royal Ms. 1 D VIII, British Library. 

63 Vgl. Die Septuaginta zwischen Judentum und Christentum, hg. Martin Hengel, Anna Maria Schwe-

mer (Tübingen: Mohr Siebeck, 1994), 219. 

64 Vgl. Die Septuaginta Deutsch. Erläuterung und Kommentare zum griechischen Alten Testament, hg. 

Martin Karrer, Wolfgang Kraus, Bd. 2 (Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2011), 2276. 

65 Hier wird deutlich, dass es sich um christliche Codices handelt, bei denen das Buch Daniel zu den 

prophetischen Büchern gezählt wird und nicht zu den Schriften, wie es die jüdische Tradition ver-

langt. 



10 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

den im Folgenden bezeichneten G-LXX+MT.66 Zu etwa 98% hat der MT die Schreib-

weise von G-LXX+MT bewahrt, wobei gleichzeitig die Abweichungen zwischen LXX 

und G-LXX+MT auf spätere Nachbearbeitungen der LXX zurückzuführen sind. Zwei 

Textunterschiede in der LXX-Vorlage müssen an dieser Stelle jedoch besonders her-

vorgehoben werden: Zum einen der Zusatz in Hos 13,467, dieser findet sich fragmen-

tarisch auch in 4QXIIc. Hier bildet die LXX-Vorlage eine ältere Lesart als die des MT 

ab. Zum anderen weitere Zusätze, die sich in der LXX nachweisen lassen, aber nicht 

in Qumran oder einem anderen Textfragment nachweisbar sind. Diese gehen wahr-

scheinlich auf eine spätere redaktionelle Bearbeitung der LXX zurück.68  

Seit der Septuaginta Ausgabe von 1943 (1984 GÖ)69 ist ein weiterer Handschrif-

tenfund hinzugekommen. Hierbei handelt es sich um die aus einer Höhle im Nahal 

Hever stammende Schrift des Zwölfprophetenbuches 8HevXIIgr. Die griechischen 

Fragmente der Handschrift wurden von Beduinen erworben und zunächst vorläufig 

von Barthélemy im Jahr 1963 veröffentlicht.70 Barthélemy zeigte in seiner Veröffentli-

chung, dass dieses griechische Fragment auf der Grundlage des LXX-Textes geschrie-

ben, aber an mehreren Stellen an den MT angeglichen wurde. Tov und Kraft, die 1990 

die Fragmente vollständig veröffentlichten, konnten Barthélemys These bestätigen.71 

Auch 8HevXIIgr, das wahrscheinlich aus dem 1. Jh. v. Z. stammt, bildet den Zwölfpro-

phetentext auf einer Rolle ab. Dies taten auch alle anderen griechischen Textzeugen 

des Zwölfprophetenbuches. Demnach wurde das Zwölfprophetenbuch auch in helle-

nistischer Tradition zu jedem Zeitpunkt als eine Einheit betrachtet. Ein Unterschied 

zeigt sich allerdings in der Reihenfolge der zwölf prophetischen Bücher.72 Diese un-

terschiedliche Anordnung kann durchaus Konsequenzen für die Interpretation des 

Gesamtwerkes haben. Schart stellt zwei Varianten heraus und unterscheidet dabei 

zwischen der christlichen und der jüdischen Tradition: In den griechisch-christlichen 

|| 
66 Vgl. Die Septuaginta Deutsch. Bd. 2 (Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2011), 2279. 

67 Vgl. The Biblical Qumran Scrolls. Transcription and Textual Variant, hg. Eugene Ulrich, Bd. 2 (Lei-

den und Boston: Brill, 2013), 597. 

68 Vgl. Die Septuaginta Deutsch. Erläuterung und Kommentare zum griechischen Alten Testament, hg. 

Martin Karrer, Wolfgang Kraus, Bd. 2 (Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2011), 2279–2280. 

69 Vgl. Joseph Ziegler, Duodecim Prophetae, Septuaginta; Vetus Testamentum Graecum Auctoritate 
Academiae Litterarum Gottingensis, Bd. 13 (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1984). 

70 Vgl. Dominique Barthelemy, Les devanciers d’Aquila première publication intégrale du texte des 
fragments du dodécaprophéton trouvé dans le desert de Juda, précédée d’une étude sur les traductions 
et recensions grecques de la Bible réalisées au premiére siècle de notre ère sous l’influence du rabbin. 

(Leiden und Boston: Brill, 1963). 

71 Vgl. Emanuel Tov, The Greek Minor Prophets Scroll from Nahal Hever (8HevXIIgr) (Oxford: Oxford 

University Press, 1990). - In Biblia Qumranica wurden zum Zwölfprophetenbuch 4QXIIc- und 4QXIIe 

aus Qumran mit 8HevXIIgr aus Nahal Hever synoptisch ediert: Biblia Qumranica. Minor Prophets, Bd. 

3B, hg. Beate Ego, Armin Lange, Hermann Lichtenberger, Kristin De Troyer, Bd. 3B (Leiden und Bos-

ton: Brill, 2005). 

72 Vgl. Die Septuaginta Deutsch, 2277. 



Einleitung | 11 

 

Handschriften findet sich die Reihenfolge: Hosea, Amos, Micha, Joel, Obadja, Jona, 

Nahum, Habakuk, Zephanja, Haggai, Sacharja, Maleachi. Die fragmentarisch grie-

chisch-jüdische Schrift 8HevXIIgr weist die Anordnung des MT auf, mit der Aus-

nahme der Position von Micha.73 Hier stehen Amos und Micha direkt hinter Hosea, 

gefolgt von den anderen Schriften in der masoretischen Reihenfolge.74 Schart stellt 

dazu die These auf, dass man aus den Überschriften von Hosea, Amos und Micha 

schloss, dass Hosea gleichzeitig mit Amos und Micha aufgetreten war und stellte sie 

deshalb direkt hintereinander.75 Da die Schriften Joel, Obadja und Jona nicht datier-

bar sind, störten sie an ihrer Stelle die enge thematische Bezogenheit von Hosea, A-

mos und Micha. In dieser Anordnung spiegelt sich eine Chronologie der Ereignisse, 

indem alle Prophetien, die das Nordreich betreffen (Hosea, Amos, Micha) als ge-

schlossener Block nach vorne gezogen wurden. Alle anderen Prophetien betreffen 

das Südreich Juda.76 Geht man davon aus, dass die zwölf Propheten sich in ihrer Bot-

schaft auf ihren jeweiligen Vorgänger beziehen, hat die Umstellung der Reihenfolge 

durchaus ernst zu nehmende Folgen.77 

1.4 Das Zwölfprophetenbuch in der rabbinischen Tradition 

Auch innerhalb der rabbinischen Literatur wird deutlich, dass die zwölf kleinen Pro-

pheten in der jüdischen Tradition als ein Buch verstanden werden: An erster Stelle ist 

dies an der namentlichen Bezeichnung dieses gesamten Textabschnittes auszu-

machen; so spricht der masoretische Text bzw. die Schlussmasora am Ende des Text-

korpus78 schlicht von „die Zwölf“ (שנים עשר). Als „die Zwölf“ wird das Zwölfprophe-

tenbuch auch im babylonischen Talmud bezeichnet.79 In der Schlussmasora werden 

außerdem alle Verse aller zwölf Propheten addiert und es wird geschlussfolgert, dass 

Micha 3,12 die Mitte dieses Korpus bildet.80 Dieser Hinweis auf Micha 3,12 ist eines der 

prägnantesten Hinweise darauf, dass die Gelehrten von einem zusammenhängenden 

Text ausgingen. Die „statistischen“ Auswertungen in dieser Form wurden von den 

|| 
73 Vgl. Die Septuaginta Deutsch, 2277. 

74 Hos, Am, Mi, Joel, Ob, Jona, Mi, Nah, Hab, Zeph, Hag, Sach, Mal. 

75 Vgl. Die Septuaginta Deutsch, 2277–2279 

76 Vgl. Die Septuaginta Deutsch, 2277–2279. 

77 Vgl. Die Septuaginta Deutsch, 2277–2279. 

78 Vgl. Biblia Hebraica, hg. Rudolph Kittel (Stuttgart: Würtembergische Bibelanstalt, 1974). 

79 Hier bBB 14b-15a: Die Rabbanan lehrten: Die Reihenfolge der Propheten ist wie folgt: Jehoschua, 

Richter, Samuel, Könige, Jeremia, Ezechiel, Jesaja, und die Zwölf ( עשר שנים ). [...] Hiskija und seine 

Gefährten schrieben Jesaja, Sprüche, das Lied der Lieder und Kohelet. Die Männer der Großsynode 

schrieben Ezechiel, die Zwölf ( עשר שנים ), Daniel und die Esterrolle. Ezra schrieb sein Buch und die 

Genealogie der Chronik bis auf seine eigene. 

80 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwölfprophetenbuches, 1. 



12 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

Masoreten nur für einen zusammenhängenden Textkorpus angefertigt. Des Weiteren 

findet sich im babylonischen Talmud in bMeg 24a die folgende Erklärung: 

Andererseits wird gelehrt: Man darf nicht von einem Propheten zu einem [anderen] Propheten 

springen. Aber in den zwölf [kleinen] Propheten darf man springen, nur dass man nicht vom 

Ende eines Buches zu seinem Anfang springt.81 

Dies erklärt, dass das Zwölfprophetenbuch genauso als ein Buch betrachtet wird wie 

es bei Jesaja, Jeremia und Ezechiel der Fall ist. Es ist nicht erlaubt, zwischen den so-

genannten „großen“ Propheten zu springen, innerhalb eines Prophetenbuches je-

doch schon. So ist es auch erlaubt, beim Lesen innerhalb des einen Zwölfpropheten-

buches zu springen. Ob die Bibelauslegung im Jalkut zu den zwölf Propheten ebenso 

als Auslegung zu einem Zwölfprophetenbuch konzipiert wurde, bleibt im Zuge dieser 

Arbeit zu überprüfen. 

1.5 Das Zwölfprophetenbuch im Jalkut Schimoni 

Abgesehen vom Buch Jona82 steht für kein Buch der zwölf Propheten ein Midrasch zur 

Verfügung,83 den der Autor des Jalkut zur Erstellung einer fortlaufenden Auslegung 

hätte nutzen können. Er musste sich daher aus den verschiedensten Quellentexten – 

die wiederum Auslegungen zu anderen biblischen Büchern sind84 – einen fortlaufen-

den Kommentar erschaffen. 

Jalkut Schimoni Hosea  

In Jalkut Schimoni Hosea wird der Prophet Hosea, der nach Hos 1,1 ein Sohn des 

Be’eri ist, mit Seder Olam 20 als Zeitgenosse von Jesaja, Amos und Micha gesehen, 

wobei Micha als der jüngste dieser Propheten ermittelt wird. Mit bPes 87b verweist 

der Jalkut auf die schwierige Beziehung der Propheten zu den in ihrer Zeit lebenden 

Königen. Nach Hos 1,1, „in den Tagen Usias, Jotams, Ahas, Hiskias“, erlebte Hosea vier 

Könige. Daraus wird geschlossen, dass alle Propheten jeweils vier Königen entgegen-

treten mussten. Eine weitere Stelle aus bPes 87a-b verweist auf die Aufgabe des Pro-

pheten: Er hat Israel mitzuteilen, dass es gegen Gott gesündigt hat. Dass Gott nach 

|| 
81 Vgl. Dagmar Börner-Klein, Elisabeth Hollender, Der Traktat Megilla. Rabbinische Kommentare 
zum Buch Ester, Bd. 1 (Leiden, Bosten, Köln: Brill, 2000), 265. 

82 Der Jona-Midrasch in Adolf Jellinek, Bet ha-Midrasch. Sammlung kleiner Midraschim und ver-
mischter Abhandlungen aus der älteren jüdischen Literatur. Erster Teil (Leipzig, 1853; 3. Aufl., Jerusa-

lem: Wahrmann Books), 96–105 (= BhM); Ms. de Rossi 563. Chaim Meir Horowitz, Aguddat Aggadot 
o-Kobets Midraschim Ketanim. Sammlung kleiner Midraschim, Bd. 1 (Berlin: H. Itzkowski, 1881). 

83 In wie weit dieser fortlaufende Midrasch zu Jona in der Jonakommentierung Verwendung findet 

wird in der Folge geklärt. 

84 Beispielsweise Midraschliteratur wie GenR oder LevR. 



Einleitung | 13 

 

Hos 1,1–2 Hosea mit einer symbolischen Handlung betraut, um Israel seine Sünden 

vor Augen zu führen, verbindet der Jalkut mit einer Kritik am Propheten selbst: Gott 

hätte Hosea nicht mit der drastischen Aufgabe konfrontiert, mit einer Hure ein Kind 

zu zeugen, um dann diese Frau samt des Kindes wegzuschicken, wenn Hosea Gott 

hätte davon überzeugen können, dass Israel aus einer kurzlebigen Laune heraus sün-

digte. Gott würde Israel nicht durch ein anderes Volk ersetzt haben wollen, wenn Ho-

sea Israel vor Gott verteidigt hätte. Das Kind der Hure soll den Namen tragen, „nicht 

mein Volk“ und Hosea soll am eigenen Leib erleben, wie es sich anfühlt, das eigene 

Kind wegschicken zu müssen. Erst dann wird er begreifen, warum Gott Israel nach-

trauert. Mit PRK 24,9 bekräftigt der Jalkut diese Aussage mit einer Auslegung zu Prov 

18,20: Von der Frucht des Mundes wird der Leib des Mannes gesättigt. Dies wird auf 

Ruben bezogen, der Josef vor seinen Brüdern retten und ihn zurück zu seinem Vater 

Isaak senden wollte (Gen 37,29). Da nach I Chr 5,1–6 ein „Be’era“ als Nachfahre Ru-

bens gilt, wird geschlossen (da nur noch in Hos 1,1, ein klangähnlicher „Be’eri“ in der 

Bibel zu finden ist), dass beide Namen sich auf ein und dieselbe Person beziehen. 

Diese Person ist demnach ein Nachfahre Rubens. Der Jalkut verweist mit bPes 87b 

darauf, dass Hosea Israel verkünden sollte, Gott wolle kein Erbarmen mehr mit Israel 

haben (Hos 1,6). Daraus, dass Gott Israel aber namentlich erwähnt, schließt der Jalkut 

mit bPes 87b, dass er Israel letztlich vergeben wird. Mit diesem Gedanken beschließt 

der Jalkut die Kommentierung des ersten Kapitels. 

Mit bJoma 22b weist der Jalkut zu Hos 2,1, „und die Zahl der Kinder Israels wird 
sein“, darauf, dass Israel nur dann unzählbar sein wird, wenn es den Willen Gottes 

erfüllt. Mit SNum § 131 stellt der Jalkut die Dynamik dieses Prozesses in den Vorder-

grund. Gott wünscht sich, dass die Zahl der Israeliten „wie der Sand des Meeres sei“ 

(Hos 2,1). Doch, sollte Israel den Willen Gottes nicht befolgen, wäre es nicht mehr 

Gottes Volk (Hos 1,9). Dies gilt auch für Samaria als den nördlichen Teil von Israel 

(Hos 14,185). Ohne Gott gleicht Samaria der unzüchtigen Tochter eines Priesters (Lev 

21,9).  

Mit PR 11,4 vergleicht der Jalkut Israels Unzählbarkeit dann mit den Sternen am 

Himmel (Gen 15,5): Zuerst ist Israel noch zählbar, wie wenn die ersten Sterne auf-

leuchten. Ist aber der volle Sternenhimmel sichtbar, sind die einzelnen Sterne nicht 

mehr zählbar. Ebenso ist Israel in all seiner Fülle nicht mehr zählbar. Dies wird der 

Fall sein, wenn Juda und Israel aus dem Exil zurückkehren (Hos 2,2). Nach bPes 88a 

ist der Tag der Wiedervereinigung „wie der Tag, als Himmel und Erde erschaffen wur-

den.“ 

Zu Hos 2,7, „denn ihre Mutter ist eine Unzüchtige, schandbar war ihre Geborene“, 

hebt der Jalkut mit DtnR 2,19 hervor, dass dieser Vers auf Israel zu beziehen sei, wenn 

|| 
85 Hier wird im Zuge der Auslegung Hos 14,1 als Belegvers angeführt. Im 14. Kapitel im Buch Hosea 

wird der Vers dann übersprungen und nicht mehr zur Auslegung angeführt. 



14 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

es die Verbote von Wucher, Raub und Diebstahl übertritt. Mit bBer 7a betont der Jal-

kut, dass die Abkehr vom bösen Wandel durch Selbsteinsicht erfolgen müsse. Dies 

sei wirksamer als alle Hiebe, die zum Guten veranlassen sollen. Während ein Mann 

durch Wucher, Raub und Diebstahl sündigt, so lässt sich eine Frau nach bKet 64b-

65a eher durch Wein und das Begehren von Schmuck auf Abwege bringen. Nach Hos 

2,10 gehört jedoch Gott all das Silber und Gold, mit dem Israel Götzendienst betreibt, 

wie es bBer 32a schildert. Dies vergisst Israel immer wieder dann, wenn es ihm gut 

geht. Daher wird Gott nach Hos 2,11 Israel die Lebensgrundlage entziehen, indem er 

eine Hungersnot schickt, wenn es seinen Willen nicht befolgt (bBer 35b). Bevor er dies 

tut, wird er jedoch die Schande Israels aufdecken (Hos 2,12). Mit bSchab 55a hebt der 

Jalkut hervor, dass dies immer wieder in der Geschichte Israels geschehen ist. Nach 

Hos 2,13 beendet Gott dann alle Freude Israels. Der Jalkut kommentiert dies mit 

bSchab 145b, dass dies nur für Israel, nicht aber etwa für Babylonien gilt, obwohl Gott 

deren Neumonde und Feste hasst (Jes 1,14). Nach bTaan 29b-30a währt dieses Been-

den der Freude durch Gott aber nur eine begrenzte Zeit. Bevor Gott Israel aber etwas 

Schlimmes antun muss, um es zur Umkehr zu bewegen, wird er Israel in die Wüste 

locken (Hos 2,16), um dort als Erlöser zu erscheinen. Nach PRK 5,8 geschieht dies erst 

nach einer gewissen Zeit, die man auf unterschiedliche Weise zu berechnen ver-

suchte. Von dort gibt Gott, so Hos 2,17, Israel Weinberge. Nach TanB wa-jera 22 ist 

diese Verheißung unterschiedlich deutbar. Einmal ist sie auf die Bestrafung der Sün-

der bezogen, wie bei der Zerstörung von Sodom und Gomorra (Gen 19,25), in einem 

anderen Fall bezieht sie sich als Verheißung auf die kommende Welt, in der die Wein-

berge allegorisch auf die Propheten gedeutet werden. Zu ihnen gehört dann auch Mir-

jam, wie aus einem Analogieschluss zu Ex 19,21 geschlossen wird. Aus Hos 2,17, „und 
sie antwortet von dort wie in den Tagen ihrer Jugend und wie am Tag ihres Auszugs aus 
dem Land Ägypten“, wird dann mit bSanh 111a belegt, dass, wie Israel mit 60.000 

Mann in das Land Kanaan einzog, so werde es mit 60.000 Mann in den Tagen des 

Messias in die kommende Welt gelangen. Diese Zahlenangabe ist mit Blick auf Hos 

2,1 so zu interpretieren, dass Israel nur dann zählbar ist, wenn es den Willen Gottes 

erfüllt. Mit bPes 87a merkt der Jalkut dann zu Hos 2,18, „du wirst mich „mein Mann“ 
nennen“, an, dass Israel in dieser Welt noch einer Braut im Hause ihres Vaters gleicht. 

Erst wenn Israel in der messianischen Zeit angelangt ist, wird es bei Gott sein, wie 

eine Braut, die aus dem Hause ihres Vaters in das Haus des Schwiegervaters wechselt. 

Bis dahin ist Israel nach Hos 2,22 die Verlobte Gottes. Diese Verlobung ist durch die 

Treue (אמונה) Israels gesichert. Mit Mek beschallach 7 verweist der Jalkut auf die ver-

schiedenen Bedeutungsvarianten von מונהא . An dem künftigen Tag, wenn die Verlo-

bung in die Heirat mündet, wird Gott Himmel und Erde als Zeugen aufrufen (Hos 

2,23–24). Diese sollen bezeugen, ob die Treue Israels gewährleistet ist. Dann wird Gott 

Israel „ins Land einsäen“ (Hos 2,25). Diesen letzten Vers des zweiten Kapitels deutet 

der Jalkut mit bPes 87b spektakulär: „Der Heilige, gepriesen sei er, brachte Israel nur 

nach Babylonien, damit zu ihnen Fremde (גרים) hinzugefügt werden.“ Israel besteht 

demnach nicht nur aus den Nachkommen Jakobs, sondern auch aus „Fremden“, die 



Einleitung | 15 

 

zu Israel halten. Das aber sind die Proselyten, die die Gebote der Tora freiwillig hal-

ten. „גרים“ sind daher hier nicht neutral „Fremde“, sondern die Personen, die freiwil-

lig zu Israel zugehören wollen und die entsprechenden Konsequenzen zu tragen be-

reit sind. 

Kapitel drei beginnt der Jalkut mit der Deutung von Hos 3,2: Gott hat sich Israel 

erworben, indem er sich Silber erworben hat. „Silber“ wird nun mit bChul 92a allego-

risch auf die „Gerechten“ gedeutet. Dies sind die 45 Gerechten, auf denen der Erhalt 

der Welt beruht. Nach PRK 5,10 und PRK 12,4 sind die im Vers genannten Zahlen auf 

die Abschnitte der Tora oder bestimmte Tage bezogen, von denen Gott sich nach Hos 

3,3 wünscht, dass Israel „viele Tage“ bei ihm bleiben und keine anderen Götter haben 

soll. Wenn dies erreicht ist, wird Israel, so Hos 3,5, umkehren und zu Gott eilen. Dies 

deutet der Jalkut mit bMeg 17b–18a auf die messianische Zeit. 

Wie die Kommentierung des Jalkut zu Hos 4 zeigt, ist die messianische Zeit jedoch 

fern. Mit bQid 13a erklärt der Jalkut zunächst den Lasterkatalog in Hos 4,2: „Meineid 
und Lügen und Morden und Stehlen und Ehebruch brachen aus, und Blut berührte Blut.“ 

Ehebruch wird hier als der Grund gesehen, warum Meineid, Lügen, Morden und Dieb-

stahl begangen werden. Daher muss Ehebruch durch genaue Heirats- und Schei-

dungsurkunden verhindert werden. Mann und Frau müssen sicher wissen können, 

ob eine Ehe rechtlich eingegangen werden darf. Mit der Anmerkung aus bQid 70b zu 

Hos 4,4, „und dein Volk ist genau wie der Priester zu schelten“, verweist der Jalkut da-

rauf, dass auch bei Priestern darauf geachtet werden muss, wer wen heiratet. Ist dies 

nicht der Fall, werden Priester unverschämt. Nach Hos 4,5 ist dies der Grund dafür, 

dass Priester „straucheln.“ Mit bMQ 17a stellt der Jalkut aber fest, dass man einen 

solchen Priester nicht öffentlich bloßstellen solle. 

Zu Hos 4,6, „und du hast die Lehre (תורת) deines Gottes vergessen, auch ich werde 
deine Söhne vergessen“, erklärt der Jalkut mit bJoma 38b, dass das Vergessen der 

Lehre die Nachkommen ins Exil bringt. Zu Hos 4,7, „je größer sie wurden, desto mehr 
sündigten sie gegen mich“, führt der Jalkut DtnR 2,19 an, dass damit der Patriarch und 

die Richter angesprochen sind. Da כרובם aber auch bedeuten kann: „je mehr sich 

ihnen mehrte“, überliefert der Jalkut auch die sich in DtnR 2,19 anschließende Deu-

tung: Je mehr Ländereien Gott Israel gab, desto mehr sündigten sie. Zu Hos 4,6, „und 
es ergehe dem Volk wie dem Priester“, zitiert der Jalkut bSchab 119b: „Jerusalem wurde 

nur zerstört, weil die Kleinen und die Großen gleichgesetzt waren.“ Da der Jalkut im 

Anschluss Hos 4,11, „Unzucht durch Wein und Most, beraubt sie der Sinne“, deutet, 

ermittelt er mit bJoma 76b den Wein als Grund für dieses Gleichsein: Der Wein ist es, 

warum letztlich alle ins Unglück stürzten. Mit bPes 52b fügt der Jalkut hinzu, dass 

durch den Wein der Geist der Unzüchtigen „lieblich gestimmt“ wird (Hos 4,12). Er be-

tont mit bSuk 52b, dass man sich am Ende bei übermäßigem Weingenuss in der Un-

zucht wiederfindet und dass, so bSota 47a–b, der Unzucht nicht beizukommen sei: 

Schon Rabban Jochanan ben Zakkai ließ das Ordal des Bitterwassertrinkens abschaf-

fen, als sich der Ehebruch mehrte und auch Hos 4,14 beklagt ja: „Das unverständige 
Volk ist von Sinnen.“ 



16 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

Die zweite große Sünde ist der Götzendienst, von dem Israel jedoch nicht so schlimm 

getroffen wird wie durch die Unzucht, da die Israeliten trotz ihres Götzendienstes, 

dennoch untereinander in Frieden leben können. Wenn sie aber untereinander zer-

stritten sind, so werden sie es, so GenR 38,6, büßen. 

Mit Hos 5,1, „hört, ihr Priester“, werden, nach Patriarchen, Richtern und einfa-

chem Volk nun wieder die Priester direkt adressiert. Mit bSanh 102a schließt der Jal-

kut eine massive Kritik an den Priestern an, die zum Mord bereit sind, um ihre Gaben 

zum Wallfahrtsfest einzusammeln. Nach Hos 5,6 gehen sie nur zu Gott, um ihre 

Schafe und Rinder zu bekommen. Deswegen hat Gott sich von ihnen losgesagt (Hos 

5,6; bJeb 102b).  

Hos 5,7, „sie sind gegen JHWH untreu, denn sie zeugen fremde Kinder“, bezieht der 

Jalkut mit bQid 70a auf jeden, der eine Frau „um des Geldes Willen“ heiratet. Ein 

Mann soll nur eine anständige Frau heiraten, an der kein moralischer Makel ist. Mit 

TanB schemot 7 erklärt der Jalkut, dass der Mann, der aus verwerflichen Gründen eine 

Frau heiratet, derjenige ist, der einen Makel hat und dadurch diejenigen makelig 

macht, mit denen er Umgang pflegt. Die Strafe, die Hos 5,7 mitbenennt, „jetzt wird ein 
Monat (חדש) ihren Anteil verzehren“, deutet der Jalkut mit einer unbekannten Quelle 

auf einen „neuen“ König, den Gott erstehen lässt, um die Sünder zu unterjochen. 

Zu Hos 5,9, „Efraim soll zur Wüste werden“, geht es um die im Exil verlorenen 10 

Stämme. Mit ThrR pet. 6 hält der Jalkut fest, die Stämme Juda und Benjamin seien 

nicht weggeführt worden, da sie wie göttliche Palastwachen gewesen seien. Nach Hos 

5,10 steht aber der Stamm Juda unter der Kritik, Grenzen verrückt zu haben. Mit ThrR 

1,3 wird allerdings betont, dass die Fürsten Judas die Grenzen nicht selbst verrückt 

haben (Hos 5,10), sondern dass sie „wie“ die sind, die Grenzen verrücken. Der Jalkut 

schließt mit Hos 5,15, dass Gott an seinen Ort, nach Jerusalem, zurückkehren wird. 

Hos 6,1, „denn er hat uns zerrissen, und er wird uns heilen“, deutet der Jalkut mit 

PR 33,7 auf Gott, der wie ein Arzt Geschwüre aufschneiden muss, damit eine Wunde 

heilen kann. Hos 6,2, „er macht nach zwei Tagen lebendig, und wir werden leben“, deu-

tet der Jalkut mit bRH 31a auf die messianische Zeit. Nach Hos 6,3, „lass uns [danach] 
trachten [und] nachjagen, JHWH zu erkennen“, sieht der Jalkut als Vorbereitung auf 

die messianische Zeit: Wer den Geboten nachläuft und sich eilt, ins Lehrhaus zu kom-

men, wird Gott erkennen. Dann wird Gott „wie Regen zu uns kommen, wie ein Spätre-
gen, der das Land befeuchtet“ (Ηοs 6,3). Die Wetterthematik gestaltet Hos 6,4 weiter 

aus: Israels Liebe ist für Gott wie eine „Wolke am Morgen.“ Nach bTaan 6b ist aller-

dings, wenn es um Regen geht, nach dichtem Gewölk Ausschau zu halten. 

Liebeserweise sind nach Hos 6,6 bei Gott von größerem Gefallen als die Opfer im 

Tempel. Dies wird in der Auslegung von Jelamdenu zum Vers auch für den Fall be-

tont, dass man wie Salomo tausend Ganzopfer opfert (I Reg 3,4). Nach ARN A 4 zählt 

der Liebeserweis, den jemand in der Zeit nach der Zerstörung des zweiten Tempels 

erbringt, mehr als die Sühnung der Übertretungen durch Opfer zur Zeit des Tempels. 

Sühnehandlungen waren andererseits notwendig, da die Israeliten, so Hos 6,7, „wie 
Adam den Bund übertreten haben.“ Mit GenR 19,9 lässt der Jalkut die Geschichte der 



Einleitung | 17 

 

Gebotsübertretung Adams Revue passieren. Wie Adam aus dem Paradies vertrieben 

wurde, so wurde Israel aus dem Land Kanaan in die Verbannung vertrieben. Mit 

bSanh 38b betont der Jalkut dann, dass die Übertretung Adams nicht im Essen der 

verbotenen Frucht lag, sondern darin, dass er den Bund mit Gott übertreten hatte. 

Diese Übeltat verbindet Adam mit Gilead, einer Stadt voller Übeltäter (Hos 6,8). Auch 

die Stadt Sichem und die Priester sind mit GenR 80,2 in diesem Zusammenhang zu 

nennen, denn Sichems Einwohner gleichen „Scharen, die Menschen auflauern“ und 

Priestern, die ihr Getreide von den Israeliten einfordern (Hos 6,9). Aber auch Juda hat, 

so Hos 6,11, die Ernte für seine Übertretungen bestellt. 

Zu Hos 7,1, „als ich Israel heilen [wollte], da wurde die Schuld Efraims aufgedeckt“, 
verweist der Jalkut mit ThrR 2,3 auf die Sünde mit dem goldenen Kalb, das Aaron gie-

ßen lies, während Mose die Gesetzestafeln empfing (Ex 32,1–35). Diese Sünde sieht 

der Jalkut mit der sich anschließenden Auslegungseinheit zu Hos 7,5, „er entzieht 
seine Hand den Spottenden“, in engem Zusammenhang mit der negativen Haltung ei-

nes Spottenden. Nach bAZ 18b und bSota 42a entzieht sich die Schechina dem Spöt-

ter, dem Schmeichler, dem Lügner und dem, der mit böser Zunge redet. Nach Hos 7,13 

ist Gott aber dennoch bereit, Israel zu erlösen, auch wenn sie Lügen über Gott ver-

breiten. Nach bAZ 4a geht es dabei um Lügen über die zukünftige Welt. 

Mit Kapitel 8 greift das Buch Hosea den Gedanken erneut auf, dass, wenn Israel 

gegen Gott sündigt, Gott Israel dafür straft. In Hos 8,3 heißt es: „Israel verwirft das 
Gute, ein Feind wird sie verfolgen.“ Mit PRK 15,5 deutet der Jalkut das Gute auf die 

Tora, von deren Lehre sich die Israeliten entfernt haben (Jer 9,12). Zum nächsten Vers, 

Hos 8,10, „auch wenn sie an die Völker geben, werde ich sie nun sammeln“, verweist 

der Jalkut mit bBB 8a auf die Zusage Gottes, die dieser im zweiten Teil des Verses 

macht: Er wird Israel sammeln. Dies wird geschehen, wenn Israel die Völker der Welt 

Tora lehrt. In der Konsequenz dieser Handlung werden diese ihnen die königlichen 

und fürstlichen Lasten der Steuern erleichtern (Hos 8,10). Mit LevR 7,3 erinnert der 

Jalkut daran, dass auch zur Zeit des Tempels Steuern entrichtet wurden. Dies geschah 

in Form der Opfergaben. Nach der Zerstörung des Tempels gilt die Beschäftigung mit 

der Tora als die Darbringung eines Opfers. 

Von der Tora, so Hos 8,12, hat Gott das meiste, aber eben nicht alles aufgeschrie-

ben. Mit bGit 60b erklärt der Jalkut, R. Eleazar sei der Meinung, „die Tora ist größten-

teils schriftlich und kleinstenteils mündlich [überliefert].“ Nach R. Jochanan sei die 

Tora jedoch „kleinstenteils schriftlich und größtenteils mündlich.“ Der Jalkut ent-

scheidet diese Diskussion zugunsten R. Jochanans, wenn er mit PR 5,14 erzählt, Gott 

habe verhindert, dass die Mischna, die mündliche Lehre, aufgeschrieben wurde, da-

mit diese nicht auch übersetzt und so den Völkern der Welt zugänglich gemacht 

werde. Wäre dies jedoch der Fall, wären diese wie Proselyten geachtet (Hos 8,12). Der 

Jalkut untermauert diesen Gedanken mit einer weiteren Stelle aus jPea 2,6: Die münd-

liche Lehre ist die für Israel wichtigste Lehre, weil diese allein Israel gegeben ist. Be-

achten die Fremden aber die Zurechtweisungen aus der mündlichen Lehre, gelten sie 

als Proselyten. Insgesamt gilt, dass die mündliche Lehre die beliebtere vor Gott und 



18 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

in Israel ist. Dass das Studium der Tora nicht unbedingt in der Synagoge zu Hause ist, 

hebt der Jalkut zum Abschluss des Kapitels mit jScheq 5,7(6) hervor. In eine Synagoge 

fließt viel Geld, aber dort gehen viele Seelen zugrunde, da man nicht in erster Linie 

um die Lehre, sondern um das Ansehen der Synagoge bemüht ist. Hier gilt Hos 8,14: 

„Israel vergisst den, der es geschaffen hat und baut Paläste.“ 

Daher klagt Hos 9,1: „Freue dich nicht, Israel, rühme dich nicht wie die Völker.“ Mit 

bGit 7a bezieht der Jalkut dies auf Musik, Gesang und Wein. Daher springt er in der 

Kommentierung zu Hos 9,10, wo das Stichwort „Trauben“ zu finden ist: „Wie Trauben 
in der Wüste habe ich eure Väter gefunden.“ Mit TanB lekh 21 verweist der Jalkut da-

rauf, dass Trauben von außen schön aussehen, innen aber voller hässlicher Kerne 

sind. Diese Kerne symbolisieren die Unaufrichtigkeit Israels, als sie die Tora empfin-

gen. Eine alternative Deutung hebt aber hervor, dass dies auf Menschen der Tora und 

Menschen der Tat zu deuten ist, und dass man sich komplett von Trauben ernähren 

könne, da deren Flüssigkeit den Durst stillt und das Fruchtfleisch sättigt. Ähnlich 

nützlich ist, so der Jalkut nach GenR 46,1, auch die Feige. Der Grund dafür, dass Israel 

sich nach Hos 9,1 nicht freuen solle, liegt aber, so die Erklärung von Hos 9,10, im 

Götzendienst Israels für den Baal Peor. Nach bSanh 106a ist dies eine Form von Göt-

zendienst, die mit Unzucht einhergeht. Da Israel derart auf Abwege geraten ist, wird 

Gott, so Hos 9,17, Israel verwerfen. Nach TanB bechuqqotai 2 bedeutet das, dass Gott 

über Israel zur Strafe Krankheiten und Plagen bringt (Dtn 28,61). Mit derselben Quelle 

verweist der Jalkut jedoch darauf, dass diese Aussage Gottes nur dann gilt, wenn Is-

rael nicht unter Gottes Satzungen wandelt. 

Zu Hosea Kapitel 10 verweist der Jalkut mit bMeg 25a darauf, dass die in Hos 10,5 

genannten „Kälber von Bet-Awen“ ebenfalls Götzen gewesen sind. Der Jalkut springt 

sodann zur Kommentierung von Hos 10,12, „säet für euch Gerechtigkeit und erntet für 
Liebe“, und erklärt mit bSuk 49a, dass das Erweisen von Liebesdiensten größere Be-

deutung hat, als Almosen zu geben. 

Hos 11,1, „als Israel jung war und ich es liebte“, deutet der Jalkut mit SDtn § 305 

und Jelamdenu. Nach SDtn § 305 muss Hos 11,1 zusammen mit Dtn 31,7 gesehen wer-

den, wo Israel aufgefordert wird: „Sei fest und unentwegt.“ Diese Aufforderung er-

reichte Israel, als es noch jung war. Es verhielt sich wie ein Kind und muss daher wie 

ein Kind behandelt werden. Daher ärgert sich Gott nicht, wenn Israel Aufforderungen 

nicht nachkommt. Jelamdenu erklärt, dass Israels Widerspenstigkeit von hier zu ver-

stehen ist: „Sie sind Kinder und mit Kindern nimmt man es nicht genau.“ Hos 11,3 

malt das Bild weiter aus, wenn es dort heißt: „Ich lehrte Efraim laufen.“ Mit Mek be-

schallach 5 deutet der Jalkut dies mit einem Gleichnis: Gott ist wie ein König, der auf 

Reisen sein Kind vor allen Widrigkeiten beschützt. Nach ThrR 2,2 tröstet der König 

sogar sein weinendes Kind auf seinen Knien.  

Der Jalkut schließt PR 3,4 an, der aus Hos 11,3 herausliest, dass Gott den Geist des 

Heiligen dazu bestellt hat, Efraim zu segnen. Wie dies geschieht, verdeutlicht er mit 

Hos 11,4. Zu diesem Vers hebt der Jalkut mit GenR 86,1 hervor, dass Gott Israel „mit 
Banden der Liebe“ zu sich zieht. Mit GenR 86,2 deutet der Jalkut dann Hos 11,4, „ich 



Einleitung | 19 

 

ließ sie an dem Seil eines Menschen ziehen“, auf Jakob, der als der erstgeborene Sohn 

gilt, den Gott sogar aus Liebe nach Ägypten in sein Unglück ziehen ließ. Der Jalkut 

schließt Hos 11,9, „in deiner Mitte ist der Heilige“, mit der Erklärung aus bTaan 5a an 

und erklärt damit, dass Gott erst dann seine himmlische Wohnstatt bezieht, wenn das 

irdische Jerusalem als Wohnstatt Gottes wiederhergestellt ist. 

Hos 12,1, „Efraim umgibt mich mit Lüge“, deutet der Jalkut mit bSota 37a auf alle 

Israeliten in der Situation am roten Meer während der Flucht vor den Ägyptern. Hier 

sagten die Stämme zueinander, dass sie nicht in das Wasser hinabsteigen wollten. 

Dies erwies sich als Lüge, denn alle wurden gerettet, da das Wasser sich vor ihnen 

teilte. Mit SDtn § 306 betont der Jalkut, dass in diesem Fall die Israeliten unschuldig 

waren, da sie etwas nicht zu tun vorgaben, was sie später dann doch taten. Der Jalkut 

stellt damit Hos 12,1–3 in einen völlig anderen Kontext, als ihn der biblische Zusam-

menhang vorgibt. Dort wird betont, dass sowohl Efraim, das Nordreich, als auch 

Juda, das Südreich, sich gegen Gott auflehnten. Da dort erwähnt wird, dass Gott einen 

Rechtstreit mit Juda führte, um Jakob „nach dessen Wandel zu vergelten“, erinnert 

Hos 12,5 daran, warum Jakob in „Israel“ umbenannt wurde: „Er stritt (וישר) gegen den 
Engel und hat [ihn] überwunden.“ Mit bChul 92a deutet der Jalkut aus dem Vers, dass 

Jakob dadurch zum Fürsten über die Engel gemacht wurde. Mit dem sich anschlie-

ßenden GenR 78,2 ruft der Jalkut die Namensänderung Jakobs in Erinnerung. Da die 

Nachkommen Jakobs sich im Volk Israel vereinen und Gott ihnen als Wohnstatt das 

Land Kanaan zugewiesen hat, thematisiert Hos 12,8 die Probleme, die damit für Israel 

verbunden sind: Kanaan ist betrügerisch. Dies hat seine Wurzeln in der Geschichte, 

denn, so verdeutlicht der Jalkut mit GenR 59,9, bereits Elieser, der Knecht Abrahams, 

dessen weiterer Name „Kanaan“ ist, wog Rebekka mit falscher Waage für Isaak auf.  

Der Jalkut widmet den letzten Teil der Kapitelkommentierung den Propheten, 

denn nach Hos 12,14 führte ein Prophet, Mose wird dort nicht namentlich genannt, 

Israel aus Ägypten herauf. Zu Hos 12,11, „und durch die Propheten lasse ich in Gleich-
nissen reden“, hebt der Jalkut mit LevR 1,14 als Unterschied zwischen Mose und allen 

anderen Propheten hervor, dass Mose als einziger Prophet seine Prophetien klar se-

hen konnte. Mit bSanh 102b verweist der Jalkut zu Hos 12,12 darauf, dass ein Prophet 

gegen die Götzen eines Königs antritt. Die Situation Jakobs, der vor Esau nach Aram 

floh und dort Rahel heiratete, wird schließlich mit GenR 70,20 durch einen Propheten 

allegorisch auf eine endzeitähnliche Zeit bezogen:  

Der Prophet sagte zu Israel: Euer Beispiel gleicht Jakob: Wie Jakob, bevor er eine Frau geheiratet 

hatte, verknechtet worden war, und nachdem er eine Frau geheiratet hatte, verknechtet worden 

war, [so] auch ihr: Bevor ein Erlöser (גואל) geboren ist, seid ihr verknechtet, und nachdem ein 

Erlöser geboren worden ist, seid ihr verknechtet. 

Ob hier eine Anspielung auf den christlichen Messias vorliegt, bleibt offen. 

In Kapitel 13 geht es vor diesem Hintergrund mit bSanh 63b wieder um die Sünde 

des Götzendienstes, die in Hos 13,2 thematisiert wird. Danach springt der Jalkut zu 

Hos 13,12, das von der Schuld und Sünde Efraims spricht. Mit PR 44,2 gibt der Jalkut 



20 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

dazu den Ratschlag, gute Taten zu vollbringen und eine Umkehr zu vollziehen. Dann 

werde Gott den Sünder aus der „Hand des Totenreiches erlösen“ (Hos 13,14). Dazu 

führt der Jalkut mit bPes 87b die Erklärung an, Gott habe Israel nur deswegen nach 

Babylonien – ins Exil – geführt, weil es86 so tief wie das Totenreich sei. Dies würde 

bedeuten, dass Israel durch das Exil seine Sünden gesühnt habe. Zu den in Hos 13,15 

erwähnten, aber im Lemma des Jalkut nicht anzitierten Winden, erklärt der Jalkut mit 

bBB 25a die Funktion des Nordwindes in der Welt. Mit bGit 31b fügt er eine Erzählung 

über einen destruktiven heißen Ostwind hinzu. 

Die Kommentierung des letzten Kapitels des Buches Hosea beginnt der Jalkut mit 

dem Aufruf in Hos 14,2: „Kehre um, Israel, zu JHWH, deinem Gott.“ In vier Schritten 

wird mit bJoma 86a die Bedeutung der Umkehr hervorgehoben, durch die Gott sich 

besänftigen lässt. Mit GenR 84,19 stellt der Jalkut fest, dass Ruben der erste war, der 

eine Umkehr vollzog. Der Jalkut schließt daran PR 44,3–4 an, um zu diskutieren, ob 

und inwiefern Hosea Gnadenlosigkeit nachgesagt werden kann, da es in Hos 9,14 

heißt: „Gib ihnen einen fehlgebärenden Schoß und vertrocknete Brüste“ und in Hos 

9,12: „Denn wenn sie ihre Kinder großziehen, werde ich sie dem Menschen rauben.“ In 

PR 44,4 wird dies als die letzte Drohung an Israel interpretiert, damit es zu Gott um-

kehrt. Da aber auch diese Drohung nicht wirkte, habe Hosea resignierend die Worte 

von Hos 14,2 ausgerufen: „Kehre um, Israel, zu JHWH, deinem Gott.“ Das Thema der 

Umkehr wird mit PR 44,9 und PRK 24,10–12 weiter in Gleichnissen illustriert. Mit PRK 

24,13 macht der Jalkut darauf aufmerksam, dass es in Hos 14,2 heißt, Israel solle zu 

JHWH umkehren, was bedeute, dies habe nur so lange Sinn, wie sich Gott in der Ei-

genschaft der Barmherzigkeit befinde. Der Jalkut führt als weitere Auslegung PRK 

24,15.17–19 an. Dann bringt er zu Hos 14,6, „ich werde wie Tau für Israel sein“, als neue 

Quelle MidrPs 45,3, das „Tau“ als Glanz der Schechina deutet. Die allegorische Aus-

legung führt er zu Hos 14,7, „seine Zweige gehen hervor“, weiter, indem er mit bBer 

43b die „Zweige“ als die Erwählten Israels deutet. Hos 14,8, „die in seinem Schatten 
sitzen kehren zurück“, bezieht er mit LevR 1,2 auf die Proselyten, „die kommen und im 

Schatten des Heiligen, gepriesen sei er, Erbarmen finden.“ Über sie heißt es in der 

Auslegungseinheit weiter: „Lieb sind mir ihre Namen wie der Wein, der über den Al-

tar gegossen wird.“ 

Hos 14,10, „denn die Wege JHWHs sind gerade“, bezieht der Jalkut mit bBB 89b 

auf korrekte Geschäftspraktiken wie das Auswiegen von Waren. Die Frage in Hos 

14,10, „wer ist weise“, beantwortet der Jalkut mit Jelamdenu eindeutig: Es ist Gott, der 

Schöpfer. Über die „Gerechten“, die in Hos 14,10 genannt werden, urteilt der Jalkut 

mit bNazir 23a, dass diese diejenigen sind, die Gottes Gebote nicht zu einem Selbst-

zweck missbrauchen. 

  

|| 
86 Gemeint ist Babylonien. 



Einleitung | 21 

 

Der Jalkut Schimoni schließt die Kommentierung zu Hosea eher anekdotisch mit ei-

ner Kritik an Lot. Lot hätte aus der ersten Nacht, in der er betrunken gemacht worden 

war, lernen können, die folgende Nacht nicht noch einmal betrunken zu werden. Dies 

war aber nicht der Fall und daher verstrickte er sich in eine doppelte Sünde. 

Jalkut Schimoni Joel 

Der Jalkut beginnt seine Kommentierung zu Joel mit der Frage, was der Name „Pe-

tuel“ bedeute, den der Vater Joels trägt. Mit MidrPs 80,1 werden klangliche Erklärun-

gen angeboten. In diesem Zusammenhang überliefert der Jalkut die folgende Lehre: 

„Du [kannst] alles von diesem Menschen erbitten, außer, dass er sagt: Ich habe ge-

sündigt.“ Diese Lehre leitet über zur Halsstarrigkeit Israels, das nicht von seinem 

schlechten Lebenswandel ablässt. Da Gott die Sündhaftigkeit Israels straft, betont der 

Jalkut mit bTaan 5a zu Joel 1,4, „was die Raupe ließ, fraß die Heuschrecke“, dass sich 

dieser Vers in den Tagen Joels mit einer Hungersnot erfüllte. Nach bTaan 5a geschah 

jedoch denen ein Wunder, die auf den Propheten hörten und trotz ihres Hungers Ge-

treide aussäten: Die Saat ging auf und trug Frucht. In der Konsequenz erging an Israel 

der Aufruf aus Joel 1,14: „Haltet das Fasten heilig, ruft eine Festversammlung aus.“ 
Nach bTaan 12b war damit auch die Arbeit verboten und eine Versammlung der Äl-

testen angesetzt, die durch das Blasen des Schofar eingeleitet wurde. 

Wie an Neujahr ließ Gott damit, so der Jalkut mit PRK 24,3 zu Joel 2,11, „seine 
Stimme vor seinem Heer erschallen.“ Der Tag selbst aber glich dem Versöhnungstag, 

an dem die drei Bücher geöffnet werden, in denen Verdienst, Vergehen und Neutrales 

aufgezeichnet sind. Mit TanB wa-jiqra 1 betont der Jalkut vor diesem Hintergrund, 

dass die Gerechten bei Gott bedeutender sind als die Dienstengel, denn die Engel ha-

ben keinen freien Willen. Sie können sich nicht für oder gegen die Stimme Gottes ent-

scheiden. Lässt sich ein Mensch jedoch auf einen Irrweg leiten, so gilt der Ruf aus Joel 

2,13: „Zerreißt euer Herz und nicht eure Kleider.“ Mit PRK 24,11 betont der Jalkut dazu 

die Bedeutung der Umkehr und verweist auf die Barmherzigkeit und den Langmut 

Gottes.  

Joel 2,16, „der Bräutigam geht heraus aus seinem Zimmer“, wird anschließend al-

legorisch auf die Tora, den Patriarchen oder den Vorsteher des Gerichtshofs gedeutet. 

Joel 2,20, „und den Versteckten werde ich fernhalten“, deutet der Jalkut mit bSuk 

52a auf den bösen Trieb, der sich im Herzen des Menschen versteckt, durch den so-

wohl der erste, als auch der zweite Tempel zerstört wurden und der gegen Israel hetzt. 

Joel 2,20, „denn er hat Großes getan“, wird im selben Kontext auf Gott bezogen, der 

die Schriftgelehrten vor Übertretungen bewahrt. 

Es folgt eine lange Auslegungseinheit zu Joel 2,13: „Und Kinder Zions frohlocket 
und freuet euch [... denn es grünen die Auen].“ Mit bTaan 6a erklärt der Jalkut, dass 

man sich hier über den Frühregen gefreut habe, der wie der Spätregen zum Segen sei. 



22 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

Regnet es nämlich zur rechten Zeit in angemessenem Maß, gilt Joel 2,26: „Und ihr wer-
det Essen essen und satt sein.“ Mit MidrPs 6,6 erklärt der Jalkut dazu, Gott segne, wenn 

er die Gerechten segnet, doppelt, denn es heißt „essen“ und „satt sein.“ 

Der Jalkut übergeht in seiner Kommentierung Joel 3,1, dass Gott seinen Geist über 

„alles Fleisch“, einschließlich der Knechte und Mägde (Joel 3,2), ausgießen will. Er 

beginnt die Kapitelkommentierung, dass Gott ein Wunderzeichen setzen will: Es soll 

sich die Sonne in Finsternis verwandeln (Joel 3,4). Dazu führt der Jalkut TanB bere-

schit 12 an, welcher die Lehre vermittelt; wer Blitze, Sternschnuppen, Erdbeben oder 

Donner erlebt, einen Segensspruch sprechen solle. Naturgewalten wie Erdbeben 

kommen zudem nur über Israel, wenn dieses die Zehntabgaben nicht ordnungsge-

mäß entrichtet oder wenn Götzendiener sorglos in der Welt wohnen. Nach Joel 3,5 

entkommen diesen Naturgewalten nur diejenigen, die „mit dem Namen JHWHs be-
nannt“ werden. Mit SDtn § 49 ermittelt der Jalkut, dies bedeute, mit den Gott zukom-

menden Attributen wie „barmherzig“ oder „gerecht“ bezeichnet zu werden. Mit jBer 

9,1 verdeutlicht der Jalkut, dass man in Notzeiten nicht zu den Engeln, sondern zu 

Gott selbst rufen solle.  

Zu Joel 4 erklärt der Jalkut die Aussage Gottes in Joel 4,2, „ich werde alle Völker 

 sammeln“, um sie zu richten, mit einer Geschichte aus Mek beschallach 2. Dort (הגוים)

ist Antoninus den ganzen Tag bis in die Nacht damit beschäftigt, als Richter zu agie-

ren, sodass ihm schließlich Fackeln angezündet werden müssen, damit er auch im 

Dunkeln sehen kann. Ähnlich lang wird es dauern, wenn Gott einst die Völker richten 

wird. Dann wird sich, so Joel 4,15, „Sonne und Mond verdunkeln.“ Mit LevR 31,9 und 

bNed 39b beschreibt der Jalkut, wie Gott Sonne und Mond lenkt, die täglich darum 

bitten, die Welt zu erleuchten.  

Zu Joel 4,18, „es wird sein, an jenem Tag werden die Berge Most träufeln“, knüpft 

der Jalkut mit Mek beschallach 2 an das Stichwort „Most“ wie am Ende der Kommen-

tierung zu Hosea an die Geschichte von Lots Trunkenheit an und erklärt, dass Wein 

eine Gottesgabe sei, auch wenn sie im Falle Lots missbraucht wurde. Mit LevR 35,12 

erklärt er in Anknüpfung an das Verb „tröpfeln“, dass der Regen in dieser Welt eine 

Qual sein kann. „Aber in der kommenden Zukunft wird der Heilige, gepriesen sei er, 

ihnen [den Regen] als ein Zeichen des Segens bereiten.“ 

Die Wasserthematik führt der Jalkut zu Joel 4,18, „und eine Quelle kommt aus dem 
Haus JHWHs heraus und tränkt den Fluss Schittim“, mit TanB balak 26 weiter, wo gute 

und schlechte Quellen unterschieden werden. Die schlechten Quellen wird Gott in 

der Zukunft vertrocknen lassen. 

Jalkut Schimoni Amos 

Die Auslegung zum Buch Amos beginnt mit zwei Textabkürzungen. Zu Am 1,1 wird 

auf Jalkut Jeremia (SDtn § 1) und zu Am 1,2 wird auf Jalkut Psalm 109,3 (TanB tetse 4) 

verwiesen. Die sich daran anschließende Kommentierung beginnt mit bJoma 86a und 



Einleitung | 23 

 

bSanh 7a zu Am 2,6, „so spricht JHWH: Wegen der drei Verbrechen Israels.“87 Es wird 

erklärt, dass Gott drei Mal eine Übertretung vergibt, nicht aber ein viertes Mal. Da die 

Zahl „drei“ noch einmal in Am 1,9, „so spricht JHWH: Wegen der drei Verbrechen von 
Tyrus“, vorkommt, schließt der Jalkut die Kommentierung dieses Verses an. Er lässt 

aber Am 2,6 vorausgehen, um Israel zuerst zu adressieren. Mit SDtn § 322 erklärt der 

Jalkut, zu den Verbrechen von Tyrus gehöre, an der Vertreibung Israels beteiligt ge-

wesen zu sein. In diesem Kontext werden auch Am 1,3 und Am 1,6 erwähnt, die drei 

Verbrechen von Gaza und drei Verbrechen von Damaskus erwähnen. Dem stellt der 

Jalkut mit TanB toldot 2 die Verheißung Gottes aus Jer 30,18 entgegen, sich Israels 

Wohnungen zu erbarmen. 

Aus Amos 2 kommentiert der Jalkut nur Am 2,9, „und ich habe die Amoriter ver-
tilgt.“ Mit TanB debarim 5 erinnert der Jalkut an die Vernichtung von Sihon und Og 

und impliziert damit einen Schluss vom Schwereren auf das Leichtere: Wenn Gott 

Sihon und Og vernichtet hat, vor denen kein Geschöpf bestehen konnte, um wie viel 

mehr kann er die Amoriter vertilgen. 

Zu Am 3,2, „nur euch habe ich erkannt aus allen Familien der Erde“, berichtet der 

Jalkut mit bAZ 4a über die Brisanz der Auslegung dieses Verses. Es gab den Fall, dass 

Häretiker, die wie die Amoriter Feinde Israels sind, eine Auslegung zu Am 3,2 hören 

wollten, aber nur R. Abbahu konnte sie mit einer diplomatischen Antwort zufrieden-

stellen. Als weiteres Problem wird in dieser Geschichte thematisiert, dass den Gelehr-

ten Steuererleichterung gewährt wird, wenn sie Häretikern Schmeichelhaftes sagen. 

Tun sie dies nicht, werden sie gefoltert.  

Das Blasen des Schofars in Am 3,6 deutet der Jalkut mit PRK 24,1 auf das Warn-

signal vor feindlichen Truppen. Er hält fest, dass Gott keinen Gefallen am Tode eines 

Frevlers hat (Ez 33,11). Mit MidrSam 14,1 erklärt der Jalkut dann zu Am 3,6, dass Gott 

seine Pläne oder Geheimnisse an einzelne Menschen übermittelt. Sieben Personen 

werden als Beispiele genannt. Nach MidrPs 25,13 waren das biblischerseits Personen, 

die Gott fürchteten und die standhaft waren. Nach GenR 49,2 gehörte Abraham dazu, 

von dem Gott sagte: „Wie kann ich [etwas] vor Abraham verbergen“ (Gen 18,17).  

Auf eine feindliche Situation deutet der Jalkut das Brüllen des Löwen in Am 3,8. 

Nach bBer 56b weist ein brüllender Löwe, den man im Traum sieht, auf eine Gefahr 

hin. Mit bChul 59b–60a schließt der Jalkut eine Geschichte über R. Jehoschua und 

einen römischen Herrscher an, der diesen Vers allegorisch auf Gott deutet. Um dem 

Herrscher zu zeigen, dass diese Deutung durchaus den Aspekt der Gewalt Gottes sym-

bolisieren kann, führt Jehoschua einen besonders gefährlichen Löwen vor, der durch 

sein Gebrüll sogar die Mauern von Rom zum Einsturz bringen kann. Ein anderes Mal 

möchte derselbe Herrscher Gott sehen. Nun lässt ihn Jehoschua in die Sonne schauen 

|| 
87 An dieser Stelle wird der Vers Am 2,6 ungeachtet der fortlaufenden Auslegung, dem Kontext ge-

schuldet im ersten Kapitel ausgelegt. An seiner Stelle im zweiten Kapitel findet er keine Erwähnung 

mehr. 



24 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

und der Herrscher gibt zu, dass er nicht hineinsehen kann, ohne geblendet zu wer-

den. Jehoschua lässt ihn wissen, dass er noch viel weniger Gott anschauen könne als 

die Sonne. In der dritten Begebenheit erweist sich der Herrscher dann als Götzendie-

ner, als er Jehoschua mitteilt, er möchte Hema, dem Engel des Zorns, ein Dankopfer 

dafür bringen, dass es Gott gibt. Hier liegt eine Auslegung zu Dtn 9,19 zugrunde, 

„denn mir war bang vor Grimm und Zorn (hema)“, die Jehoschua für falsch hält, denn 

nur Gott selbst gebührt ein Dankopfer. Dies zu sagen, würde den Herrscher aber kri-

tisieren, daher gibt Jehoschua Anweisungen, wie dieses Opfer ausgeführt werden 

muss, an deren Ausführung der Herrscher dann scheitert. Der Jalkut beschließt diese 

Sinneinheit mit Am 3,12: „Also spricht JHWH: Genauso wie der Hirte aus dem Maul des 
Löwen entreißt.“  

Die Kommentierung zu Amos 4 beginnt der Jalkut mit einer allegorischen Deu-

tung der „Kühe von Baschan“ (Am 4,1) aus bSchab 32b–33a auf das ausschweifende 

Leben der Frauen in Samaria, die alles kahlfressen und nichts für andere übriglassen. 

Wenn vor diesem Hintergrund an Israel die Aufforderung ergeht, am Morgen die 

Schlachtopfer darzubringen (Am 4,4), ahnt man, wie schwer die Last der Opfer auf 

Israel liegt. Der Jalkut fügt mit jAZ 1,1 aber lediglich die Erklärung an, dass die Opfer 

Israels von denen der Heiden zeitlich getrennt dargebracht werden müssen, damit 

klar ist, dass sie nicht als heidnisches Opfer aufgefasst werden können. Ausführlich 

diskutiert wird dann, ob dies nur in der Diaspora gelte, oder ob es um die Zeit Jerobe-

ams gehe, der das Volk zum Götzendienst im Land verleitete. Die „Reinheit der 
Zähne“, von der Am 4,6 spricht, könnte vor diesem Hintergrund darauf bezogen wer-

den, dass nur geeignetes Fleisch, das nicht von einem heidnischen Opferritual 

stammt, in Israel gegessen wurde. Mit bNid 65a bezieht der Jalkut dies aber allgemein 

auf die biologische Situation der Menschen, die im Alter ihre Zähne verlieren. 

Zu Am 4,7, „und ich ließ es auf eine Stadt regnen und auf eine andere Stadt ließ ich 
es nicht regnen“, erklärt der Jalkut mit bTaan 6b, beides sei zum Fluch. 

Der Jalkut geht dann zur Kommentierung von Am 4,12 über, wo ein „Bogen“ (עקב) 

vorkommt, der mit bBer 23a auf den Urinbogen bezogen wird. Man erinnert daher an 

die Vorschrift, nicht zu beten, wenn man einen menschlichen Drang verspürt. Mit 

bSchab 19b schließt der Jalkut eine Erklärung zum zweiten Versteil an, dass man Gott 

mit Mantel und Schuhen entgegentritt.  

Um die Majestät Gottes geht es schließlich direkt in Am 4,13, „denn siehe, er bildet 
Berge und erschafft Wind.“ Mit bChul 87a fügt der Jalkut eine Diskussion über die Aus-

legung des Verses mit einem Häretiker an, der einen Schöpfer der Berge und einen 

Schöpfer des Windes aus dem Vers erschließen will. Rabbi verweist ihn auf die her-

meneutische Regel, dass eine Interpretation nur mit Blick auf den Kontext gerechtfer-

tigt ist, der JHWH explizit als den einen Schöpfergott im Vers benennt. Eine zweite 

Auslegung aus bChag 5b bezieht sich auf das Erschaffen durch das Sprechen Gottes. 

Der Jalkut beschließt das Kapitel und die Auslegung zu Am 4,13 mit bChag 12b: „Wehe 

den Geschöpfen, die sehen, aber nicht verstehen, was sie sehen, die stehen, aber 

nicht wissen, worauf sie stehen.“ Es wird dann erklärt, dass die Welt auf Säulen steht. 



Einleitung | 25 

 

Die Auslegung zu Am 5,1 wird nicht ausgeführt, sondern auf Jalkut Jeremia § 283 ver-

wiesen. Der Jalkut beginnt daher die Kommentierung zu Kapitel 5 mit Am 5,8, das 

Gott als den Schöpfer der Meeresfluten beschreibt. Mit Jelamdenu verweist der Jalkut 

auf das Wunder, dass dem Meer keine hohe Barriere geschaffen wurde, sondern ein 

Sandstrand als Begrenzung zum Land ausreicht, obwohl der Ozean höher sei. Zu fra-

gen ist, ob der Jalkutautor damit den Einblick gewährt, nie eine Steilküste gesehen zu 

haben. Er führt das Thema um die Höhe des Ozeans mit GenR 23,7 weiter und verweist 

darauf, dass es in der Geschichte immer wieder Überschwemmungen gegeben habe. 

Mit GenR 25,2 erklärt er, dass es insbesondere vor Noach immer wieder zum Ansteigen 

des Meeresspiegels gekommen sei. Aber nach DtnR 10,2 sammelt Gott seit der Er-

schaffung der Welt das Wasser immer wieder an einem Ort, damit das Trockene sicht-

bar wird. Das Wasser ist damit ein Mittel, um Verwüstung anzurichten. Um diese geht 

es darum in Am 5,9: „Er lässt über einen Mächtigen Verwüstung aufblitzen.“ Gott lässt 

durch das Aufblitzen der Naturgewalten den Menschen wissen, wie schwach er ist. 

Mit bSchab 77b verweist er aber darauf, dass auch schwache Kreaturen mächtige Ge-

schöpfe in Furcht versetzen können.  

Zu Am 5,10 schneidet der Jalkut das Thema der Zurechtweisung an. Mit GenR 31,3 

hebt er hervor, dass Noach seine Zeitgenossen vor der Flut warnte. Die Zurechtwei-

sung kulminiert in Am 5,15: „Hasst das Böse und liebt das Gute, vielleicht begnadigt 
er.“ Mit bChag 4b erinnert der Jalkut daran, dass R. Assi wegen dieses Verses zu wei-

nen pflegte, da dieser zwar eine Hoffnung auf Gnade verspricht aber eben nicht mehr. 

Nach GenR 71,2 verweist der Vers aufgrund seiner zweiten Hälfte lediglich auf die Ge-

schichte von Rahel: Rahel gilt als begnadigt, was nicht auf andere Personen übertra-

gen werden kann. 

Der Jalkut springt vom Thema „Zurechtweisung“ direkt zu Am 5,18: „Wehe denen, 
die nach dem Tag JHWH begehren.“ Wie der Jalkut in einem Gleichnis aus bSanh 98b 

verdeutlicht, ist das Begehren des Gerichts am Tag Gottes so passend wie es für eine 

Fledermaus ist, sich nach dem Licht auszurichten. Jeden wird es zum Gericht treffen. 

Am 5,19 beschreibt dies mit folgendem Bild: Jemand flieht vor dem Löwen und trifft 

auf einen Bären, entkommt er diesem, beißt ihn eine Schlange in den eigenen vier 

Wänden. Mit PRE 37–38 führt der Jalkut dieses Bild weiter aus. Nach MidrPs 18,11 und 

PAB Est 1,1 symbolisieren die in Am 5,19 genannten Tiere die vier Weltreiche. 

Dass die Zurechtweisung zur Zeit des Amos auf taube Ohren stieß, thematisiert 

Amos Kapitel 6. Die „Sorglosen in Zion“ aus Am 6,1 werden mit LevR 5,3 auf die 

Stämme Juda und Benjamin bezogen. Die „Sicheren auf den Bergen Samarias“ umfas-

sen die übrigen zehn Stämme. Der Aufruf „ziehet hin“ wird – wie auch die anschlie-

ßend aufgezählten Ortsnamen – mit derselben Quelle auf den Gang in die babyloni-

sche Gefangenschaft gedeutet. Diese ist als Strafe für die Auswüchse in Israel – 

Müßiggang, Wollust und Luxus – zu sehen. Nach bPes 49a wird Israel wegen seiner 

vielen üppigen Mahlzeiten mit dem Exil gestraft. Mit bSchab 62b wird ein weiteres 

Bild über die Dekadenz Israels gezeichnet. Am 6,7, „und der Niedergeschlagene, der 
verbittert Verstörte, sie liegen zu Tisch“, zeigt aber an, dass Üppigkeit und Luxus nicht 



26 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

glücklich machen. Mit bMQ 28b deutet der Jalkut den Niedergeschlagenen als einen 

Trauernden. Der Jalkut beschließt die Kommentierung mit bBB 90b zu Am 8,788, 

„JHWH hat bei der Hoheit Jakobs geschworen, niemals werde ich ihre Taten vergessen“, 
und bezieht dies auf Wucherer und Betrüger beim Auswiegen von Waren. 

Die Kommentierung zu Amos 7 beginnt mit einem Verweis auf Jalkut Jeremia § 

313, wo sich eine Erklärung aus bMak 24a zu Am 7,5, „wie soll Jakob bestehen“, findet. 

Die ausgeführte Kommentierung des Kapitelanfangs ist daher mit LevR 33,2 dras-

tisch: Gott steht bereits strafbereit vor Israel wie ein Schuldner, der seine Schuld ein-

fordern will. Nach Am 7,7 hält Gott ein Bleigewicht in seiner Hand, um die Sünden 

Israels auszuloten. Nach bBM 59a sind das vor allem „Kränkung, Raub und Götzen-

dienst.“ Ihretwegen wird Israel, so Am 7,11, weggeführt werden. Mit Seder Olam 28 

hält der Jalkut fest, dass Israel dann 70 Jahrwochen (Dan 9,24) in der Verbannung 

verbringen wird. 

Am Tag der Wegführung Israels wird Gott, so Am 8,9, die Sonne untergehen las-

sen. Mit bMQ 25a wird dieser Tag demjenigen gleichen, an dem Joschija, der gerechte 

König in Israel, starb. Nach Am 8,10 verwandelt Gott daher die Feste Israels in Trauer. 

Nach bMQ 15b ist dann das Verrichten von Arbeiten verboten, und die Trauer währt 

nach bMQ 20a sieben Tage. Zudem wird Gott nach Am 8,11 Hunger ins Land senden. 

Dies deutet der Jalkut mit bSchab 138b–139a auf den Hunger nach der Tora. Ist dieser 

vorhanden, wird man sich mit der Halacha beschäftigen und Entscheidungen über 

„rein“ und „unrein“ fällen. Nach Am 8,12 wird man aber vorher nach einer klaren 

Halacha suchen, diese aber nicht finden. 

Der Kommentar des letzten Kapitels von Amos beginnt mit der Auslegung zu Am 

9,6, wo Gott als der Schöpfergott beschrieben wird. Mit ARN 3,6 erklärt der Jalkut, 

dass wenn zehn zusammensitzen, um Tora zu studieren, die Schechina bei ihnen ist. 

Nach bBer 6a ist sie sogar bei dreien, die die Tora studieren, anwesend. Mit bKer 6b 

weist der Jalkut aber darauf hin, dass dies erst perfekt sei, wenn es in Israel keine 

„Abgefallenen“ mehr gibt, die die Gebote, insbesondere die Vorschriften des Fastens, 

nicht einhalten. Dann geht der Jalkut zurück zum Ausgangsvers Am 9,6 und erklärt 

mit SDtn § 346: „Wenn Israel in einem Ratsschluss unten übereinstimmt, wird sein 

großer Name oben gepriesen.“ Mit TanB nitsabim 4 bestärkt der Jalkut dies: Israel ist 

nur dann stark, wenn sich alle zu einem Bündel zusammenschließen. Geschieht dies, 

bricht die messianische Zeit an, in der Gott „die Hütte Davids“ (Am 9,11) aufrichtet. 

Nach bSanh 96b–97a sind weitere Zeichen notwendig, vor allem geht eine Zeit der 

Not der messianischen Zeit voran. Ebenso wird es, so PRK 5,9, eine Generation geben, 

die über den Messias spotten wird. Aber, so Am 9,13, der Pflüger wird auf den Schnit-

ter treffen. Mit GenR 93,5 ist das auf Juda, den Stamm Davids, zu beziehen, und auf 

den Stamm Josefs, aus dem der Kriegsgesalbte stammen wird. 

|| 
88 Auch hier wird die Auslegungsreihenfolge geändert: Am 8,7 wird im 6. Kapitel ausgelegt. Der 

Vers fällt an entsprechender Stelle im 8. Kapitel aus. 



Einleitung | 27 

 

Jalkut Schimoni Obadja 

Die Jalkutkommentierung zu Obadja beginnt mit einer ausführlichen Kommentie-

rung von Ob 1,1, „Vision Obadjas.“ Mit TanB wa-jischlach 8 erklärt der Jalkut, dass 

Obadja ein Nachkomme des Elifas ist, der Ijob mit Hilfe einer Vision zurechtgewiesen 

hatte. Mit bSanh 39b fügt der Jalkut die Erklärung hinzu, dass Obadja „zwischen zwei 

Frevlern“ lebte, womit Ahab und Isebel gemeint sind. Obadja, der unter Frevlern 

lebte, aber nicht zu einem Frevler wurde, soll einst den Frevler Esau strafen, der unter 

Gerechten lebte „und nicht von ihren Taten lernte.“ Nach Efraim, einem Schüler R. 

Meirs, war Obadja ein edomitischer Proselyt. Dass Obadja selbst ein Edomiter ist, lei-

tet über zur Kommentierung des zweiten Versteils, „so spricht JHWH der Gott über 
Edom.“ Mit TanB wa-jischlach 8 betont der Jalkut, dass Gott einst selbst das König-

reich Edom strafen wird. Die Befreiung Israels aus Ägypten, Assyrien, Medien und 

Griechenland erfolgte durch einen Vermittler Gottes, Edom aber wird Gott selbst stra-

fen. Was die Strafe Gottes sein kann, thematisiert der Jalkut mit Seder Olam 20. Dort 

wird angefangen mit Edom (I Reg 22,48), über die Aramäer, die Philister, Aschur bis 

hin zu Ägypten (Ez 29,15) nachgewiesen, dass sich keines dieser Völker nach der Nie-

derlage erholte und faktisch keinen eigenen König mehr stellte.  

Ob 1,2, „siehe, klein habe ich dich hingegeben unter die Völker (בגוים)“, erklärt der 

Jalkut mit bAZ 10a: Nach Rav Josef hat das Königtum Edoms keinen Bestand, denn es 

hat keinen König, dessen Sohn wieder König wurde. Weiter wird erklärt, dass es auch 

keine eigene Sprache hat. Aus der sich anschließenden Erzählung darüber, dass An-

toninus den Rat von Rabbi suchte,89 wie er seinen Sohn Severus als Nachfolger be-

stellen könne, wird dann klar, dass mit „Edom“ das römische Reich gemeint ist. Diese 

Erzählung schließt wie folgt:  

Er90 ließ einen Mann auf [den Schultern] seines Gefährten reiten und gab dem, der oben [auf der 

Schulter saß] eine Taube und sagte zum Unteren: Sage dem Oberen, er solle sie fliegen lassen. 

[Der König] sagte [zu sich]: Daraus ist zu schließen, dass er mir sagen will: Bitte sie91, dass dein 

Sohn Severus als König an deiner Stelle eingesetzt wird und sage Severus, dass er Tiberias zu 

einer Kolonie (colonia) machen soll.  

Die hier vorkommende Taube leitet über zu der Kommentierung von Ob 1,4, „wenn du 
hochsteigst wie ein Adler.“ Der Adler, ein weiteres Symbol für Rom, dient dazu, mit 

TanB tsaw 4 Informationen über das kommende Strafgericht Gottes über Esau zu ver-

mitteln. Esau, der das christliche Rom symbolisiert, wird sich zum Strafgericht in ei-

nen Gebetsmantel gehüllt neben Jakob setzen, der hier symbolisch ganz Israel ver-

tritt. Aber Jakob wird zu Esau sagen: „du sollst mir nicht gleich sein.“ Der Grund dafür 

|| 
89 Siehe Samuel Krauss. Atoninus und Rabbi (Wien: Sänger & Friedberg, 1910). Zeitlich könnte es 

sich um Caracalla handeln, der sich 199 und 215 in Palästina aufhielt. 

90 Rabbi, der um Rat gefragt wurde. 

91 Dem Senat. 



28 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

ist, dass Israel Seuchen, Tod und Zerstörung (Hos 13,14) erlitten hat, nicht aber 

„Esau.“ Esau/Rom wollte Jakob/Israel immer wieder zum Götzendienst zwingen. 

Hätte es dies getan, wäre es vor Gott schuldig geworden. Da sich Israel dem Götzen-

dienst verweigerte, wurde es von Esau/Rom getötet. Im Endgericht wird daher Esau 

allein in die Unterwelt hinabfahren, Israel aber nicht.  

In der sich anschließenden Kommentierung des Jalkut finden sich nur Verweise 

auf die Kommentare zu Ob 1,6 und Ob 1,7, ausformuliert ist dann erst die Kommen-

tierung aus Jelamdenu zu Ob 1,11–14. Hier wird erzählt, dass Esau bereits in der Zeit 

des Nebukadnezzar gegen Israel agierte und alle Israeliten tötete, die den Chaldäern 

entkamen. Hier ist Esau der, der nach Gen 4,16 von Gott ein Zeichen gemacht be-

kommt, sodass ihn niemand erschlagen kann.  

Mit bBB 123b entwickelt der Jalkut dann aber das Gerichtsthema über Esau weiter. 

Zu Ob 1,18, „und das Haus Jakob wird ein Feuer“, erklärt der Jalkut, dass Jakob bereits 

nach der Geburt seines Sohnes Josef die Vision sah, dass die Nachkommen Esaus in 

die Hände der Nachkommen Josefs fallen würden, die das Haus Esaus niederbrennen 

werden. Der Jalkut ergänzt mit GenR 84,5, das Haus Esaus seien „die Könige, die im 
Land Edom regiert haben.“ (Gen 36,31). Daher konnte Jakob im Land wohnen (Gen 

37,31), ohne sich zu fürchten. 

Zu Ob 1,21 „und es ziehen die Sieger hinauf auf den Berg Zion“, erklärt der Jalkut 

mit GenR 98,14, Israel werde als Sieger zum Zion ziehen, wenn sich Gen 33,14 erfülle: 

„Bis dass ich zu meinem Herrn nach Seir kommen werde.“ Dies werde in der künftigen 

Welt der Fall sein. 

Der Jalkut beschließt die Kommentierung zu Obadja mit PRK 3,16 zu Ob 1,21, „und 
es ziehen die Sieger hinauf auf den Berg Zion, um den Berg Esaus zu richten, und JHWH 
wird das Königtum sein.“ Der Thron Gottes ist erst dann vollständig errichtet, wenn 

die Vernichtung der Feinde Israels nach Ps 9,7–8 siegreich beendet ist: „Die Vernich-
tung der Feinde ist siegreich beendet, und die Städte, die du ausgerottet hast […] Und 
JHWH wird ewig thronen, er hat seinen Thron für das Gericht zubereitet.“ 

Jalkut Schimoni Jona 

Die Kommentierung zum Buch Jona unterscheidet sich strukturell von allen anderen 

Jalkutkommentaren zum Zwölfprophetenbuch. Das Jonabuch, das vermutlich als 

letztes dem biblischen Kanon als zwölfter Prophet hinzugefügt wurde, zeichnet sich 

durch seine langen narrativen Passagen aus. Der Kommentar greift dies auf und gibt 

lange zusammenhängende Textpassagen, weniger verschiedener Quellen wieder, im 

Zuge derer nur sehr wenige Jonaverse ausgelegt werden.  

Der Jalkutkommentar beginnt mit Jon 1,3, „da erhob sich Jona, um vor JHWH nach 
Tarschisch zu fliehen“, zu dem der Jalkut mit Mek pisḥa ermittelt, was unter „fliehen“ 

zu verstehen ist, da erwiesen ist, dass es kein Entfliehen vor Gott gibt. Dies wird mit 

den Bibelstellen Sach 4,10, Prov 15,3, Am 9,2 und Ijob 34,22 belegt, die beschreiben, 

dass Gott überall ist. Ein Mensch kann Gott ebenso wenig entfliehen wie ein Knecht, 



Einleitung | 29 

 

der einen Priester als Herrn hat und vor ihm auf den Friedhof flieht. Sogar auf dem 

Meer (Jon 1,3) hat Gott die Möglichkeit, Jona durch einen Sturmwind zu hindern. 

Wenn Jona aber nicht vor Gott fliehen konnte, bleibt die Frage, warum er dies über-

haupt versuchte, und ob dies nicht als Frevel zu verstehen ist. Um diese Vermutung 

auszuräumen, führt der Jalkut die Kommentierung mit jSuk 5,1 weiter und diskutiert 

hier im Zuge der Abstammungsfrage Jonas seine wahren Absichten. Er war ein Wall-

fahrer, aber der Geist des Heiligen liegt nur auf einem Menschen, wenn er freudigen 

Herzens ist. Dass dies bei Jona nicht gegeben war, führt der Jalkut mit Mek pisḥa 1 

weiter aus: Nach R. Natan hatte Jona nämlich Selbstmordabsichten, denn sonst hätte 

er nicht nach Jon 1,12 gesagt: „Nehmt mich und werft mich ins Meer.“ Dies ist aber 

andererseits positiv zu sehen, denn damit ist Jona bereit, freiwillig sein Leben für Is-

rael zu opfern. Darin gleicht er den Erzvätern und Propheten Israels, von denen Mose 

und David stellvertretend genannt werden. Mit PRE 9 ergänzt der Jalkut die Kommen-

tierung und verweist auf das erfolgreiche Ende für die Väter, was in der Parallelität 

auf ein erfolgreiches Ende Jonas deutet. 

Dann kehrt der Jalkut zu der Frage nach der „Absicht hinter der Flucht“ zurück 

und erklärt mit PRE 10, Jona habe zunächst den Willen Gottes erfüllen wollen. Da 

dieser aber seine „Meinung änderte“ und durch seine Barmherzigkeit Jonas Prophe-

zeiung unglaubwürdig erscheinen ließ, hatte Jona Sorge, als Lügenprophet bezeich-

net zu werden. Dies sei letztlich der Grund, weshalb er sich zur Flucht entschied. So-

mit ist Jona vor den Menschen und nicht vor Gott selbst geflüchtet. Aber das sich 

anschließende Gleichnis verdeutlicht, dass Jona Gottes Zorn fürchtete. Erst als er sich 

wieder direkt an Gott wandte, befreite er ihn aus seiner Angst. 

Die folgende narrative lange Passage aus PRE 10 gibt die Jonageschichte lebhaft 

wieder, wie dieser im Inneren des Wales landet. Dieser ist seit der Schöpfung dazu 

bestimmt gewesen, Jona zu verschlingen. Daher war das Innere des Wals auch so ein-

gerichtet, dass Jona darin existieren konnte. Der Wal führt Jona zu Leviatan, der eben-

falls im Meer lebt, und der das Tier ist, das Jona für die Gerechten in der kommenden 

Welt als Mahl zubereiten wird. Der Leviatan kennt die Unterwelt, er führt Jona dort 

zu sieben markanten Orten, unter anderem auch zu dem Grundstein, auf dem die 

Söhne Korachs, nachdem die Erde sie verschluckt hatte, stehen und beten.  

Die sich anschließende Quelle (BhM I,98) thematisiert die Allmacht Gottes und 

zeigt über die weitere Erzählung der Jonageschichte, wie Gott in das Geschehen ein-

greift. Da Jona im Inneren des Wals nicht zur Umkehr bereit ist, schickt Gott ein träch-

tiges Fischweibchen, das Jona auf Gottes Befehl erneut verschlingt. Nun ist Jona be-

engt und in Not, und Jona erkennt sein Fehlverhalten und beginnt zu beten (Jon 2,2).  

Die Kommentierung des ersten Kapitels beschließt der Jalkut mit einem weiteren 

Stück aus PRE 10. All die ausgesprochenen Gebete Jonas werden erst durch Gott ge-

hört, als Jona zusätzlich gelobt, Gott zu folgen und diesem die Treue zu halten (Jon 

2,10). Als die Seeleute den für tot geglaubten Jona sehen, der vom Fisch an Land ge-

worfen wird, lassen sie sofort ihre Götzen fallen und schwören ihren Göttern ab. Alle 

Seeleute mit ihren Familien werden daraufhin zu Proselyten über die es, angelehnt 



30 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

an das Achtzehnbittengebet, dann heißt „Und über die Proselyten der Gerechtigkeit.“ 

Auch hier werden Proselyten abermals in ein äußerst positives Licht gesetzt.  

Kapitel 2 ist in der Jalkutkommentierung ausschließlich mit zwei Verweisen zu 

Jon 2,1 und Jon 2,3 versehen. Durch die komplexe narrative Struktur des ersten Kapi-

tels, das das zweite Kapitel bereits inhaltlich einschließt, ist es redundant, dieses 

abermals zu kommentieren.  

Zu Kapitel 3 äußert sich der Jalkut zu Jon 3,3, „und Ninive war eine Stadt, groß zu 
Gott hin“, mit GenR 37,4 und BhM I,99–100 zur besonderen Größe Ninives, dessen 

König Osnappar (Esr 4,10) gewesen sei. An das Stichwort „König“ knüpft der Jalkut 

dann die Ausführungen aus PRE 43 zur Umkehr des Pharaos, der gegen Gott gesün-

digt hatte. Von Pharao heißt es dann, er habe auch als König über Ninive geherrscht, 

deren Sündhaftigkeit der Pharao mit einem dreitägigen Fasten entgegenwirkte. Als 

dies nur temporäre Wirkung zeigt und das Volk zu seinen Sünden zurückkehrt, greift 

Gott ein und verhängt die Todesstrafe (Ijob 24,12). Hierauf folgt die wahre Umkehr. 

Der bereits reuende König appelliert (BhM I,100–1) an die Barmherzigkeit Gottes und 

das Volk zeigt wahrhaftige Reue. 

Der Zusammenhang zwischen Umkehr und der zu erhoffenden Barmherzigkeit 

Gottes wird zum zentralen Thema des dritten und vierten Kapitels der Jalkutkommen-

tierung zu Jona. Die Barmherzigkeit als göttliche Eigenschaft, die dem strafenden und 

erbarmungslosen Charakter Gottes im Umgang mit den einsichtslosen Frevlern ent-

gegensteht, war bereits zentrales Thema in der Kommentierung zu Obadja. Während 

dort der Umgang mit Frevlern thematisiert wird, wird im Jonakommentar die alterna-

tive Handlungsweise demonstriert. Es wird deutlich, dass Gottes Handeln verlässlich 

und gerecht ist und die zu erwartenden Konsequenzen in alleiniger Abhängigkeit zu 

dem Verhalten der Menschen stehen. 

Die Urteilsfindung Gottes steht im Mittelpunkt der Kommentierung des dritten 

Kapitels. So wie Gottes Barmherzigkeit gegenüber Jona erst einsetzt, als dieser im 

Fisch wahre Reue zeigt und seine Gefolgsamkeit gelobt, wird das Volk von Ninive 

auch erst von der Barmherzigkeit Gottes gerettet, als es wahre Umkehr demonstriert. 

Mit jTaan 2,1 verweist der Jalkut darauf, dass die Leute von Ninive erst „mit Macht“ 

zu Gott riefen, nachdem sie gesehen hatten, dass auch die Bösen unterdrückt wurden. 

Mit BhM I,100–1 beschreibt der Jalkut dann die Umkehr dieser Menschen, die ihre 

schlechten Taten bereinigen: „Sie übten Recht und Wohltätigkeit.“ Sie erkennen das 

Gesetz der Tora als ihr geltendes Recht an und unterwerfen sich vollständig der Macht 

Gottes. Auf dieses Verhalten folgt nun Gottes Antwort mit Jon 3,10: „Und Gott sah ihre 
Werke.“ Mit bRH 16b verweist der Jalkut auf R. Isaaks Lehre, dass vier Dinge das gött-

liche Gerichtsurteil aufheben können: 



Einleitung | 31 

 

Rabbi Isaak sagte: Vier Dinge heben92 das Gerichtsurteil über einen Menschen auf: Wohltätig-

keit, Schreien93, Änderung des Namens, Änderung der Handlungs[weise]. „Schreien“, denn es 

steht geschrieben: Und sie schrien zu JHWH in ihrer Not, [und] er führte sie aus ihren Bedrängnis-
sen heraus. (Ps 107,28) „Wohltätigkeit“, denn es steht geschrieben: Und Wohltätigkeit wird vom 
Tod retten. (Prov 10,2) „Änderung des Namens“, denn es steht geschrieben: Und Gott sprach zu 
Abraham: Sarai, deine Frau. (Gen 17,15) „Änderung der Handlungs[weise]“, denn es steht ge-

schrieben: Und Gott sah ihre Handlungs[weise]. (Jon 3,10) Und es gibt manche, die sagen: Auch 

Änderung des Ortes, denn es heißt: Und Gott sprach zu Abram: Geh hinaus! (Gen 12,1) Und er 

antwortete: Und ich werde dich zu einem großen Volk (לגוי) machen. (Gen 12,2) Aber jener [sagte]: 

Das ist das Verdienst des Landes Israels, dass sie [dort] wohnen. 

Der Jalkut schließt mit bTaan 15a/16a Ausführungen über die Reue an, die von Fasten 

begleitet wird. Die Kommentierung zum dritten Kapitel endet allerdings mit jTaan 2,1, 

das betont, nicht die innere Reue, sondern das Wiedergutmachen der begangenen 

Sünde müsse im Vordergrund stehen: 

Samuel sagte: Selbst, [wenn einer] einen Balken geraubt und ihn in [seiner] Festung [ein]gebaut 

hatte, zerstörte er die Festung und gab [den] Balken seinem Besitzer94 zurück.  

Das vierte Kapitel der Kommentierung ist knappgehalten und fokussiert den Blick auf 

die Barmherzigkeit Gottes. Mit BhM I,102 erzählt der Jalkut die Geschichte von Jonas 

Sitzen unter dem Rizinusstrauch nach.95 Verpackt in diese Geschichte resümiert der 

Jalkut noch einmal die Hauptaussage der Jonakommentierung, dass auf Umkehr die 

Barmherzigkeit Gottes folgt. Diese Aussage wird um den Aspekt der gesellschaftli-

chen Mitverantwortung erweitert. Es wird ergänzt, dass die Sorge um Gottes Barm-

herzigkeit für den Einzelnen nicht ausreichend ist, sondern dass der Einzelne immer 

auch um das Wohl seiner Mitmenschen bemüht sein muss, indem er auch für diese 

um Barmherzigkeit bittet und sie zur Umkehr führt. Passiere dies nicht, d.h. mache 

der Einzelne sich weiter schuldig, führe dies letztlich zur Not aller. Der Kommentar 

schließt mit Dan 9,9: „Bei JHWH, unserem Gott, ist die Barmherzigkeit und die Verge-
bung.“ 

Jalkut Schimoni Micha 

Jalkut Schimoni Micha führt die Thematik um Gottes Gericht und seine Barmherzig-

keit fort, indem er mit jTaan 2,1 zu Mi 1,3, „denn siehe, JHWH zieht aus seinem Ort“, 

hervorhebt, dass Gott für Israel vom strengen zum barmherzigen Recht wechsele. Sa-

maria wird er allerdings, so Mi 1,6, zu einem Steinhaufen im Feld machen. Dazu be-

tont der Jalkut mit bBer 58a, es sei ein Segen für die Nachbarn Samarias, und damit 

|| 
92 Wörtlich: zerreißen. Vgl. GenR 44,12; KohR 5,6; KohR 7,14. 

93 Gemeint ist: im Gebet zu Gott schreien. 

94 Wörtlich: seinen Besitzern. 

95 Vgl. Jona Kapitel 4. 



32 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

für Israel, gewesen, als Gott dies geschehen ließ. Als Gott hingegen Babylonien ver-

fluchte, waren auch die Nachbarn davon betroffen.  

Da der Jalkut mit bAZ 16b–17a anschließend zu Mi 1,7, „von dem Lohn der Unzucht 
hat sie es zusammengebracht“, zum Thema Häresie wechselt, kann Samaria assozia-

tiv auch auf die neutestamentliche Erzählung vom „barmherzigen Samaritaner“96 be-

zogen werden. Daher findet sich in der nächsten Texteinheit, in bAZ 16b–17a, ein Be-

zug zum Neuen Testament. In bAZ 16b–17a wird berichtet, wie R. Elieser unter den 

Verdacht der Häresie, konkreter unter den Verdacht, ein Judenchrist zu sein, geriet. 

Rabbi Eliezer schlussfolgert auf die Frage, warum er der Häresie angeklagt wurde, 

dies könne nur daran liegen, dass er eine Konversation mit dem häretischen Jakob, 

einem Schüler von Jesus dem Nazarener, geführt habe. Jakob hatte Rabbi Eliezer eine 

häretische Auslegung des Verses Mi 1,7 zur Kenntnis gebracht, an der Eliezer Gefallen 

fand. Er hatte im Namen der Lehre Jesu geschlussfolgert, dass man nach Mi 1,7 „vom 
Lohn der Unzucht“ einen Abort für den Hohen Priester anschaffen könne, denn: „Vom 

Ort des Schmutzes kommen sie, zum Ort des Schmutzes sollen sie gehen.“  

Der Jalkut springt dann direkt zur Kommentierung von Mi 1,14, „die Häuser von 
Achsib (אכזיב) werden den Königen Israels zur Täuschung (לאכזב)“, zu dem der Jalkut 

bSanh 102a aufgreift, das auf die Söhne Davids als Gesandte Gottes verweist. Auffällig 

ist hier, dass die mögliche klangliche Assoziation zu Bar Kochba (בר כוכבא), der ge-

scheiterten Messiasfigur, nicht genutzt wird. Der Jalkut betont vielmehr mit bSanh 

102a, dass Gott einen Erben Davids kommen lässt, dessen Königtum der Jalkut mit 

GenR 85,1 für ewig erklärt, bis, so Mi 1,15, „Adulam kommen wird.“ Adulam steht ei-

nerseits für die bescheidenen Anfänge des Königs David,97 ist andererseits aber als 

Synonym für den kommenden davidischen Messias zu deuten. 

Da der messianischen Zeit eine böse und sündige Zeit vorausgeht, erklärt der Jal-

kut mit GenR 28,5 und bEr 63b zu Mi 2,1, „wehe denen, die Unheil ersinnen und Böses 
tun“, dass die Unzucht das größte Unheil ist. Vor den Sündigen, so die Assoziation, 

die durch das sich anschließende Zitat von Mi 2,13 möglich wird, wird der „Durchbre-

cher“ heraufsteigen. Dieser Durchbrecher wird mit GenR 69,5 und TanB wa-jetse 24 

auf Jakob und damit auf Israel bezogen, für das Gott in der kommenden Zukunft die 

Mauer der Welt zerbrechen wird. 

Mit Mi 3,3, „und wenn sie das Fleisch meines Volkes gegessen haben“, befasst sich 

der Jalkutkommentar mit der Frage, wer die wahren Feinde Israels sind. Mit Sifra 

bechuqqotai per. 4 diskutiert er die Möglichkeit, dass die Feinde aus den eigenen Rei-

hen kommen können und als besonders gefährlich einzustufen sind. So heißt es: 

Und eure Hasser sollen über euch herrschen. (Lev 26,17) Ich lasse mich nicht dazu bringen, gegen 

euch aufzustehen, vielmehr: [Die Feinde sind] aus euch und gegen euch. Und in der Stunde, in 

|| 
96 Vgl. Lk 10,25–37. 

97 Vgl. https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/12601/ unter Punkt 2 „Biblische Überlieferung“ 

(28.03.2019). 



Einleitung | 33 

 

der die Völker (אומות) der Welt gegen Israel aufstehen, verlangen sie nur das, was offenbar ist, 

denn es heißt: Und es geschah, als das Volk Israel säte, da erhoben sich Midian und Amalek und 
die Leute des Ostens ließen sich gegen sie nieder [...] und sie vernichteten den Ertrag des Landes. 
(Jdc 6,3–4) Aber in der Stunde, in der ich [Feinde] aus euch und gegen euch aufstehen lasse, 

verlangen sie das, was im Verborgenen ist.98 

Zu Mi 3,9, „hört doch, Oberhäupter des Hauses Jakobs und Anführer des Hauses Israel“, 

führt der Jalkut mit bSchab 139a diesen Gedanken fort, wenn er betont, dass wenn 

Richter in Israel das Recht verabscheuen, sie Bedrängnisse und Not über eine Gene-

ration bringen. Zu Mi 3,12, „daher wird euretwegen Zion zum Feld gepflügt“, erklärt der 

Jalkut wiederum mit bSchab 139a: 

Und der Heilige, gepriesen sei er, lässt seine Schechina nicht eher auf Israel ruhen, bis die Rich-

ter aus Israel aufgehört haben[, bestechlich zu sein], denn es heißt: Und ich wende meine Hand 
gegen dich und ich werde dein unedles Metall läutern. (Jes 1,25) 

Zu Mi 4,1, „und es wird sein, am Ende der Tage wird errichtet sein“, erklärt der Jalkut 

mit PRK 21,4, dass in der Zukunft der Tempel wieder erbaut werden wird. Da dieser 

Tempel auf dem „Berg“ errichtet wird, bleibt zu klären, um welchen Berg es sich han-

delt. Sowohl SDtn § 28, als auch PR 39,2 lassen dies offen, die von dem Ort des Hauses 

Gottes reden. Erst mit LevR 24,2 wird klar, dass es sich bei dem Berg nur um Zion 

handeln kann, denn: „Alle guten Werke und Tröstungen, die der Heilige, gepriesen 

sei er, ihnen in der Zukunft geben wird, werden nur von Zion ausgehen.“ Mit dem Bau 

des Tempels wird die messianische Zeit anbrechen, in der „Schwerter zu Pflugscha-

ren“ geschmiedet werden. Mi 4,3, „sie werden ihre Schwerter zu Pflugscharen schmie-
den“, ist ein berühmter und bedeutender Vers der hebräischen Bibel, der zweimal 

vorkommt. Neben Mi 4,3 ist er wortgleich in Jes 3,17 belegt. Der Jalkut verweist aber 

zu Mi 4,3 mit bSchab 63a darauf, dass es sowieso verboten ist, sich öffentlich mit 

Schwert oder Lanze zu zeigen. Das Umschmieden der Waffen bezieht sich damit auf 

die Waffen der anderen Völker, die untauglich gemacht werden.  

Mi 4,5, „denn alle Völker wandeln, ein jedes im Namen seines Gottes“, deutet der 

Jalkut auf das letzte von Gott geübte Gericht. „Im Namen seines Gottes“ impliziert, 

dass die Völker ihre Götter nicht aufgeben. Sie sollen daher mit den Völkern, die Gott 

zur Gehenna verurteilt, in diese hinabsteigen. David hingegen, der von sich sagte, 

dass er im Tal des Todschattens wandelte (Ps 23,4), fürchtete sich nicht, da er sich 

Gottes bewusst war. Er steht daher als Vertreter Israels in Kontrast zu den anderen 

Völkern.  

Mi 4,6, „ich will die Lahmen versammeln und die Verstoßenen zusammenbringen 
und die, denen ich Böses getan habe“, greift den Aspekt der Barmherzigkeit Gottes er-

neut auf. Mit bSuk 52b erklärt der Jalkut dazu, es gebe vier Dinge, die Gott bereute, 

|| 
98 Identisch mit der Erklärung von Raschi zu Lev 26,17. 



34 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

erschaffen zu haben. Die in bSuk 52b genannten Dinge sind: das Exil, die Chaldäer, 

die Ismaeliten und der böse Trieb. Mit bBer 32a verweist der Jalkut dann auf drei 

Schriftverse, „die die Feinde Israels vor dem Versinken bewahren.“ Alle drei Verse 

(Mi 4,6, Jer 18,6, Ez 36,26) deuten an, dass Gott in die Welt eingreift und die Schicksale 

der Menschen in seiner Hand liegen, diese daher nicht wirklich frei entscheiden kön-

nen und daher auch nicht für alle Sünden gestraft werden können. Sie werden daher 

„vor dem Versinken“ bewahrt. 

Das vierte Kapitel endet mit den Auslegungen zu Mi 4,10, „denn du musst aus der 
Stadt ausziehen und auf dem Feld leben“, und Mi 4,12, „sie kennen die Gedanken 
JHWHs nicht und verstehen seinen Rat nicht, dass er sie sammelt wie Ähren auf der 
Tenne.“ Zu Mi 4,10 erklärt der Jalkut mit Jelamdenu, dass die Schechina nicht von 

Israel wich, als der Tempel zerstört wurde. Mi 4,12 bezieht der Jalkut mit bJoma 10a 

auf Heiden, die sich gegen Israel verbünden, um letztlich „in die Hand Abrahams zu 

fallen.“ Auch dies wird nur mit der Hilfe Gottes geschehen. 

Mit dem Beginn des fünften Kapitels und den Auslegungen zu Mi 5,2, „deshalb 
wird er sie hingeben bis zu der Zeit, in der sie geboren hat“, und Mi 5,4, „und wir stellen 
ihm sieben Hirten und acht gesalbte Männer zur Seite“, wird die messianische Zeit kon-

kret angesprochen. Mit bJoma 10a erklärt der Jalkut zu Mi 5,2, dass der Sohn Davids 

kommen wird, „wenn die frevelhafte Regierung sich neun Monate lang über die ganze 

Welt ausgedehnt hat.“ Wenn der Messias kommt, so Mi 5,4, werden ihm sieben Hirten 

und acht gesalbte Männer zur Seite stehen. Die sieben Hirten werden mit bSuk 52b 

und die acht gesalbten Männer mit CantR 8,9,3 namentlich benannt. Da unter den 

sieben aufgeführten Hirten (David, Adam, Set, Metusalem, Abraham, Jakob, Mose) 

Isaak nicht gelistet ist, wird dies hinterfragt. Nach CantR 8,9,3 befindet sich Isaak in 

der Gehenna, um seine Kinder von dort zu retten. Dies ist wichtig für die folgende 

sehr lange Auslegung von Mi 5,6, „und es werden die Übrigen Jakobs sein [...] wie Tau 
von JHWH“, in der zunächst fünf Segnungen Israels mit GenR 75,8 auf Isaak zurück-

geführt werden. Nach GenR 75,8 ist „Tau“ eine Gabe Gottes, auf die Isaak in Gen 27,28 

verweist. Tau ist ein Segen, da er die Erde fruchtbar macht, sodass Getreide und Wein 

geerntet werden können. Er ist damit Symbol des Lebens und des Wohlergehens99 

und ein Zeichen der Auferstehung der Toten.100 Zu den weiteren Segnungen Israels 

gehört, dass Gott es auch im Exil segnet, und dass es aus Bedrängnissen erretten wird.  

Mi 5,6, „und es werden die Übrigen Jakobs sein“, bezieht der Jalkut mit TanB toldot 

19 auf die Zeit der Richter, in der Gideon Gott um ein Zeichen bat, dass nämlich Tau 

nur auf einer bestimmten Stelle liegen solle. Gideon ist es dann, der Männer aus-

wählt, um mit ihnen gegen Midian zu ziehen (Jdc 7). Diese ausgewählten 300 Mann 

|| 
99 Jacob Katsnelson „Dew“, Encyclopaedia Judaica, hg. Michael Berenbaum and Fred Skolnik, 2. 

Aufl., Bd. 5, (Detroit: Macmillan Reference USA, 2007), 629–630. 

100 Vgl. Jes 26,19 und bChag 12b. 



Einleitung | 35 

 

werden als die „in Israel übrig Gelassenen“ (I Reg 19,18) bezeichnet und mit den Üb-

rigen Jakobs aus Mi 5,6 gleichgestellt. Dass diese Übriggelassenen „wie Tau“ sind, 

wird dann als Zeichen für die Auferstehung gedeutet. Diese wird aber nur dann ge-

schehen, wenn Israel den Willen Gottes tut. Dann aber gilt: So wie niemand über den 

Tau herrscht, so wird auch niemand in der zukünftigen Welt über das Volk Israel herr-

schen.  

Zu Mi 5,8, „erhoben sind deine Hände über deine Bedränger“, deutet der Jalkut mit 

PRE 48 die anthropomorphe Formulierung dieses Verses, die Hände Gottes, indem er 

jedem der „Finger“ eine Bedeutung zuordnet. Dies gipfelt in der Aussage, dass Gott 

in der Zukunft „mit dem Daumen und der gesamten Hand“, also mit aller Stärke, die 

Kinder Esaus und Ismaels vertilgen wird.  

Zu Mi 5,14, „und ich werde in Zorn und Grimm Rache an den Völkern üben, die nicht 
gehört haben“, erklärt der Jalkut mit TanB berakha 3, dass Zorn und Grimm Gottes die 

Völker der Welt treffen wird, weil sie die Tora nicht angenommen haben. 

Das 6. Kapitel des Jalkut zu Micha setzt neue Akzente. Zu Mi 6,3, „mein Volk, was 
habe ich dir getan, und womit habe ich dich belästigt? Zeuge gegen mich“, bietet der 

Jalkut eine mindestens zweischichtige, sehr lange Auslegung aus TanB emor 13. Prob-

lematisch ist das „zeuge gegen mich“, dem Ex 20,13, „und zeuge nicht gegen deinen 
Nächsten“, entgegengestellt wird. Dies muss als Widerspruch aufgelöst werden. Al-

lerdings ist dieser Widerspruch offensichtlich, was die Völker der Welt freut: 

R. Samuel bar Rav Nachman sagte: An drei Stellen kam der Heilige, gepriesen sei er, um mit dem 

Volk (עם) Israel zu argumentieren, und die Völker (אומות) der Welt freuten sich und sagten: Wie 

kann dieses Volk (עם) mit seinem Schöpfer argumentieren? Jetzt wird er sie vernichten. Als der 

Heilige, gepriesen sei er, sah, dass sie sich freuten, wandte er es ihnen zum Guten. 

Zunächst wird anhand von drei Belegen gezeigt, dass Gott es Israel immer zum Guten 

gewendet hat, wenn die Völker sich über den Fall Israels gefreut haben. Mit zwei 

Gleichnissen wird gezeigt, dass Gott sich schützend vor Israel stellt. Im ersten Gleich-

nis wird Gottes Verhältnis zu Israel mit dem zwischen einer Mutter und ihrem Sohn 

verglichen. Das Gleichnis berichtet von einer Mutter, die, auch wenn ihr Sohn Un-

recht geübt hat, welches sie gerne zur Anklage gebracht hätte, das Wohl ihres Sohnes 

höherstellt und von einer Beschuldigung gegen ihren Sohn Abstand nimmt, als sie 

bemerkt, mit welcher Härte und in welcher Weise der Richter richtet. Das zweite 

Gleichnis deutet den Versteil „und womit habe ich dich belästigt.“ So wie ein König 

ein Edikt in seine Provinz sendet, so sendet Gott das „Höre Israel“ an das Volk Israel. 

Dies könnte als Belästigung aufgefasst werden, da das „Höre Israel“ täglich zu rezi-

tieren ist. Fast scherzhaft heißt es weiter, immerhin habe Gott Israel nicht befohlen, 

in welcher Körperhaltung das „Höre Israel“ zu sprechen sei. In einer zweiten Ausle-

gung wird das „und womit habe ich dich belästigt“ auf die Opfer im Tempel bezogen, 

wovon bestimmte wilde Tiere ausgeschlossen waren. Auch damit zeigt sich, dass Gott 

zwar ein tägliches Gebot anordnete, seine Ausübung aber dadurch erleichterte, dass 



36 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

er nur Haustiere als Opfer zuließ. Somit ist dies keine Erschwernis, sondern eine Er-

leichterung, da der Mensch das Opfertier nicht erst jagen muss.  

Die folgende Auslegung aus Jelamdenu zu Mi 6,4, „und ich habe dir Mose, Aaron 
und Mirjam vorausgeschickt“, verweist ebenfalls darauf, dass Gott Israel das Leben 

erleichtert. Mit Mose, Aaron und Mirjam war die Gabe des Mannas, der Wolke und des 

Brunnens verbunden, die Gott als Gabe Israel in der Wüste zur Verfügung stellte. 

Zu Mi 6,5, „mein Volk, bedenke doch, was Balak, der König von Moab, geraten hat, 
um die Wohltaten JHWHs zu erkennen“, resümiert der Jalkut mit bBer 7a, dass Gott 

Israel viele Wohltaten erwiesen hat, besonders in der Zeit Bileams. 

Mit Mi 6,6–7, „womit soll ich vor JHWH treten? Soll ich mich dem Gott in der Höhe 
beugen? Hat JHWH Gefallen an Tausenden Widdern?“, steht das Thema des Opfers 

wieder im Vordergrund. Mit GenR 55,5, TanB tsaw 1 und bSuk 49b führt der Jalkut 

ausführlich aus, dass das Erfüllen eines Gebotes einen höheren Stellenwert hat als 

das Darbringen eines Opfers. Dieser Aspekt war bereits im Jalkut zu Hos 6,6 themati-

siert worden. Dem Opfern werden mit bSuk 49b die Taten „Gerechtigkeit üben“, 

„wohltätig sein“ und „demütig sein“ gegenübergestellt. Es wird geschlussfolgert, 

dass die Wohltätigkeit am höchsten geschätzt ist, weil sie Lebenden und Toten zu 

Gute kommen kann. Der Jalkut schließt die Sinneinheit mit der Erzählung über das 

Verleihen der 613 Gebote in bMak 23b–24a, die nach und nach reduziert werden: Da-

vid fasste die Gebote auf 11 zusammen, Jesaja auf sechs Gebote, Micha auf drei, Jesaja 

wieder auf 2 und Habakuk schließlich auf nur ein Gebot, denn nach Hab 2,4 lebt der 

Gerechte aus seinem Glauben.  

Da Israel mit den Geboten lebt, gleichen selbst die Redlichen unter den Heiden 

nach Mi 7,4 einem Dornenbusch. Zu Mi 7,4, „ihr Bester ist wie ein Dornenbusch und 
der Redlichste wie eine Hecke“, berichtet der Jalkut aber mit bEr 101a, dass die Heiden 

den Vers nicht auf sich selbst, sondern auf Israel beziehen, was Jehoschua ben Cha-

nanja widerlegt: 

Ein Häretiker sagte zu R. Jehoschua ben Chananja: [Du bist] ein Dornenbusch, denn es steht 

geschrieben: Ihr Bester ist wie ein Dornenbusch. (Mi 7,4) Bei euch. Er sagte zu ihm: Narr, geh 

hinab zum Schluss des Verses: Und der Redlichste wie eine Hecke. (Mi 7,4) Vielmehr, was [bedeu-

tet]: Ihr Bester ist wie ein Dornenbusch? (Mi 7,4) Wie Dornenbüsche Löcher im Garten schützen, 

so schützen uns unsere Besten. 

Zu Mi 7,5, „vertraut keinem Gefährten (ברע)“, bezieht der Jalkut mit bChag 16a ברע auf 

das klanglich ähnliche הרע, das Böse, das dann als der böse Trieb identifiziert wird, 

der den Menschen zur Sünde verleitet. Mit bTaan 11a fügt der Jalkut hinzu, dass Gott 

dem bösen Trieb zwei Dienstengel entgegengestellt hat, die jeden Menschen auf sei-

nem Weg bewachen. 

Zu Mi 7,5, „vor der, die in deinem Schoß schläft, verschließe die Öffnung deines 
Mundes“, deutet der Jalkut mit bTaan 11a, dass es in diesem Vers um die Seele des 

Menschen geht, die gegen den Menschen vor Gott Zeugnis ablegt, dass er mit seinen 



Einleitung | 37 

 

Gliedern gesündigt hat. Nach anderer Meinung ist dafür keine Seele notwendig, da 

die Taten ja klar zu erkennen sind. 

Eine neue Auslegungseinheit schließt sich zusammen aus Mi 7,8, Mi 7,10, Mi 7,15 

und Mi 7,16–17. Diese lange Auslegung, die aus TanB nitsabim 1, MidrPs 22,7, Mek 

schira 8 und Jelamdenu kombiniert wird, zeigt die Konsequenzen des Fehlverhaltens 

der Völker auf, die sich durch ihre frevelhaften Taten selbst zu Fall bringen.  

Zu Mi 7,8, „freue dich nicht, meine Feindin, über mich“, hebt der Jalkut mit TanB 

nitsabim 1 hervor, dass „wann immer der Heilige, gepriesen sei er, auf die Taten der 

Frevler schaut und sie gestürzt werden, es für sie keinen Bestand gibt.“ Belegt wird 

dies mit der Generation der Flut, den Menschen von Sodom, Ägypten und Babylo-

nien. Allerdings hat Gott niemals ein Volk ein zweites Mal heimgesucht. 

Zu Mi 7,8, „freue dich nicht, meine Feindin, über mich. Denn, bin ich gefallen, stehe 
ich auf“, bringt der Jalkut eine lange Ausführung über den Lehrspruch aus MidrPs 

22,7: „Inmitten von Wut ist Begehren, inmitten von Zorn ist Erbarmen, inmitten von 

Bedrängnis ist Rettung.“ Hier wird herausgestellt, dass selbst in der größten Bedräng-

nis Gott das Licht für Israel ist.  

Mi 7,10, „und meine Feindin wird sehen und Schande wird sie bedecken“, bezieht 

der Jalkut mit Mek schira 8 auf Jes 60,1: Steh auf, werde Licht, denn dein Licht kommt. 
Auf das Thema „Licht“ wird dann nicht weiter eingegangen, sondern auf die entspre-

chende Gesamtauslegung in Jalkut Jesaja § 500 verwiesen. Damit zeigt sich, dass der 

Aspekt des Lichtes es für den Autor des Jalkut wert war, die entsprechende Stelle zu 

zitieren. Den Rest dieser Auslegung, die inhaltlich in eine andere Richtung führt, lässt 

der Jalkut aus, um die Auslegung nicht doppelt zu führen.  

Der Jalkut setzt dann mit Mek schira 8 zu Mi 7,15, „wie an den Tagen deines Aus-
zugs aus Ägypten, lass uns Wunder sehen“, fort. Israel wird künftig Wunder sehen, die 

Gott nicht einmal den Erzvätern gezeigt hat.  

Zu Mi 7,16–17, „Völker werden sehen, und sie werden sich mit all ihrer Kraft schä-
men. Sie werden eine Hand auf den Mund legen und ihre Ohren werden taub sein. Sie 
werden wie Schlangen Staub lecken, wie Würmer des Erdbodens“, erklärt der Jalkut mit 

Jelamdenu, dass, wenn Israel Gottes Willen tut, Gott die Völker verfluchen wird, wie 

er die Schlange im Paradies verflucht hat.  

Zu Mi 7,18, „wer ist ein Gott wie du, der Sünde aufhebt“, hebt der Jalkut mit bRH 

17a–b die Bedeutung von Gnade und Vergebung hervor: 

Rava sagte: Wer seine [Ansprüche] auf Vergeltung übergeht, dem übergeht man alle seine Sün-

den, denn es heißt: Der Sünde aufhebt und eine Übertretung übergeht. (Mi 7,18) Wer ist „der 

Sünde aufhebt“? Wer „eine Übertretung übergeht.“ 

Am Beispiel von Rav Papa, der Rav Huna fälschlich als todkrank einschätzte und sich 

deswegen schämte, verdeutlicht der Jalkut, dass man darüber hinweggehen soll, 

wenn sich jemand falsch verhalten hat. Er betont aber zum Schluss, dass, wenn ein 



38 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

Mensch mehr Sünden als gute Taten aufzuweisen hat, Gott die Sünden anrechnet, die 

er sonst vergeben würde. 

Das Thema der Sündenvergebung führt der Jalkut zu Mi 7,18, „der Sünden auf-
hebt“, indem er mit jPea 1,1 verschiedene Ansichten der Gelehrten darüber, wie gnä-

dig Gott beim Vergeben von Sünden ist, zusammenstellt. 

Der Jalkut schließt zu Micha mit einer Liste von sieben biblischen Personen aus 

SDtn § 342, die Israel mit Strafen drohten, um sie vom Sündigen abzuhalten, die aber 

auch Trostworte für Israel fanden. Zudem wird belegt, dass immer auf mahnende 

Worte Worte des Trostes folgten und nicht andersherum, d.h. dass der Prophet seine 

Prophezeiung mit dem Trost abschließt.  

Mit Jalkut Micha ist die Mitte des Zwölfprophetenbuches erreicht. Es hat sich ge-

zeigt, dass insbesondere Themen, die bereits in Jalkut Hosea angeschnitten worden 

waren, in Jalkut Micha aufgegriffen und weiter diskutiert werden. So beschreibt Jal-

kut Micha ebenfalls die messianische Erwartung, die in Jalkut Hosea bereits anklingt. 

Auch das künftige Gericht Gottes über die Völker wird in Jalkut Micha weiter disku-

tiert, das bereits in Jalkut Obadja zur Sprache gebracht worden war.  

Jalkut Schimoni Nahum 

Jalkut Nahum ist neben Jalkut Obadja und Jalkut Haggai der kürzeste Kommentar 

und hat zudem die Eigenheit, dass das dritte Kapitel nicht kommentiert ist. 

Jalkut Nahum bringt zu Beginn eine zeitliche Verortung des Propheten, der zu-

sammen mit Habakuk in die Zeit Manasses datiert wird. Entnommen aus Seder Olam 

20 wird erklärt, dass Gott zwar zu Manasse sprach, da dieser allerdings als Prophet 

nicht geeignet war,101 wurden seine Worte nicht unter seinem Namen überliefert. Die-

selbe Erklärung findet sich auch in Jalkut Habakuk.  

Jalkut Nahum beginnt seine Kommentierung zu Nah 1,4, „er bedroht das Meer 
und trocknet es aus.“ Mit bChag 12a verweist der Jalkut auf die Schöpfungsgeschichte, 

die aufzeigt, dass Gott alles erschaffen aber auch alles, wie hier das Meer, wieder ver-

nichten bzw. kontrollieren kann. Nah 1,4, „und die Blüte des Libanon verwelkt“, be-

zieht der Jalkut mit bJoma 21b auf die Zerstörung des Tempels, der in der Zukunft 

wieder erbaut werden wird.  

Es folgt eine lange Auslegung aus TanB bemidbar 32 und TanB metsora 11 zu Nah 

1,7, „gut ist JHWH zum Schutz am Tage der Not, und er kennt die, die sich bei ihm ber-
gen“, die zeigt, dass Gott ein gerechter Richter ist. Das gerechte Strafen Gottes wurde 

bereits mehrfach im Jalkut Zwölfprophetenbuch zum Thema.102 An dieser Stelle wird 

Gott im Vergleich zu einem menschlichen König gesehen, der den einzelnen Gerech-

ten – Noach und Lot – erkennt und rettet.  

|| 
101 Weil er ein frevelhafter König war. Vgl. II Reg 20,21; 21,1–20; 23,12.26; II Chr 33; Jer 15,4. 

102 Zum Beispiel in der Auslegung zu Joel 3,5 oder als fortlaufendes Thema zum 3. Kapitel in Jona. 



Einleitung | 39 

 

Nah 1,7, „und er kennt die, die sich bei ihm bergen“, bezieht der Jalkut mit TanB be-

midbar 32 auf die Ältesten aus Num 11,16, die stellvertretend für Israel von Gott ge-

straft wurden.  

Zu Nah 1,7, „gut ist JHWH zum Schutz“, hinterfragt der Jalkut mit TanB metsora 

11, ob dieser Satz für alle gilt. Dies wird verneint, da nach Nah 1,7 ausdrücklich auf 

die verweist, die sich bei Gott bergen. Nur ihnen gilt auch der Schutz Gottes. 

Zu Nah 1,10, „denn bis sie wie verflochtene Dornen sind“, deutet der Jalkut das 

hebräische Wort „Dornen“ mit GenR 56,5 auf „Fürsten“, ein im Hebräischen klanglich 

gleiches Wort:  

Denn bis sie wie verflochtene Dornen (סירים) sind. (Nah 1,10) R. Chanina bar Papa sagte: Wann 

immer Abraham, unser Vater, Isaak unten band, knotete der Heilige, gepriesen sei er, die Fürs-

ten (שריהם)103 der Völker der Welt oben fest. 

Mit bGit 7a-b zu Nah 1,12, „obwohl sie unversehrt )שלמים(  und ihrer auch viele sind, 
werden sie weggeschnitten, und es ist vergangen“, erfolgt zunächst ein weiterer Rück-

bezug auf Jalkut Micha. Im Zuge der Auslegung zu Mi 6,8 wurde bereits die Bedeu-

tung von Wohltätigkeiten und Almosen herausgearbeitet. Es wurde gezeigt, dass die 

Wohltätigkeit noch über die Almosen zu setzen ist, da sie Lebenden und Toten erwie-

sen werden kann. Zu Nah 1,12 erklärt der Jalkut, dass, wenn man schon seinen Provi-

ant immer mit einem Bedürftigen teilen müsse, um wie viel mehr müsse man Almosen 

geben, wenn man viel hat.  

Das Thema des Almosengebens wird in der Kommentierung zu Nah 1,12, und sie 
werden weggeschnitten )נגוזו( , und es ist vergangen“, fortgesetzt, wenn das Verb נגוזו 

wie folgt gedeutet wird:  

Jeder, der sein Vermögen beschneidet )הגוזז( , um davon ein Almosen zu geben, wird aus dem 

Gericht der Gehenna gerettet.  

Zu Nah 1,12, „ich habe dich arm gemacht“, erklärt der Jalkut mit derselben Quelle, dass 

jeder, selbst der, der Almosen empfängt, Almosen an noch Bedürftigere geben müsse. 

Denn die Verheißung aus Nah 1,12 gilt: „Ich lasse dich nicht mehr arm sein.“ Nach Rav 

Josef bedeutet dies allerdings: „Man lässt ihn nicht mehr die Zeichen der Armut se-

hen.“  

Mit Jelamdenu erklärt der Jalkut zu Nah 1,12, „obwohl sie unversehrt )שלמים(  sind“, 
dass Unversehrt zu sein, ein Anspruch an die Priester darstellt. Diese mussten für den 

Tempeldienst makellos sein, was mit Lev 21,17 und Gen 14,18 belegt wird. Diese Aus-

legung aus Jelamdenu verweist zurück an den Anfang von Jalkut Nahum mit seiner 

Tempelthematik.  

|| 
103 Gemeint sind die Schutzengel. 



40 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

Die Auslegung zum zweiten Kapitel von Nahum beschränkt sich auf die Auslegung 

von Nah 2,1, „siehe auf den Bergen, die Tritte des Boten, der Frieden verkündet. Feiere, 
Juda, deine Feste.“ Mit TanB bemidbar 16 zeigt der Jalkut, dass Juda als erster unter 

seinen Brüdern einzustufen ist. Die Herausstellung Judas wurde bereits in der Ausle-

gung zu Hos 5,9 und zu Am 6,1 hervorgehoben. Zu Nah 2,1 ist die Vorzugsstellung 

allein auf Juda beschränkt. Die Bedeutung von Juda als Stamm Davids, aus dem der 

Messias hervorgehen wird, wird an dieser Stelle betont. Die Heilsankündigung durch 

„den Boten“, der kommen wird, beendet gleichzeitig Jalkut Nahum. Dieser Bote 

kommt als erstes zu Juda, denn Juda hält die Feiertage. Es folgen abschließend Ver-

weise auf eine Auslegung zu Nah 2,4 und Nah 2,5.  

Jalkut Schimoni Habakuk 

Der Beginn von Jalkut Habakuk ist textidentisch zu dem in Jalkut Nahum, demnach 

ist die erste Quelle ebenfalls Seder Olam 20. Es folgt eine äußerst lange Auslegung 

aus TanB tazri’a 10 zu Hab 1,7, „schrecklich und furchtbar ist es, sein Recht und seine 
Hoheit ging von ihm aus.“ Für diese Auslegung wird der Vers geteilt, und beide Vers-

teile werden auf einzelne Personen oder Gruppen bezogen. „Schrecklich und furcht-
bar“ sind: Adam, Pharao, Edom, Sanherib, Hiram, Nebukadnezzar und der Mensch 

allgemein. „Sein Recht und seine Hoheit ging von ihm aus“ wird den Folgenden zuge-

ordnet: Eva, Mose, Obadja, der Sohn des Sanherib, Nebukadnezzar, Evil Merodach 

und der den Menschen züchtigende Gott. Dadurch ergibt sich folgende Paarbildung: 

− Adam und Eva 

− Mose und Pharao 

− Obadja und Edom 

− Sanherib und sein Sohn 

− Hiram und Nebukadnezzar 

− Nebukadnezzar und Evil Merodach 

− Gott und Mensch 

Interessant ist, dass Nebukadnezzar beiden Paarbildungen zugeordnet wird. 

Zu Hab 1,12, „doch du, JHWH, mein Gott, mein Heiliger von jeher, lass uns nicht 
sterben“, wird auf die Ausführung in Jalkut Samuel § 99 verwiesen. Dort wird mit Mek 

schira 6 I Sam 3,13, „wegen der Schuld, denn er hat gewusst, dass seine Söhne ihnen 
fluchen“, ausgelegt und erklärt, dass der Vers nicht wörtlich zu verstehen ist. Dies 

wird dann unter anderem mit Hab 1,12 und 8 weiteren Versen belegt. Für die Frage 

nach den „Gerechten unter den Frevlern“ ist diese Auslegung in Jalkut Habakuk nicht 

geeignet.  

Dass die vollkommenen Gerechten immer geschützt sind, wird mit bBer 7b zu 

Hab 1,13, „warum siehst du Räubern zu, schweigst, wenn der Frevler einen Gerechten 



Einleitung | 41 

 

verschlingt“, weiter ausgeführt. Ein Frevler kann nur jemandem schaden („ihn ver-

schlingen“), wenn er ein wenig gerechter ist als er selbst. Einem vollkommenen Ge-

rechten jedoch kann er nichts anhaben. Gerecht zu sein und deshalb gesegnet und 

geschützt durch Gott zu sein, wurde bereits an einigen Stellen im Jalkut zum Zwölf-

prophetenbuch thematisiert.104 Der neue Aspekt im Zuge dieser Auslegung ist, dass 

zwischen „einfachen“ Gerechten und „vollkommen“ Gerechten unterschieden wird. 

Mit bAZ 3b-4a erklärt der Jalkut zu Hab 1,14, „du aber machtest den Menschen wie 
Meeresfische“, warum hier Menschen mit Fischen verglichen werden: Genauso wie 

der Mensch nicht ohne die Tora leben kann, können die Fische nicht ohne Wasser 

bestehen. Auch werden Fische und Menschen beide von der Sonne verbrannt. 

Schützt der Fisch sich im Wasser, d.h. schützt der Mensch sich mit der Tora, kann ihm 

nichts geschehen. Ein Unterschied zwischen Fisch und Mensch besteht allerdings da-

rin, dass Fische sich gegenseitig fressen, der Mensch aber durch die Regierung vor 

Übergriffen geschützt ist.  

Zu Hab 1,16, „darum opfert er seinem Netz und räuchert“, erklärt der Jalkut mit 

Mek bachodesch 10, dass die Völker der Welt das als Gott verehren, was sie satt 

macht. Geht es ihnen gut, ehren sie Gott. Geht es ihnen schlecht, verfluchen sie Gott. 

Im Gegensatz dazu steht Ijob, der sagte: „JHWH hat gegeben und JHWH hat genom-
men, der Name JHWHs sei gepriesen“ (Ijob 1,21). Diese Auslegung verweist zurück auf 

Jalkut Micha zu Mi 6,7 (aus TanB tsaw 1), wo schon einmal das Opfern der Völker der 

Welt mit dem Israels verglichen wurde. In Jalkut Micha liegt der Fokus darin zu zei-

gen, dass die Völker der Welt nicht an qualitativen Opfern interessiert sind, sondern 

nur darauf bedacht sind, viel zu opfern, um damit ihren Willen durchzusetzen. Israel 

ist in jeglicher Hinsicht anders; es opfert ein bedeutendes Opfer105 und tut dies zu je-

der Zeit und nicht abhängig von Gottes Verhalten. 

Zu Hab 2,1, „auf meinem Wachtposten werde ich stehen [und mich auf den Fes-
tungswall stellen]“, deutet der Jalkut mit MidrPs 7,17 das Wort „Festungswall“ mit ei-

ner Paronomasie: 

Was [bedeutet] „Festungswall“106 (מצור)? Er bildete (שהצר) eine Form (צורה) für sich und sagte: 

Ich weiche nicht von hier,107 denn es heißt: Ich will ausspähen. (Hab 2,1) Der Heilige, gepriesen 

sei er, sagte [zu ihm]: Jeder, der seine Axt zerbricht, soll zu mir kommen. Er begann zu schreien: 
Wie lange, JHWH, soll ich um Hilfe rufen und du hörst nicht?! […] Warum lässt du mich Falschheit 
sehen und siehst der Mühsal zu? (Hab 1,2–3) Der Heilige, gepriesen sei er, sagte zu ihm: Wehe 
dem, der mit seinem Bildner (יוצרו) hadert, [er ist] eine Scherbe unter irdenen Scherben. (Jes 45,9) 

|| 
104 Vgl. die Auslegungen zu Hos 3,2; Hos 14,6; Joel 2,11; Joel 2,13; Nah 1,7. 

105 Belegt wird dies in Micha mit Gen 22,33, dort opfert Abraham den Widder, als Alternative zu 

seinem Sohn. 

106 Hab 2,1. 

107 Vgl. bTaan 23a; Raschi zu Hab 2,1. 



42 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

Durch das Klangspiel wird es möglich, den Festungswall als Metapher für Gott zu in-

terpretieren.  

Zu Hab 2,2, „und JHWH antwortete mir und er sprach: Schreibe die Vision auf und deute 
[das Geschriebene] auf den Tafeln“, fährt der Jalkut mit MidrPs 7,17 fort, den Sen-

dungsauftrag Gottes an Habakuk zu erläutern. So heißt es:  

Du bist ein Sohn der Tora und kein Ungebildeter! Geh, schreibe „Alef“ auf die Tafel und danach 

sage: Lass mich das Ende wissen.  

Mit MidrPs 7,17 ergänzt der Jalkut, Gott habe darauf verwiesen, dass alle Informatio-

nen bekannt sind, wie sich Israel im Exil verhalten solle. Ebenso habe er versprochen, 

Israel am Ende zu erlösen, da es in Jes 63,4 heißt: „Denn ein Tag der Rache ist in mei-
nem Herzen“. Habakuk irrt sich also, wenn er nach Hab 2,2 zu Gott ruft: „Wie lange, 
JHWH, soll ich um Hilfe rufen und du hörst nicht?!“ Daher wird nun mit MidrPs 7,17 

erklärt: 

Als Habakuk das hörte, fiel er auf sein Angesicht. Er sagte zu ihm: Herr der Welt, richte mich 

nicht als einen vorsätzlichen Sünder, sondern als einen versehentlichen [Sünder] (שוגג), denn 

es heißt: Gebet des Propheten Habakuk über Irrende (שגיונות). (Hab 3,1) 

Zu Hab 2,3, „denn noch gilt eine Vision für eine Zeit, aber sie eilt zum Ende [und] lügt 
nicht“, fragt der Jalkut mit bSanh 97b, wie lange diese Vision andauern wird, um dann 

zu erklären, dass eine Endzeitberechnung in jeglicher Form verboten ist. Allerdings 

ist es durchaus verdienstvoll, da es in Hab 2,3 auch heißt, „wenn es sich verzögert, 
harre seiner“, im Gottvertrauen zu warten und die Hoffnung auf Erlösung nicht auf-

zugeben, denn nach Jes 30,18 sind alle glücklich, die seiner harren. 
Hab 2,4, „siehe, vermessen, nicht rechtschaffen ist seine Seele in ihm“, bezieht der 

Jalkut mit TanB teruma 3 auf Nebukadnezzar.  

Interessant ist, dass der Jalkut mit bBB 98a das hebräische Wort für „Wein“ in 

Hab 2,5, „auch, dass der Wein (היין) betrügerisch macht“, mit dem aramäischen חמרא 

erklärt, der die Geschicke seines Besitzers lenkt. Immer wieder warnt der Jalkut im 

Zwölfprophetenbuch davor, dass Wein Unglück verursacht. Bereits in Jalkut Hosea 

war eine Warnung vor Wein bei der Geschichte von Lot ausgesprochen worden, die 

in der Auslegung zu Hos 14,10 präsentiert wird.  

Zu Hab 2,5, „ein Hochstapler bleibt nicht“, hebt der Jalkut mit bBB 98a hervor, 

dass wer sich mit dem Mantel eines Gelehrten schmückt und kein Gelehrter ist, nicht 

in den Bereich des Heiligen kommen dürfe.  

Hab 2,16, „du bist satter von Schande als von Ehre“, bezieht der Jalkut mit bSchab 

149b auf Nebukadnezzar, den zweiten Versteil von Hab 2,16, „trinke, du, und zeige 
deine Vorhaut“, auf Zedekija. Zedekija, der zunächst von Nebukadnezzar als König 

über Juda eingesetzt worden war, hatte sich später von diesem abgewandt und den 

Eid gebrochen, den er im Namen Gottes geleistet hatte. Nach seinem Versuch, sich 



Einleitung | 43 

 

mit Ägypten zu verbünden, wurde er von Nebukadnezzar gefangen genommen und 

nach Babylon verschleppt.108 

Mit bSanh 7b bezieht der Jalkut Hab 2,19, „wehe denen, die zum Holz sprechen: 
Erwache, und zum trägen Stein, sei munter“, auf die, die unwürdige Richter einsetzen, 

was Gott ihnen heimzahlen wird.  

Zu Hab 2,20, „JHWH ist in der Halle seines Heiligtums“, verweist der Jalkut mit 

TanB schemot 10 darauf, dass die Schechina vor der Zerstörung des Tempels dort 

wohnte. Damit werden zu Hab 2,20 zwei Themen erneut aufgenommen, die bereits in 

vorausgehenden Kommentarteilen ausführlich besprochen wurden. Die frevelnden 

Richter werden, wie bereits zu Mi 3,9 (bSchab 139a) im Zuge der Auslegung zu Hab 

2,19 angeprangert. Auch der Verbleib der Schechina nach der Tempelzerstörung war 

wiederholt ein wichtiges Thema. Im Zuge der Auslegung zu Am 9,6 wurde bereits er-

klärt (ARN 3,6 und bBer 6a), dass die Schechina bei jedem einzelnen Gerechten ver-

weilt, der sich mit der Tora befasst. In der Auslegung zu Mi 4,10 (Jelamdenu) wurde 

mitgeteilt, dass die Schechina auch nach der Tempelzerstörung Zion nicht verlassen 

hat. 

Zu Hab 3,1, „Gebet des Propheten Habakuk“, weist der Jalkut zunächst mit MidrPs 

90,2 darauf hin, dass Jeremia und Habakuk ein kränkendes Gebet an Gott richteten. 

Habakuks kränkendes Gebet lautet mit Hab 1,3: „Warum lässt du Falschheit sehen und 
blickst auf Mühsal?“ Mit MidrPs 90,7 erläutert der Jalkut, dass Habakuk dieses krän-

kende Gebet betete, nachdem er gesehen hatte, dass zwar Hananja, Mischael und 

Asarja mitten in den Feuerofen gegangen waren und gerettet wurden, nicht aber R. 

Chananja ben Teradion und seine Gefährten. Im Folgenden werden Hab 3,1, Hab 1,4 

und Hab 3,2 in der Auslegung kombiniert. Ungewöhnlich ist, dass die Chronologie 

der Auslegungen gebrochen wird und die beiden Verse des ersten Kapitels erst im 

dritten ausgelegt werden. Zu erklären ist dies mit der kontextuellen Einbindung der 

beiden Verse, die an dieser Stelle mit ihren Auslegungen passender sind als im ersten 

Kapitel.  

In einer zweiten Auslegungseinheit zu Hab 3,1, „Gebet des Propheten Habakuk 
über Klagelieder“, ermittelt der Jalkut mit MidrPs 90,2 David und Mose als weitere 

Personen, die ein kränkendes Gebet sprachen. Eine weitere Liste benennt Jeremia, 

Habakuk, David und Mose.  

Die Auslegung aus bSota 49a zu Hab 3,2, „JHWH, ich hörte deinen Ruf, ich fürch-
tete mich“, schlägt eine alternative Lesart vor: Für בקרב שנים, „beim Herannahen der 

Jahre“, solle בקירוב שנים, „in der Nähe zweier“, gelesen werden. Das aber sind die zwei 

Gelehrten, die zusammen die Tora studieren. Dann bezieht sich der Jalkut mit Mi-

drSam 2,1 auf Abraham und Sara, die sehr lange ausharren mussten, bevor sie Kinder 

bekamen, obwohl sie gottgefällig waren, während Ahab, der Frevler, siebzig Söhne 

|| 
108 II Reg 24,17.20; 25,2.7; I Chr 3,15; II Chr 36,10.11; Jer 1,3; 21,1–7; 24,8; 27,3.12; 28,1; 29,3; 32,1–5; 

34,2–21; 37; 38; 39; 44,30; 49,34; 51,59; 52,1–11. 



44 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

hatte, die alle mit Reichtum gesegnet waren. Auch diese Geschichte wird präsentiert, 

als sei sie vor Gott als Vorwurf vorgetragen worden.  

Zu Hab 3,4, „und ein Glanz war wie Licht“, erklärt der Jalkut mit bPes 8a, dass die 

Gerechten wie eine Lampe vor der Fackel der Schechina sind. Dies bedeutet, dass 

zwar eine Fackel stärkere Leuchtkraft hat, aber ihr Scheinen durch Lampen unter-

stützt wird. Erweiternd heißt es, die Gerechten seien die Fackel für die Havdalakerze. 

Sie sind damit letztlich diejenigen, die den Unterschied machen und dafür sorgen, 

dass zwischen dem Heiligen und dem Profanen zu unterscheiden ist.  

Abgeschlossen wird diese Einheit durch ThrR 2,6 zu Hab 3,4, „und Strahlen 
 ihm aus seiner Hand.“ Die zehn Strahlen, die aus der „Hand“ Gottes [gehen] 109(וקרנים)

strahlen, stehen für die zehn Gebote der Tora. Dass וקרנים auch als „Hörner“ verstan-

den werden kann, wird in Jalkut Samuel § 81 ausgeführt, worauf zur Stelle verwiesen 

wird. 

Die Auslegung zu Hab 3,6 ist aus bBQ 38a, Mek bachodesch 6, LevR 13,2, TanB 

schemini 10 und bMeg 28b zusammengesetzt. Zu Hab 3,6, „er stand auf und maß die 
Erde, er sah und ließ Völker (גוים) beben (ויתר)“, erklärt der Jalkut mit bBQ 38a, Gott 

„sah“, dass die Kinder Noachs die sieben Gebote nicht einhielten. Er fügte sie daher 

den Geboten Israels hinzu. Mit Mek bachodesch 6 ergänzt er: „Wenn schon die Kinder 

Noachs, denen die sieben Gebote geboten worden waren, diese nicht einhalten konn-

ten, um wie viel weniger die ganze Tora!“ 

Zu Hab 3,6, „er stand auf und maß die Erde“, erklärt der Jalkut mit LevR 13,2, dass 

nicht die Erde selbst, sondern die Erdvölker gemessen, d.h. geprüft wurden, ob sie 

würdig waren, die Tora zu empfangen. Nur Israel wurde für würdig befunden. Ebenso 

wurde alles andere geprüft, bevor sich Gott für Israel, die Generation der Wüste, den 

Berg Moria, Jerusalem, den Zion, den Sinai und das Land Israel entschied. Mit LevR 

13,2 deutet der Jalkut außerdem das „Beben“ (ויתר) aus Hab 3,6 klanglich auf das „Er-

lauben“ (התיר). Eine ähnliche aufgebaute Sinneinheit aus TanB schemini 10 schließt 

sich zu Hab 3,6 an. 

Zu Hab 3,6, „Wege )הליכות(  der Welt sind für ihn“, deutet der Jalkut תהליכו  mit bMeg 

28b aufgrund einer Klangähnlichkeit auf die Gebote )הלכות( . 

Zu Hab 3,8, „dass du auf deinen Pferden reitest, deinen Wagen ist Sieg“, bringt der 

Jalkut folgendes Gleichnis aus GenR 68,9: 

[Das gleicht] einem Helden, der auf einem Pferd reitet, und seine Waffen hängen von der einen 

und der anderen Seite herab. Das Pferd ist für den Reiter nur zweitrangig, aber der Reiter ist für 

das Pferd nicht zweitrangig. 

Das Pferd wird mit Israel assoziiert, während der Held für Gott steht. Wenn Gott hier 

aber mit einer Person verglichen wird, warum wird er dann oft mit „Ort“ (מקום) um-

schrieben? Erklärend heißt es, dass entweder Gott der Ort seiner Welt ist oder die Welt 

|| 
109 In ThrR 2,6 und MidrSam 4,3 als „Horn“, Symbol für Stärke, verstanden. 



Einleitung | 45 

 

sein Ort ist, da Ex 33,21 zusagt: „Siehe der Ort (מקום) ist bei mir.“ Da Gott als Ort auch 

eine Zuflucht sein kann, wird auf Dtn 33,27 und Ps 90,1 verwiesen: „Zuflucht (מעונה) 
ist Gott von Urzeit“ (Dtn 33,27); „JHWH, Zuflucht (מעון) bist du“ (Ps 90,1). 

Zu Hab 3,9, „entblößt (עריה) erwacht dein Bogen“, mahnt der Jalkut mit bSanh 92a 

vor Unzucht, hier dem Betrachten der Blöße. Das Stichwort „Bogen“ leitet über zu 

den „Pfeilen.“ 

Hab 3,6, „siebenfache Pfeile (מטות)“, deutet der Jalkut mit GenR 47,5 auf die sieben 

Stämme Ismaels. In einer zweiten Auslegung wird der Teilvers auf „Fürsten“ (נשיאים) 

bezogen. Zur Erklärung wird Prov 25,14 angeführt: „Fürsten (נשיאים): Sie sind weder 
Wind noch Regen.“ 

Es folgt jRH 3,8 zu Hab 3,11, „Sonne [und] Mond stehen in der Wohnung.“ Zu die-

sem Vers wird ein Vergleich zwischen Amalek und Mose erstellt, die beide die Sterne 

beeinflusst haben. Zu Amalek heißt es, er habe Männer an ihrem Geburtstag zum Hee-

reskampf aufgestellt, weil die Wahrscheinlichkeit, dass Geburts- und Todestag auf 

denselben Tag fallen, gering ist. Zu Mose heißt es, er habe die Planeten durcheinan-

dergebracht. Dazu werden als Beleg noch einmal Hab 3,11 und Hab 3,10 angeführt. 

Zu Hab 3,14, „du durchbohrst mit seinen Pfeilen (במטיו) den Kopf seiner Anführer“, 

deutet der Jalkut mit Mek beschallach 4–5 „seine Pfeile“ (במטיו) aufgrund der Wort-

gleichheit im Hebräischen auf „seine Stämme“: Gott spaltete für die Stämme Israels 

das Meer wegen derer Verdienste. 

Zu Hab 3,15, „du betratest das Meer, deine Pferde“, ergänzt der Jalkut die Exodus 

Geschichte mit Mek beschallach 7, Pharao und Gott seien auf Pferden durch das ge-

teilte Meer geritten. 

Hab 3,16 wird an dieser Stelle nicht ausgelegt, allerdings wird der Vers zitiert und 

mit einem Verweis auf § 94 des Jalkut versehen. 

Es folgt eine allegorische Auslegung aus GenR 53,3 zu Hab 3,17, „denn der Feigen-
baum blüht nicht, und es gibt keinen Ertrag an den Weinstöcken.“ Der Feigenbaum 

wird mit Abraham gleichgesetzt und die Weinstöcke mit Sara. Dies wird belegt durch 

Hos 9,10 und Ps 128,3.  

Zu Hab 3,17, „das Olivenmachen ist mager (כחש)“, wird חשכ  mit GenR 53,3 klang-

lich auf „sie schmeicheln“ (כחשים היו) bezogen. Hab 3,17, „und die Getreidefelder brin-
gen keine Nahrung hervor“, wird mit derselben Quelle allegorisch auf die „leblosen 

Brüste Saras“ gedeutet. Ebenso wird das im Vers genannte „Kleinvieh“ allegorisch 

auf Israel bezogen. 

Diese gesamten soeben genannten Auslegungsstücke dienen letztlich als Beleg 

für Saras Vertrauen in Gott: Denn trotz aller Rückschläge für sie wird schlussfolgernd 

ausgelegt, dass Sara die Hoffnung in ihren Schöpfer nicht verlor. Dies wird belegt 

durch Hab 3,18: „Und ich werde jubeln durch JHWH, jubeln in Gottes Heil.“ – Es folgt 

eine alternative Auslegung des Verses aus TanB tsaw 10, die einem völlig anderen 

Bezug folgt. Feigenbaum, Weinstöcke, die Frucht des Ölbaums, die Getreidefelder 

werden nun mit Blick auf den Opferkult gedeutet: Wenn es heißt, „denn der Feigen-
baum blüht nicht“, ist gemeint, dass die hervorgehenden Erstlingsfrüchte nicht mehr 



46 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

im Tempel geopfert werden müssen. „Und es gibt keinen Ertrag mehr an den Weinstö-
cken“, bedeutet, dass es kein Trankopfer mehr gibt. „Das Olivenmachen ist mager“, 

weil es das Öl des Leuchters nicht mehr gibt. „Und die Getreidefelder bringen keine 
Nahrung hervor“, weil die Erstlinge nicht mehr geopfert werden. Die Getreidefelder 

bringen keine Nahrung hervor, weil es die Schaubrote für den Tempel nicht mehr 

gibt. Auch die Hürde ist demnach verschwunden, da die regelmäßigen Opfer ausblie-

ben. Das Gleiche gilt für das Rind als Opfertier. Deutlich wird, dass der Verlust des 

Tempels sich auf das gesamte Land auswirkt.  

R. Chijja bar Abba erklärt zusätzlich, dass das Opfern und der Altar allein zur Ent-

sühnung Israels gedacht waren. Belegt wird dies dadurch, dass aus dem Wort Altar 

 ein Notarikon gebildet wird. Aus jedem Buchstaben wird nun eine Eigenschaft (מזבח)

des Altars abgeleitet und damit seine Funktion erklärt. 

Von Jonatan ben Eleazar, der nach der Zerstörung des Tempels lebte, wird die 

Auslegungseinheit abschließend berichtet, dass er im Sommer unter einem Feigen-

baum saß, dessen Feigen süß wie Honig waren. Sie wurden aber durch den Wind vom 

Baum gerissen. Eine zweite Erzählung berichtet über einen Schreiber, der es sich leis-

ten kann, 50 Goldstücke pro Jahr abzulehnen, um als Schreiber zu arbeiten, weil 

seine Weinstöcke mehr Ertrag bringen. In Tempelzeiten war das Land so fruchtbar, 

dass Doppelernten von Wein gelesen werden konnten. Gott wird aber in der zukünf-

tigen Welt die Segnungen des Landes zurückkehren lassen. Dass die Tempelzerstö-

rung, die Erwartung des Wiederaufbaus und die Erlösung zur künftigen Welt sich 

durch den gesamten Jalkut zum Zwölfprophetenbuch ziehen, konnte bereits mehr-

fach gezeigt werden. 

Hab 3,19, „Gott, JHWH, ist meine Kraft, und er macht meine Füße gleich denen der 
Hirschkühe“, deutet der Jalkut mit MidrPs 22,1 auf Debora und Ester. Debora kam aus 

dem Stamm Naftali, über den es in Gen 49,21 heißt: Naftali ist eine gestreckte Hirsch-
kuh. Der gesamte Ps 22 wird nach bMeg 15b in der rabbinischen Tradition meist als 

Gebet Esters gedeutet. 

Hab 3,19, „auf meinen Höhen (על במותי) lässt er mich stehen“, deutet der Jalkut mit 

MidrPs 22,1 als Notarikon für „auf den Besitzern meiner Opferstätten ( שלי בעלי בימאות )“ 
lässt Gott mich stehen. Dadurch wird ein Sieg über die Landbesitzer, in diesem Fall 

die Ägypter, formuliert. Erzählt wird dann, dass die Ägypter im Meer versanken, aber 

von Gott ans Ufer gespült wurden, sodass die Israeliten sehen konnten, dass sie tat-

sächlich tot waren, wie es in Ex 14,30 heißt: Und Israel sah die Ägypter tot am Ufer des 
Meeres. Die Anwendung des Notarikons wird dann durch Ps 68,24 gerechtfertigt, in 

welchem es heißt: „Auf dass dein Fuß im Blut badet, die Zunge deiner Hunde nimmt 
daran teil.“ Von hier wird die Geschichte konstruiert, dass jeder Israelit einen Fuß auf 

den Nacken eines Ägypters gestellt und seinem Hund befohlen habe, vom Fleisch der 

Ägypter zu fressen.  

  



Einleitung | 47 

 

Jalkut Schimoni Zephanja 

Jalkut Zephanja setzt genau wie Jalkut Maleachi mit der Quelle bMeg 15a ein, die im 

Zuge von Zeph 1,1, „das Wort JHWHs, das an Zephanja, den Sohn Kuschis, Sohn von 
Gedalja erging“, erklärt, warum in den biblischen Schriften unterschiedliche Anga-

ben über Namen von Propheten zu finden sind. Im Falle Zephanjas werden die Na-

men von Vater und Großvater mit angegeben, bei anderen biblischen Personen wird 

nur deren Namen genannt, zuweilen wird nur der Name und der des Vaters mitge-

nannt. Nach bMeg 15a sind diese Unterschiede wie folgt zu deuten: 

Bei jedem, bei dem Name und der Name seines Vaters bei Prophezeiungen ausdrücklich genannt 

sind, ist sicher, dass er Prophet, Sohn eines Propheten ist. Sein Name, aber nicht der Name sei-

nes Vaters, ist sicher, dass er Prophet, nicht aber der Sohn eines Propheten ist. Bei jedem, dessen 

Name und der Name seiner Stadt ausdrücklich genannt sind, ist sicher, dass er ein Prophet aus 

dieser Stadt ist. Sein Name, aber nicht der Name seiner Stadt, ist sicher, dass er aus Jerusalem 

ist.  

Der Jalkut übernimmt auch die in bMeg 15a sich anschließende Baraita (SNum § 133), 

die ein ähnliches Deutungsmuster von biblischen Namensangaben anwendet, um zu 

ermitteln, ob eine Person als ein Gerechter oder ein Frevler einzuschätzen ist. 

Nach dem sich anschließenden PR 26,1/2 war Zephanja „einer von drei Prophe-

ten, der in seiner Generation prophezeite.“ Er wird damit als Zeitgenosse von Jeremia 

und Hulda gesehen, denen je unterschiedliche Orte zugeordnet werden, an denen sie 

prophezeiten: Jeremia prophezeite auf dem Marktplatz, Zephanja prophezeite in Ver-

sammlungs- und Lehrhäusern und Hulda prophezeite bei den Frauen.  

Zu Zeph 1,2, „hinwegraffen werde ich alles von der Oberfläche der Erde“, bringt der 

Jalkut einer Lehrdiskussion aus bAZ 54b-55a, die R. Gamaliel mit einem Philosophen 

über Dtn 4,24, „denn JHWH, dein Gott, ist ein verzehrendes Feuer, ein eifersüchtiger 
Gott“, führte. Die Frage des Philosophen, warum Gott als „eifersüchtig“ bezeichnet 

wird, wird darin als unangemessen abgewiesen. Gott ist letztlich derjenige, der die 

Macht hätte, alle Existenz zu vernichten, wie es in Zeph 1,1–3 heißt: „Hinwegraffen 
werde ich alles von der Oberfläche der Erde [...] Hinwegraffen Mensch und Tier, hinweg-
raffen den Vogel am Himmel und den Fisch im Wasser, den Stolperstein der Frevler.“  

Zu Zeph 1,3 wird dann mit GenR 28,6 aufgrund einer Klangähnlichkeit erklärt, 

dass unter dem Hapax legomenon „Stolperstein“ (והמכשולות) ein „zu Fall bringen“ 

  .zu verstehen ist (הכשילו)

Der Jalkut springt dann zur Kommentierung von Zeph 1,9, „ich werde alle heim-
suchen, die über die Schwelle (המפתן) springen.“ Mit MidrSam 11,5 zieht der Jalkut auf-

grund des Wortes „Schwelle“, das auch in I Sam 5,5 vorkommt, eine Verbindung zu 

den dort genannten Priestern des Dagon. Aufgrund des Analogieschlusses mit Zeph 

1,9 kann so ermittelt werden, dass die Dagon-Priester es sind, die Gott heimgesucht 

hat. Dieser thematische Bezug wird mit der folgenden Quelle PR 8,3–4 um die Verse 

Zeph 1,10–12 erweitert.  



48 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

Zu Zeph 1,12, „und am selben Tag110 werde ich Jerusalem mit Leuchten durchsuchen“, 
wird gezeigt, dass Israel viel strenger beim Götzendienst verfährt als die Völker der 

Welt. So wird hier das Durchsuchen nach Gesäuertem vor Pesach als Allegorie zum 

Durchsuchen von Jerusalem nach Götzendienern angeführt, um diese aus Jerusalem 

zu entfernen. Mit PR 8,3–4 deutet der Jalkut dann Zeph 1,10–1,11 auf die Städte Akko, 

Lydda, Sepphoris und Tiberias, die alle gemein haben, dass sie der Revolte gegen 

Konstantin II zum Opfer fielen.111  

Wieder mit PR 8,3–4 fügt der Jalkut eine Auslegung zu Zeph 1,12, „ich werde Jeru-
salem mit Leuchten durchsuchen (אחפש)“, hinzu, um das Verb umzudeuten: Wenn 

man den S-Laut im Verb gegen ein Schin austauscht, bedeutet das Wort: „ich werde 

befreien.“ Dies wird auf Israel bezogen und erklärt, dass Israel in Freiheit leben soll. 

Sehr interessant ist, dass der christlicherseits messianisch gedeutete Vers Jes 60,1, 

„stehe auf, werde Licht! Denn dein Licht kommt“, in diesem Kontext auf die Freiheit 

Israels bezogen wird. „Licht“ wird dann allegorisch auf die Versammlung Israels und 

folgend auf die Fürsten, die Richter, die Weisen, die Schüler und die Kinder gedeutet. 

Abschließend zum ersten Kapitel wird diese Auslegung mit Cant 4,7, „alles an dir ist 
schön, meine Freundin, und kein Makel ist an dir“, belegt. Im Fokus von Jalkut Ze-

phanja zu Kapitel 1 steht damit die Bestrafung der Frevler und die Macht Gottes. 

Zu Zeph 2,3, „sucht JHWH, all ihr Gebeugten des Landes, die ihr sein Recht tut. 
Sucht Gerechtigkeit, sucht Demut. Vielleicht seid ihr am Tag des Zorns JHWHs verbor-
gen“, verweist der Jalkut mit bChag 4b auf die Strenge, die der Vers vermittelt:  

R. Ammi weinte, wenn er diesen biblischen Vers erreichte, [und] sagte: All dies [wird von uns 

verlangt] und [nur] „vielleicht“?! 

Mit bJeb 78b ergänzt der Jalkut, dass nur die Tat zählt, und dass es darum geht, aktiv 

Gerechtigkeit und Demut zu üben. Die Auslegung, dass die Tat den Gerechten zu ei-

nem solchen macht, wurde bereits mehrfach im Zwölfprophetenkommentar ange-

führt.112 Dieses sich wiederholende Thema wird im Jalkut Zephanja um den Aspekt der 

„Wiedergutmachung“ erweitert. Ein Gerechter zu sein bzw. ein solcher zu werden, 

kann den Zorn Gottes zügeln. Die Auslegung zu Zeph 2,5, „wehe den Bewohnern der 
Küstengegend, Volk der Kretim“, bestätigt dies. Mit GenR 28,5 verweist der Jalkut da-

rauf, dass das Volk der Kretim (כרתים) zwar die „Ausrottung (ליכרת)“ verdiente, aber 

aufgrund von Gottesfurcht davor bewahrt wurde. 

|| 
110 BH: בעת ההיא. 

111 Siehe dazu William G. Braude, Pesikta Rabbati, Bd. 1 (New Haven, London: Yale University Press, 

1968), 148 Anm. 13 verweist mit Dubnow auf die Revolte von Akko, Lydda und Tiberias gegen Kon-

stantin II (351–52), die von Gallus niedergeschlagen wurde, wobei die genannten Städte zerstört wur-

den. 

112 Vgl. die Auslegungen zu Hos 13,14 (PR 44,2), Jon 3,8 (jTaan 2,1 und BhM I, 100–1), Mi 6,7–6,8 

(bSuk 49b). 



Einleitung | 49 

 

Zu Zeph 2,8, „ich habe den Spott Moabs gehört“, betont der Jalkut mit PRK 19,1, dass 

auch Moab daran beteiligt war, Jerusalem zu überfallen und auszuplündern. Die be-

reits am Anfang der Jalkutkommentierung negative Einstellung zu Lot, dem Vorvater 

der Moabiter, setzt sich hier also fort. Letztlich, so hebt der Jalkut hervor, wird Moab, 

wie Zeph 2,9 prophezeit, wie Sodom sein, d.h. es wird zerstört werden. 

Mit GenR 66,7 fügt der Jalkut eine Auslegung hinzu, die erschließen lässt, dass 

auch Tyrus – wie Moab – einst von Gott gestraft werden wird: 

Ist dies für euch die Umjubelte? […] Wer hat dies über Tyrus (צר), die Kronenträgerin, beschlossen? 
(Jes 23,7–8) R. Eleazar sagte:113 Überall, wo Tyrus (צור) in der Tora plene114 geschrieben steht, 

spricht die Schrift von Tyrus als Provinz. Defektiv geschrieben115 spricht die Schrift vom sündigen 

Rom.  

Zum dritten Kapitel von Zephanja behandelt der Jalkut in der Hauptsache die Schuld-

frage der Tempelzerstörung und des Ausbleibens des Messias. Er beginnt mit einer 

mehrschichtigen Auslegung zu Zeph 3,1–2.  

Zu Zeph 3,1, „wehe, fürchterliche und befleckte Unterdrückerstadt“, erklärt er mit 

ThR pet. 31, dass Israel, als es aus Ägypten befreit wurde, zum Schrecken der ganzen 

Welt wurde. Zu Zeph 3,1, „die Stadt der Taube ( היונההעיר  )“, erklärt der Jalkut, dies sei 

deswegen so, weil Israel die Gebote halte und gute Taten vorzuweisen habe. Der Jal-

kut übernimmt dann die klangliche Assoziation von „Taube“, יונה, zu „jawan“, Grie-

chenland, um das Wort „Törin“ (מוראה) aus Zeph 3,1 auf das griechische, klangähnli-

che Wort μωρά, das auch im Griechischen „Törin“ bedeutet, zu beziehen. Vor diesem 

Hintergrund kann ganz Zeph 3,1–2 auf die Personen bezogen werden, die „sich selbst 

von der Tora entfernen“ und hellenisiert leben. Sie werden, wie per Wortanalogie zu 

Esr 2,62 geschlossen wird, aus der Priesterschaft ausgestoßen. In einer weiteren Aus-

legungseinheit wird העיר היונה als „Stadt Jonas“ gelesen und damit auf Ninive bezo-

gen. 

Zu Zeph 3,6, „ich habe Völker ausgerottet, verwüstet sind ihre Zinnen“, erklärt der 

Jalkut mit bJeb 63a: „Bestrafung kommt nur über die Welt wegen Israel.“ 

Mit TanB metsora 12 erklärt der Jalkut aber zu Zeph 3,7, „ich habe gesprochen: Ja, 
du wirst mich fürchten, nimm Züchtigung an“, dass auch Israel für seine Sünden mit 

der Verbannung gestraft wurde. 

Zeph 3,8, „deshalb wartet auf mich, Spruch JHWHs, bis zum Tag, an dem ich mich 
als Zeuge erhebe“, deutet der Jalkut dann mit PR 34,2, dass diejenigen, die in der Ver-

bannung auf Gott warten, die Trauernden Zions, nicht enttäuscht werden.  

|| 
113 Vgl. Tan bo 4; TanB wa-era 15; Tan wa-era 13; ExR 9,13; PRK 7; PR 17. 

114 D.h. mit ו. 

115 D.h. צר. 



50 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

Zu Zeph 3,8, „bis zum Tag, an dem ich mich als Zeuge erhebe“, hebt der Jalkut mit PR 

34,2 hervor, dass die Trauer aufgehoben ist, wenn Gott den Messias als den wahren 

Messias bezeugt und die Tage des Messias genossen werden können.  

Zeph 3,9, „dann wandle ich den Völkern ihre Lippen zu einer lauteren um, dass sie 
alle den Namen JHWHs anrufen, und dass sie ihm dienen“, deutet der Jalkut mit bSanh 

39a, auf das römische Reich und die damit verbundenen Probleme von Abgrenzung 

und Assimilation:  

Der Kaiser (caesar) sagte zu R. Tanchuma: Komm, wir wollen alle zu einem Volk werden, denn 

es steht geschrieben: Denn dann verwandle ich [... dass sie alle den Namen JHWHs anrufen]. (Zeph 
3,9) Er sagte zu ihm: Also gut116, aber wir sind beschnitten. Wir können nicht wie ihr werden, 

deshalb müsst ihr euch beschneiden lassen und wie wir werden. Er sagte zu ihm: Du sprichst 

zwar Richtiges, aber jeder, der den König besiegt, wird ins Vivarium geworfen. Man warf ihn in 

das Vivarium, [aber] er wurde nicht [von den Tieren] gefressen. Da sagte ein Häretiker: Sie fres-

sen ihn nur nicht, weil sie nicht hungrig sind. Man warf ihn hinein und sie fraßen ihn auf. 

Dennoch betont der Jalkut in der nächsten Auslegung mit bAZ 24a: Wenn Gott die 

Lippen der Völker wandelt, lässt er alle Völker Proselyten werden:  

Dies lehrt, dass er alle Völker selbst ernannte,117 Proselyten für die kommende Welt zu werden. 

Der Jalkut ergänzt aus TanB noach 19, Zeph 3,9 sei zudem so zu verstehen, dass Gott 

in der kommenden Welt alle Sprachen wieder zu einer Sprache zurückwandeln wird. 

Zu Zeph 3,15, „JHWH hat das Urteil gegen dich weggenommen und deine Feinde 
abgewendet“, erklärt der Jalkut mit bSchab 139a Hochmütige, Magier, Richter und 

Befehlshaber werden, so ist zu schließen, in der messianischen Zeit nicht mehr vor-

handen sein, da Gott die Feinde abgewendet hat. 

Zu Zeph 3,18, „die Zerstreuten wegen der Festzeit will ich von dir sammeln“, erklärt 

der Jalkut abschließend bBer 28a das im Vers befindliche Hapax legomenon (נוגי) auf 

dreifache Weise. Zum einen kann es auf die bezogen werden, die ihre Gebete nicht 

zur rechten Zeit verrichten. Es kann aber auch als Ausdruck für „zerbrechen“ verstan-

den werden, oder es kann klanglich auf das Wort „betrüben“ (יגה) bezogen werden. 

Sie alle werden, ob achtlos, abtrünnig oder betrübt, nach Zeph 3,18 von Gott am Ende 

der Zeit gesammelt werden. 

  

|| 
116 Zu לחיי siehe Marcus Jastrow, A Dictionary of the Targumim, the Talmud Babli and Yerushalmi, 
and the Midrashic Literature (London: Luzac, 1903), 702. 

117 Zu גרים גרורים siehe Marcus Jastrow, A Dictionary of the Targumim, the Talmud Babli and Ye-
rushalmi, and the Midrashic Literature (London: Luzac, 1903), 272: “proselytes who have attached 

themselves but have not been admitted.” 



Einleitung | 51 

 

Jalkut Schimoni Haggai 

Zu Beginn von Jalkut Haggai sind zwei Verweise auf Kommentierungen an anderer 

Stelle im Jalkut zu finden. Die Auslegung zu Hag 1,1 in Jalkut Könige § 181 ordnet den 

Propheten Haggai chronologisch ein, während Jalkut Josua § 4 Serubbabel nur bei-

läufig in einer Liste von Personen erwähnt, die Gott als „mein Knecht“ ansprach. 

Diese Information ist an dieser Stelle im Jalkut Haggai thematisch irrelevant.  

Der Jalkut beginnt zu Hag 1,6, „ihr esst, aber nicht zur Sättigung“, indem er mit 

TanB qedoschim 7 in Erinnerung ruft, auf welche Weise Gott Israel während der Wüs-

tenwanderung mit Nahrung versorgte. Dass die Nahrung ohne Gottes Unterstützung 

nicht „sättigt“ liegt daran, dass nach Gen 3,19 der Mensch dazu verflucht ist, sein Brot 

im Schweiße seines Angesichts zu essen. Dass Israel nicht weiter versogt wurde, liegt 

daran, dass es begann zu sündigen, als es im verheißenen Land angekommen war. 

Eine zweite Auslegung bringt Hag 1,6 mit dem Aufhören der Opfer in Verbindung.  

Zu Hag 1,8, „und ich werde geehrt sein“, klärt der Jalkut mit bJoma 21b ein philo-

logisches Problem: Nicht ואכבד sollte geschrieben stehen, sondern „und es soll mir 

eine Ehre )ואכבדה(  sein.“ Der fehlende Buchstabe „He“, der außerdem die Zahl 5 re-

präsentiert, und 2 Mal im Tetragramm, dem Eigennamen Gottes vorkommt, verweist 

auf 5 Dinge aus dem Tempel: „Die Bundeslade mit der Abdeckung und die [beiden] 

Cherubim, das Feuer [des Altars], die Schechina, der Geist des Heiligen und die Urim 

und Tummim.“ 

Zu Hag 1,10, „deshalb hat der Himmel über euch vom Tau zurückgehalten“, erklärt 

der Jalkut mit TanB bechuqqotai 3, dass die Völker der Welt auch für Israels Sünden 

gestraft werden: „Wenn die Völker (אומות) der Welt wüssten, dass sie ebenso gestraft 

werden, wenn die Israeliten sündigen, würden sie zwei Kriegsheere aufstellen, um 

jeden einzelnen zu bewachen, sodass niemand sündigt.“ 

Zu Hag 1,13, „da sagte Haggai[, der Bote (מלאך) JHWHs] mit der Botschaft (במלאכות) 

JHWHs“, verweist der Jalkut mit LevR 1,1 auf die Doppelbedeutung des Wortes מלאך, 

das sowohl „Bote“ als auch „Engel“ bedeuten kann, und dass es nicht immer einfach 

ist, zwischen beiden Wortbedeutungen zu unterscheiden.   
Wie zu Kapitel 1 fehlt auch zu Kapitel 2 von Haggai eine Kommentierung der An-

fangsverse im Jalkut. Der Jalkut beginnt erst mit einer Auslegung aus bNid 69b zu Hag 

2,8, „mein ist das Silber und mein ist das Gold, sagt JHWH.“ Silber und Gold wird der 

Weisheit entgegengestellt. Einem Menschen wird geraten, sich viel mit Büchern und 

wenig mit Handel zu beschäftigen und Gott darüber hinaus zu bitten, ihm Weisheit 

zu verleihen. Muss jemand Handel treiben, soll er dabei ehrlich sein; will er Söhne 

haben, soll er eine zu ihm passende Frau heiraten und mit heiligen Absichten Kinder 

zeugen.  

Zu Hag 2,12, „siehe, trüge ein Mann heiliges Fleisch im Zipfel seines Gewandes und 
berührte er mit seinem Zipfel das Brot oder einen Nazir oder den Wein oder das Öl oder 
irgendeine Speise. Wird es dann heilig? Die Priester antworteten und sie sagten: Nein“, 
greift der Jalkut den Kommentar zu Haggai abschließend mit bPes 16b–17a das Thema 



52 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

„heiliges Fleisch“ auf, um zu klären, in wieweit Reines bzw. Heiliges seine Heiligkeit 

durch Berühren verliert. Zum Abschluss wird resümiert, dass, egal ob der Gegenstand 

oder die Speise rein oder unrein war, sie immer als unrein gilt, wenn sie von denen 

dargebracht wird, deren Tun unrein ist. Dies erklärt abermals, dass nur das Tun zählt. 

Ist das Tun verdorben, also unrein, so ist die Person unrein und alles was sie berührt. 

Jalkut Schimoni Sacharja 

Der Jalkut beginnt die Kommentierung zu Sacharja mit einer Auslegung aus bJoma 

86a zu Sach 1,3, „kehrt um zu mir, Spruch von JHWH Zebaot, und ich will zu euch um-
kehren.“ Da diese Verheißung auch in Mal 3,7, „kehrt um zu mir und ich werde umkeh-
ren“, zu finden ist, wird diese Wiederholung gedeutet: Einmal lässt Gott Israel durch 

Liebe umkehren, ein anderes Mal durch Heimsuchung.  

Auf die Auslegung von Sach 1,5 und Sach 1,8 wird auf Jalkut Jeremia § 279 und 

Jalkut Sacharja § 574 verwiesen.  

Zu Sach 1,8, „ich schaute bei Nacht, und siehe, ein Mann ritt auf einem roten Pferd, 
und er stand zwischen den Myrten in der Tiefe“, werden die Myrten mit bSanh 93a al-

legorisch auf „Gerechte“ gedeutet. Zu dem Versteil, „und hinter ihm waren Pferde, 
rote, beige und weiße“, werden die Farben symbolhaft gedeutet. So weist das Rot bei-

spielsweise auf Wut hin.  

Für das zweite Kapitel können zwei Hauptthemen identifiziert werden: Die Figu-

ren, die als Messias oder seine Begleiter auftreten und die Stadt Jerusalem, die als 

Zentrum der kommenden Welt herausgestellt wird. Der Jalkut beginnt mit einer Aus-

legung aus bSuk 52b zu Sach 2,3, „und JHWH zeigte mir vier Schmiede.“ Diese sind 

beide Messiasfiguren David und Josef, Elija und der rechtschaffene Priester, also alle 

die, die mit dem Beginn der messianischen Zeit auftreten.  

Zu Sach 2,6, „da sagte ich: Wohin gehst du? Und er sagte zu mir: Jerusalem vermes-
sen“, gibt der Jalkut die narrative Erklärung aus bBB 75b, Gott habe Länge und Breite 

von Jerusalem ausmessen wollen, aber die Engel hätten ihm vorgehalten, er habe 

auch nicht die Städte der Heiden vermessen. Gott habe sich umstimmen lassen, wes-

wegen es in Sach 2,8 heißt: „Offen soll Jerusalem bewohnt sein.“ Daher kann Jerusalem 

in der kommenden Zukunft nach allen Richtungen mit Türmen und Gärten ausgebaut 

werden. Dann wird Jerusalem größer sein als Sepphoris, von dem es heißt, dass es 

180.000 (Quersumme 9 = 3 x 3) Märkte aufweise. Diese enorme Zahl ist als ideale Zahl 

zu deuten, die symbolisiert, dass Jerusalem die maximale und optimale Größe errei-

chen wird. Da es aber in Thr 4,11 heißt, Gott habe ein Feuer in Zion entzündet, merkt 

der Jalkut mit bBQ 60b zu Sach 2,9, „und ich werde ihr sein, Spruch JHWHs, eine Mauer 
aus Feuer ringsum“, an, Gott werde Jerusalem auch wieder mit Feuer erbauen und 

damit wieder reparieren, was er zerstört hat. Anknüpfend an das Stichwort „Mauer“ 

schließt der Jalkut eine weitere Erklärung aus PR 35,2 an: Dieses künftige Feuer un-



Einleitung | 53 

 

terscheidet sich von dem jetzigen Feuer, denn die Gerechten werden in ihm herum-

gehen können, „wie der Mensch bei Sonnenschein im Schatten herumgeht“, genau 

wie Hananja, Mischael und Asarja im Feuerofen. 

Zu Sach 2,9, „und zur Herrlichkeit werde ich inmitten sein“, bekräftigt der Jalkut 

mit PR 35,2, dass die Schechina in der messianischen Zeit zurück auf die Erde kom-

men wird. Mit MidrPs 15,2 erklärt er aber: „Ist bei ihnen eine Mauer aus Feuer draußen 

und die Herrlichkeit drinnen, wer könnte dann inmitten verweilen?“ Damit deutet der 

Jalkut an, dass die kommende Welt durch Gottes Anwesenheit verwandelt ist und 

sich von der jetzigen Welt unterscheiden wird.  

Zu Sach 2,10, „denn wie die vier Winde des Himmels habe ich euch zerstreut“, ver-

weist der Jalkut mit bTaan 3a–b darauf, dass die Formulierung im Vers eigentlich hei-

ßen müsste: „Wie die vier Winde, habe ich euch verstreut.“ Oder er hätte sagen kön-

nen: „Ich sammle euch aus den vier Richtungen“ der Welt. Da der Vers aber anders 

formuliert ist, kann beides nicht der Fall sein. Daher wird der Vers allegorisch gedeu-

tet: „Wie es für die Welt nicht möglich ist, ohne Wind zu sein, so ist es für die Welt 

nicht möglich, ohne Israel zu sein.“ Dann wird zum Thema der Barmherzigkeit Gottes 

gewechselt. Diese wurde vor allem von Jalkut Hosea bis Micha immer wieder in den 

Fokus der Auslegung gerückt und wird zu Sacharja an dieser Stelle erneut aufgegrif-

fen.  

Zu Sach 2,17, „alles Fleisch sei still vor JHWH, denn er erwacht aus seinem heiligen 
Wohnsitz“, verweist der Jalkut mit GenR 75,1 noch einmal auf die Barmherzigkeit Got-

tes, die, wenn er erwacht, sich für diejenigen, die in existenzieller Not sind, erhebt 

und sie errettet. Mit dieser Heilsversprechung endet das zweite Kapitel. 

Im dritten, sehr knapp gehaltenen Kapitel, werden nur zwei Verse ausgelegt. Zu 

Sach 3,2, „und JHWH sprach zu Satan“, erklärt der Jalkut mit bBer 51a, wie es zu ver-

meiden ist, dem Todesengel zu nahe zu kommen, sodass Satan, der Ankläger keine 

Anklage vor Gott vorbringen kann.  

Nachdem zu Sach 3,3 nur auf Jalkut Jeremia § 310 verwiesen wird, folgt die Aus-

legung zu Sach 3,8, „höre doch, Josua, Hoher Priester, du und deine Gefährten, die vor 
dir sitzen, denn Männer von Wundern sind sie.“ Nach bSanh 93a sind „die Männer von 

Wunder“ Hananja, Mischael und Asarja, die damit bereits zum dritten Mal in Jalkut 

Sacharja angeführt werden. Mit GenR 56,11 ergänzt der Jalkut, dass diese drei Perso-

nen nicht mehr in der Bibel erwähnt werden, nachdem sie aus dem Feuerofen gerettet 

worden waren. Es werden verschiedene Gründe dafür angeboten. 

Die Auslegung des Jalkut aus PR 8,4 zu Sach 4,2, „ich sehe, und siehe, ein Leuch-
ter, vollständig aus Gold, und ein Exil (גולה) war an seinem Anfang, und ihre sieben Lich-
ter darauf, sieben und sieben Tüllen“, deutet die Versteile allegorisch auf Israel. Das 

angesprochene „Exil“ ist Babylonien. Hierzu ist hervorzuheben, dass sich die Über-

setzung „Exil“ für גולה an die rabbinische Wortbedeutung anlehnt, während eine rein 

biblische Übersetzung hier „Schale“ verlangt. Die „sieben“ Leuchter werden zu-

nächst allegorisch als Erinnerung an den Schabbat, den siebten Tag der Woche, in-

terpretiert, dann als sieben Tage der Schöpfung und als die sieben Erzväter. In einer 



54 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

alternativen Auslegung wird die Sieben auf sieben Gebote der Tora bezogen, die dann 

aufgezählt werden: „Die Hebe, die Zehntabgaben, Schabbatjahre, Erlassjahre und die 

Beschneidung und die Ehrung von Vater und Mutter. Das Studium der Tora aber 

wiegt sie alle [an Bedeutung] auf.“ Da im Vers drei Mal die Zahl 7 vorkommt, wird 

dann folgende Berechnung aufgestellt: 

Siehe, drei Mal gibt es hier [die Sieben]: Sieben ihrer Lichter [...] sieben und sieben Tüllen. (Sach 
4,2) Siehe, [das ergibt] einundzwanzig. Und sieben mal sieben, siehe [das ergibt] neunundvier-

zig, plus einundzwanzig entsprechend den [70] Ältesten. 

Die Auslegung zu Sach 4,3, „und zwei Ölbäume ihm gegenüber“, und Sach 4,7, „wer 
du auch bist, großer Berg, vor Serubbabel [wirst du] zur Ebene“, führen zum Haupt-

thema von Jalkut Sacharja zurück und diskutieren verschiedene mögliche Messiasfi-

guren. Dabei werden die zwei Ölbäume mit PR 8,4 mit dem kriegsgesalbten Messias 

ben Josef und dem über Israel gesalbten Messias ben David identifiziert.118  

Mit TanB toldot 20 zu Sach 4,7 wird „großer Berg“ zur Metapher für den davidi-

schen Messias erklärt.  

Zu Sach 4,10, „denn wer den Tag der kleinen [Taten] (קטנות) geringschätzt“, deutet 

der Jalkut mit bSota 48b-49a das Wort קטנות als „Kleinmut“, Gott nicht zu vertrauen 

und damit weiter die messianische Zeit zurückzuhalten.  

Auch zu Sach 4,14, „dies sind die zwei Ölsöhne, die bei dem Herrn der ganzen Erde 
stehen“, deutet der Jalkut mit Sifra tsaw per. 18,1 „Ölsöhne“ als Metapher für „Ge-

salbte“, nämlich Aaron und David, die in der kommenden Welt nicht noch einmal 

gesalbt werden müssen. Auf den Rest dieser Auslegung in Jalkut Sacharja § 578 wird 

verwiesen.  

Auch zu Sach 5,1, „und er sprach zu mir: Was siehst du? Da sagte ich: Ich sehe eine 
fliegende Schriftrolle[, 20 Ellen lang und 10 Ellen breit]“, wird zunächst auf die Aus-

führung an anderer Stelle, Jalkut Ezechiel § 341, verwiesen, dann aber mit LevR 6,3 

gefragt, was hier unter „fliegend“ (עפה) zu verstehen sei. Es wird zunächst eine ara-

mäische Übersetzung gegeben, dann ein Verweis auf Jes 6,6, wo ויעף, ein klangähnli-

ches Wort, „es flog“ bedeutet. Da aber über den Schriftvergleich der Sinn der Formu-

lierung weiter unklar bleibt, wird eine Notarikon-Deutung angeschlossen: 

Was [bedeutet] „fliegende“ (עפה)? „Flug“ (טייסא), wie du gesagt hast: Und es flog (ויעף) einer der 
Serafim zu mir. (Jes 6,6) R. Abbahu sagte: Selbst die Haut eines Elefanten (עורו של פיל)119 oder die 

Haut eines Kamels hätte nicht dieses Maß [20 x 10 Ellen] gehabt, und deshalb sagst du [es] so: 

Das ist der Fluch, der über die ganze Erde ergeht. (Sach 5,3) Von wo ging er aus? Von den 

|| 
118 Bereits in Jalkut Amos wurden diese beiden Messiasfiguren diskutiert, genau wie zu Beginn von 

Jalkut Sacharja. 

119 Abbahu interpretiert עפה als ein Notarikon. 



Einleitung | 55 

 

Toren der Tempelhalle, denn wir haben gelernt:120 Die Tore der Tempelhalle maßen: Vierzig Ellen 
in der Länge und zwanzig Ellen in der Breite. (Ez 41,2) 

Darauf folgt eine ebenfalls von Sach 5,3 ausgehende Auslegung aus LevR 6,3, was 

unter einem „Fluch, der über die ganze Erde geht“ zu verstehen ist. Darunter wird ein 

Schwur verstanden, zu dem es heißt: 

Man legt niemandem einen Schwur auf, der wegen des Schwörens verdächtig ist, und man gibt 

den Schwur nicht an jemanden, der nach dem Schwur richtet.  

Die folgenden Erzählungen verdeutlichen dann, dass Schwüre helfen können, die 

Wahrheit aufzudecken, dass sie aber unbedacht gesprochen, anders in Erfüllung ge-

hen können, als der Sprechende es erwartet. Im Falle der zweiten Erzählung sterben 

alle Kinder einer Frau, die bei deren Leben geschworen hatte.  

Das Thema des falschen Schwurs führt der Jalkut mit TanB metsora 20 zu Sach 

5,4, „ich lasse ihn hinausziehen, Spruch JHWHs, dass er in das Haus des Diebes 
komme“, fort. Es werden insgesamt 11 Dinge angeführt, die Plagen verursachen. An 

vierter Stelle steht der falsche Schwur zusammen mit Diebstahl.  

Mit bSchebu 38b–39a verweist der Jalkut darauf, dass es nach Ex 20,7 verboten 

ist, den Namen JHWHs auszusprechen. Alle anderen Übertretungen werde Gott ver-

geben, aber diese lasse er nicht ungestraft. Ähnliches gilt für das Schwören und Lü-

gen, bei dem derjenige bestraft wird, der dies ausführt, aber auch diejenigen, die da-

von betroffen sind. Ein falscher Schwur könne sogar Dinge vernichten, die Feuer und 

Wasser nicht vernichten können. Der Jalkut führt dann die Auslegung mit LevR 6,3 

fort und erklärt, dass es einen Engel der Zerstörung gebe, der mit der Figur des Satans 

aus Ijob 1,7 identifiziert wird. Das Wort „Engel“ leitet über zu der Auslegung von Sach 

5,9–11, „und ich erhob meine Augen und schaute und siehe, zwei Frauen zogen aus […]. 
Und er sagte zu dem Engel, der mit mir redete: Siehe, wohin führen sie das Efa? Und er 
sprach: Ihm ein Haus zu bauen im Land Schinar.“ Die zwei Frauen werden allegorisch 

als Heuchelei und Hochmut gedeutet, die über Babylonien herabgekommen sind. Das 

Zeichen für Hochmut aber ist „Armut in Bezug auf die Tora.“ 

Zu der Vision in Sach 6,1–3, in der drei Wagen von einem roten, einem schwarzen 

und einem weißen Pferd gezogen werden, bringt der Jalkut eine unbekannte allego-

rische Auslegung, die in mehreren Ebenen Wagen und Pferde auf biblische Figuren 

oder auf die Königreiche Babylonien, Persien, Medien, Griechenland und Edom be-

zieht. In dieser langen Sinneinheit wird auch Sach 1,8, „und hinter ihm waren Pferde, 
rote, beige, weiße“, ausgelegt, worauf im ersten Kapitel verwiesen wurde.  

Sach 6,4, „da sprach der Engel zu mir. Er redete durch mich“, deutet der Jalkut mit 

derselben unbekannten Quelle als den Engel, der den Propheten das übersetzte, was 

|| 
120 Siehe mMid 3,7; bEr 21a. 



56 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

die Schechina ihnen sagte. Gleichzeitig werden Mose und Aaron angeführt, die eben-

falls nach Num 20,16 und Mal 2,7 als Engel bzw. Boten bezeichnet werden.  

In der letzten Auslegung des sechsten Kapitels wird Sach 6,1, „und vier Wagen 
kamen zwischen den zwei Bergen heraus“, gedeutet und erklärt, was unter den zwei 

Bergen zu verstehen ist. Es sind die Königreiche Juda und Israel, die zum einen hart 

wie Bronze und deshalb nicht auf die Worte der Propheten hörten, und zum anderen 

stark wie Bronze waren und deshalb machtvoll in ihrer Verteidigung.  

Das siebte Kapitel von Sacharja wird im Jalkut nicht ausgelegt. Die Kommentie-

rung von Sacharja 8 beginnt der Jalkut mit Sach 8,4, „so spricht JHWH: Wiederum 
werden alte Männer und alte Frauen dort sitzen.“ Der Vers wird mit bPes 68a auf die 

kommende Zeit gedeutet, in der die Wiederbelebung der Toten geschieht, die durch 

die Gerechten bewirkt werden wird.  

Zu Sach 8,10, „denn vor diesen Tagen war kein Lohn durch den Menschen und kein 
Lohn durch das Vieh. Und wer hinausging und hereinkam, hatte keinen Frieden“, be-

zieht der Jalkut mit bSanh 98a den im Vers genannten „Frieden“ auf die Schüler der 

Weisen, die nach Ps 119,165 Frieden haben, weil sie die Lehre der Tora lieben.  

Konsequent zitiert der Jalkut dann zu Sach 8,10, „und wer hinausging und herein-
kam, hatte keinen Frieden vor dem Bedränger“, bChag 10a: „Nachdem ein Mensch von 

dem Wort der Halacha hinausgegangen ist, findet er keinen Frieden mehr.“ Selbst 

der, der sein Studium auf das der Mischna reduziert, wird keinen Frieden mehr fin-

den. 

Zu Sach 8,16, „Wahrheit und Recht: Richtet [zum] Frieden in euren Toren“, erklärt 
der Jalkut mit bSanh 6b–7a, dass Frieden durch Streitschlichtung erreicht wird, und 

dass es ein Gebot zur Schlichtung von Streit gebe, die auf der Grundlage des Rechts 

zu geschehen hat. Ziel solle es dabei sein, einen Kompromiss zwischen den Streiten-

den auszuhandeln. Der Jalkut beschließt diese wichtige Sinneinheit mit dem Zitat von 

mAbot 1,18: „Auf drei Dingen steht die Welt: Auf der Tora, dem Recht und dem Frie-

den.“  

Zu Sach 8,19, „so spricht JHWH: Das Fasten des Vierten und das Fasten des Fünften 
und das Fasten des Siebten und das Fasten des Zehnten werden dem Haus Jehuda zur 
Freude und zur Fröhlichkeit“, versucht der Jalkut mit bRH 18b zu ermitteln, warum 

Fasten, Freude und Fröhlichkeit, die sich eigentlich ausschließen, zusammen in die-

sem Vers genannt werden. Während in Friedenszeiten Freude und Fröhlichkeit vor-

herrschen, sei vor allem in der Zeit, in der kein Frieden herrscht, zu fasten. Auch in 

Zeiten der Verfolgung gelte es zu fasten. Besteht keine Verfolgung und herrscht 

gleichzeitig auch kein Frieden, so muss jeder selbst entscheiden, ob er fastet oder 

nicht. Es werden dann Tage aufgezählt, an denen traditionell gefastet wird, um sich 

eines Ereignisses zu erinnern.  

Zu Sach 8,23, „so spricht JHWH: In jenen Tagen werden sich zehn Männer anschlie-
ßen“, bringt der Jalkut mit bSchab 32b eine Erklärung, die an ein Wort anknüpft, das 

im nicht anzitierten Versteil zu finden ist. Dort heißt es, dass die Rockzipfel eines jü-

dischen Mannes am Ende der Zeit um Hilfe bittend ergriffen werden. Diese Rockzipfel 



Einleitung | 57 

 

werden als die Schaufäden gedeutet, die signalisieren, dass ein Mann die Gebote der 

Tora einhält. 

Das neunte Kapitel steht wieder ganz im Zeichen der messianischen Zukunftsvi-

sion. Die Sinneinheit beginnt mit der Auslegung aus SDtn § 1 zu Sach 9,1, „ein Spruch: 
Das Wort JHWHs über das Land des Hadrach (חדרך) und Damaskus, seine Wohnstätte“, 

in der R. Jehuda „Hadrach“ als Namen des Messias interpretiert, was von R. Jose ge-

tadelt wird, der darauf verweist, dass dies nur möglich sei, wenn man den Bibelvers 

„verdreht.“ Damit meint er, dass der Vers wörtlich lautet: „Das Wort JHWHs über das 

Land Hadrach“, und Jehuda ihn liest als: „Das Wort JHWHs über das Land des Had-

rach.“ Hadrach wird nur in Sach 9,1 erwähnt, und Jose, der aus Damaskus stammt, 

kennt einen Ort in der Nähe von Damaskus, der tatsächlich den Namen „Hadrach“ 

trägt. Daher wird nun geschlussfolgert, dass in der Zukunft Jerusalem, das nach Ps 

132,14 die „Wohnstätte Gottes für ewig ist“, bis nach Damaskus reichen wird. Eine ähn-

liche Auslegung über die enorme Größe Jerusalems in der zukünftigen Welt findet 

sich im zweiten Kapitel von Jalkut Sacharja. 
Mit der Auslegung aus bBer 56b zu Sach 9,9, „freue dich sehr, Tochter Zion“, wird 

der nicht anzitierte Versteil kommentiert, der mitteilt, dass der Messias auf einem Esel 

reitend in Jerusalem einziehen wird. Wer daher einen Esel im Traum sieht, kann dies 

auf die Errettung deuten, die durch den Messias kommen wird. Mit PRE 31 erklärt der 

Jalkut, dass der Esel des Messias dasselbe Tier sei, mit dem Abraham und Mose un-

terwegs waren. Er ist damit ein unsterbliches Tier, das „in der Dämmerung“ der 

Schöpfung von Gott erschaffen wurde. Dies meint, dass Gott dieses Tier erschuf, be-

vor die „Naturgesetze“ griffen, die Gott mit der Welt erschaffen hatte, und in die Gott 

selbst nicht eingreift. 

Wann der Messias zu erwarten ist und wie dieser zu erkennen ist, wird anschlie-

ßend mit bSanh 98a zu Sach 9,9, „arm und auf einem Esel reitend“, geklärt. So wohnt 

der kommende Messias unter den Armen und Kranken und wird kommen, wenn jeder 

Einzelne auf seine Stimme hört. Belegt wird dies mit Ps 95,7: „Heute, wenn ihr auf 
seine Stimme hört.“ TanB achare 18 ergänzt diese Auslegung, dass es ein klares Heils-

versprechen bezüglich der Erlösung gibt. Anzumerken ist, dass im Zuge dieser Aus-

legung deutlich zwischen dem Erlöser und der eigentlichen Rettung unterschieden 

wird. Der Erlöser ist demnach der Messias, die Errettung erfolgt allerdings nur durch 

Gott selbst. Nach GenR 56,9 zu Sach 9,14, „JHWH, Gott, stößt in das Schofar“, erfolgt 

diese, wenn Gott am Ende der Tage selbst das Schofar bläst. Allerdings fügt der Jalkut 

dieser Auslegung SDtn § 77 hinzu, das darauf verweist, dass nach Jes 27,13 nicht an-

gegeben wird, wer an jenem Tag in das Schofar blasen wird. Nach PR 39,1 erlöst das 

Blasen des Schofars vom Todesengel. 

Mit bZeb 54b zu Sach 9,15, „und sie werden voll wie Opferschalen, wie die Ecken 
des Altars“, erklärt der Jalkut Details zur Form der Altarsteine.  

Zu Sach 9,17, „und Most lässt Jungfrauen gedeihen“, deutet der Jalkut mit bTaan 

9b das Hapax legomenon „gedeihen“ (ינובב) klanglich mit „hohl“ (נבוב) und „öffnen“ 

 .(ינובב)



58 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

Zu Sach 10,1, „erbittet Regen von JHWH“, greift der Jalkut das schon öfter angespro-

chene Thema des Abhängigseins von Tau und Regen wieder auf. Mit bTaan 9b ver-

weist der Jalkut auf das Versende, dass Gott Regen für das „Gewächs eines Mannes 

im Feld“ regnen lässt. Daraus ist zu schließen, dass jeder einzelne um Regen bitten 

muss, am besten, indem genau im Gebet benannt wird, für welches Beet Regen benö-

tigt wird. Da es von Gott bereits heißt, dass er den Regen macht, ist zu klären, warum 

es zusätzlich im Vers heißt, dass er die Wolken erschafft. Daher wird erklärt, dass Gott 

die Wolken für die Gerechten bereitet, insbesondere die „dünne Bewölkung, die unter 

einer dicken Bewölkung ist.“ In der Regel fällt aus dieser Art Wolke Regen, außer, so 

Ula, in Babylonien, weswegen er den Spruch prägte: „Wie die Babylonier Lügner 

sind, so sind es auch ihre Regenfälle.“ 

Das Stichwort „Lügner“ leitet über zu der Kommentierung von Sach 10,2, „denn 
die Terafim erzählen Lügen.“ Mit PRE 36 erklärt der Jalkut, die Terafim seien Köpfe, 

die von toten Erstgeborenen abgetrennt und so zubereitet worden seien, dass ein un-

reiner Geist durch sie spricht. 

Zu Sach 10,2, „die Träume erzählten Gehaltloses“, bringt der Jalkut Verhaltensre-

geln aus bBer 55b, wie man auf Träume reagieren soll, die durch Dämonen oder Engel 

verursacht worden sein können. 

Zu Sach 10,4, „aus ihm (ממנו) ist der Eckstein, aus ihm ist der Pflock“, wird das 

unbestimmt gesagte ממנו mit bChul 56b auf eine Stadt bezogen, aus der Priester, Pro-

pheten und Könige entstammen. Dass es sich um Jerusalem handelt, wird nicht ex-

plizit gesagt. 

Zu Sach 10,8, „ich locke sie herbei und versammle sie“, bezieht der Jalkut mit 

bChul 6a das Hapax legomenon „ich locke“ ( השרקא ) durch Paronomasie auf den Vogel 

„Schrikschrik“ ( רקשרק ), zu dem es heißt, dass der Ruf dieses Vogels als Lockruf gilt, 

der den Messias ankündigt. Es folgen weitere Erklärungen zu der Frage, wie dieser 

recht unbekannte Vogel von den anderen Vögeln zu unterscheiden ist, die den Lock-

ruf betrügerisch nachahmen.  

Mit bSanh 103b zu Sach 10,11 „und es durchquert das Meer die Drangsal (צרה)“, 

deutet der Jalkut „Drangsal“ (צרה) auf das Götzenbild des Micha, das in Jdc 17,5 er-

wähnt wird, und dem Micha Speiseopfer darbrachte, das den das Meer durchqueren-

den Israeliten als Speise diente.  

Das elfte Kapitel in Jalkut Sacharja beginnt mit einer allegorischen Deutung von 

„Libanon“ auf den Tempel. Zu Sach 11,1, „öffne deine Pforten, Libanon, und Feuer ver-
zehre deine Zedern“, wird „Libanon“ mit bJoma 39b durch Paronomasie mit „weiß 

machen“ (מלבין) in Verbindung gebracht. Die Farbe gilt als Symbol der Vergebung 

und Reinheit und wurde bereits zu Beginn von Jalkut Sacharja mit den verschieden-

farbigen Pferden in Sach 1,8 in Verbindung gebracht. Durch den Tempel werden die 

Übertretungen Israels gesühnt (weiß gemacht). Mit ARN A 4 wird auch Sach 11,2, 

„heule, Zypresse, denn die Zeder ist gefallen“, auf den Tempel bezogen. Ebenso wer-

den der Rest des Verses und Sach 11,3 allegorisch auf die zehn bedeutendsten bibli-

schen Personen bezogen.  



Einleitung | 59 

 

Aus Sach 11,7, „ich nahm mir zwei Stäbe, den einen nannte ich Milde und den anderen 
Strenge“, wird „Milde“ mit bSanh 24a auf die Gelehrtenschüler in Israel und 

„Strenge“ auf die Schüler in Babylonien gedeutet. Auf diese Auslegung, die auch 

Sach 4,3 als Beleg anführt, wird an entsprechender Stelle im vierten Kapitel verwie-

sen. 

Sach 11,8, „und ich vertilgte die drei Hirten in einem Monat“, wird gleich zweimal 

gedeutet, zunächst mit bTaan 9a und fortführend mit Jelamdenu in Bezug auf Mirjam, 

Aaron und Mose, die als die drei Hirten identifiziert werden. Sie versorgten die Israe-

liten während des Exodus mit dem Wasser des Brunnens (Mirjam), der Wolkensäule 

(Aaron) und dem Manna (Mose). Diese Zuordnung findet sich ebenfalls im Zuge der 

Auslegung von Mi 6,4 (Jelamdenu). Da die drei aber nicht in einem Monat starben, 

wird erklärt, dass sich die Aussage „in einem Monat“ auf die kommende Welt bezieht, 

in der alle drei Wunder dieser „Hirten“ zurückkehren werden.  

Die zweite Auslegung bezieht die „Hirten“ auf Jehuda ha-Nasi, den Patriarchen, 

dem die Redaktion der Mischna zugeschrieben wird,121 Antoninus und Artaban, den 

König von Persien, die tatsächlich innerhalb eines Monats gestorben seien.122  

Zu Sach 11,12, „und ich sprach zu euch: Wenn es in euren Augen gut ist, gebt meinen 
Lohn, und wenn nicht, lasst es. Und ich wog dreißig Silberlinge ab“, bezieht der Jalkut 

die dreißig Silberlinge mit bChul 92a-b auf die dreißig Gerechten der Völker der Welt, 

derentwegen die Völker der Welt bestehen bleiben. Alternativ werden die Silberlinge 

auf die 30 Gebote bezogen, die den Noachiden gegeben wurden und von denen sie 

nur drei hielten.  

Zu Sach 12,1, „der den Geist (רוח) des Menschen in seinem Inneren gebildet (יוצר) 
hat“, deutet der Jalkut mit GenR 14,1 רוח als die Seele des Menschen und יוצר auf den 

guten und den bösen Trieb im Menschen. Erklärt wird, dass ein Tier nur einen Trieb 

hat, da es sich sonst vor dem Schlachtmesser ängstigen würde.  

Zu Sach 12,2, „an diesem Tag mache ich Jerusalem zur Taumelschale ( רעל סף )“, 
wird mit MidrPs 119,2 das Wort „Taumelschale“ geklärt. Es wird ausgelegt, dass da-

runter ein „Taumelkelch“ zu verstehen ist, der den Völkern in der Zukunft von Gott 

blutgefüllt zur Strafe gereicht wird. Das Ende der Tage wird durch das dreimalige Hin-

aufziehen gegen Jerusalem durch Gog und Magog eingeleitet. Aus Sach 12,5, „und die 
Fürsten Judas sprechen in ihren Herzen“, wird dann geschlossen, dass die Fürsten Ju-

das von Gott als rechtschaffend angesehen werden, sodass er ihnen Heldentum zu-

weist, um die Schlacht zu gewinnen. So heißt es mit Sach 12,8: „Und es wird der 

|| 
121 Siehe Michael Krupp, Der Talmud. Eine Einführung in die Grundschrift des Judentums mit ausge-
wählten Texten (Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus, 1995), 21. 

122 Siehe Hildegard Temporini-Gräfin Vitzthum, „Antoninus Pius 138–161.“ In Die Römischen Kaiser. 
55 historische Portraits von Caesar bis Iustinian, hg. Manfred Clauss (München: C.H. Beck, 1997), 137–

144.; Siehe Martin Jacobs, Die Institution des jüdischen Patriarchen. Eine quellen- und traditionskriti-
sche Studie zur Geschichte der Juden in der Spätantike (Tübingen: J.C.B. Mohr, Siebeck, 1995), 142–144 

und bAZ 10b-11a. 



60 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

Schwächste unter ihnen an jenem Tag sein wie David.“ Mit LevR 31,4 hebt der Jalkut 

hervor, dass Gott die Armen wie Elija und die Ärmsten wie David liebt.  

Zu Sach 11,12 wurde bereits betont, dass es 30 Gerechte unter den Völkern der 

Welt gibt. Daher wird Gott, so der Jalkut mit bAZ 4a, nach Verdiensten der Völker 

suchen. Findet er diese, wird er die Völker erlösen, wenn nicht, wird er sie vernichten. 
Zu Sach 12,10, „und ich werde über das Haus David und die Bewohner Jerusalems 

den Geist der Gnade ausgießen“, fragt der Jalkut mit ThrR 2,8 bzw. ThrR 4,14, was mit 

„Gnade ausgießen“ gemeint ist. Es wird erklärt, dass damit Gutes und Schlechtes ge-

meint sein kann, was durch Bibelverse belegt wird.  

Zu Sach 12,11, „an diesem Tag wird das Klagen (המספד) in Jerusalem groß sein“, 
wird der nicht zitierte Versteil, „wie die Klage um Hadadrimon in der Ebene Meggido“, 

ausgelegt. Mit bMeg 3a erklärt der Jalkut, dass nur durch die Erklärung des Targums 

zu verstehen sei, was hier steht. In der aramäischen Übersetzung heißt es nämlich:  

In jenem Tag wird das Klagen in Jerusalem groß sein wie das Klagen Ahabs, Sohn Omris, den 

Hadadrimon, Sohn des Tabrimon, in Ramot Gilead tötete; und wie das Klagen über Joschija, den 

Sohn Amons, den Pharao Chagira in der Ebene von Megido tötete.  

Zu Sach 12,12, „und das Land wird trauern (ספדה) […], die Familie des Hauses Natan für 
sich und die Frauen für sich“, zieht der Jalkut mit bSuk 52a einen Schluss vom Leich-

teren auf das Schwerere, der erklärt, dass „wenn die Tora über die kommende Zeit, 

wenn sie mit Trauern beschäftigt sind und der böse Trieb nicht über sie herrscht, sagt, 

dass Frauen für sich und Männer für sich bleiben sollen, um wie viel mehr jetzt,” wo 

der böse Trieb noch herrscht. Das im Vers vorkommende „trauern“ wird in zweifacher 

Hinsicht erklärt. Zunächst heißt es, die Trauer beziehe sich auf den Tod des Messias 

ben Josef (belegt durch Sach 12,10). Zum anderen betrauern einige, dass in der mes-

sianischen Zeit der böse Trieb nicht mehr existieren wird, denn er wird von Gott wie 

ein Tier geschächtet:  

In der kommenden Zeit bringt der Heilige, gepriesen sei er, den bösen Trieb und schächtet ihn 

vor den Gerechten und vor den Frevlern. Den Gerechten erscheint er wie ein hoher Berg, den 

Frevlern wie ein Haarfaden. Die einen und die anderen weinen. Die Gerechten sagen: Wie ver-

mochten wir es, diesen Berg zu überwinden? Und die Frevler weinen und sagen: Wie vermochten 

wir es nicht, diesen Haarfaden zu überwinden?  

Zu Sach 13,6, „was sind jene Schläge zwischen deinen Händen? Denn ich wurde ge-
schlagen im Haus dessen, der mich liebt“, erklärt der Jalkut mit MidrPs 38,1, wenn man 

schon Schläge austeilen wolle, so solle man nicht auf den Kopf schlagen, damit der 

Geschlagene nicht erblinde. Die zweite Auslegung aus MidrPs 12,5 bezieht das Ge-

schlagen werden auf Schläge von Nichtjuden gegen Juden. Der Empfang der Schläge 

wird als eine Art Märtyrertat gewertet, weil so der Wille des Vaters im Himmel erfüllt 

werde. Die dritte Auslegung aus bMak 22a–b erklärt, es handele sich um Schläge der 

Geißelung, über deren Zahl in Dtn 25,2–3 und Mischna Makkot 3,10 unterschiedliche 



Einleitung | 61 

 

Angaben zu finden sind. Nach Dtn 25,2–3 sind als Geißelung 40 Schläge zu verabrei-

chen, aber die Rabbinen reduzierten die Zahl um einen Schlag. 

Zu Sach 13,8, „und es wird geschehen an jenem Tag, Spruch JHWHs: Zwei Teile im 
ganzen Land werden ausgerottet werden und ein Drittel bleibt darin übrig“, deutet der 

Jalkut mit TanB schoftim 10, das „Drittel“ beziehe sich auf Israel, die Nachkommen 

des dritten Erzvaters. Nach einer alternativen Auslegung verweist das Wort auf die 

Erlösungen, die Israel zugesprochen sind: den Exodus aus Ägypten, die Rückkehr aus 

Babylonien und die Erlösung in der messianischen Zeit.  

Zu Sach 13,9, „und dieses Drittel bringe ich in das Feuer, ich läutere sie wie man 
Silber läutert“, erklärt der Jalkut mit bRH 16b-17a, das Läutern beziehe sich auf das 

Jüngste Gericht, an dem die Bücher über Verdienst und Verderben geöffnet werden. 

Während die Gruppen der Frevler und der Gerechten klar auszumachen und zu defi-

nieren sind, bleibt die Gruppe der Mittelmäßigen zunächst ungeklärt. Es heißt, ihre 

Mitglieder würden wie die Frevler in die Gehenna hinabsteigen, könnten aber auch 

aus ihr wieder emporsteigen. Belegt wird dies erneut durch Sach 13,9. Diese Gruppe 

wird demnach geläutert, so wie man Silber läutert. Sie wird in das Feuer der Gehenna 

hineingegeben aber auch wieder herausgeholt. Dies sei ein besonderes Zeichen der 

Gnade Gottes, belegt durch Ex 34,6, Ps 116,1 und Ps 116,6. Wie diese Läuterung genau 

von statten geht, erklärt der letzte Teil der Auslegung, der den Tag des Gerichts Gottes 

beschreibt: Die Mittelmäßigen können durch das „Niederdrücken“ (Mi 7,19) oder 

„Aufheben der Sünden“ (Mi 7,18) gerettet werden. Die Schule Jischmaels lehrt aller-

dings, dass nur die erste Sünde vergeben wird. Die Frevler jedoch steigen hinab in 

das Gehinnom: 

Aber die Häretiker und Denunzianten und die Abtrünnigen und die Epikuräer und die, die die 

Wiederbelebung der Toten leugnen, und die, die ihren Schrecken auf das Land der Lebenden 

fallen ließen123, und die, die gesündigt und viele zur Sünde angestiftet haben, wie Jerobeam und 

seine Gefährten, steigen hinab ins Gehinnom und werden in ihr Generation um Generation ge-

richtet, denn es heißt: Und man wird hinausgehen und die Leichen der Männer sehen. (Jes 66,24) 

[Auch] das Gehinnom wird [irgendwann] vernichtet sein, aber sie werden nicht vernichtet sein, 

denn es heißt: Und ihre Gestalt verwest in der Unterwelt. (Ps 49,15) 

Zuletzt wird die Grenze zwischen den Mittelmäßigen und den Frevlern gezogen. Dazu 

wird erklärt, wie sich Sünden unterscheiden. So heißt es, auch wenn Gott zur Gnade 

neige, werde er die Sünden der Missetäter in Israel nicht vergeben, wenn diese durch 

ihre Körper verübt wurden. Als Beispiel dafür wird genannt, die Gebetsriemen nicht 

angelegt zu haben. 

Das letzte 14. Kapitel von Sacharja steht ganz im Zeichen eines endzeitlichen Sze-

narios. Dieses Szenario beginnt mit dem Krieg, der gegen die Frevler geführt wird. Zu 

Sach 14,3, „und JHWH zieht aus und kämpft gegen diese Völker“, verweist der Jalkut 

|| 
123 Siehe Ez 32,23. 



62 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

mit TanB emor 18 auf die Geschichte Israels mit seinem Gott, der Israel immer wieder 

im Kampf gegen Feinde geholfen habe. Alle Frevler hätten sich daher darin geirrt zu 

meinen, sie könnten Israel besiegen. Ebenso wird der endzeitliche Kampf gegen Gog 

und Magog deswegen siegreich sein, weil Gott sich ihnen entgegenstellen wird.  

Die Versteile von Sach 14,6, „und an jenem Tag wird kein Licht sein, [sondern] 
Wolkenschwere (יקרות) und Erstarrung (קפאון)“, deutet der Jalkut mit bPes 50a auf-

grund von Klangähnlichkeiten auf die kommende Welt: 

R. Eleazar sagte: Das ist das Licht, das in dieser Welt kostbar (יקר), aber in der kommenden Welt 

wertlos ist (קפוי). Und R. Jochanan sagte: Das sind die [Verordnungen zu] Aussatz und [Übertra-

gung von Totenunreinheit in] Zelten, die schwer (יקרות) [zu verstehen] sind in dieser Welt, aber 

leicht (קפויות) [zu verstehen] in der kommenden Welt.  

Mit PRK 4,7 bezieht der Jalkut אור (Licht) auf das klangähnliche עורים aus Jes 42,16. 

Eine folgende Erklärung aus bPes 50a, deutet יקרות, Wolkenschwere, auf יקרין: 

Dies sind die Menschen, die geehrt sind (יקרין) in dieser Welt, aber wenig geschätzt (קפויין) in der 

kommenden Welt.  

Mit PRE 28 deutet der Jalkut Sach 14,7, „und es geschieht gegen Abend, da wird es 
Licht“, auf die Endzeit. Alle Zeit, hier als die Herrschaft der vier Königreiche benannt, 

dauern vor Gott einen Tag, und zum Abend hin bricht die messianische Zeit an.  

Zu Sach 14,8, „und es geschieht an jenem Tag, da wird Lebenswasser aus Jerusalem 
fließen“, verweist der Jalkut mit GenR 70,6 auf vier weitere Verse, die mit derselben 

Formulierung, „und es geschieht an jenem Tag (ויהי ביום ההוא)“, beginnen. Alle diese 

Verse verweisen auf die Zeit der Erlösung.  

Mit bPes 50a erklärt der Jalkut zu Sach 14,9, „und JHWH wird König sein über die 
ganze Erde. An jenem Tag wird JHWH einzig sein und sein Name wird einzig sein“, dass 

die kommende Welt sich von der jetzigen Welt unterscheiden wird, da es nur noch 

Gutes geben wird. Zum zweiten Versteil, „und sein Name wird einzig sein“, betont der 

Jalkut mit derselben Quelle, dass es in der kommenden Welt nur noch den Eigenname 

Gottes, JHWH, für die Anrede Gottes geben wird.  

Eine weitere Passage aus TanB wa-jischlach 30 ergänzt zu Sach 14,9, dass Gott in 

der kommenden Welt König sein wird.  

Zu Sach 14,10, „die ganze Erde wird sich verwandeln, wie eine Ebene von Geba bis 
Rimmon im Süden Jerusalems. Und sie erhebt sich und verweilt an ihrer Stelle“, hinter-

fragt der Jalkut mit tSota 11,14 die gegebene Landschaftsbeschreibung und erklärt, es 

könne sich nur um einen für die kommende Zeit veränderten südlichen Landstrich 

von Jerusalem handeln. 

Verstärkt wurde bereits die Bestrafung der Völker in der Endzeit angekündigt. 

Wie diese Strafe aber genau aussieht, wurde bisher nicht im Detail geklärt. Mit der 

Auslegung aus TanB tazri’a 16 zu Sach 14,12, „und dies wird die Plage sein, mit der 
JHWH alle Völker plagt [...], es modert ihr Fleisch“, deutet der Jalkut die Formulierung 



Einleitung | 63 

 

„es modert ihr Fleisch“ auf Aussatz. Die Auslegung des zweiten Versteils von Sach 

14,12, „die Jerusalem bekriegt haben“, beschließt die Auslegung, indem hier nochmal 

der Beleg gegeben wird, warum die Völker überhaupt zu strafen sind: Dies geschieht, 

weil sie das Volk Israel bekriegt haben. 

In Jalkut Sacharja findet die messianische Zeit in der Auslegung große Beach-

tung; es ist eine deutliche Fokussierung auf die Zukunftsvisionen der messianischen 

Zeit zu erkennen.  

Jalkut Schimoni Maleachi 

Jalkut Maleachi beginnt damit, die Identität Maleachis näher zu bestimmen. Dafür 

wird bMeg 15a als Auslegung zu Mal 1,1, „Vortrag des Wortes JHWHs an Israel durch 
Maleachi (מלאכי)“, herangezogen. Dieselbe Quelle wurde zu Beginn von Jalkut Ze-

phanja verwendet. Drei Thesen zur Identität Maleachis werden aufgestellt: Er wird 

mit Mordechai und mit Esra identifiziert und zuletzt als eigenständige Figur beschrie-

ben. Diese Diskussion wird aufgrund der Namensparallele zwischen dem Eigenna-

men „Maleachi“ und dem hebräischen Wort für „Bote“ aber auch „Engel“ geführt. 

Zusätzlich gibt es eine Paronomasie zwischen dem Namen Maleachi (מלאכי) und dem 

Begriff „Vizekönig (משנה למלך)“, der nach Est 10,3 auf Mordechai weist. Maleachi wird 

in die Zeit des Darius eingeordnet und damit zeitgleich zu den Propheten Haggai und 

Sacharja gesehen. 

Gottes Liebe zu Israel steht im Mittelpunkt der Auslegung zu Mal 1,2, „ich habe 
euch geliebt, sagt JHWH“, die sich aus GenR 80,7 und TanB teruma 8 zusammensetzt. 

Zunächst wird zu GenR 80,7 erklärt, dass es Umschreibungen dafür gibt, in welcher 

Weise Gott seine Liebe zeigt. Wörter dafür sind: Anhangen, Wohlgefallen und Begeh-

ren. Sie alle leiten sich von Bibelversen her, die aufgelistet werden.  

Die Auslegung des zweiten Versteils, „womit hast du uns Liebe erwiesen“, erklärt, 

dass der größte Liebeserweis Gottes darin besteht, dass er sich entschieden hat, in 

Israels Mitte zu wohnen. Belegt wird dies durch Ex 25,8: „Und sie sollen mir einen Ort 
schaffen, sodass ich in ihrer Mitte wohne.“ Gottes Liebe zeigt sich aber vor allem in 

seinem Schutz, den er Israel bietet. Dies wird mit MidrPs 9,9 zu Mal 1,4, „denn Edom 
spricht: Wir sind geplündert“, gezeigt, die sich in der Hauptsache auf das Hapax lego-

menon „geplündert“ (רוששנו) bezieht. Dies, so zeigt der Vers weiter, kann auch als 

„niederreißen“ verstanden werden und wird dann auf Gott selbst bezogen, der bereits 

den Plan, Israel zu schaden, im Ansatz zerstört.  



64 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

Mal 1,8, „bring es doch deinem Hohlraum (לפחתך)124“, wird mit bSuk 50a auf das Guss-

opfer im Tempel bezogen. Der Hohlraum ist dabei das Becken, in das Wasser bezie-

hungsweise Wein gegossen wurde. Da die Flüssigkeit auf dem Altar offenstand, wird 

diskutiert, wie Verunreinigung verhindert werden konnte.  

Zu Mal 1,10, „sogar jeder von euch würde Türen verschließen. Und erleuchtet nicht 
[vergeblich meinen Altar]“, verdeutlicht der Jalkut mit Sifra tsaw per. 16,10, dass das 

Opfern nicht vor dem Hintergrund der zu erwartenden Gegenleistung zu bringen ist, 

sondern allein aus Liebe. Nur dann ist Gott bereit, dieses „gnädig“ zu empfangen.  

Zu Mal 1,11, „denn vom Aufgang der Sonne bis zu ihrem Untergang“, erklärt der 

Jalkut mit TanB achare 14, dass die Sonne Gott von ihrem Aufgang bis zu ihrem Un-

tergang lobt. Zu Mal 1,11, „und an jedem Ort wird geräuchert, meinem Namen geopfert“, 
warnt der Jalkut mit Dtn 12,13, dass Gott nicht überall Brandopfer dargebracht werden 

dürfen. Die in Mal 1,11 genannten „reinen Opfergaben“ bestehen, nachdem der Tem-

pel zerstört ist, in den Nachmittagsgebeten. Mal 1,11, „groß ist mein Name unter den 
Völkern“, wird mit TanB schelach Zusatz 9 mit Verweis auf den heidnischen König 

Eglon von Moab aus der Zeit der Richter belegt, der den Gott Israels kannte. Dem fügt 

der Jalkut eine zweite Auslegung aus bMen 110a zu Mal 1,11 hinzu: Alle Stellen, die in 

der Tora auf Opfer weisen, sind auf die Schriftgelehrten zu beziehen, deren Torastu-

dium vor Gott als Opfer gilt. 

Die Auslegung des Jalkut zu Maleachi Kapitel zwei steht im Zeichen Aarons, des 

Priesters, und der Leviten. Diese stehen für Gesetzestreue und als Wächter über Recht 

und Ordnung. Im Kontrast dazu wird Juda gesehen, das sich treulos verhält. Begin-

nend mit Mal 2,3, „ich streue Unrat auf euer Angesicht, den Unrat eurer Festopfer 
 setzt der Jalkut mit bSchab 151b „Unrat der Festopfer“ mit den Menschen ,“(חגיהם)

gleich: „die die Worte der Tora verlassen und jeden Tag damit beschäftigt sind, Feste 

 “.zu feiern (בחגים)

Dem wird mit Sifra schemini Mek de-Milluim 37, bSanh 6b, jPea 1,1 und ARN A 12 

zu Mal 2,5–6 entgegengestellt, dass Aaron dem Frieden nachgejagt sei und mit Furcht 

und Zittern die Worte der Tora angenommen habe. Es folgt eine Lobeshymne auf 

Aaron, die immer wieder durch Teile von Mal 2,6 gestützt wird. Darin wird seine ehr-

liche Art, sein Wille, immer Frieden zu stiften und seine gesamte Redlichkeit gelobt, 

die mit der Abrahams verglichen wird.  

Zu Mal 2,7, „denn die Lippen des Priesters sollen die Erkenntnis wahren“, erklärt 

der Jalkut mit bChag 15a und dem Verweis auf Mal 2,7, „Lehre sollen sie aus seinem 
Mund suchen, denn er ist ein Bote (מלאך) JHWHs der Heerscharen“, dies bedeute, dass 

ein Lehrer wie ein Bote Gottes sein soll, d.h. ein Lehrer soll die Worte im Sinne Gottes 

wählen: 

|| 
124 Im biblischen Kontext meint das Wort „Landpfleger.“ Hier wird es nach rabbinischen Sprachge-

brauch verstanden. Marcus Jastrow, A Dictionary of the Targumim, the Talmud Babli and Yerushalmi, 
and the Midrashic Literature (London: Luzac, 1903), 1154. 



Einleitung | 65 

 

Wenn ein Lehrer einem Boten JHWHs der Heerscharen gleicht, solle man [die Lehre] aus seinem 

Mund suchen. Und wenn nicht, soll man die Lehre nicht aus seinem Mund suchen.  

Das Stichwort „Engel“ führt zu der nächsten Auslegung aus SNum § 119, nach der 

ganz Israel bei Gott angesehen ist, als seien sie Priester. Nach Mal 2,7 aber sind Pries-

ter mit Engeln gleichzusetzen: „Denn die Lippen des Priesters sollen die Erkenntnis 
wahren[, denn er ist ein Engel (מלאך) JHWHs der Heerscharen.“  

Mit bBek 26b zu Mal 2,8, „ihr habt den Bund Levis verletzt“, beginnt eine neue 

thematische Einheit. Im Folgenden wird erklärt, inwiefern der Bund verletzt werden 

kann. Zwei Gründe werden dafür angeführt: Die Zehntabgabe, die nicht im richtigen 

Maß erbracht wird und die Verunreinigung des Tempels durch unbeschnittene 

Fremde. Auch Mal 2,9, „auch ich habe euch verächtlich und niedrig gemacht“, wird mit 

bTaan 20a auf die Leviten bezogen, die man nicht zu Zöllnern oder Aufsehern bestel-

len darf.  

Mal 2,11, „treulos ist Juda, und Abscheuliches ist in Israel geschehen“, bezieht der 

Jalkut mit bSanh 82a auf Götzendienst, den Folgeteil des Verses auf Unzucht. Der Jal-

kut schließt eine alternative Deutung aus GenR 85,1 ein, in der die Treulosigkeit Judas 

als Lüge gedeutet wird. Mal 2,11, „denn Juda hat das entweiht“, deutet der Jalkut auf 

das Wegfallen der Heiligkeit des Tempels und damit auf Profanisierung. 

Zu Mal 2,13, „ihr bedeckt den Altar JHWHs mit Tränen, weinend und jammernd“, 
vergleicht der Jalkut die Situation mit einer Frau, deren Schönheit durch Arbeit und 

Ausnutzung vergangen ist und die, nachdem sie ausgenutzt wurde, weggeschickt 

wird. Mit Mal 2,16 wird daher betont: „Denn er hasst das Verstoßen.“ Dem setzt der 

Jalkut den Ausspruch von R. Jehuda aus bGit 90b entgegen, der wie folgt diskutiert 

wird:  

Denn er hasst das Verstoßen. (Mal 2,16) R. Jehuda sagt: Wenn du sie hasst, verstoße [sie]. R. 

Jochanan sagt: Verhasst ist der, der verstößt. Das ist kein Widerspruch: Der eine spricht von der 

ersten Heiratsverbindung und der andere spricht von der zweiten Heiratsverbindung. R. Eleazar 

sagte ja: Jeder, der sich von seiner ersten Frau scheidet, über den vergießt sogar der Altar Tränen, 

denn es heißt: Denn er hasst das Verstoßen. (Mal 2,16) 

Zum Abschluss des Kapitels wird der Name Gottes, der bereits Teil der Diskussion in 

Sacharja war, mit jQid 1,1 noch einmal zum Thema, indem zu Mal 2,16, „sagte der Gott 
Israels“, erklärt wird, der Unterschied zum Tetragramm bestehe darin, dass letzteres 

ausschließlich dem Volk Israel vorbehalten ist. 

Kapitel drei beginnt mit der Auslegung aus TanB wa-jiggasch 11 zu Mal 3,1, „siehe, 
ich sende meinen Boten, dass er den Weg vor mir bereite.“ Es folgen zwei Listen, die 

jeweils Aussagen zu Josef mit Aussagen zu Zion vergleichen. Dazu werden 18 Vers-

paare gebildet, die belegen, dass alles Schlechte, was Josef geschah auch Zion ge-

schah. In einer zweiten Liste aus 6 Verspaaren wird gezeigt, dass alle Tröstungen so-

wohl Josef als auch Zion geschahen. Dass Josef hier so markant in den Vordergrund 

gestellt wird, liegt daran, dass der Messias ben Josef, der Kriegsgesalbte, der als erster 



66 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

von zwei Messiasfiguren auftreten wird, ein Nachkomme von Josef ist.125 In Jalkut 

Sacharja kam der Messias ben Josef unter anderem in der Auslegung zu Sach 4,7 vor.  

Zu Mal 3,3, „und er wird sitzen, um das Silber zu schmelzen und zu reinigen; und er 
wird die Söhne Levis reinigen und sie läutern“, deutet der Jalkut mit bQid 71a die Rei-

nigung von Silber allegorisch auf die „Reinigung“ von Personen, die in Israel aus un-

erlaubten Beziehungen entstanden sind. Andererseits erklärt dieselbe Quelle zu Mal 

3,3 „Opfergaben in Gerechtigkeit (בצדקה)“: „Wohltätigkeit (צדקה) erwirkt für Israel, 

[dass] eine Familie, die sich vermischte, vermischt bleibt. Dies wird wiederum mit jJeb 

8,3 in Frage gestellt: 

Einmal in sechzig oder siebzig Jahren bringt der Heilige, gepriesen sei er, eine Seuche in die Welt 

und vertilgt alle aus einer unerlaubten Verbindung Entstandenen und nimmt mit ihnen die 

Tauglichen weg, um nicht die Sünder zu enthüllen.  

Da aber in Mal 3,3 explizit von den Söhnen Levis gesprochen wird, wird außerdem 

erklärt, dies beziehe sich nur auf die Leviten.  

Zu Mal 3,4, „und es ist JHWH die Opfergabe Judas und Jerusalem angenehm wie in 
den Tagen der Vorzeit“, deutet der Jalkut die „Vorzeit“ mit Sifra schemini Mek de-

Milluim 31 auf die Zeit von Mose, Salomon, Noach und Abel. 

Zu Mal 3,5, „ich werde an euch herantreten, zum Gericht, und werde ein schneller 
Zeuge sein“, erklärt der Jalkut mit bChag 5a, wenn Gott selbst als Zeuge im jüngsten 

Gericht auftritt, habe ein Angeklagter genauso wenig Chancen auf Freispruch wie ein 

„Sklave, den sein Herr vor Gericht bringt und gegen ihn Zeugnis ablegt.“ Der Jalkut 

führt aus derselben Quelle noch zwei Punkte an, die zu vermeiden sind: Das Recht 

des Proselyten darf nicht gebeugt werden, und wer etwas Falsches tut, solle dies so-

fort bereuen, dann werde Gott dies vergeben.  

Zu Mal 3,6, „ich, JHWH, habe mich nicht geändert“, verweist der Jalkut mit SDtn § 

306 auf die kommende Zukunft, in der Israel vor Gott im Gericht steht.  

Mal 3,9, „mit dem Fluch werdet ihr belegt“, wird insofern durch bBB 60b relati-

viert, als dass erklärt wird, dass die Strafe an die Gemeinschaft nur so hoch sein darf, 

dass die Mehrheit sie verträgt.  

Mit bTaan 9a verweist der Jalkut zu Mal 3,10, „bringt den Zehnten in das Schatz-
haus“, darauf, dass das Entrichten der Zehntabgabe einst von Gott belohnt werden 

wird. 

Mit Jelamdenu hebt der Jalkut zu Mal 3,12, „und es werden euch alle Völker glück-
lich preisen“, hervor, dass Israel in der Zukunft von den Völkern gepriesen werden 

wird, was Israel als schmeichelhaft empfinden wird.  

  

|| 
125 David Mitchell, Messiah ben Joseph (Newton Mearns: Campbell Publications, 2016), 1–10. 



Einleitung | 67 

 

Mal 3,16, „einst besprachen sich die, die JHWH fürchten“, wird mit bSchab 63a auf zwei 

Schriftgelehrte bezogen, die beim Studium der Halacha einander erfreuen. Offenbar 

setzt der Jalkut dabei voraus, dass für das Studium Notizen aufgeschrieben werden, 

denn in einer zweiten Auslegung erwähnt er mit LevR 34,8: 

In der Vergangenheit, wenn ein Mensch ein gutes Werk getan hatte, schrieben die Propheten es 

auf: Und als Ruben es hörte, rettete er ihn aus ihrer Hand. (Gen 37,21) Und er reichte ihr geröstetes 
Getreide. (Rut 2,14) Jetzt gibt es keine Propheten mehr. Wer schreibt es auf? Elija und der König 

Messias und der Heilige, gepriesen sei er, siegelte es auf ihre Hände, denn es heißt: Einst bespra-
chen sich die, die JHWH fürchten, miteinander. (Mal 3,16)  

Nachdem der Messias ben Josef zu Beginn des Kapitels erwähnt wurde, geht es nun 

um den „zweiten“ Messias, den Messias ben David, der ebenfalls bereits in Jalkut 

Sacharja erwähnt wurde. 

Der Unterschied zwischen den Gerechten und den Frevlern wird mit der Ausle-

gung zu Mal 3,18, „und ihr werdet umkehren und [den Unterschied] zwischen dem Ge-
rechten und dem Frevler sehen“, thematisiert. Mit Jelamdenu mahnt der Jalkut, dass, 

wenn man es mit den Geboten genau nimmt, man letztlich Lohn dafür erhalten wird. 

Mit MidrPs 31,9 betont der Jalkut aber, dass davon diejenigen ausgeschlossen sind, 

die Gott nicht im Interesse Gottes dienen, denn man solle nicht die Tora benutzen, 

um sich mit ihr zu schmücken oder daran zu verdienen. Mit bChag 9b wird zusätzlich 

zwischen einem Gerechten und einem Diener Gottes unterschieden: 

Bar He He sagte zu Hillel: Wir haben den „Gerechten“ und wir haben den „Diener Gottes“, wir 

haben den „Frevler“ und wir haben den, „der ihm nicht dient“ [in Mal 3,18 genannt]. Er sagte: 

Der dient und der ihm nicht dient, können beide vollkommene Gerechte sein. Vielmehr, wer sei-

nen Abschnitt hundert Mal wiederholt, ist nicht mit dem zu vergleichen, der seinen Abschnitt 

hundertundein Mal wiederholt.126 Er sagte: Aufgrund des einen Mals wird er „der ihm nicht 

dient“ genannt? 

Zu Mal 3,19, „denn siehe, der Tag kommt, brennend wie ein Ofen, dass weder Wurzel 
noch Zweig von ihnen übrigbleiben”, schließt der Jalkut mit bSanh 110b „Kinder von 

Frevlern“ von der kommenden Welt aus, was von R. Aqiba bestritten wird. Der Jalkut 

hebt mit bNed 8b hervor, es gebe zwar kein Gehinnom, aber die Frevler werden in der 

künftigen Welt durch die Sonne verglühen, die Frommen hingegen werden durch die 

Sonne der Gerechtigkeit geheilt.  

Mit GenR 6,6 erklärt der Jalkut zu Mal 3,19, „und der kommende Tag wird sie ver-
brennen“, dass während die Sonne in dieser Welt noch eine Hülle besitzt, die die Frev-

ler bewahrt, Gott in der zukünftigen Welt diese Hülle entfernen und so die Frevler 

|| 
126 Hyman/Schiloni, JS zu Maleachi, 848 Anm. 15: Die Anfangsbuchstaben Ajin, Alef, Lamed von 

לא  als Zahlen gelesen (70, 30, 1) ergeben die Zahl 101. Die Anfangsbuchstaben von עבד אלהים לאשר

 .Lamed, Ajin (70, 30) ergeben 100. Vgl. CantZ 9,8 ,עבדו



68 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

verbrennen wird. Nach bTaan 8b geht es in der zukünftigen Welt um die Sonne des 

Schabbat, die denen aufgeht, die den Namen Gottes fürchten (Mal 3,20). Mit bNed 8b 

konkretisiert der Jalkut, dass hier die gemeint sind, die sich fürchten, den Namen Got-

tes unnötig auszusprechen. 

Zu Mal 3,20, „und euch wird aufgehen, die ihr meinen Namen fürchtet“, verweist 

der Jalkut mit GenR 68,10 darauf, dass Gott Jakob und seinen Nachkommen Schutz 

beim Sonnen Auf- und Untergang geboten hatte und ihnen auf dem Weg half. 

Zu Mal 3,21, „und ihr werdet die Frevler niedertreten“, bringt der Jalkut eine Zu-

kunftsvision aus SER 15: In der Zukunft wird Gott mit seinen Gerechten im Lehrhaus 

sitzen und entscheiden, was rein und unrein ist. Dann werden sie die Frevler richten. 

Aber letztlich gehen die Gerechten zu Gott, um Gnade für die Frevler zu erbitten. Mal 

3,21, „denn sie sollen Asche unter euren Fußsohlen sein“, belegt zudem, dass die Ge-

rechten aus der Asche der gerichteten Frevler diese wiedererstehen lassen werden, 

sodass sie geläutert Anteil an der kommenden Welt haben werden. 

Zu Mal 3,22, „gedenkt der Tora meines Dieners Mose“, erzählt der Jalkut mit 

bSchab 89a, wie Satan nach der Tora suchte, nachdem Gott diese an Mose übergeben 

hatte. Sie wurde erst zur Tora des Moses, nachdem sich Mose ihrer würdig erwiesen 

hatte. Mit Mek schira 1 erläutert der Jalkut, dies sei der Fall, weil Mose sein Leben für 

die Tora gegeben hätte. Die Frage, warum die Tora Mose zugeschrieben, das heißt 

nach ihm benannt ist, wird weiter mit MidrPs 1,16 geklärt. Diese sehr komplexe Aus-

legung zeigt, dass sich Mose aufgrund seiner Treue und seiner Demut um die Tora 

verdient machte. 

Der Kommentar Jalkut Maleachi und damit auch der Gesamtkommentar des Jal-

kut zu den zwölf Propheten schließt mit der Auslegung zu Mal 3,23, „siehe, ich sende 
euch den Propheten Elija“, der eine letzte Verheißung für die messianische Zeit bietet 

und erklärt, wie diese zu erreichen ist. Die Sinneinheit ist zusammengesetzt aus den 

Quellen bSchab 118a, mEd 8,7, MidrPs 43,1 und PRE 43. Wie mehrfach im Jalkut zu 

den zwölf Propheten gezeigt wurde, ist Elija der Bote, der das Kommen des Messias 

als Letzter ankündigt. Bevor es zum vollständigen Heil durch den Messias kommt, ist 

eine Zeit der Leiden zu erwarten. Dieser Heimsuchung, sowie dem Gericht der Gehin-

nom, als auch dem Krieg von Gog und Magog, kann entgangen werden, wenn die 

Vorschriften für den Schabbat befolgt werden.  

Nach mEd 8,7 wird Elija kommen, um Frieden zu stiften. Dieses Heilsversprechen 

wird mit MidrPs 43,1 verstärkt, das belegt, dass die Erlösung immer durch zwei Per-

sonen kommt. Die erste wurde demnach durch Mose und Aaron gebracht und die 

zweite durch Elija und den folgenden Messias. Gleichzeitig bedeutet dies auch, dass 

der Messias nur kommt, wenn Elija ihm vorausgegangen ist. Nach PRE 43 muss Israel 

aber in der messianischen Zeit eine Umkehr vollziehen, um erlöst werden zu können: 

Aber sie vollziehen die Umkehr nur inmitten von Not und Bedrängnis und inmitten des Mangels 

am Lebensnotwendigen. Und sie vollziehen die Umkehr erst, wenn Elija gekommen sein wird.  



Einleitung | 69 

 

Der Jalkut schließt mit dem Heilsversprechen aus Mal 3,24: „Und er wird das Herz der 
Väter zu ihren Kindern zurückführen.“  

1.6 Jalkut ha-Makhiri und Jalkut Schimoni Zwölfprophetenbuch 

Albert William Greenup veröffentlichte zwischen 1909 und 1913 den Text von Ms. 

Harley 5704, British Library, das umfangreichste Manuskript zum Jalkut ha-Makhiri, 

das die Kommentierung zum Zwölfprophetenbuch enthält.127 Dieses Manuskript ist 

auf das Jahr 1514 datiert.128 Von der Kommentierung des Jalkut ha-Makhiri zum Zwölf-

prophetenbuch sind die Schriften Hosea, Amos, Obadja, Jona, Micha, Nahum, Haba-

kuk und Sacharja in Ms. Harley 5704 überliefert. 1924/25 veröffentlicht Greenup eine 

weitere Handschrift, Vatican Ms. Heb. 291, die eine modifizierte Version von Jalkut 

ha-Makhiri Hosea enthält.129 Greenup argumentiert 1924 in seiner Einleitung zu dem 

von ihm veröffentlichten Hoseafragment, dass das Fehlen einer Kommentierung der 

Tora im Jalkut ha-Makhiri vermutlich auf den Umstand zurückgehe, dass zum Entste-

hungszeitpunkt des Jalkut ha-Makhiri Midrasch Rabba bereits vorlag und eine er-

neute Kommentierung der Tora damit hinfällig schien.130  

Der Verfasser des Jalkut ha-Makhiri bezeichnet sich selbst als Makhir ben Abba 

Mari ben Makhir ben Todros ben Makhir ben Josef ben Abba Mari.131 Moritz Stein-

schneider verortet ihn aufgrund des Namens „Abba Mari“ in die Provence, und Adolf 

Neubauer nimmt an, es könne sich um einen Nachkommen von Makhir handeln, der 

|| 
127 Siehe Albert William Greenup, The Yalkut of R. Machir bar Abba Mari edited for the first time, from 
the unique Ms. (Harley, 5704) in the British Museum, 3 Bde. (London: Palestine House, 1909–1913, un-

veränderter Ndr., 2008). 

128 Außerdem wurden folgende Einzelschriften des Jalkut ha-Makhiri publiziert: The Yalkut on 
Isaiah of Machir ben Abba Mari, hg. Jehuda Spira (Berlin: Itzkowsky, 1894, Nachdruck: Jerusalem, 

1964); Jalkut Machiri; Sammlung halachischer und hagadischer Stellen aus Talmud und Midraschim zu 
den 150 Psalmen von R. Machir ben Abba Mari; zum ersten Male nach einer Handschrift herausgegeben 
mit Bemerkungen, genauer Indicierung der Quellenangaben, Varianten und einer Einleitung versehen, 

hg. Salomon Buber (Berdyczew: J. Scheftel, 1899, Ndr.: Jerusalem, 1964); Sefer ha-Jalkut ha-Makhiri 
al Mischle, hg. Lazar Grünhut (Frankfurt/Main: o.A. 1902, Ndr.: Jerusalem: o.A., 1963/64); Yakov S. 

Spiegel, “A New Section of Yalqut ha-Makhiri on Proverbs.” Sidra 1 (1985) 91–130; Albert William 

Greenup, ‟A Fragment of the Yalkut of R. Machir bar Abba Mari on Hosea.” Jewish Quarterly Review 

15 (1924): 142–212 und Jacob Zallel Lauterbach, ‟Unpublished Parts of the Yalkut ha-Makhiri on Hosea 

and Micah.” In Occident and Orient, being Studies in Semitic Philology and Literature, Jewish History 
and Philosophy and Folklore in the widest Sense, in Honour of Haham Dr. M. Gaster’s 80th Birthday, 

hg. Bruno Schindler, A. Marmorstein (London: Taylor’s Foreign Press, 1936), 365–373. 

129 Vgl. Albert William Greenup, A Fragment of the Yalkut of R. Machir bar Abba Mari on Hosea, 

141–212. 

130 Vgl. Albert William Greenup, A Fragment of the Yalkut of R. Machir bar Abba Mari on Hosea, 142. 

131 Vgl. The Yalkut on Isaiah of Machir ben Abba Mari, Vorwort. 



70 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

in der Zeit von Karl dem Großen von Babylonien nach Narbonne gekommen war.132 

Hierzu schreibt Greenup: 

But this is pure conjecture, and he may have been a Spaniard, since Shabbetai ben Joseph Bass 

in his Sifte Yeshenim (I, 42) mentions, from an unknown source, that “the Yalkut ha-Machiri was 

composed before the persecutions in Spain.”133 

Die überlieferten Handschriften sind in sephardisch-semi-kursivem Schrifttyp ge-

schrieben134, was für eine Herkunft aus Spanien oder Südfrankreich spricht. Greenup 

argumentiert, die Tatsache, dass Midrasch Rabba zu Exodus und Numeri nicht im Jal-

kut Schimoni, dafür aber im Jalkut ha-Makhiri überliefert sind, spräche für eine Da-

tierung ca. 100 Jahre nach Jalkut Schimoni.  

Uneinigkeit besteht weiterhin über den Inhalt und die Textidentität von Ms. 

Parma de Rossi 1172, einer Handschrift aus dem 15. Jh, die nach Jacob Z. Lauterbach 

aus Teilen von Jalkut ha-Makhiri und Jalkut Schimoni besteht.135 Nach Lauterbach 

enthält die Handschrift die Kommentierung von Jalkut Schimoni zu Habakuk bis Ma-

leachi, der übrige Text stamme aus Jalkut ha-Makhiri.136 Lauterbach führt keine Be-

weise oder weitere Verweise an, die seine These belegen. Giovanni B. de Rossi ande-

rerseits verweist in seiner Katalogbeschreibung der Parma Handschrift darauf, dass 

diese ausschließlich den Jalkut Schimoni zu den prophetischen Büchern abbildet.137 

In Ms. Parma de Rossi 1172 finden sich keine Paragraphen, sondern nur Stellenhin-

weise auf andere Paragraphen im Jalkut. Zudem wurden die Haftarot angegeben. Da 

die Handschrift selbst bis zu diesem Zeitpunkt nicht in Augenschein genommen wer-

den konnte, bleibt unklar, warum Lauterbach diese These aufgestellt hat.138  

|| 
132 Vgl. Albert William Greenup, A Fragment of the Yalkut of R. Machir bar Abba Mari on Hosea, 142. 

Siehe außerdem die Ausführungen von Moritz Steinschneider, Jewish Literature (Hildesheim: Georg 

Olms Verlag, 1967, reprografischer Ndr. der Ausgabe: London, 1857), 143–144.  

133 Vgl. Albert William Greenup, A Fragment of the Yalkut of R. Machir bar Abba Mari on Hosea, 142. 

134 Für eine genaue Beschreibung aller Maße und Angaben siehe: Hebrew Manuscripts in the Bibli-
oteca Palatina in Parma. Catalogue. Palaeographical and Codicological Descriptions by Malachi Beit-
Arié, hg. Benjamim Richler (Jerusalem: Jewish National and University Library, 2001) 144. 

135 ‟Unpublished Parts of the Yalkut ha-Makhiri on Hosea and Micah.” In Occident and Orient, being 
Studies in Semitic Philology and Literature, Jewish History and Philosophy and Folklore in the widest 
Sense, in Honour of Haham Dr. M. Gaster’s 80th Birthday, hg. Bruno Schindler, A. Marmorstein (Lon-

don: Taylor’s Foreign Press, 1936), 365–373 hier: 368. 

136 Darauf verweist auch Malachi Beit-Arié siehe: Hebrew Manuscripts in the Biblioteca Palatina in 
Parma. Catalogue, 144. 

137 Vgl. Giovanni Bernardo De Rossi, Manuscripti Codices Hebraici Biblioth. J. B. de Rossi Ling. Orient. 
Prof. Acurate AB Eodem Descripti, Bd. 3 (Parma: Ex publico typographeo, 1803, Ndr. Seattle: Nabu 

Press, 2012), 89. 

138 Eine Anfrage meinerseits an die Bibliothek in Parma blieb bis zu diesem Zeitpunkt unbeantwor-

tet. Die Handschrift soll in der Zukunft noch einmal hinsichtlich dieser Frage in Augenschein genom-

men werden. Für diese Arbeit kann die These nur als solche dargestellt werden. 



Einleitung | 71 

 

Arthur B. (Dov) Hyman verweist in seiner Einleitung zum Jalkut Schimoni, am Ende 

der Kommentierung des Jalkut zu Deuteronomium, auf den erwähnten Artikel Lau-

terbachs und schließt sich dessen Einschätzung der Parma Handschrift an, dass Teile 

daraus den Jalkut ha-Makhiri abbilden.139 Alle weiteren Autoren beziehen sich ohne 

Angabe von Gründen in ihren Aussagen zum Verhältnis des Jalkut ha-Makhiri und 

des Jalkut Schimoni ebenfalls auf den Artikel von Lauterbach und können deshalb 

nicht zur Klärung beitragen.  

1892 veröffentlicht Moses Gaster140 in der Zeitschrift Revue des Études Juives, den 

Artikel „La source de Yalkout II“, in dem er die These vertritt, der Jalkut ha-Makhiri 

gehe dem Jalkut Schimoni zeitlich voraus, und letzterer habe ersteren dann in seinem 

Werk verwendet.141 Gaster beginnt seine Ausführungen, indem er zwischen einem Jal-

kut Schimoni zur Tora (Jalkut I) und einem Jalkut Schimoni zu den Propheten und 

Hagiographen (Jalkut II) unterscheidet. Letzterer, so Gasters These, sei als Reproduk-

tion einer, dem Jalkut Schimoni vorausgegangenen, anderen Kompilation entstan-

den, die er als Jalkut ha-Makhiri identifiziert.  

Gaster argumentiert weiter, Jalkut I und II stammten von unterschiedlichen Au-

toren und Textvorlagen, weil sie jeweils in sich geschlossene Verweissysteme (Rema-

zim) aufweisen.142 Zur Quellenverwendung beider Werke merkt Gaster an, dass diese 

sich stark voneinander unterscheiden. So habe der Verfasser des Jalkut II (Jalkut ha-

Makhiri) keine frühen Midraschim besessen und dessen Bibliothek könne auch ins-

gesamt als kleiner bezeichnet werden. Weiterhin sei die Bezeichnung der Quellen in 

Jalkut I und Jalkut II verschieden, auch wenn es sich um dieselbe Quelle handele.143 

Zur Quellenlage merkt er außerdem an, dass beim Abgleich gleicher Teile aus dersel-

ben Quelle Unterschiede festgestellt werden können, die auf unterschiedliche Quel-

lenmanuskripte schließen ließen. Dies so Gaster sei unmöglich, wenn ein Autor beide 

Werke verfasst hätte.144 

Um seine These – Jalkut Schimoni II gehe aus Jalkut ha-Makhiri hervor – zu be-

weisen, listet Gaster die verwendeten Quellen des Jalkut Schimoni zu den Hagiogra-

phen und Propheten und die des Jalkut ha-Makhiri auf und vergleicht diese unter 

dem Aspekt der gleichen Quellenverwendung. Dabei geht es ihm um die Reihenfolge, 

in der die Quellen hintereinander verwendet werden und um das Zuschneiden der 

Quellen. Gaster wählt für den Vergleich aus Jalkut ha-Makhiri Kapitel 10 und 11 des 

|| 
139 Vgl. Dov Hyman, “Mavo.” In Jalkut Schimoni al ha-Tora, hier: Jalkut haDevarim, Bd. 2 (Jerusalem: 

Mossad Harav Kook, 1991), 17–16 ,ו.  

140 Siehe auch Kapitel 2. Forschungsstand und hierin die Ausführungen zu Moses Gaster. 

141 Vgl. Moses Gaster, ‟La source de Yalkout II.” Revue des Études Juives 25 (1892): 44–52, hier: 52. 

142 Vgl. Moses Gaster, La source de Yalkout II, 44–45. 

143 Vgl. Moses Gaster, La source de Yalkout II, 45. 

144 Vgl. Moses Gaster, La source de Yalkout II, 46. 



72 | Jalkut Schimoni Zwölfpropheten 

 

Buches Jesaja und den Kommentar zum Zwölfprophetenbuch. Der Vergleich zwi-

schen diesen Teilen in Jalkut ha-Makhiri und Jalkut Schimoni zeige, dass alles, was 

im Makhiri verwendet wird, sich auch im Jalkut Schimoni (Editio Princeps) findet.145 

Nach Gaster soll auch Jalkut ha-Makhiri einer Vorlage gefolgt sein, die Gaster in 

einem weiteren Manuskript entdeckt, das sich im Besitz von Salomon David Luzzatto 

befunden habe, der es dann der Bibliothek von M. Halberstam zukommen ließ, und 

das sich, so Gaster, nun als Nr. 92 in der Sammlung des Montefiore College in London 

befinde.146 Es handelt sich bei diesem Manuskript, so Gaster, um eine weitere Jalkut-

Sammlung, die Listen mit Quellenangaben enthält. Entstanden zwischen 1300–1350 

enthalte es eine Liste der Bibelzitate mit den entsprechenden Passagen aus dem Tal-

mud, wie im Jalkut Schimoni und im Jalkut ha-Makhiri. Während im Jalkut ha-

Makhiri längere Passagen der entsprechenden Talmudpassagen wiedergegeben wer-

den, sind diese im Jalkut Schimoni in kürzere Passagen modifiziert. Dies deutet, so 

Gaster, auf eine Verwendung des Jalkut ha-Makhiri durch den Autor des Jalkut Schi-

moni hin. Alle drei Texte (Jalkut Schimoni, Jalkut ha-Makhiri und das Halberstam-

Manuskript) stünden demnach in einer direkten Abhängigkeit zueinander.147 Den-

noch sei davon auszugehen, dass das gefundene Manuskript nach dem Jalkut Schi-

moni II entstanden sei, der sich wiederum aus dem Jalkut ha-Makhiri speist. Somit 

sei der Jalkut Schimoni II vor dem Jalkut Schimoni zum Pentateuch (Jalkut I) entstan-

den.148 

Die Antwort auf diesen Artikel erfolgt nur ein Jahr später, 1893, durch Abraham 

Epstein.149 In seinem Artikel „Le Yalkout Schimeoni et le Yalkout ha-Makhiri“ greift 

er Moses Gaster auf das Schärfste an und kritisiert dessen Behauptungen, der Jalkut 

Schimoni zu den Hagiographen und Propheten speise sich aus dem Jalkut ha-

Makhiri, und dass es mindestens zwei verschiedene Autoren für den Jalkut Schimoni 

aus verschiedenen Epochen gäbe.  

Zu Gasters Argument, dass Jalkut I und II sich nicht aufeinander bezögen, be-

merkt Epstein, Gaster habe die Intention des Jalkut nicht verstanden, dem es darum 

gehe, in einer praktischen Zusammenstellung dem Leser übersichtlich alle wichtigen 

Deutungen zur Bibel zur Verfügung zu stellen. Aufgrund des enormen Umfangs und 

der Unterschiede der biblischen Texttraditionen sei der Jalkut in zwei Verweissys-

teme unterteilt. So würden sich die Passagen zur Tora auch nur auf diese rückbezie-

hen und nicht auf Propheten oder Hagiographen. Das Gleiche gelte ebenso für das 

|| 
145 Vgl. Moses Gaster, La source de Yalkout II, 48. 

146 Vgl. Moses Gaster, La source de Yalkout II, 49, diese Angabe konnte nach der Korrespondenz 

mit dem heutigen Montefiore College nicht bestätigt werden. Es wird weiter nach diesem Manuskript 

gesucht. 

147 Vgl. Moses Gaster, La source de Yalkout II, 51. 

148 Vgl. Moses Gaster, La source de Yalkout II, 52. 

149 Vgl. Abraham Epstein, ‟Le Yalkout Shimeoni et le Yalkout ha-Makhiri.” Revue des Études Juives 
26 (1893): 75–82. 



Einleitung | 73 

 

Verweissystem der Kommentierung der Hagiographen und der Propheten. Zusätzlich 

merkt er an, dass er nicht ausschließen könne, dass das Verweissystem auf einen spä-

teren Kopisten zurückzuführen ist und nicht auf den Autor selbst.150 

Zu dem Argument Gasters, die beiden Jalkutim würden verschieden mit ihren 

Quellen umgehen, das heißt der Jalkut I würde längere fortlaufende Passagen zitieren 

und der Jalkut II nicht, merkt Epstein an, das läge in der Natur der Texte. Es existier-

ten außer zu Samuel, zu Jona und zu den Psalmen keine fortlaufenden Midraschim, 

somit könnten auch keine langen Abschnitte als Kommentare zitiert werden. Dies 

spräche also nicht für zwei verschiedene Autoren. 

Im zweiten Teil seines Aufsatzes bezieht sich Epstein auf Gasters These, Jalkut 

Schimoni II und Jalkut ha-Makhiri stünden in direkter Verwandtschaft. Um dies zu 

belegen, verweist Gaster darauf, Makhiri und Schimoni würden dieselben Quellen 

benutzen. Epstein wiederum zeigt in seinem Vergleich, dass auch andere als die be-

nannten Texte als mögliche Quellen in Frage kommen.151 Zuletzt geht Epstein auf Gas-

ters Textvergleich ein, der ihn zu der These geführt hatte, Makhiri gehe zumindest 

dem Jalkut Schimoni zu den Hagiographen und Propheten zeitlich voraus. Epstein 

verweist darauf, dass Exodus und Numeri Rabba beide im Jalkut Schimoni keine Ver-

wendung finden. Dadurch, dass der Jalkut ha-Makhiri aber zumindest auf Exodus 

Rabba zurückgreift, sieht Epstein seine These bestätigt, dass der Jalkut ha-Makhiri 

zeitlich nach dem Jalkut Schimoni einzuordnen ist.152 Auf das von Gaster angespro-

chene Manuskript von Luzzatto geht Epstein nicht ein. 

Die Tradierung des Jalkut ha-Makhiri nimmt um das 14. Jh.153 schnell ab, während 

der Jalkut Schimoni eine weitere Verbreitung findet und mehrfach und bis in die heu-

tige Zeit gedruckt worden ist. Die häufigen textlichen Übereinstimmungen zwischen 

Jalkut ha-Makhiri und Jalkut Schimoni könnten darauf schließen lassen, dass der Jal-

kut ha-Makhiri als Jalkut Schimoni tradiert wurde. Dies würde für die Parma Hand-

schrift bedeuten, dass zwar Teile dieses Manuskripts Jalkut ha-Makhiri abbilden aber 

dass, wie nach dem Katalog de Rossi ausgewiesen, die gesamte Handschrift als Jalkut 

Schimoni gelesen wurde. Spätestens mit dem Erstdruck des Jalkut Schimoni zu den 

Hagiographen und Propheten 1521, ist der Text des Jalkut zum Zwölfprophetenbuch 

allerdings – in welchem Manuskript auch immer dessen Ursprung liegt – als Jalkut 

Schimoni legitimiert. 154 

  

|| 
150 Vgl. Abraham Epstein, Le Yalkout Shimeoni et le Yalkout ha-Makhiri, 76–77. 

151 Vgl. Abraham Epstein, Le Yalkout Shimeoni et le Yalkout ha-Makhiri, 80. 

152 Vgl. Abraham Epstein, Le Yalkout Shimeoni et le Yalkout ha-Makhiri, 82. 

153 Vgl. Günter Stemberger, Einleitung in Talmud und Midrasch, 390–391. 

154 Siehe auch Michael Krupp, “New Editions of Yalkut Shimoni.” Immanuel 9 (1979): 68: “The first 

edition is more original and more correct, though it too is not free from errors.” 


