1 Einleitung

Die Auslegung des Jalkut Schimoni zu den zw0lf Propheten umfasst in der Edition
von Hyman/Schiloni 230 hebrdische Textseiten, die unter der Uberschrift “wy »n
(,zwOlf [Propheten]*) zusammengefasst sind.! Zu fragen ist daher, ob der Jalkut Schi-
moni zu den zwolf Propheten aus zwolf unabhdngigen Einzelschriften besteht, oder
ob in der Auslegung des Jalkut Schimoni zu den zwdlf kleinen Propheten schriften-
iibergreifend inhaltliche und/oder strukturelle Besonderheiten aufscheinen, die die
Einzelschriften durch Auslegung zu einem Zwdlfprophetenbuch zusammenschmie-
den.

1.1 Forschungsgeschichte zum Zwolfprophetenbuch

Elementare Forschung zu den zwolf sogenannten kleinen Propheten hat Aaron
Schart’ vorgelegt. Seine These zu der Entstehung des Zwolfprophetenbuches aus
dem Jahr 1998 hat bis heute Bestand und wurde u.a. von Jakob W6hrle erweitert. Eine
der grundlegenden Fragen bei der Forschung zum Zwolfprophetenbuch ist, ob dieses
von Beginn an als ein Buch konzipiert wurde, oder ob es aus zw6lf unabhingigen
Einzelschriften besteht.

Rolland Emerson Wolfe verfasste 1935 mit seinem Werk ,,Editing of the Book of
the Twelve“® die erste bedeutende These zur Redaktionsgeschichte des Zwolfprophe-
tenbuches.” Er unterschied insgesamt 13 Redaktionsschichten, die jeweils schriften-
iibergreifend nachweisbar sind.” Wolfe nahm an, dass verschiedene Editoren je ver-
schiedene Themen in den Textkorpus eingearbeitet haben. So ordnete er alle

1 Jalkut Schimoni al Neviim Acharonim. Tre asar, hg. Arthur B. (Dov) Hyman, Jitzchak Schiloni (Jeru-
salem: Mossad Harav Kook, 2009), 625—854.

2 https://www.uni-due.de/EvangelischeTheologie/schart_Olpublications.shtml (11.06.2018). Sein
Hauptwerk: Aaron Schart, Die Entstehung des Zwélfprophetenbuches. Neubearbeitungen von Amos im
Rahmen schrifteniibergreifender Redaktionsprozesse (Berlin: De Gruyter, 1998). Aaron Schart, “The
Concluding Sections of the Writings of the Book of the Twelve Prophets: A Form- and Redaction-crit-
ical Study.” Perspectives in Religious Studies 43 (2016): 243-256.

3 Rolland Emerson Wolfe, “The Editing of the Book of the Twelve.” Zeitschrift fiir die Altestamentliche
Wissenschaft 53 (1935): 90—-130.

4 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwolfprophetenbuches, 6-8.

5 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwolfprophetenbuches, 6-7.

@ Open Access. © 2020 Farina Marx, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Attribution 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110675382-001



2 — Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

Textpassagen, die von ,,m7° av*, ,,Tag JHWHs", sprechen, einem spezifischen Redak-
tor zu. Wolfe unterschied vier Redaktionsstadien®: Im ersten Stadium bestand der
Text aus Hosea und Amos. Dieser Textkorpus wurde in einem zweiten Stadium auf
einen Korpus von sechs vorexilische Prophetenbiichern erweitert.” Durch die Erwei-
terung in einem dritten Stadium um Joel, Jona und Obadja wurde es zum ,,Book of the
Nine“®, Zu einem viel spateren Zeitpunkt entstand dann durch Einfiigung von Haggai,
Sacharja und Maleachi das Zw6lfprophetenbuch.’

1979 stiitzte Dale Allen Schneider in seiner Dissertation'® Wolfes redaktionsge-
schichtlichen Ansatz. Schneider geht ebenfalls von vier Stadien der Entstehung aus,
teilt diese aber anders ein. Nach Schneider bilden Hosea, Amos und Micha ein erstes
Stadium, welches im zweiten Stadium durch Nahum, Habakuk und Zephanja erganzt
wurde. In einem dritten Uberarbeitungsprozess kamen Joel, Obadja und Jona hinzu,
und in einem vierten Stadium wurde die Schrift dann um Haggai, Sacharja und Ma-
leachi erweitert." Die Einheit des Zwolfprophetenbuches beschrieb Andrew Yueking
Lee ebenfalls in seiner Dissertation im Jahr 1985.2

1987 vertrat Erich Bosshard zum ersten Mal die These, das Zwélfprophetenbuch
und das Jesaja Buch seien dhnlich strukturiert.”” Er hob hervor, dass entscheidende
Stellen der beiden Biicher gemeinsame Stichworte aufweisen, die diese Texte struk-
turieren. Er argumentierte weiter, dass der Editor des einen Werkes das andere zur
Vorlage benutzt haben miisse.

Einen neuen Ansatz bot 1990 Paul R. House mit seinem Werk ,, The Unity of the
Book of the Twelve“®. Er sieht im Zwdlfprophetenbuch eine rein synchrone Struktur,
betrachtet das Werk als in sich geschlossene Einheit und sucht nach dessen Makro-
struktur, ohne Beziige zu Jesaja und den anderen prophetischen Werken zu ziehen.

6 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwoélfprophetenbuches, 7.

7 Diese sind: Hos, Am, Mi, Nah, Hab, Zeph.

8 Vgl. Rolland Emerson Wolfe, “The Editing of the Book of the Twelve.” Zeitschrift fiir die Altesta-
mentliche Wissenschaft 53 (1935): 125.

9 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwélfprophetenbuches, 7.

10 Dale Allen Schneider, The Unity of the Book of Twelve (PhD Yale University: University Microfilms,
1979).

11 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwolfprophetenbuches, 8.

12 Andrew Yueking Lee, The Canonical Unity of the Minor Prophets (PhD Baylor University; Ann Ar-
bor, MI: University Microfilms International, 1985).

13 Erich Bosshard, “Beobachtungen zum Zwolfprophetenbuch.” Biblische Notizen 40 (1987): 30—62.
14 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwdélfprophetenbuches, 9.

15 Paul R. House, “The Unity of the Book of the Twelve.” In Library of Hebrew Bible/0Old Testament
Studies, hg. Andrew Mein, Claudia V. Camp (Sheffield: Sheffield Academic Press, 1990).



Einleitung =— 3

In den zwolf prophetischen Schriften identifiziert er jeweils Vertreter bestimmter The-
menfelder', die im gesamten Kontext eine in sich geschlossene Geschichte erzihlen.
Aaron Schart kritisierte die haufig nicht schliissige Aufteilung der Gruppen, wie das
Zahlen Joels zu ,,Feststellung der Siinde“, die bei Joel nur angenommen, aber nicht
selbst beschrieben wird."”

Mit den Arbeiten von Odil Hannes Steck (1991)® und Terence Collins (1993)"
folgten kurz aufeinander zwei Werke, die sich mit der Redaktionsgeschichte des
Zwolfprophetenbuches iiberblicksartig befassen, aber fiir diese Arbeit und die allge-
meine Redaktionsgeschichte keine sich durchsetzenden Neuerungen bieten.

1993 erschien ein Aufsatz von Raymond C. van Leeuwen®, in dem er nach der
Intention der Endredaktion des Zwolfprophetenbuches fragt. Er hebt die besondere
Bedeutung von Ex 34,6—7 hervor, woraus immer wieder anlehnende Zitate in den ers-
ten sechs Biichern der prophetischen Schrift nachweisbar sind, um die Aspekte des
Wesens Gottes zu beschreiben, die sich in Exodus in Barmherzigkeit und der Bestra-
fung der Siinder ausdriicken.”

Mit der zweibédndigen Arbeit von James Dominic Nogalski ist 1993% das bislang
umfangreichste Werk zur Entstehung des Zwolfprophetenbuches erschienen. No-
galski fithrt mit seinem Werk den Begriff des sogenannten ,,Deuteronomic Corpus®
ein, das aus Teilen von Hosea, Amos, Micha und Zephanja bestehe. Dieser Korpus sei
in der Folge durch den sogenannten ,,Joel-related layer” erganzt worden. Dieser Pro-
zess verband die Schriften Nahum, Habakuk, Haggai, Sacharja 1-8, Joel, Obadja und
Maleachi mit dem bestehenden ,,Deuteronomic Corpus.“? In einem letzten Schritt
seien dann in dieses Elfprophetenbuch Sacharja 9-14 und Jona eingefiigt worden.
Aaron Schart lobte die Arbeit Nogalskis als Meilenstein in der Forschung zum Zwolf-
prophetenbuch, gab aber zu bedenken, dass diese Arbeit in keinster Weise die Vor-
stufen des ,,Deuteronomic Corpus” beriicksichtigt und stellte die Frage, in wie weit

16 Beispielsweise die ,,Festellung der Siinde von Israel und den V6lkern“ in Hosea bis Micha und die
folgende ,,Schilderung der Strafe“ in Nahum bis Zephanja. Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des
Zwélfprophetenbuches, 10-11.

17 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwolfprophetenbuches, 11.

18 0dil Hannes Steck, Der Abschlufs der Prophetie im Alten Testament. Ein Versuch zur Frage der Vor-
geschichte des Kanons (Neukirchen-Vluyn: Neukirchen Verlag, 1991).

19 Terence Collins, The Mantle of Elijah. The Redaction Criticism of the Prophetical Books (Sheffield:
JSOT Press, 1993).

20 Raymond C. van Leeuwen, “Scribal Wisdom and Theodicy in the Book of the Twelve.” In In Search
of Wisdom. Essays in Memory of John G. Gammie. hg. Leo G. Perdue, Bernard Brandon Scott, William
Johnston Wiseman (Louisville: Westminster /John Knox, 1993), 31-49.

21 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwélfprophetenbuches, 13-14.

22 Vgl. James Dominic Nogalski, Literary Precursors to the Book of the Twelve (Berlin: De Gruyter,
1993) und James Dominic Nogalski, Redactional Processes in the Book of the Twelve (Berlin: De Gruy-
ter, 1993).

23 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwdlfprophetenbuches, 16.



4 —— Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

die Bedeutung dieses ,,Joel-related layer” — in der Weise wie Nogalski es herausstellt
— zu halten ist.>* Wahrend Autoren wie Wolfe schrifteniibergreifend argumentieren,
untersucht Nogalski die Texte nach dem Verkettungsphdnomen. Dabei geht er auf die
jeweils letzten und ersten Kapitel der Folgeschrift ein, beriicksichtigt aber zu wenig
Beziige zu mittleren Kapiteln.”

Der Vollstandigkeit halber sei die Schrift von Richard J. Coggins (1994)* er-
wdahnt, die allerdings — dhnlich wie House — eine rein synchrone Herangehensweise
verfolgt und deshalb redaktionsgeschichtlich nicht relevant ist.

1995 folgte mit dem Aufsatz von Jorg Jeremias ,,Die Anfiange des Dodekaprophe-

ton: Hosea und Amos“¥ eine Forschungsarbeit, die sich in der Hauptsache mit den
beiden wohl dltesten Schriften des Zwolfprophetenbuches befasst und nachweist,
dass es in Hosea und Amos Stellen gibt, die sich explizit aufeinander beziehen. Dies
zeige, dass eine Verkniipfung als Gesamtwerk von Beginn an vorgesehen war.?
Mit der Dissertationsschrift von Barry Alan Jones folgte 1995 ein Werk?, das die An-
ordnung der Schriften im Zwolfprophetenbuch in Handschriften und Drucken unter-
suchte. Jones wies darauf hin, dass das Buch Jona in den verschiedenen Uberliefe-
rungen immer wieder an anderen Stellen steht, was darauf hinweise, dass es die
letzte Schrift gewesen sein miisse, die dem Zwolfprophetenbuch hinzugefiigt wurde.
Weiterhin pladiert Jones aufgrund verschiedener Beziige zwischen dem Buch Joel
und dem Buch Obadja fiir die These, dass die Version der Septuaginta den dltesten
Text des Zwolfprophetenbuches bewahrt habe.*

In seiner 1998 erschienenen Habilitationsschrift ,,Die Entstehung des Zwolfpro-
phetenbuches“*' modifizierte Aaron Schart die Ergebnisse von Wolfe, Nogalski und
Jeremias. Hatte Jorg Jeremias zum ersten Mal die enge Verkniipfung von Hosea und
Amos nachgewiesen, zeigte Aaron Schart auf, dass beide Prophetenbiicher vom glei-
chen Autorenkreis stammten, um eine Begriindung fiir den Untergang des Nordreichs

24 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwdlfprophetenbuches, 16.

25 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwolfprophetenbuches, 16.

26 Vgl. Richard J. Coggins, “The Minor Prophets — One Book or Twelve?” In Crossing the Boundaries.
Fs. Michael D. Goulder, hg. Stanley E. Porter (Leiden und Boston: Brill, 1994), 57-68.

27 ]Jorg Jeremias, “Die Anfange des Dodekapropheton: Hosea und Amos.” In Hosea und Amos: Stu-
dien zu den Anfiingen des Dodekapropheton, hg. Joachim Jeremias (Tiibingen: Mohr Siebeck, 1996),
34-54.

28 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwolfprophetenbuches, 17-18.

29 Barry Alan Jones, The Formation of the Book of the Twelve: A Study in Text and Canon (Atlanta:
Scholars Press, 1995).

30 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwélfprophetenbuches, 9-10.

31 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwolfprophetenbuches. Neubearbeitungen von Amos im Rah-
men schrifteniibergreifender Redaktionsprozesse (Berlin: De Gruyter, 1998).



Einleitung = 5

geben zu konnen.? Nogalskis ,,Deuteronomic Corpus®, bei Schart ,,D-Korpus“ be-
nannt, besteht auch bei Schart aus den Schriften Hosea, Amos, Micha und Zephanja.
Rainer Albertz bezeichnete 2001 diesen Korpus als ,,Vierprophetenbuch.“*

2006 nahm Jakob Wéhrle in seinem Werk ,,Die frithen Sammlungen des Zwolf-
prophetenbuches“* weitere Anpassungen des D-Korpus vor, in dem er den D-Korpus
mit IT Reg verglich. Wohrle zeigte deutliche Stichwortiibereinstimmungen zwischen
beiden Schriften und stellte dabei die Parallelitédt der Biicher Hosea und Amos zu II
Reg 17 heraus. Weiter zog er Parallelen zwischen dem Buch Micha und II Reg 18, in
dem iiber die Hiskia-Zeit berichtet wird, sowie zwischen dem Buch Zephanja und der
Zeit von Joschija (Untergang Judas und Jerusalems) in II Reg 22-25. Er schloss daraus,
dass die Parallelitéit zu II Reg ,,offensichtlich ganz bewusst hergestellt* wurde.>

Die Forschungsergebnisse von Rainer Albertz und Jakob Wéhrle, die auf der von
Schart formulierten Theorie zum Zwélfprophetenbuch aufbauen, haben bis heute Be-
stand. Das entscheidende Forschungsergebnis von Schart, Albertz und Wohrle ist die
Erkenntnis, dass das Zwolfprophetenbuch von Beginn an als ein Werk vorgesehen
war: Die Sammlung mit schrifteniibergreifenden Stichwortbeziigen ist in mehreren
Redaktionsschritten entstanden. Im ersten Schritt kann von einem Zweipropheten-
buch ausgegangen werden, das aus Hosea und Amos bestand. Der folgende D-Korpus
(oder das ,,Vierprophetenbuch®) erginzt diesen Zusammenschluss um Micha und Ze-
phanja. Die Intention dieser Erweiterung zeigt sich in der thematischen Erweiterung
des Werks. Es wird deutlich, dass die Propheten von der Gesetzesiiberlieferung ab-
hingen. Im Zentrum ihrer Reden steht die Abwendung von der Toratreue. Sie fordern
eine Riickkehr zu den festgelegten Gesetzen. Allein in diesen vier Schriften finden
sich viele Parallelen zu dem sogenannten deuteronomischen Fluchkapitel (Dtn
28,15-68). Es zeigt sich weiter, dass die in diesen Schriften angedrohten Konsequen-
zen nichts weiter sind als die Strafen, die im deuteronomistischen Gesetz fiir recht-
brecherisches Verhalten vorgesehen sind.*® Im nédchsten Redaktionsschritt wurden
die Schriften Nahum und Habakuk eingefiigt, zu dem ein ,vorgefertigter Bericht“>”
iiber das Auftreten der Propheten Haggai und Sacharja. Im grofiten Redaktionsschritt
sollen alle Schriften aufler Jona zusammengefiigt worden sein. Nogalski bezeichnet

32 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwélfprophetenbuches, 110-120.

33 Rainer Albertz, “Die Exilzeit. 6. Jahrhundert v. Chr.” Biblische Enzyklopddie, Bd. 7 (Stuttgart: Kohl-
hammer, 2001).

34 Jakob Wohrle, Die friihen Sammlungen des Zwélfprophetenbuches. Entstehung und Komposition
(Berlin: De Gruyter, 2006).

35 Aaron Schart, “Zwolfprophetenbuch” Das Wissenschaftliche Bibellexikon im Internet (Www.wibi-
lex.de; 2007) 4.1.1 (13.06.2018).

36 Vgl. Aaron Schart, “Zw6lfprophetenbuch” www.wibilex.de; 2007 4.1.2 (13.06.2018).

37 Namentlich Hag 1-2 und Sach 1-8.



6 —— Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

diese Schicht als ,,Joel-related layer“, weil alle Schriften so kombiniert und nachbe-
arbeitet wurden, dass sie mit dem endgeschichtlichen Szenario in Joel harmonieren.*®
Schart stimmt Nogalskis zu, der davon ausgeht, ,,dass der Joel-Redaktor das D-Korpus
mit Nahum, Habakuk und dem Korpus aus Hag 1 bis Sach 8 zusammenfiihrte und aus
vorgefundenem Spruchmaterial die Schriften Joel und Obadja speziell fiir ihre Ver-
wendung im Zwolfprophetenbuch schuf.“*> Am Schluss sei eine prophetische Dispu-
tationssammlung als Gegengewicht zu Sach 7-8 unter dem Titel ,,Maleachi“ ange-
hiangt worden. In der Weiterbearbeitung dieser These durch Schart fillt Maleachi
allerdings wieder aus dieser Redaktionsschicht heraus, da Sach 14 den Abschluss die-
ses Korpus bilde, das den thematischen Fokus auf den ,,Tag JHWHs" lege, der die
Durchsetzung der Herrschaft JHWHSs mit sich bringt. Die endredaktionelle Schicht des
Zwolfprophetenbuches besteht dann laut Schart aus Jona und Maleachi. Dabei wird
mit Jona auch das persoénliche Ergehen eines Propheten der Schriftensammlung als
inhaltlicher Schwerpunkt hinzugefiigt. Es geht nicht mehr nur um die Propheten als
Verkiinder des Wortes JHWH, sondern auch um den Propheten selbst und seine
Schwierigkeiten und Angste. Schart weist zudem darauf hin, dass mit dieser Schrift
eine gegen Joel gerichtete Satire aufgenommen wird, in der die Darstellung der Volker
der Welt kontrér zu der in Joel gesehen wird.*® Schlief3lich falle zu Jona auf, dass diese
Schrift in einem Gegensatz zu Nahum zu stehen scheint: ,,Wahrend die Jonaschrift
Ninive eine mit grofitem Ernst durchgefiihrte Bufie zuschreibt, kiindigt Nahum der
Hauptstadt des Assyrerreiches die Entehrung und gnadenlose Zerstérung an.“

Die Maleachischrift muss nach Schart geteilt betrachtet werden: Die Schrift setzt
den Kontrast zu Sach 14, indem sie die ,hoch angespannte Naherwartung“** nicht
weiterfiihrt, sondern im Gegensatz die Gegner Maleachis prasentiert, die vom Gefiihl
gepragt sind, Gott habe sie verlassen. Maleachi ruft zum Durchhalten auf und vermit-
telt weiter das Bild, diejenigen, die trotz niederschmetternder Ereignisse Toratreue
hielten, wiirden belohnt werden. Schart merkt an, dass Mal 3,22—-24 herausgelost wer-
den miisse, da diese Verse ,,in ihrem Horizont sehr wahrscheinlich schon den Rah-
men des Zwolfprophetenbuches [iiberschreiten] und [...] am Ende des Kanonteils Ne-
biim grundsitzlich das Verhiltnis von Gesetzesiiberlieferung, die durch Mose
reprasentiert wird, und prophetischer Tradition, die von Elija verkorpert wird [K14-
ren].“®

38 Vgl. Aaron Schart, “Zwélfprophetenbuch” www.wibilex.de; 2007 4.4.1 (13.06.2018).
39 Vgl. Aaron Schart, “Zwolfprophetenbuch” www.wibilex.de; 2007 4.4.1 (13.06.2018).
40 Vgl. Aaron Schart, “Zwolfprophetenbuch” www.wibilex.de; 2007 4.5.1 (13.06.2018).
41 Vgl. Aaron Schart, “Zwolfprophetenbuch” www.wibilex.de; 2007 4.5.1 (13.06.2018).
42 Vgl. Aaron Schart, “Zwolfprophetenbuch” www.wibilex.de; 2007 4.5.2 (13.06.2018).
43 Vgl. Aaron Schart, “Zwolfprophetenbuch” www.wibilex.de; 2007 4.5.2 (13.06.2018). Zum Verhdlt-
nis von Mal 3,22-24 und Elija siehe au3erdem das Werk von Ulrich Kellermann, “Elija als Toralehrer
und Versohner. Mal 3,22-24 und das Motiv der Zuwendung der Herzen von Vitern und S6hnen durch



Einleitung = 7

Abschlieflend ist auf den 2011 erschienenen Artikel ,,Das Vierprophetenbuch. Ein exe-
getischer Nachruf“* von Christoph Levin zu verweisen, in dem er der These eines
Vierprophetenbuchs aus Hosea, Amos, Micha und Zephanja widerspricht. Nach Le-
vin beinhaltet der sogenannte ,,D-Korpus® kein deuteronomistisches Konzept und
steht auch in keinem Zusammenhang mit diesem.* Auch das Argument, die vier Bii-
cher wiirden mit den gleichen Uberschriften beginnen, hilt er fiir zu schwach. Levin
argumentiert, dass der Begriff m177° 927 viel zu verbreitet sei, als dass man daraus eine
verldssliche Aussage fiir die Redaktionsgeschichte des Zwolfprophetenbuches ablei-
ten kénne.*® Der Versuch, die These zur Entstehung des Vierprophetenbuchs zu wie-
derlegen, bleibt stehen, ohne das Levin eine eigene, neue These formuliert.

Aaron Schart merkt zusammenfassend an, dass es zwar inzwischen als ,,Faktum*
akzeptiert wird, dass es sich bei dem Zwélfprophetenbuch um einen Textkorpus han-
delt, die Frage nach der Konsequenz fiir die inhaltliche Interpretation der einzelnen
Schriften aber nicht weiter thematisiert wird.*” Argumentativ wird angefiihrt, dass die
einzelnen Schriften sich so stark voneinander unterscheiden, dass diese weiterhin
einzeln zu betrachten sind. Die Tatsache, dass die zwolf Schriften in einer Vielzahl
von Fillen als Gesamtschrift auf einer Rolle belegt sind, wird hauptsédchlich technisch
begriindet: Es wird beispielsweise angefiihrt, dass die Handhabung von kleinen Rol-
len (vgl. Obadja) schwierig ist und man aus diesem Grund die Texte auf einer Rolle
zusammenfasste. Weiterhin wird das Argument angefiihrt, die Schreiber seien an re-
lativ gleich groflen Rollen interessiert gewesen.*® Auch im Talmud wird bereits die
Problematik beschrieben und diskutiert, kleine Rollen kénnten verloren gehen.*
Dass all diese Argumente durchaus zu beriicksichtigen sind, bleibt unbestritten, je-
doch kénnen diese technischen Hinweise nicht als ausschlief3liche Erklarung fiir das
Phdnomen der einen zusammenhdngenden Schrift gelten. Eine weitere These zur Be-
griindung eines Zwolfprophetenbuches zeigt sich in der Symbolik der Zahl Zwolf. Die
Verwendung der Zahlenkombination zw6lf und drei wird Zahlensymbolisch betrach-
tet, indem die drei grolen Propheten (Jesaja, Jeremia und Ezechiel) fiir die Zahl der

Elija im frithen Judentum.” In Beitrdge zum Verstehen der Bibel, hg. Manfred Oeming, Gerd Theif3en,
Bd. 32 (Berlin: Lit Verlag, 2017).

44 Christopher Levin, “Das Vierprophetenbuch. Ein exegetischer Nachruf.” Zeitschrift fiir die alttes-
tamentliche Wissenschaft 123 (2011): 221-235.

45 Vgl. Christopher Levin, “Das Vierprophetenbuch. Ein exegetischer Nachruf.” Zeitschrift fiir die
alttestamentliche Wissenschaft 123 (2011): 224.

46 Vgl. Christopher Levin, “Das Vierprophetenbuch. Ein exegetischer Nachruf.” Zeitschrift fiir die
alttestamentliche Wissenschaft 123 (2011): 225.

47 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwélfprophetenbuches, 4.

48 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwolfprophetenbuches, 4. Horst Dietrich Preuf3, Klaus Ber-
ger, Bibelkunde des Alten und Neuen Testaments: Erster Teil: Altes Testament (Stuttgart: UTB, 1980),
201.

49 Vgl. bBB 14b.



8 — Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

drei Patriarchen stehen und die Zahl zwolf fiir die zwo6lf Stimme, die zusammen Israel
bilden.*

1.2 Das Zwdlfprophetenbuch in Qumran und in Jesus Sirach

Schon die &ltesten Handschriftenfunde zu den kleinen Propheten aus der 4. Hohle
von Qumran®' zeigen, dass die zwolf kleine Propheten als ein Gesamtwerk verstanden
wurden, denn sie wurden auf einer Rolle geschrieben.>? Dies gilt ebenso fiir eine gut
erhaltene Handschrift>® des Zwolfprophetenbuches aus dem Wadi Murrabbaat, die
dem 1. Jh. v. Z. zugeordnet wird.>* Zu dieser Handschrift ist besonders zu erwdhnen,
dass zwischen den einzelnen Biichern lediglich drei Leerzeilen gelassen werden und
keine neue Kolumne begonnen wird. Dies verdeutlicht auch im Seitenlayout die Zu-
sammengehorigkeit der einzelnen Propheten.”® Mit dieser Anordnung stimmt die
Handschrift mit der Vorgabe des Talmud in bBB 13b iiberein, wo es heif3t: ,,Zwischen
dem einen und dem anderen Buch der Tora miissen vier Zeilen frei bleiben und
ebenso zwischen einem Propheten und dem anderen; bei den Zwolf nur drei Zeilen.“

Auch Jesus Sirach (vor 175 v. Z.) erwdhnt das Zwolfprophetenbuch.* In der grie-
chischen Textiiberlieferung von Jesus Sirach 49,10 heif3t es: ,,Und ferner die zwolf
Propheten, es mogen ihre Gebeine auf[sprieen aus ihrem| Grab, die Jakob Heilung
zuteilwerden lieflen und ihm halfen durch [hoffnungsvollen Glauben].“*” Erich Zen-
ger merkte dazu an: ,,Dabei wird die Zwolfzahl subtil mit dem aus den zwolf S6hnen
Jakobs entstandenen Volk Israel in Verbindung gebracht.“>® Aaron Schart folgert aus
Jesus Sirach, dass die vertretene Vorstellung ,,die Zusammensetzung Israels aus zwolf
Stammen zu einem Volk spiegele sich in der Zusammensetzung von zwdlf Propheten-
biichern zu einem Zwolfprophetenbuch®, sei nicht denkbar, wenn das abgeschlos-
sene Zwolfprophetenbuch nicht bereits etabliert gewesen sei. Demnach muss die

50 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwélfprophetenbuches, 5-6.

51 The Biblical Qumran Scrolls. Transcription and Textual Variant, hg. Eugene Ulrich, Bd. 2 (Leiden
und Boston: Brill, 2013).

52 Im Jahr 2005 wurden in der Reihe Biblia Qumranica die in Qumran gefundenden Schriften des
Zwolfprophetenbuches in einer kritischen Textedition zugdnglich gemacht: Biblia Qumranica. Minor
Prophets, Bd. 3B, hg. Beate Ego, Armin Lange, Hermann Lichtenberger, Kristin De Troyer (Leiden und
Boston: Brill, 2005).

53 Diese Handschrift weist unleserliche Textteile auf und kann deshalb nicht als vollstdandig bezeich-
net werden. Sie bildet allerdings alle zwolf prophetischen Schriften ab.

54 Discoveries in the Judaean Desert, Les Grottes de Murabba’at Bd. II, hg. Pierre Benoit, J6zef T.
Milik, Roland de Vaux (Oxford: Clarendon Press, 1960), ,Rouleau des douze Prophétes*, 181-205.

55 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwolfprophetenbuches, 2.

56 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwélfprophetenbuches, 2.

57 Georg Sauer, Jesus Sirach (Ben Sira). Jiidische Schriften aus Hellenistisch-rémischer Zeit, Bd. 3,5
(Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus, 1981), 629.

58 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwolfprophetenbuches, 4.



Einleitung = 9

Textredaktion des Zwolfprophetenbuches um 200 v. Z. zumindest in einigen jiidi-
schen Kreisen abgeschlossen gewesen sein.”

1.3 Die griechische Texttradition des Zwdlfprophetenbuches

Die einzigen vollstdndig erhaltenen Handschriften der Septuaginta (im Folgenden
LXX), die den gesamten prophetischen Kanon abbilden, sind die christlichen Codices
ab dem 4. Jh. n. Z.: Vaticanus (4. Jh.)®°, Sinaiticus (4. Jh.)® und Alexandrinus (5. Jh.)®
Der Codex Alexandrinus bildet dabei die adlteste Textstufe und gleichzeitig den kom-
plexesten Text ab, wahrend der Codex Vaticanus eine bereits durch verschiedene
nachtragliche Angleichungen an den masoretischen Text (MT) verdnderte Textver-
sion darstellt.® Beide Texte haben eine gemeinsame Vorlage und es ist davon auszu-
gehen, dass die Vorlage dieser Vorlage die urspriingliche LXX-Version darstellt.®

In den drei Codices ist die Reihenfolge der Propheten wie folgt: Die 12+4 Variante
(Zwolfprophetenbuch + Jes, Jer, Ez, Dan®) findet sich in den Codices Vaticanus und
Alexandrinus, wihrend der Codex Sinaiticus die Anordnung des MT (Jes, Jer, Ez +
Zwolfprophetenbuch) aufweist. Deutlich ist damit, dass das Zwolfprophetenbuch im
5. Jh. in seiner Einheit gefestigt war, die anderen prophetischen Biicher allerdings in
ihrer Position variieren konnten. Die 12+4 Folge scheint, soweit sie in der jiidischen
Tradition der LXX iiberliefert wird, die geschichtliche Folge der Propheten und dem
Buch Daniel widerzuspiegeln: Hos 1,4 libermittelt eine Strafrede gegen Jehu, womit
Hosea als Prophet der friihen Konigszeit erwiesen ist. In allen anderen Prophetenbii-
chern werden nur spatere Konige erwdhnt. Da es sich bei dem Zwdlfprophetenbuch
allerdings um eine Bucheinheit handelt, konnte man Hosea nicht losgeldst vor Jesaja
stellen.

Es wird angenommen, dass das Zwélfprophetenbuch der LXX und der masoreti-
sche Text des Zwolfprophetenbuches auf eine gemeinsame Vorlage zuriickgehen,

59 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwilfprophetenbuches, 4.

60 Carlo Vercellonis, Giuseppe Cozza-Luzi, Bibliorum Sacrorum Graecus Codex Vaticanus (Rom,
1868).

61 Kirsopp Lake, Codex Sinaiticus Petropolitanus: The New Testament, the Epistle of Barnabas and the
Shepherd of Hermas (Oxford: Clarendon Press, 1911).

62 Royal Ms. 1D VIII, British Library.

63 Vgl. Die Septuaginta zwischen Judentum und Christentum, hg. Martin Hengel, Anna Maria Schwe-
mer (Tiibingen: Mohr Siebeck, 1994), 219.

64 Vgl. Die Septuaginta Deutsch. Erlduterung und Kommentare zum griechischen Alten Testament, hg.
Martin Karrer, Wolfgang Kraus, Bd. 2 (Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2011), 2276.

65 Hier wird deutlich, dass es sich um christliche Codices handelt, bei denen das Buch Daniel zu den
prophetischen Biichern gezdhlt wird und nicht zu den Schriften, wie es die jiidische Tradition ver-
langt.



10 — Jalkut Schimoni Zwdlfpropheten

den im Folgenden bezeichneten G-LXX+MT.% Zu etwa 98% hat der MT die Schreib-
weise von G-LXX+MT bewahrt, wobei gleichzeitig die Abweichungen zwischen LXX
und G-LXX+MT auf spatere Nachbearbeitungen der LXX zuriickzufiihren sind. Zwei
Textunterschiede in der LXX-Vorlage miissen an dieser Stelle jedoch besonders her-
vorgehoben werden: Zum einen der Zusatz in Hos 13,4%, dieser findet sich fragmen-
tarisch auch in 4QXII°. Hier bildet die LXX-Vorlage eine dltere Lesart als die des MT
ab. Zum anderen weitere Zusétze, die sich in der LXX nachweisen lassen, aber nicht
in Qumran oder einem anderen Textfragment nachweisbar sind. Diese gehen wahr-
scheinlich auf eine spitere redaktionelle Bearbeitung der LXX zuriick.%®

Seit der Septuaginta Ausgabe von 1943 (1984 GO)® ist ein weiterer Handschrif-
tenfund hinzugekommen. Hierbei handelt es sich um die aus einer H6hle im Nahal
Hever stammende Schrift des Zwolfprophetenbuches 8HevXIIgr. Die griechischen
Fragmente der Handschrift wurden von Beduinen erworben und zunéchst vorldufig
von Barthélemy im Jahr 1963 vertffentlicht.” Barthélemy zeigte in seiner Verdffentli-
chung, dass dieses griechische Fragment auf der Grundlage des LXX-Textes geschrie-
ben, aber an mehreren Stellen an den MT angeglichen wurde. Tov und Kraft, die 1990
die Fragmente vollstdndig verdffentlichten, konnten Barthélemys These bestédtigen.”
Auch 8HevXIlIgr, das wahrscheinlich aus dem 1. Jh. v. Z. stammt, bildet den Zwolfpro-
phetentext auf einer Rolle ab. Dies taten auch alle anderen griechischen Textzeugen
des Zwolfprophetenbuches. Demnach wurde das Zwolfprophetenbuch auch in helle-
nistischer Tradition zu jedem Zeitpunkt als eine Einheit betrachtet. Ein Unterschied
zeigt sich allerdings in der Reihenfolge der zwolf prophetischen Biicher.” Diese un-
terschiedliche Anordnung kann durchaus Konsequenzen fiir die Interpretation des
Gesamtwerkes haben. Schart stellt zwei Varianten heraus und unterscheidet dabei
zwischen der christlichen und der jiidischen Tradition: In den griechisch-christlichen

66 Vgl. Die Septuaginta Deutsch. Bd. 2 (Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2011), 2279.

67 Vgl. The Biblical Qumran Scrolls. Transcription and Textual Variant, hg. Eugene Ulrich, Bd. 2 (Lei-
den und Boston: Brill, 2013), 597.

68 Vgl. Die Septuaginta Deutsch. Erlduterung und Kommentare zum griechischen Alten Testament, hg.
Martin Karrer, Wolfgang Kraus, Bd. 2 (Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2011), 2279-2280.

69 Vgl. Joseph Ziegler, Duodecim Prophetae, Septuaginta; Vetus Testamentum Graecum Auctoritate
Academiae Litterarum Gottingensis, Bd. 13 (Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1984).

70 Vgl. Dominique Barthelemy, Les devanciers d’Aquila premiére publication intégrale du texte des
fragments du dodécaprophéton trouvé dans le desert de Juda, précédée d’une étude sur les traductions
et recensions grecques de la Bible réalisées au premiére siecle de notre ere sous Uinfluence du rabbin.
(Leiden und Boston: Brill, 1963).

71 Vgl. Emanuel Tov, The Greek Minor Prophets Scroll from Nahal Hever (8HevXIIgr) (Oxford: Oxford
University Press, 1990). - In Biblia Qumranica wurden zum Zwolfprophetenbuch 4QXIIc- und 4QXIle
aus Qumran mit 8HevXIIgr aus Nahal Hever synoptisch ediert: Biblia Qumranica. Minor Prophets, Bd.
3B, hg. Beate Ego, Armin Lange, Hermann Lichtenberger, Kristin De Troyer, Bd. 3B (Leiden und Bos-
ton: Brill, 2005).

72 Vgl. Die Septuaginta Deutsch, 2277.



Einleitung = 11

Handschriften findet sich die Reihenfolge: Hosea, Amos, Micha, Joel, Obadja, Jona,
Nahum, Habakuk, Zephanja, Haggai, Sacharja, Maleachi. Die fragmentarisch grie-
chisch-jiidische Schrift 8HevXIIgr weist die Anordnung des MT auf, mit der Aus-
nahme der Position von Micha.” Hier stehen Amos und Micha direkt hinter Hosea,
gefolgt von den anderen Schriften in der masoretischen Reihenfolge.”* Schart stellt
dazu die These auf, dass man aus den Uberschriften von Hosea, Amos und Micha
schloss, dass Hosea gleichzeitig mit Amos und Micha aufgetreten war und stellte sie
deshalb direkt hintereinander.” Da die Schriften Joel, Obadja und Jona nicht datier-
bar sind, storten sie an ihrer Stelle die enge thematische Bezogenheit von Hosea, A-
mos und Micha. In dieser Anordnung spiegelt sich eine Chronologie der Ereignisse,
indem alle Prophetien, die das Nordreich betreffen (Hosea, Amos, Micha) als ge-
schlossener Block nach vorne gezogen wurden. Alle anderen Prophetien betreffen
das Siidreich Juda.”® Geht man davon aus, dass die zwolf Propheten sich in ihrer Bot-
schaft auf ihren jeweiligen Vorgidnger beziehen, hat die Umstellung der Reihenfolge
durchaus ernst zu nehmende Folgen.”

1.4 Das Zwdolfprophetenbuch in der rabbinischen Tradition

Auch innerhalb der rabbinischen Literatur wird deutlich, dass die zwdlf kleinen Pro-
pheten in der jiidischen Tradition als ein Buch verstanden werden: An erster Stelle ist
dies an der namentlichen Bezeichnung dieses gesamten Textabschnittes auszu-
machen; so spricht der masoretische Text bzw. die Schlussmasora am Ende des Text-
korpus schlicht von ,,die Zwolf“ (hwy ow). Als ,,die Zwolf* wird das Zwolfprophe-
tenbuch auch im babylonischen Talmud bezeichnet.” In der Schlussmasora werden
aufierdem alle Verse aller zwolf Propheten addiert und es wird geschlussfolgert, dass
Micha 3,12 die Mitte dieses Korpus bildet.?° Dieser Hinweis auf Micha 3,12 ist eines der
pragnantesten Hinweise darauf, dass die Gelehrten von einem zusammenhédngenden
Text ausgingen. Die ,statistischen“ Auswertungen in dieser Form wurden von den

73 Vgl. Die Septuaginta Deutsch, 2277.

74 Hos, Am, Mi, Joel, Ob, Jona, Mi, Nah, Hab, Zeph, Hag, Sach, Mal.

75 Vgl. Die Septuaginta Deutsch, 2277-2279

76 Vgl. Die Septuaginta Deutsch, 2277-2279.

77 Vgl. Die Septuaginta Deutsch, 2277-2279.

78 Vgl. Biblia Hebraica, hg. Rudolph Kittel (Stuttgart: Wiirtembergische Bibelanstalt, 1974).

79 Hier bBB 14b-15a: Die Rabbanan lehrten: Die Reihenfolge der Propheten ist wie folgt: Jehoschua,
Richter, Samuel, Konige, Jeremia, Ezechiel, Jesaja, und die Zwolf ("\wy 0°1w). [...] Hiskija und seine
Gefdhrten schrieben Jesaja, Spriiche, das Lied der Lieder und Kohelet. Die Mdnner der Gro3synode
schrieben Ezechiel, die Zwolf ("\wy 2°1w), Daniel und die Esterrolle. Ezra schrieb sein Buch und die
Genealogie der Chronik bis auf seine eigene.

80 Vgl. Aaron Schart, Die Entstehung des Zwolfprophetenbuches, 1.



12 — Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

Masoreten nur fiir einen zusammenhangenden Textkorpus angefertigt. Des Weiteren
findet sich im babylonischen Talmud in bMeg 24a die folgende Erklarung:

Andererseits wird gelehrt: Man darf nicht von einem Propheten zu einem [anderen] Propheten
springen. Aber in den zwolf [kleinen] Propheten darf man springen, nur dass man nicht vom
Ende eines Buches zu seinem Anfang springt.’!

Dies erklart, dass das Zwolfprophetenbuch genauso als ein Buch betrachtet wird wie
es bei Jesaja, Jeremia und Ezechiel der Fall ist. Es ist nicht erlaubt, zwischen den so-
genannten ,,grof3en“ Propheten zu springen, innerhalb eines Prophetenbuches je-
doch schon. So ist es auch erlaubt, beim Lesen innerhalb des einen Zwdlfpropheten-
buches zu springen. Ob die Bibelauslegung im Jalkut zu den zwolf Propheten ebenso
als Auslegung zu einem Zwolfprophetenbuch konzipiert wurde, bleibt im Zuge dieser
Arbeit zu iiberpriifen.

1.5 Das Zwolfprophetenbuch im Jalkut Schimoni

Abgesehen vom Buch Jona®* steht fiir kein Buch der zwdolf Propheten ein Midrasch zur
Verfiigung,® den der Autor des Jalkut zur Erstellung einer fortlaufenden Auslegung
hatte nutzen konnen. Er musste sich daher aus den verschiedensten Quellentexten —
die wiederum Auslegungen zu anderen biblischen Biichern sind® - einen fortlaufen-
den Kommentar erschaffen.

Jalkut Schimoni Hosea

In Jalkut Schimoni Hosea wird der Prophet Hosea, der nach Hos 1,1 ein Sohn des
Be’eri ist, mit Seder Olam 20 als Zeitgenosse von Jesaja, Amos und Micha gesehen,
wobei Micha als der jiingste dieser Propheten ermittelt wird. Mit bPes 87b verweist
der Jalkut auf die schwierige Beziehung der Propheten zu den in ihrer Zeit lebenden
Konigen. Nach Hos 1,1, ,,in den Tagen Usias, Jotams, Ahas, Hiskias“, erlebte Hosea vier
Konige. Daraus wird geschlossen, dass alle Propheten jeweils vier Kénigen entgegen-
treten mussten. Eine weitere Stelle aus bPes 87a-b verweist auf die Aufgabe des Pro-
pheten: Er hat Israel mitzuteilen, dass es gegen Gott gesiindigt hat. Dass Gott nach

81 Vgl. Dagmar Borner-Klein, Elisabeth Hollender, Der Traktat Megilla. Rabbinische Kommentare
zum Buch Ester, Bd. 1 (Leiden, Bosten, K6In: Brill, 2000), 265.

82 Der Jona-Midrasch in Adolf Jellinek, Bet ha-Midrasch. Sammlung kleiner Midraschim und ver-
mischter Abhandlungen aus der dlteren jiidischen Literatur. Erster Teil (Leipzig, 1853; 3. Aufl., Jerusa-
lem: Wahrmann Books), 96-105 (= BhM); Ms. de Rossi 563. Chaim Meir Horowitz, Aguddat Aggadot
o-Kobets Midraschim Ketanim. Sammlung kleiner Midraschim, Bd. 1 (Berlin: H. Itzkowski, 1881).

83 In wie weit dieser fortlaufende Midrasch zu Jona in der Jonakommentierung Verwendung findet
wird in der Folge geklart.

84 Beispielsweise Midraschliteratur wie GenR oder LevR.



Einleitung = 13

Hos 1,1-2 Hosea mit einer symbolischen Handlung betraut, um Israel seine Siinden
vor Augen zu fiihren, verbindet der Jalkut mit einer Kritik am Propheten selbst: Gott
hitte Hosea nicht mit der drastischen Aufgabe konfrontiert, mit einer Hure ein Kind
zu zeugen, um dann diese Frau samt des Kindes wegzuschicken, wenn Hosea Gott
hitte davon iiberzeugen kénnen, dass Israel aus einer kurzlebigen Laune heraus siin-
digte. Gott wiirde Israel nicht durch ein anderes Volk ersetzt haben wollen, wenn Ho-
sea Israel vor Gott verteidigt hétte. Das Kind der Hure soll den Namen tragen, ,,nicht
mein Volk“ und Hosea soll am eigenen Leib erleben, wie es sich anfiihlt, das eigene
Kind wegschicken zu miissen. Erst dann wird er begreifen, warum Gott Israel nach-
trauert. Mit PRK 24,9 bekraftigt der Jalkut diese Aussage mit einer Auslegung zu Prov
18,20: Von der Frucht des Mundes wird der Leib des Mannes gesdittigt. Dies wird auf
Ruben bezogen, der Josef vor seinen Briidern retten und ihn zuriick zu seinem Vater
Isaak senden wollte (Gen 37,29). Da nach I Chr 5,1-6 ein ,,Be’era“ als Nachfahre Ru-
bens gilt, wird geschlossen (da nur noch in Hos 1,1, ein klangihnlicher ,,Be’eri“ in der
Bibel zu finden ist), dass beide Namen sich auf ein und dieselbe Person beziehen.
Diese Person ist demnach ein Nachfahre Rubens. Der Jalkut verweist mit bPes 87b
darauf, dass Hosea Israel verkiinden sollte, Gott wolle kein Erbarmen mehr mit Israel
haben (Hos 1,6). Daraus, dass Gott Israel aber namentlich erwidhnt, schlief3t der Jalkut
mit bPes 87b, dass er Israel letztlich vergeben wird. Mit diesem Gedanken beschlief3t
der Jalkut die Kommentierung des ersten Kapitels.

Mit bJoma 22b weist der Jalkut zu Hos 2,1, ,,und die Zahl der Kinder Israels wird
sein“, darauf, dass Israel nur dann unzahlbar sein wird, wenn es den Willen Gottes
erfiillt. Mit SNum § 131 stellt der Jalkut die Dynamik dieses Prozesses in den Vorder-
grund. Gott wiinscht sich, dass die Zahl der Israeliten ,,wie der Sand des Meeres sei*
(Hos 2,1). Doch, sollte Israel den Willen Gottes nicht befolgen, wére es nicht mehr
Gottes Volk (Hos 1,9). Dies gilt auch fiir Samaria als den nérdlichen Teil von Israel
(Hos 14,1%). Ohne Gott gleicht Samaria der unziichtigen Tochter eines Priesters (Lev
21,9).

Mit PR 11,4 vergleicht der Jalkut Israels Unzdhlbarkeit dann mit den Sternen am
Himmel (Gen 15,5): Zuerst ist Israel noch zdhlbar, wie wenn die ersten Sterne auf-
leuchten. Ist aber der volle Sternenhimmel sichtbar, sind die einzelnen Sterne nicht
mehr zdhlbar. Ebenso ist Israel in all seiner Fiille nicht mehr zdhlbar. Dies wird der
Fall sein, wenn Juda und Israel aus dem Exil zuriickkehren (Hos 2,2). Nach bPes 88a
ist der Tag der Wiedervereinigung ,,wie der Tag, als Himmel und Erde erschaffen wur-
den.”

Zu Hos 2,7, ,,denn ihre Mutter ist eine Unziichtige, schandbar war ihre Geborene*,
hebt der Jalkut mit DtnR 2,19 hervor, dass dieser Vers auf Israel zu beziehen sei, wenn

85 Hier wird im Zuge der Auslegung Hos 14,1 als Belegvers angefiihrt. Im 14. Kapitel im Buch Hosea
wird der Vers dann iibersprungen und nicht mehr zur Auslegung angefiihrt.



14 —— Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

es die Verbote von Wucher, Raub und Diebstahl tibertritt. Mit bBer 7a betont der Jal-
kut, dass die Abkehr vom bésen Wandel durch Selbsteinsicht erfolgen miisse. Dies
sei wirksamer als alle Hiebe, die zum Guten veranlassen sollen. Wahrend ein Mann
durch Wucher, Raub und Diebstahl siindigt, so ldsst sich eine Frau nach bKet 64b-
65a eher durch Wein und das Begehren von Schmuck auf Abwege bringen. Nach Hos
2,10 gehort jedoch Gott all das Silber und Gold, mit dem Israel Gotzendienst betreibt,
wie es bBer 32a schildert. Dies vergisst Israel immer wieder dann, wenn es ihm gut
geht. Daher wird Gott nach Hos 2,11 Israel die Lebensgrundlage entziehen, indem er
eine Hungersnot schickt, wenn es seinen Willen nicht befolgt (bBer 35b). Bevor er dies
tut, wird er jedoch die Schande Israels aufdecken (Hos 2,12). Mit bSchab 55a hebt der
Jalkut hervor, dass dies immer wieder in der Geschichte Israels geschehen ist. Nach
Hos 2,13 beendet Gott dann alle Freude Israels. Der Jalkut kommentiert dies mit
bSchab 145b, dass dies nur fiir Israel, nicht aber etwa fiir Babylonien gilt, obwohl Gott
deren Neumonde und Feste hasst (Jes 1,14). Nach bTaan 29b-30a wihrt dieses Been-
den der Freude durch Gott aber nur eine begrenzte Zeit. Bevor Gott Israel aber etwas
Schlimmes antun muss, um es zur Umkehr zu bewegen, wird er Israel in die Wiiste
locken (Hos 2,16), um dort als Erl6ser zu erscheinen. Nach PRK 5,8 geschieht dies erst
nach einer gewissen Zeit, die man auf unterschiedliche Weise zu berechnen ver-
suchte. Von dort gibt Gott, so Hos 2,17, Israel Weinberge. Nach TanB wa-jera 22 ist
diese Verheifiung unterschiedlich deutbar. Einmal ist sie auf die Bestrafung der Siin-
der bezogen, wie bei der Zerstérung von Sodom und Gomorra (Gen 19,25), in einem
anderen Fall bezieht sie sich als Verheiflung auf die kommende Welt, in der die Wein-
berge allegorisch auf die Propheten gedeutet werden. Zu ihnen geh6rt dann auch Mir-
jam, wie aus einem Analogieschluss zu Ex 19,21 geschlossen wird. Aus Hos 2,17, ,,und
sie antwortet von dort wie in den Tagen ihrer Jugend und wie am Tag ihres Auszugs aus
dem Land Agypten®, wird dann mit bSanh 111a belegt, dass, wie Israel mit 60.000
Mann in das Land Kanaan einzog, so werde es mit 60.000 Mann in den Tagen des
Messias in die kommende Welt gelangen. Diese Zahlenangabe ist mit Blick auf Hos
2,1 so zu interpretieren, dass Israel nur dann zdhlbar ist, wenn es den Willen Gottes
erfiillt. Mit bPes 87a merkt der Jalkut dann zu Hos 2,18, ,,du wirst mich ,,mein Mann“
nennen*, an, dass Israel in dieser Welt noch einer Braut im Hause ihres Vaters gleicht.
Erst wenn Israel in der messianischen Zeit angelangt ist, wird es bei Gott sein, wie
eine Braut, die aus dem Hause ihres Vaters in das Haus des Schwiegervaters wechselt.
Bis dahin ist Israel nach Hos 2,22 die Verlobte Gottes. Diese Verlobung ist durch die
Treue (712K) Israels gesichert. Mit Mek beschallach 7 verweist der Jalkut auf die ver-
schiedenen Bedeutungsvarianten von nn»&. An dem kiinftigen Tag, wenn die Verlo-
bung in die Heirat miindet, wird Gott Himmel und Erde als Zeugen aufrufen (Hos
2,23-24). Diese sollen bezeugen, ob die Treue Israels gewihrleistet ist. Dann wird Gott
Israel ,,ins Land einsden“ (Hos 2,25). Diesen letzten Vers des zweiten Kapitels deutet
der Jalkut mit bPes 87b spektakuldr: ,,Der Heilige, gepriesen sei er, brachte Israel nur
nach Babylonien, damit zu ihnen Fremde (273) hinzugefiigt werden.“ Israel besteht
demnach nicht nur aus den Nachkommen Jakobs, sondern auch aus ,, Fremden®, die



Einleitung = 15

zu Israel halten. Das aber sind die Proselyten, die die Gebote der Tora freiwillig hal-
ten. ,,0°2“ sind daher hier nicht neutral ,,Fremde“, sondern die Personen, die freiwil-
lig zu Israel zugehoren wollen und die entsprechenden Konsequenzen zu tragen be-
reit sind.

Kapitel drei beginnt der Jalkut mit der Deutung von Hos 3,2: Gott hat sich Israel
erworben, indem er sich Silber erworben hat. ,,Silber* wird nun mit bChul 92a allego-
risch auf die ,,Gerechten“ gedeutet. Dies sind die 45 Gerechten, auf denen der Erhalt
der Welt beruht. Nach PRK 5,10 und PRK 12,4 sind die im Vers genannten Zahlen auf
die Abschnitte der Tora oder bestimmte Tage bezogen, von denen Gott sich nach Hos
3,3 wiinscht, dass Israel ,,viele Tage* bei ihm bleiben und keine anderen Gé6tter haben
soll. Wenn dies erreicht ist, wird Israel, so Hos 3,5, umkehren und zu Gott eilen. Dies
deutet der Jalkut mit bMeg 17b—18a auf die messianische Zeit.

Wie die Kommentierung des Jalkut zu Hos 4 zeigt, ist die messianische Zeit jedoch
fern. Mit bQid 13a erklért der Jalkut zundchst den Lasterkatalog in Hos 4,2: ,,Meineid
und Liigen und Morden und Stehlen und Ehebruch brachen aus, und Blut beriihrte Blut.*
Ehebruch wird hier als der Grund gesehen, warum Meineid, Liigen, Morden und Dieb-
stahl begangen werden. Daher muss Ehebruch durch genaue Heirats- und Schei-
dungsurkunden verhindert werden. Mann und Frau miissen sicher wissen konnen,
ob eine Ehe rechtlich eingegangen werden darf. Mit der Anmerkung aus bQid 70b zu
Hos 4,4, ,,und dein Volk ist genau wie der Priester zu schelten®, verweist der Jalkut da-
rauf, dass auch bei Priestern darauf geachtet werden muss, wer wen heiratet. Ist dies
nicht der Fall, werden Priester unverschamt. Nach Hos 4,5 ist dies der Grund dafiir,
dass Priester ,,straucheln.“ Mit bMQ 17a stellt der Jalkut aber fest, dass man einen
solchen Priester nicht 6ffentlich blof3stellen solle.

Zu Hos 4,6, ,,und du hast die Lehre (n11n) deines Gottes vergessen, auch ich werde
deine Sohne vergessen®, erkladrt der Jalkut mit bJoma 38b, dass das Vergessen der
Lehre die Nachkommen ins Exil bringt. Zu Hos 4,7, ,,je gréfSer sie wurden, desto mehr
siindigten sie gegen mich*, fiihrt der Jalkut DtnR 2,19 an, dass damit der Patriarch und
die Richter angesprochen sind. Da 02175 aber auch bedeuten kann: ,,je mehr sich
ihnen mehrte“, iiberliefert der Jalkut auch die sich in DtnR 2,19 anschlieflende Deu-
tung: Je mehr Lindereien Gott Israel gab, desto mehr siindigten sie. Zu Hos 4,6, ,,und
es ergehe dem Volk wie dem Priester*, zitiert der Jalkut bSchab 119b: ,,Jerusalem wurde
nur zerstort, weil die Kleinen und die Grof3en gleichgesetzt waren.” Da der Jalkut im
Anschluss Hos 4,11, ,,Unzucht durch Wein und Most, beraubt sie der Sinne“, deutet,
ermittelt er mit bJoma 76b den Wein als Grund fiir dieses Gleichsein: Der Wein ist es,
warum letztlich alle ins Ungliick stiirzten. Mit bPes 52b fiigt der Jalkut hinzu, dass
durch den Wein der Geist der Unziichtigen , lieblich gestimmt“ wird (Hos 4,12). Er be-
tont mit bSuk 52b, dass man sich am Ende bei iibermafiigem Weingenuss in der Un-
zucht wiederfindet und dass, so bSota 47a-b, der Unzucht nicht beizukommen sei:
Schon Rabban Jochanan ben Zakkai lief3 das Ordal des Bitterwassertrinkens abschaf-
fen, als sich der Ehebruch mehrte und auch Hos 4,14 beklagt ja: ,,Das unverstindige
Volk ist von Sinnen.“



16 — Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

Die zweite grofie Siinde ist der Gotzendienst, von dem Israel jedoch nicht so schlimm
getroffen wird wie durch die Unzucht, da die Israeliten trotz ihres Gétzendienstes,
dennoch untereinander in Frieden leben kdénnen. Wenn sie aber untereinander zer-
stritten sind, so werden sie es, so GenR 38,6, biif3en.

Mit Hos 5,1, ,,hort, ihr Priester“, werden, nach Patriarchen, Richtern und einfa-
chem Volk nun wieder die Priester direkt adressiert. Mit bSanh 102a schlief3t der Jal-
kut eine massive Kritik an den Priestern an, die zum Mord bereit sind, um ihre Gaben
zum Wallfahrtsfest einzusammeln. Nach Hos 5,6 gehen sie nur zu Gott, um ihre
Schafe und Rinder zu bekommen. Deswegen hat Gott sich von ihnen losgesagt (Hos
5,6; bJeb 102b).

Hos 5,7, ,,sie sind gegen JHWH untreu, denn sie zeugen fremde Kinder®, bezieht der
Jalkut mit bQid 70a auf jeden, der eine Frau ,,um des Geldes Willen*“ heiratet. Ein
Mann soll nur eine anstdandige Frau heiraten, an der kein moralischer Makel ist. Mit
TanB schemot 7 erklart der Jalkut, dass der Mann, der aus verwerflichen Griinden eine
Frau heiratet, derjenige ist, der einen Makel hat und dadurch diejenigen makelig
macht, mit denen er Umgang pflegt. Die Strafe, die Hos 5,7 mitbenennt, ,,jetzt wird ein
Monat (wn) ihren Anteil verzehren®, deutet der Jalkut mit einer unbekannten Quelle
auf einen ,,neuen® Konig, den Gott erstehen lasst, um die Siinder zu unterjochen.

Zu Hos 5,9, ,,Efraim soll zur Wiiste werden®, geht es um die im Exil verlorenen 10
Stamme. Mit ThrR pet. 6 hélt der Jalkut fest, die Stamme Juda und Benjamin seien
nicht weggefiihrt worden, da sie wie gottliche Palastwachen gewesen seien. Nach Hos
5,10 steht aber der Stamm Juda unter der Kritik, Grenzen verriickt zu haben. Mit ThrR
1,3 wird allerdings betont, dass die Fiirsten Judas die Grenzen nicht selbst verriickt
haben (Hos 5,10), sondern dass sie ,,wie“ die sind, die Grenzen verriicken. Der Jalkut
schlief3t mit Hos 5,15, dass Gott an seinen Ort, nach Jerusalem, zuriickkehren wird.

Hos 6,1, ,,denn er hat uns zerrissen, und er wird uns heilen“, deutet der Jalkut mit
PR 33,7 auf Gott, der wie ein Arzt Geschwiire aufschneiden muss, damit eine Wunde
heilen kann. Hos 6,2, ,,er macht nach zwei Tagen lebendig, und wir werden leben*“, deu-
tet der Jalkut mit bRH 31a auf die messianische Zeit. Nach Hos 6,3, ,,lass uns [danach]
trachten [und] nachjagen, JHWH zu erkennen®, sieht der Jalkut als Vorbereitung auf
die messianische Zeit: Wer den Geboten nachlduft und sich eilt, ins Lehrhaus zu kom-
men, wird Gott erkennen. Dann wird Gott ,,wie Regen zu uns kommen, wie ein Spditre-
gen, der das Land befeuchtet“ (Hos 6,3). Die Wetterthematik gestaltet Hos 6,4 weiter
aus: Israels Liebe ist fiir Gott wie eine ,,Wolke am Morgen.“ Nach bTaan 6b ist aller-
dings, wenn es um Regen geht, nach dichtem Gewd6lk Ausschau zu halten.

Liebeserweise sind nach Hos 6,6 bei Gott von groflerem Gefallen als die Opfer im
Tempel. Dies wird in der Auslegung von Jelamdenu zum Vers auch fiir den Fall be-
tont, dass man wie Salomo tausend Ganzopfer opfert (I Reg 3,4). Nach ARN A 4 zihlt
der Liebeserweis, den jemand in der Zeit nach der Zerstérung des zweiten Tempels
erbringt, mehr als die Siihnung der Ubertretungen durch Opfer zur Zeit des Tempels.
Siihnehandlungen waren andererseits notwendig, da die Israeliten, so Hos 6,7, ,,wie
Adam den Bund iibertreten haben.“ Mit GenR 19,9 ldsst der Jalkut die Geschichte der



Einleitung = 17

Gebotsiibertretung Adams Revue passieren. Wie Adam aus dem Paradies vertrieben
wurde, so wurde Israel aus dem Land Kanaan in die Verbannung vertrieben. Mit
bSanh 38b betont der Jalkut dann, dass die Ubertretung Adams nicht im Essen der
verbotenen Frucht lag, sondern darin, dass er den Bund mit Gott {ibertreten hatte.
Diese Ubeltat verbindet Adam mit Gilead, einer Stadt voller Ubeltiter (Hos 6,8). Auch
die Stadt Sichem und die Priester sind mit GenR 80,2 in diesem Zusammenhang zu
nennen, denn Sichems Einwohner gleichen ,,Scharen, die Menschen auflauern® und
Priestern, die ihr Getreide von den Israeliten einfordern (Hos 6,9). Aber auch Juda hat,
so Hos 6,11, die Ernte fiir seine Ubertretungen bestellt.

ZuHos 7,1, ,als ich Israel heilen [wollte], da wurde die Schuld Efraims aufgedeckt,
verweist der Jalkut mit ThrR 2,3 auf die Siinde mit dem goldenen Kalb, das Aaron gie-
Ben lies, wihrend Mose die Gesetzestafeln empfing (Ex 32,1-35). Diese Siinde sieht
der Jalkut mit der sich anschlieflenden Auslegungseinheit zu Hos 7,5, ,,er entzieht
seine Hand den Spottenden*, in engem Zusammenhang mit der negativen Haltung ei-
nes Spottenden. Nach bAZ 18b und bSota 42a entzieht sich die Schechina dem Spot-
ter, dem Schmeichler, dem Liigner und dem, der mit bdser Zunge redet. Nach Hos 7,13
ist Gott aber dennoch bereit, Israel zu erlosen, auch wenn sie Liigen iiber Gott ver-
breiten. Nach bAZ 4a geht es dabei um Liigen {iber die zukiinftige Welt.

Mit Kapitel 8 greift das Buch Hosea den Gedanken erneut auf, dass, wenn Israel
gegen Gott siindigt, Gott Israel dafiir straft. In Hos 8,3 heif3t es: ,,Israel verwirft das
Gute, ein Feind wird sie verfolgen.“ Mit PRK 15,5 deutet der Jalkut das Gute auf die
Tora, von deren Lehre sich die Israeliten entfernt haben (Jer 9,12). Zum néichsten Vers,
Hos 8,10, ,,auch wenn sie an die Vilker geben, werde ich sie nun sammeln®, verweist
der Jalkut mit bBB 8a auf die Zusage Gottes, die dieser im zweiten Teil des Verses
macht: Er wird Israel sammeln. Dies wird geschehen, wenn Israel die Volker der Welt
Tora lehrt. In der Konsequenz dieser Handlung werden diese ihnen die kéniglichen
und fiirstlichen Lasten der Steuern erleichtern (Hos 8,10). Mit LevR 7,3 erinnert der
Jalkut daran, dass auch zur Zeit des Tempels Steuern entrichtet wurden. Dies geschah
in Form der Opfergaben. Nach der Zerstérung des Tempels gilt die Beschiftigung mit
der Tora als die Darbringung eines Opfers.

Von der Tora, so Hos 8,12, hat Gott das meiste, aber eben nicht alles aufgeschrie-
ben. Mit bGit 60b erklart der Jalkut, R. Eleazar sei der Meinung, ,,die Tora ist grof3ten-
teils schriftlich und kleinstenteils miindlich [iiberliefert].“ Nach R. Jochanan sei die
Tora jedoch ,kleinstenteils schriftlich und grofitenteils miindlich.” Der Jalkut ent-
scheidet diese Diskussion zugunsten R. Jochanans, wenn er mit PR 5,14 erzidhlt, Gott
habe verhindert, dass die Mischna, die miindliche Lehre, aufgeschrieben wurde, da-
mit diese nicht auch iibersetzt und so den Volkern der Welt zugédnglich gemacht
werde. Wire dies jedoch der Fall, wiren diese wie Proselyten geachtet (Hos 8,12). Der
Jalkut untermauert diesen Gedanken mit einer weiteren Stelle aus jPea 2,6: Die miind-
liche Lehre ist die fiir Israel wichtigste Lehre, weil diese allein Israel gegeben ist. Be-
achten die Fremden aber die Zurechtweisungen aus der miindlichen Lehre, gelten sie
als Proselyten. Insgesamt gilt, dass die miindliche Lehre die beliebtere vor Gott und



18 — Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

in Israel ist. Dass das Studium der Tora nicht unbedingt in der Synagoge zu Hause ist,
hebt der Jalkut zum Abschluss des Kapitels mit jScheq 5,7(6) hervor. In eine Synagoge
flief3t viel Geld, aber dort gehen viele Seelen zugrunde, da man nicht in erster Linie
um die Lehre, sondern um das Ansehen der Synagoge bemiiht ist. Hier gilt Hos 8,14:
wHIsrael vergisst den, der es geschaffen hat und baut Paldste.“

Daher klagt Hos 9,1: ,,Freue dich nicht, Israel, rilhme dich nicht wie die Volker.“ Mit
bGit 7a bezieht der Jalkut dies auf Musik, Gesang und Wein. Daher springt er in der
Kommentierung zu Hos 9,10, wo das Stichwort ,,Trauben® zu finden ist: ,, Wie Trauben
in der Wiiste habe ich eure Viiter gefunden.“ Mit TanB lekh 21 verweist der Jalkut da-
rauf, dass Trauben von aufien schon aussehen, innen aber voller hisslicher Kerne
sind. Diese Kerne symbolisieren die Unaufrichtigkeit Israels, als sie die Tora empfin-
gen. Eine alternative Deutung hebt aber hervor, dass dies auf Menschen der Tora und
Menschen der Tat zu deuten ist, und dass man sich komplett von Trauben erndhren
kénne, da deren Fliissigkeit den Durst stillt und das Fruchtfleisch séttigt. Ahnlich
niitzlich ist, so der Jalkut nach GenR 46,1, auch die Feige. Der Grund dafiir, dass Israel
sich nach Hos 9,1 nicht freuen solle, liegt aber, so die Erklarung von Hos 9,10, im
Gotzendienst Israels fiir den Baal Peor. Nach bSanh 106a ist dies eine Form von Got-
zendienst, die mit Unzucht einhergeht. Da Israel derart auf Abwege geraten ist, wird
Gott, so Hos 9,17, Israel verwerfen. Nach TanB bechuqqotai 2 bedeutet das, dass Gott
iiber Israel zur Strafe Krankheiten und Plagen bringt (Dtn 28,61). Mit derselben Quelle
verweist der Jalkut jedoch darauf, dass diese Aussage Gottes nur dann gilt, wenn Is-
rael nicht unter Gottes Satzungen wandelt.

Zu Hosea Kapitel 10 verweist der Jalkut mit bMeg 25a darauf, dass die in Hos 10,5
genannten ,,Kédlber von Bet-Awen“ ebenfalls G6tzen gewesen sind. Der Jalkut springt
sodann zur Kommentierung von Hos 10,12, ,,sdet fiir euch Gerechtigkeit und erntet fiir
Liebe“, und erklart mit bSuk 49a, dass das Erweisen von Liebesdiensten gréf3ere Be-
deutung hat, als Almosen zu geben.

Hos 11,1, ,als Israel jung war und ich es liebte“, deutet der Jalkut mit SDtn § 305
und Jelamdenu. Nach SDtn § 305 muss Hos 11,1 zusammen mit Dtn 31,7 gesehen wer-
den, wo Israel aufgefordert wird: ,,Sei fest und unentwegt.“ Diese Aufforderung er-
reichte Israel, als es noch jung war. Es verhielt sich wie ein Kind und muss daher wie
ein Kind behandelt werden. Daher drgert sich Gott nicht, wenn Israel Aufforderungen
nicht nachkommt. Jelamdenu erklart, dass Israels Widerspenstigkeit von hier zu ver-
stehen ist: ,,Sie sind Kinder und mit Kindern nimmt man es nicht genau.“ Hos 11,3
malt das Bild weiter aus, wenn es dort heifdt: ,,Ich lehrte Efraim laufen.” Mit Mek be-
schallach 5 deutet der Jalkut dies mit einem Gleichnis: Gott ist wie ein Konig, der auf
Reisen sein Kind vor allen Widrigkeiten beschiitzt. Nach ThrR 2,2 trostet der Konig
sogar sein weinendes Kind auf seinen Knien.

Der Jalkut schlief3t PR 3,4 an, der aus Hos 11,3 herausliest, dass Gott den Geist des
Heiligen dazu bestellt hat, Efraim zu segnen. Wie dies geschieht, verdeutlicht er mit
Hos 11,4. Zu diesem Vers hebt der Jalkut mit GenR 86,1 hervor, dass Gott Israel ,,mit
Banden der Liebe“ zu sich zieht. Mit GenR 86,2 deutet der Jalkut dann Hos 11,4, ,ich



Einleitung =—— 19

lief3 sie an dem Seil eines Menschen ziehen“, auf Jakob, der als der erstgeborene Sohn
gilt, den Gott sogar aus Liebe nach Agypten in sein Ungliick ziehen lief3. Der Jalkut
schlief3t Hos 11,9, ,,in deiner Mitte ist der Heilige“, mit der Erkldrung aus bTaan 5a an
und erklart damit, dass Gott erst dann seine himmlische Wohnstatt bezieht, wenn das
irdische Jerusalem als Wohnstatt Gottes wiederhergestellt ist.

Hos 12,1, ,,Efraim umgibt mich mit Liige®, deutet der Jalkut mit bSota 37a auf alle
Israeliten in der Situation am roten Meer wihrend der Flucht vor den Agyptern. Hier
sagten die Stimme zueinander, dass sie nicht in das Wasser hinabsteigen wollten.
Dies erwies sich als Liige, denn alle wurden gerettet, da das Wasser sich vor ihnen
teilte. Mit SDtn § 306 betont der Jalkut, dass in diesem Fall die Israeliten unschuldig
waren, da sie etwas nicht zu tun vorgaben, was sie spadter dann doch taten. Der Jalkut
stellt damit Hos 12,1-3 in einen vollig anderen Kontext, als ihn der biblische Zusam-
menhang vorgibt. Dort wird betont, dass sowohl Efraim, das Nordreich, als auch
Juda, das Siidreich, sich gegen Gott auflehnten. Da dort erwahnt wird, dass Gott einen
Rechtstreit mit Juda fiihrte, um Jakob ,,nach dessen Wandel zu vergelten“, erinnert
Hos 12,5 daran, warum Jakob in ,,Israel“ umbenannt wurde: ,,Er stritt ("w™) gegen den
Engel und hat [ihn] iiberwunden.“ Mit bChul 92a deutet der Jalkut aus dem Vers, dass
Jakob dadurch zum Fiirsten iiber die Engel gemacht wurde. Mit dem sich anschlie-
Benden GenR 78,2 ruft der Jalkut die Namensdnderung Jakobs in Erinnerung. Da die
Nachkommen Jakobs sich im Volk Israel vereinen und Gott ihnen als Wohnstatt das
Land Kanaan zugewiesen hat, thematisiert Hos 12,8 die Probleme, die damit fiir Israel
verbunden sind: Kanaan ist betriigerisch. Dies hat seine Wurzeln in der Geschichte,
denn, so verdeutlicht der Jalkut mit GenR 59,9, bereits Elieser, der Knecht Abrahams,
dessen weiterer Name ,,Kanaan“ ist, wog Rebekka mit falscher Waage fiir Isaak auf.

Der Jalkut widmet den letzten Teil der Kapitelkommentierung den Propheten,
denn nach Hos 12,14 fiihrte ein Prophet, Mose wird dort nicht namentlich genannt,
Israel aus Agypten herauf. Zu Hos 12,11, ,,und durch die Propheten lasse ich in Gleich-
nissen reden*, hebt der Jalkut mit LevR 1,14 als Unterschied zwischen Mose und allen
anderen Propheten hervor, dass Mose als einziger Prophet seine Prophetien klar se-
hen konnte. Mit bSanh 102b verweist der Jalkut zu Hos 12,12 darauf, dass ein Prophet
gegen die Gotzen eines Konigs antritt. Die Situation Jakobs, der vor Esau nach Aram
floh und dort Rahel heiratete, wird schlief3lich mit GenR 70,20 durch einen Propheten
allegorisch auf eine endzeitdhnliche Zeit bezogen:

Der Prophet sagte zu Israel: Euer Beispiel gleicht Jakob: Wie Jakob, bevor er eine Frau geheiratet
hatte, verknechtet worden war, und nachdem er eine Frau geheiratet hatte, verknechtet worden
war, [so] auch ihr: Bevor ein Erldser (9X13) geboren ist, seid ihr verknechtet, und nachdem ein
Erloser geboren worden ist, seid ihr verknechtet.

Ob hier eine Anspielung auf den christlichen Messias vorliegt, bleibt offen.

In Kapitel 13 geht es vor diesem Hintergrund mit bSanh 63b wieder um die Siinde
des Gotzendienstes, die in Hos 13,2 thematisiert wird. Danach springt der Jalkut zu
Hos 13,12, das von der Schuld und Siinde Efraims spricht. Mit PR 44,2 gibt der Jalkut



20 — Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

dazu den Ratschlag, gute Taten zu vollbringen und eine Umkehr zu vollziehen. Dann
werde Gott den Siinder aus der ,,Hand des Totenreiches erlosen® (Hos 13,14). Dazu
fiihrt der Jalkut mit bPes 87b die Erklarung an, Gott habe Israel nur deswegen nach
Babylonien - ins Exil — gefiihrt, weil es® so tief wie das Totenreich sei. Dies wiirde
bedeuten, dass Israel durch das Exil seine Siinden gesiihnt habe. Zu den in Hos 13,15
erwihnten, aber im Lemma des Jalkut nicht anzitierten Winden, erklart der Jalkut mit
bBB 25a die Funktion des Nordwindes in der Welt. Mit bGit 31b fiigt er eine Erzdhlung
iiber einen destruktiven heifen Ostwind hinzu.

Die Kommentierung des letzten Kapitels des Buches Hosea beginnt der Jalkut mit
dem Aufruf in Hos 14,2: ,,Kehre um, Israel, zu JHWH, deinem Gott.“ In vier Schritten
wird mit bJoma 86a die Bedeutung der Umkehr hervorgehoben, durch die Gott sich
besanftigen ldsst. Mit GenR 84,19 stellt der Jalkut fest, dass Ruben der erste war, der
eine Umkehr vollzog. Der Jalkut schlief3t daran PR 44,3-4 an, um zu diskutieren, ob
und inwiefern Hosea Gnadenlosigkeit nachgesagt werden kann, da es in Hos 9,14
heifdt: ,,Gib ihnen einen fehlgebdrenden SchofS und vertrocknete Briiste” und in Hos
9,12: ,,Denn wenn sie ihre Kinder grofiziehen, werde ich sie dem Menschen rauben.* In
PR 44,4 wird dies als die letzte Drohung an Israel interpretiert, damit es zu Gott um-
kehrt. Da aber auch diese Drohung nicht wirkte, habe Hosea resignierend die Worte
von Hos 14,2 ausgerufen: ,,Kehre um, Israel, zu JHWH, deinem Gott.“ Das Thema der
UmkKkehr wird mit PR 44,9 und PRK 24,10-12 weiter in Gleichnissen illustriert. Mit PRK
24,13 macht der Jalkut darauf aufmerksam, dass es in Hos 14,2 heif3t, Israel solle zu
JHWH umkehren, was bedeute, dies habe nur so lange Sinn, wie sich Gott in der Ei-
genschaft der Barmherzigkeit befinde. Der Jalkut fiihrt als weitere Auslegung PRK
24,15.17-19 an. Dann bringt er zu Hos 14,6, ,,ich werde wie Tau fiir Israel sein“, als neue
Quelle MidrPs 45,3, das ,,Tau® als Glanz der Schechina deutet. Die allegorische Aus-
legung fiihrt er zu Hos 14,7, ,,seine Zweige gehen hervor“, weiter, indem er mit bBer
43b die ,,Zweige“ als die Erwahlten Israels deutet. Hos 14,8, ,,die in seinem Schatten
sitzen kehren zuriick®, bezieht er mit LevR 1,2 auf die Proselyten, ,,die kommen und im
Schatten des Heiligen, gepriesen sei er, Erbarmen finden.“ Uber sie heif3t es in der
Auslegungseinheit weiter: ,,Lieb sind mir ihre Namen wie der Wein, der iiber den Al-
tar gegossen wird.“

Hos 14,10, ,,denn die Wege JHWHs sind gerade“, bezieht der Jalkut mit bBB 89b
auf korrekte Geschiftspraktiken wie das Auswiegen von Waren. Die Frage in Hos
14,10, ,,wer ist weise“, beantwortet der Jalkut mit Jelamdenu eindeutig: Es ist Gott, der
Schépfer. Uber die ,,Gerechten®, die in Hos 14,10 genannt werden, urteilt der Jalkut
mit bNazir 23a, dass diese diejenigen sind, die Gottes Gebote nicht zu einem Selbst-
zweck missbrauchen.

86 Gemeint ist Babylonien.



Einleitung = 21

Der Jalkut Schimoni schlief3t die Kommentierung zu Hosea eher anekdotisch mit ei-
ner Kritik an Lot. Lot hatte aus der ersten Nacht, in der er betrunken gemacht worden
war, lernen konnen, die folgende Nacht nicht noch einmal betrunken zu werden. Dies
war aber nicht der Fall und daher verstrickte er sich in eine doppelte Siinde.

Jalkut Schimoni Joel

Der Jalkut beginnt seine Kommentierung zu Joel mit der Frage, was der Name ,,Pe-
tuel® bedeute, den der Vater Joels tragt. Mit MidrPs 80,1 werden klangliche Erkldrun-
gen angeboten. In diesem Zusammenhang iiberliefert der Jalkut die folgende Lehre:
,Du [kannst] alles von diesem Menschen erbitten, aufler, dass er sagt: Ich habe ge-
stindigt.“ Diese Lehre leitet {iber zur Halsstarrigkeit Israels, das nicht von seinem
schlechten Lebenswandel ablasst. Da Gott die Siindhaftigkeit Israels straft, betont der
Jalkut mit bTaan 5a zu Joel 1,4, ,,was die Raupe lief3, fraf$ die Heuschrecke*, dass sich
dieser Vers in den Tagen Joels mit einer Hungersnot erfiillte. Nach bTaan 5a geschah
jedoch denen ein Wunder, die auf den Propheten hérten und trotz ihres Hungers Ge-
treide aussaten: Die Saat ging auf und trug Frucht. In der Konsequenz erging an Israel
der Aufruf aus Joel 1,14: ,Haltet das Fasten heilig, ruft eine Festversammlung aus.“
Nach bTaan 12b war damit auch die Arbeit verboten und eine Versammlung der Al-
testen angesetzt, die durch das Blasen des Schofar eingeleitet wurde.

Wie an Neujahr liefy Gott damit, so der Jalkut mit PRK 24,3 zu Joel 2,11, ,,seine
Stimme vor seinem Heer erschallen.” Der Tag selbst aber glich dem Vers6hnungstag,
an dem die drei Biicher ge6ffnet werden, in denen Verdienst, Vergehen und Neutrales
aufgezeichnet sind. Mit TanB wa-jiqra 1 betont der Jalkut vor diesem Hintergrund,
dass die Gerechten bei Gott bedeutender sind als die Dienstengel, denn die Engel ha-
ben keinen freien Willen. Sie kénnen sich nicht fiir oder gegen die Stimme Gottes ent-
scheiden. Lasst sich ein Mensch jedoch auf einen Irrweg leiten, so gilt der Ruf aus Joel
2,13: ,,ZerreifSt euer Herz und nicht eure Kleider.“ Mit PRK 24,11 betont der Jalkut dazu
die Bedeutung der Umkehr und verweist auf die Barmherzigkeit und den Langmut
Gottes.

Joel 2,16, ,,der Brdutigam geht heraus aus seinem Zimmer“, wird anschliefend al-
legorisch auf die Tora, den Patriarchen oder den Vorsteher des Gerichtshofs gedeutet.

Joel 2,20, ,,und den Versteckten werde ich fernhalten®, deutet der Jalkut mit bSuk
52a auf den bosen Trieb, der sich im Herzen des Menschen versteckt, durch den so-
wohl der erste, als auch der zweite Tempel zerstort wurden und der gegen Israel hetzt.
Joel 2,20, ,,denn er hat GrofSes getan®, wird im selben Kontext auf Gott bezogen, der
die Schriftgelehrten vor Ubertretungen bewahrt.

Es folgt eine lange Auslegungseinheit zu Joel 2,13: ,,Und Kinder Zions frohlocket
und freuet euch [... denn es griinen die Auen].“ Mit bTaan 6a erklart der Jalkut, dass
man sich hier iiber den Friihregen gefreut habe, der wie der Spétregen zum Segen sei.



22 — Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

Regnet es ndmlich zur rechten Zeit in angemessenem Maf3, gilt Joel 2,26: ,,Und ihr wer-
det Essen essen und satt sein.“ Mit MidrPs 6,6 erklart der Jalkut dazu, Gott segne, wenn
er die Gerechten segnet, doppelt, denn es heifdt ,,essen® und ,,satt sein.“

Der Jalkut iibergeht in seiner Kommentierung Joel 3,1, dass Gott seinen Geist iiber
»alles Fleisch®, einschliefilich der Knechte und Mégde (Joel 3,2), ausgieen will. Er
beginnt die Kapitelkommentierung, dass Gott ein Wunderzeichen setzen will: Es soll
sich die Sonne in Finsternis verwandeln (Joel 3,4). Dazu fiihrt der Jalkut TanB bere-
schit 12 an, welcher die Lehre vermittelt; wer Blitze, Sternschnuppen, Erdbeben oder
Donner erlebt, einen Segensspruch sprechen solle. Naturgewalten wie Erdbeben
kommen zudem nur iiber Israel, wenn dieses die Zehntabgaben nicht ordnungsge-
maf3 entrichtet oder wenn Go6tzendiener sorglos in der Welt wohnen. Nach Joel 3,5
entkommen diesen Naturgewalten nur diejenigen, die ,,mit dem Namen JHWHs be-
nannt“ werden. Mit SDtn § 49 ermittelt der Jalkut, dies bedeute, mit den Gott zukom-
menden Attributen wie ,,barmherzig®“ oder ,,gerecht® bezeichnet zu werden. Mit jBer
9,1 verdeutlicht der Jalkut, dass man in Notzeiten nicht zu den Engeln, sondern zu
Gott selbst rufen solle.

Zu Joel 4 erklart der Jalkut die Aussage Gottes in Joel 4,2, ,,ich werde alle Vélker
(o*1377) sammeln®, um sie zu richten, mit einer Geschichte aus Mek beschallach 2. Dort
ist Antoninus den ganzen Tag bis in die Nacht damit beschaftigt, als Richter zu agie-
ren, sodass ihm schliefilich Fackeln angeziindet werden miissen, damit er auch im
Dunkeln sehen kann. Ahnlich lang wird es dauern, wenn Gott einst die V6lker richten
wird. Dann wird sich, so Joel 4,15, ,,Sonne und Mond verdunkeln.“ Mit LevR 31,9 und
bNed 39b beschreibt der Jalkut, wie Gott Sonne und Mond lenkt, die tdglich darum
bitten, die Welt zu erleuchten.

Zu Joel 4,18, ,,es wird sein, an jenem Tag werden die Berge Most trdufeln®, kniipft
der Jalkut mit Mek beschallach 2 an das Stichwort ,,Most“ wie am Ende der Kommen-
tierung zu Hosea an die Geschichte von Lots Trunkenheit an und erklart, dass Wein
eine Gottesgabe sei, auch wenn sie im Falle Lots missbraucht wurde. Mit LevR 35,12
erklart er in Ankniipfung an das Verb ,,tropfeln“, dass der Regen in dieser Welt eine
Qual sein kann. ,,Aber in der kommenden Zukunft wird der Heilige, gepriesen sei er,
ihnen [den Regen] als ein Zeichen des Segens bereiten.“

Die Wasserthematik fiihrt der Jalkut zu Joel 4,18, ,,und eine Quelle kommt aus dem
Haus JHWHSs heraus und trédinkt den Fluss Schittim®, mit TanB balak 26 weiter, wo gute
und schlechte Quellen unterschieden werden. Die schlechten Quellen wird Gott in
der Zukunft vertrocknen lassen.

Jalkut Schimoni Amos

Die Auslegung zum Buch Amos beginnt mit zwei Textabkiirzungen. Zu Am 1,1 wird
auf Jalkut Jeremia (SDtn § 1) und zu Am 1,2 wird auf Jalkut Psalm 109,3 (TanB tetse 4)
verwiesen. Die sich daran anschlieflende Kommentierung beginnt mit bJoma 86a und



Einleitung = 23

bSanh 7a zu Am 2,6, ,,so spricht JHWH: Wegen der drei Verbrechen Israels.“s” Es wird
erklirt, dass Gott drei Mal eine Ubertretung vergibt, nicht aber ein viertes Mal. Da die
Zahl ,,drei“ noch einmal in Am 1,9, ,,s0 spricht JHWH: Wegen der drei Verbrechen von
Tyrus“, vorkommt, schlief3t der Jalkut die Kommentierung dieses Verses an. Er 1asst
aber Am 2,6 vorausgehen, um Israel zuerst zu adressieren. Mit SDtn § 322 erklart der
Jalkut, zu den Verbrechen von Tyrus gehore, an der Vertreibung Israels beteiligt ge-
wesen zu sein. In diesem Kontext werden auch Am 1,3 und Am 1,6 erwahnt, die drei
Verbrechen von Gaza und drei Verbrechen von Damaskus erwdhnen. Dem stellt der
Jalkut mit TanB toldot 2 die Verheiflung Gottes aus Jer 30,18 entgegen, sich Israels
Wohnungen zu erbarmen.

Aus Amos 2 kommentiert der Jalkut nur Am 2,9, ,,und ich habe die Amoriter ver-
tilgt.“ Mit TanB debarim 5 erinnert der Jalkut an die Vernichtung von Sihon und Og
und impliziert damit einen Schluss vom Schwereren auf das Leichtere: Wenn Gott
Sihon und Og vernichtet hat, vor denen kein Geschopf bestehen konnte, um wie viel
mehr kann er die Amoriter vertilgen.

Zu Am 3,2, ,nur euch habe ich erkannt aus allen Familien der Erde*, berichtet der
Jalkut mit bAZ 4a {iber die Brisanz der Auslegung dieses Verses. Es gab den Fall, dass
Haretiker, die wie die Amoriter Feinde Israels sind, eine Auslegung zu Am 3,2 héren
wollten, aber nur R. Abbahu konnte sie mit einer diplomatischen Antwort zufrieden-
stellen. Als weiteres Problem wird in dieser Geschichte thematisiert, dass den Gelehr-
ten Steuererleichterung gewahrt wird, wenn sie Hiaretikern Schmeichelhaftes sagen.
Tun sie dies nicht, werden sie gefoltert.

Das Blasen des Schofars in Am 3,6 deutet der Jalkut mit PRK 24,1 auf das Warn-
signal vor feindlichen Truppen. Er hilt fest, dass Gott keinen Gefallen am Tode eines
Frevlers hat (Ez 33,11). Mit MidrSam 14,1 erklart der Jalkut dann zu Am 3,6, dass Gott
seine Pldne oder Geheimnisse an einzelne Menschen iibermittelt. Sieben Personen
werden als Beispiele genannt. Nach MidrPs 25,13 waren das biblischerseits Personen,
die Gott fiirchteten und die standhaft waren. Nach GenR 49,2 gehérte Abraham dazu,
von dem Gott sagte: ,, Wie kann ich [etwas] vor Abraham verbergen® (Gen 18,17).

Auf eine feindliche Situation deutet der Jalkut das Briillen des Lowen in Am 3,8.
Nach bBer 56b weist ein briillender Léwe, den man im Traum sieht, auf eine Gefahr
hin. Mit bChul 59b-60a schliefdt der Jalkut eine Geschichte iiber R. Jehoschua und
einen romischen Herrscher an, der diesen Vers allegorisch auf Gott deutet. Um dem
Herrscher zu zeigen, dass diese Deutung durchaus den Aspekt der Gewalt Gottes sym-
bolisieren kann, fiihrt Jehoschua einen besonders gefdhrlichen Léwen vor, der durch
sein Gebriill sogar die Mauern von Rom zum Einsturz bringen kann. Ein anderes Mal
mochte derselbe Herrscher Gott sehen. Nun lidsst ihn Jehoschua in die Sonne schauen

87 An dieser Stelle wird der Vers Am 2,6 ungeachtet der fortlaufenden Auslegung, dem Kontext ge-
schuldet im ersten Kapitel ausgelegt. An seiner Stelle im zweiten Kapitel findet er keine Erwdhnung
mehr.



24 = Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

und der Herrscher gibt zu, dass er nicht hineinsehen kann, ohne geblendet zu wer-
den. Jehoschua ldsst ihn wissen, dass er noch viel weniger Gott anschauen kénne als
die Sonne. In der dritten Begebenheit erweist sich der Herrscher dann als Gétzendie-
ner, als er Jehoschua mitteilt, er méchte Hema, dem Engel des Zorns, ein Dankopfer
dafiir bringen, dass es Gott gibt. Hier liegt eine Auslegung zu Dtn 9,19 zugrunde,
»denn mir war bang vor Grimm und Zorn (hema)*, die Jehoschua fiir falsch hilt, denn
nur Gott selbst gebiihrt ein Dankopfer. Dies zu sagen, wiirde den Herrscher aber kri-
tisieren, daher gibt Jehoschua Anweisungen, wie dieses Opfer ausgefiihrt werden
muss, an deren Ausfiihrung der Herrscher dann scheitert. Der Jalkut beschlief3t diese
Sinneinheit mit Am 3,12: ,,Also spricht JHWH: Genauso wie der Hirte aus dem Maul des
Lowen entreifit.“

Die Kommentierung zu Amos 4 beginnt der Jalkut mit einer allegorischen Deu-
tung der ,,Kiihe von Baschan“ (Am 4,1) aus bSchab 32b-33a auf das ausschweifende
Leben der Frauen in Samaria, die alles kahlfressen und nichts fiir andere iibriglassen.
Wenn vor diesem Hintergrund an Israel die Aufforderung ergeht, am Morgen die
Schlachtopfer darzubringen (Am 4,4), ahnt man, wie schwer die Last der Opfer auf
Israel liegt. Der Jalkut fiigt mit jAZ 1,1 aber lediglich die Erkldrung an, dass die Opfer
Israels von denen der Heiden zeitlich getrennt dargebracht werden miissen, damit
Klar ist, dass sie nicht als heidnisches Opfer aufgefasst werden kénnen. Ausfiihrlich
diskutiert wird dann, ob dies nur in der Diaspora gelte, oder ob es um die Zeit Jerobe-
ams gehe, der das Volk zum Go6tzendienst im Land verleitete. Die ,Reinheit der
Zdhne*, von der Am 4,6 spricht, konnte vor diesem Hintergrund darauf bezogen wer-
den, dass nur geeignetes Fleisch, das nicht von einem heidnischen Opferritual
stammt, in Israel gegessen wurde. Mit bNid 65a bezieht der Jalkut dies aber allgemein
auf die biologische Situation der Menschen, die im Alter ihre Zdhne verlieren.

Zu Am 4,7, ,und ich lief3 es auf eine Stadt regnen und auf eine andere Stadt lief3 ich
es nicht regnen®, erklart der Jalkut mit bTaan 6b, beides sei zum Fluch.

Der Jalkut geht dann zur Kommentierung von Am 4,12 iiber, wo ein ,,Bogen* (2py)
vorkommt, der mit bBer 23a auf den Urinbogen bezogen wird. Man erinnert daher an
die Vorschrift, nicht zu beten, wenn man einen menschlichen Drang verspiirt. Mit
bSchab 19b schlief3t der Jalkut eine Erkldrung zum zweiten Versteil an, dass man Gott
mit Mantel und Schuhen entgegentritt.

Um die Majestét Gottes geht es schliefilich direkt in Am 4,13, ,,denn siehe, er bildet
Berge und erschafft Wind.“ Mit bChul 87a fiigt der Jalkut eine Diskussion iiber die Aus-
legung des Verses mit einem Héretiker an, der einen Schopfer der Berge und einen
Schopfer des Windes aus dem Vers erschliefien will. Rabbi verweist ihn auf die her-
meneutische Regel, dass eine Interpretation nur mit Blick auf den Kontext gerechtfer-
tigt ist, der JHWH explizit als den einen Schopfergott im Vers benennt. Eine zweite
Auslegung aus bChag 5b bezieht sich auf das Erschaffen durch das Sprechen Gottes.
Der Jalkut beschlief3t das Kapitel und die Auslegung zu Am 4,13 mit bChag 12b: ,,Wehe
den Geschdpfen, die sehen, aber nicht verstehen, was sie sehen, die stehen, aber
nicht wissen, worauf sie stehen.“ Es wird dann erklirt, dass die Welt auf Sdulen steht.



Einleitung = 25

Die Auslegung zu Am 5,1 wird nicht ausgefiihrt, sondern auf Jalkut Jeremia § 283 ver-
wiesen. Der Jalkut beginnt daher die Kommentierung zu Kapitel 5 mit Am 5,8, das
Gott als den Schopfer der Meeresfluten beschreibt. Mit Jelamdenu verweist der Jalkut
auf das Wunder, dass dem Meer keine hohe Barriere geschaffen wurde, sondern ein
Sandstrand als Begrenzung zum Land ausreicht, obwohl der Ozean héher sei. Zu fra-
gen ist, ob der Jalkutautor damit den Einblick gewdhrt, nie eine Steilkiiste gesehen zu
haben. Er fiihrt das Thema um die Hohe des Ozeans mit GenR 23,7 weiter und verweist
darauf, dass es in der Geschichte immer wieder Uberschwemmungen gegeben habe.
Mit GenR 25,2 erkldrt er, dass es insbesondere vor Noach immer wieder zum Ansteigen
des Meeresspiegels gekommen sei. Aber nach DtnR 10,2 sammelt Gott seit der Er-
schaffung der Welt das Wasser immer wieder an einem Ort, damit das Trockene sicht-
bar wird. Das Wasser ist damit ein Mittel, um Verwiistung anzurichten. Um diese geht
es darum in Am 5,9: ,,Er ldsst iiber einen Mdchtigen Verwiistung aufblitzen.“ Gott lasst
durch das Aufblitzen der Naturgewalten den Menschen wissen, wie schwach er ist.
Mit bSchab 77b verweist er aber darauf, dass auch schwache Kreaturen machtige Ge-
schopfe in Furcht versetzen konnen.

Zu Am 5,10 schneidet der Jalkut das Thema der Zurechtweisung an. Mit GenR 31,3
hebt er hervor, dass Noach seine Zeitgenossen vor der Flut warnte. Die Zurechtwei-
sung kulminiert in Am 5,15: ,,Hasst das Bdse und liebt das Gute, vielleicht begnadigt
er.“ Mit bChag 4b erinnert der Jalkut daran, dass R. Assi wegen dieses Verses zu wei-
nen pflegte, da dieser zwar eine Hoffnung auf Gnade verspricht aber eben nicht mehr.
Nach GenR 71,2 verweist der Vers aufgrund seiner zweiten Halfte lediglich auf die Ge-
schichte von Rahel: Rahel gilt als begnadigt, was nicht auf andere Personen {ibertra-
gen werden kann.

Der Jalkut springt vom Thema ,,Zurechtweisung* direkt zu Am 5,18: ,, Wehe denen,
die nach dem Tag JHWH begehren.“ Wie der Jalkut in einem Gleichnis aus bSanh 98b
verdeutlicht, ist das Begehren des Gerichts am Tag Gottes so passend wie es fiir eine
Fledermaus ist, sich nach dem Licht auszurichten. Jeden wird es zum Gericht treffen.
Am 5,19 beschreibt dies mit folgendem Bild: Jemand flieht vor dem Léwen und trifft
auf einen Bidren, entkommt er diesem, beif3t ihn eine Schlange in den eigenen vier
Winden. Mit PRE 37-38 fiihrt der Jalkut dieses Bild weiter aus. Nach MidrPs 18,11 und
PAB Est 1,1 symbolisieren die in Am 5,19 genannten Tiere die vier Weltreiche.

Dass die Zurechtweisung zur Zeit des Amos auf taube Ohren stief, thematisiert
Amos Kapitel 6. Die ,,Sorglosen in Zion“ aus Am 6,1 werden mit LevR 5,3 auf die
Stamme Juda und Benjamin bezogen. Die ,,Sicheren auf den Bergen Samarias“ umfas-
sen die {ibrigen zehn Stdimme. Der Aufruf ,ziehet hin“ wird — wie auch die anschlie-
Rend aufgezdhlten Ortsnamen — mit derselben Quelle auf den Gang in die babyloni-
sche Gefangenschaft gedeutet. Diese ist als Strafe fiir die Auswiichse in Israel —
Miifliggang, Wollust und Luxus - zu sehen. Nach bPes 49a wird Israel wegen seiner
vielen iippigen Mahlzeiten mit dem Exil gestraft. Mit bSchab 62b wird ein weiteres
Bild {iber die Dekadenz Israels gezeichnet. Am 6,7, ,,und der Niedergeschlagene, der
verbittert Verstorte, sie liegen zu Tisch®, zeigt aber an, dass Uppigkeit und Luxus nicht



26 — Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

gliicklich machen. Mit bMQ 28b deutet der Jalkut den Niedergeschlagenen als einen
Trauernden. Der Jalkut beschlief3t die Kommentierung mit bBB 90b zu Am 8,7%,
»JHWH hat bei der Hoheit Jakobs geschworen, niemals werde ich ihre Taten vergessen*,
und bezieht dies auf Wucherer und Betriiger beim Auswiegen von Waren.

Die Kommentierung zu Amos 7 beginnt mit einem Verweis auf Jalkut Jeremia §
313, wo sich eine Erklarung aus bMak 24a zu Am 7,5, ,,wie soll Jakob bestehen®, findet.
Die ausgefiihrte Kommentierung des Kapitelanfangs ist daher mit LevR 33,2 dras-
tisch: Gott steht bereits strafbereit vor Israel wie ein Schuldner, der seine Schuld ein-
fordern will. Nach Am 7,7 halt Gott ein Bleigewicht in seiner Hand, um die Siinden
Israels auszuloten. Nach bBM 59a sind das vor allem ,,Krdnkung, Raub und G6tzen-
dienst.“ Thretwegen wird Israel, so Am 7,11, weggefiihrt werden. Mit Seder Olam 28
halt der Jalkut fest, dass Israel dann 70 Jahrwochen (Dan 9,24) in der Verbannung
verbringen wird.

Am Tag der Wegfiihrung Israels wird Gott, so Am 8,9, die Sonne untergehen las-
sen. Mit bMQ 25a wird dieser Tag demjenigen gleichen, an dem Joschija, der gerechte
Konig in Israel, starb. Nach Am 8,10 verwandelt Gott daher die Feste Israels in Trauer.
Nach bMQ 15b ist dann das Verrichten von Arbeiten verboten, und die Trauer wahrt
nach bMQ 20a sieben Tage. Zudem wird Gott nach Am 8,11 Hunger ins Land senden.
Dies deutet der Jalkut mit bSchab 138b-139a auf den Hunger nach der Tora. Ist dieser
vorhanden, wird man sich mit der Halacha beschiftigen und Entscheidungen iiber
,rein“ und ,,unrein® fallen. Nach Am 8,12 wird man aber vorher nach einer klaren
Halacha suchen, diese aber nicht finden.

Der Kommentar des letzten Kapitels von Amos beginnt mit der Auslegung zu Am
9,6, wo Gott als der Schépfergott beschrieben wird. Mit ARN 3,6 erkldrt der Jalkut,
dass wenn zehn zusammensitzen, um Tora zu studieren, die Schechina bei ihnen ist.
Nach bBer 6a ist sie sogar bei dreien, die die Tora studieren, anwesend. Mit bKer 6b
weist der Jalkut aber darauf hin, dass dies erst perfekt sei, wenn es in Israel keine
»Abgefallenen“ mehr gibt, die die Gebote, insbesondere die Vorschriften des Fastens,
nicht einhalten. Dann geht der Jalkut zuriick zum Ausgangsvers Am 9,6 und erklart
mit SDtn § 346: ,,Wenn Israel in einem Ratsschluss unten tibereinstimmt, wird sein
grofier Name oben gepriesen.* Mit TanB nitsabim 4 bestédrkt der Jalkut dies: Israel ist
nur dann stark, wenn sich alle zu einem Biindel zusammenschlief3en. Geschieht dies,
bricht die messianische Zeit an, in der Gott ,,die Hiitte Davids“ (Am 9,11) aufrichtet.
Nach bSanh 96b-97a sind weitere Zeichen notwendig, vor allem geht eine Zeit der
Not der messianischen Zeit voran. Ebenso wird es, so PRK 5,9, eine Generation geben,
die liber den Messias spotten wird. Aber, so Am 9,13, der Pfliiger wird auf den Schnit-
ter treffen. Mit GenR 93,5 ist das auf Juda, den Stamm Davids, zu beziehen, und auf
den Stamm Josefs, aus dem der Kriegsgesalbte stammen wird.

88 Auch hier wird die Auslegungsreihenfolge gedndert: Am 8,7 wird im 6. Kapitel ausgelegt. Der
Vers fdllt an entsprechender Stelle im 8. Kapitel aus.



Einleitung = 27

Jalkut Schimoni Obadja

Die Jalkutkommentierung zu Obadja beginnt mit einer ausfiihrlichen Kommentie-
rung von Ob 1,1, ,,Vision Obadjas.“ Mit TanB wa-jischlach 8 erklart der Jalkut, dass
Obadja ein Nachkomme des Elifas ist, der Ijob mit Hilfe einer Vision zurechtgewiesen
hatte. Mit bSanh 39b fiigt der Jalkut die Erkldrung hinzu, dass Obadja ,,zwischen zwei
Frevlern“ lebte, womit Ahab und Isebel gemeint sind. Obadja, der unter Frevlern
lebte, aber nicht zu einem Frevler wurde, soll einst den Frevler Esau strafen, der unter
Gerechten lebte ,,und nicht von ihren Taten lernte.“ Nach Efraim, einem Schiiler R.
Meirs, war Obadja ein edomitischer Proselyt. Dass Obadja selbst ein Edomiter ist, lei-
tet {iber zur Kommentierung des zweiten Versteils, ,,so spricht JHWH der Gott iiber
Edom.“ Mit TanB wa-jischlach 8 betont der Jalkut, dass Gott einst selbst das Kénig-
reich Edom strafen wird. Die Befreiung Israels aus Agypten, Assyrien, Medien und
Griechenland erfolgte durch einen Vermittler Gottes, Edom aber wird Gott selbst stra-
fen. Was die Strafe Gottes sein kann, thematisiert der Jalkut mit Seder Olam 20. Dort
wird angefangen mit Edom (I Reg 22,48), iiber die Araméer, die Philister, Aschur bis
hin zu Agypten (Ez 29,15) nachgewiesen, dass sich keines dieser V6lker nach der Nie-
derlage erholte und faktisch keinen eigenen Konig mehr stellte.

0Ob 1,2, ,siehe, klein habe ich dich hingegeben unter die Volker (2732)“, erklart der
Jalkut mit bAZ 10a: Nach Rav Josef hat das Konigtum Edoms keinen Bestand, denn es
hat keinen Konig, dessen Sohn wieder Kénig wurde. Weiter wird erklart, dass es auch
keine eigene Sprache hat. Aus der sich anschlief3enden Erzdhlung dariiber, dass An-
toninus den Rat von Rabbi suchte,® wie er seinen Sohn Severus als Nachfolger be-
stellen konne, wird dann klar, dass mit ,,Edom“ das romische Reich gemeint ist. Diese
Erzdahlung schlief3t wie folgt:

Er*° lieR einen Mann auf [den Schultern] seines Gefihrten reiten und gab dem, der oben [auf der
Schulter saf] eine Taube und sagte zum Unteren: Sage dem Oberen, er solle sie fliegen lassen.
[Der Konig] sagte [zu sich]: Daraus ist zu schliefSen, dass er mir sagen will: Bitte sie®!, dass dein
Sohn Severus als Konig an deiner Stelle eingesetzt wird und sage Severus, dass er Tiberias zu
einer Kolonie (colonia) machen soll.

Die hier vorkommende Taube leitet {iber zu der Kommentierung von Ob 1,4, ,,wenn du
hochsteigst wie ein Adler.“ Der Adler, ein weiteres Symbol fiir Rom, dient dazu, mit
TanB tsaw 4 Informationen iiber das kommende Strafgericht Gottes {iber Esau zu ver-
mitteln. Esau, der das christliche Rom symbolisiert, wird sich zum Strafgericht in ei-
nen Gebetsmantel gehiillt neben Jakob setzen, der hier symbolisch ganz Israel ver-
tritt. Aber Jakob wird zu Esau sagen: ,,du sollst mir nicht gleich sein.“ Der Grund dafiir

89 Siehe Samuel Krauss. Atoninus und Rabbi (Wien: Sdnger & Friedberg, 1910). Zeitlich konnte es
sich um Caracalla handeln, der sich 199 und 215 in Paldstina aufhielt.

90 Rabbi, der um Rat gefragt wurde.

91 Dem Senat.



28 — Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

ist, dass Israel Seuchen, Tod und Zerstérung (Hos 13,14) erlitten hat, nicht aber
»Esau.“ Esau/Rom wollte Jakob/Israel immer wieder zum Gotzendienst zwingen.
Hitte es dies getan, wire es vor Gott schuldig geworden. Da sich Israel dem Gotzen-
dienst verweigerte, wurde es von Esau/Rom get6tet. Im Endgericht wird daher Esau
allein in die Unterwelt hinabfahren, Israel aber nicht.

In der sich anschlieflenden Kommentierung des Jalkut finden sich nur Verweise
auf die Kommentare zu Ob 1,6 und Ob 1,7, ausformuliert ist dann erst die Kommen-
tierung aus Jelamdenu zu Ob 1,11-14. Hier wird erzahlt, dass Esau bereits in der Zeit
des Nebukadnezzar gegen Israel agierte und alle Israeliten totete, die den Chalddern
entkamen. Hier ist Esau der, der nach Gen 4,16 von Gott ein Zeichen gemacht be-
kommt, sodass ihn niemand erschlagen kann.

Mit bBB 123b entwickelt der Jalkut dann aber das Gerichtsthema tiber Esau weiter.
Zu Ob 1,18, ,und das Haus Jakob wird ein Feuer*, erklart der Jalkut, dass Jakob bereits
nach der Geburt seines Sohnes Josef die Vision sah, dass die Nachkommen Esaus in
die Hiande der Nachkommen Josefs fallen wiirden, die das Haus Esaus niederbrennen
werden. Der Jalkut ergdnzt mit GenR 84,5, das Haus Esaus seien ,,die Konige, die im
Land Edom regiert haben.“ (Gen 36,31). Daher konnte Jakob im Land wohnen (Gen
37,31), ohne sich zu fiirchten.

Zu Ob 1,21 ,,und es ziehen die Sieger hinauf auf den Berg Zion*, erklart der Jalkut
mit GenR 98,14, Israel werde als Sieger zum Zion ziehen, wenn sich Gen 33,14 erfiille:
,»Bis dass ich zu meinem Herrn nach Seir kommen werde.“ Dies werde in der kiinftigen
Welt der Fall sein.

Der Jalkut beschlief3t die Kommentierung zu Obadja mit PRK 3,16 zu Ob 1,21, ,,und
es ziehen die Sieger hinauf auf den Berg Zion, um den Berg Esaus zu richten, und JHWH
wird das Konigtum sein.“ Der Thron Gottes ist erst dann vollstdndig errichtet, wenn
die Vernichtung der Feinde Israels nach Ps 9,7-8 siegreich beendet ist: ,,Die Vernich-
tung der Feinde ist siegreich beendet, und die Stddte, die du ausgerottet hast [...] Und
JHWH wird ewig thronen, er hat seinen Thron fiir das Gericht zubereitet.*

Jalkut Schimoni Jona

Die Kommentierung zum Buch Jona unterscheidet sich strukturell von allen anderen
Jalkutkommentaren zum Zwolfprophetenbuch. Das Jonabuch, das vermutlich als
letztes dem biblischen Kanon als zwolfter Prophet hinzugefiigt wurde, zeichnet sich
durch seine langen narrativen Passagen aus. Der Kommentar greift dies auf und gibt
lange zusammenhingende Textpassagen, weniger verschiedener Quellen wieder, im
Zuge derer nur sehr wenige Jonaverse ausgelegt werden.

Der Jalkutkommentar beginnt mit Jon 1,3, ,,da erhob sich Jona, um vor JHWH nach
Tarschisch zu fliehen“, zu dem der Jalkut mit Mek pisha ermittelt, was unter ,,flichen*
zu verstehen ist, da erwiesen ist, dass es kein Entfliehen vor Gott gibt. Dies wird mit
den Bibelstellen Sach 4,10, Prov 15,3, Am 9,2 und Ijob 34,22 belegt, die beschreiben,
dass Gott iiberall ist. Ein Mensch kann Gott ebenso wenig entfliehen wie ein Knecht,



Einleitung =—— 29

der einen Priester als Herrn hat und vor ihm auf den Friedhof flieht. Sogar auf dem
Meer (Jon 1,3) hat Gott die Moglichkeit, Jona durch einen Sturmwind zu hindern.
Wenn Jona aber nicht vor Gott fliehen konnte, bleibt die Frage, warum er dies iiber-
haupt versuchte, und ob dies nicht als Frevel zu verstehen ist. Um diese Vermutung
auszurdaumen, fiihrt der Jalkut die Kommentierung mit jSuk 5,1 weiter und diskutiert
hier im Zuge der Abstammungsfrage Jonas seine wahren Absichten. Er war ein Wall-
fahrer, aber der Geist des Heiligen liegt nur auf einem Menschen, wenn er freudigen
Herzens ist. Dass dies bei Jona nicht gegeben war, fiihrt der Jalkut mit Mek pisha 1
weiter aus: Nach R. Natan hatte Jona ndmlich Selbstmordabsichten, denn sonst hitte
er nicht nach Jon 1,12 gesagt: ,,Nehmt mich und werft mich ins Meer.“ Dies ist aber
andererseits positiv zu sehen, denn damit ist Jona bereit, freiwillig sein Leben fiir Is-
rael zu opfern. Darin gleicht er den Erzvdtern und Propheten Israels, von denen Mose
und David stellvertretend genannt werden. Mit PRE 9 ergédnzt der Jalkut die Kommen-
tierung und verweist auf das erfolgreiche Ende fiir die Vater, was in der Parallelitat
auf ein erfolgreiches Ende Jonas deutet.

Dann kehrt der Jalkut zu der Frage nach der ,,Absicht hinter der Flucht* zuriick
und erkldrt mit PRE 10, Jona habe zunichst den Willen Gottes erfiillen wollen. Da
dieser aber seine ,,Meinung dnderte“ und durch seine Barmherzigkeit Jonas Prophe-
zeiung unglaubwiirdig erscheinen lief3, hatte Jona Sorge, als Liigenprophet bezeich-
net zu werden. Dies sei letztlich der Grund, weshalb er sich zur Flucht entschied. So-
mit ist Jona vor den Menschen und nicht vor Gott selbst gefliichtet. Aber das sich
anschlieflende Gleichnis verdeutlicht, dass Jona Gottes Zorn fiirchtete. Erst als er sich
wieder direkt an Gott wandte, befreite er ihn aus seiner Angst.

Die folgende narrative lange Passage aus PRE 10 gibt die Jonageschichte lebhaft
wieder, wie dieser im Inneren des Wales landet. Dieser ist seit der Schépfung dazu
bestimmt gewesen, Jona zu verschlingen. Daher war das Innere des Wals auch so ein-
gerichtet, dass Jona darin existieren konnte. Der Wal fiihrt Jona zu Leviatan, der eben-
falls im Meer lebt, und der das Tier ist, das Jona fiir die Gerechten in der kommenden
Welt als Mahl zubereiten wird. Der Leviatan kennt die Unterwelt, er fiihrt Jona dort
zu sieben markanten Orten, unter anderem auch zu dem Grundstein, auf dem die
S6hne Korachs, nachdem die Erde sie verschluckt hatte, stehen und beten.

Die sich anschlieBende Quelle (BhM 1,98) thematisiert die Allmacht Gottes und
zeigt iiber die weitere Erzahlung der Jonageschichte, wie Gott in das Geschehen ein-
greift. Da Jona im Inneren des Wals nicht zur Umkehr bereit ist, schickt Gott ein tréach-
tiges Fischweibchen, das Jona auf Gottes Befehl erneut verschlingt. Nun ist Jona be-
engt und in Not, und Jona erkennt sein Fehlverhalten und beginnt zu beten (Jon 2,2).

Die Kommentierung des ersten Kapitels beschlief3t der Jalkut mit einem weiteren
Stiick aus PRE 10. All die ausgesprochenen Gebete Jonas werden erst durch Gott ge-
hort, als Jona zusitzlich gelobt, Gott zu folgen und diesem die Treue zu halten (Jon
2,10). Als die Seeleute den fiir tot geglaubten Jona sehen, der vom Fisch an Land ge-
worfen wird, lassen sie sofort ihre Gotzen fallen und schworen ihren Gé6ttern ab. Alle
Seeleute mit ihren Familien werden daraufhin zu Proselyten iiber die es, angelehnt



30 — Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

an das Achtzehnbittengebet, dann heif3t ,,Und iiber die Proselyten der Gerechtigkeit.“
Auch hier werden Proselyten abermals in ein duf3erst positives Licht gesetzt.

Kapitel 2 ist in der Jalkutkommentierung ausschliefllich mit zwei Verweisen zu
Jon 2,1 und Jon 2,3 versehen. Durch die komplexe narrative Struktur des ersten Kapi-
tels, das das zweite Kapitel bereits inhaltlich einschliefit, ist es redundant, dieses
abermals zu kommentieren.

Zu Kapitel 3 dufdert sich der Jalkut zu Jon 3,3, ,,und Ninive war eine Stadt, grof$ zu
Gott hin“, mit GenR 37,4 und BhM 1,99-100 zur besonderen Grofle Ninives, dessen
Ko6nig Osnappar (Esr 4,10) gewesen sei. An das Stichwort ,,Kénig* kniipft der Jalkut
dann die Ausfiihrungen aus PRE 43 zur Umkehr des Pharaos, der gegen Gott gesiin-
digt hatte. Von Pharao heif3t es dann, er habe auch als Konig iiber Ninive geherrscht,
deren Siindhaftigkeit der Pharao mit einem dreitdgigen Fasten entgegenwirkte. Als
dies nur temporadre Wirkung zeigt und das Volk zu seinen Siinden zuriickkehrt, greift
Gott ein und verhéngt die Todesstrafe (Ijob 24,12). Hierauf folgt die wahre Umkehr.
Der bereits reuende Konig appelliert (BhM I,100-1) an die Barmherzigkeit Gottes und
das Volk zeigt wahrhaftige Reue.

Der Zusammenhang zwischen Umkehr und der zu erhoffenden Barmherzigkeit
Gottes wird zum zentralen Thema des dritten und vierten Kapitels der Jalkutkommen-
tierung zu Jona. Die Barmherzigkeit als gottliche Eigenschaft, die dem strafenden und
erbarmungslosen Charakter Gottes im Umgang mit den einsichtslosen Frevlern ent-
gegensteht, war bereits zentrales Thema in der Kommentierung zu Obadja. Wahrend
dort der Umgang mit Frevlern thematisiert wird, wird im Jonakommentar die alterna-
tive Handlungsweise demonstriert. Es wird deutlich, dass Gottes Handeln verldsslich
und gerecht ist und die zu erwartenden Konsequenzen in alleiniger Abhédngigkeit zu
dem Verhalten der Menschen stehen.

Die Urteilsfindung Gottes steht im Mittelpunkt der Kommentierung des dritten
Kapitels. So wie Gottes Barmherzigkeit gegeniiber Jona erst einsetzt, als dieser im
Fisch wahre Reue zeigt und seine Gefolgsamkeit gelobt, wird das Volk von Ninive
auch erst von der Barmherzigkeit Gottes gerettet, als es wahre Umkehr demonstriert.
Mit jTaan 2,1 verweist der Jalkut darauf, dass die Leute von Ninive erst ,,mit Macht*
zu Gott riefen, nachdem sie gesehen hatten, dass auch die Bosen unterdriickt wurden.
Mit BhM I,100-1 beschreibt der Jalkut dann die Umkehr dieser Menschen, die ihre
schlechten Taten bereinigen: ,,Sie {ibten Recht und Wohltétigkeit.“ Sie erkennen das
Gesetz der Tora als ihr geltendes Recht an und unterwerfen sich vollstdndig der Macht
Gottes. Auf dieses Verhalten folgt nun Gottes Antwort mit Jon 3,10: ,,Und Gott sah ihre
Werke.“ Mit bRH 16b verweist der Jalkut auf R. Isaaks Lehre, dass vier Dinge das gott-
liche Gerichtsurteil aufheben kénnen:



Einleitung = 31

Rabbi Isaak sagte: Vier Dinge heben® das Gerichtsurteil iiber einen Menschen auf: Wohltitig-
keit, Schreien®, Anderung des Namens, Anderung der Handlungs[weise]. ,,Schreien®, denn es
steht geschrieben: Und sie schrien zu JHWH in ihrer Not, [und] er fiihrte sie aus ihren Bedringnis-
sen heraus. (Ps 107,28) ,,Wohltdtigkeit“, denn es steht geschrieben: Und Wohltdtigkeit wird vom
Tod retten. (Prov 10,2) ,Anderung des Namens“, denn es steht geschrieben: Und Gott sprach zu
Abraham: Sarai, deine Frau. (Gen 17,15) ,,Anderung der Handlungs[weise]“, denn es steht ge-
schrieben: Und Gott sah ihre Handlungs[weise]. (Jon 3,10) Und es gibt manche, die sagen: Auch
Anderung des Ortes, denn es heifit: Und Gott sprach zu Abram: Geh hinaus! (Gen 12,1) Und er
antwortete: Und ich werde dich zu einem grofien Volk (*13) machen. (Gen 12,2) Aber jener [sagte]:
Das ist das Verdienst des Landes Israels, dass sie [dort] wohnen.

Der Jalkut schlief3t mit bTaan 15a/16a Ausfiihrungen {iber die Reue an, die von Fasten
begleitet wird. Die Kommentierung zum dritten Kapitel endet allerdings mit jTaan 2,1,
das betont, nicht die innere Reue, sondern das Wiedergutmachen der begangenen
Siinde miisse im Vordergrund stehen:

Samuel sagte: Selbst, [wenn einer] einen Balken geraubt und ihn in [seiner] Festung [ein]gebaut
hatte, zerstorte er die Festung und gab [den] Balken seinem Besitzer® zuriick.

Das vierte Kapitel der Kommentierung ist knappgehalten und fokussiert den Blick auf
die Barmherzigkeit Gottes. Mit BhM 1,102 erzdhlt der Jalkut die Geschichte von Jonas
Sitzen unter dem Rizinusstrauch nach.”® Verpackt in diese Geschichte resiimiert der
Jalkut noch einmal die Hauptaussage der Jonakommentierung, dass auf Umkehr die
Barmherzigkeit Gottes folgt. Diese Aussage wird um den Aspekt der gesellschaftli-
chen Mitverantwortung erweitert. Es wird ergdnzt, dass die Sorge um Gottes Barm-
herzigkeit fiir den Einzelnen nicht ausreichend ist, sondern dass der Einzelne immer
auch um das Wohl seiner Mitmenschen bemiiht sein muss, indem er auch fiir diese
um Barmherzigkeit bittet und sie zur Umkehr fiihrt. Passiere dies nicht, d.h. mache
der Einzelne sich weiter schuldig, fiihre dies letztlich zur Not aller. Der Kommentar
schlief3t mit Dan 9,9: ,,Bei JHWH, unserem Gott, ist die Barmherzigkeit und die Verge-
bung.“

Jalkut Schimoni Micha

Jalkut Schimoni Micha fiihrt die Thematik um Gottes Gericht und seine Barmherzig-
keit fort, indem er mit jTaan 2,1 zu Mi 1,3, ,,denn siehe, JHWH zieht aus seinem Ort*,
hervorhebt, dass Gott fiir Israel vom strengen zum barmherzigen Recht wechsele. Sa-
maria wird er allerdings, so Mi 1,6, zu einem Steinhaufen im Feld machen. Dazu be-
tont der Jalkut mit bBer 58a, es sei ein Segen fiir die Nachbarn Samarias, und damit

92 Wortlich: zerreiflen. Vgl. GenR 44,12; KohR 5,6; KohR 7,14.
93 Gemeint ist: im Gebet zu Gott schreien.

94 Wortlich: seinen Besitzern.

95 Vgl. Jona Kapitel 4.



32 — Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

fiir Israel, gewesen, als Gott dies geschehen lief8. Als Gott hingegen Babylonien ver-
fluchte, waren auch die Nachbarn davon betroffen.

Da der Jalkut mit bAZ 16b—17a anschlief3end zu Mi 1,7, ,,von dem Lohn der Unzucht
hat sie es zusammengebracht“, zum Thema Héaresie wechselt, kann Samaria assozia-
tiv auch auf die neutestamentliche Erziahlung vom ,,barmherzigen Samaritaner“® be-
zogen werden. Daher findet sich in der ndchsten Texteinheit, in bAZ 16b—17a, ein Be-
zug zum Neuen Testament. In bAZ 16b-17a wird berichtet, wie R. Elieser unter den
Verdacht der Héresie, konkreter unter den Verdacht, ein Judenchrist zu sein, geriet.
Rabbi Eliezer schlussfolgert auf die Frage, warum er der Hiresie angeklagt wurde,
dies konne nur daran liegen, dass er eine Konversation mit dem héretischen Jakob,
einem Schiiler von Jesus dem Nazarener, gefiihrt habe. Jakob hatte Rabbi Eliezer eine
hiretische Auslegung des Verses Mi 1,7 zur Kenntnis gebracht, an der Eliezer Gefallen
fand. Er hatte im Namen der Lehre Jesu geschlussfolgert, dass man nach Mi 1,7 ,,vom
Lohn der Unzucht“ einen Abort fiir den Hohen Priester anschaffen konne, denn: ,,Vom
Ort des Schmutzes kommen sie, zum Ort des Schmutzes sollen sie gehen.“

Der Jalkut springt dann direkt zur Kommentierung von Mi 1,14, ,,die Hduser von
Achsib (27108) werden den Konigen Israels zur Tduschung (210x9)“, zu dem der Jalkut
bSanh 102a aufgreift, das auf die S6hne Davids als Gesandte Gottes verweist. Auffillig
ist hier, dass die mogliche klangliche Assoziation zu Bar Kochba (x2212 12), der ge-
scheiterten Messiasfigur, nicht genutzt wird. Der Jalkut betont vielmehr mit bSanh
102a, dass Gott einen Erben Davids kommen ldsst, dessen Konigtum der Jalkut mit
GenR 85,1 fiir ewig erklart, bis, so Mi 1,15, ,,Adulam kommen wird.*“ Adulam steht ei-
nerseits fiir die bescheidenen Anfinge des Konigs David,” ist andererseits aber als
Synonym fiir den kommenden davidischen Messias zu deuten.

Da der messianischen Zeit eine bose und siindige Zeit vorausgeht, erklart der Jal-
kut mit GenR 28,5 und bEr 63b zu Mi 2,1, ,,wehe denen, die Unheil ersinnen und Bdses
tun®, dass die Unzucht das grofite Unheil ist. Vor den Siindigen, so die Assoziation,
die durch das sich anschliefiende Zitat von Mi 2,13 mo6glich wird, wird der ,,Durchbre-
cher” heraufsteigen. Dieser Durchbrecher wird mit GenR 69,5 und TanB wa-jetse 24
auf Jakob und damit auf Israel bezogen, fiir das Gott in der kommenden Zukunft die
Mauer der Welt zerbrechen wird.

Mit Mi 3,3, ,,und wenn sie das Fleisch meines Volkes gegessen haben®, befasst sich
der Jalkutkommentar mit der Frage, wer die wahren Feinde Israels sind. Mit Sifra
bechuqgqotai per. 4 diskutiert er die Moglichkeit, dass die Feinde aus den eigenen Rei-
hen kommen kénnen und als besonders gefahrlich einzustufen sind. So heifit es:

Und eure Hasser sollen iiber euch herrschen. (Lev 26,17) Ich lasse mich nicht dazu bringen, gegen
euch aufzustehen, vielmehr: [Die Feinde sind] aus euch und gegen euch. Und in der Stunde, in

96 Vgl. Lk 10,25-37.
97 Vgl. https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/12601/ unter Punkt 2 ,,Biblische Uberlieferung*
(28.03.2019).



Einleitung = 33

der die Volker (MmIR) der Welt gegen Israel aufstehen, verlangen sie nur das, was offenbar ist,
denn es heifdt: Und es geschah, als das Volk Israel sdite, da erhoben sich Midian und Amalek und
die Leute des Ostens liefSen sich gegen sie nieder [...] und sie vernichteten den Ertrag des Landes.
(Jdc 6,3—4) Aber in der Stunde, in der ich [Feinde] aus euch und gegen euch aufstehen lasse,
verlangen sie das, was im Verborgenen ist.”®

ZuMi 3,9, ,,hort doch, Oberhdupter des Hauses Jakobs und Anfiihrer des Hauses Israel“,
fiihrt der Jalkut mit bSchab 139a diesen Gedanken fort, wenn er betont, dass wenn
Richter in Israel das Recht verabscheuen, sie Bedrangnisse und Not iiber eine Gene-
ration bringen. Zu Mi 3,12, ,,daher wird euretwegen Zion zum Feld gepfliigt“, erklart der
Jalkut wiederum mit bSchab 139a:

Und der Heilige, gepriesen sei er, ldsst seine Schechina nicht eher auf Israel ruhen, bis die Rich-
ter aus Israel aufgehort haben[, bestechlich zu sein], denn es heifdt: Und ich wende meine Hand
gegen dich und ich werde dein unedles Metall ldutern. (Jes 1,25)

Zu Mi 4,1, ,,und es wird sein, am Ende der Tage wird errichtet sein®, erklart der Jalkut
mit PRK 21,4, dass in der Zukunft der Tempel wieder erbaut werden wird. Da dieser
Tempel auf dem ,,Berg* errichtet wird, bleibt zu kldren, um welchen Berg es sich han-
delt. Sowohl SDtn § 28, als auch PR 39,2 lassen dies offen, die von dem Ort des Hauses
Gottes reden. Erst mit LevR 24,2 wird Kklar, dass es sich bei dem Berg nur um Zion
handeln kann, denn: ,,Alle guten Werke und Tréstungen, die der Heilige, gepriesen
sei er, ihnen in der Zukunft geben wird, werden nur von Zion ausgehen.*“ Mit dem Bau
des Tempels wird die messianische Zeit anbrechen, in der ,,Schwerter zu Pflugscha-
ren“ geschmiedet werden. Mi 4,3, ,,sie werden ihre Schwerter zu Pflugscharen schmie-
den®, ist ein beriihmter und bedeutender Vers der hebraischen Bibel, der zweimal
vorkommt. Neben Mi 4,3 ist er wortgleich in Jes 3,17 belegt. Der Jalkut verweist aber
zu Mi 4,3 mit bSchab 63a darauf, dass es sowieso verboten ist, sich 6ffentlich mit
Schwert oder Lanze zu zeigen. Das Umschmieden der Waffen bezieht sich damit auf
die Waffen der anderen Volker, die untauglich gemacht werden.

Mi 4,5, ,,denn alle Vilker wandeln, ein jedes im Namen seines Gottes“, deutet der
Jalkut auf das letzte von Gott geiibte Gericht. ,,Im Namen seines Gottes“ impliziert,
dass die Volker ihre Gotter nicht aufgeben. Sie sollen daher mit den Vo6lkern, die Gott
zur Gehenna verurteilt, in diese hinabsteigen. David hingegen, der von sich sagte,
dass er im Tal des Todschattens wandelte (Ps 23,4), fiirchtete sich nicht, da er sich
Gottes bewusst war. Er steht daher als Vertreter Israels in Kontrast zu den anderen
Volkern.

Mi 4,6, ,,ich will die Lahmen versammeln und die VerstofSenen zusammenbringen
und die, denen ich Bdses getan habe*, greift den Aspekt der Barmherzigkeit Gottes er-
neut auf. Mit bSuk 52b erklart der Jalkut dazu, es gebe vier Dinge, die Gott bereute,

98 Identisch mit der Erkldarung von Raschi zu Lev 26,17.



34 — Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

erschaffen zu haben. Die in bSuk 52b genannten Dinge sind: das Exil, die Chaldaer,
die Ismaeliten und der bose Trieb. Mit bBer 32a verweist der Jalkut dann auf drei
Schriftverse, ,,die die Feinde Israels vor dem Versinken bewahren.“ Alle drei Verse
(Mi 4,6, Jer 18,6, Ez 36,26) deuten an, dass Gott in die Welt eingreift und die Schicksale
der Menschen in seiner Hand liegen, diese daher nicht wirklich frei entscheiden kén-
nen und daher auch nicht fiir alle Stinden gestraft werden kénnen. Sie werden daher
,vor dem Versinken“ bewahrt.

Das vierte Kapitel endet mit den Auslegungen zu Mi 4,10, ,,denn du musst aus der
Stadt ausziehen und auf dem Feld leben“, und Mi 4,12, ,sie kennen die Gedanken
JHWHs nicht und verstehen seinen Rat nicht, dass er sie sammelt wie Ahren auf der
Tenne.“ Zu Mi 4,10 erklart der Jalkut mit Jelamdenu, dass die Schechina nicht von
Israel wich, als der Tempel zerstort wurde. Mi 4,12 bezieht der Jalkut mit bJoma 10a
auf Heiden, die sich gegen Israel verbiinden, um letztlich ,,in die Hand Abrahams zu
fallen.“ Auch dies wird nur mit der Hilfe Gottes geschehen.

Mit dem Beginn des fiinften Kapitels und den Auslegungen zu Mi 5,2, ,,deshalb
wird er sie hingeben bis zu der Zeit, in der sie geboren hat“, und Mi 5,4, ,,und wir stellen
ihm sieben Hirten und acht gesalbte Mdnner zur Seite”, wird die messianische Zeit kon-
kret angesprochen. Mit bJoma 10a erkldrt der Jalkut zu Mi 5,2, dass der Sohn Davids
kommen wird, ,,wenn die frevelhafte Regierung sich neun Monate lang iiber die ganze
Welt ausgedehnt hat.“ Wenn der Messias kommt, so Mi 5,4, werden ihm sieben Hirten
und acht gesalbte Mdnner zur Seite stehen. Die sieben Hirten werden mit bSuk 52b
und die acht gesalbten Mdnner mit CantR 8,9,3 namentlich benannt. Da unter den
sieben aufgefiihrten Hirten (David, Adam, Set, Metusalem, Abraham, Jakob, Mose)
Isaak nicht gelistet ist, wird dies hinterfragt. Nach CantR 8,9,3 befindet sich Isaak in
der Gehenna, um seine Kinder von dort zu retten. Dies ist wichtig fiir die folgende
sehr lange Auslegung von Mi 5,6, ,,und es werden die Ubrigen Jakobs sein [...] wie Tau
von JHWH*, in der zunéchst fiinf Segnungen Israels mit GenR 75,8 auf Isaak zuriick-
gefiihrt werden. Nach GenR 75,8 ist ,,Tau“ eine Gabe Gottes, auf die Isaak in Gen 27,28
verweist. Tau ist ein Segen, da er die Erde fruchtbar macht, sodass Getreide und Wein
geerntet werden kénnen. Er ist damit Symbol des Lebens und des Wohlergehens®
und ein Zeichen der Auferstehung der Toten.!®® Zu den weiteren Segnungen Israels
gehort, dass Gott es auch im Exil segnet, und dass es aus Bedrdangnissen erretten wird.

Mi 5,6, ,,und es werden die Ubrigen Jakobs sein“, bezieht der Jalkut mit TanB toldot
19 auf die Zeit der Richter, in der Gideon Gott um ein Zeichen bat, dass namlich Tau
nur auf einer bestimmten Stelle liegen solle. Gideon ist es dann, der Mdnner aus-
wiéhlt, um mit ihnen gegen Midian zu ziehen (Jdc 7). Diese ausgewihlten 300 Mann

99 Jacob Katsnelson ,,Dew*, Encyclopaedia Judaica, hg. Michael Berenbaum and Fred Skolnik, 2.
Aufl., Bd. 5, (Detroit: Macmillan Reference USA, 2007), 629-630.
100 Vgl. Jes 26,19 und bChag 12b.



Einleitung = 35

werden als die ,,in Israel iibrig Gelassenen® (I Reg 19,18) bezeichnet und mit den Ub-
rigen Jakobs aus Mi 5,6 gleichgestellt. Dass diese Ubriggelassenen ,,wie Tau“ sind,
wird dann als Zeichen fiir die Auferstehung gedeutet. Diese wird aber nur dann ge-
schehen, wenn Israel den Willen Gottes tut. Dann aber gilt: So wie niemand iiber den
Tau herrscht, so wird auch niemand in der zukiinftigen Welt iiber das Volk Israel herr-
schen.

Zu Mi 5,8, ,,erhoben sind deine Hiinde iiber deine Bedrdnger“, deutet der Jalkut mit
PRE 48 die anthropomorphe Formulierung dieses Verses, die Hinde Gottes, indem er
jedem der ,,Finger” eine Bedeutung zuordnet. Dies gipfelt in der Aussage, dass Gott
in der Zukunft ,,mit dem Daumen und der gesamten Hand“, also mit aller Stirke, die
Kinder Esaus und Ismaels vertilgen wird.

Zu Mi 5,14, ,und ich werde in Zorn und Grimm Rache an den Vélkern iiben, die nicht
gehort haben®, erklart der Jalkut mit TanB berakha 3, dass Zorn und Grimm Gottes die
Volker der Welt treffen wird, weil sie die Tora nicht angenommen haben.

Das 6. Kapitel des Jalkut zu Micha setzt neue Akzente. Zu Mi 6,3, ,,mein Volk, was
habe ich dir getan, und womit habe ich dich beldstigt? Zeuge gegen mich“, bietet der
Jalkut eine mindestens zweischichtige, sehr lange Auslegung aus TanB emor 13. Prob-
lematisch ist das ,,zeuge gegen mich“, dem Ex 20,13, ,,und zeuge nicht gegen deinen
Ndchsten®, entgegengestellt wird. Dies muss als Widerspruch aufgelost werden. Al-
lerdings ist dieser Widerspruch offensichtlich, was die Volker der Welt freut:

R. Samuel bar Rav Nachman sagte: An drei Stellen kam der Heilige, gepriesen sei er, um mit dem
Volk (o¥) Israel zu argumentieren, und die Volker (M2IR) der Welt freuten sich und sagten: Wie
kann dieses Volk (0¥) mit seinem Schopfer argumentieren? Jetzt wird er sie vernichten. Als der
Heilige, gepriesen sei er, sah, dass sie sich freuten, wandte er es ihnen zum Guten.

Zundchst wird anhand von drei Belegen gezeigt, dass Gott es Israel immer zum Guten
gewendet hat, wenn die Volker sich iiber den Fall Israels gefreut haben. Mit zwei
Gleichnissen wird gezeigt, dass Gott sich schiitzend vor Israel stellt. Im ersten Gleich-
nis wird Gottes Verhéltnis zu Israel mit dem zwischen einer Mutter und ihrem Sohn
verglichen. Das Gleichnis berichtet von einer Mutter, die, auch wenn ihr Sohn Un-
recht geiibt hat, welches sie gerne zur Anklage gebracht hitte, das Wohl ihres Sohnes
hoherstellt und von einer Beschuldigung gegen ihren Sohn Abstand nimmt, als sie
bemerkt, mit welcher Harte und in welcher Weise der Richter richtet. Das zweite
Gleichnis deutet den Versteil ,,und womit habe ich dich beldstigt.“ So wie ein Konig
ein Edikt in seine Provinz sendet, so sendet Gott das ,,Hore Israel®“ an das Volk Israel.
Dies konnte als Beldstigung aufgefasst werden, da das ,,Hore Israel“ tiglich zu rezi-
tieren ist. Fast scherzhaft heif3t es weiter, immerhin habe Gott Israel nicht befohlen,
in welcher Korperhaltung das ,,Hore Israel“ zu sprechen sei. In einer zweiten Ausle-
gung wird das ,,und womit habe ich dich beldstigt“ auf die Opfer im Tempel bezogen,
wovon bestimmte wilde Tiere ausgeschlossen waren. Auch damit zeigt sich, dass Gott
zwar ein tdgliches Gebot anordnete, seine Ausiibung aber dadurch erleichterte, dass



36 = Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

er nur Haustiere als Opfer zulief3. Somit ist dies keine Erschwernis, sondern eine Er-
leichterung, da der Mensch das Opfertier nicht erst jagen muss.

Die folgende Auslegung aus Jelamdenu zu Mi 6,4, ,,und ich habe dir Mose, Aaron
und Mirjam vorausgeschickt®, verweist ebenfalls darauf, dass Gott Israel das Leben
erleichtert. Mit Mose, Aaron und Mirjam war die Gabe des Mannas, der Wolke und des
Brunnens verbunden, die Gott als Gabe Israel in der Wiiste zur Verfiigung stellte.

Zu Mi 6,5, ,,mein Volk, bedenke doch, was Balak, der Konig von Moab, geraten hat,
um die Wohltaten JHWHSs zu erkennen®, resiimiert der Jalkut mit bBer 7a, dass Gott
Israel viele Wohltaten erwiesen hat, besonders in der Zeit Bileams.

Mit Mi 6,6-7, ,,womit soll ich vor JHWH treten? Soll ich mich dem Gott in der Hohe
beugen? Hat JHWH Gefallen an Tausenden Widdern?“, steht das Thema des Opfers
wieder im Vordergrund. Mit GenR 55,5, TanB tsaw 1 und bSuk 49b fiihrt der Jalkut
ausfiihrlich aus, dass das Erfiillen eines Gebotes einen h6heren Stellenwert hat als
das Darbringen eines Opfers. Dieser Aspekt war bereits im Jalkut zu Hos 6,6 themati-
siert worden. Dem Opfern werden mit bSuk 49b die Taten ,,Gerechtigkeit iiben*,
,wohltitig sein“ und ,,demiitig sein“ gegeniibergestellt. Es wird geschlussfolgert,
dass die Wohltitigkeit am hochsten geschitzt ist, weil sie Lebenden und Toten zu
Gute kommen kann. Der Jalkut schlief3t die Sinneinheit mit der Erzdhlung {iber das
Verleihen der 613 Gebote in bMak 23b—24a, die nach und nach reduziert werden: Da-
vid fasste die Gebote auf 11 zusammen, Jesaja auf sechs Gebote, Micha auf drei, Jesaja
wieder auf 2 und Habakuk schliefllich auf nur ein Gebot, denn nach Hab 2,4 lebt der
Gerechte aus seinem Glauben.

Da Israel mit den Geboten lebt, gleichen selbst die Redlichen unter den Heiden
nach Mi 7,4 einem Dornenbusch. Zu Mi 7,4, ,,ihr Bester ist wie ein Dornenbusch und
der Redlichste wie eine Hecke“, berichtet der Jalkut aber mit bEr 101a, dass die Heiden
den Vers nicht auf sich selbst, sondern auf Israel beziehen, was Jehoschua ben Cha-
nanja widerlegt:

Ein Héretiker sagte zu R. Jehoschua ben Chananja: [Du bist] ein Dornenbusch, denn es steht
geschrieben: Ihr Bester ist wie ein Dornenbusch. (Mi 7,4) Bei euch. Er sagte zu ihm: Narr, geh
hinab zum Schluss des Verses: Und der Redlichste wie eine Hecke. (Mi 7,4) Vielmehr, was [bedeu-
tet]: Ihr Bester ist wie ein Dornenbusch? (Mi 7,4) Wie Dornenbiische Lécher im Garten schiitzen,
so schiitzen uns unsere Besten.

ZuMi 7,5, ,vertraut keinem Gefdhrten (v12)“, bezieht der Jalkut mit bChag 16a v12 auf
das klanglich dhnliche ¥, das Bose, das dann als der bose Trieb identifiziert wird,
der den Menschen zur Siinde verleitet. Mit bTaan 11a fiigt der Jalkut hinzu, dass Gott
dem bosen Trieb zwei Dienstengel entgegengestellt hat, die jeden Menschen auf sei-
nem Weg bewachen.

Zu Mi 7,5, ,,vor der, die in deinem Schof schldft, verschliefe die Offnung deines
Mundes*“, deutet der Jalkut mit bTaan 11a, dass es in diesem Vers um die Seele des
Menschen geht, die gegen den Menschen vor Gott Zeugnis ablegt, dass er mit seinen



Einleitung = 37

Gliedern gesiindigt hat. Nach anderer Meinung ist dafiir keine Seele notwendig, da
die Taten ja klar zu erkennen sind.

Eine neue Auslegungseinheit schlief3t sich zusammen aus Mi 7,8, Mi 7,10, Mi 7,15
und Mi 7,16-17. Diese lange Auslegung, die aus TanB nitsabim 1, MidrPs 22,7, Mek
schira 8 und Jelamdenu kombiniert wird, zeigt die Konsequenzen des Fehlverhaltens
der Volker auf, die sich durch ihre frevelhaften Taten selbst zu Fall bringen.

Zu Mi 7,8, ,freue dich nicht, meine Feindin, iiber mich*, hebt der Jalkut mit TanB
nitsabim 1 hervor, dass ,,wann immer der Heilige, gepriesen sei er, auf die Taten der
Frevler schaut und sie gestiirzt werden, es fiir sie keinen Bestand gibt.“ Belegt wird
dies mit der Generation der Flut, den Menschen von Sodom, Agypten und Babylo-
nien. Allerdings hat Gott niemals ein Volk ein zweites Mal heimgesucht.

ZuMi 7,8, ,freue dich nicht, meine Feindin, iiber mich. Denn, bin ich gefallen, stehe
ich auf*”, bringt der Jalkut eine lange Ausfiihrung iiber den Lehrspruch aus MidrPs
22,7: ,IJnmitten von Wut ist Begehren, inmitten von Zorn ist Erbarmen, inmitten von
Bedradngnis ist Rettung.“ Hier wird herausgestellt, dass selbst in der gréf3ten Bedrang-
nis Gott das Licht fiir Israel ist.

Mi 7,10, ,,und meine Feindin wird sehen und Schande wird sie bedecken®, bezieht
der Jalkut mit Mek schira 8 auf Jes 60,1: Steh auf, werde Licht, denn dein Licht kommt.
Auf das Thema ,,Licht” wird dann nicht weiter eingegangen, sondern auf die entspre-
chende Gesamtauslegung in Jalkut Jesaja § 500 verwiesen. Damit zeigt sich, dass der
Aspekt des Lichtes es fiir den Autor des Jalkut wert war, die entsprechende Stelle zu
zitieren. Den Rest dieser Auslegung, die inhaltlich in eine andere Richtung fiihrt, 1asst
der Jalkut aus, um die Auslegung nicht doppelt zu fithren.

Der Jalkut setzt dann mit Mek schira 8 zu Mi 7,15, ,,wie an den Tagen deines Aus-
zugs aus Agypten, lass uns Wunder sehen®, fort. Israel wird kiinftig Wunder sehen, die
Gott nicht einmal den Erzvitern gezeigt hat.

Zu Mi 7,16-17, ,,Vélker werden sehen, und sie werden sich mit all ihrer Kraft schd-
men. Sie werden eine Hand auf den Mund legen und ihre Ohren werden taub sein. Sie
werden wie Schlangen Staub lecken, wie Wiirmer des Erdbodens*, erklart der Jalkut mit
Jelamdenu, dass, wenn Israel Gottes Willen tut, Gott die Volker verfluchen wird, wie
er die Schlange im Paradies verflucht hat.

Zu Mi 7,18, ,,wer ist ein Gott wie du, der Siinde aufhebt“, hebt der Jalkut mit bRH
17a-b die Bedeutung von Gnade und Vergebung hervor:

Rava sagte: Wer seine [Anspriiche] auf Vergeltung iibergeht, dem {ibergeht man alle seine Siin-
den, denn es heift: Der Siinde aufhebt und eine Ubertretung iibergeht. (Mi 7,18) Wer ist ,,der
Siinde aufhebt“? Wer ,,eine Ubertretung iibergeht.“

Am Beispiel von Rav Papa, der Rav Huna falschlich als todkrank einschitzte und sich
deswegen schiamte, verdeutlicht der Jalkut, dass man dariiber hinweggehen soll,
wenn sich jemand falsch verhalten hat. Er betont aber zum Schluss, dass, wenn ein



38 — Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

Mensch mehr Siinden als gute Taten aufzuweisen hat, Gott die Siinden anrechnet, die
er sonst vergeben wiirde.

Das Thema der Siindenvergebung fiihrt der Jalkut zu Mi 7,18, ,,der Siinden auf-
hebt“, indem er mit jPea 1,1 verschiedene Ansichten der Gelehrten dariiber, wie gna-
dig Gott beim Vergeben von Siinden ist, zusammenstellt.

Der Jalkut schlie3t zu Micha mit einer Liste von sieben biblischen Personen aus
SDtn § 342, die Israel mit Strafen drohten, um sie vom Siindigen abzuhalten, die aber
auch Trostworte fiir Israel fanden. Zudem wird belegt, dass immer auf mahnende
Worte Worte des Trostes folgten und nicht andersherum, d.h. dass der Prophet seine
Prophezeiung mit dem Trost abschlief3t.

Mit Jalkut Micha ist die Mitte des Zwolfprophetenbuches erreicht. Es hat sich ge-
zeigt, dass insbesondere Themen, die bereits in Jalkut Hosea angeschnitten worden
waren, in Jalkut Micha aufgegriffen und weiter diskutiert werden. So beschreibt Jal-
kut Micha ebenfalls die messianische Erwartung, die in Jalkut Hosea bereits anklingt.
Auch das kiinftige Gericht Gottes iiber die Volker wird in Jalkut Micha weiter disku-
tiert, das bereits in Jalkut Obadja zur Sprache gebracht worden war.

Jalkut Schimoni Nahum

Jalkut Nahum ist neben Jalkut Obadja und Jalkut Haggai der kiirzeste Kommentar
und hat zudem die Eigenheit, dass das dritte Kapitel nicht kommentiert ist.

Jalkut Nahum bringt zu Beginn eine zeitliche Verortung des Propheten, der zu-
sammen mit Habakuk in die Zeit Manasses datiert wird. Entnommen aus Seder Olam
20 wird erklart, dass Gott zwar zu Manasse sprach, da dieser allerdings als Prophet
nicht geeignet war,'* wurden seine Worte nicht unter seinem Namen iiberliefert. Die-
selbe Erklarung findet sich auch in Jalkut Habakuk.

Jalkut Nahum beginnt seine Kommentierung zu Nah 1,4, ,,er bedroht das Meer
und trocknet es aus.“ Mit bChag 12a verweist der Jalkut auf die Schopfungsgeschichte,
die aufzeigt, dass Gott alles erschaffen aber auch alles, wie hier das Meer, wieder ver-
nichten bzw. kontrollieren kann. Nah 1,4, ,,und die Bliite des Libanon verwelkt®, be-
zieht der Jalkut mit bJoma 21b auf die Zerstérung des Tempels, der in der Zukunft
wieder erbaut werden wird.

Es folgt eine lange Auslegung aus TanB bemidbar 32 und TanB metsora 11 zu Nah
1,7, ,,gut ist JHWH zum Schutz am Tage der Not, und er kennt die, die sich bei ihm ber-
gen“, die zeigt, dass Gott ein gerechter Richter ist. Das gerechte Strafen Gottes wurde
bereits mehrfach im Jalkut Zwolfprophetenbuch zum Thema.'® An dieser Stelle wird
Gott im Vergleich zu einem menschlichen Kénig gesehen, der den einzelnen Gerech-
ten — Noach und Lot — erkennt und rettet.

101 Weil er ein frevelhafter Konig war. Vgl. II Reg 20,21; 21,1-20; 23,12.26; II Chr 33; Jer 15,4.
102 Zum Beispiel in der Auslegung zu Joel 3,5 oder als fortlaufendes Thema zum 3. Kapitel in Jona.



Einleitung =—— 39

Nah 1,7, ,,und er kennt die, die sich bei ihm bergen“, bezieht der Jalkut mit TanB be-
midbar 32 auf die Altesten aus Num 11,16, die stellvertretend fiir Israel von Gott ge-
straft wurden.

Zu Nah 1,7, ,,gut ist JHWH zum Schutz“, hinterfragt der Jalkut mit TanB metsora
11, ob dieser Satz fiir alle gilt. Dies wird verneint, da nach Nah 1,7 ausdriicklich auf
die verweist, die sich bei Gott bergen. Nur ihnen gilt auch der Schutz Gottes.

Zu Nah 1,10, ,,denn bis sie wie verflochtene Dornen sind“, deutet der Jalkut das
hebraische Wort ,,Dornen“ mit GenR 56,5 auf ,,Fiirsten“, ein im Hebrdischen klanglich
gleiches Wort:

Denn bis sie wie verflochtene Dornen (2°7°0) sind. (Nah 1,10) R. Chanina bar Papa sagte: Wann
immer Abraham, unser Vater, Isaak unten band, knotete der Heilige, gepriesen sei er, die Fiirs-
ten (0r°w)!% der Vo6lker der Welt oben fest.

Mit bGit 7a-b zu Nah 1,12, ,obwohl sie unversehrt (on>v) und ihrer auch viele sind,
werden sie weggeschnitten, und es ist vergangen®, erfolgt zunachst ein weiterer Riick-
bezug auf Jalkut Micha. Im Zuge der Auslegung zu Mi 6,8 wurde bereits die Bedeu-
tung von Wohltdtigkeiten und Almosen herausgearbeitet. Es wurde gezeigt, dass die
Wohltétigkeit noch {iber die Almosen zu setzen ist, da sie Lebenden und Toten erwie-
sen werden kann. Zu Nah 1,12 erklért der Jalkut, dass, wenn man schon seinen Provi-
ant immer mit einem Bediirftigen teilen miisse, um wie viel mehr miisse man Almosen
geben, wenn man viel hat.

Das Thema des Almosengebens wird in der Kommentierung zu Nah 1,12, und sie
werden weggeschnitten ("), und es ist vergangen®, fortgesetzt, wenn das Verb 1
wie folgt gedeutet wird:

Jeder, der sein Vermoégen beschneidet (11377), um davon ein Almosen zu geben, wird aus dem
Gericht der Gehenna gerettet.

ZuNah 1,12, ,,ich habe dich arm gemacht*, erklart der Jalkut mit derselben Quelle, dass
jeder, selbst der, der Almosen empfiangt, Almosen an noch Bediirftigere geben miisse.
Denn die Verheifiung aus Nah 1,12 gilt: ,,Ich lasse dich nicht mehr arm sein.”“ Nach Rav
Josef bedeutet dies allerdings: ,,Man ldsst ihn nicht mehr die Zeichen der Armut se-
hen.“

Mit Jelamdenu erklirt der Jalkut zu Nah 1,12, ,,obwohl sie unversehrt (on>w) sind“,
dass Unversehrt zu sein, ein Anspruch an die Priester darstellt. Diese mussten fiir den
Tempeldienst makellos sein, was mit Lev 21,17 und Gen 14,18 belegt wird. Diese Aus-
legung aus Jelamdenu verweist zuriick an den Anfang von Jalkut Nahum mit seiner
Tempelthematik.

103 Gemeint sind die Schutzengel.



40 —— Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

Die Auslegung zum zweiten Kapitel von Nahum beschréankt sich auf die Auslegung
von Nah 2,1, ,,siehe auf den Bergen, die Tritte des Boten, der Frieden verkiindet. Feiere,
Juda, deine Feste.“ Mit TanB bemidbar 16 zeigt der Jalkut, dass Juda als erster unter
seinen Briidern einzustufen ist. Die Herausstellung Judas wurde bereits in der Ausle-
gung zu Hos 5,9 und zu Am 6,1 hervorgehoben. Zu Nah 2,1 ist die Vorzugsstellung
allein auf Juda beschrinkt. Die Bedeutung von Juda als Stamm Davids, aus dem der
Messias hervorgehen wird, wird an dieser Stelle betont. Die Heilsankiindigung durch
»den Boten“, der kommen wird, beendet gleichzeitig Jalkut Nahum. Dieser Bote
kommt als erstes zu Juda, denn Juda halt die Feiertage. Es folgen abschlief3end Ver-
weise auf eine Auslegung zu Nah 2,4 und Nah 2,5.

Jalkut Schimoni Habakuk

Der Beginn von Jalkut Habakuk ist textidentisch zu dem in Jalkut Nahum, demnach
ist die erste Quelle ebenfalls Seder Olam 20. Es folgt eine duflerst lange Auslegung
aus TanB tazri’a 10 zu Hab 1,7, ,,schrecklich und furchtbar ist es, sein Recht und seine
Hoheit ging von ihm aus.“ Fiir diese Auslegung wird der Vers geteilt, und beide Vers-
teile werden auf einzelne Personen oder Gruppen bezogen. ,,Schrecklich und furcht-
bar“ sind: Adam, Pharao, Edom, Sanherib, Hiram, Nebukadnezzar und der Mensch
allgemein. ,,Sein Recht und seine Hoheit ging von ihm aus* wird den Folgenden zuge-
ordnet: Eva, Mose, Obadja, der Sohn des Sanherib, Nebukadnezzar, Evil Merodach
und der den Menschen ziichtigende Gott. Dadurch ergibt sich folgende Paarbildung:
— Adam und Eva

— Mose und Pharao

— Obadjaund Edom

— Sanherib und sein Sohn

— Hiram und Nebukadnezzar

— Nebukadnezzar und Evil Merodach
—  Gott und Mensch

Interessant ist, dass Nebukadnezzar beiden Paarbildungen zugeordnet wird.

Zu Hab 1,12, ,,doch du, JHWH, mein Gott, mein Heiliger von jeher, lass uns nicht
sterben”, wird auf die Ausfiihrung in Jalkut Samuel § 99 verwiesen. Dort wird mit Mek
schira 6 I Sam 3,13, ,,wegen der Schuld, denn er hat gewusst, dass seine Séhne ihnen
fluchen®, ausgelegt und erklart, dass der Vers nicht wortlich zu verstehen ist. Dies
wird dann unter anderem mit Hab 1,12 und 8 weiteren Versen belegt. Fiir die Frage
nach den ,,Gerechten unter den Frevlern“ ist diese Auslegung in Jalkut Habakuk nicht
geeignet.

Dass die vollkommenen Gerechten immer geschiitzt sind, wird mit bBer 7b zu
Hab 1,13, ,,warum siehst du Rdubern zu, schweigst, wenn der Frevier einen Gerechten



Einleitung = 41

verschlingt®, weiter ausgefiihrt. Ein Frevler kann nur jemandem schaden (,,ihn ver-
schlingen®), wenn er ein wenig gerechter ist als er selbst. Einem vollkommenen Ge-
rechten jedoch kann er nichts anhaben. Gerecht zu sein und deshalb gesegnet und
geschiitzt durch Gott zu sein, wurde bereits an einigen Stellen im Jalkut zum Zwolf-
prophetenbuch thematisiert.'® Der neue Aspekt im Zuge dieser Auslegung ist, dass
zwischen ,,einfachen“ Gerechten und ,,vollkommen“ Gerechten unterschieden wird.

Mit bAZ 3b-4a erklart der Jalkut zu Hab 1,14, ,,du aber machtest den Menschen wie
Meeresfische®, warum hier Menschen mit Fischen verglichen werden: Genauso wie
der Mensch nicht ohne die Tora leben kann, konnen die Fische nicht ohne Wasser
bestehen. Auch werden Fische und Menschen beide von der Sonne verbrannt.
Schiitzt der Fisch sich im Wasser, d.h. schiitzt der Mensch sich mit der Tora, kann ihm
nichts geschehen. Ein Unterschied zwischen Fisch und Mensch besteht allerdings da-
rin, dass Fische sich gegenseitig fressen, der Mensch aber durch die Regierung vor
Ubergriffen geschiitzt ist.

Zu Hab 1,16, ,,darum opfert er seinem Netz und rduchert®, erklart der Jalkut mit
Mek bachodesch 10, dass die Volker der Welt das als Gott verehren, was sie satt
macht. Geht es ihnen gut, ehren sie Gott. Geht es ihnen schlecht, verfluchen sie Gott.
Im Gegensatz dazu steht Ijob, der sagte: ,,JHWH hat gegeben und JHWH hat genom-
men, der Name JHWHS sei gepriesen“ (Ijob 1,21). Diese Auslegung verweist zuriick auf
Jalkut Micha zu Mi 6,7 (aus TanB tsaw 1), wo schon einmal das Opfern der Volker der
Welt mit dem Israels verglichen wurde. In Jalkut Micha liegt der Fokus darin zu zei-
gen, dass die Volker der Welt nicht an qualitativen Opfern interessiert sind, sondern
nur darauf bedacht sind, viel zu opfern, um damit ihren Willen durchzusetzen. Israel
ist in jeglicher Hinsicht anders; es opfert ein bedeutendes Opfer'® und tut dies zu je-
der Zeit und nicht abhéngig von Gottes Verhalten.

Zu Hab 2,1, ,,auf meinem Wachtposten werde ich stehen [und mich auf den Fes-
tungswall stellen]“, deutet der Jalkut mit MidrPs 7,17 das Wort ,,Festungswall“ mit ei-
ner Paronomasie:

Was [bedeutet] ,,Festungswall“%¢ (1131)? Er bildete (1%77%) eine Form (77%) fiir sich und sagte:
Ich weiche nicht von hier,'” denn es heif3t: Ich will ausspéhen. (Hab 2,1) Der Heilige, gepriesen
sei er, sagte [zu ihm]: Jeder, der seine Axt zerbricht, soll zu mir kommen. Er begann zu schreien:
Wie lange, JHWH, soll ich um Hilfe rufen und du horst nicht?! [...] Warum ldsst du mich Falschheit
sehen und siehst der Miihsal zu? (Hab 1,2-3) Der Heilige, gepriesen sei er, sagte zu ihm: Wehe
dem, der mit seinem Bildner (\1X1°) hadert, [er ist] eine Scherbe unter irdenen Scherben. (Jes 45,9)

104 Vgl. die Auslegungen zu Hos 3,2; Hos 14,6; Joel 2,11; Joel 2,13; Nah 1,7.

105 Belegt wird dies in Micha mit Gen 22,33, dort opfert Abraham den Widder, als Alternative zu
seinem Sohn.

106 Hab 2,1.

107 Vgl. bTaan 23a; Raschi zu Hab 2,1.



42 —— Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

Durch das Klangspiel wird es moglich, den Festungswall als Metapher fiir Gott zu in-
terpretieren.

Zu Hab 2,2, ,,und JHWH antwortete mir und er sprach: Schreibe die Vision auf und deute
[das Geschriebene] auf den Tafeln®, fahrt der Jalkut mit MidrPs 7,17 fort, den Sen-
dungsauftrag Gottes an Habakuk zu erldutern. So heifit es:

Du bist ein Sohn der Tora und kein Ungebildeter! Geh, schreibe ,,Alef* auf die Tafel und danach
sage: Lass mich das Ende wissen.

Mit MidrPs 7,17 ergdnzt der Jalkut, Gott habe darauf verwiesen, dass alle Informatio-
nen bekannt sind, wie sich Israel im Exil verhalten solle. Ebenso habe er versprochen,
Israel am Ende zu erlosen, da es in Jes 63,4 heif3t: ,,Denn ein Tag der Rache ist in mei-
nem Herzen“. Habakuk irrt sich also, wenn er nach Hab 2,2 zu Gott ruft: ,,Wie lange,
JHWH, soll ich um Hilfe rufen und du horst nicht?!“ Daher wird nun mit MidrPs 7,17
erklart:

Als Habakuk das horte, fiel er auf sein Angesicht. Er sagte zu ihm: Herr der Welt, richte mich
nicht als einen vorsétzlichen Siinder, sondern als einen versehentlichen [Siinder] (33 W), denn
es heifdt: Gebet des Propheten Habakuk iiber Irrende (n11°)3). (Hab 3,1)

Zu Hab 2,3, ,,denn noch gilt eine Vision fiir eine Zeit, aber sie eilt zum Ende [und] liigt
nicht“, fragt der Jalkut mit bSanh 97b, wie lange diese Vision andauern wird, um dann
zu erkldren, dass eine Endzeitberechnung in jeglicher Form verboten ist. Allerdings
ist es durchaus verdienstvoll, da es in Hab 2,3 auch heif3t, ,,wenn es sich verzogert,
harre seiner®, im Gottvertrauen zu warten und die Hoffnung auf Erlésung nicht auf-
zugeben, denn nach Jes 30,18 sind alle gliicklich, die seiner harren.

Hab 2,4, ,,siehe, vermessen, nicht rechtschaffen ist seine Seele in ihm*, bezieht der
Jalkut mit TanB teruma 3 auf Nebukadnezzar.

Interessant ist, dass der Jalkut mit bBB 98a das hebradische Wort fiir ,,Wein“ in
Hab 2,5, ,auch, dass der Wein (3°°17) betriigerisch macht“, mit dem araméischen X nn
erklart, der die Geschicke seines Besitzers lenkt. Immer wieder warnt der Jalkut im
Zwolfprophetenbuch davor, dass Wein Ungliick verursacht. Bereits in Jalkut Hosea
war eine Warnung vor Wein bei der Geschichte von Lot ausgesprochen worden, die
in der Auslegung zu Hos 14,10 prasentiert wird.

Zu Hab 2,5, ,,ein Hochstapler bleibt nicht*, hebt der Jalkut mit bBB 98a hervor,
dass wer sich mit dem Mantel eines Gelehrten schmiickt und kein Gelehrter ist, nicht
in den Bereich des Heiligen kommen diirfe.

Hab 2,16, ,,du bist satter von Schande als von Ehre“, bezieht der Jalkut mit bSchab
149b auf Nebukadnezzar, den zweiten Versteil von Hab 2,16, ,.trinke, du, und zeige
deine Vorhaut®, auf Zedekija. Zedekija, der zundchst von Nebukadnezzar als Konig
iiber Juda eingesetzt worden war, hatte sich spéter von diesem abgewandt und den
Eid gebrochen, den er im Namen Gottes geleistet hatte. Nach seinem Versuch, sich



Einleitung = 43

mit Agypten zu verbiinden, wurde er von Nebukadnezzar gefangen genommen und
nach Babylon verschleppt.'®®

Mit bSanh 7b bezieht der Jalkut Hab 2,19, ,,wehe denen, die zum Holz sprechen:
Erwache, und zum tréigen Stein, sei munter®, auf die, die unwiirdige Richter einsetzen,
was Gott ihnen heimzahlen wird.

Zu Hab 2,20, ,,JHWH ist in der Halle seines Heiligtums*, verweist der Jalkut mit
TanB schemot 10 darauf, dass die Schechina vor der Zerstérung des Tempels dort
wohnte. Damit werden zu Hab 2,20 zwei Themen erneut aufgenommen, die bereits in
vorausgehenden Kommentarteilen ausfiihrlich besprochen wurden. Die frevelnden
Richter werden, wie bereits zu Mi 3,9 (bSchab 139a) im Zuge der Auslegung zu Hab
2,19 angeprangert. Auch der Verbleib der Schechina nach der Tempelzerstérung war
wiederholt ein wichtiges Thema. Im Zuge der Auslegung zu Am 9,6 wurde bereits er-
Kklart (ARN 3,6 und bBer 6a), dass die Schechina bei jedem einzelnen Gerechten ver-
weilt, der sich mit der Tora befasst. In der Auslegung zu Mi 4,10 (Jelamdenu) wurde
mitgeteilt, dass die Schechina auch nach der Tempelzerstérung Zion nicht verlassen
hat.

Zu Hab 3,1, ,,Gebet des Propheten Habakuk*, weist der Jalkut zundchst mit MidrPs
90,2 darauf hin, dass Jeremia und Habakuk ein krinkendes Gebet an Gott richteten.
Habakuks krankendes Gebet lautet mit Hab 1,3: ,, Warum ldsst du Falschheit sehen und
blickst auf Miihsal?“ Mit MidrPs 90,7 erldutert der Jalkut, dass Habakuk dieses kran-
kende Gebet betete, nachdem er gesehen hatte, dass zwar Hananja, Mischael und
Asarja mitten in den Feuerofen gegangen waren und gerettet wurden, nicht aber R.
Chananja ben Teradion und seine Gefdahrten. Im Folgenden werden Hab 3,1, Hab 1,4
und Hab 3,2 in der Auslegung kombiniert. Ungewdhnlich ist, dass die Chronologie
der Auslegungen gebrochen wird und die beiden Verse des ersten Kapitels erst im
dritten ausgelegt werden. Zu erkldren ist dies mit der kontextuellen Einbindung der
beiden Verse, die an dieser Stelle mit ihren Auslegungen passender sind als im ersten
Kapitel.

In einer zweiten Auslegungseinheit zu Hab 3,1, ,,Gebet des Propheten Habakuk
tiber Klagelieder®, ermittelt der Jalkut mit MidrPs 90,2 David und Mose als weitere
Personen, die ein krdnkendes Gebet sprachen. Eine weitere Liste benennt Jeremia,
Habakuk, David und Mose.

Die Auslegung aus bSota 49a zu Hab 3,2, ,,JHWH, ich horte deinen Ruf, ich fiirch-
tete mich®, schldgt eine alternative Lesart vor: Fiir 2°1% 293, ,,beim Herannahen der
Jahre“, solle 21w 217°73, ,,in der Ndhe zweier”, gelesen werden. Das aber sind die zwei
Gelehrten, die zusammen die Tora studieren. Dann bezieht sich der Jalkut mit Mi-
drSam 2,1 auf Abraham und Sara, die sehr lange ausharren mussten, bevor sie Kinder
bekamen, obwohl sie gottgefdllig waren, wahrend Ahab, der Frevler, siebzig S6hne

108 II Reg 24,17.20; 25,2.7; I Chr 3,15; II Chr 36,10.11; Jer 1,3; 21,1-7; 24,8; 27,3.12; 28,1; 29,3; 32,1-5;
34,2-21; 37; 38; 39; 44,30; 49,34; 51,59; 52,1-11.



44 —— Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

hatte, die alle mit Reichtum gesegnet waren. Auch diese Geschichte wird prasentiert,
als sei sie vor Gott als Vorwurf vorgetragen worden.

Zu Hab 3,4, ,,und ein Glanz war wie Licht*, erklart der Jalkut mit bPes 8a, dass die
Gerechten wie eine Lampe vor der Fackel der Schechina sind. Dies bedeutet, dass
zwar eine Fackel stirkere Leuchtkraft hat, aber ihr Scheinen durch Lampen unter-
stiitzt wird. Erweiternd heif3t es, die Gerechten seien die Fackel fiir die Havdalakerze.
Sie sind damit letztlich diejenigen, die den Unterschied machen und dafiir sorgen,
dass zwischen dem Heiligen und dem Profanen zu unterscheiden ist.

Abgeschlossen wird diese Einheit durch ThrR 2,6 zu Hab 3,4, ,und Strahlen
(219)'° [gehen] ihm aus seiner Hand.“ Die zehn Strahlen, die aus der ,,Hand“ Gottes
strahlen, stehen fiir die zehn Gebote der Tora. Dass 0°17?1 auch als ,,H6rner“ verstan-
den werden kann, wird in Jalkut Samuel § 81 ausgefiihrt, worauf zur Stelle verwiesen
wird.

Die Auslegung zu Hab 3,6 ist aus bBQ 38a, Mek bachodesch 6, LevR 13,2, TanB
schemini 10 und bMeg 28b zusammengesetzt. Zu Hab 3,6, ,,er stand auf und maf3 die
Erde, er sah und lief$ Vilker (213) beben (Wn™)“, erklart der Jalkut mit bBQ 38a, Gott
»sah“, dass die Kinder Noachs die sieben Gebote nicht einhielten. Er fiigte sie daher
den Geboten Israels hinzu. Mit Mek bachodesch 6 erganzt er: ,,Wenn schon die Kinder
Noachs, denen die sieben Gebote geboten worden waren, diese nicht einhalten konn-
ten, um wie viel weniger die ganze Tora!*

Zu Hab 3,6, ,,er stand auf und maf die Erde*, erklart der Jalkut mit LevR 13,2, dass
nicht die Erde selbst, sondern die Erdvélker gemessen, d.h. gepriift wurden, ob sie
wiirdig waren, die Tora zu empfangen. Nur Israel wurde fiir wiirdig befunden. Ebenso
wurde alles andere gepriift, bevor sich Gott fiir Israel, die Generation der Wiiste, den
Berg Moria, Jerusalem, den Zion, den Sinai und das Land Israel entschied. Mit LevR
13,2 deutet der Jalkut auflerdem das ,,Beben* (qn*) aus Hab 3,6 klanglich auf das ,,Er-
lauben“ (7°n7). Eine dhnliche aufgebaute Sinneinheit aus TanB schemini 10 schlief3t
sich zu Hab 3,6 an.

Zu Hab 3,6, ,,Wege (n12°777) der Welt sind fiir ihn“, deutet der Jalkut n1>°2;1 mit bMeg
28b aufgrund einer Klangidhnlichkeit auf die Gebote (m>%:7).

Zu Hab 3,8, ,,dass du auf deinen Pferden reitest, deinen Wagen ist Sieg“, bringt der
Jalkut folgendes Gleichnis aus GenR 68,9:

[Das gleicht] einem Helden, der auf einem Pferd reitet, und seine Waffen hingen von der einen
und der anderen Seite herab. Das Pferd ist fiir den Reiter nur zweitrangig, aber der Reiter ist fiir
das Pferd nicht zweitrangig.

Das Pferd wird mit Israel assoziiert, wahrend der Held fiir Gott steht. Wenn Gott hier
aber mit einer Person verglichen wird, warum wird er dann oft mit ,,Ort* (21pn) um-
schrieben? Erklarend heift es, dass entweder Gott der Ort seiner Welt ist oder die Welt

109 In ThrR 2,6 und MidrSam 4,3 als ,,Horn“, Symbol fiir Starke, verstanden.



Einleitung = 45

sein Ort ist, da Ex 33,21 zusagt: ,,Siehe der Ort (21pn) ist bei mir.“ Da Gott als Ort auch
eine Zuflucht sein kann, wird auf Dtn 33,27 und Ps 90,1 verwiesen: ,,Zuflucht (711v7)
ist Gott von Urzeit“ (Dtn 33,27); ,,JHWH, Zuflucht (179n) bist du“ (Ps 90,1).

Zu Hab 3,9, ,entblofit (1) erwacht dein Bogen“, mahnt der Jalkut mit bSanh 92a
vor Unzucht, hier dem Betrachten der Blof3e. Das Stichwort ,,Bogen* leitet iiber zu
den ,,Pfeilen.”

Hab 3,6, ,,siebenfache Pfeile (mun)“, deutet der Jalkut mit GenR 47,5 auf die sieben
Stamme Ismaels. In einer zweiten Auslegung wird der Teilvers auf ,,Fiirsten“ (o'x>w3)
bezogen. Zur Erklarung wird Prov 25,14 angefiihrt: ,,Fiirsten (a°x>w1): Sie sind weder
Wind noch Regen.“

Es folgt jRH 3,8 zu Hab 3,11, ,,Sonne [und] Mond stehen in der Wohnung.“ Zu die-
sem Vers wird ein Vergleich zwischen Amalek und Mose erstellt, die beide die Sterne
beeinflusst haben. Zu Amalek heif3t es, er habe Mdnner an ihrem Geburtstag zum Hee-
reskampf aufgestellt, weil die Wahrscheinlichkeit, dass Geburts- und Todestag auf
denselben Tag fallen, gering ist. Zu Mose heifdt es, er habe die Planeten durcheinan-
dergebracht. Dazu werden als Beleg noch einmal Hab 3,11 und Hab 3,10 angefiihrt.

Zu Hab 3,14, ,,du durchbohrst mit seinen Pfeilen (1*un2) den Kopf seiner Anfiihrer®,
deutet der Jalkut mit Mek beschallach 4-5 ,,seine Pfeile“ (1*vn2) aufgrund der Wort-
gleichheit im Hebrdischen auf ,,seine Stimme*“: Gott spaltete fiir die Stimme Israels
das Meer wegen derer Verdienste.

Zu Hab 3,15, ,,du betratest das Meer, deine Pferde“, erganzt der Jalkut die Exodus
Geschichte mit Mek beschallach 7, Pharao und Gott seien auf Pferden durch das ge-
teilte Meer geritten.

Hab 3,16 wird an dieser Stelle nicht ausgelegt, allerdings wird der Vers zitiert und
mit einem Verweis auf § 94 des Jalkut versehen.

Es folgt eine allegorische Auslegung aus GenR 53,3 zu Hab 3,17, ,,denn der Feigen-
baum bliiht nicht, und es gibt keinen Ertrag an den Weinstécken.“ Der Feigenbaum
wird mit Abraham gleichgesetzt und die Weinstdcke mit Sara. Dies wird belegt durch
Hos 9,10 und Ps 128,3.

Zu Hab 3,17, ,,das Olivenmachen ist mager (wn2)“, wird wn> mit GenR 53,3 klang-
lich auf ,,sie schmeicheln® (71 o°wn>) bezogen. Hab 3,17, ,,und die Getreidefelder brin-
gen keine Nahrung hervor“, wird mit derselben Quelle allegorisch auf die ,,leblosen
Briiste Saras“ gedeutet. Ebenso wird das im Vers genannte ,,Kleinvieh® allegorisch
auf Israel bezogen.

Diese gesamten soeben genannten Auslegungsstiicke dienen letztlich als Beleg
fiir Saras Vertrauen in Gott: Denn trotz aller Riickschlége fiir sie wird schlussfolgernd
ausgelegt, dass Sara die Hoffnung in ihren Schopfer nicht verlor. Dies wird belegt
durch Hab 3,18: ,,Und ich werde jubeln durch JHWH, jubeln in Gottes Heil.“ — Es folgt
eine alternative Auslegung des Verses aus TanB tsaw 10, die einem vollig anderen
Bezug folgt. Feigenbaum, Weinsttcke, die Frucht des Olbaums, die Getreidefelder
werden nun mit Blick auf den Opferkult gedeutet: Wenn es heifdt, ,,denn der Feigen-
baum bliiht nicht®, ist gemeint, dass die hervorgehenden Erstlingsfriichte nicht mehr



46 —— Jalkut Schimoni Zwdlfpropheten

im Tempel geopfert werden miissen. ,,Und es gibt keinen Ertrag mehr an den Weinsto-
cken“, bedeutet, dass es kein Trankopfer mehr gibt. ,,Das Olivenmachen ist mager®,
weil es das 01 des Leuchters nicht mehr gibt. ,,Und die Getreidefelder bringen keine
Nahrung hervor®, weil die Erstlinge nicht mehr geopfert werden. Die Getreidefelder
bringen keine Nahrung hervor, weil es die Schaubrote fiir den Tempel nicht mehr
gibt. Auch die Hiirde ist demnach verschwunden, da die regelméafligen Opfer ausblie-
ben. Das Gleiche gilt fiir das Rind als Opfertier. Deutlich wird, dass der Verlust des
Tempels sich auf das gesamte Land auswirkt.

R. Chijja bar Abba erklart zusatzlich, dass das Opfern und der Altar allein zur Ent-
siihnung Israels gedacht waren. Belegt wird dies dadurch, dass aus dem Wort Altar
(7am) ein Notarikon gebildet wird. Aus jedem Buchstaben wird nun eine Eigenschaft
des Altars abgeleitet und damit seine Funktion erklart.

Von Jonatan ben Eleazar, der nach der Zerstérung des Tempels lebte, wird die
Auslegungseinheit abschlief3end berichtet, dass er im Sommer unter einem Feigen-
baum saf}, dessen Feigen siifd wie Honig waren. Sie wurden aber durch den Wind vom
Baum gerissen. Eine zweite Erzdhlung berichtet {iber einen Schreiber, der es sich leis-
ten kann, 50 Goldstiicke pro Jahr abzulehnen, um als Schreiber zu arbeiten, weil
seine Weinstocke mehr Ertrag bringen. In Tempelzeiten war das Land so fruchtbar,
dass Doppelernten von Wein gelesen werden konnten. Gott wird aber in der zukiinf-
tigen Welt die Segnungen des Landes zuriickkehren lassen. Dass die Tempelzersto-
rung, die Erwartung des Wiederaufbaus und die Erlésung zur kiinftigen Welt sich
durch den gesamten Jalkut zum Zwolfprophetenbuch ziehen, konnte bereits mehr-
fach gezeigt werden.

Hab 3,19, ,,Gott, JHWH, ist meine Kraft, und er macht meine FiifSe gleich denen der
Hirschkiihe“, deutet der Jalkut mit MidrPs 22,1 auf Debora und Ester. Debora kam aus
dem Stamm Naftali, iiber den es in Gen 49,21 heif3t: Naftali ist eine gestreckte Hirsch-
kuh. Der gesamte Ps 22 wird nach bMeg 15b in der rabbinischen Tradition meist als
Gebet Esters gedeutet.

Hab 3,19, ,,auf meinen Hohen (*nna 9y) ldsst er mich stehen®, deutet der Jalkut mit
MidrPs 22,1 als Notarikon fiir ,,auf den Besitzern meiner Opferstdtten (2w mxn» *ya)“
lasst Gott mich stehen. Dadurch wird ein Sieg iiber die Landbesitzer, in diesem Fall
die Agypter, formuliert. Erzdhlt wird dann, dass die Agypter im Meer versanken, aber
von Gott ans Ufer gespiilt wurden, sodass die Israeliten sehen konnten, dass sie tat-
sdchlich tot waren, wie es in Ex 14,30 heif3t: Und Israel sah die Agypter tot am Ufer des
Meeres. Die Anwendung des Notarikons wird dann durch Ps 68,24 gerechtfertigt, in
welchem es heif3t: ,,Auf dass dein Fuf im Blut badet, die Zunge deiner Hunde nimmt
daran teil.“ Von hier wird die Geschichte konstruiert, dass jeder Israelit einen Fuf3 auf
den Nacken eines Agypters gestellt und seinem Hund befohlen habe, vom Fleisch der
Agypter zu fressen.



Einleitung = 47

Jalkut Schimoni Zephanja

Jalkut Zephanja setzt genau wie Jalkut Maleachi mit der Quelle bMeg 15a ein, die im
Zuge von Zeph 1,1, ,,das Wort JHWHSs, das an Zephanja, den Sohn Kuschis, Sohn von
Gedalja erging*”, erkldrt, warum in den biblischen Schriften unterschiedliche Anga-
ben iiber Namen von Propheten zu finden sind. Im Falle Zephanjas werden die Na-
men von Vater und Grof3vater mit angegeben, bei anderen biblischen Personen wird
nur deren Namen genannt, zuweilen wird nur der Name und der des Vaters mitge-
nannt. Nach bMeg 15a sind diese Unterschiede wie folgt zu deuten:

Bei jedem, bei dem Name und der Name seines Vaters bei Prophezeiungen ausdriicklich genannt
sind, ist sicher, dass er Prophet, Sohn eines Propheten ist. Sein Name, aber nicht der Name sei-
nes Vaters, ist sicher, dass er Prophet, nicht aber der Sohn eines Propheten ist. Bei jedem, dessen
Name und der Name seiner Stadt ausdriicklich genannt sind, ist sicher, dass er ein Prophet aus
dieser Stadt ist. Sein Name, aber nicht der Name seiner Stadt, ist sicher, dass er aus Jerusalem
ist.

Der Jalkut {ibernimmt auch die in bMeg 15a sich anschlieende Baraita (SNum § 133),
die ein dhnliches Deutungsmuster von biblischen Namensangaben anwendet, um zu
ermitteln, ob eine Person als ein Gerechter oder ein Frevler einzuschétzen ist.

Nach dem sich anschlieflenden PR 26,1/2 war Zephanja ,.einer von drei Prophe-
ten, der in seiner Generation prophezeite.” Er wird damit als Zeitgenosse von Jeremia
und Hulda gesehen, denen je unterschiedliche Orte zugeordnet werden, an denen sie
prophezeiten: Jeremia prophezeite auf dem Marktplatz, Zephanja prophezeite in Ver-
sammlungs- und Lehrhdusern und Hulda prophezeite bei den Frauen.

Zu Zeph 1,2, ,hinwegraffen werde ich alles von der Oberfldche der Erde“, bringt der
Jalkut einer Lehrdiskussion aus bAZ 54b-55a, die R. Gamaliel mit einem Philosophen
iiber Dtn 4,24, ,denn JHWH, dein Gott, ist ein verzehrendes Feuer, ein eifersiichtiger
Gott“, fiihrte. Die Frage des Philosophen, warum Gott als ,eifersiichtig” bezeichnet
wird, wird darin als unangemessen abgewiesen. Gott ist letztlich derjenige, der die
Macht hétte, alle Existenz zu vernichten, wie es in Zeph 1,1-3 heif3t: ,,Hinwegraffen
werde ich alles von der Oberfldche der Erde [...] Hinwegraffen Mensch und Tier, hinweg-
raffen den Vogel am Himmel und den Fisch im Wasser, den Stolperstein der Frevler.“

Zu Zeph 1,3 wird dann mit GenR 28,6 aufgrund einer Klangahnlichkeit erklart,
dass unter dem Hapax legomenon ,,Stolperstein“ (m>wanm) ein ,,zu Fall bringen*
("°won) zu verstehen ist.

Der Jalkut springt dann zur Kommentierung von Zeph 1,9, ,,ich werde alle heim-
suchen, die iiber die Schwelle (1nonn) springen.“ Mit MidrSam 11,5 zieht der Jalkut auf-
grund des Wortes ,,Schwelle®, das auch in I Sam 5,5 vorkommt, eine Verbindung zu
den dort genannten Priestern des Dagon. Aufgrund des Analogieschlusses mit Zeph
1,9 kann so ermittelt werden, dass die Dagon-Priester es sind, die Gott heimgesucht
hat. Dieser thematische Bezug wird mit der folgenden Quelle PR 8,3-4 um die Verse
Zeph 1,10-12 erweitert.



48 —— Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

Zu Zeph 1,12, ,und am selben Tag"’ werde ich Jerusalem mit Leuchten durchsuchen*,
wird gezeigt, dass Israel viel strenger beim Go6tzendienst verfahrt als die Vélker der
Welt. So wird hier das Durchsuchen nach Gesduertem vor Pesach als Allegorie zum
Durchsuchen von Jerusalem nach Gotzendienern angefiihrt, um diese aus Jerusalem
zu entfernen. Mit PR 8,3-4 deutet der Jalkut dann Zeph 1,10-1,11 auf die Stiadte Akko,
Lydda, Sepphoris und Tiberias, die alle gemein haben, dass sie der Revolte gegen
Konstantin II zum Opfer fielen.™"

Wieder mit PR 8,3-4 fiigt der Jalkut eine Auslegung zu Zeph 1,12, ,,ich werde Jeru-
salem mit Leuchten durchsuchen (vonR)“, hinzu, um das Verb umzudeuten: Wenn
man den S-Laut im Verb gegen ein Schin austauscht, bedeutet das Wort: ,,ich werde
befreien.” Dies wird auf Israel bezogen und erklart, dass Israel in Freiheit leben soll.
Sehr interessant ist, dass der christlicherseits messianisch gedeutete Vers Jes 60,1,
»Stehe auf, werde Licht! Denn dein Licht kommt®, in diesem Kontext auf die Freiheit
Israels bezogen wird. ,,Licht“ wird dann allegorisch auf die Versammlung Israels und
folgend auf die Fiirsten, die Richter, die Weisen, die Schiiler und die Kinder gedeutet.
Abschliefiend zum ersten Kapitel wird diese Auslegung mit Cant 4,7, ,alles an dir ist
schon, meine Freundin, und kein Makel ist an dir“, belegt. Im Fokus von Jalkut Ze-
phanja zu Kapitel 1 steht damit die Bestrafung der Frevler und die Macht Gottes.

Zu Zeph 2,3, ,sucht JHWH, all ihr Gebeugten des Landes, die ihr sein Recht tut.
Sucht Gerechtigkeit, sucht Demut. Vielleicht seid ihr am Tag des Zorns JHWHs verbor-
gen“, verweist der Jalkut mit bChag 4b auf die Strenge, die der Vers vermittelt:

R. Ammi weinte, wenn er diesen biblischen Vers erreichte, [und] sagte: All dies [wird von uns
verlangt] und [nur] ,,vielleicht“?!

Mit bJeb 78b ergdnzt der Jalkut, dass nur die Tat zdhlt, und dass es darum geht, aktiv
Gerechtigkeit und Demut zu iiben. Die Auslegung, dass die Tat den Gerechten zu ei-
nem solchen macht, wurde bereits mehrfach im Zwolfprophetenkommentar ange-
fiihrt."? Dieses sich wiederholende Thema wird im Jalkut Zephanja um den Aspekt der
»Wiedergutmachung* erweitert. Ein Gerechter zu sein bzw. ein solcher zu werden,
kann den Zorn Gottes ziigeln. Die Auslegung zu Zeph 2,5, ,,wehe den Bewohnern der
Kiistengegend, Volk der Kretim“, bestatigt dies. Mit GenR 28,5 verweist der Jalkut da-
rauf, dass das Volk der Kretim (o°n12) zwar die ,,Ausrottung (n12°2)“ verdiente, aber
aufgrund von Gottesfurcht davor bewahrt wurde.

110 BH: X707 nva.

111 Siehe dazu William G. Braude, Pesikta Rabbati, Bd. 1 (New Haven, London: Yale University Press,
1968), 148 Anm. 13 verweist mit Dubnow auf die Revolte von Akko, Lydda und Tiberias gegen Kon-
stantin II (351-52), die von Gallus niedergeschlagen wurde, wobei die genannten Stadte zerstért wur-
den.

112 Vgl. die Auslegungen zu Hos 13,14 (PR 44,2), Jon 3,8 (jTaan 2,1 und BhM I, 100-1), Mi 6,7-6,8
(bSuk 49b).



Einleitung =—— 49

Zu Zeph 2,8, ,,ich habe den Spott Moabs gehort“, betont der Jalkut mit PRK 19,1, dass
auch Moab daran beteiligt war, Jerusalem zu iiberfallen und auszupliindern. Die be-
reits am Anfang der Jalkutkommentierung negative Einstellung zu Lot, dem Vorvater
der Moabiter, setzt sich hier also fort. Letztlich, so hebt der Jalkut hervor, wird Moab,
wie Zeph 2,9 prophezeit, wie Sodom sein, d.h. es wird zerstort werden.

Mit GenR 66,7 fiigt der Jalkut eine Auslegung hinzu, die erschlief3en ldsst, dass
auch Tyrus — wie Moab — einst von Gott gestraft werden wird:

Ist dies fiir euch die Umjubelte? [...] Wer hat dies tiber Tyrus (OR), die Kronentrdgerin, beschlossen?
(Jes 23,7-8) R. Eleazar sagte:'” Uberall, wo Tyrus (11%) in der Tora plene'* geschrieben steht,
spricht die Schrift von Tyrus als Provinz. Defektiv geschrieben'® spricht die Schrift vom siindigen
Rom.

Zum dritten Kapitel von Zephanja behandelt der Jalkut in der Hauptsache die Schuld-
frage der Tempelzerstérung und des Ausbleibens des Messias. Er beginnt mit einer
mehrschichtigen Auslegung zu Zeph 3,1-2.

Zu Zeph 3,1, ,,wehe, fiirchterliche und befleckte Unterdriickerstadt®, erklart er mit
ThR pet. 31, dass Israel, als es aus Agypten befreit wurde, zum Schrecken der ganzen
Welt wurde. Zu Zeph 3,1, ,,die Stadt der Taube (731°71 2°vn)“, erklart der Jalkut, dies sei
deswegen so, weil Israel die Gebote halte und gute Taten vorzuweisen habe. Der Jal-
kut iibernimmt dann die klangliche Assoziation von ,,Taube“, 717, zu ,,jawan®, Grie-
chenland, um das Wort ,,T6rin“ (78%) aus Zeph 3,1 auf das griechische, klangdhnli-
che Wort uwpd, das auch im Griechischen ,, Térin“ bedeutet, zu beziehen. Vor diesem
Hintergrund kann ganz Zeph 3,1-2 auf die Personen bezogen werden, die ,,sich selbst
von der Tora entfernen® und hellenisiert leben. Sie werden, wie per Wortanalogie zu
Esr 2,62 geschlossen wird, aus der Priesterschaft ausgestof3en. In einer weiteren Aus-
legungseinheit wird 721°7 vy als ,,Stadt Jonas“ gelesen und damit auf Ninive bezo-
gen.

Zu Zeph 3,6, ,ich habe Vélker ausgerottet, verwiistet sind ihre Zinnen“, erklart der
Jalkut mit bJeb 63a: ,,Bestrafung kommt nur iiber die Welt wegen Israel.*

Mit TanB metsora 12 erklért der Jalkut aber zu Zeph 3,7, ,,ich habe gesprochen: Ja,
du wirst mich fiirchten, nimm Ziichtigung an®, dass auch Israel fiir seine Siinden mit
der Verbannung gestraft wurde.

Zeph 3,8, ,,deshalb wartet auf mich, Spruch JHWHs, bis zum Tag, an dem ich mich
als Zeuge erhebe“, deutet der Jalkut dann mit PR 34,2, dass diejenigen, die in der Ver-
bannung auf Gott warten, die Trauernden Zions, nicht enttduscht werden.

113 Vgl. Tan bo 4; TanB wa-era 15; Tan wa-era 13; ExR 9,13; PRK 7; PR 17.
114 D.h. mit .
115 D.h.X.



50 — Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

Zu Zeph 3,8, ,,bis zum Tag, an dem ich mich als Zeuge erhebe*, hebt der Jalkut mit PR
34,2 hervor, dass die Trauer aufgehoben ist, wenn Gott den Messias als den wahren
Messias bezeugt und die Tage des Messias genossen werden kdnnen.

Zeph 3,9, ,,dann wandle ich den Vilkern ihre Lippen zu einer lauteren um, dass sie
alle den Namen JHWHSs anrufen, und dass sie ihm dienen*, deutet der Jalkut mit bSanh
39a, auf das romische Reich und die damit verbundenen Probleme von Abgrenzung
und Assimilation:

Der Kaiser (caesar) sagte zu R. Tanchuma: Komm, wir wollen alle zu einem Volk werden, denn
es steht geschrieben: Denn dannverwandle ich [... dass sie alle den Namen JHWHSs anrufen]. (Zeph
3,9) Er sagte zu ihm: Also gut!'®, aber wir sind beschnitten. Wir kénnen nicht wie ihr werden,
deshalb miisst ihr euch beschneiden lassen und wie wir werden. Er sagte zu ihm: Du sprichst
zwar Richtiges, aber jeder, der den Konig besiegt, wird ins Vivarium geworfen. Man warf ihn in
das Vivarium, [aber] er wurde nicht [von den Tieren] gefressen. Da sagte ein Haretiker: Sie fres-
sen ihn nur nicht, weil sie nicht hungrig sind. Man warf ihn hinein und sie fraf3en ihn auf.

Dennoch betont der Jalkut in der ndchsten Auslegung mit bAZ 24a: Wenn Gott die
Lippen der V6lker wandelt, 1dsst er alle Volker Proselyten werden:

Dies lehrt, dass er alle V6lker selbst ernannte,'” Proselyten fiir die kommende Welt zu werden.

Der Jalkut ergdanzt aus TanB noach 19, Zeph 3,9 sei zudem so zu verstehen, dass Gott
in der kommenden Welt alle Sprachen wieder zu einer Sprache zuriickwandeln wird.

Zu Zeph 3,15, ,,JHWH hat das Urteil gegen dich weggenommen und deine Feinde
abgewendet*, erklart der Jalkut mit bSchab 139a Hochmiitige, Magier, Richter und
Befehlshaber werden, so ist zu schliefien, in der messianischen Zeit nicht mehr vor-
handen sein, da Gott die Feinde abgewendet hat.

Zu Zeph 3,18, ,,die Zerstreuten wegen der Festzeit will ich von dir sammeln“, erklart
der Jalkut abschlieBend bBer 28a das im Vers befindliche Hapax legomenon (>x11) auf
dreifache Weise. Zum einen kann es auf die bezogen werden, die ihre Gebete nicht
zur rechten Zeit verrichten. Es kann aber auch als Ausdruck fiir ,,zerbrechen* verstan-
den werden, oder es kann klanglich auf das Wort ,,betriiben“ (73°) bezogen werden.
Sie alle werden, ob achtlos, abtriinnig oder betriibt, nach Zeph 3,18 von Gott am Ende
der Zeit gesammelt werden.

116 Zu >n? siehe Marcus Jastrow, A Dictionary of the Targumim, the Talmud Babli and Yerushalmi,
and the Midrashic Literature (London: Luzac, 1903), 702.

117 Zu 2173 0°73 siehe Marcus Jastrow, A Dictionary of the Targumim, the Talmud Babli and Ye-
rushalmi, and the Midrashic Literature (London: Luzac, 1903), 272: “proselytes who have attached
themselves but have not been admitted.”



Einleitung = 51

Jalkut Schimoni Haggai

Zu Beginn von Jalkut Haggai sind zwei Verweise auf Kommentierungen an anderer
Stelle im Jalkut zu finden. Die Auslegung zu Hag 1,1 in Jalkut Konige § 181 ordnet den
Propheten Haggai chronologisch ein, wiahrend Jalkut Josua § 4 Serubbabel nur bei-
laufig in einer Liste von Personen erwihnt, die Gott als ,,mein Knecht“ ansprach.
Diese Information ist an dieser Stelle im Jalkut Haggai thematisch irrelevant.

Der Jalkut beginnt zu Hag 1,6, ,,ihr esst, aber nicht zur Sdttigung®, indem er mit
TanB gedoschim 7 in Erinnerung ruft, auf welche Weise Gott Israel wiahrend der Wiis-
tenwanderung mit Nahrung versorgte. Dass die Nahrung ohne Gottes Unterstiitzung
nicht ,,sattigt” liegt daran, dass nach Gen 3,19 der Mensch dazu verflucht ist, sein Brot
im Schweifle seines Angesichts zu essen. Dass Israel nicht weiter versogt wurde, liegt
daran, dass es begann zu siindigen, als es im verheiflenen Land angekommen war.
Eine zweite Auslegung bringt Hag 1,6 mit dem Aufh6ren der Opfer in Verbindung.

Zu Hag 1,8, ,,und ich werde geehrt sein“, klart der Jalkut mit bJoma 21b ein philo-
logisches Problem: Nicht 720X sollte geschrieben stehen, sondern ,,und es soll mir
eine Ehre (7720X1) sein.” Der fehlende Buchstabe ,,He“, der auf3erdem die Zahl 5 re-
prdsentiert, und 2 Mal im Tetragramm, dem Eigennamen Gottes vorkommt, verweist
auf 5 Dinge aus dem Tempel: ,,Die Bundeslade mit der Abdeckung und die [beiden]
Cherubim, das Feuer [des Altars], die Schechina, der Geist des Heiligen und die Urim
und Tummim.“

Zu Hag 1,10, ,,deshalb hat der Himmel iiber euch vom Tau zuriickgehalten®, erklart
der Jalkut mit TanB bechuqqotai 3, dass die Volker der Welt auch fiir Israels Siinden
gestraft werden: ,,Wenn die Volker (n1mx) der Welt wiissten, dass sie ebenso gestraft
werden, wenn die Israeliten slindigen, wiirden sie zwei Kriegsheere aufstellen, um
jeden einzelnen zu bewachen, sodass niemand siindigt.*

Zu Hag 1,13, ,,da sagte Haggai[, der Bote (8%n) JHWHS] mit der Botschaft (max7n2)
JHWHs*, verweist der Jalkut mit LevR 1,1 auf die Doppelbedeutung des Wortes X572,
das sowohl ,,Bote* als auch ,,Engel“ bedeuten kann, und dass es nicht immer einfach
ist, zwischen beiden Wortbedeutungen zu unterscheiden.

Wie zu Kapitel 1 fehlt auch zu Kapitel 2 von Haggai eine Kommentierung der An-
fangsverse im Jalkut. Der Jalkut beginnt erst mit einer Auslegung aus bNid 69b zu Hag
2,8, ,mein ist das Silber und mein ist das Gold, sagt JHWH.“ Silber und Gold wird der
Weisheit entgegengestellt. Einem Menschen wird geraten, sich viel mit Biichern und
wenig mit Handel zu beschiftigen und Gott dariiber hinaus zu bitten, ihm Weisheit
zu verleihen. Muss jemand Handel treiben, soll er dabei ehrlich sein; will er S6hne
haben, soll er eine zu ihm passende Frau heiraten und mit heiligen Absichten Kinder
zeugen.

Zu Hag 2,12, ,,siehe, triige ein Mann heiliges Fleisch im Zipfel seines Gewandes und
beriihrte er mit seinem Zipfel das Brot oder einen Nazir oder den Wein oder das Ol oder
irgendeine Speise. Wird es dann heilig? Die Priester antworteten und sie sagten: Nein“,
greift der Jalkut den Kommentar zu Haggai abschliefSend mit bPes 16b—17a das Thema



52 —— Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

»heiliges Fleisch“ auf, um zu kldren, in wieweit Reines bzw. Heiliges seine Heiligkeit
durch Beriihren verliert. Zum Abschluss wird resiimiert, dass, egal ob der Gegenstand
oder die Speise rein oder unrein war, sie immer als unrein gilt, wenn sie von denen
dargebracht wird, deren Tun unrein ist. Dies erklart abermals, dass nur das Tun zihlt.
Ist das Tun verdorben, also unrein, so ist die Person unrein und alles was sie beriihrt.

Jalkut Schimoni Sacharja

Der Jalkut beginnt die Kommentierung zu Sacharja mit einer Auslegung aus bJjoma
86a zu Sach 1,3, ,,kehrt um zu mir, Spruch von JHWH Zebaot, und ich will zu euch um-
kehren.” Da diese Verheifiung auch in Mal 3,7, ,,kehrt um zu mir und ich werde umkeh-
ren®, zu finden ist, wird diese Wiederholung gedeutet: Einmal ldsst Gott Israel durch
Liebe umkehren, ein anderes Mal durch Heimsuchung.

Auf die Auslegung von Sach 1,5 und Sach 1,8 wird auf Jalkut Jeremia § 279 und
Jalkut Sacharja § 574 verwiesen.

Zu Sach 1,8, ,,ich schaute bei Nacht, und siehe, ein Mann ritt auf einem roten Pferd,
und er stand zwischen den Myrten in der Tiefe®, werden die Myrten mit bSanh 93a al-
legorisch auf ,,Gerechte“ gedeutet. Zu dem Versteil, ,,und hinter ihm waren Pferde,
rote, beige und weifle“, werden die Farben symbolhaft gedeutet. So weist das Rot bei-
spielsweise auf Wut hin.

Fiir das zweite Kapitel konnen zwei Hauptthemen identifiziert werden: Die Figu-
ren, die als Messias oder seine Begleiter auftreten und die Stadt Jerusalem, die als
Zentrum der kommenden Welt herausgestellt wird. Der Jalkut beginnt mit einer Aus-
legung aus bSuk 52b zu Sach 2,3, ,,und JHWH zeigte mir vier Schmiede.“ Diese sind
beide Messiasfiguren David und Josef, Elija und der rechtschaffene Priester, also alle
die, die mit dem Beginn der messianischen Zeit auftreten.

Zu Sach 2,6, ,,da sagte ich: Wohin gehst du? Und er sagte zu mir: Jerusalem vermes-
sen*, gibt der Jalkut die narrative Erklarung aus bBB 75b, Gott habe Linge und Breite
von Jerusalem ausmessen wollen, aber die Engel hitten ihm vorgehalten, er habe
auch nicht die Stadte der Heiden vermessen. Gott habe sich umstimmen lassen, wes-
wegen es in Sach 2,8 heift: ,,Offen soll Jerusalem bewohnt sein.“ Daher kann Jerusalem
in der kommenden Zukunft nach allen Richtungen mit Tiirmen und Gérten ausgebaut
werden. Dann wird Jerusalem gréfler sein als Sepphoris, von dem es heifdt, dass es
180.000 (Quersumme 9 = 3 x 3) Markte aufweise. Diese enorme Zahl ist als ideale Zahl
zu deuten, die symbolisiert, dass Jerusalem die maximale und optimale Gréf3e errei-
chen wird. Da es aber in Thr 4,11 heif3t, Gott habe ein Feuer in Zion entziindet, merkt
der Jalkut mit bBQ 60b zu Sach 2,9, ,,und ich werde ihr sein, Spruch JHWHS, eine Mauer
aus Feuer ringsum®, an, Gott werde Jerusalem auch wieder mit Feuer erbauen und
damit wieder reparieren, was er zerstort hat. Ankniipfend an das Stichwort ,,Mauer*
schlief3t der Jalkut eine weitere Erklarung aus PR 35,2 an: Dieses kiinftige Feuer un-



Einleitung = 53

terscheidet sich von dem jetzigen Feuer, denn die Gerechten werden in ihm herum-
gehen kénnen, ,,wie der Mensch bei Sonnenschein im Schatten herumgeht®, genau
wie Hananja, Mischael und Asarja im Feuerofen.

Zu Sach 2,9, ,,und zur Herrlichkeit werde ich inmitten sein®, bekraftigt der Jalkut
mit PR 35,2, dass die Schechina in der messianischen Zeit zuriick auf die Erde kom-
men wird. Mit MidrPs 15,2 erklért er aber: ,,Ist bei ihnen eine Mauer aus Feuer drauf3en
und die Herrlichkeit drinnen, wer kénnte dann inmitten verweilen?“ Damit deutet der
Jalkut an, dass die kommende Welt durch Gottes Anwesenheit verwandelt ist und
sich von der jetzigen Welt unterscheiden wird.

Zu Sach 2,10, ,,denn wie die vier Winde des Himmels habe ich euch zerstreut“, ver-
weist der Jalkut mit bTaan 3a—b darauf, dass die Formulierung im Vers eigentlich hei-
Ben miisste: ,,Wie die vier Winde, habe ich euch verstreut.“ Oder er hitte sagen kon-
nen: ,,Ich sammle euch aus den vier Richtungen* der Welt. Da der Vers aber anders
formuliert ist, kann beides nicht der Fall sein. Daher wird der Vers allegorisch gedeu-
tet: ,,Wie es fiir die Welt nicht moglich ist, ohne Wind zu sein, so ist es fiir die Welt
nicht méglich, ohne Israel zu sein.” Dann wird zum Thema der Barmherzigkeit Gottes
gewechselt. Diese wurde vor allem von Jalkut Hosea bis Micha immer wieder in den
Fokus der Auslegung geriickt und wird zu Sacharja an dieser Stelle erneut aufgegrif-
fen.

Zu Sach 2,17, ,,alles Fleisch sei still vor [JHWH, denn er erwacht aus seinem heiligen
Wohnsitz“, verweist der Jalkut mit GenR 75,1 noch einmal auf die Barmherzigkeit Got-
tes, die, wenn er erwacht, sich fiir diejenigen, die in existenzieller Not sind, erhebt
und sie errettet. Mit dieser Heilsversprechung endet das zweite Kapitel.

Im dritten, sehr knapp gehaltenen Kapitel, werden nur zwei Verse ausgelegt. Zu
Sach 3,2, ,,und JHWH sprach zu Satan“, erklart der Jalkut mit bBer 51a, wie es zu ver-
meiden ist, dem Todesengel zu nahe zu kommen, sodass Satan, der Ankldger keine
Anklage vor Gott vorbringen kann.

Nachdem zu Sach 3,3 nur auf Jalkut Jeremia § 310 verwiesen wird, folgt die Aus-
legung zu Sach 3,8, ,,hore doch, Josua, Hoher Priester, du und deine Gefihrten, die vor
dir sitzen, denn Mdnner von Wundemn sind sie.“ Nach bSanh 93a sind ,,die Mdnner von
Wunder“ Hananja, Mischael und Asarja, die damit bereits zum dritten Mal in Jalkut
Sacharja angefiihrt werden. Mit GenR 56,11 erganzt der Jalkut, dass diese drei Perso-
nen nicht mehr in der Bibel erwdahnt werden, nachdem sie aus dem Feuerofen gerettet
worden waren. Es werden verschiedene Griinde dafiir angeboten.

Die Auslegung des Jalkut aus PR 8,4 zu Sach 4,2, ,,ich sehe, und siehe, ein Leuch-
ter, vollstindig aus Gold, und ein Exil (7713) war an seinem Anfang, und ihre sieben Lich-
ter darauf, sieben und sieben Tiillen*, deutet die Versteile allegorisch auf Israel. Das
angesprochene ,,Exil“ ist Babylonien. Hierzu ist hervorzuheben, dass sich die Uber-
setzung ,,Exil“ fiir 713 an die rabbinische Wortbedeutung anlehnt, wihrend eine rein
biblische Ubersetzung hier ,,Schale“ verlangt. Die ,,sieben“ Leuchter werden zu-
néchst allegorisch als Erinnerung an den Schabbat, den siebten Tag der Woche, in-
terpretiert, dann als sieben Tage der Schopfung und als die sieben Erzviter. In einer



54 = Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

alternativen Auslegung wird die Sieben auf sieben Gebote der Tora bezogen, die dann
aufgezdhlt werden: ,,Die Hebe, die Zehntabgaben, Schabbatjahre, Erlassjahre und die
Beschneidung und die Ehrung von Vater und Mutter. Das Studium der Tora aber
wiegt sie alle [an Bedeutung] auf.“ Da im Vers drei Mal die Zahl 7 vorkommt, wird
dann folgende Berechnung aufgestellt:

Siehe, drei Mal gibt es hier [die Sieben]: Sieben ihrer Lichter [...] sieben und sieben Tiillen. (Sach
4,2) Siehe, [das ergibt] einundzwanzig. Und sieben mal sieben, siehe [das ergibt] neunundvier-
zig, plus einundzwanzig entsprechend den [70] Altesten.

Die Auslegung zu Sach 4,3, ,,und zwei Olbdume ihm gegeniiber, und Sach 4,7, ,wer
du auch bist, grofier Berg, vor Serubbabel [wirst du] zur Ebene“, fiihren zum Haupt-
thema von Jalkut Sacharja zuriick und diskutieren verschiedene moégliche Messiasfi-
guren. Dabei werden die zwei Olbdume mit PR 8,4 mit dem kriegsgesalbten Messias
ben Josef und dem iiber Israel gesalbten Messias ben David identifiziert.!®

Mit TanB toldot 20 zu Sach 4,7 wird ,,grofer Berg® zur Metapher fiir den davidi-
schen Messias erklart.

Zu Sach 4,10, ,,denn wer den Tag der kleinen [Taten] (n11vp) geringschdtzt*, deutet
der Jalkut mit bSota 48b-49a das Wort nuvp als ,,Kleinmut“, Gott nicht zu vertrauen
und damit weiter die messianische Zeit zuriickzuhalten.

Auch zu Sach 4,14, , dies sind die zwei Olsohne, die bei dem Herrn der ganzen Erde
stehen®, deutet der Jalkut mit Sifra tsaw per. 18,1 ,,0lséhne® als Metapher fiir ,,Ge-
salbte“, ndmlich Aaron und David, die in der kommenden Welt nicht noch einmal
gesalbt werden miissen. Auf den Rest dieser Auslegung in Jalkut Sacharja § 578 wird
verwiesen.

Auch zu Sach 5,1, ,und er sprach zu mir: Was siehst du? Da sagte ich: Ich sehe eine
fliegende Schriftrolle[, 20 Ellen lang und 10 Ellen breit]“, wird zunichst auf die Aus-
fiihrung an anderer Stelle, Jalkut Ezechiel § 341, verwiesen, dann aber mit LevR 6,3
gefragt, was hier unter ,,fliegend“ (79v) zu verstehen sei. Es wird zunéchst eine ara-
maiische Ubersetzung gegeben, dann ein Verweis auf Jes 6,6, wo fy™, ein klang#hnli-
ches Wort, ,,es flog“ bedeutet. Da aber iiber den Schriftvergleich der Sinn der Formu-
lierung weiter unklar bleibt, wird eine Notarikon-Deutung angeschlossen:

Was [bedeutet] ,,fliegende“ (79¥)? ,,Flug“ (&0*v), wie du gesagt hast: Und es flog (\v™) einer der
Serafim zu mir. (Jes 6,6) R. Abbahu sagte: Selbst die Haut eines Elefanten (75 2w 1) oder die
Haut eines Kamels hétte nicht dieses Maf3 [20 x 10 Ellen] gehabt, und deshalb sagst du [es] so:
Das ist der Fluch, der iiber die ganze Erde ergeht. (Sach 5,3) Von wo ging er aus? Von den

118 Bereits in Jalkut Amos wurden diese beiden Messiasfiguren diskutiert, genau wie zu Beginn von
Jalkut Sacharja.
119 Abbahu interpretiert 719¥ als ein Notarikon.



Einleitung == 55

Toren der Tempelhalle, denn wir haben gelernt:!?° Die Tore der Tempelhalle maflen: Vierzig Ellen
in der Linge und zwanzig Ellen in der Breite. (Ez 41,2)

Darauf folgt eine ebenfalls von Sach 5,3 ausgehende Auslegung aus LevR 6,3, was
unter einem ,,Fluch, der iiber die ganze Erde geht* zu verstehen ist. Darunter wird ein
Schwur verstanden, zu dem es heif3t:

Man legt niemandem einen Schwur auf, der wegen des Schworens verdédchtig ist, und man gibt
den Schwur nicht an jemanden, der nach dem Schwur richtet.

Die folgenden Erzdhlungen verdeutlichen dann, dass Schwiire helfen kénnen, die
Wahrheit aufzudecken, dass sie aber unbedacht gesprochen, anders in Erfiillung ge-
hen konnen, als der Sprechende es erwartet. Im Falle der zweiten Erzdhlung sterben
alle Kinder einer Frau, die bei deren Leben geschworen hatte.

Das Thema des falschen Schwurs fiihrt der Jalkut mit TanB metsora 20 zu Sach
5,4, ,ich lasse ihn hinausziehen, Spruch JHWHSs, dass er in das Haus des Diebes
komme*, fort. Es werden insgesamt 11 Dinge angefiihrt, die Plagen verursachen. An
vierter Stelle steht der falsche Schwur zusammen mit Diebstahl.

Mit bSchebu 38b-39a verweist der Jalkut darauf, dass es nach Ex 20,7 verboten
ist, den Namen JHWHs auszusprechen. Alle anderen Ubertretungen werde Gott ver-
geben, aber diese lasse er nicht ungestraft. Ahnliches gilt fiir das Schworen und Lii-
gen, bei dem derjenige bestraft wird, der dies ausfiihrt, aber auch diejenigen, die da-
von betroffen sind. Ein falscher Schwur kdnne sogar Dinge vernichten, die Feuer und
Wasser nicht vernichten kénnen. Der Jalkut fiihrt dann die Auslegung mit LevR 6,3
fort und erklart, dass es einen Engel der Zerstorung gebe, der mit der Figur des Satans
aus Ijob 1,7 identifiziert wird. Das Wort ,,Engel* leitet {iber zu der Auslegung von Sach
5,9-11, ,,und ich erhob meine Augen und schaute und siehe, zwei Frauen zogen aus |[...].
Und er sagte zu dem Engel, der mit mir redete: Siehe, wohin fiihren sie das Efa? Und er
sprach: Ihm ein Haus zu bauen im Land Schinar.“ Die zwei Frauen werden allegorisch
als Heuchelei und Hochmut gedeutet, die iiber Babylonien herabgekommen sind. Das
Zeichen fiir Hochmut aber ist ,,Armut in Bezug auf die Tora.*

Zu der Vision in Sach 6,1-3, in der drei Wagen von einem roten, einem schwarzen
und einem weiflen Pferd gezogen werden, bringt der Jalkut eine unbekannte allego-
rische Auslegung, die in mehreren Ebenen Wagen und Pferde auf biblische Figuren
oder auf die Kénigreiche Babylonien, Persien, Medien, Griechenland und Edom be-
zieht. In dieser langen Sinneinheit wird auch Sach 1,8, ,,und hinter ihm waren Pferde,
rote, beige, weifse”, ausgelegt, worauf im ersten Kapitel verwiesen wurde.

Sach 6,4, ,,da sprach der Engel zu mir. Er redete durch mich“, deutet der Jalkut mit
derselben unbekannten Quelle als den Engel, der den Propheten das iibersetzte, was

120 Siehe mMid 3,7; bEr 21a.



56 = Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

die Schechina ihnen sagte. Gleichzeitig werden Mose und Aaron angefiihrt, die eben-
falls nach Num 20,16 und Mal 2,7 als Engel bzw. Boten bezeichnet werden.

In der letzten Auslegung des sechsten Kapitels wird Sach 6,1, ,,und vier Wagen
kamen zwischen den zwei Bergen heraus“, gedeutet und erklart, was unter den zwei
Bergen zu verstehen ist. Es sind die Konigreiche Juda und Israel, die zum einen hart
wie Bronze und deshalb nicht auf die Worte der Propheten horten, und zum anderen
stark wie Bronze waren und deshalb machtvoll in ihrer Verteidigung.

Das siebte Kapitel von Sacharja wird im Jalkut nicht ausgelegt. Die Kommentie-
rung von Sacharja 8 beginnt der Jalkut mit Sach 8,4, ,,so spricht JHWH: Wiederum
werden alte Mdnner und alte Frauen dort sitzen.“ Der Vers wird mit bPes 68a auf die
kommende Zeit gedeutet, in der die Wiederbelebung der Toten geschieht, die durch
die Gerechten bewirkt werden wird.

Zu Sach 8,10, ,,denn vor diesen Tagen war kein Lohn durch den Menschen und kein
Lohn durch das Vieh. Und wer hinausging und hereinkam, hatte keinen Frieden®, be-
zieht der Jalkut mit bSanh 98a den im Vers genannten ,,Frieden® auf die Schiiler der
Weisen, die nach Ps 119,165 Frieden haben, weil sie die Lehre der Tora lieben.

Konsequent zitiert der Jalkut dann zu Sach 8,10, ,,und wer hinausging und herein-
kam, hatte keinen Frieden vor dem Bedrdinger*, bChag 10a: ,,Nachdem ein Mensch von
dem Wort der Halacha hinausgegangen ist, findet er keinen Frieden mehr.“ Selbst
der, der sein Studium auf das der Mischna reduziert, wird keinen Frieden mehr fin-
den.

Zu Sach 8,16, ,,Wahrheit und Recht: Richtet [zum] Frieden in euren Toren*, erklart
der Jalkut mit bSanh 6b-7a, dass Frieden durch Streitschlichtung erreicht wird, und
dass es ein Gebot zur Schlichtung von Streit gebe, die auf der Grundlage des Rechts
zu geschehen hat. Ziel solle es dabei sein, einen Kompromiss zwischen den Streiten-
den auszuhandeln. Der Jalkut beschlief3t diese wichtige Sinneinheit mit dem Zitat von
mAbot 1,18: ,,Auf drei Dingen steht die Welt: Auf der Tora, dem Recht und dem Frie-
den.”

Zu Sach 8,19, ,,so spricht JHWH: Das Fasten des Vierten und das Fasten des Fiinften
und das Fasten des Siebten und das Fasten des Zehnten werden dem Haus Jehuda zur
Freude und zur Frohlichkeit®, versucht der Jalkut mit bRH 18b zu ermitteln, warum
Fasten, Freude und Frohlichkeit, die sich eigentlich ausschliefien, zusammen in die-
sem Vers genannt werden. Wahrend in Friedenszeiten Freude und Frohlichkeit vor-
herrschen, sei vor allem in der Zeit, in der kein Frieden herrscht, zu fasten. Auch in
Zeiten der Verfolgung gelte es zu fasten. Besteht keine Verfolgung und herrscht
gleichzeitig auch kein Frieden, so muss jeder selbst entscheiden, ob er fastet oder
nicht. Es werden dann Tage aufgezihlt, an denen traditionell gefastet wird, um sich
eines Ereignisses zu erinnern.

Zu Sach 8,23, ,,so spricht JHWH: In jenen Tagen werden sich zehn Mdnner anschlie-
fen”, bringt der Jalkut mit bSchab 32b eine Erkldrung, die an ein Wort ankniipft, das
im nicht anzitierten Versteil zu finden ist. Dort heifdt es, dass die Rockzipfel eines jii-
dischen Mannes am Ende der Zeit um Hilfe bittend ergriffen werden. Diese Rockzipfel



Einleitung = 57

werden als die Schaufdden gedeutet, die signalisieren, dass ein Mann die Gebote der
Tora einhalt.

Das neunte Kapitel steht wieder ganz im Zeichen der messianischen Zukunftsvi-
sion. Die Sinneinheit beginnt mit der Auslegung aus SDtn § 1 zu Sach 9,1, ,,ein Spruch:
Das Wort JHWHS iiber das Land des Hadrach (7771) und Damaskus, seine Wohnstdtte“,
in der R. Jehuda ,,Hadrach® als Namen des Messias interpretiert, was von R. Jose ge-
tadelt wird, der darauf verweist, dass dies nur moglich sei, wenn man den Bibelvers
,verdreht.“ Damit meint er, dass der Vers wortlich lautet: ,,Das Wort JHWHs iiber das
Land Hadrach“, und Jehuda ihn liest als: ,,Das Wort JHWHs iiber das Land des Had-
rach.” Hadrach wird nur in Sach 9,1 erwahnt, und Jose, der aus Damaskus stammt,
kennt einen Ort in der Ndahe von Damaskus, der tatsdchlich den Namen ,,Hadrach*
tragt. Daher wird nun geschlussfolgert, dass in der Zukunft Jerusalem, das nach Ps
132,14 die ,,Wohnstditte Gottes fiir ewig ist*, bis nach Damaskus reichen wird. Eine dhn-
liche Auslegung iiber die enorme Grofle Jerusalems in der zukiinftigen Welt findet
sich im zweiten Kapitel von Jalkut Sacharja.

Mit der Auslegung aus bBer 56b zu Sach 9,9, ,.freue dich sehr, Tochter Zion“, wird
der nicht anzitierte Versteil kommentiert, der mitteilt, dass der Messias auf einem Esel
reitend in Jerusalem einziehen wird. Wer daher einen Esel im Traum sieht, kann dies
auf die Errettung deuten, die durch den Messias kommen wird. Mit PRE 31 erklart der
Jalkut, dass der Esel des Messias dasselbe Tier sei, mit dem Abraham und Mose un-
terwegs waren. Er ist damit ein unsterbliches Tier, das ,,in der Ddmmerung® der
Schopfung von Gott erschaffen wurde. Dies meint, dass Gott dieses Tier erschuf, be-
vor die ,,Naturgesetze“ griffen, die Gott mit der Welt erschaffen hatte, und in die Gott
selbst nicht eingreift.

Wann der Messias zu erwarten ist und wie dieser zu erkennen ist, wird anschlie-
Bend mit bSanh 98a zu Sach 9,9, ,,arm und auf einem Esel reitend“, geklart. So wohnt
der kommende Messias unter den Armen und Kranken und wird kommen, wenn jeder
Einzelne auf seine Stimme hort. Belegt wird dies mit Ps 95,7: ,,Heute, wenn ihr auf
seine Stimme hort.” TanB achare 18 ergédnzt diese Auslegung, dass es ein klares Heils-
versprechen beziiglich der Erlésung gibt. Anzumerken ist, dass im Zuge dieser Aus-
legung deutlich zwischen dem Erléser und der eigentlichen Rettung unterschieden
wird. Der Erloser ist demnach der Messias, die Errettung erfolgt allerdings nur durch
Gott selbst. Nach GenR 56,9 zu Sach 9,14, ,,JHWH, Gott, stof3t in das Schofar®, erfolgt
diese, wenn Gott am Ende der Tage selbst das Schofar blast. Allerdings fiigt der Jalkut
dieser Auslegung SDtn § 77 hinzu, das darauf verweist, dass nach Jes 27,13 nicht an-
gegeben wird, wer an jenem Tag in das Schofar blasen wird. Nach PR 39,1 erlost das
Blasen des Schofars vom Todesengel.

Mit bZeb 54b zu Sach 9,15, ,,und sie werden voll wie Opferschalen, wie die Ecken
des Altars“, erklart der Jalkut Details zur Form der Altarsteine.

Zu Sach 9,17, ,,und Most ldsst Jungfrauen gedeihen®, deutet der Jalkut mit bTaan
9b das Hapax legomenon ,,gedeihen* (221°) klanglich mit ,,hohl* (2121) und ,,6ffnen*
(22).



58 = Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

Zu Sach 10,1, ,erbittet Regen von JHWH*, greift der Jalkut das schon 6fter angespro-
chene Thema des Abhédngigseins von Tau und Regen wieder auf. Mit bTaan 9b ver-
weist der Jalkut auf das Versende, dass Gott Regen fiir das ,,Gewéachs eines Mannes
im Feld“ regnen ldsst. Daraus ist zu schlief3en, dass jeder einzelne um Regen bitten
muss, am besten, indem genau im Gebet benannt wird, fiir welches Beet Regen beno-
tigt wird. Da es von Gott bereits heif3t, dass er den Regen macht, ist zu kldren, warum
es zusdtzlich im Vers heif3t, dass er die Wolken erschafft. Daher wird erklért, dass Gott
die Wolken fiir die Gerechten bereitet, insbesondere die ,,diinne Bew6lkung, die unter
einer dicken Bewolkung ist.” In der Regel fillt aus dieser Art Wolke Regen, aufier, so
Ula, in Babylonien, weswegen er den Spruch pragte: ,,Wie die Babylonier Liigner
sind, so sind es auch ihre Regenfille.“

Das Stichwort ,,Liigner* leitet iiber zu der Kommentierung von Sach 10,2, ,,denn
die Terafim erzdhlen Liigen.“ Mit PRE 36 erklart der Jalkut, die Terafim seien Kopfe,
die von toten Erstgeborenen abgetrennt und so zubereitet worden seien, dass ein un-
reiner Geist durch sie spricht.

Zu Sach 10,2, ,,die Trdume erzdihlten Gehaltloses“, bringt der Jalkut Verhaltensre-
geln aus bBer 55b, wie man auf Traume reagieren soll, die durch Damonen oder Engel
verursacht worden sein kénnen.

Zu Sach 10,4, ,,aus ihm (\nn) ist der Eckstein, aus ihm ist der Pflock*, wird das
unbestimmt gesagte 117 mit bChul 56b auf eine Stadt bezogen, aus der Priester, Pro-
pheten und Konige entstammen. Dass es sich um Jerusalem handelt, wird nicht ex-
plizit gesagt.

Zu Sach 10,8, ,,ich locke sie herbei und versammle sie“, bezieht der Jalkut mit
bChul 6a das Hapax legomenon ,,ich locke“ (7pawy) durch Paronomasie auf den Vogel
»Schrikschrik® (papaw), zu dem es heifdt, dass der Ruf dieses Vogels als Lockruf gilt,
der den Messias ankiindigt. Es folgen weitere Erklarungen zu der Frage, wie dieser
recht unbekannte Vogel von den anderen V6geln zu unterscheiden ist, die den Lock-
ruf betriigerisch nachahmen.

Mit bSanh 103b zu Sach 10,11 ,und es durchquert das Meer die Drangsal (71%),
deutet der Jalkut ,,Drangsal® (71%) auf das G6tzenbild des Micha, das in Jdc 17,5 er-
wahnt wird, und dem Micha Speiseopfer darbrachte, das den das Meer durchqueren-
den Israeliten als Speise diente.

Das elfte Kapitel in Jalkut Sacharja beginnt mit einer allegorischen Deutung von
»Libanon® auf den Tempel. Zu Sach 11,1, ,,6ffne deine Pforten, Libanon, und Feuer ver-
zehre deine Zedern“, wird ,,.Libanon® mit bJoma 39b durch Paronomasie mit ,,weif3
machen® (729n) in Verbindung gebracht. Die Farbe gilt als Symbol der Vergebung
und Reinheit und wurde bereits zu Beginn von Jalkut Sacharja mit den verschieden-
farbigen Pferden in Sach 1,8 in Verbindung gebracht. Durch den Tempel werden die
Ubertretungen Israels gesiihnt (weiff gemacht). Mit ARN A 4 wird auch Sach 11,2,
»heule, Zypresse, denn die Zeder ist gefallen“, auf den Tempel bezogen. Ebenso wer-
den der Rest des Verses und Sach 11,3 allegorisch auf die zehn bedeutendsten bibli-
schen Personen bezogen.



Einleitung == 59

Aus Sach 11,7, ,,ich nahm mir zwei Stdbe, den einen nannte ich Milde und den anderen
Strenge“, wird ,Milde“ mit bSanh 24a auf die Gelehrtenschiiler in Israel und
»otrenge® auf die Schiiler in Babylonien gedeutet. Auf diese Auslegung, die auch
Sach 4,3 als Beleg anfiihrt, wird an entsprechender Stelle im vierten Kapitel verwie-
sen.

Sach 11,8, ,und ich vertilgte die drei Hirten in einem Monat*“, wird gleich zweimal
gedeutet, zundchst mit bTaan 9a und fortfiihrend mit Jelamdenu in Bezug auf Mirjam,
Aaron und Mose, die als die drei Hirten identifiziert werden. Sie versorgten die Israe-
liten wihrend des Exodus mit dem Wasser des Brunnens (Mirjam), der Wolkens&ule
(Aaron) und dem Manna (Mose). Diese Zuordnung findet sich ebenfalls im Zuge der
Auslegung von Mi 6,4 (Jelamdenu). Da die drei aber nicht in einem Monat starben,
wird erklart, dass sich die Aussage ,,in einem Monat“ auf die kommende Welt bezieht,
in der alle drei Wunder dieser ,,Hirten* zuriickkehren werden.

Die zweite Auslegung bezieht die ,,Hirten* auf Jehuda ha-Nasi, den Patriarchen,
dem die Redaktion der Mischna zugeschrieben wird,'” Antoninus und Artaban, den
Konig von Persien, die tatsdchlich innerhalb eines Monats gestorben seien.'?

Zu Sach 11,12, ,,und ich sprach zu euch: Wenn es in euren Augen gut ist, gebt meinen
Lohn, und wenn nicht, lasst es. Und ich wog dreifSig Silberlinge ab“, bezieht der Jalkut
die dreif3ig Silberlinge mit bChul 92a-b auf die dreiflig Gerechten der Volker der Welt,
derentwegen die Volker der Welt bestehen bleiben. Alternativ werden die Silberlinge
auf die 30 Gebote bezogen, die den Noachiden gegeben wurden und von denen sie
nur drei hielten.

Zu Sach 12,1, ,,der den Geist (11) des Menschen in seinem Inneren gebildet (1%7)
hat“, deutet der Jalkut mit GenR 14,1 m11 als die Seele des Menschen und 2% auf den
guten und den bdsen Trieb im Menschen. Erklart wird, dass ein Tier nur einen Trieb
hat, da es sich sonst vor dem Schlachtmesser dngstigen wiirde.

Zu Sach 12,2, ,,an diesem Tag mache ich Jerusalem zur Taumelschale (v q0)*,
wird mit MidrPs 119,2 das Wort ,,Taumelschale“ geklart. Es wird ausgelegt, dass da-
runter ein ,,Taumelkelch“ zu verstehen ist, der den V6lkern in der Zukunft von Gott
blutgefiillt zur Strafe gereicht wird. Das Ende der Tage wird durch das dreimalige Hin-
aufziehen gegen Jerusalem durch Gog und Magog eingeleitet. Aus Sach 12,5, ,,und die
Fiirsten Judas sprechen in ihren Herzen“, wird dann geschlossen, dass die Fiirsten Ju-
das von Gott als rechtschaffend angesehen werden, sodass er ihnen Heldentum zu-
weist, um die Schlacht zu gewinnen. So heif3t es mit Sach 12,8: ,,Und es wird der

121 Siehe Michael Krupp, Der Talmud. Eine Einfiihrung in die Grundschrift des Judentums mit ausge-
wiihlten Texten (Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus, 1995), 21.

122 Siehe Hildegard Temporini-Gréfin Vitzthum, ,,Antoninus Pius 138-161.“ In Die RoOmischen Kaiser.
55 historische Portraits von Caesar bis lustinian, hg. Manfred Clauss (Miinchen: C.H. Beck, 1997), 137-
144.; Siehe Martin Jacobs, Die Institution des jiidischen Patriarchen. Eine quellen- und traditionskriti-
sche Studie zur Geschichte der Juden in der Spdtantike (Tiibingen: J.C.B. Mohr, Siebeck, 1995), 142-144
und bAZ 10b-11a.



60 —— Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

Schwidichste unter ihnen an jenem Tag sein wie David.“ Mit LevR 31,4 hebt der Jalkut
hervor, dass Gott die Armen wie Elija und die Armsten wie David liebt.

Zu Sach 11,12 wurde bereits betont, dass es 30 Gerechte unter den Volkern der
Welt gibt. Daher wird Gott, so der Jalkut mit bAZ 4a, nach Verdiensten der Vélker
suchen. Findet er diese, wird er die Volker erlésen, wenn nicht, wird er sie vernichten.

Zu Sach 12,10, ,,und ich werde iiber das Haus David und die Bewohner Jerusalems
den Geist der Gnade ausgiefsen”, fragt der Jalkut mit ThrR 2,8 bzw. ThrR 4,14, was mit
,»Gnade ausgieflen” gemeint ist. Es wird erklart, dass damit Gutes und Schlechtes ge-
meint sein kann, was durch Bibelverse belegt wird.

Zu Sach 12,11, ,,an diesem Tag wird das Klagen (750n7) in Jerusalem grof8 sein®,
wird der nicht zitierte Versteil, ,,wie die Klage um Hadadrimon in der Ebene Meggido*,
ausgelegt. Mit bMeg 3a erklart der Jalkut, dass nur durch die Erkldrung des Targums
zu verstehen sei, was hier steht. In der araméaischen Ubersetzung heif3t es namlich:

In jenem Tag wird das Klagen in Jerusalem grof} sein wie das Klagen Ahabs, Sohn Omris, den
Hadadrimon, Sohn des Tabrimon, in Ramot Gilead t6tete; und wie das Klagen iiber Joschija, den
Sohn Amons, den Pharao Chagira in der Ebene von Megido totete.

Zu Sach 12,12, ,,und das Land wird trauern (7790) [...], die Familie des Hauses Natan fiir
sich und die Frauen fiir sich“, zieht der Jalkut mit bSuk 52a einen Schluss vom Leich-
teren auf das Schwerere, der erklart, dass ,,wenn die Tora iiber die kommende Zeit,
wenn sie mit Trauern beschiftigt sind und der bose Trieb nicht iiber sie herrscht, sagt,
dass Frauen fiir sich und Méanner fiir sich bleiben sollen, um wie viel mehr jetzt,” wo
der bose Trieb noch herrscht. Das im Vers vorkommende ,,trauern® wird in zweifacher
Hinsicht erkldrt. Zunachst heifdt es, die Trauer beziehe sich auf den Tod des Messias
ben Josef (belegt durch Sach 12,10). Zum anderen betrauern einige, dass in der mes-
sianischen Zeit der bose Trieb nicht mehr existieren wird, denn er wird von Gott wie
ein Tier geschichtet:

In der kommenden Zeit bringt der Heilige, gepriesen sei er, den bosen Trieb und schichtet ihn
vor den Gerechten und vor den Frevlern. Den Gerechten erscheint er wie ein hoher Berg, den
Frevlern wie ein Haarfaden. Die einen und die anderen weinen. Die Gerechten sagen: Wie ver-
mochten wir es, diesen Berg zu iiberwinden? Und die Frevler weinen und sagen: Wie vermochten
wir es nicht, diesen Haarfaden zu iiberwinden?

Zu Sach 13,6, ,,was sind jene Schliige zwischen deinen Hinden? Denn ich wurde ge-
schlagen im Haus dessen, der mich liebt“, erklart der Jalkut mit MidrPs 38,1, wenn man
schon Schldge austeilen wolle, so solle man nicht auf den Kopf schlagen, damit der
Geschlagene nicht erblinde. Die zweite Auslegung aus MidrPs 12,5 bezieht das Ge-
schlagen werden auf Schldge von Nichtjuden gegen Juden. Der Empfang der Schliage
wird als eine Art Mértyrertat gewertet, weil so der Wille des Vaters im Himmel erfiillt
werde. Die dritte Auslegung aus bMak 22a-b erklart, es handele sich um Schlédge der
Geiflelung, iiber deren Zahl in Dtn 25,2-3 und Mischna Makkot 3,10 unterschiedliche



Einleitung =—— 61

Angaben zu finden sind. Nach Dtn 25,2-3 sind als Geif3elung 40 Schlédge zu verabrei-
chen, aber die Rabbinen reduzierten die Zahl um einen Schlag.

Zu Sach 13,8, ,,und es wird geschehen an jenem Tag, Spruch JHWHs: Zwei Teile im
ganzen Land werden ausgerottet werden und ein Drittel bleibt darin iibrig®, deutet der
Jalkut mit TanB schoftim 10, das ,,Drittel“ beziehe sich auf Israel, die Nachkommen
des dritten Erzvaters. Nach einer alternativen Auslegung verweist das Wort auf die
Erlésungen, die Israel zugesprochen sind: den Exodus aus Agypten, die Riickkehr aus
Babylonien und die Erlésung in der messianischen Zeit.

Zu Sach 13,9, ,und dieses Drittel bringe ich in das Feuer, ich ldutere sie wie man
Silber ldutert“, erklart der Jalkut mit bRH 16b-17a, das Lautern beziehe sich auf das
Jiingste Gericht, an dem die Biicher iiber Verdienst und Verderben getffnet werden.
Wihrend die Gruppen der Frevler und der Gerechten klar auszumachen und zu defi-
nieren sind, bleibt die Gruppe der Mittelmafigen zundchst ungeklart. Es heifit, ihre
Mitglieder wiirden wie die Frevler in die Gehenna hinabsteigen, konnten aber auch
aus ihr wieder emporsteigen. Belegt wird dies erneut durch Sach 13,9. Diese Gruppe
wird demnach geldutert, so wie man Silber ldutert. Sie wird in das Feuer der Gehenna
hineingegeben aber auch wieder herausgeholt. Dies sei ein besonderes Zeichen der
Gnade Gottes, belegt durch Ex 34,6, Ps 116,1 und Ps 116,6. Wie diese Liuterung genau
von statten geht, erklart der letzte Teil der Auslegung, der den Tag des Gerichts Gottes
beschreibt: Die Mittelméfligen kénnen durch das ,Niederdriicken“ (Mi 7,19) oder
»Aufheben der Siinden“ (Mi 7,18) gerettet werden. Die Schule Jischmaels lehrt aller-
dings, dass nur die erste Siinde vergeben wird. Die Frevler jedoch steigen hinab in
das Gehinnom:

Aber die Haretiker und Denunzianten und die Abtriinnigen und die Epikurder und die, die die
Wiederbelebung der Toten leugnen, und die, die ihren Schrecken auf das Land der Lebenden
fallen lieRen'?, und die, die gesiindigt und viele zur Siinde angestiftet haben, wie Jerobeam und
seine Gefdhrten, steigen hinab ins Gehinnom und werden in ihr Generation um Generation ge-
richtet, denn es heif3t: Und man wird hinausgehen und die Leichen der Mdnner sehen. (Jes 66,24)
[Auch] das Gehinnom wird [irgendwann] vernichtet sein, aber sie werden nicht vernichtet sein,
denn es heift: Und ihre Gestalt verwest in der Unterwelt. (Ps 49,15)

Zuletzt wird die Grenze zwischen den Mittelméafligen und den Frevlern gezogen. Dazu
wird erklart, wie sich Siinden unterscheiden. So heift es, auch wenn Gott zur Gnade
neige, werde er die Siinden der Missetéter in Israel nicht vergeben, wenn diese durch
ihre Korper veriibt wurden. Als Beispiel dafiir wird genannt, die Gebetsriemen nicht
angelegt zu haben.

Das letzte 14. Kapitel von Sacharja steht ganz im Zeichen eines endzeitlichen Sze-
narios. Dieses Szenario beginnt mit dem Krieg, der gegen die Frevler gefiihrt wird. Zu
Sach 14,3, ,,und JHWH zieht aus und kdmpft gegen diese Vilker®, verweist der Jalkut

123 Siehe Ez 32,23.



62 —— Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

mit TanB emor 18 auf die Geschichte Israels mit seinem Gott, der Israel immer wieder
im Kampf gegen Feinde geholfen habe. Alle Frevler hitten sich daher darin geirrt zu
meinen, sie konnten Israel besiegen. Ebenso wird der endzeitliche Kampf gegen Gog
und Magog deswegen siegreich sein, weil Gott sich ihnen entgegenstellen wird.

Die Versteile von Sach 14,6, ,,und an jenem Tag wird kein Licht sein, [sondern]
Wolkenschwere (m1p°) und Erstarrung (1%op)“, deutet der Jalkut mit bPes 50a auf-
grund von Klangdhnlichkeiten auf die kommende Welt:

R. Eleazar sagte: Das ist das Licht, das in dieser Welt kostbar (1p°), aber in der kommenden Welt
wertlos ist (9p). Und R. Jochanan sagte: Das sind die [Verordnungen zu] Aussatz und [Ubertra-
gung von Totenunreinheit in] Zelten, die schwer (mM7°) [zu verstehen] sind in dieser Welt, aber
leicht (N19p) [zu verstehen] in der kommenden Welt.

Mit PRK 4,7 bezieht der Jalkut 1% (Licht) auf das klangdhnliche o> aus Jes 42,16.
Eine folgende Erklarung aus bPes 50a, deutet 17>, Wolkenschwere, auf 7 p*:

Dies sind die Menschen, die geehrt sind (°7p°) in dieser Welt, aber wenig geschétzt (3°19p) in der
kommenden Welt.

Mit PRE 28 deutet der Jalkut Sach 14,7, ,,und es geschieht gegen Abend, da wird es
Licht“, auf die Endzeit. Alle Zeit, hier als die Herrschaft der vier Kénigreiche benannt,
dauern vor Gott einen Tag, und zum Abend hin bricht die messianische Zeit an.

Zu Sach 14,8, ,,und es geschieht an jenem Tag, da wird Lebenswasser aus Jerusalem
flieen”, verweist der Jalkut mit GenR 70,6 auf vier weitere Verse, die mit derselben
Formulierung, ,und es geschieht an jenem Tag (X177 012 >7")“, beginnen. Alle diese
Verse verweisen auf die Zeit der Erlosung.

Mit bPes 50a erklart der Jalkut zu Sach 14,9, ,,und JHWH wird Konig sein iiber die
ganze Erde. An jenem Tag wird JHWH einzig sein und sein Name wird einzig sein“, dass
die kommende Welt sich von der jetzigen Welt unterscheiden wird, da es nur noch
Gutes geben wird. Zum zweiten Versteil, ,,und sein Name wird einzig sein“, betont der
Jalkut mit derselben Quelle, dass es in der kommenden Welt nur noch den Eigenname
Gottes, JHWH, fiir die Anrede Gottes geben wird.

Eine weitere Passage aus TanB wa-jischlach 30 ergédnzt zu Sach 14,9, dass Gott in
der kommenden Welt K6nig sein wird.

Zu Sach 14,10, ,,die ganze Erde wird sich verwandeln, wie eine Ebene von Geba bis
Rimmon im Siiden Jerusalems. Und sie erhebt sich und verweilt an ihrer Stelle“, hinter-
fragt der Jalkut mit tSota 11,14 die gegebene Landschaftsbeschreibung und erklart, es
konne sich nur um einen fiir die kommende Zeit verdnderten siidlichen Landstrich
von Jerusalem handeln.

Verstiarkt wurde bereits die Bestrafung der Volker in der Endzeit angekiindigt.
Wie diese Strafe aber genau aussieht, wurde bisher nicht im Detail geklart. Mit der
Auslegung aus TanB tazri’a 16 zu Sach 14,12, ,und dies wird die Plage sein, mit der
JHWH alle Volker plagt [...], es modert ihr Fleisch®, deutet der Jalkut die Formulierung



Einleitung =—— 63

»es modert ihr Fleisch“ auf Aussatz. Die Auslegung des zweiten Versteils von Sach
14,12, ,,die Jerusalem bekriegt haben®, beschliefit die Auslegung, indem hier nochmal
der Beleg gegeben wird, warum die Volker iiberhaupt zu strafen sind: Dies geschieht,
weil sie das Volk Israel bekriegt haben.

In Jalkut Sacharja findet die messianische Zeit in der Auslegung grof3e Beach-
tung; es ist eine deutliche Fokussierung auf die Zukunftsvisionen der messianischen
Zeit zu erkennen.

Jalkut Schimoni Maleachi

Jalkut Maleachi beginnt damit, die Identitdt Maleachis ndher zu bestimmen. Dafiir
wird bMeg 15a als Auslegung zu Mal 1,1, ,,Vortrag des Wortes JHWHs an Israel durch
Maleachi (°ox7n)“, herangezogen. Dieselbe Quelle wurde zu Beginn von Jalkut Ze-
phanja verwendet. Drei Thesen zur Identitat Maleachis werden aufgestellt: Er wird
mit Mordechai und mit Esra identifiziert und zuletzt als eigenstdndige Figur beschrie-
ben. Diese Diskussion wird aufgrund der Namensparallele zwischen dem Eigenna-
men ,,Maleachi und dem hebrdischen Wort fiir ,,Bote* aber auch ,,Engel“ gefiihrt.
Zusitzlich gibt es eine Paronomasie zwischen dem Namen Maleachi (>>x%%7) und dem
Begriff ,,Vizekonig (7917 mawn)“, der nach Est 10,3 auf Mordechai weist. Maleachi wird
in die Zeit des Darius eingeordnet und damit zeitgleich zu den Propheten Haggai und
Sacharja gesehen.

Gottes Liebe zu Israel steht im Mittelpunkt der Auslegung zu Mal 1,2, ,,ich habe
euch geliebt, sagt JHWH®, die sich aus GenR 80,7 und TanB teruma 8 zusammensetzt.
Zundchst wird zu GenR 80,7 erklirt, dass es Umschreibungen dafiir gibt, in welcher
Weise Gott seine Liebe zeigt. Worter dafiir sind: Anhangen, Wohlgefallen und Begeh-
ren. Sie alle leiten sich von Bibelversen her, die aufgelistet werden.

Die Auslegung des zweiten Versteils, ,,womit hast du uns Liebe erwiesen®, erklart,
dass der grofite Liebeserweis Gottes darin besteht, dass er sich entschieden hat, in
Israels Mitte zu wohnen. Belegt wird dies durch Ex 25,8: ,,Und sie sollen mir einen Ort
schaffen, sodass ich in ihrer Mitte wohne.“ Gottes Liebe zeigt sich aber vor allem in
seinem Schutz, den er Israel bietet. Dies wird mit MidrPs 9,9 zu Mal 1,4, ,,denn Edom
spricht: Wir sind gepliindert®, gezeigt, die sich in der Hauptsache auf das Hapax lego-
menon ,,gepliindert“ (wwin) bezieht. Dies, so zeigt der Vers weiter, kann auch als
»hiederreiflen” verstanden werden und wird dann auf Gott selbst bezogen, der bereits
den Plan, Israel zu schaden, im Ansatz zerstort.



64 —— Jalkut Schimoni Zwdlfpropheten

Mal 1,8, ,,bring es doch deinem Hohlraum (7nn5%)"24“, wird mit bSuk 50a auf das Guss-
opfer im Tempel bezogen. Der Hohlraum ist dabei das Becken, in das Wasser bezie-
hungsweise Wein gegossen wurde. Da die Fliissigkeit auf dem Altar offenstand, wird
diskutiert, wie Verunreinigung verhindert werden konnte.

Zu Mal 1,10, ,,sogar jeder von euch wiirde Tiiren verschlieffen. Und erleuchtet nicht
[vergeblich meinen Altar|“, verdeutlicht der Jalkut mit Sifra tsaw per. 16,10, dass das
Opfern nicht vor dem Hintergrund der zu erwartenden Gegenleistung zu bringen ist,
sondern allein aus Liebe. Nur dann ist Gott bereit, dieses ,,gnddig“ zu empfangen.

Zu Mal 1,11, ,,denn vom Aufgang der Sonne bis zu ihrem Untergang®, erklart der
Jalkut mit TanB achare 14, dass die Sonne Gott von ihrem Aufgang bis zu ihrem Un-
tergang lobt. Zu Mal 1,11, ,,und an jedem Ort wird gerduchert, meinem Namen geopfert,
warnt der Jalkut mit Dtn 12,13, dass Gott nicht iiberall Brandopfer dargebracht werden
diirfen. Die in Mal 1,11 genannten ,,reinen Opfergaben“ bestehen, nachdem der Tem-
pel zerstort ist, in den Nachmittagsgebeten. Mal 1,11, ,,grof8 ist mein Name unter den
Vélkern“, wird mit TanB schelach Zusatz 9 mit Verweis auf den heidnischen Konig
Eglon von Moab aus der Zeit der Richter belegt, der den Gott Israels kannte. Dem fiigt
der Jalkut eine zweite Auslegung aus bMen 110a zu Mal 1,11 hinzu: Alle Stellen, die in
der Tora auf Opfer weisen, sind auf die Schriftgelehrten zu beziehen, deren Torastu-
dium vor Gott als Opfer gilt.

Die Auslegung des Jalkut zu Maleachi Kapitel zwei steht im Zeichen Aarons, des
Priesters, und der Leviten. Diese stehen fiir Gesetzestreue und als Wachter iiber Recht
und Ordnung. Im Kontrast dazu wird Juda gesehen, das sich treulos verhilt. Begin-
nend mit Mal 2,3, ,,ich streue Unrat auf euer Angesicht, den Unrat eurer Festopfer
(orean)“, setzt der Jalkut mit bSchab 151b ,,Unrat der Festopfer mit den Menschen
gleich: ,,die die Worte der Tora verlassen und jeden Tag damit beschéftigt sind, Feste
(o°3m2) zu feiern.“

Dem wird mit Sifra schemini Mek de-Milluim 37, bSanh 6b, jPea 1,1 und ARN A 12
zu Mal 2,5-6 entgegengestellt, dass Aaron dem Frieden nachgejagt sei und mit Furcht
und Zittern die Worte der Tora angenommen habe. Es folgt eine Lobeshymne auf
Aaron, die immer wieder durch Teile von Mal 2,6 gestiitzt wird. Darin wird seine ehr-
liche Art, sein Wille, immer Frieden zu stiften und seine gesamte Redlichkeit gelobt,
die mit der Abrahams verglichen wird.

Zu Mal 2,7, ,,denn die Lippen des Priesters sollen die Erkenntnis wahren®, erklart
der Jalkut mit bChag 15a und dem Verweis auf Mal 2,7, ,,Lehre sollen sie aus seinem
Mund suchen, denn er ist ein Bote (7X7n) JHWHSs der Heerscharen®, dies bedeute, dass
ein Lehrer wie ein Bote Gottes sein soll, d.h. ein Lehrer soll die Worte im Sinne Gottes
wdhlen:

124 Im biblischen Kontext meint das Wort ,,Landpfleger.“ Hier wird es nach rabbinischen Sprachge-
brauch verstanden. Marcus Jastrow, A Dictionary of the Targumim, the Talmud Babli and Yerushalmi,
and the Midrashic Literature (London: Luzac, 1903), 1154.



Einleitung —— 65

Wenn ein Lehrer einem Boten JHWHSs der Heerscharen gleicht, solle man [die Lehre] aus seinem
Mund suchen. Und wenn nicht, soll man die Lehre nicht aus seinem Mund suchen.

Das Stichwort ,,Engel” fiihrt zu der nidchsten Auslegung aus SNum § 119, nach der
ganz Israel bei Gott angesehen ist, als seien sie Priester. Nach Mal 2,7 aber sind Pries-
ter mit Engeln gleichzusetzen: ,,Denn die Lippen des Priesters sollen die Erkenntnis
wahren[, denn er ist ein Engel (7X%) JHWHSs der Heerscharen.

Mit bBek 26b zu Mal 2,8, ,,ihr habt den Bund Levis verletzt*“, beginnt eine neue
thematische Einheit. Im Folgenden wird erklart, inwiefern der Bund verletzt werden
kann. Zwei Griinde werden dafiir angefiihrt: Die Zehntabgabe, die nicht im richtigen
Maf3 erbracht wird und die Verunreinigung des Tempels durch unbeschnittene
Fremde. Auch Mal 2,9, ,,auch ich habe euch verdichtlich und niedrig gemacht*, wird mit
bTaan 20a auf die Leviten bezogen, die man nicht zu Zéllnern oder Aufsehern bestel-
len darf.

Mal 2,11, ,,treulos ist Juda, und Abscheuliches ist in Israel geschehen”, bezieht der
Jalkut mit bSanh 82a auf G6tzendienst, den Folgeteil des Verses auf Unzucht. Der Jal-
kut schliefdt eine alternative Deutung aus GenR 85,1 ein, in der die Treulosigkeit Judas
als Liige gedeutet wird. Mal 2,11, ,,denn Juda hat das entweiht*, deutet der Jalkut auf
das Wegfallen der Heiligkeit des Tempels und damit auf Profanisierung.

Zu Mal 2,13, ,,ihr bedeckt den Altar JHWHs mit Trdnen, weinend und jammernd*,
vergleicht der Jalkut die Situation mit einer Frau, deren Schonheit durch Arbeit und
Ausnutzung vergangen ist und die, nachdem sie ausgenutzt wurde, weggeschickt
wird. Mit Mal 2,16 wird daher betont: ,Denn er hasst das Verstofien.“ Dem setzt der
Jalkut den Ausspruch von R. Jehuda aus bGit 90b entgegen, der wie folgt diskutiert
wird:

Denn er hasst das Verstofien. (Mal 2,16) R. Jehuda sagt: Wenn du sie hasst, verstof3e [sie]. R.
Jochanan sagt: Verhasst ist der, der verstof3t. Das ist kein Widerspruch: Der eine spricht von der
ersten Heiratsverbindung und der andere spricht von der zweiten Heiratsverbindung. R. Eleazar
sagteja: Jeder, der sich von seiner ersten Frau scheidet, iiber den vergief3t sogar der Altar Trdnen,
denn es heifdt: Denn er hasst das Verstofen. (Mal 2,16)

Zum Abschluss des Kapitels wird der Name Gottes, der bereits Teil der Diskussion in
Sacharja war, mit jQid 1,1 noch einmal zum Thema, indem zu Mal 2,16, ,,sagte der Gott
Israels®, erklart wird, der Unterschied zum Tetragramm bestehe darin, dass letzteres
ausschlief3lich dem Volk Israel vorbehalten ist.

Kapitel drei beginnt mit der Auslegung aus TanB wa-jiggasch 11 zu Mal 3,1, ,,siehe,
ich sende meinen Boten, dass er den Weg vor mir bereite.“ Es folgen zwei Listen, die
jeweils Aussagen zu Josef mit Aussagen zu Zion vergleichen. Dazu werden 18 Vers-
paare gebildet, die belegen, dass alles Schlechte, was Josef geschah auch Zion ge-
schah. In einer zweiten Liste aus 6 Verspaaren wird gezeigt, dass alle Trostungen so-
wohl Josef als auch Zion geschahen. Dass Josef hier so markant in den Vordergrund
gestellt wird, liegt daran, dass der Messias ben Josef, der Kriegsgesalbte, der als erster



66 —— Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

von zwei Messiasfiguren auftreten wird, ein Nachkomme von Josef ist.’® In Jalkut
Sacharja kam der Messias ben Josef unter anderem in der Auslegung zu Sach 4,7 vor.

Zu Mal 3,3, ,,und er wird sitzen, um das Silber zu schmelzen und zu reinigen; und er
wird die Séhne Levis reinigen und sie ldutern®, deutet der Jalkut mit bQid 71a die Rei-
nigung von Silber allegorisch auf die ,,Reinigung® von Personen, die in Israel aus un-
erlaubten Beziehungen entstanden sind. Andererseits erklart dieselbe Quelle zu Mal
3,3 ,,Opfergaben in Gerechtigkeit (np7%2)“: ,,Wohltitigkeit (7p7%) erwirkt fiir Israel,
[dass] eine Familie, die sich vermischte, vermischt bleibt. Dies wird wiederum mit jJeb
8,3 in Frage gestellt:

Einmal in sechzig oder siebzig Jahren bringt der Heilige, gepriesen sei er, eine Seuche in die Welt
und vertilgt alle aus einer unerlaubten Verbindung Entstandenen und nimmt mit ihnen die
Tauglichen weg, um nicht die Siinder zu enthiillen.

Da aber in Mal 3,3 explizit von den S6hnen Levis gesprochen wird, wird auf3erdem
erklart, dies beziehe sich nur auf die Leviten.

Zu Mal 3,4, ,,und es ist JHWH die Opfergabe Judas und Jerusalem angenehm wie in
den Tagen der Vorzeit“, deutet der Jalkut die ,,Vorzeit” mit Sifra schemini Mek de-
Milluim 31 auf die Zeit von Mose, Salomon, Noach und Abel.

Zu Mal 3,5, ,,ich werde an euch herantreten, zum Gericht, und werde ein schneller
Zeuge sein®, erklart der Jalkut mit bChag 5a, wenn Gott selbst als Zeuge im jiingsten
Gericht auftritt, habe ein Angeklagter genauso wenig Chancen auf Freispruch wie ein
»Sklave, den sein Herr vor Gericht bringt und gegen ihn Zeugnis ablegt.” Der Jalkut
fiihrt aus derselben Quelle noch zwei Punkte an, die zu vermeiden sind: Das Recht
des Proselyten darf nicht gebeugt werden, und wer etwas Falsches tut, solle dies so-
fort bereuen, dann werde Gott dies vergeben.

Zu Mal 3,6, ,,ich, JHWH, habe mich nicht gedindert“, verweist der Jalkut mit SDtn §
306 auf die kommende Zukunft, in der Israel vor Gott im Gericht steht.

Mal 3,9, ,,mit dem Fluch werdet ihr belegt“, wird insofern durch bBB 60b relati-
viert, als dass erklart wird, dass die Strafe an die Gemeinschaft nur so hoch sein darf,
dass die Mehrheit sie vertragt.

Mit bTaan 9a verweist der Jalkut zu Mal 3,10, ,,bringt den Zehnten in das Schatz-
haus*, darauf, dass das Entrichten der Zehntabgabe einst von Gott belohnt werden
wird.

Mit Jelamdenu hebt der Jalkut zu Mal 3,12, ,,und es werden euch alle Vélker gliick-
lich preisen®, hervor, dass Israel in der Zukunft von den Vo6lkern gepriesen werden
wird, was Israel als schmeichelhaft empfinden wird.

125 David Mitchell, Messiah ben Joseph (Newton Mearns: Campbell Publications, 2016), 1-10.



Einleitung =—— 67

Mal 3,16, ,,einst besprachen sich die, die JHWH fiirchten®, wird mit bSchab 63a auf zwei
Schriftgelehrte bezogen, die beim Studium der Halacha einander erfreuen. Offenbar
setzt der Jalkut dabei voraus, dass fiir das Studium Notizen aufgeschrieben werden,
denn in einer zweiten Auslegung erwadhnt er mit LevR 34,8:

In der Vergangenheit, wenn ein Mensch ein gutes Werk getan hatte, schrieben die Propheten es
auf: Und als Ruben es horte, rettete er ihn aus ihrer Hand. (Gen 37,21) Und er reichte ihr gerdstetes
Getreide. (Rut 2,14) Jetzt gibt es keine Propheten mehr. Wer schreibt es auf? Elija und der K6nig
Messias und der Heilige, gepriesen sei er, siegelte es auf ihre Hiande, denn es heifit: Einst bespra-
chen sich die, die JHWH fiirchten, miteinander. (Mal 3,16)

Nachdem der Messias ben Josef zu Beginn des Kapitels erwdahnt wurde, geht es nun
um den ,,zweiten“ Messias, den Messias ben David, der ebenfalls bereits in Jalkut
Sacharja erwdhnt wurde.

Der Unterschied zwischen den Gerechten und den Frevlern wird mit der Ausle-
gung zu Mal 3,18, ,,und ihr werdet umkehren und [den Unterschied] zwischen dem Ge-
rechten und dem Frevler sehen®, thematisiert. Mit Jelamdenu mahnt der Jalkut, dass,
wenn man es mit den Geboten genau nimmt, man letztlich Lohn dafiir erhalten wird.
Mit MidrPs 31,9 betont der Jalkut aber, dass davon diejenigen ausgeschlossen sind,
die Gott nicht im Interesse Gottes dienen, denn man solle nicht die Tora benutzen,
um sich mit ihr zu schmiicken oder daran zu verdienen. Mit bChag 9b wird zusétzlich
zwischen einem Gerechten und einem Diener Gottes unterschieden:

Bar He He sagte zu Hillel: Wir haben den ,,Gerechten“ und wir haben den ,,Diener Gottes*, wir
haben den ,,Frevler“ und wir haben den, ,,der ihm nicht dient“ [in Mal 3,18 genannt]. Er sagte:
Der dient und der ihm nicht dient, konnen beide vollkommene Gerechte sein. Vielmehr, wer sei-
nen Abschnitt hundert Mal wiederholt, ist nicht mit dem zu vergleichen, der seinen Abschnitt
hundertundein Mal wiederholt.’?® Er sagte: Aufgrund des einen Mals wird er ,,der ihm nicht
dient“ genannt?

Zu Mal 3,19, ,,denn siehe, der Tag kommt, brennend wie ein Ofen, dass weder Wurzel
noch Zweig von ihnen iibrigbleiben”, schliefit der Jalkut mit bSanh 110b ,,Kinder von
Frevlern“ von der kommenden Welt aus, was von R. Agiba bestritten wird. Der Jalkut
hebt mit bNed 8b hervor, es gebe zwar kein Gehinnom, aber die Frevler werden in der
kiinftigen Welt durch die Sonne vergliithen, die Frommen hingegen werden durch die
Sonne der Gerechtigkeit geheilt.

Mit GenR 6,6 erklart der Jalkut zu Mal 3,19, ,,und der kommende Tag wird sie ver-
brennen*, dass wahrend die Sonne in dieser Welt noch eine Hiille besitzt, die die Frev-
ler bewahrt, Gott in der zukiinftigen Welt diese Hiille entfernen und so die Frevler

126 Hyman/Schiloni, JS zu Maleachi, 848 Anm. 15: Die Anfangsbuchstaben Ajin, Alef, Lamed von
qWKY o°777% 72V als Zahlen gelesen (70, 30, 1) ergeben die Zahl 101. Die Anfangsbuchstaben von X?
1729, Lamed, Ajin (70, 30) ergeben 100. Vgl. CantZ 9,8.



68 — Jalkut Schimoni Zwdlfpropheten

verbrennen wird. Nach bTaan 8b geht es in der zukiinftigen Welt um die Sonne des
Schabbat, die denen aufgeht, die den Namen Gottes fiirchten (Mal 3,20). Mit bNed 8b
konkretisiert der Jalkut, dass hier die gemeint sind, die sich fiirchten, den Namen Got-
tes unnotig auszusprechen.

Zu Mal 3,20, ,,und euch wird aufgehen, die ihr meinen Namen fiirchtet*, verweist
der Jalkut mit GenR 68,10 darauf, dass Gott Jakob und seinen Nachkommen Schutz
beim Sonnen Auf- und Untergang geboten hatte und ihnen auf dem Weg half.

Zu Mal 3,21, ,,und ihr werdet die Frevler niedertreten®, bringt der Jalkut eine Zu-
kunftsvision aus SER 15: In der Zukunft wird Gott mit seinen Gerechten im Lehrhaus
sitzen und entscheiden, was rein und unrein ist. Dann werden sie die Frevler richten.
Aber letztlich gehen die Gerechten zu Gott, um Gnade fiir die Frevler zu erbitten. Mal
3,21, ,,denn sie sollen Asche unter euren Fufisohlen sein“, belegt zudem, dass die Ge-
rechten aus der Asche der gerichteten Frevler diese wiedererstehen lassen werden,
sodass sie geldutert Anteil an der kommenden Welt haben werden.

Zu Mal 3,22, ,gedenkt der Tora meines Dieners Mose*“, erzahlt der Jalkut mit
bSchab 89a, wie Satan nach der Tora suchte, nachdem Gott diese an Mose {ibergeben
hatte. Sie wurde erst zur Tora des Moses, nachdem sich Mose ihrer wiirdig erwiesen
hatte. Mit Mek schira 1 erldutert der Jalkut, dies sei der Fall, weil Mose sein Leben fiir
die Tora gegeben hitte. Die Frage, warum die Tora Mose zugeschrieben, das heif3t
nach ihm benannt ist, wird weiter mit MidrPs 1,16 geklart. Diese sehr komplexe Aus-
legung zeigt, dass sich Mose aufgrund seiner Treue und seiner Demut um die Tora
verdient machte.

Der Kommentar Jalkut Maleachi und damit auch der Gesamtkommentar des Jal-
kut zu den zwdlf Propheten schlief3t mit der Auslegung zu Mal 3,23, ,,siehe, ich sende
euch den Propheten Elija“, der eine letzte Verheiflung fiir die messianische Zeit bietet
und erklart, wie diese zu erreichen ist. Die Sinneinheit ist zusammengesetzt aus den
Quellen bSchab 118a, mEd 8,7, MidrPs 43,1 und PRE 43. Wie mehrfach im Jalkut zu
den zwolf Propheten gezeigt wurde, ist Elija der Bote, der das Kommen des Messias
als Letzter ankiindigt. Bevor es zum vollstdndigen Heil durch den Messias kommt, ist
eine Zeit der Leiden zu erwarten. Dieser Heimsuchung, sowie dem Gericht der Gehin-
nom, als auch dem Krieg von Gog und Magog, kann entgangen werden, wenn die
Vorschriften fiir den Schabbat befolgt werden.

Nach mEd 8,7 wird Elija kommen, um Frieden zu stiften. Dieses Heilsversprechen
wird mit MidrPs 43,1 verstdrkt, das belegt, dass die Erlésung immer durch zwei Per-
sonen kommt. Die erste wurde demnach durch Mose und Aaron gebracht und die
zweite durch Elija und den folgenden Messias. Gleichzeitig bedeutet dies auch, dass
der Messias nur kommt, wenn Elija ihm vorausgegangen ist. Nach PRE 43 muss Israel
aber in der messianischen Zeit eine Umkehr vollziehen, um erlost werden zu konnen:

Aber sie vollziehen die Umkehr nur inmitten von Not und Bedrangnis und inmitten des Mangels
am Lebensnotwendigen. Und sie vollziehen die Umkehr erst, wenn Elija gekommen sein wird.



Einleitung —— 69

Der Jalkut schlief3t mit dem Heilsversprechen aus Mal 3,24: ,,Und er wird das Herz der
Viiter zu ihren Kindern zuriickfiihren.“

1.6 Jalkut ha-Makhiri und Jalkut Schimoni Zwdlfprophetenbuch

Albert William Greenup verdffentlichte zwischen 1909 und 1913 den Text von Ms.
Harley 5704, British Library, das umfangreichste Manuskript zum Jalkut ha-Makhiri,
das die Kommentierung zum Zwolfprophetenbuch enthilt.’” Dieses Manuskript ist
auf das Jahr 1514 datiert.’® Von der Kommentierung des Jalkut ha-Makhiri zum Zwolf-
prophetenbuch sind die Schriften Hosea, Amos, Obadja, Jona, Micha, Nahum, Haba-
kuk und Sacharja in Ms. Harley 5704 iiberliefert. 1924/25 veroffentlicht Greenup eine
weitere Handschrift, Vatican Ms. Heb. 291, die eine modifizierte Version von Jalkut
ha-Makhiri Hosea enthdlt.'”” Greenup argumentiert 1924 in seiner Einleitung zu dem
von ihm verdéffentlichten Hoseafragment, dass das Fehlen einer Kommentierung der
Tora im Jalkut ha-Makhiri vermutlich auf den Umstand zuriickgehe, dass zum Entste-
hungszeitpunkt des Jalkut ha-Makhiri Midrasch Rabba bereits vorlag und eine er-
neute Kommentierung der Tora damit hinfdllig schien."®

Der Verfasser des Jalkut ha-Makhiri bezeichnet sich selbst als Makhir ben Abba
Mari ben Makhir ben Todros ben Makhir ben Josef ben Abba Mari.”*! Moritz Stein-
schneider verortet ihn aufgrund des Namens ,,Abba Mari“ in die Provence, und Adolf
Neubauer nimmt an, es konne sich um einen Nachkommen von Makhir handeln, der

127 Siehe Albert William Greenup, The Yalkut of R. Machir bar Abba Mari edited for the first time, from
the unique Ms. (Harley, 5704) in the British Museum, 3 Bde. (London: Palestine House, 1909-1913, un-
veranderter Ndr., 2008).

128 Auflerdem wurden folgende Einzelschriften des Jalkut ha-Makhiri publiziert: The Yalkut on
Isaiah of Machir ben Abba Mari, hg. Jehuda Spira (Berlin: Itzkowsky, 1894, Nachdruck: Jerusalem,
1964); Jalkut Machiri; Sammlung halachischer und hagadischer Stellen aus Talmud und Midraschim zu
den 150 Psalmen von R. Machir ben Abba Mari; zum ersten Male nach einer Handschrift herausgegeben
mit Bemerkungen, genauer Indicierung der Quellenangaben, Varianten und einer Einleitung versehen,
hg. Salomon Buber (Berdyczew: J. Scheftel, 1899, Ndr.: Jerusalem, 1964); Sefer ha-Jalkut ha-Makhiri
al Mischle, hg. Lazar Griinhut (Frankfurt/Main: 0.A. 1902, Ndr.: Jerusalem: 0.A., 1963/64); Yakov S.
Spiegel, “A New Section of Yalqut ha-Makhiri on Proverbs.” Sidra 1 (1985) 91-130; Albert William
Greenup, “A Fragment of the Yalkut of R. Machir bar Abba Mari on Hosea.” Jewish Quarterly Review
15(1924): 142-212 und Jacob Zallel Lauterbach, “Unpublished Parts of the Yalkut ha-Makhiri on Hosea
and Micah.” In Occident and Orient, being Studies in Semitic Philology and Literature, Jewish History
and Philosophy and Folklore in the widest Sense, in Honour of Haham Dr. M. Gaster’s 80th Birthday,
hg. Bruno Schindler, A. Marmorstein (London: Taylor’s Foreign Press, 1936), 365-373.

129 Vgl. Albert William Greenup, A Fragment of the Yalkut of R. Machir bar Abba Mari on Hosea,
141-212.

130 Vgl. Albert William Greenup, A Fragment of the Yalkut of R. Machir bar Abba Mari on Hosea, 142.
131 Vgl. The Yalkut on Isaiah of Machir ben Abba Mari, Vorwort.



70 = Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

in der Zeit von Karl dem Grofien von Babylonien nach Narbonne gekommen war.'>
Hierzu schreibt Greenup:

But this is pure conjecture, and he may have been a Spaniard, since Shabbetai ben Joseph Bass
in his Sifte Yeshenim (I, 42) mentions, from an unknown source, that “the Yalkut ha-Machiri was
composed before the persecutions in Spain.”*

Die {iberlieferten Handschriften sind in sephardisch-semi-kursivem Schrifttyp ge-
schrieben', was fiir eine Herkunft aus Spanien oder Siidfrankreich spricht. Greenup
argumentiert, die Tatsache, dass Midrasch Rabba zu Exodus und Numeri nicht im Jal-
kut Schimoni, dafiir aber im Jalkut ha-Makhiri {iberliefert sind, spréache fiir eine Da-
tierung ca. 100 Jahre nach Jalkut Schimoni.

Uneinigkeit besteht weiterhin iiber den Inhalt und die Textidentitdt von Ms.
Parma de Rossi 1172, einer Handschrift aus dem 15. Jh, die nach Jacob Z. Lauterbach
aus Teilen von Jalkut ha-Makhiri und Jalkut Schimoni besteht.”®® Nach Lauterbach
enthdlt die Handschrift die Kommentierung von Jalkut Schimoni zu Habakuk bis Ma-
leachi, der iibrige Text stamme aus Jalkut ha-Makhiri.”®® Lauterbach fiihrt keine Be-
weise oder weitere Verweise an, die seine These belegen. Giovanni B. de Rossi ande-
rerseits verweist in seiner Katalogbeschreibung der Parma Handschrift darauf, dass
diese ausschlielich den Jalkut Schimoni zu den prophetischen Biichern abbildet.™”
In Ms. Parma de Rossi 1172 finden sich keine Paragraphen, sondern nur Stellenhin-
weise auf andere Paragraphen im Jalkut. Zudem wurden die Haftarot angegeben. Da
die Handschrift selbst bis zu diesem Zeitpunkt nicht in Augenschein genommen wer-
den konnte, bleibt unklar, warum Lauterbach diese These aufgestellt hat."®

132 Vgl. Albert William Greenup, A Fragment of the Yalkut of R. Machir bar Abba Mari on Hosea, 142.
Siehe aulerdem die Ausfiihrungen von Moritz Steinschneider, Jewish Literature (Hildesheim: Georg
Olms Verlag, 1967, reprografischer Ndr. der Ausgabe: London, 1857), 143-144.

133 Vgl. Albert William Greenup, A Fragment of the Yalkut of R. Machir bar Abba Mari on Hosea, 142.
134 Fiir eine genaue Beschreibung aller Maf3e und Angaben siehe: Hebrew Manuscripts in the Bibli-
oteca Palatina in Parma. Catalogue. Palaeographical and Codicological Descriptions by Malachi Beit-
Arié, hg. Benjamim Richler (Jerusalem: Jewish National and University Library, 2001) 144.

135 “Unpublished Parts of the Yalkut ha-Makhiri on Hosea and Micah.” In Occident and Orient, being
Studies in Semitic Philology and Literature, Jewish History and Philosophy and Folklore in the widest
Sense, in Honour of Haham Dr. M. Gaster’s 80th Birthday, hg. Bruno Schindler, A. Marmorstein (Lon-
don: Taylor’s Foreign Press, 1936), 365373 hier: 368.

136 Darauf verweist auch Malachi Beit-Arié siehe: Hebrew Manuscripts in the Biblioteca Palatina in
Parma. Catalogue, 144.

137 Vgl. Giovanni Bernardo De Rossi, Manuscripti Codices Hebraici Biblioth. J. B. de Rossi Ling. Orient.
Prof. Acurate AB Eodem Descripti, Bd. 3 (Parma: Ex publico typographeo, 1803, Ndr. Seattle: Nabu
Press, 2012), 89.

138 Eine Anfrage meinerseits an die Bibliothek in Parma blieb bis zu diesem Zeitpunkt unbeantwor-
tet. Die Handschrift soll in der Zukunft noch einmal hinsichtlich dieser Frage in Augenschein genom-
men werden. Fiir diese Arbeit kann die These nur als solche dargestellt werden.



Einleitung = 71

Arthur B. (Dov) Hyman verweist in seiner Einleitung zum Jalkut Schimoni, am Ende
der Kommentierung des Jalkut zu Deuteronomium, auf den erwdhnten Artikel Lau-
terbachs und schlief3t sich dessen Einschatzung der Parma Handschrift an, dass Teile
daraus den Jalkut ha-Makhiri abbilden.”®® Alle weiteren Autoren beziehen sich ohne
Angabe von Griinden in ihren Aussagen zum Verhdltnis des Jalkut ha-Makhiri und
des Jalkut Schimoni ebenfalls auf den Artikel von Lauterbach und konnen deshalb
nicht zur Klarung beitragen.

1892 verdffentlicht Moses Gaster'® in der Zeitschrift Revue des Etudes Juives, den
Artikel ,,La source de Yalkout II“, in dem er die These vertritt, der Jalkut ha-Makhiri
gehe dem Jalkut Schimoni zeitlich voraus, und letzterer habe ersteren dann in seinem
Werk verwendet.! Gaster beginnt seine Ausfithrungen, indem er zwischen einem Jal-
kut Schimoni zur Tora (Jalkut I) und einem Jalkut Schimoni zu den Propheten und
Hagiographen (Jalkut II) unterscheidet. Letzterer, so Gasters These, sei als Reproduk-
tion einer, dem Jalkut Schimoni vorausgegangenen, anderen Kompilation entstan-
den, die er als Jalkut ha-Makhiri identifiziert.

Gaster argumentiert weiter, Jalkut I und II stammten von unterschiedlichen Au-
toren und Textvorlagen, weil sie jeweils in sich geschlossene Verweissysteme (Rema-
zim) aufweisen.'*? Zur Quellenverwendung beider Werke merkt Gaster an, dass diese
sich stark voneinander unterscheiden. So habe der Verfasser des Jalkut II (Jalkut ha-
Makhiri) keine frithen Midraschim besessen und dessen Bibliothek kénne auch ins-
gesamt als kleiner bezeichnet werden. Weiterhin sei die Bezeichnung der Quellen in
Jalkut I und Jalkut II verschieden, auch wenn es sich um dieselbe Quelle handele.'**
Zur Quellenlage merkt er auferdem an, dass beim Abgleich gleicher Teile aus dersel-
ben Quelle Unterschiede festgestellt werden konnen, die auf unterschiedliche Quel-
lenmanuskripte schlief3en lief3en. Dies so Gaster sei unmdoglich, wenn ein Autor beide
Werke verfasst hitte.!*

Um seine These — Jalkut Schimoni II gehe aus Jalkut ha-Makhiri hervor — zu be-
weisen, listet Gaster die verwendeten Quellen des Jalkut Schimoni zu den Hagiogra-
phen und Propheten und die des Jalkut ha-Makhiri auf und vergleicht diese unter
dem Aspekt der gleichen Quellenverwendung. Dabei geht es ihm um die Reihenfolge,
in der die Quellen hintereinander verwendet werden und um das Zuschneiden der
Quellen. Gaster wihlt fiir den Vergleich aus Jalkut ha-Makhiri Kapitel 10 und 11 des

139 Vgl. Dov Hyman, “Mavo.” In Jalkut Schimoni al ha-Tora, hier: Jalkut haDevarim, Bd. 2 (Jerusalem:
Mossad Harav Kook, 1991), 1, 16—17.

140 Siehe auch Kapitel 2. Forschungsstand und hierin die Ausfiihrungen zu Moses Gaster.

141 Vgl. Moses Gaster, “La source de Yalkout II.” Revue des Etudes Juives 25 (1892): 4452, hier: 52.
142 Vgl. Moses Gaster, La source de Yalkout II, 44-45.

143 Vgl. Moses Gaster, La source de Yalkout II, 45.

144 Vgl. Moses Gaster, La source de Yalkout II, 46.



72 — Jalkut Schimoni Zwélfpropheten

Buches Jesaja und den Kommentar zum Zwolfprophetenbuch. Der Vergleich zwi-
schen diesen Teilen in Jalkut ha-Makhiri und Jalkut Schimoni zeige, dass alles, was
im Makhiri verwendet wird, sich auch im Jalkut Schimoni (Editio Princeps) findet.*s

Nach Gaster soll auch Jalkut ha-Makhiri einer Vorlage gefolgt sein, die Gaster in
einem weiteren Manuskript entdeckt, das sich im Besitz von Salomon David Luzzatto
befunden habe, der es dann der Bibliothek von M. Halberstam zukommen lief3, und
das sich, so Gaster, nun als Nr. 92 in der Sammlung des Montefiore College in London
befinde.® Es handelt sich bei diesem Manuskript, so Gaster, um eine weitere Jalkut-
Sammlung, die Listen mit Quellenangaben enthilt. Entstanden zwischen 1300-1350
enthalte es eine Liste der Bibelzitate mit den entsprechenden Passagen aus dem Tal-
mud, wie im Jalkut Schimoni und im Jalkut ha-Makhiri. Wahrend im Jalkut ha-
Makhiri langere Passagen der entsprechenden Talmudpassagen wiedergegeben wer-
den, sind diese im Jalkut Schimoni in kiirzere Passagen modifiziert. Dies deutet, so
Gaster, auf eine Verwendung des Jalkut ha-Makhiri durch den Autor des Jalkut Schi-
moni hin. Alle drei Texte (Jalkut Schimoni, Jalkut ha-Makhiri und das Halberstam-
Manuskript) stiinden demnach in einer direkten Abhingigkeit zueinander.'” Den-
noch sei davon auszugehen, dass das gefundene Manuskript nach dem Jalkut Schi-
moni II entstanden sei, der sich wiederum aus dem Jalkut ha-Makhiri speist. Somit
sei der Jalkut Schimoni II vor dem Jalkut Schimoni zum Pentateuch (Jalkut I) entstan-
den.!®

Die Antwort auf diesen Artikel erfolgt nur ein Jahr spiter, 1893, durch Abraham
Epstein.* In seinem Artikel ,,Le Yalkout Schimeoni et le Yalkout ha-Makhiri“ greift
er Moses Gaster auf das Scharfste an und kritisiert dessen Behauptungen, der Jalkut
Schimoni zu den Hagiographen und Propheten speise sich aus dem Jalkut ha-
Makhiri, und dass es mindestens zwei verschiedene Autoren fiir den Jalkut Schimoni
aus verschiedenen Epochen gabe.

Zu Gasters Argument, dass Jalkut I und II sich nicht aufeinander bezdgen, be-
merkt Epstein, Gaster habe die Intention des Jalkut nicht verstanden, dem es darum
gehe, in einer praktischen Zusammenstellung dem Leser iibersichtlich alle wichtigen
Deutungen zur Bibel zur Verfiigung zu stellen. Aufgrund des enormen Umfangs und
der Unterschiede der biblischen Texttraditionen sei der Jalkut in zwei Verweissys-
teme unterteilt. So wiirden sich die Passagen zur Tora auch nur auf diese riickbezie-
hen und nicht auf Propheten oder Hagiographen. Das Gleiche gelte ebenso fiir das

145 Vgl. Moses Gaster, La source de Yalkout II, 48.

146 Vgl. Moses Gaster, La source de Yalkout II, 49, diese Angabe konnte nach der Korrespondenz
mit dem heutigen Montefiore College nicht bestétigt werden. Es wird weiter nach diesem Manuskript
gesucht.

147 Vgl. Moses Gaster, La source de Yalkout II, 51.

148 Vgl. Moses Gaster, La source de Yalkout II, 52.

149 Vgl. Abraham Epstein, “Le Yalkout Shimeoni et le Yalkout ha-Makhiri.” Revue des Etudes Juives
26 (1893): 75-82.



Einleitung = 73

Verweissystem der Kommentierung der Hagiographen und der Propheten. Zusétzlich
merkt er an, dass er nicht ausschliefien kénne, dass das Verweissystem auf einen spa-
teren Kopisten zuriickzufiihren ist und nicht auf den Autor selbst.™

Zu dem Argument Gasters, die beiden Jalkutim wiirden verschieden mit ihren
Quellen umgehen, das heif3t der Jalkut I wiirde langere fortlaufende Passagen zitieren
und der Jalkut II nicht, merkt Epstein an, das ldge in der Natur der Texte. Es existier-
ten aufler zu Samuel, zu Jona und zu den Psalmen keine fortlaufenden Midraschim,
somit kdnnten auch keine langen Abschnitte als Kommentare zitiert werden. Dies
sprache also nicht fiir zwei verschiedene Autoren.

Im zweiten Teil seines Aufsatzes bezieht sich Epstein auf Gasters These, Jalkut
Schimoni II und Jalkut ha-Makhiri stiinden in direkter Verwandtschaft. Um dies zu
belegen, verweist Gaster darauf, Makhiri und Schimoni wiirden dieselben Quellen
benutzen. Epstein wiederum zeigt in seinem Vergleich, dass auch andere als die be-
nannten Texte als mogliche Quellen in Frage kommen." Zuletzt geht Epstein auf Gas-
ters Textvergleich ein, der ihn zu der These gefiihrt hatte, Makhiri gehe zumindest
dem Jalkut Schimoni zu den Hagiographen und Propheten zeitlich voraus. Epstein
verweist darauf, dass Exodus und Numeri Rabba beide im Jalkut Schimoni keine Ver-
wendung finden. Dadurch, dass der Jalkut ha-Makhiri aber zumindest auf Exodus
Rabba zuriickgreift, sieht Epstein seine These bestéatigt, dass der Jalkut ha-Makhiri
zeitlich nach dem Jalkut Schimoni einzuordnen ist.”* Auf das von Gaster angespro-
chene Manuskript von Luzzatto geht Epstein nicht ein.

Die Tradierung des Jalkut ha-Makhiri nimmt um das 14. Jh.”> schnell ab, wihrend
der Jalkut Schimoni eine weitere Verbreitung findet und mehrfach und bis in die heu-
tige Zeit gedruckt worden ist. Die hiufigen textlichen Ubereinstimmungen zwischen
Jalkut ha-Makhiri und Jalkut Schimoni konnten darauf schlief3en lassen, dass der Jal-
kut ha-Makhiri als Jalkut Schimoni tradiert wurde. Dies wiirde fiir die Parma Hand-
schrift bedeuten, dass zwar Teile dieses ManusKkripts Jalkut ha-Makhiri abbilden aber
dass, wie nach dem Katalog de Rossi ausgewiesen, die gesamte Handschrift als Jalkut
Schimoni gelesen wurde. Spatestens mit dem Erstdruck des Jalkut Schimoni zu den
Hagiographen und Propheten 1521, ist der Text des Jalkut zum Zwdlfprophetenbuch
allerdings - in welchem Manuskript auch immer dessen Ursprung liegt — als Jalkut
Schimoni legitimiert. >

150 Vgl. Abraham Epstein, Le Yalkout Shimeoni et le Yalkout ha-Makhiri, 76-77.

151 Vgl. Abraham Epstein, Le Yalkout Shimeoni et le Yalkout ha-Makhiri, 80.

152 Vgl. Abraham Epstein, Le Yalkout Shimeoni et le Yalkout ha-Makhiri, 82.

153 Vgl. Giinter Stemberger, Einleitung in Talmud und Midrasch, 390-391.

154 Siehe auch Michael Krupp, “New Editions of Yalkut Shimoni.” Immanuel 9 (1979): 68: “The first
edition is more original and more correct, though it too is not free from errors.”



