
 Open Access. © 2020 Almut Laufer, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist lizenziert 

der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz. 

https://doi.org/10.1515/9783110674255-012 

Zusammenfassung und Schlussbemerkungen 

Interessanter und überraschender als die Schlussfolgerungen dieser Arbeit sind, 

so meine ich, die gedanklichen Bahnen, die es dazu einzuschlagen galt, und die 

sich im Prozess chronologischer Darstellung abzeichnenden Verbindungslinien 

zwischen Texten unterschiedlicher Provenienz. Wie sich motivische und literari-

sche Muster fortschreiben, verdichten, ausdünnen, überlagern, wie sie rezipiert, 

tradiert und adaptiert werden, habe ich versucht, anhand bekannter und weniger 

bekannter Quellen aufzuzeigen, wobei neben der interpretatorischen Analyse die 

soziohistorische, mentalitätsgeschichtliche und biographische Verortung der 

Texte einen umfassenden Blick auf das literarische Geschehen ermöglichen 

sollte.  

Was wissen wir also am Ende über die »Landjuden« in der deutschen und deutsch-

jüdischen Literatur vor 1918? Die bereits eingangs geäußerte Annahme, mit dem 

Auftreten dörflicher Juden als distinkter Kategorie sei erst zu rechnen, sobald 

diese nicht mehr das Gros der jüdischen Bevölkerung stellten und sich klar von 

ihren städtischen Glaubensbrüdern unterschieden, erweist sich selbstverständ-

lich als berechtigt – und gleichzeitig als Tautologie: Denn wie eine abgehoben 

»gebildete« oder bürgerliche Perspektive der Erzählliteratur qua Herkunft inhä-

rent ist, verrät der generalisierende Begriff »Landjude« eine ganz ähnliche Geis-

teshaltung. Der Gegensatz zweier – zumindest in der Vorstellung – intellektuell

unterschiedlich gearteter Sphären, sittlicher Niveaus, wirtschaftlicher Ordnun-

gen und ästhetischer Maßstäbe mit Namen »Stadt« und »Land« gehört zu den

gedanklichen Voraussetzungen der neueren europäischen Literatur überhaupt.

Diese grundlegende Annahme historisch zu präzisieren, war eine der Herausfor-

derungen, der sich diese Arbeit zu stellen hatte; eine zweite, alternative Heran-

gehensweisen an die Thematik zu erwägen und praktisch anzuwenden.

Historisch lässt sich eine interne Differenzierung des aschkenasischen Ju-

dentums anhand von Infrastruktur und Bildungsstand bereits in mittelalterli-

chen und frühneuzeitlichen Quellen nachweisen: Während eine »Kehilla« ein 

funktionierendes Gemeinwesen mit geordneten Gottesdiensten und Zugang zu 

rabbinischen Autoritäten darstellt, bezeichnet »Jischuw« eine (meist dörfliche) 

Siedlung mit einer nur wenige Köpfe zählenden Judenschaft. Ohne Anschluss an 

größere Gemeinden verfügten dessen Bewohner oft nur über rudimentäre religi-

onsgesetzliche Kenntnisse. Von »am ha'aretz« ist dann die Rede, von religiös Un-

gebildeten, auf deren Praxis kein Verlass sei, weil Willkür und Zuwiderhandeln 

Tür und Tor offenstehe. 



 Zusammenfassung und Schlussbemerkungen | 439 

  

Die Zersplitterung in kleine und kleinste, oft kaum funktionstüchtige Ge-

meinwesen sowie das Phänomen der Vereinzelung sind für deutsche Verhält-

nisse nach den spätmittelalterlichen Vertreibungen bezeichnend, bestehen aber 

noch über die Zeit des Dreißigjährigen Krieges hinaus, als sich jüdisches Leben 

auf deutschem Boden abseits der einstigen Zentren (mit wenigen Ausnahmen wie 

Frankfurt) in überwiegend agrarisch geprägten Ortschaften abspielte.  

Wie die für das deutsche Judentum später als charakteristisch empfundene 

Annahme bürgerlicher Formen und klassisch-humanistischer Bildungsinhalte 

hatte auch jene Epoche das Gepräge deutschen Judentums maßgeblich mitbe-

stimmt. Denn die Verarmung weiter Teile der Bevölkerung im 17. und 18. Jahr-

hundert traf die restriktiven Sonderbestimmungen unterworfenen Juden beson-

ders hart. Der Typus des »armen Juden«, der kaum sein Auslangen in Handel oder 

Bettel fand, war den Aufklärern und Emanzipationsbefürwortern durchaus ein 

Begriff, der mit einer ländlichen Daseinsform assoziiert war. In der schönen Lite-

ratur spielt dieser Typus eine untergeordnete Rolle (Miller, Siegwart) und stellt 

eine Spielart des »Handelsjuden«, aber auch des abgesondert nach den Vor-

schriften seiner Religion lebenden Juden dar, wie Judenfiguren insgesamt stere-

otyp konstruiert und auf die Rolle des gelegentlich zaubermächtigen Christusver-

leugners (Sage, Legende), des habgierigen Wucherers oder Kleinhändlers (Dra-

ma, Schwank) oder des »edlen Juden« (zunächst orientalischer Herkunft) be-

schränkt blieben. 

Eine Abweichung vom Schema findet sich in der Schwankliteratur der Frü-

hen Neuzeit (Heinrich Bebel), wenn jüdische Protagonistinnen und Protagonis-

ten eines denkwürdigen, zum Lachen anreizenden Ausspruchs wegen erinnert 

werden, nicht unbedingt namentlich, so doch unter Angabe ihres Herkunfts- o-

der Wohnorts. Die persönliche Begegnung oder Kunde aus erster Hand war mit 

einem Zugeständnis an Individualität verbunden, das dem antijüdisch-christli-

chen Vorurteil zuwiderlief. In Schwänken und Anekdoten figurierten eben nicht 

ausschließlich die tölpelhaften oder geldgierigen Juden aus »entlegenen« Städ-

ten, die für ihre große jüdische Gemeinde bekannt waren (Prag, Frankfurt, etc.), 

sondern durchaus schlagfertige Hechinger oder Dillinger Juden. Dass diese 

Wahrnehmung auf die nachbarschaftliche Nähe in kleinen Ortschaften und eine 

entspanntere, eben nicht (ausschließlich) ressentimentgeladene Beziehung ab-

stellt oder angetan war, diese zu befördern, lässt sich anhand des vorliegenden 

Quellenmaterials nicht entscheiden, liegt aber zumindest im Bereich des Vor-

stellbaren. 

Das Bild des Juden aus der unmittelbaren Umgebung zu evozieren, in Gestalt 

des ortsansässigen oder -bekannten Händlers und Handelsvermittlers, gelang Jo-

hann Peter Hebel in seinen Kalendergeschichten, die thematisch an die Tradition 



440 | Zusammenfassung und Schlussbemerkungen 

  

des Judenschwanks anknüpfen, jedoch diese im Sinn der emanzipationsbefür-

wortenden Volksaufklärung modifizieren bzw. revidieren. Entscheidend dafür 

war nicht nur die Lokalisierung mehrerer Episoden im badischen bzw. alemanni-

schen Raum, sondern auch der beabsichtigte Realitätseffekt in Sprache und Ge-

stus, der ein »Wiedererkennen« ermöglichen sollte. Anstelle mit »edlen Juden« 

an ein humanistisches Sentiment zu appellieren, entwirft Hebel gewitzte, lebens-

kluge und weise Juden, die sich in jeder Lebenslage zu helfen wissen und von 

denen man mit Fug und Recht eine der aufklärerischsten aller Tugenden lernen 

könne: den Verstandesgebrauch. Den von Vorwitz korrumpierten Schwankjuden 

indes gewinnt Hebel allgemein-menschliche Seiten ab. Als Vertreter eines Volkes 

mit tragischem Schicksal, so der Tenor, bedürfen sie der moralischen wie politi-

schen Unterstützung zur Eingliederung in die bürgerliche Gesellschaft und tra-

gen durchaus Züge einer weiteren, bereits bekannten Figur: des armen, geplag-

ten oder unterdrückten Juden. 

Das uneingeschränkte Erbe des denunziatorischen Judenschwanks trat im 

ersten Drittel des 19. Jahrhunderts die sog. Emanzipationssatire an, die »den 

Landjuden« im preußischen Osten Deutschlands (Schlesien) schon früh zum Ge-

genbild des bildungsbeflissenen, städtischen Juden mit unterstellt ästhetischen 

Allüren und gleichzeitig zum Inbegriff des Juden schlechthin stilisierte: primitiv, 

triebgesteuert, unansehnlich (Fliegende Wische aus dem Ränzel eines zottigen 

Landjuden). Ein gutes Jahrzehnt später vernahm man ähnliche Töne aus Fran-

ken, wo die pseudonyme Autorgestalt des Itzig Feitel Stern schließlich zum fikti-

ven Herausgeber einer äußerst erfolgreichen antijüdischen Schriftenreihe avan-

cierte und von Band zu Band deutlicher pseudobiographische Konturen gewann: 

nämlich die eines im dörflichen Bayern beheimateten Händlers, der sich zum 

Dichter berufen fühlt. Anders als ihr preußisches Pendant verfolgte die fränki-

sche Satireschrift eine zweifache Absicht: nämlich sowohl die »neumodischen« 

als auch die »altmodischen« Juden moralisch zu diskreditieren. Denunziert 

wurde neben den Eingliederungs- und Bildungsabsichten auch die jüdische Re-

ligion als mittelalterlich-abergläubischer Obskurantismus, der sich ebenso mate-

riell-pekuniären Interessen beuge, wie die Akkulturationsbestrebungen lediglich 

eine Gewinnmaximierung bezweckten.  

Die bereits früh implizierte Differenzierung in primitive Dorfjuden und ambi-

tionierte, Weltmännischkeit vorgaukelnde Bildungsbürger präsentiert sich erst 

in den 1850er Jahren als innerjüdische Hierarchisierung im Gefolge der Emanzi-

pation, als in einer späten Itzig-Feitel-Stern-Schrift erstmals Anekdoten über ein-

fältige Dorfjuden und etablierte Stadtjuden auftauchen. Der Wechsel von Außen-

sicht zu einer Innenwahrnehmung, die den Gegensatz von Stadt und Land auf 

jüdische Verhältnisse im Süden und Westen Deutschlands überträgt, vollzieht 



 Zusammenfassung und Schlussbemerkungen | 441 

  

sich zeitgleich in der volksnahen Erzählliteratur: In den 50er und 60er Jahren des 

19. Jahrhunderts wird »der Dorfjude« regelrecht zum Typus innerhalb der 

deutsch-jüdischen Literatur ausgebaut (Alexander Weill, Simon Krämer), wäh-

rend zuvor die gelegentlichen Juden auf den Dörfern im Großen und Ganzen dem 

literarischen Vorbild des Hausierers nachempfunden gewesen waren, mochte 

man ihnen auch die eine oder andere »ländliche« Eigenheit unterstellt haben. 

Denn in den Schwarzwälder Dorfgeschichten Auerbachs und den frühen Elsässi-

schen Sittengemälden Alexander Weills etwa werden die jüdischen Dorfgeher vor-

nehmlich auf ihre jüdische Qualität schlechthin befragt, die sich an Verhalten 

und Lebenswandel der christlichen Mehrheitsgesellschaft zu messen hatte. Als 

Nebenfiguren waren sie dazu bestimmt, ein überragendes menschliches Mitge-

fühl und große Weltklugheit bis hin zur prophetischen Inspiration zu demonst-

rieren – »edle« Juden auf dem Dorf, gewiss, aber doch keine »Dorfjuden«. 

 

Historisch korrespondiert die literarische Formierung des »Dorfjuden« mit dem 

beginnenden demographischen Verfall der dörflichen Kehillot. Hatte die Abwan-

derung schon Jahrzehnte zuvor eingesetzt, intensivierte sich diese ab Jahrhun-

dertmitte (besonders nach Aufhebung des bayrischen Matrikelgesetzes 1861), so-

dass die Zahl der jüdischen Einwohner kontinuierlich sank. Gattungsmäßig 

verwandt war der »Dorfjude« dem »Ghettojuden« Kompertschen Zuschnitts, weil 

er in seiner Gegenbildlichkeit zu einem bürgerlich-säkularisierten Judentum eine 

ähnliche Funktion besaß: des traditionellen Gegenpols und Geschöpfs einer der 

Vergangenheit anheimgegebenen Ordnung. 

Hervorstechende Merkmale des »Dorfjuden« waren sein Traditionalismus, 

seine Authentizität oder Primitivität, welche, je nach Sichtweise, positiv oder ne-

gativ konnotiert sein konnten, allenfalls aber ambivalent blieben: die ländlichen 

Juden, so eine der gedanklichen Grundvoraussetzungen des Typus, hatten sich 

eine Ursprünglichkeit bewahrt, die in einem Mangel an Umgangsformen und ei-

ner nüchternen Betrachtung der Realität zum Ausdruck kam. Geprägt hatte den 

»Dorfjuden« der Kampf um Subsistenz, hatte ihn emotional abgestumpft, ihm 

aber auch ein natürliches Gefühl für wahre Not erhalten (Simon Krämer, Salomon 

Hermann Mosenthal, Arthur Kahn). Beirren ließ sich der Dorfjude nicht. Sein Po-

tential zum Schrullenhaften liegt in einer Spontaneität begründet, die der Zivili-

sationsprozess nicht einzuholen vermocht hat. 

Die Anfänge des zeitgenössischen Materialismus führt Weill in seinen späten 

jüdischen Dorfgeschichten (1850er) ebenso auf ländlichen Erwerbszwang und 

Dünkel zurück wie auf eine tiefempfundene, biblisch fundierte Weltfrömmigkeit, 

aus der sich das Judentum zu erneuern habe. Die schlichte, auf das Notwendigste 



442 | Zusammenfassung und Schlussbemerkungen 

  

beschränkte Lebensweise konnte, wie bei Arthur Kahn und Pinchas Kohn, zur 

Bedingung spiritueller Reinheit werden. 

Einmal abgesehen von der ästhetischen (und sentimentalen) Erbauung, wel-

che die jüdischen Dorfgeschichten der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts zu bie-

ten hatten, hielten sie Argumente für eine Bewertung der schwindenden Kleinge-

meinden auf dem Land bereit: Besonders in den Schriften der reformnahen und 

liberalen Schriftsteller steht die dörfliche Kehilla als Sinnbild einer kollektiven 

oder individuellen Herkunft, von der eine Einbahnstraße ins städtische, die alte 

Tradition reflektierende Leben führt. Bei aller Nostalgie überwog die Erleichte-

rung, weil man Integration, Akkulturation und bürgerliche Horizonterweiterung 

für notwendig und wünschenswert hielt. 

Zu einer Idealisierung ländlicher Verhältnisse neigten hingegen die Erzähler 

des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts, nicht zuletzt deswegen, weil sie mit 

antijüdischem Ressentiment in der Regel ein modern-urbanes Phänomen verban-

den (Ausnahme: Hessen); denn gegen das spätere Bollwerk eines salonfähigen, 

politischen Antisemitismus nahm sich der latent-christliche Judenhass auf dem 

Land wie Dorfspott aus (Jakob Loewenberg). Besonders die Autoren des konser-

vativ-orthodoxen Lagers (Seligmann Meyer, Arthur Kahn, Pinchas Kohn) plädier-

ten für einen Verbleib in den dörflichen Kehillot, deren Traditionsreichtum sich 

durchaus mit dem osteuropäischer Gemeinden messen konnte: nicht nur Thora-

gelehrsamkeit war auf deutschem Boden beheimatet, auch kabbalistisch be-

schlagene Rabbiner hatten bis weit ins 19. Jahrhundert dort gewirkt – ein gewich-

tiges Argument in der Diskussion um eine »jüdische Renaissance«. An dieses 

weitgehend vergessene Erbe galt es anzuknüpfen, daraus hieß es, sich zu erneu-

ern: Der rasante Schrumpfungsprozess der ländlichen Gemeinden sollte durch 

»Wohlfahrtspflege« zunächst aufgehalten, aber auch umgekehrt werden. Das 

Land war attraktiv, weil es »regenerierend« auf Körper und Geist wirken konnte. 

Mit der erwarteten Rückkehr zu einem religiös observanten Leben verband sich 

die Hoffnung auf eine berufliche Neuorientierung der alten und neuen Dorfju-

den, die sich durch den Betreib von Landwirtschaft (Arthur Kahn) vervollkomm-

nen sollten: als Juden und als Deutsche.  

Die Existenz eines jüdischen Bauernstandes sollte nicht nur den ultimativen 

Nachweis gelungener Integration in die deutsche Gesellschaft erbringen, son-

dern endlich den Schritt zu einem »naturgemäßen« Leben vollziehen. Während 

orthodoxe Schriftsteller sich von der Aufnahme landwirtschaftlicher Tätigkeit ein 

Erstarken religiöser Observanz versprachen, war Jahrzehnte zuvor in reformna-

hen Kreisen die Hinwendung zur Natur gerade mit einem Abrücken von den 

Kehillot verbunden gewesen. Das traditionelle Leben in den dörflichen Gemein-

den war, so Krämer, zu einem guten Teil durch eine Skepsis gegenüber der 



 Zusammenfassung und Schlussbemerkungen | 443 

  

unmittelbaren Umgebung bestimmt gewesen, wie man auch die Erzeugnisse, mit 

denen gehandelt wurde, nicht als Gaben der Natur begriff. Wollte man aber ein 

religiös und persönlich erfülltes, eben nicht von »irrigen Anschauungen« und 

Gemeinschaftsinteressen geleitetes Leben führen, hatte man sich die »natürli-

che« Umwelt gemeinsam mit der menschlichen zu erschließen; dazu musste man 

physisch wie psychisch heraus aus den drückenden eigenen vier Wänden. Bei 

Phöbus Philippson, wie später bei Loewenberg, stellt sich der rechte Glaube erst 

durch die Erfahrung des Erhabenen in der Natur ein und gewinnt die ange-

stammte Religion an Innigkeit. Notwendige Voraussetzung dafür ist die Wahrung 

einer Distanz zur nächstgelegenen jüdischen Gemeinde, zu deren unmittelbarem 

Einzugsbereich man bewusst nicht gehören möchte. Denn der Begriff der Tradi-

tion war zu sehr mit Dünkel und Aberglauben verbunden, als dass sich eine freie 

kindliche Entfaltung in Interaktion mit der unmittelbaren Umgebung hätte erge-

ben können.   

Ein Bild der Naturwidrigkeit und Trostlosigkeit landjüdischer Existenz ver-

mitteln um die Jahrhundertwende zwei protoexpressionistische Werke, die den 

konfessionell-volksnahen Schriften jüdischer Autorinnen und Autoren fernste-

hen. Der aus einem traditionellen Haushalt stammende, doch weitgehend ohne 

religiöse Erziehung aufgewachsene Jakob Wassermann hatte wie Gustav Lan-

dauer, Spross einer gutbürgerlich-assimilierten Familie, seine Verbindung zum 

jüdischen Gemeinwesen früh gekappt. Beide fühlten sie sich der Lebensphiloso-

phie Friedrich Nietzsches verpflichtet und lehnten jegliche Form institutionali-

sierter Religion als Werkzeug menschlicher Unterdrückung ab. Das landjüdische 

Milieu erscheint in beider Schriften als Herkunftsort im familiären wie histori-

schen Sinn, als Wiege materialistischer Gesinnung und kleinbürgerlichen Er-

werbsdenkens sowie als Reservoir niedriger kreatürlicher Instinkte. Traditionen 

würden aus Pflichtschuld und gesellschaftlichem Kalkül aufrechterhalten, nie-

mals reflektiert und taugten kaum als lebensanschaulicher Anker eines freudlo-

sen Daseins. Das »ewige« Judentum, wie es die Landjuden repräsentierten, 

zeichne sich durch religiöse Indifferenz aus, die das Mäntelchen der Tradition 

nur unzureichend decke; bei Landauer lässt es sich nur durch Tilgung ausmerzen 

oder durch »Konversion« zu einer universal-menschlichen Ordnung beheben. In 

Arnold Himmelheber vollzieht die schöne Judith diesen Schritt, indem sie eine 

Verbindung mit einem Nicht-Juden, ihrer Jugendliebe, eingeht, die der Forde-

rung nach »naturgemäßer Zucht« nachkommt. Ist auch die Vorstellung, der Weg 

zur Natur führe von der jüdischen Gemeinschaft weg, in gewisser Weise dem auf-

klärerischen Geist jüdischer Reform geschuldet, haben sich doch die Begriffe se-

mantisch zugespitzt: »Natur« ist nicht mehr (nur) ein spiritueller Erlebensraum, 



444 | Zusammenfassung und Schlussbemerkungen 

  

sondern auch ein Auftrag im »hygienischen« Sinn, den Individuum und Mensch-

heit zu erfüllen hätten. 

Wassermanns Roman Die Juden von Zirndorf kennt aber noch eine weitere 

Spielart des »Dorfjuden«: nämlich den weisen, weltfrommen, aber unerhörten 

Propheten, der ein bescheidenes Dasein führt und in der Landbevölkerung auf 

Wertschätzung stößt. Anders als bei Weill und Auerbach findet dieser menschen-

freundliche, unbeirrbare Jude ein tragisches Ende, weil er an der Lieblosigkeit 

seiner Zeit zugrunde geht – ein Auslaufmodell, während der wahre Held des Ro-

mans sich von seinem Judentum emanzipiert und ein Dasein als »Übermensch« 

führt. 

 

Mit dem Ausbau des »Dorfjuden« zum literarischen Ideenträger gerät zusehends 

die ländliche Gemeinde zur Projektionsfläche imaginierter Vergangenheiten und 

zum Experimentierfeld gesellschaftlicher Neuordnung. Ähnlich dem Dorf der 

»Dorfgeschichte« erfüllt die dörfliche Kehilla unterschiedliche Funktionen: sie 

steht für eine Vorstufe jüdischen Zusammenhalts im urbanen Raum, dient aber 

gleichzeitig als Abbild jüdischer Gesellschaft im Kleinen und Rückzugsgebiet 

frommer Sühner. »Authentische« Heimat ist sie dann, wenn sie das Individuum 

mit Grundvertrauen und einem Gefühl lebenslanger Zugehörigkeit auszustatten 

weiß (Jakob Loewenberg), aber auch, wenn sie sich durch einen lebendigen Min-

hag als altehrwürdig-jüdischer Boden legitimiert – fernab städtischer Musealisie-

rung und Sentimentalisierung (Pinchas Kohn). Als Ende des 19., Anfang des 20. 

Jahrhunderts die deutsche »Heimat« den Juden wieder abgesprochen wird, 

schrumpft diese in der Erinnerung auf die Kindheitstage im Dorf zusammen, die 

man nicht selbst dort verbracht haben musste, um sich bei dem Gedanken daran 

unbeschwert oder schamhaft berührt zu fühlen. Und nicht zuletzt ließ sich das 

Vermächtnis der dörflichen Kleingemeinden auch andernorts antreten: in den 

bedeutend größeren städtischen Kehillot, wo Bevölkerungsstärke und staatlich 

bestellte Ordnungshüter wichtige Faktoren bei der Abwehr von Antisemitismus 

ausmachten (Salomon Luß) – oder im Naturreservat des eigenen Gartens (Jakob 

Loewenberg, Jakob Wassermann). 


