Zusammenfassung und Schlussbemerkungen

Interessanter und iiberraschender als die Schlussfolgerungen dieser Arbeit sind,
so meine ich, die gedanklichen Bahnen, die es dazu einzuschlagen galt, und die
sich im Prozess chronologischer Darstellung abzeichnenden Verbindungslinien
zwischen Texten unterschiedlicher Provenienz. Wie sich motivische und literari-
sche Muster fortschreiben, verdichten, ausdiinnen, iiberlagern, wie sie rezipiert,
tradiert und adaptiert werden, habe ich versucht, anhand bekannter und weniger
bekannter Quellen aufzuzeigen, wobei neben der interpretatorischen Analyse die
soziohistorische, mentalitdtsgeschichtliche und biographische Verortung der
Texte einen umfassenden Blick auf das literarische Geschehen ermdglichen
sollte.

Was wissen wir also am Ende iiber die »Landjuden« in der deutschen und deutsch-
jliidischen Literatur vor 19187 Die bereits eingangs gedufierte Annahme, mit dem
Auftreten dorflicher Juden als distinkter Kategorie sei erst zu rechnen, sobald
diese nicht mehr das Gros der jiidischen Bevélkerung stellten und sich klar von
ihren stadtischen Glaubensbriidern unterschieden, erweist sich selbstverstind-
lich als berechtigt — und gleichzeitig als Tautologie: Denn wie eine abgehoben
»gebildete« oder biirgerliche Perspektive der Erzdhlliteratur qua Herkunft inha-
rent ist, verrdt der generalisierende Begriff »Landjude« eine ganz dhnliche Geis-
teshaltung. Der Gegensatz zweier — zumindest in der Vorstellung — intellektuell
unterschiedlich gearteter Sphéren, sittlicher Niveaus, wirtschaftlicher Ordnun-
gen und dsthetischer Maf3stdbe mit Namen »Stadt« und »Land« gehért zu den
gedanklichen Voraussetzungen der neueren europdischen Literatur iiberhaupt.
Diese grundlegende Annahme historisch zu prazisieren, war eine der Herausfor-
derungen, der sich diese Arbeit zu stellen hatte; eine zweite, alternative Heran-
gehensweisen an die Thematik zu erwdgen und praktisch anzuwenden.

Historisch ldsst sich eine interne Differenzierung des aschkenasischen Ju-
dentums anhand von Infrastruktur und Bildungsstand bereits in mittelalterli-
chen und friihneuzeitlichen Quellen nachweisen: Wahrend eine »Kehilla« ein
funktionierendes Gemeinwesen mit geordneten Gottesdiensten und Zugang zu
rabbinischen Autoritdten darstellt, bezeichnet »Jischuw« eine (meist dorfliche)
Siedlung mit einer nur wenige K6pfe zdhlenden Judenschaft. Ohne Anschluss an
groflere Gemeinden verfiigten dessen Bewohner oft nur iiber rudimentére religi-
onsgesetzliche Kenntnisse. Von »am ha'aretz« ist dann die Rede, von religios Un-
gebildeten, auf deren Praxis kein Verlass sei, weil Willkiir und Zuwiderhandeln
Tiir und Tor offenstehe.

@ Open Access. © 2020 Almut Laufer, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110674255-012



Zusammenfassung und Schlussbemerkungen —— 439

Die Zersplitterung in kleine und kleinste, oft kaum funktionstiichtige Ge-
meinwesen sowie das Phanomen der Vereinzelung sind fiir deutsche Verhilt-
nisse nach den spatmittelalterlichen Vertreibungen bezeichnend, bestehen aber
noch iiber die Zeit des Dreifligjdhrigen Krieges hinaus, als sich jiidisches Leben
auf deutschem Boden abseits der einstigen Zentren (mit wenigen Ausnahmen wie
Frankfurt) in {iberwiegend agrarisch geprigten Ortschaften abspielte.

Wie die fiir das deutsche Judentum spéter als charakteristisch empfundene
Annahme biirgerlicher Formen und klassisch-humanistischer Bildungsinhalte
hatte auch jene Epoche das Gepridge deutschen Judentums mafigeblich mitbe-
stimmt. Denn die Verarmung weiter Teile der Bevélkerung im 17. und 18. Jahr-
hundert traf die restriktiven Sonderbestimmungen unterworfenen Juden beson-
ders hart. Der Typus des »armen Juden«, der kaum sein Auslangen in Handel oder
Bettel fand, war den Aufklidrern und Emanzipationsbefiirwortern durchaus ein
Begriff, der mit einer ldndlichen Daseinsform assoziiert war. In der schénen Lite-
ratur spielt dieser Typus eine untergeordnete Rolle (Miller, Siegwart) und stellt
eine Spielart des »Handelsjuden«, aber auch des abgesondert nach den Vor-
schriften seiner Religion lebenden Juden dar, wie Judenfiguren insgesamt stere-
otyp konstruiert und auf die Rolle des gelegentlich zauberméchtigen Christusver-
leugners (Sage, Legende), des habgierigen Wucherers oder Kleinhindlers (Dra-
ma, Schwank) oder des »edlen Juden« (zunéchst orientalischer Herkunft) be-
schrankt blieben.

Eine Abweichung vom Schema findet sich in der Schwankliteratur der Frii-
hen Neuzeit (Heinrich Bebel), wenn jiidische Protagonistinnen und Protagonis-
ten eines denkwiirdigen, zum Lachen anreizenden Ausspruchs wegen erinnert
werden, nicht unbedingt namentlich, so doch unter Angabe ihres Herkunfts- o-
der Wohnorts. Die personliche Begegnung oder Kunde aus erster Hand war mit
einem Zugestdndnis an Individualitdt verbunden, das dem antijiidisch-christli-
chen Vorurteil zuwiderlief. In Schwédnken und Anekdoten figurierten eben nicht
ausschliefilich die télpelhaften oder geldgierigen Juden aus »entlegenen« Stad-
ten, die fiir ihre grof3e jiidische Gemeinde bekannt waren (Prag, Frankfurt, etc.),
sondern durchaus schlagfertige Hechinger oder Dillinger Juden. Dass diese
Wahrnehmung auf die nachbarschaftliche Ndhe in kleinen Ortschaften und eine
entspanntere, eben nicht (ausschliefilich) ressentimentgeladene Beziehung ab-
stellt oder angetan war, diese zu beférdern, lasst sich anhand des vorliegenden
Quellenmaterials nicht entscheiden, liegt aber zumindest im Bereich des Vor-
stellbaren.

Das Bild des Juden aus der unmittelbaren Umgebung zu evozieren, in Gestalt
des ortsansdssigen oder -bekannten Hiandlers und Handelsvermittlers, gelang Jo-
hann Peter Hebel in seinen Kalendergeschichten, die thematisch an die Tradition



440 = Zusammenfassung und Schlussbemerkungen

des Judenschwanks ankniipfen, jedoch diese im Sinn der emanzipationsbefiir-
wortenden Volksaufklarung modifizieren bzw. revidieren. Entscheidend dafiir
war nicht nur die Lokalisierung mehrerer Episoden im badischen bzw. alemanni-
schen Raum, sondern auch der beabsichtigte Realititseffekt in Sprache und Ge-
stus, der ein »Wiedererkennen« erméglichen sollte. Anstelle mit »edlen Juden«
an ein humanistisches Sentiment zu appellieren, entwirft Hebel gewitzte, lebens-
kluge und weise Juden, die sich in jeder Lebenslage zu helfen wissen und von
denen man mit Fug und Recht eine der aufkladrerischsten aller Tugenden lernen
konne: den Verstandesgebrauch. Den von Vorwitz korrumpierten Schwankjuden
indes gewinnt Hebel allgemein-menschliche Seiten ab. Als Vertreter eines Volkes
mit tragischem Schicksal, so der Tenor, bediirfen sie der moralischen wie politi-
schen Unterstiitzung zur Eingliederung in die biirgerliche Gesellschaft und tra-
gen durchaus Ziige einer weiteren, bereits bekannten Figur: des armen, geplag-
ten oder unterdriickten Juden.

Das uneingeschriankte Erbe des denunziatorischen Judenschwanks trat im
ersten Drittel des 19. Jahrhunderts die sog. Emanzipationssatire an, die »den
Landjuden« im preuflischen Osten Deutschlands (Schlesien) schon frith zum Ge-
genbild des bildungsbeflissenen, stadtischen Juden mit unterstellt dsthetischen
Alliiren und gleichzeitig zum Inbegriff des Juden schlechthin stilisierte: primitiv,
triebgesteuert, unansehnlich (Fliegende Wische aus dem Rdnzel eines zottigen
Landjuden). Ein gutes Jahrzehnt spiter vernahm man dhnliche T6éne aus Fran-
ken, wo die pseudonyme Autorgestalt des Itzig Feitel Stern schlie8lich zum fikti-
ven Herausgeber einer duf3erst erfolgreichen antijiidischen Schriftenreihe avan-
cierte und von Band zu Band deutlicher pseudobiographische Konturen gewann:
ndamlich die eines im dorflichen Bayern beheimateten Handlers, der sich zum
Dichter berufen fiihlt. Anders als ihr preuflisches Pendant verfolgte die franki-
sche Satireschrift eine zweifache Absicht: ndmlich sowohl die »neumodischen«
als auch die »altmodischen« Juden moralisch zu diskreditieren. Denunziert
wurde neben den Eingliederungs- und Bildungsabsichten auch die jiidische Re-
ligion als mittelalterlich-abergldaubischer Obskurantismus, der sich ebenso mate-
riell-pekunidren Interessen beuge, wie die Akkulturationsbestrebungen lediglich
eine Gewinnmaximierung bezweckten.

Die bereits friih implizierte Differenzierung in primitive Dorfjuden und ambi-
tionierte, Weltméannischkeit vorgaukelnde Bildungsbiirger prasentiert sich erst
in den 1850er Jahren als innerjiidische Hierarchisierung im Gefolge der Emanzi-
pation, als in einer spéten Itzig-Feitel-Stern-Schrift erstmals Anekdoten iiber ein-
faltige Dorfjuden und etablierte Stadtjuden auftauchen. Der Wechsel von Aufien-
sicht zu einer Innenwahrnehmung, die den Gegensatz von Stadt und Land auf
jlidische Verhéltnisse im Siiden und Westen Deutschlands iibertragt, vollzieht



Zusammenfassung und Schlussbemerkungen =—— 441

sich zeitgleich in der volksnahen Erzidhlliteratur: In den 50er und 60er Jahren des
19. Jahrhunderts wird »der Dorfjude« regelrecht zum Typus innerhalb der
deutsch-jiidischen Literatur ausgebaut (Alexander Weill, Simon Kramer), wih-
rend zuvor die gelegentlichen Juden auf den Dorfern im Grofien und Ganzen dem
literarischen Vorbild des Hausierers nachempfunden gewesen waren, mochte
man ihnen auch die eine oder andere »lindliche« Eigenheit unterstellt haben.
Denn in den Schwarzwdilder Dorfgeschichten Auerbachs und den frithen Elsdssi-
schen Sittengemdilden Alexander Weills etwa werden die jiidischen Dorfgeher vor-
nehmlich auf ihre jlidische Qualitdt schlechthin befragt, die sich an Verhalten
und Lebenswandel der christlichen Mehrheitsgesellschaft zu messen hatte. Als
Nebenfiguren waren sie dazu bestimmt, ein {iberragendes menschliches Mitge-
fiihl und grofle Weltklugheit bis hin zur prophetischen Inspiration zu demonst-
rieren — »edle« Juden auf dem Dorf, gewiss, aber doch keine »Dorfjuden«.

Historisch korrespondiert die literarische Formierung des »Dorfjuden« mit dem
beginnenden demographischen Verfall der dorflichen Kehillot. Hatte die Abwan-
derung schon Jahrzehnte zuvor eingesetzt, intensivierte sich diese ab Jahrhun-
dertmitte (besonders nach Aufhebung des bayrischen Matrikelgesetzes 1861), so-
dass die Zahl der jiidischen Einwohner kontinuierlich sank. Gattungsméaflig
verwandt war der »Dorfjude« dem »Ghettojuden« Kompertschen Zuschnitts, weil
er in seiner Gegenbildlichkeit zu einem biirgerlich-sdkularisierten Judentum eine
dhnliche Funktion besaf}: des traditionellen Gegenpols und Gesch&pfs einer der
Vergangenheit anheimgegebenen Ordnung.

Hervorstechende Merkmale des »Dorfjuden« waren sein Traditionalismus,
seine Authentizitdt oder Primitivitdt, welche, je nach Sichtweise, positiv oder ne-
gativ konnotiert sein konnten, allenfalls aber ambivalent blieben: die landlichen
Juden, so eine der gedanklichen Grundvoraussetzungen des Typus, hatten sich
eine Urspriinglichkeit bewahrt, die in einem Mangel an Umgangsformen und ei-
ner niichternen Betrachtung der Realitdat zum Ausdruck kam. Gepragt hatte den
»Dorfjuden« der Kampf um Subsistenz, hatte ihn emotional abgestumpft, ihm
aber auch ein natiirliches Gefiihl fiir wahre Not erhalten (Simon Krdmer, Salomon
Hermann Mosenthal, Arthur Kahn). Beirren lieB sich der Dorfjude nicht. Sein Po-
tential zum Schrullenhaften liegt in einer Spontaneitit begriindet, die der Zivili-
sationsprozess nicht einzuholen vermocht hat.

Die Anfinge des zeitgenossischen Materialismus fithrt Weill in seinen spaten
jiidischen Dorfgeschichten (1850er) ebenso auf ldndlichen Erwerbszwang und
Diinkel zuriick wie auf eine tiefempfundene, biblisch fundierte Weltfrémmigkeit,
aus der sich das Judentum zu erneuern habe. Die schlichte, auf das Notwendigste



442 = Zusammenfassung und Schlussbemerkungen

beschrankte Lebensweise konnte, wie bei Arthur Kahn und Pinchas Kohn, zur
Bedingung spiritueller Reinheit werden.

Einmal abgesehen von der dsthetischen (und sentimentalen) Erbauung, wel-
che diejiidischen Dorfgeschichten der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts zu bie-
ten hatten, hielten sie Argumente fiir eine Bewertung der schwindenden Kleinge-
meinden auf dem Land bereit: Besonders in den Schriften der reformnahen und
liberalen Schriftsteller steht die dorfliche Kehilla als Sinnbild einer kollektiven
oder individuellen Herkunft, von der eine Einbahnstrafle ins stddtische, die alte
Tradition reflektierende Leben fiihrt. Bei aller Nostalgie iiberwog die Erleichte-
rung, weil man Integration, Akkulturation und biirgerliche Horizonterweiterung
fiir notwendig und wiinschenswert hielt.

Zu einer Idealisierung ldandlicher Verhaltnisse neigten hingegen die Erzdhler
des spiten 19. und friihen 20. Jahrhunderts, nicht zuletzt deswegen, weil sie mit
antijiidischem Ressentiment in der Regel ein modern-urbanes Phdnomen verban-
den (Ausnahme: Hessen); denn gegen das spitere Bollwerk eines salonfihigen,
politischen Antisemitismus nahm sich der latent-christliche Judenhass auf dem
Land wie Dorfspott aus (Jakob Loewenberg). Besonders die Autoren des konser-
vativ-orthodoxen Lagers (Seligmann Meyer, Arthur Kahn, Pinchas Kohn) pladier-
ten fiir einen Verbleib in den dorflichen Kehillot, deren Traditionsreichtum sich
durchaus mit dem osteuropdischer Gemeinden messen konnte: nicht nur Thora-
gelehrsamkeit war auf deutschem Boden beheimatet, auch kabbalistisch be-
schlagene Rabbiner hatten bis weit ins 19. Jahrhundert dort gewirkt — ein gewich-
tiges Argument in der Diskussion um eine »jlidische Renaissance«. An dieses
weitgehend vergessene Erbe galt es anzukniipfen, daraus hief3 es, sich zu erneu-
ern: Der rasante Schrumpfungsprozess der landlichen Gemeinden sollte durch
»Wohlfahrtspflege« zundchst aufgehalten, aber auch umgekehrt werden. Das
Land war attraktiv, weil es »regenerierend« auf Kérper und Geist wirken konnte.
Mit der erwarteten Riickkehr zu einem religiés observanten Leben verband sich
die Hoffnung auf eine berufliche Neuorientierung der alten und neuen Dorfju-
den, die sich durch den Betreib von Landwirtschaft (Arthur Kahn) vervollkomm-
nen sollten: als Juden und als Deutsche.

Die Existenz eines jiidischen Bauernstandes sollte nicht nur den ultimativen
Nachweis gelungener Integration in die deutsche Gesellschaft erbringen, son-
dern endlich den Schritt zu einem »naturgeméflen« Leben vollziehen. Wahrend
orthodoxe Schriftsteller sich von der Aufnahme landwirtschaftlicher Tadtigkeit ein
Erstarken religioser Observanz versprachen, war Jahrzehnte zuvor in reformna-
hen Kreisen die Hinwendung zur Natur gerade mit einem Abriicken von den
Kehillot verbunden gewesen. Das traditionelle Leben in den dérflichen Gemein-
den war, so Kramer, zu einem guten Teil durch eine Skepsis gegeniiber der



Zusammenfassung und Schlussbemerkungen =—— 443

unmittelbaren Umgebung bestimmt gewesen, wie man auch die Erzeugnisse, mit
denen gehandelt wurde, nicht als Gaben der Natur begriff. Wollte man aber ein
religios und personlich erfiilltes, eben nicht von »irrigen Anschauungen« und
Gemeinschaftsinteressen geleitetes Leben fiihren, hatte man sich die »natiirli-
che« Umwelt gemeinsam mit der menschlichen zu erschliefien; dazu musste man
physisch wie psychisch heraus aus den driickenden eigenen vier Wanden. Bei
Phobus Philippson, wie spater bei Loewenberg, stellt sich der rechte Glaube erst
durch die Erfahrung des Erhabenen in der Natur ein und gewinnt die ange-
stammte Religion an Innigkeit. Notwendige Voraussetzung dafiir ist die Wahrung
einer Distanz zur ndchstgelegenen jiidischen Gemeinde, zu deren unmittelbarem
Einzugsbereich man bewusst nicht geh6ren méchte. Denn der Begriff der Tradi-
tion war zu sehr mit Diinkel und Aberglauben verbunden, als dass sich eine freie
kindliche Entfaltung in Interaktion mit der unmittelbaren Umgebung hitte erge-
ben kénnen.

Ein Bild der Naturwidrigkeit und Trostlosigkeit landjiidischer Existenz ver-
mitteln um die Jahrhundertwende zwei protoexpressionistische Werke, die den
konfessionell-volksnahen Schriften jiidischer Autorinnen und Autoren fernste-
hen. Der aus einem traditionellen Haushalt stammende, doch weitgehend ohne
religiése Erziehung aufgewachsene Jakob Wassermann hatte wie Gustav Lan-
dauer, Spross einer gutbiirgerlich-assimilierten Familie, seine Verbindung zum
jiidischen Gemeinwesen friih gekappt. Beide fiihlten sie sich der Lebensphiloso-
phie Friedrich Nietzsches verpflichtet und lehnten jegliche Form institutionali-
sierter Religion als Werkzeug menschlicher Unterdriickung ab. Das landjiidische
Milieu erscheint in beider Schriften als Herkunftsort im familidren wie histori-
schen Sinn, als Wiege materialistischer Gesinnung und kleinbiirgerlichen Er-
werbsdenkens sowie als Reservoir niedriger kreatiirlicher Instinkte. Traditionen
wiirden aus Pflichtschuld und gesellschaftlichem Kalkiil aufrechterhalten, nie-
mals reflektiert und taugten kaum als lebensanschaulicher Anker eines freudlo-
sen Daseins. Das »ewige« Judentum, wie es die Landjuden reprdsentierten,
zeichne sich durch religiose Indifferenz aus, die das Mantelchen der Tradition
nur unzureichend decke; bei Landauer ldsst es sich nur durch Tilgung ausmerzen
oder durch »Konversion« zu einer universal-menschlichen Ordnung beheben. In
Arnold Himmelheber vollzieht die schone Judith diesen Schritt, indem sie eine
Verbindung mit einem Nicht-Juden, ihrer Jugendliebe, eingeht, die der Forde-
rung nach »naturgeméifler Zucht« nachkommt. Ist auch die Vorstellung, der Weg
zur Natur fithre von der jiidischen Gemeinschaft weg, in gewisser Weise dem auf-
klarerischen Geist jiidischer Reform geschuldet, haben sich doch die Begriffe se-
mantisch zugespitzt: »Natur« ist nicht mehr (nur) ein spiritueller Erlebensraum,



444 —— Zusammenfassung und Schlussbemerkungen

sondern auch ein Auftrag im »hygienischen« Sinn, den Individuum und Mensch-
heit zu erfiillen hitten.

Wassermanns Roman Die Juden von Zirndorf kennt aber noch eine weitere
Spielart des »Dorfjuden«: namlich den weisen, weltfrommen, aber unerhoérten
Propheten, der ein bescheidenes Dasein fiihrt und in der Landbevélkerung auf
Wertschitzung stofit. Anders als bei Weill und Auerbach findet dieser menschen-
freundliche, unbeirrbare Jude ein tragisches Ende, weil er an der Lieblosigkeit
seiner Zeit zugrunde geht — ein Auslaufmodell, wahrend der wahre Held des Ro-
mans sich von seinem Judentum emanzipiert und ein Dasein als »(Ubermensch«
fiihrt.

Mit dem Ausbau des »Dorfjuden« zum literarischen Ideentréger gerit zusehends
die landliche Gemeinde zur Projektionsflache imaginierter Vergangenheiten und
zum Experimentierfeld gesellschaftlicher Neuordnung. Ahnlich dem Dorf der
»Dorfgeschichte« erfiillt die dorfliche Kehilla unterschiedliche Funktionen: sie
steht fiir eine Vorstufe jlidischen Zusammenhalts im urbanen Raum, dient aber
gleichzeitig als Abbild jiidischer Gesellschaft im Kleinen und Riickzugsgebiet
frommer Siihner. »Authentische« Heimat ist sie dann, wenn sie das Individuum
mit Grundvertrauen und einem Gefiihl lebenslanger Zugehorigkeit auszustatten
weif3 (Jakob Loewenberg), aber auch, wenn sie sich durch einen lebendigen Min-
hag als altehrwiirdig-jiidischer Boden legitimiert — fernab stadtischer Musealisie-
rung und Sentimentalisierung (Pinchas Kohn). Als Ende des 19., Anfang des 20.
Jahrhunderts die deutsche »Heimat« den Juden wieder abgesprochen wird,
schrumpft diese in der Erinnerung auf die Kindheitstage im Dorf zusammen, die
man nicht selbst dort verbracht haben musste, um sich bei dem Gedanken daran
unbeschwert oder schamhaft beriihrt zu fiihlen. Und nicht zuletzt lief3 sich das
Vermdachtnis der dorflichen Kleingemeinden auch andernorts antreten: in den
bedeutend gréfleren stddtischen Kehillot, wo Bevolkerungsstirke und staatlich
bestellte Ordnungshiiter wichtige Faktoren bei der Abwehr von Antisemitismus
ausmachten (Salomon Luf3) — oder im Naturreservat des eigenen Gartens (Jakob
Loewenberg, Jakob Wassermann).



