
 Dieses Werk ist lizenziert unter  Open Access. © 2020 Almut Laufer, publiziert von De Gruyter. 

der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz. 

https://doi.org/10.1515/9783110674255-007 

Die Anfänge jüdischer Belletristik im 

19. Jahrhundert

Mit theoretischen, oft allzu schulmeisterlichen Schriften ließ sich eine breite Öf-

fentlichkeit nicht erreichen, geschweige denn die Herzen gewinnen. Dazu eig-

nete sich indes jenes Medium, das eine besondere Bedrohung für den bewussten 

Verbleib in der jüdischen Gemeinschaft bei sich allmählich auflösender Pflicht-

schuld darstellte: die schöne Literatur. »Vor Einem hüte Deinen Sohn, Vater, 

Deine Tochter, Mutter! das ist vor dem Romanlesen!« wetterte Ludwig Philippson 

1855 auf der Titelseite des Jüdischen Volksblatts, um den verderblichen Einfluss 

der sog. »Lesesucht« in drastischen Bildern zu schildern:  

Das häufige Lesen von Romanen ist das Gift der Jugend, Gift für den Verstand, Gift für das 

Herz, Gift für die Bildung, Gift für das wirkliche Leben! Das Romanlesen ist dem Essen des 

Opiums, ist dem Rausche durch Branntwein gleich. Die Leihbibliotheken sind die offenen 

Buden dieser Vergiftung – legen ja doch schon die Schulen ähnliche Boutiken an! Giebt 

man doch schon recht wohlfeile Ausgaben, damit ein jeder sich selbst ein Magazin des ent-

nervenden, betäubenden Stoffes anlegen könne. Ja, die Romane wie das Opium, bringen 

Rückgratsverkrümmungen des Geistes hervor. Erst Mährchen, dann Erzählungen, dann Ro-

mane – das ist der Weg!1   

Philippsons Anwürfe gegen die Romane seiner Zeit waren keineswegs neu. Seit 

Anfang des 19. Jahrhunderts ein effizienteres Distributionssystem (Stichwort 

»Leihbibliotheken«) belletristische Schriften zugänglicher gemacht hatte und

späterhin Feuilletonromane und preiswerte Ausgaben die Leserinnen und Leser

mit Stoff versorgten, kamen in immer rasanterer Folge neue Romane auf den

Markt, die von der zeitgenössischen Literaturkritik als »Trivialliteratur« ange-

prangert wurden. Die Handlung schematisch, die Figuren typenhaft, boten die

zahllosen historischen und sentimentalen Liebesromane, Schauer- und Abenteu-

ergeschichten, etc. leichte Unterhaltung und Ablenkung, die, wie ernste Gemüter

warnten, Gefahr lief, ihre Leser und vor allem Leserinnen der Wirklichkeit zu ent-

rücken. »Weltflucht« und intellektuelle Abstumpfung gehörten zu den immer

wieder vorgebrachten moralischen Bedenken, während sich die ästhetischen

»Vergehen« der Romanschreiber – anachronistisch gesprochen – unter der Kate-

gorie »Kitsch« subsumieren ließen.

|| 
1 [Ludwig Philippson:] Vor Einem hüte Deinen Sohn, Vater, Deine Tochter, Mutter! In: Jüdi-

sches Volksblatt 2 (1855), Nr 26, S. 101-102. – Das Jüdische Volksblatt (1854-1866) erschien in 

Leipzig, Herausgeber war Philippson selbst. 



148 | Die Anfänge jüdischer Belletristik im 19. Jahrhundert 

Als Philippson sein ingrimmiges Pamphlet gegen die zeitgenössische Unter-

haltungsliteratur vom Stapel ließ, ging die von ihm gegründete, herausgegebene 

und auch redigierte Allgemeine Zeitung des Judenthums bereits in ihr 19. Jahr. Seit 

ihrem ersten Erscheinen 1837 hatte sie – zweifelsohne das wichtigste Organ des 

liberalen Judentums – Novellen in Fortsetzung, Lebensbilder, Skizzen und Er-

zählungen aller Art als fixen Bestandteil ihres Feuilletons geführt.2 Kritisch be-

trachtet wurden diese literarischen Texte kaum den Ansprüchen hoher Literatur 

gerecht, sondern ähnelten in vielerlei Hinsicht jenen Romanen, die Philippson so 

abstoßend fand. Literarische Verfahren, Handlungsaufbau und die Idiomatik ei-

nes gattungsspezifischen Stils ließen durchblicken, von welchem Modell man 

sich hatte inspirieren lassen. Zweifellos ging es Philippson und seinen Mitstrei-

tern an der literarischen Front darum, ihre Erzählungen ansprechend und mit-

reißend, kurz: volksnah zu gestalten. Schließlich schrieb man nicht für die in-

tellektuelle Elite, sondern für einen sich formierenden, bildungshungrigen 

Mittelstand, dem die Lektüre zeitgenössischer Schriften in Landessprache kul-

tureller Fixpunkt war. Worin bestand nun aber der Unterschied zu den verfem-

ten Romanen? 

Zunächst ganz augenfällig in der Wahl des Milieus und des (historischen) 

Stoffes. Bei den von Philippson veröffentlichten Erzählungen handelte es sich um 

Adaptionen bekannten Novellen- und Romanguts und dessen Verlagerung in die 

Sphäre jüdischer Lebenswelt und Geschichtsauffassung. Als mithin konfessio-

nelle Literatur konnten sich die Texte einer klaren Positionierung in weltan-

schaulichen und ethischen Fragen nicht entziehen, die sie letztlich ja auch be-

zweckten, nämlich: das Judentum in Zeiten des Umbruchs ideologisch auf eine 

neue Grundlage zu stellen. Nicht umsonst lautete der Untertitel des Jüdischen 

Volksblatts: »Zur Belehrung und Unterhaltung auf jüdischem Gebiete« [Hervorhe-

bung A. L.]. Philippson war nicht allein Publizist und Romanautor, er war Rabbi-

ner und seiner liberalen Amtsauffassung nach dafür verantwortlich, die jüdische 

Religion unbeschadet, wenngleich »geläutert«, durch die Zeit zu tragen. Sein Ein-

treten für die Belange einer neuen israelitischen Literatur stand also im Dienst 

einer Sache, die mehr mit Ideal und Moral als mit ästhetisch-literaturhistorischen 

Fragen zu tun hatte. Aus Philippsons Sicht fielen die literarischen Beiträge der 

Allgemeinen Zeitung des Judent(h)ums unter »ernste, belehrende Lectüre«.3 

|| 
2 Zur Geschichte der AZJ s. Hans Otto Horch: Auf der Suche nach der jüdischen Erzählliteratur. 

Die Literaturkritik der »Allgemeinen Zeitung des Judentums« (1837-1922). Frankfurt a. M.: 

P. Lang 1985 (Literaturhistorische Untersuchungen; 1), S. 13ff. 

3 [Philippson,] Vor Einem hüte Deinen Sohn, Vater, Deine Tochter, Mutter! (wie Anm. 1), S. 101.



 Die Anfänge jüdischer Belletristik im 19. Jahrhundert | 149 

  

Die verschlungenen Intrigen und Abenteuer der Protagonisten, all die heimlich 

zugeworfenen Blicke zweier Liebender und schwelgerischen Landschaftsbe-

schreibungen waren also zweckgebunden. Indem sich der Leser mit den allzeit 

vorbildlich agierenden jüdischen Helden identifizierte, sollte er sein eigenes Ju-

dentum und seine Stellung in der Gesellschaft reflektieren und stolz und zuver-

sichtlich in seiner Treue zur angestammten Glaubensgemeinschaft bestärkt wer-

den. Eine neue jüdische Volks- oder Populärliteratur in deutscher Sprache war 

dazu berufen, eine verhängnisvolle Leerstelle auszufüllen, bevor die zeitgenössi-

sche Unterhaltungs- und Trivialliteratur mit ihren wenig tugendhaften und noch 

weniger jüdischen Protagonisten diese besetzen – und die Herzen abspenstig ma-

chen konnte.4  

Die Aufgabe der Unterhaltung, Belehrung und Erbauung hatte über Jahrhun-

derte – um die erwähnte Leerstelle zu benennen – die jiddische Literatur innege-

habt. »Auch wir hatten bis vor ungefähr zwei Dezennien unsre Volksbücher. Das 

Simchath-nephesch, der Weiberspiegel, das Samuel-Buch, Ritter Widwilt u. a. m. 

waren zu ihrer Zeit sehr brauchbare Schriften. Sie unterhielten, belehrten und 

erbauten das Volk zugleich und entsprachen somit ihrem Zwecke«, schreibt Si-

mon Krämer 1839 in der Vorrede zu seiner ersten Volks- und Jugendschrift. Und 

weiter heißt es: 

Eine andere Zeit ist an uns heraufgezogen, neue Verhältnisse haben sich gestaltet, neue 

Interessen sich geltend gemacht, die Volksbildung ist im Zunehmen. Grund genug, jene 

Werke nicht mehr genügend zu finden, wenn nicht die schiefen Weltansichten ihrer Ver-

fasser, ins Besondere aber ihr korupter, unästhetischer Styl sie aller Brauchbarkeit für unsre 

Zeit beraubt und bereits zum Gegenstande des Spottes bei denen gemacht hätte, welchen 

sie nützen sollen.5  

|| 
4 Erst die technischen Neuerungen in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts sorgten für eine 

weite Verbreitung von erschwinglichem Lesestoff. Zumindest Simon Krämer gesteht, dass die 

»schalen Romane« und »verflachenden Geistesprodukte der sogenannten modernen Literatur, 

zu welchen viele ihre Zuflucht nehmen, […] Gottlob! dem größten Theil des Volkes unzugäng-

lich« sind (Simon Krämer: אלה תולדות משפחת יחזקאל האך oder Die Schicksale der Familie Hoch. 

Ein Lesebuch zunächst für das jüdische Volk und seine reifere Jugend. Dinkelsbühl: Friedrich 

Walthr 1839, S. IV). – Für einen kurzen Überblick über die Verfügbarkeit von Belletristik in 

Deutschland s. The German Bestseller in the Late Nineteenth Century. Ed. by Charlotte Woodford 

and Benedict Schofield. Rochester. New York: Camden House 2012 (Studies in German Litera-

ture, Linguistics, and Culture), Introduction. 

5 Krämer, Die Schicksale der Familie Hoch (wie Anm. 4), S. III-IV. – Das Sefer simkhat ha-nefesh 

(Frankfurt 1707, Fürth 1727) von Elchanan Hendel ben Benjamin Wolf Kirchhan war eines der 

bekanntesten Mussar-Bücher (Jean Baumgarten: Introduction to Old Yiddish Literature. Ed. and 

transl. by Jerold C. Frakes. Oxford: Oxford University Press 2005, S. 209f.); das Schmuel-bukh 



150 | Die Anfänge jüdischer Belletristik im 19. Jahrhundert 

  

In seiner Aufzählung von Mussar-Büchern, legendenhaften Nacherzählungen 

biblischer Stoffe und höfischen Ritterepen des 16., 17. und frühen 18. Jahrhun-

derts beanstandet Krämer, seines Zeichens Dorfschullehrer in Mittelfranken,6 die 

Unzulänglichkeiten einer in jeder Hinsicht »veralteten« Literatur. Die Verwen-

dung des Jiddischen oder Judendeutschen entlockte all jenen, denen die deut-

sche Standardsprache bereits vertrauter war als das jüdische Idiom, ein abfälli-

ges Urteil ganz nach dem Muster eines aufgeklärten Sprachpurismus: Das Dar-

gebotene wirkte archaisch, verderbt und primitiv. Und weltanschaulich hinkte es 

erst recht: Klar wie die Grenzen dieser literarischen Gattungen waren die sozialen 

einer »altständischen, hierarchisch-korporativen Ordnung«7 und Gruppenbin-

dung, welcher sich der Einzelne bedingungslos unterzuordnen hatte. In Konflikt 

dazu geriet er erst, als religiöse Zugehörigkeit, bürgerlicher Stand, Bildungsgrad 

und Vermögensverhältnisse sich als unabhängige Parameter der eigenen Stand-

ortbestimmung innerhalb des gesellschaftlichen Ganzen voneinander zu lösen 

begannen. Roman und Novelle waren mit ihrer strukturellen Offenheit für konfli-

gierende Lebensentwürfe, Selbstverwirklichung und Scheitern ihrer Protagonis-

ten am Puls der Zeit – einer Zeit, in der sich Religiosität von Religion abzulösen 

begann.  

Was die neuen Volksschriften bezwecken sollten, war die »Beförderung äch-

ter Humanität«, die »Bildung des Geistes und Herzens«,8 wie Abraham Kohn in 

seinem ebenfalls 1839 erschienenen Aufsatz schreibt. Mit Stolz auf die unge-

|| 
(Augsburg 1544) eine Nacherzählung des biblischen Stoffes nach dem Vorbild des höfischen Hel-

denepos (ebd., S. 143) und Widuwilt (auch unter Kinig Artis houf bekannt) ein Artusroman (ebd., 

S. 158ff; s. auch Achim Jaeger: Ein jüdischer Artusritter. Studien zum jüdisch-deutschen »Widu-

wilt« [»Artushof«] und zum »Wigalois« des Wirnt von Gravenberc. Tübingen: Niemeyer 2000 

[Conditio Judaica. Studien und Quellen zur deutsch-jüdischen Literatur- und Kulturgeschichte; 

32]). – Das Simkhat ha-nefesh erwähnt auch Julius Dalberg in seiner Volkskunde der Hessen-Kas-

seler Juden (Kassel: Israelitische Gemeinde Kassel 1932, S. 126).  

6 Simon Krämer, geb. 1808 in Schnaittach und gest. 1887 in Nürnberg, hatte das Lehrerbil-

dungsseminar in Altdorf besucht und war danach jahrzehntelang als Religions- und Elementar-

lehrer in Mittelfranken tätig. Er vertrat reformjüdische Positionen und betätigte sich sowohl jour-

nalistisch als auch literarisch. Zu Krämer s. Falk Wiesemann: Simon Krämer (1808-1887), ein 

jüdischer Dorfschullehrer in Mittelfranken. In: Geschichte und Kultur der Juden in Bayern. Le-

bensläufe. Hg. von Manfred Treml und Wolf Weigand unter Mitarbeit von Evamaria Brockhoff. 

München: K. G. Saur 1988, S. 121-128 (Veröffentlichungen zur bayerischen Geschichte und Kul-

tur; 18); Julia Wood Kramer: This, Too, Is For the Best. Simon Kraemer and his stories. New York: 

P. Lang 1989. 

7 Florian Krobb: Selbstdarstellungen. Untersuchungen zur deutsch-jüdische Erzählliteratur im 

neunzehnten Jahrhundert. Würzburg: Königshausen & Neumann 2000, S. 21. 

8 [Abraham Kohn]: Die Nothwendigkeit religiöser Volks- und Jugendschriften. In: Wissen-

schaftliche Zeitschrift für jüdische Theologie 4 (1839), S. 26-36, hier: S. 26. 



 Die Anfänge jüdischer Belletristik im 19. Jahrhundert | 151 

  

brochene Traditionskette und Begeisterung für das Eigene sollten die Leser er-

füllt werden, zumal sich im Schoße der christlichen Mehrheitsgesellschaft sich 

diese nicht von selbst einstellten: »weit und breit zerstreut« lebten die Israeliten, 

»als kleine Gemeinden oder einzelne Familien«, argumentiert der Hohenemser 

Rabbiner.9 Nicht biblische (oder anderweitig mythologisch etablierte) Helden 

taugten zur Identifikationsfigur, sondern »tüchtige[] und ehrliche[] jüdische[] 

Handwerks- und Ackerleute«,10 »mittlere Helden« also, deren Fähigkeiten und 

Leistungen sie zu Großem befähigten. Manifestierte sich im Verlangen nach 

deutschsprachiger Literatur bereits die Überwindung einer alten Ordnung, 

musste diesem auch in der Wahl von Stoff, Gattung und Präsentationsweise 

Rechnung getragen werden. Im Gegensatz zu Philippson schwebte Kohn und 

Krämer kein historischer Heroismus vor, sondern ein zeitgenössischer, unmittel-

bar exemplarischer, wie ihn Letzterer in seinen Jugendschriften auch tatsächlich 

umsetzte.  

 

Die neue Volksliteratur in Landessprache hielt sich nicht ausschließlich an die 

Vorgaben der zeitgenössischen Unterhaltungs- und Trivialliteratur, sondern 

fühlte sich durchaus der kanonischen Literatur verpflichtet.11 In Form von Inter-

texten wurde ein Bezug zu den Werken der deutschen Klassik, oftmals dem bür-

gerlichen Trauerspiel, hergestellt, die sich selbst ebenso wenig zur uneinge-

schränkten Nachahmung eignete wie die Trivialliteratur, und das aus begreif-

lichen Gründen: Die Probleme der Zeit in ihrer Komplexität und oftmaligen Aus-

weglosigkeit darzustellen oder gar zu ironisieren, konnte und durfte die jüdische 

Populärliteratur nicht, wollte sie ihre eigenen Ideale nicht verraten. Dazu zählte 

allen voran der Glaube an die Integrität der Institution Familie, zu dessen Inbe-

griff die jüdische in ihrem engen Zusammenhalt und ihrer trauten Heimeligkeit 

stilisiert wurde. Denn das in den oft sentimentalen Schriften vertretene Bild des 

Judentums war ein durch und durch bürgerliches, genauer gesagt eines, das die 

Werte der bürgerlichen Kultur und jüdische Tradition miteinander in Einklang 

|| 
9 Abraham Kohn, geb. 1807 im böhmischen Zalužany und gest. 1848 in Lemberg, war Reform-

rabbiner und ab 1833 als Rabbiner in Hohenems tätig, bevor er 1844 eine Predigerstelle in Lem-

berg annahm. Zum Bezirksrabbiner ernannt, setzte er sich vehement für die Verbreitung des Re-

formjudentums in Galizien ein, stieß dabei aber auf erheblichen Widerstand. 1848 starb er an 

den Folgen einer Lebensmittelvergiftung, wobei der Verdacht der vorsätzlichen Vergiftung 

durch seine orthodoxen Widerstreiter durchaus begründet scheint (Moshe Landau: Kohn, Abra-

ham. In: Encyclopaedia Judaica, Bd 10, Sp. 1143). 

10 [Kohn,] Die Nothwendigkeit religiöser Volks- und Jugendschriften (wie Anm. 8), S. 32. 

11 S. dazu Jonathan Hess: Middlebrow Literature and the Making of German-Jewish Identity. 

Stanford: Stanford University Press 2010 (Stanford Studies in Jewish History and Culture), S. 65. 



152 | Die Anfänge jüdischer Belletristik im 19. Jahrhundert 

  

bringen sollte. Wollte man sich in die aufstrebende (gebildete) Mittelschicht in-

tegrieren, musste man auch die religiösen Formen und Inhalte dementsprechend 

neu bestimmen und berief sich auf die häusliche Sphäre als primären Schauplatz 

religiöser Übung: 

One of the most prominent means by which Jews sought to enter into the ranks of the middle 

classes was by revitalizing and repacking their religious rituals and traditions, by creating 

what historians such as Marion Kaplan, Paula Hyman, and Benjamin Baader have de-

scribed as distinctly bourgeois forms of Judaism focused on home, family life, and the role 

of women inside and outside the domestic sphere. In nineteenth-century Jewish life, tradi-

tionally male realms such as Talmud study lost ground, giving way to public expressions of 

Judaism – prayer and study in the vernacular, the elevation of women’s natural propensity 

for piety as a general model, or the phenomenon of the rabbi as a novelist, for that matter – 

that in earlier generations would have been seen as female and as inappropriate for Jewish 

men.12  

Die Inszenierung und Exemplifizierung einer bürgerlichen Frömmigkeit aus der 

Fundgrube jüdischer Tradition und Geschichte war genau das, was der neuen 

Volksliteratur zu ihrer Beliebtheit und Langlebigkeit verhalf: »[…] it was the mi-

ddlebrow nature of this literature that was the key to its success. German-Jewish 

belles lettres excelled when it came to combining disparaged traditions of sensa-

tionalist melodrama with claims to represent the epitome of high culture.«13 Nicht 

nur ihres eigenen Judentums sollten die Leser versichert werden, sondern ihres 

legitimen Anspruchs auf die deutsche Kultur, an der zu partizipieren man als sitt-

liche Pflicht verstand: »[…] this middlebrow fiction was clearly meant to supplant 

the high cultural giants it introduced its readers to indirectly. German-Jewish 

belles lettres was designed to be consumed alongside other, less markedly Jewish 

literature produced by non-Jews and Jews alike.«14 Jonathan Hess, der die Wirk-

macht dieser konfessionell-jüdischen Erzählliteratur sehr hoch einschätzt, sieht 

diese auch maßgeblich an der Bildung eines neuen Ethos beteiligt, für das die 

intellektuelle Auseinandersetzung mit jüdischer Geschichte und jüdischen Be-

langen zum gemeinschaftsstiftenden Moment und quasi Religionssurrogat wird: 

»[…] popular literature […] helped create a world in which Jewish identity could 

become a function of reading secular literature.«15 Oder wie Florian Krobb formu-

liert: »[…] gerade die ›Poesie‹ [der jüdischen Religionspraxis, A. L.] (im Gegensatz 

zu theologischer »Wahrheit«) wie der soziale Zusammenhalt der jüdischen 

|| 
12 Ebd., S. 20f. 

13 Ebd., S. 19. 

14 Ebd., S. 19. 

15 Ebd., S. 14. 



 Die Anfänge jüdischer Belletristik im 19. Jahrhundert | 153 

  

Schicksalsgemeinschaft (im Gegensatz zu Glaubensgemeinschaft) konnten ja als 

Elemente der Identität auch eines säkularisierten, verbürgerlichten Judentums 

gelten.«16 Die Integration in die deutsche Kultur des Bürgertums sollte, und das 

sei festgehalten, aus dem Bewusstsein einer jüdischen Sonderstellung, als stolzer 

»Israelit« erfolgen, wofür Skolnik den von Rosenzweig geprägten Begriff der 

»Dissimilation« vorschlägt.17 

 

Selbstverständlich gestaltete sich die deutsch-jüdische Erzählliteratur im 19. Jahr-

hundert nicht einheitlich, sondern bildet ein Korpus von Texten unterschiedli-

cher Qualität und Ausrichtung. Je nach Autor und Werk tendieren manche Schrif-

ten (oftmals Jugendbücher) eher zur Trivialisierung, während andere weniger 

offensichtlich und zielstrebig ihre Absichten verfolgen und durchaus anspre-

chend gestaltet sind. Shedletzky hält fest, »dass die offizielle jüdische Belletristik 

in Deutschland, in Theorie und Praxis, im Rahmen der religiösen Reformbewe-

gung ihren Anfang hatte, als Mittel zur Verbreitung ihrer Ideen. Wie in der Ent-

wicklung der religiösen Wochenschriften, folgte auch hier nach der Initiative der 

Reformbewegung die orthodoxe Reaktion«.18 Dies geschah in den 1860er Jahren, 

als etwa Sara Hirsch und Markus Lehmann ihre schriftstellerische Tätigkeit auf-

nahmen und ihre Erzählungen in den Zeitschriften und Periodika der Neoortho-

doxie wie Jeschurun (1855-1887) und Der Israelit (1860-1938) oder als selbständige 

Publikationen veröffentlichten. 

Als die »drei vorherrschenden Erzählgattungen der deutsch-jüdischen Lite-

ratur im 19. Jahrhundert« gibt die einschlägige Literatur den historischen Roman, 

die Ghettogeschichte und Erzählungen aus der Gegenwart bzw. den Zeitroman 

an.19 Beherrschten anfangs heroisch-historische Erzählungen die literarischen 

Beilagen und frühen Schriftenreihen, entwickelte sich ab Mitte des Jahrhunderts 

»der Genre der Ghettogeschichte so stark, dass er in den allgemeinen und jüdi-

schen Literaturgeschichten als Prototyp der deutsch-jüdischen Belletristik des 19. 

Jahrhunderts erscheint.«20 Gegen Ende des Jahrhunderts setzten sich dann der 

»Zeitroman und die Zeitnovelle als dominante Gattungen«21 durch.  

|| 
16 Krobb, Selbstdarstellungen (wie Anm. 7), S. 42. 

17 Jonathan Skolnik: Jewish Pasts, German Fictions. History, Memory, and Minority Culture in 

Germany, 1824-1955. Stanford: Stanford University Press 2014 (Stanford Studies in Jewish History 

and Culture), S. 2. 

18 Itta Shedletzky: Literaturdiskussion und Belletristik in den jüdischen Zeitschriften in 

Deutschland 1837-1918. Jerusalem (Diss.) 1986, S. 97. 

19 Krobb, Selbstdarstellungen (wie Anm. 7), S. 12. 

20 Shedletzky, Literaturdiskussion und Belletristik (wie Anm. 18), S. 116. 

21 Ebd., S. 116. 



154 | Die Anfänge jüdischer Belletristik im 19. Jahrhundert 

  

Die Entstehung einer säkularisierten jüdischen Erzählliteratur aus dem Be-

dürfnis heraus, den inneren Zusammenhalt und Verbleib des Individuums im Ge-

meindeverband zu fördern sowie identitätsstiftende Impulse in Zeiten des Um-

bruchs zu geben, ist kein ausschließlich deutsches Phänomen. In Frankreich 

hatte, wie Samuels in seiner einflussreichen Monographie vermerkt, eine ganz 

ähnliche Entwicklung bereits mehrere Jahre zuvor eingesetzt. Gelten die franzö-

sisch-jüdische und deutsch-jüdische Literatur gemeinhin als Vorreiter auf die-

sem Gebiet, zeigt sich die jiddische Novellistik in ihren Ansätzen ebenfalls früh, 

gelangt allerdings erst ab den 1860ern mit dem Erscheinen von Feuilletonge-

schichten zur Entfaltung und mit dem Werk S. J. Abramowitsch’ (Pseud. Mendele 

Moicher-Sforim) zum Durchbruch. Etwa zeitgleich entdeckte die sephardische 

Presse des Osmanischen Reiches die Fortsetzungsgeschichte auf Ladino. Eine der 

französischen und deutschen vergleichbare englischsprachige Literatur entwi-

ckelte sich vor allem in Amerika ebenfalls erst in der zweiten Hälfte des 19. Jahr-

hunderts.22  

Den bedeutenden Stellenwert dieser bewusst volksnahen Literatur für die 

Formierung einer jüdischen Mittelschicht im 19. Jahrhundert erkannt und auf den 

Punkt gebracht zu haben, ist ein Verdienst der Forschung der letzten Jahre und 

Jahrzehnte. Genannt seien hier die maßgebenden Studien von Florian Krobb 

(Selbstdarstellungen, 2000) und Jonathan Hess (Middlebrow Literature and the 

Making of German-Jewish Identity, 2010) sowie Jonathan Skolniks eingehende 

Analysen des deutsch-jüdischen historischen Romans (Jewish Pasts, German Fic-

tions, 2014). Nicht unerwähnt sollen in diesem Zusammenhang die äußerst ver-

dienstvollen Arbeiten von Itta Shedletzky, Hans Otto Horch und Gabriele von Gla-

senapp zur jüdischen Erzähl- und »Ghettoliteratur« bleiben, in denen ein großer 

Teil des populären Schrifttums des 19. Jahrhunderts erstmals systematisch er-

fasst wurde.23  

|| 
22 Alle Ausführungen nach Maurice Samuels: Inventing the Israelite. Jewish Fiction in Nine-

teenth-Century France. Stanford: Stanford University Press 2010 (Stanford Studies in Jewish His-

tory and Culture), S. 26f.; Hess, Middlebrow Literature and the Making of German-Jewish Identity 

(wie Anm. 11), S. 9. 

23 Shedletzky, Literaturdiskussion und Belletristik (wie Anm. 18). – Horch, Auf der Suche nach 

der jüdischen Erzählliteratur (wie Anm. 2). – Gabriele von Glasenapp: Aus der Judengasse. Zur 

Entstehung und Ausprägung deutschsprachiger Ghettoliteratur im 19. Jahrhundert. Tübingen: 

Niemeyer 1996 (Conditio Judaica. Studien und Quellen zur deutsch-jüdischen Literatur- und Kul-

turgeschichte; 11). – Gabriele von Glasenapp/Hans Otto Horch: Ghettoliteratur. Eine Dokumen-

tation zur deutsch-jüdischen Literaturgeschichte des 19. und frühen 20. Jahrhunderts. Tübingen: 

Niemeyer 2005 (Conditio Judaica. Studien und Quellen zur deutsch-jüdischen Literatur- und Kul-

turgeschichte; 53-55). 



 Die Anfänge jüdischer Belletristik im 19. Jahrhundert | 155 

  

In den folgenden Kapiteln wollen wir uns, wenn auch nicht ausschließlich, doch 

weitgehend mit dieser Literatur befassen – der volksnahen deutsch-jüdischen Er-

zählliteratur: von jüdischen Autoren, zu jüdischen Themen und vorwiegend für 

eine jüdische Leserschaft; nicht für die intellektuellen Eliten, sondern für den 

Stand, der im 19. Jahrhundert zunehmend an Gestalt und Einfluss gewinnt: die 

bürgerliche Mittelklasse. 


