
 Dieses Werk ist lizenziert unter  Open Access. © 2020 Almut Laufer, publiziert von De Gruyter. 

der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783110674255-004 

3 Die Revision des Schwankjuden: Johann Peter 

Hebel 

Judenfiguren in den Kalendergeschichten des Rheinländischen 

Hausfreunds 

Über Witz und Verstand verfügen auch die meisten Juden in den Kalenderge-

schichten Johann Peter Hebels (1760-1826); etwa der Frankfurter Jude, der in Rep-

lik auf die herabwürdigende Provokation eines »Spaßvogels«, die Juden müssten 

in Zukunft in ganz Frankreich auf Eseln reiten, den Spieß der Aussage gegen ih-

ren Hervorbringer richtet: »Wenn das so ist, artiger Herr, so wollen wir Zwei auf 

dem deutschen Boden bleiben, wenn schon Ihr kein Jude seid.«182 Ebenso sprach-

lich und geistig gewandt nach dem Prinzip der Umkehrung verfahrend, reagiert 

Moses Mendelssohn auf den Vorwurf eines Freundes, weshalb er, der gelehrte 

Philosoph, einem ihm intellektuell unterlegenen Kaufmann als Schreiber dienen 

müsse. Die Verhältnisse hätten schon ihre Richtigkeit, meint Mendelssohn, denn: 

»Wäre ich der Herr, und er mein Schreiber, ihn könnte ich nicht gebrauchen.«183

Die Bandbreite geistiger Versiert- und Überlegenheit reicht dabei, moralisch beur-

teilt, von weise bis schalkhaft/schelmisch,184 je nachdem welches Maß an Schlau-

heit erforderlich ist, um sich im Zusammenleben mit der christlichen Mehrheit be-

haupten zu können und nicht den Kürzeren zu ziehen.

Geprellte und misshandelte Juden figurieren in den Beiträgen des Rheinländi-

schen Hausfreunds allerdings auch, und unwillkürlich fühlt man sich in Konstel-

lation und Handlung an älteres Schwankgut judenfeindlichen Zuschnitts erin-

nert. Darstellungsweise und kommentierende Einschübe wirken jedoch einer 

reflexartig antijüdischen Lesart entgegen, von der sich Hebel insofern distan-

ziert, als die vorgeschlagene Deutung bzw. Bewertung des Geschehens eine an-

dere Richtung einschlagen. Angeprangert werden Eigenschaften und Gewohn-

heiten, die zwar als typisch jüdisch gelten, sich aber letztlich als allgemein-

|| 
182 Johann Peter Hebel: Die Kalendergeschichten. Sämtliche Erzählungen aus dem Rheinlän-

dischen Hausfreund. Hg. von Hannelore Schlaffer und Harald Zils. Mit einem Nachwort von Han-

nelore Schlaffer. München: dtv 2001, S. 107. 

183 Hebel, Kalendergeschichten (ed. Schlaffer/Zils), S. 181. 

184 Vgl. dazu die Eulenspiegelei des »Juden von Brassenheim« in »Gleiches mit Gleichem« (He-

bel, Kalendergeschichten [ed. Schlaffer/Zils], S. 579ff.). 



70 | Die Revision des Schwankjuden: Johann Peter Hebel 

  

menschliche Schwächen herausstellen und vor deren verhängnisvollen Konse-

quenzen Hebel erhobenen Zeigefingers warnt.  

In der Erzählung »Schlechter Gewinn«, erschienen im Rheinländischen Haus-

freund auf das Schaltjahr 1808, geht ein prahlerischer »junger Kerl«185 eine Wette 

mit einem »Juden« ein, wonach er Letzterem mit einem Messer »in freier Luft das 

Schwarze vom Nagel weg auf ein Haar und ohne Blut« hauen könne, was jener in 

Abrede stellt. Als der hinterhältige Aufschneider ihm schließlich das gesamte 

»vordere Gelenk« vom Finger trennt, schreit der Jude laut auf und nimmt mit den 

Worten »Au weih, ich habs gewonnen!« das Geld an sich. »An diesen Juden soll 

jeder denken«, mahnt Hebel den Leser, »wenn er versucht wird, mehr auf einen 

Gewinn zu wagen, als derselbe wert ist«. Nämlich wie »mancher Prozeßkrä-

mer« – ein zu Hebels Zeit offenbar verbreitetes Phänomen, vor dem er wieder-

holt warnt –,186 der sich in ein aufreibendes, oft monate- oder jahrelanges Ver-

fahren stürzt, dessen Aufwand, nervlich und finanziell, den erhofften Gewinn bei 

Weitem übersteigt. In anderen Worten: ein »Pyrrhussieg«, auf den Hebel explizit 

verweist, ein nur nomineller Triumph, den man, schwer angeschlagen, auszu-

kosten nicht in der Lage ist.  

 

Richtet sich die Episode »Schlechter Gewinn« gegen eine aus Rechthaberei und 

Starrsinn erwachsende Gewinnsucht, ist ein Habenwollen um jeden Preis ohne 

Rücksicht auf Verhältnismäßigkeit Thema der Erzählung »Wie einmal ein schö-

nes Roß um fünf Prügel feil gewesen ist« (1814). Darin trifft ein Jude in einem 

Wirtshaus einen Rittmeister und lässt sich, dessen stattliches Pferd bewundernd, 

zu der Aussage hinreißen: »Daß ich hundert Stockprügel aushielte, wenn er mein 

wäre.«187 Der Offizier nimmt zur Verwunderung aller den Juden beim Wort, lässt 

sich auf den Handel ein und erklärt sich ohne Aufhebens dazu bereit, das Maß 

der Prügel auf fünf herabzusetzen. Die Pointe besteht dann allerdings darin, dass 

nach dem vierten Hieb der Offizier das Rohr wegsteckt und auf den fünften ver-

zichtet, somit der Jude, schwer misshandelt, leer ausgeht. Wie in den pointierten 

Aussagen der gewitzten Juden spiegelt sich in der Episode jene Faszination wie-

der, die sprachliche Ambivalenz, d. h. Vielschichtigkeit sprachlicher Ausdrücke, 

ihr logischer, assoziativer und metadiskursiver Gehalt, konkurrierende Sinn-

|| 
185 Hebel, Kalendergeschichten (ed. Schlaffer/Zils), S. 106. 

186 Klaus Oettinger: Der Pyrrhussieg des Mauschel Abraham. Über Lachen und Lehren in den 

Kalenderschwänken. In: ders.: Ulm ist überall. Essays und Vorträge zu Johann Peter Hebel. Kon-

stanz: Universitätsverlag 1990 (Konstanzer Bibliothek; 14), S. 89-97, hier: S. 91. – Für eine aus-

führliche Interpretation der Geschichte s. ebd. 

187 Hebel, Kalendergeschichten (ed. Schlaffer/Zils), S. 480. 



 Judenfiguren in den Kalendergeschichten des Rheinländischen Hausfreunds | 71 

  

ansprüche und ihre mannigfaltige Anwendbarkeit, auf Hebel auszuüben ver-

mochte. Der Offizier hatte sich dazu verpflichtet, dem Juden gegen fünf Stock-

hiebe sein Pferd zu überlassen, aber nicht dazu, diese auch (vollständig) zu ertei-

len. Ohne die »einmal getroffene Vereinbarung« zu brechen, kann der Offizier 

»seinen Widerpart übervorteilen«, indem er sich »Eigenheiten der Sprache 

zunutze macht«, nämlich die »Abweichung des konventionellen Sprachge-

brauchs vom ursprünglichen Wortsinn«.188 Das Ohr des Lesers dafür zu sensibili-

sieren und daran dessen Verstand zu schärfen, war der Anspruch des Volksauf-

klärers Hebel.  

 

Warum aber wählt Hebel, der mit seinen Kalendergeschichten zum kritischen 

Umgang mit bestehenden Vorurteilen und irrigen Meinungen anregen möchte, 

ausgerechnet jüdische Protagonisten zur Illustration offenbar allgemein-

menschlicher Eigenschaften? Die Antwort darauf könnte so lauten: gerade des-

halb.  

Für ein breites, ständeübergreifendes Publikum intendiert, bedienen sich die 

eingängigen Erzählungen eines sich beim Leser einstellenden Wiedererken-

nungseffekts, um diesem über Altbekanntes neue Horizonte zu eröffnen. Anders 

gesagt: Hebels Erzählungen sind keine realitätsfernen Reißbrettkonstruktionen, 

sondern verwerten stoffliche Vorlagen, teils schriftlicher, teils, wie der Erzähler 

an- oder vorgibt, mündlicher Natur. Sie schöpfen motivisch aus dem Brunnen 

traditionellen Erzählguts, stellen aber damit assoziierte, gleichsam automatisch 

aufgerufene Wertehaltungen kritisch in Frage oder präsentieren sie zumindest 

auf einem höheren Differenzierungsniveau. Der dumme, ganz von dem in Aus-

sicht gestellten Gewinn vereinnahmte Jude, der die Tücken des ihm gemachten 

Angebots nicht zu durchschauen vermag, war eine bekannte Figur aus Schwank 

und Anekdote. Mitunter mochte man auch einen kennen, der im Ruf stand, für 

Geld so manche »Unannehmlichkeit« in Kauf zu nehmen oder es sogar selbst er-

lebt haben, woran zweifelhafte Handelsleute sich orientierten. Die Vorstellung 

vom »einfältigen, habgierigen Juden« war fest in der Wahrnehmung verankert. 

Neu ist allerdings, dass der Gegenspieler ebenso wenig die Sympathie des Lesers 

verdient wie der jüdische Protagonist, der in der Erzählung »Schlechter Gewinn« 

mitleidsvoll als »armer Jude«189 apostrophiert wird – ein armer Schlucker, der 

zum Schaden auch noch den Spott hat.  

|| 
188 Guido Bee: Aufklärung und narrative Form. Studien zu den Kalendertexten Johann Peter 

Hebels. Münster, New York, München, Berlin: Waxmann 1997 (Internationale Hochschulschrif-

ten; 252), S. 121. 

189 Hebel, Kalendergeschichten (ed. Schlaffer/Zils), S. 106. 



72 | Die Revision des Schwankjuden: Johann Peter Hebel 

  

Folgt man der inneren Logik der zweiten Erzählung, »Wie einmal ein schönes 

Roß um fünf Prügel feil gewesen ist« (1814), ließ sich der Jude schon allein des-

wegen nicht gegen einen schlichten (ethnisch nicht markierten) Halunken erset-

zen, weil es sich, wie Hebel versichert, um eine »wahrhafte Geschichte« handelt, 

die er »schriftlich«190 habe. Dass die Versicherung dieses Realitätsanspruchs zu-

mindest zweifelhaft ist, erhellt aus dem augenzwinkernden Rekurs auf das Wort 

»schriftlich« im weiteren Verlauf der Handlung, denn »schriftlich« lässt sich der 

Jude in einer notariell beglaubigten Ausfertigung bestätigen, dass er nach Erhalt 

von fünf Prügeln das Pferd sein eigen nennen kann. Dass aber Schriftlichkeit und 

Wahrheit nicht unbedingt das bedeuten, was gemeinhin darunter verstanden 

wird, davon zeugt gerade dieser Beitrag. Den Wahrheitsbeteuerungen der Erzäh-

lerfigur gegenüber ist, wie Bee in seiner Studie gezeigt hat, durchaus Skepsis an-

gebracht, die positiv bewertet im Sinn eines aktiven Unterscheidungsvermögens 

im Leser herangebildet bzw. gefördert werden soll.191  

Ob nun die Episode auf einer tatsächlichen Begebenheit beruht oder von ei-

ner literarischen Vorlage inspiriert wurde, konnte bislang nicht ermittelt wer-

den. Beachtung verdient in diesem Zusammenhang allerdings ein bekannter 

Schwank, in welchem nach demselben Prinzip der un-bedingten Bedingung, 

d. h. der Vertragsbedingung, deren Erfüllung selbst nicht Gegenstand der Verein-

barung ist, ein jüdischer Gläubiger geprellt wird. 

|| 
190 Ebd., S. 480. – Vorgeblich auf einem Augenzeugenbericht beruht des Weiteren die Ge-

schichte von den »Zwei Postillionen«. Darin werden zwei Handelsleute, die zwar nicht explizit 

als Juden eingeführt, aber eindeutig als solche identifizierbar sind, für ihren Geiz von zwei »Post-

knechten« misshandelt. Für den »unbarmherzigen Spaß« hat der Hausfreund offenbar Ver-

ständnis, verurteilt er die Tat doch keineswegs, sondern merkt an, dass man »armen Leuten« 

»Lohn und Trinkgeld« nicht vorenthalten sollte (ebd., S. 313f.). Das könnte auch der Grund dafür 

sein, warum er die jüdischen Passagiere als »Handelsleute« und nicht als »Juden«, »Hebräer«, 

etc. vorstellt. Wenngleich am Judentum der Fahrgäste kein Zweifel besteht, scheint Hebel eine 

judenfeindliche Interpretation vermeiden zu wollen – im Gegensatz zu der nur ein Jahr später 

erschienenen Version der Episode (Polikarpus Krittelmann: Frische und eingemachte Judenkir-

schen. Eine Sammlung von Anekdoten, Schnurren und lächerlichen Charakterzügen noch le-

bender und verstorbener Juden. Zweites Bändchen. Germanien 1812, S. 123ff.: »Die kargen Passa-

giere«). 

191 »Die fortwährende Berufung auf mündliche Quellen, das bisweilen angefügte Zeugnis des 

Hausfreunds, das die Zuverlässigkeit der Quellen untermauern soll, und die in beschwörendem 

Ton vorgetragene Forderung, der Leser dürfe den Wahrheitsgehalt der Erzählung nicht anzwei-

feln, sollen die Glaubwürdigkeit des Erzählten verstärken. So geballt eingesetzt, scheinen sie 

jedoch eher angetan, Mißtrauen zu wecken als es zu zerstreuen. Indem der Adressat andauernd 

beschworen wird, an der Wahrheit des Erzählten nicht zu zweifeln, wird er erst dazu gebracht, 

dessen Glaubwürdigkeit in Frage zu stellen« (Bee, Aufklärung und narrative Form [wie Anm. 

188], S. 120). – Zur Thematik insgesamt s. ebd., S. 118ff. 



 Judenfiguren in den Kalendergeschichten des Rheinländischen Hausfreunds | 73 

  

Ein Edelmann war einem Juden in Franckfurt 500. Ducaten schuldig / und durffte sich deß-

wegen in der Stadt nicht wol sehen lassen : Es trug sich aber zu/ daß der Jud gedachten 

Edelmann einsmals bey dem Balbirer antraff/ und ihn wegen seiner Schuld mahnete. Der 

Edelmann sagte: Er solte warten/ biß ihm der Meister den Bart völlig geschohren/ alsdann 

wolte er ihn befriedigen : Der Jud ward froh/ sagte: Jauh/ jauh/ ich bin zu frieden/ so lange 

wil ich mich schon gedulten. Auff dieses Versprechen ruffte der Schuldener alle Anwesende 

zu Zeugen an/ und gieng hierauff mit halb abgeschorem Bart davon.192  

Sieht man einmal von den augenscheinlichen inhaltlichen Differenzen ab, wie 

sie etwa die Exposition vorgibt, und konzentriert sich auf die formalen und 

sprachlichen Gestaltungselemente der beiden Prosastücke, fällt zunächst die epi-

sche Breite auf, die – im Vergleich mit den knappen, zielstrebig auf die Pointe 

zusteuernden Schwankwitzen – den Kalendergeschichten eignet und die Integra-

tion ausführlicher Dialoge und Gedanken ermöglicht. Bezeichnend ist, dass der 

Jude, bei Hebel nach aufklärerischer Manier ironisch als »Hebräer« bezeichnet, 

wie sein Widerpart, der Rittmeister, Hochdeutsch spricht, und auch nach Erhalt 

eines jeden Hiebes eloquent die Situation kommentiert. Im Kurtzweiligen Zeitver-

treiber kommt er lediglich aus dem Grund zu Wort, um durch das als plump und 

pöbelhaft konnotierte dialektale »Jauh« die Gutgläubigkeit des Juden der Lächer-

lichkeit preiszugeben, die dadurch ins schier Törichte kippt. 

Die von Hebel wesentlich detaillierter gestaltete Interaktion entwirft ein nu-

anciertes Milieu, das vor dem Hintergrund der historischen Fakten interpretiert 

werden will. 1809 erhielten die Badener Juden als erste auf deutschem Boden das 

Bürgerrecht,193 was nicht nur auf Zustimmung stieß. 

 

Die Integration der Juden sollte von Seiten des Staates durch konkrete Maßnah-

men vorangetrieben werden. Rittmeister und Jude, von Ersterem amikal »Sohn 

Jakobs« geheißen, treten scheinbar auf Augenhöhe in Kontakt. Und um seine of-

fen ausgesprochenen Bedenken an der Lauterkeit des vorgeschlagenen Handels 

aus der Welt zu schaffen, lässt sich der Jude die Vereinbarung notariell beglaubi-

gen. Dieser Rechtsakt hingegen stellt sich als nutzlos heraus. Ob der Notar auf 

die Bitte des Juden hin, ihm zu seinem Recht zu verhelfen, sein »Jekefsen was tu 

ich damit« mit einer Geste der Hilflosigkeit, mitleidig, schulterzuckend, insge-

heim schadenfroh oder sonst wie  hervorbringt, bleibt der Phantasie des Lesers 

überlassen. Die Verwendung der judendeutsch-jiddischen Form »Jekefsen« für 

|| 
192 Neuaußgebutzter, Kurtzweiliger Zeitvertreiber (wie Anm. 165), S. 244. – Das Stück findet 

sich bereits bei Bebel: Bebels Facetien (ed. Bebermeyer), S. 94: II, 132 (»De nobili et Iudaeo«). 

193 Zum Konstitutionsedikt von 1809 s. Kaufmann, Kleine Geschichte der Juden in Baden (wie 

Anm. 7), S. 56. 



74 | Die Revision des Schwankjuden: Johann Peter Hebel 

  

»Sohn Jakobs« markiert sprachlich den Weiterbestand von Interaktionsmustern 

und Rollenbildern, die der Anspruch der neuen Zeit höchstens verschleiern, aber 

nicht mit einem Mal vom Tisch wischen kann. Das gilt sowohl für den sadisti-

schen Judenhass des Rittmeisters als auch für den Juden selbst, der sich, Ange-

höriger einer den Launen von Herr- und Nachbarschaft seit Jahrhunderten mit 

Leib und Leben ausgelieferten Minderheit, die Prügel jetzt vertraglich limitiert 

und garantiert wissen will. Ein »Auweih«, das »zu verbeißen«, er sich so sehr 

»vorgenommen hatte«,194 entfährt ihm doch noch. 

Nicht nur in Darstellungsweise und sprachlicher Gestaltung unterscheiden 

sich die beiden Judenfiguren voneinander, sie sind grundlegend verschiedenen 

typologischen Vorbildern nachempfunden. Bei dem Frankfurter Juden handelt es 

sich um einen Geldverleiher im großen Stil, der mit der legitimen Forderung nach 

Rückzahlung einer ansehnlichen Summe an einen »Edelmann«, den Schelm des 

Stückes, herantritt.  

Zur Erteilung eines ähnlich dotierten Kredits fehlen dem Hebelschen Juden 

die Mittel. Der Schauplatz Wirtshaus und Verweis auf Günzburg konturieren ihn 

als wenig begüterten, schwäbischen Juden, der vom Handel sein Auslangen fin-

den muss und um dessen Integrität es schlecht bestellt zu sein scheint (»[…] hab 

ich nicht schon zehn Normalprügel vor dem Amthaus in Günzburg ausgehalten, 

und bin doch noch koscher.«).195 Nicht nur durch den Strafvollzug an Prügel ge-

wöhnt, bezeugt er in seinem Anerbieten, wie sehr er die gesellschaftlichen Me-

chanismen im Umgang mit Untergebenen und Außenseitern internalisiert hat, 

nämlich die perverse Lust am Quälen Schwächerer. »Hundert Stockprügel« 

bringt er aus eigener Initiative für das Pferd in Anschlag. Obwohl er mit dem (la-

tenten) Sadismus des Rittmeisters rechnet, stimmt ihn die drastische Herabset-

zung der Zahl der Stockhiebe nicht misstrauisch, da er sich in seiner begrenzten 

|| 
194 Hebel, Kalendergeschichten (ed. Schlaffer/Zils), S. 481. 

195 Ebd., S. 480. – Die Lokalisierung der Episode mit den Worten »Wenn nicht in Salzwedel, 

doch anderswo […]« erschließt sich weder aus dem Zusammenhang der Kalendergeschichte 

noch aus dem übergeordneten Kontext der Sammlung. Die Erwähnung Salzwedels erklärt sich 

möglicherweise aus der Wertschätzung, welche der dort ansässigen Judenschaft entgegenge-

bracht wurde. So zitiert Pohlmann in seiner Geschichte der Stadt Salzwedel (1811) eine mittelal-

terliche Urkunde: »In einer noch vorhandenen zu Salzwedel im J. 1344 ausgestellten Urkunde 

nennt er die Salzwedelschen Juden seine lieben Kammerknechte und gibt ihnen den Titel: weise, 

bescheidene Leute (discretos Judaeos civitatum nostrarum Soltwedel, camerae nostrae servos), 

eine Benennung, welche gewöhnlich nur den Gliedern des Stadtraths gegeben wurde« (August 

Wilhelm Pohlmann: Geschichte der Stadt Salzwedel seit ihrer Gründung bis zum Schlusse des 

Jahres 1810 […]. Halle: Hemmerde und Schwetschke 1811, S. 282). Da dem Juden aus Hebels Ka-

lendergeschichte weder Weisheit noch Bescheidenheit nachgesagt werden können, müsse er 

folglich von »anderswo« stammen. 



 Judenfiguren in den Kalendergeschichten des Rheinländischen Hausfreunds | 75 

  

Handelslogik durch vertragliche Absicherung vor Übervorteilung geschützt 

wähnt. Oettinger beschreibt diese Art von Juden als »einfältig, weil vom Laster 

grenzenloser Habsucht besessen«.196 Vielleicht ließe sich die damit intendierte 

Aussage präziser und eine Spur differenzierter mit dem Begriff »beschränkt« fas-

sen: »beschränkt«, weil zur eigenen Subsistenz auf Gedeih und Verderb auf di-

verse Formen des Handels und der Geldgeschäfte angewiesen, bei gleichzeitig 

willkürlicher Reglementierung des Betätigungsfeldes durch zahlreiche Vorschrif-

ten und hartnäckigen Fortbestand von Ressentiments und Ablehnung auf Seiten 

potentieller Kunden. Die Fixierung auf Handel und Gelderwerb unter erschwer-

ten Bedingungen konnte die Kreativität zur Entwicklung neuer Vermarktungs- 

und Vertriebsstrategien beflügeln; die einseitige Ausrichtung wirkte aber auch 

demoralisierend, wenn die Unversehrtheit des Körpers als Wettpfand (»Schlech-

ter Gewinn«) oder, wie hier, als Zahlungsmittel eingesetzt wird. Dass die Be-

schränkung auf den Handel und latente Erwartungshaltung der Kunden, von ei-

nem Juden übervorteilt zu werden, moralische Schranken abbauen half und 

mitunter die Grenze zum Kriminellen überschritt, lässt sich leicht nachvollziehen 

und auch belegen.197  

 
»Daß die Juden seit der Zerstörung Jerusalems«, schickt Hebel seinen Erläuterun-

gen zum »Großen Sanhedrin zu Paris« voraus, »[…] seit mehr als 1700 Jahren, 

ohne Vaterland und ohne Bürgerrecht auf der ganzen Erde in der Zerstreuung 

leben, daß die meisten von ihnen, ohne selber etwas Nützliches zu arbeiten, sich 

von den arbeitenden Einwohnern eines Landes nähren, daß sie daher auch an 

vielen Orten als Fremdlinge verachtet, mißhandelt und verfolgt werden, ist Gott 

bekannt und leid.«198  

|| 
196 Klaus Oettinger: »Wollen wir sie verdammen?« Über Johann Peter Hebel und die Juden. In: 

Alemannisches Judentum. Spuren einer verlorenen Kultur. Hg. von Manfred Bosch. Eggingen: 

Edition Isele, 2001: S. 53-59, hier: S. 56. 

197 Vgl. dazu Jeggle, Judendörfer in Württemberg (wie Anm. 13), S. 53ff. – Bein, Die Judenfrage. 

Bd 2 (wie Anm. 49), S. 88ff. – Und aus Sicht eines zeitgenössischen Kriminalisten: A. F. Thiele: 

Die jüdischen Gauner in Deutschland, ihre Taktik, ihre Eigenthümlichkeiten und ihre Sprache, 

nebst ausführlichen Nachrichten über die in Deutschland und an dessen Grenzen sich aufhal-

tenden berüchtigsten [!] jüdischen Gauner. Nach Kriminalakten und sonstigen zuverlässigen 

Quellen bearbeitet und zunächst praktischen Criminal- und Polizeibeamten gewidmet. Bd 2. Ber-

lin: C. Reimarus 1843, S. 51f. (Zu Thieles Standpunkt s. Hermann Simon: Vernachlässigte Quellen 

zur Sozial- und Kulturgeschichte der deutschen Juden. In: Juden in Deutschland. Emanzipation, 

Integration, Verfolgung und Vernichtung. Hg. von Peter Freimark, Alice Jankowski, Ina S. Lo-

renz. Hamburg: Hans Christians Verlag 1991, S. 273-285.) 

198 Hebel, Kalendergeschichten (ed. Schlaffer/Zils), S. 118. 



76 | Die Revision des Schwankjuden: Johann Peter Hebel 

  

Hebels Auffassung von Juden und Judentum unterscheidet sich wesentlich 

von der dem satirischen Schwankgut zugrunde liegenden. Zwar stellt er die Exis-

tenz charakteristisch jüdischer Eigenschaften nicht in Abrede, bewertet diese 

aber nicht losgelöst von ihrem historischen und kulturellen Kontext, wie er sich 

dem Aufklärer und Theologen Hebel darstellte. Aus Sicht der Aufklärung waren 

die mit den Negativklischees Gewinnsucht und Unehrlichkeit identifizierten jü-

dischen Händler ein Produkt materieller und moralischer Verelendung infolge 

jahrhundertelanger Isolation und Entrechtung. Ökonomischer Utilitarismus und 

die Vorstellung von einem Nähr- und Zehrstand ließen den Handelssektor als 

»unproduktive« Erwerbsform ins Zwielicht geraten. Hebel ist sich der Misere be-

wusst, deutet sie im Rahmen seines religiösen Weltbildes aber nicht als soziales 

Problem, sondern als himmelschreiende Ungerechtigkeit vor dem Weltenschöp-

fer und -lenker.199  

Als Hebel 1807 zum ersten Mal die Arbeiten am Kalender (1808) redigiert, ver-

öffentlicht er darin einen in biblischem Stil gehaltenen Aufsatz über den »Großen 

Sanhedrin zu Paris«. Wohlmeinend und von den historischen Ereignissen sicht-

lich ergriffen, redet er einer Integration der Juden in die bürgerlich-christliche 

Mehrheitsgesellschaft das Wort, wobei die Voraussetzung für deren Gelingen 

eine Adaption oder Unterordnung des jüdischen Rechts an bzw. unter die staat-

lichen Gesetze darstellt. In gewohnt paternalistischem Ton wirbt er unter seinen 

Lesern für eine bürgerliche Gleichstellung der Juden und die damit verbundenen 

Auflagen.   

Mag Hebel in Sachen Judenemanzipation auf Seite der Aufklärer stehen, ist 

seine Sichtweise durch Herkunft und Ausbildung wesentlich durch menschliche 

Empathie und von der (eher konservativen) Vorstellung »kultureller Prägung« 

bestimmt. Sebald zählt Hebel zu den »fortschrittsgesinnten Konservativen«, de-

ren ökonomisch-politische Weltsicht von physiokratischen Vorstellungen über 

den Primat der Landwirtschaft und der selbstlosen Güte des aufgeklärten Allein-

herrschers beeinflusst war.200 

 

|| 
199 Im Unterschied zu den politisch und sozial motivierten Befürwortern der Judenemanzipa-

tion, die sich von ihren erzieherischen Maßnahmen letztlich eine Aufgabe »obskuranter« und 

»primitiver« religiöser Praktiken und ein Aufgehen der jüdischen Bevölkerung in der bürgerlich-

christlichen erhofften, verliert Hebel kein abwertendes Wort über die Befolgung des Religions-

gesetzes oder über jüdisches Brauchtum. 

200 W. G. Sebald: Es steht ein Komet am Himmel. Kalenderbeitrag zu Ehren des rheinischen 

Hausfreunds. In: ders.: Logis in einem Landhaus. Über Gottfried Keller, Johann Peter Hebel, Ro-

bert Walser und andere. München, Wien: Hanser 1998, S. 9-41, hier: 28f. 



 Judenfiguren in den Kalendergeschichten des Rheinländischen Hausfreunds | 77 

  

Hebel, 1760 in Basel geboren, hatte seine Kindheit zu einem großen Teil im Wie-

sental, der Heimat seiner Mutter, verbracht, und war nach Besuch des Gymnasi-

ums in Karlsruhe und einem Theologiestudium in Erlangen ins badische Ober-

land zurückgekehrt, um dort als Lehrer und in der Seelsorge zu wirken. 1791 

folgte er einem Ruf nach Karlsruhe, wo er in späteren Jahren mit der Leitung des 

Gymnasium illustre betraut wurde und schließlich das Amt des ersten Prälaten 

der lutherischen Landeskirche bekleidete. Nicht nur beherrschte Hebel als Theo-

loge das Hebräische, er unterrichtete es auch bevorzugt, selbst in späteren Jah-

ren, als seine Lehrverpflichtung zugunsten anderer Tätigkeiten stark einge-

schränkt worden war.201 Zu seinem Karlsruher Bekannten- und Freundeskreis 

zählten der »Großhandelskaufmann Jakob Kusel«, die Bankiers Salomon Haber 

und Elkan Reutlinger, sowie der »badische[.] Hoffaktor und Industrielle[.] David 

Aaron Seeligmann«;202 die Dorfjuden und jüdischen Händler, wie er sie in jungen 

Jahren gekannt haben musste, waren ihm aber in reger Erinnerung geblieben.203 

Davon legt Hebels »Sendschreiben an den Sekretär der theologischen Gesell-

schaft zu Lörrach« (1809) beredt Zeugnis ab, wenn er seine Ausführungen über 

das »jüdische Charaktergepräge« unvermittelt mit folgenden Zeilen schließt: 

Soll ich fortfahren? Nein, ich will deine Geduld, o Zenoides, und die Geduld und Session 

der theologischen Gesellschaft nicht auseinander sprengen. Grüße mir den thumringer Ju-

den, und, wenn er noch lebt, den Scheitele in Lörrach, und den Nausel!204 

|| 
201 Joachim W. Storck: Johann Peter Hebel und die Emanzipation der Juden. In: Johann Peter 

Hebel. Eine Wiederbegegnung zu seinem 225. Geburtstag. Eine Ausstellung der Badischen Lan-

desbibliothek Karlsruhe und des Museums am Burghof in Lörrach. Ausstellungskatalog hg. von 

der Badischen Landesbibliothek Karlsruhe. Karlsruhe: C. F. Müller 1985, S. 137-157, hier: S. 141f. 

202 Oettinger, »Wollen wir sie verdammen?« (wie Anm. 196), S. 54. – Vgl. dazu Storck, Johann 

Peter Hebel und die Emanzipation der Juden (wie Anm. 201), S. 139, 142f. 

203 »Solange Hebel aber noch in seinem heimatlichen badischen Oberlande lebte, während der 

Kindheitsjahre und sodann in dem Jahrzehnt seiner Hauslehrer- und Vikariatszeit, waren es die 

armen Juden der kleinen Gemeinden zwischen Lörrach und Sulzburg – Handelsleute, Trödler, 

›Betteljuden‹ –, denen er vornehmlich begegnete […]« (Storck, Johann Peter Hebel und die 

Emanzipation der Juden [wie Anm. 201], S. 139). – Jüdische Gemeinden bestanden schon Ende 

des 18. Jahrhunderts in Lörrach und Efringen Kirchen, vereinzelt wohnten auch Familien in an-

deren Ortschaften (ebd., S. 141). 

204 Johann Peter Hebel: Sendschreiben an den Sekretär der theologischen Gesellschaft zu 

Lörrach, (die wenig bekannt ist) über das Studium des jüdischen Charaktergepräges und dessen 

Benützung auf Bibelstudium. In: Johann Peter Hebel. Sämtliche Schriften. Historisch-kritische 

Gesamtausgabe. Bd III: Erzählungen und Aufsätze. Zweiter Teil. Hg. von Adrian Braunbehrens, 

Gustav Adolf Benrath und Peter Pfaff. Karlsruhe: C. F. Müller 1990, S. 604-614, hier: S. 614. – Das 



78 | Die Revision des Schwankjuden: Johann Peter Hebel 

  

Hebel muss die genannten Personen nicht nur gekannt, sondern ihnen zumin-

dest wohlgesonnen, wenn nicht sogar verbunden gewesen sein, wenn er ihnen 

nach so vielen Jahren der Abwesenheit Grüße bestellen lässt. Und er macht das 

ganz nach lokaler Manier, wie im Volksmund üblich, beim Rufnamen. Diese jo-

viale Geste dient selbstredend auch der Legitimierung der vorangehenden Aus-

führungen, die immerhin auf dem eigenen Erfahrungsschatz des Verfassers zu 

basieren scheinen.  

Die eigentliche Botschaft der Zeilen richtet sich allerdings an die Adresse der 

versammelten Theologen, denen Hebel zum Zweck der Bibelexegese eine einge-

hende Befassung mit den Juden und ihren Eigenschaften als unabdingbare Vo-

raussetzung ans Herz legt. Die charakteristischen Eigenheiten, von denen Hebel 

nur einige aufzählt, fasst er »national«,205 durch »das Klima des Landes, wo die 

Bibel geschrieben wurde«206 bedingt. Hebel geht in seiner Argumentation davon 

aus, »daß das jüdische Volk, wie alle asiatischen und alle unterdrückten Völker, 

sehr anhänglich an sein Altes sey, und den physischen, psychologischen und 

moralischen Charakter seiner Väter in Palästina im Wesentlichen noch nicht ver-

ändert habe«.207 Diese Annahme berechtige dazu, »die abgeraspelten und ausge-

schiedenen Späne und Schlacken des Volks Gottes, wie sie mir im 49. Grad nörd-

licher Breite durch den Fokus gehen«,208 d. h. die Juden der unmittelbaren Umge-

bung als Anschauungsmaterial heranzuziehen.  

 

Über diese Metapher von den Abfallprodukten der Holzbearbeitung und Erzver-

hüttung darf vor Begeisterung über die Anerkennung der Nachfolgerschaft der 

deutschen Juden nicht hinweggelesen werden, will man Hebels Auffassung ge-

recht werden. Steiger ist zweifelsohne zuzustimmen, wenn er auf das »Skanda-

lon« pocht, Hebel mute »dem glaubenden Christen zu«, »jeden Juden, wenn nö-

tig, auch gegen den Augenschein als heiligen Vertreter des Erstlingsvolkes Gottes 

anzusehen«.209 Dazu zählen selbst die »Betteljuden«, die Hebel in einer Text-

|| 
Sendschreiben erschien ursprünglich in der Zeitschrift Jason (December 1809) unter dem Pseu-

donym Joh. Peter Parm. 

205 Hebel, Sendschreiben (wie Anm. 204), S. 613. 

206 Ebd., S. 604. 

207 Ebd., S. 605f. 

208 Ebd., S. 605. – Der 49. Breitengrad verläuft u. a. durch Karlsruhe. 

209 Johann Anselm Steiger: Wie man lernt, den Fremden von nebenan zu achten. Johann Peter 

Hebels beispielhafter Beitrag zur Emanzipation der Juden. In: Wende-Zeit im Verhältnis von Ju-

den und Christen. Hg. von Siegfried von Kortzfleisch, Wolfgang Grünberg, Tim Schramm. Berlin: 

EB-Verlag 2009, S. 142-166, hier: S. 156. 



 Judenfiguren in den Kalendergeschichten des Rheinländischen Hausfreunds | 79 

  

passage zum Buch Jesaja erwähnt,210 und, ganz entscheidend, der Jude von ne-

benan, der jüdische Nachbar, wie ihn der Thumringer und die Lörracher Juden 

Scheitele und Nausele repräsentieren. Das ist es, was Hebel seinen Lörracher Kol-

legen begreifbar machen möchte.211 

Das Bild von den Spänen und Schlacken fängt aber nicht nur die Versprengt-

heit der Juden, also ihre Diasporaexistenz ein, sondern unterstellt eine Qualitäts-

minderung gegenüber dem biblischen Volk der Israeliten. Hebels Sendschreiben, 

die maßgebliche Quelle zu dessen Auffassung von Juden und Judentum, läuft 

zwar auf ein enthusiastisches Lob der Fähigkeit hinaus, das »Wahre und Schöne 

überall und unmittelbar aus der Natur und dem Leben«212 zu beziehen, wie es die 

»Morgenländer«,213 als welche die Juden apostrophiert werden, vermögen, wäh-

rend die nordische »Arbeitseligkeit« und akademische Strebsamkeit die Deut-

schen um das Eigentliche und eigentlich Lebenswerte bringt, um Charakter, Va-

terlandsliebe, Mut und Tugend;214 dass die Juden bei aller Enge ihrer politischen 

und sozialen Verhältnisse über Würde, Freiheit und Charakter verfügten,215 täu-

sche aber nicht darüber hinweg, dass nach Hebels Auffassung den Juden auch 

negative Charakterzüge eigneten. Hebel verweist auf »das hohe Talent im ne-

ckenden Spott über fremde Leiden den Schmerz der eigenen zu kühlen«, belässt 

es ansonsten bei einem Verweis auf die »blöden Seiten«, über welche die »Ach-

tung für eine anderwärtige Heiligkeit dieses Volks […] den Mantel der Scho-

nung«216 decke. Eine Vertiefung des Themas hätte sich mit der eigentlichen Ab-

sicht des Verfassers nicht vereinbaren lassen.  

Wie im Text angedeutet wird, zählten zu den schlechten Charaktereigen-

schaften der Juden »Weichlichkeit« und »Nachlässigkeit«,217 aber auch ein un-

ehrliches, betrügerisches Wesen, der Hang zu Übervorteilung. Immerhin be-

kenne sich dieses Volk zu einem »Ahnherrn […], der den Bruder um Erstgeburt 

und Erbtheil zu beschleichen, und den Schwiegervater in Mesopotamia zum ar-

men Manne auszuschälen weiß, und nach seiner Heimkunft die unheilbare 

|| 
210 Hebel, Sendschreiben (wie Anm. 204), S. 611. 

211 Hans Otto Horch: »Haggadisches« Erzählen. Johann Peter Hebels »jüdische« Kalenderge-

schichten und ihre Deutung durch Walter Benjamin. In: Juden in Deutschland. Emanzipation, 

Integration, Verfolgung und Vernichtung. Hg. von Peter Freimark, Alice Jankowski, Ina S. Lo-

renz. Hamburg: Hans Christians Verlag 1991, S. 252-272, hier: S. 256. 

212 Hebel, Sendschreiben (wie Anm. 204), S. 610. 

213 Ebd., S. 609. 

214 Ebd., S. 610. 

215 Ebd., S. 612. 

216 Ebd., S. 608. 

217 Ebd., S. 606. 



80 | Die Revision des Schwankjuden: Johann Peter Hebel 

  

Feigheit des schlechten Gewissens auf ewige Zeit dokumentiert«.218 Dieser Satz ist 

aufschlussreich; wie die positiven Eigenschaften der Juden, denen Hebel in sei-

nem Schreiben schier huldigt, ein »nationales Fundament« besäßen, so auch die 

negativen. Das oft kritisierte Handelsgebaren mancher Juden scheine, wie Hebel 

insinuiert, nicht allein historisch den drückenden Bestimmungen verschuldet, 

sondern auch – oder vor allem? – kulturelle Prägung oder Ethos zu sein. 

 

In den Kalendergeschichten spart Hebel nicht aus, was er den Theologen vorent-

hält. Wenn der Rittmeister in der Erzählung »Wie einmal ein schönes Roß um fünf 

Prügel feil gewesen ist« den Juden als »Sohn Jakobs« anredet, ruft Hebel hier ge-

nau diese, qua Erbteil ihm, dem Juden, zugekommene Eigenschaft auf, nämlich 

trotz moralischer Fragwürdigkeit auf seinen (materiellen) Vorteil bedacht zu 

sein. Das Profitdenken scheint, so Hebel, den Juden im wahrsten Sinn des Wortes 

ins Stammbuch geschrieben zu sein. Dass davon allerdings nur die Wenigsten zu 

Reichtum gekommen sind, entgeht Hebels ausgeprägtem Realitätssinn nicht. Zu 

unregelmäßig waren die Einkünfte, zu zahlreich die Unwägbarkeiten, um ein be-

schwerdefreies Dasein sichern zu können. 

 

Für seine Dummheit und Selbsterniedrigung lässt Hebel dem Juden eine Lehre 

erteilen und gibt ihn der Schadenfreude der Wirtshausbesucher und des Lesers 

preis. »Der Hausfreund aber wollt diesen Mutwillen nicht loben, wenn sich der 

Hebräer nicht angeboten hätte«,219 distanziert sich der Erzähler prinzipiell vom 

Einsatz körperlicher Gewalt, um ihn jedoch im vorliegenden Fall zu rechtfertigen. 

»Merke«, appelliert er an die Aufmerksamkeit des Lesers,220 »Wer sich zu fünf 

Schlägen hergibt, um Gewinns willen, der verdient, daß er vier bekommt ohne 

Gewinn. Man muß sich nie um Gewinns willen freiwillig mißhandeln lassen«.221 

Bestätigt der Erzähler vordergründig bestehende Ressentiments, so wirkt die 

Personenzeichnung doch jeder Dämonisierung und Verunglimpfung entgegen. 

Dem »Hausfreund« mag das Anerbieten des Juden zuwider gewesen sein, wider-

wärtig erscheint er dennoch nicht, sondern in seinen Schwächen durchaus 

menschlich, wenn er selbstironisch seine Lage kommentiert. Im Grunde genom-

men handelt es sich bei der Figur um einen Kleinkriminellen, dessen Fähigkeiten 

sich ebenso wie der von ihm angerichtete Schaden in Grenzen halten. Den 

|| 
218 Ebd., S. 608. 

219 Hebel, Kalendergeschichten (ed. Schlaffer/Zils), S. 482. 

220 Bee, Aufklärung und narrative Form (wie Anm. 188), S. 179. – Zur Funktion des »Merke« in 

Hebels Kalendergeschichten s. die Ausführungen dort. 

221 Hebel, Kalendergeschichten (ed. Schlaffer/Zils), S. 482. 



 Judenfiguren in den Kalendergeschichten des Rheinländischen Hausfreunds | 81 

  

eigentlichen Schaden, den es nach der Moral der Geschichte zu beheben gilt, fügt 

er sich selbst zu, und hat dazu auch noch den Spott.  

 

Ob Hebel beim Schreiben der Erzählung, wie Oettinger meint,222 tatsächlich Un-

behagen verspürt und das schlechte Gewissen ihn geplagt haben mag? Mitleid 

hatte er jedenfalls keines. Dummheit und mangelnder Selbstachtung war Hebel 

dermaßen abgeneigt, dass er sie ungeachtet der Herkunft und des Standes dem 

Gespött preisgab. An anderweitig moralisch bedenklichen, ja verwerflichen 

Handlungen stieß er sich hingegen nicht, wenn zu deren Planung und Ausfüh-

rung ein gerüttelt Maß an geistiger Gewandtheit nötig war, die eigene Würde da-

bei gewahrt oder wiederhergestellt wurde und sich der Schaden in Grenzen hielt. 

Im Gegenteil: Hebel legt eine unverhohlene Begeisterung für Spitzbubenstreiche 

an den Tag,223 allen voran für die in launig-ironischem Ton vorgetragenen Schel-

mereien des Zundel-Heiner, Zundel-Frieder und des Roten Dieter, die sich an Ge-

rissenheit und Verstellungskunst zu überbieten suchen. Während in »Die drei 

Diebe« (1809) der Erzähler mit dem Gewaltverzicht um die Sympathie des Lesers 

für seine kriminellen Protagonisten wirbt, legt er die Latte in einer Nachfolgege-

schichte von 1813 (»Wie sich der Zundelfrieder hat beritten gemacht«) bereits hö-

her, wenn es heißt: »[…] der Zundelfrieder stiehlt nie aus Not, oder aus Gewinn-

sucht, oder aus Liederlichkeit, sondern aus Liebe zur Kunst und zur Schärfung 

des Verstandes […].«224 Sogar das von ihm gestohlene Pferd habe er dem Brassen-

heimer Müller zurückerstattet, heißt es in der unmittelbaren Fortsetzung – an-

ders als in der ersten Kalendergeschichte, wo die Zundel-Brüder wegen Pferde-

diebstahls von der Justiz abgeführt werden. 

Aus den Geschichten spricht eine gewisse Wertschätzung »gegengesell-

schaftlicher« (Reinicke) Überlebenskunst mit ihrem Listenreichtum, den Hebel, 

der Volksaufklärer, als Verstandesgebrauch interpretiert und idealisiert, nicht 

|| 
222 Oettinger, »Wollen wir sie verdammen?« (wie Anm. 196), S. 57. 

223 »Zahlreiche Spitzbubengeschichten hat Hebel aus älteren Quellen geschöpft; aber das Gau-

ner- und Vagantentemperament des Zundelfrieders und des Heiners und des roten Dieters ist 

sein eigenes gewesen. Als Junge war er für seine Streiche berüchtigt und vom erwachsenen He-

bel erzählt man, Gall, der berühmte erste Phrenologe, sei einmal ins Badische gekommen; da 

habe man auch Hebel ihm präsentiert und um ein Gutachten gebeten. Aber unter undeutlichem 

Gemurmel habe Gall beim Befühlen nichts als die Worte ›ungemein stark ausgebildet‹ verneh-

men lassen. Und Hebel selber, fragend: ›Das Diebsorgan?‹« (Walter Benjamin: Johann Peter He-

bel. Zu seinem 100. Todestage. In: ders.: Gesammelte Schriften II, 1. Hg. von Rolf Tiedemann und 

Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1980, S. 277-280, hier: S. 278). 

224 Hebel, Kalendergeschichten (ed. Schlaffer/Zils), S. 431. 



82 | Die Revision des Schwankjuden: Johann Peter Hebel 

  

zuletzt einer linguistischen Beschlagenheit wegen, die jede Äußerung auf ihre 

möglichen Bedeutungen hin prüft.  

 

So sind es auch die schlauen und findigen Juden geringen Standes und Anse-

hens, denen Hebel Sympathie entgegenbringt, wenn sie zur Wiederherstellung 

ihrer verlorenen Ehre auf eine List zurückgreifen. In »Glimpf geht über Schimpf« 

(1813) kommt ein jüdischer Hausierer jede Woche in ein Dorf, wo er von den Kin-

dern mit Schmähworten bedacht wird. Um ihnen das »Jud! Jud! Judenmauschel! 

Schaulem lechem!«225 auszutreiben, belohnt er zunächst einen jeden mit einem 

Baselrappen. Als er nach einigen Wochen den Kindern eröffnet, aus Kostengrün-

den keine Münzen mehr verteilen zu können, verweigern ihm die Kinder aus 

Trotz und Enttäuschung die zur Gewohnheit gewordenen Zurufe. 

»Gleiches mit Gleichem« (1815) handelt von einem Schmuser (Handelsver-

mittler), der sich für die willkürliche Schmälerung seiner Vermittlungsgebühr 

durch die Einfädelung eines für denselben Anbieter nachteiligen Geschäfts rächt. 

»Der geistliche Herr von Trudenbach«226 hat Nausel, dem »Juden von Brassen-

heim«, als Entgelt einen Sack Hafer in Aussicht gestellt. Als nach einigen Wochen 

ein Käufer gefunden ist, hat sich der Preis des Hafers aber bereits verdoppelt, 

weshalb sich der Jude mit einem halben anstatt eines vollen Sackes begnügen 

muss. Nach Ablauf eines Jahres sucht der Dechant für ein Paar fette Ochsen einen 

Käufer, und Nausel verfällt auf eine List: Er staffiert einen verarmten Metzger mit 

ehrbaren Kleidern und passenden Accessoires aus, die fälschlich auf dessen 

Wohlhabenheit schließen lassen, und führt diesen als »Adlerwirt« ein. Alsbald 

hat man sich zur allgemeinen Zufriedenheit auf eine Summe geeinigt, und die 

Ochsen werden abgeführt. Mehrere Wochen vergehen, ohne dass der Dechant 

den vereinbarten Betrag ausbezahlt bekommen hätte. Vom langen Warten be-

reits ungeduldig, spricht er Nausel auf den Verbleib des vermeintlichen Adler-

wirts an. »›Na wo wird er bleiben‹, sagte der Nausel ›Er wird warten bis eine 

Dublone das Doppelte gilt, alsdann bringt er Euch statt neunzehn, neun und eine 

halbe [...]‹.«227 

 

Jenseits der Frage nach literarischen Traditionen und Konventionen scheint He-

bel seinen Lesern die Juden so vermittelt haben zu wollen, wie er sie aus eigener 

Anschauung kannte und sie dem Erfahrungshorizont der Leser entsprach, näm-

lich: milieugetreu. Abgesehen von dem weisen Moses Mendelssohn sind es 

|| 
225 Ebd., S. 430. 

226 Ebd., S. 579. 

227 Ebd., S. 581. 



 Judenfiguren in den Kalendergeschichten des Rheinländischen Hausfreunds | 83 

  

Händler, Makler, oft auf dem Weg oder der Durchreise; man trifft sie im Wirts-

haus, wo sie Rast machen, in der Postkutsche oder auf dem Schiff; geographisch 

bewegen sie sich, sofern lokalisiert, im süddeutschen und alemannischen Raum 

(der Schweiz und dem Elsass). Hebels Kalendergeschichten laufen, so Steiger 

»anders als Lessings ›Nathan‹ nicht Gefahr […], das aufgeklärte Salonjudentum 

zu idealisieren und das realexistierende Judentum antijudaistischer Diskreditie-

rung zu überlassen. Insofern steht Hebels Sicht der Juden auf einem höheren Re-

flexionsniveau als diejenige Lessings, deren projüdische Haltung in eine um so 

antijudaistischere im Alltag umzukippen droht«.228 

 

Griffig formuliert: Hebel geht es nicht um »Nathan«, sondern um »den Nausel«. 

Und dieser Nausel, der »Jud von Brassenheim«, ist ein Schmuser oder Handels-

vermittler, der sich für eine Übervorteilung mit einem Streich à la Eulenspiegel 

rächt. »Na, wie jauker«,229 heißt es, als der vermeintlich reiche, in Wirklichkeit 

nahezu mittellose Metzger vorgibt, die Ochsen des schnippischen Dechants kau-

fen zu wollen, und es macht ganz den Eindruck, dass der nichtjüdische Metzger 

diese Worte spricht.  

Die Szene des Viehverkaufs ist in der Sprache der – mehrheitlich jüdischen – 

Viehhändler realitätsgetreu gestaltet. Judendeutsch-jiddische Einsprengsel oder 

syntaktische Besonderheiten gibt es, nicht zur Diskreditierung ihrer Hervorbrin-

ger, sondern zur Erzielung eines Realtitätseffekts, allenthalben. So auch in der 

direkten Rede am Ende der Geschichte, die mit einem überraschenden Nachsatz 

schließt: 

Das artigste an dieser ganzen Geschichte ist die Wahrheit. Der Jud hat es nachgehends sel-

ber erzählt und gerühmt, wie ehrlich der Metzger an dem Scheideweg im Wald mit ihm ge-

teilt habe. »Was er geton hat«, sagte er, »den schönsten hat er für sich behalten, und mir 

den geringern gegiben.«230 

Zum ersten und einzigen Mal ist die Sprache des Juden im Dialog mit anderen 

deutlich als jüdisch gekennzeichnet: die Partizipformen »geton« und »gegiben« 

sind jiddisch, die Syntax hingegen standarddeutsch. Mit seinen Worten reagiert 

er, so impliziert der Text, auf die nach Beendigung seiner Erzählung an ihn ge-

richtete Frage, wie er mit dem Metzger übereingekommen und was nun mit den 

Ochsen geschehen sei. Die Antwort gilt, wie der Kontext nahelegt, einer nicht-

jüdischen Zuhörerschaft, möglicherweise dem Erzähler selbst, repliziert sie doch 

|| 
228 Steiger, Wie man lernt, den Fremden von nebenan zu achten (wie Anm. 209), S. 156. 

229 Hebel, Kalendergeschichten (ed. Schlaffer/Zils), S. 580. 

230 Ebd., S. 581. 



84 | Die Revision des Schwankjuden: Johann Peter Hebel 

  

die sprachlichen Eigenheiten des Fragestellers und unterscheidet sich nur in der 

lautlichen Färbung der Partizipien. Indem der Erzähler auf die »Wahrheit« der 

Geschichte pocht, lässt er die Figur des Juden vorgeblich aus ihrem fiktionalen 

Rahmen heraustreten, was angesichts dessen Namens einigermaßen erstaunlich 

ist: Brassenheim ist, wie Trudenbach, eine erfundene Ortschaft,231 der »Jud von 

Brassenheim« folglich ebenso Fiktion wie dessen Heimatstadt. Die Geschichte 

basiert also, wie der Erzähler behauptet, auf dem Bericht des jüdischen Protago-

nisten, dessen Name ebenso wie der aller anderen Beteiligten nicht nur geändert, 

sondern deutlich markiert fiktionalisiert wurde. Der Vorfall, sofern real, oder die 

Fabel (im erzähltheoretischen Sinn) bot sich einer literarischen Ausgestaltung 

zum Schelmenstück regelrecht an. Der Unterhaltungswert steht im Vordergrund, 

weshalb die Episode nicht, wie in anderen Fällen, mit dem Verweis auf eine 

wahre Begebenheit eröffnet. 

 

Das Ende der Geschichte legt allerdings den Charakter des Schelmenstücks als 

literarisches Konstrukt offen, dessen Machart den Protagonisten klare Positionen 

zuweist: nämlich wer letztlich den Kürzeren zieht und wer über den anderen tri-

umphiert. In Wirklichkeit, so der Erzähler, sei der Ausgang eines solchen Stückes 

weniger eindeutig, und folgten die Geschehnisse nicht der Logik literarischer 

Gattungen, sondern den Konventionen einer gesellschaftlichen Ordnung, mit de-

nen die »geneigten Leser« des Rheinischen Hausfreundes nicht durchweg vertraut 

gewesen sein dürften.  

Wer dem Juden von Brassenheim bei der Ausführung seiner List zu Hilfe 

kommt, ist kein unbeschriebenes Blatt, sondern einer, der sich »wie der Zirkel-

schmied [.] von kleinen Künsten und Projekten«232 nährt. Der erwähnte Zirkel-

schmied, von dem gleich mehrere Kalendergeschichten handeln, ist ein »ver-

lumpter«233 Handwerker, der seine bescheidenen Einkünfte im Wirtshaus ver-

säuft und die Frau hungern lässt, ein »liederlicher«234 Mensch, dessen Gewitztheit 

und Schelmereien auf die Schädigung Unbescholtener abzielen.  

Auf die schauspielerische Leistung des verarmten Metzgers, alias »der Adler-

wirt« angewiesen, hat Nausel, der Jude von Brassenheim, einen Mitstreiter enga-

giert, dem es an der Wiederherstellung von Ehre nicht gelegen ist; von Interesse 

ist allein der in Aussicht stehende Profit, zu dessen Erlangung er sich an keinerlei 

Regeln des guten Anstands gebunden fühlt. Den einträglicheren Ochsen 

|| 
231 Ebd., S. 774: Anm. zu S. 258; S. 815: Anm. zu S. 579. 

232 Ebd., S. 580. 

233 Ebd., S. 244. 

234 Ebd., S. 429. 



 Judenfiguren in den Kalendergeschichten des Rheinländischen Hausfreunds | 85 

  

beansprucht er für seine Dienste, obgleich seine Mühen im Vergleich zu den Auf-

wendungen des Juden gering waren. Einander zu übervorteilen aber gehörte zu 

den Spielregeln dieser wenig solidarischen Schicht von Gaunern und Tunichtgu-

ten, für die der Hausfreund, wie wir bereits gesehen haben, keine Sympathie auf-

bringt. Nachdem er sich der Tat offenbar »gerühmt« hat, gesteht der Jude – selbst-

ironisch oder nicht – ein, um die größere »Gewinnhälfte« gebracht worden zu 

sein, da sich der Metzger bei der Teilung Kompetenzen anmaßte, die ihm als blo-

ßen Mitwirkenden nicht zukommen. So hatte auch Nausel, der Schmuser, ein 

Nachsehen, weil er, obzwar gewitzt, sich mit einem zweifelhaften Gesellen ein-

gelassen hatte – wissentlich, wie anzunehmen ist.  

 

Die Bereitschaft, mit dem Metzger zu kooperieren, wirft kein gutes Licht auf den 

Juden: für seine List war er bereit, mehr auszugeben, als sie nach Maßstäben des 

Erzählers eigentlich wert ist. Gleiches mit Gleichem vergelten zu wollen, wie der 

Titel bereits ankündigt, scheint nicht nur aus dem Grund problematisch, weil die 

christliche Ethik das Vergeltungsprinzip ablehnt, sondern weil, wie besonders in 

diesem Fall, die Folgen nur schwer absehbar und der Aufwand nicht von vornhe-

rein berechenbar sind. Die Frage nach der Integrität des Juden wird hier unwei-

gerlich gestellt.  

Lassen wir einmal die denunziatorische Gleichsetzung von jüdischen Händ-

lern und Gaunertum in judenfeindlichen Kreisen außer Acht, scheint die (räum-

liche) Nähe ambulanter (jüdischer) Händler und herabgewirtschafteter Hand-

werker und Bauern (mitunter) gemeinsame »Projekte« angeregt zu haben. Wer 

viel unterwegs war, traf eben viele unstete Existenzen auf dem Weg. Gerechtfer-

tigt oder nicht, war zumindest die Möglichkeit solcher Beziehungen fester Be-

standteil des Bildes vom jüdischen Händler oder Handelsvermittler.   

 

Hebel hielt es, wie wir am Beispiel der Zundel-Brüder und des Roten Dieter gese-

hen haben, lieber mit den fiktionalen Schelmen,235 die sich zu Helden des Alltags 

stilisieren ließen und deren Verstandesgebrauch Vorbildwirkung besaß. Dazu 

zählt auch ein wenig bemittelter Handelsjude, der gleich in zwei Kalenderge-

schichten Station macht und ein Anverwandter dessen ist, von dem es in einem 

Witz aufklärerischer Prägung heißt, er »handle« mit Verstand.236 Die zweifache 

|| 
235 Die Kalendergeschichte »Die drei Diebe« basiert bekanntlich auf der gleichnamigen Ro-

manze von Johann Heinrich Voß. 

236 »Jude, womit handelst du denn? fragten ein Paar vorwitzige Officiere einen jungen Juden, 

der ruhig seinen Weg ging. Er schwieg – sie wiederholten ihre Frage. Endlich sagt’ er ganz ge-

lassen: Ach womit ich handle, das steht Ihnen doch nicht an. Nun, womit handelst Du denn? Mit 



86 | Die Revision des Schwankjuden: Johann Peter Hebel 

  

Bedeutung der Replik, nämlich (1) klug zu agieren und (2) den eigenen Verstand 

als Handelsgut einzusetzen, exemplifiziert Hebel in der Geschichte vom »Einträg-

lichen Rätselhandel« und der Anekdote »Drei Worte«.  

 

In der ersten Erzählung fährt eine elfköpfige Reisegesellschaft von Basel den 

Rhein hinab;  als Zwölfter gesellt sich ein Jude hinzu, der gegen die Auflage guten 

Benehmens und ein dem Schiffer zu entrichtendes Trinkgeld gnadenhalber mit-

genommen wird. Trotz seiner geringen Barschaft verlässt den Juden seine Zuver-

sicht – und man ist geneigt zu sagen: sein Gottvertrauen – nicht: »Auf dem Was-

ser wird sich auch noch etwas erwerben lassen. Es ist ja schon mancher auf dem 

Rhein reich worden.«237 Zunächst in einen Winkel des Schiffes verfügt und dem 

Gespött der »reichen« Passagiere ausgesetzt, was Hebel als Sünde tadelt, tritt der 

Jude in dem Moment, wo die Gespräche erlahmen und Langeweile sich breit 

macht, mit der rettenden Idee hervor: Rätselraten. Gespielt wird um Geld. Die Er-

wartung, die sich in der Hinwendung an den Juden ausdrückt, er könne für Un-

terhaltung sorgen (»Mausche, […] weißt du nichts, daß uns die Zeit vergeht. 

Deine Väter müssen doch auch auf allerlei gedacht haben in der langen 

Wüste.«),238 wird aber bei Weitem übertroffen – oder enttäuscht. Anstatt sich »an 

der Dummheit oder an dem Witz des Juden zu belustigen«,239 d. h. über ihn zu 

lachen, finden sich die Schiffsreisenden mit einem wahren Meister der Kunst des 

Rätselratens konfrontiert, der eine Frage nach der anderen löst. Der aufmerksame 

Leser muss nicht besonders beschlagen sein, um den Symbolcharakter der Zwölf-

zahl auf die Söhne Israels zu beziehen und in dem verständigen Juden einen lite-

rarischen Wiedergänger des biblischen Josef zu erkennen, der nicht nur Träume 

zu deuten, sondern auch die Verwaltung eines Großreichs zu reformieren und 

leiten wusste. Der rätselratende Jude erfüllt seine Aufgabe so erfolgreich, weil er 

die »sprachlichen Mechanismen«240 der Fragen durchschaut; oft gelingt ihm das 

durch ein Absehen vom unmittelbar pragmatischen Anschein einer Äußerung, 

die auf das Besondere zielt, zugunsten einer Reduktion auf das Allgemeine, 

durch das wörtliche Verständnis einer bildlichen Redewendung oder durch eine 

besonders plastische Veranschaulichung des Sachverhalts. Er verfährt bei der 

Lösung der Rätsel mit dem geübten Verstand eines Bibelkundigen, dem zu jedem 

|| 
Verstand!« (Supplemente zum Anekdotenlexikon für den Leser von Geschmack. Berlin: Hesse 

1785, S. 130.)  

237 Hebel, Kalendergeschichten (ed. Schlaffer/Zils), S. 234. 

238 Ebd., S. 234. 

239 Ebd., S. 234. 

240 Horch, »Haggadisches« Erzählen (wie Anm. 211), S. 258. 



 Judenfiguren in den Kalendergeschichten des Rheinländischen Hausfreunds | 87 

  

Vers immer noch eine alternative Deutungsmöglichkeit einfällt, je nachdem, auf 

welches Wort der Akzent gesetzt und unter welchem Gesichtspunkt der Inhalt 

betrachtet wird. Die Pointe aber, zu der Hebel nach dem rasanten Schlagabtausch 

des Rätselratens ausholt, zeigt den Juden als den gesellschaftlich Unterlegenen, 

der mit der Selbstbezeichnung »armer Jüd« um Verständnis – und Schonung bit-

tet: Als letzter in der Runde hatte er seinen Mitspielern ein Rätsel aufgegeben, 

das, wie nicht anders zu erwarten, keiner raten konnte, und dem Juden alle elf 

Einsätze einbrachte; dass er es aber selbst nicht zu lösen vermochte, das Rätsel 

schlicht unlösbar war, widerspricht den impliziten Regeln des Spiels. Der Jude 

hat aber Glück. Obwohl er sich in seiner Zuversicht und seinem Vertrauen auf die 

eigenen Fähigkeiten in eine Falle manövriert hat, begegnen ihm die Mitreisenden 

mit Nachsicht, »weil sie […] doch das Lachen selber nicht verbeißen konnten, und 

waren reiche und gute Leute, und der hebräische Reisegefährte hatte ihnen von 

Kleinen Kems bis nach Schalampi die Zeit verkürzt«.241 Anstatt mit »Merke« 

schließt die Geschichte mit einer Rechenaufgabe, die vordergründig den jüdi-

schen Geschäftseifer persiflieren mag, aber durchaus ernst im Sinne der Volkauf-

klärung gemeint ist.  

In Hebels Geschichte […] verbindet sich die Kenntnis der Arithmetik mit einem tiefen Ver-

ständnis der Sprachlogik; die beiden Sphären werden als Instrumente der Aufklärung po-

sitiv gewertet. Der Jude wird in einem emphatischen Sinn zu deren Exponenten, und die 

unaufgeklärte nichtjüdische Gesellschaft sollte von seinem Witz lernen, sofern sie es ver-

mag.242  

– Und das nicht (nur) vom frommen und weisen Moses Mendelssohn, sondern 

von einem viel geringeren, der einmal von Basel nach Schalampi (Chalampé im 

Elsass) fährt und ein anderes Mal in Endingen im Wirtshaus sitzt.  

Dort treffen nämlich derselbe Jude und einer seiner ehemaligen Reisegefähr-

ten, ein Gersauer Kaufherr, erneut aufeinander. Und wieder lässt sich der Nicht-

jude, dessen Sinn nach Unterhaltung steht, auf ein Spiel ein und verliert seinen 

Einsatz. Drei Worte kann er nicht nachsprechen, weil er auf das Ablenkungsma-

növer des dritten Wortes, nämlich »Falsch!«, hereinfällt. Anstatt es lautlich zu 

wiederholen, fasst er es als Beanstandung an der getreuen Wiedergabe des zwei-

ten Wortes auf und tritt in einen »unmittelbaren kommunikativen Diskurs«243 ein. 

|| 
241 Hebel, Kalendergeschichten (ed. Schlaffer/Zils), S. 236f. 

242 Horch, »Haggadisches« Erzählen (wie Anm. 211), S. 259. – Vgl. auch Storcks ausführliche 

Interpretation der Geschichte (Storck, Johann Peter Hebel und die Emanzipation der Juden [wie 

Anm. 201], S. 147ff.). 

243 Horch, »Haggadisches« Erzählen (wie Anm. 211), S. 258. 



88 | Die Revision des Schwankjuden: Johann Peter Hebel 

  

Der namenlose Handelsjude, der in kürzester Zeit ein Rätsel nach dem ande-

ren zu lösen vermag, entsprach wohl kaum dem Juden von nebenan, wenn er 

auch Einiges mit diesem gemein hatte. Tatsächlich basiert die Episode auf einer 

Anekdote, die man vom Fürther Badchen Löbele oder Leybele (gest. 1754) zu er-

zählen pflegte: 

[D]er Lustigmacher Löbel in Fürth gab bei einer Hochzeit ein Räthsel auf, und setzte für den 

Nichterrather als Strafe einen Gulden; keiner der Gäste konnte das Räthsel lösen, und jeder 

zahlte die Strafe: als er selbst es nun auflösen sollte, erklärte er sich gleichfalls unfähig, 

aber gleichfalls auch zur Strafe verpflichtet, welche er sogleich erlegte, sodann aber sämmt-

liche Strafgelder einem armen Juden übergab, welcher Tags vorher den reichen Gästen ver-

geblich seine Noth geklagt hatte.244 

Löbeles/Leybeles Possen und Streiche sind Gegenstand zahlreicher Anekdoten, 

die in den jüdischen Gemeinden Süddeutschlands kursierten und auch Nicht-Ju-

den Erzählstoff boten. Aufgezeichnet und gesammelt herausgegeben wurden die 

mündlich überlieferten Geschichten meines Wissens nie. Einzig in der antijüdi-

schen Satire-Reihe Itzig Feitel Sterns Schriften finden sich einige mit Löbele/Ley-

bele (und anderen Spaßmachern) assoziierte Stücke.245  

 

Hebels Bearbeitung löst die Episode aus ihrem rein jüdischen Kontext und ver-

setzt die Szene an einen Schauplatz, der – ähnlich dem oben genannten Postkut-

schenmotiv – die Interaktion von Angehörigen unterschiedlicher Stände und 

|| 
244 [Benedict Jacob] Römer-Büchner: Die Lustigmacher bei den Hochzeiten der Juden. In: Mit-

teilungen des Vereins für Geschichte und Altertumskunde in Frankfurt a. M., Bd 2 (1864), S. 113-

114, hier: S. 113. – Lifschutz geht davon aus, dass Römer-Büchners Darstellung ebenso wie die 

von ihm gebrachte Anekdote auf mündlichen Quellen, d. h. Erinnerungen älterer Leute, beru-

hen. Nach Angaben Lifschutz’ hieß Löbele/Leybele mit richtigem Namen Jeremiah Aryeh und 

war der Sohn des Richters und Korrektors Samuel Zanvel. Löbele/Leybele erlernte das Drucker-

gewerbe und schloss seine Ausbildung 1694 ab, woraufhin er mehrere Jahrzehnte in diesem Be-

ruf tätig war. Als Badchen und Possenreißer machte er sich in Fürth einen Namen und erfreute 

sich nicht nur innerhalb der jüdischen Gemeinde großer Beliebtheit. »To this day«, schreibt 

Lifschutz 1952, »Leybele is no less popular among South German Jews than Hershele Ostropoler 

among Eastern European Jews« (E. Lifschutz: Merrymakers and Jesters among Jews [Materials 

for a Lexicon]. In: YIVO Annual of the Social Sciences 7 [1952], S. 43-83, hier: S. 57). – Namentlich 

erwähnt wird der Fürther Badchen auch in Andreas Würfel: Historische Nachricht von der Ju-

dengemeinde in dem Hofmarkt Fürth. Frankfurt, Prag 1754, S. 141 (Ruth von Bernuth: How the 

Wise Men Got to Chelm. The Life and Times of a Yiddish Folk Tradition. New York: New York 

University Press 2016, S. 53). 

245 »Die schwangere Frau« und »Der pollische Rahf as Soulo-Tänzer« in Die Schabbes Lamp 

vun pollische Messing (1835) und »Die guffene Schiffche« in Gedichter, Perobeln und Schnoukes 

fer unnere Leute. Zweyter Thal, ouder Knoblichblüthe [...] (1833). 



 Judenfiguren in den Kalendergeschichten des Rheinländischen Hausfreunds | 89 

  

Minderheiten unumgänglich macht. Anstelle des über die Grenzen Fürths hinaus 

bekannten Unikums tritt ein namenloser Handelsjude, knapp bei Kasse wie so 

viele seiner Zunft. Der Typus des »einfachen«, »armen« Juden erfährt durch die 

Gestaltung nach prominentem Vorbild eine Aufwertung, indem er sich auf ver-

ständige Weise und mit der Gelassenheit des Überlegenen Rat zu schaffen 

weiß.246  

Rätselraten und Scharadespiel waren »bei den Karlsruher Honoratioren 

beliebt bis zur Unmäßigkeit«247 und dominierten als vornehmliche Geistes- und 

Freizeitbetätigung das gesellige Leben in Kaffeehaus und Wirtsstube. Auch Hebel 

dürfte sein Vergnügen an diesen Runden gehabt haben, wenn dessen Freund 

Christoph Friedrich Kölle in seinen Erinnerungen an Hebel vermerkt:  

Fabelhaft unsinnige Rätsel gehörten zu unserer täglichen Belustigung an der Wirtstafel im 

Gasthof zum Erbprinzen. Tieck, damals sehr gichtkrank, speiste daselbst. Unser tolles Trei-

ben bewog ihn, anderwärts sein Mittagsmahl zu suchen, da hörte er aber stets dieselben 

Rätsel, welche inzwischen in Umlauf gekommen waren, und kapitulierte demnach mit uns, 

wir sollten es bis zum Nachtisch unterlassen, was aber schlecht gehalten wurde, indem der 

oder die, wem etwas recht Tolles durch den Kopf ging, unwillkürlich auflachte und nun 

nicht umhin konnte, den Vertrag zu brechen.248  

Der rasante Schlagabtausch in der Erzählung ist wohl eine Reminiszenz an den 

fiebrigen Eifer, mit dem im »Erbprinzen« und anderswo der Geist sich am vorder-

gründig Unsinnigen schärfte und an die gesellige Dimension des Wettstreits. 

 

Am Rande thematisiert die Geschichte eine Erwartungshaltung, die der Haus-

freund selbst bedient, nämlich den Anspruch auf Unterhaltsamkeit. Die Gegen-

wart eines Juden stellt Kurzweil und Zerstreuung in Aussicht: entweder kann 

man – einen Hang zum Sadismus vorausgesetzt – sich an dessen »Dummheit« 

|| 
246 Hebel dürfte noch weitere jüdische Anekdoten gekannt haben, möglicherweise auch die 

um Schaffte-Züschen, von dem Dalberg zu berichten weiß, er habe »nebenbei auch etwas der 

Straßenräuberei« oblegen und »sich im ersten Jahrzehnt des 19. Jahrhunderts in einem Hause, 

von der Gendarmerie belagert, an seinem Gebetsriemen« erhängt (Julius Dalberg: Volkskunde 

der Hessen-Kasseler Juden. In: Geschichte der jüdischen Gemeinde Kassel, unter Berücksichti-

gung der Hessen-Kassler Gesamtjudenheit. Hg. von der Israelitischen Gemeinde Kassel. Kassel: 

H. Grünbaum 1931, S. 110-168, hier: S. 163). Ob der ebenfalls von Dalberg unter den »hessisch-

jüdischen Originale[n]« erwähnte Gerschen-Mamerschen (ebd.) ein Zeitgenosse Hebels war, ließ 

sich nicht ermitteln. 

247 Hannelore Schlaffer: Nachwort. In: Johann Peter Hebel. Die Kalendergeschichten (wie 

Anm. 182), S. 687-721, hier: S. 696. 

248 Christoph Friedrich Kölle: Zu Hebel’s Ehrengedächtnis vom Adjunkten des Rheinländ. 

Hausfreundes, 1842, zitiert nach Hebel, Kalendergeschichten (ed. Schlaffer/Zils), S. 746. 



90 | Die Revision des Schwankjuden: Johann Peter Hebel 

  

delektieren, oder sich aber von dessen »Witz« die Zeit vertreiben lassen. Anders 

gesagt: Juden waren aus Perspektive der christlichen Mehrheitsgesellschaft im-

mer für einen Scherz gut. In den Schwänken und Anekdoten der Frühen Neuzeit 

ging das Lachen fast durchweg auf Kosten der Juden, bei Hebel sind es in der 

Mehrheit der Fälle die jüdischen Protagonisten, deren Wortgewandtheit und Fin-

digkeit dem Leser Vergnügen bereiten.  

 

Anklänge an frühere Schwänke und Stücklein finden sich bei Hebel allenthalben 

– ein weiteres Indiz dafür, wie verbreitet und für die Wahrnehmung von Juden 

maßgeblich sie über Jahrhunderte blieben. In diesem Zusammenhang sei an die 

Kalendergeschichte vom »Thalhauser Galgen« erinnert: Einem trunksüchtigen 

Vogt wird, während dieser seinen Rausch ausschläft, ein falscher Befehl in die 

Rocktasche geschoben, an dessen Richtigkeit zweifelnd er dennoch zur Ausfüh-

rung gezwungen wird. Demnach solle er sich kommenden Tags mit vierundzwan-

zig Männern und sämtlichen Schulkindern am Thalhauser Galgen einfinden, um 

der öffentlichen Exekution von drei Juden beizuwohnen. In strömendem Regen 

harrt die versammelte Menge stundenlang der Delinquenten, bis man allmählich 

gewahr wird, zum Narren gehalten worden zu sein. »Kurz es kam eben nie-

mand.«249  

Da Hinrichtungen als abschreckendes Exempel, insbesondere an die Jugend, 

bis weit ins 19. Jahrhundert öffentlich vollzogen wurden, ranken sich nicht we-

nige Geschichten um dieses makabre Schauspiel, darunter Schwänke und Anek-

doten, in denen Juden angesichts ihrer bevorstehenden Exekution noch einen 

markanten Ausspruch tätigen.250 In der Erzählung des Hausfreunds sind die hin-

zurichtenden Juden, mit denen eine Unterhaltung besonderer Art in Aussicht ge-

stellt wird, reine Enttäuschung, da frei erfunden. Eine Chimäre, von mutwillig 

vergossener Tinte ins Leben gerufen. Geschickt lenkt der Erzähler die Aufmerk-

samkeit des Lesers auf diesen im Kontext der Erzählung scheinbar nebensächli-

chen Umstand, wenn die Kalendergeschichte mit einem Vorgriff eröffnet: »Wann 

bringt man denn die Juden? Es kommt ja niemand.«251 Unmittelbar an diesen Vor-

wurf schließen sich die Geschehnisse des Vortags, bis die Handlung soweit auf-

gerollt worden ist, dass der Vorwurf an den Vogt erneut, diesmal gegen Ende der 

Erzählung, wiederholt und erweitert wird: »Wann bringt man denn die Juden? Es 

|| 
249 Hebel, Kalendergeschichten (ed. Schlaffer/Zils), S. 598. 

250 Kirchhof, Wendunmuth (ed. Österley), Bd II, S. 239f.: II, 189. – Das wohl bekannteste Bei-

spiel für eine Erzählung, die mit der öffentlichen Exekution eines Juden endet, ist Grimms Mär-

chen »Der Jude im Dorn« (KHM 110). 

251 Hebel, Kalendergeschichten (ed. Schlaffer/Zils), S. 594. 



 Judenfiguren in den Kalendergeschichten des Rheinländischen Hausfreunds | 91 

  

kommt ja niemand. Oder sind wir gar zuletzt Euere Narren[?]«252 Dem schriftlich 

Verbürgten und mündlich Umlaufenden ist nicht immer zu trauen, handelt es 

sich doch bei jeder Art von »Verdichtung«, also Literatur, um eine Vortäuschung 

von Realität. Nicht alles, was einem erzählt werde, dürfe man für bare Münze 

nehmen, nicht zuletzt aus dem Grund, weil die Umstände der Entstehung weit-

gehend im Dunklen liegen und nur in seltenen Fällen vollständig nachvollzieh-

bar seien. 

 

Der Hausfreund mahnt wiederholt zu Skepsis und Wachsamkeit selbst gegen-

über den eigenen Erzählungen, macht sich aber auch die Erkenntnis von der 

Steuerbarkeit und Modifizierbarkeit des mündlichen und schriftlichen Aus-

drucks für den Zweck der Bewusstseinsbildung in eigener, aufklärerischer Ange-

legenheit nutzbar. Etwa dann, wenn die Reaktion der Schiffspassagiere auf einen 

Gesinnungswandel schließen lässt. Hatte sich zunächst ihre Geringschätzung in 

verächtlichen Witzeleien ausgedrückt, ist das Lachen am Ende der Erzählung ein 

verblüfftes, nachsichtiges, wenn sich der Jude beschämt in den Fallstricken sei-

ner eigenen Findigkeit verheddert. Interaktion erzeugt Empathie und Bewunde-

rung für den geistig Gewandten, Überlegenen, so die Erzählung. Eine Wunsch-

vorstellung? Schon eher der pädagogisch motivierte Entwurf einer Wirklichkeit, 

die, sofern literarisch überzeugend präsentiert, Einfluss auf den Lauf der Dinge 

nehmen kann.253 Die Stärke der Kalendergeschichten liegt in deren Gestaltung 

und Darbietungsweise, die Vielschichtigkeiten und Ambivalenzen zulassen und 

dem geneigten Leser nahelegen, es dem Hausfreund gleich zu tun, nämlich em-

pathisch und kritisch zu sein. 

Hebel geht es also darum, mehr mit den Juden als über die Juden zu lachen. 

Gelacht wird aber allemal.  

 

|| 
252 Ebd., S. 579f. 

253 Siehe dazu auch die Erzählung »Der gläserne Jude« (Hebel: Kalendergeschichten [ed. 

Schlaffer/Zils], S. 499f.), die aus heutiger Perspektive weder als aufgeklärt noch als judenfreund-

lich bezeichnet werden kann, wenn ein polnischer Jude von einem Husaren schwer misshandelt 

wird. Was die Episode allerdings von anderen ähnlichen Zuschnitts unterscheidet, ist der darin 

statthabende Gesinnungswandel des Husaren. Der Jude greift in seiner Not zu einer unmittelbar 

durchschaubaren List. Er täuscht mit seiner Stimme vermeintlich das nicht imitierbare Geräusch 

brechenden Glases vor, um den Eindruck zu erwecken, in dem vom Husaren »mit Leibeskräften« 

malträtierten Sack befinde sich Glas – und kein Mensch. »Item, es half Etwas. Denn der Einfall 

kam dem Husaren selbst so lächerlich vor, daß schon sein halber Zorn gebrochen war« (ebd., 

S. 500). 



92 | Die Revision des Schwankjuden: Johann Peter Hebel 

  

Was Juden primär den Ruf eintrug, über einen ausgeprägten Sinn für Humor bzw. 

»Witz und Geistesgegenwart« zu verfügen, lässt sich kaum eindeutig klären: Wa-

ren es tatsächlich »die zumeist aus Not geborene List« und »kluge Schlagfertig-

keit, die Hebel an einigen seiner Judengestalten demonstriert [Hervorhebung 

A. L.]« und »dabei deutlich als ein kompensatorisches Hilfsmittel gegen die Be-

drängnis äußerer Zurücksetzung oder Unterdrückung dargestellt wird«?254 Oder 

doch die Gestaltung von Judenfiguren in den humoristisch-satirischen literari-

schen Gattungen, die sich zwar vornehmlich über die Dummheit der Juden mo-

kieren, aber auch witzige Aussprüche zu kolportieren wussten?  

 

Gerade den Landjuden wird gelegentlich nachgesagt, sie hätten über einen aus-

geprägten Sinn für Humor bzw. Witz und Geistesgegenwart verfügt. Lippmann 

Moses Büschenthal, der für die »erste[] deutschsprachige[] Anthologie jüdischer 

Witze von einem jüdischen Herausgeber«255 verantwortlich zeichnet, erklärt diese 

Fertigkeit sozialpsychologisch unter Verweis auf die rechtliche Benachteiligung, 

Unterdrückung und Verfolgung der Juden: »Daß aber die Juden insgemein so wit-

zig sind, glauben wir ihrem, Jahrhundertelang erlittenen Druck, zuschreiben zu 

müssen. Noth und Schwäche –  dieß lehrt uns das weibliche Geschlecht – gebä-

ren die List, und List ist Mutter des Witzes; daher man auch unter den gedrückten 

und dürftigen Landjuden denselben bey weitem häufiger, als bey den reichern, 

antrifft.«256 Im Umgang mit der christlichen Mehrheit zur Vorsicht gezwungen, 

konnten Juden mit dem mildernden Effekt eines evozierten Lachens rechnen, 

wenn ihr Handeln oder eine Aussage Gefahr lief, als anstößig aufgefasst zu wer-

den. Die Annahme, sie hätten als Angehörige einer unterdrückten Minderheit 

den Vorteil der witzigen Replik erkannt und sich zunutze gemacht, lässt sich 

leicht nachvollziehen, zumal die wirtschaftliche Abhängigkeit sie dazu zwang, 

ihre christliche Klientel nicht zu verärgern und nach Möglichkeit bei Laune zu 

halten. Der Volksmund wusste Schlagfertigkeit und Originalität im Ausdruck 

durchaus zu schätzen und sorgte für die rege Verbreitung diverser Stücklein und 

Sprüchlein – besonders im ländlichen Raum, wo die Möglichkeiten zur Zerstreu-

ung beschränkt waren.  

|| 
254 Storck, Johann Peter Hebel und die Emanzipation der Juden (wie Anm. 201), S. 144f. 

255 Gunnar Och: Die Erfindung des jüdischen Witzes. Diskursanalytische Beobachtungen an 

Texten des frühen 19. Jahrhunderts. In: Der jüdische Witz. Zur unabgegoltenen Problematik ei-

ner alten Kategorie. Hg. von Burkhard Meyer-Sickendieck und Gunnar Och. Paderborn: Wilhelm 

Fink 2015, S. 29-48, hier: S. 41. 

256 L. M. Büschenthal: Sammlung witziger Einfälle von Juden, als Beyträge zur Characteristik 

der Jüdischen Nation. Elberfeld: H. Büschles 1812, S. IV. 



 Judenfiguren in den Kalendergeschichten des Rheinländischen Hausfreunds | 93 

  

Eine Bekräftigung erfährt diese These von unerwarteter Seite – den Krimina-

listen und Kriminalhistorikern des jüdischen Gauner- und Bandenwesens. 

Thiele, weder Anti- noch Philosemit, verweist in seiner einzig für den Amtsge-

brauch intendierten Studie wiederholt auf die »größere Schlauheit und Ver-

schmitztheit« der jüdischen Gauner, als auch auf deren »größere Geschicklich-

keit bei [der] Ausführung« ihrer Verbrechen.257 Durch seinen Sprachgebrauch 

und denunziatorische Unterstellungen als Judenfeind erkennbar, äußert sich 

Stuhlmüller ähnlich, wenn auch entschieden zurückhaltender: Betrügereien von 

jüdischen Gaunern seien »höchst verschmitzter Art«,258 und jüdische Verbrecher 

»stets schlauer als die christlichen«.259  

 

Alles, was literarische Form annimmt – und sei es eine mündliche –, folgt dabei 

Konventionen des Erzählens und der Figurengestaltung. Nicht minder maßgeb-

lich für das Bild vom gewitzten und witzigen Juden, oder zumindest dessen Kon-

turierung und Popularisierung, war eine an überkommenen Klischees soziali-

sierte Erwartungshaltung: Juden begegnete man stets voreingenommen und 

suchte, bewusst oder unbewusst, nach einer Bestätigung bekannter Züge. Geris-

senheit und Schlagfertigkeit waren Spielarten einer geistigen Überlegenheit, die 

man durchaus fürchtete, in domestizierter Form, d. h. frei von magischen Vor-

stellungen, aber auch faszinierend finden konnte. Übersetzt in die Begriffe der 

Volksaufklärung bestand dieses »jüdische Ingenium« in einem Mehr an Verstand 

– oder eben »Witz« in der zweifachen Bedeutung des Wortes. Bemerkenswert je-

doch ist, dass Selbstironie oder die Erzielung eines humoristischen Effekts durch 

Herabsetzung des Eigenen in Ansätzen bereits in der Frühen Neuzeit als charak-

teristisch jüdisch angesehen wurde.  

|| 
257 A. F. Thiele: Die jüdischen Gauner in Deutschland, ihre Taktik, ihre Eigenthümlichkeiten 

und ihre Sprache, nebst ausführlichen Nachrichten über die in Deutschland und an dessen Gren-

zen sich aufhaltenden berüchtigsten [!] jüdischen Gauner. Nach Kriminalakten und sonstigen 

zuverlässigen Quellen bearbeitet und zunächst praktischen Criminal- und Polizeibeamten ge-

widmet. Bd 1. 2. Aufl., Berlin: Selbstverlag 1842, S. 10. – Vgl. dazu Simon, Vernachlässigte Quel-

len zur Sozial- und Kulturgeschichte der deutschen Juden (wie Anm. 197), S. 278. 

258 Karl Stuhlmüller: Vollständige Nachrichten über eine polizeyliche Untersuchung gegen jü-

dische, durch ganz Deutschland und dessen Nachbarstaaten verbreitete Gaunerbanden. o. O. 

1823, S. XXII. 

259 Ebd., S. XXVII. - Avé-Lallemant merkt lediglich an, jüdische Gauner gingen »mit viel mehr 

Ruhe, Ueberlegung und Consequenz« zu Werke (Friedrich Christian Benedict Avé-Lallemant: 

Das deutsche Gaunerthum in seiner social-politischen, literarischen und linguistischen Ausbil-

dung zu seinem heutigen Bestande. Zweiter Theil. Leipzig: Brockhaus 1858, S. 7). 



94 | Die Revision des Schwankjuden: Johann Peter Hebel 

  

Hatte der voraufklärerische Diskurs – sofern nicht paradoxerweise ein Man-

gel an Verstand unterstellt wurde – fast ausschließlich die destruktiven Seiten 

jüdischen Scharfsinns und Sprachfertigkeit beanstandet, bewertet Hebel jüdi-

schen »Witz« als ein besonders entwickeltes Sensorium für die Nuancen sprach-

licher Kommunikation positiv. Im folgenden Kapitelabschnitt wenden wir uns 

wieder dem Lachen über die Juden zu. 

 


