
 Dieses Werk ist lizenziert unter  Open Access. © 2020 Almut Laufer, publiziert von De Gruyter. 

der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783110674255-003 

2 Die Juden in der Verlachtradition 

Kehren wir zurück zu Siegwart und seinen Mitreisenden in der Postkutsche auf 

dem Weg nach Ingolstadt und fassen einmal nicht Repräsentanz, Konnotation 

und Zuschreibungen ins Auge, sondern den Handlungsverlauf. Und so stellt sich 

die Frage: Was wird hier, im wahrsten Sinn des Wortes, eigentlich gespielt? Einen 

Hinweis darauf liefert die unmittelbare Fortsetzung. Während Kaspar sein Des-

interesse mit einsilbigen Antworten bekundet, »spotteten« der Offizier und der 

Kondukteur »beständig über den Juden, fragten ihn verschiedenes; und wenn er 

zu erzählen anfieng, lachten sie über ihn«.130 Und in der Fortsetzung lesen wir: 

»Gegen Abend wurde der Jude, der sein Abendgebet verrichten wollte, von dem

Offizier unaufhörlich so geneckt, daß er sich endlich, ungeachtet des ärgsten Re-

gens, aus dem Wagen hinaussetzte, und die ganze Nacht da sitzen blieb.«131 Dem

Offizier und Kutschenführer dient der Jude zur eigenen Belustigung. Sie weisen

ihm dabei die Rolle zu, die Judendarstellungen bis über das 18. Jahrhundert hin-

aus zu erfüllen hatten, nämlich eine burleske.

In der ersten Etappe der Reise inszenieren Offizier und Kondukteur allerdings ei-

nen regelrechten Judenschwank, der selbst an der Textoberfläche des Romans 

noch Merkmale der Gattung bewahrt. Mit »Mauschel«, dieser zum Spottnamen, 

zum diffamierenden Appellativ umgemünzten Kose-/Diminuitivform des asch-

kenasischen Mausche/Mosche, wird der Jude angesprochen, der sogleich in Ge-

schrei und Lamentationen verfällt. Das hochdeutsche »o weh« ersetzt zwar das 

sonst übliche »au weih«, wie auch die Fortsetzung keine jiddischen Dialektworte 

enthält, bewahrt aber den Gestus des Unbeherrschten und Wehleidigen. Dazu 

weist die Handlung Konstruktionsfehler auf, stillschweigend hingenommene Un-

wahrscheinlichkeiten, wie sie typischerweise volkstümlichen Erzählungen und 

Bühnenstücken eignen, die so zielstrebig auf eine Pointe zusteuern, dass der Re-

alitätsbezug der Kurzweil zum Opfer fällt. Wie sollte etwa die Anwesenheit eines 

toten Schweines (olfaktorisch) unbeachtet geblieben sein? Nicht das Szenario 

selbst,132 sondern die Plumpheit der Ausführung verrät die literarische Tradition 

|| 
130 Miller, Siegwart (wie Anm. 65), S. 542. 

131  Ebd., S. 543. 

132 Dass Juden der Verzehr von Schweinefleisch aufgenötigt wurde, man sie in Schweineställe 

sperrte oder sie auf andere Weise mit Schweinen oder Schweinefleisch drangsalierte, belegen 

zahlreiche Beispiele: »Die offensichtliche Andersartigkeit [der Juden] wurde unterstrichen, das 

Unvertraute wurde dem Spaß, Spott und Haß preisgegeben. Die Ansatzpunkte waren zunächst 



54 | Die Juden in der Verlachtradition 

des Schwanks, der, episch überformt und verfremdet, im Roman keinen komi-

schen Effekt erzielt.  

Zur Schwankliteratur der Frühen Neuzeit 

Das klassische deutsche Schwankrepertoire geht im Wesentlichen auf das Zeit-

alter des Humanismus und der Reformation zurück, wo die Gattung nach Vorbild 

der italienischen Fazetie133 eine erste Hochblüte erlebte. Spöttisch aufs Korn ge-

nommen wurden darin soziale Typen wie die in ihren Begierden äußerst weltli-

chen »Pfaffen« und Mönche, einfältige Bauern, ehebrecherische Weiber, betrü-

gerische Wirte, habgierige Kaufleute u. a.134 Die Liste an satirisch ausgeschlach-

teten Lastern ließe sich erweitern, soll hier aber in erster Linie einen Eindruck der 

Derbheit vermitteln, die einem Genre eignet, wo Sexualität, Skatologisches und 

Brachialgewalt offen zur Schau gestellt werden. Andererseits verweisen sie auf 

die gesellschaftlichen Diskurse einer Zeit, die konfliktreich ausgetragen den 

rechten Glauben, Frondienst, Bauernstand und Weiblichkeit zum Gegenstand 

hatten (Reformation, Bauernkriege, Hexenverbrennungen). Juden treten in den 

Schwänken zwar bedeutend seltener in Erscheinung als andere Figuren, sie ge-

hören aber dennoch zur fixen Besetzung und kommen, je nach Autor, einmal 

mehr oder weniger zum Auftritt.135 Das darin vermittelte Bild des Juden gründet 

|| 
Bürgertum ergötzte sich mit perverser Lust an diesen kuriosen Merkwürdigkeiten; [...] Dem 

Landvolk dienten sie zu schlichteren, aber nicht minder handgreiflichen Belustigungen. Die Ju-

densau, das ekle Requisit der antijudaistischen Flugblattliteratur, wurde auf dem flachen Land 

zum Anlaß für gemeine Späße. Der Herr von Eyb ließ 1718 einen Hohebacher Juden in einem 

Schweinestall incarcerieren. Sogar der Proselyt Harpstatt, dessen Feindschaft gegen das Juden-

tum fast keine der üblichen Vokabeln und Unterstellungen vergaß, klagte, daß »die Christen die 

Juden auf allerhand Weise muthwillig« plagen, wie z. B. »mit Zunöthigung Schweinen Fleisch 

Speck Bratwürst zu essen solche in ihre Häuser zu werfen oder ihnen in die Kleider heimlich zu 

schieben« (Jeggle, Judendörfer in Württemberg [wie Anm. 13], S. 19f.). – Ähnliche Beispiele 

bringt auch Schudt, Jüdische Merckwürdigkeiten (wie Anm. 71), VI. Buch, 15. Cap., § 22, S. 281. – 

Johann Adam Wening: Historisch- und moralische Erzählungen für den gemeinen Mann und die 

Jugend. München 1784, S. 107-111. 

133  Für eine ausführliche Darstellung des Texttyps Fazetie s. Johannes Klaus Kipf: Cluoge ge-

schichten. Humanistische Fazetienliteratur im deutschen Sprachraum. Stuttgart: S. Hirzel 2010 

(Literaturen und Künste der Vormoderne; 2), S. 19ff., bes. S. 29-31. 

134 Leander Petzold: Nachwort. In: Deutsche Schwänke. Hg. von Leander Petzold. Stuttgart: 

Reclam 1979, S. 361-400, hier: 370. – Sonja Zöller: Judenfeindschaft in den Schwänken des 

16. Jahrhunderts. In: Daphnis. Zeitschrift für Mittlere Deutsche Literatur und Kultur der Frühen 

Neuzeit 23 (1994), H. 2-3, S. 345-369, hier: 348. 

135  S. dazu Gutsche, Zwischen Abgrenzung und Annäherung (wie Anm. 72), S. 84, 89, 383. 



 Zur Schwankliteratur der Frühen Neuzeit | 55 

  

auf popularisierten mittelalterlichen Lehren über ein beharrliches Festhalten an 

einer längst obsoleten Lehre, die unterstellte Verhöhnung des christlichen Glau-

bens und der Gestalt des jüdischen Wucherers. In den Schwänken entzündet sich 

der Konflikt mit Nichtjuden am Religiösen, wenn etwa Laiendisputationen insze-

niert, jüdische Konvertiten diffamiert oder Besonderheiten jüdischer Lebenspra-

xis verspottet werden, oder kristallisieren sich Charaktereigenschaften aus, die 

expressis verbis als dem Volk eigen verstanden werden (»Iudaeus, cuius generis 

mos est omnia tacite speculari et explorare […]« / »Ein Jud, deren Eigenschaft ist, 

alle Ding heimlich zu erforschen und zu ergründen [...]«).136 Geprellte und über-

vorteilte Juden bekommen den gerechten Lohn für ihre Habgier. Humanistische 

Gesinnung und der Geist der Renaissance mindern die bestehenden Vorurteile 

und Feindseligkeit gegen die Juden nicht, sie verleihen ihnen lediglich eine neue 

literarische Form und geben sie der Lächerlichkeit preis. Die Schwänke sind prin-

zipiell frei von übernatürlichen Erscheinungen und Magie und setzen sich klar 

von den Sagen und Legenden ab, die seit Jahrhunderten den Aberglauben über 

die Juden schürten, indem ihnen Brunnenvergiftungen, Hostienfrevel, Ritual-

morde, Teufelspakt und Zauberkräfte angedichtet wurden.137 Dass aber Geschich-

ten über Ritualmorde und ähnlicher Aberglaube, oft in Form von Spruchgut oder 

sonst wie als Volksmund gekennzeichnet,138 im Sammelsurium der (späteren) 

|| 
136 Heinrich Bebels Facetien. Drei Bücher. Historisch-kritische Ausgabe von Gustav Beber-

meyer. Leipzig: Karl W. Hiersemann 1931 (Bibliothek des Literarischen Vereins in Stuttgart; 276), 

S. 61 (II, 46: De mercatore et Iudaeo). – Übersetzung: Heinrich Bebels Schwänke. Zum ersten 

Male in vollständiger Übertragung hg. von Albert Wesselski. Bd 1. München, Leipzig: Georg Mül-

ler 1907, S. 68. 

137  Ein Schwank aus Wickrams Rollwagenbüchlein persifliert diese volkstümliche Einstellung 

sogar und stellt dabei die Naivität der bäuerlichen Landbevölkerung bloß. In der 48. Geschichte 

(»Einem juden bueßt einer den hůsten«) kehrt ein »alter jud« in ein Wirtshaus ein und verlangt 

nach einem anstrengenden Ritt in sengender Hitze ein Glas Wasser. Als er seinen Durst begierig 

gelöscht hat, beginnt er heftig zu husten. Auf die Frage der bereits angetrunkenen Bauern, was 

geschehen sei, antwortet der Jude scherzhalber, er huste einen Regen. Die Bauern verstehen die 

hyperbolische Ausdrucksweise jedoch ganz wörtlich und ziehen den Juden zornig für die anhal-

tende Dürreperiode zur Verantwortung (Georg Wickrams Werke. Hg. von Johannes Bolte. Bd 3: 

Rollwagenbüchlein. Die Sieben Hauptlaster. Tübingen: H. Laupp 1903 [Bibliothek des Litterari-

schen Vereins Stuttgart; 229], S. 64f.).  

138 Beispiele dafür finden sich u. a. in Kirchhofs Sammlung Wendunmuth (1563-1603): »Von al-

ter her ist ein geschwetz gewesen, die Jüden vermögen ohne Christen blut nicht sein oder leben 

[…] welches etliche also deuten: [nämlich im übertragenen Sinnd] Wenn sie nicht sollten den 

Christen ire nahrung, sauren schweiß und blut abwuchern, schinden oder schaben, vermöchten 

sie nicht leben, das ist, sich ernehren oder erhalten« (Hans Wilhelm Kirchhof: Wendunmuth. 

Hg. von Hermann Österley. Bd III. Tübingen: H. Laupp 1869 [Bibliothek des Litterarischen 



56 | Die Juden in der Verlachtradition 

  

»Schwanksammlungen«139 Platz finden, zeugt davon, dass althergebrachte An-

schauungen und Zeitgeist einander nicht ausschließen. Als Gattung unterschei-

det sich der Schwank jedenfalls grundlegend von den Bearbeitungen magisch-

mythischer Erzählstoffe. »Von der Intention ihrer Autoren her«, resümiert Petzold, 

»sind die Schwankbücher primär ›Sammlungen‹ witziger Erzählungen über sozi-

ale Typen und gesellschaftliche Situationen komischen Zuschnitts, die zur Un-

terhaltung eines breiten Publikums bestimmt sind und deren Unterhaltungs-

zweck jeder anderen Tendenz widerspricht.«140 

 

Gelacht wird hämisch auf Kosten der Juden. Das illustriert der beispiellose Erfolg 

zweier Schwankanekdoten, die stofflich mittelalterlichen Exempelsammlungen 

entnommen sind und über Jahrhunderte hinweg in nahezu jede Schwanksamm-

lung Eingang gefunden haben: Zum einen der »Jude in der Senkgrube«, der am 

Schabbat nicht von seinen Glaubensbrüdern und am Sonntag nicht von den 

christlichen Behörden unter Berufung auf das jeweils geltende Arbeitsverbot be-

freit werden kann;141 zum anderen die »Geschichte von der Geburt des Judenmes-

sias«,142 wo ein Christ (Mönch, Kleriker) die noch ledige Tochter eines Juden 

schwängert und seinen Fehltritt dadurch zu vertuschen sucht, indem er den El-

tern auf trügerische Weise bedeutet, bei dem ungeborenen Kind handele es sich 

um den Messias. Als jedoch ein Mädchen zu Welt kommt, wird die Prophezeiung 

|| 
Vereins in Stuttgart; 97], S. 366: V,132). S. dazu Gutsche, Zwischen Abgrenzung und Annäherung 

(wie Anm. 72), S. 66.  

139 Bei den sog. »Schwanksammlungen« des 17. Jahrhunderts handelt es sich um Kompilatio-

nen von Texten, die unterschiedlichen, bisweilen nur mehr schwer voneinander zu unterschei-

denden Gattungen angehören, etwa Exempeln, Predigtmärlein, Fabeln, Sprichwörtern, Faze-

tien, Schwänken, Rätseln, Anekdoten, Berichten über merkwürdige Begebenheiten, etc. (Gut-

sche, Zwischen Abgrenzung und Annäherung [wie Anm. 72], S. 43).  

140 Die Fazetien-Literatur in der Tradition Poggios und Bebels erfüllte vorrangig den von ihr 

intendierten Zweck der recreatio, dem der Anspruch auf Satire untergeordnet war (Kipf, Cluoge 

geschichten [wie Anm. 133], S. 52ff., 284). 

141 Elfriede Moser-Rath: »Lustige Gesellschaft«. Schwank und Witz des 17. und 18. Jahrhun-

derts in kultur- und sozialgeschichtlichem Kontext. Stuttgart: Metzler 1984, S. 258f. – Gutsche, 

Zwischen Abgrenzung und Annäherung (wie Anm. 72), S. 57f. – Zöller, Judenfeindschaft (wie 

Anm. 134), S. 355.  

142 Wie Zöller vermerkt, findet sich die Erzählung »in ihren wichtigsten Erzählteilen schon im 

beginnenden 13. Jahrhundert bei dem Zisterziensermönch Caesarius von Heisterbach in seiner 

offenbar für Novizen verfaßten Exempelsammlung, dem Dialogus miraculorum [II, 24]« (Zöller, 

Judenfeindschaft [wie Anm. 134], S. 350). – Vgl. Gutsche, Zwischen Abgrenzung und Annähe-

rung (wie Anm. 72), S. 44f., 49ff. – Bearbeitungen des Erzählstoffs finden sich sogar noch im 19. 

Jahrhundert, etwa bei so unterschiedlichen Autoren wie Itzig Feitel Stern (Das Schabbesgärtle 

vun unnere Leut, 1832) und Jakob Wassermann (Die Juden von Zirndorf, 1897). 



 Zur Schwankliteratur der Frühen Neuzeit | 57 

  

Lügen gestraft und die erwartungsvoll herbeigeeilte Judenschaft bitter ent-

täuscht. 

 

Gelacht wird gelegentlich auch mit den Juden, besonders dann, wenn ein erbit-

terter Feind der Reformation Zielscheibe des Spotts ist. Bekannt ist die Anekdote 

von einem sächsischen Hofjuden, der, soeben aus Rom zurückgekehrt, die dort 

herrschenden Zustände als Beweis für die Gnade Gottes und das Wirken der Vor-

sehung deutet und sich taufen lässt.143 Dass nämlich angesichts der maroden Sit-

ten in der Papststadt das Christentum immer noch Bestand habe, ließe sich nur 

durch das Wirken des barmherzigen Gottes selbst erklären. Während in Bebels 

»Historia de Iudaeo«144 der Ausspruch des Juden seiner überraschenden, da einer 

intuitiven Logik zuwiderlaufenden Sichtweise wegen die Pointe bildet und nicht 

der Ironie entbehrt, erfüllt er in der Version Kirchhofs den Zweck der Beglaubi-

gung einer vorangehenden Darlegung römischer Lasterhaftigkeit, um mit der 

kopfschüttelnden Einsicht des Juden zu enden, dass es um die Moral der katholi-

schen Kirche weit schlechter bestellt sei als selbst um die der Juden.145 Kirchhof, 

der mit seiner umfangreichen Schwanksammlung Wendunmuth (1563-1603) zur 

Verbreitung protestantischen Ethos’ beizutragen beabsichtigt, adaptiert über-

kommene Judenschwänke im Sinn seiner antiklerikalen Polemik. So überliefert 

er etwa die Eulenspiegelei eines jüdischen Scharlatans, der, vorgeblich Arzt, ei-

nen krank darniederliegenden Abt im wahrsten Sinn des Wortes wieder auf die 

Beine bringt, indem er ihm sein Pferd stiehlt – und der geprellte Kirchenmann 

notgedrungen zu Fuß gehen muss.146 An Gehässigkeit und antijüdischen Ressen-

timents büßen die Episoden dabei nichts ein, im Gegenteil: die Niedertracht der 

Juden muss hinlänglich ausgebreitet und kommentiert werden, um den Irrglau-

ben und die Verdorbenheit der katholischen Kirche, mit der sie sich glaubensmä-

ßig und sittlich auf ähnlich niedrigem Niveau befinden, ins rechte Licht zu rü-

cken. Die »Funktionalisierung der Juden innerhalb konfessionspolitischer Aus-

einandersetzungen«147 konnte aber auch ohne (explizit) antijüdische Attribute 

und Interpretationshinweise auskommen. Ein Beispiel dafür ist die lakonische 

|| 
143 Der Erzählstoff geht auf Bocaccios Decamerone (I, 2) zurück. 

144 Bebels Facetien (ed. Bebermeyer), S. 30: I, 72. 

145 Hans Wilhelm Kirchhof: Wendunmuth. Hg. von Hermann Österley. Bd I. Tübingen: 

H. Laupp 1869 (Bibliothek des Litterarischen Vereins in Stuttgart; 95), S. 449f.: I, 2, 5 (»Von der 

römischen keuschheit«). – Vgl. dazu Kirchhof, Wendunmuth (ed. Österley), Bd III, S. 188f.: IV, 

207 (»Eines Jüden zeugnuß von des papsts heyligkeit«).  

146 Kirchhof, Wendunmuth (ed. Österley), Bd I, S. 145f.: I, 114 (»Von eim Juden, der ein artzt 

war«). 

147 Gutsche, Zwischen Abgrenzung und Annäherung (wie Anm. 72), S. 53. 



58 | Die Juden in der Verlachtradition 

  

Entgegnung einer Jüdin, die das unmoralische Angebot eines Jesuiten mit den 

Worten, Schweinefleisch sei ihr verboten, zurückweist.148 

Ähnlich schlagfertige und witzige Antworten von Juden finden sich biswei-

len in Situationen, wo Jude und Christ zur Verteidigung ihres jeweiligen Glau-

bens gegeneinander antreten, oder christliche Glaubenslehren aus verfremden-

der Perspektive aufs Korn genommen werden. Die »eigentliche Schwankpoin-

te«,149 das Lachen stiftende Element des Schwanks, liegt dann zwar in der häreti-

schen Aussage des Juden, die allerdings kommentatorisch in ihrer Spitze relati-

viert, indem der Verfasser eine Interpretationsanweisung entweder voraus- oder 

moralisierend nachschickt.150  

Nicht selten sucht der intellektuell unterlegene christliche Gegenspieler mit-

tels Faustschlag oder übelster Verwünschungen den Streit doch noch zu seinen 

Gunsten zu entscheiden. Etwa in der von Bebel überlieferten Disputation um die 

Kennzeichnung des wahren Volkes Gottes; auf den christlichen Vorwurf, die Ju-

den trügen nicht das Zeichen der Taufe und könnten so nicht der kommenden 

Welt teilhaft werden, entgegnet der Jude: »Wann Ihr am jüngsten Gericht werdet 

dasein gegenwürtig mit dem Leib, so wird dieses zeichen der Seel niemand sehn 

können; wir Juden aber sind mit der Beschneidung der Vorhaut bezeichnet.«151 

Der Christ, ein gewisser Matthias von Ulm, »sonst nicht gar klug in den Büchern«, 

gerät ob der »Unverschämtheit« des Juden in Rage und wünscht ihn an den Gal-

gen. Was diese schlicht mit »Disputatio Iudaei et Christiani« betitelte Schwanker-

zählung einzigartig macht, ist der abschließende Nachsatz des Erzählers: »Und 

also hat Matthias nach seinem Bedünken obsieget.« An der geistigen Überlegen-

heit des Juden besteht in diesem Fall also kein Zweifel. 

|| 
148 Johann Peter de Memel [= Johannes Prätorius?]: Erneuerte Lustige Gesellschaft (Comes Fa-

cundus in via pro vehiculo). Allen Reisenden / auch in Gesellschafft anwesenden Herren und 

Freunden zu Ehren und Lust / auß vielen andern Büchern zusammen gesuchet und uff Begehren 

außgegeben. Zippenzerbst im Drömbling 1657, S. 297: Nr 635. 

149 Zöller, Judenfeindschaft (wie Anm. 134), S. 361. 

150 Etwa in Michael Lindeners Katzipori (1558), wo eine der Episoden folgendermaßen betitelt 

ist: »Ein spöttische antwort eines gotlosen verdampten Juden auf ein frage eines Christen« (Zöl-

ler, Judenfeindschaft [wie Anm. 134], S. 362; und weitere Beispiele). – Vgl. Gutsche, Zwischen 

Abgrenzung und Annäherung (wie Anm. 72), S. 61-64. 

151 Bebels Schwänke (ed. Wesselski), Bd 1, S. 36. – Bebels Facetien (ed. Bebermeyer), S. 32: I, 

76: »Ad haec Iudaeus: ›Cum in extremo iudicio aderitis cum corpore, nemo poterit videre hoc 

signum animae. Nos vero Iudaei sumus circumcisione et praeputio signati.‹« 



 Vom Lachen über zum verhaltenen Lachen mit den Juden: Heinrich Bebel u. a. | 59 

  

Vom Lachen über zum verhaltenen Lachen mit den Juden: 

Heinrich Bebel u. a. 

Zöller äußert in diesem Zusammenhang die Vermutung, »daß die Autoren einige, 

ihnen noch bekannte Witze aus jüdischer Tradition verarbeitet haben«152 könn-

ten. Das klingt umso plausibler, als manche Schwankepisoden durch die Nen-

nung von Orts- und Personennamen tatsächlich den Anschein erwecken, auf lo-

kalem Erzählgut zu basieren. Gerade Heinrich Bebel (1472-1518), Humanist und 

Professor für Rhetorik und Poesie in Tübingen,153 verarbeitete in seinen Fazetien-

sammlungen eigenen Angaben zufolge »schwankhafte Erzählungen, die er auf 

seinen Reisen und Wanderungen durch Schwaben aufgezeichnet hatte«.154 Unter 

anderem Verfasser einer Sammlung deutscher Sprichwörter, dürfte er bei der 

Auswahl der Fazetien durchaus von »ein[em] folkloristische[n] bzw. kulturkund-

liche[n] Interesse«155 geleitet worden sein. Seine Verbundenheit zur schwäbi-

schen Heimat und Zugehörigkeit zum dortigen Menschenschlag hat Bebel wie-

derholt bezeugt; Erzähler, Gewährsleute und Protagonisten entstammen »zu 

einem Großteil dem Freundes- und Bekanntenkreis des Autors Bebel«156 und wer-

den auch ausdrücklich als solche eingeführt. Ein Charakteristikum von Bebels 

Fazetien ist somit – neben der regionalen Zentrierung auf Schwaben –  die damit 

verbundene individuelle Zentrierung auf die Erzählerfigur. Altrock deutet die 

ständige Evozierung von Vertrautem und die auffällig häufige Nennung von Orts- 

und Personennamen als »eine[n] legitimierende[n] Diskurs der Faktizität und Au-

thentizität«, der den Fazetien eingeschrieben sei.157 Der »sorgfältig inszenierte 

Lokalpatriotismus«158 sollte ebenso wie die zahlreichen biographischen Bezüge 

nicht darüber hinwegtäuschen, dass aus literarischer Sicht diesen Details primär 

eine beglaubigende Funktion zukommt, deren Faktizität also behauptet, aber 

|| 
152 Zöller, Judenfeindschaft (wie Anm. 134), S. 361. 

153 Zu Leben und Werk Bebels s. Bebels Schwänke (ed. Wesselski), Bd 1, S. II-XVIII; Stepha-

nie Altrock: Gewitztes Erzählen in der Frühen Neuzeit. Heinrich Bebels Fazetien und ihre 

deutsche Übersetzung. Köln, Weimar, Wien: Böhlau 2009 (Kölner Germanistische Studien 

N. F.; 10), S. 11-14. 

154 Petzold, Nachwort (wie Anm. 134), S. 376.  – Vgl. dazu Zöller, Judenfeindschaft (wie Anm. 

134), S. 350, 361. 

155 Kipf, Cluoge geschichten (wie Anm. 133), S. 293. 

156 Ebd., S. 267. 

157 Altrock, Gewitztes Erzählen (wie Anm. 153), S. 53. – Darüber hinaus urteilt Altrock: »Das 

Agieren des Erzählers auf den verschiedenen Narrationsebenen und sein auktoriales Eingreifen 

in den Text kann als Spezifikum der Fazetien Bebels gelten« (ebd., S. 56). 

158 Kipf, Cluoge geschichten (wie Anm. 133), S. 265. – Vgl. dazu Altrock, Gewitztes Erzählen 

(wie Anm. 153), S. 84f. 



60 | Die Juden in der Verlachtradition 

  

dadurch keineswegs hinlänglich verbürgt wird. Bei der Diskussion um Inszenie-

rung und Funktion literarischer Äußerungen spricht allerdings – und das sollte 

man nicht aus den Augen verlieren – nichts gegen die Annahme, dass tatsächlich 

mündlich im Volk umlaufendes Erzählgut ebenso wie aus diversen schriftlichen 

Quellen Zusammengetragenes die stoffliche Grundlage von Bebels dichterischen 

Bearbeitungen bildet.  

 

Im dritten und letzten Buch seiner Fazetien weiß Bebel von einem getauften Ju-

den aus Dillingen zu erzählen, der wegen seiner Schmähung des christlichen 

Glaubens ertränkt worden sei.  

De Iudaeo baptisato. 

De duritia e pertinacia Iudaeorum veterum temporum plura monumenta exstant. Nostris 

vero temporibus ab eorum maioribus raro degenerant, adeo ut hi, qui aliquando abiurata 

gentili fide ad christianam transierint, vix unus aut alter bene et perseveranter credat. Quod 

ideo dixi: 

Fuit unus in Dilinga oppidulo, qui suscepta fide, cum cogeretur Christiano natali diutius in 

matutinis laudibus tempore gelidissimo stare, reversus domum dixit: »Si unicopuero tam 

sumus occupati: si Beata Virgo (quam inhonesto nomine appelavit) ad huc alium filium 

peperisset, totus mundus dies atque noctes in eorum ministerio fuisset detentus atque man-

cipatus.« Se dobde honestationem Sacratissimae Virginis in aqua fuit submerses atque suf-

focates iustam perfidiae mercedem consecutus.159 

 

Von einem getauften Juden (Übersetzung Wesselski) 

Von der Härt und Halsstarrigkeit der Juden in alten Zeiten sind viel Beweise vorhanden; 

aber auch jetzunder weichen sie selten ab von der Art ihrer Vorfahren, also daß von denen, 

die etwan den Glauben ihres Volks abschwören und den Christenglauben annehmen, sel-

ten ein oder der ander wohl und beständig glaubet. Ist aber die Ursach, darum ich das sag, 

die: War einer in dem Flecken Dillingen, der hätt den Glauben angenommen; wie er aber in 

der Weihnacht mußt bei großer Kälten länger Zeit in der Metten stehn, saget er, wie er wie-

der heimkommen war: »Wann wir schon mit einem Kindlein so viel Müh haben, wie würdes 

denn zugehn, wenn die heilig Jungfrau« – nennet sie aber bei eim schmählichen Namen – 

»noch ein Sohn geboren hätt? Die ganze Welt wär Tag und Nacht in ihrem Dienst gehalten 

und verpflichtet.« Ist aber der Verunehrung der heiligsten Jungfrau willen im Wasser er-

tränket worden, hat also den rechten Lohn seiner Halsstarrigkeit empfangen.160  

Ganz klar ist auch in diesem Beispiel der lästerliche Ausspruch des getauften Ju-

den, das »facete dictum«, die eigentliche Schwankpointe. Um die evozierte Hei-

terkeit angesichts der groben Häresie zu dämpfen, muss sie als Manifestation jü-

discher Perfidie ins richtige Licht gerückt werden. Bebel bringt das Stück zur 

|| 
159 Bebels Facetien (ed. Bebermeyer), S. 150: III, 127. 

160 Bebels Schwänke (ed. Wesselski), Bd 2, S. 56f. 



 Vom Lachen über zum verhaltenen Lachen mit den Juden: Heinrich Bebel u. a. | 61 

  

Belustigung bei gleichzeitiger Verurteilung der darin zum Ausdruck kommenden 

Haltung. Er stilisiert den (angeblichen) Vorfall zum Exemplum und den Juden 

aus Dillingen zum Typus des unbekehrbaren Juden, dessen Annahme des christ-

lichen Glaubens nur äußerlich einen Wandel vorspiegelt. Gelacht wird hier kopf-

schüttelnd über die Pointe des Juden und dessen Unverbesserlichkeit.161  

Wie die lokal-mündliche Überlieferung mit dem Erzählstoff verfuhr, entzieht 

sich gänzlich unserer Kenntnis; sofern aber auch die Kunde von der grausamen 

Exekution, der »gerechten Strafe« des Juden, Teil davon war, dürfte die Moral, 

ähnlich der Bebels, auf eine Bestätigung bestehender Ressentiments hinausge-

laufen sein. Dass solche Aussprüche aber überhaupt im Volk die Runde machen 

konnten, setzt eine bestehende Interaktion zwischen Juden und Christen voraus, 

wie sie in der sozialen und räumlichen Enge des dörflichen und kleinstädtischen 

Lebens gegeben war. Dabei spielt es keine Rolle, ob ein weitererzählter Scherz 

auf einem tatsächlichen Vorfall oder einem witzigen Einfall basierte, ob er Juden 

abgelauscht oder in geselliger Runde vorgetragen worden war, entscheidend ist, 

dass bei aller Vorurteilsbeladenheit den Juden durch die Erinnerungswürdigkeit 

und Komik einer prägnanten Aussage Individualität zugestanden wird.162 Das 

entspricht zum einen dem humanistischen Geist der Epoche, lässt aber auch eine 

Wahrnehmung der Juden als Nachbarn, als Bekannte durchblicken.  

Bei Bebel, der sich eben nicht nur im Motivfundus überkommenen Schrift-

guts bedient, sondern auch mündliche Quellen heranzieht, bricht sich diese 

Wahrnehmung in einer Schwankanekdote Bahn, die im gänzlichen Fehlen nega-

tiver Eigenschaften der Judenfigur beispiellos und daher bemerkenswert ist. 

Facetum dictum cuiusdam Iudaicae mulieris. 

Fui olim in oppido Hechinga, quod es in dominio comitis de Zollern. Illic repperi unam Iu-

daeam, quea cum esset conspicuae formae, fuit et perfaceta; cui ego cum persuadere 

conatus essem fidem christianam, nihil ineptum respondebat: tandem circumcisionem cre-

didit tantum valere quantum baptismum, quaesivitque a me, quanti nos christiani baptis-

mum faceremus. Respondebam: multi et sine eo claudi portas regni caelorum. Ipsa su-

biunxit: »At nos Iudaicae mulieres parum tenemus de circumcisione.« Quod cum causam 

inquisivissem, dixit: »Quoniam mallemus addi virorum nostrorum virilibus portionem 

quam adimi.« Unde cunctis astantibus maximum risum commovit.163 

|| 
161 Zum Typus des unbekehrbaren getauften Juden in der frühneuzeitlichen »Schwank-« und 

Kompilationsliteratur s. Gutsche, Zwischen Abgrenzung und Annäherung (wie Anm. 72), 58ff.; 

Moser-Rath, »Lustige Gesellschaft« (wie Anm. 141), S. 258.; Zöller, Judenfeindschaft (wie Anm. 

134), S. 357ff.   

162 Zur Würdigung der Schlagfertigkeit als »kommunikative Tugend« s. Kipf, Cluoge geschich-

ten (wie Anm. 133), S. 26. 

163 Bebels Facetien (ed. Bebermeyer), S. 5: I, 2. 



62 | Die Juden in der Verlachtradition 

  

 

Ein kurzweilig Antwort einer Jüdin (Übersetzung Wesselski) 

Ich bin vor einer Zeit gewesen in dem Städtlein Hechingen, das da liegt in der Herrschaft 

der Grafen von Zollern. Dort traf ich ein Jüdin, die schön gestalt von Leib und auch fröhlich 

und schwänklich dazu war. Und als ich ihr riet, daß sie den christlichen Glauben annähme, 

antwortete sie nichts ungebührlichs. Sie hätt aber glaubt, daß die Beschneidung ebenso 

viel gälte als die Tauf, fraget mich auch, wie hoch und köstlich wir die christliche Tauf ach-

teten. Da antwortet ich: »Trefflich hoch, und ohne sie wären die Pforten des Himmels ver-

schlossen.« Da sprach sie wieder: »Aber wir jüdischen Frauen halten wenig von der Be-

schneidung.« Wie ich aber die Ursach fraget, antwortet sie: »Denn wir wollten lieber, daß 

dem männlichen an unsern Männern ein Stück hinzugesetzt würde, denn daß es ihnen sollt 

beschnitten werden.«164 [Woraufhin alle Umstehenden von einem heftigen Lachen ergriffen 

wurden.] 

In der Begegnung zeigt sich der Erzähler von der Jüdin eingenommen; sie er-

scheint ihm nicht nur wohlgestaltet, sondern verfügt auch über Sinn für Humor. 

Die Anwesenden bringt sie anerkanntermaßen zum Lachen, macht sich dabei 

aber keiner Lästerung des christlichen Glaubens schuldig. Sie entgegnet nichts 

»Ungebührliches«, als ihr die Konversion nahegelegt wird. Der in der späteren 

Schwankliteratur ausgebaute Typus von der lüsternen Jüdin klingt in der Anzüg-

lichkeit des Ausspruchs zwar an, Erzählhaltung und Perspektive lassen diesen 

aber nicht zur Entfaltung kommen. Jedenfalls läuft die Darstellung auf einen obs-

zönen Witz der Jüdin hinaus, der vordergründig die jüdische Praktik der Be-

schneidung zum Thema hat, aber gleichzeitig als Zurückweisung der christlichen 

Taufe fungiert. Unabhängig von der Frage, ob dem Stück eine wahre Begebenheit 

zugrunde liegt oder nicht, kommen in der literarischen Darstellung Jüdin und 

Christ auf Augenhöhe miteinander ins Gespräch. Selbstbewusst und geübt im 

Umgang mit Nichtjuden weist sie den christlichen Missionsversuch zurück, in-

dem sie sich der legitimen Waffe einer unterdrückten Minderheit in ihrem Über-

lebenskampf gegen eine misstrauisch bis feindlich gesinnte Mehrheit bedient: 

des Humors.  

 

Den Juden konnte man, mochten sie skeptisch beäugt oder offen verdammt wer-

den, eine gewisse Anerkennung für ihre Zungenfertigkeit nicht verwehren, zumal 

dann nicht, wenn die evozierte Heiterkeit ein Lachen über die eigenen Umstände 

|| 
164 Bebels Schwänke (ed. Wesselski), Bd 1, S. 5. – Bei Wesselski bleibt – möglicherweise ein 

Versehen – der letzte Satz unübersetzt. – Das Thema »Beschneidung« wurde in Humanistenkrei-

sen zu Satirezwecken weidlich ausgeschöpft, etwa in den sog. »Dunkelmännerbriefen« (Episto-

lae obscurorum virorum, 1515-1517), wo die Frage nach dem Vorteil der Beschneidung und die 

pseudo-scholastische Grübelei darüber, ob einem getauften Juden die Vorhaut nachwachse, 

stets auf Johannes Pfefferkorn bezogen wird (I: 36, 37; II: 3). 



 Vom Lachen über zum verhaltenen Lachen mit den Juden: Heinrich Bebel u. a. | 63 

  

miteinschloss – wie im Fall der Hechinger Jüdin, die dem Brauch der Beschnei-

dung nicht viel abgewinnen kann. Bebels »Kurzweilige Antwort einer Jüdin« 

diente, wie seine beiden Sammlungen im Ganzen, als Vorlage für Versionen in 

späteren Schwankbüchern. In ihrer weiteren Ausgestaltung büßt die Episode zu-

nehmend an Komik ein. Die Begegnung wurde nicht mehr im Gestus der Schilde-

rung einem Erzähler erster Person in den Mund gelegt, und die Unebenheiten des 

gerafften Dialogs wurden bereinigt, indem die Jüdin im Vergleich von Beschnei-

dung und Taufe Letzterer den Vorzug gibt. In der Variante des Kurtzweiligen Zeit-

vertreiber165 endet die Replik der Jüdin seufzend mit der Einsicht in die Unabän-

derlichkeit der bestehenden Verhältnisse, dass nämlich am Brauch der 

Beschneidung eben nichts zu ändern sei und er folglich hingenommen werden 

müsse. Das neue Vademecum für lustige Leute166 lässt die Jüdin daraufhin sogar 

zum Christentum konvertieren. Auffallend ist, abgesehen von gestalterischen Ei-

genheiten, die variierende Lokalisierung: Bebels Stück spielt in Hechingen, der 

Kurtzweilige Zeitvertreiber lokalisiert die Begebenheit in Lindau. Im Neuen Vade-

mecum ist lediglich von einer »Jüdin« ohne jegliche Ortsangabe die Rede.  

Daraus wird ersichtlich, wie im Verlauf der Jahrzehnte, Jahrhunderte und mit 

wachsendem Abstand vom angeblichen Schauplatz einer Episode Orts- und Per-

sonenangaben an Bedeutung verlieren und die Schwänke zusehends zu Juden-

witzen verflachen. Im vorliegenden Fall dürften mindestens zwei Versionen des 

Stücks existiert haben, was darauf hindeuten könnte, dass entweder die Jüdin 

bei Bebel einen bekannten Scherz repliziert, der auch anderswo verbreitet war, 

oder neben der schriftlichen Version noch mündliche in Umlauf waren, die in 

einer späteren Ausformung der Episode Niederschlag fanden.  

Denkbar ist auch, dass der Verfasser der unmittelbaren Vorlage des Zeitver-

treibers sich eigenmächtig – etwa im Sinn einer Aktualisierung – dazu entschied, 

die Episode in Lindau spielen zu lassen. Der Elsässer Schwankdichter Jacob Frey 

(1520-1562) etwa adaptierte für seine Gartengesellschaft lateinische Fazetien und 

siedelte die Handlung »im Elsaß, bei Luzern oder im südlichen Deutschland«167 

|| 
165 Neuaußgebutzter, Kurtzweiliger Zeitvertreiber. […] Zusammengetragen, und zum Vierdt-

mal vermehrter, und an vielen Orten verbessert heraußgegeben. Durch C. A. M. v. W. 1685, S. 243. 

– Für weitere Varianten s. Moser-Rath: »Lustige Gesellschaft« (wie Anm. 141), S. 361: Fn. 89. 

166 Das neue Vademecum für lustige Leute / enhaltend [!] eine Sammlung angenehmer Scherze 

u. witziger Einfälle und spaßhafter kurzer Historien aus den besten Schriftstellern zusammen 

getragen. Neue Auflage. Bd 1. Frankfurt, Leipzig 1786, S. 73: Nr 75. 

167 Hellmut Rosenfeld: »Frey, Jacob«. In: Neue Deutsche Biographie. Hg. von der Historischen 

Kommission bei der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Bd 5. Berlin: Duncker & 

Humblot 1961, S. 418. 



64 | Die Juden in der Verlachtradition 

  

an. Sein Stück von dem Juden Tobias aus Ober-Bergheim168 verrät in seinen ans 

Unwahrscheinliche grenzenden Erzählelementen die Fiktionalität des verarbei-

teten Stoffes, der tatsächlich auf Poggios vierte Fazetie zurückgeht.169 Dass in der 

Aktualisierung des Stoffes auf eine reale Person angespielt wird, ist anzunehmen.   

 

Ortsangaben und Personennamen gegenüber ist Skepsis angebracht. Zur lokal-

historischen Quelle taugen die überlieferten Schwänke jedenfalls nicht. Sie ver-

mitteln uns, sofern sie populäres Erzählgut verarbeiten, gängige Juden-

schwänke, wie sie zu einer bestimmten Zeit in einer bestimmten Region verbreitet 

waren. Aber auch die schriftlich tradierten Fazetien der gebildeten Leserschaft 

fanden mitunter ihren Weg ins einfache Volk, beispielsweise über die Kanzelrede 

oder standesübergreifende gesellige Zusammenkünfte. 

 

Halten wir fest: Die Zeichnung von Juden in den Schwänken ist gemäß den Vor-

gaben der Gattung eine am Typischen ausgerichtete und reproduziert bestehende 

(Negativ)klischees. In vielen Stücken figurieren sie als anonyme Manifestation 

eines fixen Bündels an Zuschreibungen, in anderen stellt die Nennung eines Na-

mens bzw. eine Lokalisierung einen Bezug zur Lebenswelt her und evoziert das 

Bild des real existierenden Juden im eigenen Ort oder weiteren Umkreis. Die 

»Konstruktion der jüdischen Figuren« ist, wie Gutsche bemerkt, »wesentlich von 

der jeweiligen Sammlung bestimmt«,170 variiert also vor dem geistigen Hinter-

grund einer allgemein verbreiteten Judenfeindschaft. Kirchhof, überzeugter Pro-

testant und eingeschworener Gegner der römischen Papstkirche, sieht in Juden 

und Katholiken Feinde des wahren Glaubens und greift bei der literarischen Ge-

staltung seiner Figuren tief in die Mottenkiste antijüdischen Ressentiments und 

volksläufigen Aberglaubens.  

Anders Bebel, der keinerlei didaktische Absichten verfolgt. Zwar geht er 

grundsätzlich von der »Verstockt-« und »Verderbtheit« der Juden aus, doch wei-

sen seine Fazetien eine größere Bandbreite an Gestaltungsmöglichkeiten auf. Ju-

den können durchaus das letzte Wort haben, auch ohne lästerlich zu wirken.  

|| 
168 Jakob Freys Gartengesellschaft (1556). Hg. von Johannes Bolte. Tübingen: H. Laupp 1896 

(Bibliothek des Litterarischen Vereins in Stuttgart; 209), S. 19ff.: Cap. 11 (»Ein jud ward christen, 

verdarb und ward wider reych«). 

169 Die Facezien des Florentiners Poggio. Nach der Übersetzung von Hanns Floerke. Leipzig: 

Faber & Faber 2004, S. 23f.: Nr 4 (»Von einem Juden, der sich hatte überreden lassen, zum Chris-

tentum überzutreten«). – Der Hinweis stammt von Zöller, Judenfeindschaft (wie Anm. 134), 

S. 357. 

170 Gutsche, Zwischen Abgrenzung und Annäherung (wie Anm. 72), S. 84. 



 Vom Lachen über zum verhaltenen Lachen mit den Juden: Heinrich Bebel u. a. | 65 

  

Darin kommt eine ambivalente Haltung zum Ausdruck: einerseits juden-

feindlich vereinnahmt, spiegelt die Tradierung schlagfertiger Äußerungen ande-

rerseits die Erfahrung und Anerkennung von Individualität wieder. Die Überwin-

dung reduktionistischer Wahrnehmungsmuster setzt das Zusammenleben auf 

überschaubarem Raum nicht voraus, scheint diese aber zu begünstigen. Lokales 

Schwankgut, sowohl mündlich überliefertes als auch schriftlich bearbeitetes, 

aus dem süddeutschen und alemannischen Raum wusste unterhaltsame Aus-

sprüche von Juden als denkwürdig zu bewahren. Gelacht wurde nicht nur auf 

Kosten der Juden, sondern auch mit ihnen. Johann Talitz von Liechtensee (gest. 

1645), vermutlich ein Schweizer, dessen Kurtzweyliger Reyßgespan sich im süd-

deutschen Raum großer Popularität erfreute und dort mehrere Neuauflagen er-

fuhr,171 geht soweit, eine bestimmte Form der gewitzten Rede als jüdische Eigen-

schaft zu apostrophieren: In seinem Stück Nr CLXXXIV versichert sich ein Priester 

der Rechtgläubigkeit eines im Sterben liegenden getauften Juden. Auf die Frage, 

ob Christus wieder kommen werde, verneint dieser mit der Begründung: »Dann 

als er das erste mahl kommen ist/ da haben sich meine Voreltern so übel mit Ihme 

gehalten/ daß sie einer andern Zukunfft nicht werth sind.« Darauf folgt die Moral: 

»Den Juden hangt der Schelm im Busen weil sie leben.«172 »Schelm« steht hier 

synonym für »Schalk«, ein Begriff, der zunächst rein negativ konnotiert in der 

Frühen Neuzeit eine abgemilderte Bedeutungsvariante hervorbrachte, die sich in 

der Klassik allgemein durchsetzte. Bezeichnet »Schelm/Schalk im Busen« in die-

sem Beispiel ausschließlich »ein vom handelnden abgesondertes wesen«, in an-

deren Worten eine triebhaft verankerte »Verderbtheit«, oder bereits den »mut-

willige[n], lose[n] mensch[en], der harmlosen spott, heitere possen, neckereien 

treibt«?173 Gemeint ist wohl ein spöttischer, selbstgeißelnder Humor knapp an der 

Grenze zum offen Häretischen, wie er im 19. Jahrhundert als typisch jüdisch galt; 

bereits hier wird er als Eigenheit gewertet – zu einer Zeit und in einem Raum, wo 

Juden in Hunderten von Dörfern und Kleinstädten siedeln. Über die Situation und 

Lebensweise der Landjuden sagt das nichts – oder nur indirekt – etwas aus; in 

der Figur des lokalen Juden haben sie aber Eingang in eine literarische Gattung 

|| 
171 Ludwig Pariser: »Talitz von Liechtensee, Johann«. In: Allgemeine Deutsche Biographie. Hg. 

durch die historische Commission bei der Königl. Akademie der Wissenschaften. Bd 37. Leipzig: 

Duncker & Humblot 1894, S. 363.  

172 Johann Talitz von Liechtensee: Kurtzweyliger Reyßgespan. Darinnen / Schöne schimpfliche 

Histörien und Geschichte von allen Ständten der Welt begriffen […]. Ulm: Johann Görlin 1655, 

S. 248f.: CLXXXIV. – »Schelm« steht hier in der Bedeutung von »Schalk« (Deutsches Wörterbuch 

von Jacob und Wilhelm Grimm auf CD-ROM und im Internet [http://dwb.uni-trier.de/de/], Bd 14, 

Sp. 2509 [ »Schelm«, 3e]). 

173 Ebd., Sp. 2073f. (»Schalk«, 3). 



66 | Die Juden in der Verlachtradition 

  

gefunden, die zu einem großen Teil Stoffe und Motive aus älteren Quellen adap-

tiert, dem Volksmund Gehör schenkt und dabei auch tatsächliche Begebenheiten 

verarbeitet haben mag.  

 

Hatte die Schwankliteratur im 16. Jahrhundert ihre Hochblüte erlebt und bis weit 

ins 17. Jahrhundert großen Anklang gefunden, wandelte sich der Charakter »un-

terhaltsamer Gebrauchsliteratur« im Laufe der Jahre. In der zweiten Hälfte des 

18. Jahrhunderts lässt sich eine »Milieuverschiebung«,174 eine »Wendung zur ga-

lanten Welt«175 feststellen. Die Schauplätze werden städtischer, die vorgeführte 

Gesellschaft höfischer und mondäner. Opernsänger, Theaterleute, Damen der ge-

hobenen Gesellschaft, Offiziere und Soldaten, Mätressen, Studenten u. a. sind die 

neuen Protagonisten einer Unterhaltungsliteratur, die in der Wahl von Stoffen 

und Motiven den frühen Schwänken und Historien verpflichtet bleibt, gattungs-

mäßig jedoch Witz und Anekdote den Vorzug gibt. 

Vom Fortleben des Schwanks in der mündlichen 

Erzähltradition 

Mündlich überliefertes Schwankgut regionalen Zuschnitts bestand jedoch wei-

terhin. Die ländliche Bevölkerung belustigte sich an lokalen Anekdoten, an 

»Scherzen«, »Streichlein« und »Schelmereien« bekannter Ortsgrößen oder unter-

haltsamen Erzählungen, in denen »dumme Bauern«, »alte Weiber« u. a. die han-

delnden Personen sind. Darüber geben gelegentliche oder systematische Doku-

mentationen solchen mündlichen Erzählguts entweder im Rahmen volkskund-

licher Erhebungen, autobiographischer Schriften oder in Ortschroniken Auf-

schluss. Ein Beispiel dafür sind die Aufzeichnungen des Dorflehrers Mader, der 

in seiner Chronik der Gemeinde Baisingen dem lokalen Erzählschatz mehrere Sei-

ten widmet.176 Neben dem üblichen Ortsspott über die umliegenden Dörfer finden 

sich dort auch diverse Schwankanekdoten, die zu einem Großteil die Hinter-

grundgeschichte zu offenbar im Volk umgehenden Aussprüchen bietet. Juden fi-

gurieren in den Geschichten gleich mehrmals, was angesichts ihres hohen 

|| 
174 Petzold, Nachwort (wie Anm. 134), S. 371. 

175 Moser-Rath, »Lustige Gesellschaft« (wie Anm. 141), S. 33. 

176 Utz Jeggle hat auf die Bedeutung der Chronik hingewiesen (Jeggle, Judendörfer in Württem-

berg [wie Anm. 13]), S. 233f.). – Ich danke ganz herzlich Stadtarchivar Peter Ehrmann (Rotten-

burg am Neckar) für die Übermittlung der betreffenden Seiten. 



 Vom Fortleben des Schwanks in der mündlichen Erzähltradition | 67 

  

Anteils an der Gesamtbevölkerung  nicht verwunderlich ist.177 Ein Stück handelt 

von »einem Juden«, den der am Vortag abgeschlossene Kauf einer Kuh reut und 

diese mit der Begründung, sie habe oben keine Zähne mehr, dem Vorbesitzer zu-

rückgibt. In einem anderen Stück bietet ein gewisser »Sali/Saly« einem alten 

»Weib« eine Kuh zum Verkauf an. Auf die Frage, ob diese auch Milch gebe, ant-

wortet er geschickt: »No schau her, i sag dir, wenn da Milch witt, no muascht se 

kaufe.« Als die Frau, die trockene Kuh mit sich führend, wenige Tage später er-

zürnt vor Salis Haus erscheint, weist dieser den Vorwurf des Betrugs zurück: 

»Wer hat geloga, was han i von dera Kuah gsait, als wenn de Milch witt, no muast 

se kaafe, wia ander Leit au!« In beiden Fällen bedient sich der Jude einer List, auf 

die der »dumme Bauer« und das »alte Weib« hereinfallen; spekuliert wird mit der 

Unwissenheit des Bauern, dem die anatomischen Eigenheiten seines Viehs offen-

bar unbekannt sind, und einem situationsgebunden-pragmatischen Sprachver-

ständnis, das die Möglichkeit von Zwei- und Mehrdeutigkeiten einer Äußerung 

nicht in Betracht zieht. Nach den Regeln der Grammatik bezieht sich das Perso-

nalpronomen »sie« auf die Milch, und nicht demonstrativ auf die Kuh, wie das 

alte Weib zu verstehen glaubt. Die Überlegenheit des Juden misst sich an der 

niedrigen Messlatte des Unverstands der »einfachen« Leute und erfährt dadurch 

eine Minderung. Dennoch scheint man die Vorstellung vom geprellten Juden mit 

einer gewissen Genugtuung und Schadenfreude genossen zu haben, wenn sich 

der geistig Überlegene in Wahrheit als dumm herausstellt: 

Auch der Jud fällt rein, man singt:  

»Und der Judenschmuhle und der Salmele, 

hoant a Stierle kauft statt a Kalbele, 

u. der Judenschmuhle hot es denn et g’wißt, 

daß des Kälbele a Stierle ist.«178  

Die Befürchtung, den Kürzeren zu ziehen oder gänzlich betrogen zu werden, 

scheint dem Handelsakt immanent zu sein; das Element der Übervorteilung fin-

det sich in zahlreichen Stücken. Judenfiguren zeichnen sich dabei durch eine be-

sondere sprachliche Gewandtheit aus. Die Eigenschaft, in einer schlagfertigen 

Replik den Spott gegen sich selbst zu richten und durch die augenzwinkernde 

|| 
177 1843 zählte die Baisinger Kehilla 235 Seelen, die Gesamteinwohnerzahl dürfte sich auf 

ca. 600 belaufen haben (Pinkas Hakehillot. Encyclopedia of Jewish Communities from Their 

Foundation till after the Holocaust. Germany. Vol. 2: Württemberg, Hohenzollern, Baden. Ed. 

by Joseph Walk. Jerusalem: Yad Vashem 1986, S. 64 und https://de.wikisource.org/wiki/ 

Beschreibung_des_Oberamts_Horb/Kapitel_B_4). 

178 J. A. Mader: Chronik der Gemeinde Baisingen. Maschingeschriebene Abschrift [o. J.], S. 45. 



68 | Die Juden in der Verlachtradition 

  

Evokation gängiger Judenklischees einer Aussage die Spitze aufzusetzen, klingt 

auch in einer von Mader aufgezeichneten Anekdote an:   

Die Baisinger Juden heißt man die Stinker. Der »schwarze Maier« wollte einen Bock nach 

Gündringen einem Weib verkaufen u. hatte schon tags zuvor mit ihr gehandelt. Andern tags 

brachte er den Bock nach Gündringen, das Weiblein wollte aber nichts mehr von dem Bock-

handel wissen. Als der Jud fragte, ja warum denn? – antwortete das Gündringer Weib »weil 

er so arg stinkt,« worauf der Maier schnell erwiederte [!], »der Bock stinkt nicht, i stink!«179  

Der kollektive Spottname »Stinker« verfügt freilich, sieht man einmal vom loka-

len Bezug ab, über eine längere Vorgeschichte, als die ätiologische Anekdote un-

mittelbar durchblicken lässt. Der »schwarze Maier« spielt auf die weitverbreitete, 

schon in der Antike belegte Vorstellung an, Juden verbreiteten einen eigenen, als 

unangenehm empfundenen Geruch.180 Im Kontext der Chronik erscheint die dif-

famierende Bezeichnung, mag sie in Wirklichkeit älter sein, als eine unter vielen, 

deren verächtlicher Ton wesentlich der eigenen Profilierung diente: die Horber 

wurden »Kropfer« genannt, die Vollmaringer »Erbsünder« und »Totengräber«, 

den Eutingern war der wenig schmeichelhafte Spottname »Sauen« vorbehalten. 

Wie man sich gegen die umliegenden Dörfer durch Herabwürdigung abgrenzte, 

wurden auch die ortsansässigen Juden als distinkte Gruppe mit einem eigenen 

Spottnamen belegt. 

Solche und unzählige ähnliche Geschichten von »listigen«, aber auch einfälti-

gen, Juden, die bestehende Ressentiments rezipierten und bestärkten (Erwar-

tungshaltung), uneingestanden aber auch Anerkennung zollen konnten, waren 

weit verbreitet.181 

|| 
179 Ebd., S. 42. 

180 Gemeint ist der sog. »foetor judaicus«, ein den Juden seit dem Mittelalter zugeschriebener 

eigentümlicher Geruch. Schudt geht – wie bereits antike Quellen – von dem »Ergebnis bestimm-

ter kulinarischer Präferenzen, nämlich des Genusses von Knoblauch« aus (Diemling, »Daß man 

unter so viel tausend Menschen so fort einen Juden erkennen kann« [wie Anm. 81], S. 84). 

181 Jeggle, Judendörfer in Württemberg (wie Anm. 13), S. 233. 


