1 Auf der Suche nach den Landjuden

Konventionen der Judendarstellung: Johann Martin Miller und
der Typus des »armen Juden«

Als Siegwart, der empfindsame Held des gleichnamigen Erfolgsromans® von
Johann Martin Miller (1776), zu einer Fahrt von Giinzburg nach Ingolstadt auf-
bricht, befindet er sich in Gesellschaft. Neben dem »Kondukteur« nehmen ein
junger bayerischer Offizier und »ein Jude« in der Postkutsche Platz. Darauf ereig-
net sich folgende Szene:

Der Offizier, und der Kondukteur fiengen an, den armen Juden auf alle Art zu necken. Keine
halbe Stunde durfte er auf seiner Stelle sitzen bleiben. Bald fiels dem Offizier ein, vorwérts,
bald wieder riickwarts zu fahren. Der Jude lief sich alles gefallen, und setzte sich still-
schweigend hin, wohin mans wollte. Endlich fiel dem Kondukteur ein, daf} er ein wildes
Schwein auf dem Wagen habe. Er sagte dem Juden, er soll sich weiter hinten hin im Post-
wagen setzen. Der Jude thats. Hierauf fieng der Kondukteur mit dem Offizier ein lautes Ge-
ldachter an. Mauschel, Mauschel, hast du Geliist zu Schweinefleisch? Seht mir doch, da setzt
er sich neben die Bache hin! Indem zog der Kondukteur die Decke weg, unter der das

64 Millers Siegwart hatte ebenso wie Goethes Werther eine »ungeheure Wirkung auf die Zeitge-
nossen, die greifbar wird in der grofien Zahl der Nachdrucke, der Nachahmungen und der Paro-
dien auf ihn« (Bernd Breitenbruch: Johann Martin Miller. 1750-1814. Liederdichter des Gottinger
Hain. Romancier. Prediger am Ulmer Miinster. Ausstellung zum 250. Geburtstag. Weifenhorn:
Konrad 2000 [Veroffentlichungen der Stadtbibliothek Ulm; 20], S. 110). Einfluss und Vorbild der
Leiden des jungen Werthers auf den Roman wurden in der germanistischen Forschung kontro-
versiell diskutiert, prinzipiell jedoch nicht in Zweifel gezogen. Beides Romane iiber eine un-
gliickliche Liebe mit tragischem Ausgang, unterscheiden sie sich wesentlich in Personenkon-
stellation und dem Maf3 an Irrungen und Wirrungen, die bei Miller den Handlungsverlauf
bestimmen. »Goethes Roman gehort dem individuumbezogenen Sturm und Drang an, der eine
Revolution der Gesellschaft anstrebt, der >Siegwart« steht in der dlteren Tradition der europdi-
schen Empfindsamkeit, deren Ideal der Ausgleich zwischen Individuum und Gesellschaft ist«
(ebd., S. 112). Und im Urteil Elschenbroichs: »Gemeinsam ist beiden Werken die Freude am Detail
der biirgerlichen Alltagswelt, die Liebe zur idyllischen Natur, der Einflu3 Rousseaus, die Klop-
stockverehrung, die Ndhe zum Autobiographischen, freilich erscheint dies alles bei M[iller] ei-
nem Trivialisierungsvorgang unterworfen, der mit dem Riickgriff auf Richardsonsche Tugend-
ideale das Riihrende an die Stelle des Erschiitternden setzte und so bei aller Gefiihlsseligkeit
letztlich einer predigerhaften Durchschnittsmoral das Feld {iberlief3. Trotz zwiespaltiger Bewer-
tung des Klosterlebens hat >Siegwart« der katholisierenden Verklarung des Monchtums in der
Romantik den Weg bereitet« (Adalbert Elschenbroich: Miller, Johann Martin. In: Neue deutsche
Biographie. Hg. von der Historischen Kommission bei der Bayerischen Akademie der Wissen-
schaften. 17. Band. Berlin: Duncker & Humblot 1994, S. 514-516, hier: S. 515).

30pen Access. © 2020 Almut Laufer, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110674255-002



32 — Aufder Suche nach den Landjuden

bin verunreinigt! Bin ein armer Mann! [...] Der Jude war nicht mehr zu bewegen, in die Kut-
sche zu sitzen. Er setzte sich von aussen hin, ungeachtet es heftig regnete. Auf der Station
af3 der Jude nichts als trockenes ungesduertes Brod, das er bey sich hatte, weil der Jude
nichts von Christen Zubereitetes geniessen darf. Siegwart bedaurte recht von Herzen das
Schicksal dieser armen Leute, und sah den Juden oft mitleidig von der Seite an, der zuwei-
len bey sich selbst seufzte.%®

Die Zusammenfiihrung Angehoriger unterschiedlicher Stinde und Bevélke-
rungsgruppen im abgeschlossenen Raum einer Postkutsche ist ein gdngiges Mo-
tiv in der Romanliteratur der 70er und 80er Jahre des 18. Jahrhunderts, das sich
in der literarischen Auseinandersetzung mit Juden besonders bewéhrt hat.®® Im
vorliegenden Beispiel treffen ganz klare Gegensatze aufeinander: der zartfiih-
lende Siegwart, der zaghaft und ohne jeden Erfolg den Juden in Schutz zu neh-
men sucht und Mitleid empfindet, kontrastiert mit dem ungehobelten und derben
Fahrer ebenso wie mit dem {iberheblichen und aufdringlichen Offizier. Beiden
ermangelt es, wie in weiteren Episoden exemplifiziert, an grundlegenden Um-
gangsformen — oder um mit dem spateren, klassischen Begriff zu sprechen: an
Herzensbildung. Am deutlichsten zeigt das aber der Mutwille, mit dem sie den
ihnen ausgelieferten Fahrgast drangsalieren — den »armen« Juden.*

Die literarische Gestaltung der Judenfigur ist duflerst diirftig; sie erschopft
sich in der schablonenhaften Reproduktion gangiger Klischeevorstellungen, weil
ihre Entfaltung ins Individuelle weder von Zweck noch sonst von Interesse ist.

Ins Visier tritt der Jude nur dann, wenn er Siegwarts Aufmerksamkeit erregt,
durch den die Erzdhlung - erzdhltheoretisch gesprochen — fokalisiert ist. Die
Wahrnehmung des Juden entspricht also der seinen; voreingenommen registriert
sie das, was der eigenen Erwartungshaltung entspricht und durch die Abwei-
chung vom Vertrauten, also durch seine Fremdheit, dazu angetan ist, den Blick
des Betrachters auf sich zu ziehen. Dazu gehort die vom Juden geduf3erte Furcht
vor Verunreinigung, der Verzehr des »ungesauerte[n] Brod[es]«* ebenso wie die
Verrichtung des Abendgebets.” Der traditionell-christliche Topos von der

65 Johann Martin Miller: Siegwart. Eine Klostergeschichte. Zweyter Theil. Leipzig: Weygand
1776, S. 538-539.

66 Zum Motiv der »christlich-jiidischen Reisegesellschaft« s. Gunnar Och: Imago judaica. Juden
und Judentum im Spiegel der deutschen Literatur 1750-1812. Wiirzburg: Konigshausen &
Neumann 1995, S. 128.

67 »Die betreffende Passage gehort freilich zu den gelungeneren Partien des Romans, d. h. zu
jenen detailreichen Genrebildern, mit denen der Verfasser das soziale Leben seiner Zeit einzu-
fangen versucht« (ebd., S. 130).

68 Miller, Siegwart (wie Anm. 65), S. 539.

69 Ebd., S. 543.



Konventionen der Judendarstellung: J. M. Miller und der Typus des »armen Juden« =— 33

Abgesondertheit und Halsstarrigkeit der Juden (Speise- und Reinheitsvorschrif-
ten) klingt hier an, allerdings nicht vorwurfsvoll, sondern erregt, durch Perspek-
tive und niichternen Ton der Erzdhlung gemildert, Bedauern und Mitleid. Die her-
gebracht christliche Sichtweise wird von der Deutungstradition der Aufklarung
iiberlagert, die hier in ihrer gefiihlsbetont (sentimentalen) Version in Erschei-
nung tritt: der Jude als riickstandiger, unterdriickter Auflenseiter, dem es an Bil-
dung mangelt, um sich aus dieser Position zu befreien. Im Seufzen des »armen
Juden« ist die ganze Ausweglosigkeit einer rechtlosen Randexistenz aufgehoben,
die, sobald sie einen Schritt aus ihrer Isolation herauswagt, selbst dem Aufge-
klarten und Empfindsamen lastig und widerwértig erscheint. So heifit es an einer
weiteren Stelle:

Der Jude, der die Geschwitzigkeit mit seiner ganzen Nation im hohen Grad gemein hatte,
plauderte bestdndig mit dem jungen Kaspar; erzdhlte ihm alle seine Familienumstdnde,
daf} er einen Sohn habe, der so alt sey wie er; daf3 ihm seine Rebekka vor zwey Jahren ge-
storben sey u. s. w. Seine Neugierde wollte aus Kaspar eine gleiche Vertraulichkeit heraus-
locken; aber dieser sagte immer nur: So! und Ja, und Nein.”

Neben der hinldnglich demonstrierten Gesetzestreue oder »Frommigkeit« des Ju-
den zdhlt zu dessen Charaktereigenschaften auch eine Mitteilsamkeit, die, ab-
schitzig als »Geschwaitzigkeit« bezeichnet, jeglichen Anspruch auf Sinnhaf-
tigkeit und Relevanz einer sprachlichen Auflerung verwirkt.”" Der aufgeklirte
Erzdhler lasst den Juden nur andeutungsweise zu Wort kommen. Was ihm als li-
terarischer Gestalt Kontur verleihen kdnnte, ndmlich biographische Zusammen-
hinge unter Verweis auf Herkunft und familidre Bande, wird nicht nur unterbun-
den, sondern auch so inszeniert, dass das Desinteresse berechtigt erscheint. Kein
Gehor schenkt dem Juden ein neu zugestiegener junger Mann, dem der Abschied
von der Familie deutlich zugesetzt hat. Mit Kaspar, dem Studenten in spe, betritt

70 Ebd., S. 541-542.

71 Schudt hatte in seiner judenfeindlichen Polemik die Juden folgendermafien charakterisiert:
»Die Kennzeichen des Gemiiths der Juden sind / ein innerlich auffgeblasener Sinn / darbey doch
falsch-freundlich / schmeichelhafft / schwétzhafft / wo es die Noth oder ihr Nutzen erfordert /
demiithig / allezeit aber tiickisch und betriiglich / ruhmrathig und Gewinnsiichtig & darzu
kommt der sonderliche Accent oder Pronunciation und Aussprach der Rede / daf ein Jud / so
bald er nur den Mund auffthut / verrathen ist / dann seine Sprach verrith ihn« (Johann Jacob
Schudt: Jiidische Merckwiirdigkeiten. Vorstellende was sich Curieuses und denckwiirdiges in
den neuern Zeiten bey einigen Jahr-hunderten mit denen in alle IV. Teile der Welt / sonderlich
durch Teutschland / zerstreuten Juden zugetragen. Sammt einer vollstandigen Franckfurter Ju-
den-Chronik [...]. Teile 1-3. Frankfurt, Leipzig: Samuel Tobias Hocker, 1714-1717, VI. Buch,
21. Cap., § 31, S. 369).



34 = Aufder Suche nach den Landjuden

der verhatschelte Sohn eines Amtmanns den Schauplatz und fiigt dem Abbild
von der Gesellschaft im Kleinen ein weiteres Element hinzu: des bildungsbeflis-
senen Biirgertums. Wahrend die literarische Gestaltung der Personen generell
am Exemplarischen ausgerichtet ist, Kondukteur und Offizier ebenso als Vertre-
ter je der einfachen, nicht-bduerlichen Landbevélkerung und des Offizierskorps
bzw. niederen Adels aufzufassen sind, ist der Jude in der Darstellung, ganz auf
den Tradger »nationaler« Eigenschaften reduziert, zum Typus verflacht. Es ist die
literarisch-dsthetische Entsprechung der Wahrnehmung von Juden als distinkter
Gruppe, deren Andersartigkeit, einst religios motiviert, national und wesenhaft
gedeutet wird. In der Interaktion mit Vertretern unterschiedlicher Stande ertéffnet
sich eine zweite Perspektive auf den Juden, der nur bei Siegwart auf Mitleid, bei
allen anderen aber auf Ablehnung st6f3t.

So stereotyp die Zeichnung von Juden in der Literatur des 18. Jahrhunderts auch
gewesen sein mag, ldsst sich doch eine Differenzierung nach Funktion und sittli-
chem Verhalten erkennen. 1749 hatte Lessing sein Lustspiel Die Juden verfasst,
1747/8 Gellert seinen Roman Das Leben der Schwedischen Gridfin von G*** verof-
fentlicht; die Figur des »edlen (deutschen) Juden« war geschaffen, das Modell,
nach dem sich die Mehrheit der Aufklarungsromane ausrichtete.’”” Der darin zum
Ausdruck kommende Toleranzgedanke birgt in sich eine Assimilationserwar-
tung, deren Erfiillung den Juden erst zu dem sittlichen Menschen macht, als der
er in Erscheinung tritt. Sein Judentum hat er als sozialen Habitus langst zuriick-
gelassen und gegen den des aufgeklirten, iiber jegliche konfessionelle Zuschrei-

72 Gutsche weist in ihrer Studie zur Konstruktion des Jiidischen in der Literatur des 17. Jahrhun-
derts darauf hin, dass es positiv gezeichnete Judenfiguren durchaus schon vor Lessing und Gel-
lert gab, namentlich in Eberhard Werner Happels Der Asiatische Onogambo (1673) oder Jean Bap-
tiste de Chevremonts Der georgianischen Kemiski und ihres Gemahls Alekes seltsame Liebes-
geschichte (1698) (Victoria Luise Gutsche: Zwischen Abgrenzung und Anniherung. Konstruktio-
nen des Jiidischen in der Literatur des 17. Jahrhunderts. Berlin, Boston: De Gruyter 2014 [Studien
und Dokumente zur deutschen Literatur und Kultur im europiischen Kontext; 186], S. 184,
259f1f.). Allerdings handelt es sich bei diesen Figuren, anders als in der Aufkldrungsliteratur des
18. Jahrhunderts, nicht um europédische oder gar deutsche, sondern in einen fremden Kultur-
raum entriickte »orientalische« / asiatische Juden. Fiir die weitgehend von einem stereotyp ne-
gativen Judenbild geprdgte Literatur des 17. Jahrhunderts gelangt Gutsche, die sich in ihrer Dar-
stellung um ein nuanciertes Bild und die Aufdeckung alternativer Lesarten bemiiht, zu
folgendem Schluss: »Je weiter sich der Autor von seinem Text durch Fiktionalisierungsstrategien
entfernt, desto unproblematischer scheint es zu sein, Figurationen des Jiidischen vorzustellen,
die spéter positiv gezeichneten Figuren des achtzehnten Jahrhunderts dhneln. Der exotische
bzw. utopische Ort bildet mithin die Voraussetzung fiir die Erprobung alternativer Entwiirfe »des
Juden«« (ebd., S. 388).



Konventionen der Judendarstellung: J. M. Miller und der Typus des »armen Juden« == 35

bung erhabenen Universalmenschen getauscht. So urteilt Ernst Simon iiber den
mysteriosen Reisenden aus Lessings Lustspiel:

Im iibrigen gehort er genau zu dem Typ, >dem man gar nichts anmerkt«: er ist in der gliick-
lichsten Weise an den gebildeten Durchschnittsbiirger des 18. Jahrhunderts assimiliert;
schwdrmt mit Rousseau fiir die Natur und eifert gegen die Stadt, fiihrt, als Merkmal seiner
hohen Kultur, Biicher mit sich [...].”%

Ein Jude rein der Herkunft und moglicherweise noch dem Namen nach entsprach
allerdings kaum der Lebenswirklichkeit des 18. Jahrhunderts, sondern gab viel-
mehr das Programm fiir eine Zukunft vor, in der Religion und Ethik austauschbar
geworden sein sollten.

Eine dltere, weit in voraufklarerische Zeiten zuriickreichende Tradition der Re-
duktion auf stereotyp jiidische Charaktereigenschaften bestand nach dem Para-
digmenwechsel weiterhin fort: die burleske Judenfigur, ein Erbe des Stegreifspiels
der Wanderbiihnen und komisches Rollenfach.”* Als Hausierer oder »Schacher-
juden« und ihres jiidischen Idioms wegen verlacht, entsprachen sie dem negati-
ven Grundschema des »Bosewichts«.”

Dass der »komische Jude« nicht ausschlief3lich performativ realisiert, son-
dern auch in Prosatexten inszeniert werden konnte, belegt etwa der dritte Band
der Satire-Reihe Die redende Thiere iiber menschliche Fehler und Laster (1740).7

73 Ernst Simon: Lessing und die jiidische Geschichte. In: Jiidische Rundschau 34 (1929), Nr 6,
S. 1.

74 Och, Imago judaica (wie Anm. 66), S. 50ff., 89ff.

75 Ebd., S.93.

76 Die redende Thiere iiber menschliche Fehler und Laster. Bey ruhigen Stunden lustig und
niitzlich zu lesen. Drittes Gesprach zwischen einem Bér und einer Grille. Franckfurt und Leipzig
1740. — Als Verfasser zumindest eines Teils der anonym erschienenen, 43 Bdande umfassenden
Reihe wird der Niirnberger Rechtsanwalt, Schriftsteller und Journalist Christoph Gottlieb Richter
(1717-1774) genannt. »Richter war, was ich in den gedruckten und handschriftlichen Nachrichten
von ihm bezeugt finde, ein philosophischer und witziger Kopf, ein guter Jurist, und geschickter
Sachwalter, ein thatiger, arbeitsamer, und mit Leichtigkeit arbeitender Mann. Aber, nach einer
vernachldssigten Erziehung, und bei einem Temperamente, dem kein ménnlicher und kein reli-
gidser Sinn einen Damm setzte, verleiteten ihn Leichtsinn zu allerhand Ausschweifungen, Witz
und Dichtergabe zur Satyre und zum Pasquill, Bediirfnil und Mangel zur Rabulisterey, und
theils zu vielen sehr unfeinen Handlungen, theils zu manchen groben Betriigereien« (Clemens
Alois Baader: Lexikon verstorbener baierischer Schriftsteller des achtzehnten und neunzehnten
Jahrhunderts. Bd 2,2: R-Z. Augsburg, Leipzig: Jenisch und Stage 1825, S. 25-29, hier: S. 26f.). —
Richters literarisches Schaffen umfasst auch die Ubersetzung und Autorschaft pseudo-jiidischer
Chroniken, in denen die historischen Ereignisse des 18. Jahrhunderts im biblischen Stil



36 —— Aufder Suche nach den Landjuden

Im Gesprach mit der Grille beruft sich der Bar zum Beweis seiner Tugendhaf-
tigkeit (»Frommigkeit«) u. a. auf zwei Begegnungen mit Juden: Um die Aufmerk-
samkeit seiner Warter auf sich zu lenken, bricht der ausgehungerte, in einem
»kleine[n] Hof bey einem Gefiangnuf3-Thurn« gehaltene Bér in eine der Zellen ein,
wo »ein Jude wegen vielen veriibten, und iiberzeigten Betriigereyen gefangen«”
gehalten wird.

Der Jude, welcher schon alle verstorbene Alt-Vater um Hiilffe angeruffen hatte, machte ein
solches Geschrey, dafd mir die Ohren davon wehe thaten, ich aber brummte immer stdrcker
zu dem Fenster nein, und arbeitete bestdndig mehr und mehr Steine aus dem Fenster,
dadurch endlich das Loch so grof3 wurde, daf ich mit allen beyden Pratzen zu gleich ganz
bequem den Kopfin das Loch stecken, und in das Gefangnuf3 sehen kunte. Ob ich nun wohl
keinen Appetit hatte, Jiidisches Fleisch zu fressen, so stellte ich mich doch sehr begierig
bald eine Mahlzeit zu halten. In dieser Angst ergriffe der Jude von denen nunter gefallenen
Steinen ein grosses Stiicke, und schluge unabldflig an die Gefangnuf3-Thiire, bif} endlich
das starcke Schlagen die vorbey gehende Menschen hinlockete, die solches andeuteten,
und als man die Thiire er6ffnete, und mich mit dem halben Leibe in dem gemachten Fens-
ter-Loch stehen sahe, entstunden dariiber nicht ein geringes Geldchter, man sperrte den
Juden in einander Behdltnuf}, und ich bekam meine gew6hnliche Portion, weil man sich
erst auf mich besonnen hatte. [...]

Grille: Den Juden hitte ich in seiner Angst sehen und héren moégen, weil ihm diese unver-
hoffte Besuchung sehr wenig Trost gebracht hat. [...]"8

Der inszenierte Einbruch ohne Absicht, dem Juden kérperlichen Schaden zuzu-
fiigen, entringt den herbeigeeilten Passanten ein schadenfrohes und spéttisches
Lachen. Zu komisch, weil in seiner Verdchtlichkeit nicht anders wahrnehmbar,
wirkt die lautstark bekundete Todesangst des {iberrumpelten Juden, die ange-
sichts der ausgewiesenen Harmlosigkeit des Tieres als mafilos iibertrieben er-
scheint. Wie im Theater bedarf es der Reaktion des Publikums, um die beabsich-
tigt komische Wirkung der Szene auf den Leser nicht zu verfehlen.

Zur allgemeinen Erheiterung gereicht an anderer Stelle ebenfalls das »Ge-
schrey« eines bohmischen Landjuden, dem der Bar aus Vergeltung fiir dessen
Schikanen {ibel mitspielt.

Es kamen ein paar Land-Juden als sogenannte Hauf3irer mit unterschiedlichen Sachen zu
meinem Herrn, bey ihm etwas zu verkaufen; unter der Zeit als der erste bey meinem Herrn
handelte, so kam der andere zu mir / und wolte mich foppen. Ich schaute ihm eine gute

dargestellt werden. S. dazu: Ivo Cerman: Maria Theresia in the Mirror of Contemporary Mock
Jewish Chronicles. In: Judaica Bohemiae 38 (2002), S. 5-47.

77 Die redende Thiere. Drittes Gespréch (wie Anm. 76), S. 112.

78 Ebd., S. 113-114.



Konventionen der Judendarstellung: J. M. Miller und der Typus des »armen Juden« = 37

Weile zu, als er mir dem Possen aber zu grob machte, so nahm ich meinem Vortheil in acht,
und weil er mir als einem gedultigen Baren wohl trauete, und sich mir starck naherte, so
erwischte ich ihn mit beyden Vorder-Pratzen, und trug ihn bif} zu meiner Sdule. Das Ge-
schrey, so er machte, lockte alle Menschen, so auch meinem Herrn dazu, ich aber machte
meine Lust bald mit ihm aus, denn sonsten wiirden wohl manche gedacht haben, ich wollte
ihm grob begegnen. Derowegen risse ich ihm nur den blau-gesterckten Kragen, oder das so
genannte Kref3 vom Halse, gab ihm ein paar mittelmafige Ohrfeigen, oder Maulschellen,
rauffte ihm ein wenig bey seinem Barte, doch risse ich ihm keine Haare aus. Nach diesem
nahm ich seinen Hut, setzte solchen auf, und nahm zugleich das Krefy um meinen Hals,
dariiber alle Zusehende lachten, und den Juden lief3 ich ohne den geringsten Schaden wie-
der gehen.”

Der traktierte Jude, durch Beruf und Kleidung duflerlich diskriminiert, wird mit
dem Mittel der Travestie dem Gespo6tt der Umstehenden preisgegeben: War die
altmodische Tracht, die in Bohmen vorschriftsméfiig zum Zweck der Kennzeich-
nung getragen werden musste,®® schon Demiitigung genug, so wirkt sie, vom Béa-
ren zur Maskerade angelegt, regelrecht als Verh6hnung der menschlichen Natur
des Juden. In der Darstellung scheinen dessen menschliche Qualitdten gemessen
an Tugenden wie Selbstreflexion und -disziplin reduziert, wie Juden so oft ein
unbeherrschtes, triebhaftes Verhalten unterstellt wurde —& und das im Gegensatz
zum Biren, der geduldig und wohlbedacht seine korperliche Uberlegenheit de-
monstriert, in der Absicht, seinen Bedrdnger in die Schranken zu weisen. Der

79 Ebd., S. 120-121.

80 Zur Halskrause, dem sog. »Kross« oder »Kress«, s. Tobias Jakobovits: Die Judenabzeichen in
Bohmen. In: Jahrbuch der Gesellschaft fiir Geschichte der Juden in der Cechoslovakischen Re-
publik. Hg. von Samuel Steinherz. Jg 3, 1931 (Frankfurt: Textor 2008), S. 145-184, hier: S. 154f.,
170.

81 Schudt hatte in seiner ethnographischen »Studie« Jiidische Merckwiirdigkeiten (1714-1718),
einer sdkular, d. h. nicht theologisch argumentierenden judenfeindlichen Polemik, Tier-Meta-
phern zur Charakterisierung jiidischer Eigenschaften verwendet, u. a. den Ungeziefer-Vergleich.
»Dieser Sprachgebrauch driickt Abscheu vor und Distanz zu zahl- und namenlosen Juden aus,
deren auffilligste — und abstofiendste — Ziige mehr an Tiere als an Menschen erinnern. Sie rea-
gieren auf instinktive Weise und nicht gemafd den Normen der Gesellschaft, in deren Mitte sie
sich niederlassen. Sie verfiigen weder {iber gutes Benehmen und feine Manieren noch iiber die
vielleicht protestantischste aller Tugenden, Selbstdisziplin, die sich die christliche Gesellschaft
in dem frithneuzeitlichen Verfeinerungsprozef; der Umgangsformen, den der Soziologe Norbert
Elias schon 1936 beschrieben hat, angeeignet hat« (Maria Diemling: »Dafl man unter so viel tau-
send Menschen so fort einen Juden erkennen kann«: Johann Jacob Schudt und der jiidische Kor-
per. In: Die Frankfurter Judengasse. Jiidisches Leben in der Frithen Neuzeit. Hg. von Fritz Back-
haus, Gisela Engel, Robert Liberles, Margarete Schliiter. Frankfurt a.M.: Societats-Verlag 2006
[Schriftenreihe des Jiidischen Museums Frankfurt am Main; 9], S. 77-89, hier: S. 83).



38 = Aufder Suche nach den Landjuden

Jude wird hier zum Tier, wahrend der Bar gleichermafien Witz wie » Frommigkeit«
besitzt.

Die den beiden Judenfiguren entgegengebrachte Geringschitzung findet ihre
Rechtfertigung in dem Hinweis auf moralische Mangel: der eine ausgewiesener
Betriiger, der andere Tierqudler haben sie, so die inhdrente Logik, nichts Besseres
verdient, als betrogen und gequalt zu werden. Dass sich die dabei freigesetzten
Aggressionen allerdings gegen ihr Jude-Sein richten, lasst sich u. a. an der Fixie-
rung auf ihre dufierlichen Kennzeichen, die sog. Judenabzeichen, ablesen und
bezeugt einmal mehr die Gleichsetzung von Judentum und verdorbenem, betrii-
gerischem Charakter.

Unter Einfluss der Aufklarung entwickelte sich in der zweiten Halfte des 18.
Jahrhunderts ein Mischtyp, in dem sich didaktischer und Unterhaltungsan-
spruch, parodistische Elemente und positive Tendenz miteinander verbanden.®

Mit Jenzsch und Neubauer ist fiir die Biihnenstiicke des 18. und frithen 19. Jahr-
hunderts festzuhalten, dass es sich, unabhidngig vom Typ, bei den meisten Ju-
denfiguren um alleinstehende Manner fortgeschrittenen Alters handelt, die in
der Regel als Hindler, Trodler oder Geldverleiher auftreten. »[...] auf der Szene
bleiben sie Einzelne, Fremde gegeniiber dem Kontext der Mitfiguren.«® Nur in
seltenen Fillen wird »das Vorhandensein einer Familie angedeutet«.

Gébe es einen Idealtypus dieser Gestalt, er ware ein bartiger Mann jenseits der fiinfzig in
der traditionellen Tracht der reisenden (ost)jiidischen Handler; durch bestimmte sprachli-
che Muster unterscheidet er sich von den iibrigen Figuren, und auch in seinem Habitus und
Gebaren gibt er sich als jiidischer Noth-Handler und Trodler zu erkennen.®

Der Jude in Millers Siegwart ldsst sich keinem dieser Typen zuordnen, was nicht
zuletzt an den unterschiedlichen Gestaltungsmoglichkeiten der Gattungen Prosa
und Drama liegt; moralisch-didaktische Funktion besitzt er im Gefiige des Ro-
mans nur insofern, als sich am Verhalten der Reisenden ein Mangel an Sittlich-
keit offenbart und er gleichzeitig zum Priifstein fiir Siegwarts Einfiihlsamkeit
wird. Auf das Motiv des Wuchers und unlauterer Handelspraktiken andererseits
rekurriert der Text nicht einmal andeutungsweise, ganz zu schweigen von

82 Och, Imago judaica (wie Anm. 66), S. 104ff.

83 Hans-Joachim Neubauer: Judenfiguren. Drama und Theater im frithen 19. Jahrhundert.
Frankfurt, New York: Campus Verlag 1994, S. 44.

84 Helmut Jenzsch: Jiidische Figuren in deutschen Biihnentexten des 18. Jahrhunderts. Eine
systematische Darstellung auf dem Hintergrund der Bestrebungen zur biirgerlichen Gleichstel-
lung der Juden, nebst einer Bibliographie nachgewiesener Biihnentexte mit Judenfiguren der
Aufkldrung. Hamburg (Diss.) 1971.

85 Neubauer, Judenfiguren (wie Anm. 83), S. 45.



Konventionen der Judendarstellung: J. M. Miller und der Typus des »armen Juden« =—— 39

anderen iiblen Gemeinpladtzen antijudaistischen Zuschnitts. Der Funktion nach
Reflektor des moralischen Verhaltens gegeniiber rechtlosen Aufienseitern, ist die
Judenfigur ihrem Gehalt nach als »einfacher, geplagter Jude« einzuordnen. Der
Ausruf »Bin ein armer Mann!«® ist zunédchst Ausdruck des Selbstmitleids und be-
inhaltet die Bitte um Schonung; die darin aufgerufene Armut verweist auf die
Schmihungen und Nachteile, die dem Juden aus seiner Stellung in der Gesell-
schaft erwachsen, von den Sonderlasten der Judensteuern angefangen bis zum
Ausgeliefertsein in der Interaktion mit Christen. Sie ist aber, wie ich meine, auch
wortlich, d. h. materiell, im Sinn von »Mittellosigkeit« aufzufassen. Dafiir spricht
der kdrgliche Proviant des Juden und, wenn man mochte, sein sorgenvolles Seuf-
zen. Den Grund seiner Reise erfahren wir nicht; lediglich Ausgangs- und End-
punkt derselben, ndmlich Giinzburg und Donauworth. Es ist wohl nicht weit ge-
fehlt, sich als reales Vorbild einen schwébischen Landjuden vorstellen zu wollen,
in geschiftlichen Angelegenheiten unterwegs zu einem der regelméaflig in Do-
nauwOrth abgehaltenen Markte. Das traditionsreiche Ichenhausen etwa liegt
zehn Kilometer siidlich von Giinzburg und dem daran angrenzenden Leipheim,
wo Miller »fast seine ganze Kindheit verbrachte«.®” Obwohl in Leipheim selbst zu
dieser Zeit keine Juden mehr ansdssig gewesen sein diirften, musste Miller die
jlidischen Hausierer und Handler der umliegenden Ortschaften gekannt haben.

Die Annahme, unter der stereotypen Zeichnung des Millerschen Juden schim-
mere ein landjiidisches Substrat als reale Vorlage durch, ldsst sich aus historisch-
demographischen Griinden nicht zuriickweisen; sie ist aber auch nicht aussage-
kraftig. In voremanzipatorischer Zeit, wo gerade im Stiden Deutschlands die we-
nigen privilegierten Juden, Hofjuden oder andere vermdgende Kaufleute und
Bankiers, eine geringe Minderheit innerhalb der Judenschaft darstellten, und nur
vereinzelt Stadte wie Frankfurt oder Fiirth {iber gréf3ere jiidische Gemeinden ver-
fiigten, lebte der Jude, den man im wirklichen Leben antreffen konnte, auf dem
Land. Differenziert wurde allerdings anhand von Status und Stellung in der Ge-
sellschaft zwischen privilegierten, »vornehmen, also auch reichen Juden und
den traditionell lebenden, »gemeinen« Juden. Dieser Unterscheidung war der Ge-
gensatz von Stadt und Land in gewisser Weise inhédrent, aber keineswegs hin-
langliches Unterscheidungskriterium, sondern Selbstverstandlichkeit.

Das konzeptuelle Nahverhaltnis von sozio6konomischem Stand und Sied-
lungsmuster erhellt aus zeitgendssischen Quellen der Epoche, in denen das At-
tribut »arm« ein treuer Begleiter (Kollokator) des »Landjuden ist. Drei Beispiele

86 Miller, Siegwart (wie Anm. 65), S. 538.
87 Breitenbruch, Johann Martin Miller (wie Anm. 64), S. 14.



40 = Aufder Suche nach den Landjuden

unterschiedlicher Herkunft sollten zur Illustration und Stiitzung der Behauptung
ausreichen.

In seinem »Schreiben aus Hagenau iiber den Kulturzustand der Israeliten in
Frankreich« (1809) erortert der Elsdsser Widersheim® auf die Frage hin, ob es un-
ter den Juden auch Landarbeiter und Ackerbauern gibe, die Verhiltnisse folgen-
dermafien:

5521.0991 37w MIPY 11T WO KDY 1OV 112V WR MIRDAT 217 TIRG? TV ORI 97
172V 717 I90M N IV ORY IRID AATR 7AW 1AY 2127 MR PV MR 0270 DNT
0772 ¥R, 722 123717 021932 07 IR VDAY LI 737D IR ,0OIIR D0 AR T

8 ANy MWYY 077°12 19777 AW

Der nicht genannte Ubersetzer des Briefes, moglicherweise Redaktionsmitglied
der in Dessau herausgegebenen Zeitschrift, gibt den Passus frei wieder:

[...] theils auch giebt es unter den Landjuden nur wenige, die ein zum Ankauf der Aecker
hinldngliches Vermdgen besitzen. Lassen Sie nur noch eine kurze Zeit verstreichen, und ich
zweifle nicht, daf} sich auch diesem der Menschheit so niitzlichen Gewerbe mehrere Israe-
liten, besonders unter den Landbewohnern, mit Vergniigen widmen und ihre Kinder fiir
diesen Stand bilden werden.*®

Obgleich »jisra'el« schlicht einen Juden bezeichnet, wird daraus in der stark raf-
fenden Ubertragung ein »Landjude«. Der agrarische Kontext der Stelle scheint
diese Verdichtung von Landlichkeit und Armut im Begriff »Landjude« zu recht-
fertigen.

Ein zweites Beispiel ganz anderer Art integriert in das Bild der materiellen Not
auch das des sozialen Elends, der Verwahrlosung. Es ist der Verteidigungsschrift
aus einem Strafprozess von 1783 entnommen, in dem die gestdndige Dienstmagd
Frommet des Mordes an ihrer Brotherrin Schonle Maas, wohnhaft in der Frank-
furter Judengasse, zum Tode verurteilt worden war. Der Historiker Georg Ludwig
Kriegk hatte im Rahmen seiner Tatigkeit als Stadtarchivar zu Frankfurt Vor-

88 Carmoly identifiziert den Verfasser als Nathanael ben Isaak Widersheim, einen Abgeordne-
ten der Notablen-Versammlung zu Paris und Mitglied des Sanhedrin ([Eljakim] Carmoly: Bemer-
kungen zur Geschichte der Metzer Rabbinate von Tsarphati. In: Israelitische Annalen. Ein
Centralblatt fiir Geschichte, Literatur und Cultur der Israeliten aller Zeiten und Lander, Jg 1840,
H. 21, S. 185-186, hier: S. 186).

89 Widersheim der dltere: Schreiben aus Hagenau iiber den Kulturzustand der Israeliten in
Frankreich. In: Sulamith. Zeitschrift zur Beférderung der Kultur und Humanitdt unter der jiidi-
schen Nation. Hg. von David Frankel. Def3au, Jg 2, H. 2, 1809, S. 279-292, hier: 288-289.

90 Ebd., S. 290.



Konventionen der Judendarstellung: J. M. Miller und der Typus des »armen Juden« = 41

geschichte, Tathergang und anschliefRendes Gerichtsverfahren anhand des Ak-
tenmaterials rekonstruiert. Nach Fillung des Todesurteils, so Kriegk, habe der
Verteidiger mehrere Versuche unternommen, eine Strafmilderung zu erwirken,
dabei aber einen Fehlschlag nach dem anderen erlitten. In seinen Gesuchen be-
rief er sich unter anderem auf das jugendliche Alter Frommets, die zum Zeitpunkt
der Tat erst fiinfzehn oder sechzehn Jahre alt gewesen war, und auf ihre Herkunft
aus einem prekdren Milieu. Frommet stammte aus dem hessischen Dreieichen-
hain,” hatte friih den Vater verloren und musste, der schlechten finanziellen
Lage der Familie wegen, noch jung in Dienst treten. »Der Verteidiger sagte«, so
Kriegk in einer Paraphrase, »die armen Landjuden wiirden kaum erzogen, und
der Verstand bediirfe bei solchen Kreaturen zu seiner Entwicklung eine langere
Zeit, als bei anderen Menschen.«* Und weiter, diesmal den Verteidiger zitierend:

Es ist bekannt [....], wie weit die Erziehung der Juden von der christlichen iiberhaupt ver-
schieden ist, indem die tdgliche Erfahrung lehret, daf3 die rohesten Sitten der jiidischen Na-
tion ganz eigen sind. Auch diejenigen Juden, denen es an zeitlichen Gliicksgiitern nicht
fehlet, selbsten solche, die von ihnen fiir die vornehmsten gehalten werden, verrathen sich
gar leicht durch ihr rohes und unkultivirtes Wesen, so daf3 sie allein schon dadurch, wenn
ihnen auch alle sonstigen Kennzeichen fehlen, die Nation, wozu sie gehoren, zu erkennen
geben. Um wie viel mehr muf3 also eine rohe und gleichsam viehische Erziehung bei sol-
chen Landjuden herrschen, von welcher Art Inquisitin herzustammen das Ungliick hat! Wer
erinnert sich nicht, je einmal einen Trupp solcher elenden Geschopfe von Landjuden, ihre
Kinder und Habseligkeiten auf dem Buckel tragend, gesehen zu haben? Und wem ist bei
einer solchen Erscheinung nicht sogleich der geringe Unterschied zwischen Menschen und
Vieh beigefallen?”

Angelegentlich, wie aus den Archivunterlagen hervorgeht, um seine Klientin be-
miiht, greift der Verteidiger zu deren Entlastung auf antijiidische Ressentiments
zuriick, wonach Juden, egal welchen Standes, iiber schlechte Umgangsformen
verfiigten. Die Behauptung, bei den Landjuden nehme dieser Mangel nahezu ani-
malische Formen an, griindet auf einem »argumentum a fortiori«, nicht auf eige-
ner Anschauung. Diese kennt die Landjuden ndmlich nur aus der Entfernung,
wie sie im Vorbeiziehen ein Bild des Elends bieten. Die Perspektive des Verteidi-
gers ist eine stddtisch-biirgerliche, sie registriert das Augenfillige, das auch

91 In Dreieichenhain werden Juden zum ersten Mal 1428 erwdhnt, in den folgenden Jahrhun-
derten waren »dann immer einige Schutzjuden dort anséssig« (Paul Arnsberg: Die jiidischen Ge-
meinden in Hessen. Anfang, Untergang, Neubeginn. Bd 1. Frankfurt: Societédts-Verlag 1971,
S. 143).

92 Gleorg] Lludwig] Kriegk: Die Judenmagd Frommet. In: Zeitschrift fiir deutsche Kulturge-
schichte. Neue Folge. Hg. von J. H. Miiller, Jg 2 (1873), S. 275-288, hier: S. 281.

93 Ebd., S. 281-282.



42 —— Aufder Suche nach den Landjuden

aufderhalb der Dorfer Sichtbare, und ist weltanschaulich durchaus auf Hohe der
Zeit, wenn das Individuum als Produkt von Milieu und Erziehung begriffen
wird.” Zum Représentanten des Landjudentums wird hier der vagierende Bettel-
jude, und im Appell an das Erinnerungsvermogen zeigt sich das Kollektive der
Wahrnehmung.

Sieht man einmal vom diffamierenden Ton der Zeilen ab, deren Krassheit
wohl auch Kalkiil gewesen sein mag, den Richter im Sinn der Verteidigung zu
beeinflussen, war die Evokation von Armut und Elend bei Weitem nicht gefehlt.
Auch der »Wiirzburger Domkapitular, Stadtschuldirektor und Professor fiir Dog-
matik und Polemik«* Franz Oberthiir (1745-1831) zdhlt zu den Hemmnissen einer
sofortigen rechtlichen Gleichstellung der Juden, die es wohliiberlegt vorzuberei-
ten heif3e, »die grof3e Anzahl und die h6échst traurige Lage der mit uns in so nahen
Verhiltnissen stehenden Judenschaft in ritterschaftlichen, unmittelbaren, freyen
Ortschaften und Schléssern, die sich allein, in dem einzigen Canton R6hn und
Werra, wenigstens auf 1200 belduft«.”® Denn, fahrt er fort:

Mehr auf eigenen Gewinn, als an Nachbarschaft und Menschheit denkende freye Reichsrit-
ter, tragen kein Bedenken, in ihre Ortschaften und einzelne freye Besitzungen, die sie in
fremden Ortschaften haben, so viele Juden aufzunehmen, als der Raum nur immer zulaft,
wo sodann zahlreiche Familien so enge beysammen wohnen, daf3 es ein Wunder ist, wenn
nicht mehrere Krankheiten von solchen Hiitten des Elends ausbrechen, und weit um sich
herum Verwiistungen anrichten. Der Gutsherr ist zufrieden, wenn er Schutzgeld bekommt,
und tiberlédf3t es seinen Schutzverwandten, wo und wie sie das Geld, welches sie ihm ent-
richten miissen, und was sie sonst noch fiir ihre eigene Familie bediirfen, auftreiben mo-
gen. Sie wuchern dann, so weit und breit es angehen mag, im Lande herum, setzen die Ju-
denschaft in Mificredit, und vervielfdltigen sich weit iiber alles Verhiltnif3 zu den Nah-
rungs- und Erwerbungsmitteln hinaus. [...]*

94 Bereits Schudt hatte in seinen Jiidischen Merckwiirdigkeiten die »Unsauberkeit« und den an-
geblich »iiblen Geruch« als Kennzeichen der »Polnischen und Teutschen« Juden definiert,
ebenso wie den Mangel an Selbstdisziplin, ihr »tierisches« Wesen, sozial abgeleitet. — »[Schudt]
unterscheidet sehr klar zwischen den abstofienden Erscheinungen aschkenasischer Juden und
den weitaus gepflegter auftretenden sephardischen Juden, die er oft in Hamburg und Altona ge-
troffen hatte« (Diemling, »Daf3 man unter so viel tausend Menschen so fort einen Juden erkennen
kann« [wie Anm. 81], S. 81f.).

95 Michael Langer: Zwischen Vorurteil und Aggression. Zum Judenbild in der deutschsprachi-
gen katholischen Volksbildung des 19. Jahrhunderts. Freiburg, Basel, Wien: Herder 1994 (Reihe
»Lernprozef; Christen Juden«; 9), S. 152.

96 Franz Oberthiir: Vorrede. In: Des Flavius Josephus Selbstbiographie. Uebersetzt und mit An-
merkungen versehen von J. B. Frise. Altona: Johann Friedrich Hammerich 1806, S. 1-44, hier:
S.19.

97 Ebd., S. 19f.



Konventionen der Judendarstellung: J. M. Miller und der Typus des »armen Juden« =—— 43

Ein weiteres Hindernis sah Oberthiir in den aus Armut zum Vagabundieren ge-
zwungenen Juden; dass

[...] viele einzelne Juden, und ganze jiidische Familien, ohne Heimat, ohne Vaterland, ohne
Gewerbe von einem Ort zum andern herumirren, der angesessenen Judenschaft als Bettler
von Profession hochst ldstig fallen, das Land mit Taugenichtsen bevilkern, Kinder zeugen,
ohne sie zu etwas anderm erziehen konnen, als zu eben dieser herumstreifenden Lebensart,
die auch ihre Eltern trieben, und welche die jiidische Nation verdchtlich machen muf3.*®

Fiir das spéte 17. und 18. Jahrhundert ist ein allgemeines Bevolkerungswachstum
zu verzeichnen, das bei gleichbleibenden 6konomischen Kapazitdten eine Verar-
mung der unteren Schichten nach sich zog. In ihren wirtschaftlichen und recht-
lichen Méglichkeiten von jeher stark eingeschrankt, konnten die finanziell ohne-
hin kaum abgesicherten jiidischen Hausierer und Gelegenheitshdndler kein
Auskommen finden und waren zum Betteln gezwungen. Neben den vergleichs-
weise wenigen ortsansadssigen Gemeindebettlern existierte eine grofie Zahl vagie-
render Bettler, die in Gruppen von einer Gemeinde zur nichsten zogen. Ein
Nachtlager und Verpflegung fanden sie nicht mehr, wie traditionell iiblich, in
den Hiusern der Gemeindemitglieder, sondern in eigens fiir sie eingerichteten,
auf3erhalb der jiidischen Siedlungen gelegenen Herbergen.” Der Anteil der voll-
standig verarmten und auf Fiirsorge und Spenden angewiesenen Juden an der
jlidischen Gesamtbevilkerung ldsst sich nicht rekonstruieren und auch nur
schwer einschédtzen: In den Regesten der jlidischen Gemeinden fanden sie, da
nicht steuerpflichtig, keine Erwdhnung, und anderweitig aktenkundig wurden
sie nur, wenn sie in Konflikt mit Recht und Ordnung kamen. Folgt man den gele-
gentlich fiir einzelne Ortschaften publizierten Daten, so scheint die Zahl der va-
gierenden Bettler gegen Ende des 18. Jahrhunderts drastisch angestiegen zu
sein.'® Noch Jahrzehnte spiter duferte der Abgeordnete Ludwig Braun in einer

98 Ebd,, S. 21.

99 Rudolf Glanz: Geschichte des niederen jiidischen Volkes in Deutschland. Eine Studie iiber
historisches Gaunertum, Bettelwesen und Vagantentum. New York: Waldon Press 1968, S. 129ff.
100 Das Reichsdorf Gochsheim (Unterfranken) zéhlte um 1790 26 »Judenhaushaltungen«. Ob-
wohl an »keiner der gangbarsten Landstralen« (S. 438) gelegen, wurde es im Laufe eines Jahres
von rund 1200 Bettlern und Bettlerinnen aufgesucht, die von der jiidischen Gemeinde versorgt
werden konnten, und weiteren 300, fiir die die vorgesehene Armenversorgung nicht mehr aus-
reichte. Innerhalb eines Zeitraums von 30-40 Jahren hatte sich nach Angabe des anonymen Ver-
fassers die Zahl der Bettler verdoppelt und tiberstieg bei Weitem die Kapazitdten der jiidischen
Gemeinde (Authentische Berechnung, was eine Judengemeinde von 26 Haushaltungen [im
Reichsdorfe Gochsheim] jahrlich zum Unterhalt ihrer bettelnden Glaubensgenossen beytragen
muf. In: Journal von und fiir Franken 1[1790], H. 4, S. 435-446). — Fiir Harburg ist eine Zahl von



44 —— Auf der Suche nach den Landjuden

Verhandlung der zweiten Kammer der Landstdnde des Grof3herzogtums Hessen
seine Besorgnis iiber den Zustand der »immer mehr verarmenden Landjuden«.'”

Zum Begriff nLandjude« — Eine Kldrung aus historischer Sicht

Die Frage, wieviel Landjiidisches in dem Millerschen Juden steckt, wirkt fehl am
Platz; zum einen besitzt die Figur nicht genug Konsistenz, um iiber die Feststel-
lung von Schlichtheit, Traditionsgebundenheit und Armut hinaus eine vertie-
fende Diskussion anzuregen, und zweitens schwingt in der Fragestellung selbst
eine anachronistische Erwartung mit, die den Landjuden in Abhangigkeit von ei-
nem sdkularen oder zumindest akkulturierten (Grof3)stadtjuden all die Eigen-
schaften zuzuordnen versucht ist, die in voremanzipatorischer Zeit kennzeich-
nend fiir die entscheidende Mehrheit der (siid)deutschen Juden war. Immerhin
befinden wir uns 1776 in einer Epoche, wo Biirgerrechte zwar als aufklarerische
Ideen in einschldgigen Schriften existierten, aber weit von der politischen Reali-
tdt entfernt waren.

Und doch: die Landjuden gab es. Nicht als das soziokulturelle Phdnomen, zu
dem sie im Zuge der immer rasanter voranschreitenden Verstidterung gegen
Ende des 19. Jahrhunderts im wahrsten Sinn des Wortes marginalisiert und stili-
siert wurden, aber als historisches durchaus. Annette Weber geht soweit, eine
ganze, in ihrer kulturellen und religiosen Bedeutung weitgehend unterschatzte
Epoche deutsch-jiidischer Geschichte als wesentlich vom Landjudentum gepragt
zu charakterisieren: die Zeit vom 16. bis zum frithen 19. Jahrhundert. Seit dem
Dreif3igjdhrigen Krieg hitten gerade die Landgemeinden »neue, oft regional ver-
ankerte Lebensformen« entwickelt, »die sowohl Elemente der bauerlichen als
auch der hofischen Kultur aufnahmen, wobei sie aber ihre eigenstiandigen religi-
Osen Riten beibehielten«.'®

700-800 Betteljuden bezeugt, die 1721 im Verlauf von vier Monaten das Stadtchen aufsuchten
(Glanz, Geschichte des niederen jiidischen Volkes [wie Anm. 99], S. 130).

101 Verhandlungen in der zweiten Kammer der Landstdnde des Grofiherzogthums Hessen im
Jahre 1821. Von ihr selbst amtlich herausgegeben. Bd 7, H. 19. und 20. Darmstadt, Giessen: Heyer
und Leske 1821, S. 69. — Dass der Antisemit Hartwig von Hundt-Radowsky in seinem Judenspiegel
von »Land- und Betteljuden, die mit Krdtze und Ungeziefer unsere Lander besetzen, wie ihre
Vorfahren Egypten« (Hartwig von Hundt-Radowsky: Judenspiegel. Ein Schand- und Sittenge-
malde alter und neuer Zeit. Reutlingen: I. N. Enf3in’sche Buchhandlung 1821, S. 20) spricht, gibt
unter anderem Auskunft dariiber, wie aus antisemitischer Sicht eine undifferenzierte Gleichset-
zung der beiden Gruppen sich wirtschaftspolitisch instrumentalisieren lief3.

102 Annette Weber: Ein Dokument jiidischer Heimatkunde aus Bayern. Zur Entstehung und Be-
deutung der Fotosammlung Theodor Harburgers. In: Die Inventarisation jiidischer Kunst- und



Zum Begriff »Landjude« — Eine Kldrung aus historischer Sicht = 45

Ein skizzenhafter Abriss {iber die semantische Dimension des Begriffs »Land-
jude« ermoglicht eine differenzierte Sicht auf die Genese des Phdnomens und soll
Aufschluss iiber die Entstehung des Landjudentums im Bewusstsein des Betrach-
ters geben.

Bis weit ins 18. Jahrhundert bezeichnete der Begriff »Landjude« primér einen
rechtlichen Status, ndmlich die Angehorigkeit zu einer »Landjudenschaft«. Um
dem Niedergang und der befiirchteten Auflésung religitser Infrastrukturen und
jiidischer Identitdt nach der Zerstérung eingesessener stadtischer Gemeinden
und der Zerstreuung der Juden iiber unzihlige Dorfer und Kleinstdadte entgegen-
zuwirken, wurden im 16. und 17. Jahrhundert Vereinigungen zur autonomen Ver-
waltung jiidischer Belange ins Leben gerufen, deren Griindung zum Zweck der
kollektiven Besteuerung von der staatlichen Obrigkeit befiirwortet wurde. Diese
als »Landjudenschaften« bezeichneten Kérperschaften stellten einen »Gesamt-
verband aller Juden eines Herrschaftsgebietes, die das Wohnrecht besafien, d. h.
aller »Schutzjuden« dar. »Sie gehdrten dem Verband unmittelbar, nicht iiber
eine Ortsgemeinde an.«'® Landjudenschaften waren somit »keine Gemeindever-
béande, sondern Vereinigungen von Individuen«.® »Gréf3ere und vermégende
Gemeinden standen [...] meist auflerhalb der angrenzenden Landjudenschaft, o-
der sie entwickelten allmihlich, besonders in Siiddeutschland, eine Sonderstel-
lung innerhalb der Landjudenschaft, wie z. B. Mannheim oder Fiirth.«'® Die Be-
zeichnung »Landjudenschaft« leitet sich, wie u. a. aus dem hebrdischen terminus
technicus »12>7217 °12 ,71°77 5.‘“7« ersichtlich, vom Begriff »Land« in der Bedeu-
tung von »Herrschaftsgebiet« und nicht etwa der mit dem landlichen Raum asso-
ziierten Siedlungsform des Dorfes her. »Landjude« im rechtlichen Sinn konnte
demzufolge auch ein »Stadtjude« sein.'® Die Abhdngigkeit des Begriffs vom Ter-
ritorium im politischen Sinn verdeutlicht die attributiv beigefiigte spezifische

Kulturdenkmaler in Bayern. Bd 1. Hg. von den Central Archives for the History of the Jewish
People, Jerusalem und dem Jiidischen Museum Franken. Fiirth: Jiidisches Museum Franken
1998, S. 23-41, hier: S. 24.

103 Breuer, Frithe Neuzeit und Beginn der Moderne (wie Anm. 7), S. 188.

104 Ebd., S. 189.

105 Ebd., S. 190.

106 Zur eindeutigen Abgrenzung von der jiidischen Bevolkerung der Residenzstadt Susa gibt
Michaelis in seiner Ubertragung des Esther-Buches den Begriff »0°%179 0717« (Esther 9,19) mit
»Dorfjuden« wieder (Johann David Michaelis: Deutsche Ubersetzung des Alten Testaments, mit
Anmerkungen fiir Ungelehrte. 13. Teil: Esra, Nehemia und Esther. G6ttingen: Vandenhoeck 1783,
S.93).



46 —— Aufder Suche nach den Landjuden

Zugehorigkeit zu einem solchen, wenn beispielsweise von »Anspachischen
Land-Juden«” die Rede ist.

Nichtsdestoweniger wiesen der »Landjude« als Bezeichnung eines rechtli-
chen Status und der im Verband kleiner landlicher Gemeinden lebende Jude na-
turgemaf eine hohe Kongruenz auf, aus der sich die zweite, urspriinglich sekun-
dire Bedeutung des Begriffs ergab. Kiessling schildert in seiner Monographie zu
den Forchheimer Juden den Fall eines gewissen Lazarus Low aus Weilersbach,
der sich 1762 »um eine Schutzstelle in dem unweit von Forchheim gelegenen
Dorf« bemiihte. Der zustdndige Kastner von Forchheim, zu dessen Amtsbereich
die Ortschaft gehorte, meldete nach Bamberg, dass die »zu [...] Waillersbach sich
befindlichen Land-Juden in der jahrlichen Nahrung und Handelsschaft sowohl,
als auch dem Vermdgen nach sehr viel gegen denen Vorchheimer Stadt-Juden
differirten und fast um die Helfte diesen unterliegeten.« Daher konne der Bittstel-
ler das den Stadtjuden auferlegte »Vermogensquantum nur zur Helfte ganz ver-
14Big beybringen.«'°® Die in Weilershach anséssigen Juden zédhlen ebenso wie die
Forchheimer zum Verband der Bambergischen Landjuden, werden hier aller-
dings im Gegensatz zu den »Stadtjuden« als »Land-« im Sinn von »Dorfjuden«
apostrophiert. Der »Landjude« tritt hier in seiner doppelten Bedeutung auf, weil
er beide Perspektiven in einem Begriff integriert, die obrigkeitlich-territoriale und
in Abhéngigkeit des Landes von der Stadt, ndmlich als Umland und sozialer Sta-
tus — als Peripherie.

Die rezente Forschung, an den Kriterien Ortsgrofle (Einwohnerzahl), Siedlungs-
und Wirtschaftsform ausgerichtet, klassifiziert Forchheim mit seinen rund 4.400
Einwohnern (1880), darunter iiber 200 Juden, als »Landgemeinde«.!” Abgesehen
von den sozio6konomischen Faktoren zeichne sich eine »Landgemeinde« durch
ihr Traditionsbewusstsein aus, das anders als im stddtischen Kontext weder re-
flektiert noch ideologisch gerechtfertigt werden musste. Diese Vorstellung steht
wesentlich unter dem Einfluss der demographischen Umwailzungen der Emanzi-

107 Wahrhafte Species Facti tiber die, von fiinf Hochfiirstlich Anspachischen Land-Juden, mit
einem jungen minderjahrigen Bauern-Bursch, getriebene verabscheuenswiirdigste Betrii-
gereyen und Wucher-Streich. [1771]. — Die in der antijiidischen »Entdeckungsschrift« aufgefiihr-
ten Juden stammen aus Dittenheim, Gunzenhausen und Heidenheim.

108 Rolf Kilian Kiessling: Juden in Forchheim. 300 Jahre jiidisches Leben in einer kleinen fran-
kischen Stadt. Forchheim: Verlag Kulturamt des Landkreises Forchheim 2004, S. 16 (unter Bezug
auf Staatsarchiv Bamberg B 53, 341, 4.5).

109 Pinkas Hakehillot. Encyclopedia of Jewish Communities from Their Foundation till after the
Holocaust. Germany. Vol. 1: Bavaria. Ed. by Baruch Zvi Ophir. Jerusalem: Yad Vashem 1972,
S. 243.



Zum Begriff »Landjude« — Eine Kldrung aus historischer Sicht == 47

pations- und Kaiserzeit, in deren Folge sich die jiidischen Zentren in die grofien
Ballungsrdume verlagerten, und die verbleibenden (tendenziell traditionellen)
Kleingemeinden pauschal unter dem Begriff »Landgemeinden« subsumiert wur-
den. Auf friithere Epochen angewandyt, tduscht der Einheitlichkeit suggerierende
Begriff iiber eine innere Differenzierung (Hierarchie) anhand von Mitgliederzahl
und Stellung der Kehilla (Traditionstrachtigkeit) weg. Manche sog. »Landge-
meinden« avancierten regelrecht zu kulturellen und geistigen Zentren mit regio-
nalem Einzugsbereich, wie Ichenhausen oder Heidingsfeld, die sich im Zeitalter
der Aufklarung durch die Errichtung prachtvoller Synagogenbauten selbstbe-
wusst nach aufien hin prédsentierten."°

Als etwa Heidingsfeld 1780 seine neue Synagoge einweihen konnte, war da-
mit der Hohepunkt einer jahrhundertelangen, weitgehend kontinuierlichen Be-
siedlungsgeschichte und kulturellen Entwicklung erreicht. Seit Mitte des 15. Jahr-
hunderts eine unabhdngige Gemeinde, hatte Heidingsfeld die 1561 aus dem
nahegelegenen Wiirzburg vertriebenen Juden aufgenommen und wurde, da zah-
lenméaf3ig neben Fiirth die bedeutendste Gemeinde in Franken, im 17. Jahrhun-
dert Sitz eines Oberrabbinats. Die Gemeinde verfiigte somit nicht nur iiber ein in-
stitutionalisiertes Gemeindeleben, sondern iiber weitreichenden Einfluss und
einen eigenen Ritus. 1805 erreichte die Gemeinde mit rund 600 Personen ihren
Hoéchststand, die mehr als 20 Prozent der Gesamtbevolkerung des Stadtchens
ausmachten.™

Wirtschaftliches Zentrum hingegen blieb weiterhin der Absatzmarkt Wiirz-
burg, den die jiidischen Handler mit Landesprodukten u. a. versorgten. Da ihnen
die Niederlassung innerhalb der Stadtgrenze verwehrt war, legten sie den Weg in
die Stadt vielfach tédglich zuriick.'

Die fiir die voremanzipatorische Epoche jiidischer Geschichtsschreibung
durchaus kennzeichnende Divergenz von Zentrum/Peripherie in kulturell-geisti-
ger einerseits und wirtschaftlich-administrativer Hinsicht andererseits

110 Annette Weber: Altfromm und/oder aufgeklért? Zur Entwicklung von Landsynagogen und
Gemeindekultur in der Zeit der Aufklarung und Emanzipation. In: Judentum und Aufkldarung in
Franken. Hg. vom Bezirk Mittelfranken durch Andrea M. Kluxen, Julia Krieger und Daniel Goltz.
Wiirzburg: Ergon Verlag 2011, S. 131-155, hier: S. 135.

111 Pinkas Hakehillot, Germany, Vol. 1 (wie Anm. 109), S. 461-464.

112 Leser Kraft aus Heidingsfeld hat in seiner, unmittelbar eigene Erlebnisse verarbeitenden
Wiedergabe der Wiirzburger Hepp-hepp-Ausschreitungen (1819) die Ankunft der aus Heidings-
feld, Hochberg etc. stammenden »Landjuden« (2°71;1> O¥7IRY) fiir den 13. Av nachvollzogen, als
sich der in den Gassen zusammenrottende Mob zu deren Verfolgung anschickte: M[oses] L[oeb]
Bamberger: Beitrdge zur Geschichte der Juden in Wiirzburg-Heidingsfeld. Wiirzburg: Frank
1905, S. 19.



48 = Aufder Suche nach den Landjuden

schwindet im Laufe des 19. Jahrhunderts. Als Wiirzburg 1808 jiidischen Zuzug
bedingt, ndmlich unter Nachweis eines betrdchtlichen Vermdégens, gestattet und
1816 Sitz des vormals in Heidingsfeld installierten Rabbinats wird, etabliert sich
die Hauptstadt des Untermainkreises bzw. Unterfrankens auch aus jiidischer
Sicht in jeder Hinsicht als Zentrum. Die Heidingsfelder Gemeinde mit ihrer riick-
ldufigen Einwohnerzahl sinkt zur Peripherie herab, das Bewusstsein einstiger
Grof3e und Bedeutsamkeit manifestiert sich forthin in einem bewusst jegliche
Neuerung ablehnenden Traditionsdiinkel.!

Im jiidischen Sprachgebrauch kontrastierte laut Tendlaus Sprichwdérter und
Redensarten deutsch-jiidischer Vorzeit der »Landsmann« mit dem »Killemannx,
der dort mit »stddtischem Juden« wiedergegeben wird, allerdings mit der Anmer-
kung, dass zur Griindung einer »Kehilla« (Gemeinde) lediglich ein Quorum von
zehn Méannern (Minjan) n6tig sei.'™ Tatsdchlich bezeichnete der Begriff »Kille-
mann« das Mitglied einer funktionstiichtigen, etablierten Gemeinde mit weitge-
hend institutionalisiertem Leben, der {iber ausreichend Kenntnis bzw. Zugang zu
einer rabbinischen Autoritat verfiigte, um die religiosen Vorschriften zu befol-
gen. Dass es sich dabei keineswegs um den Bewohner eines von der staatlichen
Obrigkeit anerkannten Hauptortes in politischer, 6konomischer und kultureller
Hinsicht oder gar einen Grof3stddter handeln musste, zumal in der von Tendlau
als »Vorzeit« apostrophierten vor- bzw. frithemanzipatorischen Epoche, diirfte
aus den vorangegangenen Ausfiihrungen klar hervorgegangen sein. Unter »Lands-
mann«, von Tendlau mit »Dorfjude« eingedeutscht, verstand man folglich den
Bewohner einer (agrarisch geprigten) Ortschaft ohne bestehende jiidische Ge-
meinde bzw. nennenswerte Gemeindestruktur oder rabbinische Autoritdt. Der
»Landsmann« galt seinen urbanen Glaubensbriidern, wohl nach dem Vorbild des
»am ha'aretz« konzipiert, als unbedarft, »besonders in Riicksicht auf religioses
Leben«,'™ aber auch seinen alltdglichen Gewohnheiten, wie Hygienestandard
und Umgangsformen, als unkultiviert."® In Anspriichen und Lebensweise dem
Bauern gleichgestellt, befand sich der »Landsmann« am unteren Ende der gesell-
schaftlichen Skala. Die Bezeichnung »Landsmann« war keineswegs wertneutral,
sondern abschitzig.

113 S. dazu etwa Der Israelit Jg 3, Nr 36 (3. Sept. 1862), S. 285 (Weber, Altfromm und/oder auf-
geklart? [wie Anm. 110], S. 136: Fn. 11).

114 Abraham Moses Tendlau: Sprichwdrter und Redensarten deutsch-jiidischer Vorzeit. Als
Beitrag zur Volks-, Sprach- und Sprichworter-Kunde. Aufgezeichnet aus dem Munde des Volkes
und nach Wort und Sinn erlautert. Frankfurt a.M.: H. Keller 1860, S. 205f.: Nr 652.

115 Ebd., S. 206: Nr 652 (zur Redensart: »Er macht dem Landsmann sein Nachbroche!«)

116 »Wenn der Bauer kaan Kerb (Kerwe, Kirwe, Kirchweihe) hitt, und der Landsmann [...] kaan
Pesach, kdmen sie aus dem Dreck nit heraus« (ebd., S. 113f.: Nr 370).



Zum Begriff »Landjude« — Eine Kldrung aus historischer Sicht == 49

In welche Zeit die einschldgigen Redensarten zuriickreichen, ob erst die An-
nahme biirgerlicher Umgangsformen und ein héherer Lebensstandard die einfa-
che, oft karge Lebensweise der Landbevolkerung als unzureichend erscheinen
lie oder bereits Jahrzehnte zuvor der »Killemann« seiner Emporung iiber die
mangelnde religiése Observanz der ungebildeten jiidischen Schicht darin Aus-
druck verlieh, lasst sich nicht genau ermitteln; aus Tendlaus Erlduterungen
spricht ganz deutlich eine aufklarerisch-biirgerliche Gesinnung, wenn auch der
Tadel an der religiosen Lebensfiihrung, wie wir wissen, viel dlter war.

Bereits in hebrdischen Quellen aus dem Mittelalter wird sorgfaltig zwischen
»kehilla« und »jischuw« unterschieden, wobei letzterer eine Ortschaft mit gerin-
ger Einwohnerzahl bezeichnet, insbesondere aber einen Ort, an dem die Zahl der
jiidischen Einwohner nicht zur Bildung eines Minjan ausreicht. In religiésen An-
gelegenheiten waren die Bewohner eines Jischuw auf die ndchste Kehilla ange-
wiesen, die sich jedoch nicht immer in unmittelbarer Ndhe befand. Eine nicht ge-
ringe Herausforderung fiir den Aufrechterhalt jiidischen Lebens stellten die von
den Zentren abgeschieden wohnenden Juden dar, fand sich doch nicht vor Ort,
was dazu notig war: koschere Zeugen, Fest- und Feiertagsgebete, Mikwaot, etc.
Kein Wunder also, dass die religiésen Sitten in den kleinen Ortschaften nicht im-
mer dem rabbinischen Standard entsprachen. Die Juden auf den Dorfern und in
den Jischuwim wiissten nicht zu beten, warnt etwa der Talmudist und Rechtsent-
scheider Jakob haLevi Moelin (MaHaRIL, 1375-1427) — und nennt sie in einem
Atemzug mit den Gesetzesunkundigen (»am ha'aretz«)."” Dem unbeschlagenen
jlidischen Doérfler — nicht zu verwechseln mit dem (christlichen) Bauern, dem
»kafri« — begegnet man spater, selten aber doch, in osteuropéisch-jiidischen Pa-
rabel- und Anekdotensammlungen, etwa den Gleichniserzahlungen des Maggid
von Dubno, Jakob Kranz (1741-1804), oder in Chanoch Henoch haKohen Levins
(1798-1870) Chashava le-tova.® Eine eingehende Priifung jiddischer Quellen aus

117 .XDW 0 %W 07 DY [L..] 22w 220197 9"V MIRD KXV .21 .90 190 (P9 2py
XY Ay, [2] mwn wRY mMoba L0 hwn 20w’ 1o L TIOWR Snonm NN hyon o -
Weitere Belegstellen zur Verwendung des Begriffs »Jischuw« finden sich in Eliezer Ben Yehuda:
A Complete Dictionary of Ancient and Modern Hebrew. Thesaurus totius hebraitatis et veteris et
recentioris. Jerusalem 1948-1959, Bd 4, S. 2181.

118 .[...] NV 770 DY WM 2°LWD ,2°WI191 D°IINA L2PYON 2210 9D NIT APy
NA2T) NIV NIWVDT ,2"0N IRATORA PR RWIARD LJNPRY 2°0Wn Y9001 ' 277 DX 0972
XY, L,(WI 700 T2 — 7790 12T A0IR 2P 1210 F2WR 90 (117 1797 TPV AN
MY nwHn) 70 Ay ,1"wn 1ML 0" 10 00w L[] 2P 27vn L, DY 00naRm
([Panmhw an% a1 av amvaa ans]



50 = Auf der Suche nach den Landjuden

voremanzipatorischer Zeit steht noch aus und kann im Rahmen dieser Arbeit
nicht geleistet werden."’

Der »friihneuzeitliche Verfeinerungsprozess der Umgangsformen«,® in dessen
Folge »die Juden« in den Augen der tonangebenden christlichen Schichten und
Mehrheitsbevilkerung als »unsauber« im weiten Sinn'' erschienen, hatte auch
die jiidische Bevolkerung erreicht und zu einer inneren Differenzierung nicht nur
anhand des Kriteriums religioser Observanz gefiihrt.

In seinem Stiick Der Spiegel fiir Israeliten (1817), einer Entgegnung zu Sessas
judenfeindlicher Posse Unser Verkehr, lasst der frankische Aufklarer Simon
Hochheimer die Hausiererin Sorl und deren Tochter Bele auftreten.'? Letztere
wird kratzig und in Lumpen gekleidet von ihrer Mutter im Handel mit Kurzwaren
unterwiesen, zu dessen Ausiibung auch die Bitte um Almosen und abgelegte Klei-
der im Gegenzug fiir gute Wiinsche gehort. Dass die Familie kaum besser als Bett-
ler lebt, scheint sie nicht zu bekiimmern. Zuhause, wo man auf altem und
schmutzigem Stroh schlift und sich ein einfaches Mahl zubereitet, halte man sich
ohnehin nur wenig auf. Recha (!), die gebildete Tochter des erfolgreichen Fabri-
kanten Nathan (!) Weismann, fiihlt sich von der schamlosen Zudringlichkeit und
den Vertraulichkeiten der Hausiererin peinlich beriihrt und empért sich iiber de-
ren Missachtung des Standesunterschieds. Aus dem Dialog wird deutlich, dass
weniger die materiellen Bedingungen als iiberkommene Ansichten und Gewohn-
heiten einer — aus Rechas hiirgerlicher Sicht — »Verbesserung« der Lebensum-
stande im Wege stehen. Eine gewisse Sorgfalt in Kleidung und Kérperhygiene be-
sitzt ebenso wie eine Ausbildung keinen Wert. Den Vorschlag, die Tochter in
Dienst zu geben, lehnt die Mutter entschieden ab; eine Anstellung schadige das

119 Zum »Dorfjuden« in der jlidischen Folklore s. Haim Schwarzbaum: Studies in Jewish and
World Folklore. Berlin: De Gruyter 1968, S. 23ff.; ders.: The Village Jew in Jewish Folkways
and Folklore. In: Mahnayim 53 (1961), S. 116-122 (hebr.). — Schwarzbaums Zugang ist maf3geb-
lich ahistorisch und typologisch; philologische Gesichtspunkte bleiben ebenso unberiicksich-
tigt wie regionale Unterschiede.

120 Diemling, »Daf’ man unter so viel tausend Menschen so fort einen Juden erkennen kann«
(wie Anm. 81), S. 83.

121 »Sauberkeit in diesem Sinne bedeutete, ganz wie Schudt das beschreibt, eine ordentliche
Haltung in der Mehrdeutigkeit dieses Wortes, die Kérperhaltung, Gesten, Sprache und das Ge-
wand umfafite. Das Tragen von schlampig gelegter Kleidung und vom Strafiendreck kotiger
Schuhe, das er an den Juden beanstandet, zeigte einen Mangel an Anstand, verfeinerten Sitten
und Selbstdisziplin, der Schudt und seine christlichen Zeitgenossen abstief und sie Juden als
unsauber wahrnehmen lie« (ebd., S. 84).

122 Simon Hochheimer: Der Spiegel fiir Israeliten. Ein Gegenstiick zu der Posse »Unser Ver-
kehr«. Niirnberg, Berlin: Campe 1817, S. 38-43.



Zum Begriff »Landjude« — Eine Kldrung aus historischer Sicht =—— 51

Ansehen der Familie und somit die Chancen der Tochter auf eine baldige Heirat.
Wahrend Sorles Achtung fiir Selbstbestimmung und Unabhédngigkeit aus traditi-
onell-jiidischen Vorstellungen von Ehrbarkeit herriihrt, halt Recha den Wider-
stand der Hausiererin fiir falschen Diinkel.

Sorl und ihr Mann, der Hausierer Jaukuf, sind als Reprdsentanten der sog.
»pharisdischen« Klasse'? von Juden konstruiert, die »nur in Religion und Erwerb
leben« und »die Religion, ihre Zeremonien, ihre Gebrduche, und die talmudi-
schen Lehren iiber alles schitzen.« Selbst nicht gebildet, suchen sie »Heil, Trost,
Gliick und Seligkeit« in einer Religiositét, in die sich »Mif3brduche, Schwarmerei,
Aberglaube u.s.w. eingeschlichen« haben.” Durch »Bethen, Fasten u.dgl.,
durchs Listern, durch Schmih- und Strofreden [!] an den Nichtfrommen«*® su-
chen sie sich ihren Teil an der kommenden Welt zu sichern. Auf diese religiose
Weltsicht reagiert Recha empo6rt, von der wiederholt thematisierten Nachladssig-
keit in dufleren Dingen, dem Schmutz und der Kritze, zeigt sie sich, zumal offen
dargeboten, angewidert. Eine »Gleichstellung, die sich ungebildete Juden gegen
Juden erlauben« weist sie als »unertrdglich«'® zuriick; ihre »jiidische[.] Reli-
gion«'” sei kein wahrer Grund, sich Sorl und Bele zugehérig zu fiihlen.

Fest steht, dass die »Landjuden« sowohl aus Perspektive der im Verband
funktionstiichtiger, teils traditionstrachtiger Gemeinden lebenden Schutzjuden
als auch in den Augen der staatlichen Obrigkeit und der christlichen Mehrheits-
gesellschaft zusehends zum sozialen Phdnomen gerieten, oder besser gesagt:
zum Sozialfall. Wohlmeinende wie feindselige Stimmen nahmen gleichermaflen
die Armut einer ldndlichen Bevolkerung wahr, die gerade noch am Rande der an-
erkannten jiidischen Gemeinschaft (Schutzbrief) stand oder schon — qua wirt-
schaftlichem Unvermdgen — davon ausgeschlossen war.

Die Suche nach »den Landjuden« in dlteren Quellen ist deswegen nicht ergiebig,
weil Judenfiguren an sich kaum individuelle Ziige besaflen, auf ihre Vertreter-

123 Hochheimer lasst den aufgeklarten Buchhalter Jonas die zeitgendssische Judenschaft in
vier Klassen einteilen, die Nathan Weismann als die »pharisdische«, die »heterodoxe«, die »or-
thodoxe« und die »philosophische« bezeichnet (ebd., S. 60). — Eine — wenn auch abweichende
— Einteilung in vier Klassen hatte 1812 bereits Sabattia Joseph Wolff vorgenommen und war unter
den Anhingern der jiidischen Reform verbreitet (Michael A. Meyer: Jiidische Gemeinden im
Ubergang. In: Deutsch-jiidische Geschichte in der Neuzeit, Bd II [wie Anm. 12], S. 96-134, hier:
S. 109f.).

124 Alle Zitate Hochheimer, Der Spiegel fiir Israeliten (wie Anm. 122), S. 54.

125 Ebd., S. 41.

126 Ebd., S. 43.

127 Ebd., S. 42.



52 = Auf der Suche nach den Landjuden

funktion beschrankt blieben und als Trager unterschiedlicher Bedeutungszu-
schreibungen agierten, die traditionell vermittelt und antijiidisch konnotiert wa-
ren: Juden standen fiir »Reichtum«, »Verarmung der christlichen Bevolkerung,
»Wucher«, »Geldgier«, »Aberglaube«.'”® Neben ihrer religiosen » Abgeschieden-
heit« stach ihre wirtschaftliche Sonderexistenz, die Beschrankung auf Handel
und Geldverleih, negativ hervor. In manchen Regionen waren die Begriffe »Jude«
und »Hausierer« austauschbar.'”

Erst aus der inhdrent stadtisch-biirgerlichen Perspektive der literaturschaf-
fenden gebildeten Schicht formt sich der Komplex »Land« als kulturell inferiores
Gegenstiick oder verklarte Idylle einer iiberschaubaren Welt, als dessen Spezial-
fall sich die Literarisierung eines »Landjudentums« darstellt.

Obwohl diese Ansichten als grobe Richtlinien ihre Berechtigung besitzen,
lohnt sich der Blick zuriick, die Riickschau auf eine Zeit, in der es mehr Landju-
den als »das Landjudentum« gab.

128 Gutsche, Zwischen Abgrenzung und Anniherung (wie Anm. 72), S. 387. — Gutsche hilt fiir
die Literatur des 17. Jahrhunderts fest: »Juden erscheinen in den [...] untersuchten Texten stets
als das Andere, an das man sich zwar anndhern kann, eine Aufgabe der Differenzierungszu-
schreibungen findet jedoch nicht statt. [...] Die Juden erscheinen aufgrund ihrer religisen
Andersartigkeit nicht nur als fremd, sondern vor dem Hintergrund des nie in Frage gestellten
Suprematieanspruches der christlichen Kirche als inferior« (ebd.).

129 S. o.: »Es kamen ein paar Land-Juden als sogenannte Hauf3irer mit unterschiedlichen Sa-
chen zu meinem Herrn [...]« (Die redende Thiere. Drittes Gesprich [wie Anm. 76], S. 120).



