
Oliver Bach

Sozial- oder Ideengeschichte?

Thomas Lehrs 42

1 Einleitung: Ihrer siebzig

»Zwei Kinder, fünfzehn Frauen, dreiundfünfzig Männer« haben den »Coup de
temps« überstanden, den ein Störfall im Genfer CERN verursacht hat.1 70 Men-
schen sind als einzige nicht vom weltweiten Zeitstillstand betroffen, wodurch
sie gleichzeitig mit der enormen Herausforderung konfrontiert sind, in diesem
Zustand eine neue Ordnung und Sinngebung zu finden bzw. zu stiften. In einer
textimmanenten Lektüre bliebe diese Anzahl der sogenannten ›Chronifizierten‹2

beliebig und willkürlich, denn für die Handlungslogik ist weder die Summe 70
noch die Ordnungszahl 70. relevant. Sucht man allerdings nach analogen Fäl-
len oder Narrativen einer solchen Ordnungs- und Sinnkrise einer Gruppe von
Menschen in einem außergewöhnlichen Zustand, so stößt man auf das eben-
falls 70 Seelen zählende Haus Jakobs zu demjenigen Zeitpunkt, als es von
Joseph nach Ägypten geholt wurde (Gen 46,26–27), um dort einerseits die Dürrepe-
riode in Kanaan zu überstehen, andererseits später einer Prüfung durch den ver-
stockten Pharao gegenüberzustehen. Der symbolischen Bedeutung der 70 widmet
Thomas Manns Joseph und seine Brüder (1933–1943) ein eigenes Kapitel mit dem
Titel Ihrer siebzig, in dem nicht nur die Relevanz zahlenmäßiger Akkuratesse zu-
rückgewiesen wird, sondern auch Bezüge zu anderen Stellen der Genesis herge-
stellt werden, und zwar insbesondere zur Völkertafel in Gen 10, gemäß derer die
aus den nachsintflutlichen Stammvätern Sem, Ham und Jafet hervorgegangenen
Völker – je nach Übersetzung – 70 bzw. 72 zählen:3 »Siebzig war die Zahl der auf
Gottes Tafel gezeichneten Völker der Welt, und daß sie folglich die Zahl der aus
den Lenden des Erzvaters hervorgegangenen Nachkommen war, unterlag keiner

Oliver Bach, München

1 Thomas Lehr: 42. Roman. München 32017, S. 33.
2 Ebd., S. 31.
3 Markus Witte: Völkertafel. In: Das wissenschaftliche Bibellexikon im Netz (2011; https://
www.bibelwissenschaft.de/stichwort/34251/ [04.08.2020]); ders.: Noach und seine Söhne. Die
Welt der Völker nach Genesis 10. In: Bibel und Kirche 73 (2018), H. 4, S. 208–210.

Open Access. ©2022 Oliver Bach, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110667004-021

https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/34251/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/34251/
https://doi.org/10.1515/9783110667004-021


taghellen Nachprüfung.«4 Thomas Mann setzt die der Luther-Übersetzung entnom-
mene Zahl 70 in Gen 46,275 in einen konsekutiven Zusammenhang mit der 70 in
Gen 10; das Haus Israel repräsentiert mithin ebenso eine Neuordnung wie die
nachsintflutliche Völkertafel. Lehrs 70 reiht sich in dieses Narrativ ein.

Die aus einer solchen intertextuellen Parallelisierung folgende Interpreta-
tion der 70 Chronifizierten als eines Kreises Auserwählter, die in einen Zustand
übertreten, der zugleich Rettung und Herausforderung ist, vermag aufzuzeigen,
welch große Bedeutung nicht nur dem physikalischen Gedankenexperiment
des Autors Thomas Lehr zukommt, sondern auch dem individual- und sozial-
ethischen Experiment. Zwar liegt auch ein Vergleich der Chronifizierten mit
Robinson Crusoe, als zeitlich Gestrandete mithin, nahe; der Topos der Auser-
wähltheit steigert allerdings noch die Erwartungen an ein Handeln und Verhal-
ten der Chronifizierten, das nicht nur dem Überleben und den daraus folgenden
technisch-instrumentellen Imperativen zu dienen hat, sondern auch einer fun-
damentalen Revision moralischen Verhaltens unterworfen werden soll.

Da Lehrs 42 gleichwohl das theologische Substrat fehlt, führt die semanti-
sche Füllung der Zahl 70 durch diese theologische Intertextualität nur bedingt
weit, nämlich bis zu der Feststellung der identischen Merkmale der Auserwählt-
heit und der Gleichzeitigkeit von Rettung und Herausforderung. Sie gibt jedoch
keinen Aufschluss über den genauen Charakter der Herausforderung, vor die
sich der Ich-Erzähler und Wissenschaftsjournalist Adrian Haffner gestellt sieht.
Die weltumspannende Chronostase gibt anders als das Exil in Ägypten Gelegen-
heit, anthropologische und allgemeinethische Beobachtungen zu machen und
entsprechende Annahmen zu revidieren, die den Status der Auserwähltheit
selbst nicht berühren. Die Auserwähltheit der 70 Chronifizierten betrifft nur
ihre privilegierte Perspektive als Beobachter einer Welt im Querschnitt des Jah-
res 2000; sie betrifft allerdings nicht wie im Falle des Volkes Israel ihren privile-
gierten Status in einer Heilsordnung und darf solchen auch nicht betreffen,

4 Thomas Mann: Joseph und seine Brüder. Der vierte Roman: Joseph, der Ernährer. Frankfurt
a.M. 2003, S. 447; Hervorhebung O. B.
5 Martin Luther: Die gantze Heilige Schrifft Deudsch (Wittemberg 1545). Letzte zu Luthers Leb-
zeiten erschienene Ausgabe. Hg. von Hans Volz. Darmstadt 1972, Gen 46,26–27: »Alle seelen
die mit Jacob in Egypten kamen / die aus seinen Lenden komen waren (ausgenomen die wei-
ber seiner Kinder) sind alle zusamen sechs vnd sechzig seelen. Vnd die kinder Joseph die in
Egypten geboren sind / waren zwo Seelen / Also das alle seelen des hauses Jacob / die in Egyp-
ten kamen / waren siebenzig.« Zu Manns keineswegs nur informativer Verwendung der Lu-
therübersetzung siehe Michael Kohlhäufl: »Ich binʼs«. Die Bibelübersetzungen Luthers, Martin
Bubers und Franz Rosenzweigs und ihre Funktion in Thomas Manns Roman Joseph und seine
Brüder. In: Bettina Knauer (Hg.): Das Buch und die Bücher. Beiträge zum Verhältnis von Bibel,
Religion und Literatur. Würzburg 1997, S. 135–164.

554 Oliver Bach



wenn die genannten Beobachtungen und Revisionen tatsächlich allgemein-
menschlich und allgemein-ethisch sein wollen. Die Quellen jener anthropologi-
schen und ethischen Annahmen sind nicht theologisch, sondern entstammen
imWesentlichen der Aufklärungsphilosophie, während die anthropologischen
und ethischen Beobachtungen vor allem der politischen und Gesellschaftsge-
schichte des 20. Jahrhunderts entnommen sind. Wie anhand eines Kapitels ge-
zeigt werden soll, werden diese Beobachtungen sozialer Empirie und jene
Annahmen über die menschliche Natur und Ethik aufeinander bezogen. Die
Interpretation dieses Bezugs ist folglich auf die Synthese sozial- und ideenhis-
torischer Methoden angewiesen. Thomas Lehrs 42 soll im Rahmen des vorlie-
genden Sammelbandes nicht nur als Beispiel einer Romandichtung dienen,
für deren angemessene Interpretation Kontextualisierungen notwendig sind,
sondern auch als Beispiel einer Literatur, deren Interpretation eine Konkur-
renz zwischen Sozial- und Ideengeschichte weder verlangt noch erlaubt.

2 Textsignale und Relevanzhierarchie

Bereits Ende der 1970er Jahre registrierten Lutz Danneberg und Hans-Harald
Müller die »Endphase«, wenn nicht sogar den Niedergang, der seit den 1960er
Jahren betriebenen weltanschaulichen und insofern textexternen Ausrichtung
der Literaturwissenschaft.6 Der Literaturwissenschaft kann es nicht um sozial-
und ideengeschichtliche Bemühungen als Welterklärungsversuche gehen,
denen sich die Philologie als literarische Erklärung unterzuordnen habe. Die In-
terpretation eines literarischen Textes unterscheidet sich von seinem Gebrauch,
seiner Anwendung und Adaption.7 Es muss in der Tat um sozial- und ideenge-
schichtliche Kontextualisierungen als Literaturerklärungsversuche gehen,
und zwar als bisweilen notwendige Kontextualisierungen, notwendig nämlich
für die literarische Interpretation. Anhand von Thomas Lehrs 2005 erschie-
nenen Roman 42 soll im Folgenden gezeigt werden, inwiefern Sozial- und Ide-
engeschichte für die literarische Interpretation notwendig werden können,
welches Erläuterungspotenzial Sozial- und Ideenhistorie dabei jeweils haben

6 Lutz Danneberg, Hans-Harald Müller: Verwissenschaftlichung der Literaturwissenschaft.
Ansprüche, Strategien, Resultate. In: Zeitschrift für allgemeine Wissenschaftstheorie 10 (1979),
H. 1, S. 162–191, hier S. 162 f.
7 Umberto Eco: Die Grenzen der Interpretation. Übers. von Günter Memmert. München, Wien
1992, S. 47; Karl Eibl: Kritisch-rationale Literaturwissenschaft. Grundlagen zur erklärenden
Literaturgeschichte. München 1976, S. 69.

Sozial- oder Ideengeschichte? 555



können, inwiefern ihre literarischen Erläuterungsleistungen also unterschie-
den werden können, und inwiefern sie gleichwohl allererst zusammen das li-
terarische Verstehen gewährleisten.

In Thomas Lehrs 42 berichtet der Ich-Erzähler Adrian Haffner von seinen
Erlebnissen in und mit einem grotesk paradoxalen Zustand: Als Teil einer Besu-
chergruppe am CERN in Genf übersteht Haffner scheinbar den plötzlichen Still-
stand aller Zeit: Die Welt hat aufgehört sich zu drehen, Flüsse fließen nicht
mehr, Flugzeuge stehen genauso in der Luft wie Vögel und die Sonne, alle Zeit
steht still am 14. August des Jahres 2000 um genau 12:47 Uhr und 42 Sekunden.
Nur Adrian und 69 andere Menschen, Besucher und Wissenschaftler des CERN,
sind vom Zeitstillstand nicht betroffen. Sie bilden jeweils eine sogenannte Chro-
nosphäre aus, die gerade einen Radius von Armlänge hat; sie sind die ›Chronifi-
zierten‹, die miteinander nur dann kommunizieren können, wenn sich ihre
Chronosphären berühren (Schallwellen bewegen sich schließlich auch nicht
fort in der ›Chronostase‹). In diesem Zustand leben die Chronifizierten über fünf
Jahre hinweg – mal allein, mal in mehr oder minder festen Gemeinschaften –,
sie wandern zu Fuß durch Europa, sie beobachten die stehengebliebenen Men-
schen, die sogenannten ›Photographierten‹ oder ›Fuzzis‹; sie leben bei ihnen,
essen deren Essen und vergehen sich auch an ihnen. Nach fünf Jahren tickt die
Zeit für drei Sekunden weiter; nicht viel, aber immerhin Anlass zur Hoffnung,
aus dem Zustand der Chronostase ausbrechen zu können. Bei einem finalen Ex-
periment versuchen die Chronifizierten, den Stillstand zu überwinden; das Er-
gebnis ist eigentlich nur noch schlimmer: Adrian Haffner findet sich nun allein
unter lauter Fuzzis wieder, kann sich damit aber ebenso gut bescheiden wie mit
der schlussendlichen Erkenntnis, dass er den CERN-Unfall gar nicht überlebt
hatte und somit nicht die Zeit, sondern er selbst stehen geblieben ist.8

Die Probleme bei der Interpretation des Romans erwachsen nicht nur aus
der Komplexität theoretisch-physikalischer Zusammenhänge; sie entstehen
auch dadurch, dass kaum formale Textsignale existieren, die auf die hervorste-
chende Relevanz bestimmter Inhalte hinweisen: Wichtige Textstellen sind weder
durch ihren Ort (wie z. B. die Peripetie im klassischen Drama) noch durch eine
Konzentration in der Präsentation der Geschichte noch durch quantitative Domi-
nanz- oder qualitative Kontrastrelationen identifizierbar.9 Das unerhörte Er-
eignis – um den Kernbegriff der Novellistik zu verwenden10 – des CERN-Unfalls

8 Lehr: 42 (s. Anm. 1), S. 368.
9 Manfred Pfister: Das Drama. Theorie u. Analyse. Erg. u. erw. Aufl. München 1988, S. 226 f.,
274.
10 Horst Thomé, Winfried Wehle: Novelle. In: Harald Fricke u. a. (Hg.): Reallexikon der deut-
schen Literaturwissenschaft. Bd. 2. Berlin, New York 2000, S. 725–731.

556 Oliver Bach



wird in einer Analepse geschildert,11 ist zu Romanbeginn bereits erfolgt und be-
stimmt somit die Perspektive des gesamten Romans; es gibt keine Handlung,
keine Beobachtung, die nicht vom Thema der Chronostase bestimmt wäre, wes-
halb diese als differenzbildendes Merkmal der Textteile und -strukturen untaug-
lich ist. Der Stimmton des Ich-Erzählers Haffner ist stets gleich: Zurückliegende
Ereignissewie derUnfalltod seiner Eltern oder seinBetrug ander früherenFreun-
din Julia, während diese in einer Abtreibungsklinik liegt, werden mit derselben
Beiläufigkeit vermittelt wie seine Entdeckung, dass seine Frau Karin ihn be-
trügt.12 Adrian Haffner selbst ist weder als Held noch als Anti-Held gezeichnet;
das Potenzial einer Identifikation, die Relevanzhierarchien generieren kann wie
die von Hans Robert Jauß bestimmten Formen admirativer, sympathetischer und
kathartischer Identifikation,13 ist folglich auch gering.

Die Relevanz bestimmter Textstellen erschließt sich mithin vermehrt aus
ihren Kontexten. Diese erschöpfen sich nicht in den Verwendungen und Anver-
wandlungen quantenphysikalischer Theoriebestände, sondern erstrecken sich
auch auf sozialtheoretische und -anthropologische Modellbildungen der Auf-
klärungsepoche und auf zeitgeschichtliche politische Krisen sowie Kulturdebat-
ten der 1990er Jahre.

3 »Verblichene Herren«: Ideengeschichte
und »massive Realität«

Wenige Tage vor dem Versuch, die Zeit wieder zum Laufen zu bringen, ver-
bringt Adrian zusammen mit drei anderen Chronifizierten den Abend auf einem
Weingut am Genfersee. Dieser Abend wird nicht nur durch ein lukullisches
Mahl mit erlesenen Weinen gestaltet, sondern auch durch ein Gespräch über
Ideen und Wirksamkeit der europäischen Aufklärung. Schon durch die geogra-
phische Lage ihres Aufenthaltsortes nämlich fühlen sich die vier an bestimmte
Protagonisten der Aufklärung erinnert:

Madame de Staël, Voltaire, Rousseau, Diderot, sie alle hätten in unserer unmittelbaren
Umgebung gewohnt und gewirkt, sich untereinander gekannt (leicht angetrunkene Re-
cherche in einem zerfledderten Konversationslexikon […]), sich wie wir an einem Tisch

11 Lehr: 42 (s. Anm. 1), S. 28–37.
12 Vgl. Lehr: 42 (s. Anm. 1), S. 243 f., 246 f.
13 Hans Robert Jauß: Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik. Bd. 1: Versuche im
Feld der ästhetischen Erfahrung. Frankfurt a.M. 1977, S. 212.

Sozial- oder Ideengeschichte? 557



versammeln können. Bewegliche Vorausdenker, lebendige, bürgerliche, individualisti-
sche Intellektuelle in einer erstarrten Welt am Vorabend der Revolution – das passe doch
sehr auf uns, befindet Boris und hebt sein Glas. Was wollten sie doch gleich, die verbli-
chenen Herren? Wir lesen im Konversationslexikon reihum. Der Donner des 20. Jahrhun-
derts erstickt die frühen Pfeifenmelodien der Aufklärer. Dabei ging es ihnen doch um das,
was man uns als endlich geschaffen nicht müde wurde anzupreisen, die politischen und
sozialen Voraussetzungen für individuelle Freiheit, unabhängiges Denken, mündige Ent-
scheidungen souveräner Staatsbürger. In der FOLIE ist uns das alles zur Besichtigung freige-
geben. Der Staat, die Gesellschaft, die Institutionen. Mit schon verrutschten Gala-Monturen
sitzen wir im gnadenlosen Prüflicht der Sekunde Null, tafelnd um elf Uhr nachts, korrum-
pierte Vollzugsbeamte der Großen Revision, und erklären uns für nicht zuständig, zu-
mindest was meinen Teil betrifft.14

In der sogenannten FOLIE, d. h. in dem Querschnitt durch die Weltenläufte,
den dieser Zeitstillstand ausbildet, kann man bestimmte Aspekte möglicher
Wirkungen der Aufklärung beobachten, nämlich jene »politischen und sozialen
Voraussetzungen« von Freiheit, d. h. deren äußere Ermöglichungsbedingun-
gen. Besonders die Institutionen als eine Gattung solcher äußerer Ermögli-
chungsbedingungen von Freiheit lassen sich in Genf besonders gut beobachten:
Nach New York City sind die meisten internationalen Organisationen in Genf an-
sässig, und der Ständige Vertreter der Bundesrepublik Deutschland bei dem Büro
und den Organisationen der Vereinten Nationen in Genf 1982–86, Hans Arnold,
weist mit merklichem Stolz darauf hin, dass bereits der französische Außen-
minister Charles-Maurice de Talleyrand-Périgord Genf als sechsten Kontinent
bezeichnete.15

Die Idee der Freiheit, wie sie die Aufklärer – von den genannten insbeson-
dere Jean-Jacques Rousseau im Contrat Social – konzipierten, ist zwar begriffslo-
gisch bestimmt, d. h. als nichts anderes als die Freiheit von gewaltsamen Zwang
durch andere; rechtmäßig kann daher nur derjenige Zwang sein, der die Freiheit
ausschließlich auf diese Bedingungen ihrerMöglichkeit einschränkt.16 Entschei-
dend für das wiedergegebene Zitat aus Lehrs Roman ist nun das Folgende: Schon
aus dieser Idee der Freiheit geht gleichwohl hervor, dass dieselbe realisiert wer-
den muss durch die Herstellung von – wie es bei Lehr heißt – »politischen und

14 Lehr: 42 (s. Anm. 1), S. 267 f.
15 Hans Arnold: Genf: UN-Platz, Drehscheibe des Multilateralismus, sechster Kontinent. In:
Vereinte Nationen. German Review on the United Nations 36 (1988), H. 5, S. 146–152, hier
S. 150.
16 Julius Ebbinghaus: Die Idee des Rechts. In: Julius Ebbinghaus. Gesammelte Schriften.
Bd. 2: Praktische Philosophie 1955–1972. Hg. von Hariolf Oberer, Georg Geismann. Bonn 1988,
S. 141–198, hier S. 164 f.; Georg Geismann: Kant als Vollender von Hobbes und Rousseau. In:
Der Staat 21 (1982), S. 161–189, hier S. 174 f.

558 Oliver Bach



sozialen Voraussetzungen« von Freiheit: »Der Staat, die Gesellschaft, die Institu-
tionen«. So sehr man also auch hier zwischen Sozial- und Ideengeschichte unter-
scheiden kann und muss, so sehr gibt es nichtsdestoweniger etwas wie eine
sozialgeschichtliche Überprüfbarkeit der Realisierung der Ideen der Aufklärung.
Bereits in diesem schlicht werkimmanenten Zusammenhang können und müssen
Sozial- und Ideengeschichte kooperieren. Den Chronifizierten geht es darum, was
ein DFG-Schwerpunktprogramm titelgebend »Ideen als gesellschaftliche Gestal-
tungskraft« nannte.17

Jener »Donner des 20. Jahrhunderts«, d. h. die beiden Weltkriege, die Shoa,
die Atombombenabwürfe auf Hiroshima und Nagasaki, gelten einem bestimm-
ten Zweig der Aufklärungskritik weniger als Nachweis einer nachhaltigen Er-
folglosigkeit der Aufklärung, sondern als Frucht einer technischen Rationalität,
die der aufklärerischen Vernunft zu eigen sei und somit die eben ›donnernden‹
Vernichtungsmaschinerien des 20. Jahrhunderts hervorgebracht habe, wogegen
dieMoral auf der Strecke blieb. Dieser »Donner des 20. Jahrhunderts« seimithin
nur die konsequente Folge der von Theodor W. Adorno und Max Horkheimer
behaupteten Einheit von formeller und instrumenteller Vernunft:

Trotz seiner Fremdheit zur Mathematik hat Bacon die Gesinnung der Wissenschaft, die
auf ihn folgte, gut getroffen. Die glückliche Ehe zwischen dem menschlichen Verstand
und der Natur der Dinge, die er im Sinne hat, ist patriarchal: der Verstand, der den Aber-
glauben besiegt, soll über die entzauberte Natur gebieten. Das Wissen, das Macht ist,
kennt keine Schranken, weder in der Versklavung der Kreatur noch in der Willfährigkeit
gegen die Herren der Welt. […] Technik ist das Wesen dieses Wissens. Es zielt nicht auf
Begriff und Bilder, nicht auf das Glück der Einsicht, sondern auf Methode, Ausnutzung
der Arbeit anderer, Kapital. […] Was die Menschen von der Natur lernen wollen, ist, sie
anzuwenden, um sie und die Menschen vollends zu beherrschen. Nichts anderes gilt.18

Inwiefern diese Reduktion des Vernunftbegriffs der Aufklärung auf die technisch-
praktische Vernunft unangemessen ist, weil bestimmte Aufklärer durchaus einen
Vernunftbegriff entwickelten, der zwischen einer bloß technisch-praktischen und

17 Lutz Raphael: »Ideen als gesellschaftliche Gestaltungskraft im Europa der Neuzeit«. Bemer-
kungen zur Bilanz eines DFG-Schwerpunktprogramms. In: Lutz Raphael, Heinz-Elmar Tenorth
(Hg.): Ideen als gesellschaftliche Gestaltungskraft im Europa der Neuzeit. Beiträge für eine er-
neuerte Geistesgeschichte. München 2006, S. 11–27, besonders S. 12: »Explizit forderte das
Schwerpunktprogramm die Projekte auf, ›eine Verbindung her(zu)stellen zwischen der Ana-
lyse der Konstitution und Konzeption von Ideen einerseits und ihrer Wirkungsmächtigkeit in
gesellschaftlichen Prozessen andererseits‹.«.
18 Max Horkheimer, Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung. In: Max Horkheimer: Ge-
sammelte Schriften. Bd. 5. Hg. von Alfred Schmidt, Gunzelin Schmid Noerr. Frankfurt a.M.
1987, S. 11–290, hier S. 26.

Sozial- oder Ideengeschichte? 559



tatsächlich moralisch-praktischen Vernunft zu unterscheiden und somit den
menschenrechtsverachtenden Zweckrationalismus der modernen Diktaturen durch-
aus zu verurteilen erlaubt,19 ist hier nicht der Ort zu diskutieren.20 Allerdings reißt
der lehrsche Ich-Erzähler die These von der Dialektik der Aufklärung nur an, ohne
dazu Stellung zu beziehen: Die Formulierung, der »Donner des 20. Jahrhunderts
erstickt die frühen Pfeifenmelodien der Aufklärer«, lässt keinen Schluss darauf zu,
ob die Aufklärung durch die Ignorierung ihrer Ideen oder durch die Widersprüch-
lichkeit dieser Ideen selbst erstickt wäre.

Stattdessen gibt der zeitliche Stillstand Gelegenheit zur eigenhändigen
Prüfung der Realisierung der Idee der Freiheit, sie gibt Gelegenheit zur »Gro-
ßen Revision«: Die sogenannte FOLIE ist nur genauso der synchrone Quer-
schnitt durch alle menschlichen und gemeinschaftlichen Vorgänge, wie sie
Querschnitt durch alle physikalischen Prozesse ist.

Tatsächlich bekennt sich auch der Autor Thomas Lehr selbst zu einem ver-
stärkten Interesse an realen gesellschaftlichen Verhältnissen gegenüber sozia-
len Idealen. So sagt er in einem Interview mit der Literaturwissenschaftlerin
Anne-Kathrin Reulecke 2007: »Zunächst einmal bin ich selbst mehr an der tat-
sächlichen Gesellschaft interessiert als an ihren Gegenentwürfen. Ich bin über-
wältigt von der unglaublichen, massiven Realität, in der wir leben«.21 Noch
mehr lässt Lehr seine chronifizierten Romanfiguren überwältigt sein: Sie sind
im Stillstand der Zeit konfrontiert mit massierter Realität. Mögen Adrian Haff-
ner und seine Leidensgenossen also selbst keinen Gegenentwurf, keine Ge-
sellschaftsutopie ausbilden, so generiert ihr Erkenntnisinteresse an der
FOLIE und der in ihr massierten Realität doch gerade aus deren Vergleich mit
der Idee der Aufklärung von Freiheit: Überprüft – revidiert eben – wird die
Realisierung von Ideen, nicht die Realität als solche. Sind also nur die Herren
oder auch ihre Ideen verblichen?

19 Nur beispielshalber sei darauf hingewiesen, dass Kant in der Kritik der Urteilskraft (1790) es
als »einen großen Mißbrauch« verurteilt, dass man »das Praktische nach Naturbegriffen mit
dem Praktischen nach dem Freiheitsbegriffe für einerlei nahm«; richtet sich der Wille nämlich
bloß daran aus, was ihm technisch möglich ist und ist folglich sein Prinzip »ein Naturbegriff,
so sind die Prinzipien technisch-praktisch; ist er aber ein Freiheitsbegriff, so sind diese mora-
lisch-praktisch« (Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft. In: ders.: Kritik der Urteilskraft. Hg.
von Heiner Klemme. Hamburg 2009, S. 3–429, hier S. 9 [AA V, 171 f.]).
20 Birgit Sandkaulen: Begriff der Aufklärung. In: Max Horkheimer, Theodor W. Adorno: Dia-
lektik der Aufklärung. Hg. von Gunnar Hindrichs. Berlin, Boston 2017, S. 5–22, hier S. 7–9.
21 Anne-Kathrin Reulecke: »Die Seifenblasen der Kunst müssen begehbar sein«. Ein Gespräch
mit Thomas Lehr über physikalisch-literarische Experimente und den Roman 42. In: Anne-Ka-
thrin Reulecke (Hg.): Von null bis unendlich. Literarische Inszenierungen naturwissenschaftli-
chen Wissens. Köln, Weimar, Wien 2008, S. 17–36, hier S. 28.

560 Oliver Bach



Das Ergebnis dieser Revision fällt sichtlich negativ aus. Mit seiner Behaup-
tung nämlich, sich »nicht zuständig« für diese »Große Revision« zu fühlen,
geriert sich Adrian als zwar unzuverlässiger, als solcher aber leicht durchschau-
barer Erzähler. Denn die Besichtigung der FOLIE erfolgt durch seine gesamten
Aufzeichnungen hindurch, und zwar auch in Passagen, die zeitlich vor jener
Weingut-Szene stattfinden.

4 Naked Lunch: Literaturgeschichte
und Intertextualität

Die prominenteste Institution, die bei dieser Revision in den Blick kommt, ist
ohne Zweifel die UNO: Sie wird zum Ziel der Kritik und auch des Spotts man-
cher Chronifizierter. So wird

auf dem Rasenstück vor der Säulenfront des Palais des Nations ein feinsinniges Naked
Lunch mit siebzehn Diplomatinnen und Diplomaten arrangiert (nicht vergessen ihre saty-
rischen Posen, die Weinflaschen und Trauben, die Kristallgläser und reich gefüllten
Picknickkörbe).22

Die genaue Gestalt dieses Arrangements ist ausgespart; der Hinweis auf die »sa-
tyrischen Posen« der UNO-Diplomaten vergrößert diese Aussparung eher als sie
zu verkleinern: Das Satyrspiel ist eine ›scherzende Tragödie‹ (τραγῳδία παί-
ζουσα);23 auf dem Genfer Rasenstück wird eine ernste Materie in scherzhafte
Form gebracht; die Diplomatinnen und Diplomaten müssen offenbar wie Satyrn
eine ihnen fremde oder sogar unnatürliche Funktion übernehmen, die das
komische Potenzial generiert.24 Die Unterbestimmtheit von Adrian Haffners
Schilderung wird folglich durch Verfremdungseffekte noch verstärkt und eine
halbwegs verbindliche Interpretation weiter erschwert. Ein Angebot, diese Leer-
stelle zu füllen, macht Thomas Lehr mit der intertextuellen Referenz auf Wil-
liam Burroughsʼ berüchtigtes Buch Naked Lunch (1959). Lehrs Referenz auf den
Roman, der sowohl unter dem Einfluss von Opiaten verfasst wurde als auch
den Konsum von Junk und das Verhalten sowie die Visionen unter dessen Ein-
fluss thematisiert, kann in vierfacher Hinsicht gelesen werden.

22 Lehr: 42 (s. Anm. 1), S. 101.
23 Rebecca Lämmle: Das Satyrspiel. In: Bernhard Zimmermann (Hg.): Handbuch der griechi-
schen Literatur der Antike. Bd. 1: Literatur der archaischen und klassischen Zeit. München
2011, S. 611–663, hier S. 611.
24 Vgl. Lämmle: Das Satyrspiel, S. 612 f.

Sozial- oder Ideengeschichte? 561



Erstens ist festzuhalten, dass es sich bei dem Terminus ›Naked Lunch‹ nicht
um einen Begriff der Gegenstands-, sondern der Beobachtungsebene handelt,
der nicht von Burroughs selbst, sondern von seinem Freund Jack Kerouac gebil-
det wurde, wie der Autor in einer 1960 verfassten »Deposition« berichtet:

Den Titel hat Jack Kerouac vorgeschlagen. Erst nach meiner kürzlich erfolgten Genesung
habe ich verstanden, was der Titel bedeutet. Der Titel bedeutet genau das, was die Worte
sagen: ein NACKTER Lunch – ein gefrorener Augenblick, in dem ein jeder sieht, was auf
den Zinken jeder Gabel steckt.25

In der Tat bietet die gesamte Welt für die Chronifizierten einen solchen »gefro-
renen Augenblick« (»frozen moment«), denn schon kurz nach dem CERN-Unfall
beschreibt Haffner den Stillstand u. a. mit dem Attribut ›gefroren‹.26 Diese Les-
art liefert kein differenzbildendes Merkmal zur Interpretation der Rasenszene.
Die UN-Diplomatinnen und Diplomaten sind nur genauso gefroren und ›auf
dem Zinken der Gabel‹ beobachtbar, und zwar ohne eigenhändiges Zutun oder
gar Manipulation ihrer Posen.

Zweitens kann Lehrs Naked Lunch-Referenz sich auf den Zustand ekstati-
schen Exzesses beziehen, wie er in Burroughs Roman mehrfach geschildert
wird:

Vom Dach des R. Z. [Rekonditionierungs-Zentrums; O. B.] bietet sich uns ein Schauspiel,
wie man es sich grausiger nicht vorstellen kann. Die Irreversiblen drängen sich in den
Cafés mit langen Speichelfäden am Kinn und knurrenden Mägen um die Tische, während
andere beim Anblick einer Frau ejakulieren. […] Bürger in einem frühen Stadium von
Bangutot umklammern krampfhaft ihre Erektionen und bitten Touristen um Hilfe. […]
Tänzer im Knabenalter machen Striptease mit Gedärmen, Frauen stecken sich abge-
schnittene Genitalien in die Möse […] Ein Koprophag ruft nach einem Teller, scheißt
darauf und isst die Scheiße und schreit auf: »Mmmmm, das nenn ich nahrhaft.« […]
Geneigter Leser, die Abscheulichkeit dieses Spektakels spottet jeder Beschreibung. […]
Wer kann auf einen sterbenden Gegner scheißen, und der frisst die Scheiße mit Freu-
dengeheul? Und wer einen Schwächling aufknüpfen und dann mit offenem Maul nach

25 William Burroughs: Protokoll. Aussage über eine Krankheit. In: Ders.: Naked Lunch. Die
ursprüngliche Fassung. Hg. von James Grauerholz, Barry Miles, übers. von Michael Kellner.
Hamburg 42019, S. 291–300, hier S. 291; William Burroughs: Deposition. Testimony concerning
a Sickness. In: Ders.: Naked Lunch. The Restored Text. Hg. von James Grauerholz, Barry
Miles. London 2009, S. 199–205, hier S. 199: »The title was suggested by Jack Karouac. I did
not understand what the title meant until my recent recovery. The title means exactly what the
words say: NAKED Lunch – a frozen moment when everyone sees what is on the end of every
fork.«.
26 Lehr: 42 (s. Anm. 1), S. 33: »Gefroren trifft die relative Starre der beiden Fahrer der CERN-
Busse, die sich den Hosenboden kratzend und das Genick massierend gegenüber stehen.« Her-
vorhebung im Text.

562 Oliver Bach



dessen Sperma schnappen wie ein tollwütiger Hund? Geneigter Leser, wie gern würde
ich dir all dies ersparen, aber meine Feder ist so unbelehrbar. […] die Handelskammer
bemüht sich vergeblich, das drohende Chaos abzuwenden.27

Insofern derlei Schilderungen Burroughsʼ von Einverleibung, Entleibung, Aus-
scheidung, Penetration und Töten trotz aller vordergründigen Dynamik nie eine
Handlung bietet oder einem allgemeinen Handlungsstrang folgt, haben auch
sie einen vermehrt statischen Charakter und stehen somit gleichfalls im Zei-
chen des ›Naked Lunch‹. Lehrs Referenz auf Burroughs, in diesem Sinne ver-
standen, ist ein Angebot an den Leser, die an sich selbst schilderungsfreie
Diplomatenszene mit Naked Lunch-Reminiszenzen wie der zitierten zu füllen:
Die Diplomatinnen und Diplomaten werden von den Chronifizierten in allerlei
obszönen und grausamen Positionen arrangiert. Utensilien wie die Weinfla-
schen müssen keineswegs in der für ein Picknick üblichen Form drapiert sein.
Für den Amerikanisten Frederick Whiting zeichnet sich Naked Lunch wesent-
lich dadurch aus, bislang Unsagbares ausgesprochen zu haben, indem es so-
wohl auf uneigentliche Darstellungen als auch auf Aposiopesen verzichtet.28

Der Clou von Lehrs Rasenszene besteht mithin darin, durch die Naked Lunch-
Referenz selbst nicht explizit werden zu müssen.

Drittens schrieb Burroughs in Paris erstveröffentlichter Roman nicht nur Li-
teratur-, sondern auch Rechtsgeschichte, insofern sich um seine US-Veröffentli-
chung wegen der darin dargestellten Gewalt- und Sexdarstellungen in den
Staaten eine Zensurdebatte entspann: Nachdem das Buch u. a. in Boston und
Massachusetts zunächst als obszön verboten war, erging 1966 vom Supreme
Court des Bundeslandes ein Urteil, welches Burroughsʼ Werk vom Vorwurf

27 William Burroughs: Naked Lunch. In: Ders.: Naked Lunch. Die ursprüngliche Fassung. Hg.
von James Grauerholz, Barry Miles, übers. von Michael Kellner. Hamburg 42019, S. 9–287, hier
S. 52–62; William Burroughs: Naked Lunch. In: Ders.: Naked Lunch. The Restored Text. Hg.
von James Grauerholz, Barry Miles. London 2009, S. 1–196, hier S. 32–38: »From the roof of the
R.C. [Reconditioning Center; O. B.] we survey a scene of unparalleled horror. INDs [Irreversible
Neural Damage; O. B.] stand around in front of the café tables, long streamers of saliva han-
ging off their chins, stomachs noisily churning, others ejaculate at the sight of women. […] Citi-
zens with incipient Bang-utot clutch their penises and call on the tourists for help. […] Dancing
boys striptease with intestines, women stick severed genitals in their cunts […] A coprophage
calls for a plate, shits on it and eats the sit, exclaiming: ›Mmmm, thatʼs my rich substance.‹ […]
Gentle reader, the ugliness of that spectacle buggers description. […] Who can shit on a fallen
adversary who, dying, eats the shit and screams with joy? Who can hang a weak passive and
catch his sperm in mouth like a vicious dog? Gentle reader, I fain would spare you this, but my
pen hath its will […] the Chamber of Commerce striving in vain to stem the debacle.«.
28 Frederick Whiting: Monstrosity on Trial. The Case of ›Naked Lunch‹. In: Twentieth Century
Literature 52 (2006), H. 2, S. 145–174, hier S. 146.

Sozial- oder Ideengeschichte? 563



gesetzeswidriger Obszönität freisprach und damit – so z. B. Whiting – der Mei-
nungsfreiheit in den USA allererst zu voller Geltung verhalf.29 Lehrs Referenz
auf Naked Lunch hat mithin sowohl literatur- als auch sozialgeschichtlichen
Charakter und ebenso muss der Umgang mit dieser literatur- und sozialge-
schichtlich sein, um die nur vage Diplomatenszene angemessen interpretieren
zu können. Dies gilt umso mehr, als die zeitgenössischen Rezensionen von
Naked Lunch, wie Megan Wilson zeigt, kaum von Burroughsʼ Person und ihrer
gesellschaftlichen Rolle in der Beat-Bewegung abstrahieren und daraus mehr
moralische denn ästhetische Urteile über das Buch gewinnen: Naked Lunch
wurde entweder als Obszönitäten und Pornographie affirmierendes und re-
produzierendes Werk kritisiert oder als selbstkritisches Buch gelobt, das Ob-
szönität und Pornographie lediglich als darstellerisches Vehikel seiner
gesellschaftlichen Kritik verwendet.30 Die negativen Stimmen überwogen,
und selbst wo ein Rezensent wie John Wain in The New Republic Burroughs
eine kritische Absicht zugestand, konstatierte er deren Misslingen: Der Ver-
gleich mit dem Werk des Marquis de Sade zeige nämlich schnell, dass dieser
seine kritische Intention mit den pornographischen Darstellungsmitteln alle-
mal durch »Witz und Ironie« zu verbinden verstehe,31 wohingegen Burroughs
nicht über einen »anhaltenden Schrei des Hasses und Ekels« hinauskomme.32 Die-
selbe Frage also, ob Burroughsʼ Buch selbst oder nur die darin gezeigten gesell-
schaftlichen Zustände unmoralisch seien, überträgt Lehr auf die Diplomatenszene
in 42: Ist die hohe Diplomatie selbst oder der Umgang der Chronifizierten mit ihr
unmoralisch?

29 Whiting: Monstrosity (s. Anm. 28), S. 146 f., besonders S. 147: »lt was the culmination of a
sequence of skirmishes as old as the republic about the place of literary production with re-
spect to First Amendment protections.« Siehe auch Meagan Wilson: Your Reputation Precedes
You. A Reception Study of Naked Lunch. In: Journal of Modern Literature 35 (2012), H. 2, S. 98–
125, hier S. 111 f.
30 Wilson: Your Reputation (s. Anm. 29), S. 112–116.
31 Vgl. John Wain: The Great Burroughs Affair. In: The New Republic, 1. Dezember 1962, S. 21–
23, hier S. 22 f.: »The only writer of any talent of whom Burroughs occasionally manages to
remind one is the Marquis de Sade; but if one turns to the pages of Sade after Naked Lunch the
resemblance soon fades, since Sade, however degenerate he can be at times, has always some
saving wit and irony.«.
32 Vgl. Wain: The Great (s. Anm. 31), S. 21: »Naked Lunch is of very small significance. It con-
sists of a prolonged scream of hatred and disgust, an effort to keep the reader’s nose down in
the mud for 250 pages.«.

564 Oliver Bach



5 Sozialgeschichte und Institutionenkritik

Nachdem der Zweite Weltkrieg die Zuversicht in den Rechtspositivismus und
die Eigendynamik einander in ihren Machtansprüchen einschränkender Natio-
nalstaaten ebenso schwinden ließ wie die Zuversicht in das materiale Natur-
recht und in die Auffassung des Naturzustands als eines friedlichen Zustands,
war die UNO zwischen 1942 und 1945 in der Überzeugung gegründet worden,
dass internationale Politik nur dann auf allgemeinverbindliche Regeln ver-
pflichtet werden kann, wenn diese vertraglich – nämlich in der Charta der Verein-
ten Nationen – festgeschrieben und in supranationalen Institutionen gesichert
werden.33 Weil es sich bei der UN-Charta jedoch nicht um eine Verfassung, mit-
hin bei der UNO nicht um eine Weltregierung handelt, sondern es sich bei der
Charta um einen Vertrag, bei der UNO um eine Institution mit vermehrt berat-
schlagendem Charakter und verschrifteten Absichtserklärungen handelt,34 be-
darf es bei der Realisierung, Überwachung und Geltendmachung der Charta
einer gediegenen politischen Klugheit, eines diplomatischen Geschicks auf dem
Boden menschenrechtlicher Maximen. Den in der Weingut-Szene aufgerufenen
Aufklärern ging es um die Lösung des Naturzustandproblems, also um Frie-
denssicherung, ebenso wie den Vereinten Nationen, die ihrerseits nicht nur aus
dem zeitgeschichtlichen Anlass des Zweiten Weltkrieges entstanden, sondern
sich dabei auch auf Ideen der Aufklärung beriefen.35 Es ist also kein Wunder,
dass die »Große Revision« gerade auf die UNO blickt. Die »Große Revision«
blickt auf die globale Politik im Jahre 2000 wie auf einen mit der Gabel aufge-
spießten Augenblick und in diesem ›Naked Lunch‹ kommt sie zu einem ver-
nichtenden Urteil: Die internationale Politik in Genf taugt zu nicht viel mehr
als zur heimlichen Perpetuierung von Gewalt unter dem Schein der Diploma-
tie. Die Chronifizierten wollen mit ihrem Arrangement der ›eingefrorenen‹ Di-
plomatinnen und Diplomaten diesen Schein beseitigen.

Von handgreiflicher Parodie zur gewaltsamen Lynchjustiz schlägt das Han-
deln der Chronifizierten im Falle eines »serbischen Emissionärs« um: Ihm wird

33 Matthias Lutz-Bachmann: Das Recht der Autorität – die Autorität des Rechts: Rechtsphilo-
sophische Überlegungen im Anschluss an Francisco Suárez. In: Oliver Bach, Norbert Bries-
korn, Gideon Stiening (Hg.): »Auctoritas omnium legum« Francisco Suárez’ ›De Legibus‹
zwischen Theologie, Philosophie und Rechtsgelehrtheit. Stuttgart-Bad Cannstatt 2013, S. 135–
152, hier S. 146–148.
34 Michael W. Doyle: The UN Charter: A Global Constitution? In: Charter of the United Nati-
ons. Together with Scholarly Commentaries and Essential Historical Documents. Hg. von Ian
Shapiro, Joseph Lampert. New Haven 2014, S. 67–90, hier S. 67–71.
35 Sunil Amrith, Glenda Sluga: New Histories of the United Nations. In: Journal of World
History 19 (2008), H. 3, S. 251–274, hier S. 254.

Sozial- oder Ideengeschichte? 565



im Palais des Nations der UNO ein Zierdegen durch die Brust gerammt; vor ihm
ausgebreitet liegt ein Dossier, das seine Mitschuld am Völkermord in Bosnien
beweist. Dass ausgerechnet ein Kriegsverbrecher im August 2000 bei den
Vereinten Nationen über die Mitgliedschaft Serbien-Montenegros als Rechts-
nachfolger Jugoslawiens mitverhandelt, scheint manchen der Chronifizierten
vollends unerträglich zu sein. In der Tat mussten sich die Vereinten Nationen
bereits und besonders im Zusammenhang mit dem Bosnienkrieg mitunter
vom berühmten Balkankorrespondenten und Investigativjournalisten Ed
Vulliamy den Vorwurf des »Verbrechens des Appeasements« gefallen lassen:

›Appeasement‹ ist ein pejorativer und historisch tendenziöser Begriff, aber er erscheint
ein ausreichend gutes Wort zu sein, um drei Jahre diplomatischer Tauschhändel zwi-
schen den Anführern des demokratischen Westens und Radovan Karadžić – jetzt einem
Flüchtigen, der wegen Völkermords gesucht wird – unter den Kristalllüstern Londons,
Genfs und New Yorks zu beschreiben; oder um drei Jahre der kameradschaftlichen soldati-
schen Lamm- und Spanferkeldinner zu beschreiben, die aufeinander folgende UN-Generäle
mit ihrem Gegenüber General Ratko Mladić – jetzt ebenfalls ein gesuchter Flüchtiger – ge-
teilt haben, dessen Todesschwadronen das Massaker von Srebrenica verübt haben, und
zwar auf seinen persönlichen Befehl hin und in seiner Anwesenheit. Nach so viel Hände-
schütteln und Verhandeln, wo doch diese beiden Männer öffentlich an ihren widerlichen
Pogromen beteiligt waren, ist es kurios zu sehen, wie das internationale Establishment
nach deren Gefangennahme schreit – jetzt, wo es zu spät und ihre Arbeit getan ist.36

Bei Vulliamys Kritik an der hohen Diplomatie der 1990er Jahre nicht nur als sol-
cher, sondern auch in ihrer dem Gegenstand entrückten Gestalt möchte man
wieder an Lehrs Rasenszene denken – lediglich vor dem Rearrangement durch
die Chronifizierten. Eine Kritik der Zeitgenossen an der UN-Diplomatie, die sich
zu einer offenen Verachtung steigert, wie sie viele Chronifizierte Lehrs offen-
sichtlich empfinden, ist nicht ohne Beispiel – Vulliamy ist eines. Pikant an diesem
Kontext ist für den informierten Leser des Romans schließlich die Tatsache, dass
zum einen gerade die Frage nach der Rolle Serbiens unter Radovan Karadžić beim

36 Ed Vulliamy: The Crime of Appeasement. In: International Affairs 74 (1998), H. 1, S. 73–91,
hier S. 75: »›Appeasement‹ is a pejorative and historically tendentious term but it seems a good
enough word to describe three years of diplomat-to-diplomat barter between the leaders of the
democratic West and Radovan Karadzic – now a fugitive wanted for genocide – beneath the
chandeliers of London, Geneva and New York; or the matey soldier-to-soldier dinners of lamb
and suckling pig shared by successive United Nations generals with their opposite number,
General Ratko Mladic – likewise now fugitive and wanted – whose death squads perpetrated
the Srebrenica massacre, on his personal orders and in his presence. After so much hand-
shaking and negotiation while these two men were very publicly engaged in their foul pogrom,
it is curious to see the international establishment baying for their capture, now that it is too
late and their work is done.« Übersetzung O. B.

566 Oliver Bach



Völkermord an den Bosniaken – zumal in Srebrenica 1995 – für die UNO-Mit-
gliedschaft als ausschlaggebend galt, dass aber zum anderen diese Frage im
Sommer 2000 bereits als hinreichend beantwortet angesehen wurde: Mit einer
Resolution vom 31. Oktober 2000 sollte Serbien-Montenegro am 1. November
2000 in die UNO aufgenommen werden,37 und zwar ohne dass Karadžić bereits
gefasst gewesen wäre – dies sollte erst 2008 gelingen,38 also sowohl nach der
Romanhandlung als auch nach dem Erscheinen des Romans selbst. Die Integri-
tät selbst jener serbischen Politiker, die diese Aufnahme verhandelten, so insi-
nuiert der Roman, war dabei keineswegs gewährleistet.

Literaturkritik und Literaturwissenschaft haben sich selbstverständlich Ge-
danken über die titelgebende Zahl 42 gemacht. Zum einen haben sie den intra-
textuellen Hinweis der Figur Hayami berücksichtigt, dass der japanische Name
der Zahl 42, »shi ni«, auch »Tod« bedeutet,39 was dem Roman – so auch Lehr
selbst – eine transitorische bis eschatologische Dimension verleiht.40 Zum an-
deren stellten sie die intertextuelle Verbindung zu Douglas Adamsʼ Hitchhi-
kerʼs Guide to the Galaxy (1979) her, in dem der Supercomputer Deep Thought
nach 7,5 Millionen Jahren Rechenzeit diese Zahl als Antwort auf die Frage
»nach demLeben, demUniversumund demganzen Rest« ausgibt, als Antwort
auf die Frage nach allem, – eine Antwort mithin, mit der die Menschen bei Adams
denkbar wenig anfangen können, weil die Frage inzwischen unbekannt ist.41 Dem-
entsprechend wird die 42 auch in Lehrs Roman als Chiffre einer Ratlosigkeit sub
specie creationis gesehen, die Anlass gibt zu Interpretationen des Romans als »lite-
rarischer Vernunftkritik«.42 Der soeben skizzierte Kontext der ›chronifizierten‹Ak-
tionen an UNO-Diplomaten hat indessen auch seine Beziehungen zur 42, aber
nicht nur zu dieser, sondern auch zur 45, die wegen des dreisekündigen RUCKS
mindestens genauso wichtig ist wie die Titelziffer, jedoch in den bisherigen symbo-
lischen Interpretationsversuchen nie berücksichtigt wurde: Nicht nur nämlich er-

37 Chester Brown: Access to International Justice in the Legality of Use of Force Cases. In: The
Cambridge Law Journal 64 (2005), H. 2, S. 267–271, hier S. 268 f.
38 Marko Milanović: The Arrest and Impending Trial of Radovan Karadžić. In: The Internatio-
nal and Comparative Law Quarterly 58 (2009), H. 1, S. 212–219, hier S. 212 f.
39 Lehr: 42 (s. Anm. 1), S. 36.
40 Reulecke: »Die Seifenblasen der Kunst müssen begehbar sein« (s. Anm. 21), S. 29; Judith
Leiß: Inszenierungen des Widerstreits. Die Heterotopie als postmodernistisches Subgenre der
Utopie. Bielefeld 2010, S. 268 f.; Gundela Hachmann: »Sieh auf deine Hand, bis sie zerfällt«.
Entropie und Individualzeit in Thomas Lehrs 42. In: Gegenwartsliteratur. A German Studies
Yearbook 10 (2011), S. 234–253, besonders S. 236–241.
41 Douglas Adams: The Hitchhikerʼs Guide to the Galaxy. London 2005, S. 182–187.
42 Leonhard Herrmann: Literarische Vernunftkritik im Roman der Gegenwart. Stuttgart 2017,
S. 167–178.

Sozial- oder Ideengeschichte? 567



streckte sich die Gründung der UNO von der Deklaration vereinter Nationen 194243

bis zum Inkrafttreten der UN-Charta 1945; sondern auch sind es in dieser UN-
ChartadieArtikel 42 bis 45,welchedieVoraussetzungen, denZweckunddieMittel
legitimer Gewalt gegen Menschenrechtsbrecher definieren.44 42 und 45 sind in die-
sem Sinne Chiffren einer zwar geschichtsträchtigen, aber erstaunlich wirkungs-
losen institutionellen Entwicklung, deren Status quo im Zeitstillstand eingehend
untersucht werden kann und so vor dem Anspruch der Freiheitsidee der Aufklä-
rung denkbar mager ausfällt.

Begreift man Sozialgeschichte auch – nicht nur – als Geschichte der in
einer Gesellschaft wirksamen Institutionen,45 so darf die soeben eröffnete Per-
spektive auf Lehrs Roman 42 als sozialgeschichtlich insofern gelten, als sie den
Roman und das in ihm vollzogene Experiment als Institutionenkritik interpre-
tiert, und zwar als Kritik an einer Institution internationalen Formats, die eine
entscheidende Schwäche hat, nämlich ihre mangelnde Wirksamkeit. Die sozial-
geschichtliche Perspektive hat in diesem Falle ihren Mehrwert darin, die von
den Chronifizierten vorgenommenen Handlungen an der UNO in Genf nicht als
Taten der Willkür oder der Langeweile auslegen zu müssen. Der gesamtgesell-
schaftliche Problemdruck, der sich bei Lehr in der Figur eines Kriegsverbre-
chers in einer Menschenrechtsorganisation bündelt, erschließt sich erst durch
die angemessene Berücksichtigung von Ort, Zeit und Funktion dieses serbi-
schen Emissärs bei der UNO.

Gleichwohl ist nicht in einen unvermittelten Primat der Sozialgeschichte zu
verfallen, denn der eigentliche Gegenstand ist eben Literatur, der Roman Tho-

43 Declaration by United Nations. In: The American Journal of International Law 36 (1942), H.
3, S. 191 f.
44 Charter of the United Nations. In: Charter of the United Nations. Together with Scholarly
Commentaries and Essential Historical Documents. Hg. von Ian Shapiro, Joseph Lampert. New
Haven 2014, S. 14–45, hier S. 26 f.
45 Hartmut Rosa: Ideengeschichte und Gesellschaftstheorie: Der Beitrag der ›Cambridge
School‹ zur Metatheorie. In: Politische Vierteljahresschrift 35 (1994), H. 2, S. 197–223, hier
S. 205 und 216; Martin Huber, Gerhard Lauer: Neue Sozialgeschichte? Poetik, Kultur und Ge-
sellschaft – zum Forschungsprogramm der Literaturwissenschaft. In: Martin Huber, Gerhard
Lauer (Hg.): Nach der Sozialgeschichte. Konzepte für eine Literaturwissenschaft zwischen His-
torischer Anthropologie, Kulturgeschichte und Medientheorie. Tübingen 2000, S. 1–12, hier
S. 2; Luise Schorn-Schütte: Neue Geistesgeschichte. In: Joachim Eibach, Günther Lottes (Hg.):
Kompass der Geschichtswissenschaft. Ein Handbuch. Göttingen 22006, S. 270–280, hier S. 271
und 277 f.; Wolfgang Ruppert: Anmerkungen zum Verhältnis von Sozial- und Kulturgeschichte.
In: Hans-Edwin Friedrich, Fotis Jannidis, Marianne Willems (Hg.): Bürgerlichkeit im 18. Jahr-
hundert. Tübingen 2006, S. 3–13, hier S. 5 und 10–12; Gerhard Sauder: »Sozialgeschichte der
Literatur«. Ein gescheitertes Experiment? In: KulturPoetik 10 (2010), H. 2, S. 250–263, hier
S. 254 f. und 258–262.

568 Oliver Bach



mas Lehrs und die darin vollzogenen Handlungen. Die Sozialgeschichte liefert
dem Interpreten nur einen Kontext für das Handeln der Chronifizierten gegen-
über den Diplomaten und dem serbischen Emissär. Hinreichend motiviert er-
scheint dieses Handeln durch diesen Kontext noch nicht: So ist etwa keiner der
siebzig Chronifizierten Bosniake oder Kosovare. Diese Figurenhandlung bliebe
also schwachmotiviert auch unter Berücksichtigung des sozialgeschichtlichen
Kontextes. Als hinreichend motiviert erscheint diese Figurenhandlung erst
unter Berücksichtigung dieser Figuren als Vertreter bestimmter Ideen, der Ideen
von Freiheit und Menschenrechten, die es zu realisieren gilt und die es um ihrer
Allgemeinheit willen für jeden zu realisieren gilt – und nicht etwa nur für die
durch serbische Kriegsverbrechen unmittelbar betroffenen Personen.

6 Sozialgeschichte als Sozialtheoriegeschichte

So sehr die Kritik der Chronifizierten (nicht deren Mittel) an einem rechts- und
moralvergessenen Prudentialismus sachlich zutreffend ist, so wenig figurieren
diese selbst als utopische Tugendbolde, die Lehr in deutlichen Kontrast zu den
Fuzzis stellte. Im Gegenteil illustriert Lehr gerade an ihnen zwei wichtige moral-
theoretische und moralanthropologische Fragen.

Die allgemein moraltheoretische Frage lässt sich wie folgt erläutern: Die
Chronifizierten handeln wie gesagt keineswegs tugendhaft, und zwar weder ei-
nander gegenüber noch gegenüber den stillstehenden Menschen, den Fuz-
zis. Vor allem der Ich-Erzähler Adrian Haffner selbst vergewaltigt wiederholt im
Stillstand eingefrorene und darum schutzlose Frauen: Da wird in einem Restau-
rant der gefrorenen Oberkellnerin hinter dem Antipasti-Buffet der Rock nach
oben gezogen und »rückwärts in sie eingeparkt«.46 Auf diese Praxis, den still-
stehenden Mitmenschen zur fleischernen Gummipuppe zu degradieren, reflek-
tiert Adrian wie folgt:

Eine Weile ist man noch empfindlich, sucht in schattigen Hotelzimmern oder schleppt gar
in dunkle Zonen und Räume oder wenigstens parkende Autos ab. Fleißig und scheu wie
die Biber oder Katholiken rumpelt man hinter Hecken und Zäunen, bis man weitest ge-
hend an die Tragfähigkeit des Stillstandes glaubt.47

Das schlechte Gewissen der Chronifizierten bezüglich der eigenen Unrechtsta-
ten reicht nur so lange, wie sie an mögliche Folgen dieser Taten, das Ende des

46 Lehr: 42 (s. Anm. 1), S. 198.
47 Ebd., S. 197.

Sozial- oder Ideengeschichte? 569



Zeitstillstandes, glauben. Was Thomas Lehr mithilfe des Gedankenexperiments
des Zeitstillstandes in moralisch-praktischer Hinsicht verhandelt, ist die Leis-
tungsfähigkeit einer konsequentialistischen Ethik: In der Tat müssten aus Sicht
einer Ethik, die den moralischen Wert von Handlungen – sei es ganz, sei es
teilweise– an ihren Folgen bemisst,48 all jeneHandlungen, die dank der Chro-
nostase folgenlos sind, jenseits von Gut und Böse stehen. Diesem konsequen-
tialistischen Standpunkt scheint der Roman durch das in ihm entwickelte
Gedankenexperiment des Zeitstillstands deutlich zu widersprechen. Die Mora-
lität von Handlungen ist sowohl von deren Raumzeitlichkeit als auch von
ihrer Wirksamkeit unabhängig. Dass die Fuzzis durch ihr Eingefrorensein
ebenso wenig leiden können wie Haffner als eigentlich Toter gar nicht han-
deln kann, ist für die Moralität des Romans unerheblich, weil sie sich ver-
mehrt auf Dispositionen richtet. Diese nicht zuletzt von Augustinus inspirierte
Moraltheorie macht Schuld zu einer Frage der Einstellung zum Handeln, we-
niger des Handelns selbst.49

Lehrs Romanfiguren verhandeln auch moralanthropologische Fragen: In
den Figurenreden der Chronifizierten nämlich wird der zeitliche Stillstand wie-
derholt als anthropologischer Lackmus-Test dafür ventiliert, ob die Chronifizierten
sich in ihm als von Natur aus gute oder böse Wesen erweisen:

Bei Rousseau, bei Voltaire, bei Diderot gab es doch das Bild von den Wilden, die eigent-
lich die Guten gewesen seien, die Unverfälschten und Unverbildeten, nicht in den Ketten
der alten Gesellschaftsverträge Liegenden, Freie und froh Gemutete wie wir, die ihre Vor-
gesetzten und Untergebenen, die Gläubiger, Vermieter, Zahnärzte und Rechtsanwälte los-
geworden sind, um nackt unter ihnen dahinzugehen, unverletzlich und nicht mehr zu
kolonialisieren. Der zerbrochene Goliath der Zivilisation liegt zu unseren Füßen, und wir
können ihn bemalen, schänden oder auffressen, ganz wie es uns beliebt.50

Dadurch, dass der Stillstand auch die staatliche Exekutive und Judikative er-
fasst, finden die Chronifizierten sich in einen juridischen Naturzustand gewor-
fen, in dem eben keine richtende Instanz wirksam ist. Damit schreibt sich Lehr
zum einen in die große, keineswegs homogene Tradition von status naturalis-
Theorien ein, mit denen Hugo Grotius, Thomas Hobbes und Samuel Pufendorf
das Naturrecht der Aufklärung einläuteten, also genau jene ideengeschichtliche

48 Jörg Schroth: Deontologie und die moralische Relevanz der Handlungskonsequenzen. In:
Zeitschrift für philosophische Forschung 63 (2009), H. 1, S. 55–75, hier S. 56–58.
49 Aurelius Augustinus: Enarrationes in psalmos 51–100. Hg. von Hildegund Müller. Wien
2004, enarratio in psalmum 57, S. 258–315; Matthias Laarmann: Schuld. 2. ›Neues Testament‹
und Patristik. In: Joachim Ritter, Karlfried Gründer (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philoso-
phie. Bd. 8. Basel 1992, Sp. 1448–1450.
50 Lehr: 42 (s. Anm. 1), S. 270.

570 Oliver Bach



Linie, die in den schon genannten Ideen der Freiheit und des Menschenrechts
gipfelte (aber sozialgeschichtlich nicht ebendort endete). Auch die ideenhistori-
sche Linie wurde noch einmal ›aufgefrischt‹, nämlich in den frühen 1990er Jah-
ren, also gerade in derselben Zeit, in der Thomas Lehr an 42 zu schreiben
begann:51 Politische Philosophen um Joachim Detjen unternahmen – durchaus
auch vom Optimismus der Nachwendezeit getragen – den Versuch einer Reha-
bilitation des klassischen Naturrechts und setzten dabei erneut auf das Konzept
des Menschen als eines, wenn nicht edlen Wilden, so doch politischen Wesens;
ein Versuch, der vom Rechtsphilosophen Georg Geismann energisch, weil aprio-
risch, als »untauglich« zurückgewiesen wurde.52 Thomas Lehrs 42 weist diesen
Versuch nun anthropologisch, also aposteriorisch, aber darum nicht weniger
energisch zurück. In ihren Ventilationen über ihre eigene natürliche moralische
Ausstattung bezeichnen die Chronifizierten sich mal in zynischer Ironie eben als
»edle Wilde«, mal auch ganz unironisch als »unedle Wilde«:

Du bist der unedle Wilde, den DELPHI auserkoren hat, um mit den Glasperlen der Welt zu
spielen. Du bist frei, so fürchterlich frei, dass sich mit einem Mal die vergessene Philoso-
phie bewahrheitet, nach der deine Angst nichts weiter sein sollte als das Erschrecken vor
den eigenen Möglichkeiten.53

Die eben keineswegs vergessene Philosophie ist diejenige von Martin Heideg-
gers Sein und Zeit (1927), der zufolge Angst genau darin besteht, »im Dasein das
Sein zum eigensten Seinkönnen, das heißt Freisein für die Freiheit des Sich-
selbst-wählens und -ergreifens« zu »offenbaren«.54 Adrian Haffner interpretiert
diese Philosophie als Gegenentwurf zu Jean-Jacques Rousseau, dessen natur-
ständlicher edler Wilder seine Freiheit zwanglos zugunsten seiner Mitmenschen
einschränkt und dies darum nicht als Freiheitsverlust empfindet.55 Der Roman

51 Reulecke: »Die Seifenblasen der Kunst « (s. Anm. 21), S. 19 und 23f.
52 Georg Geismann: Politische Philosophie – hinter Kant zurück? Zur Kritik der ›klassischen‹
Politischen Philosophie. In: Jahrbuch für Politik 2 (1992), H. 2, S. 319–336; Joachim Detjen:
Kantischer Vernunftsstaat der Freiheit oder klassische Ordnung zum Gemeinwohl? Zur Kontro-
verse mit Georg Geismann um die Grundlagen der politischen Philosophie. In: Jahrbuch für
Politik 4 (1994), H. 1, S. 157–188; Georg Geismann: Naturrecht nach Kant. Zweite und letzte
Replik zu einem untauglichen Versuch, die ›klassische‹ Naturrechtslehre – besonders in
ihrer christlich-mittelalterlichen Version – wiederzubeleben. In: Jahrbuch für Politik 5,1 (1995),
S. 141–177.
53 Lehr: 42 (s. Anm. 1), S. 200.
54 Martin Heidegger: Sein und Zeit. Tübingen 192006, S. 187 f. (§ 40); Barbara Merker: Die
Sorge als Sein des Daseins (§§ 39–44). In: Martin Heidegger: Sein und Zeit. Hg. von Thomas
Rentsch. 3., überarb. Aufl. Berlin, Boston 2015, S. 109–123, hier S. 112.
55 Jean-Jacques Rousseau: Diskurs über die Ungleichheit/Discours sur lʼinégalité. Hg. von
Heinrich Meier. Paderborn 62008, S. 140–145.

Sozial- oder Ideengeschichte? 571



enttäuscht mit seiner vermehrt pessimistischen Anthropologie nicht nur die Zu-
versicht des namentlich aufgerufenen Jean-Jacques Rousseau und seines Dis-
cours sur lʼinégalité parmis les hommes (1755); er enttäuscht auch die ähnlich
gelagerte Zuversicht Samuel Pufendorfs, der 1672 in seinem Traktat De jure na-
turae et gentium zahlreiche Reiseberichte von Hans Staden über Bartolomé de
Las Casas bis zu Garcilaso de la Vega zitiert, um die Existenz edler Wilder eth-
nographisch zu belegen.56 Vor diesem ideengeschichtlichen Hintergrund des
bon sauvage erscheint Adrians Erzählung selbst als Reisebeschreibung durch
den Zeitstillstand; der Wilde, den der Leser dabei zu sehen bekommt, ist jedoch
der Reiseberichterstatter selbst: Adrian Haffner ist kein edler Wilder. Er verhält
sich, wie schon erläutert, zunehmend moralisch indifferent. In diesem Falle
tritt Sozialgeschichte der Literatur als kritische Sozialtheoriegeschichte auf,
mithin als Geschichte sozialer Ideen bzw. Ideen von Gesellschaft und des Men-
schen als eines (a)sozialen Wesens. Ohne dass Sozial- und Ideengeschichte je ganz
in einer solchen sozialen Ideengeschichte aufgingen, berühren sie sich in dieser
doch besonders eng.

7 »Schweizer Gefühl«: Sozialgeschichte als
Mentalitätsgeschichte

Lehr schreibt sich damit zum einen ideengeschichtlich in die status naturalis-
Tradition ein. Dabei bleibt es jedoch nicht: Auch seiner Verhandlung des Topos
vom edlen Wilden verleiht Lehr zum anderen eine sozialhistorische Dimension,
und zwar mit Blick auf die Funktion der Schweiz als Soziotop der Romanhand-
lung. Die unmittelbaren gesellschaftlichen Folgen der Schwächen der Verein-
ten Nationen kommen gar nicht in den Blick: Die fatalen Folgen etwa der
zurückhaltenden UN-Politik 1995 in Srebrenica, welche die Stadt zunächst zur
Schutzzone deklarierte und sodann vollkommen schutzlos gegen die serbische
Invasion und den folgenden Genozid an 8000 Bosniaken ließ,57 werden im
Roman gar nicht dargestellt – auf keiner der vielen zur Verfügung stehenden die-

56 Oliver Bach: Neue Welt und Rechtsphilosophie. Frühneuzeitliche Interkulturalität und In-
termedialität am Beispiel der ›Commentarios Reales de los Incas‹ des Garcilaso de la Vega und
ihrer Rezeption bei Samuel von Pufendorf. In: Ibero-amerikanisches Jahrbuch für Germanistik
8 (2014), S. 7–37, besonders S. 13–29.
57 Andreas von Arnauld, Sinthiou Buszewski: Modes of Legal Accountability. The Srebrenica
Example. In: Die Friedens-Warte. Journal of International Peace and Organisation 88 (2013), H.
3/4, S. 15–44, hier S. 20–22.

572 Oliver Bach



getischen Ebenen. Man befindet sich in der Schweiz; und was die Chronifizierten
mit jenem ›Naked Lunch‹ offensichtlich auch anprangern, ist eine lebensweltliche
Teilnahmslosigkeit internationaler Politik in der schweizerischen Komfortzone.
Doch damit ist diese Kritik in Lehrs Roman 42 immer noch nicht an ihr Ende ge-
langt.Denn jene inderFOLIEsoexakt zubeobachtendeTeilnahmslosigkeitderRe-
alpolitik kann offensichtlich gerade in diesem spezifischen Umfeld besonders gut
gedeihen. Denn die Schweiz ist bei genauerem Hinsehen keineswegs nur deshalb
Haupthandlungsort der Romanhandlung, weil sich eben in Genf das CERN befin-
det, und die Chronifizierten kehren von längeren Ausflügen zu Fuß nach Mün-
chen, Berlin und Florenz nicht nur deshalb in die Schweiz zurück, um eben im
CERN auch die Lösung für ihr Zeitstillstandproblem zu finden; sondern der Ich-
Erzähler Adrian Haffner streut immer wieder deutliche Spitzen gegen die Schweiz
in seinen Bericht ein: Die Schweiz wird in Lehrs Roman immer wieder als Ort dar-
gestellt, in dem die Zeit im übertragenen Sinne angehalten zu sein scheint. Diese
systematisch entscheidende Darstellung erfolgt in so scheinbar beiläufigen und
scheinbar bloß ästhetischen Betrachtungen wie die der Zürcher Spiegelgasse:

Die Spiegelgasse im Licht unserer Geisterstunde. Bereits vor der Stunde Null, der Minute
Null, der Sekunde Null habe ich sie gemocht, weil ich beim Gehen über das gewölbte
Kopfsteinpflaster vergaß, in welchem Jahrhundert ich mich befand.58

Über Zürich selbst notiert Adrian in einer eigentlich sinnlosen Postkarte an
seine eingefrorene Frau Karin:

Ich schrieb, dass ich mich an einem eigentümlich perfekten Ort befände, von dem aus
nichts nach außen zu dringen scheine. Etwas zu Gelungenes, zu Friedliches umhülle die
Stadt und den See, eine Art großräumig aufgesetzter Schneekugel.59

Schließlich trifft es auch und vor allem die Stadt Genf selbst, von der Adrian als
dem »blasierte[n], enge[n], bigotte[n] kleine[n] Genf mit seiner xenophoben
Internationalität und seinem mondänen Provinzlertum« spricht.60

Dass in der Schweiz zunächst im übertragenen Sinn die Zeit stillzustehen
scheint, wird auf den tatsächlichen Stillstand der Zeit übertragen. Von Adrians
letztem Aufenthalt in Zürich, bevor das finale Experiment durchgeführt werden
soll, heißt es schließlich:

Ich hatte eine Vorahnung. Hier, genau an dieser Stelle, zwei Tage bevor ich nach Genf
fuhr. Es war der Sog eines möglichen Verschwindens, eines langsamen, spurlosen Her-

58 Lehr: 42 (s. Anm. 1), S. 15.
59 Ebd., S. 19.
60 Ebd., S. 287.

Sozial- oder Ideengeschichte? 573



ausgeschältwerdens aus dem Kristall des Sommertages. Nicht unbedingt ein Überdrüssig-
sein, aber doch eine Sattheit, ein Schweizer Gefühl, wenn man so will, dass alles weiter-
gehen oder auch enden könne, dass ich vorhanden sein könne oder auch nicht, ohne
diesem Bild etwas zu nehmen.61

Zunächst geht es in diesem Zitat nur umAdrians Befindenmit Blick auf das Pro-
blem des Zeitstillstands im Besonderen und seine Zweifel an einer Lösung die-
ses Problems – Zweifel, denen Adrian insofern gelassen gegenübersteht, als
ihm Fortsetzung bzw. Beendigung des Stillstandes inzwischen gleichgültig ge-
worden sind. Diese Gleichgültigkeit erklärt er sich mit dem Gefühl einer ›Satt-
heit‹; um die Metapher zu analysieren: Sein Hunger nach einer Lösung des
Zeitstillstandproblems ist gestillt, auch wenn das Problem selbst nicht gelöst
ist. Tatsächlich macht es sich gerade Adrian selbst in der Chronostase behag-
lich: Er vergewaltigt wiederholt eingefrorene Frauen und empfindet das als mo-
ralisch problemlos, weil seine Handlungen an den Fuzzis durch den Stillstand
folgenlos sind und somit vor dem Hintergrund einer konsequentialistischen
Ethik als moralisch indifferent erscheinen.62 Eben dieses Gefühl der Indifferenz
wird als »Schweizer Gefühl« bezeichnet: das subjektive Empfinden eines gestill-
ten Problemlösungsinteresses ohne objektive Lösung des Problems an ihm
selbst. Diese Schweizkritik wiederholt sich im Roman und stellt die Schweiz als
ein Soziotop vor allem moralischer Gleichgültigkeit dar, die mit dem ästheti-
schen, atmosphärischen Eindruck der Schweiz auf Adrian verbunden wird, oh-
nehin den Stillstand kultiviert zu haben. Dieser Vorwurf an die Schweiz ist zwar
per se nicht sozialgeschichtlicher Natur, er hat vielmehr einen mentalitätsge-
schichtlichen Charakter; er kann aber seinerseits sozialgeschichtlich rekonstru-
iert werden.

Mit dieser Kritik an der Schweiz schließt Thomas Lehr an eine um die Jahrtau-
sendwende stattgehabte Kontroverse über einen moralischen Indifferentismus der
Schweizer an, ein Vorwurf, der prominent von dem Schweizer Schriftsteller Adolf
Muschg artikuliert wurde. Er veröffentlichte am 7. Februar 1997 in der Wochenzei-
tung Die Zeit einen Kommentar, der mit Die Teilnahms-Ferne überschrieben ist und
sich an dem Satz des Politikers Jean-Pascal Delamuraz entzündete, Auschwitz
liege nicht in der Schweiz. Dem entgegnete Muschg mit dem Argument, dass es
nun einmal Weltereignisse gebe, denen gegenüber man sich nicht indifferent ver-
halten könne:

61 Ebd., S. 12.
62 Ebd., S. 197.

574 Oliver Bach



Es gibt in der Zeit, aus der wir Geschichte machen immer wieder Orte, die eine moralische
Topographie aufbauen. An ihr werden die Völker gemessen werden – es hilft ihnen
nichts, sich auf geographische Entfernungen zu berufen.63

Muschg sieht auch eine direkte Parallele zwischen der Schweiz und den
Wohnarealen der deutschen Lagermitarbeiter in Auschwitz:

[E]s brauchte keinen bösen Blick mehr dazu, im einst realen Auschwitz etwas von der
Fassade der heute nicht mehr ganz realen Schweiz wahrzunehmen: den Geranien-
schmuck vor den Fenstern, die peinliche Sauberkeit, wo es darauf ankam (auf unserer
Seite des Todes).64

Auf den ersten Blick ein atmosphärisch-ästhetisches Urteil, ist dieser Satz Adolf
Muschgs doch ein moralisches Verdikt gegen die Sauberkeit der Schweiz als
das Tragen einer weißen Weste, die tatsächlich nicht weiß ist.

Die von Adolf Muschg energisch geführte Kritik am moralischen Indifferen-
tismus seines Heimatlandes gipfelte im April desselben Jahres in der Publika-
tion des EssaybandesWenn Auschwitz in der Schweiz liegt, dessen Titelessay auf
zwölf Seiten die Argumentation des Zeit-Artikels detailliert wiederholt.65 Nur
kurze Zeit später, im Mai 1997, veröffentlichte der Under Secretary of Commerce
for International Trade Stuart Eizenstat einen Bericht über die Gewinne der
Schweiz an Enteignungen jüdischer Bürger des Reichs sowie der eroberten Ge-
biete durch die Nationalsozialisten, der die Vorwürfe Muschgs mindestens in
ihrer finanzökonomischen Dimension rundheraus bestätigte.66 Frank Schirrma-
cher verbindet Muschgs Kritik und den sogenannten Eizenstat Report am 13. Mai
1997 in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung und begrüßt Muschgs »Appell an die
Schweiz, sich ihrer Geschichte und den Deformationen ihres Selbstverständ-
nisses zu stellen«.67 Er würdigt indessen nicht nur den Beobachter und Kriti-
ker Muschg, sondern macht Muschg selbst zum Gegenstand seiner eigenen
Beobachtungen und beschreibt ihn in der Folge als Symptom der gesellschaftli-
chen Zustände, die Muschg beklagt:

63 Adolf Muschg: Die Teilnahms-Ferne. In: Die Zeit, 7.2.1997, S. 50. Hervorhebungen O. B.
64 Ebd.
65 Adolf Muschg: Wenn Auschwitz in der Schweiz liegt. Fünf Reden eines Schweizers an seine
und keine Nation. Frankfurt a.M. 1997, S. 7–24.
66 Gisela Blau: Switzerland. In: The American Jewish Year Book 98 (1998), S. 294–307, hier
S. 295–301.
67 Frank Schirrmacher: Die Farbe des Goldes. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, Nr. 109,
13.05.1997, S. 39.

Sozial- oder Ideengeschichte? 575



[H]ier spricht der Schweizer Intellektuelle und damit jener vielleicht noch viel zuwenig
durchdachte Typus, der unter allen seinen europäischen Kollegen fast als einziger nicht
mit der Geschichte des Jahrhunderts in Berührung kam.68

Während Muschgs Initiative im Ausland also begrüßt wurde, stieß sie in der
Schweiz selbst eine zum Teil heftig geführte Debatte an: Der damalige Präsident
der Schweizer Volkspartei Christoph Blocher bezeichnete Muschg als »Volks-
feind«.69 Diese Debatte hallte weit über das Jahr 1997 nach: Am 16. Januar 2006
zog die Schweizer Literaturjournalistin und -kritikerin Pia Reinacher in der
Frankfurter Allgemeinen Zeitung Bilanz zum Deutschen Buchpreis 2005 – zu
dem Buchpreis übrigens, auf dessen Shortlist es auch Thomas Lehrs 42 ge-
schafft hatte –, und diese Bilanz fiel für die Schweizer Literatur äußerst negativ
aus: »Kein Schriftsteller aus dem südlichen Nachbarland hatte auch nur den
Sprung unter die zwanzig nominierten Bücher der Longlist geschafft. Ein trost-
loses Signal,«70 stellt Reinacher keineswegs beleidigt fest. Denn für die Nicht-
nominierung weiß Reinacher in ihren Augen zureichende Gründe anzugeben:
»Es mangelt vor allem auch am Stoff, der die jungen Schriftsteller existenziell
umtreiben würde.«71 Dieser Mangel an Schreibstoff, der eine in der Relevanzhier-
archie der Gegenstände nur dann würdige Literatur hervorzubringen vermöchte,
wenn sie »existenziell« ist,72 also lebensnah nicht nur mit Blick auf die Realitäten
des Lebens, sondern auch auf ihre Bedingungen, hat für Pia Reinacher seinen
Grund wiederum in einer sowohl politisch als auch gesellschaftlich wirksamen
Teilnahmslosigkeit, wie sie auch Adolf Muschg angeprangert hatte:

Die Trägheit der politischen Prozesse, die Ereignislosigkeit des saturierten Alltags, die Ab-
senz einer Debattenkultur und das Fehlen einer bedeutenden Gruppe streitbarer Intellek-
tueller von Format scheinen auch die Literatur zu infizieren. Dispute werden hierzulande,
wo jeder jeden kennt, entweder sofort unterdrückt oder vertraulich in Hinterzimmern
durch eine föderalistische Lösung entschärft.73

Mag man Reinachers Anwendung von Adolf Muschgs Schweizkritik auf die Li-
teratur als Indiz für ihren Nachhall von 1997 bis 2006 ansehen, so scheint dieser
Hall weder zur literarischen Kritik an Thomas Lehrs 42 noch zu den literaturwis-
senschaftlichen Interpretationen des Romans durchgedrungen zu sein. Nicht
nur, aber nicht zuletzt, die schweizerische Literaturkritik, die 42 sehr lobt,

68 Schirrmacher: Die Farbe des Goldes (s. Anm. 67), S. 39.
69 Rico Bandle: Muschgs erneute Abrechnung mit Blocher. In: Tages-Anzeiger, 30.08.2010.
70 Pia Reinacher: Freudlos im Hinterzimmer. Die Schweizer Literatur in der Krise. In: Frank-
furter Allgemeine Zeitung, Nr. 11, 16.01.2006, S. 31.
71 Ebd.
72 Ebd.
73 Ebd.

576 Oliver Bach



liest über dieses Moment des Romans beharrlich hinweg; so stellt sich für Corina
Caduff als die aufregendste Frage des Buches: »Warum nehmen die Chronifizier-
ten nicht wenigstens das Velo?«74 Die moralisch-praktische Dimension des Ro-
mans zu übersehen, ist jedoch keineswegs ein Proprium schweizerischer Lehr-
Lektüre und keineswegs ein Proprium literaturkritischer Lektüre des Ro-
mans. Auch die Literaturkritik nicht-schweizerischer Provenienz und auch die
Literaturwissenschaft fokussieren bislang ausschließlich die theoretisch-physika-
lischen Probleme der ›Chronostase‹ und vernachlässigen dabei die moralisch-
praktischen Missstände, die dadurch ans Licht kommen. Dabei sind es allererst
letztere, die die eigentliche Pointe des Romans ausmachen: Jene Indifferenz des
eigenen Handelns, die sich für die Chronifizierten erst mit dem CERN-Unfall ein-
stellt, ist in der Schweiz ohnehin kultiviert. Mit anderen Worten: Der Kontrast
von Chronostase und Echtzeit wäre wohl in New York, London, Paris wirklich be-
merkenswert und belastend geworden, in Soziotopen mithin, in denen die Indif-
ferenz nicht ohnehin schon kultiviert gewesen ist, wo eine rege Kontrovers- und
Debattenkultur tatsächlich einen großen Unterschied zu der chronostatisch indu-
zierten Indifferenz dargestellt hätte. In der Schweiz hingegen lässt sich die Katas-
trophe einmal mehr bestens aushalten.

Lehrs Protagonist Haffner ebenso wie Adolf Muschg und die anderen ge-
nannten beklagen die Wirksamkeit einer Schweizer Mentalität, die für die
Schweizer Gesellschaft und die internationale Gemeinschaft von Nachteil ist.
Dies setzt im Wesentlichen voraus, dass Mentalitäten Wirklichkeitsstatus bean-
spruchen können; eine Position, mit der Emile Durkheim im frühen 20. Jahr-
hundert zu einem der Mitbegründer der Mentalitätsgeschichte gemeinsam mit
Georg Simmel und Max Weber wurde.75 Zwar spricht erstens Weber nicht von
Mentalität schlechthin, sondern differenziert mitunter zwischen Ideen als mit-
telbar und Interessen als unmittelbar wirksamen Handlungsfaktoren; in der
Folge konstatiert er lediglich, »›Weltbilder‹, welche durch ›Ideen‹ geschaffen
wurden, haben sehr oft als Weichensteller die Bahnen bestimmt, in denen die
Dynamik der Interessen das Handeln fortbewegte«,76 und schreibt somit Men-
talitäten nicht immer, sondern nur »sehr oft« gesellschaftliche Wirklichkeit
zu. Zwar macht zweitens Simmel Gesellschaft nicht rundheraus zum Produkt

74 Literaturclub, Schweizer Fernsehen, 20.12.2005, 00:26:07–00:26:10 (https://www.srf.ch/
play/tv/literaturclub/video/literaturclub-im-dezember-2005?id=830c3b99-21c7-4342-9be0-
93a5e9a1f54a [zuletzt abgerufen am 16.08.2020]).
75 Otto Gerhard Oexle: Mentalitätsgeschichte. In: Harald Fricke u. a. (Hg.): Reallexikon der
deutschen Literaturwissenschaft. Bd. 2. Berlin, New York 2000, S. 566–569, hier S. 567.
76 Max Weber: Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. In: Ders.: Gesammelte Aufsätze zur
Religionssoziologie I. Tübingen 91988, S. 237–573, hier S. 252; Hervorhebung O. B.

Sozial- oder Ideengeschichte? 577

https://www.srf.ch/play/tv/literaturclub/video/literaturclub-im-dezember-2005?id%3D830c3b99-21c7-4342-9be0-93a5e9a1f54a
https://www.srf.ch/play/tv/literaturclub/video/literaturclub-im-dezember-2005?id%3D830c3b99-21c7-4342-9be0-93a5e9a1f54a
https://www.srf.ch/play/tv/literaturclub/video/literaturclub-im-dezember-2005?id%3D830c3b99-21c7-4342-9be0-93a5e9a1f54a


»unseres Vorstellens«, sondern diagnostiziert vielmehr, »dass etwas, das durchaus
nicht in unser Vorstellen aufzulösen ist, dennoch zum Inhalt, also zum Produkt
dieses Vorstellens wird«, und bestimmt eben dies als »Problem der Vergesell-
schaftung«.77 Gleichwohl tendierten daran anschließende Fragestellungen
dazu, »Deutungsmuster von Geschichte im Zeichen des Gegensatzes von
›Ideal‹ und ›Wirklichkeit‹ […] zu unterlaufen und als untauglich beiseitezu-
schieben«.78 Ob es überzeugend ist, dass die literaturwissenschaftliche Ana-
lyse vom Unterschied und Gegensatz zwischen sozialen Mentalitäten und sozialer
Handlungs- und Verhaltenswirklichkeit abstrahiert, indem letztere immer Aus-
druck oder Effekt ersterer seien und folglich Sozialhistorie je schon Mentalitätsge-
schichte sei, ist hier nicht der Ort zu diskutieren. Es ist im vorliegenden Fall sogar
unerheblich, insofern diese Unterscheidung auf der Ebene des Romantextes und
seiner Kontexte vorausgesetzt wird. Die Schweizkritik Adrian Haffners, Adolf
Muschgs und der anderen genannten ließe sich gar nicht beschreiben, wenn sie
nicht den Unterschied von intramentalem Selbstverhältnis einer Gesellschaft
einerseits und extramentalen Realitäten andererseits voraussetzten. Weder
Haffner noch Muschg, Schirrmacher und Reinacher bestreiten zwar, dass das
›Schweizer Gefühl‹ eine gesellschaftliche Gestaltungskraft besitze – nichts anderes
als dieWirkungen einer ebensolchen Gestaltungskraft vonMentalitäten beklagen
sie, wenn sie die anachronistische Ästhetik der Spiegelgasse und die »peinliche
Sauberkeit« bemerken. Dass solche Wirkungen von Mentalitäten in der gesell-
schaftlichen Wirklichkeit gleichwohl von den Wirkungen anderer Ursachen
und deren Gestaltungskraft unterscheidbar bleiben, zeigt sich an den Attribu-
ten, mit denen sie ihre Beobachtungen einordnen: Adrian beschreibt die Spie-
gelgasse gerade deshalb als aus der Zeit gefallen, Adolf Muschg die Sauberkeit
gerade deshalb als peinlich, weil sie dieselben für unangemessen befinden,
und zwar nicht nur gegenüber ihren moralisch-normativen Erwartungen, son-
dern auch gegenüber einer europa- und weltpolitischen Wirklichkeit, vor
deren Hintergrund die Spiegelgasse allererst anachronistisch, die Sauberkeit al-
lererst peinlich werden.

So wenig man Mentalitäten – ebenso wie Ideen – ihre gesellschaftliche Ge-
staltungskraft absprechen kann, so wenig haben sie ein Monopol auf dieselbe.
Weder können sie diese Kraft immer voll entfalten noch bleiben ihre Wirkun-
gen, wenn sie diese entfalten, unbegleitet von anderen sozialen Phänomenen,
vondenen sie sich unterscheiden und zudenen sie inWiderspruch geraten kön-

77 Georg Simmel: Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung. Leip-
zig 1908, S. 30.
78 Oexle: Mentalitätsgeschichte (s. Anm. 75), S. 567.

578 Oliver Bach



nen. Mentalitäts- als Sozialgeschichte funktioniert als Hilfsmittel der Interpreta-
tion von 42 folglich nur, solange erstere nicht als Hegemon letzterer auftritt.
Wenn Sozialgeschichte immer Mentalitätsgeschichte wäre, hätte das nicht nur
ungewünschte Immunisierungseffekte (denn was wären noch die differenzbil-
denden Merkmale von Mentalitäten und ihrer Wirkungen, wenn alles Gesell-
schaftliche Ausdruck bzw. Wirkung von Mentalitäten wäre?), sondern auch und
vor allem wären beide für einen Text wie 42 nicht operationalisierbar. Denn die-
ser Text baut auf ihren Unterschied, und selbst wo Mentalitäten und soziale
Wirklichkeit sich in 42 eng berühren und überschneiden, generiert der dann er-
wachsende Diskussionsbedarf und Handlungsdruck der Figuren doch gerade
aus diesem Unterschied bzw. aus dem Bewusstsein der Figuren für denselben.

8 Schluss

Wo es in diesem Sinne um die gesellschaftliche Realisierung von Ideen geht,
müssen sozial- und ideengeschichtliche Perspektiven zusammengeführt wer-
den; und sie müssen für eine literaturgeschichtliche Interpretation gerade dann
zusammengeführt werden, wenn sich die äußeren Bedingungen einer Roman-
handlung erst aus dem sozialgeschichtlichen, ihre innere Motivation erst aus
dem ideengeschichtlichen Kontext hinreichend erschließen. Handlungsschritte
in Literatur mögen sich tatsächlich als kontingent erweisen; dies können sie
aber doch erst nach der eingehenden Prüfung möglicher sozial- und ideenge-
schichtlicher Kontexte.79 Die schlichte Behauptung von Kontingenz ist zu wohl-
feil, ihr Beweis aber wohl mindestens so aufwendig wie ihre Widerlegung und
der Nachweis von Ursache-Wirkungs-Relationen bzw. von Handlungsgründen
und -motiven. So oder so bedarf es eines eben aufwendigen Prüfverfahrens mö-
glicher sozial- und ideenhistorischer Kontexte. Diesen Aufwand darf die litera-
turwissenschaftliche Interpretation eines Textes nicht scheuen; Jan-Dirk Müller
hat eindringlich und zu Recht davor gewarnt, sich lediglich an »Versatzstücken
der Sozialgeschichte« zu bedienen, statt selbst Sozialgeschichte der Literatur zu
betreiben und so bloß »Spekulationsruinen« zu hinterlassen.80 Diese Warnung

79 Siehe die entsprechenden Erläuterungen Joachim Jacobs zu Werner Mittenzweis Interpreta-
tion von Bertolt Brechts Der Rauch im vorliegenden Band.
80 Jan-Dirk Müller: Aporien und Perspektiven einer Sozialgeschichte mittelalterlicher Lite-
ratur. Zu einigen neueren Forschungsansätzen. In: Wilhelm Vosskamp, Eberhard Lämmert
(Hg.): Historische und aktuelle Konzepte der Literaturgeschichtsschreibung. Zwei Königskinder?
Zum Verhältnis von Literatur und Literaturwissenschaft. Tübingen 1986, S. 56–66, hier S. 56f.

Sozial- oder Ideengeschichte? 579



kann und muss auf die Ideengeschichte der Literatur ausgedehnt werden, wenn
die Literaturgeschichte einstürzende Neubauten vermeiden will. Es bedarf bei-
der Perspektiven, weil eine literarische Handlung ohne sozialgeschichtlichen
Kontext gegenstandslos, ohne ideengeschichtlichen Kontext ziellos wäre.

Ich möchte mit zwei weiterführenden Fragen schließen: Erstens: Wie sehr
ist eine Sozialgeschichte durch eine Institutionengeschichte abzudecken? Wäh-
rend der institutionengeschichtliche Kontext der UNO greifbar, d. h. durch
Quellen und äußere Handlungspraxis gut objektivierbar ist, handelt es sich
bei dem publizistikgeschichtlichen Kontext der Schweizkritik der 1990er und
2000er Jahre um zwar breitenwirksame, aber doch nur subjektive Meinungen
Adolf Muschgs, Pia Reinachers und anderer. An dieser Stelle müsste die Inter-
pretation den Ansätzen einer Mentalitätsgeschichte, die quantitative empirische
Erhebungen breiter Mentalitätsbildung vornimmt, statt nur prominente Stim-
men anzuhören,81 entweder folgen oder mit guten Argumenten begegnen. Zwar
will sich Lehrs sozialgeschichtlicher Bezug ganz offensichtlich nicht auf Institu-
tionengeschichte beschränken; ganz offensichtlich verweist er auf die um Adolf
Muschg sich formierende Schweizdebatte. Gleichwohl ist die unmittelbare Re-
zeption Muschgs, Schirrmachers etc. durch Thomas Lehr keineswegs ganz of-
fensichtlich. So wenig die Beschränkung der Sozial- auf Institutionengeschichte
also interpretationstheoretisch überzeugen mag, so sehr leuchtet interpretati-
onspraktisch gleichwohl ein, dass objektive Evidenz sozialhistorischer Quellen
jenseits der Institutionengeschichte schwerer zu haben ist.

Die zweite Frage richtet sich auf eine mögliche Binnendifferenzierung der
Ideengeschichte, wie sie im vorliegenden Beitrag zu wenig berücksichtigt
wurde: Wie stark muss bei der ideengeschichtlichen Kontextualisierung von
Literatur die von Kurt Flasch vorgeschlagene Binnendifferenzierung zwischen
rationaler Ideengeschichte und empirischer Ideengeschichte berücksichtigt
werden?82 Vor dem Hintergrund einer rationalen Ideengeschichte nämlich, wel-
che die Tauglichkeit von Ideen an ihrer Widerspruchsfreiheit und Verallgemei-
nerbarkeit bemisst und diese im Falle der Idee der Freiheit mit Immanuel Kant
gegeben sieht, muss Lehrs neuerliche Verhandlung empirischer Freiheitsvor-
stellungen wie der des edlen Wilden als merkwürdiger Anachronismus und –
böse ausgedrückt – nicht auf der Höhe der Zeit erscheinen. Erst vor dem Hinter-

81 Siehe überblickend Schorn-Schütte: Neue Geistesgeschichte (s. Anm. 45), besonders S. 273f.
82 Kurt Flasch: Ideen. Zur Theorie der Philosophiehistorie. In: Ders.: Philosophie hat Ge-
schichte. Frankfurt a.M. 2005, Bd. 2, S. 15–72, besonders prägnant S. 21 f. und S. 40–46.

580 Oliver Bach



grund einer empirischen Ideengeschichte, die Konzeptionen von Ideen auch
dorthin verfolgt, wo sie hinter schon einmal erreichte Rationalitätsstandards
zurückfallen wie im Falle der detjenschen Rehabilitierung des klassischen Natur-
rechts der 1990er Jahre, erst vor diesem Hintergrund erscheint Lehrs 42 als be-
merkenswerter Beitrag zu einer zeitgenössisch nun mal stattgefundenen Debatte.

Sozial- oder Ideengeschichte? 581




