
Helmuth Kiesel

Die Politisierung der Literatur zur Zeit
der Weimarer Republik als Problem
der literaturgeschichtlichen Darstellung
und Wertung

1 Vorbemerkung

In seinem vorzüglich orientierenden Eingangsreferat hat Timo Felber zwei
wichtige Aspekte für eine gesellschaftsbezogene Literaturgeschichtsschreibung
benannt: erstens die Relation Text / Kontext oderWerk / Gesellschaft und, damit
verschränkt, zweitens die Relation Autonomie / Funktion oder Literaturbezug /
Gesellschaftsbezug. Im Folgenden soll an einigen Beispielen aus der Zeit der
Weimarer Republik beobachtet werden, wie sich diese Relationen unter dem da-
mals vordringlichen Postulat der Politisierung der Literatur gestalteten und welche
Probleme sich daraus für die literaturgeschichtliche Darstellung undWertung er-
geben. Das sei zunächst mit einigen thesenhaft knappen Sätzen umrissen:
(1) Die Politisierung führt in vielen Fällen zu einem Kurzschluss zwischen Text

oder Werk und Kontext oder Gesellschaft. Die Autoren greifen aktuelle ge-
sellschaftliche Probleme auf und wollen mit ihren Texten direkt auf den ge-
sellschaftlichen Umgang mit diesen Problemen einwirken. Literatur wird
zum Organon der Politik, was erhebliche Folgen für die Themenwahl und
die Gestaltung hat.

(2) Dies bedeutet einerseits eine Erleichterung für die literaturgeschichtliche
Darstellung, weil der gesellschaftliche Bezug zumeist leicht erkennbar ist,
auch wenn es neben den expliziten oft auch noch andere, weniger manifeste
Bezüge geben mag, die erst bei genauerer Durchleuchtung sichtbar werden.

(3) Es bedeutet andererseits eine Erschwernis für die Wertung, weil die Politisie-
rung dazu tendiert, den Kunstcharakter und ästhetischen Wert des Werks zu-
gunsten der politischen Funktion zu modifizieren, und weil die Beurteilung
des Werks und speziell seiner politischen Züge immer auch durch den Stand-
ort des Beurteilenden bedingt sein wird.

(4) Erschwerend kommt hinzu, dass die starke Politisierung der Literatur der Wei-
marer Republik unter zwei darstellungs- und wertungsrelevanten, aber bis
heute sehr unterschiedlich beurteilten Bedingungen stattfand. Die eine ist

Helmuth Kiesel, Heidelberg

Open Access. ©2022 Helmuth Kiesel, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110667004-020

https://doi.org/10.1515/9783110667004-020


in den permanent krisenhaften und am Ende katastrophalen ökonomi-
schen und sozialen Verhältnissen zu sehen, die andere im Aufkommen
zweier revolutionärer und zugleich totalitärer Ideologien, des Bolschewis-
mus/Kommunismus und des Faschismus/Nationalsozialismus, die, wie
am Ende dieses Artikels noch weiter ausgeführt wird, bis heute in unter-
schiedlicher Weise auf literaturgeschichtliche Darstellungen und Wertun-
gen einwirken.

2 Politisierung als Grundzug der Literatur
der Weimarer Republik

Die starke und programmatische Politisierung der Literatur1 begann, genau ge-
nommen, nicht erst mit der deutschen Revolution vom Spätherbst und Winter
1918/19, aus der die Republik hervorging, sondern setzte schon in den Jahren
um 1910 ein. Einige Daten, die dies anzeigen, sind das Erscheinen von Heinrich
Manns Essay Geist und Tat im Jahr 1911; die Gründung der Zeitschrift Die Aktion
durch Franz Pfemfert im selben Jahr; die Publikation von Ludwig Rubiners
Essay Der Dichter greift in die Politik im folgenden Jahr 1912; die Gründung der
Zeitschrift Die Revolution durch Erich Mühsam und andere im Jahr 1913; die
Gründung des Ziel-Bundes 1914 und des Ziel-Jahrbuches 1916 durch Kurt Hiller
unter dem Motto »Politisierung des Geistes« zwecks »Vergeistigung der Poli-
tik«. Ein Text, in dem die Tendenz zur Politisierung der Dichtung auf beson-
ders eindrucksvolle Weise zum Ausdruck kommt, ist Johannes R. Bechers
freirhythmisches Gedicht Eingang (so im Gedichtband An Europa, 1916) oder
Vorbereitung (so in Menschheitsdämmerung, 1919/20): ein dithyrambisches Be-
kenntnis zum politischen Avantgardismus der Dichtung, der allerdings weder
ein konkretes Ziel noch ein Programm hat, sondern nur in der großsprecheri-
schen Bekundung des Willens zur umstürzlerischen Agitation besteht:

Der Dichter meidet strahlende Akkorde.
Er stößt durch Tuben, peitscht die Trommel schrill.
Er reißt das Volk auf mit gehackten Sätzen. [...]
Menschheit! Freiheit! Liebe!

1 Die folgende Skizze ist eine Zusammenfassung der einschlägigen Kapitel meiner Geschichte
der deutschsprachigen Literatur 1918 bis 1933, München 2017, bes. S. 163–203 und S. 840–995.
Auf Nachweise für die genannten Titel wird verzichtet, weil sie bekannt und bibliographisch
leicht erfassbar sind, ebenso auf die raumfüllende Auflistung von Forschungsliteratur.

510 Helmuth Kiesel



Der neue, der Heilige Staat
Sei gepredigt, dem Blut der Völker, Blut von ihrem Blut, eingeimpft.
Restlos sei er gestaltet.
Paradies setzt ein.
– Laßt uns die Schlagwetter-Atmosphäre verbreiten! –
Lernt! Vorbereitet! Übt euch!

Ausbruch und Verlauf des Ersten Weltkriegs gaben der Tendenz zur Politisie-
rung, die sich in Bechers Gedicht artikuliert, starken Anlass und dauerhafte Mo-
tivation. »Der Krieg«, so Thomas Anz und Joseph Vogl im Nachwort zu ihrer
Anthologie Die Dichter und der Krieg, »bot den Dichtern die Möglichkeit, die unge-
liebte Passivität im politischen Geschehen aufzugeben und die Rolle des politisch
bedeutsamen Tätigen zu übernehmen«.2 Dabei kam es zu einem bemerkenswerten
Einstellungswandel, der von der impulsiven und fast vor-politisch zu nennenden
patriotischen oder nationalistischen Affirmation des vermeintlichen Verteidigungs-
krieges zur kritischen Auseinandersetzung mit dem Krieg führte. Diese war vor
allem humanitär motiviert, erhielt aber spätestens 1916, als vorübergehend nach
diplomatischen Auswegen aus dem festgefahrenen Krieg gesucht wurde, und erst
recht 1917, als die russische Februar-Revolution die Zarenherrschaft beendete, eine
dezidiert politische Qualität, insofern nun die Möglichkeit eines politischen Sys-
temwandels am Horizont zu erkennen war und das politische Bewusstsein der Au-
toren schärfte. Das ist nicht nur an der Kriegslyrik gut ablesbar, sondern ebenso
gut auch an der Essayistik und an dramatischen und epischen Werken. Alfred
Döblin möge als erstes Beispiel dienen, Thomas Mann – später – als ein weiteres:

Mustert man Döblins essayistisches Werk, so stellt man fest, dass es vor
1914 wohl eine beachtliche Anzahl von Artikeln zu künstlerischen und medizi-
nischen Fragen gibt, aber – abgesehen von der 1896 entstandenen und nicht
publizierten, zwischen Erzählung und Essay oszillierenden ProsaskizzeModern.
Ein Bild aus der Gegenwart – keine politischen Einlassungen. Der erste, dezi-
diert politische Essay stammt vom Herbst 1914, trägt den Titel Reims und ist
eine Apologie der Beschießung der Kathedrale von Reims im September 1914,
die damals große Empörung hervorrief.3 Danach konzentrierte sich Döblin in
der Zeit, die ihm sein ärztlicher Dienst an der Westfront ließ, auf die Arbeit an
zwei Romanprojekten (Ölmotor-Projekt und Wallenstein) und äußerte sich poli-
tisch erst wieder nach der russischen Februar-Revolution mit dem Essay Es ist

2 Die Dichter und der Krieg: deutsche Lyrik 1914–1918. Hg. von Thomas Anz und Joseph Vogl.
Stuttgart 2014, S. 88.
3 In: Alfred Döblin: Schriften zur Politik und Gesellschaft. Hg. von Heinz Graber. Olten 1972,
S. 17–25.

Die Politisierung der Literatur zur Zeit der Weimarer Republik 511



Zeit!, der im August 1917 in der Neuen Rundschau erschien.4 Er verbindet Hoff-
nung auf Frieden und auf eine große, geistgeleitete Umwälzung mit einem Lob
auf die im Krieg angeblich entstandene deutsche »Volksgemeinschaft«, die sich
nun auch in der kommenden Zeit der Umwälzung bewähren müsse. Danach
kam es erneut zu einer – nur einmal, im Januar 1918, unterbrochenen – Pause,
die durch die Revolution beendet wurde. Ab dem Frühjahr 1919 reflektierte
Döblin die Gründungskämpfe der Republik mit einer nicht abreißenden Folge
von politischen Artikeln, die in verschiedenen Organen erschienen, teilweise
unter dem tendenzanzeigenden nom de guerre »Linke Poot«.5 Auch in späte-
ren Jahren zeigte sich Döblin in seinen essayistischen Schriften und dichteri-
schen Werken, nicht zuletzt in seinem Roman Berlin Alexanderplatz (1929), als
ein politisch und sozial sowohl reflektierter als auch ambitionierter Autor,
und dies in so hohem Maße, dass er im Juli 1930 von dem Studenten Gustav
René Hocke in einem »offenen«, im Berliner Tage-Buch publizierten Brief ge-
beten wurde, der jungen Generation »Einsicht« in die Bedingungen und Auf-
gaben ihrer Existenz zu verschaffen.6 Daraus ergab sich eine politisch-
philosophische Artikelserie, die 1931 unter dem Titel Wissen und Verändern! bei
S. Fischer als Buch erschien und noch im selben Jahr fünf Auflagen erreichte.

Begünstigt wurde die an Döblin (und anderen7) zu beobachtende Politisierung
der Literatur durch zwei Umstände. Der eine ist im Wegfall der Zensur zu sehen,
die ja durch die Revolution außer Kraft gesetzt und mit dem Artikel 118 der »Wei-
marer« Verfassung des Deutschen Reichs formell abgeschafft wurde; einzelne
staatsanwaltschaftliche Verbote und polizeiliche Beschlagnahmungen oder auch
Inhaftierungen änderten daran nichts.8 Begünstigend wirkten zum anderen die
Gründung von –meist kurzlebigen – Zeitschriften mit politischer Ausrichtung und
die Öffnung älterer Zeitschriften für politische Artikel. Für letzteres ist die seit 1905
bestehende Zeitschrift Die Schaubühne ein Beispiel. Sie war zunächst eine reine
Theaterzeitschrift, erschien ab September 1914 aber mit einem politischen Leitarti-
kel, erhielt 1917 den Untertitel »Wochenschrift für Politik, Kunst, Wirtschaft« und
wurde 1918 bei gleichbleibendem Untertitel in Die Weltbühne umbenannt.

4 Ebd., S. 25–33.
5 Die Artikel finden sich in dem oben genannten Band Schriften zur Politik und Gesellschaft
und in Alfred Döblin: Der deutsche Maskenball von Linke Poot. Hg. von Heinz Graber. Olten,
Freiburg i.Br. 1972, S. 7–124, einige auch in Alfred Döblin: Kleine Schriften I (1902–1921). Hg.
von Anthony W. Riley. Olten, Freiburg i.Br. 1985, S. 233 ff.
6 Alfred Döblin: Wissen und Verändern! Hg. von Heinz Graber. Olten, Freiburg i.Br. 1972,
S. 129.
7 Thomas Mann z. B.: siehe dazu unten.
8 Weitere Hinweise in meiner Geschichte der deutschsprachigen Literatur 1918 bis 1933, S. 200ff.

512 Helmuth Kiesel



Die weitere Entwicklung – und das heißt: Verstetigung und Forcierung der
postrevolutionären Politisierung der Literatur – wurde durch weitere program-
matische Vorgaben und Leistungen namhafter Autoren gefördert:
(1) Der Literaturbegriff wurde politisch akzentuiert, was in der zweiten Hälfte

der zwanziger Jahre explizit gemacht wurde, so vor allem durch Friedrich
Wolfs Essay Kunst ist Waffe! Eine Feststellung (1927),9 durch Alfred Döblins
Akademie-Ansprache mit dem Titel Kunst ist nicht frei, sondern wirksam:
ars militans (1929),10 durch Erwin Piscators Rechenschafts- und Programm-
schrift Das Politische Theater (1929) und durch Bertolt Brechts Konzept
eines neuen Theaters unter dem Motto »Der Schrei nach einem neuen Thea-
ter ist der Schrei nach einer neuen Gesellschaftsordnung« (Über eine neue
Dramatik, 1928).11

(2) Wie die Literatur sollte auch die Literaturkritik »Waffe« sein und parteilich
gebraucht werden. Walter Benjamin dekretierte 1928 in seiner Einbahnstraße
unter der Überschrift »Die Technik des Kritikers in dreizehn Thesen«:

I. Der Kritiker ist Stratege im Literaturkampf. / II. Wer nicht Partei ergreifen kann,
der hat zu schweigen. / […] V. Immer muß ›Sachlichkeit‹ dem Parteigeist geopfert
werden, wenn die Sache es wert ist, um welche der Kampf geht. / […] XI. Kunstbe-
geisterung ist dem Kritiker fremd. Das Kunstwerk ist in seiner Hand die blanke Waffe
im Kampfe der Geister.12

(3) Politisierung der Literatur in diesem Sinne implizierte eine entschiedene
HinwendungzuaktuellenpolitischenundsozialenVorgängenundVerhält-
nissen, die Korrektur oder Beseitigung verlangten, wie beispielsweise die
gesetzliche Kriminalisierung und inhumane Verfolgung des Schwanger-
schaftsabbruchs, die Friedrich Wolf mit seinem aufsehenerregenden und
zu Protestaktionen führenden Drama Cyankali (§ 218) (1929) angriff. Ver-
bunden mit dieser Aktualisierung war nicht nur das starke Anschwellen der
»Zeit«-, »Journalisten«- oder »Gebrauchsliteratur«,13 sondern auch deren

9 Friedrich Wolf: Gesammelte Werke. Hg. von Else Wolf, Walther Pollatschek. Band 5: Aufsätze
1919–1944. Berlin, Weimar 1967, S. 76–96.
10 Alfred Döblin: Schriften zu Ästhetik, Poetik und Literatur. Hg. von Erich Kleinschmidt.
Olten, Freiburg i.Br. 1989, S. 245–251.
11 Bertolt Brecht: Werke: große kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe. Hg. von Werner
Hecht, Jan Knopf, Werner Mittenzwei, Klaus-Detlef Müller. Band 21: Schriften 1. Berlin, Weimar,
Frankfurt a.M. 1992, S. 234–239, Zitat S. 238.
12 Walter Benjamin: Gesammelte Schriften. Unter Mitwirkung von Theodor W. Adorno, Gers-
hom Scholem. Hg. von Rolf Tiedemann, Hermann Schweppenhäuser. Band V/1, hg. von Til-
man Rexroth. Frankfurt a.M. 1972, S. 108 f.
13 Ebd., S. 194 ff.

Die Politisierung der Literatur zur Zeit der Weimarer Republik 513



Aufwertung und Anerkennung im literarischen Diskurs. Alfred Kerr schrieb
über Peter Martin Lampels Drama Pennäler (1929), das eine Schülerrevolte
als Gegenstand hat und Reformen anmahnt: »Es ist kein gutes Stück: doch
gut ist, daß man solche Stücke bringt. […] Kurz: wieder ein Nützlichkeits-
werk; sehenswert.«14 Brecht notierte noch 1938/39, dass Wolfs Cyankali
einen erstaunlichen praktischen Erfolg gehabt habe, und dies nicht trotz,
sondern wohl wegen seiner antiquierten aristotelischen Bauart.15

(4) Gefördert wurde die Politisierung der Literatur nicht zuletzt auch durch Au-
torenbündnisse, die sich die politische Ausrichtung oder gar Instrumentali-
sierung der Dichtung zur Aufgabe machten.16 Dies wurde von einigen
ephemeren Gruppen der revolutionär gestimmten Anfangsjahre versucht,
dann von der Gruppe 1925, einem parteipolitisch gemischten »kamerad-
schaftlichen Zusammenschluß«, der 1925 initiiert wurde, um in aktuellen
Fragen die Stimme des »Geistes« zur Geltung zu bringen, aber zu keiner
kontinuierlichen Arbeit fand und 1927 aus Mangel an Zusammenhalt und
Effizienz wieder einging. Erfolgreicher waren kommunistische Initiativen
und vor allem der 1928 gegründete Bund Proletarisch-Revolutionärer Schrift-
steller (BPRS), der eine beachtliche programmatische, publizistische und
verlegerische Tätigkeit entfaltete und mit seiner Zeitschrift Die Linkskurve
und seiner BuchreiheDerRote 1MarkRomander kommunistisch ausgerich-
teten Literatur Gesicht undGewicht gab. Ihmwurde Ende 1928 der national-
sozialistische Kampfbund für deutsche Kultur (KfdK) entgegengestellt, der
literarisch allerdings nicht im Entferntesten so erfolgreich wie der BPRS
war. Daneben gab es eine Vielzahl von kleinen und informellen Gruppen
etwa um Bertolt Brecht und Walter Benjamin, um die Brüder Ernst und
Friedrich Georg Jünger, um den früheren Revolutionär und Nationalbol-
schewistenErnstNiekischoderumdenVolkstum-HerausgeberWilhelmSta-
pel. Von früh an waren diese Zusammenschlüsse mit der Tendenz zur
Frontbildung verbunden, das heißt: zur schroffen Ausformulierung der ei-
genen Standpunkte und zur polemischen Wendung gegen andere Positio-
nen. Viele Zeitschriften, Bücher und Artikel führten das Wort »Front« im
Titel, und 1929 stellte der Publizist Hermann Ullmann in einem Berlin-Buch
fest, Deutschland sei gegenwärtig »voll von Fronten«, an denen unablässig

14 Alfred Kerr: Mit Schleuder und Harfe: Theaterkritiken aus drei Jahrzehnten. Hg. von Hugo
Fetting. München 1985, S. 479.
15 Brecht: Werke (s. Anm. 1) Band 21/1: Schriften 2. Berlin, Weimar, Frankfurt a.M. 1993, S. 394
(Unmittelbare Wirkung aristotelischer Dramatik).
16 Weitere Hinweise in meiner Geschichte der deutschsprachigen Literatur 1918 bis 1933,
S. 840ff.

514 Helmuth Kiesel



gekämpft werde.17 Überall war diese Frontbildung zu spüren, wie Johannes
R. Becher 1926 in seinem Bürger- und Weltkriegsroman Levisite zu verste-
hen gab:

Front gegen Front.
Es riß durch –
Und es riß durch bis in die Sprachverbindung hinab, bis hinab auf die gleiche
Erlebnismöglichkeit.
Front gegen Front heißt: Sprache gegen Sprache, Gefühlsausdruck gegen Gefühlsausdruck,
heißt Denkart gegen Denkart, heißt Anschauungsform gegen Anschauungsform, heißt
Weltbild gegenWeltbild.18

3 Bilanz 1929 und Ausblick

Eine Bilanz dieser Entwicklung zog der Schriftsteller Hermann Kesser mit einem
Artikel, der im Mai 1929 unter dem Titel Die deutsche Literatur zeigt ihr Gesicht
in der Weltbühne erschien.19 Als »Resultat des Krieges«, so Kesser einleitend,
sei »anzusprechen, daß sich die bewußten und verantwortlichen unter den
deutschen Schriftstellern der sozialen und politischen Wirklichkeit bemächtig
[t]en, von der das deutsche Schrifttum durch einen Graben getrennt gewesen«
sei.20 Trotz restaurativer Tendenzen um die Mitte der zwanziger Jahre habe sich
diese Linie durchgesetzt und das Gesicht der deutschen Literatur grundlegend
verändert. Der letzte Abschnitt von Kessers Artikel lautet:

Heute werden die Forderungen des Expressionismus und der aktivistischen Literatur
unter Beweis gestellt. Der Stoff ist klar. Krieg, Revolution, Inflation, Kapitalismus, Sozia-
lismus und Kommunismus, das alles zieht als durchgearbeitete und durchgedachte Mate-
rie in das Schrifttum ein, das sich durch sanfte amtliche Anerkennungsgebärden nicht
mehr von seinem Weg abbringen läßt. Die man Expressionisten nannte, haben Grund-
sätze verkündet, Ideen und Richtungslinien wurden festgelegt. Ihre Nachfolger gestalten,
was als Bild und Gleichnis, als Feststellungsklage und Urteil zu gestalten ist. Nicht mehr
durch explodierende Worte, sondern durch unabweisbare Tatsachen. Ohne Makler und
Händler vollzieht sich der Einbruch des Lebens in das Schrifttum. Eine Produktion
schlägt durch, schlägt sich durch, fällt auf den Alltag. Erobert sich Lebensrecht auf der

17 Hermann Ullmann: Flucht aus Berlin? Jena 1932, S. 11.
18 Johannes R. Becher: (CHCl = CH)3As (Levisite) oder Der einzig gerechte Krieg. Berlin, Wei-
mar 1969, S. 297.
19 Hermann Kesser: Die deutsche Literatur zeigt ihr Gesicht. In: Die Weltbühne 25 (1929) I,
S. 789–793 (21. Mai 1929).
20 Kesser: Die deutsche Literatur (s. Anm. 19), S. 791.

Die Politisierung der Literatur zur Zeit der Weimarer Republik 515



Bühne, in der Presse, im Buch. Spannt sich über Betriebsliteratur und Gebrauchsschrift-
stellerei weg. Geht zur deutlichsten Sprache zurück, macht die lange mißbrauchte Spra-
che wieder ehrlich, verbessert das kriegsbeschädigte Gefühl für die Echtheit der Worte.
Schlägt mit der Brutalität, ohne die es in grundsätzlichen Dingen zuweilen nicht abgeht, die
Brücke zwischen dem Schrifttum und der Wirklichkeit und sorgt sich nicht um artistische
Gleichgewichte. Leistet die weitere Arbeit, die verrichtet werden muß, damit endgültig
deutschen Volksgenossen verdeutlicht wird, daß es eine lebendige Literatur ohne Mit-
bestimmungsrecht, ohne Mitspracherecht an der Form der Gesellschaft nicht gibt.
Wirkt unter Verzicht auf Tiefdenkerei auf Gehirn und Vernunft. Und wird Recht behal-
ten, weil sie den Mut hat, ihr Gesicht zu zeigen.21

Was Kesser angeblich beschreibt, eher aber betreibt, ist eine Reduzierung der
deutschen Literatur auf die politisch und sozial ausgerichtete, realistische und
operative Literatur. Themen wie Liebe, Tod, Natur, Religion und Kunst fehlen.
Fragen der poetischen Faktur (»artistische Gleichgewichte«) gelten als bedeu-
tungslos. Eine nicht-alltägliche Intellektualität oder Geistigkeit wird als unnö-
tige »Tiefdenkerei« denunziert. Für Rainer Maria Rilke, Gottfried Benn und
Oskar Loerke gab es in Kessers Bild der deutschen Literatur wohl keinen Platz.
Die Autoren, die er als wegweisend anführt, heißen Erwin Piscator, Peter Mar-
tin Lampel und Ernst Glaeser.

Kessers Befund einer durchgreifenden Politisierung der deutschen Literatur
war nicht ganz falsch, aber blind für widerstrebende Tendenzen und Leistungen.
Es gab Autoren, die dem Politisierungspostulat ausdrücklich widersprachen oder
sich ihm weitgehend entzogen; genannt seien Hermann Graf Keyserling, Rainer
Maria Rilke, Gottfried Benn, Hugo Ball und Kurt Schwitters.22 Zudem setzte um
1929 bei jungen Autoren, die in Martin Raschke einen Sprecher und in seiner Zeit-
schrift Die Kolonne (1929–32) ein Forum fanden, eine Gegenbewegung ein. Der Re-
duzierung des »modernen Dichtens« auf sozialkritische Reportage und politische
Agitation wurde auf dem Titelblatt des ersten Heftes der Kolonne ausdrücklich wi-
dersprochen; an Stelle von Politik und Großstadt wurden Natur und ländliches
Dasein bevorzugte Themen. Ab 1929 ist – neben dem Weiterbestehen der gesell-
schaftlich orientierten, aber nicht agitatorischen Literatur, die den Hauptteil der
Produktion ausmachte – eine gewisse Polarisierung zu beobachten: Während ein
gewisser Teil der Autorenschaft zum Rückzug –man kann auch sagen: zur Befrei-
ung – aus der Politik und engen gesellschaftlichen Bezügen tendierte, steigerten
andere Gruppen die Bindung an die extremen, auf einen Umsturz hinarbeitenden
politischen Parteien, also die Kommunisten und die Nationalsozialisten, und gin-
gen dazu über, Mobilisierungsliteratur für den handfesten politischen Kampf um

21 Ebd., S. 793.
22 Vgl. dazu meine Geschichte der deutschsprachigen Literatur 1918 bis 1933, S. 176 ff.

516 Helmuth Kiesel



die Vorherrschaft in Betrieben oder Wohnquartieren und für den angestrebten
Bürgerkrieg zu produzieren. Vielbeachtete Beispiele sind auf der einen Seite Willi
Bredels RomaneMaschinenfabrik N. & K. (1930) und Rosenhofstraße (1931) sowie
Walter Schönstedts Roman Kämpfende Jugend (1931), auf der anderen Seite Karl
Aloys Schenzingers Roman Hitlerjunge Quex (1932) und Hanns Heinz Ewers’
Roman Horst Wessel (1932).23

Nach 1933 änderten sich die Bedingungen für die literarische Produktion
auf einschneidende und vor allem die Politisierung der Literatur tangierende
Weise: In Deutschland und dem Exilland Sowjetunion hatten die Autoren die
Wahl zwischen regimekonformer politischer Produktion und politischer Absti-
nenz, sofern sie nicht zu politischen Bekenntnissen genötigt wurden oder über
die Kunst des verdeckten Schreibens verfügten und den Mut dazu aufbrach-
ten.24 Autoren, die in einem der freiheitlichen Exilländer Zuflucht fanden, hat-
ten den Vorteil, sich in ihren Schriften politisch mehr oder minder frei äußern
zu können oder sich poetisch in politikfernen Seinsbereichen zu bewegen. Letz-
teres galt freilich als illegitim, insofern »ein Gespräch über Bäume«, wie Brecht
in seinem Gedicht An die Nachgeborenen (1939) sagte, in diesen Zeiten »fast ein
Verbrechen« war, weil es »ein Schweigen über so viele Untaten« einschloss. Die
politisch-kämpferische Ausrichtung des Schreibens wurde nun erst recht zur
Pflicht, zu deren Erfüllung Autoren, die ihr nicht nachzukommen schienen, von
ihren Kollegen ermahnt wurden; in Hermann Hesses Briefen aus den Jahren
nach 1933 spielt die Abwehr des Politisierungspostulats und die Verteidigung
der dichterischen Freiheit eine große Rolle.25 Verbunden mit diesem nach 1933
erneuerten und verschärften Postulat war im Übrigen ein Wertungssignal, das
bis heute nachwirkt. Literatur aus jener Zeit, die sich nicht in erkennbarer oder
wenigstens erschließbarer Weise mit deren »Untaten« auseinandersetzt, wird in
der Regel nicht mehr wahrgenommen oder muss sich den Vorwurf des Eskapis-
mus gefallen lassen.

23 Weitere Hinweise ebd., S. 911 ff. und 959ff.
24 Vgl. hierzu Heidrun Ehrke-Rotermund, Erwin Rotermund: Zwischenreiche und Gegenwel-
ten: Texte und Vorstudien zur ›Verdeckten Schreibweise‹ im ›Dritten Reich‹. München 1999.
25 Vgl. Hermann Hesse: »In den Niederungen des Aktuellen«: Die Briefe 1933–1939. Hg. von
Volker Michels. Berlin 2018, bes. S. 37 ff., 141, 164, 268, 368f., 382, 397 ff., 409 f., 419, 450, 453,
514 ff. und 633.

Die Politisierung der Literatur zur Zeit der Weimarer Republik 517



4 Probleme der Darstellung, Kontextualisierung
und Wertung: vier Beispiele

Im Folgenden seien die Wertungsprobleme, die aus der Politisierung der Litera-
tur resultieren und mir bei der Arbeit an meiner Geschichte der deutschsprachi-
gen Literatur 1918 bis 1933 begegneten, an einer locker aneinandergereihten
Folge von Beispielen aufgewiesen und erörtert. Dafür werden zunächst zwei
Werke ins Auge gefasst, bei denen man von einer beiläufigen Politisierung
sprechen kann (Kurt Tucholskys Schloß Gripsholm (1931) und Thomas Manns
Zauberberg (1924)), danach ein Werk der intentionalen Politisierung (Hans
Grimms Volk ohne Raum (1926)) und schließlich ein Werk mit möglicherweise
starker, aber verdeckter Politikhaltigkeit (René SchickelesWitwe Bosca (1932/
33)). Deren Erörterung seien drei Beobachtungen vorangestellt:
(1) Die Probleme der Wertung, die mit diesen Texten verbunden sind, sind zu-

gleich auch Beschreibungsprobleme, insofern in die Darstellung gesell-
schafts- und literaturgeschichtlicher Sachverhalte und in die Beschreibung
von Texten, verstanden als inhaltliches Referat und formale Charakterisie-
rung, allein schon durch die Auswahl der berücksichtigten Momente und
durch das verwendete Vokabular Wertungen einfließen. Das kann zwar ex-
plizit gemacht werden, etwa durch die Benennung des Darstellungsziels und
der Auswahlkriterien oder durch die ausdrückliche Reflexion des Vokabulars
und die Offenlegung der zugrundeliegenden Forschungsliteratur; aber eine
scharfe Trennung von Darstellung und Wertung ist letztlich nicht möglich.

(2) Wertungsproblemeergeben sichnicht nur ausden indenTextendargestell-
ten Verhältnissen und Handlungen, die unsere politische oder moralische
Reflexion herausfordern, und aus der literarischen Faktur der Texte, die
unser ästhetisches Empfinden auf eine überraschende oder verunsichernde
Weise ansprechen, sondern auch aus den real- und literaturgeschichtlichen
Kontexten, die auf die Wahrnehmung der betrachteten Texte einwirken, so
zum Beispiel die durchgängige soziale Not zur Zeit der Weimarer Republik
oder der prinzipiell verbrecherische Charakter des NS-Regimes. Von sol-
chen Kontexten ganz abzusehen und ein Werk für sich allein wahrnehmen
und gelten lassen zu wollen, ist bei einer literaturgeschichtlich ausgerichte-
ten Betrachtungsweise per definitionem nicht möglich: Literaturgeschichte,
und zumal eine gesellschaftsgeschichtlich fundierte, verlangt die Berück-
sichtigung diachroner Kontexte, die in gedruckten Büchern gegenwärtig sind,
und synchroner Kontexte verschiedener Art; sie ist wesentlich »Beziehungs-
sinn«, wie es Uwe Japp 1980 in einem glanzvollen und leider vergessenen

518 Helmuth Kiesel



Buch dargelegt hat.26 Die Kontexte, die dafür zu berücksichtigen sind, la-
gern sich – so ist mit einem von Manfred Engel jüngst beschriebenen und
erörterten Modell zu sagen27 – gleichsam in »konzentrischen Kreisen«
und gestaffelten Zonen der sachlichen und zeitlichen Nähe oder Entfer-
nung um ein Werk. Sie sind aber, wie Engel zu Recht betont, »nicht ein-
fach vorliegende Objekte«, sondern müssen aufgesucht und ausgewählt und
als einschlägig erwiesen werden, »entstehen also erst durch komplexe Inter-
pretationsakte«.28Dabeigibtesselbstverständlichreal-undliteraturgeschicht-
liche Umstände, die sich dem Blick allein schon durch das Erscheinungsjahr
des betreffenden Werks, dann aber auch durch Sujet, Figuren, Tendenz,
Gestaltungsweise oder Stil aufdrängen und bevorzugte Berücksichtigung
verlangen; aber immer sind interpretatorisch und wertungsmäßig rele-
vante Entscheidungen nötig, sowohl hinsichtlich der Auswahl der Kon-
texte als auch hinsichtlich der Nutzung in erhellender, profilierender,
limitierender oder eben wertender Absicht.29

(3) An allen diesen Beispielen zeigt sich die Bedeutung der NS-Herrschaft und
ihrer Verbrechen für die Wertung auch schon der Literatur der Weimarer
Republik. Schon die Wahrnehmung eines Textes ändert sich, wenn man
sich ins Bewusstsein ruft, dass er im Vorfeld der NS-Diktatur mit ihren
schändlichen Vergehen geschrieben wurde. Dabei geht es nicht etwa nur
um die Frage und den möglichen Vorwurf der »Wegbereitung«, sondern
auch um die Frage der historisch-politischen Sensibilität, also um die
Frage, wie viel ein Autor von der unheilvollen Atmosphäre, die ihn umgab,
wahrnahm und seinem Werk mitgeben wollte; politische Arglosigkeit
spricht gegen literaturhistorische Dignität, bewusste Indolenz erst recht.
Besonders heikel werden Darstellung und Wertung bei all den Werken, ge-
genüber denen der Vorwurf erhoben wurde, sie hätten dem Nationalsozia-
lismus Vorschub geleistet, ein Vorwurf, der beispielsweise auf Erwin Guido
Kolbenheyers Paracelsus-Trilogie (1917–26) lastet und durch Kolbenheyers
spätere Hinwendung zum Nationalsozialismus legitimiert zu sein scheint.
Man liest ein solches Werk von vornherein mit anderen Augen, und sowohl
die Darstellung als auch die Wertung wird durch diesen Vorwurf tingiert,
selbst dann, wenn man ihn für ungerechtfertigt hielte. Zwar kann man ver-
suchen, eine doppelte Optik walten zu lassen, das heißt, die Werke zu-

26 Vgl. Uwe Japp: Beziehungssinn: ein Konzept der Literaturgeschichte. Frankfurt a.M. 1980.
27 Manfred Engel: Kontext und Kontextrelevanzen in der Literaturwissenschaft. In: KulturPo-
etik 18 (2018), S. 71–89.
28 Engel: Kontext (s. Anm. 27), S. 74.
29 Eine systematische Darstellung der »Kontextfunktionen« ebd., S. 76 ff.

Die Politisierung der Literatur zur Zeit der Weimarer Republik 519



nächst einmal im Kontext ihrer Entstehungs- und Erscheinungszeit zu sehen
und erst in einem zweiten Schritt die weitere geschichtliche Entwicklung und
die weitere Positionierung der Autoren zu berücksichtigen; aber natürlich ist
es nicht möglich, vom Wissen um das Spätere gänzlich abzusehen. Der Schat-
ten des ›Dritten Reichs‹ liegt in unaufhebbarer Weise auf ihnen.

4.1 Fragwürdige politische Aufladung: Kurt Tucholskys
Schloß Gripsholm

Der Erzählung Schloß Gripsholm ist ein fiktiver kleiner Briefwechsel zwischen
Autor und Verleger vorangestellt, in welchem die Entstehung dieser heiteren
»Sommergeschichte« (so der Untertitel) auf den Wunsch des Verlegers Ernst
Rowohlt zurückgeführt wird, nach einer Reihe umstrittener »politischer Bü-
cher« – man denke an Tucholskys »Bilderbuch« Deutschland, Deutschland
über alles (1929), an Arnolt Bronnens O.S. (1929) und an Ernst von Salomons
Die Geächteten (1930) – »wieder einmal die ›schöne Literatur‹ zu pflegen«. Mit
dem Antwortschreiben willigt der Autor in diesen Wunsch ein. Aber wenn Tu-
cholsky, als er im Spätsommer 1930 den Plan für Schloß Gripsholm fasste, tat-
sächlich vorgehabt haben sollte, eine reine, politisch so unbeschwerte
Sommergeschichte wie Rheinsberg (1912) mit einem idyllischen Handlungsort
in Schweden zu schreiben, so hielt er diesen Plan nicht durch: Das Hauptsujet
besteht zwar in einer Urlaubsgeschichte in Mariefred am Mälarsee gegenüber
Schloss Gripsholm und näherhin in einer »Sommergeschichte« mit Liebes-
glück zu dreien, nämlich einem Mann und zwei anspruchslos hingabebereiten
Frauen; aber dieses Hauptsujet bekommt nach etwa einem Drittel des Gesamt-
textes ein Nebensujet in der Befreiung eines neunjährigen Mädchens aus
einem Kinderheim unter der Leitung einer deutschen, und das heißt selbstver-
ständlich: inhumanen, kinderfeindlichen, kommandier- und strafsüchtigen
Erzieherin, einer Mischung aus den militaristischen Typen, die das Deutsch-
land-Buch bevölkern, und den Klein-Despoten, die Tucholsky 1929 in seinem
Aufsatz Die Anstalt beschrieb.30 Aber gleich, ob dieses zweite Sujet nun von
Anfang an geplant war oder während der Arbeit hinzutrat – in jedem Fall
wurde Tucholsky von dem Politisierungszwang, der die Zeit der Weimarer Re-
publik beherrschte, erfasst und dazu veranlasst, in die Urlaubsgeschichte, die

30 Kurt Tucholsky: Gesamtausgabe: Texte und Briefe. Hg. von Antje Bonitz, Dirk Grathoff, Mi-
chael Hepp, Gerhard Kraiker. Band 11: Texte 1929. Hg. von Ute Maack, Viktor Otto. Reinbek 2005,
S. 459–470.

520 Helmuth Kiesel



im Liebesglück zu dreien ihren ›Schmelzpunkt‹ findet, eine Anstalts-Qualge-
schichte einzubauen, die auf den Nationalcharakter der Deutschen ein nicht
eben gutes Licht wirft: Immer noch und sogar im Ausland wollen sie an ihrem
herrschsüchtigen und sadistischen Wesen die Menschheit genesen lassen. Eine
weitere, aber nicht so wichtige historisch-politische Aufladung erfuhr die »Som-
mergeschichte« durch den Besuch des »alten Kriegskameraden« Karlchen, mit
dem Kriegserinnerungen und beiläufig auch Klagen über den versteckt aggressi-
ven Charakter des deutschen »Kleinbürgers«31 Einzug in die Erzählung halten.

Wenn man diese Geschichte nicht einfach, wie es meist geschah und ge-
schieht,32 als »leckeres Ferien- und Sommerbuch« (Max Herrmann-Neiße) oder
dergleichen goutieren will, kommt man für die literaturgeschichtliche Darstel-
lung und Wertung auf Fragen, die nicht leicht zu beantworten sind: Soll man
diese Geschichte als »Zwitter« bezeichnen und als »zwiespältig« beschreiben?
In welchem Maße profitiert die einfache (um nicht zu sagen: dürftige) Ferien-
geschichte von der historisch-politischen Aufladung durch den Besuch des
Kriegskameraden und die Anstaltsgeschichte? Und in welchem Maße profitiert
umgekehrt diese ebenfalls simple und zudem wenig glaubwürdige Anstaltsge-
schichte von der Verquickung mit der Ferien- und Liebesgeschichte? Welche
sozialpsychologische Repräsentanz kommt der Figur der Anstaltsleiterin zu? Ist
in ihr eine Denunziation oder eine Enthüllung des deutschen Nationalcharak-
ters zu sehen? Warum wird nur die Anstaltsleiterin in den Blick gerückt und
nicht auch die reiche, in der Schweiz lebende Mutter, die das Mädchen an die-
sen Schreckensort abgeschoben hat? Welche historische Berechtigung und Not-
wendigkeit kommt der Anstaltsgeschichte zu? Ist sie als faktisch gedeckter und
nötiger Hinweis auf notorische Missstände in diesem Bereich zu verstehen? Wie
viel verdankt sie möglicherweise der 1928/29 durch Peter Martin Lampels Dra-
men Revolte im Erziehungshaus und Pennäler ausgelösten und lange anhalten-
den Debatte über Heimerziehung und Schulterror? Ist die Kombination von
Liebesgeschichte und humanitärer Rettungsgeschichte psychologisch und
pragmatisch als geglückt und überzeugend zu bewerten, oder laufen die bei-
den Stränge etwas gezwungen nebeneinander her und behindern sich wechsel-
seitig, insofern weder das ins Politische hineinragende und damals brisante
Thema der deutschen Mentalität noch das damals moralisch herausfordernde
Thema der erotischen Libertinage richtig entfaltet wird? Das soll hier gar nicht
entschieden werden. Es reicht festzustellen, dass die eigentlich nicht notwen-

31 Tucholsky: Gesamtausgabe (s. Anm. 30) Band 14: Texte 1931. Hg. von Sabina Becker. Reinbek
1998, S. 204.
32 Vgl. Beckers Überblick über die Rezeption: ebd., S. 582 f.

Die Politisierung der Literatur zur Zeit der Weimarer Republik 521



dige, aber zeitgemäße und dem Politisierungszwang gehorchende Aufladung
der Feriengeschichte mit Kriegserinnerungen und Deutschtumskritik zu einem
Wertungsproblem führt, bei dem historisch-politische und ästhetische Fragen
einander durchdringen und schwerlich befriedigend zu lösen sind, weil neben
historischem Wissen und ästhetischer Kompetenz zweifellos der historisch-poli-
tische Standort und Blick des Wertenden eine Rolle spielt: Wer Tucholskys
Deutschlandkritik, wie sie in seinen zahllosen Artikeln entfaltet wurde und in
seinem »Bilderbuch« Deutschland, Deutschland über alles prägnanten Ausdruck
fand, für zutreffend hält, wird Schloß Gripsholm vermutlich wesentlich anders
beurteilen als jemand, der Tucholskys Deutschlandkritik insgesamt für überzo-
gen hält.33 Aber wer möchte dies nach all dem, was nach 1933 geschah, sagen?
Gibt ihm die Geschichte nicht recht? War Hitlers Herrschaft nicht das Produkt
eben der mentalen Dispositionen und politischen Neigungen der Deutschen,
die Tucholsky so oft anprangerte? Dem ist schwer zu widersprechen. Man kann
nur relativierend hinzufügen, dass – nach dem Urteil von Zeitgenossen und
Historikern – die internationalen politischen und ökonomischen Umstände,
die problematische Friedensordnung von Versailles und die sozial folgen-
schwere Weltwirtschaftskrise, für den Aufstieg Hitlers und die Ermöglichung
seiner Herrschaft von erheblicher Bedeutung waren. Das führt von Tucholskys
Erzählung weg, spielt aber für die Einschätzung ihrer politischen Implikatio-
nen eine wichtige, vielleicht sogar entscheidende Rolle.

4.2 Anachronistische Politisierung in »bösen« Kontexten:
Thomas Manns Zauberberg (Naphta)

Wie an Schloß Gripsholm ist auch an Thomas Manns Roman Der Zauberberg der
Zwang zur Politisierung zu beobachten, und hier führt er auf politisch gefährliches
und bis heute vermintes Gelände. Bekanntlich begann Mann mit der Arbeit an die-
semWerk34 im Juli 1913, also in Zeiten jener »machtgeschützten Innerlichkeit«,35

33 Vgl. zu diesem Problemkomplex Riccardo Bavaj: Von links gegen Weimar: Linkes anti-
parlamentarisches Denken in der Weimarer Republik. Bonn 2000, bes. S. 415–438.
34 Für den Zauberberg wird im Folgenden auf den Textband und den Kommentarband der Gro-
ßen kommentierten Frankfurter Ausgabe verwiesen: Thomas Mann: Große kommentierte Frank-
furter Ausgabe: Werke – Briefe – Tagebücher. Hg. von Heinrich Detering u. a. Band 5.1: Der
Zauberberg. Hg von Michael Neumann, und Band 5.2.: Kommentar, von Michael Neumann.
Frankfurt a.M. 2002. Zur Entstehungsgeschichte Mann: Der Zauberberg (s. Anm. 34), S. 9 ff.
35 Thomas Mann: Essays. Band 4: Achtung, Europa! 1933–1938. Hg. von Hermann Kurzke,
Stephan Stachorski. Frankfurt a.M. 1995, S. 65.

522 Helmuth Kiesel



in denen Politik für Thomas Mann kein Thema war. Weder in seinem erzähleri-
schen Werk noch in seiner Essayistik spielt sie eine nennenswerte Rolle. Das än-
derte sich, wie an Manns Schriften abzulesen ist und wie er selbst 1944 bekannte,
»mit dem Kriegsausbruch von 1914«, der ihn »gewaltsam« mit politischen Fragen
in Berührung brachte, für die er »vorher gar kein Organ entwickelt hatte«.36 Der
Krieg, den Mann, vom Militärdienst aus Altersgründen verschont, ab dem Herbst
1914 mit einer Reihe mobilisierender Essays begleitete, war der erste Anlass und
Gegenstand seiner politischen Essayistik, zu der auch die sukzessive entstandenen
und publizierten Teile der Betrachtungen eines Unpolitischen gehören.37 Die sich
abzeichnende Niederlage führte zu einem vorübergehenden Bruch. Im Spätsom-
mer 1918, als die Betrachtungen im Druck waren, schrieb Mann die Erzählung Herr
und Hund, in der es nur wenige und kaum wahrnehmbare Hinweise auf den Krieg
gibt,38 und danach machte er sich an die kleine Hexameter-»Idylle« Gesang vom
Kindchenüberdie erstenLebensmonateunddieTaufe der imApril 1918geborenen
Tochter Elisabeth. Beide sollten sie, wie sich aus Manns Tagebuchaufzeichnungen
ersehen lässt, der »Erholung nach den Mühen des Kriegsbuches« dienen. In die-
sem Zusammenhang tauchte dann auch der Gedanke auf, die im Sommer 1915 mit
dem»Hippe«-Kapitel abgebrocheneArbeit an der Sanatoriumsgeschichtewieder-
aufzunehmen, was im April 1919 auch geschah. Sie als politikferne Tannhäuser-
und Venusberggeschichte, als welche sie geplant war, fortzuführen, war allerdings
nicht möglich. Die heftigen politischen Auseinandersetzungen der gewalterfüllten
Gründungsphase der Republik, an denen sich Mann mit Stellungnahmen, Essays
und Reden beteiligte, verlangten Berücksichtigung in einem Werk, das ein
»Zeitroman« im Sinne auch eines Epochenromans werden sollte. Zwar blieb es
bei den unpolitischen Grundfragen des Romans (Was ist die Zeit?;39 »Was ist
der Mensch«?;40 »Was ist der Körper«?;41 »Was war das Leben?«;42 Was ge-
schieht nach dem Tode?43), und die Antworten auf sie werden von politikfer-

36 Thomas Mann: Essays. Band 5: Deutschland und die Deutschen 1938–1945. Hg. von Her-
mann Kurzke, Stephan Stachorski. Frankfurt a.M. 1994, S. 253.
37 Was dieser »Kriegsdienst mit der Feder« für das Schaffen und die Autorschaft Thomas
Manns und anderer Autoren jener Zeit (Hauptmann, Hofmannsthal, Rilke, Döblin, Benn, Musil
u. a.) bedeutete, zeigt ausführlich Alexander Honold: Einsatz der Dichtung: Literatur im Zei-
chen des Ersten Weltkriegs. Berlin 2015.
38 Vgl. Honold: Einsatz der Dichtung (s. Anm. 37), S. 383 ff.
39 Mann: Der Zauberberg (s. Anm. 34), S. 157 ff.
40 Ebd., S. 245.
41 Ebd., S. 403.
42 Ebd., S. 416 f.
43 Ebd., S. 660f.

Die Politisierung der Literatur zur Zeit der Weimarer Republik 523



nen Figuren gegeben (Hofrat Doktor Behrens und Mynheer Peeperkorn).44 Aber
mit dem Humanisten und Republikaner Lodovico Settembrini bekam der Roman
einen homo politicus, der zunächst die Gespräche dominieren durfte, dann aber in
dem düsteren Leo Naphta einen mindestens ebenbürtigen Kontrahenten erhielt.
Spätestens mit dem Auftreten Naphtas (nach der ersten Hälfte des Textes und,
entstehungsgeschichtlich gesehen, im Sommer 1922,45 als Walther Rathenau er-
mordet wurde und Thomas Mann vollends zum Republikaner wurde) wird der
Zauberberg zu einem aktuellen politischen Roman; denn mit Naphta erscheint
eine Figur, die weniger in die Vorkriegszeit passt, in welcher die Romanhandlung
spielt, als vielmehr in die frühen zwanziger Jahre, in denen unter dem Eindruck
der bolschewistischen Revolution einerseits und der Krisenerscheinungen in der
westlichen Welt andererseits chiliastische und totalitäre Ideen um sich griffen.
Naphta ist eine ausgesprochen anachronistische Figur, motiviert durch die Ab-
sicht, aus dem Vorkriegs- und Sanatoriumsroman, der sich um Grundfragen
dermenschlichen Existenzgedrehthätte, einenRomanzumachen,derdenpoliti-
schen Problemen und Debatten der Jahre um 1922 gerecht wurde.

In Naphta vereinigen sich vielerlei zunächst disparat wirkende Momente:
Seinem jüdischen Vater, einem Schächter, verdankt er neben seinem »geistigen
Wühlertum«46 die mit Mitleidslosigkeit und Grausamkeit gepaarte »Idee des
Heiligen und Geistigen«.47 Von der Berührung mit der Sozialdemokratie hat er
sein politisches Interesse und seine revolutionäre Neigung,48 vom darauf fol-
genden Anschluss an den Jesuitenorden seine Orientierung an der scholasti-
schen Philosophie und seine Begeisterung für die Idee des Gottesstaats unter
päpstlicher Leitung.49 Dieser wäre das Gegenteil der aufgeklärten, liberalisti-
schen und kapitalistischen westlichen Gesellschaft: statt desaströser »Massen-
gütererzeugung« Produktion »nach dem Bedürfnis«;50 statt Demokratie und
humanistischer Bürgerlichkeit, statt Liberalismus und Individualismus, statt
Freiheit und Menschenrecht will er »den absoluten Befehl« und »die eiserne

44 Bezeichnenderweise stehen die Gespräche über diese Fragen im Zentrum der großen Un-
tersuchung, die Andreas Kablitz 2017 unter dem Titel Der Zauberberg: die Zergliederung der
Welt vorgelegt hat, während die »nicht enden wollenden Diskussionen zwischen Naphta und
Settembrini, die einen beträchtlichen Teil des Romans ausfüllen und die zu keinem Ergebnis
zu kommen scheinen« (ebd., S. 22) nur im Kapitel über die Juli-Krise (S. 74 ff.) eine größere
Rolle.
45 Vgl. Neumann: Kommentar (s. Anm. 34), S. 40 f.
46 Mann: Der Zauberberg (s. Anm. 34), S. 666.
47 Ebd., S. 664.
48 Ebd., S. 666.
49 Ebd., S. 666 f. (Jesuiten) und 608f. (Gottesstaat).
50 Ebd., S. 608.

524 Helmuth Kiesel



Bindung« sowie »Disziplin, Opfer, Verleugnung des Ich, Vergewaltigung der
Persönlichkeit«, »Gehorsam«, »Askese« und »Terror«.51 Im Kommunismus und
in der Diktatur des Proletariats sieht er die Idee des Gottesstaats wirksam, ja be-
reits den Übergang zum Gottesstaat.52 Für Settembrini ist Naphta ein Vertreter
der »schwärzesten Reaktion«,53 doch nennt der Erzähler ihn zu Recht auch
einen »Revolutionär«.54 Die Forschung, die die Genese dieser ausgesprochen
»synkretistischen Figur«55 rekonstruiert hat,56 rückt sie in die Nähe jener intel-
lektuell-politischen Strömung, die in eben diesen Jahren in Erscheinung trat
und üblicherweise unter dem wohl von Thomas Mann selbst inaugurierten Be-
griff der »Konservativen Revolution« behandelt wird.57 Naphta ist damit auch
der Repräsentant einer Strömung oder Haltung, die von nicht wenigen Histori-
kern zu den Wegbereitern der NS-Herrschaft gerechnet wird. Zudem ist er auch
ein Vertreter jener Verbindung von religiösen und politischen Vorstellungen,
die in den chiliastisch angehauchten Erlösungsideologien des Kommunismus
und des Nationalsozialismus zu sehen ist und diesen, wie Eric Voegelin 1938
verdeutlichte, den Charakter von »politischen Religionen« gab.58

4.2.1 Kontextualisierung 1: »jüdischer Bolschewismus«

Für eine gesellschaftsgeschichtliche Einschätzung der Naphta-Figur gibt es zu-
mindest zwei Aspekte, die eine gewisse Brisanz bekommen, wenn man sie in
ihren ideologischen Kontexten sieht:

Der eine Aspekt besteht in der Verbindung von Judentum und politischem
Erlösungsstreben, das, indem es auf die Diktatur des Proletariats setzt und die
Anwendung blutiger Gewalt geradezu verlangt,59 einen kommunistischen oder
bolschewistischen Zug erhält und an die russische Revolution denken lässt,

51 Ebd., S. 603 und 607.
52 Ebd., S. 608.
53 Ebd., S. 611.
54 Ebd., S. 669.
55 Hermann Kurzke: Thomas Mann: Epoche –Werk –Wirkung. München 1985, S. 203.
56 Vgl. außer ebd., S. 201 ff., auch Neumann: Kommentar (s. Anm. 33), S. 40 ff. und 268 ff.,
sowie den Zauberberg-Artikel von Hans Wysling, in: Helmut Koopmann (Hg.): Thomas-Mann-
Handbuch. Frankfurt a.M. 2005, S. 397–422, hierzu S. 399 ff. und 408ff.
57 Vgl. Kurzke: Thomas Mann (s. Anm. 55), S. 203. unter Verweis auch auf die Selbstbezeich-
nung Naphtas als »Revolutionär der Erhaltung« (S. 556).
58 Vgl. Eric Voegelin: Die politischen Religionen. Hg. von Peter J. Opitz. München, Paderborn
2007.
59 Vgl. Mann: Der Zauberberg (s. Anm. 34), S. 609.

Die Politisierung der Literatur zur Zeit der Weimarer Republik 525



die, romanintern gesehen, freilich noch keine Rolle spielen darf, weil das Ge-
schehen ja 1914 endet. Dieses Arrangement korrespondiert mit der unmittelbar
nach der russischen Revolution aufgekommenen und in ganz Europa verbreite-
ten These vom »jüdischen Bolschewismus«, die auf den überproportional gro-
ßen Anteil von Juden in der Führung der revolutionären Bewegungen in
Russland und anderen von der Revolution erfassten Ländern referiert.60 Hitler,
mit dem sie regelmäßig in Verbindung gebracht wird, hat sie nicht erfunden;
aber er hat sie schon in der frühen Phase seiner propagandistischen Tätigkeit
aufgegriffen und allmählich zu einer wichtigen (und lange nachhallenden) Pa-
role des Kampfes gegen das Judentum und den Bolschewismus gemacht. In der
historisch-politischen Debatte ist die These umstritten und wird oft als »Mär«,
»Mythos« oder schlicht »Lüge« bezeichnet. Doch gibt es in der seriösen histori-
schen Literatur auch einige im Kern plausibilisierende Hinweise, so etwa in Ian
Kershaws Höllensturz: Europa 1914–1949, wo im Kapitel über den Stalinismus
beiläufig erwähnt wird, dass »Juden sich in ganz Europa überproportional vom
Sozialismus angezogen fühlten, den sie als Weg zur Befreiung von Diskriminie-
rung und Verfolgung sahen«,61 oder im vierten Band der von Michael A. Meyer
und Michael Brenner im Auftrag des Leo Baeck Instituts herausgegebenen
Deutsch-jüdischen Geschichte in der Neuzeit, wo auf die Affinität von jüdischem
Messianismus und sozialistischen Revolutionsideen hingewiesen wird,62 neuer-
dings vertieft in Michael Brenners Buch über Juden und Antisemiten in Mün-
chen zwischen 1918 und 1923.63

Zu Recht macht auch Hans Wysling im Thomas-Mann-Handbuch darauf
aufmerksam, dass Mann zur Zeit der Münchener Revolution den Typus des jüdi-
schen Revolutionärs – verkörpert nicht nur durch Eugen Leviné (Wysling),64

sondern auch durch Kurt Eisner, Gustav Landauer, Ernst Toller und Erich Müh-
sam – vor Augen hatte und mit einem deutlichen Ressentiment, das im Übrigen
auch dem Bolschewismus galt, betrachtete.65 Am 2. Mai 1919, als Reichswehrt-

60 Die Literatur dazu ist so umfangreich, dass es weder nötig noch sinnvoll ist, auf den einen
oder anderen der einschlägigen Titel zu verweisen. Das Internet bietet unter dem Stichwort
»jüdischer Bolschewismus« eine große Fülle von Artikeln mit unabsehbar vielen Hinweisen.
61 Ian Kershaw: Höllensturz: Europa 1914–1949. München 2016, S. 370.
62 Deutsch-jüdische Geschichte in der Neuzeit, Band IV: Aufbruch und Zerstörung 1918–1945.
Hg. von Michael A. Meyer unter Mitwirkung von Michael Brenner. München 1997, S. 28 ff.
63 Michael Brenner: Der lange Schatten der Revolution: Juden und Antisemiten in Hitlers
München 1918–1923. Berlin 2019, bes. S. 21 ff.
64 Wysling: Zauberberg (s. Anm. 56), S. 410.
65 Zudem hatte Mann auch den in Berlin agierenden Karl Radek vor Augen, ebenso Rosa Lu-
xemburg: vgl. Thomas Mann: Tagebücher 1918–1921. Hg. von Peter de Mendelssohn. Frankfurt
a.M. 1979, S. 124,127.

526 Helmuth Kiesel



ruppen und bayerische Schützenverbände die Räterepublik blutig niederschlu-
gen, schrieb er in sein Tagebuch:

Wir sprachen auch von dem Typus des russischen Juden, des Führers der Weltbewegung,
dieser sprengstoffhaften Mischung aus jüdischem Intellektual-Radikalismus und slawi-
scher Christus-Schwärmerei. Eine Welt, die noch Selbsterhaltungsinstinkt besitzt, muß
mit aller aufbietbaren Energie und standrechtlichen Kürze gegen diesen Menschenschlag
vorgehen.66

Vor diesem Hintergrund und angesichts der Tatsache, dass die These vom »jüdi-
schen Bolschewismus« in den Jahren, in denen Mann die Naphta-Figur konzi-
pierte und in den Roman einführte, politisch virulent war und antisemitisch
ausgespielt wurde,67 wirkt Naphtas Zuordnung zum Judentum und die Erklärung
seiner Blutrünstigkeit aus dem Schächter-Beruf seines Vaters durchaus problema-
tisch. Man könnte sagen, der Zauberberg sei an der Verbreitung des Klischees vom
»jüdischen Bolschewismus« nicht unschuldig. Wäre Naphta eine Figur in einem
Roman eines als ›völkisch‹ indizierten Autors, beispielsweise in Gustav Frenssens
Otto Babendiek (1926), wäre diese Anlass für heftige Kritik. Dass dies im Falle des
Zauberbergs anders ist, hat seine guten Gründe; Mann ist eben, anders als Frens-
sen, später nicht als Antisemit in Erscheinung getreten.68 Das stillschweigende
Ausblenden des diskreditierenden Kontexts und das ebenfalls stillschweigende
Absehen von entsprechender Kritik ist aber symptomatisch und bemerkenswert
im Hinblick auf die literaturgeschichtliche Urteilsbildung in diesem Bereich.

4.2.2 Kontextualisierung 2: Ernst Jüngers Arbeiter

Der zweite evaluativ interessante Aspekt besteht in der Ausstrahlung und ro-
maninternen Wertung der Naphta-Figur. Das Kapitel, in welchem Naphta seine

66 Mann: Tagebücher (s. Anm. 65), S. 223. Starke Worte, die man leicht an ganz anderer Stelle
vermuten könnte!.
67 Vgl. Brenner: Der lange Schatten der Revolution (s. Anm. 67), S. 210 und 328ff., verzeichnet
entsprechende Artikel in den Süddeutschen Monatsheften schon für Dezember 1918. Auch Tho-
mas Mann wird in diesem Zusammenhang erwähnt, und zwar auf eine Weise, die ihn als Ver-
treter einer »Gegenposition« zum Antisemitismus/Antibolschewismus erscheinen lässt
(Brenner: Der lange Schatten [s. Anm. 67], S. 238, 256 f.).
68 Für Frenssen sei auf seinen 1940 publizierten Lebensbericht verwiesen, der lange Passagen
über die angebliche »jüdische Fremdherrschaft« auf dem Gebiet der Literatur um 1930 enthält:
Gustav Frenssen: Lebensbericht. Berlin 1940, S. 242 ff.; vgl. dazu Helmuth Kiesel: Moderne und
Antimoderne: Gustav Frenssen im Kontext. In: Heinrich Detering, Kai Sina (Hg.): Kein Nobel-
preis für Gustav Frenssen: eine Fallstudie zu Moderne und Antimoderne. Heide 2018, S. 21–42.

Die Politisierung der Literatur zur Zeit der Weimarer Republik 527



politischen Vorstellungen entfalten darf, steht unter der Überschrift »Vom Got-
tesstaat und von übler Erlösung«,69 und am Ende dieses langen enthüllenden
Kapitels bekräftigt der Republikaner und Humanist Settembrini dieses Urteil
des Textes oder auktorialen Erzählers, indem er gegenüber Hans Castorp und
Joachim Ziemßen feststellt, dass das, was Naphta anstrebe und propagiere,
nicht »die Erlösung vom [sozialen und kulturellen] Übel« bedeute, sondern
»üble Erlösung« sei.70 Das explizite romaninterne Urteil über den »wollüstigen«
Revolutionsapologeten wirkt also eindeutig, wird aber, wie mir scheint, durch
die Darstellung Naphtas konterkariert: Gegenüber dem fadenscheinig gekleide-
ten und ärmlich behausten »Schwätzerchen« Settembrini erscheint Naphta, gut
gekleidet und in einem luxuriös ausgestatteten Appartement mit eindrucksvol-
ler sakraler Anmutung wohnend, als ein zwar düsterer, aber faszinierender
Herr, den der Erzähler nicht umsonst einmal einen »Aristokrat[en]«71 nennt.
Sein Porträt ist umfassender und zugleich kompakter als das seines Kontrahen-
ten Settembrini, seine geradezu abenteuerliche, aber wiederum faszinierende
jüdisch-sozialrevolutionär-jesuitisch geprägte Sozialisation wird ebenfalls
ausführlicher und kompakter dargestellt als Settembrinis Lebensgeschichte,
die nur sukzessive und bruchstückhaft vergegenwärtigt wird. Kurz: Wenn es
Mann darum ging, zwei um 1922 konkurrierende politische Positionen und Be-
strebungen vergleichend vor Augen zu führen, so hat er dem totalitär und ter-
roristisch denkenden »Revolutionär« Naphta entschieden mehr Würde und
Ausstrahlungskraft verliehen als dem liberal und humanistisch eingestellten
Settembrini. Und wenn dies geschah, um der seinerzeit wachsenden Faszina-
tionskraft sich revolutionär gebender und zugleich totalitär gewillter politi-
scher Bewegungen abbildend Rechnung zu tragen, stellt sich die Frage, ob
diese durch eine Figur wie Naphta nicht gesteigert wurde, zumal Settembrinis
Zögling Castorp am Ende des Romans und bei Beginn des Kriegs sich ja nicht
etwa den pazifistisch und demokratisch eingestellten deutschen Emigranten in
Bern oder Zürich zugesellt, sondern dahin eilt, wo ihn Befehl, Bindung, Disziplin,
Opfer, Verleugnung des Ichs und Vergewaltigung der Persönlichkeit erwarten.72

Und schließlich stellt sich die Frage, wie viel historische Berechtigung oder Not-
wendigkeit Mann selbst solchen Bewegungen zugestand. Es wäre verkehrt,
diese Frage mit Verweisen auf einige antibolschewistische Wendungen in den
Tagebüchern der Revolutionszeit, das republikanische Bekenntnis von 1922 und

69 Mann: Der Zauberberg (s. Anm. 34), S. 584.
70 Ebd., S. 621.
71 Ebd., S. 669.
72 Ausführlich dazu Kablitz: Der Zauberberg (s. Anm. 44), S. 74 ff.

528 Helmuth Kiesel



die mehrfach hervorgekehrte Bürgerlichkeit abzuweisen. In den Tagebüchern
finden sichauchEintragungen, indenenMannseinVerhältnis zumBolschewis-
mus als »zwiespältig« bezeichnet,73 Kapitalismus und Liberalismus für obsolet
erklärt74 und »etwas Neues in politicis« verlangt,75 und im Frühjahr 1932 legte
er aus Anlass des Goethe-Jahres in einer Akademie-Rede über das Thema Goe-
the als Repräsentant des bürgerlichen Zeitalters ein erstaunliches Bekenntnis
ab, indem er gegen Ende der Rede sagte:

[…] Im technisch-rationalen Utopismus geht das Bürgerliche in Weltgemeinschaftlichkeit,
es geht, wenn man das Wort allgemein genug und undogmatisch verstehen will, ins Kom-
munistische über. Sie ist nüchtern diese Begeisterung. Aber was heute nottut, ist die
große Ernüchterung der Welt, die an verdampften und das Leben hindernden Seelentü-
mern zugrunde geht. […] Der Bürger ist verloren und geht des Anschlusses an die neu
heraufkommende Welt verlustig, wenn er es nicht über sich bringt, sich von den mörderi-
schen Gemütlichkeiten und lebenswidrigen Ideologien zu trennen, die ihn noch beherr-
schen, und sich tapfer zur Zukunft zu bekennen. Es nützt nichts, die Vernunft zu
verhöhnen und einen verstockten Gemüts- und Tiefenkult zu treiben, dessen heutige
Gottgeschlagenheit und Lebensverlassenheit sich darin erweist, daß er als eine Art ver-
zweifelter und haßerfüllter Totschlagesentimentalität sich darstellt. Die neue, die soziale
Welt, die organisierte Einheits- und Planwelt, in der die Menschheit von untermenschli-
chen, unnotwendigen, das Ehrgefühl der Vernunft verletzenden Leiden befreit sein wird,
diese Welt wird kommen, und sie wird das Werk jener großen Nüchternheit sein, zu der
heute schon alle in Betracht kommenden, alle einem verrotteten und kleinbürgerlich-
dumpfen Seelentum abholden Geister sich bekennen. Sie wird kommen, denn eine äu-
ßere und rationale Ordnung, die der erreichten Stufe des Menschengeistes gemäß ist,
muß geschaffen sein oder sich schlimmstenfalls durch gewaltsame Umwälzung herge-
stellt haben, damit das Seelenhafte erst wieder Lebensrecht und ein menschlich gutes
Gewissen gewinnen könne. [...] Das Recht auf die Macht ist abhängig von dem histori-
schen Auftrag, als dessen Träger man sich fühlt und fühlen darf. Verleugnet man ihn
oder ist man ihm nicht gewachsen, so wird man verschwinden und abtreten, abdanken
müssen zugunsten eines Menschentypus, der frei ist von den Voraussetzungen, Bindun-
gen und überständigen Gemütsfesseln, die, wie man zuweilen fürchten muß, das euro-
päische Bürgertum untauglich machen, Staat und Wirtschaft in eine neue Welt
hinüberzuführen. Kein Zweifel, der Kredit, den die Geschichte der bürgerlichen Repub-
lik heute noch gewährt, dieser nachgerade kurzfristige Kredit, beruht auf dem noch auf-
rechterhaltenen Glauben, daß die Demokratie was ihre zur Macht drängenden Feinde zu
können vorgeben, auch kann, nämlich eben diese Führung ins Neue und Zukünftige zu
übernehmen.76

73 Mann: Tagebücher 1918–1921 (s. Anm. 65), S. 216 (und 264).
74 Ebd., S. 188, 199, 211.
75 Ebd., S. 166.
76 Thomas Mann: Essays. Band 3: Ein Appell an die Vernunft 1926–1933. Hg von Hermann
Kurzke, Stephan Stachorski. Frankfurt a.M. 1994, S. 307–342, hier S. 340f.

Die Politisierung der Literatur zur Zeit der Weimarer Republik 529



Der letzte Satz bezeugt, dass Mann an Bürgerlichkeit und Demokratie festhalten
wollte. Aber die vorausgehenden Ausführungen sind nahe bei dem, was er
seine Naphta-Figur 1924 propagieren ließ und was Ernst Jünger im selben Jahr
1932 mit seinem radikal antibürgerlichen und rücksichtslos technik- und sozial-
utopischen Mobilisierungsbuch Der Arbeiter herbeireden wollte. Der Weg in
eine Welt, so ist dort zu lesen, die mittels technischer Aufrüstung und internati-
onal geregelter »Erzeugung und Verteilung der Güter« ein menschenwürdiges
Leben erlauben werde, führe »über den Arbeitsgang einer Kette von Kriegen
und Bürgerkriegen«,77 für den ein Kollektiv einordnungs- und aufopferungsbe-
reiter, an Befehl und Gehorsam gewohnter Menschen notwendig sei.78 Indem
Manns Goethe- und Bürgerlichkeitsrede derartige Vorstellungen als politische
Möglichkeit aufruft und ihr zugleich eine gewisse Notwendigkeit zuschreibt,
wird der Schluss der Rede ideologie- und literaturgeschichtlich in dreierlei Hin-
sicht bedeutungsvoll. Erstens gibt er der Naptha-Figur ein neues Gewicht: In ihr
offenbarte sich schon 1924 die Faszinationskraft gewaltbereiter Sozial- und Kul-
turutopien, gegen die auch die bürgerliche Intelligenz nicht ganz gefeit war und
die in der Zeit der Weltwirtschaftskrise eine neue Virulenz entfaltete. Zweitens re-
lativiert dieser Redeschluss die oft als exzeptionell eingestufte und kritisierte An-
tibürgerlichkeit und Inhumanität von Jüngers Arbeiter. Die Verwandlung der
bürgerlichen in eine kollektivistische Gesellschaft ist auch für den dezidiert bür-
gerlich denkenden Thomas Mann eine unabweisbare Forderung der Zeit, die,
wenn dies nicht auf demokratischem Weg geschieht, legitimerweise mit revoluti-
onärer Gewalt geschehen wird. Drittens relativiert dieser Redeschluss die nega-
tive Bedeutung, die Jüngers Arbeiter für Thomas Mann gehabt haben soll: Immer
wieder ist ja zu lesen, dass Jüngers Arbeiter die Vorlage für Figuren und Gedan-
ken der Konservativen Revolution in Thomas Manns Essays und in seinem Doktor
Faustus gewesen sei.79 Mann hat aber den Arbeiter allenfalls über eine Bespre-
chung in der Neuen Rundschau vom Januar 1933 zur Kenntnis genommen80 und

77 Ernst Jünger: Sämtliche Werke. Band 8: Essays II: Der Arbeiter. Stuttgart 1981, S. 83.
78 Jünger: Sämtliche Werke (s. Anm. 77), S. 108 und 154 ff. – Zur weiteren Charakterisierung
des Arbeiters und zu seiner Rezeption vgl. meinen Aufsatz: Ernst Jüngers ›Arbeiter‹ – Eine Pro-
grammschrift der »heroischen Moderne«. In: Jünger-Debatte 2 (2019), S. 123–138.
79 Jürgen Manthey: Ein Don Quichote der Brutalität: Ernst Jüngers ›Der Arbeiter‹. In: Text +
Kritik 105/106: Ernst Jünger. München 1990, sowie Karlheinz Hasselbach: »Das Geheimnis der
Identität«. Ernst Jüngers ›Der Arbeiter‹ im Licht von Thomas Manns ›Doktor Faustus‹. In: Deut-
sche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 69 (1995), S. 146–171.
80 Vgl. Lothar Blum: »ein geistiger Wegbereiter und eiskalter Wollüstling der Barbarei«: Tho-
mas Mann über Ernst Jünger – eine Studie zu Manns politisch-literarischer Urteilsbildung. In:
Wirkendes Wort 46 (1996), S. 424–445, hier S. 436 f. und 444; Helmuth Kiesel: »Wegbereiter

530 Helmuth Kiesel



war, wie die Naphta-Figur und das Ende der Goethe-Rede zeigen, überhaupt
nicht auf den Arbeiter angewiesen, um zu entsprechenden Konzepten und Fi-
guren zu kommen. Sie lagen im Rahmen seiner vorausgehenden geschichtli-
chen Erfahrungen und seiner eigenen politischen Vorstellungsmöglichkeiten –
womit nicht schon gesagt ist, dass Mann sie präferierte. In späteren Essays
mahnte er zwar auch mehrfach eine »soziale Reform« der Demokratie an81

und sprach von »sozialen Forderungen der [gegebenen] Weltstunde«,82 die zu
einer Überführung des »Demokratische[n] ins Sozialistische« nötigten,83 doch
hieß sein Ziel nie etwa »Diktatur des Proletariats« oder »Sozialer Autoritaris-
mus«, sondern immer »soziale Demokratie«84 oder gelegentlich auch »ökono-
mische Demokratie«.85

Zusammenfassend ist festzuhalten: Die Politisierung der Literatur oder
des literarischen Schaffens durch den Ersten Weltkrieg war nicht rückgängig
zu machen. Thomas Manns Rückzug in die Idyllik von Herr und Hund und
Kindchen blieb Episode. Der politikferne Vorkriegsroman Der Zauberberg
wurde spätestens um 1922 mit der Einführung Napthas zu einem Roman, der
neben existentiellen Grundfragen aktuelle und brisante politische Grundfra-
gen thematisierte. Mit Naphta schuf er dafür eine eindrucksvolle Figur, die ei-
nige Affinitäten mit prekären Kontexten hat und bei genauer Betrachtung
durchaus Anlass für eine politisch-historische Kritik wäre, wie sie in anderen
Fällen zweifellos geübt würde. Thomas Mann ist davor durch seine insgesamt
demokratische und antifaschistische Einstellung geschützt. Für das Gesamt-
bild der Literatur der Weimarer Republik und für die Einschätzung anderer
Autoren oder Texte wäre es jedoch wichtig, auch diese problematischen Mo-
mente des Zauberbergs (und der Goethe-Rede von 1932) stärker zur Kenntnis
zu nehmen, als dies bisher der Fall war.

und eiskalter Genüssling des Barbarismus«? Thomas Manns »second hand«-Urteile über Ernst
Jünger. In: Jünger-Debatte 4 (2021), S. 97–111.
81 Thomas Mann: Essays. Band 4: Achtung, Europa! 1933–1938. Hg. von Hermann Kurzke,
Stephan Stachorski. Frankfurt a.M. 1994, S. 241.
82 Thomas Mann: Essays. Band 5: Deutschland und die Deutschen 1938–1945. Hg. von Her-
mann Kurzke, Stephan Stachorski. Frankfurt a.M. 1994, S. 14.
83 Ebd., S. 60.
84 Ebd., S. 66, 73, 106 und bes. 233 ff.
85 Ebd., S. 274.

Die Politisierung der Literatur zur Zeit der Weimarer Republik 531



4.3 Unterschiedliche Wertungen: Hans Grimms
Volk ohne Raum

Ein anderes Problem der literaturgeschichtlichen Wertung soll an Hans Grimms
Roman Volk ohne Raum exemplifiziert werden. Es besteht im politisch beding-
ten Auseinandertreten der zeitgenössischen Urteile über politisch intendierte
Werke.

Dem 1926 erschienenen Volk ohne Raum wurde nach 1945 Verantwortung
für die nationalsozialistische Raumforderung und Expansionspolitik zuge-
schrieben.86 Diese Verantwortung ist nicht von der Hand zu weisen. Zwar findet
sich die Raumforderung schon im ersten Programm der NSDAP vom Februar
1920 und in Hitlers Reden aus den Jahren bis zu seiner Inhaftierung nach dem
Putschversuch vom November 1923, ebenso in seinem Buch Mein Kampf von
1925; sie geht also Grimms Roman voraus, doch hat Grimm sie mit dem Titel sei-
nes Romans in eine prägnante Formel gefasst und hat ihr mit der Lebensge-
schichte seines Helden und mit statistischen Ausführungen eine scheinbare87

Plausibilität und zugleich eine starke Melodramatik gegeben. Volk ohne Raum
ist ein Buch der Klage: Es zeigt das Leiden deutscher Emigranten in einer feind-
seligen Welt. Es ist ein Buch des Lobes, das neben der außerordentlichen Tüch-
tigkeit der Deutschen und der überragenden Qualität deutscher Produkte
(bezeugt durch das damals von den Briten als Schutzmarke eingeführte ›Made
in Germany‹) die Aufrichtigkeit und Seelenhaftigkeit der Deutschen rühmt. Es
ist ein Buch der Forderung, das für die Deutschen den ihnen gemäßen Raum in
der Welt verlangt, ohne jedoch zu sagen, wo er zu finden sei. Es ist ein Buch der
Verheißung, das den Führer in eine bessere Zukunft bereits auf dem Weg sieht
und viele Leser wohl an den »Trommler« Hitler denken ließ. Und es ist ein Buch
der Dichtung als volksbildender Kraft: Deutsche Dichtung wird aufgerufen, um
neben der Not die Würde des deutschen Volkes zu verkünden. ›Deutscher Stil‹

86 Vgl. dazu Annette Gümbel: »Volk ohne Raum«: der Schriftsteller Hans Grimm zwischen
nationalkonservativem Denken und völkischer Ideologie. Darmstadt, Marburg 2003, sowie
Heike Wolter: »Volk ohne Raum«: Lebensraumvorstellungen im geopolitischen, literarischen
und politischen Diskurs der Weimarer Republik. Münster, Hamburg, London 2003.
87 Statistisch gesehen war Deutschland sehr viel dichter besiedelt als andere europäische
Länder wie zum Beispiel Frankreich (134 gegenüber 72 Einwohnern pro km²), doch lässt sich
der Lebensstandard nicht auf die Einwohnerdichte zurückführen; der soziologisch bewanderte
Erik Reger, Verfasser der großen Gesellschaftsromane Union der festen Hand (1931) und Das
wachsame Hähnchen (1932), bemerkte deswegen in letzterem, die Deutschen seien nicht ein
»Volk ohne Raum«, sondern ein »Volk ohne Verstand«: vgl. Erik Reger: Das wachsame Hähn-
chen. Polemischer Roman. Berlin 1933 [eigentlich 1932, da vordatiert], S. 496 und 517.

532 Helmuth Kiesel



wird vorgeführt, indem vormodernes Vokabular verwendet und an vielen Stel-
len ein gravitätischer Predigerton angeschlagen wird.

Die Urteile über dieses Buch traten auf eine bemerkenswerte Weise ausein-
ander. Neben zahlreichen rein positiven Besprechungen gab es (zumindest)
eine Besprechung, die die politische Tendenz negativ bewertete, die poetische
Faktur aber positiv. Sie stammt von Max Herrmann-Neiße, erschien im Oktober
1926 in der Frankfurter Zeitung unter der paradox wirkenden Überschrift Ge-
konnte Barbarei und beginnt mit dem Satz: »Die umfangreiche Erzählung Volk
ohne Raum von Hans Grimm, die sich selbst eine politische nennt, ist formal
reif, gekonnt, aber äußerst unangenehm, gefährlich in ihrer tendenziösen Ver-
arbeitung der Geschehnisse.«88 Das wird weiter ausgeführt: Grimm sei von der
»Bauern-« und »Kolonistenauffassung« geprägt, pflege »Rassenüberheblich-
keit« und vertrete mit seinem Buch »eine große Gruppe reaktionär verbissener
Auslandsdeutscher«.89 Dann aber kommt es zu einer Wendung ins Positive, die
zunächst den sowohl vom Autor als auch vom Helden verkörperten Charakter
würdigt: Der »Vorzug« des Buches bestehe darin,

daß es nicht nur geschrieben, sondern auch erlebt ist; es steht dahinter oder besser davor
und haftet mit dem Einsatz der eigenen Tat dafür jener herbe, verbissene, arbeits- und
ordnungswütige Schlag deutschen Mittelstandes, dessen Wesenszüge Kargheit, puritani-
sche Selbstherrlichkeit und anspruchsvolle Anspruchslosigkeit sind.90

Dem folgt schließlich eine nicht unkritische, aber doch sehr positive Würdi-
gung der literarischen Leistung:

Schreiben, gestalten kann Grimm. Er hat die ursprüngliche Begabung für einen herzhaft
schildernden, kernigen, behäbigen Erzählerstil. Einfach, handlich, gediegen baut er seine
Welt hin, weniger erfreulich sind die allgemeinen Expektorationen, diese pastorenhaften
Apostrophen, weitschweifigen genealogischen und kulturgeschichtlichen Reminiszenzen.
[…] Es wäre dringend zu wünschen, daß Dichter freierer, humanerer Gesinnung und wei-
teren Blicks ebenso kraftvolle Romane schrieben, in denen die Gegenwartsprobleme vom
völkerversöhnenden, freiheitlichen, antinationalistischen Standpunkt aus behandelt
werden.91

Zwei Jahre später, als Volk ohne Raum zum Bestseller geworden war, fühlte
sich Kurt Tucholsky zum Einschreiten veranlasst und wandte sich mit einem

88 Max Herrmann-Neiße: Gekonnte Barbarei [zuerst am 31. Oktober 1926 in der Frankfurter
Zeitung]. In: Max Herrmann-Neiße: Gesammelte Werke / Die neue Entscheidung: Aufsätze und
Kritiken. Hg. von Klaus Völker. Frankfurt a.M. 1988, S. 669–671, Zitat S. 669.
89 Ebd., S. 670.
90 Ebd., S. 670 f.
91 Ebd., S. 671.

Die Politisierung der Literatur zur Zeit der Weimarer Republik 533



gewichtigen Artikel, der Anfang September 1928 unter dem Titel Grimms Mär-
chen in der Weltbühne erschien, gegen die Kolonialideologie, die er hinter
Volk ohne Raum wie hinter Grimms früheren Erzählungen sah. Volk ohne
Raum wird nur kurz behandelt, aber gänzlich verworfen, und zwar nicht nur
in politischer, sondern auch in literarischer Hinsicht: Es ist für Tucholsky ein
»mäßiger Roman« von »dilettantischer Innigkeit«, »protestantischer Provinzi-
allyrik«92 und miserablem Stil. Die Sätze, die ihm gewidmet sind, seien zitiert:

Zunächst ist merkwürdig, zu sehn, wie schlecht diese Teutschen schreiben. Ich will gar
nicht von dem wahrhaft Morgensternschen Satz reden: »Der Vogel, der im Volksmunde
Pfefferfresser und in Wirklichkeit nach seinem Rufe tok, tok, tok Tokan heißt« – dieses ›in
Wirklichkeit‹ hätte der alte Mauthner erleben sollen. Es sind auch nicht jene Schachtel-
sätze, die man nur mit allen zehn Fingern lesen kann, auf jeweils einen Nebensatz einen
Finger haltend, um den Faden nicht zu verlieren; nicht allein solche Flüchtigkeiten wie:
»aber die Begegnungen sind nicht fertig«, was besagen will, daß der Autor sie noch nicht
alle aufgezählt hat; […]. Nein, das allein ist es nicht. Es ist jener seltsame und ekle Stil,
den man etwa mit ›Grammatik in Latschen‹ umschreiben könnte, ein Stil, der den Leser
gewissermaßen in die Seiten pufft: du weißt schon, wie ichs meine, ich brauche mich
nicht so exakt auszudrücken. Traulich duftet es nach süßem Tabak; wann sich Papa zum
letzten Mal die Füße gewaschen hat, steht noch sehr dahin, die Frauen haben viel Gemüt
und wenig Bidet, und im Garten blühen Himbeeren, Kirschbäume und die deutsche Seele.
So ein Stil ist das.93

Zwei Fragen stellen sich. Zunächst: Wie ist die Diskrepanz zwischen diesen bei-
den Urteilen über Grimms Stil zu erklären? Sollte sie nur auf unterschiedliche
stilistische Vorlieben und Sensibilitäten zurückzuführen sein, oder erlaubte die
politische Ablehnung bei Tucholsky anders als bei Herrmann-Neiße von vorn-
herein keine positive Wahrnehmung und Würdigung des Stils von Volk ohne
Raum? Anzunehmen ist Letzteres. Tucholsky nahm sich diesen Roman vor, als
er eine für Tucholsky unliebsame Breitenwirkung entfaltete, und fühlte sich so-
gleich an »Stil und Poesie« von »Pastor Frenssen« erinnert,94 einen Hauptver-
treter der konservativen oder ›völkischen‹ Dichtung. Kurz: Tucholsky war
vermutlich, obwohl er Grimm als einen »im tiefsten Kern anständige[n]«, »sau-
bere[n], aufrechte[n] Mann« einschätzte,95 aus Abneigung sowohl gegen die
Kolonialschwärmerei als auch gegen den »teutschen« Stil des Konservativismus
weder willens noch ästhetisch tolerant genug, um den Stil von Volk ohne Raum

92 Kurt Tucholsky: Grimms Märchen [zuerst am 4. September 1928 in der Weltbühne]. In: Ge-
samtausgabe (s. Anm. 30), Band 10: Texte 1928. Hg. von Ute Maack. Reinbek 2001, S. 358–368,
Zitat S. 358.
93 Ebd., S. 360.
94 Ebd., S. 358.
95 Ebd., S. 358 und 360.

534 Helmuth Kiesel



als respektable literarische Ausdrucksweise gelten zu lassen, geschweige denn
als Leistung anzuerkennen, wie dies bei Herrmann-Neiße der Fall war. Die poli-
tische Ausrichtung präformierte das ästhetische Urteil.

Die zweite Frage ist, wie man als Verfasser einer literaturgeschichtlichen
Abhandlung mit der Diskrepanz zwischen den Urteilen Herrmann-Neißes und
Tucholskys umgeht. Man wird sie beide referieren und versuchen, die Unter-
schiedlichkeit zu verstehen und zu erklären. Man wird aber auch das Gefühl
haben, dass der Leser der Abhandlung ein eigenes Urteil erwartet. Hierfür kann
man auf die eigene Leseerfahrung zurückgreifen. Sie spricht in diesem und mei-
nem Fall für Herrmann-Neiße. Wer Volk ohne Raum als geschichtlich interessierter
Leser in die Hand nimmt und es nicht mit dem ›Vorurteil‹ liest, dass es sich nur
um ein national(sozial)istisches Machwerk handeln könne, dem kann es passie-
ren, dass er in diese manchmal etwas umständlich geschriebene, aber doch auch
lebendig wirkende, abwechslungsreiche und bewegende Geschichte hineingezo-
gen wird und die stilistischen Schnitzer, die Tucholsky ihr ankreidet, übersieht.
Wenn er dann, durch Tucholsky aufmerksam und misstrauisch gemacht, den Text
ein zweites Mal unter stilistischen Gesichtspunkten mustert, wird er noch anderes
entdecken, was man, wenn man will, monieren kann. Aber machen vereinzelte
Ungeschicklichkeiten Volk ohne Raum zu einem stilistisch insgesamt stümperhaf-
ten Roman? Und rechtfertigt, was Tucholsky an Beispielen und Argumenten
anführt, seine mit primitiven sozialen und zudem misogynen Anspielungen arbei-
tende Verächtlichmachung von Grimms Stil? Ich glaube nicht. Dennoch kann man
Tucholskys Urteil nicht übergehen oder einfach als verfehlt und belanglos abtun.
Es muss aus zwei Gründen Erwähnung finden: zum einen, weil es so gut wie das
Urteil von Herrmann-Neiße vor Augen führt, wie Zeitgenossen auf Grimms Erzähl-
weise reagieren konnten, und zum andern, weil es als Urteil eines Schriftstellers
und Kritikers von Rang und Ausstrahlung auf die Wahrnehmung von Volk ohne
Raum dauerhaft einwirkte, nach 1945 mit zunehmender Kraft. Die Beurteilung
eines Werks wie Volk ohne Raum kann im Rahmen einer Literaturgeschichte also
nur in der kritisch reflektierten Zusammenführung, aber nicht Harmonisierung
von zeitgenössischen Wertungen und eigenen Leseerfahrungen bestehen.

4.4 Folgen verborgener Politik: René Schickeles
Die Witwe Bosca

An diesem letzten Beispiel soll beobachtet werden, was mit Werken geschah
und geschieht, die sich den Politisierungserwartungen entzogen oder diesen
wenigstens nicht sichtbar entsprachen. Das ist der Fall bei René Schickeles
Roman Die Witwe Bosca von 1933.

Die Politisierung der Literatur zur Zeit der Weimarer Republik 535



René Schickele, der den badischen Nationalsozialisten wegen seiner pazi-
fistischen, liberalen und frankophilen Einstellung – er war gebürtiger Elsässer
und hatte eine französische Mutter – ein Dorn im Auge war, übersiedelte im
Herbst 1932, als die Angriffe auf ihn zunahmen, von Badenweiler nach Sanary-
sur-Mer. Dort schrieb er im Frühjahr 1933 den Roman Die Witwe Bosca. Worum
es Schickele mit diesem Werk zu tun war, ist aus dem Tagebuch, das er in diesen
Monaten führte,96 und aus einigen Briefen, aber auch aus einigen diskreten Hin-
weisen im Roman selbst zu ersehen: Er wollte (1.) den Weggang von Deutschland
verschmerzen. Er wollte sich (2.) seine neue Heimat im Küstenstreifen und Berg-
land zwischen Sanary und Fréjus erschreiben. Und er wollte (3.) eine Gesellschaft
zeigen, die, noch unter den moralischen Folgen des vergangenen Kriegs leidend,
bereits wieder Vorkehrungen für einen nächsten Krieg traf und auf eine Katastro-
phe zusteuerte. Bald nach Erscheinen des Romans (im Dezember 1933 bei S. Fi-
scher in Berlin) schrieb Schickele am 17. Februar 1934 an Harry Graf Kessler:

Mit der Witwe Bosca hoffte ich mehr zu tun, als nur ein ›ablenkendes‹ Buch zu schreiben.
Die todestrunkene Bosheit und Rachsucht einer götzendienerischen, entgotteten Zeit in
einer auf der Straße aufgelesenen Gestalt darzustellen – darauf kam es mir an. Ausdrück-
lich wollte ich jede aktuelle Beziehung vermeiden und das Übel an der Wurzel zeigen.
Denn für das, was heute geschieht, bildet die Politik nur den Vorwand – bestenfalls liefert
sie das die innerste Triebfeder auslösende Ereignis. Ich sehe in allem die Katastrophe des
Menschen, der sein Gewissen verlor. Er hat die alten metaphysischen Bindungen abgelegt,
ohne neue zu finden, und rast wie ein zur Unzeit befreiter Sklave.97

Der Inhalt des Romans muss hier nicht ausführlich wiedergegeben werden. Fol-
gendes dürfte reichen: Jene Juliette Bosca hat ihren Mann im Ersten Weltkrieg
verloren und sich danach in Ranas (Anagramm aus Sanary) niedergelassen.
Dort zeigt sie sich auch noch lange Jahre nach dem Krieg – die Handlung ist
über Altersangaben auf das Jahr 1932 zu datieren – als unentwegt trauernde
Witwe, schwarz gekleidet und verschleiert, mit weiß gepudertem Gesicht, aus
dem die rot geschminkten Lippen und zwei ebenfalls rot bemalte Wangen her-
vorleuchten. Ihre vermeintliche Trauer ist aber nichts anderes als die Camouf-
lage einer durch den Krieg aus der Bahn geworfenen Frau oder femme fatale,
deren Sexualgier und Herrschsucht mehrere Personen zum Opfer fallen, bevor
sie von einem neuen Gatten nach einem heftigen Streit, bei dem sie nach dem
Revolver greift, in Notwehr erwürgt wird. Erzählt wird dies mit einem unge-
wöhnlichen »Brio« und in einem »epischen Strom« (so Thomas Mann 1939 im

96 René Schickele: Die blauen Hefte. Edition und Kommentar. Hg. von Annemarie Post-Mar-
tens. Frankfurt a.M., Basel 2002.
97 René Schickele: Werke in drei Bänden. Hg. von Hermann Kesten. Band 3: Dramen […]
Briefe. Köln 1959, S. 1192.

536 Helmuth Kiesel



Vorwort der französischen Ausgabe98), der »aus lauter Strudeln und Wirbeln
besteht« und mit einer Vielzahl von disparaten und teilweise auch bizarren Mo-
tiven, grotesken Zuspitzungen und burlesken Episoden aufwartet, ebenso mit
ausführlichen Landschaftsschilderungen. Mehrfach werden beiläufig Geschwa-
der von »Bombenflugzeugen« und Marinemanöver mit schwerem Geschützdon-
ner erwähnt, und gegen Ende bemerkt ein hellsichtiger Arzt einmal: »Wir
trinken unsern Tee auf einem Pulverfaß.«99

Den zeitgenössischen Experten blieb der zeitanalytische Gehalt des Ro-
mans, den Schickele in seinem Brief an den Grafen Kessler als hauptsächlichen,
wenn auch nur untergründigen Sinn des Werks nannte und der die politische
Großwetterlage umfasst, verborgen. Oskar Loerke, der Lektor des Verlags S. Fi-
scher, der den Roman im Herbst 1933 vorgelegt bekam, schrieb damals an Schi-
ckele, er sehe nicht, warum man sich jetzt mit solchen »Kuriositäten« befassen
solle. Offensichtlich sah er sich durch nichts in dem Roman veranlasst, ihn als
Pathographie der Zeit zu verstehen und einzelne Episoden – wie etwa das okka-
sionelle Zusammentreten der Bevölkerung des Hafenstädtchens, in dem die
Handlung spielt, zu einer lockeren Zivilgesellschaft – als Gegenentwurf zur
nationalsozialistisch organisierten ›Volksgemeinschaft‹ zu sehen. Der Rezen-
sent der repräsentativen Zeitschrift Die Literatur, der Literaturkritiker und Es-
sayist Werner Schickert, rühmte den Roman »als bedeutendes, ins Zeitlose
gesteigertes Kunstwerk«, das aber, weil durch und durch französisch empfun-
den, den Deutschen in diesem »Schicksalsaugenblick« nichts sagen könne.
Diese beiden Reaktionen sind hochgradig symptomatisch und zeigen, dass sich
das Interesse von Büchermachern und Vermittlern, wie auch an vielen anderen
Fällen zu beobachten ist, in den Jahren um 1933 auf die gesellschaftliche und
näherhin politische Funktion von Literatur konzentrierte. Unter diesen Umstän-
den wurde die intentionale Vermeidung der direkten politischen Rede, zu der
sich Schickele in seinem Schreiben an den Grafen Kessler ausdrücklich be-
kannte, für Die Witwe Bosca zum Rezeptionshindernis. Das Werk wurde nicht
empfohlen, sondern als verfehlt und belanglos abgetan. Sofern es überhaupt
ins Bewusstsein eines breiteren Publikums gelangte, verschwand es bald wie-
der daraus und geriet in Vergessenheit. Daran änderten auch einige Neuausga-
ben in der Nachkriegszeit und der Abdruck in der Werkausgabe von 1959
nichts. Man kann nicht sagen, dass Die Witwe Bosca ein Publikumserfolg ge-
worden oder die Aufmerksamkeit der Literaturwissenschaft auf sich gezogen

98 Thomas Mann: Zur französischen Ausgabe von René Schickeles ›Witwe Bosca‹. In: Thomas
Mann: Werke: das essayistische Werk. Hg. von Hans Bürgin. Band 2: Schriften und Reden zur
Literatur, Kunst und Philosophie. Frankfurt a.M. 1968, S. 322–326.
99 René Schickele: Die Witwe Bosca. Hamburg 1951, S. 255.

Die Politisierung der Literatur zur Zeit der Weimarer Republik 537



hätte. Es gab keine Rezeption, die fortzusetzen und zu erweitern gewesen wäre;
es gab, von Thomas Manns Vorwort zur französischen Ausgabe abgesehen,
keine Empfehlungen oder andere Rezeptionsdokumente, die den Roman für die
Literaturwissenschaft und Literaturgeschichtsschreibung allgemein interessant
und als Reflexion der ›Wende‹ von 1933 wichtig gemacht hätten.

Immerhin gab es zwei – allerdings sehr ungleiche – Rettungsversuche: einen
Artikel von Peter Härtling, der Die Witwe Bosca am 6. März 1980 in der Frankfurter
Allgemeinen Zeitung im Rahmen der Serie Romane von gestern – heute gelesen rüh-
mend besprach und dabei auch auf die zeitanalytischen Absichten Schickeles hin-
wies, ohne sie indessen im Roman zu verifizieren,100 und die 2002 publizierte
Dissertation von Annemarie Post-Martens unter dem Titel PAN-Logismus: René
Schickeles Poetik im Jahr der »Wende« 1933. Die These dieser bemerkenswerten Un-
tersuchung, die durch die literaturtheoretischen Vorstellungen von Gilles Deleuze
und Félix Guattari inspiriert ist, lautet, kurz gesagt, dass es sich bei dem Roman
Die Witwe Bosca um ein Werk völlig neuer »Mach-Art« handelt, »die sich für Schi-
ckele aus der Zeit selber ergab«101 und eine »Poetik […] für ein›Jahrhundert der
Angst‹ und Orientierungslosigkeit zur Einübung in Strategien der Panikbewälti-
gung« darstellt:102 Es handelt sich um eine Art von »Rhizom«, »das quasi wie ein
Hypertext funktioniert« und deswegen auch eine neue »Lesart« verlangt, nämlich
nicht »gradlinig von vorn nach hinten« zu lesen ist, sondern in einem schleifenför-
migen Vor- und Rückwärts-Gehen, zudem wie eine »Partitur«, was wohl heißen
soll: auf mehreren Ebenen gleichzeitig.103 Dafür werden, obwohl Schickele sich
am Ende seiner Ursprungsnotiz vom 27. März 1933 eine Vermeidung von Allego-
rik und Symbolik auferlegte, alle Möglichkeiten der Texterweiterung oder Textü-
berhöhung genutzt, indem nun eben doch alles, was in Frage kommt, allegorisch
oder symbolisch verstanden und gedeutet wird: Namen, Gesten, Orte und Ge-
schehnisse. So wird im Namen »Bosca«104 auch der französische Schimpfname für
die Deutschen, »Boche«, gesehen, zugleich aber auch das Wort »bosquet«, das

100 Peter Härtling: Ein böses, ungestümes Lied. In: Romane von gestern – heute gelesen. Band
2: 1918–1933. Hg. von Marcel Reich-Ranicki. Frankfurt a.M. 1989, S. 366–372. – Härtling zitiert
den oben angeführten Brief Schickeles an den Grafen Kessler, fährt dann aber fort: »Wer von
solchen Bezügen, Verstrickungen nicht weiß, liest den Roman anders: Er bleibt auf seine Zeit
konzentriert, auf die der Juliettte Bosca und ihres Liebhabers Burguburu« (S. 369). Mit »Zeit« ist
aber die Liebes-, Verführungs- und Eifersuchtshandlung gemeint, die dann rekapituliert wird.
101 Vgl. Annemarie Post-Martens: PAN-Logismus: René Schickeles Poetik im Jahr der »Wende«
1933. Frankfurt a.M., Basel 2002, S. 14.
102 Ebd., S. 13.
103 Ebd., S. 9 ff., 69 ff. und 198ff.
104 Vgl. ebd., S. 120 ff.

538 Helmuth Kiesel



»Wäldchen« oder speziell »Lustwäldchen« bedeutet und mithin als Verweis
auf den »verwunschenen Wald«105 zu deuten ist, in dem sich Glück und Un-
glück der Tochter der Witwe Bosca und ihres Jugendfreundes vollenden soll-
ten. Die Witwe Bosca, die nicht umsonst durch die Farbentrias Schwarz-Weiß-
Rot gekennzeichnet ist, steht also für Deutschland, und der »bosquet« (der im
Roman allerdings nie mit diesem französischen Wort benannt wird) erweist sich
am Ende als ein ›Boche‹-Wald, der für »das Nazi-Deutschland« steht.106 Kurz: Die
Kluft zwischen privatem Geschehen und politischen Verhältnissen um 1932/33,
zwischen provencalischem Alltag und nationalsozialistischen Bestrebungen
scheint überbrückbar zu sein; der Roman lädt den Leser – so eine weitere These –
dazu ein, diese Entdeckungs- und Deutungsarbeit selber zu leisten und auf die-
sem Weg »das ›Verfahren‹ des Nationalsozialismus aufzudecken – ein Verfahren,
das den Nazis ermöglichte, ein ganzes Volk hinter sich zu bringen«.107 Freilich
hätten »die Zeitumstände« diesen »Neuansatz unterdrückt, der sich gerade der
Unterdrückung und Folterung des Menschen durch unterdrückende festgefah-
rene Denkmuster entgegenzustellen hoffte«.108

Die Konkretisierung dieser verschleierten Aufdeckungsarbeit bleibt dann
allerdings etwas allgemein, weil die Analogien zwischen der Geschichte der
Witwe Bosca und dem Charakter der beteiligten Personen und der Ideologie
und Herrschaftspraxis der Nationalsozialisten dann doch gering sind. Und
ebenso fehlt eine stichhaltige Begründung dafür, dass Schickeles literarischer
»Neuansatz« weder von zeitgenössischen Experten noch von der Literaturwis-
senschaft der Nachkriegszeit erkannt werden konnte. Doch darf diese Frage
hier offenbleiben. Im Hinblick auf die Problemstellung dieser Tagung und die-
ses Beitrags ist es wichtig, zu sehen, wie sich die Politikfixierung der Jahre um
1933 auf die Rezeption eines an der Oberfläche eher politikfernen Werks aus-
wirkte: Es erschien, kurz gesagt, als belanglos, und dieses Urteil wirkte fort und
wurde erst siebzig Jahre nach dem Erscheinen und den ersten negativen Reak-
tionen wieder in Frage gestellt. Aber selbst daran zeigt sich noch die Politikfi-
xierung: Hätten Schickeles Tagebuchnotizen und seine brieflichen Äußerungen
nicht den Anlass zur mühseligen Aufdeckung (sofern es sich nicht um Unter-
stellungen handelt) der politischen Bezüge und Anspielungen gegeben, wäre
Die Witwe Bosca weiterhin unbeachtet geblieben.

Im Übrigen bleibt zu fragen, wie triftig die von Post-Martens vorgeführte
Politikaufdeckung oder -unterstellung ist und welche Bedeutung der immense

105 Schickele: Die Witwe Bosca (s. Anm. 99), S. 312 ff.
106 Post-Martens: PAN-Logismus (s. Anm. 101), S. 132.
107 Ebd., S. 233 f.
108 Ebd., S. 197.

Die Politisierung der Literatur zur Zeit der Weimarer Republik 539



analytisch-interpretatorische Aufwand im Hinblick auf die Qualität der Witwe
Bosca als zeitanalytisches Werk hat. Er offenbart ja auch eine gewaltige Diskre-
panz zwischen dem brieflich von Schickele gegenüber dem Grafen Kessler be-
kundeten analytischen Anspruch und dem erreichten Demonstrationseffekt.
Für ein Kunstwerk, das Wirkung sucht, ist das allemal ein Manko. Post-Mar-
tens versucht, dieses auszuräumen, indem sie zum einen auf Schickeles Ab-
sicht des »hermetischen«109 Schreibens verweist (was das Manko aber nicht
verringert), zum andern den Roman unter Verweis auf die Theorien von Deleuze,
Guattari und anderen als einen ganz neuartigen ausgibt. Dies ist noch weniger
überzeugend als die politisch konkretisierende Deutung vieler Einzelmomente,
weil alle Arten der textuellen Korrespondenzen, die dann vor Augen geführt wer-
den, weder neu sind noch der neuesten Literaturtheorien bedürfen, um erkannt
zu werden. Ließe sich alles, was Post-Martens über die angebliche Neuartigkeit
von Der Witwe Bosca sagt, nicht mit ebenso viel oder gar noch mehr Recht über
den Zauberberg oder über Berlin Alexanderplatz sagen? So hat man am Ende die-
ser zweifellos verdienstreichen Arbeit den Eindruck, dass mit Hilfe geeignet
scheinender literaturtheoretischer Ansätze versucht wird, ein offenkundiges
Manko zu überspielen und Schickeles Roman gemäß dem fortwirkenden Politi-
sierungspostulat als ein politisches Werk zu erweisen und aufzuwerten. Allge-
meiner gesagt: Was einer einfachen Hermeneutik, die ihrer Leseerfahrung und
ihrer geschulten Verstehens- und Deutungsfähigkeit traut, verborgen zu bleiben
scheint, wird mit Hilfe vermeintlich verstehenserweiternder theoretischer An-
sätze als eine Bedeutungs- und Qualitätskomponente eines Werks präsentiert,
die ohne diesen immensen analytischen Aufwand angeblich nicht wahrnehmbar
ist. Vielleicht ist das aber nur eine literaturtheoretisch inspirierte Fiktion und
mithin – und schärfer gesagt – eine literaturhistorische Irreführung.

5 Ideologisches

Abschließend sei ein Problem angesprochen, das den Umgang mit Literatur aus
der Zeit der Weimarer Republik in besonderer Weise betrifft und belastet: die
Verwendung des Ideologiebegriffs und die ideologische Differenz von National-
sozialismus und Kommunismus.

Gesellschaftlich wirksame oder gar dominante Leitvorstellungen wurden in
früheren Zeiten und später mit Blick auf frühere Zeiten vorzugsweise als ›Ideen‹

109 Ebd., S. 10 (mit Verweis auf Schickeles Gebrauch dieses Wortes im oben zitierten Brief an
den Grafen Kessler).

540 Helmuth Kiesel



oder ›Ideale‹ bezeichnet, so in Wendungen wie »Ideal der Vernünftigkeit«
(in der Aufklärungszeit) oder »Idee des Vaterlandes« (etwa bei Hölderlin). Sie
galten in der Regel als ehrenwert und waren Gegenstand der Ideen- oder Geis-
tesgeschichte, die in den 1920er Jahren eine Blütezeit hatte.110 Seit Beginn des
19. Jahrhunderts und insbesondere seit Marx und Engels wird hierfür zuneh-
mend auch der Begriff der ›Ideologie‹ verwendet, der im Sinne von Karl Mann-
heims grundlegendem Buch Ideologie und Utopie (1929) zwar als zunächst
wertneutrale Bezeichnung für alle (und selbstverständlich standortgebunde-
nen) gesellschaftlichen Vorstellungen von Welt und Leben oder – kurz – ›Welt-
anschauungen‹ gebraucht werden kann, zumeist aber in dem von Marx und
Engels inaugurierten Sinn als pejorative Bezeichnung für ein klassengebunden
»falsches« oder trügerisches Bewusstsein oder betrügerisches Verschleierungs-
manöver verwendet wird.111 Die Zeit der Weimarer Republik war nun zutiefst ge-
prägt durch die beispiellos scharfe Konfrontation zweier Gesellschaftskonzepte
oder eben Ideologien, des Kommunismus oder Bolschewismus und des Faschis-
mus in Form des Nationalsozialismus, für die Deutschland zum gemeinsamen
»Kampfplatz« wurde.112 Neben gravierenden Unterschieden in Begründung und
Zielsetzung hatten diese Ideologien – wie schon Zeitgenossen, darunter Bertolt
Brecht,113 bemerkt haben und die Totalitarismusforschung114 inzwischen ver-
deutlicht hat – einige Gemeinsamkeiten,115 die auch in literaturgeschichtlicher
Hinsicht von Bedeutung sind: Beide versprachen sie, die Welt oder zumindest
den ihnen zufallenden Machtbereich auf revolutionäre Weise im Sinne eines ge-

110 Vgl. Klaus Weimar: Geistesgeschichte. In: Klaus Weimar u. a. (Hg.): Reallexikon der deut-
schen Literaturwissenschaft. Band 1. Berlin, New York 1997, S. 678–681.
111 Vgl. Detlev Schöttker: Ideologie und Ideologiekritik. In: Klaus Weimar u. a. (Hg.): Reallexi-
kon der deutschen Literaturwissenschaft. Band 2. Berlin, New York 2000, S. 118–122.
112 Vgl. dazu Bogdan Musial: Kampfplatz Deutschland: Stalins Kriegspläne gegen den Westen.
Berlin 2008. – Die ersten Kapitel des Buches gelten der sowjetischen West- und Deutschland-
politik vor dem Beginn von Stalins Herrschaft, betreffen also die ganze Zeit der Weimarer Re-
publik. In den Überlegungen der Bolschewisten zur Ausweitung der in Russland begonnenen
»Weltrevolution« spielte Deutschland als »Herz Europas« eine »Schlüsselrolle«.
113 Vgl. Brecht: Werke (s. Anm. 11), Band 27: Journale 2. Berlin, Weimar, Frankfurt a.M. 1995,
S. 20 (Eintragung vom 27.10.41) und 158 (Eintragung vom 19.7.43).
114 Aus der Fülle der Literatur, die es zu dieser umstrittenen, aber nicht abwegigen Betrach-
tungsweise gibt, sei auf zwei bilanzierende Titel verwiesen: Eckhard Jesse (Hg.): Totalitarismus
im 20. Jahrhundert: eine Bilanz der internationalen Forschung. Baden-Baden 1996; Wolfgang
Wippermann: Totalitarismustheorien: die Entwicklung der Diskussion von den Anfängen bis
heute. Darmstadt 1997.
115 Vgl. zu diesem vieldiskutierten Thema zuletzt die besonders prägnanten Ausführungen von
Kershaw: Höllensturz (s. Anm. 60), S. 367ff, sowie Gerd Koenen: Utopie der Säuberung: Was war
der Kommunismus? Frankfurt am Main, S. 271–300: »Zweierlei Singularität: Nationalsozialismus

Die Politisierung der Literatur zur Zeit der Weimarer Republik 541



sellschaftlichen Ideals – Herrschaft der Arbeiterklasse beziehungsweise Herr-
schaft der arischen Rasse – umzubauen. Beide strebten nach einem totalitären
Staat und erhoben einen totalen Anspruch auf die Menschen, die dafür einer
unablässigen Indoktrination oder Propaganda und Mobilisierung ausgesetzt
wurden. Und beide nahmen dafür auf planvolle Weise die Kultur und zumal die
Literatur in Dienst. Diese machte sich in dem Maße, in dem sie sich bereitwillig
als ancilla ideologiae zur Verfügung stellte oder widerwillig missbrauchen ließ,
mitschuldig an den ungeheuren Verbrechen, die im Namen dieser beiden Ideo-
logien begangen wurden, und verfiel noch während der Herrschaft von Bol-
schewismus und Nationalsozialismus, spätestens aber nach deren Ende der
Kritik und Verurteilung. Allerdings gibt es hier eine Differenz, die im Hinblick
auf die literaturgeschichtliche Darstellung und Wertung entsprechender Werke
von Bedeutung ist und deswegen mit einem kleinen Exkurs bedacht sei:

Während nämlich der rassistisch-partikularistische Nationalsozialismus
total diskreditiert ist, findet der Sowjetkommunismus trotz seiner längst be-
kannten Verbrechen gegen die Menschlichkeit aufgrund seiner universalis-
tischen Gleichheits- und Wohlstandsversprechungen bis heute bei vielen
Historikern die Anerkennung eines im Ansatz positiven Unternehmens.116 Das
spiegelt sich in der literaturgeschichtlichen Reflexion jener Zeit: Während auf
den vom Nationalsozialismus kontaminierten Werken und Autoren ein Schat-
ten liegt, der in vielen Fällen einer damnatio memoriae et abolitio nominis
gleichkommt, erfreuen sich die literarischen fellow travelers oder »Mitläufer«
beziehungsweise »Weggenossen« des Kommunismus, wie Trotzki sie in sei-
nem Traktat Literatur und Revolution schon 1922 nannte,117 bleibender litera-
turgeschichtlicher Aufmerksamkeit und Anerkennung.

Man braucht, um dies zu sehen, nur die Online-Version der Bibliographie
der deutschen Sprach- und Literaturwissenschaft zu öffnen und die Namen eini-
ger Autoren aufzurufen, die als »Weggenossen« der einen oder der anderen
Ideologie gelten, und die Zahl der bibliographischen Einträge (für Aufsätze,

und Stalinismus im Vergleich«; Frank-Lothar Kroll, Barbara Zehnpfennig (Hg.): Ideologie und
Verbrechen: Kommunismus und Nationalsozialismus im Vergleich. München 2014.
116 Das zeigt sich schon bei Thomas Mann, der 1939 in seinem Essay Das Problem der Freiheit
den Nationalsozialismus, weil ihm »jede Beziehung […] zur Menschheitsidee und zur Idee der
Vervollkommnung der menschlichen Gesellschaft« fehlte, während dergleichen »bei der prole-
tarischen russischen Revolution« »wenigstens anfänglich« gegeben gewesen sei: Thomas
Mann: Essays, Band 5 (s. Anm. 75), S. 69.
117 Vgl. Leo Trotzki: Literatur und Revolution. Aus dem Russischen von Frida Rubiner. Wien
1924, S. 40: »Die literarischen Mitläufer der Revolution« / Leo Trotzki: Literatur und Revolu-
tion. Aus dem Russischen von Eugen Schäfer und Hans von Riesen. Essen 1994, S. 67: »Die
literarischen Weggenossen der Revolution«.

542 Helmuth Kiesel



monographische Abhandlungen und Editionen) zu vergleichen. Ausgewählt
wurden hierfür je drei Autoren aus beiden ›Lagern‹, die für einen Vergleich in
Frage zu kommen scheinen. Einige stichwortartige Hinweise, deren zweck-
dienliche Plakativität man in Kauf nehmen möge, sollen dies verdeutlichen.
Auf die Zitation der zugrundeliegenden biographischen Literatur wird verzichtet.
– Die ausgewählten Autoren sind:

Hanns Johst (1890–1978): vielbeachteter expressionistischer und zeitkriti-
scher Dramatiker, Ende der zwanziger Jahre Mitglied des nationalsozialisti-
schen Kampfbundes für Deutsche Kultur, 1932 Mitglied der NSDAP, Verfasser
des von Nationalsozialisten bejubelten Dramas Schlageter (1933), nach 1933
hohe literaturpolitische Funktionen und enge Verbindung zum SS-Führer
Heinrich Himmler, 1949 zunächst als »Mitläufer«, dann als »Hauptschuldiger«
eingestuft.

Johannes R. Becher (1891–1958): expressionistischer Lyriker und Dramatiker,
1919 Mitglied der KPD und Verfasser von kommunistischer Kampf- und Propa-
gandadichtung wie Levisite (1926) und Der große Plan (1931), 1928 Mitbegründer
und Leiter des Bundes Proletarisch-Revolutionärer Schriftsteller (BPRS), 1933–45
Exil in Moskau, danach Rückkehr mit der »Gruppe Ulbricht« und hohe kulturpo-
litische Ämter in der DDR.

Erwin Guido Kolbenheyer (1878–1972): zu Beginn der zwanziger Jahre vielbe-
achteter Romancier, insbesondere aufgrund der Paracelsus-Trilogie (1917–26),
1926 Mitglied der neu gegründeten nationalen ›Dichterakademie‹ und dort bald
Wortführer der ›völkischen‹ Fraktion, karrieresüchtige Annäherung an NS-Funktio-
näre, nach 1933 mit Ehrungen und Preisen überhäuft, 1948 als »Belasteter«, 1950
als »Mitläufer« eingestuft.

Lion Feuchtwanger (1884–1958), vielgelesener Romancier und Dramatiker
aus jüdischer Familie mit »linksbürgerlicher« Einstellung, erfolgreich mit histo-
rischen und zeitkritischen Romanen wie Jud Süß (1925) und Erfolg (1930), ab
1933 Exil zunächst in Frankreich, dann in den USA, Anfang Dezember 1936 bis
Anfang Februar 1937 Reise in die Sowjetunionmit langemAufenthalt inMoskau
und Gespräch mit Stalin.

Ina Seidel (1885–1979), in den zwanziger und dreißiger Jahren vielgelesene
Lyrikerin und Erzählerin bürgerlicher Provenienz und christlicher Einstellung,
berühmt durch ihren Roman Das Wunschkind (1931), nach 1933 einige Sympa-
thiebekundungen für Hitler und das ›Dritte Reich‹, aber auch Distanzsignale.

Anna Seghers (1900–1983), Erzählerin aus einer jüdischen Familie, 1928
Eintritt in die KPD und 1929 in den BPRS, Verfasserin von kommunistischen
Revolutionserzählungen wie Aufstand der Fischer von St. Barbara (1928) und
Die Gefährten (1932), 1933 Exil zunächst in Frankreich, dann in Mexiko, Welt-
ruhm durch den KZ- und Volksfrontroman Das siebte Kreuz (1942), 1947 Rück-

Die Politisierung der Literatur zur Zeit der Weimarer Republik 543



kehr nach Berlin (Ost), 1952–78 Präsidentin des DDR-Schriftstellerverbandes
und Trägerin hoher Auszeichnungen.

Wenn man nun die Verzeichnisse der Bibliographie der deutschen Sprach-
und Literaturwissenschaft aufruft, so ergeben sich für den Zeitraum von etwa
1980 bis 2008, der online zugänglich ist, folgende Zahlen: für Hanns Johst 32;
für Johannes R. Becher hingegen 232; für Erwin Guido Kolbenheyer 15, für Lion
Feuchtwanger 361; für Ina Seidel 23, für Anna Seghers 812. Eine ähnliche Dis-
krepanz zeigt sich im forschungs- und editionspraktischen Umgang mit solchen
Autoren. In einem 2015 publizierten Aufsatz einer verdienten und schätzens-
werten Literaturhistorikerin über die Entnazifizierungsakte von Kolbenheyer
heißt es einleitend: »Wozu dieses Konvolut nach 65 Jahren noch einmal öffnen?
Wer liest heute noch Kolbenheyer (außer den eifrigen Mitgliedern der Kolben-
heyer-Gesellschaft e.V.)?«118 Kolbenheyers Werk wird – vermutlich ohne Ein-
blicknahme – verworfen, obwohl es literaturgeschichtlich gute Gründe gibt, die
Paracelsus-Trilogie,119 und nicht nur sie, zur Kenntnis zu nehmen; die Beschäf-
tigung mit Lebensdokumenten geschieht im Rahmen einer Aufarbeitung des
Umgangs mit dem Nationalsozialismus nach 1945 und scheint allein dadurch
gerechtfertigt zu sein. Anders bei Feuchtwanger: Nicht nur, dass seine Romane
in hohen Auflagen verkauft werden, permanent Gegenstand wissenschaftlicher
Untersuchungen sind und – zu Recht – mit anerkennenden Wertungen bedacht
werden. Es gibt mehrere biographische Darstellungen jüngeren Datums.120

Seine blinde Bewunderung für das brutale Sowjetsystem und den Massenmör-
der Stalin wird als zeitbedingter Irrtum erklärt und tut seiner literaturgeschicht-
lichen Beachtung und Wertschätzung keinen Abbruch. Die euphemistische
Darstellung seiner Reise nach Moskau und seines Gesprächs mit Stalin wurde
ediert und nach allen Regeln der Kunst analysiert und erörtert,121 ebenso sein

118 Vgl. Hiltrud Häntzschel: »Erspart Kolbenheyer das Schicksal Tassos«: Einblicke in eine
Spruchkammerakte. Mit einer Stellungnahme von Erich Kästner. In: Günter Häntzschel, Sven
Hanuschek, Ulrike Leuschner (Hg.): Die große Schuld. München 2015, S. 125–147, Zitat S. 125.
119 Vgl. dazu Angelika Straubenmüller: Erwin Guido Kolbenheyers Paracelsus-Trilogie und
der »Antimoderne Transfragmentarismus«. Würzburg 2016.
120 Wilhelm von Sternburg: Lion Feuchtwanger: ein deutsches Schriftstellerleben. Berlin
1999 und 2014 (überarbeitete Auflage des Originals von 1983); Andreas Heusler: Lion Feucht-
wanger. Münchner – Emigrant – Weltbürger. Salzburg 2014; Andreas Rumler: Exil als geis-
tige Lebensform. Brecht + Feuchtwanger. Ein Arbeitsbündnis. Berlin 2016.
121 Vgl. neben vielen Aufsätzen Karl Kröhnke: Lion Feuchtwanger – Der Ästhet in der Sowjet-
union: ein Buch nicht nur für seine Freunde. Stuttgart 1991, sowie Anne Hartmann: »ich kam,
ich sah, ich werde schreiben«. Lion Feuchtwanger in Moskau 1937: eine Dokumentation. Göt-
tingen 2017.

544 Helmuth Kiesel



Tagebuch, das neben seiner Blindheit auch seine frivole Rücksichtslosigkeit
offenbart.122

Zu erklären ist diese frappierende Disparität durch ein Bündel von unter-
schiedlichen – nämlich politisch-biographischen, institutionellen und ideellen –
Umständen, die wiederum knapp benannt seien. Politisch-biographisch: Johst,
Kolbenheyer und Seidel sind durch ihre Nähe zum Nationalsozialismus diskre-
ditiert; Kolbenheyer und Seidel gelten als Mitläufer, Johst sogar als Mittäter. Be-
cher, Feuchtwanger und Seghers waren Opfer des von Johst, Kolbenheyer und
Seidel unterstützten Terror-Regimes. Die literaturwissenschaftliche Beschäf-
tigung mit diesen ist fast ehrenrührig und bedarf der ausdrücklichen Be-
gründung, während die Beschäftigung mit jenen immer noch mit Rettung
und Wiedergutmachung konnotiert ist. Institutionell: Johst, Kolbenheyer und
Seidel wurden spätestens in den 1960er Jahren aus dem Register der lesenswer-
ten und behandlungswürdigen Autoren gestrichen, während Becher, Feucht-
wanger und Seghers seitens der DDR-Germanistik und dann der aufblühenden
Exil-Forschung dauerhafte Beachtung und Wertschätzung fanden. Das zeigt
sich auch in der Präsenz auf dem Buchmarkt, die wiederum auf Forschung und
Lehre zurückwirkt. Ina Seidels Wunschkind wurde zuletzt 1987 aufgelegt. Wer
heute ein Seminar zum Beispiel über Literatur von Frauen in der Weimarer Re-
publik halten will, muss auf die rund 180 Exemplare zurückgreifen, die bei
ZVAB angeboten werden, eine Zahl, die für eine große frühere Verbreitung
spricht; Anna Seghers’ Aufstand ist hingegen im Buchhandel jederzeit als preis-

122 Vgl. Lion Feuchtwanger: Ein möglichst intensives Leben: die Tagebücher. Hg. von Nele Hol-
dack, Marje Schuetze-Coburn und Michaela Ullmann unter Mitarbeit von Anne Hartmann und
Klaus-Peter Möller. Mit einem Vorwort von Klaus Modick. Berlin 2018. – Zum Thema Rücksichts-
losigkeit: Am 23. und 24. Januar 1937 beobachtete Feuchtwanger den Schauprozess gegen den
KP-Funktionär Karl Radek, der während der deutschen Revolution 1918/19 eine gewisse Rolle
spielte und in den 1920er Jahren für die Sowjetführung als Deutschlandexperte tätig war. Die
Verhängung der Todesstrafe war nicht nur möglich, sondern wahrscheinlich. Am 25. Januar hielt
Feuchtwanger im Tagebuch fest: »In der Frühe mit Eva [= Eva Herrmann, eine seiner Geliebten]
gevögelt. Nicht zum Prozeß gegangen. Meine Äußerungen zum Prozeß erscheinen groß in der
Sowjetpresse. […]« (ebd., S. 409). Die Vokabeln »gevögelt« und »gehurt« sind wohl die am meis-
ten gebrauchten Verben in diesem Tagebuch; sie tauchen – laut editorischer Notiz – rund 750-
bzw. 650-mal auf (ebd., S. 638). Nach der Verurteilung und überraschenden Begnadigung Ra-
deks am 29. Januar dann der merkwürdige Eintrag: »Die Begnadigung Radeks macht alles zwei-
felhaft und zur Farce« (ebd., S. 409). Offensichtlich hätte Radek zum Tode verurteilt und
erschossen werden sollen, damit Feuchtwangers öffentliche Affirmation des Prozesses gerecht-
fertigt worden wäre. Stattdessen wurde er zu zehn Jahren Arbeitslager »begnadigt«, wo er, wie
ein kundiger Prozessbeobachter sogleich prophezeite, vermutlich zwei Jahre später umgebracht
wurde: vgl. Wladislaw Hedeler: Chronik der Moskauer Schauprozesse 1936, 1937 und 1938: Pla-
nung, Inszenierung und Wirkung. Berlin 2003, S. 127 und 650.

Die Politisierung der Literatur zur Zeit der Weimarer Republik 545



wertes Taschenbuch zu haben. Ideell: Diese Differenz resultiert aber keines-
wegs nur aus den genannten politisch-biographischen und institutionellen Um-
ständen, sondern auch aus ideellen oder ideologischen (im Mannheim’schen
Sinn): Obwohl im Wunschkind das Leben einer hochgradig emanzipierten
Frau zur Zeit der französischen Revolution und der deutschen Befreiungs-
kriege geschildert wird, konnte dieser Roman aufgrund des feudalen Milieus,
der politischen Implikationen und der antiquiert wirkenden Schreibweise nicht
zu einem ›Referenzwerk‹ der Frauenbewegung und der feministischen Litera-
turwissenschaft werden.123 Ob es bei diesen Disparitäten bleiben muss und ob
ihnen literarische oder literaturgeschichtliche Angemessenheit oder Billigkeit
zukommt, ist eine Frage, die hier nur gestellt werden kann.

6 Zusammenfassung

Um 1910 wurde in verstärktem Maß eine Hinwendung der Literatur zur gesell-
schaftlichen Wirklichkeit und zu aktuellen politischen Problemen gefordert;
der »Aktivismus« mit seinen programmatischen Artikeln, Zeitschriften und Ver-
einigungen ist Ausdruck dieses Verlangens. Der Beginn des Ersten Weltkriegs
1914 führte dann, wie am Beispiel von Alfred Döblin und Thomas Mann zu
sehen ist, zu einer signifikanten Politisierung des Bewusstseins und des literari-
schen Schaffens, die, wie am Beispiel Döblins zu erkennen ist, durch die russi-
sche Revolution 1917 und erst recht durch die deutsche Revolution 1918/19
erneuert und verschärft wurde. Die sichtbare Einbeziehung sozialer und politi-
scher Umstände wurde zur unabweisbaren Forderung und Aufgabe. Eine Rück-
kehr in die »machtgeschützte Innerlichkeit« (Thomas Mann) der Vorkriegszeit
war nicht möglich; Thomas Manns Versuche, sich in die heile Privatwelt von
Herr und Hund und Kindchen zu retten, blieb Episode. Am Beispiel von Thomas
Manns Zauberberg (1924) und Kurt Tucholskys Schloß Gripsholm (1932) ist zu
beobachten, wie aktuelle politische Probleme oder Befindlichkeiten in einen

123 Vgl. dazu Irmgard Hölscher: Geschichtskonstruktion und Weiblichkeitsbilder in Ina Sei-
dels Roman ›Das Wunschkind‹ und Regina Dackweiler: Zur Rezeptionsgeschichte von Ina Sei-
dels ›Das Wunschkind‹, beide in: Barbara Determann, Ulrike Hammer, Doron Kiesel (Hg.):
Verdeckte Überlieferungen: Weiblichkeitsbilder zwischen Weimarer Republik, Nationalsozi-
alismus und Fünfziger Jahren. Frankfurt a.M. 1991, S. 41 bzw. 83–104. – Eine Neubewertung
zeigt sich bei Nina Nowara-Matusik: »Da die Tränen der Frauen stark genug sein werden
…«: zum Bild der Frau im Erzählwerk Ina Seidels. Katowice 2016, bes. S. 225 ff.

546 Helmuth Kiesel



zunächst politikfernen Vorkriegsroman beziehungsweise in eine im Ansatz
unpolitische Urlaubsgeschichte nach dem Muster von Rheinsberg (1912) ein-
dringen. Beide Werke sind Beispiele für Veränderungen in den eingangs ge-
nannten Relationen Text / Kontext oder Werk / Gesellschaft und Autonomie /
Funktion oder Literaturbezug / Gesellschaftsbezug. In der Relation Text / Kontext
ist eine Verdichtung der sozialen und politischen Bezüge zu beobachten, in der
Relation Autonomie / Funktion eine Aufwertung der funktionalen Aspekte. Litera-
tur wurde mehr als je zuvor Spiegel politischer Umstände und Ausdruck politi-
schen Problembewusstseins oder gar Lösungswillens, was sich in prononcierter
Form an Hans Grimms deutschem ›Schicksalsroman‹ Volk ohne Raum (1926)
zeigt. Sie forderte damit neben oder sogar vor dem ästhetischen das politische
Urteil heraus, wobei das ästhetische und das politische Urteil zusammenfallen
oder auseinandertreten konnten, und dies – im Fall von Volk ohne Raum – nicht
nur zwischen zwei Kritikern prinzipiell gleicher politischer Couleur (Max Herr-
mann-Neiße und Kurt Tucholsky), sondern auch innerhalb eines einzigen Wer-
tungsprozesses (bei Herrmann-Neiße). Eine literaturgeschichtliche Darstellung
muss dem durch eine Wiedergabe der divergierenden Urteile und eine Erörterung
der Wertungsproblematik Genüge tun.

Mit der aktualisierenden politischen Aufladung der Werke gerieten diese
notwendigerweise in Berührung mit Sachverhalten und Ideologien, also mit
Kontexten, deren Beurteilung bis heute umstritten ist und über deren Bedeu-
tung für die literarästhetische Wertung und literaturhistorische Einschätzung
eines Werks nicht leicht zu befinden ist. Die Figur des jüdisch-jesuitisch-bol-
schewistischen Erlösungsfanatikers Leo Naphta in Thomas Manns Zauberberg
verliert ihre literarische Unschuld, wenn man sie im Kontext der damals gängi-
gen und von Hitler politisch instrumentalisierten These vom jüdischen Charak-
ter des Bolschewismus sieht. Und sie bleibt nicht nur Exempel einer
zeitgenössischen politischen Tendenz, die der Autor nur hätte kritisch darstel-
len wollen. Vielmehr erscheint Naptha, wenn man Thomas Manns Goethe-Rede
von 1932 als weiteren Kontext hinzuzieht, als Repräsentant von politischen Ein-
schätzungen und Konzepten, die dem Verfasser nicht ganz fremd waren und
die keineswegs anderen, von Thomas Mann nur kritisch zitierten Zeitgenossen
– Ernst Jünger zum Beispiel – zugeschoben werden müssen. Die Einbeziehung
von Kontexten lässt ein Werk oder eine seiner Komponenten unter Umständen
in einem Licht erscheinen, das einer weniger kontextbezogenen Einschätzung
widerspricht. Im Fall des Zauberberg-Romans und speziell der zeitgeschichtlich
hochinteressanten Figur des Leo Naphta ist die Kontextualisierung, zu der diese
Figur geradezu einlädt und zwingt, nicht weit genug getrieben worden. Das
wäre anders, wenn Leo Naphta in einem Roman eines ›völkischen‹ aufge-
taucht wäre.

Die Politisierung der Literatur zur Zeit der Weimarer Republik 547



Damit ist der Umstand berührt, dass es in der Rezeption, Erforschung und
Beurteilung der Werke von ›linken‹ und ›rechten‹ Autoren (mit oder ohne Par-
tei-Ausweisen) gravierende Unterschiede gibt. NS-affine Autoren wie Hanns
Johst, Erwin Guido Kolbenheyer und Ina Seidel werden ausweislich in der Bib-
liographie der deutschen Sprach- und Literaturwissenschaft sehr viel weniger
behandelt und in der Regel sehr viel kritischer gemustert und beurteilt als kom-
munistisch eingestellte Autoren wie Johannes R. Becher, Lion Feuchtwanger
und Anna Seghers. Den einen werden die Verbrechen der Nationalsozialisten
angelastet, den anderen die positiven Ziele des Kommunismus zugutegehalten.
Sichtweisen, die sich aus dem unterschiedlichen historisch-politischen Umgang
mit dem Nationalsozialismus und dem Kommunismus auch in seiner stalinisti-
schen Form, aus dem Kampf gegen die Totalitarismustheorie und aus der mas-
siven Förderung einer parteilichen Literaturwissenschaft in der DDR ergeben
haben, beanspruchen bis heute Geltung und wirken sich auf die Wahrnehmung
und Beurteilung vieler Werke der 1920er- und zumal der 1930er-Jahre aus. Das
mag seine guten und bis heute vertretbaren Gründe haben und sei hier weder
kritisiert noch beklagt, sondern nur als ein forschungs- und wertungsrelevanter
Umstand benannt.

7 Schlussbemerkung

Der vorliegende Artikel verdankt sich zum einen der Einladung zu der Tagung,
die in diesem Band dokumentiert ist, zum anderen der vorausgehenden Erarbei-
tung einer Geschichte der deutschsprachigen Literatur 1918 bis 1933, die 2017 im
Münchener Beck-Verlag als Band X der von Helmut de Boor und Richard Newald
begründeten Geschichte der deutschen Literatur von den Anfängen bis zur Gegen-
wart erschienen ist. Vor dem Hintergrund der Referate und Diskussionen der Ta-
gung möchte ich einige einfache Feststellungen treffen. Für mich war, als ich im
Jahr 2004 begann, aufgrund meiner literaturwissenschaftlichen Sozialisation völ-
lig fraglos, dass eine Literaturgeschichte eine gesellschaftsgeschichtliche Fundie-
rung haben müsse, also – von literarischen Werken ausgehend – soziale und
politische Prozesse und Diskurse in die Darstellung mit einbeziehen und in Wer-
tungen mit bedenken müsse. Darin sah ich mich durch zahlreiche Äußerungen
von Autoren jener Zeit bestätigt, so zum Beispiel durch Thomas Mann, der in
seiner Ansprache zur Gründung der »Sektion für Dichtkunst der Preußischen
Akademie der Künste« am 26. Oktober 1926 die »Sozialität« seines »Dichter-

548 Helmuth Kiesel



tums« betonte.124 Über die Konzeption war ich mir weniger klar, weil das durch
de Boor und Newald begründete Muster einer gattungs- und epochenorientierten
Literaturgeschichte immer wieder in Frage gestellt worden war. Es gab damals
theoretische Konzeptionen von höchster Differenziertheit und Brillanz,125 deren
praktische Umsetzung über Präliminarien und Fallbeispiele allerdings nie hin-
auskam. Zudem erschien 2004 Eine Neue Geschichte der deutschen Literatur,
die, um dem »Eigensinn der Literatur« und der »Einzigartigkeit« der Werke
gerecht zu werden,126 die systematische Darstellungsweise preisgab und als
Präsentationsform die simpel chronikalische und gänzlich unvermittelte Anein-
anderreihung von Titeln und Erörterungen wählte. Das schien eine Alternative zu
sein, die sich indessen bei näherem Hinsehen als scheinhaft und defizitär er-
wies. Scheinhaft ist diese Alternative, weil die Artikel, sobald sie über die bloße
Registratur des Titels und die reine Beschreibung (soweit dies überhaupt möglich
ist) von Inhalt und Form hinausgehen, zu eben der Integration in Reihen und Zu-
sammenhänge übergehen, die vermieden werden sollte. So stehen die Werke
plötzlich wieder im »Schnittpunkt mannigfacher Bezugssysteme«, wie mit
Erwin Panofsky in salvierender Absicht gesagt wird, oder zeigen sich »Wech-
selwirkungen« und »Konfigurationen historischer Tatsachen«, die man dann
mit Walter Benjamin in ebenfalls salvierender Absicht »Konstellationen« nennt.127

Nichts anderes hat Literaturgeschichtsschreibung, sofern sie nicht ganz einseitig
auf einen Aspekt fixiert war, seit eh und je ansichtig zu machen versucht; noch
einmal sei auf Uwe Japps profunde Bestimmung von Literaturgeschichte als »Be-
ziehungssinn« (1980) verwiesen. Defizitär ist die chronikalische Alternative zu-
nächst einmal, weil sie die Auswahl nicht explizit begründet. Mit der Frage, warum
für das Jahr 1924 Arthur Schnitzlers Novelle Fräulein Else als signifikanter Text ge-
wählt, Thomas Manns Roman Der Zauberberg aber nicht einmal erwähnt wurde,
bleibt man als Leser allein und ratlos stehen. Defizitär ist die chronikalische Alter-
native ferner, weil sie weder thematische Korpora – etwa »Literatur der Arbeits-
welt« – bildet, noch entsprechende Beziehungen zwischen den ausgewählten

124 Thomas Mann: Rede zur Gründung der Sektion für Dichtkunst der Preußischen Akademie
der Künste. In: Essays, Band 3 (s. Anm. 57), S. 40–44, Zitat S. 42.
125 Statt einzelner Titel nenne ich die zusammenfassende und bereits historisierende Refle-
xion von Jörg Schönert: Vielerlei Leben der Literaturgeschichte? In: Matthias Buschmeier, Wal-
ter Erhart, Kai Kauffmann (Hg.): Literaturgeschichte: Theorien – Modelle – Praktiken. Berlin
2014, S. 31–48, hierzu bes. S. 32–35.
126 Vgl. David E. Wellbery, Judith Ryan, Hans Ulrich Gumbrecht, Anton Kaes, Joseph Leo
Koerner, Dorothea E. von Mücke (Hg.): Eine Neue Geschichte der deutschen Literatur. Berlin
2007, S. 15.
127 Vgl. ebd., S. 21 f.

Die Politisierung der Literatur zur Zeit der Weimarer Republik 549



Texten herstellt; die Möglichkeit, sich über einzelne thematische Gebiete oder Text-
reihen im begründeten und einigermaßen geschlossenen Zusammenhang zu
informieren, gibt es nicht. Für die Konzeption meiner Literaturgeschichte
1918–1933 zu spät kam der 2014 publizierte Aufsatzband Literaturgeschichte:
Theorien –Modelle – Praktiken,128 doch hätte ermich, auchwenn er schon frü-
her erschienen wäre, nicht zu einer grundsätzlichen Änderung meines Kon-
zepts veranlasst; die dort entworfenen Alternativen – »Literaturgeschichte
semantischer Einheiten«, »Literaturgeschichte der Intensität« – mögen sehr
interessant sein, würden aber immer nur zu Literaturgeschichten mit einem
sehr beschränkten Fokus oder Erfassungsbereich führen. Wenig hilfreich war
der Versuch, Methoden des Dekonstruktivismus und Perspektiven verschiede-
ner turns analytisch und dispositionell zu nutzen; die einen delegitimieren,
indem sie die Möglichkeit bündiger Interpretationen verneinen, auch die his-
toriographische Verortung von Texten, die anderen führen zu vereinseitigen-
der Auswahl unter spezifischen Gesichtspunkten. Alles in allem sah und sehe ich
zu einer gesellschaftsgeschichtlich fundierten Literaturgeschichte, zu welcher
geistes- und kulturgeschichtliche Aspekte per se gehören, keine Alternative.129

Die Methoden der Auswahl, Darstellung, Kontextualisierung und Verortung der
Texte müssen selbstverständlich im Licht der laufenden Hermeneutik-Debatten
reflektiert werden. Aber neu zu erfinden sind sie nicht.

128 Vgl. Literaturgeschichte: Theorien –Modelle – Praktiken (s. Anm. 125).
129 Gestützt fühle ich mich darin durch die turn-kritischen Ausführungen von Wolfgang Rie-
del aus dem Jahr 2004: vgl. Wolfgang Riedel: Literarische Anthropologie: eine Unterschei-
dung. In: Wolfgang Braungart, Klaus Ridder, Friedmar Apel (Hg.): Wahrnehmen und Handeln:
Perspektiven einer Literaturanthropologie. Bielefeld 2004, S. 337–366, bes. S. 346–348.

550 Helmuth Kiesel


