Matthias Lowe
Moderne als Décadence

Konfigurationen einer Idee beim jungen Hugo von
Hofmannsthal (insbesondere in Elektra)

Im Titel dieses Bandes wird ein Zustand »nach der Kulturgeschichte« beschwo-
ren. Abhéngig davon, in welchem akademischen Milieu man (oft mehr oder min-
der zufillig) sozialisiert wurde, wird man diesen Titel als wirklichkeitsferne
Anmafiung oder als frommen Wunsch empfinden oder man versteht einfach die
ganze Aufregung nicht und wendet sich schulterzuckend ab. Eines ist der Titel
»nach der Kulturgeschichte« meines Erachtens aber nicht: eine Tatsachenbe-
schreibung vom Zustand der Literaturwissenschaften. Kulturwissenschaftlich aus-
gerichtete Literaturforschung ist institutionell fest verankert, durch entsprechend
denominierte Lehrstiihle, Zeitschriften, Drittmittelprojekte und ganze Institute. Sie
ist institutionell vielleicht sogar fester verankert, als andere Paradigmen es jemals
waren.

Wenn im Folgenden daher das Modell eines ideengeschichtlichen Zugriffs
auf literarische Texte konturiert wird, dann verbindet sich damit kein >postisti-
scher« Ersetzungsanspruch, keine Aufhebungsphantasie in Bezug auf kulturwis-
senschaftliche Literaturwissenschaft, sondern lediglich die Uberzeugung, dass
auch eine ideengeschichtliche Kontextualisierung literarischer Texte kaum er-
setzbare Erklarungspotentiale besitzt. Dies gilt insbesondere fiir die Literatur
einer als Makroepoche verstandenen dsthetischen Moderne, die seit dem spaten
18. Jahrhundert unter dem Schlagwort »Autonomie« fiir Kunst einen eigenstan-
digen Modus der Wirklichkeitsbeobachtung reklamiert. Zu den Grundziigen dieser
modernen Literatur gehort die Uberzeugung vom Selbstzweck, vom »monarchi-
sche[n] Zug«' des Kunstwerks, das nur nach seinen eigenen Gesetzen beurteilt sein
will. Um ihre Autonomie nicht zu gefdhrden, iibersetzen moderne Kunstwerke
daher in der Regel nicht einfach Theoriegebdaude, Diskursformationen oder Wis-
sensbestidnde in dsthetische Strukturen. Auflerliterarische Theorien, Diskurse oder
Wissensbestdnde haben fiir moderne Dichter vielfach primar Anregungscharakter,
sind als Kontexte von Literatur eher in verkiirzter, ausschnitthafter oder verdichte-

1 Peter Szondi: Uber philologische Erkenntnis. In: Peter Szondi: Holderlin-Studien. Mit einem
Traktat iiber philologische Erkenntnis. Frankfurt a.M. *1970, S. 9-34, S. 22.

Matthias Lowe, Jena

@ Open Access. © 2022 Matthias Lowe, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110667004-017


https://doi.org/10.1515/9783110667004-017

430 —— Matthias Lowe

ter Form relevant, zum Beispiel als »[s]edimentierte Grundannahmen, Denkmotive,
theoretische Gesten [...] und Modewdrter«’. Genau diese Phinomene aber um-
schreibt und erforscht die anglo-amerikanische Tradition der intellectual history
unter dem Stichwort >Ideex.

Verfahren der intellectual history in die Literaturwissenschaft zu importie-
ren, also »sedimentierte Grundannahmencs, sDenkmotives, >theoretische Gestenc
oder »oModeworter« als Kontexte von Literatur in den Blick zu nehmen, erfordert
jedoch einen spezifischen theoretischen Zuschnitt — erfordert es, Ideenge-
schichte als Textanalyse zu betreiben, also die dsthetische Verfasstheit von Li-
teratur ernst zu nehmen, sie nicht auf einen blof3en Ideentrager zu reduzieren.
Ideenkontexte, das hat Dirk Werle gezeigt, manifestieren sich in literarischen
Texten eben zumeist nicht in Form leicht identifizierbarer Begriffe oder Mode-
worter, sondern als >semantische Einheitens, etwa in Form von Topoi, Motiven
oder Metaphern.’ Eine ideengeschichtlich orientierte Literaturforschung, die
beispielsweise aus literarischen Motiven Ideenbeziige ableiten will, miisste
daher einen stark rekonstruktiven bzw. explikativen Zug besitzen, miisste Ide-
eninhalte metasprachlich beschreiben, um ermessen zu kénnen, wo diese In-
halte in anderer Form ebenfalls auftauchen. Eine wesentliche Vorarbeit von
ideengeschichtlich orientierter Literaturforschung besteht also darin, histori-
sche Worter und Begriffe, die man als Ideen versteht, so zu erldutern, dass sie
sich zugleich als metasprachliche Beschreibungskategorien eignen, als heuristi-
sche Schliisselbegriffe, die zwar quellensprachlichen Charakter besitzen, aber zu-
gleich ein »Upgrade« in den Status von Analyseterminologie erhalten. Wenn dies
plausibel gelingt, dann lassen sich auch Beziige herstellen zwischen begrifflich
verfassten Ideen und Motiven, Metaphern oder Figuren von literarischen Texten,
in denen diese Ideen begrifflich gar nicht auftauchen.

Demonstrieren méchte ich dieses Vorgehen an einer besonders schillernden
Idee des spadten 19. Jahrhunderts, am Konzept der Décadence, das in philo-
sophischen, weltanschaulichen, poetologischen u. a. Texten um 1900 als Be-
griff und Modewort Verwendung findet, sich in der Literatur des Fin de siécle
aber zugleich jenseits der Begriffsebene, in Gestalt spezifischer Décadence-
Motive oder als Décadence-Stil materialisiert. Ich méchte an diesem Beispiel zei-
gen, inwiefern sich gerade eine explikative Ideengeschichte, die historische Se-
mantiken metasprachlich rekonstruiert, als besonders leistungsfahiges Verfahren

2 Andreas Mahler, Martin Mulsow: Einleitung: Die Vielfalt der Ideengeschichte. In: Andreas
Mahler, Martin Mulsow (Hg.): Texte zur Theorie der Ideengeschichte. Stuttgart 2014, S. 9-50,
hier S. 17.

3 Dirk Werle: Ruhm und Moderne. Eine Ideengeschichte (1750-1930). Frankfurt a.M. 2014,
S. 21.



Moderne als Décadence = 431

erweisen kann, um Zusammenhange zwischen divergenten Phdnomenbereichen
wie Begriff, Motiv und Stil herzustellen. Konkreter Untersuchungsgegenstand ist
das Frithwerk Hugo von Hofmannsthals, fiir das die historische Idee der Déca-
dence als ein zentraler Kontext gelten kann. Nach der Rekonstruktion des histori-
schen Décadence-Konzepts widme ich mich abschliefend Hofmannsthals
Antikendrama Elektra und zwar — das mag iiberraschen — als einem Beispiel fiir
literarische Décadence. Die Erkenntnispotentiale des hier vorgestellten ideen-
historischen Zugriffs lassen sich, so meine Hoffnung, an diesem Text besonders
effektvoll unter Beweis stellen, denn gerade fiir Hofmannsthals beriihmten Ein-
akter Elektra wurde die Décadence-Idee als zentraler Kontext bislang kaum
wahrgenommen.

1 Décadence als Differenzierungssemantik

Die Ideengeschichte des Décadence-Konzepts ist weitgehend bekannt.” Den-
noch soll sie im Folgenden noch einmal neu perspektiviert werden und zwar
hinsichtlich der Frage, wie mit Décadence-Semantik gesellschaftliche Moderni-
sierung beobachtet wird. Der hier vorgestellte ideengeschichtliche Zugriff auf
die Décadence-Semantik des spaten 19. Jahrhunderts wird also so prasentiert,
dass er sinnvoll mit einer sozialgeschichtlichen Kontextualisierung erganzt
oder vermittelt werden kann.

Décadence ist eine Idee »franzésischer Provenienz«’, die der aufklirerischen
Geschichtsphilosophie entstammt und den Niedergangsprozess des spaten Romi-
schen Reichs umschreibt, besonders prominent im Titel von Montesquieus Consi-
dérations sur les causes de la grandeur des Romains et de leur décadence (1734).
Noch in der ersten Hélfte des 19. Jahrhunderts wird von dem franzdsischen Litera-
turhistoriker Désiré Nisard in dessen Etudes de moeurs et de critique sur les poétes
latins de la décadence auf diese geschichtsphilosophische Verfallsidee zuriickge-
griffen.® Nisard verwendet die Décadence-Idee jedoch nicht nur zur Charakterisie-
rung spatrémischer Kultur, sondern bezieht sie in kritischer Absicht auch auf
dsthetische Aspekte der zeitgendssischen Literatur, unternimmt eine »Parallelisie-

4 Vgl. zuletzt die luzide Darstellung bei Jens Ole Schneider: Aporetische Moderne. Monisti-
sche Anthropologie und poetische Skepsis (1890-1910). Frankfurt a.M. 2020, S. 197-218.

5 Dieter Borchmeyer: Décadence. In: Dieter Borchmeyer, Viktor Zmegac¢ (Hg.): Moderne Litera-
tur in Grundbegriffen. Tiibingen 21994, S. 69-76, hier S. 69.

6 Vgl. ebd., S. 70.



432 —— Matthias Lowe

rung der spitlateinischen Dichtung mit der romantischen Poesie seiner Zeit«’.
Gegen diese Herabwiirdigung zeitgendssischer Literatur wiederum richtet sich
Mitte des 19. Jahrhunderts Charles Baudelaires begriffspolitische Umdeutung der
Décadence-Idee: In den Notes nouvelles sur Edgar Poe (1857) vollzieht Baudelaire
eine wirkmichtige Rehabilitation des Décadence-Begriffs. Baudelaire gilt daher
als »Vater der Décadence«®, als ein Kiinstlertypus, der Verfalls- und Auflosungs-
motive, Krankes und Hassliches dsthetisch aufwertet. In besonders drastischer
Form geschieht dies in seinem Gedicht Une charogne (Ein Aas) aus den Fleurs du
mal.® Diese Vorliebe fiir Phanomene des Verfalls kann fraglos als provokative Ge-
genreaktion auf bestimmte Modernisierungserfahrungen und ein damit im 6ffent-
lichen Bewusstsein verbundenes Fortschrittsnarrativ verstanden werden.'®

In der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts wurde die Décadence-Idee von
verschiedenen Intellektuellen aufgriffen, wobei neben Baudelaires positiver
Aufwertung des Verfallskonzepts auch die negativen Untertone weiterhin erhal-
ten blieben, denn das dekadente »Bekenntnis zur Lust am Untergang«'!, die
»Liebe zum Verfall«'? enthilt fraglos ein starkes Irritationsmoment. Wolfdiet-
rich Rasch hat daher betont, dass der Décadence-Begriff im 19. Jahrhundert »oft
weder eindeutig positiv noch eindeutig negativ, sondern ambivalent verstanden
wird«®. Es sind vor allem zwei europdische Intellektuelle, deren ambivalente
Auseinandersetzung mit Décadence wesentlich zur inhaltlichen Scharfung
und Verbreitung dieses Konzepts beigetragen haben: Paul Bourget und Fried-
rich Nietzsche. Bourgets Essais de psychologie contemporaine (1883) unterneh-
men eine kritische Analyse zeitgendssischer franzdsischer Schriftsteller und
im Essay iiber Baudelaire entwickelt Bourget eine einflussreiche »Theorie der
Dekadenz«'“. Dabei werden in einer berilhmten Passage enge Beziige zwi-
schen einer dsthetischen Aufwertung der Verfallsthematik, dem zeitgenossi-

7 Ebd.

8 Dieter Kafitz: Décadence in Deutschland. Studien zu einem versunkenen Diskurs der 90er
Jahre des 19. Jahrhunderts. Heidelberg 2004, S. 15.

9 Vgl. Wolfdietrich Rasch: Die literarische Décadence um 1900. Miinchen 1986, S. 27.

10 Vgl. Erwin Koppen: Dekadenter Wagnerismus. Studien zur europdischen Literatur des Fin
de siécle. Berlin, New York 1973, S. 66.

11 Rasch: Die literarische Décadence um 1900 (s. Anm. 9), S. 26.

12 Ebd.

13 Ebd.

14 Die bislang einzige, allerdings mitunter sehr freie deutsche Ubersetzung von Bourgets Essais
erschien kurz nach der Jahrhundertwende (Paul Bourget: Psychologische Abhandlungen iiber
zeitgendssische Schriftsteller. Aus dem Franzsischen iibersetzt von A. Kéhler. Minden 1903).
Die zwei beriihmtesten Passagen der Essais, jene iiber Décadence und jene iiber den Dilettantis-
mus (s. Anm. 28), wurden von Rudolf Brandmeyer fiir das Hofmannsthal-Jahrbuch neu iibersetzt



Moderne als Décadence = 433

schen Degenerations-Diskurs'® und Erfahrungen gesellschaftlicher Moderni-
sierung hergestellt:

Mit dem Wort >Dekadenz« bezeichnet man gemeinhin den Zustand einer Gesellschaft, die
eine zu grofle Anzahl von Individuen hervorbringt, die fiir die Aufgaben des Lebens in
Gemeinschaft ungeeignet sind. Eine Gesellschaft ist mit einem Organismus zu verglei-
chen. [...] Das Individuum ist die soziale Zelle. Damit der gesamte Organismus mit Energie
funktioniert, ist es notwendig, dass die Organismen, die seine Bestandteile bilden, mit
Energie funktionieren, aber mit einer untergeordneten [...]. Wenn die Energie der Zellen
unabhéngig wird, so horen ebenso die den ganzen Organismus bildenden Organismen
auf, ihre Energie der gesamten Energie unterzuordnen, und die Anarchie, die sich dann
einstellt, bedeutet den Verfall des Ganzen [la décadence de I’ensemble]. Der soziale Orga-
nismus entgeht diesem Gesetz nicht und beginnt dekadent zu werden [il entre en déca-
dence], sobald sich das Leben des Einzelnen unter dem Einfluss des erworbenen
Wohlstands und der Vererbung iibermiRig entwickelt hat.'®

In Bourgets Décadence-Begriff verbinden sich soziale und medizinische Bedeu-
tungsaspekte. Dabei wird ein Bezugsproblem erkennbar, auf das sich die Refle-
xion iiber Szenarien des Auseinanderbrechens beziehen ldsst: Mit Décadence
werden hier auch Phdnomene beschrieben, die man soziale Differenzierung
nennen konnte, die Pluralisierung der Meinungen, das Abhandenkommen zentra-
ler Sinnmonopole, aus denen sich die iiberindividuelle Einheit der Gesellschaft
ableiten ldsst. Gesellschaftliche Teilbereiche und Wertsphéaren differenzieren sich
aus wie autonome Zellen und konkurrieren miteinander um die Deutung der
Wirklichkeit. Modernisierung wird mit dem Décadence-Begriff aber nicht in der
niichternen Form von Niklas Luhmanns Differenzierungsterminologie beschrie-
ben, sondern dramatisierend, als biologische sDegeneration« eines urspriinglich
gesunden Organismus. Das medizinische Schlagwort der >Degeneration< — im
deutschsprachigen Diskurs spricht man oft von »Entartung« — meint den »biolo-
gisch-geistigen Verfall des Individuums und seiner Nachkommen«!” und geht zu-
riick auf den franzosischen Arzt Bénédict Augustin Morel. In seiner Schrift Traité
des dégénérescences physiques, intellectuelles et morales de ’espéce humaine
(1857) beschreibt Morel ein Modell des biologisch-psychischen Verfalls von Fami-
lien iiber mehrere Generationen hinweg: Im Sinne der zeitgendssischen Verer-
bungslehre nach Lamarck werden erworbene Pathologien wie Reizbarkeit oder

und werden hier nach dieser Neuiibersetzung zitiert: Paul Bourget: Théorie de la décadence. Hg.
und {ibersetzt von Rudolf Brandmeyer. In: Hofmannsthal-Jahrbuch 23 (2015), S. 253-263.

15 Vgl. dazu die instruktiven Hinweise bei Philip Ajouri: Literatur um 1900. Naturalismus —
Fin de Siécle — Expressionismus. Berlin 2009, S. 177-190.

16 Bourget: Théorie de la décadence (s. Anm. 14), S. 257.

17 Ajouri: Literatur um 1900 (s. Anm. 15), S. 179.



434 — Matthias Lowe

Nervositdt an die nachfolgende Generation weitervererbt und dabei weiter ver-
schlimmert. Diese lamarckistische Theorie der »Degeneration« bildet den Hinter-
grund fiir Bourgets Engfiihrung von Moderneerfahrung und kérperlichem Verfall,
von Soziologie und Medizin.'® Der zeitgendssischen Degenerations- und Ver-
erbungslehre zufolge konnten »Kultur und Biologie schnell ineinander iiber-
gehen«'. Mit dem Stichwort >Vererbung« spielt Bourget explizit darauf an:
Bestimmte Moderneerfahrungen — das Hervortreten des modernen Individua-
lismus, eine gesteigerte Subjektivitat und Reizbarkeit — werden als erworbene
Eigenschaften direkt an die folgende Generation weitergegeben und dabei
weiter ins Pathologische gesteigert. Bourgets Décadence-Konzept artikuliert
die Erfahrung sozialer Modernisierung also in Form einer Geschichtsphiloso-
phie zunehmenden Krankerwerdens. Schlief3lich stellt er auch Analogien zum
Literatursystem her:

Genau dieses Gesetz beherrscht die Entwicklung und die Dekadenz dieses anderen Orga-
nismus — der Sprache. Ein Stil der Dekadenz ist dort gegeben, wo die Einheit des Buches
sich auflést, um der Unabhéngigkeit der Seite Platz zu machen, wo die Seite sich aufldst,
um der Unabhéngigkeit des Satzes Platz zu machen, und der Satz, um der Unabhéngig-
keit des Wortes Platz zu machen. In der gegenwirtigen Literatur gibt es im Uberfluss Bei-
spiele, die diese fruchtbare Wahrheit vor Augen fiihren.*

Die Rede von einem >Stil der Dekadenz« meint hier eine Autonomisierung des
sprachlichen Materials. Die Leistung von Bourget besteht in der Verkniipfung
von Décadence als dsthetischem Begriff und als Konzept kulturkritischer Mo-
derne-Deutung. Bourget kann nicht nur als zentraler Theoretiker der Décadence
gelten, sondern besitzt auch als »Vermittler des Décadence-Begriffs nach
Deutschland«?! groBe literaturgeschichtliche Bedeutung. Es war vor allem
Nietzsche, in dessen Werk das >Echo« von Bourgets Décadence-Theorie wider-
hallte. Nietzsche gilt daher als »Diskursivitdtsbegriinder der Décadence im
deutschsprachigen Raum«?2 Berithmtheit hat jene Décadence-Definition er-
langt, die er in der letzten von ihm selbst verdffentlichten Schrift, Der Fall
Wagner (1888), entwickelt:

Womit kennzeichnet sich jede litterarische décadence? Damit, dass das Leben nicht mehr
im Ganzen wohnt. Das Wort wird souverain und springt aus dem Satz hinaus, der Satz
greift {iber und verdunkelt den Sinn der Seite, die Seite gewinnt Leben auf Unkosten des

18 Zum Zusammenhang von Degenerations- und Décadence-Diskurs vgl. ebd., S. 179-182.
19 Ebd., S. 181.

20 Bourget: Théorie de la décadence (s. Anm. 14), S. 257.

21 Kafitz: Décadence in Deutschland (s. Anm. 8), S. 47.

22 Ebd., S. 66.



Moderne als Décadence = 435

Ganzen - das Ganze ist kein Ganzes mehr. Aber das ist das Gleichniss fiir jeden Stil der
décadence: jedes Mal Anarchie der Atome, [...] >Freiheit des Individuums«, moralisch ge-
redet, — zu einer politischen Theorie erweitert >gleiche Rechte fiir Alle«. Das Leben [...] in
die kleinsten Gebilde zuriickgedringt, der Rest arm an Leben. [...] Das Ganze lebt iiber-
haupt nicht mehr: es ist zusammengesetzt, gerechnet, kiinstlich, ein Artefakt.?

Die Anleihen, die Nietzsche bei Bourget nimmt, sind offensichtlich: Er adaptiert
nicht nur dessen Uberlegungen zum »>Stil der Décadence« als Emanzipation der
Ausdrucksseite von Kunstwerken, sondern erweitert den Décadence-Begriff
dhnlich wie Bourget. Dekadent sind neben einem Stil, der auf der Autonomisie-
rung des kiinstlerischen Materials basiert, auch zentrale Entwicklungen sozialer
Modernisierung wie die allmdhliche Durchsetzung des Rechtes auf Gleichheit vor
dem Gesetz. Nietzsche gilt die aus der Aufklarung und Franz6sischen Revolu-
tion stammende Gleichheitsidee als Indiz fiir einen pathologischen Grundzug
der Moderne, fiir ihre Dekadenz, wie er auch an anderer Stelle ausfiihrt:%* »Der
Kampf um gleiche Rechte ist sogar ein Symptom von Krankheit: jeder Arzt
weiss das.«?”> Auch bei Nietzsche umschreibt der Décadence-Begriff demnach
Aspekte sozialer Ausdifferenzierung — das >Leben<« wohnt nicht mehr im >Gan-
zen« —, die jedoch mit negativer Wertung versehen, als Verlust kérperlicher
Vitalitat, als >verarmtes< Leben gedeutet werden. Décadence wird bei Bourget
und Nietzsche, so kann man resiimieren, zur geschichtsphilosophisch-biolo-
gisch-dsthetischen Diskursschnittstelle.

Die Jahrhundertwende-Forschung hat aus der Décadence-Idee, wie sie etwa
bei Bourget und Nietzsche begrifflich artikuliert wird, ein Arsenal zusammen-
hangender Décadence-Motive abgeleitet, mittels derer diese Idee Eingang in die
Literatur des Fin de siécle findet:*® Ein Motiv literarischer Décadence ist etwa

23 Friedrich Nietzsche: Der Fall Wagner. Ein Musikanten-Problem. In: Friedrich Nietzsche:
Sdmtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Banden. Hg. von Giorgio Colli, Mazzino Mon-
tinari. Miinchen 1999, Bd. 6, S. 9-53, hier S. 27.

24 Vgl. Andreas Urs Sommer: Kommentar zu Nietzsches Der Fall Wagner, G6tzen-Ddmmerung
(= Historischer und kritischer Kommentar zu Friedrich Nietzsches Werken, Bd. 6.1). Berlin,
Boston 2012, S. 110.

25 Friedrich Nietzsche: Ecce homo. Wie man wird, was man ist. In: Nietzsche: Samtliche
Werke (s. Anm. 23), Bd. 6, S. 255-374, hier S. 306.

26 Genau genommen lassen sich in der Germanistik zwei gegensétzliche Auffassungen zum
Phdnomen >Décadence« unterscheiden: In den Arbeiten von Wolfdietrich Rasch oder Dieter
Borchmeyer etwa wird Décadence primadr als Inhaltsphdnomen von Literatur verstanden, das
sich anhand spezifischer Décadence-Motive manifestiert: vgl. Rasch: Die literarische Déca-
dence um 1900 (s. Anm. 9), S. 38-133; Borchmeyer: Décadence (s. Anm. 5). - Dagegen hat
Gotthart Wunberg ein Verstdndnis von Décadence als Formverfahren zu etablieren versucht,
das sich an der Rede von einem >Stil der Décadence« orientiert: »Die Bezeichnung >Déca-



436 —— Matthias Léwe

die Thematisierung psychophysischen Krankseins. »[U]berfeine Nerven« (SW*
XXXII, 99), von denen Hofmannsthal spricht, sind ein Symptom dekadenter
Psychologie. Als deren Ursache gilt bei Bourget der moderne Meinungspluralis-
mus. Moderne Menschen zeichnen sich fiir ihn durch >Dilettantismus< aus. Ge-
meint ist damit eine »Geisteshaltung, [...] die uns den verschiedenen Gestalten
des Lebens von Fall zu Fall geneigt macht und uns dahin fiihrt, sich ihnen zu-
zuwenden, ohne sich allerdings einer ganz hinzugeben.«”® Diese Haltung wird
von Bourget sozialgeschichtlich erklart, als

notwendige Hervorbringung unserer gegenwartigen Gesellschaft. [...] Besteht nicht eine
Gesetzmafligkeit unserer Zeit darin, dass sich allseits die Ideen mischen und dass sich in

dencec« ist ein Mif3verstdndnis und falsch, wenn sie materialiter gemeint auf Inhalte tendiert.
[...] Décadence, kann man sagen, ist fiir die Literatur die Summe aller objektiven Unmdoglich-
keiten konsistenter, inhaltslogischer Darstellung.« (Gotthart Wunberg: Historismus, Lexemauto-
nomie und Fin de siécle. Zum Décadence-Begriff in der Literatur der Jahrhundertwende. In:
Ders.: Jahrhundertwende. Studien zur Literatur der Moderne. Zum 70. Geburtstag des Autors hg.
von Stephan Dietrich. Tiibingen 2001, S. 55-84, hier S. 77). Gemeint ist damit eine Literatur, die
ihre Artifizialitdt und Fragmentarizitédt ausstellt, das Partikulare akzentuiert oder mit intendierter
Unverstandlichkeit operiert, um sich dem Entwurf eines Gesamtsinns zu entziehen. Wunbergs
Schiiler Moritz Bafller hat dieses Verstdndnis von Décadence als Verfahren aufgegriffen und
damit jenen Strang moderner Literatur beschrieben, der mit den Mitteln der Fragmentierung, des
Anti-Realismus und der Unverstandlichkeit eine »asemantische Textur« zu erzeugen versucht,
die sich der Wirklichkeitsdarstellung verweigert und eine Autonomisierung des kiinstlerischen
Materials proklamiert (Moritz Baf3ler: Deutsche Erzéhlprosa 1850-1950: Eine Geschichte literari-
scher Verfahren. Berlin 2015, S. 173). Gegen ein moralisch leicht angreifbares Verstindnis von Dé-
cadence iiber inhaltliche Komponenten aus dem Themenfeld von Krankheit und Verfall dient die
Fokussierung auf Formverfahren bei Wunberg und Baf3ler einer Aufwertung der Décadence als
sprachartistischem Konzept. — Jedoch zeigen schon die Décadence-Definitionen von Bourget und
Nietzsche, dass die geschichtsphilosophisch-biologische Deutung von Moderne als Verfall und
die asthetischen Verfahren der Décadence semantisch eng miteinander verbunden sind: Autono-
misierung des Sprachmaterials, dsthetische Fragmentierung und Koharenzverweigerung implizie-
ren hiufig auch eine Deutung von Moderne als Auseinanderbrechen eines urspriinglichen (Sinn-)
Ganzen. Der schillernden Mehrdeutigkeit historischer Décadence-Semantik kann man meines
Erachtens daher nur Rechnung tragen, wenn man sie als geschichtsphilosophisch-biolo-
gisch-dsthetische Diskursschnittstelle, d. h. sowohl als Inhalts- wie als Formphdnomen auf-
fasst und als eine Weltanschauung im Zeichen des Verfalls.

27 Hugo von Hofmannsthal: Sdmtliche Werke. Kritische Ausgabe. Veranstaltet vom Freien
Deutschen Hochstift. Hg. von Anne Bohnenkamp [seit 2004]. Frankfurt a.M. 1975 ff. — Zitate
aus dieser Ausgabe werden kiinftig im Flief3text mit der Sigle SW sowie unter Angabe der
Bandnummer (mit rémischen Ziffern) und der Seitenzahl belegt.

28 Paul Bourget: Du dilettantisme. Hg. und iibersetzt von Rudolf Brandmeyer. In: Hofmanns-
thal-Jahrbuch 24 (2016), S. 133-151, hier S. 137.



Moderne als Décadence = 437

allen Kopfen der Widerstreit der von den verschiedenen Rassen entworfenen Vorstellun-
gen des Universums abspielt?*’

>Dilettantismus« ist also die Fahigkeit, sich anderen Standpunkten >von Fall zu
Fall« anzupassen, in Rollen zu handeln, ohne einen Standpunkt zu verabsolu-
tieren. Erwdahnt wird allerdings auch, welchen Preis der moderne >Dilettant<
dafiir bezahlen muss, namlich eine »Schwachung des moralischen Bewusst-
seins«’?, also ethischen Relativismus.

Zur Décadence-Idee gehdrt zudem skeptische Selbstbeobachtung, die Auf-
spaltung des Ichs in Beobachtungssubjekt und -objekt. Bourget hat dafiir den
Begriff des »Dédoublement<*! geprigt und Hofmannsthal spricht von der »un-
heimliche[n] Gabe der Selbstverdoppelung« (SW XXXII, 99) bei modernen Intel-
lektuellen. Diese Skepsis ist im Décadence-Diskurs ein ambivalentes Phdnomen:
Sie schafft ironisches Rollenbewusstsein, bedroht jedoch die Einheit des Ichs
und geht mit der Gefahr einher, alle festen Normen zu zergliedern. Hier liegt
auch die Schnittstelle zwischen dem Décadence-Diskurs und dem Deutungssys-
tem des Historismus: Der Décadent erscheint als Intellektueller mit gesteigertem
historischen Bewusstsein, mit einem analytischen, historisierenden und darum
relativierenden Blick auf die Wirklichkeit, der alles in seinem Gewordensein und
seiner Verdnderbarkeit sieht und zergliedert, der kein endgiiltig feststehendes
Vokabular mehr besitzt.>? Um 1900 wird die analytische, skeptische und historis-
tische Wahrnehmung des Décadents daher hdufig mit der mythologischen Ge-
stalt der Medusa in Zusammenhang gebracht, deren Blick alles Geschaute
versteinert und abtétet.>> Der analytische Blick des Décadents dhnelt dem ab-
tétenden Blick der Medusa, weil er Wahrheiten skeptisch hinterfragt und sich
primér auf das Gemacht- und Gewordensein sowie die Vergadnglichkeit aller
Werte fokussiert. Es ist der >entzaubernde« Blick einer postmetaphysischen Hal-

29 Bourget: Du dilettantisme (s. Anm. 28), S. 143.

30 Ebd., S. 151.

31 Vgl. Alexander Michael Fischer: Dédoublement. Wahrnehmungsstruktur und ironisches Er-
zdhlverfahren der Décadence (Huysmans, Wilde, Hofmannsthal, H. Mann). Wiirzburg 2010.

32 Zum Historismus des 19. Jahrhunderts und zur Historismuskritik vgl. Herbert Schnadel-
bach: Philosophie in Deutschland 1831-1933. Frankfurt a.M. 1983, S. 51-87; zum Verhaltnis
von Historismus und literarischer Moderne vgl. Moritz Baf3ler, Christoph Brecht, Dirk Niefan-
ger, Gotthart Wunberg: Historismus und literarische Moderne. Mit einem Beitrag von Friedrich
Dethlefs. Tiibingen 1996.

33 Vgl. etwa die Analyse des Medusa-Motivs im Werk Hofmannsthals bei Ethel Matala de
Mazza: Dichtung als Schau-Spiel. Zur Poetologie des jungen Hugo von Hofmannsthal. Frank-
furt a.M. u. a. 1995, S. 125-133; zum Medusa-Motiv im europdischen Asthetizismus insgesamt
vgl. die dltere Studie von Ralph-Rainer Wuthenow: Muse, Maske, Meduse. Europdischer Asthe-
tizismus. Frankfurt a.M. 1978.



438 —— Matthias Lowe

tung, die der Décadent an den Tag legt und die im Décadence-Diskurs mit einer
Bildlichkeit versteinernden »Abt6tens«< von slebendigem« Sinn umschrieben wird.
In motivischer Hinsicht begegnet man in Texten der literarischen Décadence daher
auch einer Hochschitzung der Kiinstlichkeit und es besteht zudem ein enger
»Zusammenhang von totaler Naturfeindschaft und Ablehnung der Fortpflan-
zung«**. Dies kann entweder mit Schopenhauer entlehnten Askese-Idealen bzw.
einer »Verneinung« naturhafter Lebenstriebe einhergehen oder mit der Darstellung
spezifischer »Formen dekadenter Erotik«®”: Fliichtige, selbstzweckhafte erotische
Bindungen und haufiger Partnerwechsel — wie in Arthur Schnitzlers Reigen —, In-
zest oder das Begehren einer unerreichbaren Femme fatale. Gemeinsamer Flucht-
punkt all dieser Formen dekadenter Erotik ist »die Entwertung der auf Dauer
angelegten biologischen Funktion der Liebe im Zeugen und Gebéren. «*®

Eine weitere Konsequenz dieses dekadenten Wahrheitsagnostizismus ist
das Motiv des »geldhmten Willen[s]« (SW XXXII, 99), der Unfidhigkeit zum T&-
tigsein: »Ich kann nichts wollen«*, klagt der junge Hanno in Thomas Manns
Buddenbrooks. Der analytische Blick auf die Nichtigkeit der Realitdt erzeugt
beim Décadent >hamletischen< Ekel vor dem Téatigsein, denn er durchschaut
alle Handlungsziele als triigerische Illusion. Es ist Nietzsche, der diesen Zusam-
menhang prazise beschrieben hat: Bei Décadents wie Hamlet entsteht aus »zu
viel Reflexion«®® eine »asketische, willenverneinende Stimmung«®. Sie »haben
einmal einen wahren Blick in das Wesen der Dinge gethan, sie haben erkannt,
und es ekelt sie zu handeln; [...] Die Erkenntniss todtet das Handeln, zum Han-
deln gehort das Umschleiertsein durch die Illusion«“®. Hamlet galt um 1900
daher als Ikone dekadenter Lebenshaltung.

Die Semantik der Décadence geht auch mit einem ausgepragten Exklusivitats-
habitus einher, mit dem Wissen um die uniiberbriickbare Differenz zwischen dem
Décadent und der vermeintlich naiven, gesunden Mehrheitsgesellschaft. Hof-
mannsthal etwa behauptet, dass zur Décadence nur »zwei- bis dreitausend
Menschen« (SW XXXII, 100) zdhlen, die »in den grofien europdischen Stadten
verstreut« (SW XXXII, 100) leben. Die dekadente Absage an Ganzheitsideen ermo-

34 Rasch: Die literarische Décadence um 1900 (s. Anm. 9), S. 52.

35 Ebd., S. 67-74.

36 Ebd,, S. 68.

37 Thomas Mann: Grofe kommentierte Frankfurter Ausgabe. Werke — Briefe — Tagebiicher.
Bd. 1.1: Buddenbrooks. Verfall einer Familie. Hg. von Eckhard Heftrich. Frankfurt am Main
2002, S. 819.

38 Friedrich Nietzsche: Die Geburt der Tragddie. In: Nietzsche: Sdmtliche Werke (s. Anm. 23),
Bd. 1, S. 9-156, hier S. 57.

39 Nietzsche: Die Geburt der Tragédie (s. Anm. 38), S. 56.

40 Ebd., S. 56f.



Moderne als Décadence —— 439

glicht aber zugleich eine »auflerordentliche Steigerung der Sensibilitit, d[ie]
Empfanglichkeit fiir seltene kiinstlerische Werte und Nuancen, fiir Reize und
Feinheiten«*'. Diese erhéhte Sensibilitit ist wiederum zentrale Quelle fiir den
»Stil der Décadence«, der das kiinstlerische Material gegeniiber Vorstellungen
eines ideellen >Werkganzen« aufwertet.

Die Forschung hat all diese literarischen Motive, die sicham Ende des 19. Jahr-
hunderts um das Décadence-Konzept anlagern, minutits rekonstruiert, dabei aber
zumeist die Frage vernachldssigt, wie all diese Teilaspekte zusammenhangen. Ich
meine, dass das Grundmotiv von Décadence als Weltanschauungsidee und &dsthe-
tischer Formation in einer Anzeige von Ganzheitsverlust besteht. Als Fluchtpunkt
all der genannten Motive erweist sich die Auseinandersetzung mit einem spatzeit-
lichen Zustand, bei dem das >Leben« nicht mehr im >Ganzen< wohnt, und dies be-
zieht sich offenkundig auch auf soziale Modernisierungsprozesse, wie an den
Décadence-Definitionen von Bourget und Nietzsche deutlich wird. Annette Simo-
nis hat passend dazu gezeigt, dass die Décadence-Idee auch als »Ausdruck und
Reflexionsphanomen von funktionaler Ausdifferenzierung«** zu verstehen ist. Bei
Simonis leitet sich diese These aus der Beobachtung ab, dass das décadence-typi-
sche Interesse an auseinanderbrechender Ganzheit und pluraler Identitdt um
1900 gerade von Akteuren der neu entstehenden Kulturwissenschaften und der
frithen Soziologie wie Georg Simmel, Max Weber und Ernst Cassirer aufgegriffen
und produktiv weiterentwickelt wurde, auch weil sie zum Teil mit Vertretern einer
Décadence-Asthetik wie Stefan George in Kontakt standen.** Auch Caroline Pross
hat darauf verwiesen, dass im Diskurs der Décadence die

wenig spater als >klassisch«< kanonisierte[n] Modernebefunde wie Kontingenz und Wer-
den, Differenzierung und Fragmentarisierung oder die Selbstbeziiglichkeit symbolischer
Ordnungen und Formen ein erstes Mal diskursiviert und so iiberhaupt erst in den Bereich
des Denkbaren und Sagbaren geriickt werden.**

Diese Thesen von Simonis und Pross sind duflerst bedenkenswert, aber auch er-
ganzungsbediirftig: Ausdifferenzierungsprozesse, so meine ich, werden durch
das Décadence-Konzept zwar reflektiert, aber mit wertender Farbung. Die de-
kadente Akzentuierung des Partikuldren gegeniiber dem Ganzen enthélt zwar
durchaus Komponenten, die als Beschreibung von Differenzierungserfahrungen

41 Rasch: Die literarische Décadence um 1900 (s. Anm. 9), S. 62.

42 Annette Simonis: Literarischer Asthetizismus. Theorie der arabesken und hermetischen
Kommunikation der Moderne. Tiibingen 2000, S. 1.

43 Vgl. Simonis: Literarischer Asthetizismus (s. Anm. 42), S. 379-471.

44 Caroline Pross: Dekadenz. Studien zu einer groflen Erzahlung der frithen Moderne. Géttin-
gen 2013, S. 11.



440 —— Matthias Lowe

zu verstehen sind. Dieser Beschreibungsaspekt ist im Décadence-Konzept aber
durch einen Wertungsindex {iberformt, weil Ausdifferenzierung im Modus der
Décadence als Verfall und Auseinanderbrechen wahrgenommen wird und weil
die moderne Gesellschaft sowie das moderne Individuum damit an der normati-
ven Idee eines urspriinglichen >Ganzen« gemessen werden. Eine positive oder
negative Einstellung zur Décadence macht sich um 1900 nicht daran fest, ob die
moderne Gesellschaft tatsdchlich als auseinanderbrechendes Ganzes angemes-
sen beschrieben sei — das bleibt weitgehend unzweifelhaft —, sondern lediglich
an der Frage, wie man sich gegeniiber diesem Vorgang des Auseinanderbre-
chens verhdlt: ablehnend oder bejahend. Décadence ist daher nur als >dichter
Begriff<** zu verstehen, in dem beschreibende und wertende Aspekte unaufls-
bar verschmelzen.

2 »Wir schauen unserem Leben zu«:
Hofmannsthals Décadence

Wie kommt man von der Décadence-Idee zur Literaturgeschichte, zu Hof-
mannsthal? Indem man fragt, wie dieser Autor Décadence als wertende Perspek-
tivierung des Sozialen literarisiert: Wird jener spatzeitliche Zustand der Moderne,
bei dem das >Leben« nicht mehr im >Ganzen« wohnt, affirmiert oder wird auf eine
Uberwindung der Décadence gehofft? Folgt man meinem Vorschlag und versteht
Décadence als Differenzierungssemantik, dann heif3t dies, dass die zeittypische
Sehnsucht nach einer Uberwindung der Décadence auch auf eine Aufhebung von
Ausdifferenzierung zielt. Jahrhundertwendliche Décadence-Kritik reagiert dem-
nach nicht nur auf dsthetizistische Kunst, sondern implizit oder explizit auch auf
den modernen Meinungspluralismus, auf die Ausdifferenzierung konkurrieren-
der Wertsphiren, die durch eine >Uberwindung der Décadence¢, mittels einer
»Aufhebungssemantik«*® riickgingig gemacht werden soll. Eine besonders pro-

45 Im Anschluss an Bernard Williams bezeichnet man mit dem Terminus >dichter Begriff<
(>thick concept<) in der Philosophie das unaufléshare Verwoben-Sein von deskriptiven und
normativen Aspekten in einem Ausdruck, der sich deshalb weder als reine Beschreibung noch
als reine Wertung auffassen ldsst, sondern nur als »union of fact and value« (Bernard Wil-
liams: Ethics and the Limits of Philosophy. Cambridge, Massachusetts 1985, S. 129). Das trifft
genau auf das historische Décadence-Konzept zu, das einerseits Modernisierungsprozesse der
Ausdifferenzierung beschreibt, diese aber andererseits mit Wertungsindizes wie denen des
Verfalls, der Krankheit oder des Auseinanderbrechens versieht.

46 Gerhard Plumpe: Epochen moderner Literatur. Ein systemtheoretischer Entwurf. Opladen
1995, S. 63.



Moderne als Décadence —— 441

minente >Aufhebungssemantik, die im gesamten frithen 20. Jahrhundert kur-
siert, ist die Semantik des gesunden, allverbindenden >Lebens¢, in das man aus
der krankmachenden Décadence der Moderne zuriickkehrt. Die enormen Presti-
gegewinne, die das Konzept des allverbindenden >Lebens« bei Intellektuellen um
1900 erzielt, machen deutlich, dass damit vor allem eine »Suche nach Ganz-
heit«”” gestillt, das Leiden an einer als dekadent wahrgenommenen, >auseinan-
derbrechenden< Moderne beseitigt werden soll.*®

Der Begriff des >Lebens< hat um 1900 verschiedene Urspriinge: Bei Nietz-
sche, Bergson, Dilthey oder Simmel sind damit je andere Dinge gemeint.*’ Zwei
Aspekte scheinen aber fiir alle diese Konzepte zentral: Erstens hat sLeben< um
1900 die diskursive Funktion, »fiir das Ganze stehen zu konnen«°. >Lebenc«
stellt eine >Aufhebungssemantik< zur Verfiigung, mithilfe derer sich Ausdiffe-
renzierungs- und Pluralisierungserfahrungen als >dekadenter« Verlust einer »ei-
gentlichen« Ganzheit stigmatisieren und zugleich als reversibel imaginieren
lassen. Ein zweites zentrales Charakteristikum des Lebenspathos liegt in seiner
»vehementen Diesseitigkeit«’!. Das Lebenspathos ist entschieden immanenz-
philosophisch: »Vom Leben pathetisch sprechen, das bedeutet, in ihm selbst
seinen einzigen Sinn sehen, keine Sinngebung des Daseins anzunehmen, die
von irgendeiner Instanz au8erhalb des Lebens selbst ausgehen kénnte.«*

47 Zur>Suche nach Ganzheit« bei Intellektuellen des Fin de siécle vgl. Anne Harrington: Die
Suche nach Ganzheit. Die Geschichte biologisch-psychologischer Ganzheitslehren: Vom Kai-
serreich bis zur New-Age-Bewegung. Aus dem Englischen iibersetzt von Susanne Klockmann.
Reinbek 2002, insb. S. 63-73.

48 Angela Sendlinger hat besonders prazise umrissen, inwiefern sich das Konzept der Déca-
dence ex negativo auf den Begriff des >Lebens« bezieht: »[S]o sehr die [...] dekadente Lebens-
haltung bejaht und als dsthetisch reizvoll betrachtet wird, so sehr besteht gleichzeitig ein
Leiden unter dieser Existenzform, ein Drang nach Uberwindung der Décadence und eine po-
sitive Orientierung an verlorenen Werten. Diese Werte verdichten sich im Begriff des Lebens,
der damit gerade auch fiir die Décadence zum Zentralbegriff wird. Das Streben aus der Posi-
tion der Schwache und Isolation heraus, der Wunsch nach Entgrenzung der Individualitat,
nach Lebenssteigerung und schliellich nach einer Einheit mit dem Leben wird daher kenn-
zeichnend fiir die Décadence« (Angela Sendlinger: Lebenspathos und Décadence um 1900.
Studien zur Dialektik der Décadence und der Lebensphilosophie am Beispiel Eduard von
Keyserlings und Georg Simmels. Frankfurt a.M. 1994, S. 4f.).

49 Vgl. Schnédelbach: Philosophie in Deutschland 1831-1933 (s. Anm. 32), S. 172-196.

50 Ajouri: Literatur um 1900 (s. Anm. 15), S. 76.

51 Wolfdietrich Rasch: Aspekte der deutschen Literatur um 1900 [1967 zuerst erschienen]. In:
Deutsche Literatur der Jahrhundertwende. Hg. von Viktor Zmega¢. Knigstein im Taunus 1981,
S. 18-48, hier S. 29.

52 Rasch: Aspekte der deutschen Literatur (s. Anm. 51), S. 29.



442 —— Matthias Lowe

Mit diesen Funktionen wird der Lebensbegriff auch beim jungen Hof-
mannsthal gebraucht. >Leben< avanciert bei ihm zum »Metaphysik-Ersatz«>>,
zum »sikular gewordene[n] Absolutum«®*, zur »Sinnstiftungsvokabel, mit der
man [...] die normative Funktion der >alten< dualistischen Kategorien >Gottc,
»Geist< oder >Ratio« ersetzt.«>> Dort, wo Hofmannsthal sich philosophisch du-
Bert, ist erin erster Linie als Lebensphilosoph zu verstehen, das haben Monika
Fick und Wolfgang Riedel gezeigt.”® Unter >Leben« versteht er keine transzen-
dente Instanz, sondern eine monistische Idee, die auf Uberwindung des Dua-
lismus zwischen Transzendenz und Immanenz zielt. >Gott¢, so zeigt eine Notiz
aus dem Jahr 1895, bezeichnet bei ihm nichts Jenseitiges, sondern »die Welt«
(SW XXXVIII, 325) selbst.”” Ein besonders drastisches monistisches Bekennt-
nis, das bei Fick und Riedel nicht erwdhnt wird, findet sich in einem Aufsatz
Hofmannsthals iiber den Roman Der begrabene Gott (1905) von Hermann
Stehr:

Wer umgrenzt einen Menschen? Denn eines Menschen Wesen und eines Menschen Leib,
wo ist die Grenze? Eines Menschen Leib und der Natur Weben und Leben, wo ist die
Grenze? Eines Menschen Reden, Denken, Fiihlen, und der anderen Menschen Reden,
Denken, Fiihlen, wo ist die Grenze? Ein Mensch und ein Gott, wo ist die Grenze? Alle
Grenzen verwischt.”® (SW XXXIII, 69)

Hofmannsthals Vorstellung von einem immanenten Monismus des >Lebens< be-
zieht sich also auf die Idee einer »All-Einheit« auf mehreren Ebenen, auf eine
Einheit von Transzendenz und Immanenz, von Bewusstsein und Kérper, Den-

53 Monika Fick: Sinnenwelt und Weltseele. Der psychophysische Monismus in der Literatur
der Jahrhundertwende. Tiibingen 1993, S. 8.

54 Wolfgang Braungart: Asthetische Religiositit oder religitse Asthetik? Einfiihrende Ubetle-
gungen zu Hofmannsthal, Rilke und George und zu Rudolf Ottos Asthetik des Heiligen. In:
Asthetische und religiése Erfahrungen der Jahrhundertwenden. Bd. 2: um 1900. Hg. von Wolf-
gang Braungart, Gotthard Fuchs, Manfred Koch. Paderborn u. a. 1998, S. 15-29, hier S. 17.

55 Jens Ole Schneider: >Lebenc als sdkulare Ersatzreligion? Monistischer Weltdeutungsan-
spruch und perspektivisches Sprechen in Hugo von Hofmannsthals Briefen des Zuriickgekehr-
ten. In: Religion und Literatur im 20. und 21. Jahrhundert. Motive, Sprechweise, Medien. Hg.
von Tim Lorke, Robert Walter-Jochum. G6ttingen 2015, S. 255-275, hier S. 256.

56 Vgl. Fick: Sinnenwelt und Weltseele (s. Anm. 53), S. 335-353; Wolfgang Riedel: Homo Na-
tura. Literarische Anthropologie um 1900. Studienausgabe. Wiirzburg 2011 (zuerst 1996),
S. 36-46.

57 Zitiert nach Fick: Sinnenwelt und Weltseele (s. Anm. 53), S. 349.

58 Zu den monistischen Tendenzen bei Hermann Stehr, von denen sich Hofmannsthals eu-
phorische Rezension offenbar anstecken lief3, vgl. Horst Thomé: Autonomes Ich und >Inneres
Ausland«. Studien {iber Realismus, Tiefenpsychologie und Psychiatrie in deutschen Erzédhltex-
ten (1848-1914). Tiibingen 1993, S. 256-273.



Moderne als Décadence = 443

ken und Handeln, von Ich und Welt, von Vergangenheit und Gegenwart. Benja-
min Specht hat daher gezeigt, dass »Hofmannsthals >Lebenc [...] nicht dasselbe
wie Nietzsches >Willen«« meint, sondern »[s]eine Vorstellung liegt weit ndher
an dem Konzept von Wilhelm Dilthey, dessen Werk Hofmannsthal nachweislich
wihrend seines Philologie-Studiums rezipiert hat«.>® >Leben« bezeichnet bei
Dilthey »die vorgdngige Totalitat der physischen und psychischen Beziige des
Menschen«®®, dieser Begriff fungiert bei ihm als »Ausdruck eines rein imma-
nenten Zusammenspiels der Phinomene«®', das im Modus des >Erlebens«
schopferisch-rezeptiv erfahren wird. Das Konzept des >Erlebnisses< wiederum

stellt Dilthey dezidiert den iiberkommenen Dualismen der Erkenntnistheorie und Asthetik —
Subjekt und Objekt, Welt und Bewusstsein, Wahrnehmen und Empfinden, Form und
Inhalt, etc. — entgegen und behauptet eine elementare Einheit von innerer und duflerer
Erfahrung.®?

Trotz Hofmannsthals unleugbarer Ndhe zu solchen monistisch-lebensphiloso-
phischen Ideologemen lasst sich dieser Autor dennoch nicht als Reprasentant
einer literarischen Lebensreform verstehen. Der Begriff des >Lebens< fungiert
bei Hofmannsthal zwar als Vokabel, die durchaus die Funktion der Religion als
oberstes Sinnmonopol ersetzen soll. Dennoch ist eines der zentralen Themen
von Hofmannsthals Frithwerk nicht die Erfahrung des immanenten Lebens oder
das Aufgehoben-Sein im >Lebenc¢, sondern — im Gegenteil — gerade das Ausge-
schlossen-Sein des Individuums aus der All-Einheit des >Lebens«. Dies zeigt
sich vor allem in Hofmannsthals erstem Essay iiber Gabriele D’Annunzio, wo
die Distanz zum >Lebenc als Signum von Moderne verstanden wird: »Heute
scheinen zwei Dinge modern zu sein: die Analyse des Lebens und die Flucht
aus dem Leben« (SW XXXII, 100). Es geht Hofmannsthal dabei vor allem um
den inneren Zusammenhang dieser beiden Operationen: Die (skeptische) Ana-
lyse des >Lebens«< durch moderne Décadence-Intellektuelle fiihrt zum Verlust
der Lebensunmittelbarkeit, zum Verlust eines Glaubens an das >Leben« als me-
taphysischem Totalitdtsideologem, sprich: zur >Flucht aus dem Leben<. Hof-
mannsthals erster Essay iiber D’Annunzio gilt heute nicht zu Unrecht als einer
seiner besten, denn dem Autor gelingt es darin auf einpragsame Weise, die
postmetaphysische Verluststimmung der Jahrhundertwende in suggestiver
Prosa einzufangen:

59 Benjamin Specht: >Wurzel allen Denkens und Redens«. Die Metapher in Wissenschaft,
Weltanschauung, Poetik und Lyrik um 1900. Heidelberg 2017, S. 271.

60 Specht: Wurzel allen Denkens (s. Anm. 59), S. 236.

61 Ebd., S. 272.

62 Ebd., S. 235.



444 —— Matthias Lowe

Wir schauen unserem Leben zu; wir leeren den Pokal vorzeitig und bleiben doch unend-
lich durstig: denn [...] der Becher, den uns das Leben hinhilt, hat einen Sprung, und wéh-
rend uns der volle Trunk vielleicht berauscht hitte, muf3 ewig fehlen, was wahrend des
Trinkens unten rieselnd verloren geht; so empfinden wir im Besitz den Verlust, im Erle-
ben das stete Versaumen. Wir haben gleichsam keine Wurzeln im Leben und streichen,
hellsichtige und doch tagblinde Schatten, zwischen den Kindern des Lebens umher.
(SW XXXII, 99f.)

Mit Topoi wie Lebensflucht oder Lebensferne und mit Bildern wie dem auflen-
stehenden Zuschauer des Lebens, der gekappten Verwurzelung im Leben oder
dem undichten Lebens-Becher nimmt Hofmannsthal hier auf die Décadence-
Idee Bezug. Unverkennbar stellt sich Hofmannsthal mit seinem Essay iiber
D’Annunzio in jene Deutungstradition, die Décadence als Distanz zur metaphy-
sischen All-Einheit des >Lebens« und zugleich als wertende Beschreibung mo-
derner Ausdifferenzierungsprozesse versteht.®> In einer Notiz aus dem Jahr 1892
bringt er seinen Décadence-Begriff, wahrscheinlich unter dem Eindruck seiner
Bourget-Lektiire, besonders prazise auf den Punkt: »Decadenz: das Auseinander-
fallen des Ganzen; die Theile gliithen und leuchten, die Leidenschaften geniessen
sich. Die Anomalien setzen sich durch« (SW XXXVIII, 153). Der Gegensatz zwi-
schen der All-Einheit des >Lebens< und der Lebensferne der Décadence, zwischen
»Weltflucht und Lebensglaube«®, kann daher als vibrierende Grundspannung
verstanden werden, aus der die Themen und Motive von Hofmannsthals Friih-
werk im Wesentlichen hervorgehen. Mit dem Konzept der Décadence verbin-
den sich bei ihm vor allem Erfahrungen der Distanz, Kiinstlichkeit und
Substanzlosigkeit.

Plastisch zeigt sich dies in dem Vortrag Der Dichter und diese Zeit, den Hof-
mannsthal im Winter 1906 in verschiedenen deutschen Stadten hilt. Hier wer-
den zentrale Moderne-Erfahrungen artikuliert:*> Gegenwirtig lebe man in einer
Epoche, so Hofmannsthal, deren Wesen »Vieldeutigkeit und Unbestimmtheit«
(SW XXXIII, 132) sei. Die Moderne »kann nur auf Gleitendem ausruhen und ist
sich bewuf3t, daf} es Gleitendes ist, wo andere Generationen an das Feste glaub-
ten. Ein leiser chronischer Schwindel vibriert [daher] in ihr« (SW XXXIII, 132).
Moderne wird hier als vieldeutige Pluralitdt der Meinung beschrieben, der die
»Festigkeit« fehlt, weil alle Vokabulare und Wahrheitskonzepte zunehmend als

63 Zum Décadence-Verstandnis in Hofmannsthals Frithwerk vgl. Corinna Jager-Trees: Aspekte
der Dekadenz in Hofmannsthals Dramen und Erzdhlungen des Frithwerkes. Bern, Stuttgart
1988, S. 1-21.

64 Vgl. Christiane Barz: Weltflucht und Lebensglaube. Aspekte der Dekadenz in der skandina-
vischen und deutschen Literatur der Moderne um 1900. Leipzig, Berlin 2003.

65 Vgl. dazu auch Katharina Meiser: Fliehendes Begreifen. Hugo von Hofmannsthals Ausein-
andersetzung mit der Moderne. Heidelberg 2014, S. 141-162.



Moderne als Décadence = 445

verdnderbar wahrgenommen werden. In einem Brief an Marie Herzfeld spricht
Hofmannsthal 1893 explizit vom »Mangel eines Centrums, einer Weltanschau-
ung, die tragt und formt«®®. Mit dem Konzept der Décadence, dem >Auseinan-
derfallen des Ganzen¢, verbinden sich also bei Hofmannsthal keineswegs nur
wahrnehmungspsychologische oder stilistisch-dsthetische Aspekte, sondern
auch Aussagen zu gesellschaftlicher Modernisierung, zum Prozess sozialer Aus-
differenzierung, der als Verlust eines >Centrums« erlebt wird. Besonders deut-
lich zeigt sich dies in einem spdteren Text Hofmannsthals, in seinem Aufsatz
Grillparzers politisches Vermdchtnis (1915). Hier wird explizit {iber soziokultu-
relle Entwicklungen gesprochen, die man als Ausdifferenzierung autonomer ge-
sellschaftlicher Teilbereiche wie Wirtschaft und Politik beschreiben kdnnte.
Hofmannsthal versucht diese Entwicklung bezeichnenderweise mithilfe einer
dsthetischen Kategorie zu fassen, mit der aus dem Décadence-Diskurs stam-
menden Formel U’art pour l‘art, die er metaphorisch auf auf3erdsthetische Pha-
nomene iibertragt:

Man spricht nicht selten von einer gewissen Kunstgesinnung, wofiir L’art pour ’art das
Schlagwort ist und die man mit lebhaftem Unmut ablehnt, ohne sich immer ganz klar zu
sein, was darunter zu verstehen ist; aber man darf nicht vergessen, daf3 eine dhnliche Ge-
sinnung auf allen Lebensgebieten sich beobachten lief3e, iiberall gleich unerfreulich: der
Witz um des Witzes willen, das Geschaft um des Geschaftes willen, das Faktiose um des
Faktiosen willen, die Deklamation um der Deklamation willen. Es gibt ein gewisses L’art
pour I’art der Politik, das viele Ubel verschuldet hat [...]. (SW XXXIV, 156)

Modernisierung wird hier mithilfe von Décadence-Semantik gedeutet, als Auto-
nomisierung gesellschaftlicher Teilbereiche zu Wertsphdren mit je eigenem lart
pour l‘art. Hofmannsthal nimmt diesen Prozess eher unter negativen Vorzei-
chen wabhr, als etwas >Unerfreuliches«. Auch im Vortrag Der Dichter und diese
Zeit wird die >Vieldeutigkeit und Unbestimmtheit< der Moderne als Zustand er-
lebt, der >Schwindel« verursacht und mit erheblichen Risiken verkniipft ist. Ver-
bunden ist Modernisierung in diesem Vortrag vor allem mit der Gefahr radikaler
Exklusion: In einer funktional differenzierten Gesellschaft, die zwischen Indivi-
duum und sozialer Rolle unterscheidet, verliert Identitdat ihren Selbstver-
standlichkeitsstatus, kann nicht wie in vormodernen Gesellschaften durch
die Zugehorigkeit zu einem Stand oder einer Familie bestimmt werden. Statt-
dessen wird das »Aussinnen der individuellen Identitit«®” zu einer Aufgabe,
die jeder privat fiir sich selbst 16sen muss. Damit einher geht das Risiko eines

66 Hugo von Hofmannsthal: Briefe an Marie Herzfeld. Hg. von Horst Weber. Heidelberg 1967,
S. 36.

67 Horst Thomé: Das Ich und seine Tat. Uberlegungen zum Verhiltnis von Psychologie, As-
thetik und Gesellschaft im Drama der Jahrhundertwende. In: Karl Richter, Jérg Schonert, Mi-



446 —— Matthias Lowe

volligen Scheiterns der selbstverantworteten Identitdatssuche. Genau dariiber
wird in Hofmannsthals Vortrag gesprochen: Hier ist es der Typus des Dichters, an
dem sich diese Gefahr besonders radikal zeigt: »So ist der Dichter da, wo er nicht
da zu sein scheint, und ist immer an einer anderen Stelle als er vermeint wird. Selt-
sam wohnt er im Haus der Zeit, unter der Stiege, wo alle an ihm voriiber miissen
und keiner ihn achtet« (SW XXXIII, 136f.). Der Dichter sei »ohne Amt in diesem
Haus, ohne Dienst, ohne Recht, ohne Pflicht, als nur zu lungern und zu liegen«
(SW XXXIII, 137). Der Dichter ist der paradigmatische Décadent, an dem sich die
Herausforderung moderner Identitatsfindung besonders drastisch zeigt.

Was Hofmannsthals Werk also besonders auszeichnet, ist die Tatsache,
dass er zwar an Moderne-Deutungen des Décadence-Diskurses partizipiert und
Ausdifferenzierungsprozesse sowie die Herausforderung moderner Identitéts-
findung eher negativ wahrnimmt. Aber dennoch suchen seine Texte nicht den
schnellen Ausweg aus dieser Problemlage, sie bringen keine neuen Ganzheits-
Ideologeme wie das sLeben« zu unmittelbarer Anschauung: Im Frithwerk wird
gerade nicht gezeigt, wie eine >Uberwindung der Décadence¢, wie eine ins
»Lebenc< integrierte Existenzform aussehen konnte. >Leben« dient vielmehr als
immer wieder neu aufgerufener Grenzbegriff fiir eine monistische All-Einheit
und Differenzlosigkeit, die sich jeder Reprédsentation entzieht. Gerade Hof-
mannsthals Friihwerk ist daher durch eine charakteristische Spannung ge-
pragt: Die immanente All-Einheit des >Lebens« fungiert zwar als zentraler
Sehnsuchtstopos, zugleich vermitteln seine Texte ihren Lesern aber auch ein
deutliches Bewusstsein von der Unmdéglichkeit, das sich immer wieder entzie-
hende >Leben« zu positivieren. Diesen priagenden Grundtenor seines Friih-
werks zeigt plastisch das nachgelassene Gedicht Als sich das Gewitter
zertheilte (um 1890). Hier ist von der Erwartung eines reinigenden Gewitters
die Rede, das jedoch vorbeizieht, ohne sich zu entladen:

Sollt ein Gewitter kommen

Wir haben s wohl gefiihlt

Das hétt uns den Zweifel genommen
Das Misstrau’n weggespiilt.

Die Wolken sind verschwommen

Die Luft bleibt schwiil und triib

Der Sturm ist nicht gekommen

Und Zweifel, Misstraun blieb.
(Sw1i, 32)

chael Titzmann (Hg.): Die Literatur und die Wissenschaften 1770-1930. Walter Miiller-Seidel
zum 75. Geburtstag. Stuttgart 1997, S. 323-353, hier S. 325.



Moderne als Décadence = 447

Artikuliert wird hier die Sehnsucht nach einem >gewitterhaften< Durchbruch
zum >Lebens, nach einer Uberwindung der skeptischen Décadence, die aber
nicht stattfindet, weil das >Leben« zugleich als etwas Unerkennbares gilt, zu
dem man nicht durchbrechen kann, das sich dem Zugriff des Ichs entzieht. 1893
schreibt Hofmannsthal an Marie Herzfeld:

Ich bin alles Feinen, Siibtilen, Zerfaserten, Impressionistischen, Psychologischen recht
miide und warte, dal mir die naiven Freuden des Lebens wie Tannenzapfen derb und
duftend von den Baumen herunterfallen. Leider Gottes ist der Baum des Lebens unge-
heuer headstrong und 14ft sich nicht schiitteln.®®

Es ist diese Spannung zwischen der Sehnsucht nach einer Uberwindung der Dé-
cadence und dem gleichzeitigen Bewusstsein von deren Uniiberwindbarkeit,
dem sich wohl der besondere dsthetische Reiz von Hofmannsthals Frithwerk
verdankt.

3 »Wer denkt bei Elektra an Hamlet!« —
Hofmannsthals Elektra und die Décadence

1903 gelang Hofmannsthal mit dem Einakter Elektra (1903) der Durchbruch als
Theaterautor. Der Schluss dieses Dramas gilt in der Forschung mitunter als
Beleg dafiir, dass Hofmannsthal die Décadence seines Frithwerks zu Beginn des
20. Jahrhunderts iiberwinde (vgl. Abschnitt 4). Demgegeniiber soll im Folgen-
den gezeigt werden, inwiefern die Décadence-Idee auch fiir dieses Drama als
ein zentraler Kontext verstanden werden kann, der sich in der Gestaltung von
Handlung und Figuren manifestiert.

Textvorlage von Hofmannsthals Antikendrama ist die Sophokleische Trago-
die Elektra. Bei Sophokles ist der Mythos als figurales Deutungssystem weitge-
hend intakt: Die Figuren auflern keinen Zweifel an ihrer Einbettung in eine
Wirklichkeit, die von Gottheiten garantiert wird. Statt Skepsis gegeniiber dem
mythischen Denken steht eher die Frage nach der addquaten Handhabe des
Mythos im Zentrum von Sophokles’ Tragddie. Dargestellt wird, dass fanatische
Figureninteressen jene Ordnung gefahrden kdnnen, die sich dem mythischen
Denken verdankt.®® Aber selbst in den Auswiichsen des figuralen Fanatismus

68 Hofmannsthal: Briefe an Marie Herzfeld (s. Anm. 66), S. 37.

69 Vgl. Markus Janka: »Muttermord und gute Laune« oder Die unheile Welt der Vergeltungs-
spirale. In: Sophokles: Elektra (Griechisch/Deutsch). Ubersetzt und hg. von Kurt Steinmann
(mit einem Nachwort von Markus Janka). Stuttgart 2013, S. 167-196, hier S. 193.



448 —— Matthias Lowe

zeigt sich, so der Altphilologe Markus Janka, »dass alle dramatis personae, ob
Schurken oder Helden, intersubjektiv die Giiltigkeit der durch Zeus symbolisier-
ten gerechten Ordnung bestitigen.«’® Von einer solchen grundsatzlichen In-
taktheit und Giiltigkeit des mythischen Denkens kann in Hofmannsthals freier
Bearbeitung der sophokleischen Elektra keine Rede mehr sein. Stattdessen sind
die Gotter hier nur als vage Ahnung der Figuren prasent. Werner Frick hat
daher von einer »Enttheologisierung« des Geschehens«’! bei Hofmannsthal ge-
sprochen. In keinem einzigen Blankvers dieses Dramas wird eine Gottheit der
griechischen Mythologie namentlich benannt. So artikuliert etwa Orest nur ein-
mal die vage Ahnung einer goéttlichen Sendung, aber ohne seinen Auftraggeber
benennen zu kénnen: »Ich weif} nicht, wie die Gotter sind. Ich weif3 nur: / sie
haben diese Tat mir auferlegt, / und sie verwerfen mich, wofern ich schaudre«
(SW VII, 103). Symptomatisch fiir diesen Geltungsverlust, den das Deutungssys-
tem des Mythos in Hofmannsthals Textwelt erleidet, ist auch das verloren ge-
gangene religionspraktische Wissen Klytdmnestras, wie Juliane Vogel gezeigt
hat: Hofmannsthals Klytamnestra kennt »die heilungsversprechenden Formen
des richtigen Opferns nicht mehr.«’> Weil ihr »das nétige Wissen abhanden ge-
kommen«”? ist, weil sie nicht mehr die Routine des mythischen Denkens be-
sitzt, reagiert sie mit unbeholfener Panik. Auch an Klytdmnestras defizitarem
religionspraktischen Wissen manifestiert sich also ein fundamentaler Geltungs-
verlust mythischen Denkens in Hofmannsthals Drama.”* Ein nur noch vage ah-
nendes Verhaltnis zu den mythischen Goéttern findet sich schlief3lich auch bei
Elektra selbst, etwa wenn sie gegeniiber ihrem Bruder gesteht: »Ich hab’ die
Gotter nie gesehn, allein / ich weif3, sie werden da sein, dir zu helfen« (SW VII,
102). Gegen Ende schlie3lich postuliert sie rigoros: »Es sind keine / G6tter im
Himmel!« (SW VII, 106). Im Unterschied zur sophokleischen Vorlage transponiert
Hofmannsthal das dargestellte Geschehen — zumindest in dieser Hinsicht — also
in eine scheinbar >gotterferne«, skeptische Spatzeit, in der das Weltbild des
Mythos bereits abhandenkommt. Dafiir spricht auch die zeitliche Handlungs-

70 Janka: Muttermord (s. Anm. 69), S. 195.

71 Werner Frick: >Die mythische Methode«. Komparatistische Studien zur Transformation der
griechischen Tragddie im Drama der klassischen Moderne. Tiibingen 1998, S. 125.

72 Juliane Vogel: Priesterin kiinstlicher Kulte. Ekstasen und Lektiiren in Hofmannsthals
Elektra. In: Hugo von Hofmannsthal. Neue Wege der Forschung. Hg. von Elsbeth Dangel-Pel-
loquin. Darmstadt 2007, S. 100-119, hier S. 111.

73 Vogel: Priesterin kiinstlicher Kulte (s. Anm. 72), S. 112.

74 »Statt Sophokleischer Opfer6konomie, als deren Meisterin die antike Klytamnestra auftrat,
artikuliert sich [bei Hofmannsthals Klytdmnestra] ein irreversibel entdifferenziertes Opferwe-
sen, das keine Unterscheidungen, keine Adressierungen und keine symbolischen Formen
mehr kennt« (ebd., S. 112).



Moderne als Décadence =—— 449

gestaltung: Wahrend Sophokles’ Tragddie in den frithen Morgenstunden, bei
Sonnenaufgang, beginnt, setzt die Dramenhandlung bei Hofmannsthal erst
am spaten Nachmittag ein, so dass die Figuren im Dammerlicht und in zuneh-
mender Dunkelheit agieren.”® Passend dazu, so meine These, wird auch die
Figurenkonzeption Elektras mithilfe typischer Décadence-Motive gestaltet:
Elektra firmiert als Fanatikerin des Erinnerns, vertritt also einen >dekaden-
ten< Historismus. Sie ist nicht bereit, Klytdmnestras Mord an Agamemnon zu
vergessen, sondern erinnert unermiidlich daran. Sie kann ihre Gegenwart nicht
als reine Prasenz, sondern nur in ihrem Gewordensein wahrnehmen: »Verges-
sen? Was! bin ich ein Tier? vergessen? / Das Vieh schlift ein, von halbgefrefiner
Beute / die Lefze noch behingt, das Vieh vergif3t sich / [...] ich bin kein Vieh,
ich kann nicht / vergessen!« (SW VII, 71f.) Zuletzt hat Antonia Eder darauf hin-
gewiesen, dass an der Figurenkonzeption Elektras starke Beziige zu Nietzsches
Historismuskritik erkennbar werden, dass Elektra jene Haltung eines »histori-
schen Menschen«’® vertritt, die bei Nietzsche kritisiert wird.”” Fiir eine Beschif-
tigung mit Nietzsche wahrend der Arbeit an der Elektra gibt es zwar keine
Zeugnisse, aber Positionen nietzscheanischer Historismuskritik finden sich
bereits in Hofmannsthals Friihwerk.”® Tatsdchlich lisst sich die Figuren-Kon-
zeption der Elektra mit vielen Motiven von Nietzsches historismuskritischer
Programmschrift Vom Nutzen und Nachtheil der Historie fiir das Leben erklaren:
Schon bei Nietzsche wird die Fahigkeit zu vergessen und »unhistorisch«’® zu
leben, als anthropologisches Kriterium verstanden, durch das sich das Tier vom
Menschen unterscheidet. In Abgrenzung vom gliicklichen Dasein der >unhisto-
risch« lebenden Tiere beschreibt Nietzsche das negative Zerrbild eines Men-

75 Vgl. auch ebd., S. 103f.

76 Friedrich Nietzsche: Vom Nutzen und Nachtheil der Historie fiir das Leben. In: Nietzsche:
Samtliche Werke (s. Anm. 23), Bd. 1, S. 243-334, hier S. 255.

77 Antonia Eder: Der Pakt mit dem Mythos. Hugo von Hofmannsthals >zerstorendes Zitierenc«
von Nietzsche, Bachofen, Freud. Freiburg i.Br., Berlin, Wien 2013, S. 134-150.

78 Zur Nietzsche-Rezeption des frithen Hofmannsthal vgl. H. Jiirgen Meyer-Wendt: Der frithe
Hofmannsthal und die Gedankenwelt Nietzsches. Heidelberg 1973; Hans Steffen: Schopen-
hauer, Nietzsche und die Dichtung Hofmannsthals. In: Hans Steffen (Hg.): Nietzsche. Werk
und Wirkungen. Gottingen 1974, S. 65-90; zu Hofmannsthal und dem Historismus vgl. die um-
fangliche Studie von Jacques Le Rider: Hugo von Hofmannsthal. Historismus und Moderne in
der Literatur der Jahrhundertwende (Aus dem Franzosischen iibersetzt von Leopold Feder-
mair). Wien, K6ln, Weimar 1997; zur Wirkung, die Nietzsches Thesen {iber die >Liigen« der his-
toristischen Moderne bei Hofmannsthal entfalten, vgl. Mathias Mayer: Die Rhetorik der Liige.
Beobachtungen zu Nietzsche und Hofmannsthal. In: Christine Lubkoll (Hg.): Das Imaginére
des Fin de siécle. Ein Symposion fiir Gerhard Neumann. Freiburg i.Br. 2002, S. 43-63.

79 Nietzsche: Vom Nutzen und Nachtheil (s. Anm. 76), S. 249.



450 —— Matthias Lowe

schen, »der durch und durch nur historisch empfinden wollte«®°. Ein solcher
Mensch »ware dem dhnlich, der sich des Schlafens zu enthalten gezwungen
wiirde, oder dem Thiere, das nur vom Wiederkduen und immer wiederholten
Wiederkauen leben sollte.«®!

Vor diesem Hintergrund erweckt die Figuren-Konzeption von Hofmannsthals
Elektra den Eindruck, als wire sie am >Reif3brett« nietzscheanischer Historismus-
kritik entstanden. Elektra entspricht in einigen Punkten dem nietzscheanischen
Negativ-Konstrukt eines Menschen mit {ibersteigertem historischen Sinng, Elek-
tra ist die Reprasentantin einer historistischen Moderne: Wenn eine der Dienerin-
nen schon am Anfang des Dramas davon berichtet, dass Elektra jeden Tag zur
selben Stunde »um den Vater heult« (SW VII, 63), also die Erinnerung an die Ver-
gangenheit taglich erneuert, dann lasst dies an Nietzsches historismuskritische
Rede vom modernen Menschen als einem Tier denken, das sich vom >wiederhol-
ten Wiederkduen« erndhrt und dabei seine >Lebendigkeit« einbiif3t. Uberdies
leidet Elektra unter massiver Schlaflosigkeit, ganz so wie es Nietzsche einem
Menschen mit ausschlieflich >historischem Sinn« attestiert. Wahrend der Wieder-
begegnung mit seiner Schwester macht diese auf Orest einen stark iiberndchtig-
ten Eindruck, so dass er bestiirzt ausruft: »Elektra! / Was haben sie gemacht mit
deinen Néchten? / Furchtbar sind deine Augen« (SW VII, 100). Kurz darauf nennt
Elektra die Ursache ihrer Schlaflosigkeit, ndmlich ihre exzessiv betriebene Erin-
nerung an den toten Vater Agamemnon, ihr unentwegtes >Wiederkdauen« der Ver-
gangenheit: »Eifersiichtig sind / die Toten: und er schickte mir den Haf3, / den
hohlaugigen Haf} als Brautigam. / Da mufte ich den Graflichen, der atmet / wie
eine Viper, {iber mich in mein / schlafloses Bette lassen« (SW VII, 102). Es ist
Elektras >historischer Sinng, der sie nicht schlafen lasst. Zudem fiihrt ihr bohren-
der, >medusenhafter« Blick, der die Umwelt als zerrissen, substanzlos und nur in
ihrem Gewordensein wahrnimmt, zur sozialen Isolation der Protagonistin: »[N]ie-
mand ist hier im Haus, der ihren Blick / aushilt!« (SW VII, 65), so informiert eine
der Dienerinnen schon in der Eingangsszene.

Als Décadence-Figur wird die Protagonistin nicht nur durch ihren historisti-
schen Erinnerungsfanatismus, sondern auch durch eine Reihe weiterer Attribu-
ierungen kenntlich gemacht. Zu nennen ist vor allem die »Wortgewaltigkeit
Elektras«®?, die im Dialog mit Klytimnestra zum Tragen kommt: Wihrend Klytdm-
nestra ihrer Tochter mit »sprachlosem Grauen« (SW VII, 85) gegeniibersteht, re-
gistriert sie zugleich mit Erschrecken und Bewunderung Elektras rhetorische

80 Ebd., S. 250.

81 Ebd.

82 Mathias Mayer: Hofmannsthals Elektra: Der Dichter und die Meduse. In: Zeitschrift fiir
deutsche Philologie 110 (1991), Heft 2, S. 230-247, hier S. 243.



Moderne als Décadence = 451

Begabung: »Wie du die Worte / hineinbringst» (SW VII, 82). Ihre nie schwei-
gende Wortgewaltigkeit wird Elektra am Ende des Dramas jedoch zum Ver-
hédngnis, als sie Orest mit rhetorischem Eifer zum Vollzug des Muttermordes
drangt, dabei aber mit ihrem Redeschwall fast den Plan vereitelt und die Auf-
merksamKkeit des Palast-Personals erregt, so dass Orests Begleiter sie mehrfach
auffordern muss, endlich stillzuschweigen (SW VII, 105). Elektras unentwegtes
Redeniiber die Tat verhindert diese also beinahe. Die Pointe dieser Szene bringt
einen Grundkonflikt in Hofmannsthals Werk zum Ausdruck, den er 1921 in
einem Brief an Anton Wildgans prazise benennt: »Es ist das Problem das mich oft
gequalt u. bedngstigt hat [...] [,] wie kann der Sprechende noch handeln - da ja
ein Sprechen schon Erkenntnis, also Aufhebung des Handelns ist.«® Durch ihre
sprachliche Versiertheit charakterisiert Elektra sich als zerrissene Décadence-
Figur, die zwar geschliffen reden, aber nicht handeln kann, denn rhetorische Be-
gabung gilt bei Hofmannsthal als Indiz fiir Kiinstlichkeit und fehlende innere
Ganzheit.2* Tatsdchlich zeichnet sie sich durch auffillige Handlungsblockaden
aus. Obwohl sich ihre ganze Existenz auf die Tétung ihrer Mutter fixiert, ist sie am
Akt der Blutrache unbeteiligt, den Orest allein vollzieht. Als der Augenblick
kommt, vergisst sie sogar, ihrem Bruder jenes Beil auszuhdndigen, das sie fiir die
ersehnte Blutrache aufbewahrt hatte. Das Ubermaf an Erinnerung macht Elektra
unfdhig zu jener Handlung, dem Muttermord, von dem sie sich zugleich Erlosung
von der Erinnerungslast erhofft. Hofmannsthal hat in spater entstandenen Auf-
zeichnungen signifikanterweise mehrfach dazu Stellung genommen und ge-
rade die »Schwierigkeit der Tat fiir Elektra« (SW XXXVII, 127) zum zentralen
Darstellungsgegenstand seines Dramas erklidrt. Er habe »[d]as Verhiltnis der
Elektra zur Tat [...] mit Ironie behandelt« (SW XXXVII, 138), die sich etwa im »Ver-
gessen des Beiles« (SW XXXIV, 311) zeige. In der Figurenkonzeption Elektras ma-
nifestiert sich mithin, was um 1900 zumeist Velleitdit genannt wird: ein Wille, der
nicht zur Tat wird.

Hinzu kommt noch Elektras ausgepragte Leib- und Sexualitdtsfeindlichkeit.
Gegeniiber Orest bemerkt sie einmal: »[I]ch [...] lebe / und lebe nicht, hab’ lan-

83 Hugo von Hofmannsthal/Anton Wildgans: Briefwechsel. Neuausgabe. Hg. von Norbert Al-
tenhofer. Heidelberg 1971, S. 31.

84 Plastisch zeigen dies Hofmannsthals sprachkritische Bemerkungen in dem frithen Essay
Eine Monographie (1895), dem sogenannten >Mitterwurzer-Essay«: »Alle anstandigen Menschen
haben von vorneherein einen Widerwillen gegen einen, der gewandt redet. Das >gut ausge-
driickte« erregt spontan den Verdacht, nicht empfunden zu sein. [...] Wenn die Menschen
schwach geworden sind und die Worte sehr stark, so siegt der gespenstische Zusammenhang
der Worte iiber die naive Redekraft der Menschen. Sie reden dann fortwahrend wie in >Rolleng,
in Scheingefiihlen, scheinhaften Meinungen, scheinhaften Gesinnungen. Sie bringen es gera-
dezu dahin, bei ihren eigenen Erlebnissen fortwihrend abwesend zu sein« (SW XXXII, 158f.).



452 —— Matthias Lowe

ges Haar und fiihle / doch nichts von dem, was Weiber, heifit es, fithlen« (SW
VII, 97). Eine der Dienerinnen berichtet am Dramenbeginn zudem von dtzenden
Kommentaren, mit denen die leib- und lustfeindliche Elektra sich dariiber mo-
kiert, dass andere Frauen ein Sexualleben und gesunden Appetit haben: » Eft
Fettes und ef3t SiifSes / und kriecht zu Bett mit euren Mdnnerng, schrie sie« (SW
VII, 64). Auch fiir die Sehnsucht ihrer Schwester Chrysothemis nach einem
»Weiberschicksal« (SW VII, 71), also nach Mutterschaft und einer »konventio-
nellen Frauenrolle«®®, hat Elektra nur Verachtung iibrig: »Pfui« (SW VII, 71),
schleudert sie Chrysothemis entgegen. Im Sinne der Décadence als Lebenshal-
tung praktiziert Elektra also asketische >Willensverneinung« und ddmonisiert
Korperlichkeit und Sexualitdt. Dem entspricht auch ihr abgemagerter und
wenig vitaler korperlicher Zustand. Gegeniiber Chrysothemis spricht sie von
ihren »traurigen verdorrten Armen« (SW VII, 93). Trotz Elektras wiederholter
Abscheu gegeniiber sexuellen Handlungen, legt sie in der Begegnung mit ihrer
Schwester Chrysothemis auch ein homoerotisches Verhalten an den Tag, will
ihrer Schwester sogar wie eine »Sklavin« (SW VII, 94) dienen:

Du bist voller Kraft, / die Sehnen hast du wie ein Fiillen, schlank / sind deine Fiif3e, leicht
umschling’ ich sie / mit meinen Armen wie mit einem Strick. / Ich spiire durch die Kiihle
deiner Haut / das warme Blut hindurch, mit meiner Wange / spiir’ ich den Flaum auf dei-
nen jungen Armen: / Du bist wie eine Frucht am Tag der Reife. (SW V11, 93)

Schliefllich wird Elektra kérperlich zudringlich, umfasst Chrysothemis »an
ihren Knieen« (SW VII, 94), preist ihren »reinen starken Mund« (SW VII, 94)
sowie ihren »schlanken Leib« (SW VII, 94), an dem sie »emporschau[t]« (SW
VII, 94), und kiisst ihrer Schwester die »Fiifle« (SW VII, 95). Im semantischen
System von Hofmannsthals Werk kann diese inzestudse und homoerotische
Handlung als Signal fiir Elektras dekadente >Lebensferne« verstanden werden.
In seinem Essay Der neue Roman von d’Annunzio (1896) hat Hofmannsthal die
dekadente Haltung der >Willensschwidche« und >Lebensferne« immerhin mit
dem homosexuellen Verhidltnis zwischen zwei Frauen verglichen: »Nur wer
etwas will, erkennt das Leben. Von dem Willenlosen und Unthétigen kann es
gar nicht erkannt werden, sowenig als eine Frau von einer Frau« (SW XXXII,
164). Unter Anspielung auf die biblische Bedeutung des Verbs rerkennenc als
Bezeichnung fiir den Akt sexueller Penetration fungiert hier das lesbische Ver-
hiltnis zwischen zwei Frauen als Bild fiir die >lebensferne« und >willensschwa-
che« Haltung der Décadence. Wenn Elektra ihrer Schwester also homoerotische
Avancen macht, dann muss auch dies im Kontext von Hofmannsthals (Buvre
als Décadence-Signal verstanden werden.

85 Frick: >Die mythische Methode« (s. Anm. 71), S. 131.



Moderne als Décadence = 453

Elektras erinnerungsfanatischer »Historismus¢, ihre Sprachbegabung, ihr
bohrender smedusenhafter« Blick und ihre homoerotischen Neigungen weisen
sie im Kontext der zeitgendssischen Décadence-Semantik und im Kontext der
spezifischen Décadence-Semantik von Hofmannsthals (Euvre mithin als Figur
aus, die durch >Lebensferne« charakterisiert ist. Auch die in der kulturwissen-
schaftlich orientierten Forschung vielfach diskutierten psychoanalytischen
Kontexte des Dramas lassen sich in eine solche ideengeschichtliche Deutung
integrieren:®¢ Nachweislich dienten Hofmannsthal die Studien iiber Hysterie
(1895) von Josef Breuer und Sigmund Freud als Anregung bei der Dramenkon-
zeption, vor allem die darin geschilderte Krankengeschichte der Patientin
»Anna O.< (d.i. Bertha Pappenheim), bei der nach dem Tod ihres Vaters eine
schwere psychische Traumatisierung auftrat, die von Breuer und Freud als
>Hysterie« gedeutet wird.?” Dass die Gestaltung der Elektra-Figur von diesem
zeitgenossischen medizinischen Wissen inspiriert wurde, spricht indes nicht
gegen eine Deutung des Dramas im Kontext der Décadence-Idee. Im Gegen-
teil: Gerade die Thematisierung psychischen Krankseins, das Nervenleiden
moderner Individuen, ist ein typisches Motiv literarischer Décadence.

Hofmannsthal, darauf sei abschlieflend hingewiesen, hat sogar selbst auf
Elektras Décadence aufmerksam gemacht, denn mehrfach vergleicht er seine
Protagonistin mit der Ikone der Décadence um 1900, mit Hamlet: Im Jahr 1912
etwa hebt er in einem Brief an Richard Strauss die »Ahnlichkeit zwischen Elek-
tra und Hamlet«®® hervor: »da sind alle Grundmotive identisch, und doch, wer
denkt bei Elektra an Hamlet!«3° Parallelen bestehen beispielsweise in dhnli-
chen Handlungselementen wie dem Geist des Vaters, der der Hauptfigur so-
wohl von Shakespeares als auch Hofmannsthals Drama erscheint. Daneben ist

86 Vgl. vor allem Michael Worbs: Nervenkunst. Literatur und Psychoanalyse im Wien der
Jahrhundertwende. Frankfurt a.M. 1983, S. 269-295; Maximilian Bergengruen: Mystik der Ner-
ven. Hugo von Hofmannsthals literarische Epistemologie des >Nicht-mehr-Ich«. Freiburgi.Br.,
Berlin, Wien 2010, S. 35-82; Eder: Der Pakt mit dem Mythos (s. Anm. 77), S. 104-119. Stark
relativiert wird die Bedeutung der Studien Freuds und Breuers fiir Hofmannsthals Elektra da-
gegen von Dorothée Treiber: Hugo von Hofmannsthals Elektra. Eine quellenbasierte Neuin-
terpretation. Frankfurt a.M. 2015, S. 48-138.

87 Zentrale Beziige zwischen Elektras Verhalten und der Krankengeschichte von >Anna O.<
werden im Elektra-Kommentar von Mathias Mayer detailliert nachgewiesen (vgl. u.a. SW VII,
476-478, 480).

88 Richard Strauss/Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel. Gesamtausgabe. Im Auftrag von
Franz und Alice Strauss hg. von Willi Schuh. Ziirich #1970, S. 189.

89 Hofmannsthal/Strauss: Briefwechsel (s. Anm. 88).



454 —— Matthias Léwe

es aber insbesondere der alles durchschauende Blick und der daraus hervor-
gehende >Ekel« zu handeln, den Elektra mit dem >Décadent< Hamlet teilt.”®

4 >Priesterin ohne Tempel«: Zur Deutung
des Schlusses

Der Schluss der Elektra wird in der Forschung mitunter als Ausdruck einer para-
digmatischen Uberwindung jener Décadence-Stimmung verstanden, die sich in
Hofmannsthals Frithwerk manifestiert. Vor allem Elektras stummer triumphie-
render Tanz nach vollzogener Blutrache ist als »Feier des Lebens in seiner
furchtbaren Herrlichkeit«®' gedeutet worden.”” Zu diesem Eindruck trégt vor
allem der Nebentext bei, wo davon gesprochen wird, dass Elektra sich bei
ihrem Tanz »wie eine Minade« (SW VII, 110) verhilt, also wie eine verziickte
Begleiterin des Gottes Dionysos. Elektras Verhalten am Schluss wird damit in
die Ndhe des von Nietzsche beschriebenen dionysischen Zustands geriickt, in
dem eine »rauschvolle Wirklichkeit«”? erfahrbar wird, die »des Einzelnen nicht
achtet, sondern sogar das Individuum zu vernichten und durch eine mystische
Einheitsempfindung zu erlésen sucht.«”* Vor allem der Tanz ist bei Nietzsche
eine Ausdrucksform, die diese dionysische Aufhebung des principium individu-
ationis bewirken konne, also einen Selbstbezug mittels einer Semantik der Ich-
Entgrenzung: »Singend und tanzend dussert sich der Mensch als Mitglied einer
héheren Gemeinsamkeit: er hat das Gehen und das Sprechen verlernt und ist
auf dem Wege, tanzend in die Liifte emporzufliegen.«’> Der Tanz fungiert daher
um 1900 — gerade wegen Nietzsches dionysischer Aufladung dieser non-verba-
len, rein-kérperlichen Ausdrucksform — als »reprasentative Kulturduflerung der

90 Zu weiteren Beziigen zwischen Hamlet und Elektra vgl. Maria Euchner: Of Words, Bloody
Deeds, and Bestial Oblivion: Hamlet and Elektra. In: Hofmannsthal-Jahrbuch 23 (2015), S. 265-289.
91 Walter Warnach: Hugo von Hofmannsthal. Sein Weg von Mythos und Magie zur Wirklich-
keit der Geschichte. In: Wort und Wahrheit. Monatsschrift fiir Religion und Kultur 9 (1954),
S. 360-377, hier S. 363.

92 Zur Tradition lebensphilosophischer Elektra-Deutungen vgl. Christian Horn: Remythisie-
rung und Entmythisierung. Deutschsprachige Antikendramen der klassischen Moderne. Karls-
ruhe 2008, S. 180-182.

93 Nietzsche: Die Geburt der Tragddie (s. Anm. 38), S. 30.

94 Ebd.

95 Ebd.



Moderne als Décadence = 455

Epoche«%, mit der sich bei Intellektuellen wie Hofmannsthal die Sehnsucht
nach einer »unmittelbare[n] Vitalitit«’” verbindet.®

Das konkrete Schlussgeschehen der Elektra bestatigt eine Deutung dieses
Dramas als Décadence-Uberwindung allerdings kaum. Vielmehr exponiert das
Dramenfinale das Misslingen von Elektras diesbeziiglicher Hoffnung. Nach dem
Mord an Aegisth spielen sich im mykenischen Kénigspalast euphorische Jubel-
szenen ab und Orest wird von seinen Anhdangern umringt. Elektra, die nicht mit
hineingeht, sondern »auf der Schwelle kauer[t]« (SW VII, 109), glaubt jedoch,
dass die Euphorie eigentlich ihr gilt, dass man auf sie warte, damit sie als pries-
terliche Zeremonienmeisterin die Auffiihrung eines kollektiven Jubel-Tanzes
anleite: »[A]lle warten sie / auf mich: ich weif3 doch, daf sie alle warten, / weil
ich den Reigen fithren mufi« (SW VII, 110). Das Reigen-Motiv fungiert bei Hof-
mannsthal hdufig als Bild fiir die ersehnte Integration des Individuums in den
Kreislauf und den metaphysischen Zusammenhang des >Lebens<.”® In der Elek-
tra wird der finale Reigen allerdings als pathogene Autosuggestion dargestellt.
Elektras einsamen Tanz als »Tanz der Erfiillung«'°® zu verstehen, wie dies gele-
gentlich in der Forschung getan wurde, gelingt daher eigentlich nur unter Aus-
blendung markanter Textsignale, die sich gegen eine solche Deutung sperren:
So zeigt Hofmannsthals Drama am Schluss lediglich eine Protagonistin, die
einen Einpersonen-Tanz auffiihrt und dabei zu Autismus und Halluzinatio-
nen’®! neigt: Sie nimmt Klinge und Musik wahr, die »aus [ihr] heraus« (SW VII,
109) kommen, die aber die anderen Figuren offenbar nicht héren. Der Dramen-
schluss stellt Elektra als solipsistisch isoliertes Ich dar, das sich selbst fiir den
Anfiihrer eines lebensphilosophisch konnotierten, kollektiven Jubel-Reigens
hilt: »Alle miissen / herbei! hier schliet euch an! Ich trag’ die Last / des Glii-
ckes, und ich tanze vor euch her« (SW VII, 110). Im Nebentext wird Elektras
Tanz signifikanterweise als ein Akt »angespanntesten Triumphes« (SW VII, 110)

96 Peter Sprengel: Geschichte der deutschsprachigen Literatur 1900-1918: Von der Jahrhun-
dertwende bis zum Ende des Ersten Weltkriegs. Miinchen 2004, S. 50.

97 Sprengel: Geschichte der deutschsprachigen Literatur (s. Anm. 96).

98 Zur Semantik des Tanzes um 1900 vgl. ebd., S. 50-55 sowie Gabriele Brandstetter: Art.
»Tanz«. In: Sabine Haupt, Stefan Bodo Wiirffel (Hg.): Handbuch Fin de Siécle. Stuttgart 2008,
S. 583-600.

99 Zum Reigen-Motiv bei Hofmannsthal vgl. Giinther Erken: Hofmannsthals dramatischer Stil.
Untersuchungen zur Symbolik und Dramaturgie. Tiibingen 1967, S. 36—47; Gregor Streim: Das
>Lebenc in der Kunst. Untersuchungen zur Asthetik des friihen Hofmannsthal. Wiirzburg 1996,
S. 174-185 (hier bezogen auf das Drama Der Tor und der Tod).

100 Reinhold Schlétterer: Elektras Tanz in der Tragddie Hugo von Hofmannsthals. In: Hof-
mannsthal-Blitter 33 (1986), S. 47-58, hier S. 52.

101 Vgl. auch Frick: >Die mythische Methode« (s. Anm. 71), S. 137.



456 —— Matthias Léwe

charakterisiert. Bei dieser Formulierung handelt es sich, ebenso wie bei der For-
mulierung »>Last des Gliickes<, um Beispiele der fiir Hofmannsthal typischen
»Oxymora«'®?, Die Spannungen in Elektras Figurenkonzeption bestehen offen-
kundig bis zum Schluss und werden nicht gelost.

In der Elektra bleibt Hofmannsthal also dem Décadence-Diskurs seines
Frithwerks verhaftet: der erkenntnistheoretischen Skepsis und dem Bewusst-
sein fiir unaufhebbare Differenzen. Sein Drama zeigt keine >Uberwindung der
Décadence«, keine Reintegration des Ichs in eine Metaphysik des >Lebens«.
Stattdessen werden auf verschiedenen Ebenen die unauflésbaren Widerspriiche
der Protagonistin dargestellt. Dies unterstreicht Hofmannsthal, wenn er Elektra
1916 in seinen Notizbiichern als Priesterin »ohne Tempel[,] ohne Ritus« (SW
XXXIV, 314) bezeichnet, also als eine Priesterin ohne Gemeinde.

Mit Elektras unerfiillter Sehnsucht nach der All-Einheit des >Lebens«<
bringt das Drama eine Gefdhrdung auf die Biihne, vor die sich Hofmannsthal
wohl gerade als moderner Kiinstler gestellt sieht: Die Legitimitdtskrise von
Kunst, die um 1900 mit anderen Deutungssystemen wie der Wissenschaft kon-
kurriert, erzeugt bei vielen Intellektuellen das Bediirfnis, der Kunst etwa durch
Remythisierung ein absolutes Deutungsmonopol zu verschaffen.'®> Niichtern be-
trachtet, ist die begrenzte Reichweite der Kunst in der Moderne jedoch unhinter-
gehbar: Kunst ist ein Deutungssystem neben anderen. Prophetische Dichter-
Priester, die hingegen auf eine universale >Verlebendigung« im Namen der Kunst
hoffen, dhneln daher der manadischen Elektra, die glaubt einen kollektiven Tri-
umph-Reigen anzufiihren, dabei tatsdchlich aber nur um sich selbst kreist., 1%

102 Ebd., S. 138.

103 Vgl. Horst Thomé: Modernitdt und Bewuf3tseinswandel in der Zeit des Naturalismus und
des Fin de siécle. In: York-Gothart Mix (Hg.): Naturalismus — Fin de siécle — Expressionismus
1890-1918. Miinchen, Wien 2000 (Hansers Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom
16. Jahrhundert bis zur Gegenwart 7), S. 15-27, hier S. 18-20; Ajouri: Literatur um 1900
(s. Anm. 15), S. 55-68.

104 Uberzeugend hat auch Mathias Mayer darauf hingewiesen, dass sich die Figur der Elektra
als »eine dem dichterischen Dasein analoge Gestalt« beschreiben ldsst, als »Reflexionsort
eines bestimmten dichterischen Selbstverstandnisses« (Mayer: Der Dichter und die Meduse
[s. Anm. 82], S. 240). — Mayer zeigt damit, dass Hofmannsthal die Sophokleische Elektra-Figur
nutzt, um Konflikte eines Kiinstlers mit dekadentem Lebensgefiihl zu reflektieren, also Kon-
flikte eines Intellektuellen, der sich selbst in Distanz zum >Leben« positioniert, sich aber zu-
gleich nach dem >Leben« sehnt.



