
Matthias Löwe

Moderne als Décadence

Konfigurationen einer Idee beim jungen Hugo von
Hofmannsthal (insbesondere in Elektra)

Im Titel dieses Bandes wird ein Zustand »nach der Kulturgeschichte« beschwo-
ren. Abhängig davon, in welchem akademischen Milieu man (oft mehr oder min-
der zufällig) sozialisiert wurde, wird man diesen Titel als wirklichkeitsferne
Anmaßung oder als frommen Wunsch empfinden oder man versteht einfach die
ganze Aufregung nicht und wendet sich schulterzuckend ab. Eines ist der Titel
»nach der Kulturgeschichte« meines Erachtens aber nicht: eine Tatsachenbe-
schreibung vom Zustand der Literaturwissenschaften. Kulturwissenschaftlich aus-
gerichtete Literaturforschung ist institutionell fest verankert, durch entsprechend
denominierte Lehrstühle, Zeitschriften, Drittmittelprojekte und ganze Institute. Sie
ist institutionell vielleicht sogar fester verankert, als andere Paradigmen es jemals
waren.

Wenn im Folgenden daher das Modell eines ideengeschichtlichen Zugriffs
auf literarische Texte konturiert wird, dann verbindet sich damit kein ›postisti-
scher‹ Ersetzungsanspruch, keine Aufhebungsphantasie in Bezug auf kulturwis-
senschaftliche Literaturwissenschaft, sondern lediglich die Überzeugung, dass
auch eine ideengeschichtliche Kontextualisierung literarischer Texte kaum er-
setzbare Erklärungspotentiale besitzt. Dies gilt insbesondere für die Literatur
einer als Makroepoche verstandenen ästhetischen Moderne, die seit dem späten
18. Jahrhundert unter dem Schlagwort ›Autonomie‹ für Kunst einen eigenstän-
digen Modus der Wirklichkeitsbeobachtung reklamiert. Zu den Grundzügen dieser
modernen Literatur gehört die Überzeugung vom Selbstzweck, vom »monarchi-
sche[n] Zug«1 des Kunstwerks, das nur nach seinen eigenen Gesetzen beurteilt sein
will. Um ihre Autonomie nicht zu gefährden, übersetzen moderne Kunstwerke
daher in der Regel nicht einfach Theoriegebäude, Diskursformationen oder Wis-
sensbestände in ästhetische Strukturen. Außerliterarische Theorien, Diskurse oder
Wissensbestände haben für moderne Dichter vielfach primär Anregungscharakter,
sind als Kontexte von Literatur eher in verkürzter, ausschnitthafter oder verdichte-

Matthias Löwe, Jena

1 Peter Szondi: Über philologische Erkenntnis. In: Peter Szondi: Hölderlin-Studien. Mit einem
Traktat über philologische Erkenntnis. Frankfurt a.M. 21970, S. 9–34, S. 22.

Open Access. ©2022 Matthias Löwe, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110667004-017

https://doi.org/10.1515/9783110667004-017


ter Form relevant, zum Beispiel als »[s]edimentierte Grundannahmen, Denkmotive,
theoretische Gesten […] und Modewörter«2. Genau diese Phänomene aber um-
schreibt und erforscht die anglo-amerikanische Tradition der intellectual history
unter dem Stichwort ›Idee‹.

Verfahren der intellectual history in die Literaturwissenschaft zu importie-
ren, also ›sedimentierte Grundannahmen‹, ›Denkmotive‹, ›theoretische Gesten‹
oder ›Modewörter‹ als Kontexte von Literatur in den Blick zu nehmen, erfordert
jedoch einen spezifischen theoretischen Zuschnitt – erfordert es, Ideenge-
schichte als Textanalyse zu betreiben, also die ästhetische Verfasstheit von Li-
teratur ernst zu nehmen, sie nicht auf einen bloßen Ideenträger zu reduzieren.
Ideenkontexte, das hat Dirk Werle gezeigt, manifestieren sich in literarischen
Texten eben zumeist nicht in Form leicht identifizierbarer Begriffe oder Mode-
wörter, sondern als ›semantische Einheiten‹, etwa in Form von Topoi, Motiven
oder Metaphern.3 Eine ideengeschichtlich orientierte Literaturforschung, die
beispielsweise aus literarischen Motiven Ideenbezüge ableiten will, müsste
daher einen stark rekonstruktiven bzw. explikativen Zug besitzen, müsste Ide-
eninhalte metasprachlich beschreiben, um ermessen zu können, wo diese In-
halte in anderer Form ebenfalls auftauchen. Eine wesentliche Vorarbeit von
ideengeschichtlich orientierter Literaturforschung besteht also darin, histori-
sche Wörter und Begriffe, die man als Ideen versteht, so zu erläutern, dass sie
sich zugleich als metasprachliche Beschreibungskategorien eignen, als heuristi-
sche Schlüsselbegriffe, die zwar quellensprachlichen Charakter besitzen, aber zu-
gleich ein ›Upgrade‹ in den Status von Analyseterminologie erhalten. Wenn dies
plausibel gelingt, dann lassen sich auch Bezüge herstellen zwischen begrifflich
verfassten Ideen und Motiven, Metaphern oder Figuren von literarischen Texten,
in denen diese Ideen begrifflich gar nicht auftauchen.

Demonstrieren möchte ich dieses Vorgehen an einer besonders schillernden
Idee des späten 19. Jahrhunderts, am Konzept der Décadence, das in philo-
sophischen, weltanschaulichen, poetologischen u. a. Texten um 1900 als Be-
griff und Modewort Verwendung findet, sich in der Literatur des Fin de siècle
aber zugleich jenseits der Begriffsebene, in Gestalt spezifischer Décadence-
Motive oder als Décadence-Stil materialisiert. Ich möchte an diesem Beispiel zei-
gen, inwiefern sich gerade eine explikative Ideengeschichte, die historische Se-
mantiken metasprachlich rekonstruiert, als besonders leistungsfähiges Verfahren

2 Andreas Mahler, Martin Mulsow: Einleitung: Die Vielfalt der Ideengeschichte. In: Andreas
Mahler, Martin Mulsow (Hg.): Texte zur Theorie der Ideengeschichte. Stuttgart 2014, S. 9–50,
hier S. 17.
3 Dirk Werle: Ruhm und Moderne. Eine Ideengeschichte (1750–1930). Frankfurt a.M. 2014,
S. 21.

430 Matthias Löwe



erweisen kann, um Zusammenhänge zwischen divergenten Phänomenbereichen
wie Begriff, Motiv und Stil herzustellen. Konkreter Untersuchungsgegenstand ist
das Frühwerk Hugo von Hofmannsthals, für das die historische Idee der Déca-
dence als ein zentraler Kontext gelten kann. Nach der Rekonstruktion des histori-
schen Décadence-Konzepts widme ich mich abschließend Hofmannsthals
Antikendrama Elektra und zwar – das mag überraschen – als einem Beispiel für
literarische Décadence. Die Erkenntnispotentiale des hier vorgestellten ideen-
historischen Zugriffs lassen sich, so meine Hoffnung, an diesem Text besonders
effektvoll unter Beweis stellen, denn gerade für Hofmannsthals berühmten Ein-
akter Elektra wurde die Décadence-Idee als zentraler Kontext bislang kaum
wahrgenommen.

1 Décadence als Differenzierungssemantik

Die Ideengeschichte des Décadence-Konzepts ist weitgehend bekannt.4 Den-
noch soll sie im Folgenden noch einmal neu perspektiviert werden und zwar
hinsichtlich der Frage, wie mit Décadence-Semantik gesellschaftliche Moderni-
sierung beobachtet wird. Der hier vorgestellte ideengeschichtliche Zugriff auf
die Décadence-Semantik des späten 19. Jahrhunderts wird also so präsentiert,
dass er sinnvoll mit einer sozialgeschichtlichen Kontextualisierung ergänzt
oder vermittelt werden kann.

Décadence ist eine Idee »französischer Provenienz«5, die der aufklärerischen
Geschichtsphilosophie entstammt und den Niedergangsprozess des späten Römi-
schen Reichs umschreibt, besonders prominent im Titel von Montesquieus Consi-
dérations sur les causes de la grandeur des Romains et de leur décadence (1734).
Noch in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts wird von dem französischen Litera-
turhistoriker Désiré Nisard in dessen Études de moeurs et de critique sur les poètes
latins de la décadence auf diese geschichtsphilosophische Verfallsidee zurückge-
griffen.6 Nisard verwendet die Décadence-Idee jedoch nicht nur zur Charakterisie-
rung spätrömischer Kultur, sondern bezieht sie in kritischer Absicht auch auf
ästhetische Aspekte der zeitgenössischen Literatur, unternimmt eine »Parallelisie-

4 Vgl. zuletzt die luzide Darstellung bei Jens Ole Schneider: Aporetische Moderne. Monisti-
sche Anthropologie und poetische Skepsis (1890–1910). Frankfurt a.M. 2020, S. 197–218.
5 Dieter Borchmeyer: Décadence. In: Dieter Borchmeyer, Viktor Žmegač (Hg.): Moderne Litera-
tur in Grundbegriffen. Tübingen 21994, S. 69–76, hier S. 69.
6 Vgl. ebd., S. 70.

Moderne als Décadence 431



rung der spätlateinischen Dichtung mit der romantischen Poesie seiner Zeit«7.
Gegen diese Herabwürdigung zeitgenössischer Literatur wiederum richtet sich
Mitte des 19. Jahrhunderts Charles Baudelaires begriffspolitische Umdeutung der
Décadence-Idee: In den Notes nouvelles sur Edgar Poe (1857) vollzieht Baudelaire
eine wirkmächtige Rehabilitation des Décadence-Begriffs. Baudelaire gilt daher
als »Vater der Décadence«8, als ein Künstlertypus, der Verfalls- und Auflösungs-
motive, Krankes und Hässliches ästhetisch aufwertet. In besonders drastischer
Form geschieht dies in seinem Gedicht Une charogne (Ein Aas) aus den Fleurs du
mal.9 Diese Vorliebe für Phänomene des Verfalls kann fraglos als provokative Ge-
genreaktion auf bestimmte Modernisierungserfahrungen und ein damit im öffent-
lichen Bewusstsein verbundenes Fortschrittsnarrativ verstanden werden.10

In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts wurde die Décadence-Idee von
verschiedenen Intellektuellen aufgriffen, wobei neben Baudelaires positiver
Aufwertung des Verfallskonzepts auch die negativen Untertöne weiterhin erhal-
ten blieben, denn das dekadente »Bekenntnis zur Lust am Untergang«11, die
»Liebe zum Verfall«12 enthält fraglos ein starkes Irritationsmoment. Wolfdiet-
rich Rasch hat daher betont, dass der Décadence-Begriff im 19. Jahrhundert »oft
weder eindeutig positiv noch eindeutig negativ, sondern ambivalent verstanden
wird«13. Es sind vor allem zwei europäische Intellektuelle, deren ambivalente
Auseinandersetzung mit Décadence wesentlich zur inhaltlichen Schärfung
und Verbreitung dieses Konzepts beigetragen haben: Paul Bourget und Fried-
rich Nietzsche. Bourgets Essais de psychologie contemporaine (1883) unterneh-
men eine kritische Analyse zeitgenössischer französischer Schriftsteller und
im Essay über Baudelaire entwickelt Bourget eine einflussreiche »Theorie der
Dekadenz«14. Dabei werden in einer berühmten Passage enge Bezüge zwi-
schen einer ästhetischen Aufwertung der Verfallsthematik, dem zeitgenössi-

7 Ebd.
8 Dieter Kafitz: Décadence in Deutschland. Studien zu einem versunkenen Diskurs der 90er
Jahre des 19. Jahrhunderts. Heidelberg 2004, S. 15.
9 Vgl. Wolfdietrich Rasch: Die literarische Décadence um 1900. München 1986, S. 27.
10 Vgl. Erwin Koppen: Dekadenter Wagnerismus. Studien zur europäischen Literatur des Fin
de siècle. Berlin, New York 1973, S. 66.
11 Rasch: Die literarische Décadence um 1900 (s. Anm. 9), S. 26.
12 Ebd.
13 Ebd.
14 Die bislang einzige, allerdings mitunter sehr freie deutsche Übersetzung von Bourgets Essais
erschien kurz nach der Jahrhundertwende (Paul Bourget: Psychologische Abhandlungen über
zeitgenössische Schriftsteller. Aus dem Französischen übersetzt von A. Köhler. Minden 1903).
Die zwei berühmtesten Passagen der Essais, jene über Décadence und jene über den Dilettantis-
mus (s. Anm. 28), wurden von Rudolf Brandmeyer für das Hofmannsthal-Jahrbuch neu übersetzt

432 Matthias Löwe



schen Degenerations-Diskurs15 und Erfahrungen gesellschaftlicher Moderni-
sierung hergestellt:

Mit dem Wort ›Dekadenz‹ bezeichnet man gemeinhin den Zustand einer Gesellschaft, die
eine zu große Anzahl von Individuen hervorbringt, die für die Aufgaben des Lebens in
Gemeinschaft ungeeignet sind. Eine Gesellschaft ist mit einem Organismus zu verglei-
chen. […] Das Individuum ist die soziale Zelle. Damit der gesamte Organismus mit Energie
funktioniert, ist es notwendig, dass die Organismen, die seine Bestandteile bilden, mit
Energie funktionieren, aber mit einer untergeordneten […]. Wenn die Energie der Zellen
unabhängig wird, so hören ebenso die den ganzen Organismus bildenden Organismen
auf, ihre Energie der gesamten Energie unterzuordnen, und die Anarchie, die sich dann
einstellt, bedeutet den Verfall des Ganzen [la décadence de l’ensemble]. Der soziale Orga-
nismus entgeht diesem Gesetz nicht und beginnt dekadent zu werden [il entre en déca-
dence], sobald sich das Leben des Einzelnen unter dem Einfluss des erworbenen
Wohlstands und der Vererbung übermäßig entwickelt hat.16

In Bourgets Décadence-Begriff verbinden sich soziale und medizinische Bedeu-
tungsaspekte. Dabei wird ein Bezugsproblem erkennbar, auf das sich die Refle-
xion über Szenarien des Auseinanderbrechens beziehen lässt: Mit Décadence
werden hier auch Phänomene beschrieben, die man soziale Differenzierung
nennen könnte, die Pluralisierung der Meinungen, das Abhandenkommen zentra-
ler Sinnmonopole, aus denen sich die überindividuelle Einheit der Gesellschaft
ableiten lässt. Gesellschaftliche Teilbereiche und Wertsphären differenzieren sich
aus wie autonome Zellen und konkurrieren miteinander um die Deutung der
Wirklichkeit. Modernisierung wird mit dem Décadence-Begriff aber nicht in der
nüchternen Form von Niklas Luhmanns Differenzierungsterminologie beschrie-
ben, sondern dramatisierend, als biologische ›Degeneration‹ eines ursprünglich
gesunden Organismus. Das medizinische Schlagwort der ›Degeneration‹ – im
deutschsprachigen Diskurs spricht man oft von ›Entartung‹ – meint den »biolo-
gisch-geistigen Verfall des Individuums und seiner Nachkommen«17 und geht zu-
rück auf den französischen Arzt Bénédict Augustin Morel. In seiner Schrift Traité
des dégénérescences physiques, intellectuelles et morales de l’espèce humaine
(1857) beschreibt Morel ein Modell des biologisch-psychischen Verfalls von Fami-
lien über mehrere Generationen hinweg: Im Sinne der zeitgenössischen Verer-
bungslehre nach Lamarck werden erworbene Pathologien wie Reizbarkeit oder

und werden hier nach dieser Neuübersetzung zitiert: Paul Bourget: Théorie de la décadence. Hg.
und übersetzt von Rudolf Brandmeyer. In: Hofmannsthal-Jahrbuch 23 (2015), S. 253–263.
15 Vgl. dazu die instruktiven Hinweise bei Philip Ajouri: Literatur um 1900. Naturalismus –
Fin de Siècle – Expressionismus. Berlin 2009, S. 177–190.
16 Bourget: Théorie de la décadence (s. Anm. 14), S. 257.
17 Ajouri: Literatur um 1900 (s. Anm. 15), S. 179.

Moderne als Décadence 433



Nervosität an die nachfolgende Generation weitervererbt und dabei weiter ver-
schlimmert. Diese lamarckistische Theorie der ›Degeneration‹ bildet den Hinter-
grund für Bourgets Engführung von Moderneerfahrung und körperlichem Verfall,
von Soziologie und Medizin.18 Der zeitgenössischen Degenerations- und Ver-
erbungslehre zufolge konnten »Kultur und Biologie schnell ineinander über-
gehen«19. Mit dem Stichwort ›Vererbung‹ spielt Bourget explizit darauf an:
Bestimmte Moderneerfahrungen – das Hervortreten des modernen Individua-
lismus, eine gesteigerte Subjektivität und Reizbarkeit – werden als erworbene
Eigenschaften direkt an die folgende Generation weitergegeben und dabei
weiter ins Pathologische gesteigert. Bourgets Décadence-Konzept artikuliert
die Erfahrung sozialer Modernisierung also in Form einer Geschichtsphiloso-
phie zunehmenden Kränkerwerdens. Schließlich stellt er auch Analogien zum
Literatursystem her:

Genau dieses Gesetz beherrscht die Entwicklung und die Dekadenz dieses anderen Orga-
nismus – der Sprache. Ein Stil der Dekadenz ist dort gegeben, wo die Einheit des Buches
sich auflöst, um der Unabhängigkeit der Seite Platz zu machen, wo die Seite sich auflöst,
um der Unabhängigkeit des Satzes Platz zu machen, und der Satz, um der Unabhängig-
keit des Wortes Platz zu machen. In der gegenwärtigen Literatur gibt es im Überfluss Bei-
spiele, die diese fruchtbare Wahrheit vor Augen führen.20

Die Rede von einem ›Stil der Dekadenz‹ meint hier eine Autonomisierung des
sprachlichen Materials. Die Leistung von Bourget besteht in der Verknüpfung
von Décadence als ästhetischem Begriff und als Konzept kulturkritischer Mo-
derne-Deutung. Bourget kann nicht nur als zentraler Theoretiker der Décadence
gelten, sondern besitzt auch als »Vermittler des Décadence-Begriffs nach
Deutschland«21 große literaturgeschichtliche Bedeutung. Es war vor allem
Nietzsche, in dessen Werk das ›Echo‹ von Bourgets Décadence-Theorie wider-
hallte. Nietzsche gilt daher als »Diskursivitätsbegründer der Décadence im
deutschsprachigen Raum«22. Berühmtheit hat jene Décadence-Definition er-
langt, die er in der letzten von ihm selbst veröffentlichten Schrift, Der Fall
Wagner (1888), entwickelt:

Womit kennzeichnet sich jede litterarische décadence? Damit, dass das Leben nicht mehr
im Ganzen wohnt. Das Wort wird souverain und springt aus dem Satz hinaus, der Satz
greift über und verdunkelt den Sinn der Seite, die Seite gewinnt Leben auf Unkosten des

18 Zum Zusammenhang von Degenerations- und Décadence-Diskurs vgl. ebd., S. 179–182.
19 Ebd., S. 181.
20 Bourget: Théorie de la décadence (s. Anm. 14), S. 257.
21 Kafitz: Décadence in Deutschland (s. Anm. 8), S. 47.
22 Ebd., S. 66.

434 Matthias Löwe



Ganzen – das Ganze ist kein Ganzes mehr. Aber das ist das Gleichniss für jeden Stil der
décadence: jedes Mal Anarchie der Atome, […] ›Freiheit des Individuums‹, moralisch ge-
redet, – zu einer politischen Theorie erweitert ›gleiche Rechte für Alle‹. Das Leben […] in
die kleinsten Gebilde zurückgedrängt, der Rest arm an Leben. […] Das Ganze lebt über-
haupt nicht mehr: es ist zusammengesetzt, gerechnet, künstlich, ein Artefakt.23

Die Anleihen, die Nietzsche bei Bourget nimmt, sind offensichtlich: Er adaptiert
nicht nur dessen Überlegungen zum ›Stil der Décadence‹ als Emanzipation der
Ausdrucksseite von Kunstwerken, sondern erweitert den Décadence-Begriff
ähnlich wie Bourget. Dekadent sind neben einem Stil, der auf der Autonomisie-
rung des künstlerischen Materials basiert, auch zentrale Entwicklungen sozialer
Modernisierung wie die allmähliche Durchsetzung des Rechtes auf Gleichheit vor
dem Gesetz. Nietzsche gilt die aus der Aufklärung und Französischen Revolu-
tion stammende Gleichheitsidee als Indiz für einen pathologischen Grundzug
der Moderne, für ihre Dekadenz, wie er auch an anderer Stelle ausführt:24 »Der
Kampf um gleiche Rechte ist sogar ein Symptom von Krankheit: jeder Arzt
weiss das.«25 Auch bei Nietzsche umschreibt der Décadence-Begriff demnach
Aspekte sozialer Ausdifferenzierung – das ›Leben‹ wohnt nicht mehr im ›Gan-
zen‹ –, die jedoch mit negativer Wertung versehen, als Verlust körperlicher
Vitalität, als ›verarmtes‹ Leben gedeutet werden. Décadence wird bei Bourget
und Nietzsche, so kann man resümieren, zur geschichtsphilosophisch-biolo-
gisch-ästhetischen Diskursschnittstelle.

Die Jahrhundertwende-Forschung hat aus der Décadence-Idee, wie sie etwa
bei Bourget und Nietzsche begrifflich artikuliert wird, ein Arsenal zusammen-
hängender Décadence-Motive abgeleitet, mittels derer diese Idee Eingang in die
Literatur des Fin de siècle findet:26 Ein Motiv literarischer Décadence ist etwa

23 Friedrich Nietzsche: Der Fall Wagner. Ein Musikanten-Problem. In: Friedrich Nietzsche:
Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden. Hg. von Giorgio Colli, Mazzino Mon-
tinari. München 1999, Bd. 6, S. 9–53, hier S. 27.
24 Vgl. Andreas Urs Sommer: Kommentar zu Nietzsches Der Fall Wagner, Götzen-Dämmerung
(= Historischer und kritischer Kommentar zu Friedrich Nietzsches Werken, Bd. 6.1). Berlin,
Boston 2012, S. 110.
25 Friedrich Nietzsche: Ecce homo. Wie man wird, was man ist. In: Nietzsche: Sämtliche
Werke (s. Anm. 23), Bd. 6, S. 255–374, hier S. 306.
26 Genau genommen lassen sich in der Germanistik zwei gegensätzliche Auffassungen zum
Phänomen ›Décadence‹ unterscheiden: In den Arbeiten von Wolfdietrich Rasch oder Dieter
Borchmeyer etwa wird Décadence primär als Inhaltsphänomen von Literatur verstanden, das
sich anhand spezifischer Décadence-Motive manifestiert: vgl. Rasch: Die literarische Déca-
dence um 1900 (s. Anm. 9), S. 38–133; Borchmeyer: Décadence (s. Anm. 5). – Dagegen hat
Gotthart Wunberg ein Verständnis von Décadence als Formverfahren zu etablieren versucht,
das sich an der Rede von einem ›Stil der Décadence‹ orientiert: »Die Bezeichnung ›Déca-

Moderne als Décadence 435



die Thematisierung psychophysischen Krankseins. »[Ü]berfeineNerven« (SW27

XXXII, 99), von denen Hofmannsthal spricht, sind ein Symptom dekadenter
Psychologie. Als deren Ursache gilt bei Bourget der moderne Meinungspluralis-
mus. Moderne Menschen zeichnen sich für ihn durch ›Dilettantismus‹ aus. Ge-
meint ist damit eine »Geisteshaltung, […] die uns den verschiedenen Gestalten
des Lebens von Fall zu Fall geneigt macht und uns dahin führt, sich ihnen zu-
zuwenden, ohne sich allerdings einer ganz hinzugeben.«28 Diese Haltung wird
von Bourget sozialgeschichtlich erklärt, als

notwendige Hervorbringung unserer gegenwärtigen Gesellschaft. […] Besteht nicht eine
Gesetzmäßigkeit unserer Zeit darin, dass sich allseits die Ideen mischen und dass sich in

dence‹ ist ein Mißverständnis und falsch, wenn sie materialiter gemeint auf Inhalte tendiert.
[…] Décadence, kann man sagen, ist für die Literatur die Summe aller objektiven Unmöglich-
keiten konsistenter, inhaltslogischer Darstellung.« (Gotthart Wunberg: Historismus, Lexemauto-
nomie und Fin de siècle. Zum Décadence-Begriff in der Literatur der Jahrhundertwende. In:
Ders.: Jahrhundertwende. Studien zur Literatur der Moderne. Zum 70. Geburtstag des Autors hg.
von Stephan Dietrich. Tübingen 2001, S. 55–84, hier S. 77). Gemeint ist damit eine Literatur, die
ihre Artifizialität und Fragmentarizität ausstellt, das Partikulare akzentuiert oder mit intendierter
Unverständlichkeit operiert, um sich dem Entwurf eines Gesamtsinns zu entziehen. Wunbergs
Schüler Moritz Baßler hat dieses Verständnis von Décadence als Verfahren aufgegriffen und
damit jenen Strang moderner Literatur beschrieben, der mit den Mitteln der Fragmentierung, des
Anti-Realismus und der Unverständlichkeit eine »asemantische Textur« zu erzeugen versucht,
die sich der Wirklichkeitsdarstellung verweigert und eine Autonomisierung des künstlerischen
Materials proklamiert (Moritz Baßler: Deutsche Erzählprosa 1850–1950: Eine Geschichte literari-
scher Verfahren. Berlin 2015, S. 173). Gegen ein moralisch leicht angreifbares Verständnis von Dé-
cadence über inhaltliche Komponenten aus dem Themenfeld von Krankheit und Verfall dient die
Fokussierung auf Formverfahren bei Wunberg und Baßler einer Aufwertung der Décadence als
sprachartistischem Konzept. – Jedoch zeigen schon die Décadence-Definitionen von Bourget und
Nietzsche, dass die geschichtsphilosophisch-biologische Deutung von Moderne als Verfall und
die ästhetischen Verfahren der Décadence semantisch eng miteinander verbunden sind: Autono-
misierung des Sprachmaterials, ästhetische Fragmentierung und Kohärenzverweigerung implizie-
ren häufig auch eine Deutung von Moderne als Auseinanderbrechen eines ursprünglichen (Sinn-)
Ganzen. Der schillernden Mehrdeutigkeit historischer Décadence-Semantik kann man meines
Erachtens daher nur Rechnung tragen, wenn man sie als geschichtsphilosophisch-biolo-
gisch-ästhetische Diskursschnittstelle, d. h. sowohl als Inhalts- wie als Formphänomen auf-
fasst und als eine Weltanschauung im Zeichen des Verfalls.
27 Hugo von Hofmannsthal: Sämtliche Werke. Kritische Ausgabe. Veranstaltet vom Freien
Deutschen Hochstift. Hg. von Anne Bohnenkamp [seit 2004]. Frankfurt a.M. 1975 ff. – Zitate
aus dieser Ausgabe werden künftig im Fließtext mit der Sigle SW sowie unter Angabe der
Bandnummer (mit römischen Ziffern) und der Seitenzahl belegt.
28 Paul Bourget: Du dilettantisme. Hg. und übersetzt von Rudolf Brandmeyer. In: Hofmanns-
thal-Jahrbuch 24 (2016), S. 133–151, hier S. 137.

436 Matthias Löwe



allen Köpfen der Widerstreit der von den verschiedenen Rassen entworfenen Vorstellun-
gen des Universums abspielt?29

›Dilettantismus‹ ist also die Fähigkeit, sich anderen Standpunkten ›von Fall zu
Fall‹ anzupassen, in Rollen zu handeln, ohne einen Standpunkt zu verabsolu-
tieren. Erwähnt wird allerdings auch, welchen Preis der moderne ›Dilettant‹
dafür bezahlen muss, nämlich eine »Schwächung des moralischen Bewusst-
seins«30, also ethischen Relativismus.

Zur Décadence-Idee gehört zudem skeptische Selbstbeobachtung, die Auf-
spaltung des Ichs in Beobachtungssubjekt und -objekt. Bourget hat dafür den
Begriff des ›Dédoublement‹31 geprägt und Hofmannsthal spricht von der »un-
heimliche[n] Gabe der Selbstverdoppelung« (SW XXXII, 99) bei modernen Intel-
lektuellen. Diese Skepsis ist im Décadence-Diskurs ein ambivalentes Phänomen:
Sie schafft ironisches Rollenbewusstsein, bedroht jedoch die Einheit des Ichs
und geht mit der Gefahr einher, alle festen Normen zu zergliedern. Hier liegt
auch die Schnittstelle zwischen dem Décadence-Diskurs und dem Deutungssys-
tem des Historismus: Der Décadent erscheint als Intellektueller mit gesteigertem
historischen Bewusstsein, mit einem analytischen, historisierenden und darum
relativierenden Blick auf die Wirklichkeit, der alles in seinem Gewordensein und
seiner Veränderbarkeit sieht und zergliedert, der kein endgültig feststehendes
Vokabular mehr besitzt.32 Um 1900 wird die analytische, skeptische und historis-
tische Wahrnehmung des Décadents daher häufig mit der mythologischen Ge-
stalt der Medusa in Zusammenhang gebracht, deren Blick alles Geschaute
versteinert und abtötet.33 Der analytische Blick des Décadents ähnelt dem ab-
tötenden Blick der Medusa, weil er Wahrheiten skeptisch hinterfragt und sich
primär auf das Gemacht- und Gewordensein sowie die Vergänglichkeit aller
Werte fokussiert. Es ist der ›entzaubernde‹ Blick einer postmetaphysischen Hal-

29 Bourget: Du dilettantisme (s. Anm. 28), S. 143.
30 Ebd., S. 151.
31 Vgl. Alexander Michael Fischer: Dédoublement. Wahrnehmungsstruktur und ironisches Er-
zählverfahren der Décadence (Huysmans, Wilde, Hofmannsthal, H. Mann). Würzburg 2010.
32 Zum Historismus des 19. Jahrhunderts und zur Historismuskritik vgl. Herbert Schnädel-
bach: Philosophie in Deutschland 1831–1933. Frankfurt a.M. 1983, S. 51–87; zum Verhältnis
von Historismus und literarischer Moderne vgl. Moritz Baßler, Christoph Brecht, Dirk Niefan-
ger, Gotthart Wunberg: Historismus und literarische Moderne. Mit einem Beitrag von Friedrich
Dethlefs. Tübingen 1996.
33 Vgl. etwa die Analyse des Medusa-Motivs im Werk Hofmannsthals bei Ethel Matala de
Mazza: Dichtung als Schau-Spiel. Zur Poetologie des jungen Hugo von Hofmannsthal. Frank-
furt a.M. u. a. 1995, S. 125–133; zum Medusa-Motiv im europäischen Ästhetizismus insgesamt
vgl. die ältere Studie von Ralph-Rainer Wuthenow: Muse, Maske, Meduse. Europäischer Ästhe-
tizismus. Frankfurt a.M. 1978.

Moderne als Décadence 437



tung, die der Décadent an den Tag legt und die im Décadence-Diskurs mit einer
Bildlichkeit versteinernden ›Abtötens‹ von ›lebendigem‹ Sinn umschrieben wird.
In motivischer Hinsicht begegnet man in Texten der literarischen Décadence daher
auch einer Hochschätzung der Künstlichkeit und es besteht zudem ein enger
»Zusammenhang von totaler Naturfeindschaft und Ablehnung der Fortpflan-
zung«34. Dies kann entweder mit Schopenhauer entlehnten Askese-Idealen bzw.
einer ›Verneinung‹ naturhafter Lebenstriebe einhergehen oder mit der Darstellung
spezifischer »Formen dekadenter Erotik«35: Flüchtige, selbstzweckhafte erotische
Bindungen und häufiger Partnerwechsel – wie in Arthur Schnitzlers Reigen –, In-
zest oder das Begehren einer unerreichbaren Femme fatale. Gemeinsamer Flucht-
punkt all dieser Formen dekadenter Erotik ist »die Entwertung der auf Dauer
angelegten biologischen Funktion der Liebe im Zeugen und Gebären.«36

Eine weitere Konsequenz dieses dekadenten Wahrheitsagnostizismus ist
das Motiv des »gelähmten Willen[s]« (SW XXXII, 99), der Unfähigkeit zum Tä-
tigsein: »Ich kann nichts wollen«37, klagt der junge Hanno in Thomas Manns
Buddenbrooks. Der analytische Blick auf die Nichtigkeit der Realität erzeugt
beim Décadent ›hamletischen‹ Ekel vor dem Tätigsein, denn er durchschaut
alle Handlungsziele als trügerische Illusion. Es ist Nietzsche, der diesen Zusam-
menhang präzise beschrieben hat: Bei Décadents wie Hamlet entsteht aus »zu
viel Reflexion«38 eine »asketische, willenverneinende Stimmung«39. Sie »haben
einmal einen wahren Blick in das Wesen der Dinge gethan, sie haben erkannt,
und es ekelt sie zu handeln; […] Die Erkenntniss tödtet das Handeln, zum Han-
deln gehört das Umschleiertsein durch die Illusion«40. Hamlet galt um 1900
daher als Ikone dekadenter Lebenshaltung.

Die Semantik der Décadence geht auch mit einem ausgeprägten Exklusivitäts-
habitus einher, mit dem Wissen um die unüberbrückbare Differenz zwischen dem
Décadent und der vermeintlich naiven, gesunden Mehrheitsgesellschaft. Hof-
mannsthal etwa behauptet, dass zur Décadence nur »zwei- bis dreitausend
Menschen« (SW XXXII, 100) zählen, die »in den großen europäischen Städten
verstreut« (SW XXXII, 100) leben. Die dekadente Absage an Ganzheitsideen ermö-

34 Rasch: Die literarische Décadence um 1900 (s. Anm. 9), S. 52.
35 Ebd., S. 67–74.
36 Ebd., S. 68.
37 Thomas Mann: Große kommentierte Frankfurter Ausgabe. Werke – Briefe – Tagebücher.
Bd. 1.1: Buddenbrooks. Verfall einer Familie. Hg. von Eckhard Heftrich. Frankfurt am Main
2002, S. 819.
38 Friedrich Nietzsche: Die Geburt der Tragödie. In: Nietzsche: Sämtliche Werke (s. Anm. 23),
Bd. 1, S. 9–156, hier S. 57.
39 Nietzsche: Die Geburt der Tragödie (s. Anm. 38), S. 56.
40 Ebd., S. 56 f.

438 Matthias Löwe



glicht aber zugleich eine »außerordentliche Steigerung der Sensibilität, d[ie]
Empfänglichkeit für seltene künstlerische Werte und Nuancen, für Reize und
Feinheiten«41. Diese erhöhte Sensibilität ist wiederum zentrale Quelle für den
›Stil der Décadence‹, der das künstlerische Material gegenüber Vorstellungen
eines ideellen ›Werkganzen‹ aufwertet.

DieForschunghat all diese literarischenMotive, die sichamEndedes 19. Jahr-
hunderts um das Décadence-Konzept anlagern, minutiös rekonstruiert, dabei aber
zumeist die Frage vernachlässigt, wie all diese Teilaspekte zusammenhängen. Ich
meine, dass das Grundmotiv von Décadence als Weltanschauungsidee und ästhe-
tischer Formation in einer Anzeige von Ganzheitsverlust besteht. Als Fluchtpunkt
all der genannten Motive erweist sich die Auseinandersetzung mit einem spätzeit-
lichen Zustand, bei dem das ›Leben‹ nicht mehr im ›Ganzen‹ wohnt, und dies be-
zieht sich offenkundig auch auf soziale Modernisierungsprozesse, wie an den
Décadence-Definitionen von Bourget und Nietzsche deutlich wird. Annette Simo-
nis hat passend dazu gezeigt, dass die Décadence-Idee auch als »Ausdruck und
Reflexionsphänomen von funktionaler Ausdifferenzierung«42 zu verstehen ist. Bei
Simonis leitet sich diese These aus der Beobachtung ab, dass das décadence-typi-
sche Interesse an auseinanderbrechender Ganzheit und pluraler Identität um
1900 gerade von Akteuren der neu entstehenden Kulturwissenschaften und der
frühen Soziologie wie Georg Simmel, Max Weber und Ernst Cassirer aufgegriffen
und produktiv weiterentwickelt wurde, auch weil sie zum Teil mit Vertretern einer
Décadence-Ästhetik wie Stefan George in Kontakt standen.43 Auch Caroline Pross
hat darauf verwiesen, dass im Diskurs der Décadence die

wenig später als ›klassisch‹ kanonisierte[n] Modernebefunde wie Kontingenz und Wer-
den, Differenzierung und Fragmentarisierung oder die Selbstbezüglichkeit symbolischer
Ordnungen und Formen ein erstes Mal diskursiviert und so überhaupt erst in den Bereich
des Denkbaren und Sagbaren gerückt werden.44

Diese Thesen von Simonis und Pross sind äußerst bedenkenswert, aber auch er-
gänzungsbedürftig: Ausdifferenzierungsprozesse, so meine ich, werden durch
das Décadence-Konzept zwar reflektiert, aber mit wertender Färbung. Die de-
kadente Akzentuierung des Partikulären gegenüber dem Ganzen enthält zwar
durchaus Komponenten, die als Beschreibung von Differenzierungserfahrungen

41 Rasch: Die literarische Décadence um 1900 (s. Anm. 9), S. 62.
42 Annette Simonis: Literarischer Ästhetizismus. Theorie der arabesken und hermetischen
Kommunikation der Moderne. Tübingen 2000, S. 1.
43 Vgl. Simonis: Literarischer Ästhetizismus (s. Anm. 42), S. 379–471.
44 Caroline Pross: Dekadenz. Studien zu einer großen Erzählung der frühen Moderne. Göttin-
gen 2013, S. 11.

Moderne als Décadence 439



zu verstehen sind. Dieser Beschreibungsaspekt ist im Décadence-Konzept aber
durch einen Wertungsindex überformt, weil Ausdifferenzierung im Modus der
Décadence als Verfall und Auseinanderbrechen wahrgenommen wird und weil
die moderne Gesellschaft sowie das moderne Individuum damit an der normati-
ven Idee eines ursprünglichen ›Ganzen‹ gemessen werden. Eine positive oder
negative Einstellung zur Décadence macht sich um 1900 nicht daran fest, ob die
moderne Gesellschaft tatsächlich als auseinanderbrechendes Ganzes angemes-
sen beschrieben sei – das bleibt weitgehend unzweifelhaft –, sondern lediglich
an der Frage, wie man sich gegenüber diesem Vorgang des Auseinanderbre-
chens verhält: ablehnend oder bejahend. Décadence ist daher nur als ›dichter
Begriff‹45 zu verstehen, in dem beschreibende und wertende Aspekte unauflös-
bar verschmelzen.

2 »Wir schauen unserem Leben zu«:
Hofmannsthals Décadence

Wie kommt man von der Décadence-Idee zur Literaturgeschichte, zu Hof-
mannsthal? Indem man fragt, wie dieser Autor Décadence als wertende Perspek-
tivierung des Sozialen literarisiert: Wird jener spätzeitliche Zustand der Moderne,
bei dem das ›Leben‹ nicht mehr im ›Ganzen‹ wohnt, affirmiert oder wird auf eine
Überwindung der Décadence gehofft? Folgt man meinem Vorschlag und versteht
Décadence als Differenzierungssemantik, dann heißt dies, dass die zeittypische
Sehnsucht nach einer Überwindung der Décadence auch auf eine Aufhebung von
Ausdifferenzierung zielt. Jahrhundertwendliche Décadence-Kritik reagiert dem-
nach nicht nur auf ästhetizistische Kunst, sondern implizit oder explizit auch auf
den modernen Meinungspluralismus, auf die Ausdifferenzierung konkurrieren-
der Wertsphären, die durch eine ›Überwindung der Décadence‹, mittels einer
»Aufhebungssemantik«46 rückgängig gemacht werden soll. Eine besonders pro-

45 Im Anschluss an Bernard Williams bezeichnet man mit dem Terminus ›dichter Begriff‹
(›thick concept‹) in der Philosophie das unauflösbare Verwoben-Sein von deskriptiven und
normativen Aspekten in einem Ausdruck, der sich deshalb weder als reine Beschreibung noch
als reine Wertung auffassen lässt, sondern nur als »union of fact and value« (Bernard Wil-
liams: Ethics and the Limits of Philosophy. Cambridge, Massachusetts 1985, S. 129). Das trifft
genau auf das historische Décadence-Konzept zu, das einerseits Modernisierungsprozesse der
Ausdifferenzierung beschreibt, diese aber andererseits mit Wertungsindizes wie denen des
Verfalls, der Krankheit oder des Auseinanderbrechens versieht.
46 Gerhard Plumpe: Epochenmoderner Literatur. Ein systemtheoretischer Entwurf. Opladen
1995, S. 63.

440 Matthias Löwe



minente ›Aufhebungssemantik‹, die im gesamten frühen 20. Jahrhundert kur-
siert, ist die Semantik des gesunden, allverbindenden ›Lebens‹, in das man aus
der krankmachenden Décadence der Moderne zurückkehrt. Die enormen Presti-
gegewinne, die das Konzept des allverbindenden ›Lebens‹ bei Intellektuellen um
1900 erzielt, machen deutlich, dass damit vor allem eine »Suche nach Ganz-
heit«47 gestillt, das Leiden an einer als dekadent wahrgenommenen, ›auseinan-
derbrechenden‹Moderne beseitigt werden soll.48

Der Begriff des ›Lebens‹ hat um 1900 verschiedene Ursprünge: Bei Nietz-
sche, Bergson, Dilthey oder Simmel sind damit je andere Dinge gemeint.49 Zwei
Aspekte scheinen aber für alle diese Konzepte zentral: Erstens hat ›Leben‹ um
1900 die diskursive Funktion, »für das Ganze stehen zu können«50. ›Leben‹
stellt eine ›Aufhebungssemantik‹ zur Verfügung, mithilfe derer sich Ausdiffe-
renzierungs- und Pluralisierungserfahrungen als ›dekadenter‹ Verlust einer ›ei-
gentlichen‹ Ganzheit stigmatisieren und zugleich als reversibel imaginieren
lassen. Ein zweites zentrales Charakteristikum des Lebenspathos liegt in seiner
»vehementen Diesseitigkeit«51. Das Lebenspathos ist entschieden immanenz-
philosophisch: »Vom Leben pathetisch sprechen, das bedeutet, in ihm selbst
seinen einzigen Sinn sehen, keine Sinngebung des Daseins anzunehmen, die
von irgendeiner Instanz außerhalb des Lebens selbst ausgehen könnte.«52

47 Zur ›Suche nach Ganzheit‹ bei Intellektuellen des Fin de siècle vgl. Anne Harrington: Die
Suche nach Ganzheit. Die Geschichte biologisch-psychologischer Ganzheitslehren: Vom Kai-
serreich bis zur New-Age-Bewegung. Aus dem Englischen übersetzt von Susanne Klockmann.
Reinbek 2002, insb. S. 63–73.
48 Angela Sendlinger hat besonders präzise umrissen, inwiefern sich das Konzept der Déca-
dence ex negativo auf den Begriff des ›Lebens‹ bezieht: »[S]o sehr die […] dekadente Lebens-
haltung bejaht und als ästhetisch reizvoll betrachtet wird, so sehr besteht gleichzeitig ein
Leiden unter dieser Existenzform, ein Drang nach Überwindung der Décadence und eine po-
sitive Orientierung an verlorenen Werten. Diese Werte verdichten sich im Begriff des Lebens,
der damit gerade auch für die Décadence zum Zentralbegriff wird. Das Streben aus der Posi-
tion der Schwäche und Isolation heraus, der Wunsch nach Entgrenzung der Individualität,
nach Lebenssteigerung und schließlich nach einer Einheit mit dem Leben wird daher kenn-
zeichnend für die Décadence« (Angela Sendlinger: Lebenspathos und Décadence um 1900.
Studien zur Dialektik der Décadence und der Lebensphilosophie am Beispiel Eduard von
Keyserlings und Georg Simmels. Frankfurt a.M. 1994, S. 4 f.).
49 Vgl. Schnädelbach: Philosophie in Deutschland 1831–1933 (s. Anm. 32), S. 172–196.
50 Ajouri: Literatur um 1900 (s. Anm. 15), S. 76.
51 Wolfdietrich Rasch: Aspekte der deutschen Literatur um 1900 [1967 zuerst erschienen]. In:
Deutsche Literatur der Jahrhundertwende. Hg. von Viktor Žmegač. Königstein im Taunus 1981,
S. 18–48, hier S. 29.
52 Rasch: Aspekte der deutschen Literatur (s. Anm. 51), S. 29.

Moderne als Décadence 441



Mit diesen Funktionen wird der Lebensbegriff auch beim jungen Hof-
mannsthal gebraucht. ›Leben‹ avanciert bei ihm zum »Metaphysik-Ersatz«53,
zum »säkular gewordene[n] Absolutum«54, zur »Sinnstiftungsvokabel, mit der
man […] die normative Funktion der ›alten‹ dualistischen Kategorien ›Gott‹,
›Geist‹ oder ›Ratio‹ ersetzt.«55 Dort, wo Hofmannsthal sich philosophisch äu-
ßert, ist er in erster Linie als Lebensphilosoph zu verstehen, das habenMonika
Fick und Wolfgang Riedel gezeigt.56 Unter ›Leben‹ versteht er keine transzen-
dente Instanz, sondern eine monistische Idee, die auf Überwindung des Dua-
lismus zwischen Transzendenz und Immanenz zielt. ›Gott‹, so zeigt eine Notiz
aus dem Jahr 1895, bezeichnet bei ihm nichts Jenseitiges, sondern »die Welt«
(SW XXXVIII, 325) selbst.57 Ein besonders drastisches monistisches Bekennt-
nis, das bei Fick und Riedel nicht erwähnt wird, findet sich in einem Aufsatz
Hofmannsthals über den Roman Der begrabene Gott (1905) von Hermann
Stehr:

Wer umgrenzt einen Menschen? Denn eines Menschen Wesen und eines Menschen Leib,
wo ist die Grenze? Eines Menschen Leib und der Natur Weben und Leben, wo ist die
Grenze? Eines Menschen Reden, Denken, Fühlen, und der anderen Menschen Reden,
Denken, Fühlen, wo ist die Grenze? Ein Mensch und ein Gott, wo ist die Grenze? Alle
Grenzen verwischt.58 (SW XXXIII, 69)

Hofmannsthals Vorstellung von einem immanenten Monismus des ›Lebens‹ be-
zieht sich also auf die Idee einer ›All-Einheit‹ auf mehreren Ebenen, auf eine
Einheit von Transzendenz und Immanenz, von Bewusstsein und Körper, Den-

53 Monika Fick: Sinnenwelt und Weltseele. Der psychophysische Monismus in der Literatur
der Jahrhundertwende. Tübingen 1993, S. 8.
54 Wolfgang Braungart: Ästhetische Religiosität oder religiöse Ästhetik? Einführende Überle-
gungen zu Hofmannsthal, Rilke und George und zu Rudolf Ottos Ästhetik des Heiligen. In:
Ästhetische und religiöse Erfahrungen der Jahrhundertwenden. Bd. 2: um 1900. Hg. von Wolf-
gang Braungart, Gotthard Fuchs, Manfred Koch. Paderborn u. a. 1998, S. 15–29, hier S. 17.
55 Jens Ole Schneider: ›Leben‹ als säkulare Ersatzreligion? Monistischer Weltdeutungsan-
spruch und perspektivisches Sprechen in Hugo von Hofmannsthals Briefen des Zurückgekehr-
ten. In: Religion und Literatur im 20. und 21. Jahrhundert. Motive, Sprechweise, Medien. Hg.
von Tim Lörke, Robert Walter-Jochum. Göttingen 2015, S. 255–275, hier S. 256.
56 Vgl. Fick: Sinnenwelt und Weltseele (s. Anm. 53), S. 335–353; Wolfgang Riedel: Homo Na-
tura. Literarische Anthropologie um 1900. Studienausgabe. Würzburg 2011 (zuerst 1996),
S. 36–46.
57 Zitiert nach Fick: Sinnenwelt und Weltseele (s. Anm. 53), S. 349.
58 Zu den monistischen Tendenzen bei Hermann Stehr, von denen sich Hofmannsthals eu-
phorische Rezension offenbar anstecken ließ, vgl. Horst Thomé: Autonomes Ich und ›Inneres
Ausland‹. Studien über Realismus, Tiefenpsychologie und Psychiatrie in deutschen Erzähltex-
ten (1848–1914). Tübingen 1993, S. 256–273.

442 Matthias Löwe



ken und Handeln, von Ich und Welt, von Vergangenheit und Gegenwart. Benja-
min Specht hat daher gezeigt, dass »Hofmannsthals ›Leben‹ […] nicht dasselbe
wie Nietzsches ›Willen‹« meint, sondern »[s]eine Vorstellung liegt weit näher
an dem Konzept von Wilhelm Dilthey, dessen Werk Hofmannsthal nachweislich
während seines Philologie-Studiums rezipiert hat«.59 ›Leben‹ bezeichnet bei
Dilthey »die vorgängige Totalität der physischen und psychischen Bezüge des
Menschen«60, dieser Begriff fungiert bei ihm als »Ausdruck eines rein imma-
nenten Zusammenspiels der Phänomene«61, das im Modus des ›Erlebens‹
schöpferisch-rezeptiv erfahren wird. Das Konzept des ›Erlebnisses‹ wiederum

stellt Dilthey dezidiert den überkommenen Dualismen der Erkenntnistheorie und Ästhetik –
Subjekt und Objekt, Welt und Bewusstsein, Wahrnehmen und Empfinden, Form und
Inhalt, etc. – entgegen und behauptet eine elementare Einheit von innerer und äußerer
Erfahrung.62

Trotz Hofmannsthals unleugbarer Nähe zu solchen monistisch-lebensphiloso-
phischen Ideologemen lässt sich dieser Autor dennoch nicht als Repräsentant
einer literarischen Lebensreform verstehen. Der Begriff des ›Lebens‹ fungiert
bei Hofmannsthal zwar als Vokabel, die durchaus die Funktion der Religion als
oberstes Sinnmonopol ersetzen soll. Dennoch ist eines der zentralen Themen
von Hofmannsthals Frühwerk nicht die Erfahrung des immanenten Lebens oder
das Aufgehoben-Sein im ›Leben‹, sondern – im Gegenteil – gerade das Ausge-
schlossen-Sein des Individuums aus der All-Einheit des ›Lebens‹. Dies zeigt
sich vor allem in Hofmannsthals erstem Essay über Gabriele D’Annunzio, wo
die Distanz zum ›Leben‹ als Signum von Moderne verstanden wird: »Heute
scheinen zwei Dinge modern zu sein: die Analyse des Lebens und die Flucht
aus dem Leben« (SW XXXII, 100). Es geht Hofmannsthal dabei vor allem um
den inneren Zusammenhang dieser beiden Operationen: Die (skeptische) Ana-
lyse des ›Lebens‹ durch moderne Décadence-Intellektuelle führt zum Verlust
der Lebensunmittelbarkeit, zum Verlust eines Glaubens an das ›Leben‹ als me-
taphysischem Totalitätsideologem, sprich: zur ›Flucht aus dem Leben‹. Hof-
mannsthals erster Essay über D’Annunzio gilt heute nicht zu Unrecht als einer
seiner besten, denn dem Autor gelingt es darin auf einprägsame Weise, die
postmetaphysische Verluststimmung der Jahrhundertwende in suggestiver
Prosa einzufangen:

59 Benjamin Specht: ›Wurzel allen Denkens und Redens‹. Die Metapher in Wissenschaft,
Weltanschauung, Poetik und Lyrik um 1900. Heidelberg 2017, S. 271.
60 Specht: Wurzel allen Denkens (s. Anm. 59), S. 236.
61 Ebd., S. 272.
62 Ebd., S. 235.

Moderne als Décadence 443



Wir schauen unserem Leben zu; wir leeren den Pokal vorzeitig und bleiben doch unend-
lich durstig: denn […] der Becher, den uns das Leben hinhält, hat einen Sprung, und wäh-
rend uns der volle Trunk vielleicht berauscht hätte, muß ewig fehlen, was während des
Trinkens unten rieselnd verloren geht; so empfinden wir im Besitz den Verlust, im Erle-
ben das stete Versäumen. Wir haben gleichsam keine Wurzeln im Leben und streichen,
hellsichtige und doch tagblinde Schatten, zwischen den Kindern des Lebens umher.

(SW XXXII, 99 f.)

Mit Topoi wie Lebensflucht oder Lebensferne und mit Bildern wie dem außen-
stehenden Zuschauer des Lebens, der gekappten Verwurzelung im Leben oder
dem undichten Lebens-Becher nimmt Hofmannsthal hier auf die Décadence-
Idee Bezug. Unverkennbar stellt sich Hofmannsthal mit seinem Essay über
D’Annunzio in jene Deutungstradition, die Décadence als Distanz zur metaphy-
sischen All-Einheit des ›Lebens‹ und zugleich als wertende Beschreibung mo-
derner Ausdifferenzierungsprozesse versteht.63 In einer Notiz aus dem Jahr 1892
bringt er seinen Décadence-Begriff, wahrscheinlich unter dem Eindruck seiner
Bourget-Lektüre, besonders präzise auf den Punkt: »Decadenz: das Auseinander-
fallen des Ganzen; die Theile glühen und leuchten, die Leidenschaften geniessen
sich. Die Anomalien setzen sich durch« (SW XXXVIII, 153). Der Gegensatz zwi-
schen der All-Einheit des ›Lebens‹ und der Lebensferne der Décadence, zwischen
»Weltflucht und Lebensglaube«64, kann daher als vibrierende Grundspannung
verstanden werden, aus der die Themen und Motive von Hofmannsthals Früh-
werk im Wesentlichen hervorgehen. Mit dem Konzept der Décadence verbin-
den sich bei ihm vor allem Erfahrungen der Distanz, Künstlichkeit und
Substanzlosigkeit.

Plastisch zeigt sich dies in dem Vortrag Der Dichter und diese Zeit, den Hof-
mannsthal im Winter 1906 in verschiedenen deutschen Städten hält. Hier wer-
den zentrale Moderne-Erfahrungen artikuliert:65 Gegenwärtig lebe man in einer
Epoche, so Hofmannsthal, deren Wesen »Vieldeutigkeit und Unbestimmtheit«
(SW XXXIII, 132) sei. Die Moderne »kann nur auf Gleitendem ausruhen und ist
sich bewußt, daß es Gleitendes ist, wo andere Generationen an das Feste glaub-
ten. Ein leiser chronischer Schwindel vibriert [daher] in ihr« (SW XXXIII, 132).
Moderne wird hier als vieldeutige Pluralität der Meinung beschrieben, der die
›Festigkeit‹ fehlt, weil alle Vokabulare und Wahrheitskonzepte zunehmend als

63 Zum Décadence-Verständnis in Hofmannsthals Frühwerk vgl. Corinna Jäger-Trees: Aspekte
der Dekadenz in Hofmannsthals Dramen und Erzählungen des Frühwerkes. Bern, Stuttgart
1988, S. 1–21.
64 Vgl. Christiane Barz: Weltflucht und Lebensglaube. Aspekte der Dekadenz in der skandina-
vischen und deutschen Literatur der Moderne um 1900. Leipzig, Berlin 2003.
65 Vgl. dazu auch Katharina Meiser: Fliehendes Begreifen. Hugo von Hofmannsthals Ausein-
andersetzung mit der Moderne. Heidelberg 2014, S. 141–162.

444 Matthias Löwe



veränderbar wahrgenommen werden. In einem Brief an Marie Herzfeld spricht
Hofmannsthal 1893 explizit vom »Mangel eines Centrums, einer Weltanschau-
ung, die trägt und formt«66. Mit dem Konzept der Décadence, dem ›Auseinan-
derfallen des Ganzen‹, verbinden sich also bei Hofmannsthal keineswegs nur
wahrnehmungspsychologische oder stilistisch-ästhetische Aspekte, sondern
auch Aussagen zu gesellschaftlicher Modernisierung, zum Prozess sozialer Aus-
differenzierung, der als Verlust eines ›Centrums‹ erlebt wird. Besonders deut-
lich zeigt sich dies in einem späteren Text Hofmannsthals, in seinem Aufsatz
Grillparzers politisches Vermächtnis (1915). Hier wird explizit über soziokultu-
relle Entwicklungen gesprochen, die man als Ausdifferenzierung autonomer ge-
sellschaftlicher Teilbereiche wie Wirtschaft und Politik beschreiben könnte.
Hofmannsthal versucht diese Entwicklung bezeichnenderweise mithilfe einer
ästhetischen Kategorie zu fassen, mit der aus dem Décadence-Diskurs stam-
menden Formel l’art pour l‘art, die er metaphorisch auf außerästhetische Phä-
nomene überträgt:

Man spricht nicht selten von einer gewissen Kunstgesinnung, wofür L’art pour l’art das
Schlagwort ist und die man mit lebhaftem Unmut ablehnt, ohne sich immer ganz klar zu
sein, was darunter zu verstehen ist; aber man darf nicht vergessen, daß eine ähnliche Ge-
sinnung auf allen Lebensgebieten sich beobachten ließe, überall gleich unerfreulich: der
Witz um des Witzes willen, das Geschäft um des Geschäftes willen, das Faktiöse um des
Faktiösen willen, die Deklamation um der Deklamation willen. Es gibt ein gewisses L’art
pour l’art der Politik, das viele Übel verschuldet hat […]. (SW XXXIV, 156)

Modernisierung wird hier mithilfe von Décadence-Semantik gedeutet, als Auto-
nomisierung gesellschaftlicher Teilbereiche zu Wertsphären mit je eigenem l’art
pour l‘art. Hofmannsthal nimmt diesen Prozess eher unter negativen Vorzei-
chen wahr, als etwas ›Unerfreuliches‹. Auch im Vortrag Der Dichter und diese
Zeit wird die ›Vieldeutigkeit und Unbestimmtheit‹ der Moderne als Zustand er-
lebt, der ›Schwindel‹ verursacht und mit erheblichen Risiken verknüpft ist. Ver-
bunden ist Modernisierung in diesem Vortrag vor allem mit der Gefahr radikaler
Exklusion: In einer funktional differenzierten Gesellschaft, die zwischen Indivi-
duum und sozialer Rolle unterscheidet, verliert Identität ihren Selbstver-
ständlichkeitsstatus, kann nicht wie in vormodernen Gesellschaften durch
die Zugehörigkeit zu einem Stand oder einer Familie bestimmt werden. Statt-
dessen wird das »Aussinnen der individuellen Identität«67 zu einer Aufgabe,
die jeder privat für sich selbst lösen muss. Damit einher geht das Risiko eines

66 Hugo von Hofmannsthal: Briefe an Marie Herzfeld. Hg. von Horst Weber. Heidelberg 1967,
S. 36.
67 Horst Thomé: Das Ich und seine Tat. Überlegungen zum Verhältnis von Psychologie, Äs-
thetik und Gesellschaft im Drama der Jahrhundertwende. In: Karl Richter, Jörg Schönert, Mi-

Moderne als Décadence 445



völligen Scheiterns der selbstverantworteten Identitätssuche. Genau darüber
wird in Hofmannsthals Vortrag gesprochen: Hier ist es der Typus des Dichters, an
dem sich diese Gefahr besonders radikal zeigt: »So ist der Dichter da, wo er nicht
da zu sein scheint, und ist immer an einer anderen Stelle als er vermeint wird. Selt-
sam wohnt er im Haus der Zeit, unter der Stiege, wo alle an ihm vorüber müssen
und keiner ihn achtet« (SW XXXIII, 136f.). Der Dichter sei »ohne Amt in diesem
Haus, ohne Dienst, ohne Recht, ohne Pflicht, als nur zu lungern und zu liegen«
(SW XXXIII, 137). Der Dichter ist der paradigmatische Décadent, an dem sich die
Herausforderung moderner Identitätsfindung besonders drastisch zeigt.

Was Hofmannsthals Werk also besonders auszeichnet, ist die Tatsache,
dass er zwar an Moderne-Deutungen des Décadence-Diskurses partizipiert und
Ausdifferenzierungsprozesse sowie die Herausforderung moderner Identitäts-
findung eher negativ wahrnimmt. Aber dennoch suchen seine Texte nicht den
schnellen Ausweg aus dieser Problemlage, sie bringen keine neuen Ganzheits-
Ideologeme wie das ›Leben‹ zu unmittelbarer Anschauung: Im Frühwerk wird
gerade nicht gezeigt, wie eine ›Überwindung der Décadence‹, wie eine ins
›Leben‹ integrierte Existenzform aussehen könnte. ›Leben‹ dient vielmehr als
immer wieder neu aufgerufener Grenzbegriff für eine monistische All-Einheit
und Differenzlosigkeit, die sich jeder Repräsentation entzieht. Gerade Hof-
mannsthals Frühwerk ist daher durch eine charakteristische Spannung ge-
prägt: Die immanente All-Einheit des ›Lebens‹ fungiert zwar als zentraler
Sehnsuchtstopos, zugleich vermitteln seine Texte ihren Lesern aber auch ein
deutliches Bewusstsein von der Unmöglichkeit, das sich immer wieder entzie-
hende ›Leben‹ zu positivieren. Diesen prägenden Grundtenor seines Früh-
werks zeigt plastisch das nachgelassene Gedicht Als sich das Gewitter
zertheilte (um 1890). Hier ist von der Erwartung eines reinigenden Gewitters
die Rede, das jedoch vorbeizieht, ohne sich zu entladen:

Sollt ein Gewitter kommen
Wir haben s wohl gefühlt
Das hätt uns den Zweifel genommen
Das Misstrau’n weggespült.

Die Wolken sind verschwommen
Die Luft bleibt schwül und trüb
Der Sturm ist nicht gekommen
Und Zweifel, Misstraun blieb.

(SW II, 32)

chael Titzmann (Hg.): Die Literatur und die Wissenschaften 1770–1930. Walter Müller-Seidel
zum 75. Geburtstag. Stuttgart 1997, S. 323–353, hier S. 325.

446 Matthias Löwe



Artikuliert wird hier die Sehnsucht nach einem ›gewitterhaften‹ Durchbruch
zum ›Leben‹, nach einer Überwindung der skeptischen Décadence, die aber
nicht stattfindet, weil das ›Leben‹ zugleich als etwas Unerkennbares gilt, zu
dem man nicht durchbrechen kann, das sich dem Zugriff des Ichs entzieht. 1893
schreibt Hofmannsthal an Marie Herzfeld:

Ich bin alles Feinen, Sübtilen, Zerfaserten, Impressionistischen, Psychologischen recht
müde und warte, daß mir die naiven Freuden des Lebens wie Tannenzapfen derb und
duftend von den Bäumen herunterfallen. Leider Gottes ist der Baum des Lebens unge-
heuer headstrong und läßt sich nicht schütteln.68

Es ist diese Spannung zwischen der Sehnsucht nach einer Überwindung der Dé-
cadence und dem gleichzeitigen Bewusstsein von deren Unüberwindbarkeit,
dem sich wohl der besondere ästhetische Reiz von Hofmannsthals Frühwerk
verdankt.

3 »Wer denkt bei Elektra an Hamlet!« –
Hofmannsthals Elektra und die Décadence

1903 gelang Hofmannsthal mit dem Einakter Elektra (1903) der Durchbruch als
Theaterautor. Der Schluss dieses Dramas gilt in der Forschung mitunter als
Beleg dafür, dass Hofmannsthal die Décadence seines Frühwerks zu Beginn des
20. Jahrhunderts überwinde (vgl. Abschnitt 4). Demgegenüber soll im Folgen-
den gezeigt werden, inwiefern die Décadence-Idee auch für dieses Drama als
ein zentraler Kontext verstanden werden kann, der sich in der Gestaltung von
Handlung und Figuren manifestiert.

Textvorlage von Hofmannsthals Antikendrama ist die Sophokleische Tragö-
die Elektra. Bei Sophokles ist der Mythos als figurales Deutungssystem weitge-
hend intakt: Die Figuren äußern keinen Zweifel an ihrer Einbettung in eine
Wirklichkeit, die von Gottheiten garantiert wird. Statt Skepsis gegenüber dem
mythischen Denken steht eher die Frage nach der adäquaten Handhabe des
Mythos im Zentrum von Sophokles’ Tragödie. Dargestellt wird, dass fanatische
Figureninteressen jene Ordnung gefährden können, die sich dem mythischen
Denken verdankt.69 Aber selbst in den Auswüchsen des figuralen Fanatismus

68 Hofmannsthal: Briefe an Marie Herzfeld (s. Anm. 66), S. 37.
69 Vgl. Markus Janka: »Muttermord und gute Laune« oder Die unheile Welt der Vergeltungs-
spirale. In: Sophokles: Elektra (Griechisch/Deutsch). Übersetzt und hg. von Kurt Steinmann
(mit einem Nachwort von Markus Janka). Stuttgart 2013, S. 167–196, hier S. 193.

Moderne als Décadence 447



zeigt sich, so der Altphilologe Markus Janka, »dass alle dramatis personae, ob
Schurken oder Helden, intersubjektiv die Gültigkeit der durch Zeus symbolisier-
ten gerechten Ordnung bestätigen.«70 Von einer solchen grundsätzlichen In-
taktheit und Gültigkeit des mythischen Denkens kann in Hofmannsthals freier
Bearbeitung der sophokleischen Elektra keine Rede mehr sein. Stattdessen sind
die Götter hier nur als vage Ahnung der Figuren präsent. Werner Frick hat
daher von einer »›Enttheologisierung‹ des Geschehens«71 bei Hofmannsthal ge-
sprochen. In keinem einzigen Blankvers dieses Dramas wird eine Gottheit der
griechischen Mythologie namentlich benannt. So artikuliert etwa Orest nur ein-
mal die vage Ahnung einer göttlichen Sendung, aber ohne seinen Auftraggeber
benennen zu können: »Ich weiß nicht, wie die Götter sind. Ich weiß nur: / sie
haben diese Tat mir auferlegt, / und sie verwerfen mich, wofern ich schaudre«
(SW VII, 103). Symptomatisch für diesen Geltungsverlust, den das Deutungssys-
tem des Mythos in Hofmannsthals Textwelt erleidet, ist auch das verloren ge-
gangene religionspraktische Wissen Klytämnestras, wie Juliane Vogel gezeigt
hat: Hofmannsthals Klytämnestra kennt »die heilungsversprechenden Formen
des richtigen Opferns nicht mehr.«72 Weil ihr »das nötige Wissen abhanden ge-
kommen«73 ist, weil sie nicht mehr die Routine des mythischen Denkens be-
sitzt, reagiert sie mit unbeholfener Panik. Auch an Klytämnestras defizitärem
religionspraktischen Wissen manifestiert sich also ein fundamentaler Geltungs-
verlust mythischen Denkens in Hofmannsthals Drama.74 Ein nur noch vage ah-
nendes Verhältnis zu den mythischen Göttern findet sich schließlich auch bei
Elektra selbst, etwa wenn sie gegenüber ihrem Bruder gesteht: »Ich hab’ die
Götter nie gesehn, allein / ich weiß, sie werden da sein, dir zu helfen« (SW VII,
102). Gegen Ende schließlich postuliert sie rigoros: »Es sind keine / Götter im
Himmel!« (SW VII, 106). Im Unterschied zur sophokleischen Vorlage transponiert
Hofmannsthal das dargestellte Geschehen – zumindest in dieser Hinsicht – also
in eine scheinbar ›götterferne‹, skeptische Spätzeit, in der das Weltbild des
Mythos bereits abhandenkommt. Dafür spricht auch die zeitliche Handlungs-

70 Janka: Muttermord (s. Anm. 69), S. 195.
71 Werner Frick: ›Die mythische Methode‹. Komparatistische Studien zur Transformation der
griechischen Tragödie im Drama der klassischen Moderne. Tübingen 1998, S. 125.
72 Juliane Vogel: Priesterin künstlicher Kulte. Ekstasen und Lektüren in Hofmannsthals
Elektra. In: Hugo von Hofmannsthal. Neue Wege der Forschung. Hg. von Elsbeth Dangel-Pel-
loquin. Darmstadt 2007, S. 100–119, hier S. 111.
73 Vogel: Priesterin künstlicher Kulte (s. Anm. 72), S. 112.
74 »Statt Sophokleischer Opferökonomie, als deren Meisterin die antike Klytämnestra auftrat,
artikuliert sich [bei Hofmannsthals Klytämnestra] ein irreversibel entdifferenziertes Opferwe-
sen, das keine Unterscheidungen, keine Adressierungen und keine symbolischen Formen
mehr kennt« (ebd., S. 112).

448 Matthias Löwe



gestaltung: Während Sophokles’ Tragödie in den frühen Morgenstunden, bei
Sonnenaufgang, beginnt, setzt die Dramenhandlung bei Hofmannsthal erst
am späten Nachmittag ein, so dass die Figuren im Dämmerlicht und in zuneh-
mender Dunkelheit agieren.75 Passend dazu, so meine These, wird auch die
Figurenkonzeption Elektras mithilfe typischer Décadence-Motive gestaltet:

Elektra firmiert als Fanatikerin des Erinnerns, vertritt also einen ›dekaden-
ten‹ Historismus. Sie ist nicht bereit, Klytämnestras Mord an Agamemnon zu
vergessen, sondern erinnert unermüdlich daran. Sie kann ihre Gegenwart nicht
als reine Präsenz, sondern nur in ihrem Gewordensein wahrnehmen: »Verges-
sen? Was! bin ich ein Tier? vergessen? / Das Vieh schläft ein, von halbgefreßner
Beute / die Lefze noch behängt, das Vieh vergißt sich / […] ich bin kein Vieh,
ich kann nicht / vergessen!« (SW VII, 71 f.) Zuletzt hat Antonia Eder darauf hin-
gewiesen, dass an der Figurenkonzeption Elektras starke Bezüge zu Nietzsches
Historismuskritik erkennbar werden, dass Elektra jene Haltung eines »histori-
schen Menschen«76 vertritt, die bei Nietzsche kritisiert wird.77 Für eine Beschäf-
tigung mit Nietzsche während der Arbeit an der Elektra gibt es zwar keine
Zeugnisse, aber Positionen nietzscheanischer Historismuskritik finden sich
bereits in Hofmannsthals Frühwerk.78 Tatsächlich lässt sich die Figuren-Kon-
zeption der Elektra mit vielen Motiven von Nietzsches historismuskritischer
Programmschrift Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben erklären:
Schon bei Nietzsche wird die Fähigkeit zu vergessen und »unhistorisch«79 zu
leben, als anthropologisches Kriterium verstanden, durch das sich das Tier vom
Menschen unterscheidet. In Abgrenzung vom glücklichen Dasein der ›unhisto-
risch‹ lebenden Tiere beschreibt Nietzsche das negative Zerrbild eines Men-

75 Vgl. auch ebd., S. 103 f.
76 Friedrich Nietzsche: Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben. In: Nietzsche:
Sämtliche Werke (s. Anm. 23), Bd. 1, S. 243–334, hier S. 255.
77 Antonia Eder: Der Pakt mit dem Mythos. Hugo von Hofmannsthals ›zerstörendes Zitieren‹
von Nietzsche, Bachofen, Freud. Freiburg i.Br., Berlin, Wien 2013, S. 134–150.
78 Zur Nietzsche-Rezeption des frühen Hofmannsthal vgl. H. Jürgen Meyer-Wendt: Der frühe
Hofmannsthal und die Gedankenwelt Nietzsches. Heidelberg 1973; Hans Steffen: Schopen-
hauer, Nietzsche und die Dichtung Hofmannsthals. In: Hans Steffen (Hg.): Nietzsche. Werk
und Wirkungen. Göttingen 1974, S. 65–90; zu Hofmannsthal und dem Historismus vgl. die um-
fängliche Studie von Jacques Le Rider: Hugo von Hofmannsthal. Historismus und Moderne in
der Literatur der Jahrhundertwende (Aus dem Französischen übersetzt von Leopold Feder-
mair). Wien, Köln, Weimar 1997; zur Wirkung, die Nietzsches Thesen über die ›Lügen‹ der his-
toristischen Moderne bei Hofmannsthal entfalten, vgl. Mathias Mayer: Die Rhetorik der Lüge.
Beobachtungen zu Nietzsche und Hofmannsthal. In: Christine Lubkoll (Hg.): Das Imaginäre
des Fin de siècle. Ein Symposion für Gerhard Neumann. Freiburg i.Br. 2002, S. 43–63.
79 Nietzsche: Vom Nutzen und Nachtheil (s. Anm. 76), S. 249.

Moderne als Décadence 449



schen, »der durch und durch nur historisch empfinden wollte«80. Ein solcher
Mensch »wäre dem ähnlich, der sich des Schlafens zu enthalten gezwungen
würde, oder dem Thiere, das nur vom Wiederkäuen und immer wiederholten
Wiederkäuen leben sollte.«81

Vor diesem Hintergrund erweckt die Figuren-Konzeption von Hofmannsthals
Elektra den Eindruck, als wäre sie am ›Reißbrett‹ nietzscheanischer Historismus-
kritik entstanden. Elektra entspricht in einigen Punkten dem nietzscheanischen
Negativ-Konstrukt eines Menschenmit übersteigertem ›historischen Sinn‹, Elek-
tra ist die Repräsentantin einer historistischen Moderne: Wenn eine der Dienerin-
nen schon am Anfang des Dramas davon berichtet, dass Elektra jeden Tag zur
selben Stunde »um den Vater heult« (SW VII, 63), also die Erinnerung an die Ver-
gangenheit täglich erneuert, dann lässt dies an Nietzsches historismuskritische
Rede vom modernen Menschen als einem Tier denken, das sich vom ›wiederhol-
ten Wiederkäuen‹ ernährt und dabei seine ›Lebendigkeit‹ einbüßt. Überdies
leidet Elektra unter massiver Schlaflosigkeit, ganz so wie es Nietzsche einem
Menschen mit ausschließlich ›historischem Sinn‹ attestiert. Während der Wieder-
begegnung mit seiner Schwester macht diese auf Orest einen stark übernächtig-
ten Eindruck, so dass er bestürzt ausruft: »Elektra! / Was haben sie gemacht mit
deinen Nächten? / Furchtbar sind deine Augen« (SW VII, 100). Kurz darauf nennt
Elektra die Ursache ihrer Schlaflosigkeit, nämlich ihre exzessiv betriebene Erin-
nerung an den toten Vater Agamemnon, ihr unentwegtes ›Wiederkäuen‹ der Ver-
gangenheit: »Eifersüchtig sind / die Toten: und er schickte mir den Haß, / den
hohläugigen Haß als Bräutigam. / Da mußte ich den Gräßlichen, der atmet / wie
eine Viper, über mich in mein / schlafloses Bette lassen« (SW VII, 102). Es ist
Elektras ›historischer Sinn‹, der sie nicht schlafen lässt. Zudem führt ihr bohren-
der, ›medusenhafter‹ Blick, der die Umwelt als zerrissen, substanzlos und nur in
ihrem Gewordensein wahrnimmt, zur sozialen Isolation der Protagonistin: »[N]ie-
mand ist hier im Haus, der ihren Blick / aushält!« (SW VII, 65), so informiert eine
der Dienerinnen schon in der Eingangsszene.

Als Décadence-Figur wird die Protagonistin nicht nur durch ihren historisti-
schen Erinnerungsfanatismus, sondern auch durch eine Reihe weiterer Attribu-
ierungen kenntlich gemacht. Zu nennen ist vor allem die »Wortgewaltigkeit
Elektras«82, die im Dialog mit Klytämnestra zum Tragen kommt: Während Klytäm-
nestra ihrer Tochter mit »sprachlosem Grauen« (SW VII, 85) gegenübersteht, re-
gistriert sie zugleich mit Erschrecken und Bewunderung Elektras rhetorische

80 Ebd., S. 250.
81 Ebd.
82 Mathias Mayer: Hofmannsthals Elektra: Der Dichter und die Meduse. In: Zeitschrift für
deutsche Philologie 110 (1991), Heft 2, S. 230–247, hier S. 243.

450 Matthias Löwe



Begabung: »Wie du die Worte / hineinbringst» (SW VII, 82). Ihre nie schwei-
gende Wortgewaltigkeit wird Elektra am Ende des Dramas jedoch zum Ver-
hängnis, als sie Orest mit rhetorischem Eifer zum Vollzug des Muttermordes
drängt, dabei aber mit ihrem Redeschwall fast den Plan vereitelt und die Auf-
merksamkeit des Palast-Personals erregt, so dass Orests Begleiter sie mehrfach
auffordern muss, endlich stillzuschweigen (SW VII, 105). Elektras unentwegtes
Redenüber die Tat verhindert diese also beinahe. Die Pointe dieser Szene bringt
einen Grundkonflikt in Hofmannsthals Werk zum Ausdruck, den er 1921 in
einem Brief an Anton Wildgans präzise benennt: »Es ist das Problem das mich oft
gequält u. beängstigt hat […] [,] wie kann der Sprechende noch handeln – da ja
ein Sprechen schon Erkenntnis, also Aufhebung des Handelns ist.«83 Durch ihre
sprachliche Versiertheit charakterisiert Elektra sich als zerrissene Décadence-
Figur, die zwar geschliffen reden, aber nicht handeln kann, denn rhetorische Be-
gabung gilt bei Hofmannsthal als Indiz für Künstlichkeit und fehlende innere
Ganzheit.84 Tatsächlich zeichnet sie sich durch auffällige Handlungsblockaden
aus. Obwohl sich ihre ganze Existenz auf die Tötung ihrer Mutter fixiert, ist sie am
Akt der Blutrache unbeteiligt, den Orest allein vollzieht. Als der Augenblick
kommt, vergisst sie sogar, ihrem Bruder jenes Beil auszuhändigen, das sie für die
ersehnte Blutrache aufbewahrt hatte. Das Übermaß an Erinnerung macht Elektra
unfähig zu jener Handlung, dem Muttermord, von dem sie sich zugleich Erlösung
von der Erinnerungslast erhofft. Hofmannsthal hat in später entstandenen Auf-
zeichnungen signifikanterweise mehrfach dazu Stellung genommen und ge-
rade die »Schwierigkeit der Tat für Elektra« (SW XXXVII, 127) zum zentralen
Darstellungsgegenstand seines Dramas erklärt. Er habe »[d]as Verhältnis der
Elektra zur Tat […]mit Ironie behandelt« (SWXXXVII, 138), die sich etwa im»Ver-
gessen des Beiles« (SW XXXIV, 311) zeige. In der Figurenkonzeption Elektras ma-
nifestiert sich mithin, was um 1900 zumeist Velleität genannt wird: ein Wille, der
nicht zur Tat wird.

Hinzu kommt noch Elektras ausgeprägte Leib- und Sexualitätsfeindlichkeit.
Gegenüber Orest bemerkt sie einmal: »[I]ch […] lebe / und lebe nicht, hab’ lan-

83 Hugo von Hofmannsthal/Anton Wildgans: Briefwechsel. Neuausgabe. Hg. von Norbert Al-
tenhofer. Heidelberg 1971, S. 31.
84 Plastisch zeigen dies Hofmannsthals sprachkritische Bemerkungen in dem frühen Essay
Eine Monographie (1895), dem sogenannten ›Mitterwurzer-Essay‹: »Alle anständigen Menschen
haben von vorneherein einen Widerwillen gegen einen, der gewandt redet. Das ›gut ausge-
drückte‹ erregt spontan den Verdacht, nicht empfunden zu sein. […] Wenn die Menschen
schwach geworden sind und die Worte sehr stark, so siegt der gespenstische Zusammenhang
der Worte über die naive Redekraft der Menschen. Sie reden dann fortwährend wie in ›Rollen‹,
in Scheingefühlen, scheinhaften Meinungen, scheinhaften Gesinnungen. Sie bringen es gera-
dezu dahin, bei ihren eigenen Erlebnissen fortwährend abwesend zu sein« (SW XXXII, 158 f.).

Moderne als Décadence 451



ges Haar und fühle / doch nichts von dem, was Weiber, heißt es, fühlen« (SW
VII, 97). Eine der Dienerinnen berichtet am Dramenbeginn zudem von ätzenden
Kommentaren, mit denen die leib- und lustfeindliche Elektra sich darüber mo-
kiert, dass andere Frauen ein Sexualleben und gesunden Appetit haben: »›Eßt
Fettes und eßt Süßes / und kriecht zu Bett mit euren Männern‹, schrie sie« (SW
VII, 64). Auch für die Sehnsucht ihrer Schwester Chrysothemis nach einem
»Weiberschicksal« (SW VII, 71), also nach Mutterschaft und einer »konventio-
nellen Frauenrolle«85, hat Elektra nur Verachtung übrig: »Pfui« (SW VII, 71),
schleudert sie Chrysothemis entgegen. Im Sinne der Décadence als Lebenshal-
tung praktiziert Elektra also asketische ›Willensverneinung‹ und dämonisiert
Körperlichkeit und Sexualität. Dem entspricht auch ihr abgemagerter und
wenig vitaler körperlicher Zustand. Gegenüber Chrysothemis spricht sie von
ihren »traurigen verdorrten Armen« (SW VII, 93). Trotz Elektras wiederholter
Abscheu gegenüber sexuellen Handlungen, legt sie in der Begegnung mit ihrer
Schwester Chrysothemis auch ein homoerotisches Verhalten an den Tag, will
ihrer Schwester sogar wie eine »Sklavin« (SW VII, 94) dienen:

Du bist voller Kraft, / die Sehnen hast du wie ein Füllen, schlank / sind deine Füße, leicht
umschling’ ich sie / mit meinen Armen wie mit einem Strick. / Ich spüre durch die Kühle
deiner Haut / das warme Blut hindurch, mit meiner Wange / spür’ ich den Flaum auf dei-
nen jungen Armen: / Du bist wie eine Frucht am Tag der Reife. (SW VII, 93)

Schließlich wird Elektra körperlich zudringlich, umfasst Chrysothemis »an
ihren Knieen« (SW VII, 94), preist ihren »reinen starken Mund« (SW VII, 94)
sowie ihren »schlanken Leib« (SW VII, 94), an dem sie »emporschau[t]« (SW
VII, 94), und küsst ihrer Schwester die »Füße« (SW VII, 95). Im semantischen
System von Hofmannsthals Werk kann diese inzestuöse und homoerotische
Handlung als Signal für Elektras dekadente ›Lebensferne‹ verstanden werden.
In seinem Essay Der neue Roman von d’Annunzio (1896) hat Hofmannsthal die
dekadente Haltung der ›Willensschwäche‹ und ›Lebensferne‹ immerhin mit
dem homosexuellen Verhältnis zwischen zwei Frauen verglichen: »Nur wer
etwas will, erkennt das Leben. Von dem Willenlosen und Unthätigen kann es
gar nicht erkannt werden, sowenig als eine Frau von einer Frau« (SW XXXII,
164). Unter Anspielung auf die biblische Bedeutung des Verbs ›erkennen‹ als
Bezeichnung für den Akt sexueller Penetration fungiert hier das lesbische Ver-
hältnis zwischen zwei Frauen als Bild für die ›lebensferne‹ und ›willensschwa-
che‹ Haltung der Décadence. Wenn Elektra ihrer Schwester also homoerotische
Avancen macht, dann muss auch dies im Kontext von Hofmannsthals Œuvre
als Décadence-Signal verstanden werden.

85 Frick: ›Die mythische Methode‹ (s. Anm. 71), S. 131.

452 Matthias Löwe



Elektras erinnerungsfanatischer ›Historismus‹, ihre Sprachbegabung, ihr
bohrender ›medusenhafter‹ Blick und ihre homoerotischen Neigungen weisen
sie im Kontext der zeitgenössischen Décadence-Semantik und im Kontext der
spezifischen Décadence-Semantik von Hofmannsthals Œuvre mithin als Figur
aus, die durch ›Lebensferne‹ charakterisiert ist. Auch die in der kulturwissen-
schaftlich orientierten Forschung vielfach diskutierten psychoanalytischen
Kontexte des Dramas lassen sich in eine solche ideengeschichtliche Deutung
integrieren:86 Nachweislich dienten Hofmannsthal die Studien über Hysterie
(1895) von Josef Breuer und Sigmund Freud als Anregung bei der Dramenkon-
zeption, vor allem die darin geschilderte Krankengeschichte der Patientin
›Anna O.‹ (d.i. Bertha Pappenheim), bei der nach dem Tod ihres Vaters eine
schwere psychische Traumatisierung auftrat, die von Breuer und Freud als
›Hysterie‹ gedeutet wird.87 Dass die Gestaltung der Elektra-Figur von diesem
zeitgenössischen medizinischen Wissen inspiriert wurde, spricht indes nicht
gegen eine Deutung des Dramas im Kontext der Décadence-Idee. Im Gegen-
teil: Gerade die Thematisierung psychischen Krankseins, das Nervenleiden
moderner Individuen, ist ein typisches Motiv literarischer Décadence.

Hofmannsthal, darauf sei abschließend hingewiesen, hat sogar selbst auf
Elektras Décadence aufmerksam gemacht, denn mehrfach vergleicht er seine
Protagonistin mit der Ikone der Décadence um 1900, mit Hamlet: Im Jahr 1912
etwa hebt er in einem Brief an Richard Strauss die »Ähnlichkeit zwischen Elek-
tra und Hamlet«88 hervor: »da sind alle Grundmotive identisch, und doch, wer
denkt bei Elektra an Hamlet!«89 Parallelen bestehen beispielsweise in ähnli-
chen Handlungselementen wie dem Geist des Vaters, der der Hauptfigur so-
wohl von Shakespeares als auch Hofmannsthals Drama erscheint. Daneben ist

86 Vgl. vor allem Michael Worbs: Nervenkunst. Literatur und Psychoanalyse im Wien der
Jahrhundertwende. Frankfurt a.M. 1983, S. 269–295; Maximilian Bergengruen: Mystik der Ner-
ven. Hugo von Hofmannsthals literarische Epistemologie des ›Nicht-mehr-Ich‹. Freiburg i.Br.,
Berlin, Wien 2010, S. 35–82; Eder: Der Pakt mit dem Mythos (s. Anm. 77), S. 104–119. Stark
relativiert wird die Bedeutung der Studien Freuds und Breuers für Hofmannsthals Elektra da-
gegen von Dorothée Treiber: Hugo von Hofmannsthals Elektra. Eine quellenbasierte Neuin-
terpretation. Frankfurt a.M. 2015, S. 48–138.
87 Zentrale Bezüge zwischen Elektras Verhalten und der Krankengeschichte von ›Anna O.‹
werden im Elektra-Kommentar von Mathias Mayer detailliert nachgewiesen (vgl. u. a. SW VII,
476–478, 480).
88 Richard Strauss/Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel. Gesamtausgabe. Im Auftrag von
Franz und Alice Strauss hg. von Willi Schuh. Zürich 41970, S. 189.
89 Hofmannsthal/Strauss: Briefwechsel (s. Anm. 88).

Moderne als Décadence 453



es aber insbesondere der alles durchschauende Blick und der daraus hervor-
gehende ›Ekel‹ zu handeln, den Elektra mit dem ›Décadent‹ Hamlet teilt.90

4 ›Priesterin ohne Tempel‹: Zur Deutung
des Schlusses

Der Schluss derElektrawird in der Forschungmitunter als Ausdruck einer para-
digmatischen Überwindung jener Décadence-Stimmung verstanden, die sich in
Hofmannsthals Frühwerk manifestiert. Vor allem Elektras stummer triumphie-
render Tanz nach vollzogener Blutrache ist als »Feier des Lebens in seiner
furchtbaren Herrlichkeit«91 gedeutet worden.92 Zu diesem Eindruck trägt vor
allem der Nebentext bei, wo davon gesprochen wird, dass Elektra sich bei
ihrem Tanz »wie eine Mänade« (SW VII, 110) verhält, also wie eine verzückte
Begleiterin des Gottes Dionysos. Elektras Verhalten am Schluss wird damit in
die Nähe des von Nietzsche beschriebenen dionysischen Zustands gerückt, in
dem eine »rauschvolle Wirklichkeit«93 erfahrbar wird, die »des Einzelnen nicht
achtet, sondern sogar das Individuum zu vernichten und durch eine mystische
Einheitsempfindung zu erlösen sucht.«94 Vor allem der Tanz ist bei Nietzsche
eine Ausdrucksform, die diese dionysische Aufhebung des principium individu-
ationis bewirken könne, also einen Selbstbezug mittels einer Semantik der Ich-
Entgrenzung: »Singend und tanzend äussert sich der Mensch als Mitglied einer
höheren Gemeinsamkeit: er hat das Gehen und das Sprechen verlernt und ist
auf dem Wege, tanzend in die Lüfte emporzufliegen.«95 Der Tanz fungiert daher
um 1900 – gerade wegen Nietzsches dionysischer Aufladung dieser non-verba-
len, rein-körperlichen Ausdrucksform – als »repräsentative Kulturäußerung der

90 Zu weiteren Bezügen zwischen Hamlet und Elektra vgl. Maria Euchner: Of Words, Bloody
Deeds, and Bestial Oblivion: Hamlet and Elektra. In: Hofmannsthal-Jahrbuch 23 (2015), S. 265–289.
91 Walter Warnach: Hugo von Hofmannsthal. Sein Weg von Mythos und Magie zur Wirklich-
keit der Geschichte. In: Wort und Wahrheit. Monatsschrift für Religion und Kultur 9 (1954),
S. 360–377, hier S. 363.
92 Zur Tradition lebensphilosophischer Elektra-Deutungen vgl. Christian Horn: Remythisie-
rung und Entmythisierung. Deutschsprachige Antikendramen der klassischen Moderne. Karls-
ruhe 2008, S. 180–182.
93 Nietzsche: Die Geburt der Tragödie (s. Anm. 38), S. 30.
94 Ebd.
95 Ebd.

454 Matthias Löwe



Epoche«96, mit der sich bei Intellektuellen wie Hofmannsthal die Sehnsucht
nach einer »unmittelbare[n] Vitalität«97 verbindet.98

Das konkrete Schlussgeschehen der Elektra bestätigt eine Deutung dieses
Dramas als Décadence-Überwindung allerdings kaum. Vielmehr exponiert das
Dramenfinale das Misslingen von Elektras diesbezüglicher Hoffnung. Nach dem
Mord an Aegisth spielen sich im mykenischen Königspalast euphorische Jubel-
szenen ab und Orest wird von seinen Anhängern umringt. Elektra, die nicht mit
hineingeht, sondern »auf der Schwelle kauer[t]« (SW VII, 109), glaubt jedoch,
dass die Euphorie eigentlich ihr gilt, dass man auf sie warte, damit sie als pries-
terliche Zeremonienmeisterin die Aufführung eines kollektiven Jubel-Tanzes
anleite: »[A]lle warten sie / auf mich: ich weiß doch, daß sie alle warten, / weil
ich den Reigen führen muß« (SW VII, 110). Das Reigen-Motiv fungiert bei Hof-
mannsthal häufig als Bild für die ersehnte Integration des Individuums in den
Kreislauf und den metaphysischen Zusammenhang des ›Lebens‹.99 In der Elek-
tra wird der finale Reigen allerdings als pathogene Autosuggestion dargestellt.
Elektras einsamen Tanz als »Tanz der Erfüllung«100 zu verstehen, wie dies gele-
gentlich in der Forschung getan wurde, gelingt daher eigentlich nur unter Aus-
blendung markanter Textsignale, die sich gegen eine solche Deutung sperren:
So zeigt Hofmannsthals Drama am Schluss lediglich eine Protagonistin, die
einen Einpersonen-Tanz aufführt und dabei zu Autismus und Halluzinatio-
nen101 neigt: Sie nimmt Klänge und Musik wahr, die »aus [ihr] heraus« (SW VII,
109) kommen, die aber die anderen Figuren offenbar nicht hören. Der Dramen-
schluss stellt Elektra als solipsistisch isoliertes Ich dar, das sich selbst für den
Anführer eines lebensphilosophisch konnotierten, kollektiven Jubel-Reigens
hält: »Alle müssen / herbei! hier schließt euch an! Ich trag’ die Last / des Glü-
ckes, und ich tanze vor euch her« (SW VII, 110). Im Nebentext wird Elektras
Tanz signifikanterweise als ein Akt »angespanntesten Triumphes« (SW VII, 110)

96 Peter Sprengel: Geschichte der deutschsprachigen Literatur 1900–1918: Von der Jahrhun-
dertwende bis zum Ende des Ersten Weltkriegs. München 2004, S. 50.
97 Sprengel: Geschichte der deutschsprachigen Literatur (s. Anm. 96).
98 Zur Semantik des Tanzes um 1900 vgl. ebd., S. 50–55 sowie Gabriele Brandstetter: Art.
›Tanz‹. In: Sabine Haupt, Stefan Bodo Würffel (Hg.): Handbuch Fin de Siècle. Stuttgart 2008,
S. 583–600.
99 Zum Reigen-Motiv bei Hofmannsthal vgl. Günther Erken: Hofmannsthals dramatischer Stil.
Untersuchungen zur Symbolik und Dramaturgie. Tübingen 1967, S. 36–47; Gregor Streim: Das
›Leben‹ in der Kunst. Untersuchungen zur Ästhetik des frühen Hofmannsthal. Würzburg 1996,
S. 174–185 (hier bezogen auf das Drama Der Tor und der Tod).
100 Reinhold Schlötterer: Elektras Tanz in der Tragödie Hugo von Hofmannsthals. In: Hof-
mannsthal-Blätter 33 (1986), S. 47–58, hier S. 52.
101 Vgl. auch Frick: ›Die mythische Methode‹ (s. Anm. 71), S. 137.

Moderne als Décadence 455



charakterisiert. Bei dieser Formulierung handelt es sich, ebenso wie bei der For-
mulierung ›Last des Glückes‹, um Beispiele der für Hofmannsthal typischen
»Oxymora«102. Die Spannungen in Elektras Figurenkonzeption bestehen offen-
kundig bis zum Schluss und werden nicht gelöst.

In der Elektra bleibt Hofmannsthal also dem Décadence-Diskurs seines
Frühwerks verhaftet: der erkenntnistheoretischen Skepsis und dem Bewusst-
sein für unaufhebbare Differenzen. Sein Drama zeigt keine ›Überwindung der
Décadence‹, keine Reintegration des Ichs in eine Metaphysik des ›Lebens‹.
Stattdessen werden auf verschiedenen Ebenen die unauflösbaren Widersprüche
der Protagonistin dargestellt. Dies unterstreicht Hofmannsthal, wenn er Elektra
1916 in seinen Notizbüchern als Priesterin »ohne Tempel[,] ohne Ritus« (SW
XXXIV, 314) bezeichnet, also als eine Priesterin ohne Gemeinde.

Mit Elektras unerfüllter Sehnsucht nach der All-Einheit des ›Lebens‹
bringt das Drama eine Gefährdung auf die Bühne, vor die sich Hofmannsthal
wohl gerade als moderner Künstler gestellt sieht: Die Legitimitätskrise von
Kunst, die um 1900 mit anderen Deutungssystemen wie der Wissenschaft kon-
kurriert, erzeugt bei vielen Intellektuellen das Bedürfnis, der Kunst etwa durch
Remythisierung ein absolutes Deutungsmonopol zu verschaffen.103 Nüchtern be-
trachtet, ist die begrenzte Reichweite der Kunst in der Moderne jedoch unhinter-
gehbar: Kunst ist ein Deutungssystem neben anderen. Prophetische Dichter-
Priester, die hingegen auf eine universale ›Verlebendigung‹ im Namen der Kunst
hoffen, ähneln daher der mänadischen Elektra, die glaubt einen kollektiven Tri-
umph-Reigen anzuführen, dabei tatsächlich aber nur um sich selbst kreist.104

102 Ebd., S. 138.
103 Vgl. Horst Thomé: Modernität und Bewußtseinswandel in der Zeit des Naturalismus und
des Fin de siècle. In: York-Gothart Mix (Hg.): Naturalismus – Fin de siècle – Expressionismus
1890–1918. München, Wien 2000 (Hansers Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom
16. Jahrhundert bis zur Gegenwart 7), S. 15–27, hier S. 18–20; Ajouri: Literatur um 1900
(s. Anm. 15), S. 55–68.
104 Überzeugend hat auch Mathias Mayer darauf hingewiesen, dass sich die Figur der Elektra
als »eine dem dichterischen Dasein analoge Gestalt« beschreiben lässt, als »Reflexionsort
eines bestimmten dichterischen Selbstverständnisses« (Mayer: Der Dichter und die Meduse
[s. Anm. 82], S. 240). – Mayer zeigt damit, dass Hofmannsthal die Sophokleische Elektra-Figur
nutzt, um Konflikte eines Künstlers mit dekadentem Lebensgefühl zu reflektieren, also Kon-
flikte eines Intellektuellen, der sich selbst in Distanz zum ›Leben‹ positioniert, sich aber zu-
gleich nach dem ›Leben‹ sehnt.

456 Matthias Löwe


