Gideon Stiening
»Wo fiir Alle Einer nur Entschliisse faf3t«

Ideengeschichtliche Anmerkungen zu Friedrich Heinrich
Jacobis Etwas das Lef3ing gesagt hat

1 Zur Einfiihrung: Lob vom »beriihmten Garve«

Christian Garve, der nach seinem Riickzug aus der Offentlichkeit Anfang der
1770er Jahre eben erst in den Olymp der europdischen Aufklarung zuriickge-
kehrt war — immerhin spricht Lichtenberg schon im Juli 1781 davon, der »be-
riihmte Garve« besuche gerade Goéttingen® —, Christian Garve also, dessen Urteil
wieder Gewicht hatte,” war von Jacobis kleiner Schrift Etwas das Lefing gesagt
hat® durchaus angetan; am 13. Januar 1783 schreibt er an seinen Freund Georg
Joachim Zollikofer:

Unter meiner Deutschen Lektiire bin ich auf eine Broschiire gestofien, die nach dem Titel
Affektation vermuthen laf3t; und in sich sehr viel Gutes enthdlt. Sie heif3t: Etwas, das Les-
sing gesagt hat, als ein Commentar zur Schrift iiber die Reisen der Pébste. Sie ist von dem
geheimen Rath Jacobi, von dem vermischte Schriften im Jahre 1781. herausgekommen
sind, [...]. Die Reisen der Pdbste sind von Miiller, dem Verfasser der Schweizer-Geschichte.
Seine Schreibart verrdth ihn sogleich. Sie ist doch nicht die wahre, gute historische. Es
sind zum Theil Rédthsel. Er tritt auf zur Vertheidigung der Romischen Anspriiche. Ist es
aus Ueberzeugung, oder um dem Landgrafen zu gefallen, der ein eifriger Katholik ist?
Wahrheit ist demohnerachtet darin. Das Eigenthum der Geistlichkeit mag schlecht erwor-
ben seyn, aber es griindet sich auf eine so alte Prédscription, als irgend eines. Davon hat
Jacobi Gelegenheit genommen, von den gewaltsamen Reformationen {iberhaupt zu reden.
Der Hauptinhalt steht nicht in der nothwendigen Verbindung mit der Veranlassung. Aber
der Geist, die Gesinnung des Verfassers werden Thnen gefallen.”*

1 Christoph Lichtenberg an Georg Heinrich Hollenberg, am 8. Juli 1781. In: Ders.: Schriften
und Briefe. Hg. von Wolfgang Promies. 4 Bde. Miinchen 1967, Bd. 4, S. 416.

2 Vgl. hierzu Udo Roth, Gideon Stiening: Zur Einfiihrung: »Prediger des allgemeinen Men-
schensinnes« — Christian Garves Schriften im Kontext der Spataufklarung. In: Christian Garve:
Ausgewahlte Schriften. Hg. von Udo Roth, Gideon Stiening. Berlin, Boston 2021, S. IX-XXIX.

3 Friedrich Heinrich Jacobi: Etwas das Lessing gesagt hat. In: Ders.: Werke. Gesamtausgabe.
Hg. von Klaus Hammacher, Walter Jaeschke. Hamburg, Stuttgart-Bad Cannstatt 1998 ff. (im
Folgenden: JWA Band, Seitenzahl), hier Bd. 4.1, S. 297-346.

4 Brief Garves an Zollikofer am 13. Januar 1783. In: Christian Garve: Gesammelte Werke. 17 in 19
Bden. Hg. von Kurt Wélfel. Hildesheim, Ziirich, New York 1985-2000, hier Bd. XVL.1, S. 318f.

Gideon Stiening, Miinster

@ Open Access. © 2022 Gideon Stiening, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110667004-015


https://doi.org/10.1515/9783110667004-015

368 —— Gideon Stiening

Garve, der, wie sein Briefwechsel dokumentiert, stets iiber die wichtigsten Neu-
erscheinungen auf dem Laufenden war, erfasst hiermit in wenigen Zeilen die
Funktion des reif3erischen Titels, den Anlass der Schrift und dessen dufierliche
Stellung zum Gehalt der zwei Monate zuvor erschienenen Broschiire. Prazise
bestimmt Grave diesen Gehalt mit der Formel von den »gewaltsamen Reforma-
tionen iiberhaupt«. Dariiber hinaus bekundet er seine Zustimmung zu »>Geist«
und »Gesinnung« des Verfassers.

Tatsédchlich, so wird sich in der Folge zeigen, befasst sich Jacobi in seinem
Essay mit der Frage nach der Geschichte und Legitimation politischer Gewalt,
dem Problem der Souverdnitdt mithin, deren Bindung an oder Losung von Geset-
zen und den letztlich anthropologischen Voraussetzungen fiir die Beantwortung
dieser Fragen. Erst vor dem Hintergrund dieser allgemeinen polittheoretischen
Fragen, die Jacobi in weitgehend traditioneller Weise beantwortet, wird die
Brisanz der Formel von den »gewaltsamen Reformationen« erkennbar, bei der
es um innergesellschaftliche Reformprozesse bzw. eine »Revolution von oben«
geht, die erlassen bzw. umgesetzt werden, ohne auf den gesellschaftlichen
Entwicklungsstand bzw. die Mehrheitsmeinung Riicksicht zu nehmen.’ Es geht
mithin um das Verhéltnis von Freiheit und Herrschaft und deren politischer Kor-
relation in der Realisation staatlicher Reformprozesse. Im Hintergrund dieser
Schrift steht also, wie Garve zu Recht feststellte, weniger eine Auseinanderset-
zung mit Johannes von Miiller, dessen spezifische Formen von pathetischer Ge-
schichtsschreibung weder Grave noch Jacobi besonders schatzten; es geht auch
nicht wirklich um Lessing, den Jacobi nur fiir Werbezwecke benutzt, sondern um
die seit den 1770er Jahren erneut ausgebrochene Debatte iiber den Begriff und
die Idee der Volkssouverdnitit, die Rousseau 1761 erstmals hinreichend begriin-
det hatte,® was umgehend in der Theorie des Politischen rezipiert wurde,” und
den Jacobi gegen die politische Umsetzung der Aufkldrung in Osterreich in Stel-
lung bringt.

5 Siehe hierzu u. a. Ernst Engelberg: Uber die Revolution von oben. Wirklichkeit und Begriff.
In: Zeitschrift fiir Geschichtswissenschaft 22 (1974), S. 1183-1212.

6 Vgl. hierzu Jean-Jacques Rousseau: Du contrat social / Vom Gesellschaftsvertrag. Franzo-
sisch / Deutsch. Hg. von Hans Brockard. Stuttgart 2010, S. 54/55ff.; vgl. hierzu u. a. Wolfgang
Kersting: Die Vertragsidee des Contrat social und die Tradition des neuzeitlichen Kontraktua-
lismus. In: Reinhard Brandt, Karlfriedrich Herb (Hg.): Jean-Jacques Rousseau: Vom Gesell-
schaftsvertrag oder Prinzipien des Staatsrechts. Berlin 2000, S. 44-66, spez. S. 61ff.

7 Vgl. hierzu u. a. Oliver Hidalgo (Hg.): Der lange Schatten des Contrat Social. Demokratie und
Volkssouveranitit bei Jean-Jacques Rousseau (Staat — Souverinitit — Nation). Wiesbaden 2013.



»Wo fiir Alle Einer nur Entschliisse faBt« =— 369

2 Ideengeschichtlicher Kontext I: Epistemische
Situation

Der Gedanke der Volkssouveranitat wird, nachdem ihn Isaak Iselin und Chris-
toph Martin Wieland schon in den 1760er Jahren kritisch reflektiert hatten, er-
neut im Jahre 1777 von Christian Konrad Wilhelm Dohm in Wielands Teutschem
Merlkur affirmativ aufgegriffen; damit sto6f3t er eine Debatte an, die u. a. in den
hier behandelten Text Jacobis miindete.® Denn niemand anders als Wieland
selbst hatte nicht lange gezégert, um mit einer drastischen Entgegnung den Ge-
danken der Volkssouveranitit als absurd zuriickzuweisen, weil aus seiner Sicht
das Volk bzw. der Pébel wie auch Kinder politisch nicht handlungsfihig seien.’
Er hatte vielmehr an der Idee der einzig méglichen gottlichen Legitimation poli-
tischer Herrschaft festgehalten, die er allerdings mit dem Recht des Starkeren
dergestalt verband, dass der politisch Stadrkere sich auch im status civilis stets
durchsetzen wiirde und eben dadurch die gottliche Sendung jeder aktuellen Ob-
rigkeit bewiesen sei.'°

Jacobi hatte auf diese Herausforderung einer jeden sdkularen Vertrags- und
Souverdnitdtstheorie mit der wuchtigen Entgegnung Uber Recht und Gewalt,
oder philosophische Erwdigung eines Aufsatzes von dem Herrn Hofrath Wieland,
ither das gottliche Recht der Obrigkeit reagiert' und dabei die Ausweitung des
naturzustiandlichen Rechts des Stirkeren auf den status civilis sowie dessen
theonome Legitimation als naturalistischen Fehlschluss distanziert, u. a. weil

8 Zu einer Zusammenstellung einiger Stationen dieser Debatte vgl. JWA 4.2, S. 512-530.

9 Vgl. hierzu Christoph Martin Wieland: Uber das géttliche Recht der Obrigkeit oder: Uber den
Lehrsatz: »Daf} die hochste Gewalt in einem Staat durch das Volk geschaffen sey.« An Herrn P.
D. in C. In: Ders: Werke. Historisch-kritische Ausgabe. Hg. von Klaus Manger, Jan Philipp Re-
emtsma. Berlin, New York 2008 ff., hier Bd. 13.1, S. 554-568; Wieland ist mit dieser Haltung, die
allerdings auf einer empiristischen Fehlinterpretation des Gedankens der Volkssouveranitat bei
Rousseau basiert, nicht allein, noch im ersten Drittel des 19. Jahrhunderts wird der Historiker
Politz diese Pobel-Kritik wiederholen. (vgl. Karl Heinrich Ludwig Pélitz: Staatswissenschaftliche
Vorlesungen fiir die gebildeten Stdnde in constitutionellen Staaten. 3 Bde., Leipzig 1831-1833,
Bd. 1, S. 971f.).

10 Die Annahme, dass das Recht des Starkeren auch im status civilis nicht zu tiberwinden sei,
wird zu diesem Zeitpunkt mehrfach vertreten, so von Michael HiSmann oder Johann Karl
Wezel, vgl. hierzu Gideon Stiening: Zwischen »Idealer Republik« und ewigem Krieg. Recht,
Staat und Geschlechterpolitik in Wielands Aristipp und einige seiner Zeitgenossen. In: Wieland-
Studien 11 (2021), S. 199-226.

11 Friedrich Heinrich Jacobi: Uber Recht und Gewalt oder philosophische Erwidgung eines Auf-
satzes von dem Herrn Hofrath Wieland, tiber das géttliche Recht der Obrigkeit. In: JWA 4.1,
S. 257-287.



370 —— Gideon Stiening

Wieland nicht bzw. nicht hinreichend zwischen dem Gesetz und dem Recht der
Natur unterschieden habe."? Diese erste Entgegnung hatte Jacobi im Juni 1781 im
Merkur platziert, die Diskussion iiber die politische Thematik ging aber unver-
mindert weiter, und zwar in einer Gattung, die Jacobi wie kaum ein zweiter be-
herrschte: Im Briefwechsel.”> Neben Dohm, der ja die Veranlassung fiir Wielands
Statement provoziert hatte und mit dem Jacobi einen angelegentlichen Briefver-
kehr pflegte, sind es Gleim, Miiller, Forster und die Fiirstin Gallitzin, mit denen er
seine gedankliche Entwicklung zur politischen Theorie austauscht, als er im
Friihjahr 1782 auf Miillers Reise der Piibste aufmerksam wird und dessen Legiti-
mation unbedingter Herrschaft zum Anlass nimmt, seinen Mediencoup in Gang
zu setzen.' Schon hier — und nicht erst 1785 — bedient er sich eines angeblichen
Ausspruches des im November 1781 verstorbenen Lessings, die 1763 publizierte
Kritik Johann Nikolaus von Hontheims (gen. Febronius) an der unbeschriankten
innerkirchlichen Souveranitatsstellung des Papstes konne und miisse auch auf
jeden weltlichen Fiirsten angewandt werden.®

Man muss hier — wie schon Garve bemerkte — scharf differenzieren: Die Er-
wahnung der Miiller’schen Schrift dient einzig und allein dazu, sich auf Les-
sings miindliche Kritik an absolutistischer Alleinherrschaft berufen zu konnen,
um die Offentlichkeit auf Jacobis eigentliches Interesse aufmerksam zu machen:
die Verteidigung der Volkssouverdnitdt und einer durch Gesetze eingeschrankten
Herrschaft, die zugleich an Tugend und Religion essentiell gebunden bleibt. Dabei
hat Jacobis Referenz auf die Volkssouveranitidt und damit seine Kritik an Wieland
grundlegend aufklarungskritische Absichten, die allerdings erst durch eine genaue
Analyse dessen, was er unter Volkssouveradnitit versteht, sowie den weiteren Kon-
text zu erschlief3en sind.

Jacobis Broschiire steht mithin in einem dichten Netz ideengeschichtlicher
Kontexte, die die unmittelbare epistemische Situation zu Beginn der 1780er

12 JWA 4.1, S. 260; zu dieser sich in der frithen Neuzeit durchsetzenden Distinktion vgl. u. a.
Lorraine Daston, Michael Stolleis (Hg.): Natural Law and Laws of Nature in Early Modern Eu-
rope. Jurisprudence, Theology, Moral and Natural Philosophy. Aldershot u. a. 2008.

13 Vgl. JWA 4.2, S. 493-503.

14 Vgl. erneut JWA 4.2, S. 512-530.

15 Siehe hierzu den Skandaltext von 1785: Friedrich Heinrich Jacobi: Uber die Lehre des Spi-
noza in Briefen an den Herrn Moses Mendelssohn. Auf der Grundlage der Ausgabe von Klaus
Hammacher u. Irmgard-Maria Piske bearbeitet von Marion Lauschke. Hamburg 2000, den Ja-
cobi mit einem ganzen Gesprachsreferat beginnt, das er mit Lessing gefiihrt haben will.

16 Zu von Hontheim vgl. u. a. Volker Pitzer: Justinus Febronius. Das Ringen eines katholi-
schen Irenikers um die Einheit der Kirche im Zeitalter der Aufklarung. Gottingen 1976; zur Be-
deutung dieses kirchenrechtspolitischen Kontextes vgl. den Beitrag von Friedrich Vollhardt in
diesem Band.



»Wo fiir Alle Einer nur Entschliisse fat« = 371

Jahre betreffen. Das gilt aber in einer vergleichbaren Weise fiir einen selbst in
der historisch-kritischen Ausgabe benannten, allerdings nicht weiter verfolg-
ten'” realgeschichtlichen Kontext, den Jacobi mit dem Stichwort >Febronia-
nismus< schon angesprochen hatte und den er auch in seiner Vorrede direkt
erwahnt: Dabei handelt es sich um die europaweit wahrgenommenen Reformpro-
zesse, die Joseph II. im Sinne eines aufgeklarten Absolutismus mit grof3er Energie
und erheblichem Tempo seit 1780 in Gang gesetzt hatte.'® Jacobis Briefwechsel
zeigt, dass er diese Vorgdnge, die Reformen auf den Feldern »Verfassung, Ver-
waltung, Justiz und Steuer, Wirtschaft, Kirche, Bildung und Schule« umfassten,'®
genau verfolgt hat. Bis er im September 1782 das Manuskript seiner Broschiire,
deren Gattungswahl allein auf die Vorginge in Wien referiert,”® absendet,? hatte
der Kaiser nicht nur die Aufhebung der Zensur, die Erteilung der Biirgerrechte an
Juden sowie die Unterordnung der Kirche unter den Staat einschliefllich der
Sikularisation der erblidndischen Kloster verordnet,? sondern auch die Leibei-
genschaft abgeschafft und erste Schritte zu einer geordneten Pensionsregelung
fiir Staatsbedienstete und deren Witwen unternommen.? Dass Joseph II. mit sei-
ner Reformpolitik ein Tempo vorlegte, das seine Untertanen iiberforderte und
deshalb zumindest auch als despotisch wahrgenommen wurde, war im Herbst
1782 kaum zu erkennen,®* wohl aber, dass hier die Prinzipien der sikularen
Aufklarung der politischen und gesellschaftlichen Praxis von einem Souverdn
verordnet wurden. Die Aussichten auf eine Verwirklichung aufklarerischer Prin-
zipien zog viele Anhénger dieser intellektuellen Bewegung nach Wien — so auch
Mozart, der von der Aufbruchsstimmung angezogen wurde und sicher war, ihr

17 Vgl.JWA 4.2, S. 515.

18 Vgl. hierzu u. a. die exzellente Studie von Leslie Bodi: Tauwetter in Wien. Zur Prosa der
osterreichischen Aufklarung 1781-1785. Koln, Weimar, Wien 21995.

19 Helmut Reinalter: Einleitung: Der Josephinismus als Variante des Aufgekldrten Absolutis-
mus und seine Reformkomplexe. In: Ders. (Hg.): Josephinismus als Aufgeklarter Absolutis-
mus. Kéln, Weimar, Wien 2008, S. 9-16, hier S. 15.

20 Zur Broschiirenkultur im Wien der 1780er Jahre vgl. Bodi: Tauwetter in Wien (s. Anm. 18),
S. 117-178.

21 Zu dieser Datierung siehe JWA 4.2, S. 519.

22 Vgl. hierzu insbesondere Andreas Holzem: Christentum in Deutschland 1550-1850. Konfes-
sionalisierung — Aufklarung — Pluralisierung. Paderborn 2015, Bd. 2, S. 809-849.

23 Zu diesen Verordnungen und Gesetzen vgl. die Quellensammlung von Harm Klueting (Hg.):
Der Josephinismus. Ausgewahlte Quellen zur Geschichte der theresianisch-josephinischen Re-
formen. Darmstadt 1995, S. 212-305.

24 Siehe hierzu Helmut Reinalter: Joseph II. Reformer auf dem Kaiserthron. Miinchen 2011,
S. 32ff.



372 —— Gideon Stiening

michtige weitere Impulse geben zu kénnen.? Die »weifle Revolution< Wiens im
Geiste einer moderaten Aufklarung wurde aber nicht von allen Aufklarern unein-
geschrankt begriifit,”® wie schon der Begriff der »gewaltsamen Reformationen«
bei Garve erkennen lief3; vor allem aber Aufklarungskritiker und Gegenaufklarer
wie Jacobi mussten alarmiert sein.

Jacobis kleine Schrift Etwas das Lefling gesagt hat ist ohne die beiden ge-
nannten Kontexte, die die epistemische Situation der frithen 1780er Jahre
pragte, nicht hinreichend zu interpretieren. Beide Kontexte sind unabhingig
voneinander fiir eine hinreichende Interpretation des Textes zu beriicksichti-
gen und dergestalt zu korrelieren, dass sie nicht aufeinander zuriickgefiihrt
werden. In Hinblick auf den hier nicht weiter zu verfolgenden realgeschichtli-
chen Kontext ware zu klaren, was genau Jacobi zu welchem Zeitpunkt von
den Vorgingen in Wien erfuhr — und vor allem: wie?? Erst vor dem Hinter-
grund dieser Informationen kdnnte erlautert werden, welchen Einfluss diese
realpolitischen Ereignisse auf die Argumentationsbewegung der Schrift hat-
ten, und an welcher Stelle genau. Zudem wire erst auf dieser Grundlage zu
kldaren, welche politischen Absichten Jacobi mit seinem popularphilosophi-
schen, also in die Praxis eingreifen wollenden Text verfolgte. Sicher ist — so
die hier vertretene These —, dass sich Jacobi gegen Wielands Kritik am Grund-
gedanken der Volkssouverdnitat wendet, weil er diese gegen den aufgeklarten
Absolutismus Joseph II. — der nach dem Prinzip »Alles fiir das Volk nichts
durch das Volk«? vorging - in Stellung bringen will, um damit die politische
Aufklarung liberhaupt in Misskredit zu bringen. Im Folgenden ist jedoch der
Rahmen der unmittelbaren epistemischen Situation zu verlassen, um einen
weiter gespannten, zugleich systematisch relevanten ideengeschichtlichen
Kontext zu beriicksichtigen.

25 Vgl. hierzu Laurenz Liitteken: Mozart. Leben und Musik im Zeitalter der Aufklarung. Miin-
chen 2017, S. 76 ff.

26 Siehe hierzu u. a. Bodi: Tauwetter in Wien (s. Anm. 18), S. 227 ff.

27 Dass solcherart Informationen fiir eine Realgeschichte des Politischen im 18. Jahrhundert
zentrale Voraussetzungen abgeben, 1dsst sich nachlesen bei Andreas Gestrich: Politik im All-
tag. Zur Funktion politischer Informationen im deutschen Absolutismus des friithen 18. Jahr-
hunderts. In: Aufkldrung 5,2 (1990), S. 9-27.

28 Siehe hierzu Reinalter: Joseph II. (s. Anm. 24), S. 23ff.



»Wo fiir Alle Einer nur Entschliisse fat« = 373

3 Ideengeschichtlicher Kontext Il:
Entwicklungslinien in der politischen Theorie
der Spataufklarung (1763-1806)

Jacobis Text steht ndmlich nicht nur im engeren Kontext der epistemischen Si-
tuation um 1780, sondern auch im weiteren Zusammenhang der Entwicklungs-
bewegungen der politischen Theorie der Spataufklarung.?” Mit dem Aufrufen
Machiavellis, den sich bestimmte Aufklarer — so Helvétius, Rousseau oder Al-
fieri — seit den 1750er Jahren positiv wieder aneignen,30 Hobbes’, Rousseaus,
Fergusons, Lessings, Mosers und Hemsterhuis’, die explizit und z. T. ausfiihr-
lich zitiert werden, stellt sich Jacobi ausdriicklich in diesen weiteren Theorie-
rahmen. Die besondere Bedeutung der Volkssouverdnitit, deren kontroverse
Stellung in den vorrevolutiondren Debatten der Spataufklarung kaum hinrei-
chend erforscht ist,*! macht zudem deutlich, dass dieser Text vor allem im Kon-
text der politischen Theoriebildung der Spataufklidrung steht.>

Nun wies die politische Theorie der deutschsprachigen Spataufklarung,
also jener Phase, die nach dem Ende des Siebenjdhrigen Krieges begann und

29 Insofern kann ideen- wie realgeschichtliche Kontextualisierung nicht bedeuten, nur die unmit-
telbaren Ereignisse der epistemischen Situation zu beachten, sondern auch — und zwar fiir beide
Kontextbereiche — entwicklungs- und damit strukturgeschichtliche Bedingungen der Texte zu be-
riicksichtigen. Diese Referenz musste von der Kulturgeschichte insofern notwendig abgeschafft
werden (vgl. die schon hemmungslose Kritik an der Strukturgeschichte bei Martin Huber, Gerhard
Huber: Neue Sozialgeschichte? Poetik, Kultur und Gesellschaft - zum Forschungsprogramm der
Literaturwissenschaft. In: Dies. (Hg.): Nach der Sozialgeschichte. Konzepte fiir eine Literaturwis-
senschaft zwischen Historischer Anthropologie, Kulturgeschichte und Medientheorie. Tiibingen
2000, S. 1-11), weil man gemafl der Diskontinuitdtsthese Foucaults keine Entwicklungslinien
nachzeichnen wollte und konnte, so dass Strukturgeschichte vor dem Hintergrund des — zumeist
unreflektierten — epistemologischen Empirismus als schlechte Metaphysik denunziert wurde.

30 Siehe hierzu u. a. Angela Oster (Hg.): Tyrannei, Trag6die, Traktat: Vittorio Alfieri und die
Machiavellistik der Aufkldarung. In: Judith Frommer, Angela Oster (Hg.): Texturen der Macht:
500 Jahre »I1 Principe«. Berlin 2019, S. 290-316, sowie Gideon Stiening: Politik als »ausiibende
Staatsklugheit«. Machiavelli und die Aufkldarung. In: David Nelting, Linda Simonis (Hg.): 550
Jahre Machiavelli. Heidelberg 2021 [i.D.].

31 Vgl. hierzu die holzschnittartigen Ausfiihrungen bei Jan Rolin: Der Ursprung des Staa-
tes. Die naturrechtlich-rechtsphilosophische Legitimation von Staat und Staatsgewalt im
Deutschland des 18. und 19. Jahrhunderts. Tiibingen 2005, S. 134-136.

32 Zu einer prazisen Skizze dieser Entwicklung vgl. Werner Schneiders: Die Philosophie des
aufgeklarten Absolutismus. Zum Verhaltnis von Philosophie und Politik, nicht nur im 18. Jahr-
hundert. In: Hans Erich Bodeker, Ulrich Herrmann (Hg.): Aufkldrung als Politisierung — Politi-
sierung der Aufklarung. Hamburg 1987, S. 32-52, spez. S. 43 ff.



374 =—— Gideon Stiening

sich wenigstens bis 1806 erstreckte, zwar theorieimmanente Bewegungsformen
auf, die sich vor allem zwischen den Polen des Pufendorf’schen und des Wolff’-
schen Naturrechts einerseits** und dem Einfluss Montesquieus®, Rousseaus>®
sowie zunehmend auch des Locke’schen Naturrechts andererseits bewegten® und
ab Mitte der 1780er Jahre durch die kantische Philosophie grundstiirzende Veran-
derungen erfuhren,? war jedoch ebenfalls in ganz erheblichem Maf3e dufieren Be-
dingungen, und d. h. hier sozial- und politikgeschichtlichen Strukturprozessen
und Ereignissen ausgesetzt. Zu diesen realgeschichtlichen Bedingungsfaktoren

33 Vgl. hierzu u. a. Rudolf Vierhaus: Politisches Bewuftsein in Deutschland vor 1789. In:
Ders.: Deutschland im 18. Jahrhundert. Politische Verfassung. Soziales Gefiige. Geistige Bewe-
gungen. Gottingen 1987, S. 183-201; Diethelm Klippel: Politische Theorien im Deutschland des
18. Jahrhunderts. In: Aufkldrung 2,2 (1987), S. 57-88; Hans Erich Bddeker: Prozesse und Struk-
turen politischer Bewuf3tseinsbildung der deutschen Aufklarung. In: Ders., Ulrich Herrmann
(Hg.): Aufklarung als Politisierung — Politisierung der Aufkldrung. Hamburg 1987, S. 10-31;
Wolfgang Rother: § 52 Natur- und Staatsrecht im Zeitalter der Revolution. In: Helmut Holzhey
u. Vilem Mudroch (Hg.): Die Philosophie des 18. Jahrhunderts. 5: Heiliges R6misches Reich
Deutscher Nation. Schweiz. Nord- und Osteuropa. Basel 2014, S. 1260-1294.

34 Siehe hierzu insbesondere Diethelm Klippel: Politische Freiheit und Freiheitsrechte im deut-
schen Naturrecht des 18. Jahrhunderts. Paderborn 1976; Eckart Hellmuth: Naturrechtsphilo-
sophie und biirokratischer Werthorizont. Studien zur preuflischen Geistes- und Sozialgeschichte
des 18. Jahrhunderts. Gottingen 1985; Ulrike Miissig: Die europédische Verfassungsdiskussion des
18. Jahrhunderts. Tiibingen 2008, S. 55-77; Wolfgang Rother: Naturrecht, Staat und Politik vor
der Franzosischen Revolution. In: Helmut Holzhey, Vilem Mudroch (Hg.): Die Philosophie des
18. Jahrhunderts. 5: Heiliges Romisches Reich Deutscher Nation. Schweiz. Nord- und Osteuropa.
Basel 2014, S. 633-713.

35 Siehe hierzu u. a. Rudolf Vierhaus: Montesquieu in Deutschland. Zur Geschichte seiner Wir-
kung als politischer Schriftsteller im 18. Jahrhundert. In: Ders.: Deutschland im 18. Jahrhundert.
Politische Verfassung. Soziales Gefiige. Geistige Bewegungen. G6ttingen 1987, S. 9-32.

36 Zur europaweiten Rezeption Rousseaus ab den 1750er Jahren vgl. u. a. Klaus Reich: Rous-
seau und Kant. Tiibingen 1936; Robert Spaemann: Von der Polis zur Natur. Die Kontroverse um
Rousseaus ersten Discours. In: DVjS 47 (1973), S. 581-597; Claus Siiflenberger: Rousseau im
Urteil der deutschen Publizistik bis zum Ende der Franzdsischen Revolution. Frankfurt a.M.
1974; Iring Fetscher: Rousseaus politische Philosophie. Zur Geschichte des demokratischen
Freiheitsbegriffs. Frankfurt a.M. 1975, S. 258 ff.; Béla Kapossy: Iselin contra Rousseau. Sociable
Patriotism and The History of Mankind. Basel 2006; eine umfangreiche, bis 1994 reichende
Forschungsbibliographie zur Rezeption in Deutschland findet sich in: Herbert Jaumann
(Hg.): Rousseau in Deutschland. Beitrdge zur Erforschung seiner Rezeption. Berlin, New
York 1995, S. 291-311.

37 Siehe hierzu Alexander Schwan: Politische Theorie des Rationalismus und der Aufkldrung.
In: Hans-Joachim Lieber (Hg.): Politische Theorien von der Antike bis zur Gegenwart. Bonn
1991, S. 157-257, spez., S. 230-242.

38 Siehe hierzu u. a. Gideon Stiening: Empirische oder wahre Politik? Kants kritische Uberle-
gungen zur Staatsklugheit. In: Dieter Hiining, Stefan Klingner (Hg.): Kants Entwurf Zum ewi-
gen Frieden. Baden-Baden 2018, S. 259-276.



»Wo fiir Alle Einer nur Entschliisse fat« = 375

zahlt ohne Zweifel, dass erst ab den spaten 1760er Jahren die verheerenden Fol-
gen des Siebenjdhrigen Krieges allméahlich iiberwunden wurden. Auch wenn die
europaweite Hungerkrise der Jahre 1770-1772 diese positive Entwicklung ver-
langsamte,>® wurde der sozio6konomische Wandel im Laufe der 1770er Jahre
auch fiir weitere Teile der mitteleuropdischen Bevolkerung spiirbar.*® Das gilt
zwar weniger fiir die Bevélkerungszahlen, die nach den ungeheuren Verlusten
unter Soldaten und der Bevélkerung erst allmihlich wieder anstiegen;*' es gilt
vielmehr fiir die wirtschaftliche Konjunktur, vor allem aber fiir jene relative
politische Stabilitdt, die — mit Ausnahme des bayerischen Erbfolgekrieges —
durch eine bis 1792 anhaltende Phase der Abwesenheiten kriegerischer Ausein-
andersetzungen geprigt war.*? Das trifft auf Preuf3en ebenso zu wie auf Sach-
sen, Hessen, das Haus Hannover oder Osterreich.*?

Diese auflenpolitische Stabilitdtsphase korrespondierte in vielen Landern
mit innenpolitischen Reformprozessen, die in Osterreich und Preufien vor allem
durch Verrechtlichungsprozesse und den Ausbau einer effizienten Verwaltung
begleitet wurden. Dass schon hier Prinzipien der Aufklarung eine pragende
Rolle spielten, lasst sich an den Begriffen des Aufgeklarten bzw. des Reform-Abso-
lutismus ablesen,** die — wenngleich nicht unumstritten* — jene Prozesse eines
»Wandels durch Vernunft< auch auf staats- und rechtspolitischer Ebene erfassen,
die die Aufkldrung grundsitzlich fiir sich in Anspruch nahm.*® Allein die Rati-
onalisierung, Sdkularisierung und - zumindest relative — Humanisierung des
Strafrechts, die seit Mitte des Jahrhunderts nicht nur in der Theorie, sondern
auch in der Rechtsprechung und Strafpraxis vollzogen wurden, macht jene Be-

39 Vgl. hierzu Dominik Collet: Hungern und Herrschen. Umweltgeschichtliche Verflechtungen
der Ersten Teilung Polens und der europdischen Hungerkrise 1770-1772. In: Jahrbiicher fiir Ge-
schichte Osteuropas 62.2 (2014), S. 237-254.

40 Vgl. hierzu Vierhaus: Politisches Bewuf3tsein (s. Anm. 33) S. 184 ff.; Johannes Kunisch:
Friedrich der Grof3e. Der Konig und seine Zeit. Miinchen 2004, S. 465ff. und die dort angege-
bene Literatur.

41 Vgl. hierzu Georg Schmidt: Wandel durch Vernunft. Deutsche Geschichte im 18. Jahrhun-
dert. Miinchen 20009, S. 176f.

42 Ebd., S. 174f.

43 Vgl. hierzu u. a. Barbara Stollberg-Rilinger: Maria Theresia. Die Kaiserin in ihrer Zeit. Miin-
chen 2017, S. 519ff.

44 Vgl. hierzu u. a. Giinter Birtsch (Hg.): Reformabsolutismus im Vergleich [Aufkldarung 9,1].
Hamburg 1996; Dagmar Feist: Absolutismus. Darmstadt 2008, S. 95ff.

45 Eine anschauliche Zusammenfassung dieser Forschungsdebatten um die Leistungsfahig-
keiten dieser Begriffe liefert jetzt Frank Gose: Friedrich Wilhelm I. Die vielen Gesichter des Sol-
datenkonigs. Darmstadt 2020, S. 470-477.

46 Siehe nochmals Schmidt: Wandel durch Vernunft (s. Anm. 41).



376 =—— Gideon Stiening

griffe durchaus plausibel.”” Dabei werden die Ideen der Aufkldrung von den

Staatsfiihrungen nach 1763 vor allem deshalb aufgenommen, weil sie als
herrschaftsstabilisierend und wohlstandférdernd galten, mithin als das bessere
Herrschaftskonzept. Friedrich II. und Joseph II. sind dafiir lediglich herausra-
gende Beispiele;*® besonders anschaulich wird dieser unmittelbar politische
Zusammenhang zwischen Theorie und Praxis in der kameralistischen Theo-
riebildung Johann Heinrich Gottlob von Justis.*’

Dariiber hinaus verbreitet sich ab 1776 in ganz Europa die Nachricht von
einem Aufstand der amerikanischen Siedler gegen die englische Kolonial-
macht,’® was anzeigte, dass die Nachkriegszeit des Siebenjihrigen Krieges, der
in Ubersee als French- and Indian-War firmierte,” beendet war. Zudem l6ste die
Nachricht vom zunehmenden Erfolg dieser Revolution einen zundchst vorsich-
tigen, spater auch nachhaltigen Optimismus hinsichtlich einer rechtstaatlichen
Grundlegung des biirgerlichen Gemeinwesens auch in Europa aus.’? Christian
Wilhelm Dohms dreiteilige Abhandlung Einige der neuesten politischen Ge-
riichte, die jene oben zitierte Erwiderung Wielands veranlasst hatte, beginnt mit
eben dem Hinweis:

Das grofite politische Erdugnify des siebenten Decenniums unseres Jahrhunderts (und
vielleicht bei der Nachwelt des ganzen Saeculums) ist ohne Zweifel der noch immer fort-
daurende Prozef3 zwischen Mutter und Tochter, Grof3britanien und seinen Kolonien; des-
sen Entscheidung vielleicht fiir einen groflen Theil der Menschheit duf3erest wichtig seyn
kann.>

47 Vgl. hierzu insbesondere Arnd Koch: Die Entwicklung des Strafrechts zwischen 1751 und
1813. In: Arnd Koch, Michael Kubiciel, Martin Lohnig, Michael Pawlik (Hg.): Feuerbachs Straf-
gesetzbuch. Die Geburt des liberalen, modernen und rationalen Strafrechts. Tiibingen 2014,
S.39-67.

48 Reinalter: Joseph II (s. Anm. 24), S. 24.

49 Vgl. u.a. Horst Dreitzel: Justis Beitrag zur Politisierung der deutschen Aufklarung. In:
Hans Erich Bodeker, Ulrich Herrmann (Hg.): Aufklidrung als Politisierung — Politisierung der
Aufkldarung. Hamburg 1987, S. 158-177 sowie Axel Riidiger: Staatslehre und Staatsbildung. Zur
Staatswissenschaft an der Universitdt Halle im 18. Jahrhundert. Tiibingen 2005, S. 224 ff.

50 Zur Bedeutung dieses Ereignisses fiir die politische Theorie der Aufklarung vgl. Schwan:
Rationalismus (s. Anm. 37), S. 234 ff.

51 Siehe hierzu Michael Hochgeschwender: Die Amerikanische Revolution. Geburt einer Na-
tion 1763-1815. Miinchen 2016, S. 51ff.

52 Siehe auch Horst Dippel: Die Amerikanische Revolution. 1763-1787. Frankfurt a.M. 1985,
S. 112ff. sowie Ladislaus Ludescher: Die Amerikanische Revolution und ihre deutsche Rezep-
tion. Studien und Quellen zum Amerikabild in der deutschsprachigen Literatur des 18. Jahr-
hunderts. Berlin, Boston 2020.

53 Christian Wilhelm Dohm: Einige der neuesten politischen Geriichte. In: Der Teutsche Mer-
kur 1777, S. 75-91, hier S. 77f.



»Wo fiir Alle Einer nur Entschliisse faBt« = 377

Eine erneut grundstiirzende Anderung der politischen und kulturellen Atmo-
sphare bewirkte ab 1789 die nun schon zweite biirgerliche Revolution, diejenige
in Frankreich namlich.>* Auch dieses realpolitische Ereignis hatte nachhaltige
Auswirkungen auf die politische Theoriebildung in Philosophie, den Wissen-
schaften und den Kiinsten.>® Die Frage ist nur, wie genau und in welchen Ver-
haltnis sie zur Bedeutung jener »Ideen« stehen, die auf die politischen Prozesse
einwirkten und die aus ihnen hervorgingen.

Die wirtschaftliche und politische Entspannung wird durch eine schon
wiahrend des Siebenjdhrigen Krieges zu verzeichnende kulturelle Bliite begleitet
und beférdert,® die sich nunmehr in Friedenszeiten intensiviert, weiter aus-
breitet und sich in Debatten iiber einen Patriotismus,”” ein Nationaltheater
und die Umsetzung aufklarerischer Theorien in die politische und gesell-
schaftliche Praxis kristallisiert.”® Anfang der 1780er Jahre, wihrend Wieland,
Dohm, Jacobi, Gleim, Forster u.v. a. iiber die Volkssouveradnitidt debattieren,
ist die Aufklarung nicht nur in Berlin auf dem Hohepunkt ihrer 6ffentlichen
und realpolitischen Wirksamkeit,” steht der Josephinismus an seinem erwar-
tungsfrohen Beginn,60 sondern scheinen auch die Universitdten, z. T. schwer
gebeutelt durch den Krieg, eine neue Bliite zu erleben, die vor allem Go6ttingen
ab 1770 zu einem Zentrum europiischer Aufkliarungstheorien gemacht hatte.®!

Inhaltlich beherrscht werden die philosophischen, einzelwissenschaftli-
chen, kiinstlerischen sowie die populdrwissenschaftlichen Debatten der 1770er
Jahre u. a. durch ein erfolgreiches Durchdringen des englischen Empirismus
und franzodsischen Sensualismus, und zwar sowohl in epistemologischer als

54 Paradigmatisch hier Jonathan Israel: Die Franzosische Revolution. Ideen machen Politik.
Stuttgart 2017.

55 Vgl. hierzu Otto Dann, Diethelm Klippel (Hg.): Naturrecht — Spataufkldrung — Revolution.
Hamburg 1995; Miissig: Verfassungsdiskussion (s. Anm. 34) sowie Rother (s. Anm. 33), S. 1263 ff.
56 Vgl. hierzu u. a. Bernhard Fabian, Wilhelm Schmidt-Biggemann, Rudolf Vierhaus (Hg.):
Deutschlands kulturelle Entfaltung 1763-1790. Hamburg 22016.

57 Vgl. hierzu Vierhaus: Politisches Bewuftsein (s. Anm. 33), S. 186 ff.

58 So Schmidt: Wandel durch Vernunft (s. Anm. 41), S. 179 ff.

59 Vgl. hierzu u. a. Horst Méller: Aufkldarung in Preufen. Der Verleger, Publizist und Ge-
schichtsschreiber Friedrich Nicolai. Berlin 1974.

60 Vgl. hierzu u. a. Helmut Reinalter (Hg.): Josephinismus als Aufgeklarter Absolutismus. Wien
2008.

61 Siehe hierzu u. a. G6tz von Selle: Die Georg-August-Universitdt zu Gottingen 1737-1937.
Gottingen 1937, S. 1291f.; Ulrich Hunger: Die Georgia Augusta als hannoversche Landesuniver-
sitdat. Von ihrer Griindung bis zum Ende des K6nigreichs. In: Ernst Bchme, Rudolf Vierhaus
(Hg.): Gottingen. Geschichte einer Universitatsstadt. Gottingen 2002, Bd. 2, S. 139-213, hier
S. 168ff.



378 —— Gideon Stiening

auch in moralphilosophischer Hinsicht.®?> Auch an Jacobis haufiger Referenz
auf Adam Ferguson,® den Christian Garve fiir die deutschen Debatten erschlos-
sen hatte,®” lisst sich diese Tendenz nachzeichnen. Liest man zudem die Er-
zeugnisse der Gottinger Geistesaristokratie von August Ludwig Schlozer,
Christoph Meiners und Johann Georg Heinrich Feder iiber Christian Gottlob
Heyne bis Georg Christoph Lichtenberg, dann hat man bisweilen den Eindruck,
der philosophische und einzelwissenschaftliche Empirismus kann vor lauter
Kraft kaum laufen.®® Feder gehort als Autor und Hochschullehrer in den 1770er
Jahren zu den bekanntesten, einflussreichsten und beliebtesten Philosophen
Europas.®®

Die sich seit den 1750er Jahren erst allmdhlich und unter grof3en Widerstan-
den gegen den Wolffianismus durchsetzende emotionalistische Ethik franzdsi-
scher und britischer Provenienz, die man mit Autoren wie Sulzer, Lessing,
Abbt, Gellert und durchaus auch Mendelssohn verbinden muss,®” kann zwan-
zig Jahre spater — durch den Einfluss der Kontroversen iiber Rousseaus Dis-
cours sur I’Inégalité parmi les hommes®® sowie d’Holbachs Systéme de la
Nature®® — deutlich verschirft werden. Es geht, wie Jakob Mauvillon an seinen

62 Vgl. hierzu u. a. Gideon Stiening, Udo Thiel: Einleitung: Johann Nikolaus Tetens und die
Tradition des europdischen Empirismus. In: Dies. (Hg.): Johann Nikolaus Tetens (1736-1807).
Philosophie in der Tradition des Europdischen Empirismus. Berlin, Boston 2014, S. 13-24.

63 JWA 4.2, S. 313ff.

64 Siehe hierzu jetzt Antonino Falduto: Schottische Aufklarung in Deutschland. Christian
Garve und Adam Fergusons Institutes of Moral Philosophy. In: Udo Roth, Gideon Stiening
(Hg.): Christian Grave (1742-1798). Philosoph und Philologe der Aufkldrung. Berlin, Boston
2021, S. 33-53.

65 Siehe hierzu u. a. Luigi Marino: Praeceptores Germaniae. G6ttingen 1770-1820, Gottingen
1995; Erich Bodeker, Philippe Biittgen u. Michel Espagne (Hg.): Die Wissenschaft vom Men-
schen in Gottingen um 1800. Géttingen 2008 sowie Falk Wunderlich: Empirismus und Materia-
lismus an der Gottinger Georgia Augusta — Radikalaufklarung im Horsaal? In: Aufkldarung 24
(2012), S. 65-90.

66 Vgl. hierzu u. a. Hans-Peter Nowitzki, Udo Roth, Gideon Stiening: Zur Einfiihrung: »Mit
dem Menschen hat es die Philosophie zu thun. J. G. H. Feder — Von einer »Physik des Her-
zens« zur praktischen Anthropologie. In: Hans-Peter Nowitzki, Udo Roth, Gideon Stiening
(Hg.): Johann Georg Heinrich Feder: Ausgewédhlte Schriften. Berlin 2018, S. IX-XXXIV.

67 Siehe hierzu u. a. Manfred Kuehn: Scottish Common Sense in Germany, 1768-1800. A Con-
tribution to the History of Critical Philosophy. Kingston 1987.

68 Vgl. hierzu den allerdings ergdanzungsbediirftigen Band von Jaumann: Rousseau in
Deutschland (s. Anm. 36) sowie Gideon Stiening: Gliick statt Freiheit — Sitten statt Gesetze.
Wielands Auseinandersetzung mit Rousseaus politischer Theorie. In: Wieland-Studien 9
(2016), S. 61-103.

69 Vgl. hierzu Roland Krebs: Helvétius en Allmagne ou la tentation du matérialisme. Paris
2006.



»Wo fiir Alle Einer nur Entschliisse fat« = 379

Freund Michael Hifmann schreibt, den Radikalaufklarern unter den Empiris-
ten dabei um eine konsequent naturalistische Ethik und daher um die Ab-
schaffung des Christentums sowie die Entlarvung jeder theologischen oder
rationalistischen Moral als Herrschaftsinstrument:

Denn unter uns u. als Freund gesagt, bin ich tiberzeugt, dal man der Menschheit keinen
wichtigern Dienst erzeigen kann als an der Untergrabung des Christentums zu arbeiten.
Diese Religion macht die Menschen schwach, furchtsam, kleinmiithig; sie erstickt jede
Hoheit des Geistes, allen Adel der Seelen.”®

Es ist kaum vorstellbar, dass ein solcher Satz — selbst in einem Privatbrief —
nach 1786, also dem Tode Friedrich II, vor allem aber nach 1788, dem Beginn
des Wollner’schen Aufklarungsverbotes, ohne Bedenken niedergeschrieben
worden wire.”! Um 1780 schien jedoch eine junge Generation von Philosophen,
Kiinstlern und politischen Praktikern bereit und in der Lage, kulturpolitische
Anderungen dieses Ausmafies anzustreben.”? Jacobi hat genau das wahrgenom-
men, und er hat versucht, mit allen Mitteln dagegen zu agitieren.””

Noch ein letzter real- und ideengeschichtlicher Kontext, der die politischen
Debatten der Spataufklarung in Philosophie, Wissenschaften und Kiinsten
pragte, sei hier abschlieflend erwdhnt: 1778 erscheint der erste Band eines kon-
zeptionell und sprachlich brillanten Reiseberichts, der von einem jungen deut-
schen Naturforscher verfasst wurde. Dieser sprachméchtige Naturwissenschaftler
hatte zwischen 1772 und 1775 auf einem englischen Expeditionsschiff eine Reise
um die Welt miterleben und gestalten diirfen. Georg Forsters philosophischer Rei-
sebericht — aufruhend auf den Pramissen Rousseaus und der britischen Anthro-

70 Jakob Mauvillon an Michael Hiffmann, 23. Juni 1777. In: Michael HifSmann: Briefwechsel.
Hg. von Hans-Peter Nowitzki, Udo Roth, Gideon Stiening, Falk Wunderlich. Berlin, Boston
2016, S. 13.

71 Siehe hierzu Dirk Kemper: Obskurantismus als Mittel der Politik. Johann Christoph von
Wollners Politik der Gegenaufklarung am Vorabend der Franzosischen Revolution. In: Chris-
toph Weif3 (Hg.): Von »Obscuranten« und »Euddmonisten«. Gegenaufklarerische, konservative
und antirevolutiondre Publizisten im spéten 18. Jahrhundert. St. Ingbert 1997, S. 193-220.

72 Vgl. hierzu die kenntnisreichen Uberlegungen zu diesem Jahrzehnt bei Karl Vorldnder: Im-
manuel Kant. Der Mann und das Werk. Hamburg >1998, Bd. 1, S. 213-247.

73 Vgl. hierzu jetzt Hans Friedrich Fulda: Friedrich Heinrich Jacobis Kritik an der materialisti-
schen Aufklarung. In: Cornelia Ortlieb, Friedrich Vollhardt (Hg.): Friedrich Heinrich Jacobi
(1743-1819). Romancier — Philosoph — Politiker. Berlin, Boston 2021, S. 85-104; Fuldas bemer-
kenswerte Analyse der Helvétius-Rezeption im Woldemar krankt allerdings daran, dass sie die
Gleichsetzung von Aufklarung, Materialismus und Despotismus, die Jacobi in gegenaufklareri-
scher Absicht — wenngleich mit den Mitteln der Aufklarung — vornimmt, nicht hinreichend kri-
tisch interpretiert.



380 —— Gideon Stiening

pologie — wurde nicht nur in Gottingen ein grofler Verkaufserfolg,”* sondern hielt
einflussreiche Einsichten in die historische und kulturelle Bedingtheit europai-
scher Zivilisation bereit, die die spataufklarerische Anthropologie und politische
Philosophie nachhaltig prégen sollte.””

Eine von diesen dufleren Kontexten zunidchst unabhidngige Betrachtung der
politischen Theorie der Spataufklarung und ihrer Entwicklung hat zu beriick-
sichtigen, dass diese Theorie des Politischen schon seit Thomasius und Wolff in
zwei grundlegend unterschiedene, zugleich stets aufeinander bezogene Teilbe-
reiche auseinanderfiel: Dabei handelt es sich zum einen um die begriindungs-
theoretische Variante der Politica, das Naturrecht,’® und zum anderen um ihre
prudentielle Form als Staatsklugheit- bzw. Regierungslehre.”” Nur das Natur-
als iiberpositives Recht hatte normativen Charakter, wahrend die Frage nach
der normativen Fundierung der Staatsklugheit strittig war.”® Vor dem Hinter-
grund dieser zentralen Distinktion versuchte man u. a. folgende grundlegenden
Fragen der politischen Philosophie des 18. Jahrhunderts zu beantworten: Ver-

74 Vgl. u.a. Ludwig Uhlig: Georg Forster. Lebensabenteuer eines gelehrten Weltbiirgers
(1754-1794). Goéttingen 2004, S. 85ff.

75 Siehe hierzu die allerdings ergdanzungsbediirftigen Hinweise bei Jiirgen Goldstein: Georg
Forster. Zwischen Freiheit und Naturgewalt. Berlin 2015, S. 93 ff.

76 Vgl. hierzu u. a. Hans Welzel: Naturrecht und materiale Gerechtigkeit. Géttingen “1962;
Wolfgang Rod: Geometrischer Geist und Naturrecht. Methodengeschichtliche Untersuchungen
zur Staatsphilosophie im 17. und 18. Jahrhundert. Miinchen 1970; Merio Scattola: Das Natur-
recht vor dem Naturrecht. Zur Geschichte des »ius naturae« im 16. Jahrhundert. Tiibingen 1999;
Gerald Hartung: Die Naturrechtsdebatte. Geschichte der Obligatio vom 17. bis 20. Jahrhundert.
Freiburg, Miinchen ?1999; Sebastian Kaufmann: Die stoisch-ciceronianische Naturrechts-
lehre und ihre Rezeption bis Rousseau. In: Barbara Neymeyr, Jochen Schmidt, Bernhard Zim-
mermann (Hg.): Stoizismus in der europdischen Philosophie, Literatur, Kunst und Politik.
Eine Kulturgeschichte von der Antike bis zur Moderne. 2 Bde. Berlin, New York 2008, Bd. 1,
S. 229-292; Daniel Eggers: Die Naturzustandstheorie des Thomas Hobbes. Berlin 2008; Oliver
Bach, Norbert Brieskorn, Gideon Stiening (Hg.): Die Naturrechtslehre des Francisco Suarez.
Berlin, Boston 2017; Luca Basso (Hg): Leibniz und das Naturrecht. Stuttgart 2019; Stefan
Klingner, Dieter Hiining (Hg.): Auf dem Weg zur kritischen Rechtslehre? Naturrecht, Moral-
philosophie und Eigentumstheorie in Kants »Naturrecht-Feyerabend«. Leiden, Boston 2021.
77 Zu diesem wenig erforschten Feld der Staatsklugheitslehren des 18. Jahrhunderts vgl. Merio
Scattola: Von der prudentia politica zur Staatsklugheitslehre. Die Verwandlungen der Klugheit
in der praktischen Philosophie der Friihen Neuzeit. In: Alexander Fidora, Andreas Niederber-
ger, Merio Scattola (Hg.): Phronésis — Prudentia — Klugheit: Das Wissen des Klugen in Mittelal-
ter, Renaissance und Neuzeit — Il sapere del saggio nel Medioevo, nel Rinascimento e nell’eta
moderna. Porto 2013, S. 227-259.

78 Siehe hierzu demnéchst Gideon Stiening: Politik als »ausiibende Staatsklugheit«. Machia-
velli und die Aufklarung. In: David Nelting, Linda Simonis (Hg.): 550 Jahre Machiavelli. Hei-
delberg 2021 [i.D.].



»Wo fiir Alle Einer nur Entschliisse fat« = 381

hélt es sich tatsdchlich so, dass der Mensch durch einen appetitus societatis un-
verbriichlich ausgestattet ist und daher eine staatliche Vergemeinschaftung
durch diese seine Natur garantiert und legitimiert ist?”® Spitestens nach
Hobbes’ und Rousseaus Infragestellung dieses seit Aristoteles unhinterfragten
Dogmas der politischen Theorie zugunsten der dufieren Freiheit als einzigem
anthropologischem Axiom rechts- und staatslogischer Deduktionen wird um
die Beantwortung dieser Frage nach einem Geselligkeitstrieb des Menschen in
der européischen Philosophie und Literatur gerungen.®® Sind Gesetze nur als
Begrenzung der menschlichen Freiheit zu begreifen (wie dies Grotius, Pufen-
dorf oder Thomasius behaupteten) oder lassen sie sich auch als deren Ver-
wirklichungsbedingung verstehen und als solche darstellen (wie dies Hobbes,
Rousseau oder Kant meinten)?®! Wer und was ist der Souverdn? Nach Rousse-
aus Begriindung einer Volkssouverdnitdt wurde auch diese Frage der Herr-
schaftsgrundlegung intensiv debattiert;? vor allem: in welchem Verhiltnis
steht der Souverdn zum Recht und den Gesetzen? In welchem Verhiltnis ste-
hen Recht und Moral zueinander?®® Wie steht es um Fragen des Volkerrechts
in Zeiten des Krieges, so zwischen 1756 und 1763?%* Ist die Monarchie tatsich-
lich die angemessene Regierungsform fiir den neuzeitlichen Zentralstaat, wie
dies von Hobbes iiber Wolff bis hin zu Kant die meisten Philosophen des 17.
und 18. Jahrhunderts beweisen wollten? Nicht erst die Amerikanische Revolution
gab im Zusammenhang mit der Regierungslehre andere Impulse.®> Welche Rolle
spielen Kunst und Literatur nicht allein im Transformationsprozess zu einer idea-
len Vergemeinschaftung, sondern auch innerhalb dieser?

79 Vgl. hierzu Gideon Stiening: Appetitus societatis seu libertas. Zu einem Dogma politischer
Anthropologie zwischen Suarez, Grotius und Hobbes. In: Herbert Jaumann, Gideon Stiening
(Hg.): Neue Diskurse der Gelehrtenkultur. Ein Handbuch. Berlin, Boston, 2016, S. 389-436.

80 Vgl. hierzu jetzt Christoph Meid: Der politische Roman im 18. Jahrhundert. Systementwurf
und Aufklarungserzdhlung. Berlin, Boston 2021.

81 Georg Geismann: Kant als Vollender von Hobbes und Rousseau. In: Der Staat 21 (1982),
S. 161-189.

82 Vgl. erneut Miissig: Verfassungsdiskussion (s. Anm. 34), S. 73ff. sowie Martin Welsch: An-
fangsgriinde der Volkssouverdnitdt. Immanuel Kants >Staatsrecht« in der Metaphysik der Sitten.
Frankfurt a.M. 2021, spez. S. 22ff.

83 Vgl. hierzu Georg Geismann: Recht und Moral in der Philosophie Kants. In: Jahrbuch fiir
Recht und Ethik 14 (2006), S. 3-124.

84 Eberhard Gunter Schulz: Vom Beitrag der Berliner Aufklarung zum philosophischen Vél-
kerrecht (Garve, Kant). In: Hans Thieme u. a. (Hg.): Humanismus und Naturrecht in Berlin —
Brandenburg — Preuflen. Ein Tagungsbericht. Berlin 1978, S. 206-225.

85 Vgl. hierzu die allerdings zum 18. Jahrhundert weitgehend uninformierte Studie von Cornel
Zwierlein: Politische Theorie und Herrschaft in der Friithen Neuzeit. Gottingen 2020, S. 112ff.



382 —— Gideon Stiening

Schon diese grundlegenden Fragen gehoren seit dem spdten 17. Jahrhun-
dert zu einem der bevorzugten Kampfgebiete in Philosophie, Literatur und, ab der
zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts, auch in der politischen Praxis.®® Immerhin
namlich inszenierte sich schon Friedrich II. nicht als Souverédn, sondern als Diener
des Staates, obwohl er sich wie ein unumschrankter Herrscher verhielt. Gleiches
gilt fiir Katharina II. Joseph II. nahm fiir sich gar in Anspruch, die Prinzipien des
Naturrechts, in und nach denen er erzogen worden war, in die Praxis seines staats-
politischen Handelns umzusetzen.®” Dabei handelten alle drei Herrscher jedoch in
einer Weise, die deutlich machte, dass sie die Prinzipien aufgeklarter Staatlichkeit
gleichsam despotisch umzusetzen versuchten und sich so in den Augen vieler Kri-
tiker in einem Widerspruch bewegten. Jacobi wird im Hinblick auf die Fragen der
volkssouverdnen Legitimation von Herrschaft sowie der Gesetzesbindung souvera-
nen Handelns an eben dieser Stelle seine Kritik ansetzen.

Es gibt kaum einen der bedeutenden sowie auch viele der weniger bekann-
ten Autoren, die sich nicht zu einem dieser Themen kritisch wie doktrinal ge-
guflert hatten.®® Eine Besonderheit dieser Politica in all ihren Erscheinungen
besteht ndmlich darin, dass sie als Theorie und in deren literarischer Reflexion
je schon auf eine gesellschaftliche und staatliche Praxis ausgerichtet sind, die
auf eine menschliche Gemeinschaft, hier im weiteren Sinne als Societas ratio-
nis, kritisch abzielt.®? Insofern ist die politische Theorie der Aufkldrung neben
der Ethik, die private Handlungen normieren sollte und wollte, eine der zen-
tralen Belange der europdischen Aufkldrung und deren Grundsatzprogramm
eines »Wandels durch Vernunft«,”® die nicht allein im Hinblick auf ihre realge-
schichtlichen Bedingungskontexte, sondern auch im Hinblick auf ihre inner-

86 Siehe hierzu u. a. Reinhard Brandt (Hg.): Rechtsphilosophie der Aufklarung. Berlin, New
York 1982.

87 Dass hiermit die wichtigsten Protagonisten des aufgekldrten Absolutismus genannt sind
sowie die Tatsache, dass es noch weitere, heute unbekanntere Principes gab, die sich dem Pro-
gramm der Aufklarung verschrieben hatten, kann man nachlesen bei Feist: Absolutismus
(s. Anm. 44), S. 98ff.

88 Siehe hierzu u. a. den Reader von Zwi Batscha, Jérn Garber (Hg.): Von der standischen zur
biirgerlichen Gesellschaft. Politisch-soziale Theorien im Deutschland der zweiten Halfte des
18. Jahrhunderts. Frankfurt a.M. 1981 sowie Bernd Heidenreich, Gerhard Goéhler (Hg.): Politi-
sche Theorien im 17. und 18. Jahrhundert. Staat und Politik in Deutschland. Darmstadt, Mainz
2011.

89 Siehe hierzu auch Gideon Stiening: Von Despoten und Kriegern. Literarische Reflexion auf
den sensus communis politicus bei Christoph Martin Wieland und Johann Karl Wezel. In:
Christoph Binkelmann, Nele Schneidereit (Hg.): Denken fiirs Volk. Popularphilosophie vor
und nach Kant. Wiirzburg 2015, S. 35-56.

90 Vgl. erneut Schmidt: Wandel durch Vernunft (s. Anm. 41).



»Wo fiir Alle Einer nur Entschliisse fat« = 383

theoretische Funktion als Telos zu beriicksichtigen sind. Dies gilt selbst fiir
die von der Realitdt scheinbar abgewandten Formen der Utopie, in deren Zent-
rum stets die gesellschaftliche bzw. staatliche Formation steht,”* gegen die sie
als eigentliches Vorbild verfasst wurde.”?

Eine Literatur oder Essayistik, die sich mit politischen Inhalten befasst, bildet
folglich im 18. Jahrhundert auch vor der Revolution ein notwendiges Korrelati-
onsverhdltnis von Ideen und Realien aus. Lessings Nathan, der auf reale reli-
gionspolitische Probleme reagiert und referiert und dabei in seiner poetischen
Reflexion auf das Toleranzpostulat, seine Voraussetzungen und Konsequenzen
auf der Hohe der europiischen Toleranzdebatte einen neuen eigenstandigen Vor-
schlag offeriert, kann hier als prominentes Beispiel dienen.”® Auch Hélderlin, der
im Hyperion auf ein konkretes politisches Problem der Revolution reagiert, ndm-
lich die Tatsache, dass sich revolutiondre Gewalt auch gegen die eigene Bevdlke-
rung wenden konnte, womit sie sich als Ausdruck der volonté générale und damit
insgesamt delegitimiert habe,” referiert zugleich auf eine in den 1790er Jahren
ausgetragene Kontroverse iiber das Widerstandsrecht innerhalb der Fraktion der
Rechtsstaatsvertreter,”” {iber die man sich nicht einig werden konnte, und zwar
sowohl aus rein innertheoretischen Griinden als auch vor dem Hintergrund der
ganz realen Terreur.

Bewegt man sich also auf dem Terrain des Politischen in der Philosophie,
den Wissenschaften und der Literatur des 18. Jahrhunderts, dann drdngen sich
Fragen und Probleme der Korrelation von Real- und Ideengeschichte geradezu
auf, und zwar in einer nicht unerheblichen hermeneutischen und methodi-
schen Komplexitdt. Vor dem Hintergrund dieser ideengeschichtlichen Kontext-

91 Siehe hierzu u. a. Monika Neugebauer-Wolk, Richard Saage (Hg.): Die Politisierung des
Utopischen im 18. Jahrhundert. Vom utopischen Systementwurf zum Zeitalter der Revolu-
tion. Tiibingen 1996.

92 En passent sei darauf hingewiesen, dass im Folgenden zwischen Gesellschaft und Staat un-
terschieden wird, obwohl deren kategoriale Trennung erst dem spédten 18. Jahrhundert gelingt,
und zwar weil schon Jacobi wenigstens begrifflich in eigentiimlicher Weise darauf referiert,
vgl. hierzu u. a. Diethelm Klippel: Kant im Kontext. Der naturrechtliche Diskurs um 1800. In:
Jahrbuch des Historischen Kollegs (2001), S. 77-97.

93 Siehe hierzu Gideon Stiening: Toleranz zwischen Geist und Macht. Was Lessing von Vol-
taire lernte. In: Friedrich Vollhardt (Hg.): Toleranz-Diskurse in der Frithen Neuzeit. Berlin, Bos-
ton 2015, S. 331-362.

94 Vgl. hierzu Gideon Stiening: Epistolare Subjektivitdt. Das Erzahlsystem in Friedrich Hol-
derlins Briefroman Hyperion oder der Eremit in Griechenland. Tiibingen 2005, S. 369-374.

95 Siehe hierzu u. a. Dieter Henrich: Kant, Gentz, Rehberg. Uber Theorie und Praxis. Frankfurt
a.M. 1967 sowie Philipp Alexander Hirsch: Freiheit und Staatlichkeit. Die autonomietheoreti-
sche Begriindung von Recht und Staat und das Widerstandsproblem. Berlin, Boston 2017.



384 —— Gideon Stiening

skizze soll nunmehr der Text Jacobis im Rahmen und mithilfe einer ausschlief3-
lich ideengeschichtlichen Kontextualisierung analysiert und interpretiert
werden.

4 Jacobi: Volkssouverdnitit versus
Aufklarungsdespotismus

Jacobis kleiner pragnanter Text ist gleichwohl allein deshalb schwer zu verste-
hen, weil er sich einer essayistischen Form des Argumentierens bedient, die
scheinbar willkiirlich vorgeht, in Wahrheit jedoch stets dem Versuch nachgeht,
die Grenzen einer jeden rationalen Systematik durch das eigene Schreiben in
der Anbindung an die Assoziationsgesetze zu iiberwinden.’® Der Zweck dieser
ebenso angestrengten wie anstrengenden Essayistik besteht in Jacobis Interesse
an einer kontroverstheologischen Polemiologie, deren Methodik darauf abzielt,
die eigene Position anhand einer Kritik anderer, vor allem sdakularer Konzepte
zu entwickeln.”” Den Grund dieser polemiologischen Methodik, die keineswegs
willkiirlich ist, sondern eine spezifische Ordnung ausbildet, um jeden Eindruck
eines deduktiven oder induktiven Argumentierens zu vermeiden, wird fiir Ja-
cobi wie fiir Hamann®® durch die Pramisse einer theonomen Epistemologie aus-
gebildet, nach der alle Produkte der menschlichen Einbildungskraft und seiner
Verstandesleistungen als menschliche Leistungen und damit als Siinde zu be-
werten sind, wahrend seine rein sinnlichen Vermdgen frei von Siinde bleiben,
weil sie rein rezeptiv sind.”®

96 Vgl. hierzu u. a. Howard C. Warren: A History of the Association Psychology. London 1921
sowie Falk Wunderlich: Assoziationen der Ideen und denkende Materie. Zum Verhaltnis von
Assoziationstheorie und Materialismus bei Michael Himann, David Hartley und Joseph Priest-
ley. In: Heiner F. Klemme, Gideon Stiening, Falk Wunderlich (Hg.): Michael Hifmann (1752—
1784). Ein materialistischer Philosoph der deutschen Aufkldrung. Berlin 2013, S. 63-84.

97 Vgl. hierzu die hilfreichen Hinweise bei Axel Hutter: Vernunftglaube. Kants Votum im Streit
um Vernunft und Glauben. In: Walter Jaeschke, Birgit Sandkaulen (Hg.): Friedrich Heinrich Ja-
cobi. Ein Wendepunkt der geistigen Bildung der Zeit. Hamburg 2004, S. 241-256, hier S. 252.

98 Siehe hierzu insbesondere Hans Graubner: Der junge Hamann und die Physikotheologie. In:
Eric Achermann, Johann Kreuzer, Johannes von Liipke (Hg.): Johann Georg Hamann: Natur und
Freiheit. Akten des 11. Internationalen Hamann-Kolloquiums 2015. G6ttingen 2020, S. 35-51.

99 Vgl. hierzu Gideon Stiening: »Der geheime Handgriff des Schépfers«. Jacobis theonome Epis-
temologie. In: Cornelia Ortlieb, Friedrich Vollhardt (Hg.): Friedrich Heinrich Jacobi (1743-1819).
Romancier — Philosoph - Politiker. Berlin, Boston 2021, S. 171-190.



»Wo fiir Alle Einer nur Entschliisse fat« = 385

4.1 Religion und Politik

Dass nicht nur Jacobis essayistische Methodik theonome Hintergriinde hat, son-
dern auch die Systematik und das Demonstrationsziel dieses politischen Essays,
zeigt sich daran, dass er zum einen auf eine Kritik und Widerlegung von Theorien
und Praktiken sdakularer Aufklarung abzielt, in diesem Falle des aufgeklarten,
d. h. hier vor allem kirchenkritischen Absolutismus Josephs I1.'°° Zum ande-
ren ist es Jacobi auch in diesem Text um eine fundamentale Kritik sdkularer
Vergemeinschaftung und Staatlichkeit iiberhaupt zu tun, was allerdings erst
nach einem Drittel des Haupttextes der Broschiire deutlich wird. Hier heift es:

Wo Tugend und Religion nicht mehr empfunden, ja wohl offenbar geldugnet werden, da
bleibt kein andres Mittel die gemeine Wohlfahrt zu befordern {ibrig, als, die eigenniitzigen
und partheyischen Neigungen der Glieder der Gesellschaft, das ist, ihre Leidenschaften, in
ein Gleichgewicht zu bringen. Dieses kann nur mit der dussersten Gewalt erzwungen wer-
den, und dennoch nur auf eine dusserst mangelhafte Weise. Da die Leidenschaften von
Natur Gesetzlos, wandelbar, und ihre Wiirkungen bis ins Unendliche verschieden sind: so
miissen schlechterdings die Mittel, welche — ohne edle Gesinnungen zu erwecken — die
eigenniitzigen und personlichen Neigungen durch sich selbst allein in Schranken halten
sollen, ungemessen, und, nach den unbestimmbaren Ereignissen jedes Augenblicks, der
Willkiihr iiberlassen seyn. Willkiihr aber giebt dem Irrthum Raum; und ungemessene Ge-
walt, der Unterdriickung aller Rechte: so dafl eben die Gebrechen, welche diese Hiilfe for-
derten, ihren MiRbrauch unvermeidlich machen.'®

In einer Gesellschaft, so das zentrale Argument Jacobis, in der es keine Religion,
mithin keinen Gottesglauben mehr gibt, d. h. die von ihren urspriinglich theono-
men Vergemeinschaftungsprinzipien abgefallen ist, und deren Mitglieder daher
auch ihr Handeln nicht mehr nach ethischen Grundsitzen ausrichten, muss der
Staat zur Beférderung des Bonum commune, seinem entscheidenden Zweck, den
»eigenniitzigen und partheyischen Neigungen« seiner Untertanen, d. h. dem aus-
schliellichen Verfolgen ihrer Partikularinteressen Raum lassen, und diese zugleich
regulieren. Wenn religiése und moralische Gesinnungen, die als nach Jacobi der
Vernunft entsprungenen einzigen Zwecksetzungen des Menschen, die auf das ge-
sellschaftliche Allgemeine abzielen, wegfallen, dann kann der Staat nur auf den

100 Allein an Josephs II. Politik ldsst sich anschaulich demonstrieren, warum es erforderlich
ist zwischen Sdkularitdt und Atheismus zu unterscheiden; denn Joseph war durchaus iiber-
zeugter Katholik (»Dennoch kam in den Augen Josephs Protestantismus, erst recht Deismus
oder Atheismus, der Irreligisitit gleich.« Holzem: Christentum in Deutschland [s. Anm. 22],
S. 823); dennoch war er — und zwar aus rein stabilitdtspolitischen Griinden — davon {iberzeugt,
einen so weit wie méglich sdakularen Staat befoérdern zu miissen. Joseph war keineswegs aus
Uberzeugung tolerant, sondern aus Griinden der Staatsklugheit.

101 JWA 4.1, S. 315f.



386 —— Gideon Stiening

smoralischen Egoismus« des Einzelnen setzen,'° den er zugleich nur durch
Zwang einhegen kann, d. h. durch jene Zwangsgewalt, die dem positiven Recht
notwendig zukommt.

Dieses polittheologische Beweisziel, das im Ubrigen lediglich eine kaum siku-
larisierte Variante des augustinisch-lutherischen Rechts- und Staatsverstandnisses
darstellt, nach dem nur dem siindigen Menschen des Recht gegeben wurde,'*?
griindet auf zwei Pramissen, deren eine durch eine Anthropologie des >ganzen
Menschenc« ausgepragt wird, die Jacobi wie folgt ausfiihrt: Der Mensch verfiigt iiber
zwei Vermdégen: Vernunft und Leidenschaften. Die Vernunft wird dabei als Vermo-
gen der Begriffshildung und damit der freien Zwecksetzung verstanden, die den
Menschen als innerer Antrieb »allein nach dem Guten« streben l&sst, »so daf3 er
den Gesetzen der Menschenliebe, der Gerechtigkeit, der Ehre und der Religion
iiberall mit unerschiitterlichem Muthe folgt, in so ferne er durch seine eigene Natur
allein bestimmt wird.«'®* Ausdriicklich hlt Jacobi die theonome Grundlegung die-
ser Seite der anthropologischen Grundausstattung des Menschen fest, denn solche
Tugenden »sind urspriingliche Eigenschaften seiner Natur, und von Gott unmittel-
bar demselben eingehaucht.«'® Zugleich hat der Mensch Leidenschaften, die
durch dufere Einfliisse hervorgerufen und beférdert werden und ihn einzig zur Be-
folgung seiner individuellen Gliickseligkeit antreiben.

Sieht man von den schopfungstheologischen Momenten dieser Vermdgens-
lehre ab, liegt hiermit — ein Jahr nach der Publikation der Kritik der reinen Ver-
nunft — eine bemerkenswert wolffianisch gefiarbte praktische Anthropologie
vor: Ist der Mensch verniinftig, so handelt er erstens nur seiner eigenen Natur
gemdfl und wird dadurch zweitens notwendig zu einem Handeln nach ethi-
schen und religiosen Prinzipen veranlasst. Denn es war niemand anderes als
Christian Wolff, der entwickelt hatte, dass der Mensch als verniinftiger nur das
Gute wollen kann und zudem notwendig von der Existenz der Gottesinstanz
sowie der Unsterblichkeit der Seele iiberzeugt sein muss.'°®

102 Dass Jacobi hiermit eine Kritik an den in der deutschsprachigen Aufklarung héchst popu-
laren Konzeptionen Claude-Adrien Helvétius’ beabsichtigte, kann man dem Beitrag von Fried-
rich Vollhardt in diesem Band entnehmen.

103 Vgl. hierzu Gideon Stiening: Politische Theologie als Losung und Problem. Francisco Sua-
rez’ De legibus ac Deo legislatore als Krisenphdanomen und Befriedungsangebot. In: Wilhelm
Schmidt-Biggemann, Friedrich Vollhardt (Hg.): Ideengeschichte um 1600. Konstellationen zwi-
schen Schulmetaphysik, Konfessionalisierung und hermetischer Spekulation. Stuttgart-Bad
Cannstatt 2017, S. 83-111.

104 JWA 4.1, S. 309.

105 JWA 4.1, S. 312.

106 Christian Wolff: Verniinfftige Gedancken von der Menschen Thun und Lassen zu Beftrde-
rung ihrer Gliickseligkeit. Frankfurt, Leipzig 1733, S. 6 (§ 5ff.)



»Wo fiir Alle Einer nur Entschliisse falt« = 387

Die zweite Pramisse besteht in der vorausgesetzten Annahme, dass eine Ge-
sellschaft ohne jede Religion, d. h. ohne Gottes- und Unsterblichkeitsglauben in
der Anarchie versidnke, weil nur diese Instanzen Normativitit iiberhaupt garan-
tieren konnten. Ohne Gott keine Norm — sei sie natur- oder positiv-rechtlich, sei
sie ethisch oder religits. Einer der prominentesten Verfechter dieser soziopoliti-
schen Notwendigkeit der Religion, d. h. eines Glaubens an Gott und das ewige
Leben, war Albrecht von Haller, der trotz materialistischer Tendenzen in seiner
Anthropologie an der Uberzeugung festhielt, dass der Naturzustand ausbreche,
wenn die christliche Religion nicht fiir Verbindlichkeitsgarantien Sorge trage.'®”
Auch Christoph Martin Wieland, dem Materialismus und Naturalismus mit Sym-
pathie verbunden, war von der soziopolitischen Notwendigkeit eines Unsterb-
lichkeitsglaubens iiberzeugt: noch in der dritten Auflage seiner Geschichte des
Agathon von 1794 1asst er seinen Protagonisten die Schreckensvision eines
ethischen Ausnahmezustands an die Wand malen.'%®

Jacobis Essay zielt auch auf diese Kritik einer sdakularen und damit norm-
freien Gesellschaft ab, wobei er — wie noch Jahre spater — Sakularitdt mit Athe-
ismus gleichsetzt und es sich damit ebenso wie seine Interpreten schlicht zu
leicht macht: Nicht nur Kant wird ab Mitte der 1780er Jahre eine sakulare Moral-,
d. h. Rechts- und Ethiktheorie entwickeln'®® — und sich im Ubrigen als straffer
und erfolgreicher Gegner von Materialismus und Atheismus erweisen''® —; glei-
ches gilt fiir Christian Wolff, der sich an einer theologiefreien Ethik hochst er-
folgreich — wenngleich lebensgefihrlich — versucht hatte;'!! iiberhaupt macht
es die Anstrengungen der europdischen Aufklarung aus, eine praktische Philo-
sophie zu entwickeln, die gegeniiber kulturellen, geschlechtlichen aber auch

107 Siehe hierzu Albrecht von Haller: Vorrede zur Priifung der Sekte die an allem zweifelt. In:
Sammlung kleiner Hallerischen Schriften. 3 Theile, Bern 21772, Bd. I, S. 22, vgl. hierzu insbe-
sondere Thomas Kaufmann: Uber Hallers Religion. Ein Versuch. In: Norbert Elsner, Nicolaas
A. Rupke (Hg.): Albrecht von Haller im G6ttingen der Aufklarung. Géttingen 2009, S. 309-379,
spez. S. 334ff.

108 Siehe hierzu Christoph Martin Wieland: Geschichte des Agathon. Hg. von Klaus Manger.
Frankfurt a.M. 1986, S. 105f.

109 Vgl. Geismann: Recht und Moral in der Philosophie Kants (s. Anm. 83).

110 Vgl. hierzu Udo Thiel: Kant und der Materialismus des 18. Jahrhunderts. In: Violetta L.
Waibel, Margit Ruffing (Hg.): Akten des 12. Internationalen Kant-Kongresses »Natur und Frei-
heit« in Wien vom 21.-25. September 2015. Berlin, Boston 2018, Bd. 1, S. 595-614.

111 Siehe hierzu Dieter Hiining: Wolffs Begriff der natiirlichen Verbindlichkeit als Bindeglied
zwischen empirischer Psychologie und Moralphilosophie. In: Oliver-Pierre Rudolph, Jean-
Francois Goubet (Hg.): Christian Wolffs Psychologie. Systematische und historische Untersu-
chungen, Tiibingen 2004, S. 145-169.



388 —— Gideon Stiening

weltanschaulichen (d.i. religiésen) Besonderheiten indifferent ist."'? Dieses An-

liegen gilt aber auch und im Besonderen fiir die Autoren des Materialismus, die
keineswegs auf alle Formen von Normativitit verzichteten.!> Aber eben darin
besteht ein gewichtiges Beweisziel Jacobis: Wie schon fiir Crusius'* oder — wie
gesehen — Joseph II. sind Deismus, Atheismus und Materialismus Auswiichse
eines Religionsverlustes, die angeblich zu eben jenem Zustand der Abwesenheit
aller Form von Normativitat fiihren, die noch Carl Schmitt als Ausnahmezu-
stand beschreiben'” und aus ihnen — wie Jacobi — ein autoritires Staatskonzept
ableiten wird.

4.2 Freiheit und Geselligkeit

Jacobis Anthropologie beschrankt sich allerdings nicht auf jene theoretische Di-
mension, die oben mit der Vermdgenslehre skizziert wurde, die den ganzen
Menschen aus Vernunft und Leidenschaften als gegenstrebigen Motivationen
konstituierte. Die praktische Seite dieser Anthropologie wird in einer Beilage
entwickelt, die dem Haupttext bei Jacobi stets nachgeordnet prasentiert wird.
Mit Bezug auf die aristotelische Politik heif3t es dort:

Die Natur selbst hat den Trieb zur Vereinigung mit Unseres Gleichen in uns gelegt, und
der erste Stifter der Gesellschaft unter Menschen hat sich auf die Dankbarkeit des ganzen
Geschlechts die heiligsten Rechte erworben.'®

Jacobi referiert mit diesem pathetischen Hinweis auf die Theorie des appetitus
societatis, die man schon bei Cicero und Thomas von Aquin, in ihrer spezifisch
neuzeitlichen Variante aber vor allem seit Hugo Grotius finden kann und die
besagt,"” dass es in der Natur des Menschen einen Trieb gibt, der vor aller zu-

112 Siehe hierzu Kurt Bayertz: Art. Ethik/Moral. In: Heinz Thoma (Hg.): Handbuch Européi-
sche Aufklarung. Begriffe, Konzepte, Wirkung. Stuttgart 2015, S. 181-192.

113 Vgl. hierzu Gideon Stiening: »Die Natur macht den Menschen gliicklich«. Modelle materia-
listischer Ethik im 18. Jahrhundert. In: Lothar van Laak, Kristin Eichhorn (Hg.): Kulturen der
Moral / Moral Cultures. Hamburg 2021, S. 17-38.

114 Christian August Crusius: Entwurf der notwendigen Vernunftwahrheiten, wiefern sie den
zufilligen entgegengestellt werden. Leipzig *1753, S. 885 ff.

115 Carl Schmitt: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveranitat. Berlin
2009, S. 18.

116 JWA 4.1, S. 333.

117 Vgl. hierzu Gideon Stiening: Appetitus societatis seu libertas. Zu einem Dogma politischer
Anthropologie zwischen Suarez, Grotius und Hobbes. In: Herbert Jaumann, Gideon Stiening
(Hg.): Neue Diskurse der Gelehrtenkultur. Ein Handbuch. Berlin, Boston, 2016, S. 389-436.



»Wo fiir Alle Einer nur Entschliisse fat« = 389

meist vertragstheoretisch organisierten Vergemeinschaftung den Menschen in
eine natiirliche Gemeinschaft je schon versetzt, aus der sich sodann die Notwen-
digkeiten der wie immer prazisierten Organisation des Zusammenlebens ergibt.
Entscheidend ist nun, dass diese in ihrer grotianischen und dann von Pufendorf
fiirs 18. Jahrhundert aufbereiteten Form ausnehmend wirksame Pramisse aller
politischen Theorie schon seit dem Beginn der Aufklirung, durch Thomas
Hobbes nimlich, bestritten wurde.'® Hobbes bestreitet dabei keineswegs, dass
der Mensch je schon, also empirisch in Gesellschaft lebt, er bestreitet allerdings,
dass der Mensch einen natiirlichen Trieb zur Vergemeinschaftung habe, vor
allem aber, dass von diesem empirischen Datum aus, eine Theorie legitimer Herr-
schaft und damit von Staatlichkeit kohdrent begriindet werden kdnne. Dabei
setzt Hobbes der politischen Anthropologie des appetitus societatis nicht etwa,
wie vielfach angenommen, eine negative oder pessimistische Anthropologie ent-
gegen (homo homini lupus), vielmehr setzt er als einzig politisch wirksame Pra-
misse seiner Deduktion von Recht und Staat die duf3ere Freiheit des Menschen
voraus,'™ die nur realisiert werden konne, wenn sie dem einzelnen als Recht zu-
komme, was nur durch den Eintritt in den status civilis moglich sei; tatsdchlich
frei ist der Mensch nach Hobbes nur im Staat, weil nur hier seine Freiheit mit der
Freiheit aller anderen nach einem allgemeinen Prinzip wirklich werden kann.'*°
Entscheidend ist nun, dass Jacobi einerseits — wie eben gesehen — die von
Hobbes abgelehnte Pramisse eines appetitus societatis geltend macht, zugleich
die von Hobbes als Gegenmodell aufgebotene dufiere Freiheit ebenfalls als kon-
stitutive Pramisse, d. h. als essentielles Moment der Natur des Menschen, setzt.
Die Ableitung erfolgt nun in drei Schritten, und zwar wie folgt'®': Jacobi halt
fest, was den Menschen vom Tiere unterscheide, sei sein Vermdégen, deutliche
Begriffe zu erlangen, dies ist nichts anderes als das Vermoégen der Vernunft,
d. h. Zwecke zu erkennen und sein Handeln danach einrichten, will sagen: sich
verniinftige Zwecke setzen zu kdénnen. Den Menschen unterscheidet vom Tier
also nicht einfach seine Vernunft iiberhaupt, sondern seine praktische Ver-
nunft. Aus dieser Quelle der Menschheit, die einzig in der Lage sei, die fiir den

118 Hobbes iiber die Freiheit. Widmungsschreiben, Vorwort an die Leser und Kapitel I-III aus
»De Cive« (lateinisch-deutsch). Eingeleitet und mit Scholien hg. von Georg Geismann, Karl-
friedrich Herb. Wiirzburg 1988, S. 96.

119 Georg Geismann: Die Grundlegung des Vernunftstaates der Freiheit durch Hobbes. In:
Jahrbuch fiir Recht und Ethik 5 (1997), S. 229-266.

120 Siehe hierzu Dieter Hiining: Freiheit und Herrschaft in der Rechtsphilosophie des Thomas
Hobbes. Berlin 1998.

121 JWA 4.1, S. 306 ff.



390 —— Gideon Stiening

Einzelnen wie fiir die Gemeinschaft gefahrlichen Leidenschaften zu kontrollie-
ren, ergibt sich nun die folgende weitere Pramisse:

In so ferne der Mensch sich in und nach sich selbst bestimmen, das ist, freye Handlungen
verrichten kann; in so ferne wird derselbe durch Vernunft bewegt, und nur in so ferne
zeigt er sich als Mensch. Wo keine Freyheit ist, keine Selbstbestimmung: das ist kein Ver-
stand, keine Menschheit.'?

Dabei lasst sich schon am Begriff der Selbstbestimmung erkennen, dass Jacobi
identifiziert, was seit Hobbes, Thomasius und 1782 aktuell aus Kénigsberg ge-
trennt wird: dufiere und innere Freiheit. Dies ldsst sich daran erkennen, dass
Jacobi >Selbstbestimmung« als Befahigung zu Handlungen definiert hatte, die
unabhingig von den eigenen Leidenschaften vollzogen werden kénnten:

In so fern der Mensch verdndert wird von Dingen die sich auf3er ihm befinden, und er sie
dergestalt betrachtet, daf3 dariiber die Betrachtung seiner selbst verschwindet: in so fern
handelt er nach einem fremden Antriebe und nicht nach seinem eigenen; er lafiet sich
bestimmen und bestimmt sich nicht selbst; er thut was andere Dinge erfodern, und nicht
was seine eigene Natur verlangt, und in so ferne sagen wir: daf} ihn die Leidenschaft be-
wegt, und dass er nur ein Tier ist.">

Jacobi verkniipft also, was seit Hobbes nicht mehr zu verbinden war, die Pra-
misse des appetitus societatis mit der Pramisse der menschlichen Freiheit, die
den Trieb zur Selbsterhaltung in einer uneingeschrankten Weise zu realisieren
erméglicht, so dass ein Trieb zur Gesellschaft tendenziell zerstort wiirde.””* Man
konnte auch sagen: Jacobi >vermittelt¢, besser: verbindet die feindlichen Briider
Grotius und Hobbes; und dazu ist er auch genotigt, weil er ein Staatsmodell ent-
wickelt, das, im eigenen Verstdndnis, Eigentum, Stabilitdt und innere Ordnung
garantiert, ohne der Staatsmacht dafiir eine uneingeschriankte, also fiir ihn
»despotische« Macht zuzuschreiben.

4.3 Der Staat, das Recht und die Pflichten

Eine erkennbare Eigentiimlichkeit des jacobischen Konzepts von Politik besteht
allerdings in seiner Bewertung der Leistungsfahigkeiten des Staates. Praferierte
ein gewichtiger Teil der europdischen Spataufklarung von Rousseau iiber Les-

122 JWA 4.1, S. 307.

123 Ebd.

124 Zu dieser objektiven Antinomie von Selbsterhaltung und Geselligkeit als gleichurspriingli-
chen natiirlichen Trieben schon bei Grotius vgl. Stiening: Appetitus societatis (s. Anm. 117),
S. 394 ff.



»Wo fiir Alle Einer nur Entschliisse fat« = 391

sing bis Wieland die Formen rein ethischer Vergemeinschaftung, gerade weil
der Staat sich zwangsgewaltbewadhrter Rechtsdurchsetzung bediente, die eine
konfliktfreie Vermittlung von Selbstliebe und Geselligkeit'® nicht allein er-
schwerte, sondern — angeblich — verunmoglichte, setze man also auf ein konflikt-
vermeidendes Konzept durch Internalisierung ethischer Normen statt eines — von
Kant allererst systematisierten — konfliktregulierenden Modells, ' so ist Jacobi
zwar einerseits ebenfalls von der Widerspriichlichkeit einer durch staatlichen
Zwang garantierten gesellschaftlichen Ordnung {iberzeugt, wie er am Ende des
obigen Zitates, das sein polittheologisches Credo formulierte, prazise ausfiihrt
hatte: »so dafd eben die Gebrechen, welche diese Hiilfe forderten, ihren Mif3-
brauch unvermeidlich machen.«*¥ Zugleich ist er jedoch ebenso von der Unver-
meidlichkeit des Staates iiberzeugt:

Dennoch fallt es in die Augen, dafy Gewalt, und zwar eine iiberall und immer gegenwartige
Gewalt; daf} ein gewisser Zwang, und daf} gewisse Mittel um denselben auszuiiben, unter
Menschen unentbehrlich sind: denn wenn die Ungebundenheit nur Einiger, die Gattung
schon so sehr verdirbt; was wiirde aus der Ungebundenheit von allen erst entstehn?'*®

Fiir Jacobi ist der Staat also die Losung eines Problems, das er allererst selbst
schafft und zugleich als eben solcher fiir eine friedliche Vergemeinschaftung
des Menschen unentbehrlich. Dabei geht es nach Jacobi vor allem um Eigen-
tumssicherheit, die nur der Staat durch seine Zwangsgewalt gewdhrleisten
kénne.'®

Das hierdurch entstehende praktische Problem, wie man ndmlich die
Selbstwiderspriichlichkeit staatlicher Zwangsgewalt beheben kénne, fiihrt der
Autor erst ziemlich gegen Ende seines Essays einer Losung zu, indem er auf die-
ses zentrale politische Theorem seiner zuvor umkreisten Konzeption nochmals
zu sprechen kommt; und da heif3t es:

Vollkommenheit ist nirgendwo zu hoffen, denn aus lauter mangelhaftem Stoff kann
etwas mangelloses nie hervorgehen, und so wiirde selbst auch eine solche menschliche
Gesellschaft, wie diejenige, die wir errichtet sehen méchten; eine Gesellschaft, welche
einzig und allein vereinigt ware: Um die Sicherheit von allem Rechten durch die Erfiillung
aller Pflichten zu erhalten, ohne welche diese Rechte nicht bestehen und nicht gelten kon-
nen: Auch eine solche Gesellschaft, die vollkommenste die unter Menschen sich gedenken

125 Vgl. hierzu Friedrich Vollhardt: Selbstliebe und Geselligkeit. Untersuchungen zum Ver-
héltnis von naturrechtlichem Denken und moraldidaktischer Literatur im 17. und 18. Jahrhun-
dert. Tiibingen 2001.

126 Zu dieser Unterscheidung vgl. Stiening: Gliick statt Freiheit (s. Anm. 68), S. 89ff.

127 JWA 4.1, S. 316.

128 JWA 4.1, S. 306.

129 JWA 4.1, S. 324.



392 —— Gideon Stiening

lafit, und die Einzige, die mit Vernunft bestehen kann, selbst eine solche wiirde mit sehr
groflen Uebeln unaufhérlich doch zu kimpfen haben.”®

Das ist zundchst im Hinblick auf den letzten Satz wenig spektakuldr, auch Les-
sing durchaus nahe, weil es eine Absage an jegliche innerweltliche Utopie dar-
stellt, denn auch die vollkommenste menschliche Gemeinschaft bleibt dem
Ubel, resp. dem Bosen ausgesetzt. Dass mit diesem Absatz woméglich auch
jeder extramundanen Gemeinschaft der Menschen die Vollkommenheit abge-
sprochen wird, etwa in einer Civitas dei, mag man dem >nirgendwo« entneh-
men, das nur der uneingeschriankten Vollkommenheit, d. i. Gott, einzig
zugeschrieben wird. Daher bleibt auch hier die Vorstellung des Menschen als
eines »unvollkommenen Wesens« theonomen Ursprungs, weil der Referenz-
begriff eines vollkommenen Wesens ausschlie8lich die Gottesinstanz sein
kann; nach Jacobi muss ndamlich jeder politische Philosoph erkennen,

dafl um Voélker mit Gewalt zu hindern ihren eigenen Schaden zu beférdern, oder zu ihrem
Besten wiirklich sie zu zwingen, schlechterdings ein Gott herniederkommen miif3te, ein
vollkommenes Wesen, das nicht sterben konnte.

Der allerdings entscheidende Satz der vorherigen Passage bezieht sich auf das
Verhéltnis von Rechten und Pflichten, konkreter auf die entscheidende These,
dass Rechtssicherheit iiberhaupt nur méglich ist durch die Erfiillung aller dem
Menschen auferlegten Pflichten, die — dem 18. Jahrhundert durch Pufendorf
vorgegeben — in der Einhaltung der Pflichten gegen Gott, gegen sich selbst und
gegen den Mitmenschen bestehen,">® wobei die beiden letzteren hiufig aus der
ersten Pflicht abgeleitet wurden.'*? Die Selbstverstdndlichkeit dieses Pflich-
tenkatalogs fiir das 18. Jahrhundert erméglicht es Jacobi, auf deren konkrete
Ausfiihrungen zu verzichten. Fiir den Leser des 21. Jahrhunderts ist es allerdings
erforderlich, diese Pflichtentafel und deren systematischen Zusammenhang zu

130 JWA 4.1, S. 328.

131 JWA 4.1, S. 316.

132 Siehe hierzu die prizisen Ausfithrungen bei Hartung: Naturrechtsdebatte (Anm. 76),
S. 69-81.

133 Vgl. hierzu u. a. Moses Mendelssohn: Jerusalem oder iiber religiose Macht und Judentum.
In: Ders.: Ausgewdhlte Werke. Studienausgabe 2 Bde. Hg. von Christoph Schulte, Andreas
Kennecke, Grazyna Jurewicz. Darmstadt 2009, Bd. 2, S. 129-206, hier S. 150: »Im Grund ma-
chen in dem System der menschlichen Pflichten, die gegen Gott keine besondere Abtheilung;
sondern alle Pflichten des Menschen sind Obliegenheiten gegen Gott. Einige derselben gehen
uns selbst, andere unsere Nebenmenschen an. Wir sollen, aus Liebe zu Gott, uns selbst ver-
niinftig lieben, seine Geschopfe lieben, so wie wir aus verniinftiger Liebe zu uns selbst verbun-
den sind, unsere Nebenmenschen zu lieben.«.



»Wo fiir Alle Einer nur Entschliisse fat« = 393

explizieren, um die Dimension der Behauptung Jacobis ermessen zu kdnnen.
Denn die entscheidende These lautet, nur wenn die Menschen als Staatshiirger
all ihre ethischen Pflichten erfiillen, kann es so etwas wie Rechtssicherheit —
nicht etwa innerweltliche Gliickseligkeit — geben. Jacobi fiihrt also erneut eng,
was das 18. Jahrhundert seit Thomasius in Philosophie, Literatur, Publizistik und
Kunst mal erfolgreicher, mal erfolgloser zu unterscheiden suchte: Recht und
Ethik."** Hatte Lessing drei Jahre zuvor im Nathan kenntlich gemacht, dass die
religionspolitischen Konflikte der Menschheit nicht durch das Recht, sondern
einzig durch eine gottergebene Moral, in deren Zentrum die Konkurrenz um des
Menschen moralisches Gefiihl steht, zu befrieden seien,' so setzt Jacobi erneut
auf das Recht, und zwar ein staatliches Zwangs-Recht, dessen Verbindlichkeit
der moralischen Gesinnung des Biirgers als Menschen {iberantwortet wird. Die
von Jacobi aufgerufenen Pflichten sind ndmlich keine Rechtspflichten, ein Ge-
danke, den man bei Hobbes hiitte finden kénnen,® sondern moralische Pflichten
gegen Gott, den Mitbiirger und sich selbst. Jacobi will also keine iibergesetzliche Tu-
gendgemeinschaft, wie eine Reihe zeitgendssischer Aufklarer, so Wieland, Lessing
oder - in theonomer Variante — Hamann,” sondern einen Freistaat, also eine auf
dem Recht basierende staatliche Gemeinschaft, deren rechtliche Stabilitdt und Si-
cherheit auf der moralischen Gesinnung der Untertanen als Menschen und erst so
als Biirger aufruht. Dabei ist immer wieder daran zu erinnern, dass Jacobi die Befdhi-
gung zu tugendhaftem Handeln ausschliefSlich von der religiosen Uberzeugung der
Untertanen abhangig macht. Ohne Gott keine moralische Gesinnung und insofern
auch keine echte Rechtssicherheit. Eine staatliche Garantie ethischer Uberzeu-
gungen der Untertanen, wie dies Christian Wolff oder Issak Iselin fiir erforderlich
hielten,'*® lehnt Jacobi denn auch ab, weil auch und gerade der Staat nicht er-
zwingen sollte, was nicht erzwungen werden kann:'*’

134 Vgl. hierzu Frank Grunert: Normbegriindung und politische Legitimitat. Zur Rechts- und
Staatsphilosophie der deutschen Frithaufklarung. Tiibingen 2000, S. 169 ff.

135 Vgl. hierzu Stiening: Toleranz zwischen Geist und Macht (s. Anm. 93), S. 331-362.

136 Vgl. hierzu Thomas Hobbes: Leviathan. Hg. von Richard Tuck. Cambridge 1991, S. 100 ff.
137 Vgl. hierzu Gideon Stiening: »Gegen die Zeiten und das System eines Hobbs«. Hamanns
Kritik des Naturrechts im Kontext. In: Eric Achermann, Johann Kreuzer, Johannes von Liipke
(Hg.): Johann Georg Hamann: Natur und Freiheit. Akten des 11. Internationalen Hamann-Kollo-
quiums 2015. Gottingen 2020, S. 279-309.

138 Vgl. hierzu Gideon Stiening: »Politische Metaphysik«. Zum Verhaltnis von Politik und
Moral bei Isaak Iselin. In: xviii.ch Jahrbuch der Schweizer Gesellschaft fiir die Erforschung des
18. Jahrhunderts 5 (2014), S. 136-162.

139 So JWA 4.1, S. 311f., S. 322 u.6.



394 — Gideon Stiening

Keine Staatsverfassung soll und kann auch Tugend selbst unmittelbar zum Gegenstande
haben, weil die Tugend nie aus irgend einer dufierlichen Form entspringen kann.'*°

4.4 Wider den Despotismus der Aufkldarung

Vor dem Hintergrund dieser polittheoretischen Grundkonzeption kann Jacobi
sein eigentlich politisches Ziel angehen: Weil und insofern ethische Gesinnung
und tugendhaftes Verhalten, die sich eben nicht nur um die Beférderung des
Eigennutzes, sondern um das gesellschaftliche und staatliche Allgemeine be-
kiimmern, nicht erzwungen werden kdénnen, ist politischer Despotismus nicht
nur notwendiges Produkt einer glaubens- und so gesinnungslosen Gesellschaft
von Egoisten, sondern auch all jenen Erscheinungen von Staatspolitik zuzu-
schreiben, die eine fehlende Gesinnung >von Staats wegen« zu verordnen such-
ten — dabei ist zu beriicksichtigen:

Eine wichtige Betrachtung diirfen wir nicht {ibergehen. Diese nehmlich: dafl der Despotis-
mus sehr verschiedener Gestalten fahig ist, und daf3 in einer jeden Staatsverfassung min-
der oder mehr davon gefunden werden kann.'*!

Kurz zuvor hatte Jacobi deutlich gemacht, dass der Despotismus als Form der
Anwendung von Gewalt auf Feldern, die keinen Zwang dulden, die wesentli-
chen Eigenschaften des Menschen, seine Vernunft und seine Leidenschaften,
unterdriicke und so verkiimmern lasse. Entscheidend ist dabei, dass jedes Sys-
tem, das politische Gewalt auf andere als eigentumssichernde Bereiche anwen-
det, die urspriingliche Freiheit des Menschen schadigt. Jacobi bestimmt >Freiheit«
allerdings erneut als theologischen Grenzbegriff, der mehr der Metaphysik Spino-
zas'*? als einer tatsichlich politischen Philosophie entspringt:

Frey, im allerhéchsten Grade, wére der, der zu seinen Handlungen durch sich selbst al-
lein bestimmt wiirde, folglich alle seine Gegenstdande selbst unmittelbar hervorbréachte:
welches von keinem Wesen kann gedacht werden, daf sich seiner selbst, mittels Vor-
stellungen nur bewuft ist, und nach Gegenstanden streben muf3, die es nicht in seiner
Gewalt hat. Auf diese absolute Weise frey ist Gott, der Einzige, allein. Aber frey — nach
seiner Art im allerh6chsten Grade - ist ein jeder Mensch und jeder Biirger, in so ferne er
nur nicht gehindert wird seinen wahren Vortheil auf alle Weise nach Vermégen zu

140 Ebd., S. 320.

141 Ebd., S. 318.

142 Vgl. hierzu Baruch de Spinoza: Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt. Neu iiber-
setzt, hg. und mit einer Einleitung versehen von Wolfgang Bartuschat. Lateinisch — deutsch.
Hamburg 1999, S. 6/7.



»Wo fiir Alle Einer nur Entschliisse fat = 395

beférdern. Sclave ist ein jeder, insofern ihn seinen wahren Vortheil zu beférdern etwas nur
auf irgendeine Weise hindert.!*?

Wie schon oben angedeutet, so zeigt sich auch an dieser Stelle, dass Jacobi in-
nere und duflere Freiheit schlicht identifiziert und deshalb nur Gott mit uneinge-
schrankter Freiheit ausstatten kann. In dieser Argumentation liegt aber eine
weitere entscheidende Voraussetzung dafiir, einen Staat, der Tugenden wie »Gut-
herzigkeit und Liebe, Einsicht, Billigkeit, GroSmuth, Tapferkeit und Treue« durch
Zwang verordnen will, als »Tyrannei« zu bezeichnen; iibrigens lage im Horizont
der jacobischen Kritik eines aufklarerischen Staates auch, ihn als >Siindenpfuhl«
zu bezeichnen, stammen doch all jene aufgezdhlten Eigenschaften, die eine Ge-
meinschaft nach Jacobi allererst erméglichen, »unmittelbar von Gott«.'**

Erst jetzt wird ersichtlich, dass und in welcher Weise die verschiedenen Argu-
mentationsstrange des Essays in einer Kritik an Joseph II. zusammentreffen: Weil
nur grofitmogliche Freiheit die Untertanen zu jenen tugendhaften Individuen ma-
chen kann, die eine Rechtssicherheit und damit die Stabilitdt des Staates gewdhr-
leisten, »wahre Freyheit also [...] mit der Tugend einerley« ist,"** und weil Jacobi
diese Freiheit des einzelnen Untertanen, die ihn als verniinftigen zu Gott und Tu-
gend fithren miissen, mit dem Begriff der Volkssouverinitit belegt,'*® kann es
kaum mebhr iiberraschen, dass die staatlich verordnete Aufkldrung in Osterreich
einer massiven Kritik verfallt. Weil namlich frei gewédhlte Verniinftigkeit nur all-
mahlich zu Gottesglauben und Tugendgesinnung fiihren kénnen, muss jeder Ver-
such der staatlichen Verordnung von Freiheit und damit Tugend in Despotismus
miinden:

Im Gegentheil, wo Freyheit herrscht, erfordern alle Dinge ihre Zeit; welches kein so gro-
Bes Uebel ist. Und dann: ohne der unsdglichen Gefahren zu gedenken welche im Morali-
schen, mit jeder schnellen Wiirkungsart verbunden sind vornehmlich wo fiir Alle Einer
nur Entschliisse fafdt, die Sorge Aller aber miiflig werden muf3 und stumm: ohne der
wichtigen Vortheile zu erwdhnen, die, wo Viele sorgen, untersuchen und Entschliisse
fassen diirfen, der Langsamkeit die Wage reichlich halten, liegt in der Sache selbst un-
mittelbar ein Vorzug von der grofiten Wichtigkeit. Wo guten Zwecken die Gewalt nicht

143 JWA 4.1, S. 318.

144 Beide Zitate ebd., S. 312.

145 Ebd., 320.

146 Dass hier ein grobes Missverstandnis Jacobis vorliegt, bedarf kaum der Erlduterung; sou-
verdn ist das Volk bei Rousseau keineswegs, wenn der Einzelne méglichst frei seine Vernunft
walten lassen kann, sondern in der Ausbildung einer volonté générale, von der allein alle
Macht im Staate ausgeht.



396 —— Gideon Stiening

gleich zu Dienste steht, da miissen diese Zwecke zu erreichen, andre Kréfte aufgeboten,
und in einem weiten Umfange bewegt werden.'"”

Staatlich verordnete Tugend, nach Jacobi Grundgedanke der europdischen Auf-
klarung und die politische Realitdt in Berlin, in St. Petersburg und vor allem in
Wien, wo ndamlich »fiir Alle Einer nur Entschliisse fasst«, verunmoglicht sich
selbst, weil unter dieser Bedingung die »Sorge aller«, d. h. die Anstrengungen
der Ausbildung moralischer Gesinnung durch den Einzelnen selbst ausbleiben
muss; denn: »Tugend aber kann nur in dem Menschen selber wohnen, und
ihre Kraft durch keine andre Kraft vertreten werden.«'4®

4.5 Jacobis bester aller moglichen Staaten im Kontext

Fiir Jacobi ist also klar, dass ein stabiler Staat zum einen Gesetze benoétigt, die
auch mithilfe staatlicher Zwangsgewalt vollstandig durchgesetzt werden miis-
sen, und zwar vor allem zur Eigentumssicherung. Dariiber hinaus bedarf ein
solcher Staat Untertanen mit moralischer Gesinnung, d. h. mit Tugendiiber-
zeugungen, die die Gemeinschaft beférdern. Diese Gesinnung, die vor allem
religiose Uberzeugungen impliziert bzw. voraussetzt, kann jedoch vom Staat
nicht ebenfalls durch Gesetze und Verordnungen garantiert werden, weil in-
nere Uberzeugungen nicht erpresst werden kénnen. Der stabile Staat ist also
darauf angewiesen, dass sich seine Untertanen in diesen Hinsichten in grofdt-
moglicher Freiheit befinden, denn diese als Bedingung und Erscheinung prak-
tischer Vernunft wird den Einzelnen notwendig auf das Dasein einer
Gottesinstanz und die Wirksamkeit ethischer Normen, die ihm »unmittelbar
von Gott eingehaucht wurden, verweisen. In einem solchen Staat, der durch die
umfassende Einhaltung der untertdnigen Pflichten Rechtssicherheit garantieren
kann, konnen aber auch den Leidenschaften der Biirger, ihrem Bediirfnis nach
Gliickseligkeit, grofitmogliche Realisationschancen eingeraumt werden:

Demnach hitten in dem Staat, der nach den Grundsédtzen dieser Schrift errichtet wire,
selbst die Leidenschaften jedes einzelnen Gliedes ein weit freyeres Spiel als in andern
Staaten; denn hier wiirde nichts verhindert mit Gewalt, als nur, was das Eigenthum ver-
letzte, und alle Kréfte waren einzig und allein gesetzloser Gewalt und willkiihrlichem Re-
giment entgegen gerichtet. Vernunft und Weisheit aber hatten hier das allerfreyeste Spiel;
nicht wegen Abwesenheit der Hindernisse blof3, sondern, weil sie, wie bereits gezeigt

147 JWA 4.1, S. 324; Herv. von mir.
148 JWA 4.1, S. 320.



»Wo fiir Alle Einer nur Entschliisse fat« = 397

worden, sich auf alle Weise zu entwickeln durch die wichtigsten Gegenstidnde unauf-
hérlich aufgefordert wiirden.'*®

Unmittelbar anschlief3end erfolgt der schon zitierte Hinweis auf die Notwendig-
keit der Einhaltung aller Pflichten fiir die Sicherheit des Rechts. Jacobi verbindet
also einen >Staat des Rechts«, der allerdings ausschliefllich der Eigentumssiche-
rung dient, mit einer >Gemeinschaft der Tugend¢, die neben der Ausbhildung ge-
meinschaftssichernder Gesinnung auch die Rechtssicherheit garantiert, weil es
zur Tugend nach Jacobi gehért, das Recht nicht zu brechen; und es ist dieser
Staat, gerade weil er den Rechtszwang auf Eigentumsfragen reduziert, der auch
die Gliickseligkeit der einzelnen Untertanen maximal befordert. Erneut sei be-
tont, dass dieser Staat vollstandig von der Gewissheit seiner Untertanen iiber die
Existenz einer Gottesinstanz abhdngig ist, die nicht allein die urspriingliche Ge-
meinschaft der Menschen schafft,””® sondern ihnen auch ihre Tugenden >unmit-
telbar« eingibt.

Jacobis Staatstheorie ist gegriindet auf einem eigentiimlichen, Rousseau-
fernen Verstandnis von Volkssouveranitidt, das auf die entscheidende Bedin-
gung dieses status civilis, auf den Gottesglauben seiner Untertanen, abzielt. Sie
unterscheidet sich daher in signifikanter Weise von zeitgenossischen Politik-
Modellen, die hier abschliefend an einem Beispiel zur Veranschaulichung des
jacobischen Proprium skizziert seien:

So entfaltet Wieland am Ende seiner Geschichte des Agathon die Utopie einer
Republik von Tarent, zu der es heif3t, ihre Bewohner hitten die bestehende
Rechtsordnung so weit internalisiert, »daf} sie mehr durch die Macht der Sit-
ten als durch das Ansehen der Gesetze regiert zu werden schienen.«'”' Diese
sRechtsordnung« entbehrt mithin einer sie wesenhaft auszeichnenden Zwangsge-
walt, weil die Untertanen je schon wollen, was sie im Hinblick auf das staatliche
Gemeinwohl sollen. Eine solche nach Wieland ideale normative Ordnung eines
Gemeinwesens ist in Tarent allerdings nur moglich, weil diese Republik von
einem >sanften Despotenc regiert wird, der nicht nur als Gesetzgeber, sondern
auch als Regent und als Richter fungiert — mithin der Gewaltenteilung jede
Geltung entzieht, - und zwar nach moralischen Maximen, die er selber vor-
bildlich einhalt:

149 JWA 4.1, S. 328.

150 JWA 4.1, S. 312.

151 Christoph Martin Wieland: Geschichte des Agathon. Zitiert nach: Wielands Werke. Histo-
risch-kritische Ausgabe. Hg. von Klaus Manger, Jan Philipp Reemtsma. Berlin, New York 2008
ff., Bd. 8.1, S. 422.



398 —— Gideon Stiening

Es 1af3t sich also ganz sicher von dem Leben eines solchen Mannes auf die Giite seiner
Denkens-Art schliessen. Archytas verband alle hduslichen und biirgerlichen Tugenden,
mit dieser schonsten und gottlichsten unter allen, welche sich auf keine andre Beziehung
griindet, als das allgemeine Band, womit die Natur alle Wesen verkniipft. Er hatte das sel-
tene Gliik, daf3 die untadeliche Unschuld seines 6ffentlichen und Privat-Lebens, die Be-
scheidenheit, wodurch er den Glanz so vieler Verdienste zu mildern wufdte, und die
Massigung, womit er sich seines Ansehens bediente, endlich so gar den Neid entwafnete,
und ihm die Herzen seiner Mitbiirger so géinzlich gewanne, daf er (ungeachtet er sich sei-
nes hohen Alters wegen von den Geschiften zuriikgezogen hatte) bis an sein Ende als die
Seele des Staats und der Vater des Vaterlands angesehen wurde, und in dieser Qualitat
eine Autoritat beybehielt, welcher nur die dusserlichen Zeichen der koniglichen Wiirde
fehlten. Niemals hat ein Despot unumschrankter iiber die Leiber seiner Sclaven geherr-
schet, als dieser ehrwiirdige Greis iiber die Herzen eines freyen Volkes; niemals ist der
beste Vater von seinen Kindern zirtlicher geliebt worden.'

Wieland zeichnet hier mit wenigen Pinselstrichen das Bild eines aufgeklarten,
popularphilosophischen Despoten, dessen moralische Integritdt es ermoéglicht,
den politischen Gemeinsinn seiner Untertanen zu emotionalisieren. Es sind die
Herzen seiner Untertanen, das Gefiihl der Liebe zu und Achtung vor ihm, die die
politische Stabilitdt und den 6konomischen Wohlstand des Gemeinwesens
garantieren. Es ist dieses Modell einer smoralischen Tyrannei<, von der Wie-
land meinte, dass sie die Einwdnde Rousseaus gegen jegliche Vergemein-
schaftung je schon iiberwunden habe, weil sie der Natur des Menschen
gleichsam >angegossenc« sei. Es ist genau dieses Modell, dass Jacobi als auf-
klarerische Tyrannei zuriickwies.

Von diesem fiir Wieland essentiellen Modell der Ersetzung des Rechts
durch die normative Ordnung der Moral, die den dufleren Zwang durch den
Staat ins Innere als Gewissen verlegt, unterscheidet sich Jacobi folglich signifi-
kant, weil er
1. am Recht festhilt, weil nur dieses und die fiir es erforderliche staatliche

Zwangsgewalt Eigentum garantieren kann, das Jacobi als Naturrecht an-

sieht, welches allein durch den Staat und seine Gesetze gesichert werden

kann;
2. weil er die Ethik nicht ausschliefllich als sozialen Kitt begreift, sondern die

Unbedingtheit ihrer Geltung zum Instrument der Rechtssicherheit macht;'>?

152 Ebd., S. 428.

153 Jacobi offeriert hier ein Modell, das in den vor einigen Jahren ausgetragenen Debatten um
einen Verfassungspatriotismus frohliche Umstidnde feierte; vgl. hierzu u. a. Jan-Werner Miiller:
Verfassungspatriotismus. Frankfurt a.M. 2010, allerdings nimmt man selbst fiir Kant an, er
fundiere seine Auffassung von Rechtsstaat in einer rechtspolitischen Gesinnung der politi-
schen Akteure, vgl. hierzu u. a. Wolfgang Réd: Die Rolle transzendentaler Prinzipien in Moral
und Politik. In: Reinhard Meckel, Roland Wittmann (Hg.): »Zum ewigen Frieden«. Grundlagen,



»Wo fiir Alle Einer nur Entschliisse faBt« =—— 399

3. wichtiger ist, dass Jacobi damit das in Frage stehende Despotismusproblem
bei gleichzeitiger Geltung des Rechts behoben sah; was natiirlich nicht zu-
trifft, weil auch er den politischen Despoten ins Innere des menschlichen
Gemiits, ins »Herz der Gemeinde« verlegt,’* womit er ersichtlich wie Her-
der’ die protestantische Gemeinde zum Ideal menschlicher Vergemein-
schaftung erhebt.

5 Fazit

Versucht man kurz zusammenzufassen und das Vorgehen zu reflektieren, so er-
gibt sich das folgende Bild: Jacobis fiir die Spataufklarung durchaus unge-
wohnliche kleine Schrift, die eine politische Grundlagentheorie auszufiihren
sucht, wurde — gegen ihren essayistischen Strich - in ihrer systematischen
Kontur durch Beziige zur politischen Philosophie der gesamten Aufklarung,
vor allem aber der Spataufklarung zu rekonstruiert versucht, um erstens ihre
ideengeschichtliche Individualitdt und zweitens ihre systematische Valenz zu
priifen; letzteres ist natiirlich fiir einen literarischen Text unbedeutend, an
diesem diskursiven Text sind jedoch sowohl ideengeschichtliche als auch
philosophiegeschichtliche Verfahren und Ergebnisse auszutragen.

Fiir eine bestimmte Detailanalyse wurde der Text sodann in die engere zeit-
genodssische Debatte iiber ein ideales Gemeinwesen loziert, um auch in diesem
Zusammenhang das Spezifische der Position Jacobis herauszuarbeiten. Dass
man hierfiir auf Literatur zuriickgreifen kann, liegt an der der Spataufklarung
eigentiimlichen Vermittlung von politischer Theorie und politischer Praxis und
der zentralen Stellung der Literatur in diesem Verhéltnis.””® Diese Kontextuali-
sierung miisste noch weiter getrieben werden, weil der Text in einem engen
Netz von privaten und 6ffentlichen Debatten, so mit Dohm, Forster, Gleim oder
Miiller, entstand und sich dort auch positionieren wollte. Zudem wéren iiber
den Briefwechsel die Verbindungen zur realgeschichtlichen Kontextualisierung

Aktualitat und Aussichten einer Idee von Immanuel Kant. Frankfurt a.M. 1996, S. 125-141; zur
Kritik hieran Stiening: Empirische oder wahre Politik? (s. Anm. 38).

154 JWA 4.1, S. 313.

155 Vgl. hierzu Gideon Stiening: »Der Naturstand des Menschen ist der Stand der Gesell-
schaft«. Herders Naturrechts- und Staatsverstandnis. In: Dieter Hiining, Gideon Stiening, Vio-
letta Stolz (Hg.): Herder und die Klassische Deutsche Philosophie. Festschrift Marion Heinz
zum 65. Geburtstag. Stuttgart-Bad Cannstatt 2016, S. 115-135.

156 Vgl. hierzu u. a. Matthias Lowe: Idealstaat und Anthropologie. Problemgeschichte der lite-
rarischen Utopie im spéaten 18. Jahrhundert. Berlin, Boston 2012.



400 —— Gideon Stiening

herzustellen, die mit einer méglichst kleinteiligen Rekonstruktion der Wahr-
nehmungen des >Wiener Tauwetters« zu erfolgen hétte.”

Nur anzudeuten war daher in diesem primar ideengeschichtlichen Zugriff,
warum die energische Debatte iiber die Volkssouverdnitidt in den frithen
1780er Jahren gefiihrt wurde, die einerseits durch die grundstiirzenden Revo-
lutionstumulte dominiert werden, die aus Konigsberg erschallten. Anderer-
seits kamen fiir die meisten Zeitgenossen, die sich ein Jahr nach Publikation
der Kritik der reinen Vernunft noch die Zdhne an ihr ausbissen, die siifleren
Toéne grundlegender Verdnderungen aus Wien. Und so ist Jacobis Text nur
durch eine methodisch abgefederte Kombination aus Ideen- und Realge-
schichte vollstandig — und das heif3t: {iberhaupt — zu verstehen.

157 Vgl. hierzu erneut die Studie von Bodi: Tauwetter in Wien (s. Anm. 18).



