
Gideon Stiening

»Wo für Alle Einer nur Entschlüsse faßt«

Ideengeschichtliche Anmerkungen zu Friedrich Heinrich
Jacobis Etwas das Leßing gesagt hat

1 Zur Einführung: Lob vom »berühmten Garve«

Christian Garve, der nach seinem Rückzug aus der Öffentlichkeit Anfang der
1770er Jahre eben erst in den Olymp der europäischen Aufklärung zurückge-
kehrt war – immerhin spricht Lichtenberg schon im Juli 1781 davon, der »be-
rühmte Garve« besuche gerade Göttingen1 –, Christian Garve also, dessen Urteil
wieder Gewicht hatte,2 war von Jacobis kleiner Schrift Etwas das Leßing gesagt
hat3 durchaus angetan; am 13. Januar 1783 schreibt er an seinen Freund Georg
Joachim Zollikofer:

Unter meiner Deutschen Lektüre bin ich auf eine Broschüre gestoßen, die nach dem Titel
Affektation vermuthen läßt; und in sich sehr viel Gutes enthält. Sie heißt: Etwas, das Les-
sing gesagt hat, als ein Commentar zur Schrift über die Reisen der Päbste. Sie ist von dem
geheimen Rath Jacobi, von dem vermischte Schriften im Jahre 1781. herausgekommen
sind, […]. Die Reisen der Päbste sind von Müller, dem Verfasser der Schweizer-Geschichte.
Seine Schreibart verräth ihn sogleich. Sie ist doch nicht die wahre, gute historische. Es
sind zum Theil Räthsel. Er tritt auf zur Vertheidigung der Römischen Ansprüche. Ist es
aus Ueberzeugung, oder um dem Landgrafen zu gefallen, der ein eifriger Katholik ist?
Wahrheit ist demohnerachtet darin. Das Eigenthum der Geistlichkeit mag schlecht erwor-
ben seyn, aber es gründet sich auf eine so alte Präscription, als irgend eines. Davon hat
Jacobi Gelegenheit genommen, von den gewaltsamen Reformationen überhaupt zu reden.
Der Hauptinhalt steht nicht in der nothwendigen Verbindung mit der Veranlassung. Aber
der Geist, die Gesinnung des Verfassers werden Ihnen gefallen.4

Gideon Stiening, Münster

1 Christoph Lichtenberg an Georg Heinrich Hollenberg, am 8. Juli 1781. In: Ders.: Schriften
und Briefe. Hg. von Wolfgang Promies. 4 Bde. München 1967, Bd. 4, S. 416.
2 Vgl. hierzu Udo Roth, Gideon Stiening: Zur Einführung: »Prediger des allgemeinen Men-
schensinnes« – Christian Garves Schriften im Kontext der Spätaufklärung. In: Christian Garve:
Ausgewählte Schriften. Hg. von Udo Roth, Gideon Stiening. Berlin, Boston 2021, S. IX–XXIX.
3 Friedrich Heinrich Jacobi: Etwas das Lessing gesagt hat. In: Ders.: Werke. Gesamtausgabe.
Hg. von Klaus Hammacher, Walter Jaeschke. Hamburg, Stuttgart-Bad Cannstatt 1998 ff. (im
Folgenden: JWA Band, Seitenzahl), hier Bd. 4.1, S. 297–346.
4 Brief Garves an Zollikofer am 13. Januar 1783. In: Christian Garve: Gesammelte Werke. 17 in 19
Bden. Hg. von Kurt Wölfel. Hildesheim, Zürich, New York 1985–2000, hier Bd. XVI.1, S. 318 f.

Open Access. ©2022 Gideon Stiening, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110667004-015

https://doi.org/10.1515/9783110667004-015


Garve, der, wie sein Briefwechsel dokumentiert, stets über die wichtigsten Neu-
erscheinungen auf dem Laufenden war, erfasst hiermit in wenigen Zeilen die
Funktion des reißerischen Titels, den Anlass der Schrift und dessen äußerliche
Stellung zum Gehalt der zwei Monate zuvor erschienenen Broschüre. Präzise
bestimmt Grave diesen Gehalt mit der Formel von den »gewaltsamen Reforma-
tionen überhaupt«. Darüber hinaus bekundet er seine Zustimmung zu ›Geist‹
und ›Gesinnung‹ des Verfassers.

Tatsächlich, so wird sich in der Folge zeigen, befasst sich Jacobi in seinem
Essay mit der Frage nach der Geschichte und Legitimation politischer Gewalt,
dem Problem der Souveränität mithin, deren Bindung an oder Lösung von Geset-
zen und den letztlich anthropologischen Voraussetzungen für die Beantwortung
dieser Fragen. Erst vor dem Hintergrund dieser allgemeinen polittheoretischen
Fragen, die Jacobi in weitgehend traditioneller Weise beantwortet, wird die
Brisanz der Formel von den »gewaltsamen Reformationen« erkennbar, bei der
es um innergesellschaftliche Reformprozesse bzw. eine »Revolution von oben«
geht, die erlassen bzw. umgesetzt werden, ohne auf den gesellschaftlichen
Entwicklungsstand bzw. die Mehrheitsmeinung Rücksicht zu nehmen.5 Es geht
mithin um das Verhältnis von Freiheit und Herrschaft und deren politischer Kor-
relation in der Realisation staatlicher Reformprozesse. Im Hintergrund dieser
Schrift steht also, wie Garve zu Recht feststellte, weniger eine Auseinanderset-
zung mit Johannes von Müller, dessen spezifische Formen von pathetischer Ge-
schichtsschreibung weder Grave noch Jacobi besonders schätzten; es geht auch
nicht wirklich um Lessing, den Jacobi nur für Werbezwecke benutzt, sondern um
die seit den 1770er Jahren erneut ausgebrochene Debatte über den Begriff und
die Idee der Volkssouveränität, die Rousseau 1761 erstmals hinreichend begrün-
det hatte,6 was umgehend in der Theorie des Politischen rezipiert wurde,7 und
den Jacobi gegen die politische Umsetzung der Aufklärung in Österreich in Stel-
lung bringt.

5 Siehe hierzu u. a. Ernst Engelberg: Über die Revolution von oben. Wirklichkeit und Begriff.
In: Zeitschrift für Geschichtswissenschaft 22 (1974), S. 1183–1212.
6 Vgl. hierzu Jean-Jacques Rousseau: Du contrat social / Vom Gesellschaftsvertrag. Franzö-
sisch / Deutsch. Hg. von Hans Brockard. Stuttgart 2010, S. 54/55 ff.; vgl. hierzu u. a. Wolfgang
Kersting: Die Vertragsidee des Contrat social und die Tradition des neuzeitlichen Kontraktua-
lismus. In: Reinhard Brandt, Karlfriedrich Herb (Hg.): Jean-Jacques Rousseau: Vom Gesell-
schaftsvertrag oder Prinzipien des Staatsrechts. Berlin 2000, S. 44–66, spez. S. 61 ff.
7 Vgl. hierzu u. a. Oliver Hidalgo (Hg.): Der lange Schatten des Contrat Social. Demokratie und
Volkssouveränität bei Jean-Jacques Rousseau (Staat – Souveränität – Nation). Wiesbaden 2013.

368 Gideon Stiening



2 Ideengeschichtlicher Kontext I: Epistemische
Situation

Der Gedanke der Volkssouveränität wird, nachdem ihn Isaak Iselin und Chris-
toph Martin Wieland schon in den 1760er Jahren kritisch reflektiert hatten, er-
neut im Jahre 1777 von Christian Konrad Wilhelm Dohm in Wielands Teutschem
Merkur affirmativ aufgegriffen; damit stößt er eine Debatte an, die u. a. in den
hier behandelten Text Jacobis mündete.8 Denn niemand anders als Wieland
selbst hatte nicht lange gezögert, um mit einer drastischen Entgegnung den Ge-
danken der Volkssouveränität als absurd zurückzuweisen, weil aus seiner Sicht
das Volk bzw. der Pöbel wie auch Kinder politisch nicht handlungsfähig seien.9

Er hatte vielmehr an der Idee der einzig möglichen göttlichen Legitimation poli-
tischer Herrschaft festgehalten, die er allerdings mit dem Recht des Stärkeren
dergestalt verband, dass der politisch Stärkere sich auch im status civilis stets
durchsetzen würde und eben dadurch die göttliche Sendung jeder aktuellen Ob-
rigkeit bewiesen sei.10

Jacobi hatte auf diese Herausforderung einer jeden säkularen Vertrags- und
Souveränitätstheorie mit der wuchtigen Entgegnung Über Recht und Gewalt,
oder philosophische Erwägung eines Aufsatzes von dem Herrn Hofrath Wieland,
über das göttliche Recht der Obrigkeit reagiert11 und dabei die Ausweitung des
naturzuständlichen Rechts des Stärkeren auf den status civilis sowie dessen
theonome Legitimation als naturalistischen Fehlschluss distanziert, u. a. weil

8 Zu einer Zusammenstellung einiger Stationen dieser Debatte vgl. JWA 4.2, S. 512–530.
9 Vgl. hierzu Christoph Martin Wieland: Über das göttliche Recht der Obrigkeit oder: Über den
Lehrsatz: »Daß die höchste Gewalt in einem Staat durch das Volk geschaffen sey.« An Herrn P.
D. in C. In: Ders: Werke. Historisch-kritische Ausgabe. Hg. von Klaus Manger, Jan Philipp Re-
emtsma. Berlin, New York 2008ff., hier Bd. 13.1, S. 554–568; Wieland ist mit dieser Haltung, die
allerdings auf einer empiristischen Fehlinterpretation des Gedankens der Volkssouveränität bei
Rousseau basiert, nicht allein, noch im ersten Drittel des 19. Jahrhunderts wird der Historiker
Pölitz diese Pöbel-Kritik wiederholen. (vgl. Karl Heinrich Ludwig Pölitz: Staatswissenschaftliche
Vorlesungen für die gebildeten Stände in constitutionellen Staaten. 3 Bde., Leipzig 1831–1833,
Bd. 1, S. 97ff.).
10 Die Annahme, dass das Recht des Stärkeren auch im status civilis nicht zu überwinden sei,
wird zu diesem Zeitpunkt mehrfach vertreten, so von Michael Hißmann oder Johann Karl
Wezel, vgl. hierzu Gideon Stiening: Zwischen »Idealer Republik« und ewigem Krieg. Recht,
Staat und Geschlechterpolitik in Wielands Aristipp und einige seiner Zeitgenossen. In: Wieland-
Studien 11 (2021), S. 199–226.
11 Friedrich Heinrich Jacobi: Über Recht und Gewalt oder philosophische Erwägung eines Auf-
satzes von dem Herrn Hofrath Wieland, über das göttliche Recht der Obrigkeit. In: JWA 4.1,
S. 257–287.

»Wo für Alle Einer nur Entschlüsse faßt« 369



Wieland nicht bzw. nicht hinreichend zwischen dem Gesetz und dem Recht der
Natur unterschieden habe.12 Diese erste Entgegnung hatte Jacobi im Juni 1781 im
Merkur platziert, die Diskussion über die politische Thematik ging aber unver-
mindert weiter, und zwar in einer Gattung, die Jacobi wie kaum ein zweiter be-
herrschte: Im Briefwechsel.13 Neben Dohm, der ja die Veranlassung für Wielands
Statement provoziert hatte und mit dem Jacobi einen angelegentlichen Briefver-
kehr pflegte, sind es Gleim, Müller, Forster und die Fürstin Gallitzin, mit denen er
seine gedankliche Entwicklung zur politischen Theorie austauscht, als er im
Frühjahr 1782 auf Müllers Reise der Päbste aufmerksam wird und dessen Legiti-
mation unbedingter Herrschaft zum Anlass nimmt, seinen Mediencoup in Gang
zu setzen.14 Schon hier–undnicht erst 178515– bedient er sich eines angeblichen
Ausspruches des im November 1781 verstorbenen Lessings, die 1763 publizierte
Kritik Johann Nikolaus von Hontheims (gen. Febronius) an der unbeschränkten
innerkirchlichen Souveränitätsstellung des Papstes könne und müsse auch auf
jeden weltlichen Fürsten angewandt werden.16

Man muss hier – wie schon Garve bemerkte – scharf differenzieren: Die Er-
wähnung der Müller’schen Schrift dient einzig und allein dazu, sich auf Les-
sings mündliche Kritik an absolutistischer Alleinherrschaft berufen zu können,
um die Öffentlichkeit auf Jacobis eigentliches Interesse aufmerksam zu machen:
die Verteidigung der Volkssouveränität und einer durch Gesetze eingeschränkten
Herrschaft, die zugleich an Tugend und Religion essentiell gebunden bleibt. Dabei
hat Jacobis Referenz auf die Volkssouveränität und damit seine Kritik an Wieland
grundlegend aufklärungskritische Absichten, die allerdings erst durch eine genaue
Analyse dessen, was er unter Volkssouveränität versteht, sowie den weiteren Kon-
text zu erschließen sind.

Jacobis Broschüre steht mithin in einem dichten Netz ideengeschichtlicher
Kontexte, die die unmittelbare epistemische Situation zu Beginn der 1780er

12 JWA 4.1, S. 260; zu dieser sich in der frühen Neuzeit durchsetzenden Distinktion vgl. u. a.
Lorraine Daston, Michael Stolleis (Hg.): Natural Law and Laws of Nature in Early Modern Eu-
rope. Jurisprudence, Theology, Moral and Natural Philosophy. Aldershot u. a. 2008.
13 Vgl. JWA 4.2, S. 493–503.
14 Vgl. erneut JWA 4.2, S. 512–530.
15 Siehe hierzu den Skandaltext von 1785: Friedrich Heinrich Jacobi: Über die Lehre des Spi-
noza in Briefen an den Herrn Moses Mendelssohn. Auf der Grundlage der Ausgabe von Klaus
Hammacher u. Irmgard-Maria Piske bearbeitet von Marion Lauschke. Hamburg 2000, den Ja-
cobi mit einem ganzen Gesprächsreferat beginnt, das er mit Lessing geführt haben will.
16 Zu von Hontheim vgl. u. a. Volker Pitzer: Justinus Febronius. Das Ringen eines katholi-
schen Irenikers um die Einheit der Kirche im Zeitalter der Aufklärung. Göttingen 1976; zur Be-
deutung dieses kirchenrechtspolitischen Kontextes vgl. den Beitrag von Friedrich Vollhardt in
diesem Band.

370 Gideon Stiening



Jahre betreffen. Das gilt aber in einer vergleichbaren Weise für einen selbst in
der historisch-kritischen Ausgabe benannten, allerdings nicht weiter verfolg-
ten17 realgeschichtlichen Kontext, den Jacobi mit dem Stichwort ›Febronia-
nismus‹ schon angesprochen hatte und den er auch in seiner Vorrede direkt
erwähnt: Dabei handelt es sich um die europaweit wahrgenommenen Reformpro-
zesse, die Joseph II. im Sinne eines aufgeklärten Absolutismus mit großer Energie
und erheblichem Tempo seit 1780 in Gang gesetzt hatte.18 Jacobis Briefwechsel
zeigt, dass er diese Vorgänge, die Reformen auf den Feldern »Verfassung, Ver-
waltung, Justiz und Steuer, Wirtschaft, Kirche, Bildung und Schule« umfassten,19

genau verfolgt hat. Bis er im September 1782 das Manuskript seiner Broschüre,
deren Gattungswahl allein auf die Vorgänge in Wien referiert,20 absendet,21 hatte
der Kaiser nicht nur die Aufhebung der Zensur, die Erteilung der Bürgerrechte an
Juden sowie die Unterordnung der Kirche unter den Staat einschließlich der
Säkularisation der erbländischen Klöster verordnet,22 sondern auch die Leibei-
genschaft abgeschafft und erste Schritte zu einer geordneten Pensionsregelung
für Staatsbedienstete und deren Witwen unternommen.23 Dass Joseph II. mit sei-
ner Reformpolitik ein Tempo vorlegte, das seine Untertanen überforderte und
deshalb zumindest auch als despotisch wahrgenommen wurde, war im Herbst
1782 kaum zu erkennen,24 wohl aber, dass hier die Prinzipien der säkularen
Aufklärung der politischen und gesellschaftlichen Praxis von einem Souverän
verordnet wurden. Die Aussichten auf eine Verwirklichung aufklärerischer Prin-
zipien zog viele Anhänger dieser intellektuellen Bewegung nach Wien – so auch
Mozart, der von der Aufbruchsstimmung angezogen wurde und sicher war, ihr

17 Vgl. JWA 4.2, S. 515.
18 Vgl. hierzu u. a. die exzellente Studie von Leslie Bodi: Tauwetter in Wien. Zur Prosa der
österreichischen Aufklärung 1781–1785. Köln, Weimar, Wien 21995.
19 Helmut Reinalter: Einleitung: Der Josephinismus als Variante des Aufgeklärten Absolutis-
mus und seine Reformkomplexe. In: Ders. (Hg.): Josephinismus als Aufgeklärter Absolutis-
mus. Köln, Weimar, Wien 2008, S. 9–16, hier S. 15.
20 Zur Broschürenkultur im Wien der 1780er Jahre vgl. Bodi: Tauwetter in Wien (s. Anm. 18),
S. 117–178.
21 Zu dieser Datierung siehe JWA 4.2, S. 519.
22 Vgl. hierzu insbesondere Andreas Holzem: Christentum in Deutschland 1550–1850. Konfes-
sionalisierung – Aufklärung – Pluralisierung. Paderborn 2015, Bd. 2, S. 809–849.
23 Zu diesen Verordnungen und Gesetzen vgl. die Quellensammlung von Harm Klueting (Hg.):
Der Josephinismus. Ausgewählte Quellen zur Geschichte der theresianisch-josephinischen Re-
formen. Darmstadt 1995, S. 212–305.
24 Siehe hierzu Helmut Reinalter: Joseph II. Reformer auf dem Kaiserthron. München 2011,
S. 32 ff.

»Wo für Alle Einer nur Entschlüsse faßt« 371



mächtige weitere Impulse geben zu können.25 Die ›weiße Revolution‹ Wiens im
Geiste einer moderaten Aufklärung wurde aber nicht von allen Aufklärern unein-
geschränkt begrüßt,26 wie schon der Begriff der »gewaltsamen Reformationen«
bei Garve erkennen ließ; vor allem aber Aufklärungskritiker und Gegenaufklärer
wie Jacobi mussten alarmiert sein.

Jacobis kleine Schrift Etwas das Leßing gesagt hat ist ohne die beiden ge-
nannten Kontexte, die die epistemische Situation der frühen 1780er Jahre
prägte, nicht hinreichend zu interpretieren. Beide Kontexte sind unabhängig
voneinander für eine hinreichende Interpretation des Textes zu berücksichti-
gen und dergestalt zu korrelieren, dass sie nicht aufeinander zurückgeführt
werden. In Hinblick auf den hier nicht weiter zu verfolgenden realgeschichtli-
chen Kontext wäre zu klären, was genau Jacobi zu welchem Zeitpunkt von
den Vorgängen in Wien erfuhr – und vor allem: wie?27 Erst vor dem Hinter-
grund dieser Informationen könnte erläutert werden, welchen Einfluss diese
realpolitischen Ereignisse auf die Argumentationsbewegung der Schrift hat-
ten, und an welcher Stelle genau. Zudem wäre erst auf dieser Grundlage zu
klären, welche politischen Absichten Jacobi mit seinem popularphilosophi-
schen, also in die Praxis eingreifen wollenden Text verfolgte. Sicher ist – so
die hier vertretene These –, dass sich Jacobi gegen Wielands Kritik am Grund-
gedanken der Volkssouveränität wendet, weil er diese gegen den aufgeklärten
Absolutismus Joseph II. – der nach dem Prinzip »Alles für das Volk nichts
durch das Volk«28 vorging – in Stellung bringen will, um damit die politische
Aufklärung überhaupt in Misskredit zu bringen. Im Folgenden ist jedoch der
Rahmen der unmittelbaren epistemischen Situation zu verlassen, um einen
weiter gespannten, zugleich systematisch relevanten ideengeschichtlichen
Kontext zu berücksichtigen.

25 Vgl. hierzu Laurenz Lütteken: Mozart. Leben und Musik im Zeitalter der Aufklärung. Mün-
chen 2017, S. 76 ff.
26 Siehe hierzu u. a. Bodi: Tauwetter in Wien (s. Anm. 18), S. 227 ff.
27 Dass solcherart Informationen für eine Realgeschichte des Politischen im 18. Jahrhundert
zentrale Voraussetzungen abgeben, lässt sich nachlesen bei Andreas Gestrich: Politik im All-
tag. Zur Funktion politischer Informationen im deutschen Absolutismus des frühen 18. Jahr-
hunderts. In: Aufklärung 5,2 (1990), S. 9–27.
28 Siehe hierzu Reinalter: Joseph II. (s. Anm. 24), S. 23 ff.

372 Gideon Stiening



3 Ideengeschichtlicher Kontext II:
Entwicklungslinien in der politischen Theorie
der Spätaufklärung (1763–1806)

Jacobis Text steht nämlich nicht nur im engeren Kontext der epistemischen Si-
tuation um 1780, sondern auch im weiteren Zusammenhang der Entwicklungs-
bewegungen der politischen Theorie der Spätaufklärung.29 Mit dem Aufrufen
Machiavellis, den sich bestimmte Aufklärer – so Helvétius, Rousseau oder Al-
fieri – seit den 1750er Jahren positiv wieder aneignen,30 Hobbesʼ, Rousseaus,
Fergusons, Lessings, Mösers und Hemsterhuisʼ, die explizit und z. T. ausführ-
lich zitiert werden, stellt sich Jacobi ausdrücklich in diesen weiteren Theorie-
rahmen. Die besondere Bedeutung der Volkssouveränität, deren kontroverse
Stellung in den vorrevolutionären Debatten der Spätaufklärung kaum hinrei-
chend erforscht ist,31 macht zudem deutlich, dass dieser Text vor allem im Kon-
text der politischen Theoriebildung der Spätaufklärung steht.32

Nun wies die politische Theorie der deutschsprachigen Spätaufklärung,
also jener Phase, die nach dem Ende des Siebenjährigen Krieges begann und

29 Insofern kann ideen- wie realgeschichtliche Kontextualisierung nicht bedeuten, nur die unmit-
telbaren Ereignisse der epistemischen Situation zu beachten, sondern auch – und zwar für beide
Kontextbereiche – entwicklungs- und damit strukturgeschichtliche Bedingungen der Texte zu be-
rücksichtigen. Diese Referenz musste von der Kulturgeschichte insofern notwendig abgeschafft
werden (vgl. die schon hemmungslose Kritik an der Strukturgeschichte bei Martin Huber, Gerhard
Huber: Neue Sozialgeschichte? Poetik, Kultur und Gesellschaft – zum Forschungsprogramm der
Literaturwissenschaft. In: Dies. (Hg.): Nach der Sozialgeschichte. Konzepte für eine Literaturwis-
senschaft zwischen Historischer Anthropologie, Kulturgeschichte und Medientheorie. Tübingen
2000, S. 1–11), weil man gemäß der Diskontinuitätsthese Foucaults keine Entwicklungslinien
nachzeichnen wollte und konnte, so dass Strukturgeschichte vor dem Hintergrund des – zumeist
unreflektierten – epistemologischen Empirismus als schlechte Metaphysik denunziert wurde.
30 Siehe hierzu u. a. Angela Oster (Hg.): Tyrannei, Tragödie, Traktat: Vittorio Alfieri und die
Machiavellistik der Aufklärung. In: Judith Frömmer, Angela Oster (Hg.): Texturen der Macht:
500 Jahre »Il Principe«. Berlin 2019, S. 290–316, sowie Gideon Stiening: Politik als »ausübende
Staatsklugheit«. Machiavelli und die Aufklärung. In: David Nelting, Linda Simonis (Hg.): 550
Jahre Machiavelli. Heidelberg 2021 [i.D.].
31 Vgl. hierzu die holzschnittartigen Ausführungen bei Jan Rolin: Der Ursprung des Staa-
tes. Die naturrechtlich-rechtsphilosophische Legitimation von Staat und Staatsgewalt im
Deutschland des 18. und 19. Jahrhunderts. Tübingen 2005, S. 134–136.
32 Zu einer präzisen Skizze dieser Entwicklung vgl. Werner Schneiders: Die Philosophie des
aufgeklärten Absolutismus. Zum Verhältnis von Philosophie und Politik, nicht nur im 18. Jahr-
hundert. In: Hans Erich Bödeker, Ulrich Herrmann (Hg.): Aufklärung als Politisierung – Politi-
sierung der Aufklärung. Hamburg 1987, S. 32–52, spez. S. 43 ff.

»Wo für Alle Einer nur Entschlüsse faßt« 373



sich wenigstens bis 1806 erstreckte,33 zwar theorieimmanente Bewegungsformen
auf, die sich vor allem zwischen den Polen des Pufendorf’schen und des Wolff’-
schen Naturrechts einerseits34 und dem Einfluss Montesquieus35, Rousseaus36

sowie zunehmend auch des Locke’schen Naturrechts andererseits bewegten37 und
ab Mitte der 1780er Jahre durch die kantische Philosophie grundstürzende Verän-
derungen erfuhren,38 war jedoch ebenfalls in ganz erheblichem Maße äußeren Be-
dingungen, und d. h. hier sozial- und politikgeschichtlichen Strukturprozessen
und Ereignissen ausgesetzt. Zu diesen realgeschichtlichen Bedingungsfaktoren

33 Vgl. hierzu u. a. Rudolf Vierhaus: Politisches Bewußtsein in Deutschland vor 1789. In:
Ders.: Deutschland im 18. Jahrhundert. Politische Verfassung. Soziales Gefüge. Geistige Bewe-
gungen. Göttingen 1987, S. 183–201; Diethelm Klippel: Politische Theorien im Deutschland des
18. Jahrhunderts. In: Aufklärung 2,2 (1987), S. 57–88; Hans Erich Bödeker: Prozesse und Struk-
turen politischer Bewußtseinsbildung der deutschen Aufklärung. In: Ders., Ulrich Herrmann
(Hg.): Aufklärung als Politisierung – Politisierung der Aufklärung. Hamburg 1987, S. 10–31;
Wolfgang Rother: § 52 Natur- und Staatsrecht im Zeitalter der Revolution. In: Helmut Holzhey
u. Vilem Mudroch (Hg.): Die Philosophie des 18. Jahrhunderts. 5: Heiliges Römisches Reich
Deutscher Nation. Schweiz. Nord- und Osteuropa. Basel 2014, S. 1260–1294.
34 Siehe hierzu insbesondere Diethelm Klippel: Politische Freiheit und Freiheitsrechte im deut-
schen Naturrecht des 18. Jahrhunderts. Paderborn 1976; Eckart Hellmuth: Naturrechtsphilo-
sophie und bürokratischer Werthorizont. Studien zur preußischen Geistes- und Sozialgeschichte
des 18. Jahrhunderts. Göttingen 1985; Ulrike Müssig: Die europäische Verfassungsdiskussion des
18. Jahrhunderts. Tübingen 2008, S. 55–77; Wolfgang Rother: Naturrecht, Staat und Politik vor
der Französischen Revolution. In: Helmut Holzhey, Vilem Mudroch (Hg.): Die Philosophie des
18. Jahrhunderts. 5: Heiliges Römisches Reich Deutscher Nation. Schweiz. Nord- und Osteuropa.
Basel 2014, S. 633–713.
35 Siehe hierzu u. a. Rudolf Vierhaus: Montesquieu in Deutschland. Zur Geschichte seiner Wir-
kung als politischer Schriftsteller im 18. Jahrhundert. In: Ders.: Deutschland im 18. Jahrhundert.
Politische Verfassung. Soziales Gefüge. Geistige Bewegungen. Göttingen 1987, S. 9–32.
36 Zur europaweiten Rezeption Rousseaus ab den 1750er Jahren vgl. u. a. Klaus Reich: Rous-
seau und Kant. Tübingen 1936; Robert Spaemann: Von der Polis zur Natur. Die Kontroverse um
Rousseaus ersten Discours. In: DVjS 47 (1973), S. 581–597; Claus Süßenberger: Rousseau im
Urteil der deutschen Publizistik bis zum Ende der Französischen Revolution. Frankfurt a.M.
1974; Iring Fetscher: Rousseaus politische Philosophie. Zur Geschichte des demokratischen
Freiheitsbegriffs. Frankfurt a.M. 1975, S. 258 ff.; Béla Kapossy: Iselin contra Rousseau. Sociable
Patriotism and The History of Mankind. Basel 2006; eine umfangreiche, bis 1994 reichende
Forschungsbibliographie zur Rezeption in Deutschland findet sich in: Herbert Jaumann
(Hg.): Rousseau in Deutschland. Beiträge zur Erforschung seiner Rezeption. Berlin, New
York 1995, S. 291–311.
37 Siehe hierzu Alexander Schwan: Politische Theorie des Rationalismus und der Aufklärung.
In: Hans-Joachim Lieber (Hg.): Politische Theorien von der Antike bis zur Gegenwart. Bonn
1991, S. 157–257, spez., S. 230–242.
38 Siehe hierzu u. a. Gideon Stiening: Empirische oder wahre Politik? Kants kritische Überle-
gungen zur Staatsklugheit. In: Dieter Hüning, Stefan Klingner (Hg.): Kants Entwurf Zum ewi-
gen Frieden. Baden-Baden 2018, S. 259–276.

374 Gideon Stiening



zählt ohne Zweifel, dass erst ab den späten 1760er Jahren die verheerenden Fol-
gen des Siebenjährigen Krieges allmählich überwunden wurden. Auch wenn die
europaweite Hungerkrise der Jahre 1770–1772 diese positive Entwicklung ver-
langsamte,39 wurde der sozioökonomische Wandel im Laufe der 1770er Jahre
auch für weitere Teile der mitteleuropäischen Bevölkerung spürbar.40 Das gilt
zwar weniger für die Bevölkerungszahlen, die nach den ungeheuren Verlusten
unter Soldaten und der Bevölkerung erst allmählich wieder anstiegen;41 es gilt
vielmehr für die wirtschaftliche Konjunktur, vor allem aber für jene relative
politische Stabilität, die – mit Ausnahme des bayerischen Erbfolgekrieges –
durch eine bis 1792 anhaltende Phase der Abwesenheiten kriegerischer Ausein-
andersetzungen geprägt war.42 Das trifft auf Preußen ebenso zu wie auf Sach-
sen, Hessen, das Haus Hannover oder Österreich.43

Diese außenpolitische Stabilitätsphase korrespondierte in vielen Ländern
mit innenpolitischen Reformprozessen, die in Österreich und Preußen vor allem
durch Verrechtlichungsprozesse und den Ausbau einer effizienten Verwaltung
begleitet wurden. Dass schon hier Prinzipien der Aufklärung eine prägende
Rolle spielten, lässt sich an den Begriffen des Aufgeklärten bzw. des Reform-Abso-
lutismus ablesen,44 die – wenngleich nicht unumstritten45 – jene Prozesse eines
›Wandels durch Vernunft‹ auch auf staats- und rechtspolitischer Ebene erfassen,
die die Aufklärung grundsätzlich für sich in Anspruch nahm.46 Allein die Rati-
onalisierung, Säkularisierung und – zumindest relative – Humanisierung des
Strafrechts, die seit Mitte des Jahrhunderts nicht nur in der Theorie, sondern
auch in der Rechtsprechung und Strafpraxis vollzogen wurden, macht jene Be-

39 Vgl. hierzu Dominik Collet: Hungern und Herrschen. Umweltgeschichtliche Verflechtungen
der Ersten Teilung Polens und der europäischen Hungerkrise 1770–1772. In: Jahrbücher für Ge-
schichte Osteuropas 62.2 (2014), S. 237–254.
40 Vgl. hierzu Vierhaus: Politisches Bewußtsein (s. Anm. 33) S. 184 ff.; Johannes Kunisch:
Friedrich der Große. Der König und seine Zeit. München 2004, S. 465 ff. und die dort angege-
bene Literatur.
41 Vgl. hierzu Georg Schmidt: Wandel durch Vernunft. Deutsche Geschichte im 18. Jahrhun-
dert. München 2009, S. 176 f.
42 Ebd., S. 174 f.
43 Vgl. hierzu u. a. Barbara Stollberg-Rilinger: Maria Theresia. Die Kaiserin in ihrer Zeit. Mün-
chen 2017, S. 519 ff.
44 Vgl. hierzu u. a. Günter Birtsch (Hg.): Reformabsolutismus im Vergleich [Aufklärung 9,1].
Hamburg 1996; Dagmar Feist: Absolutismus. Darmstadt 2008, S. 95 ff.
45 Eine anschauliche Zusammenfassung dieser Forschungsdebatten um die Leistungsfähig-
keiten dieser Begriffe liefert jetzt Frank Göse: Friedrich Wilhelm I. Die vielen Gesichter des Sol-
datenkönigs. Darmstadt 2020, S. 470–477.
46 Siehe nochmals Schmidt: Wandel durch Vernunft (s. Anm. 41).

»Wo für Alle Einer nur Entschlüsse faßt« 375



griffe durchaus plausibel.47 Dabei werden die Ideen der Aufklärung von den
Staatsführungen nach 1763 vor allem deshalb aufgenommen, weil sie als
herrschaftsstabilisierend und wohlstandfördernd galten, mithin als das bessere
Herrschaftskonzept. Friedrich II. und Joseph II. sind dafür lediglich herausra-
gende Beispiele;48 besonders anschaulich wird dieser unmittelbar politische
Zusammenhang zwischen Theorie und Praxis in der kameralistischen Theo-
riebildung Johann Heinrich Gottlob von Justis.49

Darüber hinaus verbreitet sich ab 1776 in ganz Europa die Nachricht von
einem Aufstand der amerikanischen Siedler gegen die englische Kolonial-
macht,50 was anzeigte, dass die Nachkriegszeit des Siebenjährigen Krieges, der
in Übersee als French- and Indian-War firmierte,51 beendet war. Zudem löste die
Nachricht vom zunehmenden Erfolg dieser Revolution einen zunächst vorsich-
tigen, später auch nachhaltigen Optimismus hinsichtlich einer rechtstaatlichen
Grundlegung des bürgerlichen Gemeinwesens auch in Europa aus.52 Christian
Wilhelm Dohms dreiteilige Abhandlung Einige der neuesten politischen Ge-
rüchte, die jene oben zitierte Erwiderung Wielands veranlasst hatte, beginnt mit
eben dem Hinweis:

Das größte politische Eräugniß des siebenten Decenniums unseres Jahrhunderts (und
vielleicht bei der Nachwelt des ganzen Saeculums) ist ohne Zweifel der noch immer fort-
daurende Prozeß zwischen Mutter und Tochter, Großbritanien und seinen Kolonien; des-
sen Entscheidung vielleicht für einen großen Theil der Menschheit äußerest wichtig seyn
kann.53

47 Vgl. hierzu insbesondere Arnd Koch: Die Entwicklung des Strafrechts zwischen 1751 und
1813. In: Arnd Koch, Michael Kubiciel, Martin Löhnig, Michael Pawlik (Hg.): Feuerbachs Straf-
gesetzbuch. Die Geburt des liberalen, modernen und rationalen Strafrechts. Tübingen 2014,
S. 39–67.
48 Reinalter: Joseph II (s. Anm. 24), S. 24.
49 Vgl. u. a. Horst Dreitzel: Justis Beitrag zur Politisierung der deutschen Aufklärung. In:
Hans Erich Bödeker, Ulrich Herrmann (Hg.): Aufklärung als Politisierung – Politisierung der
Aufklärung. Hamburg 1987, S. 158–177 sowie Axel Rüdiger: Staatslehre und Staatsbildung. Zur
Staatswissenschaft an der Universität Halle im 18. Jahrhundert. Tübingen 2005, S. 224 ff.
50 Zur Bedeutung dieses Ereignisses für die politische Theorie der Aufklärung vgl. Schwan:
Rationalismus (s. Anm. 37), S. 234 ff.
51 Siehe hierzu Michael Hochgeschwender: Die Amerikanische Revolution. Geburt einer Na-
tion 1763–1815. München 2016, S. 51 ff.
52 Siehe auch Horst Dippel: Die Amerikanische Revolution. 1763–1787. Frankfurt a.M. 1985,
S. 112 ff. sowie Ladislaus Ludescher: Die Amerikanische Revolution und ihre deutsche Rezep-
tion. Studien und Quellen zum Amerikabild in der deutschsprachigen Literatur des 18. Jahr-
hunderts. Berlin, Boston 2020.
53 Christian Wilhelm Dohm: Einige der neuesten politischen Gerüchte. In: Der Teutsche Mer-
kur 1777, S. 75–91, hier S. 77 f.

376 Gideon Stiening



Eine erneut grundstürzende Änderung der politischen und kulturellen Atmo-
sphäre bewirkte ab 1789 die nun schon zweite bürgerliche Revolution, diejenige
in Frankreich nämlich.54 Auch dieses realpolitische Ereignis hatte nachhaltige
Auswirkungen auf die politische Theoriebildung in Philosophie, den Wissen-
schaften und den Künsten.55 Die Frage ist nur, wie genau und in welchen Ver-
hältnis sie zur Bedeutung jener »Ideen« stehen, die auf die politischen Prozesse
einwirkten und die aus ihnen hervorgingen.

Die wirtschaftliche und politische Entspannung wird durch eine schon
während des Siebenjährigen Krieges zu verzeichnende kulturelle Blüte begleitet
und befördert,56 die sich nunmehr in Friedenszeiten intensiviert, weiter aus-
breitet und sich in Debatten über einen Patriotismus,57 ein Nationaltheater
und die Umsetzung aufklärerischer Theorien in die politische und gesell-
schaftliche Praxis kristallisiert.58 Anfang der 1780er Jahre, während Wieland,
Dohm, Jacobi, Gleim, Forster u.v. a. über die Volkssouveränität debattieren,
ist die Aufklärung nicht nur in Berlin auf dem Höhepunkt ihrer öffentlichen
und realpolitischen Wirksamkeit,59 steht der Josephinismus an seinem erwar-
tungsfrohen Beginn,60 sondern scheinen auch die Universitäten, z. T. schwer
gebeutelt durch den Krieg, eine neue Blüte zu erleben, die vor allem Göttingen
ab 1770 zu einem Zentrum europäischer Aufklärungstheorien gemacht hatte.61

Inhaltlich beherrscht werden die philosophischen, einzelwissenschaftli-
chen, künstlerischen sowie die populärwissenschaftlichen Debatten der 1770er
Jahre u. a. durch ein erfolgreiches Durchdringen des englischen Empirismus
und französischen Sensualismus, und zwar sowohl in epistemologischer als

54 Paradigmatisch hier Jonathan Israel: Die Französische Revolution. Ideen machen Politik.
Stuttgart 2017.
55 Vgl. hierzu Otto Dann, Diethelm Klippel (Hg.): Naturrecht – Spätaufklärung – Revolution.
Hamburg 1995; Müssig: Verfassungsdiskussion (s. Anm. 34) sowie Rother (s. Anm. 33), S. 1263ff.
56 Vgl. hierzu u. a. Bernhard Fabian, Wilhelm Schmidt-Biggemann, Rudolf Vierhaus (Hg.):
Deutschlands kulturelle Entfaltung 1763–1790. Hamburg 22016.
57 Vgl. hierzu Vierhaus: Politisches Bewußtsein (s. Anm. 33), S. 186 ff.
58 So Schmidt: Wandel durch Vernunft (s. Anm. 41), S. 179 ff.
59 Vgl. hierzu u. a. Horst Möller: Aufklärung in Preußen. Der Verleger, Publizist und Ge-
schichtsschreiber Friedrich Nicolai. Berlin 1974.
60 Vgl. hierzu u. a. Helmut Reinalter (Hg.): Josephinismus als Aufgeklärter Absolutismus. Wien
2008.
61 Siehe hierzu u. a. Götz von Selle: Die Georg-August-Universität zu Göttingen 1737–1937.
Göttingen 1937, S. 129 ff.; Ulrich Hunger: Die Georgia Augusta als hannoversche Landesuniver-
sität. Von ihrer Gründung bis zum Ende des Königreichs. In: Ernst Böhme, Rudolf Vierhaus
(Hg.): Göttingen. Geschichte einer Universitätsstadt. Göttingen 2002, Bd. 2, S. 139–213, hier
S. 168 ff.

»Wo für Alle Einer nur Entschlüsse faßt« 377



auch in moralphilosophischer Hinsicht.62 Auch an Jacobis häufiger Referenz
auf Adam Ferguson,63 den Christian Garve für die deutschen Debatten erschlos-
sen hatte,64 lässt sich diese Tendenz nachzeichnen. Liest man zudem die Er-
zeugnisse der Göttinger Geistesaristokratie von August Ludwig Schlözer,
Christoph Meiners und Johann Georg Heinrich Feder über Christian Gottlob
Heyne bis Georg Christoph Lichtenberg, dann hat man bisweilen den Eindruck,
der philosophische und einzelwissenschaftliche Empirismus kann vor lauter
Kraft kaum laufen.65 Feder gehört als Autor und Hochschullehrer in den 1770er
Jahren zu den bekanntesten, einflussreichsten und beliebtesten Philosophen
Europas.66

Die sich seit den 1750er Jahren erst allmählich und unter großen Widerstän-
den gegen denWolffianismus durchsetzende emotionalistische Ethik französi-
scher und britischer Provenienz, die man mit Autoren wie Sulzer, Lessing,
Abbt, Gellert und durchaus auch Mendelssohn verbinden muss,67 kann zwan-
zig Jahre später – durch den Einfluss der Kontroversen über Rousseaus Dis-
cours sur l’Inégalité parmi les hommes68 sowie dʼHolbachs Système de la
Nature69 – deutlich verschärft werden. Es geht, wie Jakob Mauvillon an seinen

62 Vgl. hierzu u. a. Gideon Stiening, Udo Thiel: Einleitung: Johann Nikolaus Tetens und die
Tradition des europäischen Empirismus. In: Dies. (Hg.): Johann Nikolaus Tetens (1736–1807).
Philosophie in der Tradition des Europäischen Empirismus. Berlin, Boston 2014, S. 13–24.
63 JWA 4.2, S. 313 ff.
64 Siehe hierzu jetzt Antonino Falduto: Schottische Aufklärung in Deutschland. Christian
Garve und Adam Fergusons Institutes of Moral Philosophy. In: Udo Roth, Gideon Stiening
(Hg.): Christian Grave (1742–1798). Philosoph und Philologe der Aufklärung. Berlin, Boston
2021, S. 33–53.
65 Siehe hierzu u. a. Luigi Marino: Praeceptores Germaniae. Göttingen 1770–1820, Göttingen
1995; Erich Bödeker, Philippe Büttgen u. Michel Espagne (Hg.): Die Wissenschaft vom Men-
schen in Göttingen um 1800. Göttingen 2008 sowie Falk Wunderlich: Empirismus und Materia-
lismus an der Göttinger Georgia Augusta – Radikalaufklärung im Hörsaal? In: Aufklärung 24
(2012), S. 65–90.
66 Vgl. hierzu u. a. Hans-Peter Nowitzki, Udo Roth, Gideon Stiening: Zur Einführung: »Mit
dem Menschen hat es die Philosophie zu thun«. J. G. H. Feder – Von einer »Physik des Her-
zens« zur praktischen Anthropologie. In: Hans-Peter Nowitzki, Udo Roth, Gideon Stiening
(Hg.): Johann Georg Heinrich Feder: Ausgewählte Schriften. Berlin 2018, S. IX–XXXIV.
67 Siehe hierzu u. a. Manfred Kuehn: Scottish Common Sense in Germany, 1768–1800. A Con-
tribution to the History of Critical Philosophy. Kingston 1987.
68 Vgl. hierzu den allerdings ergänzungsbedürftigen Band von Jaumann: Rousseau in
Deutschland (s. Anm. 36) sowie Gideon Stiening: Glück statt Freiheit – Sitten statt Gesetze.
Wielands Auseinandersetzung mit Rousseaus politischer Theorie. In: Wieland-Studien 9
(2016), S. 61–103.
69 Vgl. hierzu Roland Krebs: Helvétius en Allmagne ou la tentation du matérialisme. Paris
2006.

378 Gideon Stiening



Freund Michael Hißmann schreibt, den Radikalaufklärern unter den Empiris-
ten dabei um eine konsequent naturalistische Ethik und daher um die Ab-
schaffung des Christentums sowie die Entlarvung jeder theologischen oder
rationalistischen Moral als Herrschaftsinstrument:

Denn unter uns u. als Freund gesagt, bin ich überzeugt, daß man der Menschheit keinen
wichtigern Dienst erzeigen kann als an der Untergrabung des Christentums zu arbeiten.
Diese Religion macht die Menschen schwach, furchtsam, kleinmüthig; sie erstickt jede
Hoheit des Geistes, allen Adel der Seelen.70

Es ist kaum vorstellbar, dass ein solcher Satz – selbst in einem Privatbrief –
nach 1786, also dem Tode Friedrich II, vor allem aber nach 1788, dem Beginn
des Wöllner’schen Aufklärungsverbotes, ohne Bedenken niedergeschrieben
worden wäre.71 Um 1780 schien jedoch eine junge Generation von Philosophen,
Künstlern und politischen Praktikern bereit und in der Lage, kulturpolitische
Änderungen dieses Ausmaßes anzustreben.72 Jacobi hat genau das wahrgenom-
men, und er hat versucht, mit allen Mitteln dagegen zu agitieren.73

Noch ein letzter real- und ideengeschichtlicher Kontext, der die politischen
Debatten der Spätaufklärung in Philosophie, Wissenschaften und Künsten
prägte, sei hier abschließend erwähnt: 1778 erscheint der erste Band eines kon-
zeptionell und sprachlich brillanten Reiseberichts, der von einem jungen deut-
schen Naturforscher verfasst wurde. Dieser sprachmächtige Naturwissenschaftler
hatte zwischen 1772 und 1775 auf einem englischen Expeditionsschiff eine Reise
um die Weltmiterleben und gestalten dürfen. Georg Forsters philosophischer Rei-
sebericht – aufruhend auf den Prämissen Rousseaus und der britischen Anthro-

70 Jakob Mauvillon an Michael Hißmann, 23. Juni 1777. In: Michael Hißmann: Briefwechsel.
Hg. von Hans-Peter Nowitzki, Udo Roth, Gideon Stiening, Falk Wunderlich. Berlin, Boston
2016, S. 13.
71 Siehe hierzu Dirk Kemper: Obskurantismus als Mittel der Politik. Johann Christoph von
Wöllners Politik der Gegenaufklärung am Vorabend der Französischen Revolution. In: Chris-
toph Weiß (Hg.): Von »Obscuranten« und »Eudämonisten«. Gegenaufklärerische, konservative
und antirevolutionäre Publizisten im späten 18. Jahrhundert. St. Ingbert 1997, S. 193–220.
72 Vgl. hierzu die kenntnisreichen Überlegungen zu diesem Jahrzehnt bei Karl Vorländer: Im-
manuel Kant. Der Mann und das Werk. Hamburg 31998, Bd. 1, S. 213–247.
73 Vgl. hierzu jetzt Hans Friedrich Fulda: Friedrich Heinrich Jacobis Kritik an der materialisti-
schen Aufklärung. In: Cornelia Ortlieb, Friedrich Vollhardt (Hg.): Friedrich Heinrich Jacobi
(1743–1819). Romancier – Philosoph – Politiker. Berlin, Boston 2021, S. 85–104; Fuldas bemer-
kenswerte Analyse der Helvétius-Rezeption im Woldemar krankt allerdings daran, dass sie die
Gleichsetzung von Aufklärung, Materialismus und Despotismus, die Jacobi in gegenaufkläreri-
scher Absicht – wenngleich mit den Mitteln der Aufklärung – vornimmt, nicht hinreichend kri-
tisch interpretiert.

»Wo für Alle Einer nur Entschlüsse faßt« 379



pologie – wurde nicht nur in Göttingen ein großer Verkaufserfolg,74 sondern hielt
einflussreiche Einsichten in die historische und kulturelle Bedingtheit europäi-
scher Zivilisation bereit, die die spätaufklärerische Anthropologie und politische
Philosophie nachhaltig prägen sollte.75

Eine von diesen äußeren Kontexten zunächst unabhängige Betrachtung der
politischen Theorie der Spätaufklärung und ihrer Entwicklung hat zu berück-
sichtigen, dass diese Theorie des Politischen schon seit Thomasius und Wolff in
zwei grundlegend unterschiedene, zugleich stets aufeinander bezogene Teilbe-
reiche auseinanderfiel: Dabei handelt es sich zum einen um die begründungs-
theoretische Variante der Politica, das Naturrecht,76 und zum anderen um ihre
prudentielle Form als Staatsklugheit- bzw. Regierungslehre.77 Nur das Natur-
als überpositives Recht hatte normativen Charakter, während die Frage nach
der normativen Fundierung der Staatsklugheit strittig war.78 Vor dem Hinter-
grund dieser zentralen Distinktion versuchte man u. a. folgende grundlegenden
Fragen der politischen Philosophie des 18. Jahrhunderts zu beantworten: Ver-

74 Vgl. u. a. Ludwig Uhlig: Georg Forster. Lebensabenteuer eines gelehrten Weltbürgers
(1754–1794). Göttingen 2004, S. 85 ff.
75 Siehe hierzu die allerdings ergänzungsbedürftigen Hinweise bei Jürgen Goldstein: Georg
Forster. Zwischen Freiheit und Naturgewalt. Berlin 2015, S. 93 ff.
76 Vgl. hierzu u. a. Hans Welzel: Naturrecht und materiale Gerechtigkeit. Göttingen 41962;
Wolfgang Röd: Geometrischer Geist und Naturrecht. Methodengeschichtliche Untersuchungen
zur Staatsphilosophie im 17. und 18. Jahrhundert. München 1970; Merio Scattola: Das Natur-
recht vor dem Naturrecht. Zur Geschichte des ›ius naturae‹ im 16. Jahrhundert. Tübingen 1999;
Gerald Hartung: Die Naturrechtsdebatte. Geschichte der Obligatio vom 17. bis 20. Jahrhundert.
Freiburg, München 21999; Sebastian Kaufmann: Die stoisch-ciceronianische Naturrechts-
lehre und ihre Rezeption bis Rousseau. In: Barbara Neymeyr, Jochen Schmidt, Bernhard Zim-
mermann (Hg.): Stoizismus in der europäischen Philosophie, Literatur, Kunst und Politik.
Eine Kulturgeschichte von der Antike bis zur Moderne. 2 Bde. Berlin, New York 2008, Bd. 1,
S. 229–292; Daniel Eggers: Die Naturzustandstheorie des Thomas Hobbes. Berlin 2008; Oliver
Bach, Norbert Brieskorn, Gideon Stiening (Hg.): Die Naturrechtslehre des Francisco Suárez.
Berlin, Boston 2017; Luca Basso (Hg): Leibniz und das Naturrecht. Stuttgart 2019; Stefan
Klingner, Dieter Hüning (Hg.): Auf dem Weg zur kritischen Rechtslehre? Naturrecht, Moral-
philosophie und Eigentumstheorie in Kants »Naturrecht-Feyerabend«. Leiden, Boston 2021.
77 Zu diesem wenig erforschten Feld der Staatsklugheitslehren des 18. Jahrhunderts vgl. Merio
Scattola: Von der prudentia politica zur Staatsklugheitslehre. Die Verwandlungen der Klugheit
in der praktischen Philosophie der Frühen Neuzeit. In: Alexander Fidora, Andreas Niederber-
ger, Merio Scattola (Hg.): Phronêsis – Prudentia – Klugheit: Das Wissen des Klugen in Mittelal-
ter, Renaissance und Neuzeit – Il sapere del saggio nel Medioevo, nel Rinascimento e nell’età
moderna. Porto 2013, S. 227–259.
78 Siehe hierzu demnächst Gideon Stiening: Politik als »ausübende Staatsklugheit«. Machia-
velli und die Aufklärung. In: David Nelting, Linda Simonis (Hg.): 550 Jahre Machiavelli. Hei-
delberg 2021 [i.D.].

380 Gideon Stiening



hält es sich tatsächlich so, dass der Mensch durch einen appetitus societatis un-
verbrüchlich ausgestattet ist und daher eine staatliche Vergemeinschaftung
durch diese seine Natur garantiert und legitimiert ist?79 Spätestens nach
Hobbesʼ und Rousseaus Infragestellung dieses seit Aristoteles unhinterfragten
Dogmas der politischen Theorie zugunsten der äußeren Freiheit als einzigem
anthropologischem Axiom rechts- und staatslogischer Deduktionen wird um
die Beantwortung dieser Frage nach einem Geselligkeitstrieb des Menschen in
der europäischen Philosophie und Literatur gerungen.80 Sind Gesetze nur als
Begrenzung der menschlichen Freiheit zu begreifen (wie dies Grotius, Pufen-
dorf oder Thomasius behaupteten) oder lassen sie sich auch als deren Ver-
wirklichungsbedingung verstehen und als solche darstellen (wie dies Hobbes,
Rousseau oder Kant meinten)?81 Wer und was ist der Souverän? Nach Rousse-
aus Begründung einer Volkssouveränität wurde auch diese Frage der Herr-
schaftsgrundlegung intensiv debattiert;82 vor allem: in welchem Verhältnis
steht der Souverän zum Recht und den Gesetzen? In welchem Verhältnis ste-
hen Recht und Moral zueinander?83 Wie steht es um Fragen des Völkerrechts
in Zeiten des Krieges, so zwischen 1756 und 1763?84 Ist die Monarchie tatsäch-
lich die angemessene Regierungsform für den neuzeitlichen Zentralstaat, wie
dies von Hobbes über Wolff bis hin zu Kant die meisten Philosophen des 17.
und 18. Jahrhunderts beweisen wollten? Nicht erst die Amerikanische Revolution
gab im Zusammenhang mit der Regierungslehre andere Impulse.85 Welche Rolle
spielen Kunst und Literatur nicht allein im Transformationsprozess zu einer idea-
len Vergemeinschaftung, sondern auch innerhalb dieser?

79 Vgl. hierzu Gideon Stiening: Appetitus societatis seu libertas. Zu einem Dogma politischer
Anthropologie zwischen Suárez, Grotius und Hobbes. In: Herbert Jaumann, Gideon Stiening
(Hg.): Neue Diskurse der Gelehrtenkultur. Ein Handbuch. Berlin, Boston, 2016, S. 389–436.
80 Vgl. hierzu jetzt Christoph Meid: Der politische Roman im 18. Jahrhundert. Systementwurf
und Aufklärungserzählung. Berlin, Boston 2021.
81 Georg Geismann: Kant als Vollender von Hobbes und Rousseau. In: Der Staat 21 (1982),
S. 161–189.
82 Vgl. erneut Müssig: Verfassungsdiskussion (s. Anm. 34), S. 73 ff. sowie Martin Welsch: An-
fangsgründe der Volkssouveränität. Immanuel Kants ›Staatsrecht‹ in derMetaphysik der Sitten.
Frankfurt a.M. 2021, spez. S. 22 ff.
83 Vgl. hierzu Georg Geismann: Recht und Moral in der Philosophie Kants. In: Jahrbuch für
Recht und Ethik 14 (2006), S. 3–124.
84 Eberhard Gunter Schulz: Vom Beitrag der Berliner Aufklärung zum philosophischen Völ-
kerrecht (Garve, Kant). In: Hans Thieme u. a. (Hg.): Humanismus und Naturrecht in Berlin ‒
Brandenburg ‒ Preußen. Ein Tagungsbericht. Berlin 1978, S. 206‒225.
85 Vgl. hierzu die allerdings zum 18. Jahrhundert weitgehend uninformierte Studie von Cornel
Zwierlein: Politische Theorie und Herrschaft in der Frühen Neuzeit. Göttingen 2020, S. 112 ff.

»Wo für Alle Einer nur Entschlüsse faßt« 381



Schon diese grundlegenden Fragen gehören seit dem späten 17. Jahrhun-
dert zu einem der bevorzugten Kampfgebiete in Philosophie, Literatur und, ab der
zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts, auch in der politischen Praxis.86 Immerhin
nämlich inszenierte sich schon Friedrich II. nicht als Souverän, sondern als Diener
des Staates, obwohl er sich wie ein unumschränkter Herrscher verhielt. Gleiches
gilt für Katharina II. Joseph II. nahm für sich gar in Anspruch, die Prinzipien des
Naturrechts, in und nach denen er erzogen worden war, in die Praxis seines staats-
politischen Handelns umzusetzen.87 Dabei handelten alle drei Herrscher jedoch in
einer Weise, die deutlich machte, dass sie die Prinzipien aufgeklärter Staatlichkeit
gleichsam despotisch umzusetzen versuchten und sich so in den Augen vieler Kri-
tiker in einem Widerspruch bewegten. Jacobi wird im Hinblick auf die Fragen der
volkssouveränen Legitimation von Herrschaft sowie der Gesetzesbindung souverä-
nen Handelns an eben dieser Stelle seine Kritik ansetzen.

Es gibt kaum einen der bedeutenden sowie auch viele der weniger bekann-
ten Autoren, die sich nicht zu einem dieser Themen kritisch wie doktrinal ge-
äußert hätten.88 Eine Besonderheit dieser Politica in all ihren Erscheinungen
besteht nämlich darin, dass sie als Theorie und in deren literarischer Reflexion
je schon auf eine gesellschaftliche und staatliche Praxis ausgerichtet sind, die
auf eine menschliche Gemeinschaft, hier im weiteren Sinne als Societas ratio-
nis, kritisch abzielt.89 Insofern ist die politische Theorie der Aufklärung neben
der Ethik, die private Handlungen normieren sollte und wollte, eine der zen-
tralen Belange der europäischen Aufklärung und deren Grundsatzprogramm
eines »Wandels durch Vernunft«,90 die nicht allein im Hinblick auf ihre realge-
schichtlichen Bedingungskontexte, sondern auch im Hinblick auf ihre inner-

86 Siehe hierzu u. a. Reinhard Brandt (Hg.): Rechtsphilosophie der Aufklärung. Berlin, New
York 1982.
87 Dass hiermit die wichtigsten Protagonisten des aufgeklärten Absolutismus genannt sind
sowie die Tatsache, dass es noch weitere, heute unbekanntere Principes gab, die sich dem Pro-
gramm der Aufklärung verschrieben hatten, kann man nachlesen bei Feist: Absolutismus
(s. Anm. 44), S. 98ff.
88 Siehe hierzu u. a. den Reader von Zwi Batscha, Jörn Garber (Hg.): Von der ständischen zur
bürgerlichen Gesellschaft. Politisch-soziale Theorien im Deutschland der zweiten Hälfte des
18. Jahrhunderts. Frankfurt a.M. 1981 sowie Bernd Heidenreich, Gerhard Göhler (Hg.): Politi-
sche Theorien im 17. und 18. Jahrhundert. Staat und Politik in Deutschland. Darmstadt, Mainz
2011.
89 Siehe hierzu auch Gideon Stiening: Von Despoten und Kriegern. Literarische Reflexion auf
den sensus communis politicus bei Christoph Martin Wieland und Johann Karl Wezel. In:
Christoph Binkelmann, Nele Schneidereit (Hg.): Denken fürs Volk. Popularphilosophie vor
und nach Kant. Würzburg 2015, S. 35–56.
90 Vgl. erneut Schmidt: Wandel durch Vernunft (s. Anm. 41).

382 Gideon Stiening



theoretische Funktion als Telos zu berücksichtigen sind. Dies gilt selbst für
die von der Realität scheinbar abgewandten Formen der Utopie, in deren Zent-
rum stets die gesellschaftliche bzw. staatliche Formation steht,91 gegen die sie
als eigentliches Vorbild verfasst wurde.92

EineLiteraturoderEssayistik,die sichmitpolitischen Inhaltenbefasst, bildet
folglich im 18. Jahrhundert auch vor der Revolution ein notwendiges Korrelati-
onsverhältnis von Ideen und Realien aus. Lessings Nathan, der auf reale reli-
gionspolitische Probleme reagiert und referiert und dabei in seiner poetischen
Reflexion auf das Toleranzpostulat, seine Voraussetzungen und Konsequenzen
auf der Höhe der europäischen Toleranzdebatte einen neuen eigenständigen Vor-
schlag offeriert, kann hier als prominentes Beispiel dienen.93 Auch Hölderlin, der
im Hyperion auf ein konkretes politisches Problem der Revolution reagiert, näm-
lich die Tatsache, dass sich revolutionäre Gewalt auch gegen die eigene Bevölke-
rung wenden konnte, womit sie sich als Ausdruck der volonté générale und damit
insgesamt delegitimiert habe,94 referiert zugleich auf eine in den 1790er Jahren
ausgetragene Kontroverse über das Widerstandsrecht innerhalb der Fraktion der
Rechtsstaatsvertreter,95 über die man sich nicht einig werden konnte, und zwar
sowohl aus rein innertheoretischen Gründen als auch vor dem Hintergrund der
ganz realen Terreur.

Bewegt man sich also auf dem Terrain des Politischen in der Philosophie,
den Wissenschaften und der Literatur des 18. Jahrhunderts, dann drängen sich
Fragen und Probleme der Korrelation von Real- und Ideengeschichte geradezu
auf, und zwar in einer nicht unerheblichen hermeneutischen und methodi-
schen Komplexität. Vor dem Hintergrund dieser ideengeschichtlichen Kontext-

91 Siehe hierzu u. a. Monika Neugebauer-Wölk, Richard Saage (Hg.): Die Politisierung des
Utopischen im 18. Jahrhundert. Vom utopischen Systementwurf zum Zeitalter der Revolu-
tion. Tübingen 1996.
92 En passent sei darauf hingewiesen, dass im Folgenden zwischen Gesellschaft und Staat un-
terschieden wird, obwohl deren kategoriale Trennung erst dem späten 18. Jahrhundert gelingt,
und zwar weil schon Jacobi wenigstens begrifflich in eigentümlicher Weise darauf referiert,
vgl. hierzu u. a. Diethelm Klippel: Kant im Kontext. Der naturrechtliche Diskurs um 1800. In:
Jahrbuch des Historischen Kollegs (2001), S. 77–97.
93 Siehe hierzu Gideon Stiening: Toleranz zwischen Geist und Macht. Was Lessing von Vol-
taire lernte. In: Friedrich Vollhardt (Hg.): Toleranz-Diskurse in der Frühen Neuzeit. Berlin, Bos-
ton 2015, S. 331–362.
94 Vgl. hierzu Gideon Stiening: Epistolare Subjektivität. Das Erzählsystem in Friedrich Höl-
derlins Briefroman Hyperion oder der Eremit in Griechenland. Tübingen 2005, S. 369–374.
95 Siehe hierzu u. a. Dieter Henrich: Kant, Gentz, Rehberg. Über Theorie und Praxis. Frankfurt
a.M. 1967 sowie Philipp Alexander Hirsch: Freiheit und Staatlichkeit. Die autonomietheoreti-
sche Begründung von Recht und Staat und das Widerstandsproblem. Berlin, Boston 2017.

»Wo für Alle Einer nur Entschlüsse faßt« 383



skizze soll nunmehr der Text Jacobis im Rahmen und mithilfe einer ausschließ-
lich ideengeschichtlichen Kontextualisierung analysiert und interpretiert
werden.

4 Jacobi: Volkssouveränität versus
Aufklärungsdespotismus

Jacobis kleiner prägnanter Text ist gleichwohl allein deshalb schwer zu verste-
hen, weil er sich einer essayistischen Form des Argumentierens bedient, die
scheinbar willkürlich vorgeht, in Wahrheit jedoch stets dem Versuch nachgeht,
die Grenzen einer jeden rationalen Systematik durch das eigene Schreiben in
der Anbindung an die Assoziationsgesetze zu überwinden.96 Der Zweck dieser
ebenso angestrengten wie anstrengenden Essayistik besteht in Jacobis Interesse
an einer kontroverstheologischen Polemiologie, deren Methodik darauf abzielt,
die eigene Position anhand einer Kritik anderer, vor allem säkularer Konzepte
zu entwickeln.97 Den Grund dieser polemiologischen Methodik, die keineswegs
willkürlich ist, sondern eine spezifische Ordnung ausbildet, um jeden Eindruck
eines deduktiven oder induktiven Argumentierens zu vermeiden, wird für Ja-
cobi wie für Hamann98 durch die Prämisse einer theonomen Epistemologie aus-
gebildet, nach der alle Produkte der menschlichen Einbildungskraft und seiner
Verstandesleistungen als menschliche Leistungen und damit als Sünde zu be-
werten sind, während seine rein sinnlichen Vermögen frei von Sünde bleiben,
weil sie rein rezeptiv sind.99

96 Vgl. hierzu u. a. Howard C. Warren: A History of the Association Psychology. London 1921
sowie Falk Wunderlich: Assoziationen der Ideen und denkende Materie. Zum Verhältnis von
Assoziationstheorie und Materialismus bei Michael Hißmann, David Hartley und Joseph Priest-
ley. In: Heiner F. Klemme, Gideon Stiening, Falk Wunderlich (Hg.): Michael Hißmann (1752–
1784). Ein materialistischer Philosoph der deutschen Aufklärung. Berlin 2013, S. 63–84.
97 Vgl. hierzu die hilfreichen Hinweise bei Axel Hutter: Vernunftglaube. Kants Votum im Streit
um Vernunft und Glauben. In: Walter Jaeschke, Birgit Sandkaulen (Hg.): Friedrich Heinrich Ja-
cobi. Ein Wendepunkt der geistigen Bildung der Zeit. Hamburg 2004, S. 241–256, hier S. 252.
98 Siehe hierzu insbesondere Hans Graubner: Der junge Hamann und die Physikotheologie. In:
Eric Achermann, Johann Kreuzer, Johannes von Lüpke (Hg.): Johann Georg Hamann: Natur und
Freiheit. Akten des 11. Internationalen Hamann-Kolloquiums 2015. Göttingen 2020, S. 35–51.
99 Vgl. hierzu Gideon Stiening: »Der geheime Handgriff des Schöpfers«. Jacobis theonome Epis-
temologie. In: Cornelia Ortlieb, Friedrich Vollhardt (Hg.): Friedrich Heinrich Jacobi (1743–1819).
Romancier – Philosoph – Politiker. Berlin, Boston 2021, S. 171–190.

384 Gideon Stiening



4.1 Religion und Politik

Dass nicht nur Jacobis essayistische Methodik theonome Hintergründe hat, son-
dern auch die Systematik und das Demonstrationsziel dieses politischen Essays,
zeigt sich daran, dass er zum einen auf eine Kritik und Widerlegung von Theorien
und Praktiken säkularer Aufklärung abzielt, in diesem Falle des aufgeklärten,
d. h. hier vor allem kirchenkritischen Absolutismus Josephs II.100 Zum ande-
ren ist es Jacobi auch in diesem Text um eine fundamentale Kritik säkularer
Vergemeinschaftung und Staatlichkeit überhaupt zu tun, was allerdings erst
nach einem Drittel des Haupttextes der Broschüre deutlich wird. Hier heißt es:

Wo Tugend und Religion nicht mehr empfunden, ja wohl offenbar geläugnet werden, da
bleibt kein andres Mittel die gemeine Wohlfahrt zu befördern übrig, als, die eigennützigen
und partheyischen Neigungen der Glieder der Gesellschaft, das ist, ihre Leidenschaften, in
ein Gleichgewicht zu bringen. Dieses kann nur mit der äussersten Gewalt erzwungen wer-
den, und dennoch nur auf eine äusserst mangelhafte Weise. Da die Leidenschaften von
Natur Gesetzlos, wandelbar, und ihre Würkungen bis ins Unendliche verschieden sind: so
müssen schlechterdings die Mittel, welche – ohne edle Gesinnungen zu erwecken – die
eigennützigen und persönlichen Neigungen durch sich selbst allein in Schranken halten
sollen, ungemessen, und, nach den unbestimmbaren Ereignissen jedes Augenblicks, der
Willkühr überlassen seyn. Willkühr aber giebt dem Irrthum Raum; und ungemessene Ge-
walt, der Unterdrückung aller Rechte: so daß eben die Gebrechen, welche diese Hülfe for-
derten, ihren Mißbrauch unvermeidlich machen.101

In einer Gesellschaft, so das zentrale Argument Jacobis, in der es keine Religion,
mithin keinen Gottesglauben mehr gibt, d. h. die von ihren ursprünglich theono-
men Vergemeinschaftungsprinzipien abgefallen ist, und deren Mitglieder daher
auch ihr Handeln nicht mehr nach ethischen Grundsätzen ausrichten, muss der
Staat zur Beförderung des Bonum commune, seinem entscheidenden Zweck, den
»eigennützigen und partheyischen Neigungen« seiner Untertanen, d. h. dem aus-
schließlichen Verfolgen ihrer Partikularinteressen Raum lassen, und diese zugleich
regulieren. Wenn religiöse und moralische Gesinnungen, die als nach Jacobi der
Vernunft entsprungenen einzigen Zwecksetzungen des Menschen, die auf das ge-
sellschaftliche Allgemeine abzielen, wegfallen, dann kann der Staat nur auf den

100 Allein an Josephs II. Politik lässt sich anschaulich demonstrieren, warum es erforderlich
ist zwischen Säkularität und Atheismus zu unterscheiden; denn Joseph war durchaus über-
zeugter Katholik (»Dennoch kam in den Augen Josephs Protestantismus, erst recht Deismus
oder Atheismus, der Irreligiösität gleich.« Holzem: Christentum in Deutschland [s. Anm. 22],
S. 823); dennoch war er – und zwar aus rein stabilitätspolitischen Gründen – davon überzeugt,
einen so weit wie möglich säkularen Staat befördern zu müssen. Joseph war keineswegs aus
Überzeugung tolerant, sondern aus Gründen der Staatsklugheit.
101 JWA 4.1, S. 315 f.

»Wo für Alle Einer nur Entschlüsse faßt« 385



›moralischen Egoismus‹ des Einzelnen setzen,102 den er zugleich nur durch
Zwang einhegen kann, d. h. durch jene Zwangsgewalt, die dem positiven Recht
notwendig zukommt.

Dieses polittheologische Beweisziel, das im Übrigen lediglich eine kaum säku-
larisierte Variante des augustinisch-lutherischen Rechts- und Staatsverständnisses
darstellt, nach dem nur dem sündigen Menschen des Recht gegeben wurde,103

gründet auf zwei Prämissen, deren eine durch eine Anthropologie des ›ganzen
Menschen‹ ausgeprägt wird, die Jacobi wie folgt ausführt: Der Mensch verfügt über
zwei Vermögen: Vernunft und Leidenschaften. Die Vernunft wird dabei als Vermö-
gen der Begriffsbildung und damit der freien Zwecksetzung verstanden, die den
Menschen als innerer Antrieb »allein nach dem Guten« streben lässt, »so daß er
den Gesetzen der Menschenliebe, der Gerechtigkeit, der Ehre und der Religion
überall mit unerschütterlichem Muthe folgt, in so ferne er durch seine eigene Natur
allein bestimmt wird.«104 Ausdrücklich hält Jacobi die theonome Grundlegung die-
ser Seite der anthropologischen Grundausstattung des Menschen fest, denn solche
Tugenden »sind ursprüngliche Eigenschaften seiner Natur, und von Gott unmittel-
bar demselben eingehaucht.«105 Zugleich hat der Mensch Leidenschaften, die
durch äußere Einflüsse hervorgerufen und befördert werden und ihn einzig zur Be-
folgung seiner individuellen Glückseligkeit antreiben.

Sieht man von den schöpfungstheologischen Momenten dieser Vermögens-
lehre ab, liegt hiermit – ein Jahr nach der Publikation der Kritik der reinen Ver-
nunft – eine bemerkenswert wolffianisch gefärbte praktische Anthropologie
vor: Ist der Mensch vernünftig, so handelt er erstens nur seiner eigenen Natur
gemäß und wird dadurch zweitens notwendig zu einem Handeln nach ethi-
schen und religiösen Prinzipen veranlasst. Denn es war niemand anderes als
Christian Wolff, der entwickelt hatte, dass der Mensch als vernünftiger nur das
Gute wollen kann und zudem notwendig von der Existenz der Gottesinstanz
sowie der Unsterblichkeit der Seele überzeugt sein muss.106

102 Dass Jacobi hiermit eine Kritik an den in der deutschsprachigen Aufklärung höchst popu-
lären Konzeptionen Claude-Adrien Helvétiusʼ beabsichtigte, kann man dem Beitrag von Fried-
rich Vollhardt in diesem Band entnehmen.
103 Vgl. hierzu Gideon Stiening: Politische Theologie als Lösung und Problem. Francisco Suá-
rez’ De legibus ac Deo legislatore als Krisenphänomen und Befriedungsangebot. In: Wilhelm
Schmidt-Biggemann, Friedrich Vollhardt (Hg.): Ideengeschichte um 1600. Konstellationen zwi-
schen Schulmetaphysik, Konfessionalisierung und hermetischer Spekulation. Stuttgart-Bad
Cannstatt 2017, S. 83–111.
104 JWA 4.1, S. 309.
105 JWA 4.1, S. 312.
106 Christian Wolff: Vernünfftige Gedancken von der Menschen Thun und Lassen zu Beförde-
rung ihrer Glückseligkeit. Frankfurt, Leipzig 1733, S. 6 (§ 5 ff.)

386 Gideon Stiening



Die zweite Prämisse besteht in der vorausgesetzten Annahme, dass eine Ge-
sellschaft ohne jede Religion, d. h. ohne Gottes- und Unsterblichkeitsglauben in
der Anarchie versänke, weil nur diese Instanzen Normativität überhaupt garan-
tieren könnten. Ohne Gott keine Norm – sei sie natur- oder positiv-rechtlich, sei
sie ethisch oder religiös. Einer der prominentesten Verfechter dieser soziopoliti-
schen Notwendigkeit der Religion, d. h. eines Glaubens an Gott und das ewige
Leben, war Albrecht von Haller, der trotz materialistischer Tendenzen in seiner
Anthropologie an der Überzeugung festhielt, dass der Naturzustand ausbreche,
wenn die christliche Religion nicht für Verbindlichkeitsgarantien Sorge trage.107

Auch Christoph Martin Wieland, dem Materialismus und Naturalismus mit Sym-
pathie verbunden, war von der soziopolitischen Notwendigkeit eines Unsterb-
lichkeitsglaubens überzeugt: noch in der dritten Auflage seiner Geschichte des
Agathon von 1794 lässt er seinen Protagonisten die Schreckensvision eines
ethischen Ausnahmezustands an die Wand malen.108

Jacobis Essay zielt auch auf diese Kritik einer säkularen und damit norm-
freien Gesellschaft ab, wobei er – wie noch Jahre später – Säkularität mit Athe-
ismus gleichsetzt und es sich damit ebenso wie seine Interpreten schlicht zu
leicht macht: Nicht nur Kant wird ab Mitte der 1780er Jahre eine säkulare Moral-,
d. h. Rechts- und Ethiktheorie entwickeln109 – und sich im Übrigen als straffer
und erfolgreicher Gegner von Materialismus und Atheismus erweisen110 –; glei-
ches gilt für Christian Wolff, der sich an einer theologiefreien Ethik höchst er-
folgreich – wenngleich lebensgefährlich – versucht hatte;111 überhaupt macht
es die Anstrengungen der europäischen Aufklärung aus, eine praktische Philo-
sophie zu entwickeln, die gegenüber kulturellen, geschlechtlichen aber auch

107 Siehe hierzu Albrecht von Haller: Vorrede zur Prüfung der Sekte die an allem zweifelt. In:
Sammlung kleiner Hallerischen Schriften. 3 Theile, Bern 21772, Bd. I, S. 22, vgl. hierzu insbe-
sondere Thomas Kaufmann: Über Hallers Religion. Ein Versuch. In: Norbert Elsner, Nicolaas
A. Rupke (Hg.): Albrecht von Haller im Göttingen der Aufklärung. Göttingen 2009, S. 309–379,
spez. S. 334 ff.
108 Siehe hierzu Christoph Martin Wieland: Geschichte des Agathon. Hg. von Klaus Manger.
Frankfurt a.M. 1986, S. 105 f.
109 Vgl. Geismann: Recht und Moral in der Philosophie Kants (s. Anm. 83).
110 Vgl. hierzu Udo Thiel: Kant und der Materialismus des 18. Jahrhunderts. In: Violetta L.
Waibel, Margit Ruffing (Hg.): Akten des 12. Internationalen Kant-Kongresses »Natur und Frei-
heit« in Wien vom 21.–25. September 2015. Berlin, Boston 2018, Bd. 1, S. 595–614.
111 Siehe hierzu Dieter Hüning: Wolffs Begriff der natürlichen Verbindlichkeit als Bindeglied
zwischen empirischer Psychologie und Moralphilosophie. In: Oliver-Pierre Rudolph, Jean-
François Goubet (Hg.): Christian Wolffs Psychologie. Systematische und historische Untersu-
chungen, Tübingen 2004, S. 145–169.

»Wo für Alle Einer nur Entschlüsse faßt« 387



weltanschaulichen (d.i. religiösen) Besonderheiten indifferent ist.112 Dieses An-
liegen gilt aber auch und im Besonderen für die Autoren des Materialismus, die
keineswegs auf alle Formen von Normativität verzichteten.113 Aber eben darin
besteht ein gewichtiges Beweisziel Jacobis: Wie schon für Crusius114 oder – wie
gesehen – Joseph II. sind Deismus, Atheismus und Materialismus Auswüchse
eines Religionsverlustes, die angeblich zu eben jenem Zustand der Abwesenheit
aller Form von Normativität führen, die noch Carl Schmitt als Ausnahmezu-
stand beschreiben115 und aus ihnen – wie Jacobi – ein autoritäres Staatskonzept
ableiten wird.

4.2 Freiheit und Geselligkeit

Jacobis Anthropologie beschränkt sich allerdings nicht auf jene theoretische Di-
mension, die oben mit der Vermögenslehre skizziert wurde, die den ganzen
Menschen aus Vernunft und Leidenschaften als gegenstrebigen Motivationen
konstituierte. Die praktische Seite dieser Anthropologie wird in einer Beilage
entwickelt, die dem Haupttext bei Jacobi stets nachgeordnet präsentiert wird.
Mit Bezug auf die aristotelische Politik heißt es dort:

Die Natur selbst hat den Trieb zur Vereinigung mit Unseres Gleichen in uns gelegt, und
der erste Stifter der Gesellschaft unter Menschen hat sich auf die Dankbarkeit des ganzen
Geschlechts die heiligsten Rechte erworben.116

Jacobi referiert mit diesem pathetischen Hinweis auf die Theorie des appetitus
societatis, die man schon bei Cicero und Thomas von Aquin, in ihrer spezifisch
neuzeitlichen Variante aber vor allem seit Hugo Grotius finden kann und die
besagt,117 dass es in der Natur des Menschen einen Trieb gibt, der vor aller zu-

112 Siehe hierzu Kurt Bayertz: Art. Ethik/Moral. In: Heinz Thoma (Hg.): Handbuch Europäi-
sche Aufklärung. Begriffe, Konzepte, Wirkung. Stuttgart 2015, S. 181–192.
113 Vgl. hierzu Gideon Stiening: »Die Natur macht den Menschen glücklich«. Modelle materia-
listischer Ethik im 18. Jahrhundert. In: Lothar van Laak, Kristin Eichhorn (Hg.): Kulturen der
Moral / Moral Cultures. Hamburg 2021, S. 17–38.
114 Christian August Crusius: Entwurf der notwendigen Vernunftwahrheiten, wiefern sie den
zufälligen entgegengestellt werden. Leipzig 21753, S. 885 ff.
115 Carl Schmitt: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität. Berlin
92009, S. 18.
116 JWA 4.1, S. 333.
117 Vgl. hierzu Gideon Stiening: Appetitus societatis seu libertas. Zu einem Dogma politischer
Anthropologie zwischen Suárez, Grotius und Hobbes. In: Herbert Jaumann, Gideon Stiening
(Hg.): Neue Diskurse der Gelehrtenkultur. Ein Handbuch. Berlin, Boston, 2016, S. 389–436.

388 Gideon Stiening



meist vertragstheoretisch organisierten Vergemeinschaftung den Menschen in
eine natürliche Gemeinschaft je schon versetzt, aus der sich sodann die Notwen-
digkeiten der wie immer präzisierten Organisation des Zusammenlebens ergibt.
Entscheidend ist nun, dass diese in ihrer grotianischen und dann von Pufendorf
fürs 18. Jahrhundert aufbereiteten Form ausnehmend wirksame Prämisse aller
politischen Theorie schon seit dem Beginn der Aufklärung, durch Thomas
Hobbes nämlich, bestritten wurde.118 Hobbes bestreitet dabei keineswegs, dass
der Mensch je schon, also empirisch in Gesellschaft lebt, er bestreitet allerdings,
dass der Mensch einen natürlichen Trieb zur Vergemeinschaftung habe, vor
allem aber, dass von diesem empirischen Datum aus, eine Theorie legitimer Herr-
schaft und damit von Staatlichkeit kohärent begründet werden könne. Dabei
setzt Hobbes der politischen Anthropologie des appetitus societatis nicht etwa,
wie vielfach angenommen, eine negative oder pessimistische Anthropologie ent-
gegen (homo homini lupus), vielmehr setzt er als einzig politisch wirksame Prä-
misse seiner Deduktion von Recht und Staat die äußere Freiheit des Menschen
voraus,119 die nur realisiert werden könne, wenn sie dem einzelnen als Recht zu-
komme, was nur durch den Eintritt in den status civilis möglich sei; tatsächlich
frei ist der Mensch nach Hobbes nur im Staat, weil nur hier seine Freiheit mit der
Freiheit aller anderen nach einem allgemeinen Prinzip wirklich werden kann.120

Entscheidend ist nun, dass Jacobi einerseits – wie eben gesehen – die von
Hobbes abgelehnte Prämisse eines appetitus societatis geltend macht, zugleich
die von Hobbes als Gegenmodell aufgebotene äußere Freiheit ebenfalls als kon-
stitutive Prämisse, d. h. als essentielles Moment der Natur des Menschen, setzt.
Die Ableitung erfolgt nun in drei Schritten, und zwar wie folgt121: Jacobi hält
fest, was den Menschen vom Tiere unterscheide, sei sein Vermögen, deutliche
Begriffe zu erlangen, dies ist nichts anderes als das Vermögen der Vernunft,
d. h. Zwecke zu erkennen und sein Handeln danach einrichten, will sagen: sich
vernünftige Zwecke setzen zu können. Den Menschen unterscheidet vom Tier
also nicht einfach seine Vernunft überhaupt, sondern seine praktische Ver-
nunft. Aus dieser Quelle der Menschheit, die einzig in der Lage sei, die für den

118 Hobbes über die Freiheit. Widmungsschreiben, Vorwort an die Leser und Kapitel I–III aus
»De Cive« (lateinisch-deutsch). Eingeleitet und mit Scholien hg. von Georg Geismann, Karl-
friedrich Herb. Würzburg 1988, S. 96.
119 Georg Geismann: Die Grundlegung des Vernunftstaates der Freiheit durch Hobbes. In:
Jahrbuch für Recht und Ethik 5 (1997), S. 229–266.
120 Siehe hierzu Dieter Hüning: Freiheit und Herrschaft in der Rechtsphilosophie des Thomas
Hobbes. Berlin 1998.
121 JWA 4.1, S. 306 ff.

»Wo für Alle Einer nur Entschlüsse faßt« 389



Einzelnen wie für die Gemeinschaft gefährlichen Leidenschaften zu kontrollie-
ren, ergibt sich nun die folgende weitere Prämisse:

In so ferne der Mensch sich in und nach sich selbst bestimmen, das ist, freye Handlungen
verrichten kann; in so ferne wird derselbe durch Vernunft bewegt, und nur in so ferne
zeigt er sich als Mensch. Wo keine Freyheit ist, keine Selbstbestimmung: das ist kein Ver-
stand, keine Menschheit.122

Dabei lässt sich schon am Begriff der Selbstbestimmung erkennen, dass Jacobi
identifiziert, was seit Hobbes, Thomasius und 1782 aktuell aus Königsberg ge-
trennt wird: äußere und innere Freiheit. Dies lässt sich daran erkennen, dass
Jacobi ›Selbstbestimmung‹ als Befähigung zu Handlungen definiert hatte, die
unabhängig von den eigenen Leidenschaften vollzogen werden könnten:

In so fern der Mensch verändert wird von Dingen die sich außer ihm befinden, und er sie
dergestalt betrachtet, daß darüber die Betrachtung seiner selbst verschwindet: in so fern
handelt er nach einem fremden Antriebe und nicht nach seinem eigenen; er läßet sich
bestimmen und bestimmt sich nicht selbst; er thut was andere Dinge erfodern, und nicht
was seine eigene Natur verlangt, und in so ferne sagen wir: daß ihn die Leidenschaft be-
wegt, und dass er nur ein Tier ist.123

Jacobi verknüpft also, was seit Hobbes nicht mehr zu verbinden war, die Prä-
misse des appetitus societatis mit der Prämisse der menschlichen Freiheit, die
den Trieb zur Selbsterhaltung in einer uneingeschränkten Weise zu realisieren
ermöglicht, so dass ein Trieb zur Gesellschaft tendenziell zerstört würde.124 Man
könnte auch sagen: Jacobi ›vermittelt‹, besser: verbindet die feindlichen Brüder
Grotius undHobbes; und dazu ist er auch genötigt, weil er ein Staatsmodell ent-
wickelt, das, im eigenen Verständnis, Eigentum, Stabilität und innere Ordnung
garantiert, ohne der Staatsmacht dafür eine uneingeschränkte, also für ihn
›despotische‹Macht zuzuschreiben.

4.3 Der Staat, das Recht und die Pflichten

Eine erkennbare Eigentümlichkeit des jacobischen Konzepts von Politik besteht
allerdings in seiner Bewertung der Leistungsfähigkeiten des Staates. Präferierte
ein gewichtiger Teil der europäischen Spätaufklärung von Rousseau über Les-

122 JWA 4.1, S. 307.
123 Ebd.
124 Zu dieser objektiven Antinomie von Selbsterhaltung und Geselligkeit als gleichursprüngli-
chen natürlichen Trieben schon bei Grotius vgl. Stiening: Appetitus societatis (s. Anm. 117),
S. 394 ff.

390 Gideon Stiening



sing bis Wieland die Formen rein ethischer Vergemeinschaftung, gerade weil
der Staat sich zwangsgewaltbewährter Rechtsdurchsetzung bediente, die eine
konfliktfreie Vermittlung von Selbstliebe und Geselligkeit125 nicht allein er-
schwerte, sondern – angeblich – verunmöglichte, setze man also auf ein konflikt-
vermeidendes Konzept durch Internalisierung ethischer Normen statt eines – von
Kant allererst systematisierten – konfliktregulierenden Modells,126 so ist Jacobi
zwar einerseits ebenfalls von der Widersprüchlichkeit einer durch staatlichen
Zwang garantierten gesellschaftlichen Ordnung überzeugt, wie er am Ende des
obigen Zitates, das sein polittheologisches Credo formulierte, präzise ausführt
hatte: »so daß eben die Gebrechen, welche diese Hülfe forderten, ihren Miß-
brauch unvermeidlich machen.«127 Zugleich ist er jedoch ebenso von der Unver-
meidlichkeit des Staates überzeugt:

Dennoch fällt es in die Augen, daß Gewalt, und zwar eine überall und immer gegenwärtige
Gewalt; daß ein gewisser Zwang, und daß gewisse Mittel um denselben auszuüben, unter
Menschen unentbehrlich sind: denn wenn die Ungebundenheit nur Einiger, die Gattung
schon so sehr verdirbt; was würde aus der Ungebundenheit von allen erst entstehn?128

Für Jacobi ist der Staat also die Lösung eines Problems, das er allererst selbst
schafft und zugleich als eben solcher für eine friedliche Vergemeinschaftung
des Menschen unentbehrlich. Dabei geht es nach Jacobi vor allem um Eigen-
tumssicherheit, die nur der Staat durch seine Zwangsgewalt gewährleisten
könne.129

Das hierdurch entstehende praktische Problem, wie man nämlich die
Selbstwidersprüchlichkeit staatlicher Zwangsgewalt beheben könne, führt der
Autor erst ziemlich gegen Ende seines Essays einer Lösung zu, indem er auf die-
ses zentrale politische Theorem seiner zuvor umkreisten Konzeption nochmals
zu sprechen kommt; und da heißt es:

Vollkommenheit ist nirgendwo zu hoffen, denn aus lauter mangelhaftem Stoff kann
etwas mangelloses nie hervorgehen, und so würde selbst auch eine solche menschliche
Gesellschaft, wie diejenige, die wir errichtet sehen möchten; eine Gesellschaft, welche
einzig und allein vereinigt wäre: Um die Sicherheit von allem Rechten durch die Erfüllung
aller Pflichten zu erhalten, ohne welche diese Rechte nicht bestehen und nicht gelten kön-
nen: Auch eine solche Gesellschaft, die vollkommenste die unter Menschen sich gedenken

125 Vgl. hierzu Friedrich Vollhardt: Selbstliebe und Geselligkeit. Untersuchungen zum Ver-
hältnis von naturrechtlichem Denken und moraldidaktischer Literatur im 17. und 18. Jahrhun-
dert. Tübingen 2001.
126 Zu dieser Unterscheidung vgl. Stiening: Glück statt Freiheit (s. Anm. 68), S. 89 ff.
127 JWA 4.1, S. 316.
128 JWA 4.1, S. 306.
129 JWA 4.1, S. 324.

»Wo für Alle Einer nur Entschlüsse faßt« 391



läßt, und die Einzige, die mit Vernunft bestehen kann, selbst eine solche würde mit sehr
großen Uebeln unaufhörlich doch zu kämpfen haben.130

Das ist zunächst im Hinblick auf den letzten Satz wenig spektakulär, auch Les-
sing durchaus nahe, weil es eine Absage an jegliche innerweltliche Utopie dar-
stellt, denn auch die vollkommenste menschliche Gemeinschaft bleibt dem
Übel, resp. dem Bösen ausgesetzt. Dass mit diesem Absatz womöglich auch
jeder extramundanen Gemeinschaft der Menschen die Vollkommenheit abge-
sprochen wird, etwa in einer Civitas dei, mag man dem ›nirgendwo‹ entneh-
men, das nur der uneingeschränkten Vollkommenheit, d. i. Gott, einzig
zugeschrieben wird. Daher bleibt auch hier die Vorstellung des Menschen als
eines »unvollkommenen Wesens« theonomen Ursprungs, weil der Referenz-
begriff eines vollkommenen Wesens ausschließlich die Gottesinstanz sein
kann; nach Jacobi muss nämlich jeder politische Philosoph erkennen,

daß um Völker mit Gewalt zu hindern ihren eigenen Schaden zu befördern, oder zu ihrem
Besten würklich sie zu zwingen, schlechterdings ein Gott herniederkommen müßte, ein
vollkommenes Wesen, das nicht sterben könnte.131

Der allerdings entscheidende Satz der vorherigen Passage bezieht sich auf das
Verhältnis von Rechten und Pflichten, konkreter auf die entscheidende These,
dass Rechtssicherheit überhaupt nur möglich ist durch die Erfüllung aller dem
Menschen auferlegten Pflichten, die – dem 18. Jahrhundert durch Pufendorf
vorgegeben – in der Einhaltung der Pflichten gegen Gott, gegen sich selbst und
gegen den Mitmenschen bestehen,132 wobei die beiden letzteren häufig aus der
ersten Pflicht abgeleitet wurden.133 Die Selbstverständlichkeit dieses Pflich-
tenkatalogs für das 18. Jahrhundert ermöglicht es Jacobi, auf deren konkrete
Ausführungen zu verzichten. Für den Leser des 21. Jahrhunderts ist es allerdings
erforderlich, diese Pflichtentafel und deren systematischen Zusammenhang zu

130 JWA 4.1, S. 328.
131 JWA 4.1, S. 316.
132 Siehe hierzu die präzisen Ausführungen bei Hartung: Naturrechtsdebatte (Anm. 76),
S. 69–81.
133 Vgl. hierzu u. a. Moses Mendelssohn: Jerusalem oder über religiöse Macht und Judentum.
In: Ders.: Ausgewählte Werke. Studienausgabe 2 Bde. Hg. von Christoph Schulte, Andreas
Kennecke, Grażyna Jurewicz. Darmstadt 2009, Bd. 2, S. 129–206, hier S. 150: »Im Grund ma-
chen in dem System der menschlichen Pflichten, die gegen Gott keine besondere Abtheilung;
sondern alle Pflichten des Menschen sind Obliegenheiten gegen Gott. Einige derselben gehen
uns selbst, andere unsere Nebenmenschen an. Wir sollen, aus Liebe zu Gott, uns selbst ver-
nünftig lieben, seine Geschöpfe lieben, so wie wir aus vernünftiger Liebe zu uns selbst verbun-
den sind, unsere Nebenmenschen zu lieben.«.

392 Gideon Stiening



explizieren, um die Dimension der Behauptung Jacobis ermessen zu können.
Denn die entscheidende These lautet, nur wenn die Menschen als Staatsbürger
all ihre ethischen Pflichten erfüllen, kann es so etwas wie Rechtssicherheit –
nicht etwa innerweltliche Glückseligkeit – geben. Jacobi führt also erneut eng,
was das 18. Jahrhundert seit Thomasius in Philosophie, Literatur, Publizistik und
Kunst mal erfolgreicher, mal erfolgloser zu unterscheiden suchte: Recht und
Ethik.134 Hatte Lessing drei Jahre zuvor im Nathan kenntlich gemacht, dass die
religionspolitischen Konflikte der Menschheit nicht durch das Recht, sondern
einzig durch eine gottergebene Moral, in deren Zentrum die Konkurrenz um des
Menschen moralisches Gefühl steht, zu befrieden seien,135 so setzt Jacobi erneut
auf das Recht, und zwar ein staatliches Zwangs-Recht, dessen Verbindlichkeit
der moralischen Gesinnung des Bürgers als Menschen überantwortet wird. Die
von Jacobi aufgerufenen Pflichten sind nämlich keine Rechtspflichten, ein Ge-
danke, den man bei Hobbes hätte finden können,136 sondern moralische Pflichten
gegen Gott, den Mitbürger und sich selbst. Jacobi will also keine übergesetzliche Tu-
gendgemeinschaft, wie eine Reihe zeitgenössischer Aufklärer, so Wieland, Lessing
oder – in theonomer Variante – Hamann,137 sondern einen Freistaat, also eine auf
dem Recht basierende staatliche Gemeinschaft, deren rechtliche Stabilität und Si-
cherheit auf der moralischen Gesinnung der Untertanen als Menschen und erst so
als Bürger aufruht. Dabei ist immer wieder daran zu erinnern, dass Jacobi die Befähi-
gung zu tugendhaftem Handeln ausschließlich von der religiösen Überzeugung der
Untertanen abhängig macht. Ohne Gott keine moralische Gesinnung und insofern
auch keine echte Rechtssicherheit. Eine staatliche Garantie ethischer Überzeu-
gungen der Untertanen, wie dies Christian Wolff oder Issak Iselin für erforderlich
hielten,138 lehnt Jacobi denn auch ab, weil auch und gerade der Staat nicht er-
zwingen sollte, was nicht erzwungen werden kann:139

134 Vgl. hierzu Frank Grunert: Normbegründung und politische Legitimität. Zur Rechts- und
Staatsphilosophie der deutschen Frühaufklärung. Tübingen 2000, S. 169 ff.
135 Vgl. hierzu Stiening: Toleranz zwischen Geist und Macht (s. Anm. 93), S. 331–362.
136 Vgl. hierzu Thomas Hobbes: Leviathan. Hg. von Richard Tuck. Cambridge 1991, S. 100ff.
137 Vgl. hierzu Gideon Stiening: »Gegen die Zeiten und das System eines Hobbs«. Hamanns
Kritik des Naturrechts im Kontext. In: Eric Achermann, Johann Kreuzer, Johannes von Lüpke
(Hg.): Johann Georg Hamann: Natur und Freiheit. Akten des 11. Internationalen Hamann-Kollo-
quiums 2015. Göttingen 2020, S. 279–309.
138 Vgl. hierzu Gideon Stiening: »Politische Metaphysik«. Zum Verhältnis von Politik und
Moral bei Isaak Iselin. In: xviii.ch Jahrbuch der Schweizer Gesellschaft für die Erforschung des
18. Jahrhunderts 5 (2014), S. 136–162.
139 So JWA 4.1, S. 311 f., S. 322 u.ö.

»Wo für Alle Einer nur Entschlüsse faßt« 393



Keine Staatsverfassung soll und kann auch Tugend selbst unmittelbar zum Gegenstande
haben, weil die Tugend nie aus irgend einer äußerlichen Form entspringen kann.140

4.4 Wider den Despotismus der Aufklärung

Vor dem Hintergrund dieser polittheoretischen Grundkonzeption kann Jacobi
sein eigentlich politisches Ziel angehen: Weil und insofern ethische Gesinnung
und tugendhaftes Verhalten, die sich eben nicht nur um die Beförderung des
Eigennutzes, sondern um das gesellschaftliche und staatliche Allgemeine be-
kümmern, nicht erzwungen werden können, ist politischer Despotismus nicht
nur notwendiges Produkt einer glaubens- und so gesinnungslosen Gesellschaft
von Egoisten, sondern auch all jenen Erscheinungen von Staatspolitik zuzu-
schreiben, die eine fehlende Gesinnung ›von Staats wegen‹ zu verordnen such-
ten – dabei ist zu berücksichtigen:

Eine wichtige Betrachtung dürfen wir nicht übergehen. Diese nehmlich: daß der Despotis-
mus sehr verschiedener Gestalten fähig ist, und daß in einer jeden Staatsverfassung min-
der oder mehr davon gefunden werden kann.141

Kurz zuvor hatte Jacobi deutlich gemacht, dass der Despotismus als Form der
Anwendung von Gewalt auf Feldern, die keinen Zwang dulden, die wesentli-
chen Eigenschaften des Menschen, seine Vernunft und seine Leidenschaften,
unterdrücke und so verkümmern lasse. Entscheidend ist dabei, dass jedes Sys-
tem, das politische Gewalt auf andere als eigentumssichernde Bereiche anwen-
det, die ursprüngliche Freiheit des Menschen schädigt. Jacobi bestimmt ›Freiheit‹
allerdings erneut als theologischen Grenzbegriff, der mehr der Metaphysik Spino-
zas142 als einer tatsächlich politischen Philosophie entspringt:

Frey, im allerhöchsten Grade, wäre der, der zu seinen Handlungen durch sich selbst al-
lein bestimmt würde, folglich alle seine Gegenstände selbst unmittelbar hervorbrächte:
welches von keinem Wesen kann gedacht werden, daß sich seiner selbst, mittels Vor-
stellungen nur bewußt ist, und nach Gegenständen streben muß, die es nicht in seiner
Gewalt hat. Auf diese absolute Weise frey ist Gott, der Einzige, allein. Aber frey – nach
seiner Art im allerhöchsten Grade – ist ein jeder Mensch und jeder Bürger, in so ferne er
nur nicht gehindert wird seinen wahren Vortheil auf alle Weise nach Vermögen zu

140 Ebd., S. 320.
141 Ebd., S. 318.
142 Vgl. hierzu Baruch de Spinoza: Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt. Neu über-
setzt, hg. und mit einer Einleitung versehen von Wolfgang Bartuschat. Lateinisch – deutsch.
Hamburg 1999, S. 6/7.

394 Gideon Stiening



befördern. Sclave ist ein jeder, insofern ihn seinen wahren Vortheil zu befördern etwas nur
auf irgendeine Weise hindert.143

Wie schon oben angedeutet, so zeigt sich auch an dieser Stelle, dass Jacobi in-
nere und äußere Freiheit schlicht identifiziert und deshalb nur Gott mit uneinge-
schränkter Freiheit ausstatten kann. In dieser Argumentation liegt aber eine
weitere entscheidende Voraussetzung dafür, einen Staat, der Tugenden wie »Gut-
herzigkeit und Liebe, Einsicht, Billigkeit, Großmuth, Tapferkeit und Treue« durch
Zwang verordnen will, als »Tyrannei« zu bezeichnen; übrigens läge im Horizont
der jacobischen Kritik eines aufklärerischen Staates auch, ihn als ›Sündenpfuhl‹
zu bezeichnen, stammen doch all jene aufgezählten Eigenschaften, die eine Ge-
meinschaft nach Jacobi allererst ermöglichen, »unmittelbar von Gott«.144

Erst jetzt wird ersichtlich, dass und in welcher Weise die verschiedenen Argu-
mentationsstränge des Essays in einer Kritik an Joseph II. zusammentreffen: Weil
nur größtmögliche Freiheit die Untertanen zu jenen tugendhaften Individuen ma-
chen kann, die eine Rechtssicherheit und damit die Stabilität des Staates gewähr-
leisten, »wahre Freyheit also […] mit der Tugend einerley« ist,145 und weil Jacobi
diese Freiheit des einzelnen Untertanen, die ihn als vernünftigen zu Gott und Tu-
gend führen müssen, mit dem Begriff der Volkssouveränität belegt,146 kann es
kaum mehr überraschen, dass die staatlich verordnete Aufklärung in Österreich
einer massiven Kritik verfällt. Weil nämlich frei gewählte Vernünftigkeit nur all-
mählich zu Gottesglauben und Tugendgesinnung führen können, muss jeder Ver-
such der staatlichen Verordnung von Freiheit und damit Tugend in Despotismus
münden:

Im Gegentheil, wo Freyheit herrscht, erfordern alle Dinge ihre Zeit; welches kein so gro-
ßes Uebel ist. Und dann: ohne der unsäglichen Gefahren zu gedenken welche im Morali-
schen, mit jeder schnellen Würkungsart verbunden sind vornehmlich wo für Alle Einer
nur Entschlüsse faßt, die Sorge Aller aber müßig werden muß und stumm: ohne der
wichtigen Vortheile zu erwähnen, die, wo Viele sorgen, untersuchen und Entschlüsse
fassen dürfen, der Langsamkeit die Wage reichlich halten, liegt in der Sache selbst un-
mittelbar ein Vorzug von der größten Wichtigkeit. Wo guten Zwecken die Gewalt nicht

143 JWA 4.1, S. 318.
144 Beide Zitate ebd., S. 312.
145 Ebd., 320.
146 Dass hier ein grobes Missverständnis Jacobis vorliegt, bedarf kaum der Erläuterung; sou-
verän ist das Volk bei Rousseau keineswegs, wenn der Einzelne möglichst frei seine Vernunft
walten lassen kann, sondern in der Ausbildung einer volonté générale, von der allein alle
Macht im Staate ausgeht.

»Wo für Alle Einer nur Entschlüsse faßt« 395



gleich zu Dienste steht, da müssen diese Zwecke zu erreichen, andre Kräfte aufgeboten,
und in einem weiten Umfange bewegt werden.147

Staatlich verordnete Tugend, nach Jacobi Grundgedanke der europäischen Auf-
klärung und die politische Realität in Berlin, in St. Petersburg und vor allem in
Wien, wo nämlich »für Alle Einer nur Entschlüsse fasst«, verunmöglicht sich
selbst, weil unter dieser Bedingung die »Sorge aller«, d. h. die Anstrengungen
der Ausbildung moralischer Gesinnung durch den Einzelnen selbst ausbleiben
muss; denn: »Tugend aber kann nur in dem Menschen selber wohnen, und
ihre Kraft durch keine andre Kraft vertreten werden.«148

4.5 Jacobis bester aller möglichen Staaten im Kontext

Für Jacobi ist also klar, dass ein stabiler Staat zum einen Gesetze benötigt, die
auch mithilfe staatlicher Zwangsgewalt vollständig durchgesetzt werden müs-
sen, und zwar vor allem zur Eigentumssicherung. Darüber hinaus bedarf ein
solcher Staat Untertanen mit moralischer Gesinnung, d. h. mit Tugendüber-
zeugungen, die die Gemeinschaft befördern. Diese Gesinnung, die vor allem
religiöse Überzeugungen impliziert bzw. voraussetzt, kann jedoch vom Staat
nicht ebenfalls durch Gesetze und Verordnungen garantiert werden, weil in-
nere Überzeugungen nicht erpresst werden können. Der stabile Staat ist also
darauf angewiesen, dass sich seine Untertanen in diesen Hinsichten in größt-
möglicher Freiheit befinden, denn diese als Bedingung und Erscheinung prak-
tischer Vernunft wird den Einzelnen notwendig auf das Dasein einer
Gottesinstanz und die Wirksamkeit ethischer Normen, die ihm »unmittelbar
von Gott eingehaucht wurden«, verweisen. In einem solchen Staat, der durch die
umfassende Einhaltung der untertänigen Pflichten Rechtssicherheit garantieren
kann, können aber auch den Leidenschaften der Bürger, ihrem Bedürfnis nach
Glückseligkeit, größtmögliche Realisationschancen eingeräumt werden:

Demnach hätten in dem Staat, der nach den Grundsätzen dieser Schrift errichtet wäre,
selbst die Leidenschaften jedes einzelnen Gliedes ein weit freyeres Spiel als in andern
Staaten; denn hier würde nichts verhindert mit Gewalt, als nur, was das Eigenthum ver-
letzte, und alle Kräfte wären einzig und allein gesetzloser Gewalt und willkührlichem Re-
giment entgegen gerichtet. Vernunft und Weisheit aber hätten hier das allerfreyeste Spiel;
nicht wegen Abwesenheit der Hindernisse bloß, sondern, weil sie, wie bereits gezeigt

147 JWA 4.1, S. 324; Herv. von mir.
148 JWA 4.1, S. 320.

396 Gideon Stiening



worden, sich auf alle Weise zu entwickeln durch die wichtigsten Gegenstände unauf-
hörlich aufgefordert würden.149

Unmittelbar anschließend erfolgt der schon zitierte Hinweis auf die Notwendig-
keit der Einhaltung aller Pflichten für die Sicherheit des Rechts. Jacobi verbindet
also einen ›Staat des Rechts‹, der allerdings ausschließlich der Eigentumssiche-
rung dient, mit einer ›Gemeinschaft der Tugend‹, die neben der Ausbildung ge-
meinschaftssichernder Gesinnung auch die Rechtssicherheit garantiert, weil es
zur Tugend nach Jacobi gehört, das Recht nicht zu brechen; und es ist dieser
Staat, gerade weil er den Rechtszwang auf Eigentumsfragen reduziert, der auch
die Glückseligkeit der einzelnen Untertanen maximal befördert. Erneut sei be-
tont, dass dieser Staat vollständig von der Gewissheit seiner Untertanen über die
Existenz einer Gottesinstanz abhängig ist, die nicht allein die ursprüngliche Ge-
meinschaft der Menschen schafft,150 sondern ihnen auch ihre Tugenden ›unmit-
telbar‹ eingibt.

Jacobis Staatstheorie ist gegründet auf einem eigentümlichen, Rousseau-
fernen Verständnis von Volkssouveränität, das auf die entscheidende Bedin-
gung dieses status civilis, auf den Gottesglauben seiner Untertanen, abzielt. Sie
unterscheidet sich daher in signifikanter Weise von zeitgenössischen Politik-
Modellen, die hier abschließend an einem Beispiel zur Veranschaulichung des
jacobischen Proprium skizziert seien:

So entfaltet Wieland am Ende seiner Geschichte des Agathon die Utopie einer
Republik von Tarent, zu der es heißt, ihre Bewohner hätten die bestehende
Rechtsordnung so weit internalisiert, »daß sie mehr durch die Macht der Sit-
ten als durch das Ansehen der Gesetze regiert zu werden schienen.«151 Diese
›Rechtsordnung‹ entbehrt mithin einer sie wesenhaft auszeichnenden Zwangsge-
walt, weil die Untertanen je schon wollen, was sie im Hinblick auf das staatliche
Gemeinwohl sollen. Eine solche nach Wieland ideale normative Ordnung eines
Gemeinwesens ist in Tarent allerdings nur möglich, weil diese Republik von
einem ›sanften Despoten‹ regiert wird, der nicht nur als Gesetzgeber, sondern
auch als Regent und als Richter fungiert – mithin der Gewaltenteilung jede
Geltung entzieht, – und zwar nach moralischen Maximen, die er selber vor-
bildlich einhält:

149 JWA 4.1, S. 328.
150 JWA 4.1, S. 312.
151 Christoph Martin Wieland: Geschichte des Agathon. Zitiert nach: Wielands Werke. Histo-
risch-kritische Ausgabe. Hg. von Klaus Manger, Jan Philipp Reemtsma. Berlin, New York 2008
ff., Bd. 8.1, S. 422.

»Wo für Alle Einer nur Entschlüsse faßt« 397



Es läßt sich also ganz sicher von dem Leben eines solchen Mannes auf die Güte seiner
Denkens-Art schliessen. Archytas verband alle häuslichen und bürgerlichen Tugenden,
mit dieser schönsten und göttlichsten unter allen, welche sich auf keine andre Beziehung
gründet, als das allgemeine Band, womit die Natur alle Wesen verknüpft. Er hatte das sel-
tene Glük, daß die untadeliche Unschuld seines öffentlichen und Privat-Lebens, die Be-
scheidenheit, wodurch er den Glanz so vieler Verdienste zu mildern wußte, und die
Mässigung, womit er sich seines Ansehens bediente, endlich so gar den Neid entwafnete,
und ihm die Herzen seiner Mitbürger so gänzlich gewanne, daß er (ungeachtet er sich sei-
nes hohen Alters wegen von den Geschäften zurükgezogen hatte) bis an sein Ende als die
Seele des Staats und der Vater des Vaterlands angesehen wurde, und in dieser Qualität
eine Autorität beybehielt, welcher nur die äusserlichen Zeichen der königlichen Würde
fehlten. Niemals hat ein Despot unumschränkter über die Leiber seiner Sclaven geherr-
schet, als dieser ehrwürdige Greis über die Herzen eines freyen Volkes; niemals ist der
beste Vater von seinen Kindern zärtlicher geliebt worden.152

Wieland zeichnet hier mit wenigen Pinselstrichen das Bild eines aufgeklärten,
popularphilosophischen Despoten, dessen moralische Integrität es ermöglicht,
den politischen Gemeinsinn seiner Untertanen zu emotionalisieren. Es sind die
Herzen seiner Untertanen, das Gefühl der Liebe zu und Achtung vor ihm, die die
politische Stabilität und den ökonomischen Wohlstand des Gemeinwesens
garantieren. Es ist dieses Modell einer ›moralischen Tyrannei‹, von der Wie-
land meinte, dass sie die Einwände Rousseaus gegen jegliche Vergemein-
schaftung je schon überwunden habe, weil sie der Natur des Menschen
gleichsam ›angegossen‹ sei. Es ist genau dieses Modell, dass Jacobi als auf-
klärerische Tyrannei zurückwies.

Von diesem für Wieland essentiellen Modell der Ersetzung des Rechts
durch die normative Ordnung der Moral, die den äußeren Zwang durch den
Staat ins Innere als Gewissen verlegt, unterscheidet sich Jacobi folglich signifi-
kant, weil er
1. am Recht festhält, weil nur dieses und die für es erforderliche staatliche

Zwangsgewalt Eigentum garantieren kann, das Jacobi als Naturrecht an-
sieht, welches allein durch den Staat und seine Gesetze gesichert werden
kann;

2. weil er die Ethik nicht ausschließlich als sozialen Kitt begreift, sondern die
Unbedingtheit ihrer Geltung zum Instrument der Rechtssicherheit macht;153

152 Ebd., S. 428.
153 Jacobi offeriert hier ein Modell, das in den vor einigen Jahren ausgetragenen Debatten um
einen Verfassungspatriotismus fröhliche Umstände feierte; vgl. hierzu u. a. Jan-Werner Müller:
Verfassungspatriotismus. Frankfurt a.M. 2010, allerdings nimmt man selbst für Kant an, er
fundiere seine Auffassung von Rechtsstaat in einer rechtspolitischen Gesinnung der politi-
schen Akteure, vgl. hierzu u. a. Wolfgang Röd: Die Rolle transzendentaler Prinzipien in Moral
und Politik. In: Reinhard Meckel, Roland Wittmann (Hg.): »Zum ewigen Frieden«. Grundlagen,

398 Gideon Stiening



3. wichtiger ist, dass Jacobi damit das in Frage stehende Despotismusproblem
bei gleichzeitiger Geltung des Rechts behoben sah; was natürlich nicht zu-
trifft, weil auch er den politischen Despoten ins Innere des menschlichen
Gemüts, ins »Herz der Gemeinde« verlegt,154 womit er ersichtlich wie Her-
der155 die protestantische Gemeinde zum Ideal menschlicher Vergemein-
schaftung erhebt.

5 Fazit

Versucht man kurz zusammenzufassen und das Vorgehen zu reflektieren, so er-
gibt sich das folgende Bild: Jacobis für die Spätaufklärung durchaus unge-
wöhnliche kleine Schrift, die eine politische Grundlagentheorie auszuführen
sucht, wurde – gegen ihren essayistischen Strich – in ihrer systematischen
Kontur durch Bezüge zur politischen Philosophie der gesamten Aufklärung,
vor allem aber der Spätaufklärung zu rekonstruiert versucht, um erstens ihre
ideengeschichtliche Individualität und zweitens ihre systematische Valenz zu
prüfen; letzteres ist natürlich für einen literarischen Text unbedeutend, an
diesem diskursiven Text sind jedoch sowohl ideengeschichtliche als auch
philosophiegeschichtliche Verfahren und Ergebnisse auszutragen.

Für eine bestimmte Detailanalyse wurde der Text sodann in die engere zeit-
genössische Debatte über ein ideales Gemeinwesen loziert, um auch in diesem
Zusammenhang das Spezifische der Position Jacobis herauszuarbeiten. Dass
man hierfür auf Literatur zurückgreifen kann, liegt an der der Spätaufklärung
eigentümlichen Vermittlung von politischer Theorie und politischer Praxis und
der zentralen Stellung der Literatur in diesem Verhältnis.156 Diese Kontextuali-
sierung müsste noch weiter getrieben werden, weil der Text in einem engen
Netz von privaten und öffentlichen Debatten, so mit Dohm, Forster, Gleim oder
Müller, entstand und sich dort auch positionieren wollte. Zudem wären über
den Briefwechsel die Verbindungen zur realgeschichtlichen Kontextualisierung

Aktualität und Aussichten einer Idee von Immanuel Kant. Frankfurt a.M. 1996, S. 125–141; zur
Kritik hieran Stiening: Empirische oder wahre Politik? (s. Anm. 38).
154 JWA 4.1, S. 313.
155 Vgl. hierzu Gideon Stiening: »Der Naturstand des Menschen ist der Stand der Gesell-
schaft«. Herders Naturrechts- und Staatsverständnis. In: Dieter Hüning, Gideon Stiening, Vio-
letta Stolz (Hg.): Herder und die Klassische Deutsche Philosophie. Festschrift Marion Heinz
zum 65. Geburtstag. Stuttgart-Bad Cannstatt 2016, S. 115–135.
156 Vgl. hierzu u. a. Matthias Löwe: Idealstaat und Anthropologie. Problemgeschichte der lite-
rarischen Utopie im späten 18. Jahrhundert. Berlin, Boston 2012.

»Wo für Alle Einer nur Entschlüsse faßt« 399



herzustellen, die mit einer möglichst kleinteiligen Rekonstruktion der Wahr-
nehmungen des ›Wiener Tauwetters‹ zu erfolgen hätte.157

Nur anzudeuten war daher in diesem primär ideengeschichtlichen Zugriff,
warum die energische Debatte über die Volkssouveränität in den frühen
1780er Jahren geführt wurde, die einerseits durch die grundstürzenden Revo-
lutionstumulte dominiert werden, die aus Königsberg erschallten. Anderer-
seits kamen für die meisten Zeitgenossen, die sich ein Jahr nach Publikation
der Kritik der reinen Vernunft noch die Zähne an ihr ausbissen, die süßeren
Töne grundlegender Veränderungen aus Wien. Und so ist Jacobis Text nur
durch eine methodisch abgefederte Kombination aus Ideen- und Realge-
schichte vollständig – und das heißt: überhaupt – zu verstehen.

157 Vgl. hierzu erneut die Studie von Bodi: Tauwetter in Wien (s. Anm. 18).

400 Gideon Stiening


