
Kai Bremer

Konfessionalisierung – Konfessionskultur –
Konversionalisierung

Thesen zum interdisziplinären Dialog am Beispiel von
Gryphius’ Leo Armenius

Die germanistische Frühneuzeitforschung hat früh begonnen, sich mit der von
Heinz Schilling initiierten und von Hans-Christoph Rublack sowie besonders
Wolfgang Reinhard ausdifferenzierten Konfessionalisierungsthese zu befassen.1

Gleichwohl hat sie nur punktuell zu verstehen versucht, welche Konsequenzen
sich aus der These für die Beschäftigung mit dem eigenen Gegenstand, die Lite-
ratur, ergeben. Vor allem aber hat sie, nachdem die These sich zu einem Para-
digma ausdifferenziert hat, die weitere Entwicklung des historiographischen
Diskurses kaum verfolgt. Die Folgen sind gravierend und führen zu einem viel-
fach naiven Umgang mit konfessionellen Fragen sowie dazu, dass bis heute
nicht substantiell erörtert worden ist, was Konfessionalisierung für die deut-
sche Literatur der Frühen Neuzeit bedeutet.

Zwarwird indergermanistischenForschungmeistdieKonfessioneinesAutors
benannt.2 Vielfach wird die jeweilige Konfession dabei jedoch als Entität wahrge-
nommen, zu der sich dann die Autor-Persönlichkeit verhält.3 Ergänzend werden

Kai Bremer, Osnabrück

1 Vgl. Heinz Schilling (Hg.): Die reformierte Konfessionalisierung in Deutschland. Gütersloh
1986; Hans-Christoph Rublack (Hg.): Die lutherische Konfessionalisierung in Deutschland.
Gütersloh 1992; Wolfgang Reinhard, Heinz Schilling (Hg.): Die katholische Konfessionalisie-
rung. Münster 1995.
2 Vgl. Klaus Garber: Zentraleuropäischer Calvinismus und deutsche ›Barock‹-Literatur. In:
Schilling (Hg.): Die reformierte Konfessionalisierung (s. Anm. 1), S. 307–348.
3 Vgl. zu Gryphius’ Luthertum bspw. Ferdinand van Ingen: Andreas Gryphius’ Catharina von
Georgien. Märtyrertheologie und Luthertum. In: Hans Feger (Hg.): Studien zur deutschen Lite-
ratur des 17. Jahrhunderts. Gedenkschrift für Gerhard Spellerberg (1937–1996). Amsterdam
1997, S. 45–70; ähnlich ist das Vorgehen bei Studien zur Greiffenberg, vgl. Ulrike Wels: myste-
rium crucis – meditatio crucis. Theologischer Kontext und formale Analyse. In: Gesa Dane
(Hg.): Scharfsinn und Frömmigkeit. Zum Werk von Catharina Regina von Greiffenberg (1633–
1694). Frankfurt a.M. 2013, S. 101–121.

Open Access. ©2022 Kai Bremer, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110667004-014

https://doi.org/10.1515/9783110667004-014


Motive und Figuren, die dezidiert konfessionell markiert sind, thematisiert.4 Die In-
terpretationen, die derart verfahren, bestätigen allesamt denBekenntnischarakter
und verhalten sich damit implizit oder explizit zum Konfessionalisierungsdiskurs
der Geschichtswissenschaft. All diese Bemühungen sind aber angesichts der Kom-
plexität der historiographischen Forschungen in den letzten knapp zwei Jahrzehn-
ten ausgesprochen oberflächlich, weil sie a. nicht nach den konkreten sozial- und
ideengeschichtlichen Voraussetzungen fragen, in die ein Autor eingebettet ist, und
b. nicht erörtern, wie die Literatur selbst durch die Konfessionalisierung verändert
wurde. An die Stelle konkreter, durch sozial- und ideengeschichtliche Kontextuali-
sierungen abgesicherte Interpretationen, die sichdem individuellen konfessionel-
len Rahmen des jeweiligen Textes stellen, sind vermehrt insbesondere in den
Forschungen zur Literatur des 17. Jahrhunderts kulturwissenschaftlich fundierte
Fragestellungen getreten, die zwar theoretisch ausgesprochen profiliert sind, aber
durch ihre im Kern säkularisierende Anlage dazu neigen, die religiösen bzw. kon-
fessionellen Dimensionen der Texte zu unterschlagen.

Um die damit artikulierte Kritik am germanistischen Umgang mit der Konfes-
sionalisierung zu profilieren, werden zunächst einige Eckpunkte skizziert, die
deutlich machen sollen, warum die Frage nach der Bedeutung der Konfessionali-
sierung ins Zentrum der Diskussionen um den Status der Sozial- und Ideenge-
schichte innerhalb der Germanistik gehört, die im vorliegenden Band erörtert
werden. Ziel ist es, durch die Auseinandersetzungmit der Konfessionalisierungs-
forschung der Geschichtswissenschaft neue Perspektiven sowohl für die Sozialge-
schichtsschreibung der Literatur als auch für deren Ideengeschichte zu gewinnen.
Zugleich soll dargestellt werden, welche argumentativen Schwierigkeiten sich
kulturwissenschaftliche Studien einhandeln, die versuchen, frühneuzeitliche Lite-
ratur mittels Theorien zu analysieren, die im Kern das Religiöse nicht als Proprium
der frühneuzeitlichen Literatur begreifen, sondern lediglich als Ausdruck eines
Dritten – etwa des Politischen. Die Kritik am germanistischen Umgang mit der
Konfessionalisierung wird dabei thesenhaft erfolgen. Zuvor soll knapp das Ver-
hältnis von Konfessionalisierungsforschung und Sozialgeschichtsschreibung skiz-
ziert werden, um deren fundamentalen Zusammenhang darzulegen.

4 Vgl. etwa die informierenden Hinweise zur Dichtung Friedrich Spees in Volker Meid: Die
deutsche Literatur im Zeitalter des Barock. Vom Späthumanismus zur Frühaufklärung. Mün-
chen 2009, S. 249–254.

342 Kai Bremer



Zwar entwickelte sich Mitte der 1950er Jahre mit den Überlegungen zum
Konfessionellen Zeitalter erst von Otto Brunner,5 anschließend von Ernst Walter
Zeeden6 ein Blick auf die Jahrzehnte seit der Reformation, der nicht mehr nur
das Gegensätzliche, sondern erstmals auch das Gemeinsame der gesellschaftli-
chen Entwicklungen ins Zentrum der Forschungen zur deutschen und europäi-
schen Geschichte seit der Reformation stellte – samt ihrer vorreformatorischen
Ursprünge.7 Die Debatten, die aus diesen Überlegungen resultierten, müssen
hier nicht rekonstruiert werden. Ihre Auswirkungen waren substantiell. Sie
führten u. a. zu einer Ausdifferenzierung des Verständnisses der vermeintlichen
Grenze zwischen Spätmittelalter und Reformation,8 wie noch die jüngsten Stu-
dien zum Status der Reformation als Schwelle zwischen den beiden Epochen
zeigen.9

Diesen Studien ist gemeinsam, dass sie methodengeschichtlich (jedoch nicht
thematisch) durch Forschungen angeregt wurden, die im Kontext von Otto Brun-
ners und Werner Conzes Arbeitskreis für moderne Sozialgeschichte entstanden,
indem sie nach den sozial- und wirtschaftshistorischen Voraussetzungen der Re-
formation fragten. Fundamental verankerte erstmals Bernd Moeller moderne
sozialhistorische Konzepte in der Reformationsgeschichtsschreibung in seiner
schmalen, 1962 publizierten Studie Reichsstadt und Reformation.10

Die eingangs erwähnten Forschungen von Schilling, Rublack und Reinhard
nahmen diese Vorarbeiten auf und entwickelten die bis heute für die deutsche
Frühneuzeitforschung wichtige Konfessionalisierungsthese, die davon ausgeht,
dass die Herausbildung der Konfessionskirchen als wesentliches Ereignis zu be-
trachten und dass die daraus folgende Strukturbildung als zentrales Kennzei-

5 Otto Brunner: Das Konfessionelle Zeitalter 1555–1648. In: Peter Rassow (Hg.): Deutsche Ge-
schichte im Überblick. Ein Handbuch. Stuttgart 1953, S. 284–316.
6 Ernst Walter Zeeden: Zur Periodisierung und Terminologie des Zeitalters der Reformation
und Gegenreformation. In: Geschichte in Wissenschaft und Unterricht 7 (1956), S. 433–437.
7 Eine präzise Übersicht über die Forschungsgeschichte bis zum Beginn der Konfessionalisie-
rungsforschung der 1980er Jahre bei Harm Klueting: Das Konfessionelle Zeitalter 1525–1648.
Stuttgart 1989, S. 13–30.
8 Vgl. etwa Hartmut Boockmann (Hg.): Kirche und Gesellschaft im Heiligen Römischen Reich
des 15. und 16. Jahrhunderts. Göttingen 1994; Klueting: Das Konfessionelle Zeitalter (s. Anm. 7)
lässt das Konfessionelle Zeitalter ostentativ zwischen Thesenanschlag und Confessio Au-
gustana beginnen (1525).
9 Festmachen lässt sich das beispielsweise an Publikationen, die im Kontext des Reformati-
onsjubiläums erschienen sind. So widmet sich Heinz Schilling einleitend der Frömmigkeitsge-
schichte in den Jahren, in denen Luther geboren wurde; vgl. Heinz Schilling: Martin Luther.
Rebell in einer Zeit des Umbruchs. Sonderauflage München 2017, S. 23–55.
10 Bernd Moeller: Reichsstadt und Reformation (zuerst 1962). Neuausg. mit einer Einleitung
Hg. von Thomas Kaufmann. Tübingen 2011.

Konfessionalisierung – Konfessionskultur – Konversionalisierung 343



chen der Epoche zu sehen ist. Wie sehr die Konfessionalisierungsthese die Ge-
schichtswissenschaft geprägt hat, veranschaulicht vielleicht der Umstand, dass
sich erst in diesen Jahren der Epochenbegriff Frühe Neuzeit durchsetzte. Der Zu-
sammenhang zwischen der historiographischen Epochenbezeichnung und der
Konfessionalisierungsforschung wird in der Germanistik kaum reflektiert. Viel-
mehr hat sie bis heute kein umfassendes Konzept für die Makroepoche entwi-
ckelt, auch wenn grundlegende Überlegungen und wissenschaftsgeschichtliche
Problematisierungen dazu vorliegen.11

Eine Stärke des Konfessionalisierungsparadigmas ist der Umstand, dass es
mittels sozialhistorischer Analysen die enge Verzahnung von Gesellschaft, Reli-
gion und Politik zu berücksichtigen und andererseits konfessionell differente
Entwicklungen zu begründen vermag. Das zeigen beispielsweise die seit mehr
als 10 Jahren prominente Indifferentismus-Forschung und mikrohistorische
Studien zu lokalen konfessionellen Hybriden und konkretem mehrkonfessio-
nellen Miteinander. Angetreten sind sie mit kritischem Gestus gegen die Konfes-
sionalisierungsthese.12 Freilich haben sie diese weniger widerlegt als vielmehr
Ausnahmen, Spielarten und blinde Flecken vorgeführt. Neudeutsch kann viel-
leicht von konfessioneller Diversität gesprochen werden, die durch die jüngeren
Forschungen zum Ausdruck kam. Thomas Kaufmann, der entschieden Kritik an
den normierenden, auf die vermeintliche Modernität abzielenden Tendenzen der
Konfessionalisierungsthese geäußert hat, hat vor diesem Hintergrund bereits
Mitte der 1990er Jahre begonnen, auf die Entwicklung der unterschiedlichen
›Konfessionskulturen‹ hinzuweisen,13 um für dieWahrnehmung ›konfessionsin-
terner Pluralität‹ zu werben.14 Was als Kritik der Konfessionalisierungsthese und
insbesondere der von Schilling, Rublack und Reinhard betonten strukturellen
Gemeinsamkeiten begann, lehnt freilich rein begrifflich deren Konzept nicht
etwa entschieden ab, sondern nimmt es auf, um diverse und differente Ent-
wicklungen zu betonen. Es verwundert angesichts dessen nicht, dass Kauf-

11 Marcel Lepper, Dirk Werle (Hg.): Entdeckung der frühen Neuzeit. Konstruktionen einer Epo-
che der Literatur- und Sprachgeschichte seit 1750. Stuttgart 2011.
12 Vgl. Thomas Kaufmann: Einleitung: Transkonfessionalität, Interkonfessionalität und bin-
nenkonfessionelle Pluralität – Neue Forschungen zur Konfessionalisierungsthese. In: Kaspar
von Greyerz, Manfred Jakubowski-Tiessen, Thomas Kaufmann, Hartmut Lehmann (Hg.): Inter-
konfessionalität – Transkonfessionalität – binnenkonfessionelle Pluralität. Neue Forschungen
zur Konfessionalisierungsthese. Gütersloh 2003, S. 9–15; Hartmut Lehmann: Grenzen der Er-
klärungskraft der Konfessionalisierungsthese. In: Ebd., S. 242–249.
13 Vgl. Thomas Kaufmann: Dreißigjähriger Krieg und Westfälischer Friede. Kirchengeschicht-
liche Studien zur lutherischen Konfessionskultur. Tübingen 1998.
14 Vgl. Thomas Kaufmann: Konfession und Kultur. Lutherischer Protestantismus in der zwei-
ten Hälfte des Reformationsjahrhunderts. Tübingen 2006, S. 16–21.

344 Kai Bremer



manns Konzept inzwischen theoretisch weiterentwickelt wurde, indem nicht
mehr nur nach dem konfessionskulturellen Eigenen, sondern auch den dahin-
terstehenden Codes gefragt wurde.15

Ebenfalls seit dieser Zeit wird die »Staatsüberschätzung«16 des Konfessio-
nalisierungskonzepts kritisiert und damit vor der Gefahr gewarnt, die Konfes-
sionalisierung als eine Art Steigbügelhalterin der frühmodernen Politiktheorie
zu betrachten. Diese Kritik führt vor, wie sehr in der Konfessionalisierungsfor-
schung immer wieder ideengeschichtliche Konzepte reflektiert werden, werden
mit ihr doch das Sozialdisziplinierungsparadigma von Gerhard Oestreich und
Norbert Elias’ Überlegungen zum Prozeß der Zivilisation auf- und angegriffen.

In der Germanistik ist all das zwar wiederholt rezipiert worden. Wie sehr aber
gerade die Ausdifferenzierung der Konfessionalisierungsforschung und bei-
spielweise anschlussfähige Konzepte wie Kaufmanns Konfessionskulturen im
Kern weiterhin sozial- und auch ideengeschichtlich fundiert sind, wird hingegen
kaum einmal reflektiert. Das dürfte ein Grund dafür sein, dass die Frühneuzeit-
Germanistik aktuell ausgesprochen disziplinär agiert und den interdisziplinären
Dialog nur bedingt pflegt. Diese Kritik soll im Folgenden, wie einleitend darge-
legt, thesenhaft ausgeführt werden, indem zugleich exemplarisch gezeigt wird,
wie der interdisziplinäre Dialog gesucht werden kann, ohne das eigene Kernge-
schäft zu vernachlässigen.

1. These: Die Forschungen der Geschichtswissenschaft wurden und werden in der
Germanistik hinsichtlich ihrer Konsequenzen für die Literatur des 17. Jahrhunderts
bzw. seit Opitz lediglich oberflächlich reflektiert.

Zahlreiche Germanistinnen und Germanisten standen seit Mitte der 1980er
Jahre in direktem Austausch mit Reinhard, Rublack und Schilling und haben
deren Konzepte begrifflich rasch übernommen. Zu denken ist etwa an Klaus
Garbers Sonderweg-These, mit der er dem Calvinismus in der deutschen Ba-
rock-Literatur elementare Bedeutung zuschreiben wollte,17 oder an Hans-Georg
Kempers umfassenden Überblick über die frühneuzeitliche Lyrik.18 Das Prob-

15 Birgit Emich: Konfession und Kultur, Konfession als Kultur? Vorschläge für eine kulturalisti-
sche Konfessionskultur-Forschung. In: Archiv für Reformationsgeschichte 109 (2018), S. 375–388.
16 Heinrich Richard Schmidt: Dorf und Religion. Reformierte Sittenzucht in Berner Landge-
meinden der Frühen Neuzeit. Stuttgart, Jena, New York 1995, S. 374.
17 Vgl. Garber: Zentraleuropäischer Calvinismus (s. Anm. 2).
18 Hans-Georg Kemper: Deutsche Lyrik der frühen Neuzeit. Bd. 1: Epochen- und Gattungspro-
bleme. Reformationszeit; Bd. 2: Konfessionalismus. Tübingen 1987; vgl. dazu auch Ute Lotz-
Heumann, Matthias Pohlig: Confessionalization and Literature in the Empire, 1555–1700. In:
Central European History 40 (2007), S. 35–61.

Konfessionalisierung – Konfessionskultur – Konversionalisierung 345



lem ist bei beiden, dass sie zwar sozialhistorisch fundiert argumentieren und
gesellschaftliche Kontexte berücksichtigen. ›Konfession‹ erscheint in ihren
Überlegungen hingegen meist als Entität, die keine regionalen Differenzen
und innerkonfessionelle Ausdifferenzierungen kennt. Konfessionelle Indiffe-
renz wird ebenfalls gar nicht erst erwogen.

An diesem Umgang mit ›Konfession‹ hat sich wenig geändert, wie ein aktu-
elles Beispiel veranschaulichen mag. Albrecht Koschorke hat im 2016 erschie-
nenen Gryphius-Handbuch im Artikel über Leo Armenius19 eine These von Elida
Maria Szarota aufgenommen,20 Leo sei eine »Art Vorläufer der Lutheraner«, um
dadurch die Frage aufzuwerfen, ob das barocke Trauerspiel »eine Art Tendenz-
drama« sei. Indem Koschorke diese These aufgreift und anschließend zuspitzt,
reproduziert er zunächst die in den 1970er Jahren vielfach gepflegte Vorstellung
entschiedener konfessioneller Oppositionen, die regionale Annäherungen und
Notwendigkeiten geringschätzt. So erwähnt Koschorke Gryphius’ Kenntnis des
lateinischen Jesuitendramas Leo Armenus von Joseph Simon.21 Wie problema-
tisch für Gryphius eine offene Auseinandersetzung mit diesem Stück gewesen
wäre, hat Barbara Mahlmann-Bauer überzeugend dargelegt.22 In Simons Stück
ist Leo Tyrann, die Verschwörer um Michael Balbus begehen einen Tyrannen-
mord, dessen Akzeptanz durch Überlegungen von Juan de Mariana im Jesuiten-
orden weit verbreitet war.23 Konkret geht Koschorke auf all dies abschließend
jedoch nur indirekt ein, indem er die Struktur des Stücks und die Ambivalenz
der Zeichen thematisiert – aufbauend auf seinen eigenen Überlegungen:24

19 Albrecht Koschorke: Leo Armenius. In: Nicola Kaminski, Robert Schütze (Hg.): Gryphius-
Handbuch. Berlin, Boston 2016, S. 185–202.
20 Vgl. Elida Maria Szarota: Geschichte, Politik und Gesellschaft im Drama des 17. Jahrhun-
derts. Bern 1976, S. 127–129.
21 Vgl. Koschorke: Leo Armenius (s. Anm. 19), S. 185.
22 Vgl. Barbara Mahlmann-Bauer: Leo Armenius oder der Rückzug der Heilsgeschichte von
der Bühne des 17. Jahrhunderts. In: Christel Meier, Heinz Meyer, Claudia Spanily (Hg.): Das
Theater des Mittelalters und der frühen Neuzeit als Ort und Medium sozialer und symbolischer
Kommunikation. Münster 2004, S. 423–465.
23 Markus Völkel: Die historischen Grundlagen der Lehre vom Tyrannenmord bei Juan de Ma-
riana und ihre Implikationen. In: Christoph Kampmann, Ulrich Niggemann (Hg.): Sicherheit in
der Frühen Neuzeit. Norm – Praxis – Repräsentation. Köln, Weimar, Wien 2013, 226–234, hier
bes. S. 233 f.
24 Vgl. Albrecht Koschorke: Das Problem der souveränen Entscheidung im barocken Trauer-
spiel. In: Cornelia Vismann, Thomas Weitin (Hg.): Urteilen/Entscheiden. München 2006,
S. 175–195. Daran anknüpfend: Armin Schäfer: Versuch über Souveränität und Moral im baro-
cken Trauerspiel. In: Maximilian Bergengruen, Roland Borgards: Bann der Gewalt. Studien zur
Literatur- und Wissensgeschichte. Göttingen 2009, S. 387–431, bes. S. 407–416.

346 Kai Bremer



Damit rückt schlechthin alles politische Tun ins Zeichen einer rückhaltlosen, sich selbst
ermächtigenden, im Maß der Souveränsetzung zugleich entleerenden Dezision. Eben das
führt Gryphius’ Trauerspiel vor, aber nicht auf triumphalistische Weise, sondern in der
Trauer über einen haltlosen Dezisionismus, der auf eine ebenso entleerte Arbitrarität des
Göttlichen trifft.25

Koschorke interpretiert Leo Armenius mit Carl Schmitt und Walter Benjamin,
ohne Ross und Reiter zu nennen. Dabei lässt er nicht nur offen, wer den ande-
ren zügelt. Er macht aus dem Trauerspiel ein Stück der Uneindeutigkeit und er-
klärt damit die Frage von Szarota, ob Leo Armenius ein Tendenzdrama sei, für
nicht beantwortbar.

Wenn der lutherische Autor Andreas Gryphius den Jesuiten Joseph Simon
wahrscheinlich bewusst rezipiert, kann das bei der Interpretation der Rezeption
nicht ignoriert werden. Da die Konfessionalisierung die meisten Lebensbereiche
strukturiert hat, was auch die Kritiker der Konfessionalisierungsthese kaum be-
zweifeln, und wenn das Stück erkennbar die Frage nach frommer Herrschaft
stellt, mag es zwar intellektuell reizvoll sein, Leo Armenius als Drama der politi-
schen Theologie zu deuten. Antwort auf die Frage, warum der bekennende Lu-
theraner Gryphius in dem Stück derart unentscheidbar verfährt, gibt die
behauptete Arbitrarität hingegen nicht. Oder – um Koschorkes Deutung der
Zeichen aufzugreifen: Sind die Zeichen tatsächlich derart ›arbiträr‹ oder zu-
mindest ›ambivalent‹ (Heinz Drügh26) bzw. ›doppeldeutig‹ (Peter J. Burgard)27

und – theologisch gefragt – bekennt sich Gryphius tatsächlich nicht?
Nun ist es natürlich nicht so, dass eine Antwort auf diese Frage leicht zu

finden ist. Versucht sei gleichwohl eine erste Annäherung, die die sozialhistori-
schen Kontexte berücksichtigt. Auszugehen ist dafür von der Beurteilung der
religiösen Zeichen in Leo Armenius sowie von der behaupteten ostentativen Of-
fenheit des Stückes. Gerade weil die Konfessionalisierung vielfach darauf zielte,
die konfessionelle Differenz zu markieren und weil Gryphius als bekennender
Lutheraner, dem konfessionelle Indifferenz nicht eigen war, bekannt ist, stellt
sich die Frage, warum in seinem Trauerspiel eine konfessionelle Offenheit zu
finden ist. Gryphius schrieb es, wie erwähnt, in Kenntnis von Simons eindeuti-
gem Jesuitendrama Leo Armenus. Koschorke nennt diesen Einfluss, deutet hin-
gegen nicht weiter Gryphius’ biographische Situation. Leo Armenius entsteht

25 Koschorke: Leo Armenius (s. Anm. 19), S. 202.
26 Heinz J. Drügh: »Was mag wol klärer seyn?« – Zur Ambivalenz des Allegorischen in And-
reas Gryphius Trauerspiel Leo Armenius. In: Hartmut Laufhütte (Hg.): Künste und Natur in Dis-
kursen der Frühen Neuzeit. Wiesbaden 2000, S. 1019–1031.
27 Vgl. Peter J. Burgard: König der Doppeldeutigkeit: Gryphius’ Leo Armenius. In: Ders. (Hg.):
Barock: Neue Sichtweisen einer Epoche. Wien, Köln, Weimar 2001, S. 121–141.

Konfessionalisierung – Konfessionskultur – Konversionalisierung 347



auf der Reise nach Italien und Frankreich und wird auf der Rückreise 1646 in
Straßburg abgeschlossen. Koschorke nennt das, wirft aber nicht die Frage auf,
was Gryphius jenseits von Simons Leo beeinflusst haben dürfte.

Gryphius stand zu diesem Zeitpunkt wahrscheinlich bereits vor Augen, dass
er im folgenden Jahr nach Glogau zurückkehren würde. Das hat er nicht nur
getan, sondern dort bekanntlich lange Jahre sehr erfolgreich als Syndikus die lu-
therischen Glogauer Landstände vertreten und ihnen u. a. eine gewisse politische
Freiheit im habsburgischen, katholischen Schlesien verteidigt. Arno Herzig hat
im Gryphius-Handbuch daran erinnert, dass es maßgeblich Gryphius war, der
sich in den 1650er Jahren für die Zugeständnisse der Protestanten eingesetzt
hat.28 Es wird eine Mutmaßung bleiben müssen, wie konkret die konfessionelle
Situation in seiner Heimat Gryphius beeinflusst hat, als er das Trauerspiel ver-
fasste. Aber angesichts seines weiteren Lebenswegs war es 1646 schlicht politisch
klug, mit Leo Armenius eben kein Tendenzdrama vorzulegen, sondern eins, das
im Hinblick auf die Deutung vielfach ambivalent ist (um die berechtigte Termino-
logie von Drügh aufzugreifen).29 Die Sozialgeschichte liefert demnach keine ab-
schließende Antwort auf die Frage, warum Gryphius sein Trauerspiel derart offen
formuliert hat. Sie erklärt jedoch, warum es für den späteren Syndikus von Vor-
teil war, dass er sein Drama nicht als Tendenzdrama verfasst hat. Bevor nun er-
gänzend dazu ausgeführt wird, warum die Deutung von Gryphius’ Trauerspiel
trotz seines virtuosen Spiels mit den Zeichen konfessionell eindeutig und eben
gerade kein Beispiel für konfessionellen Indifferentismus ist, muss ergänzend
eine zweite These formuliert und exemplarisch veranschaulicht werden.

2. These: Im Unterschied zur Geschichtswissenschaft wird in der Frühneuzeit-Ger-
manistik ›Konfessionalisierung‹ vielfach nicht als historiographischer Gegenent-
wurf, sondern als Spielart des Säkularisierungsnarrativs begriffen.

Markus Völkel hat 2013 daran erinnert, dass Juan de Mariana im Falle eines
Fürstenmords das Recht nicht als bindend betrachtet hat, sondern die antizip-
ierte Zustimmung der kommenden Generationen.30 Der Jesuit schrieb mit dem
Selbstbewusstsein seines Ordens, stets den Rat Gottes und die Vorsehung auf

28 Arno Herzig: Konfessionalisierung in Schlesien. In: Kaminski, Schütze (Hg.): Gryphius-
Handbuch (s. Anm. 19), S. 48.
29 Vgl. Drügh: »Was mag wol klärer seyn?« (s. Anm. 26).
30 Völkel: Die historischen Grundlagen (s. Anm. 23).

348 Kai Bremer



der eigenen Seite zu haben. Als Geschichtsdrama31 ruft Gryphius’ Leo Armenius
hier eben durch seine Offenheit das Problem der Legitimität in Erinnerung.32

In dieser Hinsicht reagiert Gryphius also durchaus direkt auf den jesuitischen
Leo – aber eben nicht in Gestalt einer antikatholischen Polemik, sondern der-
art, dass er ein anderes Legitimitätskonzept vertritt. Bei Simons Leo Armenus
lautet der Untertitel schlicht »seu impietas punita«.33 Bei Gryphius in der autori-
sierten Fassung von 1657 hingegen »Oder Fürsten-Mord«.34 Schlichter kann der
Wechsel vom religiösen Beurteilungsmaßstab zum juristischen nicht vor Augen
geführt werden.

In Peter J. Brenners Artikel über das barocke Drama in Albert Meiers hervor-
ragender Sozialgeschichte der deutschen Literatur wird diese politisch-juridi-
sche Dimension zur von Brenner so benannten ›religiösen Komponente‹ in
Relation gesetzt. Brenner trennt von Beginn an den rechtlich-politischen vom
religiösen Diskurs, um schließlich festzuhalten, dass Gryphius politische Herr-
schaft als Ordnungsfaktor legitimiere und diese Idee lediglich religiös ver-
kleide.35 Seiner Darstellung liegt also ein klassisches Säkularisierungsnarrativ
nicht nur zugrunde, er setzt die Trennung von Religion und Recht geradezu vor-
aus. Oliver Bach hat hingegen überzeugend gezeigt, dass der durch den Unterti-
tel veränderte Akzent missverstanden wird, wenn er als schlichte, also säkulare
Ersetzung betrachtet wird, die das religiöse Moment vernachlässigt:

Es ist nicht Balbus und nicht der Mensch überhaupt, sondern allein Gott, der über Fürs-
ten und Kaiser urteilt. Dieses Urteil sich anzumaßen, wie es sich der von Balbus bewun-
derte Phokas über Maurikios angemaßt hatte [...], heißt Gott Ansinnen machen, die dem
Menschen nicht zustehen.36

31 Dirk Niefanger: Geschichtsdrama der Frühen Neuzeit 1495–1773. Tübingen 2005.
32 Das hat eindrucksvoll Peter Rusterholz vorgeführt: Andreas Gryphius’ Leo Armenius: Ist
christliche Politik möglich oder ein Widerspruch in sich selbst? In: Mirosława Czarnecka, And-
reas Solbach, Jolanta Szafarz, Knut Kiesant (Hg.): Memoria Silesia. Leben und Tod, Kriegser-
lebnis und Friedenssehnsucht in der literarischen Kultur des Barock. Zum Gedenken an
Marian Szyrocki (1928–1992). Wrocław 2003, S. 117–126.
33 Vgl. James A. Parente: Tyranny and Revolution on the Baroque Stage: the Dramas of Joseph
Simons. In: Humanistica Lovaniensia XXXIII (1983), S. 309–324, hier S. 319.
34 Vgl. Andreas Gryphius: Leo Armenius. Trauerspiel. Hg. von Peter Rusterholz. Bibliograph.
erg. Ausg. Stuttgart 1991, S. 2.
35 Peter J. Brenner: Das Drama. In: Albert Meier (Hg.): Die Literatur des 17. Jahrhun-
derts. München 1999, S. 539–574, hier S. 548.
36 Oliver Bach: Zwischen Heilsgeschichte und säkularer Jurisprudenz. Politische Theologie in
den Trauerspielen des Andreas Gryphius. Berlin, Boston 2014, S. 389.

Konfessionalisierung – Konfessionskultur – Konversionalisierung 349



Gryphius’ Untertitel kann gewiss als Erwiderung auf Simons begriffen werden.
Das bedeutet aber nicht, dass die Religion eine vom Recht fundamental ge-
trennte Sphäre ist, Recht ist dem Glauben vielmehr untergeordnet. Brenner
wirft Gryphius vor, dieser werde dem zeitgenössischen »Problem- und Diskussi-
onsstand«37 des Staatsrechts kaum gerecht. Er meint damit, dass Gryphius in
seinen Trauerspielen kein Naturrecht eines Hugo Grotius vertrete. Diese Kritik
ist anachronistisch. Zunächst ist sie das, weil Brenner damit einen säkularen,
geradezu intellektuellen Autor voraussetzt, der sich autark eine eigenständige
Meinung bildet. Die Konfessionalisierungsforschung zu reflektieren, hieße an
diesem Punkt, den Stand des Staatsrechtsdiskurses konkret im deutschen Lu-
thertum wahrzunehmen – Bach hat das vorbildlich unternommen – und nicht
einfach einen ideengeschichtlichen Leuchtturm des Diskurses zum Maßstab zu
erklären. Es ist vielleicht kein Zufall, dass Brenner in der Regel recht allgemein
bleibt und von Religion und nicht von Konfession spricht. Der sozialhistorische
Anspruch von Hansers Literaturgeschichte wird hier also nicht nur nicht erfüllt.
Auch ideengeschichtlich setzt die Darstellung Akzente, die die konfessionelle
Situation Mitte des Jahrhunderts ausblendet und eine Position zur Beurtei-
lungsnorm macht, die zum Zeitpunkt, da Gryphius sein Trauerspiel schrieb, si-
cherlich nicht der Standard lutherischer Juristen war. Brenner analysiert den
Umgang mit der Religion in Gryphius’ Trauerspiel, indem er ihm einen Diskurs
zuordnet, der zwar konfessionell geprägt ist, der aber für die Säkularisierung der
Staatlichkeit substantiell wird, nicht jedoch für Fragen christlicher Herrschaft.

Wie aber könnte alternativ eine Deutung von Leo Armenius aussehen, die
konfessionelle Positionen kennt und auf den Gegenstand bezieht? Schon aus
den Hinweisen auf Bachs Arbeit ergibt sich, dass diese Frage ohne Berücksich-
tigung des ideengeschichtlichen Kontextes nicht beantwortet werden kann.

3. These: Eine sozialhistorisch und ideengeschichtlich fundierte Literatur-
wissenschaft liefert einen Beitrag zur Erforschung der frühneuzeitlichen
Konfessionskulturen.

Thomas Kaufmanns erwähnte Überlegungen zu den Konfessionskulturen zielt
nicht zuletzt darauf, die Eigentümlichkeiten und Vorgängigkeiten einer Konfession
und der ihr inhärenten Widersprüche und Kontroversen in den Blick zu nehmen,
ohne dass dem ein Metanarrativ wie das der Säkularisierung zugrunde liegt. Sein
Vorschlag ist also quellenorientiert, nicht normierend und gleichwohl theoriebil-
dend. Das zeigt sich zumal in Studien, die sich nicht damit zufriedengeben, sein
Konzept schlicht zu bestätigen und gewissermaßen ›aufzufüllen‹. Matthias Pohlig

37 Brenner: Das Drama (s. Anm. 35), S. 549.

350 Kai Bremer



hat 2007 eine Studie zum Zusammenhang von lutherischer Geschichtsschreibung
und konfessioneller Identitätsstiftung publiziert, in der Kaufmanns Konzept aufge-
nommen und produktiv weiterentwickelt wird. Indem sich Pohlig auf die Identi-
tätsbildung innerhalb einer Konfession konzentriert, gelingt es ihm durch die
textnahe Analyse der historiographischen Konstruktionsrhetorik, Konfessio-
nalisierung nicht mehr nur als einen klaren, weitgehend linearen Prozess der
Selbstinstitutionalisierung zu begreifen, sondern die »Diversität des lutheri-
schen Identitätsdiskurses im Medium der Historiographie«38 ergänzend zu berück-
sichtigen. Bezogen auf Leo Armenius muss deswegen zunächst gefragt werden,
welche Momente konfessionell gedeutet werden können, um anschließend zu
überlegen, ob sie einem erwartbaren Muster entsprechen oder nicht.

Um das zu tun, soll vom Sprachgebrauch in Leo Armenius ausgegangen
werden – von Verben und Partizipien vor allem, die Veränderungen des vorher-
gehenden Zustands anzeigen. Gleich im ersten Monolog erklärt Leos Widersa-
cher Michael Balbus, man habe die Stadt »Sidas vmbgekehrt/ vnd in den brandt
gestecket.«39 Damit meint Michael nichts anderes als die Zerstörung einer Stadt
während eines Feldzugs. Metaphorisch beschreibt er sodann am Ende der ers-
ten Szene des ersten Aktes sein konkretes Ziel: »Deß Fürsten grimme Macht in
leichten staub zu kehren.«40 Auch Leo spricht wiederholt von ›Verkehrung‹ und
zwar ebenfalls gleich bei seinem ersten Auftritt, jedoch nicht, um damit einen
erwarteten militärischen Triumph zu skizzieren, sondern um ganz im Gegenteil
die Schicksalshaftigkeit der Herrschaft zu beschreiben:

Wen nimbt er auf den Hoff? den der sein Leben wagt/
Bald für/ bald wider jhn/ vnd jhn vom hofe jagt/
Wenn sich das spiel verkehrt.41

Was sich hier ankündigt, zieht sich durch den weiteren Dramentext: Die Ver-
schwörer sprechen von Verkehrung und meinen damit die Umkehr der be-
stehenden politischen Verhältnisse. Leo spricht von drohender Umkehr des
Schicksals, womit die komplexe Fortuna-Tradition aufgerufen wird, die facet-
tenreich in der frühneuzeitlichen Literatur zu greifen ist.42

38 Matthias Pohlig: Zwischen Gelehrsamkeit und konfessioneller Identitätsstiftung. Lutheri-
sche Kirchen- und Universalgeschichtsschreibung 1564–1617. Tübingen 2007, S. 509.
39 Gryphius: Leo Armenius (s. Anm. 34), S. 9 (I, 16).
40 Ebd., S. 14 (I, 132).
41 Ebd., S. 15 (I, 161–163).
42 Vgl. Wilfried Barner: Die gezähmte Fortuna. Stoizistische Modelle nach 1600. In: Walter
Haug/Burghart Wachinger: Fortuna. Tübingen 1995, S. 311–343.

Konfessionalisierung – Konfessionskultur – Konversionalisierung 351



Diese semantische Zweiteilung führt zunächst den banalen Umstand vor,
dass zwei Parteien, die Begriffe aus dem gleichen Wortfeld verwenden, nicht
das Gleiche sagen. Der zweigeteilte Verkehrungs- bzw. Umkehrungsdiskurs be-
reitet begrifflich Leos Ende vor. Bekanntlich wird der Leib des von den Ver-
schwörern getöteten Leo von diesen ›umgekehrt‹ – im Botenbericht aber
bezeichnenderweise mit einem anderen Begriff:

Ich hab es selbst gesehn/ wie Er das Creutze küßte:
Auff das sein Cörper sanck/ vnd mit dem kuß verschied/
Wie man die leich vmbriß/ wie man durch jedes glied
Die stumpfen Dolchen zwang.43

Der Bote erzählt Königin Theodosia, die schon durch ihren Namen als fromme
Frau markiert ist, wie ihr Mann sich mit seinem letzten Atemzug dem Kreuz zu-
wendet und damit zum christlichen Glauben bekennt. Leo stirbt im Sinne der
lutherischen Rechtfertigungslehre unabhängig von seinen vorhergehenden
Taten als frommer Christ: sola fide. Zwar wird in Leo Armenius permanent mit
den Zeichen und mit der Frage ihrer Deutung gespielt und damit insbesondere
die Frage aufgeworfen, wie gerechtfertigt Leos Herrschaft ist. In dem Moment,
als diese beendet ist, akzentuiert das Trauerspiel die Frage nach der Rechtferti-
gung fundamental um, indem nun allein die religiöse Rechtfertigung themati-
siert wird, ohne dass zweifelhaft bleibt, wie die Situation aus lutherischer Sicht
zu bewerten ist. Eindeutiger kann zumindest im Luthertum kein symbolisches
Bekenntnis sein als Leos Kuss.

Die Aufständischen nehmen das symbolische Potential dieser Sterbeszene
schnell und bewusst wahr. Sie versuchen das eindrucksvolle Bild umgehend
ungeschehen zu machen, indem sie erneut eine Umkehr vornehmen – nun aber
nicht eine metaphorische, sondern eine physische. Sie drehen Leos Körper um
und verunstalten ihn:

Wie man die leich vmbriß/ wie man durch jedes glied
Die stumpfen Dolche zwang.44

Gryphius kontrastiert die Schilderung eindeutiger Frömmigkeit im Tode mit
Brutalität und fehlender Hochachtung vor dem Leichnam. In diesem Bild wird
die in der Exposition eingeführte, doppelte Verwendung des Umkehr-Begriffs
erneut vorgeführt: Leos Herrschaft ist durch eine Wendung des Schicksals be-

43 Gryphius: Leo Armenius (s. Anm. 34), S. 95 (V. 164–167).
44 Ebd., S. 95 (V. 166 f.).

352 Kai Bremer



endet, die Aufständischen kehren mittels Mord die Herrschaftsverhältnisse
um, wie sie es zu Beginn des Dramas angekündigt hatten.

Zudem schlägt sich der Glückswechsel in der Struktur des Trauerspiels exakt
in der Mitte des Stücks zu Beginn des dritten Aufzugs nieder, wie Niefanger ge-
zeigt hat.45 Der Glückswechsel scheint angesichts der generellen Bedeutung der
Peripetie für die tragische Dichtung vielleicht nicht weiter überraschend. Verge-
genwärtigt man sich hingegen, dass die deutsche Dramatik Mitte des 17. Jahrhun-
derts nur allmählich durch die Aristoteles-Rezeption und den vergleichenden
Blick in die Dramatik besonders der Niederlande und Frankreichs seine Form ge-
winnt, wird deutlich, wie wenig selbstverständlich dieser Umstand ist. Gryphius’
Trauerspiel verortet den Glückswechsel nicht nur exakt in der Mitte. Es ist zu-
gleich eines der ersten deutschen Trauerspiele überhaupt, in dem Peripetie ein-
deutig anzutreffen ist.46 ›Umkehr‹ wird also nicht nur begrifflich, thematisch und
szenisch in Leo Armenius realisiert, sondern auch strukturell.

Gryphius’Umkehrmetaphorik, die mit seiner Wertschätzung und Durchfüh-
rung der Peripetie korrespondiert, gipfelt – wie dargestellt – im symbolischen
Kuss des sterbenden Königs. Der Schlesier entwirft in seinem Trauerspiel eine
Struktur, die durch die Reflexionen über die Wendungen des Schicksals und das
abschließende Bekenntnis entwickelt ist. Er nutzt also ein christliches Entwick-
lungsmodell hin zu mehr Frömmigkeit. Zentral ist für Gryphius Stück also weni-
ger das im Kuss gezeigte Bekenntnis, sondern der Weg zum Bekenntnis. Das
ist ein Moment der frühneuzeitlichen Literatur, das sich in den Jahrzehnten
vor und nach 1600 immer wieder finden lässt und weswegen der Verfasser
wiederholt vorgeschlagen hat, dass die Folgen der Konfessionalisierung für
die Literatur – vielleicht sogar auch für andere Künste – als Konversionalisie-
rung begriffen werden sollte.47

45 Vgl. Niefanger: Geschichtsdrama (s. Anm. 31), S. 187.
46 Grundlegende Studien zur Geschichte der Peripetie in der deutschen Dramatik sind ausge-
sprochen lückenhaft und unsystematisch. So springt Wolfgang Janke (Anagnorisis und Peripe-
tie. Studien zur Wesensverwandlung des abendländischen Dramas. Diss. Köln 1953) direkt
vom Cenodoxus zu Cardenio und Celinde; vgl. ebd. S. 75–86. Die Umkehrdynamik hat letztlich
schon Szondi in seiner Interpretation von Leo Armenius dargelegt; Peter Szondi: Versuch über
das Tragische. In: Ders.: Schriften I. Hg. von Jean Bollack. Frankfurt a.M. 1978, S. 149–260, hier
S. 234: »Wie der Leo Armenius zu den späteren Märtyrerdramen des Gryphius als Tragödie
einen kühnen Gegensatz bildet, vertieft er auch das barocke Vergänglichkeitsmotiv zu seinem
tragischen Grund, indem er Steigen und Fallen nicht bloß in ihrem raschen Wechsel, sondern
in ihrer dialektischen Identität begreift.«.
47 Vgl. Kai Bremer: Konversionalisierung statt Konfessionalisierung? Bekehrung, Bekenntnis
und das Politische in der Frühen Neuzeit. In: Herbert Jaumann (Hg.): Diskurse der Gelehrten-
kultur in der Frühen Neuzeit. Ein Handbuch. Berlin, New York 2011, S. 369–408; ders.: Konver-

Konfessionalisierung – Konfessionskultur – Konversionalisierung 353



Hintergrund dieses terminologischen Vorschlags ist der Umstand, dass die
Bekehrung nicht nur seit Augustin ein Grundbegriff der Gnadenlehre ist, son-
dern ebenso für praktizierte Frömmigkeit steht. Die conversio ist ein Prozess,
der durch die confessio abgeschlossen wird. So wird beispielsweise der Eintritt
ins Kloster als conversio begriffen, beendet wird die Mönchswerdung schließ-
lich mit dem Gelübde, der confessio.48 Allerdings existieren seit dem Mittelalter
alternierende Begriffe und Konzepte, die eine eindeutige Begriffsbestimmung
nicht erlauben. So konnte conversio neben dem mönchischen Dasein vor dem
Gelübde ›Buße‹meinen, für die wiederum alternativ poenitentia verwendet wer-
den konnte.49 Initiiert wird die von der contritio, der ›Reue‹. Zumindest in der lu-
therischen Theologie führte die Auflösung der Klöster allerdings zu einer
begrifflichen Neuakzentuierung. So verwendet Melanchthon conversio und poeni-
tentia weitgehend synonym. Das gilt auch für wichtige lutherische Bekenntnis-
schriften wie die Confessio Augustana oder die Konkordienformel. Schon in der
Confessio Augustana steht bezeichnenderweise die aus der Reue resultierende Be-
kehrung im Zentrum, nicht das Bekenntnis:

VOn der Busse wird geleret/ Das die jhenigen so nach der Tauffe gesundigt haben/ zu aller
zeit/ so sie bekert werden/ vergebung der sünden erlangen mögen/ Vnd sol jnen die Absolu-
tio von der Kirchen nicht gewegert werden. Vnd ist ware rechte Busse eigentlich nicht an-
ders/ denn rew vnd leid/ oder schrecken haben vber die sund/ vnd doch darneben gleuben
an das Euangelium vnd Absolution/ das die sunde gewislich vmb Christus willen vergeben

sion und Buße. Zur Funktion des Einsiedlers in Aegidius Albertinus’ Landstörtzer Gusman. In:
Daphnis 40 (2011), S. 697–708; ders.: Bekenntnis trotz Einfalt? Struktur- und themenanalyti-
sche Überlegungen zum Status der conversio in Grimmelshausens Romanen. In: Julia Weit-
brecht, Werner Röcke, Ruth von Bernuth (Hg.): Zwischen Ereignis und Erzählung. Konversion
als Medium der Selbstbeschreibung in Mittelalter und Früher Neuzeit. Berlin, Boston 2016,
S. 153–165, ders.: Confessio oder conversio? Lyrische Buß-Konzeptionen bei Vetter und Spee –
samt eines Ausblicks auf Grimmelshausen. In: Simpliciana 38 (2016), S. 281–298; ders.: Be-
kenntnis und Bekehrung. Überlegungen zu Text und Kontext von Luthers Eyn newes lied. In:
Christiane Wiesenfeldt, Stefan Menzel (Hg.): Musik und Reformation – Politisierung, Mediali-
sierung, Missionierung. Paderborn 2020, S. 175–186.
48 Vgl. Art. ›Bekehrung‹. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch für
Theologie und Religionswissenschaft. Bd. 1. 4., völlig neu bearb. Aufl. Hg. von Hans Dieter
Betz. Tübingen 1998, Sp. 1228–1241; Falk Wagner: Bekehrung II. In: Theologische Realenzyklo-
pädie. Hg. von Gerhard Krause, Gerhard Müller. Bd. 5. Berlin, New York 1980, S. 459–469.
49 Wie produktiv die Analyse von Konversion und/oder Buße in der Literatur sein kann, hat
sich auch in der Greiffenberg-Forschung gezeigt; vgl. Barbara Becker-Cantarino: Frömmigkeit
und Konversion. Zum Werk von Catharina Regina von Greiffenberg. In: Dane (Hg.): Scharfsinn
und Frömmmigkeit (s. Anm. 3), S. 13–38; Gesa Dane: Buße als Waffe. Zu Catharina Regina von
Greiffenbergs Sieges-Seule der Buße und des Glaubens/ wider den Erbfeind Christliches Na-
mens. In: Ebd., S. 123–144.

354 Kai Bremer



sind/ nicht von wegen vnser rewe vnd liebe/ sondern allein aus barmhertzigkeit/ die doch
gewis ist/ vnd allen zugesagt/ vmb Christus willen. Dieser glaube tröst das hertz widerumb.50

Wie wichtig der Zusammenhang von Reue und Bekehrung in Leo Armenius ist,
zeigt eben der dritte Akt des Trauerspiels, in dem Gryphius den erwähnten
Schicksalswechsel facettenreich inszeniert. Nachdem Leo gemeldet wurde, dass
Michael Balbus erfolgreich eingekerkert ist, schläft der König ein. Was auf der
Bühne gezeigt wird, ist aber nicht der Schlaf des Gerechten, sondern ein Traum,
in dem der Rachegeist Tarasius51 und Michael als Gespenst Leo erscheinen. Sie
zerstören seine Gewissheit und setzen ihm nicht zuletzt auch physisch zu:

Der kalte schweiß bricht vor
Der müde Leib erbebt/ das Hertz mit angst vmbfangen/
Klopfft schmachtend zwischen furcht vnd sehnlichem verlangen.52

Gryphius kontrastiert diese artikulierte Unruhe mit dem ruhigen Schlaf des in-
haftierten Michael Balbus. Leo nimmt diesen Unterschied wahr und beginnt ihn
zu deuten: »Der Himmel hat durch träum offt grosse ding entdeckt.«53 Leo
selbst ist es also, der die Mehrdeutigkeit der Zeichen wahrnimmt, seine Unruhe
deutet und zu überlegen beginnt, ob ihmdurch den Traum ein himmlisches Zei-
chen gegeben wird. Die Zeichenambivalenz ist Ausgangspunkt für seine Er-
schütterung. Wie Leo mit ihr umgeht, ob sie bei ihm direkt in Reue mündet,
bleibt freilich offen. Eine weitere Ursache dafür, dass das Trauerspiel auch wei-
terhin ambivalent bleibt, ist der schlichte Umstand, dass Leo selbst nach dem
dritten Akt nicht mehr auftritt. Eben diesem Ineinander von An- und Abwesen-
heit ist eine eminent religiöse Qualität eigen, wie Daniel Weidner gezeigt hat:

Genau dieses Wechselspiel von Zeigen und Verhüllen ist wesentlich für die sakramentale
Repräsentation, in der das Ausgestellte immer auf etwas Abwesendes verweist, in das es
sich wiederum im Vollzug verwandelt, und die daher wesentlich durch ein Changieren
zwischen Präsenz und Repräsentation ist.54

50 Philipp Melanchthon/Justus Jonas: Confessio oder Bekantnus des Glaubens/ etlicher Fürs-
ten vnd Stedte/ Vberantwort Keiserlicher Maiestat/ auff dem Reichstag/ gehalten zu Augspurg
1530. Wittenberg 1540, fol. 9r-9v.
51 Vgl. Barbara Natalie Nagel: Der Skandal des Literalen. Barocke Literalisierungen bei Gry-
phius, Kleist, Büchner. München 2012, S. 72–75.
52 Gryphius: Leo Armenius (s. Anm. 34), S. 61 (III, 117–119).
53 Ebd., S. 67 (III, 277).
54 Daniel Weidner: »Schau in dem Tempel an den ganz zerstückten Leib, der auf dem Kreuze
lieget.« Sakramentale Repräsentation in Gryphius’ Leo Armenius. In: Daphnis 39 (2010),
S. 287–312, hier S. 310.

Konfessionalisierung – Konfessionskultur – Konversionalisierung 355



Dies berücksichtigend, ergibt sich vor dem Hintergrund des bisher Ausgeführ-
ten, dass Leos Tod nicht nur Bekenntnischarakter hat. Das Changieren ›zwi-
schen Präsenz und Repräsentation‹ erfährt im Weihnachtsgesang der Priester
und Jungfrauen am Ende vom vierten Akt eine weitere Bedeutungsebene,
indem der Tod des Königs mit der Konversion schlechthin gleichgesetzt wird:
»Der HERR hat sich in einen Knecht verkehrt.«55

Was Gryphius in Leo Armenius inszeniert,56 ist also nicht weniger als eine
Konversion, die spätestens durch den erschütternden Traum initiiert wird und
im Bekenntnis zu Christus durch den Kuss im Tode mündet, aber jenseits des-
sen wie die Konversion des Heilands unsichtbar bleibt:57 Nicht das, was zu
sehen ist – sei es der Heiland am Kreuz, sei es der tote König auf dem Kreuz –, ist
entscheidend, sondern allein der Glaube an die Vergebung der Sünden durch
den Kreuzestod des Heilands. Die Umkehr des toten Leibes bestätigt diesen Um-
stand ex negativo. Die Pointe von Gryphius Trauerspiel ist, dass die Frage, wie
berechtigt oder unberechtigt Leos Griff zur Krone war, entschieden relativiert
wird. In letzter Konsequenz geht es in Leo Armenius nicht um Legitimität, son-
dern um die Frage, ob der Gläubige bereit ist, sich selbst reuevoll zu prüfen und
sich zum Glauben zu bekennen. Die Frage, ob Leo Armenius ein ›Tendenzdrama‹
ist, stellt sich also nicht nur nicht. Sie ist zugleich Ausdruck eines planen Ver-
ständnisses von Konfessionalisierung, das von einer Opposition der Konfessio-
nen ausgeht und dadurch den Blick verhindert, wie Gryphius’ Trauerspiel für
Reue und Glauben plädiert. Dass sein Stück das auf ausgesprochen komplexe
Weise macht, zeigt, wie wenig es auf konfessionelle Positionen außerhalb des
Luthertums referiert. Ausgehend von den vorgestellten Überlegungen von
Kaufmann und Emich zur Konfessionskultur ist die Gryphius-Forschung
damit zugleich aufgefordert, die zurecht diagnostizierten widersprüchlichen

55 Gryphius: Leo Armenius (s. Anm. 34), S. 89 (IV, 398).
56 Nicola Kaminski hat überzeugend gezeigt, warum Gryphius in seinen Märtyrerdramen nicht
das Martyrium darstellt, sondern eine »Martyrogenese als hermeneutisches Ereignis« inszeniert;
Nicola Kaminski: Martyrogenese als theatrales Ereignis. Des Leo Armenius theaterhermeneuti-
scher Kommentar zu Gryphius’ Märtyrerdramen. In: Daphnis 28 (1999), S. 613–630, hier S. 629.
Vgl. ergänzend auch Albrecht Koschorke: Märtyrer/Tyrann. In: Kaminski, Schütze (Hg.): Gry-
phius-Handbuch (s. Anm. 19), S. 655–667. Indem im vorliegenden Beitrag das Konversionsmo-
ment in Leo Armenius betont wird, bestätigen die vorliegenden Überlegungen Kaminski auch in
der Hinsicht, dass die Konzentration der Forschung auf das Moment des Martyriums zu sehr
vom Blick auf weitere religiöse Momente in seinem Trauerspiel abgelenkt hat.
57 Vgl. auch Bernhard Budde: Vom anhaltenden »vnrecht der Palläste« und vom unsicheren
Trost der Religion: Andreas Gryphius’ Fürsten-Mörderisches Trawer-Spiel/ genant. Leo Arme-
nius. In: Germanisch-Romanische Monatsschrift N.F. 48 (1998), S. 27–45.

356 Kai Bremer



Beurteilungen seiner konfessionellen Position58 kritisch zu hinterfragen und
voraussichtlich auch ausdifferenzieren zu müssen, statt sie als Ausgangs-
punkt für weiterführende kulturwissenschaftliche Reflexionen zu nutzen.

4. These: Indem die konkrete literarische Ausgestaltung von Konversions-
prozessen in der Literatur untersucht wird, wird die Germanistik nicht nur
für den interdisziplinären Dialog anschlussfähiger, sie zeigt konkret, inwie-
weit frühneuzeitliche Literaturforschung einen substantiellen Beitrag zur Er-
forschung der Konfessionskulturen der Frühen Neuzeit leisten kann.

Eine germanistische Konversionalisierungsforschung formuliert nicht etwa
einen sozial- und ideengeschichtlich fundierten Widerspruch gegen kultur-
wissenschaftliche Ansätze. Sie plädiert lediglich gegen den Primat theoreti-
scher Erklärungsmodelle, wie eine abschließende Kontextualisierung von Leo
Armenius veranschaulichen soll.

Die bisherigen Überlegungen beantworten nicht die Frage, warum Gry-
phius einen dermaßen ambivalenten historischen Stoff gewählt hat, wenn er
eben kein Gegen-Drama gegen den jesuitischen Leo vorlegen wollte, und vor
allem klären sie nicht, warum sich Gryphius überhaupt einem historischen und
nicht etwa einem biblischen oder mythischen Stoff zugewandt hat. Niefangers
Studie zu den Geschichtsdramen der Frühen Neuzeit hat entschieden vorgeführt,
wie substantiell Gryphius’ Entscheidung für die weitere Entwicklung der deut-
schen tragischen Dramatik war. Was er allerdings nicht erörtert hat, ist die Frage,
warum sich gerade in der deutschen Literatur diese entschiedene Hinwendung
zum Geschichtsdrama überhaupt ergeben hat. Sie ist nämlich im europäischen
Kontext alles andere als selbstverständlich, wie ein knapper Exkurs zur Entwick-
lung der tragischen Dramatik seit dem Humanismus vergegenwärtigen mag.

Vor 1600 wurde die Aristotelische Poetik in erster Linie in Italien und
Frankreich rezipiert,59 den theoretischen Diskurs über das Drama und die Dra-
menproduktion bestimmte sie in Deutschland nur eingeschränkt. Ein Ver-
ständnis der griechischen Tragödie wurde zunächst aus exemplarischen
Tragödientexten selbst gewonnen. Spätestens mit der Edition von Hercules fu-

58 Robert Schütze: Barockdichtung. Gryphius als paradigmatischer Autor der Barockfor-
schung seit dem frühen 20. Jahrhundert. In: Kaminski, Schütze (Hg.): Gryphius-Handbuch
(s. Anm. 18), S. 21–33.
59 Andreas Kablitz: Mimesis versus Repräsentation. Die Aristotelische Poetik in ihrer neuzeit-
lichen Rezeption. In: Ottfried Höffe (Hg.): Aristoteles. Poetik. Berlin 2009, S. 215–232; ders.: Die
Unvermeidlichkeit der Natur. Das aristotelische Konzept der Mimesis im Wandel der Zeiten. In:
Gertrud Koch, Martin Vöhler, Christiane Voss (Hg.): Die Mimesis und ihre Künste. München
2010, S. 189–211.

Konfessionalisierung – Konfessionskultur – Konversionalisierung 357



rens und Thyestes durch Conrad Celtis Ende des 15. Jahrhunderts stießen
Senecas Tragödien auf breites Interesse.60 Im Unterschied dazu wurden die grie-
chischen Tragödien bis Ende des 16. Jahrhunderts nur eingeschränkt rezipiert,
selbst wenn die Tragödien von Aischylos, Sophokles und Euripides in griechi-
schen Neuausgaben und ins Lateinische übersetzt schon um 1550 vorlagen.61

In demMoment, in dem sich die Kenntnis von diesen und von der aristote-
lischen Poetik durchzusetzen begann, hatte das fast überall in Europa funda-
mentale Auswirkungen auf die Dramenproduktion.62 Jacob Pontanus etwa
fasste in seiner Institutio Poetica 1594 präzise die Struktur der griechischen Tragö-
die zusammen und harmonisierte die aristotelische Wirkungspoetik überzeugend
mit der jesuitischen Weltsicht, indem er eleos und phobos als Möglichkeiten deu-
tete,63 um die Zuschauer von sündigen Affekten zu reinigen. Es ist deswegen
nicht weiter überraschend, dass er im Anhang der Institutio Poetica eine Immola-
tio Isaak publizierte.64 In der jesuitischen Dramatik findet sich immer wieder das
Ringen zwischen humanistisch fundierter Begeisterung für die Tragödie und dem
Anspruch, der Bibel gerecht zu werden. Noch Ende des 16. Jahrhunderts erschie-
nen erste Versuche, die Tragödie mittels biblischer Stoffe gewissermaßen zu
christianisieren. Deutlich wird das beispielsweise in Tragödien, die sich mit der
Tötung der Tochter Jeftahs aus dem Buch Richter auseinandersetzen.65 Samson
war ein beliebter tragischer Held; Abrahams Bereitschaft, Isaak zu opfern, galt
nicht nur Pontanus als tragisch. Diese Dramatik wurde zwar primär von katholi-
schen Schriftstellern verfasst. Doch war das nicht zwingend der Fall. Mit Théo-

60 Vgl. Jean Jacquot (Hg.): Les tragédies de Sénèque et le théâtre de la Renaissance. Paris
1964; Eckard Lefèvre (Hg.) : Der Einfluß Senecas. Darmstadt 1978; James A. Parente: Religious
drama and the humanist tradition. Christian theater in Germany and the Netherlands 1500–
1680. Leiden, New York, Kopenhagen, Köln 1987, S. 14.
61 Rudolf Hirsch: The printing tradition of Aeschylus, Euripides, Sophocles and Aristopha-
nes. In: Gutenberg Jahrbuch 1964, S. 138–146, Parente: Religious drama (s. Anm. 60), S. 13.
62 Volkhard Wels: Der Begriff der Dichtung in der Frühen Neuzeit. Berlin, New York 2009,
S. 72–82; vgl. auch ders.: Transformation of the Commentary Tradition in Daniel Heinsius’ Con-
stitutio tragoediae. In: Karl Enenkel, Henk Nellen (Hg.): Neo-Latin Commentaries and the Ma-
nagement of Knowledge in the Late Middle Ages and the Early Modern Period (1400–1700).
Leuven 2013, S. 325–348; sowie Bernhard Asmuth: Anfänge der Poetik im deutschen Sprach-
raum: Mit einem Hinweis auf die von Celtis eröffnete Lebendigkeit des Schreibens. In: Heinrich
F. Plett (Hg.): Renaissance-Poetik. Renaissance Poetics. Berlin, New York 1994, S. 94–113.
63 Vgl. Wels: Der Begriff der Dichtung (s. Anm. 62), S. 82–85.
64 Barbara Mahlmann-Bauer: Abraham, der leidende Vater. Nachwirkungen Gregors von
Nyssa in Exegese und Dramatik (16. –18. Jahrhundert). In: Johann Anselm Steiger, Ulrich Hei-
nen (Hg.): Die Opferung Isaaks (Gen 22) in den Konfessionen und Medien der frühen Neuzeit.
Berlin, New York 2006, S. 309–389.
65 Kai Bremer: Bibel und Tragödie: das Beispiel Jeftah. In: Euphorion 103 (2009), S. 293–326.

358 Kai Bremer



dore de Bèze (Abraham sacrifiant, 1550)66 und George Buchanan (Iephtes sive
votum tragoedia, 1557)67 legten bereits früh zwei europaweit prominente refor-
mierte Bibeltragödien vor. Das vielleicht bekannteste Samson-Trauerspiel stammt
aus der Feder von keinem Geringeren als John Milton (Samson Agonistes, 1671).68

In den großen europäischen Literaturen finden sich fast überall Versuche, heid-
nisch-antike Dramenpoetik und biblische Erzählungen zu harmonisieren. Ledig-
lich im deutschen lutherischen Sprachraum konnte sich diese Tendenz nicht
durchsetzen.

Faktisch lieferte erst Gryphius eben mit Leo Armenius ein eigenständiges
Drama, das den poetologischen Forderungen, die sich aus der Rezeption von
Aristoteles’ Poetik ergeben, gerecht zu werden versuchte.69 Zuvor erschienen
meist Übersetzungen wie etwa die der sophokleischen Antigone von Martin
Opitz (1636). Doch auch nachdem sich diese kunstvolle Form der Dramatik in
Gestalt des schlesischen Trauerspiels etabliert hatte, blieb die deutsche protes-
tantische Dramatik eigentümlich bibelfern. Allein das Schuldrama gab seit Lu-
thers Vorreden insbesondere zu den Büchern Judith und Tobias der Bibel
umfassend Raum. Nur ordnete es poetologische Fragen und Ansprüche an die
Form dem pädagogischen Anliegen meist unter.70 Was also in der deutschen Li-
teratur fehlt, ist der Versuch einer Synthese aus Bibel und komplexer poetologi-
scher, antik-heidnischer bzw. klassizistischer Form. Das ist bisher von der
Germanistik kaum reflektiert worden und dürfte nicht zuletzt daran liegen,
dass die germanistische Frühneuzeitforschung zwar viel von Internationalität
spricht und die res publica litteraria erforscht, faktisch aber weiterhin im Kern
nationalphilologisch orientiert ist. Zudem ist die Germanistik weiterhin auf lu-
therische Schriftsteller aus Nord- und Mitteldeutschland konzentriert,71 obwohl
diese konfessionell im europäischen Vergleich einen Sonderstatus einnehmen.

66 Daniel Weidner: Glaubens-Drama und Theater. Théodore de Bèzes Bibeldrama Abraham
Sacrifiant. In: Germanisch-Romanische Monatsschrift N. F. 58 (2008), S. 127–147.
67 Bremer: Bibel und Tragödie (s. Anm. 65), S. 299–305.
68 F. Michael Krouse: Milton’s Samson and the Christian Tradition. Princeton 1949; Wolfgang
Hagedann: Die Verschmelzung klassisch-heidnischer und alttestamentlich-christlicher Gehalte
in Miltons Samson Agonistes. Diss. Frankfurt a.M. 1967; Joseph Wittreich: Interpreting Samson
Agonistes. Princeton 1986.
69 Die Redeoratorien Klajs, die Wels (Der Begriff der Dichtung [s. Anm. 62], S. 108–110) be-
rücksichtigt, erfüllen diese formalen Anforderungen nicht.
70 Vgl. ebd., S. 75–77.
71 Grundlegend dazu Dieter Breuer: Oberdeutsche Literatur 1565–1650. Deutsche Literaturge-
schichte und Territorialgeschichte in frühabsolutistischer Zeit. München 1979; vgl. auch Kai
Bremer: Religionsstreitigkeiten. Volkssprachliche Kontroversen zwischen altgläubigen und
evangelischen Theologen im 16. Jahrhundert. Tübingen 2005, S. 9–20.

Konfessionalisierung – Konfessionskultur – Konversionalisierung 359



Was aber ist der Grund für diese Konzentration des lutherischen deutschen
Trauerspiels auf historische Stoffe bzw. seine bemerkenswerte Bibelferne?
Grundlegend klären lässt sich diese Frage im Rahmen des Vorliegenden sicher-
lich nicht. Um jedoch eine erste These wagen zu können, mag es helfen, sich
die Beurteilung der Tragödie im deutschen Luthertum zu vergegenwärtigen.
Melanchthon, von dem nicht sicher gesagt werden kann, ob bzw. wie gut er die
Poetik von Aristoteles kannte,72 hatte, bereits bevor er nach Wittenberg kam,
eine Vorstellung von der Tragödie. In seiner 1516 veröffentlichten Enarratio Co-
moediarum Terentii stellte er fest: »tum etiam quod omnis comoedia de fictis est
argumentis, tragoedia saepe ab historica fide petitur […].«73 Seine These, dass
der Tragödie historisch Vertrautes zugrunde liege, hat sich in den folgenden
Jahrzehnten als äußerst wirkungsmächtig erwiesen. Luther ist ihr grundsätzlich
gefolgt: »Tragoedia vitam regiam adumbrat […].«74 Dass er sich gleichwohl für
die Dramatisierung zumindest von apokryphen Büchern ausgesprochen hat,
widerspricht dem nicht, da er eben diese als Historien verstand.75 Jacob Micyllus,
der über grundlegendere formale Kenntnisse der Tragödie als Melanchthon ver-
fügte, hat sich Mitte des 16. Jahrhunderts diesem indirekt angeschlossen, indem
er erörtert hat, ob antike Tragödien nicht gar eine Art Gedenkveranstaltung für
herausragende, ›erinnernswerte Männer‹ (»uirorum memorabiles«) waren, wo-
durch der Aspekt des Historischen in der Tragödie unterstrichen wurde.76 Georg
Fabricius ist Melanchthon, wie üblich, sinngemäß gefolgt. Zudem hat er darge-
legt, dass die Darstellung von Ereignissen aus fremden Ländern (»euentibus pe-
regrinis«) sich besonders für die Tragödie eigneten.77 Joachim Camerarius, wie
Micyllus mit der griechischen Tragödie gut vertraut, ist in der Reihe der lutheri-
schen Tragödien-Theoretiker des 16. Jahrhunderts einer der wenigen, der ent-
schieden einen ahistorischen Kern des Mythos behauptet hat.78

Während sich also die formalen Kategorien für die Tragödie durch Rezep-
tion der griechischen Tragödien und von Aristoteles’ Poetik allmählich verfes-

72 Vgl. Wels: Der Begriff der Dichtung (s. Anm. 62), S. 74 f.
73 David E.R. George: Deutsche Tragödientheorien vom Mittelalter bis zu Lessing. Texte und
Kommentare. München 1972, S. 49; die Übersetzung ebd., S. 50: »sodann wird weiterhin jeder
Komödienstoff rein erfunden, während die Tragödie den ihren oft aus der geschichtlichen
Wirklichkeit holt.«.
74 George: Deutsche Tragödientheorien (s. Anm. 73), S. 54, dort auch die Übersetzung: »Die
Tragödie vermittelt ein Bild vom Leben der Könige.«.
75 Vgl. ebd., S. 55.
76 Ebd., S. 67–71, das Zitat S. 68.
77 Ebd., S. 71–75, das Zitat S. 72.
78 Vgl. ebd., S. S. 60 f.

360 Kai Bremer



tigten, entwickelte sich im deutschen Luthertum parallel ein Diskurs, der sei-
nen Ausgang im frühen 16. Jahrhundert bei Melanchthon nahm und der Tragö-
die mehrheitlich einen historischen Kern unterstellte. Opitz verhielt sich 1625 in
der Vorrede zur Trojanerinnen-Übersetzung zu diesem Diskurs freilich nicht ex-
plizit. Gleichwohl kann festgehalten werden, dass er »seine Theorie auf eine
Aufzählung historischer Katastrophen beschränkte, daß er die Tragödie für Ge-
schichte und, umgekehrt, sogar die Geschichte für eine Tragödie hielt.«79 Er
spricht sich für diese Stoffwahl vor dem Hintergrund seines Anliegens aus, dass
es das Trauerspiel bzw. die Tragödie in erster Linie zur »Beständigkeit« anregen
solle.80 Opitz geht es primär um die Wirkungsabsicht der Tragödie; die Frage,
welche Quellen den Stoff abgeben, erörtert er hingegen exemplarisch. Ähnlich
argumentiert auch Gryphius in der Vorrede zum Leo Armenius, wenn er sich di-
rekt an den Leser wendet und diesem zusagt, ihm »die vergänglichkeit mensch-
licher sachen«81 vorstellen zu wollen.

Es existierte also im 16. Jahrhundert ein breiter lutherisch fundierter, dramen-
poetologischer Diskurs, der ein moralisches Anliegen verfolgt, das nach Überzeu-
gung der meisten deutschen Tragödientheoretiker mittels historischer Stoffe zur
Anschauung gebracht werden soll. Opitz ergänzt den Diskurs um neostoizistische
Momente, behält dabei aber die Fokussierung auf historische Stoffe bei. Wie sehr
die Positionen der lutherischen Humanisten dabei reflektiert wurden, ist offen.
Zumindest aber entsprach das barocke Trauerspiel als Geschichtsdrama klar die-
sen ihm vorgängigen Diskurs, während die Dramatisierung der Bibel im barocken
Trauerspiel im Unterschied zur französischen, niederländischen und auch engli-
schen Tragik ausblieb. Gryphius’ einziges Drama, dem eine biblische Handlung
zugrunde liegt, ist eine Übertragung eines Bibeldramas von Vondel, das erst Gry-
phius’ Sohn Christian 1690 posthum publiziert hat.

Die Konzentration auf das Historische in den barocken Trauerspielen unter-
streichen auch die Buchfassungen der barocken Trauerspiele, die im Anhang
umfangreiche Hinweise auf die historischen Quellen für die Stücke liefern oder
Differenzen zwischen dem eigenen Stück und der historischen Überlieferung
anzeigen. Wie sehr das Verhältnis von historischer Wahrheit und literarischer
Ausgestaltung dabei reflektiert wurde, kündigt bereits die Vorrede von Leo Ar-
menius an, in der Gryphius bekanntlich sein literarisches Verfahren offenlegt:

79 Ebd., S. 100.
80 Martin Opitz: An den Leser, in: ders.: L. Annaei Senecae Trojanerinnen. Deutsch überset-
zet/ und mit leichter Außlegung erkleret. Wittenberg 1625, unpaginiert.
81 Gryphius: Leo Armenius (s. Anm. 32), S. 4.

Konfessionalisierung – Konfessionskultur – Konversionalisierung 361



Daß der sterbende Keyser/ bey vor Augen schwebender todes gefahr ein Creutz ergriffen
ist vnlaugbar: daß es aber eben dasselbe gewesen/ an welchem vnser Erlöser sich geopf-
fert/ saget der Geschichtsschreiber nicht/ ja vielmehr wenn man seine Wort ansiehet/ das
widerspiel; gleichwohl aber/ weil damals die übrigen stücker deß grossen Söhn-Altares
oder (wie die Griechen reden) die heiligen Höltzer/ zu Constantinopel verwahret worden:
haben wir der Dichtkunst/ an selbige sich zu machen/ nach gegeben/ die sonsten auff
diesem Schawplatz jhr wenig freyheit nehmen dürfen.82

Auch wenn der lutherische Tragödiendiskurs des 16. Jahrhunderts in den poe-
tologischen Reflexionen über das Trauerspiel nicht mehr explizit rezipiert
wurde, war es gleichwohl angesichts der Bedeutung konfessioneller Fragen im
17. Jahrhundert gewiss für die Akzeptanz des Trauerspiels von Vorteil, dass sich
Gryphius und die weiteren deutschen Barock-Dramatiker mit der Position Melan-
chthons in Einklang befanden. Mit seiner Behauptung, eine Tragödie müsse
einen historischen Stoff behandeln, wurde zwar die Biblisierung der Tragödie
nicht zwingend ausgeschlossen, aber historische Stoffe erfuhren dadurch eine
Aufwertung und Legitimierung, die ihnen sonst nicht leicht zuzusprechen gewe-
sen wäre. Die Bibeldramatik wurde dadurch zugleich auf das Schultheater be-
schränkt – anders als in der jesuitischen und in der übrigen europäischen
Dramatik. In dieser wurde gerade die Stilhöhe und die große Wertschätzung der
Tragödie genutzt, um die Berücksichtigung biblischer Stoffe zu fordern und zu
legitimieren – schließlich wurde so das an sich Höchste, das Wort Gottes, mit der
ästhetisch hohen Form verbunden. Diese Position setzte sich im lutherischen
Deutschland aber nicht durch, weil die Überlegungen Melanchthons in Verbund
mit der auf stoizistische Gegenwartsbewältigung zielenden Wirkungsästhetik
dazu führten, dass der Bibel trotz der späthumanistischen Begeisterung für das
Theater der Weg auf die deutschen, lutherischen Bühnen versperrt blieb.

Das Beispiel bestätigt das produktive Moment, das Thomas Kaufmann für
verschiedene Textsorten bei der Ausbildung der lutherischen Konfessionskultur
bis 1600 dargestellt hat:83 Indem die an sich europaweit reflektierten, konfessio-
nell indifferenten poetologischen Diskurse allmählich durch die Konfessionali-
sierung eine Regionalisierung erfuhren, erhielten sie je eigene Ausprägungen.
Im Sinne Emichs84 kann die lutherische Konzentration auf historische Stoffe im
barocken Trauerspiel zudem als lutherischer Code begriffen werden. Freilich

82 Ebd., S. 5.
83 Vgl. Kaufmann: Konfession und Kultur (s. Anm. 14), passim und zudem zusammengefasst
in der Schlussthese 2 (ebd., S. 463).
84 Vgl. Emich: Konfession und Kultur (s. Anm. 15).

362 Kai Bremer



scheinen ihn schon die Zeitgenossen nicht mehr als einen solchen wahrgenom-
men zu haben. Aber auch das ist ein wichtiger Befund vor dem Hintergrund der
Konfessionalisierungsforschung. Denn er führt vor, dass konfessionelle Diffe-
renz nicht voraussetzungslos war und historisch beschreibbaren Rezeptionsbe-
dingungen unterworfen war.

Konfessionalisierung – Konfessionskultur – Konversionalisierung 363




