
Norbert Kössinger

Text und Kontext

Das Papsttum in der Sangspruchdichtung des 13. Jahrhunderts

1 Einleitendes

Bei der Beschäftigung mit Sangspruchdichtung hat man schon immer das Ver-
hältnis von Text und Kontext stark mit ins Kalkül gezogen. Diese Gattung der
mittelalterlich-volkssprachigen Literatur eignet sich schon von daher gut als
Beispiel, um der Frage nach dem Verhältnis von ideen- und sozialgeschichtli-
chen Perspektiven nachzugehen. Bei ›Sangspruchdichtung‹ als literarischer
Gattung handelt es sich um eine Setzung der Germanistik des 19. Jahrhunderts,
unter deren Label man im Lauf der vergangenen 150 Jahre praktisch alles sub-
sumiert hat, was nicht dem Minnesang (oder dem formal eigenständigen Leich)
zuzuordnen ist.1 Mit dem Begriff dieses Genres waren früh auch recht eindeu-
tige ästhetische Urteile verbunden, um nicht zu sagen ziemlich heftige Verurtei-
lungen oder Verdikte, die den didaktischen Grundzug solcher Texte in einen
scharfen Gegensatz zu ihren literarisch-poetischen Potentialen gestellt haben.
Didaktische Lyrik, so hat man gesagt, sei eben nichts anderes als eine »contradic-
tio in adiecto«.2 In einer weit gefassten Definition hat Helmut Tervooren im An-
schluss an Karl Stackmann Sangspruchdichtung als »konstatierende Poesie«3

charakterisiert, und ihr konkret eine Vielfalt von thematischen Gegenstands-
bereichen zugeschrieben:

[C]hristliche Glaubenslehre und allgemeine Weisheitslehre, Stände-, Herren- und Jugend-
lehre, allgemeine und spezielle Fragen einer Laienmoral, Ethik des höfischen Lebens,
Reflexionen über den Zustand der Welt (meist als Klagen, in denen die miserable Gegenwart

Norbert Kössinger, Magdeburg

1 Zum Gegenstand im Ganzen vgl. Dorothea Klein, Jens Haustein, Horst Brunner, Holger
Runow (Hg.): Sangspruch / Spruchsang. Ein Handbuch. Berlin, Boston 2019, speziell zur Gat-
tungsfrage Holger Runow: Sangspruchdichtung als Gattung (statt einer Einleitung). In: ebd.,
S. 1–19, zu Gattungsinterferenzen und literarischen Kontexten, ebd., Kap. IV, S. 119–203, spezi-
ell zur Forschungsgeschichte Jens Haustein: Forschungsgeschichte. In: ebd., S. 27–37. Ich
bleibe hier und im Folgenden beim eingeführten Begriff Sangspruch, ohne damit eine Ent-
scheidung hinsichtlich potentieller Rezeptionsweisen vorwegzunehmen.
2 Helmut Tervooren: Sangspruchdichtung. Stuttgart, Weimar 1995, S. 2.
3 Ebd., S. 49.

Open Access. ©2022 Norbert Kössinger, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110667004-005

https://doi.org/10.1515/9783110667004-005


mit der Vergangenheit verglichen wird), gelegentlich Kunstkritik und -reflexion (d. h.
auch Reflexion des eigenen künstlerischen Standpunkts), Naturbetrachtungen, Kosmo-
logisches, Eschatologisches, zumindest bei einigen Dichtern, Politisches im engeren
Sinne und immer wieder: Klagen über das Los der Fahrenden.4

Dass bei den genannten Stichworten sowohl den Freunden der Ideengeschichte
als auch denen der Sozialgeschichte schon immer die Ohren geklingelt haben,
liegt auf der Hand: Höfische Kultur, Kunst, Politik und Religion sind sehr große,
vielleicht allzu große ›Formationen‹ einerWissensgeschichte, die natürlich einen
hohen Reiz und starke Anziehungskraft besitzen, konzeptionell und metho-
disch jedoch auch schnell verwässern und unspezifisch werden können, was sich
gerade am Beispiel des bereits genannten Stichworts ›Politik‹ für die Forschungs-
geschichte der Sangspruchdichtung, das immer wieder Anlass für größere Un-
tersuchungen gegeben hat, anschaulich nachvollziehen lässt. Nur zu diesem
Aspekt nochmals Tervooren mit seinem eindeutigen Plädoyer:

Man sollte den Begriff des Politischen aber wieder als inhaltliche Kategorie mit Bezug
auf identifizierbare politische Ereignisse verwenden. Gebraucht man ihn nämlich als
Oberbegriff für die Fülle der Themen, die etwa Walther in seinen Sangsprüchen anreißt
(so ist er ja bei Maurer zu verstehen), wird er nichtssagend und man verfährt zudem noch
anachronistisch.5

So weit, so gut, ein wesentliches Problem dieser Aussage liegt dann in der Kon-
sequenz darin, Sangsprüche inhaltlich, in ihren Bezügen auf »politische Ereig-
nisse« konkret und mit einiger Sicherheit zu identifizieren,6 wie Tervooren es
nun gerade einfordert, ganz abgesehen von den noch unberührten Fragen, was
genau unter ›politisch‹ und was unter ›Ereignis‹ zu fassen sei.7

Damit sind wir auf der realhistorischen Seite der Forschung zur Sangspruch-
dichtung angekommen, die solche Referenzen eben meist auch nur zu einem be-
stimmten Grad wahrscheinlich machen konnte und kann. Ausnahmen bestätigen
die Regel, aber Zuschreibungsunsicherheiten und zum Teil ganz erhebliche Spiel-
räume für Interpretationen bleiben bekanntlich auch hier in aller Regel, wie die

4 Ebd., S. 49. Der zuletzt genannte Punkt spielt auf die Tatsache an, dass viele Sangspruch-
dichter zu mobilen, sozial inferioren und randständigen Gruppen gehörten.
5 Ebd., S. 50 sowie bereits S. 3. Die Aussage hat ihr Fundament im Kontext der Diskussion um
Friedrich Maurers Untersuchung und Ausgabe der Sangsprüche Walthers von der Vogelweide
mit dem Titel »politische Lieder« (Tübingen 1954 und Tübingen 1955).
6 S. dazu die unten behandelten Beispiele.
7 Zu letzterem Begriff nun aus einer erzähltheoretischen Perspektive: Hartmut Bleumer: Ereig-
nis. Eine narratologische Spurensuche im historischen Feld der Literatur. Würzburg 2020. Zu
dem ersten Begriff vgl. Ulrich Müller: Untersuchungen zur politischen Lyrik des deutschen
Mittelalters. Göppingen 1974.

110 Norbert Kössinger



im Folgenden zu behandelnden Beispiele zeigen werden. Mit Robert Musils
Reisen vom Hundertsten ins Tausendste könnte man – den Bogen sicher leicht
überspannend – im Blick auf historische Rekonstruktionen auch für dieses
Feld festhalten: »Die berühmte historische Distanz besteht darin, dass von
100 Tatsachen 95 verlorengegangen sind, weshalb sich die verbliebenen ord-
nen lassen, wie man will.«8

Dass der Königsweg einer gegenwärtigen und zukünftigen Literaturwissen-
schaft nicht darin bestehen kann, sich auf die eine – ideengeschichtliche – oder
auf die andere – sozialgeschichtliche – Seite zu schlagen, um die methodischen
Ansätze gegeneinander auszuspielen, erscheint dabei als absolut einsichtig
und nachvollziehbar.9 Natürlich werden sich immer Konstellationen ergeben,
bei denen Lektüren, Analysen und Interpretationen aus einer bestimmten Pers-
pektive besondersweit führen undmehr überzeugen als andere. Es sei an dieser
Stelle zumindest aber auch die Frage gestellt, ob Literaturwissenschaftler dem
hohen Anspruch einer Vermittlungsleistung mit Kontextualisierung literari-
scher Texte immer voll gerecht werden können und wie die Relationierung von
Text und Kontext überhaupt geleistet werden kann.10 Müssen dafür nicht lau-
fend Kompetenzen in einem kaum vertretbaren Maß überschritten werden?
Sollte man als Interpret nicht am besten gleichzeitig Literaturwissenschaftler,
Historiker, Rechtshistoriker, Theologe etc. sein, um Texte angemessen zum Spre-
chen bringen zu können? Anders – und wieder einigermaßen überspitzt – ge-
sagt: Sollten wir uns nicht eher darauf konzentrieren, Texte zu erklären als
immer gleich die ganze Welt?11 Wofür ich – wiederum ins Positive gewendet –
plädieren möchte, ist eine Rückkehr zu einem heute aus der Mode gekomme-
nen Stichwort, das im Übrigen auch in der Einleitung zum Band nur am Rande
(und in einem recht engen Sinne) vorkommt und meiner Meinung nach eine

8 Robert Musil: Reisen vom Hundertsten ins Tausendste, Gesammelte Werke II, S. 622 f., zitiert
nach Aleida Assmann: Formen des Vergessens. Göttingen 2016, S. 195. Sucht man nach moder-
nen Beispielen für solche Textsorten, die stark an tagesaktuelle Themen gebunden sind und
deren berühmter ›Witz‹ sich schnell verliert und im Nachhinein oft nur mehr bruchstückhaft
rekonstruiert werden kann, dürfte man an dieser Stelle etwa an Zeitungskolumnen wie das
Streiflicht der Süddeutschen Zeitung oder Sigi Sommers in der Abendzeitung erschienene Ko-
lumne Blasius, der Spaziergänger erinnern.
9 Zu Begriff und Konzept von ›Kontext‹ vgl. Lutz Danneberg: Kontext. In: Harald Fricke, Klaus
Grubmüller, Jan-Dirk Müller, Klaus Weimar (Hg.): Reallexikon der deutschen Literaturwissen-
schaft. Neubearbeitung des Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte. Bd. II. Berlin u. a.
2000, S. 333–337.
10 Vgl. dazu die Einleitung, S. 6–11.
11 Vgl. mit einem Plädoyer, das in eine ähnliche Stoßrichtung geht, den Beitrag von Stephan
Müller im vorliegenden Band.

Text und Kontext 111



Neubewertung und Neueinschätzung verdient hätte, nämlich eine Rückkehr zur
Philologie, verstanden als »Wissenschaft, die Texte der Vergangenheit verfügbar
macht und ihr Verständnis erschließt«12. Angesprochen war und ist mit der zitier-
ten Kurzdefinition von Karl Stackmann unter dem Lemma ›Philologie‹ aus dem
Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft jedenfalls ein denkbar weites
Spektrum an »Fertigkeiten, die der historischen Textpflege dienlich sein sollen«13

und die selbstverständlich ideen- und sozialgeschichtliche Ansätze immer mitein-
schließt. Das ›Erschließen von Verständnis‹ ist eben ohne Kontext(e) nicht mög-
lich. Es ist nur die Frage, welchen Stellenwert letztere(r) jeweils einnehmen soll
(en). In den Mittelpunkt rückt bei einer philologischen Herangehensweise jeden-
falls als Ausgangspunkt und zentraler Gegenstand der literarische Text selbst, der
aus einer fachdisziplinär fundierten Perspektive auf außer- und innerliterarische
Kontexte hin befragbar wird.14

Versuchsweisemöchte ichdas ebenSkizzierte andrei Beispielen ausdemBe-
reich der Sangspruchdichtung des 13. Jahrhunderts zur Diskussion stellen, wobei
es bei den folgenden exemplarischen Lektüren einerseits gerade nicht darum
gehen soll, historische bzw. theologische Konzepte des hochmittelalterlichen
Papsttums zwischen Innozenz III. (Papat 1198–1216) und Bonifatius VIII. (Papat
1294–1303) an die Sangspruchdichtung heranzutragen.15 Es geht mir andererseits

12 Karl Stackmann: Philologie. In: Harald Fricke, Klaus Grubmüller, Jan-Dirk Müller, Klaus
Weimar (Hg.): Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Neubearbeitung des Reallexi-
kons der deutschen Literaturgeschichte. Bd. III. Berlin u. a. 2003, S. 74–79, hier S. 74.
Vgl. auch die Einleitung zum Band, S. 5f.
13 Hans Ulrich Gumbrecht: Die Macht der Philologie. Über einen verborgenen Impuls im wis-
senschaftlichen Umgang mit Texten. Aus dem Amerikanischen von Joachim Schulte. Frankfurt
a.M. 2003, S. 11. Skeptisch zur gegenwärtigen Karriere des Begriffs ›Philologie‹ bereits Stack-
mann (s. Anm. 12), S. 78.
14 Vgl. in diesem Sinne Jan-Dirk Müller: Überlegungen zu einer mediävistischen Kulturwis-
senschaft. In: Ders.: Mediävistische Kulturwissenschaft. Ausgewählte Studien. Berlin, New
York 2010, S. 1–8. Die Debatte um die sogenannte ›New Philology‹ bleibt an dieser Stelle be-
wusst ausgeklammert.
15 Eine Geschichte des Verhältnisses von mittelalterlichem (vorreformatorischem) Papsttum
und deutschsprachiger Literatur (sowie der anderen europäischen Volkssprachen) ist noch zu
schreiben. Eine solche müsste ansetzen bei der Altsächsischen Allerheiligenhomilie (2. Hälfte
10. Jahrhundert) und bei Notkers des Deutschen († 1022) Prolog zu seiner Bearbeitung der Con-
solatio Philosophiae des Boethius. An einschlägiger Literatur sei genannt: Helga Schüppert:
Kirchenkritik in der lateinischen Lyrik des 12. und 13. Jahrhunderts. München 1972. Alois M.
Haas: Civitas ruinae. Heinrich Seuses Kirchenkritik. In: Johannes Janota (Hg.): Festschrift Wal-
ter Haug und Burghart Wachinger. Bd. 1. Tübingen 1992, S. 389–406. Hans-Jürgen Becker: Das
Spannungsfeld Kaisertum – Papsttum – Konzil aus der Sicht des Konrad von Megenberg. In:
Edith Feistner (Hg.): Konrad von Megenberg (1309–1374). Ein spätmittelalterlicher »Enzyklopä-
dist« im europäischen Kontext. Wiesbaden 2011, S. 329–344. Mit konziliengeschichtlichem

112 Norbert Kössinger



auch nicht darum, sozial- und ideengeschichtliche Interpretationsversuche, wie
sie zu den Texten teilweise bereits vorliegen, zu harmonisieren, gegeneinanderzu-
stellen oder gar gegeneinander auszuspielen. Ich gehe vielmehr jeweils von Lektü-
ren der Texte aus und versuche von dort aus nach dem spezifisch literarischen
Potential der Texte zu fragen. Dabei wird sich dann zeigen, dass ideen- und sozial-
geschichtliche Konstrukte eine interpretatorisch zentrale Rolle einnehmen
können, freilich in jeweils unterschiedlichem Maße. Ich gehe dabei bewusst
nicht von der Spruchdichtung Walthers von der Vogelweide aus, die in vielfa-
cher Hinsicht eine Sonderstellung einnimmt und aus dieser Untersuchung
ausgeklammert bleiben soll.16 Die Textauswahl ist abgesehen von dieser Ent-
scheidung – zugegebenermaßen – einigermaßen willkürlich und durch eigene
Lektüreinteressen geleitet zustande gekommen. Anspruch auf systematische
oder thematische Vollständigkeit erhebt sie selbstverständlich nicht.17

2 Exemplarische Lektüren

2.1 Der Marner, Ton XII,2

Das erste Beispiel ist die zweite Strophe aus Ton XII des Marners, eines ober-
deutschen Spruchdichters, der Texte in deutscher und in lateinischer Sprache
produziert hat. Er ist über Gönnernennungen von den 1230er bis zu den 1260er
Jahren für uns fassbar.18 Die ausschließlich in der Großen Heidelberger Lieder-

Fokus Michele C. Ferrari, Klaus Herbers, Christiane Witthöft (Hg.): Europa 1215. Politik, Kultur
und Literatur zur Zeit des IV. Laterankonzils. Wien, Köln, Weimar 2018.
16 Vgl. Walther von der Vogelweide: Werke. Gesamtausgabe. Bd. 1: Spruchlyrik. Mhd. / Nhd.
Hg., übersetzt und kommentiert von Günther Schweikle. 3., verbesserte und erweiterte Auflage.
Hg. von Ricarda Bauschke-Hartung. Stuttgart 2009. Speziell zum Unmutston vgl. Susanne
Padberg: Ahî wie kristenlîche nû der bâbest lachet. Walthers Kirchenkritik im Unmutston (Edi-
tion, Kommentar, Untersuchungen). Herne 1997.
17 Das könnte nur eine Untersuchung größeren Stils leisten, die dann u. a. auch Walther von
der Vogelweide den angemessenen Platz einzuräumen und zunächst eine heuristisch verlässli-
che Textgrundlage zu erarbeiten hätte.
18 Zum Autor vgl. Burghart Wachinger: Der Marner. In: 2VL 6 (1987), Sp. 70–79 und Bd. 11
(2004), Sp. 978 sowie Eva Willms: Der Marner. In: Wilhelm Kühlmann u. a. (Hg.): Killy Litera-
turlexikon. Autoren und Werke des deutschsprachigen Kulturraumes. 2. vollständig überarbei-
tete Aufl. Berlin, Boston 2010, Bd. 7, S. 697 f.

Text und Kontext 113



handschrift (C, um 1300) überlieferte Strophe, die »ohne Zweifel zu den an-
schaulichsten und in ihrer Bauweise überzeugendsten des Marner-Œuvres
gehört«19 und die eine sogenannte Alment20 darstellt, lässt sich gut nachvoll-
ziehbar entlang ihres Aufbaus als Kanzone beschreiben. Der erste Stollen
lautet:21

Got helfe mir daz mîniu kinder niemer werden alt,
sît daz ez in der werlte ist sô jæmerlîch gestalt:
wie stât ez über drîzec jâr,
sît man die pfaffen siht sô sêre strîten?

(Gott helfe mir, dass meine Kinder nicht alt werden,/ da es auf der Welt so elendiglich
zugeht!/ Wie wird das in dreißig Jahren sein,/ da man die Pfaffen sich so sehr bekämpfen
sieht?)

Gezeichnet wird hier eine negative Welt, deren Grundübel daher rührt, dass die
pfaffen […] sô sêre strîten (V. 4). Verbunden ist diese momentane Situation und
sind die Erwartungen für die kommenden Generationen mit der »scheinbar per-
sönliche[n] Bitte«, »in der es ein Vater seinen Kindern nicht wünschen kann, alt
zu werden.«22 Es erscheint fast überflüssig, zu erwähnen, dass die ältere For-
schung den ersten Vers wörtlich-biographisch gelesen hat, so etwa Philipp
Strauch 1876: »Was sein [sc. des Marners] Privatleben betrifft, so sehen wir aus
XII,2, dass er [sc. der Marner] verheiratet war und Kinder besass.«23 Ob das nun

19 Vgl. Jens Haustein: Marner-Studien. Tübingen 1995, S. 168, dessen Analyse und Interpreta-
tion meine Lektüre im Kern hier folgt. Die Strophe ist in der Handschrift gerahmt von zwei Ma-
rienpreis-Strophen (XII,1 und XIII,1). Die Vaterunser- und Ave Maria-Versifizierung in XII,3,
die thematisch eine schöne Rahmung darstellen würde, findet sich nicht in C, sondern nur in
Handschrift E. Vgl. dazu Haustein (ebd.), S. 96–100.
20 D. h. einen Ton, der einem Sangspruchdichter namens Stolle zugeschrieben wird und von
mehr als einem Autor genutzt wurde. Vgl. dazu Gisela Kornrumpf, Burghart Wachinger:
Alment. Formentlehnung und Tönegebrauch in der mhd. Spruchdichtung. In: Christoph Cor-
meau (Hg.): Deutsche Literatur im Mittelalter. Kontakte und Perspektiven. Hugo Kuhn zum Ge-
denken. Stuttgart 1979, S. 336–411, hier insbes. S. 366. Vgl. auch Volker Zapf: Stolle und die
Alment. Einführung – Edition – Kommentar. Göttingen 2010, S. 9–33, mit Abdruck der behan-
delten Marner-Strophe auf S. 118.
21 Der Text folgt Haustein: Marner-Studien (s. Anm. 19), S. 167 f. Vgl. auch Philipp Strauch
(Hg.): Der Marner. Strassburg 1876, S. 98, sowie Eva Willms (Hg.): Der Marner. Lieder und
Sangsprüche aus dem 13. Jahrhundert und ihr Weiterleben im Meistersang. Berlin, New York
2008, S. 152–154. Die nhd. Übersetzung nach: Mittelhochdeutsche Sangspruchdichtung des
13. Jahrhunderts. Mittelhochdeutsch/Neuhochdeutsch. Hg., übersetzt und kommentiert von
Theodor Nolte und Volker Schupp. Stuttgart 2011, S. 51.
22 Beide Zitate aus Haustein: Marner-Studien (s. Anm. 19), S. 168.
23 Strauch: Der Marner (s. Anm. 21), S. 22.

114 Norbert Kössinger



stimmt oder nicht, lässt sich nicht mehr zeigen. Es geht in der Apostrophe des
einleitenden »Hilferufs« an Gott jedenfalls um die »Dramatik einer Situation«24,
nicht um eine autobiographische Aussage. Der zweite Stollen richtet sich un-
mittelbar an den bâbst von Rôme und benennt mit Krummstab, Stola und Infula
zentrale päpstliche Machtinsignien:

Sagt mir, der bâbst von Rôme, waz sol iu der krumbe stap, 5
den got dem guoten Sante Pêter uns zenbinden gap?
stôl und infel gab er dar,
daz’r uns erlôst von sünden zallen zîten.

(Sagt mir, Ihr Papst von Rom, was soll Euch der Krummstab,/ den Gott dem lieben Sankt
Peter um uns zu lösen gegeben hat?/ Stola und Mitra gab er dazu,/ dass er uns nun allzeit
von Sünden erlöse.)

Diese äußeren Zeichen sind Ausdruck der dem Papst von Gott verliehenen
geistlichen Gewalt über den Menschen:

»Dem Hilferuf am Beginn, mit dem warnenden, persönliche Betroffenheit suggerierenden
Blick in die Zukunft, folgt eine die apostolische Tradition aufnehmende Beschreibung des
Papstes in seinem die geistlichen Funktionen symbolisierenden Äußeren.«25

Konkreter biblischer Anknüpfungspunkt dafür ist – auch wenn im mittelhoch-
deutschen Text andere Insignien genannt werden26 – Mt 16,18 f. Dort ist die
Rede von den Schlüsseln zum Himmelreich, die Petrus erhalten wird mit der
Macht zu binden und zu lösen:

et ego dico tibi quia tu es Petrus et super hanc petram aedificabo ecclesiam meam et
portae inferi non praevalebunt adversum eam et tibi dabo claves regni caelorum et quod-
cumque ligaveris super terram erit ligatum in caelis et quodcumque solveris super terram
erit solutum in caelis.27

(Und ich sage dir: Denn du bist Petrus, und auf diesem Felsen werde ich bauen meine
Kirche und die Tore der Hölle werden sie nicht überwinden und geben werde ich dir die
Schlüssel des Königtums der Himmel, und was immer du binden mögest auf der Erde,
wird gebunden sein in den Himmeln, und was immer du lösest auf der Erde, wird gelöst
sein in den Himmeln.)

24 Haustein: Marner-Studien (s. Anm. 19), S. 168.
25 Ebd., S. 167 f.
26 Vgl. Nolte/Schupp: Mittelhochdeutsche Sangspruchdichtung (s. Anm. 21), S. 382.
27 Biblia Sacra Iuxta Vulgatam Versionem. Hg. von Roger Gryson. 4. Auflage, Stuttgart 1994.
Die Übersetzung richtet sich – leicht modifiziert – nach dem Münchener Neuen Testament (3.
Auflage, Düsseldorf 1991).

Text und Kontext 115



Der Abgesang thematisiert nun die »gegenwärtige Pervertierung« (nû, V. 9) der
päpstlichen (und bischöflichen) Insignien und der mit ihnen verbundenen
geistlichen Werte:

nû sint die stôle worden swert
die vehtent niht nâch sêlen wan nâch golde. 10
wer hât iuch bischof daz gelêrt,
daz ir under helme rîtent, dâ diu infel süenen solde?
iur krumber stap, der ist gewachsen zeinem langen sper,
die werlt habt ir betwungen gar,
iur muot stât anders niht wan: »gib eht her!« 15

(Jetzt sind die Stolen zu Schwertern geworden,/ sie kämpfen nicht um die Seelen, son-
dern um Gold./ Wer hat Euch, Bischof, gelehrt, unter dem Helm zu reiten, wo doch die
Mitra lossprechen sollte?/ Euer Krummstab hat sich zu einer langen Lanze ausgewach-
sen,/ Ihr habt die Welt ganz bezwungen./ Euer Sinn ist auf nichts anderes gerichtet als:
»Gib bloß her!«)

An die Stelle der stôle tritt das swert, an die der infel der helm, der krumbe stap
ist zum langen sper gewachsen. »Am Ende steht das Bild eines Ritters mit
Schwert, Helm und Speer, eines Raubritters, vor Augen«28, wie Jens Haustein
festgehalten hat. Die geistlichen Attribute – nicht nur diejenigen des Papstes,
sondern auch die der Bischöfe als höchste kirchliche Amtsträger und die der
Geistlichkeit im Allgemeinen, die bereits in V. 4 adressiert wird – werden welt-
lich umgedeutet wie auch das Handeln, die Ziele des Handelns und die Motiva-
tion des Handelns selbst: temporalia anstelle von spiritualia, vehten (V. 10) statt
enbinden (V. 6), Gold statt Seelen (V. 10), Unterwerfung (V. 14) statt Sündenver-
gebung (V. 8), imperativisches Einfordern (V. 15) statt verantwortungsvolle Pe-
trusnachfolge (V. 6). Diejenigen, die der Idee nach Hirten sein sollten, werden
zu Raubrittern gemacht, also zu Figuren, die in der Vorstellung genau auf der
anderen Seite der Werteskala stehen.

Lassen sich Text und Kontext dieser Papstkritik noch weiter engführen?
Eine genaue historische Einordnung der Strophe ist nicht möglich und soweit
ich sehe, hat man das auch – abgesehen von Strauchs Ansatz zu einer biogra-
phischen Lesart – gar nicht weiter versucht.29 Es fehlt einfach jeder inhaltliche
Anhaltspunkt für Aussagen darüber, wann, über wen, zu wem und in welche

28 Haustein: Marner-Studien (s. Anm. 19), S. 169.
29 Vgl. aber den Hinweis von Willms: Der Marner (s. Anm. 21), S. 153 auf Hohmann, der das
Interregnum (1245–1273) als Entstehungszeitraum ansetzt. Stefan Hohmann: Friedenskon-
zepte. Die Thematik des Friedens in der deutschsprachigen politischen Lyrik des Mittelal-
ters. Köln u. a. 1992, S. 99.

116 Norbert Kössinger



konkrete Situation vom Autor hineingesprochen wird. Die Zeitangabe in V. 3 darf
man sicher hyperbolisch als einen generationenumgreifenden Zeitraum lesen.30

Welcher Papst gemeint ist, welche Bischöfe angesprochen werden, bleibt im
Nachhinein offen. Klar ist nur, dass der Text ganz allgemein und topisch das
»Streben der Geistlichkeit nach Geld und – damit verbunden – ihr Teilnehmen
an weltlich-kriegerischen Auseinandersetzungen«31 kritisiert. Verantwortlich
dafür ist der Papst als höchster kirchlicher Würdenträger überhaupt, wobei –
und das ist für einen ideengeschichtlichen Zugriff durchaus relevant – sich der
Marner auf die Anfänge der Tradition des Papstamtes mit seinem ersten Vertreter
beruft und literarisch mit symbolisch höchst signifikanten Zeichen gegenwärtiger
Macht spielt. Von daher gesehen war dieser Text sicher für den Wiedergebrauch
zu verschiedenen Zeiten geeignet und die Verwendung eines Tons, den der Mar-
ner sonst für eine geistliche Thematik verwendet, mag ein besonderes Spiel mit
bestimmten Erwartungshaltungen darstellen.

2.2 Reinmar von Zweter, Frau-Ehre-Ton 214

Das zweite Beispiel stammt von Reinmar von Zweter, einem fahrenden Berufs-
dichter, der in die erste Hälfte des 13. Jahrhunderts gehört. Archivalische Evi-
denz gibt es wie zum Marner auch zu ihm nicht.32 Biographische Spuren und
historische Kontexte können allein aus seinen Sprüchen rekonstruiert werden,
was für den folgenden, nur in der Großen Heidelberger Liederhandschrift über-
lieferten Spruch im Frau-Ehre-Ton ebenfalls nicht mit Gewissheit möglich ist.
Der erste Stollen lautet:33

Daz eine daz gehœret an
dem bâbest, der mit dem buoche sêre twingen kan:
mit im unt mit dem banne sol er vaste dröuwen zaller zît.

(Das eine das gehört/ dem Papst, der mit dem Buch stark bedrängen kann:/ Mit ihm und
mit dem Kirchenbann soll er mit Nachdruck zu aller Zeit drohen.)

30 Haustein: Marner-Studien (s. Anm. 19), S. 168.
31 Ebd.
32 Zum Autor vgl. Horst Brunner: Reinmar von Zweter. In: 2VL 7 (1989), Sp. 1198–1207 und 11
(2004), Sp. 1298, sowie Christoph Huber, Michael Baldzuhn: Der Marner. In: Killy Literaturlexi-
kon (Anm. 18) 9 (2010), S. 538–540.
33 Gustav Roethe (Hg.): Die Gedichte Reinmars von Zweter. Mit einer Notenbeilage. Leipzig
1887, S. 516. Die nhd. Übersetzung stammt von mir. Die Strophe ist in C gerahmt von einer
Strophe mit Aufforderung zur Buße (Roethe 219) und einer Rätselstrophe (Roethe 220).

Text und Kontext 117



Angesprochen werden die päpstlichen Amtspflichten, die dieser mit buoch und
mit banne gegebenenfalls durchsetzen kann. buoch kann sich dabei sowohl
konkret auf die Bibel als auch auf jede andere schriftlich niedergelegte Form
von Wahrheit und Recht beziehen. ban ist der rechtlich wirksame kirchliche
Ausschluss eines Sünders aus der Gemeinschaft des gläubigen Gottesvolkes,
entweder als irreversible Exkommunikation (excommunicatio maior) oder als
temporärer Ausschluss (excommunicatio minor) vom Empfang der Sakra-
mente.34 Der zweite Stollen:

Daz ander sol ein keiser nemen:
stuol unde swert unt ouch daz rîche mac im wol gezemen: 5
sol er gerihtes walten, sô mac er niht belîben âne strît.

(Das andere soll ein Kaiser empfangen:/ Thron und Schwert und auch das Reich können
ihm gut anstehen:/ Muss er der Rechtsprechung obwalten, kann er nicht ohne Streit
bleiben.)

Reinmar schwenkt zu den kaiserlichen Amtspflichten, die ihren Ausdruck in
Thron (stuol)35, Schwert und der Sorge um das Reich finden sowie in der Durch-
setzung von Recht, das allerdings nicht âne strît (V. 6) zu haben sei. Angeknüpft
wird wiederum explizit an die Tradition des hl. Petrus (V. 8):

Ir fullemunt der edeln Cristenheite,
Sent Pêters kemphe, des sît ir guot geleite,
daz die gerehten überwinden,
die rehtes widersachen sint, 10
des bitet manger muoter kint:
hilf, hêrre Got, daz wir gerihte vinden!

(Ihr Fundament der edlen Christenheit,/ Mitstreiter Sankt Peters, dafür sollt ihr ein guter
Begleiter sein,/ dass die Gerechten diejenigen überwinden mögen,/ die Gegner des Rechts
sind,/ darum bitten die Kinder vieler Mütter:/ »Hilf, Herrgott, auf dass wir Gerechtigkeit
finden!«)

34 Wackernagel konjiziert buoche zu vluoche (vgl. Roethe: Die Gedichte Reinmars von Zweter
[s. Anm. 33], S. 516, Apparat zu V. 2), was aber im Blick auf ban als redundant erscheint. Zur
Semantik der beiden Begriffe buoch und ban im Mhd. vgl. die entsprechenden Artikel des
neuen Mittelhochdeutschen Wörterbuchs in der Onlineversion: http://www.mhdwb-online.de
(7.10.2020). Vgl. zu ban und buoch auch bereits ähnlich die Position Roethes (s. Anm. 33),
S. 623.
35 Die Große Heidelberger Liederhandschrift liest an dieser Stelle stole. Roethe und vor ihm
bereits Wackernagel konjizieren zu stuol. Ich folge beiden, da eine Zuschreibung der Stola als
einem zentralen geistlichen Symbol an den Kaiser nicht mit guten Gründen anzunehmen ist.
Vgl. auch dazu Roethe: Die Gedichte Reinmars von Zweter (s. Anm. 33), S. 623.

118 Norbert Kössinger

http://www.mhdwb-online.de


Für die Durchsetzung von Recht und Gerechtigkeit ist aber nun ausschließlich
der Kaiser zuständig36, der als Kämpfer für das patrimonium Petri, gewisserma-
ßen in der Tradition seit Konstantin dem Großen, als Fundament der Christen-
heit für den Papst streitet. Der Hilferuf an Gott um angemessenes Recht und
ordentliche Gerichtsbarkeit als Wunschzustand im Kontrast zur realen Situation
wird hier gegenläufig zur Marner-Strophe an das Ende verlegt und den kint (V. 11)
als Bitte in den Mund gelegt. Die Aufgabenverteilung zwischen Papst und Kaiser
wird wieder über Symbole – buoch, stuol und swert – strukturiert, wobei in bei-
den Fällen auch Formen der rechtlichen ›Exekutive‹ – ban und strît – benannt
werden. Beide Mächte werden dabei in ihrer Verwiesenheit aufeinander darge-
stellt, mit Präferenz für den Papst, der zuerst genannt wird und dem seine Macht
›angehört‹ (V. 1), wohingegen der Kaiser seine Aufgaben nemen (V. 4) muss und
diese ihm ggf. gut anstehen (wol gezemen, V. 5).

Eine konkrete Möglichkeit der historischen Kontextualisierung besteht
auch hier nicht: Die Strophe beschreibt ganz generell und ohne kritische Unter-
töne das Verhältnis von sacerdotium (Daz eine, V. 1) und das in Gestalt des Kai-
sers in die Pflicht genommene imperium (Daz ander, V. 4) mit der performativ
raffiniert ans Ende gesetzten Bitte, in die sich der Autor in der Art eines Gebets
selbst miteinschließt (wir, V. 12).

2.3 Bruder Wernher, Ton I, 4

Das dritte und letzte Beispiel stammt aus dem Corpus eines Spruchdichters
namens Bruder Wernher, wieder ein fahrender, äußerst produktiver Berufs-
dichter, wieder aus der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts, über den wir – bei
aller Vorsicht – biographisches Wissen nur aus seinen Texten selbst erschlie-
ßen können.37 Auch in der Strophe, auf die ich näher eingehen möchte (Ton I,
4), werden »anhand des Changierens zwischen Idealzustand und Realität«38

zunächst Aufgaben und – hier noch konkreter als bei den bereits analysierten
Strophen Reinmars von Zweter und des Marner – Fehlverhalten von Kaiser
und vor allem von Seiten des Papstes in den Blick genommen. Eingangs wer-

36 In der Handschrift steht nicht Ir, sondern Er, also eigentlich eine Anredeform in der dritten
Person. Vgl. dazu die Überlegung (Her?) Roethes (s. Anm. 33), S. 623.
37 Vgl. zum Autor v. a. Horst Brunner: Bruder Wernher. In: 2VL 10 (1999), Sp. 897–903, Clau-
dia Händl: Bruder Wernher. In: Killy Literaturlexikon (s. Anm. 18) 12 (2011), S. 325 f. sowie die
Neuausgabe von Ulrike Zuckschwerdt: Bruder Wernher: Sangsprüche. Transliteriert, normali-
siert, übersetzt und kommentiert, Berlin, Boston 2014, zum Autor insbes. S. 6–26.
38 Zuckschwerdt: Bruder Wernher (s. Anm. 37), S. 87.

Text und Kontext 119



den barmherzige Sündenvergebung und das Sprechen von Recht unter Maß-
gabe von Objektivität als zentrale Amtspflichten genannt:39

Ein rehter bâbes, der solde vergeben
dem sündære sîne missetât.
ein rehter kaiser solde rihten gar ân allen haz.
sît daz ir reht niht rehte anstât,
des krenket sich ir beider leben. 5

(Ein gerechter Papst sollte/ dem Sünder sein Vergehen vergeben./ Ein gerechter Kaiser
sollte ganz und gar unvoreingenommen Recht sprechen./ Da ihr Recht nicht gerecht ist,/
wird ihr beider Leben zunichtegemacht.)

Da aber beiderlei Rechte in der momentanen Situation offensichtlich nicht in
idealer Weise realisiert sind (man vergleiche das konjunktivische solde in V. 1
und 3), schwächen sich Kaiser und Papst gegenseitig.40 Der Rest der Strophe
formuliert praktisch ausschließlich und in recht expliziter Weise Kritik am
Papst. Zuckschwerdt fasst zusammen:

Person A kritisiert also nicht aus persönlichen Gründen Person B, sondern das offen-
sichtliche Fehlverhalten des Papstes wird »lediglich« benannt, die Diskrepanz zwischen
Gottes Vorgaben und päpstlichem Verhalten ausformuliert. Und dafür braucht es keine
konkrete Sprecher-Instanz, da nur wiedergegeben wird, was ohnehin allgemein ersicht-
lich ist.41

Der Spruch fährt fort:

daz zimet dem bâbese niht. got selbe gebôt ime daz,
daz er tete wider übele guot.

(Das ist dem Papst nicht angemessen. Gott selbst befahl ihm,/ dass er gegen Böses Gutes
tun solle.)

Appelliert wird hier wie zuvor an das, was einen rehten (weltlichen wie geistli-
chen) Herrscher auszeichnet, nämlich Gut und Böse nicht miteinander zu ver-
mischen. Im Unterschied zum Textbeginn wird das Auseinandertreten von
Ideal und Wirklichkeit aber nicht einfach nur generell konstatiert, sondern es

39 Mhd. Text und nhd. Übersetzung folgen Zuckschwerdt (ebd.), S. 87 und S. 89. Die Strophe
ist nur in der Jenaer Liederhandschrift (J) überliefert.
40 Ebd., S. 87 und S. 90 fasst krenken (V. 5) sehr stark im Sinne von »zunichtemachen« auf. Ich
würde etwas anders akzentuieren, bleibe aber oben bei der Übersetzung von Zuckschwerdt.
41 Ebd., S. 90.

120 Norbert Kössinger



scheinen »konkretere Ereignisse«42 als Anknüpfungspunkte dahinter zu stehen,
die nû, also aktuell relevant sind:

nû wil die übele mit der güete diu kristenheit versnîten.
ein rehter bâbes, der lieze dem keisere valschen muot,
er lieze ouch niht durch in die armen kristen überrîten. 10
wil er volenden sînen zorn, sô wirt ir beider schulde grôz.
suln wir dâ under sîn verlorn, sô werdent sie dâ umbe Lûzifers genôz.

(Jetzt möchte die Christenheit das Böse mit dem Guten vermischen.43/ Ein gerechter Papst
würde dem Kaiser die schlechte Gesinnung verzeihen,/ er ließe auch nicht seinetwegen
die armen Christen mit Krieg überziehen./ Wenn er seinen Zorn [jedoch] ausleben will,
wird die Schuld von beiden groß./ Wenn wir deswegen verloren sein sollen, werden sie
dadurch Luzifer ebenbürtig.)

Im letzten Vers, der in der Tat – wie bereits von Zuckschwerdt festgehalten –
den Charakter eines »Paukenschlag[s]«44 hat, treten nun die Instanzen klar
auseinander. Zum einen das kollektive wir, dem der Sprecher selbst zugehört –
die Gemeinschaft der Gläubigen, die dem Untergang geweiht ist, wenn sich
die Situation nicht verändert und wenn er, d. h. der Papst, sînen zorn volenden
wil. Auf der anderen Seite stehen sie – also Kaiser und Papst – die sich beide
im Fall des definitiven Untergangs zu Gleichgesinnten Luzifers machen. Die
Opposition von sie und wir in V. 12 ist aus sozialhistorischer Perspektive ge-
nauer zu differenzieren: Der Autor/Sprecher stellt sich nicht gegen den Papst
auf die Seite des Kaisers, sondern mit dem gemeinschaftlichen wir auf die
Seite der Christenheit, der seine ganze Sorge gelte.45

Dadurch schlägt der Autor/Sprecher den Papst dem antagonistischen Lager
nicht einfach deterministisch zu, sondern überlässt dem Pontifex selbst die Ver-
antwortung, auf welcher Seite er sich positionieren will: Mit dem wir der Chris-
tenheit oder mit Luzifer. Die so geäußerte Kritik ist einerseits scharf, da
geradezu hyperbolisch und maximal binär formuliert (der Petrusnachfolger als
Höllenfürst), andererseits wird sie aber durch die Substitution von ›Papsttum
vs. Kaisertum‹ durch ›Himmel und Hölle‹ entschärft und uneindeutig gemacht.
Auf diese Weise wird ein eigentlich hochpolitischer Diskurs (so unspezifisch die
in der Strophe bekundeten Details auch ausgeführt sein mögen) in eine pasto-

42 Ebd., S. 90.
43 Zur Diskussion des Textverständnisses vgl. die Hinweise ebd., S. 87 f.
44 Ebd., S. 91.
45 Vgl. ebd. Damit wird auch die Frage obsolet, für wen der Autor in diesem Spruch Partei
ergreift. Vgl. ebd., S. 91 mit Bezug auf Udo Gerdes: Zeitgeschichte in der Spruchdichtung. Be-
obachtungen an der Lyrik Bruder Wernhers. In: Euphorion 67 (1973), S. 117–156, hier
insbes. S. 154.

Text und Kontext 121



rale, d. h. seelsorgerische Rahmung transponiert, die dem Autor/Sprecher die
infernal aufgeladene Rhetorik seiner Kritik überhaupt erst ermöglicht. Dies
zeigt, wie die sprachlich spezifisch gebundene literarische Darstellung mit re-
alhistorischen Kontexten nicht nur thematisch zusammenhängt, sondern dass
die Diskurse auch nicht ohne Weiteres aus ihrer poetischen Form entnommen
werden können. Wenn auf die oben gezeigte Weise Politik zu Religion und Re-
ligion zu Politik wird, kommt es zu einer (hier) unauflöslichen Verschmel-
zung, die einerseits reale Komplexitäten abbildet, andererseits nur im
Medium der Literatur in dieser polyvalenten Form existieren kann: Der politi-
sche Gehalt lässt sich nicht einfach ›herauslösen‹. Insofern ist es nicht falsch,
vom Vorhandensein bestimmter Diskurse in den Texten zu sprechen, aller-
dings muss immer mit reflektiert werden, dass hier nicht die Religion oder die
Politik zutage tritt (die es eo ipso so natürlich auch gar nicht gibt), sondern
eine spezifisch kodierte Darstellung von Religion und Politik.

Bleibt die Frage, ob sich der Inhalt historisch in konkreter Weise an ein
›Ereignis‹ anbinden lässt. Anders als bei den beiden Sprüchen des Marner und
Reinmars von Zweter hat die Forschung im vorliegenden Fall Erwägungen für
historische Kontextualisierungen angestellt, der Spruch zählt bei Zuckschwerdt
zu den »eventuell datierbare[n]«46. Woher also rührt der valsche muot des Kaisers
(welcher?), von welchem Papst ist die Rede und was führt zur Auseinanderset-
zung mit den armen kristen? In der Forschung wird grosso modo ein Zeitfenster
von immerhin mehr als 14 Jahren benannt und man hat entweder für die Zeit
nach Friedrichs II. zweiter Bannung im März 1239 durch Gregor IX., zum anderen
für die Phase kurz vor Friedrichs Absetzung durch Innozenz IV. im Sommer 1245
plädiert. Weiter wagt sich auch Zuckschwerdt in der genannten Arbeit nicht vor:

Welche der beiden Phasen eher wahrscheinlich [Unterstreichung N.K.] ist, wage ich nicht
zu entscheiden. Für den früheren Zeitpunkt spräche, dass in der Zeit unmittelbar nach
der Bannung des Kaisers die Aussicht auf eine Versöhnung der gegnerischen Parteien
noch realistischer ist als zum späteren Zeitpunkt, als sich die Fronten zwischen Friedrich
II. und (jetzt) Innozenz IV. bereits stark verhärtet haben. […] Dennoch wäre es falsch an-
zunehmen, dass zwischen Friedrich II. und Innozenz IV. die Bemühungen um Versöh-
nung später völlig zum Erliegen gekommen wären. Ganz im Gegenteil […] Vor diesem
Hintergrund erscheint es m. E. nicht ohne Weiteres möglich, einem der beiden oben ge-
nannten Zeiträume den Vorzug zu geben.47

46 Ebd., S. 12. Im Korpus der insgesamt 76 Sprüche Bruder Wernhers finden sich nach Zuck-
schwerdt immerhin 11 datierbare.
47 Ebd., S. 92.

122 Norbert Kössinger



Vielleicht muss und sollte man sich aber auch nicht entscheiden. Der Text passt
gut zu beidenKontextenund er konnte durch denAutor (oder einen anderenVor-
tragenden) zu beiden ›Anlässen‹ vorgetragen werden und somit eine längere Zeit
zum Repertoire eines Sängers gehören. Das Bild, auf den der Sangspruch als pro-
grammatischer Höhepunkt zuläuft und aus dem er seine poetische Energie be-
zieht, ist ohne Zweifel die Luzifer-Parallele im letzten Vers und als letzte Worte:
Auch Papst und Kaiser verfügen nicht über Heils- und Erlösungsgewissheit.

3 Resümee

Ich komme zum Schluss und versuche ein kurzes Resümee. Zugegeben: Die ge-
wählten Textbeispiele sind sicher nicht die ›klassischen‹ Fälle, an die man
denkt, wenn von Sangspruchdichtung und Papsttum in der deutschsprachigen
Literatur des Mittelalters die Rede ist. Walthers von der Vogelweide Unmutston
und die berühmte Reaktion Thomasins von Zerklære darauf, das sind vielleicht
doch die exzeptionellen Sonderfälle, die oft genug (und sicher zu Recht) im
Rampenlicht standen.48 Und natürlich würde sich das Gesamtbild vom Papst-
tum in der Sangspruchdichtung nochmals anders darstellen, wenn man den
Rahmen gesamteuropäisch setzen würde.49 Mir kam es an den dargestellten
Beispielen darauf an zu zeigen, dass sich auch in solchen Texten literarische
Potentiale erschließen lassen, deren ›tagesaktuelle‹ Bezüge und eventuelle
mündliche Kontexte für uns nicht mehr zugänglich sind. Für sie sind immer
auch ideen- und sozialgeschichtliche Konstellationen relevant, die sich aber
nicht ›enzyklopädisch‹ aus ihrer in Dichtung gegossenen Form lösen lassen;
›Text‹ und ›Kontexte‹ bedingen sich also gegenseitig.

Was lässt sich an den drei Sangsprüchen im Einzelnen nochmals festhal-
ten? Dass die Zwei-Schwerter-Lehre, die Binde- und Lösegewalt, die Berufung
auf die historische Tradition des Papsttums in der Tradition Petri in den Texten
vorkommen, ist sicher keine Sensation. Für die Texte ist dieser topische Rück-
bezug auf konstitutive Ideen des Papsttums im Modus der Kritik jedoch ein
wichtiges Merkmal zur Markierung der Diskrepanz von Ideal und Realität. Die

48 S. oben Anm. 16.
49 Ulrich Müller: Sirventes und Sangspruch. Interkulturelle und anti-päpstliche Polemik.
Beobachtungen und Überlegungen zur Wirksamkeit politischer Lyrik (nicht nur im Mittelal-
ter). In: Dorothea Klein (Hg.): Sangspruchdichtung. Gattungskonstitution und Gattungsinter-
ferenzen im europäischen Kontext. Internationales Symposium Würzburg, 15.–18. Februar
2006. Tübingen 2007, S. 95–128.

Text und Kontext 123



hier relevante Frage, die die Literaturwissenschaft zu stellen hat, zielt folglich
stärker auf das ›Wie?‹ als auf das ›Was?‹: In den Beispielen 2.1 (Marner) und 2.2
(Reinmar von Zweter) war vor allem das Spiel mit geistlichen und weltlichen
Machtinsignien herauszustellen, in Beispiel 2.3 (Bruder Wernher) die Erlö-
sungsbedürftigkeit selbst der Mächtigsten, die in sprachlich radikaler Weise
auf das Ende der Spruchstrophen hin konzipiert und klimaktisch performiert
wird. Mindestens in diesen Aspekten gehen die Texte meiner Ansicht nach
über rein ›Konstatierendes‹ hinaus. Die Sprüche vertreten eine Position, die
sie anlassgebunden entfalten, die aber offen war für situative Anpassungen.
Man wird von daher die grundsätzliche ›Anlässlichkeit‹ von Literatur im Mit-
telalter von der Beschreibung konkreter historischer Anlässe trennen müssen,
die sich nur in seltenen Fällen eindeutig nachweisen lassen. Dass sich im Pro-
zess der Literaturgeschichte »ästhetische Valenz […] durch Unwiederholbar-
keit«50 konstituiert, kann unberührt davon gelten. Ich schließe mit einem
Zitat von Michael Curschmann, das mir als ein nötig offenes, aber dennoch
immer bei den Gegenständen selbst ansetzendes methodisches Credo für eine
philologisch fundierte Kulturwissenschaft in concreto in seiner Einfachheit und
Konsequenz besonders eingeleuchtet hat und immer noch einleuchtet. Cursch-
mann schreibt:

Theorie ist doch das, was wir praktizieren – jedenfalls solange und soweit sie sich auf die
Erhellung historischer Phänomene beziehen soll. Diese Phänomene aber fordern dem In-
terpreten gerade auf dem hier begangenen Gebiet [d. h. hier dem weiten Interferenz-
bereich von Wort, Bild und Text, N. K.] hohe methodische Flexibilität ab und zugleich
versagen sie ihm meist die Gewißheit, die sich getrost nach Hause tragen läßt. Was mög-
lich ist und was natürlich nicht nur ich immer wieder versucht habe, ist dies: Aus dem
durch Anschauung und Lektüre Eruierten Modelle zu bauen, die im jeweiligen histori-
schen Zusammenhang eine gewisse Wahrscheinlichkeit für sich haben. Daß wir die Be-
dingungen unserer eigenen Existenz dabei nicht ausschalten können, ist klar, aber mit
einiger Vorsicht in dieser Hinsicht sieht man dann doch wenigstens, wie es allem gegen-
wärtigen Anschein nach gewesen sein könnte. Wichtig ist deshalb aber auch, daß diese
Modelle transparent und offen bleiben, so daß neue Erkenntnisse und neue Perspektiven
sowie die Ergebnisse angrenzender Forschung inseriert werden können, ohne das Kon-
strukt gleich wieder zum Einsturz zu bringen.51

50 Jan-Dirk Müller: Literaturgeschichte/Literaturgeschichtsschreibung. In: Dietrich Harth,
Peter Gebhardt (Hg.): Erkenntnis der Literatur. Theorien, Konzepte, Methoden der Literatur-
wissenschaft. Stuttgart 1982, S. 195–227, hier S. 204.
51 Michael Curschmann: Vorwort. In: Ders.: Wort – Bild – Text. Studien zur Medialität des Li-
terarischen in Hochmittelalter und früher Neuzeit. 2 Bde. Baden-Baden 2007 (Saecvla Spiritalia
43), Bd. 1, S. ix–xx, hier S. xvii.

124 Norbert Kössinger


