Norbert Késsinger
Text und Kontext

Das Papsttum in der Sangspruchdichtung des 13. Jahrhunderts

1 Einleitendes

Bei der Beschiftigung mit Sangspruchdichtung hat man schon immer das Ver-
hiltnis von Text und Kontext stark mit ins Kalkiil gezogen. Diese Gattung der
mittelalterlich-volkssprachigen Literatur eignet sich schon von daher gut als
Beispiel, um der Frage nach dem Verhaltnis von ideen- und sozialgeschichtli-
chen Perspektiven nachzugehen. Bei >Sangspruchdichtung« als literarischer
Gattung handelt es sich um eine Setzung der Germanistik des 19. Jahrhunderts,
unter deren Label man im Lauf der vergangenen 150 Jahre praktisch alles sub-
sumiert hat, was nicht dem Minnesang (oder dem formal eigenstindigen Leich)
zuzuordnen ist.! Mit dem Begriff dieses Genres waren friih auch recht eindeu-
tige dsthetische Urteile verbunden, um nicht zu sagen ziemlich heftige Verurtei-
lungen oder Verdikte, die den didaktischen Grundzug solcher Texte in einen
scharfen Gegensatz zu ihren literarisch-poetischen Potentialen gestellt haben.
Didaktische Lyrik, so hat man gesagt, sei eben nichts anderes als eine »contradic-
tio in adiecto«.? In einer weit gefassten Definition hat Helmut Tervooren im An-
schluss an Karl Stackmann Sangspruchdichtung als »konstatierende Poesie«’
charakterisiert, und ihr konkret eine Vielfalt von thematischen Gegenstands-
bereichen zugeschrieben:

[Clhristliche Glaubenslehre und allgemeine Weisheitslehre, Stinde-, Herren- und Jugend-
lehre, allgemeine und spezielle Fragen einer Laienmoral, Ethik des hofischen Lebens,
Reflexionen iiber den Zustand der Welt (meist als Klagen, in denen die miserable Gegenwart

1 Zum Gegenstand im Ganzen vgl. Dorothea Klein, Jens Haustein, Horst Brunner, Holger
Runow (Hg.): Sangspruch / Spruchsang. Ein Handbuch. Berlin, Boston 2019, speziell zur Gat-
tungsfrage Holger Runow: Sangspruchdichtung als Gattung (statt einer Einleitung). In: ebd.,
S.1-19, zu Gattungsinterferenzen und literarischen Kontexten, ebd., Kap. IV, S. 119-203, spezi-
ell zur Forschungsgeschichte Jens Haustein: Forschungsgeschichte. In: ebd., S. 27-37. Ich
bleibe hier und im Folgenden beim eingefiihrten Begriff Sangspruch, ohne damit eine Ent-
scheidung hinsichtlich potentieller Rezeptionsweisen vorwegzunehmen.

2 Helmut Tervooren: Sangspruchdichtung. Stuttgart, Weimar 1995, S. 2.

3 Ebd,, S. 49.

Norbert Késsinger, Magdeburg

@ Open Access. © 2022 Norbert Késsinger, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110667004-005


https://doi.org/10.1515/9783110667004-005

110 —— Norbert Késsinger

mit der Vergangenheit verglichen wird), gelegentlich Kunstkritik und -reflexion (d. h.
auch Reflexion des eigenen kiinstlerischen Standpunkts), Naturbetrachtungen, Kosmo-
logisches, Eschatologisches, zumindest bei einigen Dichtern, Politisches im engeren
Sinne und immer wieder: Klagen iiber das Los der Fahrenden.”

Dass bei den genannten Stichworten sowohl den Freunden der Ideengeschichte
als auch denen der Sozialgeschichte schon immer die Ohren geklingelt haben,
liegt auf der Hand: Hofische Kultur, Kunst, Politik und Religion sind sehr grofle,
vielleicht allzu grof3e >Formationen« einer Wissensgeschichte, die natiirlich einen
hohen Reiz und starke Anziehungskraft besitzen, konzeptionell und metho-
disch jedoch auch schnell verwdssern und unspezifisch werden kénnen, was sich
gerade am Beispiel des bereits genannten Stichworts >Politik« fiir die Forschungs-
geschichte der Sangspruchdichtung, das immer wieder Anlass fiir gréf3ere Un-
tersuchungen gegeben hat, anschaulich nachvollziehen lasst. Nur zu diesem
Aspekt nochmals Tervooren mit seinem eindeutigen Pladoyer:

Man sollte den Begriff des Politischen aber wieder als inhaltliche Kategorie mit Bezug
auf identifizierbare politische Ereignisse verwenden. Gebraucht man ihn némlich als
Oberbegriff fiir die Fiille der Themen, die etwa Walther in seinen Sangspriichen anreif3t
(so ist er ja bei Maurer zu verstehen), wird er nichtssagend und man verfihrt zudem noch
anachronistisch.®

So weit, so gut, ein wesentliches Problem dieser Aussage liegt dann in der Kon-
sequenz darin, Sangspriiche inhaltlich, in ihren Beziigen auf »politische Ereig-
nisse« konkret und mit einiger Sicherheit zu identifizieren,® wie Tervooren es
nun gerade einfordert, ganz abgesehen von den noch unberiihrten Fragen, was
genau unter »politisch« und was unter >Ereignis« zu fassen sei.”

Damit sind wir auf der realhistorischen Seite der Forschung zur Sangspruch-
dichtung angekommen, die solche Referenzen eben meist auch nur zu einem be-
stimmten Grad wahrscheinlich machen konnte und kann. Ausnahmen bestitigen
die Regel, aber Zuschreibungsunsicherheiten und zum Teil ganz erhebliche Spiel-
raume fiir Interpretationen bleiben bekanntlich auch hier in aller Regel, wie die

4 Ebd., S. 49. Der zuletzt genannte Punkt spielt auf die Tatsache an, dass viele Sangspruch-
dichter zu mobilen, sozial inferioren und randstdndigen Gruppen gehorten.

5 Ebd., S. 50 sowie bereits S. 3. Die Aussage hat ihr Fundament im Kontext der Diskussion um
Friedrich Maurers Untersuchung und Ausgabe der Sangspriiche Walthers von der Vogelweide
mit dem Titel »politische Lieder« (Tiibingen 1954 und Tiibingen 1955).

6 S. dazu die unten behandelten Beispiele.

7 Zu letzterem Begriff nun aus einer erzdhltheoretischen Perspektive: Hartmut Bleumer: Ereig-
nis. Eine narratologische Spurensuche im historischen Feld der Literatur. Wiirzburg 2020. Zu
dem ersten Begriff vgl. Ulrich Miiller: Untersuchungen zur politischen Lyrik des deutschen
Mittelalters. Goppingen 1974.



Text und Kontext = 111

im Folgenden zu behandelnden Beispiele zeigen werden. Mit Robert Musils
Reisen vom Hundertsten ins Tausendste konnte man — den Bogen sicher leicht
iiberspannend — im Blick auf historische Rekonstruktionen auch fiir dieses
Feld festhalten: »Die beriihmte historische Distanz besteht darin, dass von
100 Tatsachen 95 verlorengegangen sind, weshalb sich die verbliebenen ord-
nen lassen, wie man will.«®

Dass der Konigsweg einer gegenwartigen und zukiinftigen Literaturwissen-
schaft nicht darin bestehen kann, sich auf die eine — ideengeschichtliche — oder
auf die andere - sozialgeschichtliche — Seite zu schlagen, um die methodischen
Ansidtze gegeneinander auszuspielen, erscheint dabei als absolut einsichtig
und nachvollziehbar.® Natiirlich werden sich immer Konstellationen ergeben,
bei denen Lektiiren, Analysen und Interpretationen aus einer bestimmten Pers-
pektive besonders weit fiihren und mehr iiberzeugen als andere. Es sei an dieser
Stelle zumindest aber auch die Frage gestellt, ob Literaturwissenschaftler dem
hohen Anspruch einer Vermittlungsleistung mit Kontextualisierung literari-
scher Texte immer voll gerecht werden kénnen und wie die Relationierung von
Text und Kontext {iberhaupt geleistet werden kann.'® Miissen dafiir nicht lau-
fend Kompetenzen in einem kaum vertretbaren Maf3 iiberschritten werden?
Sollte man als Interpret nicht am besten gleichzeitig Literaturwissenschaftler,
Historiker, Rechtshistoriker, Theologe etc. sein, um Texte angemessen zum Spre-
chen bringen zu konnen? Anders — und wieder einigermaflen iiberspitzt — ge-
sagt: Sollten wir uns nicht eher darauf konzentrieren, Texte zu erkldren als
immer gleich die ganze Welt?'! Wofiir ich — wiederum ins Positive gewendet —
pladieren mochte, ist eine Riickkehr zu einem heute aus der Mode gekomme-
nen Stichwort, das im Ubrigen auch in der Einleitung zum Band nur am Rande
(und in einem recht engen Sinne) vorkommt und meiner Meinung nach eine

8 Robert Musil: Reisen vom Hundertsten ins Tausendste, Gesammelte Werke II, S. 622f., zitiert
nach Aleida Assmann: Formen des Vergessens. Gottingen 2016, S. 195. Sucht man nach moder-
nen Beispielen fiir solche Textsorten, die stark an tagesaktuelle Themen gebunden sind und
deren beriihmter >Witz« sich schnell verliert und im Nachhinein oft nur mehr bruchstiickhaft
rekonstruiert werden kann, diirfte man an dieser Stelle etwa an Zeitungskolumnen wie das
Streiflicht der Siiddeutschen Zeitung oder Sigi Sommers in der Abendzeitung erschienene Ko-
lumne Blasius, der Spaziergdnger erinnern.

9 Zu Begriff und Konzept von >Kontext« vgl. Lutz Danneberg: Kontext. In: Harald Fricke, Klaus
Grubmiiller, Jan-Dirk Miiller, Klaus Weimar (Hg.): Reallexikon der deutschen Literaturwissen-
schaft. Neubearbeitung des Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte. Bd. II. Berlin u. a.
2000, S. 333-337.

10 Vgl. dazu die Einleitung, S. 6-11.

11 Vgl. mit einem Pladoyer, das in eine dhnliche Stofirichtung geht, den Beitrag von Stephan
Miiller im vorliegenden Band.



112 — Norbert Késsinger

Neubewertung und Neueinschdtzung verdient hatte, ndmlich eine Riickkehr zur
Philologie, verstanden als »Wissenschaft, die Texte der Vergangenheit verfiigbar
macht und ihr Verstiandnis erschlieit«'2. Angesprochen war und ist mit der zitier-
ten Kurzdefinition von Karl Stackmann unter dem Lemma >Philologie« aus dem
Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft jedenfalls ein denkbar weites
Spektrum an »Fertigkeiten, die der historischen Textpflege dienlich sein sollen«*
und die selbstverstandlich ideen- und sozialgeschichtliche Ansdtze immer mitein-
schlief3t. Das >Erschlieflen von Verstdndnis« ist eben ohne Kontext(e) nicht mog-
lich. Es ist nur die Frage, welchen Stellenwert letztere(r) jeweils einnehmen soll
(en). In den Mittelpunkt riickt bei einer philologischen Herangehensweise jeden-
falls als Ausgangspunkt und zentraler Gegenstand der literarische Text selbst, der
aus einer fachdisziplindr fundierten Perspektive auf aufier- und innerliterarische
Kontexte hin befragbar wird.*

Versuchsweise mochte ich das eben Skizzierte an drei Beispielen aus dem Be-
reich der Sangspruchdichtung des 13. Jahrhunderts zur Diskussion stellen, wobei
es bei den folgenden exemplarischen Lektiiren einerseits gerade nicht darum
gehen soll, historische bzw. theologische Konzepte des hochmittelalterlichen
Papsttums zwischen Innozenz III. (Papat 1198-1216) und Bonifatius VIII. (Papat
1294-1303) an die Sangspruchdichtung heranzutragen.” Es geht mir andererseits

12 Karl Stackmann: Philologie. In: Harald Fricke, Klaus Grubmidiller, Jan-Dirk Miiller, Klaus
Weimar (Hg.): Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Neubearbeitung des Reallexi-
kons der deutschen Literaturgeschichte. Bd. IIl. Berlin u.a. 2003, S. 74-79, hier S. 74.
Vgl. auch die Einleitung zum Band, S. 5f.

13 Hans Ulrich Gumbrecht: Die Macht der Philologie. Uber einen verborgenen Impuls im wis-
senschaftlichen Umgang mit Texten. Aus dem Amerikanischen von Joachim Schulte. Frankfurt
a.M. 2003, S. 11. Skeptisch zur gegenwartigen Karriere des Begriffs >Philologie« bereits Stack-
mann (s. Anm. 12), S. 78.

14 Vgl. in diesem Sinne Jan-Dirk Miiller: Uberlegungen zu einer mediévistischen Kulturwis-
senschaft. In: Ders.: Medidvistische Kulturwissenschaft. Ausgewéhlte Studien. Berlin, New
York 2010, S. 1-8. Die Debatte um die sogenannte >New Philology« bleibt an dieser Stelle be-
wusst ausgeklammert.

15 Eine Geschichte des Verhiltnisses von mittelalterlichem (vorreformatorischem) Papsttum
und deutschsprachiger Literatur (sowie der anderen europdischen Volkssprachen) ist noch zu
schreiben. Eine solche miisste ansetzen bei der Altsdchsischen Allerheiligenhomilie (2. Hilfte
10. Jahrhundert) und bei Notkers des Deutschen (+ 1022) Prolog zu seiner Bearbeitung der Con-
solatio Philosophiae des Boethius. An einschlédgiger Literatur sei genannt: Helga Schiippert:
Kirchenkritik in der lateinischen Lyrik des 12. und 13. Jahrhunderts. Miinchen 1972. Alois M.
Haas: Civitas ruinae. Heinrich Seuses Kirchenkritik. In: Johannes Janota (Hg.): Festschrift Wal-
ter Haug und Burghart Wachinger. Bd. 1. Tiibingen 1992, S. 389-406. Hans-Jiirgen Becker: Das
Spannungsfeld Kaisertum — Papsttum — Konzil aus der Sicht des Konrad von Megenberg. In:
Edith Feistner (Hg.): Konrad von Megenberg (1309-1374). Ein spétmittelalterlicher »Enzyklopa-
dist« im europdischen Kontext. Wiesbaden 2011, S. 329-344. Mit konziliengeschichtlichem



Text und Kontext = 113

auch nicht darum, sozial- und ideengeschichtliche Interpretationsversuche, wie
sie zu den Texten teilweise bereits vorliegen, zu harmonisieren, gegeneinanderzu-
stellen oder gar gegeneinander auszuspielen. Ich gehe vielmehr jeweils von Lektii-
ren der Texte aus und versuche von dort aus nach dem spezifisch literarischen
Potential der Texte zu fragen. Dabei wird sich dann zeigen, dass ideen- und sozial-
geschichtliche Konstrukte eine interpretatorisch zentrale Rolle einnehmen
konnen, freilich in jeweils unterschiedlichem Mafle. Ich gehe dabei bewusst
nicht von der Spruchdichtung Walthers von der Vogelweide aus, die in vielfa-
cher Hinsicht eine Sonderstellung einnimmt und aus dieser Untersuchung
ausgeklammert bleiben soll.!® Die Textauswahl ist abgesehen von dieser Ent-
scheidung — zugegebenermafien — einigermafien willkiirlich und durch eigene
Lektiireinteressen geleitet zustande gekommen. Anspruch auf systematische
oder thematische Vollstidndigkeit erhebt sie selbstverstindlich nicht."”

2 Exemplarische Lektiiren
2.1 Der Marner, Ton XIl,2

Das erste Beispiel ist die zweite Strophe aus Ton XII des Marners, eines ober-
deutschen Spruchdichters, der Texte in deutscher und in lateinischer Sprache
produziert hat. Er ist {iber Gonnernennungen von den 1230er bis zu den 1260er
Jahren fiir uns fassbar.’® Die ausschlieflich in der Grof3en Heidelberger Lieder-

Fokus Michele C. Ferrari, Klaus Herbers, Christiane Witth6ft (Hg.): Europa 1215. Politik, Kultur
und Literatur zur Zeit des IV. Laterankonzils. Wien, K6ln, Weimar 2018.

16 Vgl. Walther von der Vogelweide: Werke. Gesamtausgabe. Bd. 1: Spruchlyrik. Mhd. / Nhd.
Hg., libersetzt und kommentiert von Gilinther Schweikle. 3., verbesserte und erweiterte Auflage.
Hg. von Ricarda Bauschke-Hartung. Stuttgart 2009. Speziell zum Unmutston vgl. Susanne
Padberg: Ahi wie kristenliche nii der bdbest lachet. Walthers Kirchenkritik im Unmutston (Edi-
tion, Kommentar, Untersuchungen). Herne 1997.

17 Das konnte nur eine Untersuchung grofleren Stils leisten, die dann u. a. auch Walther von
der Vogelweide den angemessenen Platz einzuraumen und zunéchst eine heuristisch verlassli-
che Textgrundlage zu erarbeiten hitte.

18 Zum Autor vgl. Burghart Wachinger: Der Marner. In: 2VL 6 (1987), Sp. 70-79 und Bd. 11
(2004), Sp. 978 sowie Eva Willms: Der Marner. In: Wilhelm Kiihlmann u. a. (Hg.): Killy Litera-
turlexikon. Autoren und Werke des deutschsprachigen Kulturraumes. 2. vollstandig {iberarbei-
tete Aufl. Berlin, Boston 2010, Bd. 7, S. 697f.



114 —— Norbert Késsinger

handschrift (C, um 1300) iiberlieferte Strophe, die »ohne Zweifel zu den an-
schaulichsten und in ihrer Bauweise iiberzeugendsten des Marner-CEuvres
gehort«’ und die eine sogenannte Alment®® darstellt, l4dsst sich gut nachvoll-
ziehbar entlang ihres Aufbaus als Kanzone beschreiben. Der erste Stollen
lautet:*'

Got helfe mir daz miniu kinder niemer werden alt,
sit daz ez in der werlte ist so jeemerlich gestalt:
wie stat ez iiber drizec jar,

sit man die pfaffen siht s6 sére striten?

(Gott helfe mir, dass meine Kinder nicht alt werden,/ da es auf der Welt so elendiglich
zugeht!/ Wie wird das in dreifig Jahren sein,/ da man die Pfaffen sich so sehr bekdmpfen
sieht?)

Gezeichnet wird hier eine negative Welt, deren Grundiibel daher riihrt, dass die
pfaffen [...] sO sére striten (V. 4). Verbunden ist diese momentane Situation und
sind die Erwartungen fiir die kommenden Generationen mit der »scheinbar per-
sonliche[n] Bitte«, »in der es ein Vater seinen Kindern nicht wiinschen kann, alt
zu werden.«*? Es erscheint fast tiberfliissig, zu erwdhnen, dass die dltere For-
schung den ersten Vers wortlich-biographisch gelesen hat, so etwa Philipp
Strauch 1876: »Was sein [sc. des Marners] Privatleben betrifft, so sehen wir aus
XIL,2, dass er [sc. der Marner] verheiratet war und Kinder besass.«* Ob das nun

19 Vgl. Jens Haustein: Marner-Studien. Tiibingen 1995, S. 168, dessen Analyse und Interpreta-
tion meine Lektiire im Kern hier folgt. Die Strophe ist in der Handschrift gerahmt von zwei Ma-
rienpreis-Strophen (XII,1 und XIII,1). Die Vaterunser- und Ave Maria-Versifizierung in XII,3,
die thematisch eine schéne Rahmung darstellen wiirde, findet sich nicht in C, sondern nur in
Handschrift E. Vgl. dazu Haustein (ebd.), S. 96-100.

20 D. h. einen Ton, der einem Sangspruchdichter namens Stolle zugeschrieben wird und von
mehr als einem Autor genutzt wurde. Vgl. dazu Gisela Kornrumpf, Burghart Wachinger:
Alment. Formentlehnung und Ténegebrauch in der mhd. Spruchdichtung. In: Christoph Cor-
meau (Hg.): Deutsche Literatur im Mittelalter. Kontakte und Perspektiven. Hugo Kuhn zum Ge-
denken. Stuttgart 1979, S. 336-411, hier insbes. S. 366. Vgl. auch Volker Zapf: Stolle und die
Alment. Einfiihrung - Edition — Kommentar. Gottingen 2010, S. 9-33, mit Abdruck der behan-
delten Marner-Strophe auf S. 118.

21 Der Text folgt Haustein: Marner-Studien (s. Anm. 19), S. 167f. Vgl. auch Philipp Strauch
(Hg.): Der Marner. Strassburg 1876, S. 98, sowie Eva Willms (Hg.): Der Marner. Lieder und
Sangspriiche aus dem 13. Jahrhundert und ihr Weiterleben im Meistersang. Berlin, New York
2008, S. 152-154. Die nhd. Ubersetzung nach: Mittelhochdeutsche Sangspruchdichtung des
13. Jahrhunderts. Mittelhochdeutsch/Neuhochdeutsch. Hg., {ibersetzt und kommentiert von
Theodor Nolte und Volker Schupp. Stuttgart 2011, S. 51.

22 Beide Zitate aus Haustein: Marner-Studien (s. Anm. 19), S. 168.

23 Strauch: Der Marner (s. Anm. 21), S. 22.



Text und Kontext = 115

stimmt oder nicht, lasst sich nicht mehr zeigen. Es geht in der Apostrophe des
einleitenden »Hilferufs« an Gott jedenfalls um die »Dramatik einer Situation«?,
nicht um eine autobiographische Aussage. Der zweite Stollen richtet sich un-
mittelbar an den bdbst von Rome und benennt mit Krummstab, Stola und Infula
zentrale papstliche Machtinsignien:

Sagt mir, der babst von Rome, waz sol iu der krumbe stap, 5
den got dem guoten Sante Péter uns zenbinden gap?

stol und infel gab er dar,

daz’r uns erl6st von siinden zallen ziten.

(Sagt mir, Thr Papst von Rom, was soll Euch der Krummstab,/ den Gott dem lieben Sankt
Peter um uns zu 16sen gegeben hat?/ Stola und Mitra gab er dazu,/ dass er uns nun allzeit
von Siinden erlose.)

Diese dufleren Zeichen sind Ausdruck der dem Papst von Gott verliehenen
geistlichen Gewalt {iber den Menschen:

»Dem Hilferuf am Beginn, mit dem warnenden, personliche Betroffenheit suggerierenden
Blick in die Zukunft, folgt eine die apostolische Tradition aufnehmende Beschreibung des
Papstes in seinem die geistlichen Funktionen symbolisierenden AufSeren.«*

Konkreter biblischer Ankniipfungspunkt dafiir ist — auch wenn im mittelhoch-
deutschen Text andere Insignien genannt werden®® — Mt 16,18f. Dort ist die
Rede von den Schliisseln zum Himmelreich, die Petrus erhalten wird mit der
Macht zu binden und zu l6sen:

et ego dico tibi quia tu es Petrus et super hanc petram aedificabo ecclesiam meam et
portae inferi non praevalebunt adversum eam et tibi dabo claves regni caelorum et quod-
cumque ligaveris super terram erit ligatum in caelis et quodcumque solveris super terram
erit solutum in caelis.”

(Und ich sage dir: Denn du bist Petrus, und auf diesem Felsen werde ich bauen meine
Kirche und die Tore der Holle werden sie nicht tiberwinden und geben werde ich dir die
Schliissel des Konigtums der Himmel, und was immer du binden mégest auf der Erde,
wird gebunden sein in den Himmeln, und was immer du 16sest auf der Erde, wird geldst
sein in den Himmeln.)

24 Haustein: Marner-Studien (s. Anm. 19), S. 168.

25 Ebd., S. 167f.

26 Vgl. Nolte/Schupp: Mittelhochdeutsche Sangspruchdichtung (s. Anm. 21), S. 382.

27 Biblia Sacra Iuxta Vulgatam Versionem. Hg. von Roger Gryson. 4. Auflage, Stuttgart 1994.
Die Ubersetzung richtet sich — leicht modifiziert — nach dem Miinchener Neuen Testament (3.
Auflage, Diisseldorf 1991).



116 —— Norbert Késsinger

Der Abgesang thematisiert nun die »gegenwirtige Pervertierung« (nii, V. 9) der
papstlichen (und bischoflichen) Insignien und der mit ihnen verbundenen
geistlichen Werte:

ni sint die stle worden swert

die vehtent niht nach sélen wan nach golde. 10
wer hat iuch bischof daz gelért,

daz ir under helme ritent, da diu infel siienen solde?

iur krumber stap, der ist gewachsen zeinem langen sper,

die werlt habt ir betwungen gar,

iur muot stat anders niht wan: »gib eht her!« 15

(Jetzt sind die Stolen zu Schwertern geworden,/ sie kimpfen nicht um die Seelen, son-
dern um Gold./ Wer hat Euch, Bischof, gelehrt, unter dem Helm zu reiten, wo doch die
Mitra lossprechen sollte?/ Euer Krummstab hat sich zu einer langen Lanze ausgewach-
sen,/ Ihr habt die Welt ganz bezwungen./ Euer Sinn ist auf nichts anderes gerichtet als:
»Gib blof3 her!«)

An die Stelle der stole tritt das swert, an die der infel der helm, der krumbe stap
ist zum langen sper gewachsen. »Am Ende steht das Bild eines Ritters mit
Schwert, Helm und Speer, eines Raubritters, vor Augen«®®, wie Jens Haustein
festgehalten hat. Die geistlichen Attribute — nicht nur diejenigen des Papstes,
sondern auch die der Bischéfe als hochste kirchliche Amtstrager und die der
Geistlichkeit im Allgemeinen, die bereits in V. 4 adressiert wird — werden welt-
lich umgedeutet wie auch das Handeln, die Ziele des Handelns und die Motiva-
tion des Handelns selbst: temporalia anstelle von spiritualia, vehten (V. 10) statt
enbinden (V. 6), Gold statt Seelen (V. 10), Unterwerfung (V. 14) statt Stindenver-
gebung (V. 8), imperativisches Einfordern (V. 15) statt verantwortungsvolle Pe-
trusnachfolge (V. 6). Diejenigen, die der Idee nach Hirten sein sollten, werden
zu Raubrittern gemacht, also zu Figuren, die in der Vorstellung genau auf der
anderen Seite der Werteskala stehen.

Lassen sich Text und Kontext dieser Papstkritik noch weiter engfiihren?
Eine genaue historische Einordnung der Strophe ist nicht moglich und soweit
ich sehe, hat man das auch — abgesehen von Strauchs Ansatz zu einer biogra-
phischen Lesart — gar nicht weiter versucht.”” Es fehlt einfach jeder inhaltliche
Anhaltspunkt fiir Aussagen dariiber, wann, iiber wen, zu wem und in welche

28 Haustein: Marner-Studien (s. Anm. 19), S. 169.

29 Vgl. aber den Hinweis von Willms: Der Marner (s. Anm. 21), S. 153 auf Hohmann, der das
Interregnum (1245-1273) als Entstehungszeitraum ansetzt. Stefan Hohmann: Friedenskon-
zepte. Die Thematik des Friedens in der deutschsprachigen politischen Lyrik des Mittelal-
ters. K6ln u. a. 1992, S. 99.



Text und Kontext = 117

konkrete Situation vom Autor hineingesprochen wird. Die Zeitangabe in V. 3 darf
man sicher hyperbolisch als einen generationenumgreifenden Zeitraum lesen.>°
Welcher Papst gemeint ist, welche Bischofe angesprochen werden, bleibt im
Nachhinein offen. Klar ist nur, dass der Text ganz allgemein und topisch das
»Streben der Geistlichkeit nach Geld und — damit verbunden — ihr Teilnehmen
an weltlich-kriegerischen Auseinandersetzungen«®' kritisiert. Verantwortlich
dafiir ist der Papst als hochster kirchlicher Wiirdentrager iiberhaupt, wobei —
und das ist fiir einen ideengeschichtlichen Zugriff durchaus relevant — sich der
Marner auf die Anfiange der Tradition des Papstamtes mit seinem ersten Vertreter
beruft und literarisch mit symbolisch héchst signifikanten Zeichen gegenwartiger
Macht spielt. Von daher gesehen war dieser Text sicher fiir den Wiedergebrauch
zu verschiedenen Zeiten geeignet und die Verwendung eines Tons, den der Mar-
ner sonst fiir eine geistliche Thematik verwendet, mag ein besonderes Spiel mit
bestimmten Erwartungshaltungen darstellen.

2.2 Reinmar von Zweter, Frau-Ehre-Ton 214

Das zweite Beispiel stammt von Reinmar von Zweter, einem fahrenden Berufs-
dichter, der in die erste Hilfte des 13. Jahrhunderts gehort. Archivalische Evi-
denz gibt es wie zum Marner auch zu ihm nicht.?? Biographische Spuren und
historische Kontexte kénnen allein aus seinen Spriichen rekonstruiert werden,
was fiir den folgenden, nur in der Grof3en Heidelberger Liederhandschrift iiber-
lieferten Spruch im Frau-Ehre-Ton ebenfalls nicht mit Gewissheit méglich ist.
Der erste Stollen lautet:*

Daz eine daz gehceret an
dem babest, der mit dem buoche sére twingen kan:
mit im unt mit dem banne sol er vaste drouwen zaller zit.

(Das eine das gehort/ dem Papst, der mit dem Buch stark bedriangen kann:/ Mit ihm und
mit dem Kirchenbann soll er mit Nachdruck zu aller Zeit drohen.)

30 Haustein: Marner-Studien (s. Anm. 19), S. 168.

31 Ebd.

32 Zum Autor vgl. Horst Brunner: Reinmar von Zweter. In: VL 7 (1989), Sp. 1198-1207 und 11
(2004), Sp. 1298, sowie Christoph Huber, Michael Baldzuhn: Der Marner. In: Killy Literaturlexi-
kon (Anm. 18) 9 (2010), S. 538-540.

33 Gustav Roethe (Hg.): Die Gedichte Reinmars von Zweter. Mit einer Notenbeilage. Leipzig
1887, S. 516. Die nhd. Ubersetzung stammt von mir. Die Strophe ist in C gerahmt von einer
Strophe mit Aufforderung zur Buf3e (Roethe 219) und einer Ritselstrophe (Roethe 220).



118 —— Norbert Késsinger

Angesprochen werden die papstlichen Amtspflichten, die dieser mit buoch und
mit banne gegebenenfalls durchsetzen kann. buoch kann sich dabei sowohl
konkret auf die Bibel als auch auf jede andere schriftlich niedergelegte Form
von Wahrheit und Recht beziehen. ban ist der rechtlich wirksame kirchliche
Ausschluss eines Siinders aus der Gemeinschaft des glaubigen Gottesvolkes,
entweder als irreversible Exkommunikation (excommunicatio maior) oder als
temporadrer Ausschluss (excommunicatio minor) vom Empfang der Sakra-
mente.>* Der zweite Stollen:

Daz ander sol ein keiser nemen:
stuol unde swert unt ouch daz riche mac im wol gezemen: 5
sol er gerihtes walten, s6 mac er niht beliben ane strit.

(Das andere soll ein Kaiser empfangen:/ Thron und Schwert und auch das Reich kénnen
ihm gut anstehen:/ Muss er der Rechtsprechung obwalten, kann er nicht ohne Streit
bleiben.)

Reinmar schwenkt zu den kaiserlichen Amtspflichten, die ihren Ausdruck in
Thron (stuol)**, Schwert und der Sorge um das Reich finden sowie in der Durch-
setzung von Recht, das allerdings nicht dne strit (V. 6) zu haben sei. Angekniipft
wird wiederum explizit an die Tradition des hl. Petrus (V. 8):

Ir fullemunt der edeln Cristenheite,
Sent Péters kemphe, des sit ir guot geleite,
daz die gerehten iiberwinden,
die rehtes widersachen sint, 10
des bitet manger muoter kint:
hilf, hérre Got, daz wir gerihte vinden!

(Ihr Fundament der edlen Christenheit,/ Mitstreiter Sankt Peters, dafiir sollt ihr ein guter
Begleiter sein,/ dass die Gerechten diejenigen iiberwinden mogen,/ die Gegner des Rechts
sind,/ darum bitten die Kinder vieler Miitter:/ »Hilf, Herrgott, auf dass wir Gerechtigkeit
finden!«)

34 Wackernagel konjiziert buoche zu vluoche (vgl. Roethe: Die Gedichte Reinmars von Zweter
[s. Anm. 33], S. 516, Apparat zu V. 2), was aber im Blick auf ban als redundant erscheint. Zur
Semantik der beiden Begriffe buoch und ban im Mhd. vgl. die entsprechenden Artikel des
neuen Mittelhochdeutschen Worterbuchs in der Onlineversion: http://www.mhdwb-online.de
(7.10.2020). Vgl. zu ban und buoch auch bereits dhnlich die Position Roethes (s. Anm. 33),
S. 623.

35 Die Grofle Heidelberger Liederhandschrift liest an dieser Stelle stole. Roethe und vor ihm
bereits Wackernagel konjizieren zu stuol. Ich folge beiden, da eine Zuschreibung der Stola als
einem zentralen geistlichen Symbol an den Kaiser nicht mit guten Griinden anzunehmen ist.
Vgl. auch dazu Roethe: Die Gedichte Reinmars von Zweter (s. Anm. 33), S. 623.


http://www.mhdwb-online.de

Text und Kontext = 119

Fiir die Durchsetzung von Recht und Gerechtigkeit ist aber nun ausschliefllich
der Kaiser zustandig®®, der als Kampfer fiir das patrimonium Petri, gewisserma-
Ben in der Tradition seit Konstantin dem Grofen, als Fundament der Christen-
heit fiir den Papst streitet. Der Hilferuf an Gott um angemessenes Recht und
ordentliche Gerichtsbarkeit als Wunschzustand im Kontrast zur realen Situation
wird hier gegenldufig zur Marner-Strophe an das Ende verlegt und den kint (V. 11)
als Bitte in den Mund gelegt. Die Aufgabenverteilung zwischen Papst und Kaiser
wird wieder {iber Symbole — buoch, stuol und swert — strukturiert, wobei in bei-
den Fallen auch Formen der rechtlichen >Exekutive« — ban und strit — benannt
werden. Beide Machte werden dabei in ihrer Verwiesenheit aufeinander darge-
stellt, mit Praferenz fiir den Papst, der zuerst genannt wird und dem seine Macht
»angehdrt« (V. 1), wohingegen der Kaiser seine Aufgaben nemen (V. 4) muss und
diese ihm ggf. gut anstehen (wol gezemen, V. 5).

Eine konkrete Moglichkeit der historischen Kontextualisierung besteht
auch hier nicht: Die Strophe beschreibt ganz generell und ohne kritische Unter-
tone das Verhiltnis von sacerdotium (Daz eine, V. 1) und das in Gestalt des Kai-
sers in die Pflicht genommene imperium (Daz ander, V. 4) mit der performativ
raffiniert ans Ende gesetzten Bitte, in die sich der Autor in der Art eines Gebets
selbst miteinschlief3t (wir, V. 12).

2.3 Bruder Wernher, Ton |, 4

Das dritte und letzte Beispiel stammt aus dem Corpus eines Spruchdichters
namens Bruder Wernher, wieder ein fahrender, duflerst produktiver Berufs-
dichter, wieder aus der ersten Hilfte des 13. Jahrhunderts, iiber den wir — bei
aller Vorsicht — biographisches Wissen nur aus seinen Texten selbst erschlie-
Ren konnen.>” Auch in der Strophe, auf die ich niher eingehen mochte (Ton I,
4), werden »anhand des Changierens zwischen Idealzustand und Realitit«®
zundchst Aufgaben und - hier noch konkreter als bei den bereits analysierten
Strophen Reinmars von Zweter und des Marner — Fehlverhalten von Kaiser
und vor allem von Seiten des Papstes in den Blick genommen. Eingangs wer-

36 In der Handschrift steht nicht Ir, sondern Er, also eigentlich eine Anredeform in der dritten
Person. Vgl. dazu die Uberlegung (Her?) Roethes (s. Anm. 33), S. 623.

37 Vgl. zum Autor v. a. Horst Brunner: Bruder Wernher. In: 2VL 10 (1999), Sp. 897-903, Clau-
dia Handl: Bruder Wernher. In: Killy Literaturlexikon (s. Anm. 18) 12 (2011), S. 325f. sowie die
Neuausgabe von Ulrike Zuckschwerdt: Bruder Wernher: Sangspriiche. Transliteriert, normali-
siert, libersetzt und kommentiert, Berlin, Boston 2014, zum Autor insbes. S. 6-26.

38 Zuckschwerdt: Bruder Wernher (s. Anm. 37), S. 87.



120 —— Norbert Késsinger

den barmherzige Siindenvergebung und das Sprechen von Recht unter Maf3-
gabe von Objektivitit als zentrale Amtspflichten genannt:>°

Ein rehter babes, der solde vergeben

dem siindare sine missetat.

ein rehter kaiser solde rihten gar an allen haz.
sit daz ir reht niht rehte anstat,

des krenket sich ir beider leben. 5

(Ein gerechter Papst sollte/ dem Siinder sein Vergehen vergeben./ Ein gerechter Kaiser
sollte ganz und gar unvoreingenommen Recht sprechen./ Da ihr Recht nicht gerecht ist,/
wird ihr beider Leben zunichtegemacht.)

Da aber beiderlei Rechte in der momentanen Situation offensichtlich nicht in
idealer Weise realisiert sind (man vergleiche das konjunktivische solde in V. 1
und 3), schwichen sich Kaiser und Papst gegenseitig.“® Der Rest der Strophe
formuliert praktisch ausschliefilich und in recht expliziter Weise Kritik am
Papst. Zuckschwerdt fasst zusammen:

Person A kritisiert also nicht aus personlichen Griinden Person B, sondern das offen-
sichtliche Fehlverhalten des Papstes wird »lediglich« benannt, die Diskrepanz zwischen
Gottes Vorgaben und pépstlichem Verhalten ausformuliert. Und dafiir braucht es keine
konkrete Sprecher-Instanz, da nur wiedergegeben wird, was ohnehin allgemein ersicht-
lich ist.*!

Der Spruch fahrt fort:

daz zimet dem babese niht. got selbe geb6t ime daz,
daz er tete wider iibele guot.

(Das ist dem Papst nicht angemessen. Gott selbst befahl ihm,/ dass er gegen Bises Gutes
tun solle.)

Appelliert wird hier wie zuvor an das, was einen rehten (weltlichen wie geistli-
chen) Herrscher auszeichnet, nimlich Gut und Bose nicht miteinander zu ver-
mischen. Im Unterschied zum Textbeginn wird das Auseinandertreten von
Ideal und Wirklichkeit aber nicht einfach nur generell konstatiert, sondern es

39 Mhd. Text und nhd. Ubersetzung folgen Zuckschwerdt (ebd.), S. 87 und S. 89. Die Strophe
ist nur in der Jenaer Liederhandschrift (J) tiberliefert.

40 Ebd., S. 87 und S. 90 fasst krenken (V. 5) sehr stark im Sinne von »zunichtemachen« auf. Ich
wiirde etwas anders akzentuieren, bleibe aber oben bei der Ubersetzung von Zuckschwerdt.

41 Ebd,, S. 90.



Text und Kontext = 121

scheinen »konkretere Ereignisse«*® als Ankniipfungspunkte dahinter zu stehen,
die nil, also aktuell relevant sind:

ni wil die iibele mit der giiete diu kristenheit versniten.

ein rehter babes, der lieze dem keisere valschen muot,

er lieze ouch niht durch in die armen kristen iiberriten. 10
wil er volenden sinen zorn, s6 wirt ir beider schulde groz.

suln wir da under sin verlorn, s6 werdent sie da umbe Liizifers genoz.

(Jetzt mochte die Christenheit das Bose mit dem Guten vermischen.*?/ Ein gerechter Papst
wiirde dem Kaiser die schlechte Gesinnung verzeihen,/ er liefle auch nicht seinetwegen
die armen Christen mit Krieg {iberziehen./ Wenn er seinen Zorn [jedoch] ausleben will,
wird die Schuld von beiden grof3./ Wenn wir deswegen verloren sein sollen, werden sie
dadurch Luzifer ebenbiirtig.)

Im letzten Vers, der in der Tat — wie bereits von Zuckschwerdt festgehalten —
den Charakter eines »Paukenschlag[s]«** hat, treten nun die Instanzen klar
auseinander. Zum einen das kollektive wir, dem der Sprecher selbst zugehort —
die Gemeinschaft der Glaubigen, die dem Untergang geweiht ist, wenn sich
die Situation nicht verdndert und wenn er, d. h. der Papst, sinen zorn volenden
wil. Auf der anderen Seite stehen sie — also Kaiser und Papst — die sich beide
im Fall des definitiven Untergangs zu Gleichgesinnten Luzifers machen. Die
Opposition von sie und wir in V. 12 ist aus sozialhistorischer Perspektive ge-
nauer zu differenzieren: Der Autor/Sprecher stellt sich nicht gegen den Papst
auf die Seite des Kaisers, sondern mit dem gemeinschaftlichen wir auf die
Seite der Christenheit, der seine ganze Sorge gelte.*

Dadurch schldgt der Autor/Sprecher den Papst dem antagonistischen Lager
nicht einfach deterministisch zu, sondern iiberldsst dem Pontifex selbst die Ver-
antwortung, auf welcher Seite er sich positionieren will: Mit dem wir der Chris-
tenheit oder mit Luzifer. Die so gedufderte Kritik ist einerseits scharf, da
geradezu hyperbolisch und maximal bindr formuliert (der Petrusnachfolger als
Hoéllenfiirst), andererseits wird sie aber durch die Substitution von >Papsttum
vs. Kaisertum« durch sHimmel und Holle« entscharft und uneindeutig gemacht.
Auf diese Weise wird ein eigentlich hochpolitischer Diskurs (so unspezifisch die
in der Strophe bekundeten Details auch ausgefiihrt sein mdgen) in eine pasto-

42 Ebd., S. 90.

43 Zur Diskussion des Textverstandnisses vgl. die Hinweise ebd., S. 87f.

44 Ebd., S.91.

45 Vgl. ebd. Damit wird auch die Frage obsolet, fiir wen der Autor in diesem Spruch Partei
ergreift. Vgl. ebd., S. 91 mit Bezug auf Udo Gerdes: Zeitgeschichte in der Spruchdichtung. Be-
obachtungen an der Lyrik Bruder Wernhers. In: Euphorion 67 (1973), S. 117-156, hier
insbes. S. 154.



122 —— Norbert Késsinger

rale, d. h. seelsorgerische Rahmung transponiert, die dem Autor/Sprecher die
infernal aufgeladene Rhetorik seiner Kritik iiberhaupt erst erméglicht. Dies
zeigt, wie die sprachlich spezifisch gebundene literarische Darstellung mit re-
alhistorischen Kontexten nicht nur thematisch zusammenhéngt, sondern dass
die Diskurse auch nicht ohne Weiteres aus ihrer poetischen Form entnommen
werden kénnen. Wenn auf die oben gezeigte Weise Politik zu Religion und Re-
ligion zu Politik wird, kommt es zu einer (hier) unaufléslichen Verschmel-
zung, die einerseits reale Komplexitdten abbildet, andererseits nur im
Medium der Literatur in dieser polyvalenten Form existieren kann: Der politi-
sche Gehalt 14sst sich nicht einfach >herauslésenc. Insofern ist es nicht falsch,
vom Vorhandensein bestimmter Diskurse in den Texten zu sprechen, aller-
dings muss immer mit reflektiert werden, dass hier nicht die Religion oder die
Politik zutage tritt (die es eo ipso so natiirlich auch gar nicht gibt), sondern
eine spezifisch kodierte Darstellung von Religion und Politik.

Bleibt die Frage, ob sich der Inhalt historisch in konkreter Weise an ein
»Ereignis< anbinden ldsst. Anders als bei den beiden Spriichen des Marner und
Reinmars von Zweter hat die Forschung im vorliegenden Fall Erwdgungen fiir
historische Kontextualisierungen angestellt, der Spruch zahlt bei Zuckschwerdt
zu den »eventuell datierbare[n]«*. Woher also riihrt der valsche muot des Kaisers
(welcher?), von welchem Papst ist die Rede und was fiihrt zur Auseinanderset-
zung mit den armen kristen? In der Forschung wird grosso modo ein Zeitfenster
von immerhin mehr als 14 Jahren benannt und man hat entweder fiir die Zeit
nach Friedrichs II. zweiter Bannung im Marz 1239 durch Gregor IX., zum anderen
fiir die Phase kurz vor Friedrichs Absetzung durch Innozenz IV. im Sommer 1245
pladiert. Weiter wagt sich auch Zuckschwerdt in der genannten Arbeit nicht vor:

Welche der beiden Phasen eher wahrscheinlich [Unterstreichung N.K.] ist, wage ich nicht
zu entscheiden. Fiir den friiheren Zeitpunkt sprdche, dass in der Zeit unmittelbar nach
der Bannung des Kaisers die Aussicht auf eine Vers6hnung der gegnerischen Parteien
noch realistischer ist als zum spateren Zeitpunkt, als sich die Fronten zwischen Friedrich
II. und (jetzt) Innozenz IV. bereits stark verhértet haben. [...] Dennoch wiére es falsch an-
zunehmen, dass zwischen Friedrich II. und Innozenz IV. die Bemiihungen um Vers6h-
nung spéter vollig zum Erliegen gekommen wéren. Ganz im Gegenteil [...] Vor diesem
Hintergrund erscheint es m. E. nicht ohne Weiteres méglich, einem der beiden oben ge-
nannten Zeitrdume den Vorzug zu geben.*’

46 Ebd., S. 12. Im Korpus der insgesamt 76 Spriiche Bruder Wernhers finden sich nach Zuck-
schwerdt immerhin 11 datierbare.
47 Ebd,, S. 92.



Text und Kontext = 123

Vielleicht muss und sollte man sich aber auch nicht entscheiden. Der Text passt
gut zu beiden Kontexten und er konnte durch den Autor (oder einen anderen Vor-
tragenden) zu beiden >Anldssen« vorgetragen werden und somit eine ldngere Zeit
zum Repertoire eines Sdngers gehoren. Das Bild, auf den der Sangspruch als pro-
grammatischer Hohepunkt zuldauft und aus dem er seine poetische Energie be-
zieht, ist ohne Zweifel die Luzifer-Parallele im letzten Vers und als letzte Worte:
Auch Papst und Kaiser verfiigen nicht iiber Heils- und Erl6sungsgewissheit.

3 Resiimee

Ich komme zum Schluss und versuche ein kurzes Resiimee. Zugegeben: Die ge-
wiahlten Textbeispiele sind sicher nicht die >klassischen« Fille, an die man
denkt, wenn von Sangspruchdichtung und Papsttum in der deutschsprachigen
Literatur des Mittelalters die Rede ist. Walthers von der Vogelweide Unmutston
und die beriihmte Reaktion Thomasins von Zerklaere darauf, das sind vielleicht
doch die exzeptionellen Sonderfille, die oft genug (und sicher zu Recht) im
Rampenlicht standen.*® Und natiirlich wiirde sich das Gesamtbild vom Papst-
tum in der Sangspruchdichtung nochmals anders darstellen, wenn man den
Rahmen gesamteuropéisch setzen wiirde.*” Mir kam es an den dargestellten
Beispielen darauf an zu zeigen, dass sich auch in solchen Texten literarische
Potentiale erschlief3en lassen, deren stagesaktuelle< Beziige und eventuelle
miindliche Kontexte fiir uns nicht mehr zugénglich sind. Fiir sie sind immer
auch ideen- und sozialgeschichtliche Konstellationen relevant, die sich aber
nicht »enzyklopddisch« aus ihrer in Dichtung gegossenen Form l6sen lassen;
»Text« und >Kontexte« bedingen sich also gegenseitig.

Was lasst sich an den drei Sangspriichen im Einzelnen nochmals festhal-
ten? Dass die Zwei-Schwerter-Lehre, die Binde- und Lésegewalt, die Berufung
auf die historische Tradition des Papsttums in der Tradition Petri in den Texten
vorkommen, ist sicher keine Sensation. Fiir die Texte ist dieser topische Riick-
bezug auf konstitutive Ideen des Papsttums im Modus der Kritik jedoch ein
wichtiges Merkmal zur Markierung der Diskrepanz von Ideal und Realitdt. Die

48 S. oben Anm. 16.

49 Ulrich Miiller: Sirventes und Sangspruch. Interkulturelle und anti-papstliche Polemik.
Beobachtungen und Uberlegungen zur Wirksamkeit politischer Lyrik (nicht nur im Mittelal-
ter). In: Dorothea Klein (Hg.): Sangspruchdichtung. Gattungskonstitution und Gattungsinter-
ferenzen im europdischen Kontext. Internationales Symposium Wiirzburg, 15.-18. Februar
2006. Tiibingen 2007, S. 95-128.



124 —— Norbert Késsinger

hier relevante Frage, die die Literaturwissenschaft zu stellen hat, zielt folglich
starker auf das >Wie?« als auf das »Was?«: In den Beispielen 2.1 (Marner) und 2.2
(Reinmar von Zweter) war vor allem das Spiel mit geistlichen und weltlichen
Machtinsignien herauszustellen, in Beispiel 2.3 (Bruder Wernher) die Erlo-
sungsbediirftigkeit selbst der Machtigsten, die in sprachlich radikaler Weise
auf das Ende der Spruchstrophen hin konzipiert und klimaktisch performiert
wird. Mindestens in diesen Aspekten gehen die Texte meiner Ansicht nach
iiber rein >Konstatierendes< hinaus. Die Spriiche vertreten eine Position, die
sie anlassgebunden entfalten, die aber offen war fiir situative Anpassungen.
Man wird von daher die grundsitzliche >Anlasslichkeit« von Literatur im Mit-
telalter von der Beschreibung konkreter historischer Anldsse trennen miissen,
die sich nur in seltenen Fillen eindeutig nachweisen lassen. Dass sich im Pro-
zess der Literaturgeschichte »asthetische Valenz [...] durch Unwiederholbar-
keit«’° konstituiert, kann unberiihrt davon gelten. Ich schliee mit einem
Zitat von Michael Curschmann, das mir als ein notig offenes, aber dennoch
immer bei den Gegenstanden selbst ansetzendes methodisches Credo fiir eine
philologisch fundierte Kulturwissenschaft in concreto in seiner Einfachheit und
Konsequenz besonders eingeleuchtet hat und immer noch einleuchtet. Cursch-
mann schreibt:

Theorie ist doch das, was wir praktizieren — jedenfalls solange und soweit sie sich auf die
Erhellung historischer Phdnomene beziehen soll. Diese Phdanomene aber fordern dem In-
terpreten gerade auf dem hier begangenen Gebiet [d. h. hier dem weiten Interferenz-
bereich von Wort, Bild und Text, N. K.] hohe methodische Flexibilitit ab und zugleich
versagen sie ihm meist die Gewif3heit, die sich getrost nach Hause tragen 1af3t. Was mdg-
lich ist und was natiirlich nicht nur ich immer wieder versucht habe, ist dies: Aus dem
durch Anschauung und Lektiire Eruierten Modelle zu bauen, die im jeweiligen histori-
schen Zusammenhang eine gewisse Wahrscheinlichkeit fiir sich haben. Daf3 wir die Be-
dingungen unserer eigenen Existenz dabei nicht ausschalten kdnnen, ist klar, aber mit
einiger Vorsicht in dieser Hinsicht sieht man dann doch wenigstens, wie es allem gegen-
wartigen Anschein nach gewesen sein konnte. Wichtig ist deshalb aber auch, daf} diese
Modelle transparent und offen bleiben, so daf} neue Erkenntnisse und neue Perspektiven
sowie die Ergebnisse angrenzender Forschung inseriert werden konnen, ohne das Kon-
strukt gleich wieder zum Einsturz zu bringen.*

50 Jan-Dirk Miiller: Literaturgeschichte/Literaturgeschichtsschreibung. In: Dietrich Harth,
Peter Gebhardt (Hg.): Erkenntnis der Literatur. Theorien, Konzepte, Methoden der Literatur-
wissenschaft. Stuttgart 1982, S. 195-227, hier S. 204.

51 Michael Curschmann: Vorwort. In: Ders.: Wort — Bild — Text. Studien zur Medialitét des Li-
terarischen in Hochmittelalter und frither Neuzeit. 2 Bde. Baden-Baden 2007 (Saecvla Spiritalia
43), Bd. 1, S. ix—xx, hier S. xvii.



