
Stephan Müller

Evidenzen, Indizien und Beweise

Der Alltag im himelrîche zwischen Philologie und
Kulturwissenschaft

Das Problem an den Turns in den Geisteswissenschaften ist, dass sie keine wirk-
lichenTurns sind. Sie reagierennicht auf neue Fakten, sie sind keineKopernika-
nischen Wenden. Sie eröffnen neue Perspektiven, ohne die alten wirklich außer
Kraft zu setzen. Sie sind ›Wendungen‹, keine ›Wenden‹. Die Reaktionen auf die
Turns sind entsprechend. Die Vertreter der Turns sind euphorisch und sie müs-
sen es sein, denn eigentlich macht erst diese Euphorie den Turn aus. Man tut
so, als habe sich die Wissenschaft und das Wissen um die Welt substantiell ver-
ändert, und radikalisiert damit die Geltung einer neuen Perspektive, auch wenn
sie die alten nicht ablöst. Das Problem dabei ist, dass sich Euphorie nicht auf
Dauer stellen lässt, bzw. nur mit größten Glaubwürdigkeitsverlusten; wer es
trotzdem versucht, wird zwangsläufig unglaubwürdig und man kennt ja die
Veteranen in die Jahre gekommener Innovationen. Aber auch die Skeptiker ge-
genüber den Turns können nicht uneingeschränkt agieren: So recht eigentlich
kann man ja nicht »Nein« zu deren Anliegen sagen: ›Sprache‹, ›Raum‹, ›Zeit‹ –
aber auch Dimensionen wie ›Geschlecht‹, ›Materialität‹, etc. kann man ja nicht
für bedeutungslos erklären. Deshalb kommt statt einem »Nein« oft ein »Ja,
aber«. Die Gegner der New Philology etwa reagierten mit dem Hinweis, dass sie
die Materialität ohnehin schon immer für zentral gehalten haben, »Ja«, aber
neu sei die Sache wirklich nicht, jetzt nur irgendwie amerikanisch.1 ›Kulturwis-
senschaft‹, »Ja«, das sei die Germanistik natürlich schon seit den Grimms, doch
irgendwie anders.

Weil die Turns also die Welt nicht verändern, aber auch nicht an der Welt
vorbeigehen, werden sie weder radikal verifiziert noch falsifiziert, sondern
ebben ab. Sie hinterlassen dabei aber doch die Aspekte, die sie ins Zentrum

Stephan Müller, Wien

1 Vgl. etwa Freimut Löser: Postmodernes Mittelalter? ›New Philology‹ und Überlieferungsge-
schichte. In: Jochen Conzelmann u. a. (Hg.): Kulturen des Manuskriptzeitalters. Ergebnisse der
Amerikanisch-Deutschen Arbeitstagung an der Georg-August-Universität Göttingen vom 17. bis
20. Oktober 2002. Göttingen 2004, S. 215–236.

Open Access. ©2022 Stephan Müller, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110667004-003

https://doi.org/10.1515/9783110667004-003


stellten. Die Fragen nach diesen Aspekten liegen dann in der Werkzeugkiste der
Textarbeiterinnen und Textarbeiter und können mit Gewinn zur Anwendung
kommen: ›Raum‹, ›Zeit‹, ›Materialität‹, ›Geschlecht‹, ›Kultur‹ – es lohnt sich,
danach zu fragen. Das Problem ist nur, dass damit recht unterschiedliche In-
strumente im Werkzeugkasten liegen: Skalpell liegt neben Kettensäge –mit bei-
den kann man sinnvoll Schnitte setzen, aber eben nicht in allen Situationen
gleich sinnvoll.

Ich lasse dieses Bild im Raum stehen und wende mich in diesem Sinn mei-
nem Text zu. Ich will dabei versuchen, auf verschiedenen Ebenen und mit ver-
schiedenen Methoden auf diesen Text zuzugreifen und zu fragen, wie die
Ergebnisse dieser Zugriffe miteinander in Bezug zu setzen sein könnten. An-
setzen werde ich dabei mit der Beschreibung von Auffälligkeiten, die den Text
prägen und ich will diese Auffälligkeiten versuchsweise in einem ersten Schritt
als Evidenzen bezeichnen, um diese dann sukzessive zusammenzusehen. Unter
dem Begriff Text wird selbstverständlich seine Materialität bedeutungshaft mit
verstanden, ohne dass ich meine, das begründen zu müssen – was ein Beispiel
dafür sein mag, wie eine vergangene rege Debatte (um Überlieferungsge-
schichte und New Philology) als Teil wissenschaftlicher Praxis inventarisiert
wurde. Die Leitfrage wird sein, ob und wie diese Evidenzen in verschiedenen
Zusammenhängen zum Argument werden können. Es geht also dabei zunächst
um nicht mehr, als um das Benennen von Auffälligkeiten in der Befundlage und
das ohne gleich schon in den Prozess einer Deutung überzugehen (um das alte
Paradigma von »Befund und Deutung« hier aufzurufen und im selben Atem-
zug zu dispensieren). Erst resümierend will ich dann fragen, was die Voraus-
setzungen dafür sind, dass Evidenzen zu Argumenten werden und ob diese
Voraussetzungen etwas darüber aussagen, wie sich philologische Befunde zu
kulturwissenschaftlichen Analysen verhalten.

Bei meinem Gegenstand handelt es sich um einen Text, der die Themen
›Himmlisches Jerusalem‹, ›Jüngstes Gericht‹ und in diesem Kontext eine Allego-
rese des Regenbogens behandelt. Er umfasst in der gängigen Edition2 378 Lang-
verse, firmiert in der Forschung unter dem Titel Daz himelrîche und entstand
zwischen 1140 und 1180, wobei einiges für eine späte Datierung in diesem Zeit-
raum spricht.3

2 Vgl. Vom Himmelreich. In: Die religiösen Dichtungen des 11. und 12. Jahrhunderts. Nach
ihren Formen besprochen und hg. von Friedrich Maurer, Band 1. Tübingen 1964, S. 374–395.
3 Vgl. Wiebke Freytag: ›Daz himelrîche‹. In: ²VL 4 (1983), Sp. 18–21.

70 Stephan Müller



Literaturgeschichtlich bewertete man den Text mal als stümperhaft,4 mal
ist der Autor »wirklicher Dichter«5 und ordnet ihn im Sinne einer etablierten,
aber seltsamen Asynchronie ein: Die Texte der zweiten Hälfte des 12. Jahrhun-
derts sind frühe Texte, wenn sie ›weltlich‹ sind, sie sind späte Texte, wenn sie
›geistlich‹ sind. Veldekes Eneit ist ›frühhöfisch‹, die weltlichen Texte streben
der Zeit um 1200 zu. Unser Text ist dagegen etwa nach Helmut de Boor »spät-
cluniazensisch«6 – also Ausläufer einer Tradition, die für de Boor im 11. Jahr-
hundert begann. In meiner Versuchsanordnung will ich den Text aber aus
solchen literarhistorischen Kontinuen herausnehmen und einfach in meinen
Werkzeugkasten greifen, um ihn für sich selbst genommen zu beschreiben.

1 Die Evidenz des Materials

Damit zu meiner ersten Evidenz, der Evidenz des Materials: Daz himelrîche steht
im Clm 9513 der Bayerischen Staatsbibliothek, einem Codex aus Oberaltaich,
am Blattrand von folio 1 recto bis 7 recto neben dem elften Buch von Gregors
des Großen Moralia in Iob. Die Eintragung ist geplant, wie eine Bildlinierung
auf den Rändern der Handschrift zeigt. Sie ist aber auch gestört. Am Ende wer-
den Textteile mit Verweiszeichen nachgetragen.7

Nun kann man die Hand des deutschen Textes eindeutig identifizieren, und
zwar als jene, die auch die berühmte Interlinearversion des Windberger Psalters

4 Vgl. Rudolf Hävemeier: Daz himilriche. Ein bairisches Gedicht aus dem 12. Jahrhundert.
Bückeburg 1891, S. 18–20 fasst die Urteile von Scherer und Steinmeyer zusammen. Scherer
ist ganz ungnädig. Steinmeyer entschuldigt immerhin die Qualität mit der offensichtlichen
Jugend des Dichters, was Hävemeier nicht für angemessen hält, weil er im Autor einen »ge-
reisten Mann« (S. 19) vermutet.
5 Helmut de Boor: Die deutsche Literatur von Karl dem Großen bis zum Beginn der höfischen
Dichtung 770–1170. 6. Aufl. München 1964 (Geschichte der deutschen Literatur von den Anfän-
gen bis zur Gegenwart 1), S. 192.
6 Bei de Boor: Die deutsche Literatur (s. Anm. 5) steht Daz himelrîche im Kapitel »Cluniazensi-
sche Spätzeit« (S. 172–199).
7 Zur Überlieferungssituation vgl. Stephan Müller: Willkomm und Abschied. Zum problema-
tischen Verhältnis von ›Entstehung‹ und ›Überlieferung‹ der deutschen Literatur des Mittel-
alters am Beispiel von »Ezzolied«, »himelrîche« und »Vorauer Handschrift«. In: Jens
Haustein, Helmut Tervooren (Hg.): Regionale Literaturgeschichtsschreibung. ZfdPh Sonder-
heft zum Band 122 (2003), S. 230–245 und Christine Stridde: Verbalpräsenz und göttlicher
Sprechakt. Zur Pragmatik spiritueller Kommunikation ›zwischen‹ St. Trudperter Hohelied
und Mechthilds von Magdeburg Das fließende Licht der Gottheit. Stuttgart 2009, S. 90–92.

Evidenzen, Indizien und Beweise 71



im Cgm 17 geschrieben hat.8 Diesen eindeutigen Befund verdanken wir Karin
Schneider, die für die Paläographie vor allem auch deutschsprachiger Schriften
des Hochmittelalters die aktuellen Standards gesetzt hat.9 Das führt aber zu der
Frage, was eine Windberger Hand in einem Oberaltaicher Codex zu suchen hat?
Es gibt mehrere Antwortmöglichkeiten: Entweder schrieb ein Windberger Prä-
monstratenser im Benediktinerkloster Oberaltaich, oder der Codex war nach
Windberg ausgeliehen, wo man den Text der Moralia abschrieb und dann das
deutsche himelrîche – vielleicht als Geschenk für die Oberaltaicher – eintrug.
Als Produkt dieser Abschrift der Moralia kämen nur der Clm 22202 und 22203 in
Frage, die in Windberg den Text der Moralia überliefern. Seitdem die Untersu-
chungen von Brigitte Pfeil zeigen konnten,10 dass nur der Oberaltaicher Clm
9513 Vorlage für die Windberger Moralia war, nicht dagegen der erste Band der
Oberaltaicher Moralia, der Clm 9512, ist besser erklärbar, warum das himelrîche
nicht am Anfang der Moralia eingetragen wurde, sondern neben dem elften
Buch und man weiß nun auch, dass man in Windberg zwei Vorlagen verwen-
dete, woraus man folgern kann, dass der Oberaltaicher Codex erst später ausge-
liehen wurde und man wohl länger an der Abschrift arbeitete und vielleicht das
himelrîche als kleines Dankeschön »wahrscheinlich auf Bitten der Oberaltai-
cher«11 in die Oberaltaicher Handschrift eintrug.

Wie genau der Austausch auch immer vor sich ging, sicher ist Folgendes:
Der Codex und damit auch unser himelrîche wird im Kontext der Benediktiner
und Prämonstratenser gebraucht. Und: Der Text hat eine kalkulierte Überliefe-
rungsqualität. Es ist keine spontane Niederschrift vor Ort und zwar eine Nieder-
schrift eines Schreibers, der nicht nur diesen deutschen Text schrieb, sondern
auch denWindberger Psalter. Diese eindeutige paläographische Zuschreibung
verlangte also nach Erklärungen, bei denen eindeutige Befunde der Textkritik
(nämlich der Vorlagenverhältnisse der Windberger Moralia) und der Kunstge-
schichte herangezogen wurden, um dann daraus einen möglichen Schluss zu

8 Ich zitiere den Text nach Klaus Kirchert: Der Windberger Psalter, Bd. II: Textausgabe. Zürich
1979.
9 Vgl. Karin Schneider: Gotische Schriften in deutscher Sprache: Vom späten 12. Jahrhundert
bis um 1300; Bd. 1: Textband; Bd. 2: Tafelband. Wiesbaden 1987, hier Bd. 1, S. 34. Schon Jo-
hann Andreas Schmeller hat in seiner Erstausgabe von 1851 (in ZfdA, Bd. 8, S. 145–155) eine
Schreiberidentität als »höchst wahrscheinlich« (S. 145) angesehen.
10 Vgl. Brigitte Pfeil: Die ›Vision des Tnugdalus‹ Albers von Windberg. Literatur- und Fröm-
migkeitsgeschichte im ausgehenden 12. Jahrhundert. Mit einer Edition der lateinischen ›Visio
Tnugdali‹ aus Clm 22254. Frankfurt a.M. u. a. 1999, S. 55 f. Der Clm 9513 ist nach Ausweis der
ikonographischen Untersuchungen von Elisabeth Klemm auch teilweise Vorlage für den Clm
22203. Vgl. Stridde (Anm. 7), S. 74, Anm. 286.
11 So Klaus Kirchert: Der Windberger Psalter, Bd. I: Untersuchungen. Zürich 1979, S. 63.

72 Stephan Müller



ziehen. Wie die Verbindung zwischen Windberg und Oberaltaich genau aussah
und in welchen Kontexten die eindeutige Kenntnis dieser Verbindung zum Ar-
gument werden könnte, ist damit nicht gesagt. Aber man kann sich entspre-
chende ordensgeschichtliche Untersuchungen gut vorstellen, in denen dieser
Befund zum Argument werden könnte. Für den vorliegenden Versuch reicht es,
auf die Evidenz der Schreiberindentität zu setzen. Sie belegt, dass ein und die-
selbe Person zwei Mal deutsche Texte schrieb und dass einer dieser Texte kein
spontanes Autograph ist, sondern Produkt einer geplanten Überlieferung und
Weitergabe.

2 Die Evidenz der Sprache

Damit zu einer daraus folgenden Evidenz – zur Evidenz der Sprache: Der Text
des himelrîche beginnt mit dem Eingang von Psalm 47: Mihil bis du herro got
unde loebelich harte (1,1) (Groß bist Du, Herr, und sehr lobenswert) übersetzt:
Magnus dominus et laudabilis nimis. Im Windberger Psalter (S. 88) schreibt die-
selbe Hand das so: Michil herro unde loblih harte – also fast wortgleich. Aufge-
rufen wird am Anfang des himelrîche also Psalm 47, doch die Übersetzung
weicht einer Paraphrase: michil ist din chraft uf dere himilisken warte (1,2) (Groß
ist deine Kraft auf der himmlischen Warte). Die ›himmlische Warte‹, das Reich,
das über allen anderen Reichen steht, ist im folgenden Text dann das ›Himmli-
sche Jerusalem‹. Das Psalmenzitat mündet also sofort in das zentrale Motiv des
himelrîche, ins ›Himmlische Jerusalem‹, von dem allerdings im Psalm 47 nicht
die Rede ist! Und auch die exegetische Tradition legt den Psalm 47 nicht Rich-
tung ›Himmlisches Jerusalem‹ aus.12

Die Verbindung stellt indes eine Oratio zum Psalm her.13 Solche Orationes
sind im Windberger Psalter jedem Psalm beigegeben und werden ebenfalls in-
terlinear ins Deutsche übersetzt. Für Psalm 47 beginnt sie wie folgt: Amabilis
atque laudabilis deus, qui in caelesti hierusalem princeps magnificus invene-
ris. (S. 90) Für uns ist nun wichtig, dass dieser Satz der Oratio im Windberger
Psalter wie folgt übersetzt wird: Minnichlih iouh lobelih got du der in der himilis-
ken frideburge furste ein michillih funden wirdis. (S. 90) (Liebenswert und auch
lobenswert bist Du Gott, der du in der himmlischen Friedensstadt – also im
Himmlischen Jerusalem – als ein großer Herrscher angetroffen wirst).

12 Als Auslegungstraditionen kämen die Kommentare des Cassiodor und Augustin in Frage,
die beide das Himmlische Jerusalem nicht erwähnen.
13 Zu den Orationes vgl. Kirchert: Untersuchungen (s. Anm. 11), S. 79–81.

Evidenzen, Indizien und Beweise 73



Das ›Himmlische Jerusalem‹ heißt hier, wie es oft heißt: himilisike fride-
burge. In den Eingangsversen des himelrîche ist dagegen von der himilisken
warte die Rede. Das sticht besonders ins Auge, wenn man sieht, dass warte im
Kontext des 47. Psalms den expliziten Bezug zu einem anderen Ort herstellt, der
im Windberger Psalter immer mit »Warte« wiedergegeben wird: Mit dem Berg
Zion, der im zweiten Vers des Psalm 47 als die Stadt des größten Königs geprie-
sen wird. Der Mons Sion wird mit berg warte übersetzt und in der Oratio dann
mit dem Jerusalem Caelestis gleichgesetzt. Das himelrîche kombiniert also eine Be-
zeichnung, die den Namen des Bergs Zion aufgreift (warte) und fügt die Deutung
der Oratio hinzu: So entsteht aus des berges warte und der himilisken frideburge
die himiliske warte – also eine aus der Psalmenexegese der Oratio abgeleitete
Form für das »Himmlische Jerusalem«.

Eine solche Engführung von Wortschatzarbeit und Exegese ist die Regel auch
im Windberger Psalter. Oft wird sie durch das einfache Nebeneinander mehrerer
Lexeme geleistet, die im Windberger Psalter bis zum Exzess praktiziert wird. Ein
beliebiges Beispiel: In Psalm 17,16 wird fontes aquarum zweimal übersetzt und
von diesen Übersetzungen dann eine durchgestrichen: Einmal als ursprinch der
wazzere, einmal als brunnen der wazzere. (S. 31) Es handelt sich im Text um eine
große Theophanie, mit der David schildert, wie Gott ihm gegen seine Feinde zu
Hilfe kommt. Man kann die fontes wörtlich natürlich als ›Quelle‹ lesen – wie in
der Übersetzung brunnen, was die Drastik des Bildes aber unterschlägt. Die Über-
setzung mit ›Ursprung‹ ist abstrakter und korrespondiert mit der Auslegung des
Psalms durch Cassiodor, der die fontes als Begründung für die Heiligkeit des ewi-
gen Lebens liest, weshalb Notker der Deutsche, der hier Cassiodor benutzt, das
fontes – wie in Windberg – mit urspringa übersetzt.14 In Windberg ist diese Über-
setzung zwar durchgestrichen, aber eben nicht getilgt. Sie bleibt gut lesbar, so-
dass eine Abwägung von Deutungs- und Übersetzungsalternativen (und die
Entscheidung, die auf diesen Prozess folgt) nachvollziehbar bleibt. Wortsinn und
exegetische Deutung sind kopräsent. Solche Synonymnester können bis zu fünf
Lexeme vereinen und auch im himelrîche stehen in exzessiver Häufigkeit Syn-
onyme nebeneinander. Schon im vierten Vers heißt es etwa: dinen gewalt mach
niemen enphliehen noch entwichen. (1,4) (Deiner Macht kann niemand entfliehen
noch entweichen). In Vers sechs folgt dann als Reimwort noch das synonyme
entrinnen. (1,6) Auch im Windberger Psalter wird ein Naturbild in Psalm 74,7
erklärt mit: maget ir entrinnen. oder daz gerihte enphliehen (S. 138) (könnt ihr dem
Gericht nicht entrinnen noch entweichen).

14 Vgl. Notker der Deutsche: Der Psalter. Psalm 1–50. Hg. von Petrus W. Tax. Tübingen 1979
(Die Werke Notkers des Deutschen. Neue Ausgabe 8, ATB 84), S. 50, Zeile 12.

74 Stephan Müller



Die Synonymnester sind dabei mehr als nur eine Marotte, sie prägen einen
repetitiven Stil, der in der »Interpretationstechnik des Psalters« seine »Entspre-
chung« hat15 und sind also auch ein Medium von Sprach- und Weltreflexion,
was bewirkt, dass im himelrîche, wie im Windberger Psalter zahllose Frühst-
und Einzelbelege mittelhochdeutscher Lexeme zu finden sind. Auch das nur
kurz: Über Butyrum (im ‘Canticum Moisi’ [Deut. 32,14], Cgm 17, fol. 213r, Z. 5–7;)
stehen die Übersetzungen Die cigeren. buttiren. anchsmere. Butyrum wird mit
dem ab dem 11. Jahrhundert belegten Lehnwort buttir, mit dem Erstbeleg des
Wortes ciger und mit einem sehr frühen Beleg des erst im 12. Jahrhundert über-
lieferten anchsmere übersetzt. Wie benennt man Dinge des Alltags? Die Frage
stellt man, aber entscheidet sich nicht, sondern stellt Alternativen vor. Die so
entstehenden Synonymnester integrieren eine (hier lexikalische) Reflexion des
Alltags in die Welt monastischer Spiritualität. Dies alles, um daran zu erinnern,
aus der Hand desselben Schreibers und als Text, der nicht nur einmal aufge-
schrieben wird, sondern den man weitergibt.

3 Die Evidenz des Alltags

Damit zur nächsten Evidenz, der Evidenz des Alltags: Der Zustand des ›Himmli-
schen Jerusalem‹ wird im himelrîche durch die Abwesenheit von Alltagsnot-
wendigkeiten beschrieben. Als »Schilderung durch Negation« hat man das
wiederholt bezeichnet.16 Das ist ein oft belegtes Muster und keine Besonder-
heit. Im Falle des himelrîche aber ist dieses Muster ein Einfallstor für eine
sprachliche Abbildung des Alltags, über den sonst nicht geschrieben würde
und dies – wie in der Evidenz der Sprache gezeigt – im Modus sprachlicher
Reflexion. Ein Beispiel (9,1 f.):

Ire gewaete, die da sint, ist das ewige lieht,
vone diu nebedurfen si dere badegwante alanch nieht.

(Ihre Gewänder sind dort das ewige Licht,
deshalb brauchen sie keine Badegewänder.)

15 Gisela Vollmann-Profe: Wiederbeginn volkssprachlicher Schriftlichkeit im hohen Mittelalter
(1050/60–1160/70). Königstein im Taunus 1986 (Geschichte der deutschen Literatur von den An-
fängen bis zum Beginn der Neuzeit. Band I: Von den Anfängen bis zum hohen Mittelalter. Teil 2),
S. 146. Vgl. auch Freytag (Anm. 3), Sp. 19f.
16 So etwa Hävemeier: Daz himilriche (s. Anm. 4), S. 19.

Evidenzen, Indizien und Beweise 75



Weil die Seligen im ›Himmlischen Jerusalem‹ als Kleidung das ewige Licht tra-
gen, brauchen sie keine Badehosen. Auch hier neigt der Text zum Exzess und
auch wieder zur Bildung der Synonymnester (9,12 ff.):

durh ezzen nebedarf man daz brot bachen noch baen,
durh zuomuose fleisc und(e) viske sieden noch sulzen,
durh trinchen haberen noch gersten ze bíerè mulzen.
sí negerent durh den durst iemer metes noch wines
oder ze wollibe morates noch trinchenes deheines.

(Man muss das Brot zum Essen nicht backen oder rösten,
Fleisch und Fische als Zuspeise weder kochen noch sülzen,
zum Trinken den Hafer noch die Gerste zu Bier malzen.
Sie begehren aus Durst weder Met noch Wein
noch für ihr Wohlbefinden Maulbeerwein oder irgendein Getränk.)

und 9,22 ff:

ane strælære unde bursten wirdit in daz har geslihtit.
si ruowent da ane vederbete, bolstære unde chusse,
nehein wert hat der choze da also vile so diu zusse.
undurft ist in lichlachen jouch dere bedelachen,
si sint is alles vervángèn mit geistlichen sachen.

(Ohne Kämme und Bürsten wird ihnen das Haar geglättet.
Sie ruhen dort ohne Federbetten, Polster und Kissen,
der Lodenkotzen hat dort so wenig Funktion wie der Lodenumhang.
Unnötig sind für sie Leinentücher und Bettlaken,
sie sind ganz mit geistlichen Dingen umfangen)

Hier hagelt es förmlich Frühstbelege und Sonderwortschatz: baen (»in Scheiben
geschnittenes Brot leicht rösten«) – sulzen (»einsülzen«) – mulzen (»malzen«) –
der Morat, der »Maulbeerwein« – zusse und chozze, zwei Wörter für den »Loden-
kotzen«, strælær der »Kamm« oder »Kammmacher« – »Bettlaken« – »Feder-
bett« – »Polster« – »Kissen«. Die Beispiele ließen sich vermehren. Solche
Thematisierungen des Alltags gehen auch über die Ebene des Einzelwortes hin-
aus. Als Beispiel dafür ein Scholion – also ein erläuternder Randeintrag zu Jubi-
lare im Windberger Psalter (zu Psalm 94,2 [S. 177]). Dort wird der Jubel wie
gewöhnlich als Form der Sprache ohne Wortsinn erklärt. Mit den Worten des
Scholions als ein sang ane wort. Aber das wird in Windberg nun zusätzlich rück-
gebunden an die Alltagserfahrung der Rezipienten: so ir ofte uernomen habet.
uon den geburen. iouh uone den chindelinen die dennoh dere worte. gebiliden ne-
weder nemagen. nohne chunnen. (S. 177) (Das habt ihr oft bei den Bauern und Kin-
dern gehört, die keinen rechten Wortsinn zu bilden vermögen und können). Die
Alltagserfahrung ist also Gegenstand der exegetischen Textpraxis, soweit die Evi-

76 Stephan Müller



denz, aber nicht nur der Alltag ist Gegenstand der Exegese. Der Windberger Text
operiert so mit exegetischen Quellen, wie das in der Zeit üblich ist.

4 Die Evidenz der Quellen

Damit zur Evidenz der Quellen. Wir sahen bereits im Eingangsvers, dass himel-
rîche und Oratio zum Psalter interagieren. Darüber hinaus hat die Forschung
eine Reihe von Quellen namhaft gemacht.17 Deutlich und sehr üblich ist dabei
die Verwendung des Honorius Augustodunensis. Man bezeichnet Isidors Ety-
mologien oft als ›Brockhaus des Mittelalters‹. In der Logik eines solchen Vergleichs
könnte man Honorius ›Wikipedia des Mittelalters‹ nennen. Seine Schriften sind
meist nicht originell, sondern oft eine wilde Zusammenschau zahlreicher Quellen.
Werke wie De imago mundi oder, noch breiter, seine Summa totius de omnimoda
historia stellen diesen Anspruch schon im Titel aus. In Windberg wurden seine
Werke im 12. Jahrhundert geschrieben und auch im himelrîche aktiv benutzt. Be-
sonders prägend war dabei sein Elucidarium, ein fingierter Dialog zwischen
Lehrer und Schüler, in dem nach dem Wissen um Gott und die Welt gefragt
wird. Das himelrîche entnimmt ihm etwa die Differenzierung von drei Reichen
– von driu riche (2,5) – und auch bei der Allegorese des Regenbogens, die ich
jetzt besprechen will, hat der Text Pate gestanden.

Es kommt mir darauf an zu zeigen, dass im Text zwar Quellen aufgerufen,
diese aber dann auch in Relation zur eigenen Erfahrung gesetzt werden. Text-
praxis und Lebenspraxis interagieren. Die Regenbogenallegorese beginnt dabei
betont defensiv: Das ›Ich‹ beteuert, dass es nicht wage, seinem eigenen Geist
gemäß zu deuten und thematisiert die Gefahr, daz ich verliese die arbeite minere
anedæhte (5,9) (dass ich die Mühen meiner Andacht verliere). Also den Gewinn
seines kontemplativen Lebens – der anedæhte – zu verspielen. Diese Gefahr ist
wichtig und schwingt im Text immer mit. In dieser Situation zieht sich das ›Ich‹
auf Quellen zurück: Auf das Wissen der buochmeister (4,26), das man als gege-
ben hinnimmt, aber auch auf die Aussagen des Lehrers:

doch sage ich, daz mich g(e)leret hat min magezoge,
von gehilwe unde heitere wirt der regenboge

(5,11f.)

(Doch ich sage, was mich mein Lehrer gelehrt hat:
Aus Wolken und heiterem Himmel entsteht der Regenbogen).

17 So detailliert schon in der Arbeit von Hävemeier: Daz himilriche (s. Anm. 4), S. 31 f.

Evidenzen, Indizien und Beweise 77



Das zweifelnde ›Ich‹ setzt sich über die Gefahren der Unwahrheit hinweg (doch)
und privilegiert dabei den eigenen Lehrer als Quelle. Die Aussage des Lehrers
steht in einer breiten Tradition: Wolken (gehilwe) und Sonne (heitere) erzeugen
den Regenbogen. Zwei Elemente also – sunnen wirmen und wolchen fiuhte (die
Wärme der Sonne und die Feuchtigkeit der Wolken), fiure und wazzer (Feuer
und Wasser) (5,12–14) – lassen den Regenbogen entstehen. Diese beiden Phä-
nomene lässt das ›Ich‹ des Textes dann mit einem dritten korrespondieren:

daz dritte dar unter ist des himiles varwe gluche,
ich wæne, in diu erde an ietwederem orte zuo sich luche.

(5,15f.)

(als Drittes kommt die glänzende Farbe des Himmels dazu,
ich glaube die Erde zieht ihn an jedem Ort an sich.)

Hier meldet sich die vorher so bescheidene ›Ich‹-Instanz selbst zu Wort und be-
zeichnet die leuchtende Himmelsfarbe als ein Drittes, das aus den beiden ers-
ten Phänomenen hervorgehe. Dem fügt das ›Ich‹ eine Vermutung hinzu (ich
wæne, 5,16), die ich mit Lexer so verstehe: ›Ich vermute, dass die Erde ihn (den
Regenbogen) an jedem Ort an sich zieht‹. Diese Spekulationen zum Himmelslicht
und den Orten auf der Erde bindet das Phänomen des Regenbogens an die vier
Elemente. Feuer (der Sonne), Wasser (der Wolken), Luft (des Himmels) und Erde
stehen zwar eher assoziativ nebeneinander, sind aber doch im Text dem Regen-
bogen zugeordnet: da gestet der boge von vier furstlichen elementis, (5,17) (Der Re-
genbogen entsteht also aus den vier fürstlichen Elementen).

Die vier Elemente werden dann auf das ›Uns‹ des Textes projiziert: Die Elemente
sind es, dei uns temperent die atemzuht (5,18), die uns also die Atemzüge ermögli-
chen (oder erleichtern). Diese Überleitung bereitet eine weitere numerische Steige-
rung vor: Die fünf Sinne begreifen den Regenbogen – und zwar zuerst die fünf Sinne
des Leibes (5,21), die aber vermögen nicht die tieffe allere dinge gruntes (5,20) (die
TiefedesGrundesallerDinge) zubegreifen, erstdie fünf Sinne der Seele vermögen
das Wunder Gottes zu umfassen. Der Text entwickelt also eine aufsteigende
Reihe: Ein Regenbogen besteht aus zwei Elementen, zu dem ein drittes kommt
und ein viertes die Zahl der Elemente komplettiert. Diese vier führen dann zur
Fünf der Sinne, die alle in dem einen Wunder zusammenfallen.

Kombiniert und neuorganisiert wird hier allgemeines Wissen der Quellen –
im Lucidarius, der mittelhochdeutschen Übersetzung des Honorius, entstehen die
Farben des Regenbogens durch die vier Elemente18 – und dies wird koordiniert

18 Vgl. Der deutsche ›Lucidarius‹. Hg. von Dagmar Gottschall und Georg Steer. Tübingen
1994, S. 58, 9–15.

78 Stephan Müller



mit der eigenen Welterfahrung, die dezent, aber doch explizit eingebaut wird: ich
waene (5,16).

Auf dieser Grundlage wird ein zweiter exegetischer Ansatz eröffnet: Wasser
und Feuer seien Mittel des Gerichts: Das Wasser der Sintflut, das Feuer des Welt-
endes (6,7). Der Regenbogen wird dadurch temporalisiert. Er verweist zurück auf
die Sintflut und voraus auf das Jüngste Gericht. Das ›Ich‹ positioniert sich dazwi-
schen, – daz ergangene wizze wir, des chúmftígen g(e)warte wir (6,17) (das Ver-
gangene kennen wir, das Künftige erwarten wir) – positioniert sich im zeitlichen
Gefüge der Heilsgeschichte, gleichsam nach augustinischem Zeitverständnis zwi-
schen ›Erinnern‹ und ›Warten‹ – das aber kann ich hier nur andeuten.

Was passiert hier? Das Weltwissen um den Regenbogen, die vorsichtige Spe-
kulation des ›Ich‹wird imTextmit demWissendesmagezogeundderbuochmeis-
ter enggeführt. So entsteht ein Text, der in der Logik der aufsteigenden Zahl eine
Form sucht und findet und so die Stimme des ›Ich‹ mit den pergamentenen In-
stanzen monastischer Glaubenspraxis vereint.

Meine Versuchsanordnung, von Evidenzen auszugehen, ließe sich noch weiter
fortsetzen und das über eine materielle und inhaltliche Ebene hinaus. Ich will hier
nur auf zwei weitere Evidenzen hinweisen, denen nachzugehen sich lohnen
könnte. Es ist die Evidenz der Form und die Evidenz der Kommunikationssituation.

5 Die Evidenz der Form

Daz himelrîche ist in einem ganz einmaligen Metrum geschrieben. Es sind unre-
gelmäßige Langverse, deren Anverse in der Regel einen Überschuss an Hebun-
gen gegenüber den Abversen haben. Die Binnenzäsur wird oft pointiert durch
Binnenreim. Die kürzeren Abverse lassen an die Langverse des Kürenbergers
oder an die Nibelungenstrophen denken, die raumzeitlich in direkter Nachbar-
schaft mit dem himelrîche verwendet wurden.

Dieter Kartschoke verwies aber auch auf Parallelen zur lateinischen Metrik
und konkret auf Formen der Hymnik.19 Man kann die Genese des Metrums nicht
eindeutig klären, fest steht nur seine Besonderheit. Der Text gibt der Arbeit
am Wortschatz, der Thematisierung des eigenen Weltwissens und der daraus
entstehenden exegetischen Textpraxis eine spezifische Form, die lateinische

19 Vgl. Dieter Kartschoke: Die Metrik des Gedichts ›Vom Himmelreich‹ im Urteil der For-
schung. In: Karl-Friedrich Kraft, Eva-Maria Lill, Ute Schwab (Hg.): triuwe. Studien zur Sprach-
und Literaturwissenschaft. Gedächtnisbuch für Elfriede Stutz. Heidelberg 1992, S. 159–174.

Evidenzen, Indizien und Beweise 79



Metrik und volkssprachige Verse in einen Horizont stellt. Die repetitive Syn-
tax, die die Synonymhäufung erzeugt, bekommt ihren eigenen Ton.

6 Die Evidenz der Kommunikationssituation

Gleiches gilt für die Kommunikationssituation: In den Literaturgeschichten
wird das himelrîche als »gebetshaft« bezeichnet: Ein ›Ich‹ wende sich direkt an
Gott: Michil bist du herro got. Aber das stimmt nicht durchgehend. Es spricht
auch ein ›Wir‹ und ein ›Uns‹ und Gott wird auch in der dritten Person themati-
siert. An einer zentralen Passage beobachtet das sprechende ›Ich‹ seine Seele –
und sagt: daz si mit ire gote so unde sus lantrehten muozze. (3,7 f.) (Dass sie mit
ihrem Gott so oder anders verhandeln muss). Die Verbalableitung von lantreht,
lantrehten, begegnet uns hier zum ersten Mal.20 Die Seele muss in der Konse-
quenz dessen, was das ›Ich‹ sagt, mit Gott gleichsam prozessieren. Der Text ist
also kein Gebet, auch wenn er so beginnt. Das ›Ich‹ positioniert sich nicht sou-
verän, sondern relativiert seine Aussagen stets und das in Relation zu anderen
Instanzen, wie dem Lehrer und den Gelehrten. Es entsteht ein lantrehten – ein
prozesshaftes Verhandeln auch mit Gott, in der das ›Ich‹, wie gesagt, etwas ris-
kiert. Es riskiert: daz ich verliese die arbeite minere anedæhte (5,9).

Die Textpraxis, die wir hier greifen, ist keine literarische, sondern eine spi-
rituelle Praxis. anedæhte, wie der Text sagt und das in Form eines Prozesses, in
der sich das ›Ich‹ im Konzert bekannter Instanzen positioniert und dafür spezi-
fische Formen findet. Diese kennen wir durchaus auch aus der Literatur. Welt-
bewältigung in Textform ist eben beides. Dies aber mehr als Exkurs und als
Überleitung zu meiner letzten Evidenz.

7 Die Evidenz der Baustelle

Evidenz der Baustelle, das klingt vielleicht etwas schräg und ich muss zugeben,
dass ich damit nun endgültig zur Kettensäge greife. Aber ich bleibe doch erst
einmal am Text: Architektonische Details spielen im himelrîche eine besondere
Rolle. Auch hier tauchen viele Begriffe zum ersten Mal auf: Beschrieben wird
etwa der »Estrich« im »Himmlischen Jerusalem« (4,9): des sales estrich ist mit
vehen steinen gestrowet (Der Estrich des Saales ist bestreut mit bunten, vehen,

20 Ausführlich dazu Stridde: Verbalpräsenz (s. Anm. 7), S. 80 f.

80 Stephan Müller



Steinen). Die Seligen lehnen an lineberge (8,8) – im Althochdeutschen übersetzt
das Wort meist cancellos – »Zinnen« sind das also oder auch eine Form von
»Erker« – also ein Architekturdetail, das die Vorstellung von ›Lehnen‹ und ›Ber-
gen‹ (Komfort und Sicherheit) vereint.21 Überhaupt sind Innenräume gut:
Warm, sicher, sauber. Das ist natürlich eine allgemeine Alltagserfahrung, aber
im Falle der Windberger Verbindung von Exegese der Alltagserfahrung eben
vielleicht auch mehr.

Die Windberger Baukunst geht konkret auf Otto von Bamberg zurück –
neben Biburg und Prüfening war Windberg sein drittes Projekt, dessen Fertig-
stellung er aber nicht erlebte: Er starb 1139.22 Die Altarweihe, die der Olmützer
Bischof Heinrich Zdik am 21. und 22. Mai 1142 vollzog, hätte ihm auch kaum ge-
fallen. Sie fand nämlich unter einem Notdach statt, denn außer dem Presbyte-
rium und den Apsiden war der Bau noch nicht fertiggestellt. Es sollte bis 1167
dauern, bis die Ostteile einschließlich der Gewölbe vollendet waren. Am 28. No-
vember 1167 erfolgte durch Bischof Johannes von Olmütz eine zweite Weihe, die
als eigentliche Kirchweihe gilt. In dieser Bauphase entstand eine Kirche für den
Nonnenkonvent, die am 21. April 1158 geweiht wurde.23 Die große Klosterkirche
selbst harrte aber weiter ihrer Vollendung. Deutlich ist eine Baunaht zwischen
den Mauern des Lang- und Querhauses. Die neuere Forschung zeigt zusätzlich,
dass der Anschluss des Langhauses durch versetzte »Wartesteine«24 vorbereitet
wurde. Erst um 1230 war das Langhaus dann fertiggestellt.

Wie auch immer diese Verzögerungen zustande kamen, Kloster Windberg
war von seiner Gründung an nicht nur der Ort spiritueller Kontemplation, son-
dern auch eine Baustelle: Schmutz, Lärm, Messfeiern unter Notdächern, ohne
vollendeten Kirchenraum. Im Text des himelrîche dagegen erträumt man sich
eine Sicherheit und einen Komfort von Innenräumen: Greift das die Alltagserfah-
rung der Baustelle auf? Stattet das die Zumutungen des täglichen Baubetriebs

21 Dazu ausführlich Stephan Müller: Minnesang im Himmelreich? Über Örtlichkeiten literari-
scher Kommunikation an den Grenzen des Höfischen beim Kürenberger, in der ›Kudrun‹, im
›Dukus Horant‹ und im ›himelrîche‹. In: Beate Kellner, Ludger Lieb, Peter Strohschneider
(Hg.): Literarische Kommunikation – soziale Interaktion. Frankfurt a.M. u. a. 2001, S. 51–71.
22 Vgl. Alexandra Fink: Romanische Klosterkirchen des hl. Bischofs Otto von Bamberg (1102–
1139): Studien zu Bauherr und Architektur. Petersberg 2001, S. 175.
23 Vgl. Norbert Backmund: Windberger Kirchen und Kapellen. In: Verhandlungen des Histori-
schen Vereins für Niederbayern 98 (1972), S. 5–20, hier S. 11. Diese Kapelle wurde 1849 wieder
abgebrochen.
24 Fink: Romanische Klosterkirchen (s. Anm. 22), S. 175. Abgebildet sind Baunaht und Warte-
steine bei Peter Schwarzmann: Die Hirsauer Reform und die Kirchenbauten Bischof Ottos I. für
die Klöster Windberg, Biburg und Prüfening. In: 850 Jahre Prämonstratenserabtei Windberg.
München, Zürich 1993, S. 40–62, hier Abb. 43–45.

Evidenzen, Indizien und Beweise 81



nicht mit einer spirituellen Dimension der Hoffnung aus? Geht mit ihm nicht auch
ein Stück weit das in Erfüllung, was uns das ›Himmlische Jerusalem‹ verspricht?

Fassen wir die Sache noch etwas weiter: Die 50 Kilometer entfernte Bi-
schofsstadt Regensburg müssen wir uns zur Zeit der Entstehung des himelrîche
so vorstellen, wie weiland das Konzert der Kräne am Potsdamer Platz. Nach der
extremen Trockenheit von 1135 war bis 1146 die Steinerne Brücke entstanden,
ein architektonisches Wunderwerk, das die Stadt bis in die Neuzeit zu einem
Verkehrsknoten machte: Schon 1149 versammelte man sich dort zum zweiten
Kreuzzug, Napoleons Armeen marschierten tagelang über die Brücke, die Nazis
versuchten sie zu sprengen. Am 22. und 23. April 1945 wurden auf Befehl des
Gauleiters Ludwig Ruckdeschel zwei Pfeiler der Brücke gesprengt, um den Vor-
marsch der Amerikaner zu verzögern. In Regensburg formierte sich eine Ver-
sammlung, die den Unmut darüber zum Ausdruck brachte. Domprediger
Johann Maier versuchte zu schlichten. Der anwesende Gauleiter Ruckdeschel
forderte seine sofortige Erhängung im Angesicht der Menge, aber immerhin
kam es zum Standgericht. Johann Maier wurde noch am gleichen Abend verur-
teilt und am nächsten Morgen gehenkt. Am Abend dieses Tages zogen die Ame-
rikaner über die Brücke. Der Regensburger Bischof Michael Buchberger hielt
sich bei der Verurteilung Maiers verdächtig still und zog sich dezent in einen
Keller zurück, in dem er sich versteckte. Gauleiter Ludwig Ruckdeschel starb
1986 – wegen der etwas übermotivierten Hinrichtung wurde er zu 8 Jahren Haft
verurteilt. Nach seiner sehr vorzeitigen Entlassung war er als Führer für promi-
nente Gäste bei Volkswagen in Wolfsburg tätig. 1959 erhielt Bischof Michael
Buchberger den Bayerischen Verdienstorden und starb 1961 in Straubing (we-
nige Kilometer von Windberg, wo unser himelrîche entstand). 2005 wurde Jo-
hann Maier die Ehre eines Grabes in der Domkrypta zuteil – dort liegt er jetzt
neben den Regensburger Bischöfen.

Aber nach diesem kurzen Exzess von Assoziationen, die die Baugeschichte
der Steinernen Brücke bis in die Moderne perspektivierte und andeuten sollte,
welche kulturhistorische Dimension der Blick auf ein Bauwerk freisetzen und auf
welche Wege und vielleicht auch Abwege das eigentliche Thema führen kann,
zurück ins Mittelalter und zum himelrîche. Der Bau der Steinernen Brücke war ein
komplexes Großprojekt. Das Regensburger Donauufer musste völlig umgebaut
werden. Die römische via praetoria wurde überbaut, sodass die porta praetoria
verschwand. Und mehr noch: 1156 und 1172 brannte der romanische Dom in Re-
gensburg ab und wurde jeweils wiederaufgebaut. 1166 brannte das Langhaus von
St. Emmeram und man begann mit einer Neugestaltung des Kirchenraums. Und:
In Regensburg steht mit Prüfening der Vorbildbau für Windberg.

82 Stephan Müller



Architektur wird im Mittelalter in der Regel als Ganzes gedeutet: »Die Ka-
thedrale als Zeitenraum«.25 Tatsächlich aber begegneten die Kathedralen den
Menschen als Baustellen, die sie meist bis in die Moderne blieben. Bauen ist
Gottesdienst und prägende Erfahrung des Alltags zugleich. Baut das himelrîche
auch diese Alltagserfahrung in die Formen traditioneller Exegese ein? Diese
Frage ergibt sich für mich aus der Beschreibung einer Textpraxis, die Alltagser-
fahrung auf eine spezifische Weise integriert – nur gebunden an diese Beobach-
tung ergab sich für mich eine Evidenz. Das sagt zunächst nichts über das
Verhältnis von Architektur und Literatur, aber bringt eine neue Perspektive für
die Beschreibung der Textpraxis des himelrîche bei.

8 Schluss

Zum Schluss nun nochmal ein Blick über meine Evidenzen und zur Frage nach
den Möglichkeiten, sie miteinander in Bezug zu setzen. Hervorheben möchte
ich dabei eine Differenz, die ich versuchsweise einmal (mit Anleihe aus der
Sprache des Rechts), als die Differenz zwischen ›Indizien‹ und ›Beweisen‹ be-
schreiben will. Ein ›Beweis‹ ist das positive Ergebnis einer Feststellung von Tat-
sachen. Das positive Ende eines Beweisverfahrens, wobei entscheidend ist,
dass die ›Beweise‹ zulässig sind und dass der Sachverhalt beweisbedürftig ist.
Ein ›Indiz‹ dagegen zeigt an, dass ein Sachverhalt mit einer hohen Wahrschein-
lichkeit zutrifft. Es handelt sich um Aussagen, die nur mittelbar auf einen Sach-
verhalt verweisen. ›Indizien‹ sind Anzeichen für ›Beweise‹, aber keine eigentlichen
›Beweise‹. Das ›Indiz‹ ist also mehr als nur eine reine Behauptung, aber weniger
als ein positiver ›Beweis‹.

Lege ich diese Differenz auf meine Evidenzen um, dann scheint es mir, als
ob auch hier ›Beweise‹ von ›Indizien‹ zu unterscheiden sein könnten. Die Evi-
denz etwa des Materials ergab sich nur aus dem ›Beweis‹ der Schreiberidentität,
der Austausch mit Oberaltaich aus dem Lesartenvergleich der Moralia-Hand-
schriften, die Untersuchung zu den Quellen operiert mit inhaltlichen Identitä-
ten. Ähnlichkeiten würden hier keine belastbare Aussage ergeben und kein
Argument begründen. Solche ›Beweise‹ können nur solche sein, wenn man sie
an etwas Normativem messen kann: An Vorstellungen von richtig und falsch,
von möglich und unmöglich. Diese Normen sind verhandelbar und variieren im
Zuge der Forschung (sie sind sozusagen die Grundlagen für die Beweisanträge),

25 So der Titel des zum Klassiker gewordenen Aufsatzes von Friedrich Ohly: Die Kathedrale
als Zeitenraum. Zum Dom von Siena. In: Frühmittelalterliche Studien 6 (1972), S. 94–158.

Evidenzen, Indizien und Beweise 83



aber man braucht sie, sonst werden philologische Argumente zur Plauderei. Man
muss also immer auch überprüfen, was die Basis philologischer Argumente war:
Die Paläographie hat sich weiterentwickelt, die historische Sprachforschung hat
ihre Aussagen modifiziert (und tut das weiterhin), etc.

Natürlich werden diese ›Beweise‹ nur als Teil von hermeneutischen Prozes-
sen aussagekräftig. Eine Schreiberidentität besagt so wenig wie identische Les-
arten und Quellennachweise. Erst im Zuge der Interpretation wird daraus ein
Bild der Text- und Schreibpraxis in Windberg, wird daraus eine Deutung des
himelrîche.

Es gab aber auch ›Indizien‹ etwa für die Evidenz des Alltags oder der Bau-
stelle. Die Nennung von architektonischen Details in einem Text besagt erst ein-
mal gar nichts. Erst die Untersuchung, wie der Text Alltag thematisiert und
welches Konzept von theologischer Text- und Lebenspraxis er damit verfolgt,
macht aus dem Hinweis auf die Nennung von architektonischen Details ein mö-
gliches Argument. Dabei konnte ich mich nicht auf eine gegebene Relevanz zu-
rückziehen (wie für die Metrik, die Überlieferung, etc.), sondern musste im
Zuge der Interpretation eine Relevanz der architektonischen Details, eine Rele-
vanz des Bauens und der Baustelle auch mit Blick auf die Realhistorie erst
begründen.

Überblicke ich den Alltag unserer Forschung, würde ich sagen, dass die,
die sich als Philologen bezeichnen, stärker mit ›Beweisen‹ operieren. Die phi-
lologischen ›Beweise‹ können an und für sich und getrennt voneinander erho-
ben werden. Paläographie, Textkritik, metrische Untersuchungen, das kann
man für sich genommen betreiben und die Ergebnisse dann in hermeneutische
Prozesse einbauen. Das heißt nicht, dass die ›Beweise‹ der Philologie nicht hin-
terfragbar und unveränderbar sind oder, vom empirischen Wert her gesehen,
eine engere Verbindung zurWelt, oder sagen wir ruhig euphorischWahrheit auf-
weisen. Vielmehr sind es die Konventionen und die Formen der Akzeptanz der
Philologie, die sie zu für sich selbst stehenden ›Beweisen‹ machen. Diese Kon-
ventionen und Fragen der Akzeptanz können sich aber natürlich ändern, so wie
aus den ehernen Beweisen der Konjekturalkritik teilweise unlautere, aus ahisto-
rischen Idealvorstellungen (etwas von Stil und Metrik) hergeleitete Setzungen
wurden – um nur ein Beispiel zu nennen. ›Indizien‹ dagegen können nicht für
sich stehen, sie werden nicht um ihrer selbst willen erhoben, sondern sie erge-
ben erst im Zuge hermeneutischer Prozesse Sinn. Mir scheint, als ob eine kultur-
wissenschaftliche Literaturwissenschaft stärker mit solchen ›Indizien‹ arbeitet.
Die Beobachtung der Nennung von architektonischen Details wird erst im Zuge
der Interpretation zum Argument. Es würde Sinn machen, Wortschatz der Ar-
chitektur zu sammeln, wenn man eine Wortschatz-Untersuchung machen will,
aber texthermeneutisch wäre das blind, solange man nicht sagen kann, warum

84 Stephan Müller



die architektonischen Details für das Verständnis des Textes wichtig sind. Jede
Rechnung, jedes Abgabenverzeichnis könnte die gleichen Gegenstandsbereiche
wie das himelrîche adressieren, ohne dass man sinnvoll nach einer Hermeneutik
der Baustelle fragen könnte.

Es geht bei meiner Differenzierung von ›Beweisen‹ und ›Indizien‹ übrigens
nicht darum, das eine vor dem anderen zu würdigen, etwa ›Beweise‹ vor ›Indi-
zien‹. Beides führt am Ende zu einer Verurteilung und Indizienprozesse sind
viel faszinierender als Beweisverurteilungen (die dafür aber weniger anfällig für
Fehlentscheidungen sind und die Richter besser schlafen lassen). Wenn ich die
›Indizien‹ stärker auf der Seite einer kulturwissenschaftlichen Philologie sehe,
dann bedeutet das, dass diese ihre Gegenstände als solche erst plausibel und
zum Gegenstand einer wie auch immer gearteten Hermeneutik machen muss. Die
›Beweise‹ der Philologie können für sich stehen. Sie können immer belastet wer-
den. Sie entspringen hergebrachten Formen der Text- und Spracharbeit und sind
in ihrer Relevanz eingeführt, was natürlich nicht heißt, dass diese Relevanz nicht
modifizierbar ist. Man denke nur an alte ›Beweise‹ der Konjekturalkritik, die auf
einer Basis solche waren, die inzwischen gründlich demontiert ist. Ein kulturwis-
senschaftlicher Indizienbeweis ist indes voraussetzungsreicher. Man muss be-
gründen, warum etwas für das Verständnis eines Textes relevant ist, welche
Rolle Motive des Alltags im himelrîche für das Verständnis des Textes spielen.

Ähnliches hat Hartmut Böhme für die Kulturwissenschaft ganz allgemein be-
schrieben – und zwar am Beispiel der »Baustelle«.26 Ein Student hatte in einem
Seminar »Stadt-Räume« ein Referat zum Thema »Die Baustelle« geplant und be-
merkt, dass es die ›Baustelle‹ als Gegenstand der Kulturwissenschaft noch nicht
gibt. Jeder weiß, was eine Baustelle ist, in vielen Disziplinen wird mit Baustellen
operiert und werden Baustellen thematisiert, aber um die Baustelle zum Gegen-
stand der Kulturwissenschaft zu machen, muss der bekannte Gegenstand neu
perspektiviert werden. Böhme nennt »rhapsodisch« eine Reihe von Punkten, die
dabei eine Rolle spielen könnten. Baustellen sind ephemere Institutionen, die
sich von einer alltäglichen Kultur abheben. Sie bilden spezifische (oft multikultu-
relle) Vergemeinschaftungen aus und eigene Symbolsysteme (wie Feste). Bau-
stellen werden von außen als Besonderheit wahrgenommen und das mit einem
durchaus ästhetischen Potential (Stichwort Schaustelle). Baustellen haben eine
eigene sich wandelnde Faszinationsgeschichte und potentiell drastische so-
ziale und kulturelle Auswirkungen, wenn in ihnen etwa technische Innovatio-

26 Hartmut Böhme: Zur Gegenstandsfrage der Germanistik und Kulturwissenschaft. In: Jahr-
buch der deutschen Schillergesellschaft XLII (1998), S. 476–485. Ich fasse die Argumentation
Böhmes im folgenden Abschnitt zusammen.

Evidenzen, Indizien und Beweise 85



nen auf die sozialen Hintergrundstrukturen, die die Baustelle herausbilden,
einwirken.

In diesem Verständnis ist die Kulturwissenschaft eine Wissenschaft der
Welterklärung, die natürlich ihren Reiz und ihre Berechtigung hat. Als germa-
nistischer Mediävist würde ich mich gerne daran beteiligen, aber muss eben
einschränken, dass (1) schon die genannten Aspekte der Baustelle historisch
extrem variabel sind und dass (2) ich natürlich nur über Texte sprechen kann,
die historischen Objekte entziehen sich dagegen meinem Zugriff. Böhme sieht
das anders und betont, dass sich die Kulturwissenschaft nicht auf textuelle Ob-
jekte beschränken darf. Das ist für sein Verständnis von Kulturwissenschaft
richtig und ebenso ist richtig, dass sich auch die Literaturwissenschaft nicht
auf die Beschreibung von Texten beschränken muss (sie kann aber, wenn sie
will). Der Unterschied ist der Ausgangspunkt. Ich meine stets vom Text ausge-
hen zu müssen. Die darin behandelten Objektbereiche sind natürlich auch Ge-
genstand anderer Disziplinen, mit denen man zusammenarbeiten kann. Für
den Objektbereich ›Baustelle‹ gibt es Bauhistoriker, Archäologen, Kunsthistori-
ker, Philosophen, Theologen, die sich aber sinnvoll nur unterhalten können,
wenn sie eine gemeinsame Fragstellung verbindet. Kulturgeschichtlich weiter
gefasst kann die Evidenz der Baustelle nur im Gespräch mit anderen Disziplinen
Sinn abwerfen: Die Architekturgeschichte muss die Realien bewerten, die
Kunstgeschichte kann sagen, ob und wie die Baustelle als ikonographisches
Motiv verwendet wird, die Religions- oder Philosophiegeschichte kann fragen,
ob die Baustelle als Denk- oder Argumentationsmuster wirksam wird, usw. Und
dann muss man sich fragen, was man daraus macht: Arbeitet man an einer Dis-
kursgeschichte des Phänomens? Dann hilft Foucault. Geht es darum, wie unbe-
lebte Dinge mit geistigen und sozialen Prozessen vernetzt sind, dann wird man
bei Bruno Latour eine methodische Klammer suchen. Ohne solche Klammern
jedoch führt die Evidenz ins Nichts.

Eine kulturgeschichtliche Untersuchung kann durchausmit Ähnlichkeiten
operieren, mit ›Indizien‹ also, wie die Beobachtungen zur Baustelle: Man muss
nur deutlich machen, welchen Status diese ›Indizien‹ haben und in welchen
Kontexten sie zu ›Beweisen‹ werden: Ist die Baustelle ein Motiv? Steht sie für
einen Diskurs? Bringt sie Objekte in einem Netzwerk hervor? All das kann man
legitimer Weise fragen. Aber man muss eben damit auch die Reichweite der
Antworten bedenken. Die Philologie ist da (auch wenn ihr Ruf ein anderer ist)
offener, denn natürlich kann ein Kulturwissenschaftler mit philologischen ›Be-
weisen‹ operieren – aber die Frage, wie und wann ein Philologe mit kulturwis-
senschaftlichen ›Indizien‹ argumentieren kann, ist restriktiver zu beantworten.

Vor allem aber ist immer mit zu bedenken, wie man die Ebene der histori-
schen Objekte und die Ebene der Texte und Bilder aufeinander bezieht. Das ist

86 Stephan Müller



natürlich das Grundproblem der Literaturwissenschaft schlechthin – die gute alte
Vermittlungsproblematik. Man kann sie nicht lösen, aber man kann versuchen,
auf das Problem zu reagieren, etwa indem man klarstellt, dass historische Objekte
mit Vorstellungen von denselben verbunden sind und Texte Vorstellungen
historischer Objekte generieren. Dann arbeitet man an einer Geschichte des
Imaginären, in der Texte und Objekte friedlich nebeneinander existieren kön-
nen – solange man nicht in die Vorstellung abgleitet, das eine sei mit dem an-
deren identisch, so sehr die Literatur uns auch dazu einlädt. Das sind
natürlich Trivialitäten auf Einführungsniveau, die man voraussetzen sollte
(ohne laufend Roland Barthes und Co. in die Fußnoten setzen zu müssen –
weshalb ich hier darauf verzichte), aber mir scheint, dass im Kontext einer
kulturwissenschaftlichen Herangehensweise an die Texte oft vergessen wird,
dass es sich um Texte handelt. Wenn man Assoziationen, Implizites, Eindrü-
cke radikal zu Argumenten macht, ist es schon geschehen. Aber das gilt auch
für die Erhebung philologischer ›Beweise‹, wenn man sich nicht klarmacht,
dass sie nicht für sich selbst sprechen, sondern nur im Kontext einer wie auch
immer gearteten Methodik Sinn abwerfen.

Damit abschließend doch noch zum Thema: Was kommt nach der Kulturge-
schichte? Es kommt natürlich die Kulturgeschichte! Wenn ich es richtig sehe, war
das schon immer so, so wie nach der Sozialgeschichte (um die Frage in der Termi-
nologie von Martin Huber und Gerhard Lauer zu stellen) eine neue Form der Sozi-
algeschichte kam27 und wiederkommen wird – unterbrochen von Ruhepausen
aller möglicher Formen der Textimmanenz. Oder: So wie psychologische Ansätze,
diemal erlaubt,mal verboten sind,malmit Freud dannmit Lacan–undnatürlich
hatten die Menschen des Mittelalters eine Psyche und natürlich kann man versu-
chen, diese Ebene fruchtbar zu machen, aber die Versuche sind eben jeweils vor-
aussetzungsreich und erfordern eine (oft vielleicht dann doch nicht mögliche)
Historisierung und eine methodische Positionierung, wie man sich das Verhältnis
zwischen Text und Welt (und Theorie) vorstellt. Die Fragen der Kulturgeschichte
sind wie Schlaghosen – sie kommen immer wieder (und selig der, der immer eine
Schlaghose im Schrank hat – nicht um sie zu tragen, sondern um sich daran zu
erinnern, dass man sie einst trug). Es kommen immer neue kulturgeschichtliche
Fragestellungen und Instrumente, die für sich genommen immer ihre Berechti-
gung haben, deren Ergebnisse nur nicht unhinterfragt in allen Kontexten als Ar-

27 Als Beispiel dafür sehe ich die Arbeiten von Jan-Dirk Müller, die an den möglichen Verbin-
dungen von Kulturmustern und Textmustern laborieren, also auf einer neuen methodischen
Ebene an der Vermittlungsproblematik als altem Kernproblem der Sozialgeschichte weiterar-
beiten und monographisch in seine »höfischen Kompromisse« gemündet sind. Jan-Dirk Mül-
ler: Höfische Kompromisse. Acht Kapitel zur höfischen Epik. Tübingen 2007.

Evidenzen, Indizien und Beweise 87



gumente genommen werden dürfen. Es kommt darauf an, Kulturgeschichte nicht
um ihrer selbst willen zu betreiben; zumindest Philologen sollten das nicht tun,
Kulturwissenschaftlerinnen und Kulturwissenschaftler müssen das tun. Die phi-
lologische Objektebene muss der Text bleiben, solange das so ist, kann man mit
ihm machen, was man will. Solange man vom Text ausgeht und offenlegt, was
man mit ihm tut, ist alles erlaubt. Nicht mehr, aber auch nicht weniger versuchte
ich anhand meines Beispiels vorzuführen. Die Kulturwissenschaft hat dabei viele
neue Perspektiven eingebracht und wird weitere einbringen, aber Textwissen-
schaftler dürfen dabei nicht die Kultur selbst auf der Objektebene behandeln,
auch wenn die Literatur alles daransetzt, uns dazu zu verleiten.

88 Stephan Müller


