Stephan Miiller
Evidenzen, Indizien und Beweise

Der Alltag im himelriche zwischen Philologie und
Kulturwissenschaft

Das Problem an den Turns in den Geisteswissenschaften ist, dass sie keine wirk-
lichen Turns sind. Sie reagieren nicht auf neue Fakten, sie sind keine Kopernika-
nischen Wenden. Sie erdffnen neue Perspektiven, ohne die alten wirklich auf3er
Kraft zu setzen. Sie sind >Wendungens, keine sWendenc«. Die Reaktionen auf die
Turns sind entsprechend. Die Vertreter der Turns sind euphorisch und sie miis-
sen es sein, denn eigentlich macht erst diese Euphorie den Turn aus. Man tut
so, als habe sich die Wissenschaft und das Wissen um die Welt substantiell ver-
dndert, und radikalisiert damit die Geltung einer neuen Perspektive, auch wenn
sie die alten nicht abldst. Das Problem dabei ist, dass sich Euphorie nicht auf
Dauer stellen ldsst, bzw. nur mit gré3ten Glaubwiirdigkeitsverlusten; wer es
trotzdem versucht, wird zwangslaufig unglaubwiirdig und man kennt ja die
Veteranen in die Jahre gekommener Innovationen. Aber auch die Skeptiker ge-
geniiber den Turns konnen nicht uneingeschrankt agieren: So recht eigentlich
kann man ja nicht »Nein« zu deren Anliegen sagen: >Sprache¢, >Raumg, »Zeit« —
aber auch Dimensionen wie >Geschlecht, >Materialitét, etc. kann man ja nicht
fiir bedeutungslos erkldaren. Deshalb kommt statt einem »Nein« oft ein »]Ja,
aber«. Die Gegner der New Philology etwa reagierten mit dem Hinweis, dass sie
die Materialitdt ohnehin schon immer fiir zentral gehalten haben, »Ja«, aber
neu sei die Sache wirklich nicht, jetzt nur irgendwie amerikanisch.! >Kulturwis-
senschaft¢, »Ja«, das sei die Germanistik natiirlich schon seit den Grimms, doch
irgendwie anders.

Weil die Turns also die Welt nicht verandern, aber auch nicht an der Welt
vorbeigehen, werden sie weder radikal verifiziert noch falsifiziert, sondern
ebben ab. Sie hinterlassen dabei aber doch die Aspekte, die sie ins Zentrum

1 Vgl. etwa Freimut Loser: Postmodernes Mittelalter? sNew Philology< und Uberlieferungsge-
schichte. In: Jochen Conzelmann u. a. (Hg.): Kulturen des Manuskriptzeitalters. Ergebnisse der
Amerikanisch-Deutschen Arbeitstagung an der Georg-August-Universitdt Gottingen vom 17. bis
20. Oktober 2002. Gottingen 2004, S. 215-236.

Stephan Miiller, Wien

3 Open Access. © 2022 Stephan Miiller, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110667004-003


https://doi.org/10.1515/9783110667004-003

70 —— Stephan Miiller

stellten. Die Fragen nach diesen Aspekten liegen dann in der Werkzeugkiste der
Textarbeiterinnen und Textarbeiter und kénnen mit Gewinn zur Anwendung
kommen: >Raumg, >Zeit¢, sMaterialitdt¢, >Geschlecht¢, sKultur« — es lohnt sich,
danach zu fragen. Das Problem ist nur, dass damit recht unterschiedliche In-
strumente im Werkzeugkasten liegen: Skalpell liegt neben Kettensage — mit bei-
den kann man sinnvoll Schnitte setzen, aber eben nicht in allen Situationen
gleich sinnvoll.

Ich lasse dieses Bild im Raum stehen und wende mich in diesem Sinn mei-
nem Text zu. Ich will dabei versuchen, auf verschiedenen Ebenen und mit ver-
schiedenen Methoden auf diesen Text zuzugreifen und zu fragen, wie die
Ergebnisse dieser Zugriffe miteinander in Bezug zu setzen sein kénnten. An-
setzen werde ich dabei mit der Beschreibung von Auffalligkeiten, die den Text
pragen und ich will diese Auffdlligkeiten versuchsweise in einem ersten Schritt
als Evidenzen bezeichnen, um diese dann sukzessive zusammenzusehen. Unter
dem Begriff Text wird selbstverstandlich seine Materialitdt bedeutungshaft mit
verstanden, ohne dass ich meine, das begriinden zu miissen — was ein Beispiel
dafiir sein mag, wie eine vergangene rege Debatte (um Uberlieferungsge-
schichte und New Philology) als Teil wissenschaftlicher Praxis inventarisiert
wurde. Die Leitfrage wird sein, ob und wie diese Evidenzen in verschiedenen
Zusammenhdngen zum Argument werden kénnen. Es geht also dabei zunédchst
um nicht mehr, als um das Benennen von Auffalligkeiten in der Befundlage und
das ohne gleich schon in den Prozess einer Deutung iiberzugehen (um das alte
Paradigma von »Befund und Deutung« hier aufzurufen und im selben Atem-
zug zu dispensieren). Erst resiimierend will ich dann fragen, was die Voraus-
setzungen dafiir sind, dass Evidenzen zu Argumenten werden und ob diese
Voraussetzungen etwas dariiber aussagen, wie sich philologische Befunde zu
kulturwissenschaftlichen Analysen verhalten.

Bei meinem Gegenstand handelt es sich um einen Text, der die Themen
sHimmlisches Jerusalems, »>Jiingstes Gericht« und in diesem Kontext eine Allego-
rese des Regenbogens behandelt. Er umfasst in der gingigen Edition” 378 Lang-
verse, firmiert in der Forschung unter dem Titel Daz himelriche und entstand
zwischen 1140 und 1180, wobei einiges fiir eine spite Datierung in diesem Zeit-
raum spricht.’

2 Vgl. Vom Himmelreich. In: Die religiésen Dichtungen des 11. und 12. Jahrhunderts. Nach
ihren Formen besprochen und hg. von Friedrich Maurer, Band 1. Tiibingen 1964, S. 374-395.
3 Vgl. Wiebke Freytag: Daz himelriche«. In: 2VL 4 (1983), Sp. 18-21.



Evidenzen, Indizien und Beweise =— 71

Literaturgeschichtlich bewertete man den Text mal als stﬁmperhaft,“ mal
ist der Autor »wirklicher Dichter«’ und ordnet ihn im Sinne einer etablierten,
aber seltsamen Asynchronie ein: Die Texte der zweiten Halfte des 12. Jahrhun-
derts sind friihe Texte, wenn sie >weltlich« sind, sie sind spéate Texte, wenn sie
»geistlich« sind. Veldekes Eneit ist >frithhofische, die weltlichen Texte streben
der Zeit um 1200 zu. Unser Text ist dagegen etwa nach Helmut de Boor »spat-
cluniazensisch«® — also Ausldufer einer Tradition, die fiir de Boor im 11. Jahr-
hundert begann. In meiner Versuchsanordnung will ich den Text aber aus
solchen literarhistorischen Kontinuen herausnehmen und einfach in meinen
Werkzeugkasten greifen, um ihn fiir sich selbst genommen zu beschreiben.

1 Die Evidenz des Materials

Damit zu meiner ersten Evidenz, der Evidenz des Materials: Daz himelriche steht
im Clm 9513 der Bayerischen Staatsbibliothek, einem Codex aus Oberaltaich,
am Blattrand von folio 1 recto bis 7 recto neben dem elften Buch von Gregors
des Groflen Moralia in Iob. Die Eintragung ist geplant, wie eine Bildlinierung
auf den Randern der Handschrift zeigt. Sie ist aber auch gestért. Am Ende wer-
den Textteile mit Verweiszeichen nachgetragen.”

Nun kann man die Hand des deutschen Textes eindeutig identifizieren, und
zwar als jene, die auch die beriihmte Interlinearversion des Windberger Psalters

4 Vgl. Rudolf Havemeier: Daz himilriche. Ein bairisches Gedicht aus dem 12. Jahrhundert.
Biickeburg 1891, S. 18-20 fasst die Urteile von Scherer und Steinmeyer zusammen. Scherer
ist ganz ungnadig. Steinmeyer entschuldigt immerhin die Qualitdt mit der offensichtlichen
Jugend des Dichters, was Havemeier nicht fiir angemessen halt, weil er im Autor einen »ge-
reisten Mann« (S. 19) vermutet.

5 Helmut de Boor: Die deutsche Literatur von Karl dem Grofien bis zum Beginn der héfischen
Dichtung 770-1170. 6. Aufl. Miinchen 1964 (Geschichte der deutschen Literatur von den Anfén-
gen bis zur Gegenwart 1), S. 192.

6 Bei de Boor: Die deutsche Literatur (s. Anm. 5) steht Daz himelriche im Kapitel »Cluniazensi-
sche Spitzeit« (S. 172-199).

7 Zur Uberlieferungssituation vgl. Stephan Miiller: Willkomm und Abschied. Zum problema-
tischen Verhiltnis von >Entstehung« und >Uberlieferung« der deutschen Literatur des Mittel-
alters am Beispiel von »Ezzolied«, »himelriche« und »Vorauer Handschrift«. In: Jens
Haustein, Helmut Tervooren (Hg.): Regionale Literaturgeschichtsschreibung. ZfdPh Sonder-
heft zum Band 122 (2003), S. 230-245 und Christine Stridde: Verbalprdsenz und géttlicher
Sprechakt. Zur Pragmatik spiritueller Kommunikation >zwischen« St. Trudperter Hohelied
und Mechthilds von Magdeburg Das fliefSende Licht der Gottheit. Stuttgart 2009, S. 90-92.



72 —— Stephan Miiller

im Cgm 17 geschrieben hat.® Diesen eindeutigen Befund verdanken wir Karin
Schneider, die fiir die Paldographie vor allem auch deutschsprachiger Schriften
des Hochmittelalters die aktuellen Standards gesetzt hat.® Das fiihrt aber zu der
Frage, was eine Windberger Hand in einem Oberaltaicher Codex zu suchen hat?
Es gibt mehrere Antwortmdéglichkeiten: Entweder schrieb ein Windberger Pra-
monstratenser im Benediktinerkloster Oberaltaich, oder der Codex war nach
Windberg ausgeliehen, wo man den Text der Moralia abschrieb und dann das
deutsche himelriche — vielleicht als Geschenk fiir die Oberaltaicher — eintrug.
Als Produkt dieser Abschrift der Moralia kdmen nur der Clm 22202 und 22203 in
Frage, die in Windberg den Text der Moralia iiberliefern. Seitdem die Untersu-
chungen von Brigitte Pfeil zeigen konnten,!° dass nur der Oberaltaicher Clm
9513 Vorlage fiir die Windberger Moralia war, nicht dagegen der erste Band der
Oberaltaicher Moralia, der Clm 9512, ist besser erklarbar, warum das himelriche
nicht am Anfang der Moralia eingetragen wurde, sondern neben dem elften
Buch und man weify nun auch, dass man in Windberg zwei Vorlagen verwen-
dete, woraus man folgern kann, dass der Oberaltaicher Codex erst spiter ausge-
liehen wurde und man wohl ldnger an der Abschrift arbeitete und vielleicht das
himelriche als kleines Dankesch6n »wahrscheinlich auf Bitten der Oberaltai-
cher«* in die Oberaltaicher Handschrift eintrug.

Wie genau der Austausch auch immer vor sich ging, sicher ist Folgendes:
Der Codex und damit auch unser himelriche wird im Kontext der Benediktiner
und Pramonstratenser gebraucht. Und: Der Text hat eine kalkulierte Uberliefe-
rungsqualitat. Es ist keine spontane Niederschrift vor Ort und zwar eine Nieder-
schrift eines Schreibers, der nicht nur diesen deutschen Text schrieb, sondern
auch den Windberger Psalter. Diese eindeutige paldographische Zuschreibung
verlangte also nach Erklarungen, bei denen eindeutige Befunde der Textkritik
(ndmlich der Vorlagenverhiltnisse der Windberger Moralia) und der Kunstge-
schichte herangezogen wurden, um dann daraus einen méglichen Schluss zu

8 Ich zitiere den Text nach Klaus Kirchert: Der Windberger Psalter, Bd. II: Textausgabe. Ziirich
1979.

9 Vgl. Karin Schneider: Gotische Schriften in deutscher Sprache: Vom spaten 12. Jahrhundert
bis um 1300; Bd. 1: Textband; Bd. 2: Tafelband. Wiesbaden 1987, hier Bd. 1, S. 34. Schon Jo-
hann Andreas Schmeller hat in seiner Erstausgabe von 1851 (in ZfdA, Bd. 8, S. 145-155) eine
Schreiberidentitit als »h6chst wahrscheinlich« (S. 145) angesehen.

10 Vgl. Brigitte Pfeil: Die >Vision des Tnugdalus« Albers von Windberg. Literatur- und From-
migkeitsgeschichte im ausgehenden 12. Jahrhundert. Mit einer Edition der lateinischen »Visio
Tnugdali< aus Clm 22254. Frankfurt a.M. u. a. 1999, S. 55f. Der Clm 9513 ist nach Ausweis der
ikonographischen Untersuchungen von Elisabeth Klemm auch teilweise Vorlage fiir den Clm
22203. Vgl. Stridde (Anm. 7), S. 74, Anm. 286.

11 So Klaus Kirchert: Der Windberger Psalter, Bd. I: Untersuchungen. Ziirich 1979, S. 63.



Evidenzen, Indizien und Beweise =— 73

ziehen. Wie die Verbindung zwischen Windberg und Oberaltaich genau aussah
und in welchen Kontexten die eindeutige Kenntnis dieser Verbindung zum Ar-
gument werden kdnnte, ist damit nicht gesagt. Aber man kann sich entspre-
chende ordensgeschichtliche Untersuchungen gut vorstellen, in denen dieser
Befund zum Argument werden kénnte. Fiir den vorliegenden Versuch reicht es,
auf die Evidenz der Schreiberindentitit zu setzen. Sie belegt, dass ein und die-
selbe Person zwei Mal deutsche Texte schrieb und dass einer dieser Texte kein
spontanes Autograph ist, sondern Produkt einer geplanten Uberlieferung und
Weitergabe.

2 Die Evidenz der Sprache

Damit zu einer daraus folgenden Evidenz — zur Evidenz der Sprache: Der Text
des himelriche beginnt mit dem Eingang von Psalm 47: Mihil bis du herro got
unde loebelich harte (1,1) (Grof3 bist Du, Herr, und sehr lobenswert) iibersetzt:
Magnus dominus et laudabilis nimis. Im Windberger Psalter (S. 88) schreibt die-
selbe Hand das so: Michil herro unde loblih harte — also fast wortgleich. Aufge-
rufen wird am Anfang des himelriche also Psalm 47, doch die Ubersetzung
weicht einer Paraphrase: michil ist din chraft uf dere himilisken warte (1,2) (Grof3
ist deine Kraft auf der himmlischen Warte). Die shimmlische Warte«, das Reich,
das iiber allen anderen Reichen steht, ist im folgenden Text dann das >Himmli-
sche Jerusalem«. Das Psalmenzitat miindet also sofort in das zentrale Motiv des
himelriche, ins Himmlische Jerusalem¢, von dem allerdings im Psalm 47 nicht
die Rede ist! Und auch die exegetische Tradition legt den Psalm 47 nicht Rich-
tung >Himmlisches Jerusalem« aus.?

Die Verbindung stellt indes eine Oratio zum Psalm her.” Solche Orationes
sind im Windberger Psalter jedem Psalm beigegeben und werden ebenfalls in-
terlinear ins Deutsche iibersetzt. Fiir Psalm 47 beginnt sie wie folgt: Amabilis
atque laudabilis deus, qui in caelesti hierusalem princeps magnificus invene-
ris. (S. 90) Fiir uns ist nun wichtig, dass dieser Satz der Oratio im Windberger
Psalter wie folgt tibersetzt wird: Minnichlih iouh lobelih got du der in der himilis-
ken frideburge furste ein michillih funden wirdis. (S. 90) (Liebenswert und auch
lobenswert bist Du Gott, der du in der himmlischen Friedensstadt — also im
Himmlischen Jerusalem - als ein grofer Herrscher angetroffen wirst).

12 Als Auslegungstraditionen kdmen die Kommentare des Cassiodor und Augustin in Frage,
die beide das Himmlische Jerusalem nicht erwidhnen.
13 Zu den Orationes vgl. Kirchert: Untersuchungen (s. Anm. 11), S. 79-81.



74 —— Stephan Miiller

Das sHimmlische Jerusalem« heif3t hier, wie es oft heif3t: himilisike fride-
burge. In den Eingangsversen des himelriche ist dagegen von der himilisken
warte die Rede. Das sticht besonders ins Auge, wenn man sieht, dass warte im
Kontext des 47. Psalms den expliziten Bezug zu einem anderen Ort herstellt, der
im Windberger Psalter immer mit »Warte« wiedergegeben wird: Mit dem Berg
Zion, der im zweiten Vers des Psalm 47 als die Stadt des grof3ten Konigs geprie-
sen wird. Der Mons Sion wird mit berg warte iibersetzt und in der Oratio dann
mit dem Jerusalem Caelestis gleichgesetzt. Das himelriche kombiniert also eine Be-
zeichnung, die den Namen des Bergs Zion aufgreift (warte) und fiigt die Deutung
der Oratio hinzu: So entsteht aus des berges warte und der himilisken frideburge
die himiliske warte — also eine aus der Psalmenexegese der Oratio abgeleitete
Form fiir das »Himmlische Jerusalem«.

Eine solche Engfiihrung von Wortschatzarbeit und Exegese ist die Regel auch
im Windberger Psalter. Oft wird sie durch das einfache Nebeneinander mehrerer
Lexeme geleistet, die im Windberger Psalter bis zum Exzess praktiziert wird. Ein
beliebiges Beispiel: In Psalm 17,16 wird fontes aquarum zweimal iibersetzt und
von diesen Ubersetzungen dann eine durchgestrichen: Einmal als ursprinch der
wazzere, einmal als brunnen der wazzere. (S. 31) Es handelt sich im Text um eine
grofle Theophanie, mit der David schildert, wie Gott ihm gegen seine Feinde zu
Hilfe kommt. Man kann die fontes wortlich natiirlich als »Quelle«< lesen — wie in
der Ubersetzung brunnen, was die Drastik des Bildes aber unterschligt. Die Uber-
setzung mit »Ursprung« ist abstrakter und korrespondiert mit der Auslegung des
Psalms durch Cassiodor, der die fontes als Begriindung fiir die Heiligkeit des ewi-
gen Lebens liest, weshalb Notker der Deutsche, der hier Cassiodor benutzt, das
fontes — wie in Windberg — mit urspringa tibersetzt.* In Windberg ist diese Uber-
setzung zwar durchgestrichen, aber eben nicht getilgt. Sie bleibt gut lesbar, so-
dass eine Abwigung von Deutungs- und Ubersetzungsalternativen (und die
Entscheidung, die auf diesen Prozess folgt) nachvollziehbar bleibt. Wortsinn und
exegetische Deutung sind koprdsent. Solche Synonymnester kénnen bis zu fiinf
Lexeme vereinen und auch im himelriche stehen in exzessiver Haufigkeit Syn-
onyme nebeneinander. Schon im vierten Vers heift es etwa: dinen gewalt mach
niemen enphliehen noch entwichen. (1,4) (Deiner Macht kann niemand entfliehen
noch entweichen). In Vers sechs folgt dann als Reimwort noch das synonyme
entrinnen. (1,6) Auch im Windberger Psalter wird ein Naturbild in Psalm 74,7
erkldrt mit: maget ir entrinnen. oder daz gerihte enphliehen (S. 138) (kénnt ihr dem
Gericht nicht entrinnen noch entweichen).

14 Vgl. Notker der Deutsche: Der Psalter. Psalm 1-50. Hg. von Petrus W. Tax. Tiibingen 1979
(Die Werke Notkers des Deutschen. Neue Ausgabe 8, ATB 84), S. 50, Zeile 12.



Evidenzen, Indizien und Beweise =— 75

Die Synonymnester sind dabei mehr als nur eine Marotte, sie pragen einen
repetitiven Stil, der in der »Interpretationstechnik des Psalters« seine »Entspre-
chung« hat'® und sind also auch ein Medium von Sprach- und Weltreflexion,
was bewirkt, dass im himelriche, wie im Windberger Psalter zahllose Friihst-
und Einzelbelege mittelhochdeutscher Lexeme zu finden sind. Auch das nur
kurz: Uber Butyrum (im ‘Canticum Moisi’ [Deut. 32,14], Cgm 17, fol. 213, Z. 5-7;)
stehen die Ubersetzungen Die cigeren. buttiren. anchsmere. Butyrum wird mit
dem ab dem 11. Jahrhundert belegten Lehnwort buttir, mit dem Erstbeleg des
Wortes ciger und mit einem sehr friihen Beleg des erst im 12. Jahrhundert iiber-
lieferten anchsmere {ibersetzt. Wie benennt man Dinge des Alltags? Die Frage
stellt man, aber entscheidet sich nicht, sondern stellt Alternativen vor. Die so
entstehenden Synonymnester integrieren eine (hier lexikalische) Reflexion des
Alltags in die Welt monastischer Spiritualitat. Dies alles, um daran zu erinnern,
aus der Hand desselben Schreibers und als Text, der nicht nur einmal aufge-
schrieben wird, sondern den man weitergibt.

3 Die Evidenz des Alltags

Damit zur ndchsten Evidenz, der Evidenz des Alltags: Der Zustand des >Himmli-
schen Jerusalem« wird im himelriche durch die Abwesenheit von Alltagsnot-
wendigkeiten beschrieben. Als »Schilderung durch Negation« hat man das
wiederholt bezeichnet.!® Das ist ein oft belegtes Muster und keine Besonder-
heit. Im Falle des himelriche aber ist dieses Muster ein Einfallstor fiir eine
sprachliche Abbildung des Alltags, iiber den sonst nicht geschrieben wiirde
und dies — wie in der Evidenz der Sprache gezeigt — im Modus sprachlicher
Reflexion. Ein Beispiel (9,1f.):

Ire gewaete, die da sint, ist das ewige lieht,
vone diu nebedurfen si dere badegwante alanch nieht.

(Thre Gewénder sind dort das ewige Licht,
deshalb brauchen sie keine Badegewénder.)

15 Gisela Vollmann-Profe: Wiederbeginn volkssprachlicher Schriftlichkeit im hohen Mittelalter
(1050/60-1160/70). Konigstein im Taunus 1986 (Geschichte der deutschen Literatur von den An-
fiangen bis zum Beginn der Neuzeit. Band I: Von den Anfingen bis zum hohen Mittelalter. Teil 2),
S. 146. Vgl. auch Freytag (Anm. 3), Sp. 19f.

16 So etwa Havemeier: Daz himilriche (s. Anm. 4), S. 19.



76 —— Stephan Miiller

Weil die Seligen im >Himmlischen Jerusalemx« als Kleidung das ewige Licht tra-
gen, brauchen sie keine Badehosen. Auch hier neigt der Text zum Exzess und
auch wieder zur Bildung der Synonymnester (9,12ff.):

durh ezzen nebedarf man daz brot bachen noch baen,
durh zuomuose fleisc und(e) viske sieden noch sulzen,
durh trinchen haberen noch gersten ze bieré mulzen.
si negerent durh den durst iemer metes noch wines
oder ze wollibe morates noch trinchenes deheines.

(Man muss das Brot zum Essen nicht backen oder résten,

Fleisch und Fische als Zuspeise weder kochen noch siilzen,

zum Trinken den Hafer noch die Gerste zu Bier malzen.

Sie begehren aus Durst weder Met noch Wein

noch fiir ihr Wohlbefinden Maulbeerwein oder irgendein Getrank.)

und 9,22 ff:

ane streelaere unde bursten wirdit in daz har geslihtit.
si ruowent da ane vederbete, bolstaere unde chusse,
nehein wert hat der choze da also vile so diu zusse.
undurft ist in lichlachen jouch dere bedelachen,

si sint is alles vervangeén mit geistlichen sachen.

(Ohne Kamme und Biirsten wird ihnen das Haar geglattet.

Sie ruhen dort ohne Federbetten, Polster und Kissen,

der Lodenkotzen hat dort so wenig Funktion wie der Lodenumhang.
Unnotig sind fiir sie Leinentiicher und Bettlaken,

sie sind ganz mit geistlichen Dingen umfangen)

Hier hagelt es formlich Friihstbelege und Sonderwortschatz: baen (»in Scheiben
geschnittenes Brot leicht résten«) — sulzen (»einsiilzen«) — mulzen (»malzen«) —
der Morat, der »Maulbeerwein« — zusse und chozze, zwei Worter fiir den »Loden-
kotzen, straelaer der »Kamm« oder »Kammmacher« — »Bettlaken« — »Feder-
bett« — »Polster« — »Kissen«. Die Beispiele lielen sich vermehren. Solche
Thematisierungen des Alltags gehen auch iiber die Ebene des Einzelwortes hin-
aus. Als Beispiel dafiir ein Scholion — also ein erlduternder Randeintrag zu Jubi-
lare im Windberger Psalter (zu Psalm 94,2 [S. 177]). Dort wird der Jubel wie
gewd6hnlich als Form der Sprache ohne Wortsinn erklart. Mit den Worten des
Scholions als ein sang ane wort. Aber das wird in Windberg nun zusatzlich riick-
gebunden an die Alltagserfahrung der Rezipienten: so ir ofte uernomen habet.
uon den geburen. iouh uone den chindelinen die dennoh dere worte. gebiliden ne-
weder nemagen. nohne chunnen. (S. 177) (Das habt ihr oft bei den Bauern und Kin-
dern gehort, die keinen rechten Wortsinn zu bilden vermdgen und konnen). Die
Alltagserfahrung ist also Gegenstand der exegetischen Textpraxis, soweit die Evi-



Evidenzen, Indizien und Beweise =— 77

denz, aber nicht nur der Alltag ist Gegenstand der Exegese. Der Windberger Text
operiert so mit exegetischen Quellen, wie das in der Zeit {iblich ist.

4 Die Evidenz der Quellen

Damit zur Evidenz der Quellen. Wir sahen bereits im Eingangsvers, dass himel-
riche und Oratio zum Psalter interagieren. Dariiber hinaus hat die Forschung
eine Reihe von Quellen namhaft gemacht.!” Deutlich und sehr iiblich ist dabei
die Verwendung des Honorius Augustodunensis. Man bezeichnet Isidors Ety-
mologien oft als »Brockhaus des Mittelalters«. In der Logik eines solchen Vergleichs
konnte man Honorius »Wikipedia des Mittelalters< nennen. Seine Schriften sind
meist nicht originell, sondern oft eine wilde Zusammenschau zahlreicher Quellen.
Werke wie De imago mundi oder, noch breiter, seine Summa totius de omnimoda
historia stellen diesen Anspruch schon im Titel aus. In Windberg wurden seine
Werke im 12. Jahrhundert geschrieben und auch im himelriche aktiv benutzt. Be-
sonders pragend war dabei sein Elucidarium, ein fingierter Dialog zwischen
Lehrer und Schiiler, in dem nach dem Wissen um Gott und die Welt gefragt
wird. Das himelriche entnimmt ihm etwa die Differenzierung von drei Reichen
- von driu riche (2,5) — und auch bei der Allegorese des Regenbogens, die ich
jetzt besprechen will, hat der Text Pate gestanden.

Es kommt mir darauf an zu zeigen, dass im Text zwar Quellen aufgerufen,
diese aber dann auch in Relation zur eigenen Erfahrung gesetzt werden. Text-
praxis und Lebenspraxis interagieren. Die Regenbogenallegorese beginnt dabei
betont defensiv: Das >Ich« beteuert, dass es nicht wage, seinem eigenen Geist
gemaf’ zu deuten und thematisiert die Gefahr, daz ich verliese die arbeite minere
anedzhte (5,9) (dass ich die Miihen meiner Andacht verliere). Also den Gewinn
seines kontemplativen Lebens — der anedaehte — zu verspielen. Diese Gefahr ist
wichtig und schwingt im Text immer mit. In dieser Situation zieht sich das »>Ich«
auf Quellen zuriick: Auf das Wissen der buochmeister (4,26), das man als gege-
ben hinnimmt, aber auch auf die Aussagen des Lehrers:

doch sage ich, daz mich g(e)leret hat min magezoge,

von gehilwe unde heitere wirt der regenboge
(5,11f)

(Doch ich sage, was mich mein Lehrer gelehrt hat:
Aus Wolken und heiterem Himmel entsteht der Regenbogen).

17 So detailliert schon in der Arbeit von Hdavemeier: Daz himilriche (s. Anm. 4), S. 31f.



78 —— Stephan Miiller

Das zweifelnde »>Ich« setzt sich iiber die Gefahren der Unwahrheit hinweg (doch)
und privilegiert dabei den eigenen Lehrer als Quelle. Die Aussage des Lehrers
steht in einer breiten Tradition: Wolken (gehilwe) und Sonne (heitere) erzeugen
den Regenbogen. Zwei Elemente also — sunnen wirmen und wolchen fiuhte (die
Wirme der Sonne und die Feuchtigkeit der Wolken), fiure und wazzer (Feuer
und Wasser) (5,12-14) - lassen den Regenbogen entstehen. Diese beiden Pha-
nomene ldsst das >Ich« des Textes dann mit einem dritten korrespondieren:

daz dritte dar unter ist des himiles varwe gluche,

ich weene, in diu erde an ietwederem orte zuo sich luche.
(5,15f.)

(als Drittes kommt die glinzende Farbe des Himmels dazu,
ich glaube die Erde zieht ihn an jedem Ort an sich.)

Hier meldet sich die vorher so bescheidene >Ich«-Instanz selbst zu Wort und be-
zeichnet die leuchtende Himmelsfarbe als ein Drittes, das aus den beiden ers-
ten Phinomenen hervorgehe. Dem fiigt das >Ich¢ eine Vermutung hinzu (ich
waene, 5,16), die ich mit Lexer so verstehe: >Ich vermute, dass die Erde ihn (den
Regenbogen) an jedem Ort an sich zieht«. Diese Spekulationen zum Himmelslicht
und den Orten auf der Erde bindet das Phanomen des Regenbogens an die vier
Elemente. Feuer (der Sonne), Wasser (der Wolken), Luft (des Himmels) und Erde
stehen zwar eher assoziativ nebeneinander, sind aber doch im Text dem Regen-
bogen zugeordnet: da gestet der boge von vier furstlichen elementis, (5,17) (Der Re-
genbogen entsteht also aus den vier fiirstlichen Elementen).

Die vier Elemente werden dann auf das >Uns« des Textes projiziert: Die Elemente
sind es, dei uns temperent die atemzuht (5,18), die uns also die Atemziige ermogli-
chen (oder erleichtern). Diese Uberleitung bereitet eine weitere numerische Steige-
rung vor: Die fiinf Sinne begreifen den Regenbogen — und zwar zuerst die fiinf Sinne
des Leibes (5,21), die aber vermé6gen nicht die tieffe allere dinge gruntes (5,20) (die
Tiefe des Grundes aller Dinge) zu begreifen, erst die fiinf Sinne der Seele vermdgen
das Wunder Gottes zu umfassen. Der Text entwickelt also eine aufsteigende
Reihe: Ein Regenbogen besteht aus zwei Elementen, zu dem ein drittes kommt
und ein viertes die Zahl der Elemente komplettiert. Diese vier fiihren dann zur
Fiinf der Sinne, die alle in dem einen Wunder zusammenfallen.

Kombiniert und neuorganisiert wird hier allgemeines Wissen der Quellen —
im Lucidarius, der mittelhochdeutschen Ubersetzung des Honorius, entstehen die
Farben des Regenbogens durch die vier Elemente’® — und dies wird koordiniert

18 Vgl. Der deutsche >Lucidarius«. Hg. von Dagmar Gottschall und Georg Steer. Tiibingen
1994, S. 58, 9-15.



Evidenzen, Indizien und Beweise =— 79

mit der eigenen Welterfahrung, die dezent, aber doch explizit eingebaut wird: ich
waene (5,16).

Auf dieser Grundlage wird ein zweiter exegetischer Ansatz er6ffnet: Wasser
und Feuer seien Mittel des Gerichts: Das Wasser der Sintflut, das Feuer des Welt-
endes (6,7). Der Regenbogen wird dadurch temporalisiert. Er verweist zuriick auf
die Sintflut und voraus auf das Jiingste Gericht. Das »>Ich« positioniert sich dazwi-
schen, — daz ergangene wizze wir, des chumftigen g(e)warte wir (6,17) (das Ver-
gangene kennen wir, das Kiinftige erwarten wir) — positioniert sich im zeitlichen
Gefiige der Heilsgeschichte, gleichsam nach augustinischem Zeitverstdndnis zwi-
schen >Erinnern< und >Warten< — das aber kann ich hier nur andeuten.

Was passiert hier? Das Weltwissen um den Regenbogen, die vorsichtige Spe-
kulation des >Ich«wird im Text mit dem Wissen des magezoge und der buochmeis-
ter enggefiihrt. So entsteht ein Text, der in der Logik der aufsteigenden Zahl eine
Form sucht und findet und so die Stimme des >Ich« mit den pergamentenen In-
stanzen monastischer Glaubenspraxis vereint.

Meine Versuchsanordnung, von Evidenzen auszugehen, lief3e sich noch weiter
fortsetzen und das iiber eine materielle und inhaltliche Ebene hinaus. Ich will hier
nur auf zwei weitere Evidenzen hinweisen, denen nachzugehen sich lohnen
konnte. Es ist die Evidenz der Form und die Evidenz der Kommunikationssituation.

5 Die Evidenz der Form

Daz himelriche ist in einem ganz einmaligen Metrum geschrieben. Es sind unre-
gelmifige Langverse, deren Anverse in der Regel einen Uberschuss an Hebun-
gen gegeniiber den Abversen haben. Die Binnenzasur wird oft pointiert durch
Binnenreim. Die kiirzeren Abverse lassen an die Langverse des Kiirenbergers
oder an die Nibelungenstrophen denken, die raumzeitlich in direkter Nachbar-
schaft mit dem himelriche verwendet wurden.

Dieter Kartschoke verwies aber auch auf Parallelen zur lateinischen Metrik
und konkret auf Formen der Hymnik."” Man kann die Genese des Metrums nicht
eindeutig kldren, fest steht nur seine Besonderheit. Der Text gibt der Arbeit
am Wortschatz, der Thematisierung des eigenen Weltwissens und der daraus
entstehenden exegetischen Textpraxis eine spezifische Form, die lateinische

19 Vgl. Dieter Kartschoke: Die Metrik des Gedichts >Vom Himmelreich« im Urteil der For-
schung. In: Karl-Friedrich Kraft, Eva-Maria Lill, Ute Schwab (Hg.): triuwe. Studien zur Sprach-
und Literaturwissenschaft. Geddachtnisbuch fiir Elfriede Stutz. Heidelberg 1992, S. 159-174.



80 —— Stephan Miiller

Metrik und volkssprachige Verse in einen Horizont stellt. Die repetitive Syn-
tax, die die Synonymhaufung erzeugt, bekommt ihren eigenen Ton.

6 Die Evidenz der Kommunikationssituation

Gleiches gilt fiir die Kommunikationssituation: In den Literaturgeschichten
wird das himelriche als »gebetshaft« bezeichnet: Ein >Ich« wende sich direkt an
Gott: Michil bist du herro got. Aber das stimmt nicht durchgehend. Es spricht
auch ein >Wir< und ein >Uns« und Gott wird auch in der dritten Person themati-
siert. An einer zentralen Passage beobachtet das sprechende >Ich« seine Seele —
und sagt: daz si mit ire gote so unde sus lantrehten muozze. (3,7f.) (Dass sie mit
ihrem Gott so oder anders verhandeln muss). Die Verbalableitung von lantreht,
lantrehten, begegnet uns hier zum ersten Mal.”® Die Seele muss in der Konse-
quenz dessen, was das >Ich« sagt, mit Gott gleichsam prozessieren. Der Text ist
also kein Gebet, auch wenn er so beginnt. Das »>Ich« positioniert sich nicht sou-
verdn, sondern relativiert seine Aussagen stets und das in Relation zu anderen
Instanzen, wie dem Lehrer und den Gelehrten. Es entsteht ein lantrehten — ein
prozesshaftes Verhandeln auch mit Gott, in der das >Ich¢, wie gesagt, etwas ris-
kiert. Es riskiert: daz ich verliese die arbeite minere anedaehte (5,9).

Die Textpraxis, die wir hier greifen, ist keine literarische, sondern eine spi-
rituelle Praxis. anedaehte, wie der Text sagt und das in Form eines Prozesses, in
der sich das »>Ich< im Konzert bekannter Instanzen positioniert und dafiir spezi-
fische Formen findet. Diese kennen wir durchaus auch aus der Literatur. Welt-
bewdltigung in Textform ist eben beides. Dies aber mehr als Exkurs und als
Uberleitung zu meiner letzten Evidenz.

7 Die Evidenz der Baustelle

Evidenz der Baustelle, das klingt vielleicht etwas schrdg und ich muss zugeben,
dass ich damit nun endgiiltig zur Kettensdge greife. Aber ich bleibe doch erst
einmal am Text: Architektonische Details spielen im himelriche eine besondere
Rolle. Auch hier tauchen viele Begriffe zum ersten Mal auf: Beschrieben wird
etwa der »Estrich« im »Himmlischen Jerusalem« (4,9): des sales estrich ist mit
vehen steinen gestrowet (Der Estrich des Saales ist bestreut mit bunten, vehen,

20 Ausfiihrlich dazu Stridde: Verbalprasenz (s. Anm. 7), S. 80f.



Evidenzen, Indizien und Beweise =— 81

Steinen). Die Seligen lehnen an lineberge (8,8) — im Althochdeutschen tibersetzt
das Wort meist cancellos — »Zinnen« sind das also oder auch eine Form von
»Erker« — also ein Architekturdetail, das die Vorstellung von >Lehnen«< und >Ber-
gen« (Komfort und Sicherheit) vereint.”! Uberhaupt sind Innenrdume gut:
Warm, sicher, sauber. Das ist natiirlich eine allgemeine Alltagserfahrung, aber
im Falle der Windberger Verbindung von Exegese der Alltagserfahrung eben
vielleicht auch mehr.

Die Windberger Baukunst geht konkret auf Otto von Bamberg zuriick —
neben Biburg und Priifening war Windberg sein drittes Projekt, dessen Fertig-
stellung er aber nicht erlebte: Er starb 1139.%? Die Altarweihe, die der Olmiitzer
Bischof Heinrich Zdik am 21. und 22. Mai 1142 vollzog, hidtte ihm auch kaum ge-
fallen. Sie fand namlich unter einem Notdach statt, denn aufler dem Presbyte-
rium und den Apsiden war der Bau noch nicht fertiggestellt. Es sollte bis 1167
dauern, bis die Ostteile einschliefilich der Gewolbe vollendet waren. Am 28. No-
vember 1167 erfolgte durch Bischof Johannes von Olmiitz eine zweite Weihe, die
als eigentliche Kirchweihe gilt. In dieser Bauphase entstand eine Kirche fiir den
Nonnenkonvent, die am 21. April 1158 geweiht wurde.”® Die grofle Klosterkirche
selbst harrte aber weiter ihrer Vollendung. Deutlich ist eine Baunaht zwischen
den Mauern des Lang- und Querhauses. Die neuere Forschung zeigt zusatzlich,
dass der Anschluss des Langhauses durch versetzte »Wartesteine«** vorbereitet
wurde. Erst um 1230 war das Langhaus dann fertiggestellt.

Wie auch immer diese Verzégerungen zustande kamen, Kloster Windberg
war von seiner Griindung an nicht nur der Ort spiritueller Kontemplation, son-
dern auch eine Baustelle: Schmutz, Larm, Messfeiern unter Notddchern, ohne
vollendeten Kirchenraum. Im Text des himelriche dagegen ertrdiumt man sich
eine Sicherheit und einen Komfort von Innenrdumen: Greift das die Alltagserfah-
rung der Baustelle auf? Stattet das die Zumutungen des tiglichen Baubetriebs

21 Dazu ausfiihrlich Stephan Miiller: Minnesang im Himmelreich? Uber Ortlichkeiten literari-
scher Kommunikation an den Grenzen des Hofischen beim Kiirenberger, in der sKudrun¢, im
»Dukus Horant< und im >himelriche«. In: Beate Kellner, Ludger Lieb, Peter Strohschneider
(Hg.): Literarische Kommunikation — soziale Interaktion. Frankfurt a.M. u. a. 2001, S. 51-71.

22 Vgl. Alexandra Fink: Romanische Klosterkirchen des hl. Bischofs Otto von Bamberg (1102—
1139): Studien zu Bauherr und Architektur. Petersberg 2001, S. 175.

23 Vgl. Norbert Backmund: Windberger Kirchen und Kapellen. In: Verhandlungen des Histori-
schen Vereins fiir Niederbayern 98 (1972), S. 5-20, hier S. 11. Diese Kapelle wurde 1849 wieder
abgebrochen.

24 Fink: Romanische Klosterkirchen (s. Anm. 22), S. 175. Abgebildet sind Baunaht und Warte-
steine bei Peter Schwarzmann: Die Hirsauer Reform und die Kirchenbauten Bischof Ottos I. fiir
die Kloster Windberg, Biburg und Priifening. In: 850 Jahre Pramonstratenserabtei Windberg.
Miinchen, Ziirich 1993, S. 40-62, hier Abb. 43-45.



82 —— Stephan Miiller

nicht mit einer spirituellen Dimension der Hoffnung aus? Geht mit ihm nicht auch
ein Stiick weit das in Erfiillung, was uns das >Himmlische Jerusalem« verspricht?

Fassen wir die Sache noch etwas weiter: Die 50 Kilometer entfernte Bi-
schofsstadt Regensburg miissen wir uns zur Zeit der Entstehung des himelriche
so vorstellen, wie weiland das Konzert der Krdne am Potsdamer Platz. Nach der
extremen Trockenheit von 1135 war bis 1146 die Steinerne Briicke entstanden,
ein architektonisches Wunderwerk, das die Stadt bis in die Neuzeit zu einem
Verkehrsknoten machte: Schon 1149 versammelte man sich dort zum zweiten
Kreuzzug, Napoleons Armeen marschierten tagelang iiber die Briicke, die Nazis
versuchten sie zu sprengen. Am 22. und 23. April 1945 wurden auf Befehl des
Gauleiters Ludwig Ruckdeschel zwei Pfeiler der Briicke gesprengt, um den Vor-
marsch der Amerikaner zu verzdgern. In Regensburg formierte sich eine Ver-
sammlung, die den Unmut dariiber zum Ausdruck brachte. Domprediger
Johann Maier versuchte zu schlichten. Der anwesende Gauleiter Ruckdeschel
forderte seine sofortige Erhdngung im Angesicht der Menge, aber immerhin
kam es zum Standgericht. Johann Maier wurde noch am gleichen Abend verur-
teilt und am nachsten Morgen gehenkt. Am Abend dieses Tages zogen die Ame-
rikaner {iber die Briicke. Der Regensburger Bischof Michael Buchberger hielt
sich bei der Verurteilung Maiers verdachtig still und zog sich dezent in einen
Keller zuriick, in dem er sich versteckte. Gauleiter Ludwig Ruckdeschel starb
1986 — wegen der etwas iibermotivierten Hinrichtung wurde er zu 8 Jahren Haft
verurteilt. Nach seiner sehr vorzeitigen Entlassung war er als Fiihrer fiir promi-
nente Gaste bei Volkswagen in Wolfsburg tdtig. 1959 erhielt Bischof Michael
Buchberger den Bayerischen Verdienstorden und starb 1961 in Straubing (we-
nige Kilometer von Windberg, wo unser himelriche entstand). 2005 wurde Jo-
hann Maier die Ehre eines Grabes in der Domkrypta zuteil — dort liegt er jetzt
neben den Regensbhurger Bischofen.

Aber nach diesem kurzen Exzess von Assoziationen, die die Baugeschichte
der Steinernen Briicke bis in die Moderne perspektivierte und andeuten sollte,
welche kulturhistorische Dimension der Blick auf ein Bauwerk freisetzen und auf
welche Wege und vielleicht auch Abwege das eigentliche Thema fiihren kann,
zuriick ins Mittelalter und zum himelriche. Der Bau der Steinernen Briicke war ein
komplexes Grof3projekt. Das Regensburger Donauufer musste vollig umgebaut
werden. Die rémische via praetoria wurde iiberbaut, sodass die porta praetoria
verschwand. Und mehr noch: 1156 und 1172 brannte der romanische Dom in Re-
gensburg ab und wurde jeweils wiederaufgebaut. 1166 brannte das Langhaus von
St. Emmeram und man begann mit einer Neugestaltung des Kirchenraums. Und:
In Regensburg steht mit Priifening der Vorbildbau fiir Windberg.



Evidenzen, Indizien und Beweise = 83

Architektur wird im Mittelalter in der Regel als Ganzes gedeutet: »Die Ka-
thedrale als Zeitenraum«.?” Tatsdchlich aber begegneten die Kathedralen den
Menschen als Baustellen, die sie meist bis in die Moderne blieben. Bauen ist
Gottesdienst und pragende Erfahrung des Alltags zugleich. Baut das himelriche
auch diese Alltagserfahrung in die Formen traditioneller Exegese ein? Diese
Frage ergibt sich fiir mich aus der Beschreibung einer Textpraxis, die Alltagser-
fahrung auf eine spezifische Weise integriert — nur gebunden an diese Beobach-
tung ergab sich fiir mich eine Evidenz. Das sagt zundchst nichts iiber das
Verhiltnis von Architektur und Literatur, aber bringt eine neue Perspektive fiir
die Beschreibung der Textpraxis des himelriche bei.

8 Schluss

Zum Schluss nun nochmal ein Blick {iber meine Evidenzen und zur Frage nach
den Mdéglichkeiten, sie miteinander in Bezug zu setzen. Hervorheben méchte
ich dabei eine Differenz, die ich versuchsweise einmal (mit Anleihe aus der
Sprache des Rechts), als die Differenz zwischen >Indizien< und >Beweisen« be-
schreiben will. Ein »Beweis« ist das positive Ergebnis einer Feststellung von Tat-
sachen. Das positive Ende eines Beweisverfahrens, wobei entscheidend ist,
dass die >Beweise« zuldssig sind und dass der Sachverhalt beweisbediirftig ist.
Ein »>Indiz< dagegen zeigt an, dass ein Sachverhalt mit einer hohen Wahrschein-
lichkeit zutrifft. Es handelt sich um Aussagen, die nur mittelbar auf einen Sach-
verhalt verweisen. >Indizien« sind Anzeichen fiir -Beweise¢, aber keine eigentlichen
»Beweise«. Das »Indiz« ist also mehr als nur eine reine Behauptung, aber weniger
als ein positiver >Beweis.

Lege ich diese Differenz auf meine Evidenzen um, dann scheint es mir, als
ob auch hier »Beweise« von >Indizien« zu unterscheiden sein kénnten. Die Evi-
denz etwa des Materials ergab sich nur aus dem >Beweis< der Schreiberidentitit,
der Austausch mit Oberaltaich aus dem Lesartenvergleich der Moralia-Hand-
schriften, die Untersuchung zu den Quellen operiert mit inhaltlichen Identita-
ten. Ahnlichkeiten wiirden hier keine belastbare Aussage ergeben und kein
Argument begriinden. Solche >Beweise« kénnen nur solche sein, wenn man sie
an etwas Normativem messen kann: An Vorstellungen von richtig und falsch,
von méglich und unmdglich. Diese Normen sind verhandelbar und variieren im
Zuge der Forschung (sie sind sozusagen die Grundlagen fiir die Beweisantrage),

25 So der Titel des zum Klassiker gewordenen Aufsatzes von Friedrich Ohly: Die Kathedrale
als Zeitenraum. Zum Dom von Siena. In: Frithmittelalterliche Studien 6 (1972), S. 94-158.



84 —— Stephan Miiller

aber man braucht sie, sonst werden philologische Argumente zur Plauderei. Man
muss also immer auch iiberpriifen, was die Basis philologischer Argumente war:
Die Paldographie hat sich weiterentwickelt, die historische Sprachforschung hat
ihre Aussagen modifiziert (und tut das weiterhin), etc.

Natiirlich werden diese >Beweise« nur als Teil von hermeneutischen Prozes-
sen aussagekraftig. Eine Schreiberidentitidt besagt so wenig wie identische Les-
arten und Quellennachweise. Erst im Zuge der Interpretation wird daraus ein
Bild der Text- und Schreibpraxis in Windberg, wird daraus eine Deutung des
himelriche.

Es gab aber auch sIndizien< etwa fiir die Evidenz des Alltags oder der Bau-
stelle. Die Nennung von architektonischen Details in einem Text besagt erst ein-
mal gar nichts. Erst die Untersuchung, wie der Text Alltag thematisiert und
welches Konzept von theologischer Text- und Lebenspraxis er damit verfolgt,
macht aus dem Hinweis auf die Nennung von architektonischen Details ein mo-
gliches Argument. Dabei konnte ich mich nicht auf eine gegebene Relevanz zu-
riickziehen (wie fiir die Metrik, die Uberlieferung, etc.), sondern musste im
Zuge der Interpretation eine Relevanz der architektonischen Details, eine Rele-
vanz des Bauens und der Baustelle auch mit Blick auf die Realhistorie erst
begriinden.

Uberblicke ich den Alltag unserer Forschung, wiirde ich sagen, dass die,
die sich als Philologen bezeichnen, stirker mit »Beweisen« operieren. Die phi-
lologischen >Beweise« kénnen an und fiir sich und getrennt voneinander erho-
ben werden. Paldographie, Textkritik, metrische Untersuchungen, das kann
man fiir sich genommen betreiben und die Ergebnisse dann in hermeneutische
Prozesse einbauen. Das heifdt nicht, dass die sBeweise« der Philologie nicht hin-
terfraghar und unverdnderbar sind oder, vom empirischen Wert her gesehen,
eine engere Verbindung zur Welt, oder sagen wir ruhig euphorisch Wahrheit auf-
weisen. Vielmehr sind es die Konventionen und die Formen der Akzeptanz der
Philologie, die sie zu fiir sich selbst stehenden >Beweisen< machen. Diese Kon-
ventionen und Fragen der Akzeptanz kénnen sich aber natiirlich andern, so wie
aus den ehernen Beweisen der Konjekturalkritik teilweise unlautere, aus ahisto-
rischen Idealvorstellungen (etwas von Stil und Metrik) hergeleitete Setzungen
wurden — um nur ein Beispiel zu nennen. >Indizien« dagegen konnen nicht fiir
sich stehen, sie werden nicht um ihrer selbst willen erhoben, sondern sie erge-
ben erst im Zuge hermeneutischer Prozesse Sinn. Mir scheint, als ob eine kultur-
wissenschaftliche Literaturwissenschaft starker mit solchen >Indizienc arbeitet.
Die Beobachtung der Nennung von architektonischen Details wird erst im Zuge
der Interpretation zum Argument. Es wiirde Sinn machen, Wortschatz der Ar-
chitektur zu sammeln, wenn man eine Wortschatz-Untersuchung machen will,
aber texthermeneutisch ware das blind, solange man nicht sagen kann, warum



Evidenzen, Indizien und Beweise =— 85

die architektonischen Details fiir das Verstandnis des Textes wichtig sind. Jede
Rechnung, jedes Abgabenverzeichnis konnte die gleichen Gegenstandsbereiche
wie das himelriche adressieren, ohne dass man sinnvoll nach einer Hermeneutik
der Baustelle fragen konnte.

Es geht bei meiner Differenzierung von sBeweisen< und »>Indizienc« iibrigens
nicht darum, das eine vor dem anderen zu wiirdigen, etwa >Beweise« vor >Indi-
zien«. Beides fiihrt am Ende zu einer Verurteilung und Indizienprozesse sind
viel faszinierender als Beweisverurteilungen (die dafiir aber weniger anfallig fiir
Fehlentscheidungen sind und die Richter besser schlafen lassen). Wenn ich die
»Indizien« starker auf der Seite einer kulturwissenschaftlichen Philologie sehe,
dann bedeutet das, dass diese ihre Gegenstdnde als solche erst plausibel und
zum Gegenstand einer wie auch immer gearteten Hermeneutik machen muss. Die
»Beweise« der Philologie konnen fiir sich stehen. Sie kénnen immer belastet wer-
den. Sie entspringen hergebrachten Formen der Text- und Spracharbeit und sind
in ihrer Relevanz eingefiihrt, was natiirlich nicht heif3t, dass diese Relevanz nicht
modifizierbar ist. Man denke nur an alte >Beweise« der Konjekturalkritik, die auf
einer Basis solche waren, die inzwischen griindlich demontiert ist. Ein kulturwis-
senschaftlicher Indizienbeweis ist indes voraussetzungsreicher. Man muss be-
griinden, warum etwas fiir das Verstandnis eines Textes relevant ist, welche
Rolle Motive des Alltags im himelriche fiir das Verstdndnis des Textes spielen.

Ahnliches hat Hartmut Béhme fiir die Kulturwissenschaft ganz allgemein be-
schrieben — und zwar am Beispiel der »Baustelle«.?® Ein Student hatte in einem
Seminar »Stadt-Rdume« ein Referat zum Thema »Die Baustelle« geplant und be-
merkt, dass es die >Baustelle« als Gegenstand der Kulturwissenschaft noch nicht
gibt. Jeder weif3, was eine Baustelle ist, in vielen Disziplinen wird mit Baustellen
operiert und werden Baustellen thematisiert, aber um die Baustelle zum Gegen-
stand der Kulturwissenschaft zu machen, muss der bekannte Gegenstand neu
perspektiviert werden. Bohme nennt »rhapsodisch« eine Reihe von Punkten, die
dabei eine Rolle spielen konnten. Baustellen sind ephemere Institutionen, die
sich von einer alltdglichen Kultur abheben. Sie bilden spezifische (oft multikultu-
relle) Vergemeinschaftungen aus und eigene Symbolsysteme (wie Feste). Bau-
stellen werden von aufien als Besonderheit wahrgenommen und das mit einem
durchaus dsthetischen Potential (Stichwort Schaustelle). Baustellen haben eine
eigene sich wandelnde Faszinationsgeschichte und potentiell drastische so-
ziale und kulturelle Auswirkungen, wenn in ihnen etwa technische Innovatio-

26 Hartmut Bohme: Zur Gegenstandsfrage der Germanistik und Kulturwissenschaft. In: Jahr-
buch der deutschen Schillergesellschaft XLII (1998), S. 476-485. Ich fasse die Argumentation
Bohmes im folgenden Abschnitt zusammen.



86 —— Stephan Miiller

nen auf die sozialen Hintergrundstrukturen, die die Baustelle herausbilden,
einwirken.

In diesem Verstdandnis ist die Kulturwissenschaft eine Wissenschaft der
Welterklarung, die natiirlich ihren Reiz und ihre Berechtigung hat. Als germa-
nistischer Medidvist wiirde ich mich gerne daran beteiligen, aber muss eben
einschrinken, dass (1) schon die genannten Aspekte der Baustelle historisch
extrem variabel sind und dass (2) ich natiirlich nur iiber Texte sprechen kann,
die historischen Objekte entziehen sich dagegen meinem Zugriff. Bohme sieht
das anders und betont, dass sich die Kulturwissenschaft nicht auf textuelle Ob-
jekte beschranken darf. Das ist fiir sein Verstdndnis von Kulturwissenschaft
richtig und ebenso ist richtig, dass sich auch die Literaturwissenschaft nicht
auf die Beschreibung von Texten beschranken muss (sie kann aber, wenn sie
will). Der Unterschied ist der Ausgangspunkt. Ich meine stets vom Text ausge-
hen zu miissen. Die darin behandelten Objektbereiche sind natiirlich auch Ge-
genstand anderer Disziplinen, mit denen man zusammenarbeiten kann. Fiir
den Objektbereich >Baustelle« gibt es Bauhistoriker, Archdologen, Kunsthistori-
ker, Philosophen, Theologen, die sich aber sinnvoll nur unterhalten kénnen,
wenn sie eine gemeinsame Fragstellung verbindet. Kulturgeschichtlich weiter
gefasst kann die Evidenz der Baustelle nur im Gesprach mit anderen Disziplinen
Sinn abwerfen: Die Architekturgeschichte muss die Realien bewerten, die
Kunstgeschichte kann sagen, ob und wie die Baustelle als ikonographisches
Motiv verwendet wird, die Religions- oder Philosophiegeschichte kann fragen,
ob die Baustelle als Denk- oder Argumentationsmuster wirksam wird, usw. Und
dann muss man sich fragen, was man daraus macht: Arbeitet man an einer Dis-
kursgeschichte des Phanomens? Dann hilft Foucault. Geht es darum, wie unbe-
lebte Dinge mit geistigen und sozialen Prozessen vernetzt sind, dann wird man
bei Bruno Latour eine methodische Klammer suchen. Ohne solche Klammern
jedoch fiihrt die Evidenz ins Nichts.

Eine kulturgeschichtliche Untersuchung kann durchaus mit Ahnlichkeiten
operieren, mit >Indizien« also, wie die Beobachtungen zur Baustelle: Man muss
nur deutlich machen, welchen Status diese >Indizien< haben und in welchen
Kontexten sie zu sBeweisen< werden: Ist die Baustelle ein Motiv? Steht sie fiir
einen Diskurs? Bringt sie Objekte in einem Netzwerk hervor? All das kann man
legitimer Weise fragen. Aber man muss eben damit auch die Reichweite der
Antworten bedenken. Die Philologie ist da (auch wenn ihr Ruf ein anderer ist)
offener, denn natiirlich kann ein Kulturwissenschaftler mit philologischen >Be-
weisen« operieren — aber die Frage, wie und wann ein Philologe mit kulturwis-
senschaftlichen >Indizien< argumentieren kann, ist restriktiver zu beantworten.

Vor allem aber ist immer mit zu bedenken, wie man die Ebene der histori-
schen Objekte und die Ebene der Texte und Bilder aufeinander bezieht. Das ist



Evidenzen, Indizien und Beweise = 87

natiirlich das Grundproblem der Literaturwissenschaft schlechthin — die gute alte
Vermittlungsproblematik. Man kann sie nicht 16sen, aber man kann versuchen,
auf das Problem zu reagieren, etwa indem man Klarstellt, dass historische Objekte
mit Vorstellungen von denselben verbunden sind und Texte Vorstellungen
historischer Objekte generieren. Dann arbeitet man an einer Geschichte des
Imaginaren, in der Texte und Objekte friedlich nebeneinander existieren kon-
nen — solange man nicht in die Vorstellung abgleitet, das eine sei mit dem an-
deren identisch, so sehr die Literatur uns auch dazu einlddt. Das sind
natiirlich Trivialitdten auf Einfiihrungsniveau, die man voraussetzen sollte
(ohne laufend Roland Barthes und Co. in die Fufnoten setzen zu miissen —
weshalb ich hier darauf verzichte), aber mir scheint, dass im Kontext einer
kulturwissenschaftlichen Herangehensweise an die Texte oft vergessen wird,
dass es sich um Texte handelt. Wenn man Assoziationen, Implizites, Eindrii-
cke radikal zu Argumenten macht, ist es schon geschehen. Aber das gilt auch
fiir die Erhebung philologischer sBeweise«, wenn man sich nicht klarmacht,
dass sie nicht fiir sich selbst sprechen, sondern nur im Kontext einer wie auch
immer gearteten Methodik Sinn abwerfen.

Damit abschlief}end doch noch zum Thema: Was kommt nach der Kulturge-
schichte? Es kommt natiirlich die Kulturgeschichte! Wenn ich es richtig sehe, war
das schon immer so, so wie nach der Sozialgeschichte (um die Frage in der Termi-
nologie von Martin Huber und Gerhard Lauer zu stellen) eine neue Form der Sozi-
algeschichte kam® und wiederkommen wird — unterbrochen von Ruhepausen
aller moglicher Formen der Textimmanenz. Oder: So wie psychologische Ansatze,
die mal erlaubt, mal verboten sind, mal mit Freud dann mit Lacan — und natiirlich
hatten die Menschen des Mittelalters eine Psyche und natiirlich kann man versu-
chen, diese Ebene fruchtbar zu machen, aber die Versuche sind eben jeweils vor-
aussetzungsreich und erfordern eine (oft vielleicht dann doch nicht mégliche)
Historisierung und eine methodische Positionierung, wie man sich das Verhaltnis
zwischen Text und Welt (und Theorie) vorstellt. Die Fragen der Kulturgeschichte
sind wie Schlaghosen — sie kommen immer wieder (und selig der, der immer eine
Schlaghose im Schrank hat — nicht um sie zu tragen, sondern um sich daran zu
erinnern, dass man sie einst trug). Es kommen immer neue kulturgeschichtliche
Fragestellungen und Instrumente, die fiir sich genommen immer ihre Berechti-
gung haben, deren Ergebnisse nur nicht unhinterfragt in allen Kontexten als Ar-

27 Als Beispiel dafiir sehe ich die Arbeiten von Jan-Dirk Miiller, die an den méglichen Verbin-
dungen von Kulturmustern und Textmustern laborieren, also auf einer neuen methodischen
Ebene an der Vermittlungsproblematik als altem Kernproblem der Sozialgeschichte weiterar-
beiten und monographisch in seine »hoéfischen Kompromisse« gemiindet sind. Jan-Dirk Miil-
ler: Hofische Kompromisse. Acht Kapitel zur hofischen Epik. Tiibingen 2007.



88 —— Stephan Miiller

gumente genommen werden diirfen. Es kommt darauf an, Kulturgeschichte nicht
um ihrer selbst willen zu betreiben; zumindest Philologen sollten das nicht tun,
Kulturwissenschaftlerinnen und Kulturwissenschaftler miissen das tun. Die phi-
lologische Objektebene muss der Text bleiben, solange das so ist, kann man mit
ihm machen, was man will. Solange man vom Text ausgeht und offenlegt, was
man mit ihm tut, ist alles erlaubt. Nicht mehr, aber auch nicht weniger versuchte
ich anhand meines Beispiels vorzufiihren. Die Kulturwissenschaft hat dabei viele
neue Perspektiven eingebracht und wird weitere einbringen, aber Textwissen-
schaftler diirfen dabei nicht die Kultur selbst auf der Objektebene behandeln,
auch wenn die Literatur alles daransetzt, uns dazu zu verleiten.



