
 Arnold Esch
Inschrift-Spolien
Zum Umgang mit antiken Schriftdenkmälern 
im mittelalterlichen Italien

Die Wiederverwendung antiker Stücke als Spolien am mittelalterlichen Bau zeigt die 
Wertschätzung und den Aneignungswillen späterer Jahrhunderte.1 Bei ansehnlichen 
Kapitellen, Rankenfriesen, akkurat geschnittenen Quadern bedarf die Wiederverwen-
dung keiner weiteren Erklärung. Warum aber antike Inschriften? Galt die Wertschät-
zung da dem Inhalt? Oder war es die dekorative Wirkung gut geschnittener und präzis 
angeordneter Buchstaben, oft auch in schöner Rahmung? Oder einfach das sichtliche 
Alter, die Legitimierung durch frühere, unbestrittene Autorität? Oder genügten schon 
die geraden Kanten und die glatte Oberfläche einer Inschrift für ein rein materielles 
Recycling am Bau?

Vor allem in dieser Gestalt, als Spolien, traten antike Inschriften den Menschen 
im Mittelalter vor Augen. Denn auch hier gilt, wie für alles ‚Nachleben‘: Was eine 
spätere Zeit nicht wiederverwendet, hat keine Chance zu überleben – antike Inschrif-
ten müssen in mittelalterliche Mauer (oder unter die Erde), andernfalls gibt es sie 
nicht mehr. Sichtbar also waren viele solcher Inschriften. Aber wurden sie auch wahr-
genommen? 

Zu raschem Einstieg in unsere Fragestellung sei an den Anfang ein spektakulä-
rer Fall gestellt, an dem sich vieles zeigen lässt: Pisa. Und gleich darauf – um die 
ganze Weite des Spektrums in der Verwendung von Inschrift-Spolien vorzuführen – 
das ganz und gar unspektakuläre Beispiel einer entlegenen Landkirche. Darauf folgt 
eine systematische Behandlung typischer Inschriftspolien, in der neben dem gelehr-
ten Interesse auch die ungelehrte Wahrnehmung antiker Inschriften im Mittelalter 
erkundet werden soll. 

Pisa, im Hochmittelalter als bedeutende Seemacht aggressiver Gegner der musli-
mischen Flotten im westlichen Mittelmeerraum, entwickelte seit der 2. Hälfte des 11. 
Jahrhunderts eine historische Selbstdarstellung, eine „Erinnerungskultur“ von unge-
wöhnlicher Intensität, die darum das lebhafte Interesse der Forschung gefunden hat. 
Wenn man die damalige Pisaner Geschichtsschreibung und Geschichtsdichtung, die 
damals in ungewöhnlicher Zahl neu geschaffenen Inschriften, die aufgestellten Beu-
testücke, die damals vermauerten Inschriftspolien – wenn man das alles zusammen-
führt, wie das zuletzt Marc von der Höh sorgfältig getan und analysiert hat, so ergibt 
sich, für die Selbstdarstellung Pisas, eine auffallende Bezugnahme auf das antike 
Rom: Pisa ist, in seinem Kampf gegen die Sarazenen, Rom ebenbürtig; Pisa siegt wie 
Rom gegen die Karthager, seine Konsuln sind wie die Konsuln der alten Römer, und 

1 Esch 2005; ders. 2010; Brilliant/Kinney 2011. 

Open Access. © 2019   Arnold Esch, publiziert von De Gruyter.   Dieses Werk ist lizenziert unter der 
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783110642261-008



202   Arnold Esch

ähnlich programmatische Selbstdarstellungen: Romanitas pisana (Scalia), das antike 
Rom als Maßstab und Anspruch, als dauernder Bezugspunkt. Nicht „die Antike“ ist 
Bezugspunkt (so denkt man gern), sondern das antike Rom.2

Dementsprechend wählerisch war Pisa, das selbst eher arm an antiken Resten 
war, anscheinend bei der Beschaffung von Spolien für den Bau seiner Kathedrale: 
Die Stücke sollten nicht irgendwoher, sie sollten aus Rom sein! Tatsächlich stammen 
einige der charakteristischen Figuralkapitelle des Doms nachweislich aus den Cara-
calla-Thermen in Rom, stammt der Delphinfries an der ehemaligen Chorschranke 
nachweislich von der sogenannten Basilica Neptuni an der Rückseite des Pantheons.3 

Aber bleiben wir bei den Inschriften. Sechzehn antike Inschriftfragmente sind 
sichtbar (also mit der Schriftseite nach außen) an den Außenwänden des Doms ver-
mauert, die meisten konzentriert an der Südost-Ecke bei der Apsis (die Errichtung 
des Chors wird auf 1100–1120 datiert), also dort, wo man sich von der Stadt her dem 
Dom näherte. An den beiden Gebäudekanten des Ostabschlusses beidseits der Apsis 
finden sich, gewiss absichtsvoll versetzt, nicht weniger als sechs herausgeschnittene 
Kaisertitulaturen oder Kaisernamen (Nerva, Traianus, Hadrianus/Antoninus Pius)4 
(Abb. 1).

Vermauert findet sich auch eine Inschrift, die dem Genio coloniae Ostiensis 
geweiht ist. Dieser Block kommt also sicher aus Ostia, und gewiss nicht als Einzel-
stück, sondern als Bestandteil einer Schiffsfracht. Spolien kommen wegen ihres 
Gewichts fast immer zu Schiff. Und genau das wissen wir aus einem Liefervertrag 
von 1158 zwischen dem Pisaner Erzbischof und römischen Lieferanten de lapidibus 
vendendis reducendis seu hedificandis: Die römischen (!) Kaufleute sollen „Steine 
zum Verkaufen, Zurichten und Verbauen“ liefern, zweifellos nicht aus einem Stein-
bruch (da hätte Carrara näher gelegen), sondern fertige Stücke aus antiken Ruinen.5 
Massenhaften Spolien-Export aus dem darin unerschöpflichen Rom kennen wir im 
übrigen auch sonst. Das lässt sich leicht vorstellen: Erst nimmt man in Rom einige 
schöne Kapitelle an Bord, um dann an der Tibermündung in Ostia noch eine Kollek-
tion von (wie jener Vertrag sagte:) Stücken „geeignet zum Bearbeiten und Verbauen“ 
dazuzupacken. Und Inschriftblöcke sind dazu allemal geeignet – und können uns 
dann womöglich ein Indiz geben, wo sie aufgelesen wurden wie in diesem Fall (und 

2 Scalia 1972; ders. 2010; von der Höh 2006 mit reicher Bibliographie. 
3 Settis 1986, 389f., 395–398 (Plan S. 396: die Lokalisierung der Spolien am Bau); Tedeschi Grisanti 
1980; dies. 1990; Peroni 1996.
4 Von der Höh 2006, 498, 386–399 mit Abb. 43–54. Die Bedeutung dieser Inschriften in Pisa ist in 
der Forschung unterschiedlich interpretiert worden: als demonstrative Nähe zu Kaiser und Reich, 
als Zeugnis der eigenen antiken Vergangenheit, als Zeugnis für den Triumph der Kirche und eben als 
Romanitas pisana: die Urteile zusammengestellt bei von der Höh 2006, 391ff.
5 Inschriften aus Ostia: an der Kathedrale CIL XI 1415a bzw. XIV 9 genio coloniae Ostiensium; CIL XIV 
292 Sarkophag erst in der Kathedrale, dann im Camposanto: patrono fabrorum navalium Ost.; CIL 
XIV 105 im Baptisterium von Florenz: collegium fabrorum tignuariorum Ost. Liefervertrag von 1158: 
Caturegli 1938, 320 Nr. 460. 



� Inschrift-Spolien   203

auch bei einer Ostia-Inschrift im Baptisterium von Florenz). Kurz: Nicht nur die Kapi-
telle und der Delphinfries, sondern auch Inschriften am Pisaner Dom kamen aus 
Rom. Die gewöhnlichen Menschen mussten das nicht erkennen und nicht wissen, 
aber die Auftraggeber, die Ratsmitglieder, der Domklerus, die wussten das.

Und nun, als Gegenstück, das bescheidene Beispiel einer entlegenen Landkir-
che, wie man ihnen begegnet, wenn man italienische Landschaft auch außerhalb 
der großen Straßen durchstreift. Hier das romanische Kirchlein S. Martino bei Poggio 
Moiano in der Sabina, die Fassade übersät mit antiken Spolien (Abb. 2): Ranken-
friese, ein großes Stück von einer Kassettendecke, und eben auch Inschriftblöcke an 
der rechten Gebäudekante, denn Quadern und Inschriftblöcke eigneten sich für die 
Gebäudekanten am besten, Reliefs weniger. Hier ein Lucius Atrius Luci libertus Philo-
nicus, mit zwei Rosetten und einem Bukranion, gewiss von einem römischen Grabmo-
nument in der Nähe.6 

Man wüsste gern, was der Pfarrer wohl geantwortet hat, wenn er von seinen 
Pfarrkindern nach der Bedeutung dieser Schriftzeichen gefragt wurde. Und natürlich 
wurde er gefragt – so wie sicherlich auch, wenn über dem Kirchenportal als Türsturz 
ein römischer Eberjagd-Sarkophag vermauert war oder gar die mittelalterliche Imi-
tation eines Eberjagd-Sarkophags wie in Campiglia Marittima (Abb. 3) (schwerfallen 
würde, wenigstens uns, auch die interpretatio christiana eines – mittelalterlich imi-

6 CIL IX 4912.

Abb. 1: Pisa, Kathedrale. Inschriftspolie (CIL XI 1424a, Antoninus Pius), an der nordöstlichen Ecke 
des Chores (Foto: Marc von der Höh).



204   Arnold Esch

Abb. 2: Poggio Moiano, S. Martino. Architektur- und Inschriftspolien (CIL IX 4912) an der Fassade 
einer romanischen Landkirche (Foto: Verfasser).

Abb. 3: Campiglia Marittima, Pieve S. Giovanni. Imitation eines Eberjagd-Sarkophags als Türsturz, 
12. Jh. (Foto: Verfasser).



� Inschrift-Spolien   205

tierten! – antiken Meerwesen-Sarkophags als Türsturz an der Kathedrale von Calvi 
Vecchia). Da hat der Priester vielleicht gesagt: Das ist unser Heiliger, wie er den Teufel 
(in Gestalt eines monströsen Wildschweins) aus unserem Ort verjagt. Man muss das 
Spolienwesen, und die Inschriftspolien, auch auf dieser niedrigen Ebene (und nicht 
nur an berühmten Kathedralen, wie das meist geschieht) zu fassen kriegen und nach 
der damaligen Wahrnehmung antiker Stücke auch auf dieser Ebene fragen. Sonst 
bleiben wir in gelehrtem Denken befangen, das überall nur universalhistorische 
Bezüge sieht, an die die Erbauer dieser Landkirche gewiss nicht gedacht haben, als 
sie damals ein nahes römisches Grabmonument demontierten, um rasch an schönes 
Baumaterial zu kommen. Dem Alltag der Antiken-Wahrnehmung kommt man nur so 
auf die Spur.

Darum nun, nach diesen beiden extremen Beispielen, eine systematischere 
Behandlung dieses Themas in den Niederungen der gewöhnlichen Spolienverwen-
dung.7

Zunächst eine Bemerkung über den verfügbaren Bestand. Von den Abertau-
senden antiker Inschriften gerieten viele bald unter die Erde und kamen erst im 19. 
Jahrhundert durch Ausgrabungen wieder zutage, weil in den Städten der historische 
Boden durch die zusammengebrochenen antiken Bauten stark anwuchs. All das, was 
unterhalb des mittelalterlichen Horizonts zu liegen kam, war fortan verborgen. Wir 
dürfen bei unserer Frage nach dem mittelalterlichen Umgang mit antiken Schrift-
denkmälern darum nicht von den Inschriften in den Museen ausgehen (das gilt erst 
recht für die Statuen: Von den Tausenden antiker Statuen in den Museen haben im 
Mittelalter nur ganz wenige über der Erde überlebt). Sondern wir müssen von solchen 
ausgehen, die noch wahrnehmbar waren – bei Spolien ist das sicher –, müssen also 
einen historischen Filter einschieben. 

Spolien, und das gilt auch für Inschriftspolien, wurden am Kirchenbau gern an 
ausgezeichneter Stelle vermauert: an der Fassade, an der Apsis, am Campanile, und 
schon das sagt viel über ihre Wertschätzung. (Erst die nachtridentinische Kirche wird 
an „heidnischen“ Spolien Anstoß nehmen).8 

Zunächst also – und nun an schlichten Landkirchen, nicht Kathedralen – die 
gezielte Verwendung von Inschriftspolien an ausgezeichneter Stelle. Etwa antike 
Inschriftblöcke als Rahmung von Giebelfenstern in den Fassaden kleiner romani-
scher Kirchen des 11.–13. Jahrhunderts. So an S. Pudenziana di Visciano in der Sabina 
(frühes 11. Jahrhundert) beim rückwärtigen Giebelfenster, so an S. Faustino bei Massa 
Martana (12. Jahrhundert). 9

7 Zur schlichten Spolienverwendung entlang der Straßen Esch 2012/13.
8 Jedin, 1963, bes. 331ff.
9 Zu den Landkirchen finden sich gute knappe Baugeschichten jeweils im Corpus della scultura al-
tomedievale, z.B. VII: La Diocesi di Roma, Bd. 1: La IV regione ecclesiastica (Pani Ermini 1974) zu 
Latium, XII: Le Diocesi di Amelia, Narni e Otricoli (Bertelli 1985) und XIII: La diocesi di Todi (D’Ettore 
1993) zum südlichen Umbrien.



206   Arnold Esch

Bei S. Maria delle Murelle bei Montasola in der Sabina sagt schon der Beiname 
delle Murelle (oder bei einer anderen Kirche dort der Beiname S. Pietro ad Muricento, 
„zu den hundert Mauern“), dass die Kirche von römischen Mauerresten umgeben war 
(und ist), und aus diesen Ruinen kamen gewiss die Inschriften. Wie diese hier in der 
Front als Rahmung des Giebelfensters: Man zerschnitt die Weihung eines kaiserli-
chen Freigelassenen Chryseros an Jupiter für das Heil des Kaisers senkrecht – und ver-
setzte sie dann (versehentlich oder nicht) falsch: die rechte Hälfte auf die linke Seite 
(Abb. 4), wie man leicht am I O M = Iovi optimo maximo erkennt, das nun zu M I O wird 
(und so auch die anderen Zeilen: die oberste wird AR CAE statt CAE[S]AR[IS]) (CIL 
IX 4773). Dies ist ein klarer Beleg dafür, dass man die Inschrift nicht lesen, sie aber 
dennoch haben und vorweisen wollte, kurz: dass die antike Inschrift nicht inhaltlich, 
sondern als solche, als Träger ansehnlicher Schriftzeichen etwas bedeutete.

Oder die Verwendung von Inschriftspolien am Campanile, dort auch sehr hoch, 
unlesbar hoch, was schon einmal zeigt, dass sie nicht unbedingt gelesen und ver-
standen werden wollten, sondern etwas bedeuteten. Wer sie dann Wort für Wort lesen 
wollte wie die italienischen Lokalhistoriker oder Theodor Mommsen und seine Mitar-
beiter am Corpus Inscriptionum Latinarum, war auf hohe Leitern angewiesen, die sie 
sich beim Abt oder beim nächsten Bauern ausliehen.

Da Inschriften eine glatte Oberfläche haben, waren sie auch im Fußboden gut 
wiederzuverwenden: Man sehe nur einmal im Corpus Inscriptionum Latinarum, wie 
viele antike Inschriften aus den Fußböden italienischer Kirchen stammen, gefun-
den „in pavimento“ mit der Schrift nach oben, zwölf sind es allein im Fußboden der 
Kathedrale von Ferentino.10 Auch in Cosmatenfußböden und anderen Cosmatenar-
beiten findet man manchmal Buchstaben auf den weißen Streifen, d. h. die Cosmaten 
nahmen eine antike Inschrift, schlugen ihre kreisenden Muster hinein und betteten 
dahinein (die Inschrift in Albano auch noch verkehrt herum!) ihre tesserae aus Bunt-
marmor (Abb. 5). Warum glätteten sie die antiken Buchstaben nicht weg?

Im Fußboden also, an Fassaden und Gebäudekanten, und Inschriften natürlich 
im aufgehenden Mauerwerk, manchmal auch auf dem Kopf (und doch mit der Schrift-
seite nach außen!); mal in gezielter Verteilung, wie in Pisa, mal in regelloser Massie-
rung. 

Als Beispiel für regellose, massenhafte Verwendung von Inschriften hier eine 
Spolienwand, von denen es in Italien viele gibt: die Kathedrale von Corfinio (frühes 
12. Jahrhundert) mit dem angeschlossenen Oratorio di S. Alessandro (um 1100) und 
der Torre episcopale, dem Wohnturm der Bischöfe rechts. Corfinium, nordwestlich 
von Sulmona, war der Endpunkt der von Rom in die Abruzzen führenden Via Valeria. 
Wenn sich eine römische Straße einer Stadt näherte, wurde sie immer zur Gräbers-
traße. Und so auch hier. Und wenn dort ein Märtyrer begraben worden war, wuchs 

10 CIL X zwölf Fälle 5823–5902.



� Inschrift-Spolien   207

Abb. 4: Montasola, S. Maria delle Murelle. Inschrift (CIL IX 4773) zerteilt und seiten
verkehrt versetzt als Rahmen des Giebelfensters (Foto: Verfasser).

Abb. 5: Albano, S. Pietro. Am romanischen Campanile monumentale Inschrift mit 
eingelegter Cosmatenarbeit (Foto: Verfasser).



208   Arnold Esch

über seinem Grab, zwischen den antiken Grabmälern an der Straße, bald eine Kirche, 
womöglich eine Kathedrale wie hier über dem Grab des Hl. Pelinus. 

Baumaterial zu finden war dann nicht schwer: Man musste nur die Gräberstraße 
abräumen, hier die dicht vorbeiführende Via Valeria, Grabmonument neben Grab-
monument, einige noch jetzt hoch aufrechtstehend. Und da es kein Grabmonument 
ohne Inschrift gibt, hatte man unter dem verfügbaren Baumaterial auch beliebig viele 
Inschriften. Das Ergebnis zeigt Abb. 6 (die Spolien sind mit Pfeilen gekennzeichnet): 
Neben Rankenplatten und anderen Architekturstücken findet man nicht weniger als 
sieben Inschriften oder Inschriftfragmente vermauert.11 Irgendein Muster ist in der 
Anordnung nicht erkennbar. Und doch ist es mehr als bloßes materielles Recycling: 
Man hätte die Quadern ja auch mit der bearbeiteten Seite nach innen versetzen 
können.

Man wüsste darum gern, nach welchen Kriterien die Auswahl getroffen wurde; ob 
nach Inhalt, oder nach Ansehnlichkeit, oder einfach weil sie gerade zur Hand waren, 
zumal es überwiegend nicht vollständige Inschriften, sondern Fragmente waren, die 
vermauert wurden. Das führt, nachdem wir bisher nur Indizien aus den Schriftdenk-
mälern selbst gesammelt haben, unmittelbar auf die für unser Thema zentrale Frage, 
ob antike Inschriften im Mittelalter überhaupt gelesen und verstanden wurden.

Die Epigraphik hat festgestellt, dass die Fähigkeit, antike Inschriften zu lesen und 
zu verstehen, in karolingischer Zeit und bis ins 10. Jahrhundert noch einigermaßen 
vorhanden war,12 im 11./12. Jahrhundert bereits abnahm, und im Spätmittelalter 
kaum noch anzutreffen ist. Das gilt sowohl nördlich wie südlich der Alpen. Nördlich 
der Alpen:13 So wenn der Pilgerführer nach Santiago de Compostela im 12. Jahrhun-
dert bei den Alyscamps in Arles vermerkt: Die zahlreichen Marmorgräber dort seien 
literis latinis insculta et dictatu inintelligibili, „mit eingemeißelten Buchstaben, aber 
unverständlich“. Was nicht heißt, dass einzelne gelehrte Personen nicht in der Lage 
gewesen wären, den Inhalt solcher Inschriften zu erfassen. So war es dem gelehrten 
Abt Rupert von Deutz möglich, die verbreitete Meinung, das Kastell Deutz gegenüber 
Köln sei von Julius Caesar gegründet worden, durch Hinweis auf die in Bruchstücken 
gefundene Bauinschrift (titulus...inventus in tabula lapidea inter fragmenta murorum 
et ipsa in partes divisa) auf Konstantin zu korrigieren: „eine Meinung weitverbreitet, 
weil Caesars Taten die bekannteren sind, aber (so argumentiert Rupert von Deutz, 
als schriebe er im 20. und nicht im 12. Jahrhundert) durch keinerlei Schriftzeugnisse 

11 Zu den Inschriften von Corfinium und der Region Buonocore 2004.
12 Der Codex Einsidlensis (um 800), der neben Pilger-Itineraren durch Rom auch antike Inschriften 
(75 aus Rom, von denen zwölf noch erhalten sind, und fünf aus Pavia) in recht korrekter und verstän-
diger Abschrift enthält, sei hier nicht herangezogen, weil die Forschung sich nicht darüber einig ist, 
ob es sich dabei um Abschriften vor Ort, oder um die Kopie einer spätantiken Sammlung handelt. 
Itinerare und Inschriften zuletzt ediert von Walser 1987.
13 Clemens 2003, 400–417; Greenhalgh 1989, 177f.



� Inschrift-Spolien   209

gestützt“, nullis fulta scriptorum monumentis.14 Doch wurde das die Ausnahme. Lukas 
Clemens, der die verfügbaren Quellen für nördlich der Alpen zusammengestellt hat, 
konstatiert für das Spätmittelalter dann ein „drastisch zunehmendes Unverständnis“ 
bedingt auch durch ein allgemein abnehmendes Antiken-Interesse: Soweit antike 
Inschriften überhaupt noch mitgeteilt werden, können sie haarsträubende Fehl-Le-
sungen enthalten.15

Südlich der Alpen war das Inschriftenmaterial reicher, waren die Voraussetzun-
gen für den Umgang mit antiken Inschriften andere – und doch hat man auch für das 
Italien des Spätmittelalters eine stark abnehmende Fähigkeit im Verständnis solcher 
Texte festgestellt. Dabei wuchs die eigene epigraphische Praxis ja gerade im Zeitalter 
der Kommunen an. Aber es geht hier nicht um damals neu geschaffene Inschriften, es 
geht hier ausschließlich um den Umgang mit antiken Inschriften. 

Dass die Fähigkeit, antike Inschriften zu verstehen, nach dem Hochmittelalter 
sichtlich nachlässt, ist lange Zeit damit erklärt worden, dass man seit dem Aufkom-
men der gotischen Schrift nicht mehr in der Lage gewesen sei, die römische Monu-

14 De incendio Tuitiensi, MGH SS 12, 633; CIL XIII 8502; dazu: Clemens 2003, 345f.
15 Clemens 2003, 414ff.

Abb. 6: Corfinio, Basilica Valvense mit Oratorio S. Alessandro und Torre episcopale: Die Pfeile 
bezeichnen sieben Inschriften, drei Rankenplatten und eine Rosette (Foto: Verfasser).



210   Arnold Esch

mentalschrift zu lesen – eine Erklärung, die (auch wenn von bedeutenden Gelehrten 
wie Giovanni Battista De Rossi und Roberto Weiss vertreten) schwerlich überzeugen 
kann, zumal sich zeigen lässt, dass italienische Steinmetzen damals sehr wohl in 
der Lage waren, die eine wie die andere Schrift auszuführen.16 In dem – zu dieser 
Frage viel herangezogenen – Traktat De arte dictaminis oder Formula litterarum scho-
lasticarum, der dem Professor der Rhetorik in Bologna Boncompagno de Signa (ca. 
1170–1240) zugeschrieben wird, heißt es aber: olim fiebant sculpturae mirabiles in 
marmoribus electissimis cum litteris punctatis, quas hodie plenarie legere vel intelligere 
non valemus, also „damals gab es auf erlesenem Marmor prächtige Inschriften mit 
punktierten Buchstaben, die wir heutzutage nicht mehr ganz lesen oder verstehen 
können“. In ihrem grundlegenden Aufsatz ‚Sul non saper leggere le epigrafi classiche 
nei secoli XII e XIII‘ hat Ida Calabi Limentani darauf aufmerksam gemacht, dass man 
darin nicht ein Bekenntnis allgemeiner Lese- und Verständnis-Unfähigkeit sehen 
dürfe, sondern nur das Geständnis, dass man wegen der Abkürzungen (litterae punc-
tatae, „Buchstaben mit einem Punkt dahinter“) die Inschrift nicht vollständig (plena-
rie) verstehe.17 Ebenso wenn der englische Rom-Reisende Magister Gregorius im 13. 
Jahrhundert von einer Inschrift beim Lateran sagt: In hac tabula plura legi, sed pauca 
intellexi. Sunt enim afforismi ubi fere omnia verba subaudiuntur: „Auf dieser Inschrift-
tafel habe ich viel gelesen und wenig verstanden. Es sind nämlich Aussagen, wo fast 
alle Worte subaudiuntur, nicht ausgesprochen“ sind, „ausgelassen und in Gedanken 
zu ergänzen“, subaudiri, eben: in unverständlichen Abkürzungen ausgedrückt sind.18

Also nicht die Schrift, sondern die Abkürzungen sind das eigentliche Hindernis 
– und wenn man antike Inschriften imitierte imitierte wie bei der Restaurierungsin-
schrift des Senators Benedictus Carushomo am Ponte Cestio (um 1190), dann machte 
man das ohne Abkürzungen (bzw. mit den vertrauten Abkürzungen der eigenen Zeit).19 
Man versteht diese Schwierigkeit auch heute noch leicht, wenn man ohne Kenntnis des 
Formulars vor einer römischen Inschrift steht. Dass die Buchstabenfolge VSLM votum 
solvit libens merito heißt, oder LDDD locus datus decreto decurionum, oder LL Luci 
libertus: Das muss man einfach wissen, sonst kann man die Inschrift nicht verstehen. 
Erst die Humanisten des 15. Jahrhunderts, die ja auch die ersten Inschriftensamm-
lungen anlegten, haben dieses Problem überwunden, mit den – im 15. Jahrhundert 
wiederentdeckten – notae iuris, den juristischen (nicht eigentlich epigraphischen) 
Abkürzungen des Valerius Probus, die dann durch die Humanisten Guarino, Marca-

16 Zu den Inschriften des karolingischen und frühkommunalen Italien zuletzt Bottazzi 2012 mit rei-
cher Bibliographie.
17 Calabi Limentani 1970 mit reicher Bibliographie zum Thema; ebd., 12 ff. zu Boncompagno da Signa 
und Magister Gregorius mit weiteren Belegen.
18 Magister Gregorius 1970, 31 cap. 33.
19 Siehe zu dieser Inschrift auch die Beiträge von M. von der Höh (S. 20 f.) und K. Bolle (S. 234 f.) in 
diesem Band.



� Inschrift-Spolien   211

nova, Ferrarino ergänzt und verbreitet wurden.20 Die frühen Inschriftensammlungen 
verzeichnen, wie ihre Lokalisierungsnotizen zeigen, noch weit überwiegend Inschrift-
Spolien; bald werden es, und gerade in Rom, neugefundene Inschriften sein, die aus 
dem vom Bauboom der Renaissance aufgewühlten Boden Roms zutage traten und 
ganze Sammlungen in den Palasthöfen römischer Familien bilden werden.21 Damals 
beginnt auch die konservierende Vermauerung antiker Inschriften an öffentlichen 
Bauten (Brescia 1480). Aber das führt schon in eine neue Zeit.

Wenn also nicht der verstandene Inhalt zur Vermauerung ganzer oder bruch-
stückhafter Inschriften führte, was war es denn dann? Wurden doch sogar Inschrift-
fragmente mit einzelnen monumentalen Buchstaben in eine Kirchenwand eingefügt. 
Wenn es rein materielles Recycling war, um die Mauer einen halben Meter höher zu 
ziehen: Warum versetzte man die Stücke dann nicht mit der Schriftseite nach innen 
oder tilgte die Buchstaben? 

Meist war es gewiss die Bewunderung für die akkurat gemeißelte Schrift und ihre 
dekorative Wirkung, der Stolz auf das auffallende, sichtlich aus früherer Zeit stam-
mende Stück, das nicht nur vetustas, Alter vorwies, sondern (mit Salvatore Settis zu 
sprechen) neben vetustas auch auctoritas verschaffte, Altehrwürdigkeit, Autorität, 
Ansehen, Rang22 – für die eigene Stadt, für das eigene Bistum. Nicht lesen sollte man, 
sondern staunen. Beim agonalen Verhältnis der italienischen Kommunen, die sich 
ganze Vorgeschichten, Gründungslegenden, Gründerheroen erfanden (Siena erfindet 
sich einen Senius, angeblicher Sohn von Remus, Perugia einen Eulistes, angeblicher 
Bruder von Aeneas), und die sich bei Eroberung der gegnerischen Stadt vor allem die 
kommunalen Hoheitszeichen, die oft antike Stücke waren, als Beute mitnahmen:23 Da 
war jedes ansehnliche antike Stück ein willkommener Beleg für Altehrwürdigkeit und 
Rang. Antike nicht fürs Museum, sondern instrumentalisiert für Gegenwartszwecke.24 

Beim Versuch, Verwendung und Verständnis von Inschriftspolien auf niederer, 
gewöhnlicher Ebene zu fassen zu kriegen, muss man jedenfalls ausgehen von den 
wenigen Worten, die gelesen werden konnten. PIVS konnte man gewiss lesen, bei 
CAESAR freudiges Wiedererkennen (und wenn da stand IMP. CAES., erkannte man 
vermutlich nicht die Kaisertitulatur, sondern hielt das für Julius Caesar selbst). Über-
haupt Namen, voll ausgeschriebene Namen (SECUNDIANUS, QUINTILIUS, usw.), mit 
denen man etwas anfangen konnte (oder wollte): einen Bezug zum Stadtheiligen, 
zum Ortsnamen, zu einem angeblichen Vorfahren des eigenen Adelsgeschlechts. 
Aber auch das meist ausgeschriebene, nicht abgekürzte FIERI IVSSIT oder RENOVARI 
FECIT konnte man natürlich verstehen.

20 Calabi Limentani 1970, 23–27.
21 Christian 2010.
22 Settis 1988.
23 Am Beispiel Genuas Müller 2002, 70 und den Beitrag von R. Müller in diesem Band.
24 Esch 2001.



212   Arnold Esch

So griff man aus Inschriften, auf die man draußen an den Straßen oder an den 
ländlichen Heiligtümern traf, ein Wort heraus – und missverstand es womöglich. So 
erklärt sich die Forschung den seltsamen Kastellnamen Castrum Sanctae Pupae bei 
Manziana (denn eine Hl. Pupa hat es nie gegeben) daraus, dass man dort auf einer 
antiken Grabinschrift das Wort pupa, „Tochter“, „Mädchen“ gelesen (wie in CIL VI 
2254 und CIL VIII 3514) und daraus auf eine Heilige geschlossen haben könnte. Oder 
man erklärt sich den Flurnamen Colle del Santo bei Contigliano aus dem SANCTVS 
in einer (tatsächlich dort gefundenen) Inschrift eines Weihgeschenkes an Hercules. 
Aus dem Mausoleum eines hohen römischen Beamten südlich Ronciglione wird das 
Presbyterium einer frühromanischen Landkirche, aus der zugehörigen Grabinschrift 
dieses Beamten Eusebius wird der Heilige Eusebius, dann Patron dieser Kirche.25

Gerade wenn unverstanden, wurden Inschriften und Reliefbildern vom Volk 
manchmal magische Kräfte zugeschrieben: böse heidnische – dann vermauerte 
man den Stein womöglich tief im Fundament einer Kirche, um ihn unschädlich zu 
machen; oder gute christliche (oder christlich geglaubte) Inschriften – dann bemühte 
man sich um sie. So wurde die Bauinschrift des Kastells Vitodurum, wegen des Herr-
schernamens Constantius, im Mittelalter von Winterthur nach Konstanz verbracht, 
dort im Münster vermauert – und von Frauen als Heiltum berührt, wie der italienische 
Humanist Leonardo Bruni während des Konstanzer Konzils beobachtete.26 Vertrauten 
Umgang der Gläubigen mit einer antiken Inschrift kann man in Rom in der Kirche 
SS. Vito e Modesto noch heute beobachten, ohne dass sich aus dem Inhalt oder aus 
einzelnen Worten der Inschrift solche Verehrung erklären ließe. Es ist der Grabaltar 
eines jungen causidicus, Advokaten aus Piacenza, den ihm in Rom sein Vater gesetzt 
hat (Abb. 7).

Die Vorderseite wird, wie der speckige Glanz zeigt, von den Gläubigen berührt, 
vor allem das Loch in der Mitte, da er als Marterstein (pietra scellerata) gilt, auf dem 
der Hl. Vitus und sein Lehrer Modestus getötet worden seien, und der darum als 
wundertätig angesehen wird, vor allem gegen Tollwut (für die San Vito, der Hl. Veit, 
auch als einer der Nothelfer zuständig ist).27 Und solches Ansehen von Inschriften 
galt natürlich nicht nur in Italien. Lord Elgin erlebte, dass Bauern in der Gegend von 
Troja um nichts in der Welt einen antiken Marmor hergeben wollten, weil sie der – 
völlig unverstandenen – Inschrift zauberische Heilkräfte zuschrieben. Wenn auch 
das Ablesen des Evangeliums über dem Kranken durch den orthodoxen Priester nicht 
half, rollte man, als letztes Mittel, den Kranken über die Inschrift: „This practice had, 
however, nearly obliterated the inscription“.

Ein weiterer Riesenbestand an Inschriften sind die römischen Meilensteine. 
Davon gab es eine große Menge, manchmal standen sogar mehrere (nämlich von 

25 Siehe Eusebio: Mannino et al. 2015; Siehe Pupa, Sanctus: Del Lungo, 1996, Bd. 1, 210.
26 Maurer 1989, Bd. 1, 70–72.
27 CIL VI 9240; Kuhn-Forte 1997, 237. Vielleicht wurde das VIT am Anfang der viertletzten Zeile (von 
sacra-vit) auf den Namen des Heiligen gedeutet? Lord Elgin: Saint Claire, 35 f.



� Inschrift-Spolien   213

verschiedenen Kaisern) an derselben Stelle. Man hat allein für den gallisch-germa-
nischen Raum einen ursprünglichen Meilenstein-Bestand von rund 30.000 hochge-
rechnet, von denen heute nur noch 472 erhalten sind.28 Und davon wiederum rettete 
sich mehr als die Hälfte nur durch Wiederverwendung in nachantiker Zeit. Im Mit-
telalter standen natürlich noch sehr viele herum, die Menschen begegneten diesen 
Schriftdenkmälern also buchstäblich auf Schritt und Tritt.

Was hat man nun im Mittelalter mit den Meilensteinen angefangen, und was hat 
man von ihren Inschriften verstanden? Verstanden wurden noch die Meilenzahlen, 
die ab Rom zählten. Das erkennt man daran, dass man nach ihnen im Mittelalter 
immer noch Grundstücke lokalisierte, die zu verkaufen oder zu verpachten waren. 

28 Die Schätzung (die mir zu hoch scheint) findet sich bei einem der besten Kenner römischer Mei-
lensteine, Walser 1981, 386 mit Darlegung der Kalkulation: „Wenn man von der Schätzung ausgeht, 
dass das gesamte gallo-römische Strassennetz etwa 10.000 km mass und zu Anfang der Kaiserzeit 
gleichmässig mit Wegsäulen besetzt wurde, so ergäbe sich eine Gesamtzahl von etwa 6–7000 Meilen-
steinen. Rechnet man überdies, dass jeder Stein im Laufe der Kaiserzeit nur 5mal ersetzt worden sei, 
so müssen im gallisch-germanischen Raum etwa 30.000 Steine existiert haben, von denen heute nur 
noch 472 erhalten sind.“ 

Abb. 7: Rom, SS. Vito e Modesto. Inschrift (CIL VI 9240) von den Gläubigen berührt, weil für den 
Marterstein des Hl. Veit gehalten (Foto: Verfasser).



214   Arnold Esch

Wenn es beispielsweise in einer Transaktion des Klosters Subiaco im 10. Jahrhundert 
von einem Grundstück heißt: an der Via Appia miliario ab urbe Roma quinquage-
simo tertio, „bei der 53. Meile“ gelegen, dann ergab sich das natürlich nicht aus einer 
damaligen Vermessung der Strecke zwischen dem Grundstück und Rom, sondern aus 
dem Meilenstein 53 der Appia, der dort stand und dessen Position wir genau kennen: 
Die antike Meile haftete einfach noch an dem mittelalterlichen Grundstück.29 

Wiederverwendet hat man Meilensteine oft als Säulen im Innern von Kirchen, 
ohne dass man ihre – unverstandene – Inschrift getilgt hätte. Verstanden wurde, 
außer der Meilenzahl, noch der ausgeschriebene Herrschername (etwa TRAIANVS, 
der galt dem Mittelalter als guter Kaiser, dessen Namen man gern begegnete). Aber 
es ging nicht so sehr um den Inhalt, sondern um die Schrift als solche. So kommt der 
33. Meilenstein der Via Flaminia nach Civita Castellana in die Chiesa del Carmine, so 
kommt der 42. Meilenstein der Via Salaria nach Rieti in die Krypta des Doms (Abb. 8): 
ein Exemplar von schmächtiger Statur und kümmerlicher Schrift wie so mancher 
spätantike Meilenstein (CIL IX 5946: Valentinian, Valens, Gratian, 373 n. Chr.). Man 
hätte in den Resten des römischen Rieti ohne weiteres eine Säule dieser Größe finden 
können; aber man zog eine antik beschriftete vor, obwohl man den Meilenstein 
über 10 km herbeischleppen musste. Die Meilenzahl lässt ja erkennen, wo genau 
der Stein ursprünglich gestanden hatte, und dann auch: über welche Distanz er 
bewegt worden ist. Herkunft und Distanz zu wissen ist bei Spolien (und nicht nur 
bei Inschriften) wichtig, weil es ermessen lässt, wie viel es dem Bauherrn wert war, 
ein sichtlich antikes Stück vorweisen zu können. Selten, dass man die Inschrift tilgte 
wie beim 54. Meilenstein der Via Appia (der darum dem CIL unbekannt blieb): Man 
holte aus dem Schaft ein Nodus-Profil heraus, als man den – um 10 km verschlepp-
ten – Stein zum Träger des Wasserbeckens machte, das in jedem Zisterzienser-Kloster 
(hier: Fossanova)30 vor das Refektorium gehört (Abb. 9). Sichtbar sind heute nur die 
(damals vielleicht versenkten) Zählstriche LIIII.

Mit Meilensteinen konnte man aber auch sonst viel machen – ohne dass man die 
Inschrift tilgte! Man konnte einen Meilenstein sogar aushöhlen und so zum Brunnen-
trog machen wie in Dijon; aushöhlen und zum Opferstock machen wie in St. Kathrein 
bei Matrei; aushöhlen und zum Getreidemaß machen wie in Ascoli Satriano; aushöh-
len und zum Taufbecken machen wie in Le Puget; aushöhlen und zum Sarkophag 
machen wie in Sirmium und in Lodi. Man sage nicht: man habe die Schrift am Mei-
lenstein stehen lassen aus Bequemlichkeit. Einen Meilenstein auszuhöhlen ist gewiss 
unbequemer als seine Inschrift wegzuglätten. Nein: Die Schrift blieb stehen, weil sie 
stehen bleiben sollte.

29 Allodi/Levi 1885, 89–91, hier 90 Nr. 51; weitere Beispiele in Toubert 1973, Bd. 1, 628; Del Lungo 
1996, Bd. 2, 25.
30 Esch 1973.



� Inschrift-Spolien   215

Ein Sonderfall, und nachmittelalterlich: Der 38. Meilenstein der Via Valeria (CIL IX 
5963) ist in Arsoli vermutlich deswegen auf der Piazza unterhalb des Schlosses der 
Fürsten Massimo aufgestellt worden, weil das Inschriftformular ausnahmsweise das 
Pontifex maximus der Kaisertitulatur nicht zu P. M. abkürzt, sondern ausschreibt: 
MAXIMUS! Die einflussreiche Familie der Massimo sammelte schon in der Renais-
sance Inschriften mit dem Cognomen MAXIMUS, so wie die Porcari in Rom Inschrif-
ten mit dem Gentilnamen PORCIUS (Marcus Porcius Cato) sammelten, und andere 
Familien entsprechend.31

Ein weiteres Indiz dafür, dass man einzelne Worte lesen konnte, ja dass man es 
geradezu auf sie absah, ist vor allem der Name Caesars. Das erkennt man daran, dass 
er aus antiken Inschriften herausgeschnitten und dann schön sichtbar anderswo ein-
gesetzt wurde. Zwei Fälle sind mir bekannt (vielleicht gibt es noch mehr). An S. Maria 
del Piano, der verfallenen Benediktinerabtei bei Orvinio, ist im 12. Jahrhundert dieser 
Inschrift-Ausschnitt als Spolie unten am Campanile vermauert worden: ein entlegener 
Platz, wo weit und breit nichts Herrscherliches, nichts Caesarisches zu rühmen war 
– und doch schmückte man sich mit Caesars Namen, wobei in der antiken Inschrift 

31 Christian 2010, 71–76.

Abb. 8: Rieti, Kathedrale. Spätantiker Meilenstein 
als Säule in der Krypta (12. Jh.) (Foto: Verfasser).

Abb. 9: Abtei Fossanova, Kreuzgang. Meilen-
stein LIIII der Via Appia verarbeitet zum Träger 
des Waschbeckens vor dem Refektorium 
(13. Jh.) (Foto: Verfasser).



216   Arnold Esch

anscheinend gar nicht CAESAR, sondern CAESI gestanden hatte (Abb. 10). Der andere 
Fall ist das Cosmaten-Grab Papst Hadrians V., gestorben 1276, in S. Francesco in 
Viterbo: ein herausgeschnittenes [C]AESAR, eingelassen in die Sockelzone (Abb. 11). 
Ob hier irgendein Bezug intendiert war, auf einen herrscherlichen Anspruch des 
Papsttums angespielt werden sollte, ist nicht ganz auszuschließen (wäre nur nicht 
recht passend bei diesem greisen Papst, der nur einen Monat regierte).32 

Der einzeln hervorgehobene, demonstrativ vorgewiesene Name: Am anderen 
Ende der Skala in der Verwendung antiker Inschriften stünde die bloß materielle 
Verwertung unsichtbar im Innern von Mauern, die uns hier nicht zu beschäftigen 
hat. Nur so viel – damit man sich darüber klar wird, warum (und wie) so viele antike 
Inschriften erhalten geblieben sind. Durch ihre geraden Kanten und ihre blockhafte 
Gestalt waren Statuensockel (mit ihren Ehreninschriften), Architrave (oft mit Bau- 
oder Ehreninschrift), oder die stets beschrifteten Grabaltäre zum raschen Hochzie-
hen einer Mauer gut geeignet, besser als Reliefblöcke. Und so fand man sie vor allem 
in den Notmauern, die im turbulenten 3. Jahrhundert n. Chr. viele Städte Galliens 
und Oberitaliens, die bis dahin gar nicht oder kaum befestigt gewesen waren, hastig 
gegen die Barbaren-Einfälle errichteten, indem sie ihre Gräberstraßen abräumten, 
den nächstgelegenen Ehrenbogen demontierten und aus diesem zusammengewürfel-
ten Material hastig eine Stadtmauer aufeinandertürmten (wie Kinder, die noch nicht 
wissen, dass auch Bauklötze zusammenpassen müssen). Als man diese Notmauern, 
vielfach erst im 19. Jahrhundert, niederlegte, kamen da ganze musées lapidaires 
heraus (in der Stadtmauer von Rennes fand man allein 18 Meilensteine verbaut!).33 
Prosper Merimée, den wir als Schriftsteller kennen, der aber auch ‚Inspecteur des 
monuments historiques de France‘ war, hat als solcher große Verdienste um diese 
aus den niedergelegten spätantiken Notmauern herausgeholten musées lapidaires.

Das Thema sei noch kurz durch das Spätmittelalter geführt. Das Trecento kennt 
einen spektakulären, vielbeachteten Fall von Beschäftigung mit römischen Inschriften: 
Cola di Rienzo, der selbsternannte Volkstribun, der die Kommune Rom mit seiner 
Ideologie und seinen Aktionen groß machen wollte gegen den Adel und den Papst 
und endlich 1354 blutig scheiterte. Seinen Zeitgenossen fiel auf, wie intensiv er sich 
mit antiken Inschriften abgab: non era aitri che esso, che sapessi leiere li antiqui pataffi, 
„es gab keinen anderen wie ihn, der die antiken Epitaphien (im frühen Romanesco 
‚pataffi‘) zu lesen verstand“, schreibt damals sein anonymer Biograph.34 Sein Interesse 
war sowohl antiquarisch wie politisch, denn er instrumentalisierte die Inschriften 
politisch in öffentlicher Interpretation vor dem Volke, so die wichtige, damals als 
Bronzetafel im Lateran gefundene Lex de imperio, das Ermächtigungsgesetz des Senats 
für Vespasian: eine sehr eigenwillige Interpretation, um die Herrschaftsansprüche des 

32 Zum Grab: Ladner 1970, Bd. 2, 185–194; Claussen 1987, Abb. 269.
33 CIL XIII 8952–8969.
34 Anonimo Romano 1979, 143; zu seinen epigraphischen Fähigkeiten kritisch Calabi Limentani 1970, 
22f.



� Inschrift-Spolien   217

Abb. 10: Abtei S. Maria del Piano bei Orvinio. Ausschnitt aus einer Inschrift vermauert 
am Campanile (12. Jh.) (Foto: Verfasser).

Abb. 11: Viterbo, S. Francesco. Ausschnitt aus einer Inschrift eingesetzt im Sockel des 
Grabes von Papst Hadrian V. (gest. 1276) (Foto: Verfasser).



218   Arnold Esch

Papstes zurückzuweisen. Man wird sich fragen dürfen, wie korrekt Cola di Rienzo zu 
lesen und zu interpretieren verstand. Immerhin hat er so dem Volk die Bedeutung 
der sonst unbeachteten Inschriften vor Augen geführt. Und: Es war Autopsie, er 
las die Inschriften tatsächlich selbst – während man noch bei Rom-Reisenden des 
Trecento die literarische Abhängigkeit ihrer Inschriften-Abschriften nachweisen kann. 
„Anscheinend war es manchmal leichter, die Inschriften aus Büchern abzuschreiben, 
statt sie am Monument zu lesen“.35

Dass man im Italien des 15. Jahrhunderts, vor allem in der zweiten Hälfte, dann 
regelrechte Inschriftensammlungen bildete, wurde bereits gesagt. Inschriftensamm-
lungen in zweierlei Gestalt: als Abschriften angetroffener Inschriften (die sogenann-
ten Syllogen); und zweitens als Sammlung der Steindenkmäler selbst, bei Kardinä-
len, Humanisten, Familien des Stadtadels, Inschriften übrigens früher gesammelt als 
Statuen. Darauf ist hier nicht einzugehen. Doch sei der neue, nun ganz sachverstän-
dige Umgang mit den Inschriften an einem weniger bekannten Fall gezeigt, der aber 
noch im 15. Jahrhundert liegt.

Um 1480 errichteten die Bewohner von Civita Castellana, das zur Festung der 
Borgia geworden war, dem Kardinal Rodrigo Borgia (dem späteren Papst Alexan-
der VI.) draußen vor der Stadt an der Straße nach Nepi einen Ehrenbogen (Abb. 12). 
Damit er schön ansehnlich werde, demontierten sie ein repräsentatives römisches 
Grabmonument (das wohl an der Verbindungsstraße zwischen Via Flaminia und 
Falleri Novi stand), schnitten die geraden Reliefquadern des antiken Baues schräg 
zu, dass sie einen marmornen Torbogen ergaben, und setzten dann auch noch in die 
Ehren-Inschrift, woher sie das Spolienmaterial hatten (Abb. 13): „Für Rodrigo Borgia, 
Nepot Papst Calixts III., Bischof von Porto, Kardinal, haben die Bewohner von Veji 
die Reste des durch Alter verfallenen Grabes des (und nun folgt zitiert die damals vor-
gefundene römische Grabinschrift, die natürlich im Dativ war, nun sinngemäß vom 
Dativ in den Genitiv gesetzt) P. Glitii L. Gal. trib. militum leg. pr. III viri capit. candi-
dati (Publius Glitius Gallus [Sohn des] Lucius, Militärtribun der 1. Legion usw., dieser 
Mann kommt sogar bei Tacitus vor), als ihrem wohlverdienten Vater und Herrn wie-
derherstellen lassen“ (das CIL XI 3047 hat das dann aus dem Genitiv wieder in den 
Dativ des originalen römischen Formulars zurückversetzt!). Das ist nun wirklich kom-
petenter, ja souveräner Umgang mit antiken Inschriften (auf den die Bewohner von 
Civita Castellana, das man damals mit Veji identifizierte, gewiss nicht selbst, sondern 
nur mit humanistischer Nachhilfe gekommen waren), führt uns aus dem Mittelalter 
allerdings auch schon heraus. Aber wir sind mit diesem – wenig bekannten, wenig 
zitierten – Ehrenbogen noch im 15. Jahrhundert.

Das wachsende Interesse an den antiken Inschriften drang nun sogar in die male-
rische Darstellung vor. Andrea Mantegna hat, das ist immer schon beachtet worden, 
seine biblischen und Heiligen-Szenen immer in ihrer historischen Zeit spielen lassen. 

35 Calabi Limentani 1968, 41f.



� Inschrift-Spolien   219

Abb. 13: Derselbe Ehrenbogen, Detail. Die Ehreninschrift für den Borgia zitiert die römische Grabin-
schrift, die so ins CIL (XI 3047) kam (Foto: Verfasser). 

 Abb. 12: Civita Castellana. Ehrenbogen für Kardinal Rodrigo Borgia, gefertigt aus einem demontier-
ten römischen Grabbau (um 1480) (Foto: Verfasser).



220   Arnold Esch

Das heißt, dass bei ihm die Kriegsknechte unter dem Kreuze Christi nicht mehr irgend-
welche spätmittelalterlichen Söldner sind, sondern römische Legionäre in ihrer genau 
recherchierten Ausrüstung; die Bauornamentik ist korrekt römisch, alles von Man-
tegna mit größter Sachkenntnis und Detailtreue gemalt, bis hin zu den Inschriften. 
So hat Mantegna in seinem ‚Hl. Jakobus vor dem Richterstuhl des Herodes Agrippa‘ 
(Ovetari-Kapelle der Eremitani in Padua) auf dem Triumphbogen wortgetreu eine 
Inschrift abgebildet (Abb. 14), die sein Freund Giovanni Marcanova in Monte Buso 
bei Este notiert hatte, und die Mommsen daraus ins Corpus Inscriptionum Latinarum 
übernahm: T. PULLIO T. L. LINO IIIIII VIRO AUG. usw. – außer dass Mantegna, mit 
einem Zählstrich zu viel, aus einem sevir versehentlich einen septemvir gemacht hat.36 

Was hingegen bei Mantegna weniger beachtet wurde, ist, dass der ferne Hinter-
grund seiner Bilder ganz anders gestaltet ist. Man sieht riesige Stadtmauern: unten 
Bossenquadern, darüber späteres Ziegelwerk, geflickte Breschen, Baunähte, zuge-
mauerte Tore, kurz: ein historisches Mauerkonglomerat.37 Man könnte sagen: Im 
Vordergrund sind Mantegnas Bilder antiquarisch, im Hintergrund historisch. Und zu 
solchen Palimpsestwänden gehören sogar Spolien. Im Hintergrund von Mantegnas 
Hl. Sebastian im Louvre sieht man, winzig klein, eine Böschungsmauer, die Spolien 
enthält, darunter zwei Inschriftspolien, gemeint wohl ein Grabaltar und ein Statuen-
sockel (Abb. 15). 

In diesem 15. Jahrhundert war von Spolien-Verwendung längst keine Rede mehr: 
Am Kirchenbau der Gotik und der Renaissance hat die Spolie keinen Platz, ja die 
Humanisten empfanden Spolien-Verwendung als Knechtung, als Demütigung der 
Antike in unwürdiger mittelalterlicher Mauer, die sie am liebsten abgerissen hätten, 
um die antiken Stücke zu „befreien“. Antike Inschriften wurden zwar vermauert, 
aber nun in konservierender Absicht, etwa an der Fassade oder im Hof des Rathau-
ses, also sozusagen museal – und das ist eine ganz andere, neue Auffassung und 
von Spolien-Verwendung getrennt zu halten. Aber die Humanisten nahmen die im 
Mittelalter eingefügten Inschriftspolien wenigstens wahr, kopierten die Inschriften 
und schrieben noch dazu, in welcher Mauer sie sie als Spolie gefunden hatten: in 
menibus Spoleti; in pavimento ecclesie s. Cecilie; in pariete domus private, usw. Und 
Andrea Mantegna, der mit seinen Humanistenfreunden – darunter jener Giovanni 
Marcanova  – schön beschriebene Antiken-Ausflüge unternahm, auf denen sie sich 
gegenseitig auf solche antiken Stücke aufmerksam machten: Mantegna hat Inschrif
tenspolien endlich sogar gemalt.

36 Giovanni Marcanovas Inschriftensammlung: Bern, Burgerbibliothek, Cod. B. 42; übernommen in 
CIL V 2528. San Giacomo in giudizio (hier Abb. 14, Ausschnitt): Bellonci/Garavaglia 1967, 90 14 H; vgl. 
Il martirio di S. Cristoforo (ebd., 91 14 K, Inschrift unter den zwei Büsten) und CIL V 2989.
37 Esch 1984. Die Spolienmauer (hier: Abb. 15): Bellonci/Garavaglia 1967, tav. XXVII und XXIX.



� Inschrift-Spolien   221

Abb. 15: Andrea Mantegna, Martyrium des Hl. Sebastian (Paris, Louvre), Ausschnitt. Böschungs-
mauer mit eingefügten Spolien (aus: Bellonci/Garavaglia 1967, Tafel XXIX).

Abb. 14: Andrea Mantegna, Der Hl. Jakobus vor dem Richterstuhl des Herodes (Padua, Eremitani, 
Cappella Ovetari, 1944 zerstört), Ausschnitt. Wortgetreue Kopie einer römischen Inschrift (CIL V 
2528) (© wikimedia commons).



222   Arnold Esch

Literaturverzeichnis
Allodi, Leone/Levi, Guido (Hgg.) (1885), Il regesto sublacense dell’undecimo secolo (Biblioteca della 

Reale Società romana di storia patria), Rom.
Anonimo Romano (1979), Cronica, hg. von Guiseppe Porta, Mailand.
Bellonci, Maria/Garavaglia, Niny (Hgg.) (1967), L’opera completa del Mantegna (Classici dell’arte 8), 

Mailand.
Bertelli, Giola (Hg.) (1985), Le Diocesi di Amelia, Narni i Otricoli (Corpus della scultura altomedievale 

12), Spoleto.
Bottazzi, Marialuisa (2012), Italia medievale epigrafica. L’alto medioevo attraverso le scritture incise, 

secc. IX–XI, Triest.
Brilliant, Richard/Kinney, Dale (Hgg.) (2011), Reuse Value. Spolia and Appropriation in Art and 

Architecture from Constantine to Sherrie Levine, Farnham u. a.
Buonocore, Marco (2004), „Regio IV. Sabina et Samnium. Aufidena – Histonium – Teate 

Marrucinorum – Sulmo – Corfinium – Superaequum“, in: Supplementa Italica n. s. 22, Rom, 
61–146.

Calabi Limentani, Ida (21968), Epigrafia latina. Con un’appendice bibliografica di Attilio Degrassi 
(Biblioteca storica universitaria 1,3), Mailand.

Calabi Limentani, Ida (1970), „Sul non saper leggere le epigrafi classiche nei secoli XII e XIII. Sulla 
scoperta graduale delle abbreviazioni epigrafiche. A proposito di un libro recente“, in: Acme 23 
(3), 253–282; zuletzt auch in: Calabi Limentani, Ida (2010), Scienza epigrafica. Contributi alla 
storia degli studi di epigrafia latina (Epigrafia e antichità 28), Faenza, 11–42.

Caturegli, Natale (Hg.) (1938), Regesto della Chiesa di Pisa (Regesta Chartarum Italiae 24), Rom.
Christian, Kathleen W. (2010), Empire without End. Antiquities Collections in Renaissance Rome, c. 

1350–1527, New Haven u. a.
CIL = Corpus Inscriptionum Latinarum 
Claussen, Peter Cornelius (1987), Magistri doctissimi romani. Die römischen Marmorkünstler des 

Mittelalters (Forschungen zur Kunstgeschichte und christlichen Archäologie 14), Stuttgart u. a.
Clemens, Lukas (2003), Tempore Romanorum constructa. Zur Nutzung und Wahrnehmung antiker 

Überreste nördlich der Alpen während des Mittelalters (Monographien zur Geschichte des 
Mittelalters 50), Stuttgart.

D’Ettore, Francesca (Hg.) (1993), La diocesi di Todi (Corpus della scultura altomedievale 13), Spoleto.
Del Lungo, Stefano (Hg.) (1996), La toponomastica archeologica della Provincia di Roma, 2 Bde., 

Rom.
Esch, Arnold (1973), „Ein verloren geglaubter Meilenstein der Via Appia. Weitere Kriterien für die 

Provenienz von Spolien in mittelalterlichen Kirchen Italiens“, in: Epigraphica 35, 96–101.
Esch, Arnold (1984), „Mauern bei Mantegna“, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 47, 293–319. 
Esch, Arnold (2001), „L’uso dell’antico nell’ideologia papale, imperiale e comunale“, in: Roma antica 

nel Medioevo. Mito, rappresentazioni, sopravvivenze nella „Respublica Christiana“ dei secoli 
IX–XIII (Tagung Mendola 1998), Mailand, 3–25.

Esch, Arnold (2005), Wiederverwendung von Antike im Mittelalter. Die Sicht des Archäologen und die 
Sicht des Historikers (Hans-Lietzmann-Vorlesungen 7), Berlin/New York.

Esch, Arnold (2010), Art. „Spolia“, in: Anthony Grafton, Glenn W. Most u. Salvatore Settis (Hgg.), The 
Classical Tradition, Cambridge, Mass./London, 903–905.

Esch, Arnold (2012/13), „Spolia minora. Il reimpiego dell’antico lungo le strade romane nell’Italia 
centrale“, in: Rendiconti della Pontificia Accademia Romana di Archeologia 85, 89–110.

Greenhalgh, Michael (1989), The Survival of Roman Antiquities in the Middle Ages, London.
von der Höh, Marc (2006), Erinnerungskultur und frühe Kommune. Formen und Funktionen des 

Umgangs mit der Vergangenheit im hochmittelalterlichen Pisa, 1050–1150, Berlin.



� Inschrift-Spolien   223

Jedin, Hubert (1963), „Das Tridentinum und die bildenden Künste“, in: Zeitschrift für Kirchenge-
schichte 74, 321–339.

Kuhn-Forte, Brigitte (1997), Handbuch der Kirchen Roms. Der römische Sakralbau in Geschichte und 
Kunst von der altchristlichen Zeit bis zur Gegenwart, Bd. 4: Die Kirchen innerhalb der Mauern 
Roms, S. Teodoro bis Ss. Vito, Modesto e Crescenzia. Die Kirchen von Trastevere, Wien.

Ladner, Gerhart B. (1970), Die Papstbildnisse des Altertums und des Mittelalters, Bd. 2: Von 
Innozenz II. zu Benedikt XI. (Monumenti di antichità cristiana 2,4), Vatikanstadt u. a.

Magister Gregorius (1970), Narracio de mirabilibus urbis Rome, hg. von Robert B. C. Huygens (Textus 
minores 42), Leiden.

Mannino, Natalina et al. (Hgg.) (2015), Fra Tardo Antico e Medioevo. Un santuario della via 
Francigena: Sant’Eusebio di Ronciglione. Approfondimenti tematici e restauri, Rom. 

Maurer, Helmut (1989), Konstanz im Mittelalter (Geschichte der Stadt Konstanz), 2 Bde., Konstanz.
MGH SS = Monumenta Germaniae Historica. Scriptores (in Folio)
Müller, Rebecca (2002), Sic hostes Ianua frangit. Spolien und Trophäen im mittelalterlichen Genua, 

Weimar.
Pani Ermini, Letizia (Hg.) (1974), La diocesi di Roma, Bd. 1: La IV regione ecclesiastica (Corpus della 

scultura altomedievale VII), Spoleto.
Peroni, Adriano (1996), „Spolia e architettura nel Duomo di Pisa“, in: Joachim Poeschke (Hg.), 

Spolien in der Architektur des Mittelalters und der Renaissance, München, 205–223.
Saint Clair, William (1983), Lord Elgin and the Marbles, London.
Scalia, Giuseppe (1972), „‚Romanitas‘ pisana tra XI e XII secolo. Le iscrizioni romane del Duomo e la 

statua del console Rodolfo“, in: Studi Medievali 13, 791–843.
Scalia, Giuseppe (Hg.) (2010), Gesta triumphalia per Pisanos facta (Edizione nazionale dei testi 

mediolatini 24), Florenz.
Settis, Salvatore (1986), „Continuità, distanza, conoscenza. Tre usi dell’antico“, in: Salvatore Settis 

(Hg.), Memoria dell’antico nell’arte italiana, Bd. 3: Dalla tradizione all’archeologia, Turin, 
375–486.

Settis, Salvatore (1988), „Von auctoritas zu vetustas. Die antike Kunst in mittelalterlicher Sicht“, in: 
Zeitschrift für Kunstgeschichte 51, 157–179.

Tedeschi Grisanti, Giovanna (1980), „Il fregio con delfini e conchiglie della basilica Neptuni. Uno 
spoglio romano al camposanto monumentale di Pisa“, in: Rendiconti dell’Accademia Nazionale 
die Lincei, Classe di scienze morali, storiche e filologiche 8.35, 181–192.

Tedeschi Grisanti, Giovanna (1990), „Dalle terme di Caracalla. Capitelli reimpiegati nel Duomo di 
Pisa“, in: Rendiconti dell’Accademia Nazionale die Lincei, Classe di scienze morali, storiche e 
filologiche 9.1, 161–185.

Toubert, Pierre (1973), Les structures du Latium médiéval. Le Latium méridional et la Sabine du IX 
siècle à la fin du XII siècle (Bibliothèque des Écoles Françaises d’Athènes et de Rome 221), 2 
Bde., Rom.

Walser, Gerold (1981), „Bemerkungen zu den gallisch-germanischen Meilensteinen“, in: Zeitschrift 
für Papyrologie und Epigraphik 43, 385–402. 

Walser, Gerold (1987), Die Einsiedler Inschriftensammlung und der Pilgerführer durch Rom (Codex 
Einsidlensis 326). Faksimile, Umschrift, Übersetzung und Kommentar (Historia Einzelschriften 
53), Wiesbaden/Stuttgart.






