
Gereon Becht-Jördens
Die verlorene Handschrift
Zum Motiv von Zerstörung, Verlust und Wiederauffindung als 
Strategie der Traditionssicherung in der lateinischen Literatur 
des Mittelalters

Mose wandte sich und stieg vom Berge und hatte zwei Tafeln des Zeugnisses in seiner Hand, die 
waren beschrieben auf beiden Seiten. Und Gott hatte sie selbst gemacht und selber die Schrift 
eingegraben. […] Als er aber nahe zum Lager kam und das Kalb und den Reigen sah, ergrimmte 
er mit Zorn und warf die Tafeln aus seiner Hand und zerbrach sie unten am Berge und nahm das 
Kalb, das sie gemacht hatten, und zerschmelzte es mit Feuer und zermalmte es zu Pulver und 
stäubte es aufs Wasser und gab’s den Kindern Israel zu trinken. […] Und der Herr sprach zu Mose: 
Haue dir zwei steinerne Tafeln, wie die ersten waren, daß ich die Worte darauf schreibe, die auf 
den ersten Tafeln waren, welche du zerbrochen hast. Und sei morgen bereit, dass du früh auf 
den Berg Sinai steigest und daselbst zu mir tretest auf des Berges Spitze. […] Und Moses hieb die 
zwei steinernen Tafeln, wie die ersten waren, und stand des Morgens früh auf und stieg auf den 
Berg Sinai, wie ihm der Herr geboten hatte, und nahm die zwei steinernen Tafeln in seine Hand. 
[…] Und der Herr sprach zu Mose: Schreib diese Worte; denn nach diesen Worten habe ich mit 
dir und mit Israel einen Bund gemacht. […] und Er schrieb auf die Tafeln die Worte des Bundes, 
die Zehn Worte. Da nun Mose vom Berge Sinai ging, hatte er die zwei Tafeln des Zeugnisses in 
seiner Hand und wußte nicht, daß die Haut seines Angesichts glänzte davon, daß er mit ihm 
geredet hatte.
2. Mose 32, 15–20; 34, 1–4, 27–29 nach M. Luther

Er nannte mich beim Namen und sagte zu mir, er sei ein Bote, aus der Gegenwart Gottes zu mir 
gesandt, und heiße Moroni […] Er sagte, es sei ein Buch verwahrt, auf Goldplatten geschrieben, 
darin sei ein Bericht über die früheren Bewohner dieses Erdteils und ihre Herkunft zu finden. Er 
sagte weiter, darin sei die Fülle des immerwährenden Evangeliums enthalten, wie es der Erretter 
den Bewohnern vor alters gebracht habe. Bei den Platten seien auch zwei Steine in silbernen 
Bügeln verwahrt – und diese Steine, an einem Brustschild befestigt, bildeten den sogenannten 
Urim und Tummim –, und der Besitz und Gebrauch dieser Steine hätten früher, in alter Zeit, 
jemanden zum Seher gemacht; und Gott habe sie bereitet, damit das Buch übersetzt werden 
könne. […] Endlich kam der Tag, wo ich die Platten, den Urim und Tummim sowie den Brust-
schild erhalten sollte. Am zweiundzwanzigsten September eintausendachthundertundsieben-
undzwanzig […] übergab derselbe Himmelsbote sie mir mit der folgenden Ermahnung: Ich solle 
für sie verantwortlich sein; wenn sie mir unbedacht oder durch irgendeine Nachlässigkeit mei-
nerseits abhanden kommen sollten, würde ich abgeschnitten werden; wenn ich aber alle meine 
Kräfte dafür einsetzen wolle, sie zu bewahren, bis er, der Bote, sie wieder abhole, würden sie 
geschützt sein. […] Als der Bote, wie vereinbart, sie abholen kam, übergab ich sie ihm, und er 
hat sie bis zum heutigen Tag, dem zweiten Mai eintausendachthundertundachtunddreißig, in 
seiner Obhut.
Joseph Smith, Geschichte der Kirche Jesu Christi der Heiligen der letzten Tage, Bd. 1, c. 1–61

1 Vgl. Webseite der Kirche Jesu Christi der Heiligen der letzten Tage, Das Buch Mormon, https://www.
lds.org/scriptures/bofm?lang=deu&country=de (Zugriff am 30. 04. 2018). Die Erstausgabe ist Smith 

 Open Access. © 2019 Gereon Becht-Jördens, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist lizenziert 
unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110629040-015



394   Gereon Becht-Jördens

1	 Einleitung
Bücher dienen nach allgemeinem Verständnis als Medien der Information, Unterhal-
tung und Kommunikation. Sie sind als materiale Träger Medien der Tradierung und 
Dissemination von Texten und deren Inhalten sowie unter Umständen bildlicher Dar-
stellungen. Um an diese Inhalte heranzukommen und sie nutzen zu können, muss 
also das Buch als materiales Artefakt zur Verfügung stehen.2 Dazu muss es zunächst 
einmal tradiert, kopiert, gestaltet, gesammelt worden sein, dann muss es aufgeschla-
gen oder entrollt, die Schriftzeichen, die es enthält, müssen entziffert und gelesen 
werden, die Texte, die durch sie repräsentiert werden, müssen verstanden, eventuell 
in eine andere Sprache übersetzt, kommentiert, interpretiert und zumindest teilweise 
ins Gedächtnis überführt werden. Die Schriftkulturen haben also eine Fülle von Prak-
tiken entwickeln müssen, die zum Einsatz kommen, um die angestrebten Ziele errei-
chen zu können.3

All das hat aber zur Voraussetzung, dass, wenn man einmal vom Produktions-
vorgang absieht, wenigstens ein Exemplar des Buches vorliegt. In typographischen 
Gesellschaften, welche mit Büchern Umgang zu haben pflegen, die in mehr oder 
weniger großen Auflagen gedruckt werden, ist das im Allgemeinen kein großes 
Problem. Das Buch ist entweder im Handel oder in einer öffentlichen Bibliothek, 
inzwischen natürlich immer öfter auch als  – freilich in seiner womöglich flüchti-
gen Existenz von prekären Voraussetzungen abhängiges  – Digitalisat im Netz oder 
als E-Book auf elektronischen Datenträgern verfügbar. Dies gilt auch für denjenigen, 
der es nicht bereits selbst besitzt oder von Freunden – sibi et amicis wurden private 
Büchersammlungen seit der Zeit der Humanisten zusammengetragen  – ausleihen 
kann. Dass von einem gedruckten Buch sämtliche Exemplare aller je produzierten 
Auflagen der Vernichtung anheimfallen, kann praktisch nicht vorkommen, nicht 
einmal bei gezielten Versuchen systematischer Buchvernichtung im Rahmen von 
Zensurmaßnahmen.4 In der typographischen Gesellschaft der Neuzeit tritt im Allge-

1830. Zwei weitere korrigierte Ausgaben erschienen Kirtland, OH, 1837 und Nauvoo, IL, 1842. Eine 
kritische Ausgabe ist im Entstehen begriffen. Die erste deutsche Übersetzung „Das Buch Mormon. 
Ein Bericht, geschrieben von der Hand Mormon’s auf Tafeln, Nephi’s Tafeln entnommen“, Hamburg 
1952, eine zweite unter dem Titel „Das Buch Mormon. Verglichen mit dem Original-Manuskript und 
der Kirtland-Ausgabe von 1837, welche sorgfältig nachgeprüft und verglichen wurde mit dem Original-
Manuskript“, Hannover 1966. Nicht nur die Platten sollen entrückt worden sein, sondern auch ge-
druckte und ungedruckte Teile der Originalhandschrift der angeblichen Übersetzung Smiths werden 
als verloren bezeichnet.
2 Vgl.  Meier / Ott / Sauer 2015; Karagianni / Schwindt / Tsouparopoulou 2015; Tsouparopoulou / Meier 
2015; Hilgert 2010.
3 Vgl. Gertz / Schulz / Šimek 2015; Ast et al. 2015a; ders. et al. 2015b; Theis / Wilhelmi 2015; Giele / Pelt-
zer 2015; I. Berti et al. 2015; Cubelic / Lougovaya / Quack 2015; Hilgert 2014.
4 Vgl. hierzu und zum vorigen etwa Reuß 2014, 22–24 u. 39 f.; Mauntel et al. 2015, 739 f.; Benz 2013; 
ders. 2003a; ders. 2003b; Schoeps / Treß 2010; dies. 2008; Endlich 2007; Speyer 1981.



� Die verlorene Handschrift   395

meinen nur dann der endgültige Verlust eines literarischen oder wissenschaftlichen 
Textes ein, wenn es sich um (aus welchem Grund auch immer) ungedruckt gebliebene 
Werke handelt, für deren Überlieferung dann alles vom Schicksal des Manuskripts 
abhängt, dessen Erhaltung durch Eintritt von Katastrophen wie etwa von Bränden, 
Erdbeben, Überschwemmungen oder der Bombardierungen während eines Krieges 
gefährdet ist. Jüngst hat etwa die Auffindung und postume Edition des Typoskripts 
der Habilitationsschrift des Kunsthistorikers Erwin Panofsky großes Aufsehen erregt, 
die seit seiner Emigration aus dem nationalsozialistischen Deutschland vor über 
neunzig Jahren als verschollen galt und in einem vergessenen Tresor des Zentralinsti-
tuts für Kunstgeschichte zu München wiederaufgetaucht ist.5

Unter vortypographischen Verhältnissen, unter denen Bücher immer nur in ver-
gleichsweise wenigen handgeschriebenen Exemplaren existieren und oft genug sogar 
nur in einem einzigen, dem Autographen des Verfassers, ist die Lage eine gänzlich 
andere.6 Verlust oder Vernichtung von Handschriften, bei denen es sich im Hinblick 
auf die Textzusammenstellung, Textgestalt, und Bildausstattung ohnehin in jedem 
Fall um Unikate handelt, führen hier leicht zum endgültigen Verlust der in ihnen 
enthaltenen Texte (respektive ggf. Bilder) und damit zu irreversiblen Informations-
einbußen, also zum gänzlichen Abbruch der Tradierung unersetzlicher Kulturgüter. 
Bekanntlich beruht die Überlieferung nicht weniger antiker und mittelalterlicher 
Werke auf einem sogenannten Codex unicus, also einer einzigen Handschrift, dem 
sogenannten Archetyp, von dem alle späteren Überlieferungsträger und daher auch 
sämtliche moderne Editionen mittelbar oder unmittelbar abhängen. Traten Verlust 
oder Vernichtung des codex unicus vor dem Beginn der Kopiervorgänge ein, so bedeu-
tete dies damit auch den unwiderruflichen Untergang der in ihm enthaltenen Texte. 
Auch im Falle der Palimpsestierung des codex unicus, also einer Zweitverwendung, 
war die getilgte urspüngliche Beschriftung unter der Neubeschriftung zumindest 
für Jahrhunderte unzugänglich. Erst nachdem von den Begründern der Palimpsest-
forschung im 19.  Jahrhundert, Angelo Mai und Konstantin von Tischendorf, sowie 
ihren Nachfolgern Verfahren entwickelt worden waren, mit deren Hilfe die Spuren der 
ursprünglichen Beschriftung wieder lesbar gemacht werden konnten, gelang es in 
einigen Fällen – deren spektakulärsten sicherlich die Angelo Mai 1819 geglückte Wie-
derentdeckung von Ciceros staatstheoretischer Schrift De re publica auf einem Palim-
psest der Biblioteca Apostolica Vaticana aus dem Kloster Bobbio (Città del Vaticano, 

5 Panofsky 2014.
6 Zu den katastrophalen Folgen von Bibliotheksvernichtung durch den Brand in Rom von 192 n. Chr. 
vgl. Galenos, De indolentia (Peri alypias) 6–30, ed. Brodersen 2015, 63–77; dass., ed. Boudon-Millot/
Pietrobelli 2010, 3–11. Auch diese Überlieferung beruht auf einem unlängst erst entdeckten codex uni-
cus des 15. Jahrhunderts, vgl. ebd. VII f. u. LXIII–LXVIII. Zum Brand in Rom von 192 vgl. ebd. XXII–
XXVIII u. XXXI–XXXIX. Zu absichtlicher Büchervernichtung allgemein vgl. Mauntel et al. 2015, bes. 
739 f., in der Antike Speyer 1981, 25–42, im Mittelalter die Beiträge von Declercq und Mostert in diesem 
Bande; Werner 2007, bes. 13–125 u. 547–654.



396   Gereon Becht-Jördens

BAV, lat. 5757) darstellt – aufgrund Palimpsestierung des Pergaments solcher codices 
unici zunächst verlorene Texte wiederzugewinnen.7

Doch nicht einmal die Überlieferung von Texten, die auf vermeintlich dauerhaf-
tem Material wie Stein- oder Bronzeinschriften überliefert waren, konnte als gesi-
chert angesehen werden. Schon Herodot scheint das zu reflektieren. Denn einerseits 
spricht er die Erwartung aus, dass sein durch Vervielfältigung auf dem vergänglichen 
Schreibmaterial Papyrus verbreitetes Werk die Erinnerung an merkwürdige Begeben-
heiten bei den Menschen nicht verlöschen lassen werde und dadurch die großen und 
ruhmeswürdigen Taten der Griechen und der Fremden gebührend gepriesen werden 
würden (Historien I 1). Andererseits hebt er die Vernichtung singulärer Monumente 
aus dauerhaftem Material wie Stein hervor (Historien IV 87). Dass das Buch parado-
xerweise ein höheres Maß an Dauerhaftigkeit garantiert, da es durch die Vervielfälti-
gung die Grenzen von Raum und Zeit überschreitet, während ein fester Schriftträger 
ortsgebunden ist und gewaltsamer Zerstörung anheimfallen kann, ist ein Gedanke, 
den später Horaz in einem seiner berühmtesten Gedichte, Exegi monumentum aere 
perennius (carmina  III 30), wieder aufgreifen sollte. Der Gefahr des Verlustes von 
Texten, die in nur einem oder wenigen Exemplaren existierten, waren sich antike 
Autoren demnach durchaus bewusst und erst recht die alexandrinischen Philologen 
des Hellenismus, die darüber hinaus die Erfahrung gemacht hatten, dass sich auch 
beim Kopiervorgang Fehler einschleichen konnten, durch die der Text im schlimms-
ten Fall bis zur Unverständlichkeit entstellt wurde. Es existierte also ein Bewusstsein 
für die Bedrohung der Überlieferungskontinuität von Texten durch Verlust oder Zer-
störung der materialen Überlieferungsträger, und dieses bildete die Voraussetzung 
für die Entstehung des literarischen Motivs von Zerstörung, Verlust und Wiederauf-
findung des Buches und für die Anwendung einer Strategie der Traditionssicherung 
oder -begründung, die auf dieses Motiv zurückgriff.

7 Vgl. Becker / Licht / Schneidmüller 2015, 339 f.; Netz et al. 2011; Hurschmann 2009; Bischoff 2009, 
23–25 u. passim; Declercq 2007; Karpp 1993; Fossier / Irigoin 1990; E. A. Lowe 1972; Schubart 1949; 
Wattenbach 1896, 299–317 (mit der älteren Lit.); Seite „Palimpsestuntersuchung mit Hartröntgen-
fluoreszenz“ von „Teuchos  – Zentrum für Handschriften- und Textforschung der Universität Ham-
burg“, http://www.teuchos.uni-hamburg.de/palimpsestuntersuchung (Zugriff am 30. 04. 2018); Seite 
des im Rahmen des EU-Programms „Kultur 2000“ durchgeführten Projekts „Rinascimento virtuale. 
Digitale Palimpsestforschung. Rediscovering written records of hidden European cultural heri
tage“ am Institut für Griechische und Lateinische Philologie der Universität Hamburg, http://www. 
rinascimentovirtuale.eu/ (Zugriff am 30. 04. 2018); EU-Projekt „rinascimento virtuale (2001–2004) 
und Anschlußprojekt FWF-Projekt P24523-G19 (1. Juni 2012 – 31. Mai 2017)“, https://www.oeaw.ac.at/
en/byzantine-research/language-text-and-script/book-culture-palaeography-and-palimpsests/greek-
palimpsests/project-fwf-p-24523/ (Zugriff am 30. 04. 2018) (weitere Lit.); Seite „The Archimedes palim-
psest“ zur Ausstellung „Lost and found. The Secrets of Archimedes“ des The Walters Art Museum in 
Baltimore, MD, http://www.archimedespalimpsest.org/ (Zugriff am 30. 04. 2018). Für den Hinweis auf 
das im folgenden zitierte Beispiel bei Herodot für Inschriftenzerstörung bin ich Jonas Grethlein zu 
Dank verpflichtet, vgl. ders. 2013, 187 f.



� Die verlorene Handschrift   397

2	 Antike Fallbeispiele:

2.1  	Kanonisieren durch Verbrennen: Die Zerstörung der Bibliothek 
von Alexandria

Bereits in der Literatur der Antike finden wir zahlreiche Beispiele der Erwähnung von 
Buchverlusten oder -vernichtungen. Der angebliche Brand der Bibliothek von Alex-
andria während der Belagerung durch Caesar 48  v. Chr. mit schwer abschätzbaren 
Folgen für die Überlieferung seltener Werke und Kommentare hat sich bis heute tief 
ins Bewusstsein der Gebildeten eingegraben, obwohl es sich dabei wahrscheinlich 
um nichts anderes als eine zuerst bei Seneca (†  65) und Plutarch (†  um 125)8 fass-
bare Legendenbildung des ersten nachchristlichen Jahrhunderts handelt, in deren 
weiterem Verlauf das Ausmaß der Verluste von 40.000 Rollen bei Seneca auf 700.000 
Rollen bei Gellius (2. Jh. n. Chr.) anstieg. Von der Vorstellung, dass durch eine einzige 
Katastrophe große Teile des Weltwissens auf einen Schlag vernichtet worden seien 
und auch in Zukunft werden könnten, muss schon damals eine eigenartige Faszina-
tion ausgegangen sein, die bis heute nichts von ihrer Wirkmacht eingebüßt zu haben 
scheint.9

Um die planmäßige Zerstörung der Bibliothek durch die Araber, von der Luciano 
Canfora in seiner „detektivischen Novelle“ aufgrund des rezeptionsgeschichtlichen 
Befundes lediglich die Schriften des Aristoteles ausgenommen sein lässt, geht es 
hingegen in einer auf muslimische Quellen des frühen 13. Jahrhunderts (Ibn al-Qiftî, 
* 1172, † 1248) zurückgehenden Legende in dem Geschichtswerk Mukhtasar fî’l-Duwal 
(Historia Compendiosa Dynastiarum) des syrischen Gelehrten und Aristoteleskenners 
Gregorius bar-Hebraeus (*  1225/26; †  1286).10 Die Begründung für die Vernichtung 

8 Seneca, De Tranquillitate animi 9, 5; Plutarch, Caesar 49; Lucan, Pharsalia  X 486–505; Cassius 
Dio LXII 32, 8; Gellius VII 17.
9 Vgl. Bagnall 2002. Zur Bibliothek von Alexandria vgl. Nathaël Istasse u. Marie-Hélène Marganne, 
„Alexandria docta. Bibliographie générale“, http://web.philo.ulg.ac.be/cedopal/alexandria-docta/ 
(Zugriff am 30. 04. 2018). Zu ihrer Zerstörung vgl. Bernard Lewis, „The vanished Library, reply by Hugh 
Lloyd-Jones“, http://www.nybooks.com/articles/archives/1990/sep/27/the-vanished-library-2/ (Zu-
griff am 30. 04. 2018), der die Erzählung für ein pseudohistorisches Konstrukt des 12.  Jahrhunderts 
zur Rechtfertigung der im Zuge der Beseitigung des fatimidischen Kalifats in Kairo durch Saladin er-
folgten Vernichtung von deren Bibliotheken und Sammlungen hält. Vgl. Berti / Costa 2010; Heather 
Phillips, „The Great Library of Alexandria?“, in: Library Philosophy and Practice 2010, http://unllib.
unl.edu/LPP/phillips.htm (Zugriff am 30. 04. 2018); Empereur 2008, 75 f.; ders. 2003; Canfora 2004; 
ders. 1986; Orru 2002; MacLeod 2000. Zur absichtlichen Vernichtung von Büchern s. oben Anm. 6.
10 Canfora 1986. Vgl. die Einschätzung von MacLeod 2000, 74: „This account reads like a detective 
novel, and parts of it are pure fiction.“ Zumindest in der lateinischen Fassung der Historia Dynastia-
rum des Gregorius Abul-Pharaggius, übers. u. hg. von Edward Pococke 1663, Bd. 1, 114 (p. 181), http://
reader.digitale-sammlungen.de/de/fs1/object/goToPage/bsb10218865.html?pageNo=114 (Zugriff am 
30. 04. 2018) (Interpunktion geändert) gibt es keinen Hinweis auf die von Canfora 1986, 108 berich-



398   Gereon Becht-Jördens

lautet hier, dass die Bücher, sollten sie mit dem Koran übereinstimmen, als überflüs-
sig zu betrachten seien; sollten sie aber nicht übereinstimmen, sogar als schädlich. 
Diese Argumentation und die nach diesem Kriterium einzige zugelassene Ausnahme 

tete Ausnahme der Werke des Aristoteles: Deinde die quodam dixit illi [sc. Amr ibn al-ʿĀs] Iohannes 
[sc. Philoponos]: „Circumivisti tu omnia Alexandriae repositoria, omniaque rerum genera, quae in iis 
reperiuntur, obsignasti; quod ad illa igitur, quae tibi profutura sint, nolo tibi contradicere, at quae nulli 
tibi usui futura sunt, nobis potius convenient.“ Dixit illi Amrus: „Quid est, quo opus tibi sit.“ Dixit illi 
[sic!]: „Libri Philosophici, qui in Gazophylaciis [bibliothecis] Regiis reperiuntur.“ „Hoc“, inquit Amrus, 
„est, de quo statuere non possum, Illud [petis], de quo ego quid [sic!] in mandatis dare non possum, nisi 
post veniam ab Imperatore fidelium Omaro Ebno’lchattab impetratam.“ Scriptis ergo ad Omarum literis, 
notum ei fecit, quid dixisset Iohannes, perlataeque sunt ad ipsum ab Omaro literae, in quibus scripsit: 
„Quod ad libros, quorum mentionem fecisti: si in illis contineatur, quod cum libro Dei conveniat, in libro 
Dei [est], quod sufficiat absque illo; quod si in illis fuerit, quod libro Dei repugnet, neutiquam est eo 
[nobis] opus, iube igitur e medio tolli.“ Iussit ergo Amrus Ebno’lAs dispergi eos per balnea Alexandriae, 
atque illis calefiendis comburi: ita spatio semestri consumpti sunt. Audi, quid factum fuerit, et mirare. 
Auch die englische Übersetzung von Ibn al-Qiftî, Tā’rīḫ al-ḥukamāʾ, hg. August Müller u. Julius Lip-
pert, Leipzig 1903, 354–357 durch Emily Contrell (zitiert auf der Webseite von Roger Pearse, http://
www.roger-pearse.com/weblog/2010/09/24/al-qifti-on-the-destruction-of-the-library-of-alexandria/ 
[Zugriff am 30. 04. 2018]) enthält die von Canfora 1986, 108 (Furono risparmiati soltanto i libri di Aristo-
tele) mitgeteilte Ausnahme nicht: Then one day Yaḥyā said to ʿAmr: „You have control of everything in 
Alexandria, and have seized all sorts of things in it.“ „Anything which is of use to you I will not object to, 
but anything which is not useful to you we have a priority over you,“ said ʿAmr to him, (adding) „What 
do you want of them?“ (Yaḥyā) said, „The books of wisdom which are in the royal stores; they have fallen 
under your responsibility, but you don’t have any use for them, while we do need them.“ (ʿAmr) said to 
him: „Who gathered these books, and what is (so) important about them?“ and Yaḥyā answered him: 
„Ptolemy Philadelphus, one of the kings of Alexandria; in his reign, science and the people of science 
were in esteem, and he searched for the books of knowledge and ordered them to be collected, and he 
dedicated a special store-houses [sic] to them. They were assembled, and he entrusted the responsibility 
to a man named Zamīra; and he supported him in order that he could collect them, [after] searching 
for them and buying them and inciting sellers to bring them and he did so. And in a short time he had 
assembled 54,120 books. When the king was informed of the [successful] collect and verified this num-
ber he told Zamīra: “Do you think that there is a book remaining in the world that we don’t have?“ And 
Zamīra said: There are still in the world a great mass [of books], as in Sind, and in India and in Persia 
and in Jurjan [ancient Hyrcania] and in Armenia and Babylonia and Mosul and among the Byzantines. 
And the king was pleased with this and he told him: „Continue in pursuing [your duty]; and so he did 
until the death of the king. And these books are until today kept and preserved as the responsibility of the 
governors working for the kings and their successors. And ‘Amr started to wish [to have] for himself what 
he was hearing from Yaḥyā and he was impressed with it, but he told him: “I cannot make any order 
without first asking the permission of the Prince of the believers ‘Umar ibn al-Khaṭṭāb; and he wrote to 
‘Umar, informing him of Yaḥyā’s speech as we have reported it and asking for his instructions about what 
to do. And he received a letter from ‘Umar telling him [what follows]: “As for the books you mention, if 
there is in it what complies with the Book of God, then it is already there and is not needed and if what is 
in these books contradict the Book of God there is no need for it. And you can then proceed in destroying 
them.“ ‘Amr ibn al-‘Āṣ then ordered by law that they should be dispersed in the public baths and to burn 
them in the bath’s heaters. And I was told that at that time several public baths used [the books] for 
heating, bringing some fame to new public baths which later on were forgotten afterwards and it is said 
that they had enough heating for six months. One who listens to what has happened can only be amazed.



� Die verlorene Handschrift   399

von der durch Verbrennen in den Heizanlagen der Bäder von Alexandria durchge-
führten Vernichtung, nämlich die Erhaltung der Werke des Aristoteles, münden in 
die Kanonisierung der wichtigsten Schriften der frühislamischen Kultur.11 Im Koran 
sowie in dem aus der Masse der antiken Überlieferung von den Muslimen herausge-
hobenen, als erhaltenswert anerkannten und vielfach kommentierten Werk des Aris-
toteles geht die gesamte Sinnfülle der antiken literarischen Tradition auf. Dadurch 
repräsentieren jene symbolisch die gesamte vernichtete Tradition und werden durch 
diese, und zwar paradoxerweise gerade durch deren Verlust, charismatisch über-
höht. Die von Canfora vorgenommene Modifikation der Legende arbeitet nur deren 
Sinn deutlicher heraus: die Legitimation der Kanonisierung des Koran und des Aris-
toteles. Hier stoßen wir demnach auf eine sinnstiftende Intention der Erzählung von 
Buchzerstörung oder -verlust.

2.2  	Wertsteigerung durch Verbrennen: Die Sibyllinischen Bücher

Das wohl bekannteste Beispiel für eine solche Erzählung der gezielten Vernichtung 
einzelner Bücher mit sinnstiftender Intention ist die weitverbreitete Legende vom 
Ankauf der Sibyllinischen Bücher durch den römischen König Tarquinius, die sich 
allerdings nicht über das zweite vorchristliche Jahrhundert hinaus zurückverfolgen 
lässt und schon deshalb historisch keinerlei Quellenwert für angeblich soviel frühere 
Ereignisse besitzt. Die ausführlichste Fassung der auf die verlorene Darstellung des 
Varro (* 116 v. Chr.; † 27 v. Chr.) zurückgehenden Erzählung bietet Dionysius von Hali-
karnass (*  ca. 54  v. Chr.; †  nach 7  v. Chr.), während die Episode bei Livius (*  wohl 
59 v. Chr.; † ca. 17 n. Chr.) fehlt. Für die Vermittlung der Legende an das Mittelalter 
kommen, da Isidor von Sevilla nur eine stark verkürzter Version ohne das gleich zu 
erwähnende Verbrennungsmotiv bietet, vor allem Gellius, der ältere Plinius, der Ver-
gilkommentator Servius, Varro bei Lactantius und die spätantiken Oracula Sibyllina 
infrage.12 Mit der Vertrautheit mittelalterlicher Autoren mit der Legende kann ange-

11 Vgl. etwa Adamson / Tylor 2005; Dieterici 2004; Rudolph 2004; Nizar Samir Gara, Die Rezeption 
des Aristoteles im Islam. Als Beispiel die Rezeption der Seelenlehre des Aristoteles bei Ibn Sinas Buch 
(‘Ilm Alnafs Die Wissenschaft der Seele), Diss., Heidelberg 2003, http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/
volltextserver/5522/1/nazar_samir_gara.pdf (Zugriff am 30. 04. 2018), 146–191; Lettinck 1994 (vgl. die 
weiteren Bände der Reihe); Black 1990 (vgl. die weiteren Bände der Reihe sowie der Nachfolgereihe 
Islamic Philosophy, Theology and Science).
12 Dionysius, Antiquitates IV 62, 2, hg. von Jacoby 1888, 103–105; ders., übers. von Benzler 1771, 492–
495. Vgl. Varro bei Lactantius, inst. I 6, 10 f.; Vergil, Aeneis VI 10; Servius, Kommentar zu Aeneis VI 72; 
Plinius, Naturalis historia XIII 27, 88; XXXIV 22 u. 29; Solinus II 16 f.; Gellius I 19; Isidor, Origines VIII 
8, 6; Iunius Philargyrios, Kommentar zu Vergil, Eklogen 4, 4; Mythographus Vaticanus II 88; Lydos, De 
mensibus IV 47; Cassius Dio, frg. 10, 8, vgl. auf der Webseite LacusCurtius von Bill Tayer Buch II 11, 1; 
Tzetzes, Scholien des Lykophron 1278, hg. von Müller 1811; Oracula Sibyllina, prologus, übers. u. hg. von 
Kurfeß 1951, 24–31, bes. 26 f. Vgl. ebd. 14 f.; Oracula Sibyllina, hg. von Lightfoot 2007; Oracula Sibyllina, 



400   Gereon Becht-Jördens

sichts ihrer Tradierung durch so vielgelesene Klassiker und Referenzwerke also zuver-
lässig gerechnet werden. Dieser Überlieferung zufolge habe der König nach anfängli-
cher Ablehnung des seiner Meinung nach überteuerten Angebots erst die letzten drei 
von ursprünglich neun Büchern von der Wahrsagerin erworben, die auch nach deren 
schrittweiser Vernichtung durch Verbrennen auf dem vollen Preis beharrt haben soll. 
Schon hier finden wir wesentliche Elemente, die auch in den späteren Beispielen 
begegnen, vorgeprägt:
I.	 Der Inhalt des Verlorenen bleibt unbestimmt. Nur drei der neun Bücher lässt die 

Erzählung der Vernichtung entgehen. Was in den vernichteten und nun fehlen-
den Bänden gestanden haben soll, erfährt man nicht.

II.	 Das Verlorene geht nicht unwiederbringlich unter. Die drei verbliebenen Bücher 
ersetzen die verbrannten offenbar vollwertig. Es werden keine negativen Auswir-
kungen auf die vom zuständigen Priesterkollegium, den decemviri sacris faci-
undis, veranlasste Kultpraxis erwähnt, für welche die im Jupitertempel auf dem 
Kapitol aufbewahrten angeblich aufgrund des Einlenkens von Tarquinius der 
Vernichtung entgangenen drei Bücher als Quelle von Ritualvorschriften benutzt 
wurden. Dasselbe wiederholte sich mindestens noch ein weiteres Mal. So wurden 
die Sibyllinischen Bücher nach ihrer Vernichtung beim Brand des Capitols 
83 v. Chr. offenbar problemlos ersetzt durch die Bücher der erythräischen Sibylle, 
die nach angeblich langer Suche an verschiedenen Orten im Jahr 76 v. Chr. nach 
Rom gebracht und von Augustus 12  v. Chr. in den palatinischen Apollotempel 
überführt wurden. Dort sollen sie die Brände von 192 n. Chr. und von 363 n. Chr. 
mit knapper Not überstanden haben, bevor sie 405  n. Chr. auf Befehl Stilichos 
(*  ca. 362  n. Chr.; †  408  n. Chr.) endgültig vernichtet worden seien.13 Negative 
Auswirkungen oder Störungen des Verwaltungs- oder Kultbetriebes aufgrund des 
Verlustes werden nach der Katastrophe von 83 v. Chr. nicht erwähnt, obwohl oder 
eben weil seine Heilung nicht anders als in symbolischer Form erfolgt sein kann. 
Dass es vor allem darum ging, das Vertrauen der Bevölkerung in die Kontinuität 
der staatlichen und kultischen Ordnung wiederherzustellen, zeigen die regel-
mäßigen Berichte über die Maßnahmen zur Wiederherstellung der durch Brand 
vernichteten Archive auf dem römischen Kapitol. Archivmaterial ist im Allgemei-
nen unersetzlich, weil nur ausnahmsweise Duplikate an anderem Ort existieren. 
Schon aufgrund fehlender Vorlagen, aber auch aufgrund der schieren Dimen-
sion des Unternehmens, ein zerstörtes Großarchiv vollständig zu rekonstruieren, 

hg. von Gauger 2011, 310 ff. Vgl. ebd. 333–478, bes. 380–400; 380 Anm. 56 (Lit.); Wasmuth 2010, 33 f.; 
Suda Σ 361 (Adler) s. v. Σίβυλλα Χαλδαία. Vgl. Keskiaho 2013, 145 f., Anm. 1–3 (Lit.), 149 u. 155 (Schemata 
zur Überlieferungsgeschichte), der aber ebd. 146 aus seinen Befunden nicht die quellenkritischen 
Konsequenzen zieht, wenn er den Erwerb der Bücher gleichwohl als historisches Faktum „at the time 
of the last Tarquins“ betrachtet. Zur endgültigen Vernichtung vgl. ebd. 171 f. Zu den religionsgeschicht-
lichen Fragen vgl. Latte 1967, 160 f.
13 Tacitus, Annales VI 12; Varro bei Servius, Aeneis VI 36; 72; Cicero, De divinatione I 34.



� Die verlorene Handschrift   401

welche die Möglichkeiten der Administration einer vormodernen Gesellschaft bei 
weitem überfordert, sind seiner realen Verwirklichung enge Grenzen gesetzt. Es 
kann sich daher bei den Bemühungen um Supplierung der Verluste eigentlich 
nicht um viel mehr als um symbolische Akte gehandelt haben.14

III.	 Der Verlust steigert die Bedeutung des Erhaltenen, da es nun auch das Verlorene 
symbolisch repräsentiert.15 Der Zugang zu den Büchern ist durch strenge Vor-
schriften limitiert. Augustus bringt dann die Bücher durch die Verlegung auf den 
Palatin in räumliche Nähe zu seinem Palast und damit in ein exklusives Verhält-
nis zum Herrscherhaus.

IV.	 Die Heilung des Verlustes erfolgt durch Schaffung eines symbolischen Ersatzes, 
der das Verlorene, also Abwesende, vollgültig repräsentiert. Selbst ein Totalverlust 
bleibt daher weitgehend folgenlos, da er durch Ersatzbildungen suppliert wird, 
welche die Funktionen des Verlorenen vollständig und problemlos übernehmen, 
weil sie dieses symbolisch repräsentieren und damit auf sie die Bedeutungszu-
schreibung und Verehrung des verlorenen Originals übergeht. Nicht immer aber 
hat dieses Original jemals existiert: So schufen die römischen Annalisten des 
2. und 1. vorchristlichen Jahrhunderts nahezu aus dem Nichts eine detailreiche 
römische Ereignisgeschichte der Frühzeit. Es scheint, dass diese Tätigkeit als eine 
Art rituelle Wiederherstellung der angeblich beim Galliersturm von 386  v. Chr. 
und bei späteren Katastrophen verlorenen Überlieferung zu verstehen ist. Die 
durch den behaupteten Verlust der Schriftquellen gestörte Ordnung wurde so 
symbolisch (re)konstruiert, um damit den ebenfalls nur behaupteten Kontinui-
tätsbruch zu heilen. Indes hat es nach allem, was wir wissen, aufgrund des rudi-
mentären Entwicklungsstandes der römischen Schriftkultur erzählende Quellen 
für die Ereignisgeschichte der Frühzeit vor ca. 300 v. Chr. niemals gegeben.16 Das 

14 Vgl. Speyer 1981, 11, 16 f., 19 f. u. bes. 20 Anm. 65, der mir jedoch diesen Umstand nicht hinreichend 
bedacht zu haben scheint. Die Folge ist, dass er das Ausmaß des tatsächlich Verwirklichten erheblich 
überschätzt.
15 Nach dem Verlust bedeutenden Archivguts und wesentlicher Teile der Archivbibliothek Hamburgs 
durch den großen Brand von 1842 tröstete der Archivar und Ratssekretär Johann Martin Lappenberg 
die Mitglieder des Vereins für hamburgische Geschichte: „Sind manche unersetzliche Geschichts-
quellen verloren gegangen, so sind die geretteten gleich den nicht verbrannten sibyllinischen Bü-
chern, eben so werthvoll und fast noch werthvoller als der früher vorhandene gesammte Schatz der 
Belehrung. Die bessere und etwas großartigere Behandlung des geretteten und des außerhalb unserer 
Stadt aufzusuchenden Stoffes muß das verlorene Detail ersetzen.“ (Loose 2013, 76.) Mit dem Mythos 
vernichteter Bücher operiert, worauf mich Alexander Sauter dankenswerterweise hinweist, auch 
der Romanautor Ilija Trojanow (2007, 30–42), wo es um einen an einem entlegenen indischen Ort in 
einem Antiquariat entdeckten Katalog der vernichteten Bücher geht.
16 So Bleicken 2004, 105–125. Vgl. Dupont 2013, 27–59 u. bes. 105–110; die verschiedenen Beiträge 
von Timpe in: ders. 2007, bes. 70–78, 85, 141 f., 153–156, 192 f., 210 f. u. 217–222; Forsythe 2005, 59–79; 
Eigler et al. 2003, 15–38; Beck / Walter 2001, 22–50. Zum sogenannten Galliersturm und der fiktionalen 
Stilisierung der Fabii vgl. Richardson 2012, 57 f. u. 115–162; Wiseman 1979, rez. T. J. Cornell, in: Journal 
of Roman Studies 72, 1982, 203–206. Die maßgebliche Ausgabe der Fragmente der Historicorum Ro-



402   Gereon Becht-Jördens

muss auch erhebliche Zweifel hinsichtlich des Alters der Sibyllinischen Bücher 
hervorrufen.

V.	 Buchverluste und -zerstörungen werden nicht selten fingiert: Sie verleihen 
den vorgeblich erhaltenen Teilen oder den an ihre Stelle tretenden Surrogaten 
Authentizität und Autorität. Das scheint letztlich auch der Sinn der Legende vom 
Ende der Bibliothek von Alexandria zu sein.

3	 Fallbeispiele aus christlicher Spätantike  
und Mittelalter

Für das Christentum als Buchreligion hatten Bücher eine Bedeutung, die über die-
jenige von Informationsmedien weit hinausging. Die biblischen Bücher enthielten 
die Heilsgeschichte und die Heilszusage, ihre Kommentare enthüllten den oftmals 
verborgenen Schriftsinn, die theologischen Werke der Kirchenväter klärten schwie-
rige und umstrittene Fragen der christlichen Dogmatik, die hagiographischen Texte 
dienten der moralischen Erbauung sowie der Befestigung im Glauben und bezeugten 
das fortwährende Eingreifen Gottes in die Geschichte, liturgische Handschriften mit 
christlichen Gesangstexten wie Psalmen, Hymnen und Sequenzen, Antiphonen und 
Responsorien wurden für das Gotteslob benötigt. Bücher als oft kostbar ausgestat-
tete und sinnfällig gestaltete Artefakte garantierten und stifteten als wirkmächtige 
Symbole, als „Buchobjekte“, das Heil, von dem in den in ihnen enthaltenen Texten 
die Rede war.17

Um die Bedeutung, den Wahrheitsgehalt und die Wirkmacht der Bücher plausi-
bel und erfahrbar zu machen, wurde daher auch unter den veränderten Rahmenbe-

manorum fragmenta jetzt Cornell u. a. 2014; Holger Koch danke ich für bibliographische Hinweise zur 
römischen Historiographie. Wer wie Bellen 1994, 208 oder Schneider, in: Gehrke / Schneider 2006, 262 
im Galliersturm vom Beginn des 4. Jahrhunderts, über den wir mangels verläßlicher Quellen (dass 
Polybius 1, 6; 2, 17 f. und Diodor 14, 113–117 auf zeitgenössische griechische Quellen zurückgehen, so 
Bleicken 2004, 20, ist nicht ausgeschlossen, aber durchaus fraglich) so gut wie nichts wissen können, 
eine Wendemarke für die Quellengeschichte erblickt, impliziert, dass durch ihn einst vorhandene 
Schriftquellen vernichtet worden wären und die literarische Produktion unmittelbar danach wieder-
aufgenommen worden wäre. Tatsächlich spricht aber alles, was wir über Schriftlichkeit im frühen 
Rom und die Anfänge römischer Geschichtsschreibung wissen, gegen die Annahme, dass die Ent-
wicklung der römischen Schriftkultur bereits vor dem 3.  Jahrhundert einen entsprechenden Stand 
erreicht haben könne.
17 Vgl. D. Ganz 2015, 7–13, 45–58, 65–76, 26 Anm. 5 f. (Lit. zum Thema Prachteinband), 27 Anm. 27 (Lit. 
zum Thema Buchreligion) u. 28 Anm. 42 (Lit. zur magischen und symbolischen Bedeutung des Bu-
ches); ders. 2014, 88–90; ders. 2010; Becht-Jördens 2014, 258–260; Reudenbach 2014, 229–244; ders. 
2009; Frese 2014; Rapp 2007, Lowden 2007; Lentes 2005; Quast 2005; Gussone 1995; Neuheuser 1995, 
P. Ganz / Parkes 1992; Dunand / Spieser / Wirth 1991. Zum Buch in der Liturgie vgl. etwa noch Wendland 
2010; Bock 2002; Kohlschein / Wünsche 1998.



� Die verlorene Handschrift   403

dingungen der christlichen Kultur der Spätantike und des Mittelalters mit dem Topos 
der Buchvernichtung und des Buchverlustes und ihrer Supplierung durch Surrogate 
gearbeitet. Dabei ist auf die eingangs im Auszug zitierte Erzählung von der Zerstö-
rung und Wiederherstellung der Gesetzestafeln durch Moses (Ex 25–40, bes. 32,15–20; 
34,1–29; 40,1–3 u. 18–21) als möglichen biblischen Hintergrundtext hinzuweisen, auch 
für das ebenfalls eingangs zitierte Buch Mormon.

3.1  	Kanonisieren durch Bücherverbrennung: Johannes Diaconus 
und die Bücher Papst Gregors des Großen

Ein eindrucksvolles Beispiel für den Rückgriff auf den Topos der Buchvernichtung 
bietet Johannes Diaconus, genannt Hymmonides (*  um 825; †  zwischen 880 und 
882), einer der Biographen des Papstes Gregor I., des Großen (* um 540; † 12. März 
604).18 Nach dem Tode des Papstes sei es in Rom zu einer Hungersnot gekommen, 
an der man diesem die Schuld gegeben habe, da der Schatz des Patriarchats durch 
seine übertriebene Freigebigkeit vergeudet worden sei.19 Der aufgebrachte Mob habe 

18 Vgl. Herbers 2003, 183–192 u. 183 Anm. 64 (Lit.); Berschin 1991, 372–387; Brunhölzl 1992, 331–333 
u. 603 f.; Leonardi 1981; ders. 1976; Goll 1940; Manitius 1911, 689–695, bes. 690 f. Zur hier behandelten 
Stelle vgl. Speyer 1989, 86–90 mit Text und Übersetzung (ebd. 86 f.). Berschin geht in seiner Darstel-
lung auf diese Passage der Vita nicht näher ein. Zur rechtlichen Bedeutung des Evangeliars für das 
Ritual des Klerikereides vgl. Becht-Jördens 2005, 127 f.; ders. 1996a, 24 f.
19 Johannes Diaconus Hymmonides, Vita S. Gregorii magni, hg. von Maurini (1902), 4, 69–71 (Zeichen-
setzung vom Verfasser geändert): Nam sicut a maioribus traditur, cum calumniarum veterum incento-
res Gregorium prodigum dilapidatoremque multiplicis patriarchatus thesauri perstreperent, deficiente 
personali materie ad comburendos libros eius coeperunt pariter anhelare. Quorum dum quosdam iam 
combussissent ac reliquos vellent exurere, Petrus Diaconus […] creditur vehementissime obstitisse di-
cens ad obliterandam eius memoriam librorum exustionem nihil proficere, quorum exemplaria diversis 
petentibus mundi ambitum penetrassent, subiungens immane sacrilegium esse tanti Patris tot et tales 
libros exurere, super cuius caput ipse Spiritum sanctum in similitudine columbae tractantis frequentis-
sime perspexisset. Cumque dudum devotum populum Diaconus cerneret occasione temporis cum invidis 
resultare, in hoc omnium sententiam dicitur provocasse, ut, si, quod dixerat, iureiurando confirmans 
mori continuo meruisset, ipsi a librorum exustione desisterent, si vero testimonii sui superstes exsti-
tisset, ipse quoque combustoribus manus daret. Itaque cum Evangeliis in ambonem venerabilis levita 
Petrus ascendens, mox ut Gregorianae sanctitati testimonium praebuit, inter verba verae confessionis 
spiritum efflavit et a dolore mortis extraneus iuxta pyrgi basim, sicut hactenus cernitur, confessor verita-
tis meruit sepeliri. Hinc est, quod consuetudinaliter Spiritus sanctus in specie columbae super scribentis 
Gregorii caput depingitur et quod expositionum illius pars maxima, quae utique ab invidis exusta reco-
litur, non habetur. […] constat nimirum, quia plures libros, quam nunc habeantur, composuit. Quorum 
memoriam quidam in episcopali eius perstringens ait: „Iob, Ezechiel, Evangelia et Pastoralem exposuit 
et multa alia. Ut subaudias, quae iam inveniri <non> possunt, quoniam revera ante succensa sunt quam 
edita, sicut reliqua ipsius opera, quae nunc in sancta Romana Ecclesia retinentur adhuc sub custodia, 
ne penitus vulgarentur. Itaque si curiosius perpendatur omne Gregorii tractandi tempus, quo libros, qui 
nunc habentur, exposuit, a diaconio suo usque ad penultimum sui pontificatus annum extenditur; et 



404   Gereon Becht-Jördens

sich, von Neidern des Papstes aufgestachelt, angeschickt, dessen Bücher, darun-
ter offenbar vor allem die eigenen Werke zu verbrennen. Einige davon seien bereits 
vernichtet gewesen, als dessen Notarius Petrus Diaconus, Freund Gregors und sein 
Gesprächspartner in den Dialogi de vita et miraculis patrum Italicorum, eingeschritten 
sei und versucht habe, ein solches Sakrileg zu verhindern. Mit seinen Argumenten, 
„die Verbrennung der Bücher vermöge nicht das Andenken Gregors auszulöschen, 
da die Exemplare seiner Werke bei der großen Nachfrage bereits in die ganze Welt 
gedrungen seien,“ und „es sei ein ungeheurer Frevel, so viele und derartige Schriften 
eines so bedeutenden Vaters zu verbrennen, über dessen Haupte er den Heiligen Geist 
im Bilde der Taube sehr häufig selbst deutlich gesehen habe,“ sei er bei der aufge-
putschten Menge aber zunächst nicht durchgedrungen. Erst als er eine Eidesleistung 
für die Wahrheit seiner Aussagen angeboten habe, die durch den sofortigen Eintritt 
seines eigenen Todes beglaubigt werden solle, habe man sich darauf eingelassen. 
Nach seinem, wie angekündigt, noch während seiner Worte eingetretenen Tode sei 
er am Fuß des Ambo, auf den er sich zur Eidesleistung mit einem Evangeliar begeben 
habe, bestattet worden. So seien wenigstens die meisten Werke des Kirchenvaters der 
Vernichtung entgangen. Zugleich erklärten diese Vorgänge aber auch, warum nicht 
alle von ihm selbst in seinen Schriften und Briefen erwähnten Werke erhalten seien. 
Im Übrigen würden noch umfangreiche unveröffentlichte Bibelkommentare in den 
päpstlichen Archiven zurückgehalten.

Soweit Johannes Diaconus. Worin erkannte nun der zeitgenössische Leser dieser 
Erzählung die Bedeutung der Bücher und ihrer Vernichtung durch Verbrennen? 
Offenkundig hat die Verbrennung der Bücher aus dem Besitz des Papstes, vor allem 
die seiner eigenen Werke, zunächst einmal rechtssymbolische Bedeutung. Es handelt 
sich um eine Art Hinrichtung in effigie.20 Die Bücher stehen also für ihren Besitzer bzw. 
Autor, sie repräsentieren den Abwesenden und die an ihnen vorgenommenen Hand-
lungen, das Verbrennen, gelten in Wirklichkeit ihm. Die Zerstörung des materiellen 
Wertes lässt Johannes die Akteure dafür in Kauf nehmen. Der Leser wird ausgehend 
vom eigenen Erfahrungshorizont angenommen haben, dass sich die Akteure erhoff-
ten, durch die symbolische Vernichtung des Schuldigen das Ende der als kollektive 

licet Langobardorum perfidia saeviente post Ezechilis tractatus ab expositione librorum destiterit, ab 
exponendis tamen epistolis, quamdiu vivere potuit, numquam omnino cessavit; quarum videlicet tot 
libros in scrinio dereliquit, quot annos advixit. Unde quartum decimum epistolarum librum septimae 
indictionis inperfectum reliquit, quoniam ad eiusdem indictionis terminum non pertingit. Ex quorum 
multitudine primis Hadriani papae temporibus quaedam epistolae decretales per singulas indictiones 
excerptae sunt et in duobus voluminibus, sicut modo cernitur, congregatae. Et Gregorius iamdudum in 
monasterio positus, ubi eum angelus Domini sub habitu naufragi scribentem repererat, nimirum quae-
dam dictaverat, ut ad expositionem tantae profunditatis, quam in libro Iob penetrare potuit, eo paratior 
quo ex dictandi consuetudine doctior perveniret.“
20 Vgl. Brückner 2008. Zur symbolischen Bedeutung des Verbrennens vgl. Mauntel et al. 2015, 739 f.; 
s. a. Werner 2007, 393–440, der aber den hier behandelten Fall nicht erörtert und seinen Schwerpunkt 
überhaupt in Spätmittelalter und Renaissance hat, sowie Speyer 1981, 30–36.



� Die verlorene Handschrift   405

Strafe Gottes für sein Fehlverhalten bewerteten Hungersnot erreichen zu können.21 
Stattdessen hätten sie gerade mit dem Autodafé der Bücher eine strafwürdige Frevel-
tat begangen.

Doch damit erschöpft sich die Bedeutung dieser Bücherverbrennung keineswegs. 
Denn der Angriff der Menge auf die Bücher Gregors erzwingt nach der Darstellung des 
Johannes nunmehr die Offenlegung eines Geheimnisses, das die richtige Einschät-
zung der Bedeutung der Schriften des Papstes bislang verhindert hatte. Gregor soll 
nämlich, wie Petrus erst jetzt unter dem Druck der Situation preisgibt, seine Werke 
inspiriert vom Heiligen Geist verfasst haben, der ihm in der sichtbaren Gestalt einer 
Taube genaht sei, ein bereits verbreitetes Thema bildlicher Darstellungen, wie Johan-
nes sagt. Die ältesten erhaltenen Beispiele wie die Wiener Elfenbeintafel und das Ein-
zelblatt des Gregormeisters aus Trier (Trier, Stadtbibliothek, Hs. 171/1626) stammen 
allerdings erst aus dem 10. Jahrhundert.

Der Eid wird im Übrigen in der Form des Klerikereides auf ein Evangeliar geleis-
tet. Es ist also der Wahrheitsanspruch des Buches der Bücher, durch den die göttli-
che Inspiration und damit die Wahrheit der Werke des Kirchenvaters garantiert wird. 
Deren Wert wird nun gesteigert durch die Vorstellung, sie wären um ein Haar ver-
nichtet worden. Die Information, dass sie aufgrund vielfältiger Nachfrage schon in 
aller Welt verbreitet seien, lässt den Leser zwar aufatmen, bestätigt aber den Wert 
der Werke auf andere Weise erst recht. Ihre besondere Qualität hatte sie offenbar zu 
„Bestsellern“ gemacht.

Diesen ihren Wert bekräftigt auch der angekündige Opfertod des Petrus, der als 
ein weiteres Beglaubigungsmittel des Eides eingesetzt wird, und zwar dadurch, dass 
sich ein Mensch bereitfindet, für die Rettung dieser Bücher des Papstes zu sterben. 
Das Motiv des Opfertodes als Eidbekräftigung besitzt, wie schon die Mauriner erkannt 
haben,22 eine Parallele in De gloria confessorum Gregors von Tours, wo es allerdings 
primär zunächst gar nicht um Bücher, sondern um die Enthüllung einer Vision des 
Bischofs Troianus von Saintes, dem der Heiligen Martin von Tours erschienen war, 
durch dessen Subdiakon geht.23 Deren Mitteilung im Werk Gregors von Tours sollte 
aber durch das Motiv und die Berufung auf diesen Augenzeugen, der den ihm für den 
Fall der Enthüllung des Geheimnisses der Vision angekündigten Tod billigend in Kauf 
genommen und als Beweismittel eingesetzt habe, in seinem Wahrheitsgehalt garan-
tiert werden und Glaubwürdigkeit erlangen.

21 Vgl. Speyer 1989, 88 f. Die Illustration in der Handschrift Windsor, Eton College Library, Ms. 124, 
saec. XI, fol. 122r wird missdeutet von Siede 2017, 225: „Während links der Leichnam des Papstes in 
einen antiken Steinsarkophag gebettet wird, ist rechts die Verbrennung von häretischen Büchern (!) 
zu sehen. Auf einer Kanzel steht ein Prediger (!).“ Dieselbe Fehldeutung bereits bei Nilgen 1999, 611 f.
22 Vgl. Speyer 1989, 90 Anm. 19.
23 Gregorius Turonensis, De gloria confessorum, hg. von Krusch (1885), c. 59, 331 f.: Et ut probetis vera 
esse, quae loquor, finito sermone finem facio vitae. Et his dictis clausis oculis obiit non sine admiratione 
astantium.



406   Gereon Becht-Jördens

Johannes Diaconus erkannte offenbar den Wert dieses Motivs für die von ihm 
verfolgten Zwecke und übernahm es in seine Darstellung. Die Erzählung von der 
drohenden und erst im letzten Moment wenigstens teilweise abgewendeten Vernich-
tung der Bücher des Kirchenlehrers spielt eine Schlüsselrolle in diesem komplexen 
Prozess seiner Approbation und der Kanonisierung seiner Schriften. Sie war es, die 
seine Aufnahme unter die vier kanonischen Kirchenlehrer des lateinischen Westens 
im Nachhinein plausibel erscheinen ließ, seine Bedeutung noch steigerte, indem sie 
seinem erhaltenen Œuvre umfangreiche verlorene und mysteriöse unveröffentlicht 
zurückgehaltene Werke an die Seite stellte, und im Verein mit der ikonographischen 
Tradition seine Werke als vom Heiligen Geist inspirierte Klassiker der patristischen 
Literatur legitimierte. Der Aufstieg zu einem (und zwar dem zeitlich letzten) der vier 
kanonischen lateinischen Kirchenlehrer neben Ambrosius, Hieronymus und Augusti-
nus wurde dadurch abgesichert.24

3.2  	Beglaubigen durch Vernichtung aufgrund Zweckentfrem- 
dung, Mausfraß und Wasserschäden: Hincmar von Reims  
und der Remigius-Codex

Mittelalterliche Hagiographen hatten es oft nicht leicht. Immer wieder wurden sie 
nämlich beauftragt, eine Biographie von Personen zu schreiben, deren Tod mehrere 
Generationen zurücklag und über deren Leben weder Augenzeugen Auskunft geben 
konnten noch nennenswerte schriftliche Zeugnisse vorlagen. Nicht weniger als eine 
creatio ex nihilo war also gefordert. Das Wissensvakuum mit Stoff zu füllen wurde 
ermöglicht durch die Übernahme von Motiven aus dem reichen Schatz der bereits vor-
handenen biographischen und hagiographischen Texte. Aber vom Autor wurde auch 
erwartet, dass er über seine Quellen Rechenschaft ablegte, um Glaubwürdigkeit zu 
gewinnen. Denn die Historizität der Tugenden und vor allem der von Gott ihretwegen 
ermöglichten Wunder musste sichergestellt werden.25 Beim völligen Fehlen entspre-
chender Überlieferung war das eine knifflige Herausforderung. Hincmar von Reims 
(* um 800/810; † 21. oder 23. Dezember 882) stand vor diesem Problem, als er die Vita 
des Remigius (* vermutlich 436; † 13. oder 14. Januar 533) schreiben sollte, der Grün-
dungsfigur des Erzbistums Reims.26 Als Quelle für das geplante Monumentalwerk, 
das der Bedeutung des Erzbistums zu entsprechen hatte, stand nur eine knappe Vita 
Remedii zur Verfügung, angeblich aus der Feder des Venantius Fortunatus (*  ca. 
540; † vor 610), jenes aus Ravenna stammenden merowingerzeitlichen Dichters und 
Hagiographen des 6.  Jahrhunderts. Hincmar fingiert – wie Walter Berschin gezeigt 

24 Vgl. Smolinsky 2006; Jászai 1970, Sp. 529.
25 Vgl. Becht-Jördens 2008, 9–16.
26 Vgl. Schneider 2010, 94–96 u. 94 Anm. 82, (Lit.); Berschin 1991, 365–371; R. Schieffer 1991.



� Die verlorene Handschrift   407

hat, im Blick auf die kodikologischen Verhältnisse der angeblichen Entstehungszeit 
ein klarer Anachronismus – eine merowingerzeitliche hagiographische Prachthand-
schrift im Großformat und in kalligraphischer Schrift. Diese sei nach den Erzählun-
gen der Vorfahren alter Leute, mit denen er als junger Mann zur Zeit seines dritten 
Amtsvorgängers, Erzbischof Tilpin (* vor 748/751; † 794) noch habe sprechen können, 
bis zur Epoche Karl Martells (* zwischen 688 u. 691; † 741) noch vorhanden gewesen, 
dann aber aus Not und Nachlässigkeit schrittweise vernichtet worden: Durch Plün-
derung des Kirchengutes zum Gelderwerb getriebene Kleriker hätten das Buch zur 
Aufbewahrung von Münzen zwischen den Blättern zweckentfremdet. Dadurch sei es 
im Verein mit Nässe, Mausfraß und Blattverlust bis auf verstreute Einzelblätter weit-
gehend vernichtet worden.27 Es habe eine umfangreiche und im erhabenen Stil der 

27 Hincmarus Remensis, Vita S. Remigii, hg. von Krusch (1896), 250–253: Sicut a senibus et iam ae-
tatis provecte viris religiosis, qui de tempore Tilpini urbis huius praesulis adhuc vivebant, quando in 
servicium istius sanctae aecclesiae auctore Deo fui electus atque provectus, et postea per aliquot annos 
vixerunt, fideli relatione didici, a suis maioribus audierunt narrari eos vidisse librum maxime quantitatis 
manu antiquaria scriptum de ortu ac vita et virtutibus atque obitu beati Remigii, sanctissimi patronis 
[sic!] nostri. Qui hac occasione deperiit, quoniam Egidius post beatum Remigium quartus istius civita-
tis episcopus quendam virum religiosum nomine Fortunatum metricis versibus insignem […] petiit de 
eodem libro coturno Gallico dictato aperto sermone aliqua miracula, quae in populo recitarentur, exci-
pere […]. Et cum ipsa exceptio cepit lectione in populo frequentari et a multis propter brevitatis suae fa-
cilitatem transscribi, ipse magnus codex a neglegentibus neglegentius cepit haberi, usque dum tempore 
Karli principis, quando propter discordiam et contentionem de principatu inter eum et Ragamfredum 
et frequentia ac civilia […] bella in Germanicis et Belgicis ac Gallicanis provinciis religio christianitatis 
pene fuit abolita […]. Cuius infelici tempore de ista Remensi aecclesia non solum pretiosa queque abla-
ta fuerunt, sed et aecclesiae atque domus religiosorum destructe et res ab episcopio fuere divisae. Illi 
quoque pauci, qui erant residui, clerici negotio victum querebant et denarios quos mercimonio conqui-
rebant in cartis et librorum foliis ligabant. Sicque prefatus liber cum aliis partim stillicidio putrefactus, 
partim soricibus conrosus, partim foliorum abscisione divisus in tantum deperiit, ut pauca et dispersa 
inde folia reperta fuerint. […] Hoc enim in hac aecclesia in novissimo saeculi tempore de libro memorato, 
sed et de aliis accidit, quod antiquo tempore de autenticis scripturis evenisse sanctus Johannes Chrisos-
tomus in omelia evangelii secundum Mattheum memorat dicens: Multa enim ex propheticis periere mo-
nimentis, quod de historia Paralipomenon probare possibile est. Desides enim cum essent Iudei, nec 
desides modo, sed et impii, alia quidem perdiderunt neglegenter, alia vero tum incenderunt, tum conci-
derunt profane. [Es folgt eine Liste der Verluste und Beinaheverluste biblischer Bücher; …] in quarto 
Regum libro legimus, quoniam post multum temporis vix Deuteronomii sit volumen repertum, defossum 
quodam in loco ac pene deletum. [Es folgen weitere verlorene Bücher der Bibel; …] et multa huius (sc. 
Salomonis) volumina, quae Scriptura quidem fuisse probat, sed hodie constat non esse. Vastata namque 
a Chaldeis Iudea, ut in patrum litteris legimus, etiam bibliotheca antiquitus congregata inter alias pro-
vinciae opes hostili est igne consumpta, ex qua pauci, qui nunc in sancta Scriptura continentur libri, 
postmodum Esdrae pontificis et prophetae sunt industria restaurati. Unde scriptum est de eo: Ascendit 
Esdras de Babilone et ipse scriba velox in lege Moysi – velox videlicet, quia promptiores litterarum fi-
guras, quam eatenus Hebrei habebant, reppererit – et in epistola regis Persarum: Artaxerxes rex regum 
Esdre sacerdoti, scribae legis dei caeli doctissimo salutem. Quo contra et nos, multis aliis perditis, 
plura in quibusdam historiis et diversis pitaciolis ac usitata relatione a precedentibus relicta posteris 
de ortu et vita seu virtutibus et obitu domni sanctissimi patris ac protectoris nostri Remigii habemus, 



408   Gereon Becht-Jördens

gallischen Rhetorik abgefasste Vita des Heiligen enthalten, die später Venantius For-
tunatus als Quelle für seine Kurzfassung gedient habe. Es ist offenkundig, dass die 
Geschichte von dem angeblich vernichteten Prachtkodex, den es nie gegeben hat, 
nicht nur bezweckt, die prekäre Quellenfrage zu beantworten und den Verlust des 
codex unicus plausibel zu erklären – zur Untermauerung liefert Hincmar gleich noch 
eine Verlustgeschichte biblischer Bücher. Darüber hinaus sollte das eigene, neue 
Werk dessen Platz einnehmen und die abhanden gekommene altehrwürdige Zimelie, 
zu der es in einem bewusst im Dunkeln belassenen Abhängigkeitsverhältnis steht, 
substituieren. Dabei sollte die spezifische Affordanz des ursprünglichen Codex,28 
nämlich dessen zur Anerkennung auffordernde Autorität und respektgebietende, 
charismatische Aura, auf das neue Werk übertragen werden und dieses entsprechend 
dignifizieren. Dafür kam es aber auf die behauptete materiale Beschaffenheit der 
angeblichen Quelle mindestens ebenso sehr an wie auf ihr angebliches Alter und ihre 
Authentizität.

3.3  	Beglaubigen durch Zerfall zu Staub: Matthaeus Parisiensis 
und der Albanus-Codex

Ein weiteres äußerst instruktives Beispiel findet sich in den von Matthaeus Parisi-
ensis (*  ca. 1200; †  1259 in St. Albans)29 verfassten Gesta abbatum des englischen 

que in memorata exceptione non continentur. Unde bonis vestris desideriis placuit, ut illa mea servitus 
ad ignorantium et subsequentium notitiam in unum colligeret. Quod etiam diu fecissem, nisi me spes 
vana deluderet, quibusdam dicentibus, quia in illo et illo loco magnum librum de vita et virtutibus ipsius 
domni et patronis nostri repperire valerem. Ad quae mittens, quae michi promissa fuerunt, penitus falsa 
inveni. Nunc autem, opitulante Domino, qui in se confidenti et opera sua, qui mirabilis et gloriosus est 
in sanctis suis, volenti loqui promittit: Aperi, inquiens, os tuum, et ego adimplebo illud, meritis ipsius 
Francorum apostoli et patronis [sic!] nostri vestrisque adiutus orationibus aggrediar que diu distuli, a 
progenitoribus et ortu eius incipiens et sic tam ea, quae in historiis a maioribus editis de illo inveni, quam 
et illa, que in diversis scedulis dispersa repperi, verum et illa in serie digerens, quae vulgata relatione 
percepi, quia, ut longe ante nos dictum est, et etiam in Sanctis Scripturis, sed et in evangelica veritate 
comperitur, vera lex est hystoriae simpliciter ea, que fama vulgante colligitur [sic!] ad instructionem 
posteritatis litteris commendare. […].
28 Vgl. Fox / Panagiotopoulos / Tsouparopoulou 2015. Der Begriff wird hier nicht im Sinne einer das 
Subjekt dekonstruierenden Magifizierung der Autonomie des Objekts benutzt, sondern um die einem 
Artefakt intentional von seinem Schöpfer zur Erreichung seiner Ziele verliehenen Eigenschaften zu 
bezeichnen, die einen Einfluss auf den Betrachter ausüben und dabei im Zusammenspiel mit dessen 
Bedürfnissen, Erfahrungen, Erwartungen stehen, wobei es aufgrund von deren Unberechenbarkeit 
regelmäßig auch zu einer mehr oder weniger weitreichenden Verselbständigung gegenüber den ur-
sprünglichen Intentionen des Schöpfers kommt.
29 Zum Autor vgl. Serena Modena u. Laurent Brun, „Matthew Paris,“ in: Archives de littérature du 
Moyen âge, http://www.arlima.net/mp/matthew_paris.html (Zugriff am 30. 04. 2018); Weiler 2009; 
Hagger 2008; Vaughan 1958, 195–198; ders. 1953.



� Die verlorene Handschrift   409

Klosters St. Albans.30 Das 793 zu Ehren des sagenhaften Märtyrers gegründete Kloster 
St. Albans, bei der gleichnamigen Stadt unweit des römischen Verulamium in Hert-
fordshire gelegen, war bis zu seiner Auflösung durch Heinrich VIII. (* 1491; † 1547) im 
Jahr 1539 eines der bedeutendsten im mittelalterlichen England.31 Umso unbefriedi-
gender muss es erschienen sein, dass man nicht über eine ausführliche und durch 
hohes Alter Authentizität verbürgende Lebensbeschreibung des namengebenden 
Patrons verfügte. Lediglich knappe Bemerkungen fanden sich im Geschichtswerk 
„Der Untergang der Britannier“ (De excidio Britonum) des Gildas (* ca. 500; † 570); 
eine etwas eingehendere Darstellung lag in der „Kirchengeschichte des englischen 
Volkes“ (Historia ecclesiastica gentis Anglorum) des Beda Venerabilis (*  672/673; 

30 Matthaeus Parisiensis, Gesta Abbatum Monasterii Sancti Albani, a Thoma Walsingham regnante 
Richardo secundo eiusdem ecclesiae praecentore compilata, hg. von Riley (1867), 26–32, http://www.
codices.ch/quellentexte.html (Zugriff am 30. 04. 2018) (überliefert in der Handschrift London, British 
Library, Cotton, Nero D. I.; es existiert keine moderne textkritische Ausgabe, Interpunktion geändert): 
Istius Abbatis tempore, dum fossores muros et abscondita terrae rimarentur, in medio civitatis antiquae 
cuiusdam magni palatii fundamenta diruerunt, et cum tantorum vestigia aedificiorum admirarentur, 
invenerunt in cuiusdam muri concavo deposito, quasi armariolo, cum quibusdam minoribus libris et 
rotulis cuiusdam codicis ignotum volumen, quod parum fuit ex tam longaeva mora demolitum. Cuius 
nec littera nec idioma alicui tunc invento cognitum, prae antiquitate, fuerat; quarum epigramma et tituli 
aureis litteris fulserunt redimiti. Asseres querni, ligamina serica, pristinam in magna parte fortitudinem 
retinuerunt. De cuius libri notitia cum multum longe lateque fuerat diligenter inquisitum, tandem unum 
senem, iam decrepitum, invenerunt sacerdotem, litteris bene eruditum, nomine Unwonam; qui imbutus 
diversorum idiomatum linguis et litteris, legit distincte et aperte scripta libri praenominati. Similiterque 
in aliis codicibus, in eodem armariolo, et in eodem habitaculo, repertis, legit indubitanter, et exposuit 
expresse. Erat enim littera, qualis scribi solet tempore, quo cives Werlamecestram inhabitabant, et idio-
ma antiquorum Britonum, quo tunc temporis utebantur; aliqua tamen in Latino, sed iis opus non erat. In 
primo autem libro, scilicet, maiori, cuius prius fecimus mentionem, scriptam invenit Historiam de Sancto 
Albano, Anglorum Protomartyre, quam ecclesia diebus hodiernis recitat legendo; cui perhibet egregius 
doctor Beda testimonium, in nullis discrepando. In aliis vero libris, passim inventis, reperit lector prae
dictus invocationes et ritus idolatrarum civium Warlamcestrensium; […] Abiectis et combustis libris, 
in quibus commenta diaboli continebantur, solus ille liber in quo Historia Sancti Albani continebatur, 
in thesauro carissime reponebatur. Et sicut praedictus presbyter illam antiquo Anglico, vel Britannico, 
idiomate conscriptam, in quo peritus extitit, legerat, Abbas iste Eadmarus per prudentiores fratrum in 
Conventu fecit fideliter et diligenter exponi, et plenius in publico praedicando edoceri. Cum autem con-
scripta historia in Latino pluribus, ut iam dictum est, innotuisset, exemplar primitivum ac originale, – 
quod mirum est dictu, – irrestaurabiliter in pulverem subito redactum, cecidit annullatum. […] Quem 
[sc. Alfricum fratrem (recte Leofricum)] persuasit [sc. Leofricus (recte Alfricus)] abbas et archiepiscopus 
Cantuariensis], ut Historiam ad notam de Sancto Albano componeret […]. Iste [sc. Alfricus abbas (recte 
Leofricus)], visione praemonitus Sancti Albani, quae nunc cantatur, composuit Historiam, et eidem 
notam melicam adaptavit; et auctoritate fratris sui, Archiepiscopi, multis in locis Angliae fecit publicari, 
diemque eiusdem Martyris honorari; statuens ut die Iovis, nisi praeocupetur, legitimis temporibus Missa 
de ipso, cum pertinentiis, solemniter celebretur.
31 Vgl. Garcia 2010; Lambert 2010; Wood 2009; Hayward 2005; Henig / Lindley 2001; Sharpe 2001; 
Otter 1996, 24 u. 45 f.; Staab 2006; Bautz 1990; McCulloch 1981; McLeod 1980. Zum antiken Verulami-
um vgl. Niblett / Manning / Saunders 2006; Niblett / Thompson 2005; Niblett 2001a; dies. 2001b; Frere 
1971–1984.



410   Gereon Becht-Jördens

† 26. Mai 735) vor. Erst in der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts hatte Willelmus von 
St. Albans seine Acta Albani verfasst und diese als Übersetzung eines in keltischer 
Sprache abgefassten Textes ausgegeben, bei dem es sich nach seiner Darstellung um 
eine von dem aus Furcht vor Verfolgung den Schutz der Anonymität suchenden Autor 
selbst angefertigte Abschrift verwitterter Inschriften an der Stadtmauer von Verula-
mium handeln sollte. Da Willelmus es jedoch versäumt hatte, nähere Angaben über 
Herkunft und Alter des ihm vorliegenden Überlieferungsträgers zu machen,32 war 
es um die Glaubwürdigkeit seiner Behauptung mehr als schlecht bestellt. Diesem 
Mangel nunmehr Abhilfe zu schaffen, war offenkundig das Ziel, mit dem Matthaeus 
Parisiensis sich ans Werk machte.

Nach seiner Darstellung in den Gesta abbatum, einer Klostergeschichte in Form 
einer Serie von Abtsbiographien, soll es nun im 10.  Jahrhundert unter dem 9. Abt 
Eadmer auf der Suche nach Baumaterial zu Grabungen im antiken Verulamium 
gekommen sein. Dabei seien die Fundamente eines großen Palastes endeckt worden 
und im Hohlraum einer Mauer (oder in einer gemauerten Apsis, einer sogenann-
ten exedra?) eine kleine Bibliothek. In dieser habe sich zusammen mit verschiede-
nen kleinen Büchern und Schriftrollen (rotuli) ein unbekannter Band eines Buches 
befunden, das trotz der langen Lagerungsdauer kaum beschädigt gewesen sei und 
dessen Aufschriften (epigrammata) und Überschriften (tituli) in Goldbuchstaben 
geglänzt hätten. Die Buchdeckel seien aus Eichenholz gewesen, die Einbanddecken 
aus Seide, und sie hätten ihre ursprüngliche Widerstandsfähigkeit und Zier größ-
tenteils bewahrt. Nachdem man lange über die Bedeutung dieses Buches Untersu-
chungen angestellt habe, sei ein hochbetagter, hochgebildeter und der Schrift sowie 
des Idioms mehrerer Sprachen kundiger Priester namens Unwona ausfindig gemacht 
worden, der die Schriften des Buches klar und deutlich habe lesen können. Auch in 
den übrigen Büchern aus der Bibliothek, die man in diesem Hause gefunden habe, 
habe er kundig gelesen und deutlich erklärt. Die Schrift sei diejenige gewesen, die 
man geschrieben habe, als die Ruinenstadt noch von ihren Bürgern bewohnt gewesen 
sei, und die Sprache die der alten Britonen (also Keltisch), die sie zu jener Zeit benutzt 
hätten. Einiges auch an Lateinischem, aber das sei ohne Bedeutung gewesen. Im 
ersten Buch, dem größeren, habe er die Geschichte des Heiligen Alban, des Proto-

32 Willelmus (Guilielmus) monachus Albanensis, Acta SS. Albani, Amphibali et sociorum, ed. 
Henschen (1707). Eine moderne Ausgabe fehlt auch hier. Heranzuziehen ist noch immer die Editio 
princeps in den Acta Sanctorum, Iunii, Bd. 4, Antwerpen 1707. Überhaupt ist die Editionslage für das 
gesamte Textkorpus der St.-Albans-Tradition (vgl. den Survey von Clark 2001), des Patrons eines der 
bedeutendsten Klöster Englands, ebenso wie für das umfangreiche Werk des Matthaeus Parisiensis, 
eines der herausragenden Historiographen des 13. Jahrhunderts, als überaus dürftig, ja desaströs zu 
bezeichnen. Unverständlicherweise steht nicht ein einziger dieser Texte in einer Ausgabe zur Verfü-
gung, die heutigen wissenschaftlichen Ansprüchen genügte, teilweise sind sie sogar noch immer un-
ediert. Auch existiert von der Handschrift Dublin, Trinity College MS 177, dem eigenhändig illustrier-
ten Autograph des Matthaeus, weder eine Edition noch ein modernes Faksimile. Die angelsächsische 
Mediävistik hat hier also noch viel zu tun.



� Die verlorene Handschrift   411

martyrs, gefunden, die die Kirche bis heute in der Lesung rezitiere und die von dem 
herausragenden Gelehrten Beda, der in keinem Punkt abweiche, bezeugt werde. In 
den übrigen Büchern habe der Leser Anrufungen und Riten der götzenverehrenden 
Einwohner von Verulamium gefunden. Diejenigen Bücher, in denen Vorspiegelungen 
des Teufels enthalten gewesen seien, habe man fortgeworfen und verbrannt, einzig 
das Buch, in dem die Geschichte des Heiligen Alban enthalten gewesen sei, habe 
man mit höchster Wertschätzung im Kirchenschatz geborgen. Sowie jener des alteng-
lischen bzw. britannischen (also keltischen) Idioms mächtige Priester sie in dieser 
Sprache gelesen habe, sei von Abt Eadmer dafür Sorge getragen worden, sie durch 
kluge Brüder im Konvent getreulich und sorgfältig auszulegen und zu größeren Teilen 
in öffentlicher Predigt kundzutun. Nachdem aber die ins Lateinische übersetzte Vita 
vielen bekannt geworden sei, sei das Originalexemplar, „merkwürdig, es auszu-
sprechen, plötzlich unwiederbringlich zu Staub zerfallen“ und habe „sich in Nichts 
aufgelöst“. Als aber der Abt die tieferen Erdschichten, wo sich die Spuren der Stadt 
Verulamium gezeigt hatten, sorgfältiger erforscht und alte Steinfußböden zusammen 
mit Ziegeln und Säulen gefunden habe, die man zum Bau einer Kirche für den Heili-
gen Märtyrer Alban benötigte, hätten die Ausgräber „in den Fundamenten der alten 
Gebäude und in unterirdischen Hohlräumen aus Ton geformte und schön auf der 
Töpferscheibe gedrehte Krüge und Amphoren sowie Glasgefäße, die die Asche von 
Verstorbenen enthielten,“ entdeckt. Darüber hinaus seien halbzerstörte Heiligtümer 
und umgestürzte Altäre, Götterbilder und verschiedene Arten von Münzen gefunden 
worden. Diese Götterbilder seien von den götzendienerischen Einwohnern des alten 
Verulamium verehrt worden. Auf Befehl des Abtes habe man das alles vernichtet. 
Auch als dieser nach mehreren Jahren und langwieriger Krankheit gestorben sei, 
habe man den Bau, obwohl viel Baumaterial dafür zusammengetragen worden sei, 
noch nicht einmal in Angriff genommen gehabt. Sogar übermäßige Schulden habe 
er seiner Kirche hinterlassen, welche die Veräußerung von Grundstücken und Abhol-
zung von Wäldern erforderlich gemacht hätten. Sein Nachfolger Leofric habe seinen 
Bruder Ælfric dazu überredet, eine vertonte Fassung der Historia des Heiligen Alban 
zu schaffen. Dieser Ælfric, später seines Bruders Nachfolger, habe – durch eine Vision 
des Heiligen Alban ermahnt – die Historia mit einer beigefügten Vertonung, die noch 
heute gesungen werde,33 geschaffen. Durch die Autorität seines Bruders, des Erzbi-

33 Eine auf Beda beruhende und Lektionen aus seiner Darstellung wörtlich inkorporierende neu-
mierte polymetrische Offiziendichtung mit dem Titel Passio S. Albani, begleitet von drei liturgischen 
Hymnen, die von Leofric stammen könnten, ist erhalten in der Handschrift New York, Pierpont Mor-
gan Library, Ms M.926 (saec. XI.ex / XII.). Vgl. Hartzell 1975, 23–27 (zur Verwechslung der Abfolge Ælfric 
und Leofric bei Matthaeus Parisiensis mit der Folge, dass nicht Ælfric, sondern Leofric als Autor des 
Officiums und jener als erzbischöflicher Initiator und Förderer anzusehen wäre, vgl. ebd. 26 Anm. 27 
u. 27 Anm. 29 nach Vaughan 1958, 199 f.), der Text der drei Albanhymnen und des metrischen Offici-
um ebd. 48–57 mit tab. 1–3 nach 56; vgl. Hughes 1993, 252 f. Zu den Basisinformationen vgl. Corsair. 
The Online Research Resource of the Pierpont Morgan Library, http://corsair.morganlibrary.org (Zugriff 
am 30. 04. 2018); für die detaillierte Beschreibung der Handschrift und ihres Inhalts vgl. ebd., http://



412   Gereon Becht-Jördens

schofs von Canterbury, sei diese an vielen Orten verbreitet worden. Auch den Feiertag 
des Heiligen habe er begehen lassen und festgesetzt, dass eine Messe zu seinen Ehren 
mit allem, was dazugehöre, zur festgelegten Zeit in feierlicher Form gelesen werde.

Fragt man sich nach der Funktion dieser phantastischen Erzählung von Auffin-
dung und Vernichtung des Albanus-Codex, so muss die Geschichte der Albanstradi-
tion aus der Perspektive des St. Albansklosters und seines Konventualen Matthaeus 
Parisiensis insgesamt in den Blick genommen werden. Das Kloster war zwar seiner 
eigenen Darstellung gemäß angeblich erstmals im Jahr 793 von König Offa von Mercia 
(†  793) gegründet34 und nach Plünderung durch die Dänen Ende des 9.  Jahrhun-
derts, nach dem Wikingerüberfall von 1016 und nach der normannischen Eroberung 
von 1066 jeweils neu gegründet und wiederaufgebaut worden. Doch es verfügte für 
diese Rechtsakte über keinerlei Dokumente. Zur Zeit Abt Ælfrics sah man sich daher 
gezwungen, zur Schaffung einer fingierten, aber mit Wahrheitsanspruch ausgestat-
teten Tradition intentionaler Geschichte35 auf das bewährte Mittel von Urkundenfäl-
schungen zurückzugreifen. Erst recht war man nicht in der Lage, für den Klosterpat-
ron auf eine Überlieferungs- oder Kulttradition zu verweisen, die bis in die Lebenszeit 
des Märtyrers im 3. oder 4. Jahrhundert zurückgereicht hätte.

Die frühe Überlieferung hatte andernorts ihren Ursprung, nämlich im burgun-
dischen Auxerre. Die ältesten Nachrichten über den Protomartyr Englands,36 der 
heute vom überwiegenden Teil der Forschung als weitgehend sagenhafte Gestalt 
angesehen wird, finden sich in der im 5. Jahrhundert entstandenen Vita des heiligen 
Bischofs Germanus von Auxerre aus der Feder des Constantius: Demnach habe dieser 
den zur Zeit seiner Britannienreise von 429 in England unbekannten Märtyrer nach 
einer Vision, die ihm am Ort des Grabes des Heiligen die Informationen über dessen 
Leben und Martyrium enthüllt habe, durch tituli (möglicherweise begleitet von einem 
Bildzyklus) bekannt gemacht, die an einer Kirchenwand angebracht worden seien, 
wahrscheinlich in der Basilika von Auxerre.37 Eine spärliche Erwähnung findet sich 

corsair.morganlibrary.org/msdescr/BBM0926a.pdf (Zugriff am 30. 04. 2018), für weitere Lit. zur Hand-
schrift vgl. ebd., http://corsair.morganlibrary.org/msdescr/BBM0926z.pdf (Zugriff am 30. 04. 2018). 
Eine metrische Analyse steht noch aus. Zur Offiziendichtung des früheren Mittelalters vgl. Berschin/
Hiley 1999 sowie zahlreiche Bände der Schriftenreihe Musicological Studies des Institute of Medieval 
Music in Lions Bay, Canada, https://medievalmusic.ca/volumes/ (Zugriff am 30. 04. 2018).
34 Vgl. Crick 2001, 78 f.
35 Vgl. Gehrke 2014, bes. 5–36; ders. 2004, bes. 20–26; ders. 2001; ders. 1994; Becht-Jördens 1996a, 
16–30; Becht-Jördens / Jördens 1994. Kritisch zum Konzept der „intentionalen Geschichte“: Kühr 2006, 
28–30; s. unten Anm. 74.
36 Zu Motiven, die seit dem Ende des 10. Jahrhunderts zur Ausgestaltung des Motivs des Protomartyr 
geführt haben, vgl. Hayward 2005, 185 f.
37 Constantius Lugdunensis, Vita Germani, hg. von Borius (1965), 153. Zu den frühen Zeugnissen des 
Albankults vgl. Hayward 2005, 178–180.



� Die verlorene Handschrift   413

bei Venantius Fortunatus und eine knappe Erzählung bei Gildas,38 ein ausführliche-
rer Bericht dann in der Historia gentis Anglorum des Beda Venerabilis aus der ersten 
Hälfte des 8. Jahrhunderts.39 Ob die in mehreren Rezensionen seit dem 9. Jahrhun-
dert überlieferte Passio S. Albani tatsächlich auf die Tituli des Germanus zurückgeht, 
wie jüngst behauptet wurde, ist alles andere als sicher, jedenfalls weist die hand-
schriftliche Überlieferung nicht nach St. Albans.40 Diese Überlieferungslage war für 
das Kloster, das die Grablege und die Reliquien des seit dem 10.  Jahrhundert zum 
Protomartyr Englands aufgewerteten Heiligen zu hüten beanspruchte,41 höchst unbe-
friedigend. Es war daher nur folgerichtig, dass man sich daranmachte, etwas an der 
Situation zu ändern.

Die Geschichte des Matthaeus von der Auffindung,42 Übersetzung, Kommen-
tierung, Versifizierung und Vertonung der Vita des Heiligen Alban lieferte nun die 
Begründung von dessen kultischer Verehrung als Patron seines Klosters und sorgte 
für die vermisste Überlieferungskontinuität am Ort seines Martyriums, dem Kultzen-
trum, dessen Bedeutung in jeder Hinsicht von diesem Kult, den damit zusammen-
hängenden Stiftungen, Spenden und dem Pilgerverkehr abhing.43 Diesem Kult ver-
leiht der phantastisch-anachronistische Bericht von der Auffindung der kostbaren, 
mit Goldtituli und Seideneinband ausgestatteten großformatigen Prachthandschrift 
in ihrer materialen Präsenz und ihrer eigentümlichen, respektgebietenden Affordanz 
zur Verehrung und Anerkennung ihrer Autorität nun Glaubwürdigkeit.44 Diese wird 
noch dadurch gesteigert, dass der Auffindungsbericht in die detailreiche Erzählung 
von den auf der Suche nach Baumaterial durchgeführten Grabungen in der antiken 
Ruinenstadt Verulamium eingebettet ist, die möglicherweise tatsächlich historische, 
wenn auch nicht unbedingt chronologisch zutreffend eingeordnete Begebenheiten 
reflektieren mag. Demselben Zweck dient für die zeitgenössischen Leser die präzise 
kodikologische Beschreibung, auch wenn die moderne Kodikologie gerade an ihr 
Anstoß nimmt und erweist, dass sie einen erst viel später entwickelten Buchtypus in 
die Frühzeit zurückprojiziert.45

38 Venantius Fortunatus, Carmina, hg. von Leo (1881), VIII 155; Gilda Sapiens, De excidio Britanniae, 
hg. von Mommsen (1898), 10 f.
39 Beda Venerabilis, Historia ecclesiastica gentis Anglorum, ed. Colgrave u. Mynors (1969), I 7.
40 Vgl. Wood 2009; Sharpe 2001.
41 Vgl. Hayward 2005.
42 Zum Topos der Buchauffindung vgl. Speyer 1971, 67–70.
43 Vgl. Hayward 2005; Clark 2001; Crick 2001; McCulloch 1981.
44 Als Beispiel eines ottonischen Seideneinbands vgl. den Rückdeckel des Codex aureus von Echter-
nach, Nürnberg, Germanisches Nationalmuseum, KG 1138, dazu der Objektkatalog des Germ. Natio-
nalmuseums, http://objektkatalog.gnm.de/objekt/KG1138 (Zugriff am 30. 04. 2018). Vgl. D. Ganz 2015, 
159–191.
45 Die abendländische Seidenproduktion setzt erst im Italien des 13. Jahrhundert ein. Davor wurde 
Seide aus dem nahen Osten (in größerem Umfang jedoch erst ab dem 13. Jh.) oder aus Byzanz impor-
tiert, wo ab dem 5.  Jahrhundert Seide verarbeitet wurde und seit der Mitte des 6.  Jahrundert auch 



414   Gereon Becht-Jördens

In Verbindung mit dem geheimnisvollen Motiv des plötzlichen Zerfalls der Hand-
schrift zu Staub, der im Anschluss an die Lesung und Übersetzung erfolgt sein soll, 
also genau in dem Moment, da sie ihre Funktion erfüllt hat, stiftet sie die Legitimation 
einer Gründungssage. Diese steigert den Wert der hagiographischen Albanstradition 
durch den Hinweis, dass die Kenntnis des gerade noch rechtzeitig geretteten Vitentex-
tes beinahe doch noch verloren gegangen wäre. Außerdem wird eine lokale Überliefe-
rungskontinuität behauptet und so die Exklusivität der Beziehung zum Hausheiligen 
gesichert,46 zumal diese durch konkurrierende Ansprüche der zu allem Unglück auch 
noch älteren Abtei Ely auf den Besitz der Reliquien infrage gestellt schien. Vor allem 
aber wird die eigene Leistung des Klosters und nicht zuletzt diejenige des Verfassers 
der Gesta abbatum Matthaeus Parisiensis selbst für die Sicherung und Verbreitung 
der Albanstradition nachdrücklich hervorgehoben.

Er hatte sich nämlich keineswegs damit begnügt, sie in den Gesta abbatum zu 
begründen und Beispiele ihrer Pflege durch Veranlassung literarischer Darstellungen 
und die Stiftungen von kostbarem Kultgerät seitens der Äbte Eadmer, Ælfric, Leofric 
und Simon herauszustellen. Auch die ausführlichere Behandlung in seinen Chronica 
Maiora war bei Weitem noch nicht alles.47 Denn sein Einsatz für die Verehrung des 
Märtyrers kulminiert in der Abfassung einer umfangreichen Vie de Seint Auban in 
Versen in normannischem Französisch;48 vor allem aber hat er seine Materialisierung 
gefunden in einer berühmten Zimelie, einem von ihm zusammengestellten Albanus-

eine Seidenproduktion existierte; vgl. Anonym 2012. Der früheste Eintrag für Seideneinbände in der 
Database of Bookbindings der British Library stammt aus dem 13. Jahrhundert (Lothar-Psalter; Lon-
don, BL, Add. Ms. 37768, saec. IX., der rote Seideneinband, saec. XIII., http://www.bl.uk/catalogues/
bookbindings/Results.aspx?SearchType=QuickSearch [Zugriff am 30. 04. 2018]), die nächsten erst 
aus dem 16. Jahrhundert. Bucheinbände mit Seidenbezug sind nicht vor dem 10. Jahrhundert belegt 
und werden erst in der Gotik häufiger. Für den Rückdeckel des Stephanus-Codex aus Weihenstephan, 
München BSB, Clm 21 585, saec. XI., wurde byzantinische Seide des 10. Jahrhunderts verwendet, vgl. 
http://www.europeana.eu/portal/record/9200386/BibliographicResource_3000045356631.html (Zu-
griff am 30. 04. 2018). Der Rücken des Mondsee-Evangelistars, Baltimore, The Walters Art Museum, 
Ms W. 8, saec. XI., besteht aus byzantinischer oder islamischer Seide, http://thedigitalwalters.org/
Data/WaltersManuscripts/html/W8/description.html (Zugriff am 30. 04. 2018). Zur Verwendung von 
Seide im mittelalterlichen Prachteinband vgl. D. Ganz 2015, 39–45 u. 59 f. Anm. 6, 12, 16–18; von Wil-
ckens 1990; Muthesius 2008; dies. 2004; dies. 1995; dies. 1984; dies. 1978.
46 Vgl. Matthaeus Parisiensis, Gesta Abbatum Monasterii Sancti Albani, a Thoma Walsingham regnan-
te Richardo secundo eiusdem ecclesiae praecentore compilata, ed. Riley (1867), 34–38 u. 193; Vaughan 
1958, 198 f.
47 Matthaeus Parisiensis, Chronica maiora, hg. von Luard (1872), 149–154, 156 u. 356–358.
48 Matthaeus Parisiensis, Vie de seint Auban, hg. von Harden (1968) (aufgrund willkürlicher Eingriffe 
in Orthographie, diakritische Zeichen und Interpunktion keineswegs handschriftnah, vgl. ebd. XXIX). 
Vgl. Matthaeus Parisiensis, Vie de seint Auban, übers. von Wogan-Browne / Fenster (2010). Eine Fak-
simileausgabe mit diplomatischer Edition des gesamten Textbestandes der Handschrift ist ein drin-
gendes Desiderat.



� Die verlorene Handschrift   415

Dossier mit einer von seiner eigenen Hand stammenden opulenten Illuminierung.49 
Heute ist die Zimelie eines der Glanzlichter der Bibliothek des Trinity College zu 
Dublin.

Diese, im Gegensatz zu dem angeblich verlorenen Folianten handliche, auch 
für die private Andacht und Erbauung geeignete Prachthandschrift im Quartformat 
erscheint durch die Auffindungs- und Vernichtungserzählung als Endpunkt einer 
langen Überlieferungskette und partizipiert noch an der dadurch geschaffenen mys-
tischen Aura. An Format bescheidener, überbietet sie an Pracht der Ausstattung die 
fiktive Beschreibung der zerstörten Urhandschrift um ein Beträchtliches und bean-
sprucht damit nichts Geringeres als den Gipfelpunkt des Albanskultes zu markieren. 
In diesem Albanus-Dossier sind außer dem Autograph der Vie de Seint Auban die latei-
nischen Acta Albani enthalten, die von Willelmus von St. Albans vermutlich 1177/78 
als angebliche Übersetzung aus dem sermo Anglicus seinem Abt Simon (1166–1188) 
gewidmet worden waren,50 jedoch von Matthaeus, der sie als Vorlage benutzt hatte,51 
in die Zeit Abt Eadmers zurückdatiert wurden. Ferner ist die von Willelmus veran-
lasste metrische Vita S. Albani in zwei Büchern des Ralph von Dunstable enthalten.52 
Weitere auf Alban bezogene liturgische Texte, Lesungen zum Festtag der Auffindung 
seiner Reliquien, ein Translationsbericht, ein Mirakelkatalog des Gefährten Amphi-
balus sowie bezeichnenderweise die gefälschten Gründungsurkunden des Klosters 
folgen, woraus die identitätsstiftende Bedeutung dieses repräsentativen Heiligen-
dossiers hervorgeht. Es war keineswegs nur zu Zwecken privater Andacht geschaffen 
worden, sondern weit darüber hinaus zur Verbürgung von Rechts-, Rang- und Macht-
ansprüchen im Saeculum ebenso wie von eschatologischen Heilserwartungen in der 
Ewigkeit.53

Dieser aufwendig gestaltete Codex domesticus erhielt nun ein weiteres Funda-
ment seines Wahrheitsanspruchs durch die bereits von Willelmus nach dem Vorbild 
der Historia regum Britanniae des Galfridus Monemutensis (Geoffrey of Monmouth, 
* ca. 1100; † ca. 1154)54 eingesetzte authentizitätssichernde Behauptung, die vorhan-
denen lateinischen Acta Albani seien eine Übersetzung aus einer fremden Sprache. 

49 Dublin, Trinity College Library, Ms 177 (olim MS E. I. 40), hier fol. 29–50. Zur Handschrift vgl. noch 
immer W. R. L. Lowe / Jacob / James 1924. Vgl. Light 2017; Binski 1992, 250 Anm. 3 (Lit. zur Buch- und 
Wandmalerei in St. Albans); Colker 1991, Bd. 1, 339–343; Morgan 1982, Nr. 85; Marks / Morgan 1980, 
50–3; Henderson 1967, 73 ff.; Suchier 1876. Vgl. Turner Camp 2015, 153 Anm. 82 (Lit. zu illustrierten 
Heiligenleben); Hahn 2001, 26–28, 282–387.
50 Dublin, Trinity College Library, Ms 177, fol. 20–28b. Willelmus (Guilielmus) monachus Albanensis, 
Acta SS. Albani, Amphibali et sociorum, s. oben Anm. 32; vgl. Otter 1996, 45; Hayward 2005, 174.
51 Vgl. Matthaeus Parisiensis, Vie de seint Auban, übers. von Wogan-Browne / Fenster (2010).
52 Dublin, Trinity College Library, Ms 177, fol. 3–20 (unediert!).
53 Zum Inhalt vgl. Vaughan 1958, 195. Vgl. https://trinity-college-library-dublin.culturalspot.org/
asset-viewer/ms-177-ff-62v-63r/LgHdrH0How7QAw?hl=en (Zugriff am 30. 04. 2018).
54 Galfridus Monemutensis, De gestis Britonum (Historia regum Britanniae), übers. u. hg. von Faletra 
(2008).



416   Gereon Becht-Jördens

Eine weitere Parallele sind die gefälschten altenglischen Fassungen von Urkunden 
König Offas für das Kloster.55 Die fingierte Übersetzung aber steht in einer langen lite-
rarischen Tradition der Strategien zur Glaubhaftmachung von Echtheitsbehauptun-
gen in der pseudepigraphischen Literatur der Antike und des frühen Christentums.56 
Der so detailreich beschriebene Ablauf der Ereignisse von der Auffindung bis zur Ver-
nichtung der Urhandschrift erscheint gleichzeitig so sinnerfüllt und als bloßer Zufall 
so unwahrscheinlich, dass dem zeitgenössischen Leser seine Deutung als Ergebnis 
göttlichen Eingreifens ins Weltgeschehen unmissverständlich nahegelegt wird.

Die ausführliche Beschreibung der Begleitfunde von Büchern heidnischen In
halts sowie von Überresten des Götzendienstes und heidnischen Totenkults (Leichen-
verbrennung) soll zum einen das hohe Alter des angeblich aus demselben Fundkom-
plex stammenden Albanus-Codex und damit der gesamten von ihm ausgehenden 
handschriftlichen Tradition sichern,57 sorgt aber andererseits für eine kontrastie-
rende Gegenüberstellung von heidnischer und christlicher Überlieferung: Durch die 
endgültige Vernichtung der heidnischen Bücher und sonstigen Hinterlassenschaf-
ten wird die Welt von ihrem heidnischen Inhalt gereinigt,58 während der Inhalt des 
ehrwürdigen Albanus-Codex auch nach dessen Vernichtung fortlebt und fortwirkt. 
Gerade der Verlust des originalen Textträgers in seiner Materialität schafft die Voraus-
setzung für das Weiterleben und die Verbreitung des angeblich in ihm überlieferten, 
vermutlich aber anhand der knappen Darstellung in der Kirchengeschichte des engli-
schen Volkes des Beda venerabilis sowie anderen Viten entnommener Topoi fast aus 
dem Nichts kreierten Textes der Acta Albani des Willelmus aus dem 12. Jahrhundert 

55 Vgl. Crick 2001, 80 f.
56 Man denke etwa an die Ephemeris belli Troiani des Ps.-Dictys Cretensis, die sich als lateinische 
Übersetzung aus der griechischen Fassung eines im Grab des Autors, eines angeblichen Teilnehmers 
am trojanischen Krieg, gefundenen auf Lindenholztafeln aufgezeichneten punischen Originals einer 
Kriegschronik ausgibt, oder Ps.-Cornelius Nepos, De excidio Troiae historia, die als wörtliche Über-
setzung des in Athen aufgefundenen griechischen Autographs des angeblichen Verfassers Dares 
Phrygius, auch er natürlich Kriegsteilnehmer, präsentiert wird, vgl Speyer 1971, 67–71. Zu fingierten 
Übersetzungen in der christlichen Pseudepigraphie vgl. Martina Janßen, „Pseudepigraphie“, in: 
Bibelwissenschaft.de. Das wissenschaftliche Bibelportal der Bibelgesellschaft, c. 1.3.4, http://www. 
bibelwissenschaft.de/stichwort/53905/ (Zugriff am 30. 04. 2018): „Zu den in der antiken Literatur be-
zeugten sogenannten ‚Echtheitsbeglaubigungen‘ gehören persönliche Stilisierung und Stilimitation 
des angeblichen Verfassers, genaue Angaben, Betonung der Echtheit z. B. durch Unterschrift (z. B. 
Kol 4,18; 2Thess 3,17), Wahrheitsbeteuerungen, Archaismen, intertextuelle Bezüge, fingierte Münd-
lichkeit, Augenzeugenberichte und Gewährsmänner, Mischung von echtem mit unechtem Gut, An-
knüpfung an Überlieferungslücken, Initiationsgeschichten wie Bücherfunde oder Übersetzungen, 
Geheimhaltungsgebote, Dedikation.“ Vgl. ebd., 2.4 zum Kindheitsevangelium des Ps.-Matthaeus, das 
als Werk des Herrenbruders Jakobus des Gerechten präsentiert und durch einen vorangestellten fikti-
ven Briefwechsel als Übersetzung des Hieronymus ausgegeben wurde.
57 Vgl. Thomson 1982–1985.
58 S. oben Anm. 6 u. 20.



� Die verlorene Handschrift   417

und der auf diese Weise erst künstlich geschaffenen Tradition, die in dem illuminier-
ten Heiligenlibellus des Matthaeus kulminiert.59

Bereits die Jahr für Jahr am Fest des Heiligen gesungene und von den Mönchen 
des Klosters St. Alban wohl so gut wie auswendig beherrschte neumierte metrische 
Historia Albani aus dem 10. Jahrhundert, das officium am Albansfest (22. Juni),60 hatte 
die durch Beda repräsentierte ältere Albanstradition inkorporiert und dadurch in die 
Haustradition integriert, was Matthaeus durch die Behauptung ihrer Herleitung von 
dem aufgefundenen Albanus-Codex plausibel zu machen versucht. Im liturgischen 
Vollzug entfaltete sie ihr Eigenleben, und zwar völlig losgelöst von dem angeblich 
originalen materialen Textträger, durch den ihr Matthaeus Parisiensis zusammen mit 
dem Hinweis auf die inhaltliche Übereinstimmung zwischen ihr und der Darstellung 
in der Kirchengeschichte des Beda venerabilis, wie seine Auffindungs- und Vernich-
tungslegende festhält, die Legitimation ihres Wahrheitsanspruchs zu verschaffen 
suchte. Dabei ist offenkundig, dass ganz abgesehen von der vermeintlichen keltischen 
Urfassung weder der Text der lateinischen Acta Albani noch eine allenfalls denkbare 
ältere Vorstufe zur Zeit der Entstehung der metrischen Historia in St. Alban bekannt 
gewesen sein können, denn sonst hätte man für die Lektionen wohl kaum auf Beda, 
sondern doch wohl eher auf die eigene Haustradion zurückgegriffen.61

Die spezifische Affordanz, das respektgebietende Charisma, das noch von der 
bloßen Beschreibung der fingierten Urhandschrift in ihrer Materialität vermittelt 
wird, ist auf die gesamte Albanstradition übergegangen, vor allem natürlich auf des 
Matthaeus eigenes Werk, seinen Liber S. Albani. Nachdem die translatio dignitatis 
erfolgt ist, bedarf es der Präsenz des antiken Albanus-Codex selbst nun nicht mehr als 
real vorhandenen Beweisstückes.62 Vielmehr reicht der durch die präzise Beschrei-
bung seiner dignitätsstiftenden Materialität und die detailreiche Auffindungsge-
schichte erweckte unerschütterliche Glaube an die Fiktion seiner einstigen Existenz 
zur Legitimation der Tradition vollkommen aus. Wie der Glaube an den abwesenden 
Auferstandenen selbst ohne materielle Beweise für das unglaubliche Mysterium der 
Auferstehung auskommen muss und sich dafür trotz allen in den mittelalterlichen 
Reliquienschätzen aufbewahrten Herrenreliquien auf das indirekte Zeugnis derer zu 
verlassen hat, die dabei waren, woran der Bericht von seiner Begegnung mit dem 
Apostel Thomas im Evangelium des Johannes 20, 24–29 eindrücklich erinnert, so 
musste sich auch der Glaube an die Historizität der Lebens- und Leidensgeschichte 
seines Märtyrers Alban auf den Zeugniswert der auf wunderbare Weise aufgefunde-
nen und dann wieder vernichteten Handschrift stützen. Diese hatte, so legte die Dar-

59 Zur frühesten Tradition vgl. Meyer 1904, 21 f.; Levison 1941; Acta Sanctorum, Iunii, Bd. 4, 146 f. u. 
149; Weitere Lit. s. o. Anm. 29–33.
60 S. oben Anm. 33.
61 Vgl. Hartzel 1975, 21: „For the lessons Bede’s Historia Ecclesiastica was drawn on. This is of some 
importance because the later life of St. Alban insisted that there was an early set of Acta there …“
62 Vgl. Hornbacher / Frese / Willer 2015.



418   Gereon Becht-Jördens

stellung des Matthaeus nahe, der göttliche Offenbarungswille als Medium benutzt, 
um sie nach Erfüllung ihres Zwecks den menschlichen Blicken auf geheimnisvolle 
Weise wieder zu entziehen: „Selig sind, die nicht sehen und doch glauben“. Eben 
dieses Mysterium, das die vernichtete Handschrift umgab, scheint es gewesen zu sein, 
woran sich der Glaube an ihren Zeugniswert festmachte und wodurch es ermöglicht 
wurde, dass sie, obwohl ein lediglich mit literarischen Mitteln erzeugtes fiktives Arte-
fakt, dennoch der gesamten Albanstradition und damit dem Kult und seinem Träger, 
dem Kloster des Protomartyrs selbst, über Jahrhunderte ein verlässliches Fundament 
zu bieten vermochte.

3.4  	Beglaubigen durch wunderbare Wiederauffindung nach Zer-
streuung und ritueller Beschädigung: die Bücher des Bonifa-
tius, ihr Schicksal und ihre Bedeutung in den Bonifatiusviten 
und der ikonographischen Tradition

Im Frühling des Jahres 754 war der greise Bonifatius (* ca. 673; † 754 oder 755) zur 
Friesenmission aufgebrochen, nachdem er seine Angelegenheiten, die Nachfolge im 
Bistum Mainz, die Besetzung des vakant gewordenen Utrechter Bischofsstuhls und 
die unabhängige Rechtsstellung des von ihm gegründeten und als künftige Grablege 
auserkorenen Klosters Fulda, soweit er konnte, geregelt hatte.63 Am Mittwoch der 
Pfingstoktav, dem 5.  Juni 754, sollten bei Dokkum die im Vorjahr getauften Neube-
kehrten das Sakrament der Firmung empfangen. Stattdessen kam es zu einem Über-
fall heidnischer Friesen auf das Lager des Glaubensboten, bei dem er zusammen mit 
sämtlichen Begleitern erschlagen wurde. Das Missionswerk schien gescheitert, die 
Zukunft der von Bonifatius gegründeten kirchlichen Einrichtungen mehr als unsi-
cher. Es drohte ein Kontinuitätsbruch mit unabsehbaren Folgen.

Man begegnete dieser Gefahr mit Maßnahmen, die offenkundig der Sicherung der 
Bonifatiustradition dienen sollten: Die Reliquien der Gottesmänner wurden vom Ort 
ihres Martyriums geborgen und zunächst nach Mainz, dann nach Fulda transferiert. 
Nachweislich setzte unverzüglich die kultische Verehrung ein, auch in der englischen 
Heimat des Missionars.64 Gleichzeitig wurden sowohl in Mainz als vermutlich auch 
in Fulda Initiativen zur literarischen Bearbeitung der Lebensgeschichte des Bonifa-
tius mit dem Martyrium als Höhepunkt in die Wege geleitet. Nach der Darstellung der 
ältesten erhaltenen Biographie, derjenigen des vom Mainzer Bischof Lullus (* ca. 710; 

63 Vgl. Padberg, von 2006; ders. 2003a; ders. 2003b; ders. 1998; ders. 1995; Padberg / Stork 1994; Mi-
chel Aaij, „Boniface’s Booklife. How the Ragyndrudis Codex Came to be a Vita Bonifatii“, in: The 
Heroic Age 10 (May 2007), http://www.heroicage.org/issues/10/aaij.html (Zugriff am 30. 04. 2018); 
Becht-Jördens / Haubrichs 2013, bes. 187, 194; Becht-Jördens 2005; ders. 1996a; Th. Schieffer 1954, 272.
64 Vgl. Kehl 1993.



� Die verlorene Handschrift   419

† 786) unmittelbar im Anschluss an die Ereignisse mit der Abfassung einer Vita beauf-
tragten Willibald von Mainz (tätig um 760),65 habe Bonifatius, ohne Widerstand zu 
leisten, die Seinen aufgefordert, seinem Beispiel folgend das Martyrium freiwillig 
anzunehmen. Nach der Ermordung der Missionare hätten die beutegierigen Barbaren 
die Vorräte geplündert, sich dann betrunken, schließlich auf der Suche nach Schät-
zen die Bücherkisten des Bonifatius erbrochen und geplündert und die für sie nutzlo-
sen Bücher teils in der Ebene zerstreut, teils ins Uferschilf der Sümpfe geworfen oder 
an anderen Orten versteckt.

Lange Zeit später seien diese aber durch die Gnade des allmächtigen Gottes und 
die Gebete des heiligen Erzbischofs und Märtyrers Bonifatius unversehrt aufgefunden 
und an den heutigen Aufbewahrungsort Fulda jeweils von ihren Entdeckern zurück-
gegeben worden, wo sie nun dem Seelenheil dienlich seien. Die Mörder aber seien 
schließlich im Streit übereinander hergefallen und hätten sich zum Teil gegenseitig 
umgebracht. Die Flüchtenden seien von einer bewaffneten Schar Christen verfolgt 
und nach drei Tagen in einer Schlacht besiegt und in die Flucht geschlagen worden. 
Dies sei durch die Hilfe des allmächtigen Gottes herbeigeführt worden, der sich an 
seinen Feinden habe rächen, diese für das um seinetwillen vergossene Blut der Hei-
ligen mit dem Eifer seines gewohnten Erbarmens habe züchtigen und den lange hin-
ausgeschobenen Zorn den Götzendienern öffentlich habe zeigen wollen. Die Christen 
seien mit reicher Beute sowie gefangenen Frauen, Kindern, Sklaven zurückgekehrt.66

65 Vgl. R. Schieffer 1999; Freund 2007, 281–285 u. 292 f. Eine quellenkritische Analyse und Interpre-
tation des hagiographischen Diskurses sowie der verarbeiteten Topoi und literarischen Strategien 
führt zur Erkenntnis, dass sich außer dem brutum factum des Martyriums über den Handlungsab-
lauf nichts sagen lässt, weil schon die mittelalterlichen Autoren dafür über keine Quellengrundlage 
verfügt haben können und ihre Darstellungen insofern als reine Produkte intentionaler Geschichte 
(s. unten Anm. 74) ohne jeglichen Wert für die Rekonstruktion der Ereignisgeschichte anzusehen sind, 
vgl. Becht-Jördens 1996a, 15–30. Was sich dagegen erkennen lässt, ist allein, wie auf die Gefahr des 
Abbruchs der Bonifatiustradition reagiert wurde, welche Interessen dabei maßgeblich waren und auf 
welche biblischen Hintergrundtexte sowie hagiographischen und historio- und ethnographischen 
Topoi dabei zurückgegriffen wurde.
66 Willibaldus Moguntinensis, Vita S. Bonifatii, hg. von Levison (1905), 49–52; ders., übers. u. hg. 
von Rau (1968), 512–518, daraus der folgende Auszug: Cum autem praedictus dies inluxisset et aurora 
lucis, orto iam sole, prorumperet, tunc etiam versa vice pro amicis inimici et novi denique lictores pro 
noviciis fidei cultoribus advenerant, hostiumque ingens in castra, bibrantibus armis, astata ac scutata 
inruerat multitudo. […] Statimque, mortali iustorum multata carne, tripudians gentilium turba victri-
cem suae damnationis praedam arripuit, castraque depopulans, manubias diripiendo inpertivit. Sed et 
thecas, in quibus multa inerant librorum volumina, et reliquiarum capsas abstulit; magna se ditatam 
auri argentique copia credens, ad naves […] asportavit. Ac repente […] coepit gylosam ventris satiare 
ingluviem et vino madidum inebriare stomachum tandemque de acceptis praedae spoliis, inito consilio, 
mirabili omnipotentis dei dispositione tractare et, qualiter non visum quidem aurum et argentum inter se 
invicem dispartiretur, consulere. Cumque prolixius de tanta pecuniarum estimatione sermocinaret, iam 
iamque iurgiorum disceptatio exorta est et tanta discordiae demum inimicitia inchoata, ut furore etiam 
vesaniae insaniens turba in duas divisa est factiones, et ad extremum arma, quibus sanctos ante ea 
martyres iugularunt, in se ipsos crudeliter pugnando verterunt. Tunc itaque, maxima insanientis turbae 



420   Gereon Becht-Jördens

Die Fuldaer Haustradition, die durch eine im 10. Jahrhundert von Bischof Radbod 
von Utrecht (* ca. 850; † 917) überarbeitete Utrechter Vita wohl aus dem ersten Viertel 
des 9. Jahrhunderts und durch korrespondierende bildliche Darstellungen in Fuldaer 
Sakramentaren des 10. und 11. Jahrhunderts fassbar wird,67 aber auf eine verlorene, 
in einem Fuldaer Bücherverzeichnis des 15. Jahrhunderts bezeugte Vita des 9. Jahr-
hunderts zurückgehen dürfte,68 fügt nun aber noch ein interessantes Motiv hinzu. 
Bonifatius habe, nach dem Bericht einer noch lebenden Augenzeugin, in der Todes-
stunde unter einem auf sein Haupt gelegten Evangeliar geistlichen Schutz gesucht. 
Diese Szene wurde dann immer wieder bildlich dargestellt.

Die literarische und die bildliche Tradition deuteten die Katastrophe von Dokkum 
zum Sieg des Glaubenszeugen über seine barbarischen heidnischen Gegner, zum 
Triumph des Christentums über die Feinde des Kreuzes und zum göttlichen Strafge-
richt an den frevlerischen Mördern seiner Diener um. Sie bezeugten, dass die von den 

parte prostrata, iam qui supervixerant ad lucrum animarum vitaeque damno adquisitum […] gaudentes 
concurrerunt, et confractis librorum repositoriis, etiam pro auro volumina et pro argento divinae sci-
entiae cartas reppererunt. Sicque pretioso auri argentique pretio privati, codices quos invenerunt alios 
per campi planitiem disparserunt, alios siquidem paludum arundineto inferentes proiecerunt; sed tam 
omnipotentis Dei gratia quam etiam precibus sancti Bonifatii summi pontificis atque martyris inlesi et 
intemerati, magno postea dilapso temporis spatio, reperti sunt et ad domum [sc. monasterium Fulden-
sem], in quo usque hodie animarum prosunt saluti, a singulis quibusque inventoribus remis<s>i.
67 Radbodus Traiectensis (?), Vita altera Bonifatii, hg. von Levison (1905), c. 14–16 (S. 72 f.); ders., 
übers. von Külb (1859), hier c. 13–14 (S. 318–320) (abweichende Kapitelzählung!), daraus der folgen-
de Auszug (c. 16, [S. 73]): […] Michi autem in eadem regione sciscitanti de eo, si quid scribere possem, 
relatum est adhuc superstitem esse quandam mulierem, sed iam valde decrepitam, que iureiurando 
asserebat, se decollationi militis Christi fuisse presentem, dicebatque, quod, cum gladio feriendus esset, 
sacrum ewangelium [var. lect. –lii] codicem capiti suo imposuerit, ut sub eo ictum percussoris exciperet 
eiusque presidium haberet in morte, cuius lectionem dilexerat in vita. Vgl. Rädle 1989, Sp. 963. Zu ihrer 
Datierung vgl. Becht-Jördens 2005, 120 Anm. 92. Zu den bildlichen Darstellungen in Fuldaer Hand-
schriften vgl. Winterer 2009, 170–210, 224–223, 235–241, 270–272, 280–285, 299–374 u. für die Abbil-
dungen 204 (Abb. 210), 229 (Abb. 252), 317 (Abb. 279), 540 (tab. 27); Palazzo 1994, 183–195, 206–210, 
Abb. 15, 42, 68 u. 115.
68 Becht-Jördens 1996b, 326–364; ders. 1998. Den Schlussfolgerungen, die Winterer 2009, 13–16, bes. 
13 u. 376–393 zu den Anfängen der von mir auf Hrabanus Maurus zurückgeführten Fuldaer Sakra-
mentartradition und ihrer Ikonographie sowie zur Interpretation des Dedikationsbildes im Göttinger 
Sakramentar aus seinen Beobachtungen zieht, stimme ich nicht zu, ohne dies hier näher begründen 
zu können. Ein ambitioniertes Unternehmen von der Dimension wie derjenigen der Konzeption des 
illuminierten Gregorio-Gelasianum aus Fulda übersteigt jedenfalls bei weitem die Möglichkeiten des 
Klosters im 10. Jahrhundert, und außer Hrabanus Maurus ist keine Fuldaer Persönlichkeit zu erken-
nen, die über die erforderlichen Bildungsvoraussetzungen und die Erfahrung mit Großprojekten sol-
cher Art verfügt hätte, dass man ihr dieses Werk auch nur entfernt zutrauen könnte. Auch passt die 
Versöhnung von gallikanischer und römischer Sakramentartradition als Programm kaum mehr in 
die Situation des 10. Jh., wohl aber perfekt zu den Bestrebungen der karolingischen Reformpolitik, 
wo sich etwa mit der Concordia regularum Benedikts von Anianes oder dem Fuldaer Altarprogramm 
des Hrabanus Maurus parallele Phänomene beobachten lassen, vgl. Becht-Jördens 2010, 123–187, hier 
136–144.



� Die verlorene Handschrift   421

Heiden absichtlich der Vernichtung preisgegebenen heiligen Bücher durch göttliche 
Fügung und auf Bitten des neuen Märtyrers – sein erstes Wunder – gerettet worden 
und unversehrt in ihr angestammtes Haus, das Kloster Fulda, zurückgelangt seien, 
wo sie nun als Bonifatiusreliquien verehrt würden und dem Seelenheil der Gläubi-
gen dienten. Sie zeigten dadurch, dass das Glaubenszeugnis des Märtyrers durch das 
Eingreifen seines Gottes bestätigt worden war, indem die biblischen Bücher, deren 
Botschaft jener als Missionar verbreitet hatte und für deren Wahrheit er mit seinem 
Leben eingetreten war, vor der Vernichtung bewahrt geblieben waren. Sie bezeugten 
für die Zeitgenossen glaubwürdig die Echtheit der drei bis heute in Fulda verwahrten 
angeblichen Codices Bonifatiani, auch wenn moderne Forscher kritisch eingewendet 
haben, dass keines davon ein großformatiges Evangeliar sei und mindestens einer 
von ihnen, das sogenannte Cadmug-Evangeliar, aus paläographischen Gründen zu 
jung sei, um noch in die Lebenszeit des Bonifatius datiert werden zu können.

Diese drei ehrwürdigen Handschriften vertraten nunmehr symbolisch den gesam-
ten Inhalt der Bücherkisten des Bonifatius, so wie diese ihrerseits das gesamte christ-
liche Schrifttum mit den biblischen Büchern als ihrem Kern repräsentiert hatten. Der 
Leichnam und die Bücher des „Mannes der Bücher“ Bonifatius ruhten nun in Fulda, 
das damit einen mächtigen Patron gefunden hatte, der seinen Fortbestand garantie-
ren sollte und dem es die zahlreichen Stiftungen verdankte, auf denen sein Aufstieg 
zu einem der bedeutendsten Reichsklöster beruhte. Ein zentraler Teil der so fundier-
ten Bonifatiustradition aber war die Erzählung vom Verlust und der wundersamen 
Wiederauffindung und Rückkehr seiner Bücher in sein Kloster Fulda. Erst der Verfas-
ser einer weiteren Bonifatiusvita, der im 11. Jahrhundert in Fulda tätige Otloh von St. 
Emmeram (* ca. 1010; † nach 1070),69 fügte, soweit wir sehen, diese verschiedenen 
Traditionszweige zu einer Einheit zusammen. Nach seiner Darstellung befand sich das 
Evangeliar des Bonifatius in Fulda, und trotz seiner Spaltung durch einen Schwert-
hieb sei auf wunderbare Weise kein einziger Buchstabe tangiert worden, wie jeder, 
der es dort besichtige, bestätigen könne.70 Auch da widersprechen die Kodikologen.

69 Vgl. Vollmann 2004, Sp. 1116–1118 u. 1129 f.
70 Otlohus Emmeramensis, Vita Bonifatii, hg. von Levison (1905), II 24–28, (S. 208–212); ders., übers. 
von Külb (1859), c. 22 f. (S. 387–392) (abweichende Kapitelzählung!), daraus der folgende Auszug (c. 27 
[S. 211, Z. 7 ff.]): […] Verum tamen omnipotentis Dei gratia, ut claresceret, quanti esset meriti, cuius idem 
fuerant libri, postea, magno temporis spatio transacto, reperti sunt intemerati et ad ęcclesias, in quibus 
usque hodie haberi possunt, a singulis inventoribus reportati. Inter eosdem vero libros repertus est sanc-
ti euangelii liber, quem beatus vir pro sanctitate sua secum iugiter deferre solebat. Hic ergo quamvis 
gladio acuto, ut adhuc ab inspicientibus probari valet, per medium incisus fuerit, nullius tamen literae 
integritatem eadem insisione perdidit. Quem, ut ferunt, sanctus Bonifatius in illa hora, qua ad caput eius 
abscidendum vibrabatur gladius, habens in manibus, vel pro tutela capitis, ut multi solent, seu etiam 
pro clipeo spiritali, quem in libro tali esse credidit, percussori opposuit. In quo nimirum signo et miranda 
virtus Dei et veneranda sanctitas beati Bonifatii potest agnosci. Mirabilius namque videtur, quod nulla 
incisi libri litera delebatur, quam si nullum incisionis stigma per ferientem gladium in libro reperiretur.



422   Gereon Becht-Jördens

Vielleicht stammen zumindest zwei der drei als Reliquien verehrten Codices Boni-
fatiani tatsächlich aus dem Besitz des Märtyrers und eine davon, der mit einem Nage-
lungsritual und Schwert- oder Axthieben offenbar magisch depotenzierte Ragyn-
drudis-Codex, sogar vom Schlachtfeld bei Dokkum, wofür Rüdiger Kurth durch die 
Entdeckung der Spuren dieses Nagelungsrituals ein neues unverächtliches Argument 
gewonnen hat.71 Die ohnehin im Hinblick auf die mangelnde Übereinstimmung zwi-
schen Schadensbefund und ikonographischer Tradition wenig plausible Fälschungs-
these72 ist damit wohl endgültig ad acta zu legen. Der Anblick der Beschädigungen 
rief den Schrecken über die drohende Vernichtung und die Erleichterung darüber 
hervor, dass es aufgrund der wunderbaren Wiederauffindung durch göttliches Ein-
greifen beim Beinaheverlust geblieben war.

Dass es sich bei diesem Buch nicht um ein Evangeliar, sondern um eine Sammel-
handschrift handelte und auch der behauptete Zerstörungsbefund mit der Wirklich-
keit offenkundig nicht übereinstimmte, da der Codex nicht nur von einem, sondern 
von zahlreichen Schwert- oder Axthieben verstümmelt worden war, störte offenbar 
nicht weiter. Das Krukenkreuz auf seinem vorderen Einbanddeckel, das die Friesen zu 
ihrem rituellen Vernichtungsakt provoziert haben dürfte, genügte als Symbol für den 
aufgrund der literarischen und ikonographischen Tradition nicht mehr bezweifelten 
Inhalt. Die letztere präsentiert, gestützt auf die Erzählung von Verlust, Zerstörung und 
Wiederauffindung, in bildlichen Darstellungen der Wand-, Tafel-, und Buchmalerei 
sowie der Druckgraphik und der Monumentalplastik bis in die Gegenwart den Heili-
gen Erzbischof Bonifatius fortan als Märtyrer mit dem zerspaltenen oder vom Schwert 
durchbohrten Evangeliar in der Hand als den Mann, der im Tode geistlichen Schutz 
unter dem Buch gesucht hatte, für dessen Verbreitung und Verkündigung er gelebt 
hatte und dessen Wahrheit er dadurch bezeugt hatte, dass er dafür bereitwillig in den 
Tod gegangen war. So prägte paradoxerweise der Anblick eines verlorenen, beschä-
digten und wiedergefundenen Codex – weitaus wirksamer als Texte oder Köperreli-
quien es vermocht hätten – dauerhaft das Bild von Bonifatius als Mann des Buches 
und verankerte im Betrachter die festgefügte Vorstellung von der ewigen Wahrheit 
und der Unverlier- und Unzerstörbarkeit seiner Glaubensbotschaft.73

71 Vgl. Althochdeutsche Glossen Wiki, http://de.althochdeutscheglossen.wikia.com/wiki/BStK_168: 
_Fulda,_Dom-Museum_II/1_Codex_Ragyndrudis?veaction=edit (Zugriff am 30. 04. 2018); Kurth 2010; 
eine Abbildung unter https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Nagelung_-_vergr%C3%B6%C3%9 
Ferter_Ausschnitt.jpg (Zugriff am 30. 04. 2018). Vgl. Mauntel et al. 2015. Zu den Codices Bonifatiani, 
dem Victor-Codex (Cod. Bonif. I), Ragyntrudis-Codex (Cod. Bonif. II) und dem Cadmug-Evangeliar 
(Cod. Bonif. III) Kathrein 2004, 95 f.; Becht-Jördens 2005, 122–132; ders., 1996, 5–9 u. 15–30; Mos-
tert 1999, 77–80; Aris / Broszinski 1996, 6–8; von Padberg1996; Jakobi-Mirwald / Köllner 1993, 15–23, 
163 f.; Hausmann 1992, 3–12; Haseloff 1978, 1–46; Parkes 1976, 161–79; http://www.bl.uk/catalogues/ 
bookbindings/ (Zugriff am 30. 04. 2018).
72 Vgl. Becht-Jördens 1996a, 16–18.
73 So Becht-Jördens 2005, 131 f.; ders. 1996a, 30. Vgl. Kotkova 2004; von Padberg / Storck 1994, 55–71 
(Abb. 1–21); Kehl 1993, 110 f. u. 187.



� Die verlorene Handschrift   423

4	 Schlussfolgerungen
Mittelalterliche Erzählungen von Verlust oder Beinaheverlust, Zerstörung und Wie-
derauffindung von Büchern  – aber auch solche aus anderen vortypographischen 
Epochen und Schriftkulturen – scheinen vertraute biblische und antike Traditionen 
bruchlos fortzusetzen und dienen, wie sich anhand der Fallbeispiele zeigen ließ, der 
Legitimation des an die Stelle des Verlorenen tretenden Surrogats. Die Funktion der 
Verlusterzählung beschränkt sich jedoch keineswegs darauf, Autoren, die entwe-
der ganz ohne, oder zumindest auf fragwürdiger Quellengrundlage arbeiteten, der 
Notwendigkeit zu entheben, den angeblichen Überlieferungsträger, auf den sie sich 
berufen, tatsächlich vorweisen zu können. Sie besteht vielmehr darin, dass Traditio-
nen begründet und legitimiert werden, deren Wert durch den Beinaheverlust, dem sie 
entgangen sein sollen, bewusst gemacht oder denen über den Verlust eines älteren 
Überlieferungsträgers hinweg durch Kontinuitätsbehauptungen ein künstliches Alter 
verschafft wird, das möglichst nah an die Zeit heranreicht, von der die repristinierte 
Tradition berichtet.

Die nicht zuletzt auf der Beschreibung der spezifischen Materialität des Originals, 
auf der von ihr ausgehenden Affordanz zu Verehrung und Anerkennung seines Wertes 
beruhende Autorität geht dabei im Sinne einer translatio dignitatis auf das Surrogat 
über, welches das verlorene Original dadurch vollgültig symbolisch repräsentiert. 
Durch das Mysterium des Verlusts wird – zumal wenn dieser nicht als Zufallsereignis 
erscheint, sondern eine Deutung als heils- und offenbarungsgeschichtlicher Vorgang 
nahegelegt wird – die Tradition zusätzlich aufgewertet. Unterstützt wird der Effekt 
durch die Möglichkeit, das Verlorene oder Zerstörte bildlich darzustellen. Die mit 
künstlerischen Mitteln hervorgerufenen Affekte, der Schmerz über den Verlust, die 
Sehnsucht nach dem Abwesenden und sogar der Schrecken über den Beinahever-
lust, setzen zu ihrer Abwehr psychische Energien des Rezipienten frei, die sich statt 
auf das Verlorene nun auf das Vorhandene richten, die Aufwertung dieses bloßen 
Surrogats bewirken und die vorbehaltlose Identifikation mit ihm ermöglichen. So 
ist es die Erzählung vom tatsächlichen oder häufiger noch imaginierten Verlust des 
Überlieferungsträgers, von der eine traditionssichernde und damit identitätsstif-
tende, kulturbauende Wirkung ausgeht. Sie unterstützt und legitimiert so intentio-
nale Geschichte,74 die dadurch zum festen Bestandteil des kulturellen Gedächtnisses 

74 S. oben Anm. 35. Vgl. auch Moss 2013; Fried 2012, 154–157, der von „kulturelle(n) Implantate(n)“, 
„implantierte(n) Scheinrealitäte(n)“ und „Implantationen“ spricht. Es geht hier um Geschichtskons-
trukte, die sich nicht erst in der Sphäre der bedürfnis- oder interessengeleiteten sinnstiftenden (Um-)
Deutung, sondern bereits auf der Ebene der Darstellung des Faktischen weitgehend oder völlig von 
persönlich erlebtem oder quellenmäßig bezeugtem, „realem“ Geschehen entfernt haben, gleichwohl 
aber als historische Realität präsentiert und imaginiert werden. Es handelt sich demnach um eine 
Übertragung der Prinzipien von Mythenproduktion in den Bereich der Geschichtschreibung. Die Pro-
duktion intentionaler Geschichte in diesem Sinn lässt sich insofern nur graduell, nämlich im Hinblick 



424   Gereon Becht-Jördens

wird,75 wenngleich sie äußerstenfalls nichts anderes, aber eben auch nichts geringe-
res ist als das Paradox einer sein- und sinnerzeugenden creatio ex nihilo.

Literaturverzeichnis

Editionen

Leicht zugängliche Standardeditionen gängiger antiker Autoren sind aus Raumgründen nicht ange-
führt.

Beda venerabilis (1969), Historia ecclesiastica gentis Anglorum, hg. von Bertram Colgrave u. Roger 
A. B. Mynors, Bede’s Ecclesiastical History of the English People, Oxford.

Beda venerabilis (1982), Historia ecclesiastica gentis Anglorum, übers. u. hg. von Günther Spitzbart, 
Beda der Ehrwürdige. Kirchengeschichte des englischen Volkes, Bd. 1–2, Darmstadt.

Constantius Lugdunensis (1965), Vita Germani, hg. von René Borius, Constance de Lyon, Vie de saint 
Germain d’Auxerre (Sources chrétiennes, 112), Paris, 118–205.

Dionysius Halicarnassensis (1888), Antiquitates Romanae, hg. von Carl Jacoby, Dionysi Halicarna-
sensis Antiquitatum Romanarum quae supersunt, Bd. 2, Leipzig.

Dionysius Halicarnassensis (1771), Antiquitates Romanae, übers. von Johann Lorenz Benzler, Des 
Dionysius von Halikarnaß römische Alterthümer aus dem Griechischen übersetzt, Bd. 1, Lemgo.

Galenus (2015), De indolentia (Peri alypias), übers. u. hg. von Kai Brodersen, Galenos. Die ver
brannte Bibliothek. Peri Alypias / Über die Unverdrossenheit, Wiesbaden.

Galenus (2010), De indolentia (Peri alypias), übers. u. hg. von Veronique Boudon-Millot, Jacques 
Jouanna u. Antoine Pietrobelli, Galien, Bd. 4: Ne pas se chagriner (Collection des Universités de 
France, publié aux Éditions Les Belles Lettres, série grecque 462), Paris.

Galfridus Monemutensis (2008), De gestis Britonum (Historia regum Britanniae), übers. u. hg. von 
Michael A. Faletra, Geoffrey of Monmouth. The history of the kings of Britain, Petersborough, 
Ont.

auf das Ausmaß des Vorwaltens der Intention als darstellungsleitenden Faktors, aber keineswegs 
prinzipiell von den Resultaten anderer Formen vorwissenschaftlicher oder ideologisch imprägnier-
ter pseudowissenschaftlicher geschichtlicher Darstellung abgrenzen. Was hier gemeint ist, darf nicht 
verwechselt werden mit den Begriffen „Intentionalhistorie“ bzw. „innere Historie“ bei Husserl und 
seinem Schüler Eugen Fink (vgl. Choi 2007, 166–172; Ströker 1997, 207–227; Lembeck 1988, 65), die 
sich – was im gegebenen Rahmen hier nicht näher ausgeführt werden kann – auf Geschichte und 
Geschichtlichkeit sowie deren Erkenntnis überhaupt beziehen. Erst recht geht es hier nicht um „Te-
leologie der Geschichte“ etwa im Sinne Hegels, vgl. Schwemmer 1995. Auch mit der von Brentano 
eingeleiteten wahrnehmungs- und erkenntnistheoretischen Intentionalitätsdiskussion der Moderne 
(Bergson, Husserl, Scheler), die auch aktuell etwa im Zusammenhang mit Debatten über Materialis-
mus, Mentalismus und Willensfreiheit intensiv weitergeführt wird, besteht kein näherer Zusammen-
hang, vgl. Gethmann 1995.
75 Vgl. A. Assmann 1999; A. Assmann / Friese 1998; J. Assmann 1992.



� Die verlorene Handschrift   425

Galfridus Monemutensis (2007), De gestis Britonum (Historia regum Britanniae), hg. von Michael 
Reeve, übers. von Neil Wright, Geoffrey of Monmouth. The history of the kings of Britain. An edi-
tion and translation of De gestis Britonum (Historia regum Britanniae) (Arthurian Studies 69), 
Woodbridge / Rochester.

Gilda Sapiens (1889), De excidio Britanniae, hg. von Theodor Mommsen, in: Monumenta Germa
ninae Historica, Auctores antiquissimi, Bd. 13, Berlin, 1–85.

Gregorius Abul-Pharagius (1663), Historia dynastiarum, übers. u. hg. von Edward Pococke, Historia 
dynastiarum […]. Arabice edita et Latine versa, Bd. 1, Oxford.

Gregorius Turonensis (1885), De gloria confessorum, hg. von Bruno Krusch, in: Monumenta Germa-
niae Historica, Scriptores rerum Merovingicarum, Bd. 1, 2, Hannover, 294–370.

Hincmarus Remensis (1896), Vita S. Remigii, hg. von Bruno Krusch, in: Monumenta Germaniae 
Historica, Scriptores rerum Merovingicarum, Bd. 3, Hannover.

Historicorum Romanorum Fragmenta (2014), übers. u. hg. in: Tim J. Cornell (Hg.), The Fragments of 
the Roman Historians, Bd. 1–3, Oxford.

Johannes Diaconus Hymmonides (1902), Vita S. Gregorii magni, hg. von Monachi Maurini, in: 
Jacques-Paul Migne (Hg.), Patrologia latina, Bd. 75, Paris, Sp. 59–242.

Leofricus monachus Albanensis (?) (1975), Passio sancti Albani martyris, hg. von Karl D. Hartzell, 
„A St. Albans Miscellany in New York“, in: Mittellateinisches Jahrbuch 10, 20–61, hier 52–57.

Leofricus monachus Albanensis (?) (1975), Hymni tres de sancto Albano martyre, hg. von Karl D. 
Hartzell, „A St. Albans Miscellany in New York“, in: Mittellateinisches Jahrbuch 10, 20–61, hier 
49–51.

Matthaeus Parisiensis (1968), Vie de seint Auban, hg. von Robert Harden, La vie de Seint Auban. An 
Anglo-Norman poem of the thirteenth century (Anglo-Norman Text Society 19), Oxford.

Matthaeus Parisiensis (2010), Vie de seint Auban, übers. von Jocelyn Wogan-Browne u. Thelma S. 
Fenster, The Life of St. Alban by Matthew Paris. With the Passion of Saint Alban by William  
of St. Albans (French of England Translation Series 2), Tempe, AZ.

Matthaeus Parisiensis (1867), Gesta Abbatum Monasterii Sancti Albani, a Thoma Walsingham 
regnante Richardo secundo eiusdem ecclesiae praecentore compilata, hg. von Henry Thomas 
Riley, Chronica monasteria S. Albani, Bd. 1: Gesta abbatum Monasterii Sancti Albani, Bd. 1: A. D. 
793–1290 (Rerum Britannicarum medii aevi scriptores or Chronicles and memorials of Great 
Britain and Ireland during the Middle Ages 28, 4, 1), London.

Matthaeus Parisiensis (1872), Chronica maiora, hg. von Henry Richards Luard, Matthaei Parisiensis, 
monachi Sancti Albani, chronica maiora, Bd. 1: The Creation to A. D. 1066 (Rerum Britannica-
rum medii aevi scriptores or Chronicles and memorials of Great Britain and Ireland during the 
Middle Ages 57), London.

Oracula Sibyllina (2007), hg. von Jane L. Lightfoot, The Sibylline Oracles. With Introduction, Transla-
tion, and Commentary on the First and Second Books, Oxford.

Oracula Sibyllina (2011), übers. u. hg. von Jörg Dieter Gauger, Sibyllinische Weissagungen, Berlin u. a.
Oracula Sibyllina (1951), übers. u. hg. von Alfons Kurfeß, Sibyllinische Weissagungen, München 1951.
Otlohus Emmeramensis (1905), Vita Bonifatii, hg. von Wilhelm Levison, in: Vitae Sancti Bonifatii 

Archiepiscopi Moguntini (Monumenta Germaniae Historica, Scriptores rerum Germanicarum 
separatim editi), Hannover / Leipzig, 111–217.

Otlohus Emmeramensis (1859), Vita Bonifatii, übers. von Philipp Hedwig Külb, Sämmtliche Schriften 
des heiligen Bonifacius, Bd. 2, Regensburg, 337–395.

Radbodus Traiectensis (?) (1905), Vita altera Bonifatii, hg. von Wilhelm Levison, in: Vitae Sancti Boni
fatii Archiepiscopi Moguntini (Monumenta Germaniae Historica, Scriptores rerum Germanica-
rum separatim editi), Hannover / Leipzig, 62–78.

Radbodus Traiectensis (?) (1859), Vita altera Bonifatii, übers. von Philipp Hedwig Külb, Sämmtliche 
Schriften des heiligen Bonifacius, Bd. 2, Regensburg, 306–326.



426   Gereon Becht-Jördens

Tzetzes, [Iohannes u. Isaak] (1811), Scholia eis Lykophron, hg. von Christian Gottfried Müller, Isakiu 
kai Ioannu tu Tzetzu Scholia eis Lykophrona. Lectionibus editionis Sebastianae variis in Lykoph-
ronis Alexandram praemissis et recensitis, ad supplendam et absolvendam editionem, Bd. 1–3, 
Leipzig.

Venantius Fortunatus (1881), Carmina, hg. von Friedrich Leo, in: Monumenta Germaniae Historica, 
Auctores antiquissimi, Bd. 4, 1, Berlin.

Willelmus (Guilielmus) monachus Albanensis (2010), Acta SS. Albani, Amphibali et sociorum, übers. 
und eingeleitet von Thomas O’Donnell u. Margareth Lamont, in: The Life of St. Alban by Matthew 
Paris. With the Passion of Saint Alban by William of St. Albans (French of England Translation 
Series 2), Tempe, AZ.

Willelmus (Guilielmus) monachus Albanensis (1707), Acta SS. Albani, Amphibali et sociorum, hg. von 
Godefroid Henschen (1707), in: Acta Sanctorum, Iunii, Bd. 4, Antwerpen 1707, 149–159; repr. 
1867, Acta sanctorum, Iunii, Bd. 5, Paris, 129–138.

Willibaldus Moguntinensis (1968), Vita S. Bonifatii, übers. u. hg. von Reinhold Rau, in: Briefe des 
Bonifatius. Willibalds Leben des Bonifatius nebst einigen zeitgenössischen Dokumenten, Darm-
stadt, 454–525.

Willibaldus Moguntinensis (1905), Vita S. Bonifatii, hg. von Wilhelm Levison, in: Vitae Sancti Bonifa-
tii Archiepiscopi Moguntini (Monumenta Germaniae Historica, Scriptores rerum Germanicarum 
separatim editi), Hannover Leipzig, 1–58.

Sekundärliteratur
Adamson, Peter / Taylor, Richard C. (Hgg.) (2005), The Cambridge Companion to Arabic Philosophy, 

Cambridge.
Anonym (2012), „Gothik Textiles, Nr. III Silk Fabrics“, in: The Grove Encyclopedia of Medieval Art and 

Architecture, Bd. 1, Oxford, 211–212.
Aris, Marc-Aeilko / Broszinski, Hartmut (1996), Die Glossen zum Jakobusbrief aus dem Victor-Codex 

(Bonifatianus 1) in der Hessischen Landesbibliothek zu Fulda, Fulda.
Assmann, Aleida (1999), Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedächt

nisses, München.
Assmann, Aleida / Friese, Heidrun (1998), Identitäten (Erinnerung, Geschichte, Identität 3), Frankfurt 

am Main.
Assmann, Jan (1992), Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identität in frü-

hen Hochkulturen, München.
Ast, Rodney / Attia, Élodie / Jördens, Andrea / Schneider, Christian (2015a), „Layouten und Gestalten“, 

in: Thomas Meier, Michael Ott u. Rebecca Sauer (Hgg.): Materiale Textkulturen. Konzepte – 
Materialien – Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin / Boston / München, 597–609.

Ast, Rodney / Becker, Julia / Trede, Melanie / Wilhelmi, Lisa (2015b), „Sammeln, Ordnen und Archivie-
ren“, in: Thomas Meier, Michael Ott u. Rebecca Sauer (Hgg.): Materiale Textkulturen. Konzepte – 
Materialien – Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin / Boston / München, 695–708.

Bagnall, Roger S. (2002), „Alexandria. Library of Dreams“, in: Proceedings of the American Philoso-
phical society 146 (4), 348–362.

Bautz, Friedrich Wilhelm (21990), „Alban von Verulam“, in: Biographisch-Bibliographisches Kirchen-
lexikon, Hamm, Sp. 76.

Becht-Jördens, Gereon (1996a): Gereon Becht-Jördens, „Heiliger und Buch. Überlegungen zur Traditi-
on des Bonifaciusmartyriums anläßlich des Erscheinens eines Teilfaksimiles des Ragyndrudis-
Kodex“, in: Hessisches Jahrbuch für Landesgeschichte 46, 1–30.



� Die verlorene Handschrift   427

Becht-Jördens, Gereon (1996b), „Litterae illuminatae. Zur Geschichte eines literarischen Formtyps in 
Fulda“, in: Gangolf Schrimpf (Hg.), Kloster Fulda in der Welt der Karolinger und Ottonen (Fuldaer 
Studien 7), Frankfurt am Main, 326–364.

Becht-Jördens, Gereon (1998), „Rezension von: Eric Palazzo, Les sacramentaires de Fulda. Étude 
sur l’iconographie et la liturgie à l’époque ottonienne (Liturgiewissenschaftliche Quellen und 
Forschungen. Veröffentlichungen des Abt-Herwegen-Instituts der Abtei Maria Laach 77)“, in: 
Hessisches Jahrbuch für Landesgeschichte 48, 401–413.

Becht-Jördens, Gereon (2005), „Die Ermordung des Erzbischofs Bonifatius durch die Friesen. Suche 
und Ausgestaltung eines Martyriums aus kirchenpolitischer Notwendigkeit?“, in: Archiv für 
mittelrheinische Kirchengeschichte 57, 95–132.

Becht-Jördens, Gereon (2008), „Christliche Biographie als Heilsgeschichte. Ein Paradigmenwechsel 
in der Gattungsentwicklung. Prolegomena zu einer formgeschichtlichen Interpretation von 
Einharts Vita Karoli“, in: Andrea Jördens, Hans A. Gärtner, Herwig Görgemanns u. Adolf M. Ritter 
(Hgg.), Quaerite semper faciem eius. Dankesgabe für Albrecht Dihle zum 85. Geburtstag aus 
dem ,Heidelberger Kirchenväterkolloquium‘ (Schriftenreihe Studien zur Kirchengeschichte 8), 
Hamburg, 1–21.

Becht-Jördens, Gereon (2010), „Sturmi oder Bonifatius? Ein Konflikt im Zeitalter der anianischen Re-
form um Identität und monastisches Selbstverständnis im Spiegel der Altartituli des Hrabanus 
Maurus für die Salvatorbasilika zu Fulda“, in: Marc-Aeilko Aris u. Susanna Bullido del Barrio 
(Hgg.), Hrabanus Maurus in Fulda. Mit einer Hrabanus Maurus-Bibliographie (1979–2009) 
(Fuldaer Studien 13), Frankfurt am Main, 123–187.

Becht-Jördens, Gereon (2014), „Schrift im Mittelalter – Zeichen des Heils. Zur inhaltlichen Bedeu-
tung von Material und Form“, in: Joachim F. Quack u. Daniela Ch. Luft (Hgg.), Erscheinungsfor-
men und Handhabungen Heiliger Schriften (Materiale Textkulturen 5), Berlin / Boston / Mün-
chen, 245–310.

Becht-Jördens, Gereon / Jördens, Andrea (1994), „Ein Eberunterkiefer als ,Staatssymbol‘ des aito
lischen Bundes. Politische Identitätssuche im Mythos nach dem Ende der spartanischen 
Hegemonie (IG XII 2, 15)“, in: Klio 76, 172–184.

Becht-Jördens, Gereon / Haubrichs, Wolfgang (2013), „Fulda“, in: Martin Schubert (Hg.), Schreiborte 
des deutschen Mittelalters. Skriptorien – Werke – Mäzene, Berlin / Boston, 175–215.

Beck, Hans / Walter, Uwe (2001), Die frühen römischen Historiker, Bd. 1: Von Fabius Pictor bis Gn. 
Gellius (Texte zur Forschung 76), Darmstadt.

Becker, Julia / Licht, Tino / Schneidmüller, Bernd (2015), „Pergament“, in: Thomas Meier, Michael Ott 
u. Rebecca Sauer (Hgg.): Materiale Textkulturen. Konzepte – Materialien – Praktiken (Materiale 
Textkulturen 1), Berlin / Boston / München, 337–348.

Bellen, Heinz (1994), Grundzüge der römischen Geschichte, Bd. 1: Von der Königszeit bis zum Über-
gang der Republik zum Prinzipat, Darmstadt.

Benz, Wolfgang (Hg.) (2003a), Bücherverbrennung Mai 1933. Geschichte und Wirkung (Zeitschrift für 
Geschichtswissenschaft 51 [5], 398–488), Berlin.

Benz, Wolfgang (2003b), „Mythos und Skandal. Traditionen und Wirkungen der Bücherverbrennung 
des 10. Mai 1933“, in: ders. (Hg.), Bücherverbrennung Mai 1933. Geschichte und Wirkung (Zeit-
schrift für Geschichtswissenschaft 51 [5], 398–406), Berlin.

Benz, Wolfgang (2013), „Gedanken töten, um den Geist zu vernichten. Die Bücherverbrennung 1933 
als aktuelles Ereignis“, in: Zeitschrift für Geschichtswissenschaft 61 (5), 389–397.

Berschin, Walter (1991), Biographie und Epochenstil im lateinischen Mittelalter, Bd. 3: Karolingi-
sche Biographie 750–920 n. Chr. (Quellen und Untersuchungen zur lateinischen Philologie des 
Mittelalters 10), Stuttgart.

Berschin, Walter / Hiley, David (Hgg.) (1999), Die Offizien des Mittelalters und ihre Gesänge. Dichtung 
und Musik (Tegensburger Studien zur Musikgeschichte 1), Tutzing.



428   Gereon Becht-Jördens

Berti, Irene / Haß, Christian D./Krüger, Kristina / Ott, Michael R. (2015), „Lesen und Entziffern“, in: 
Thomas Meier, Michael Ott u. Rebecca Sauer (Hgg.): Materiale Textkulturen. Konzepte – Mate
rialien – Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin / Boston / München, 639–650.

Berti, Monica / Costa, Cirgilio (2010), La Biblioteca di Alessandria. Storia di un paradiso perduto 
(Ricerche di filologia, letteratura e storia 10), Rom.

Binski, Paul (1992), „The Murals in the Nave of St Alban’s Abbey“, in: David Abulafia, Michael Frank-
lin u. Miri Rubin (Hgg.), Church and City, 1000–1500. Essays in Honour of Christopher Brooke, 
Cambridge / New York, 249–278.

Bischoff, Bernhard (92009), Paläographie des römischen Altertums und des abendländischen Mittel-
alters (Grundlagen der Germanistik 24), Berlin.

Black, Deborah L. (1990), Logic and Aristotle’s Rhetoric and Poetics in Medieval Arabic Philosophy 
(Islamic Philosophy and Theology 7), Leiden.

Bleicken, Jochen (62004), Geschichte der römischen Republik (Oldenbourg Grundriss der Geschich-
te 2), München.

Bock, Nicolaus (Hg.) (2002), Art, ceremonial et liturgie au Moyen-Âge (Études lausannoises d’his
toire de l’art 1), Rom.

Brückner, Wolfgang (22008), „Bildnisstrafe“, in: Handwörterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte, 
Bd. 1, Berlin, Sp. 582–584.

Brunhölzl, Franz (1992), Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters, Bd. 2: Die Zwischen-
zeit vom Ausgang des karolingischen Zeitalters bis zur Mitte des 11. Jahrhunderts, München.

Canfora, Luciano (1986), La biblioteca scomparsa, Palermo (deutsch von Andreas Beyer, Hugo Beyer, 
Die verschwundene Bibliothek, Hamburg 1998).

Canfora, Luciano (2004), La Bibliothèque d’Alexandrie et l’histoire des textes (Cahiers du Centre de 
Documentation de Papyrologie Littéraire 1), Liège.

Choi, Kyeong-Seop (2007), Im Dialog mit den Wissenschaften. Phänomenologische und neukantia-
nische Wissenschaftsphilosophie bei Husserl und Cassirer (Epistema: Reihe Philosophie 436), 
Würzburg.

Clark, James G. (2001), „Albans Monks and the Cult of St Alban. The Late Medieval Texts“, in: Martin 
Henig u. Philipp Lindley (Hgg.), Alban and St Albans. Roman and Medieval Architecture, Art 
and Archaeology (The British Archaeological Association Conference Transactions 24), Leeds, 
218–230.

Colker, Marvin L. (1991), Trinity College Library Dublin. Descriptive Catalogue of the Mediaeval and 
Renaissance Latin Manuscripts, Bd. 1–2, Dublin.

Crick, Julia (2001), „Offa, Ælfric and the Refoundation of St Albans“, in: Martin Henig u. Philipp Lind-
ley (Hgg.), Alban and St Albans. Roman and Medieval Architecture, Art and Archaeology (The 
British Archaeological Association Conference Transactions 24), Leeds, 78–84.

Cubelic, Danijel / Lougovaya, Julia / Quack, Joachim Friedrich (2015), „Rezitieren, Vorlesen und 
Singen“, in: Thomas Meier, Michael Ott u. Rebecca Sauer (Hgg.): Materiale Textkulturen. Kon
zepte – Materialien – Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin / Boston / München, 651–663.

Declercq, Georges (Hg.) (2007), Early Medieval Palimpsests (Bibliologia 26), Turnhout.
Dieterici, Friedrich (2004), Über den Zusammenhang der griechischen und arabischen Philosophie, 

München.
Dunand, Françoise / Spieser, Jean-Michel / Wirth, Jean (Hgg.) (1991), L’image et la production du sacré 

(Actes du colloque de Strasbourg organisé par le Centre d’Histoire des Religions de l’Université 
de Strasbourg II, Groupe ‚Théorie et pratique de l’image culturelle‘, 20–21 janvier 1988), Paris.

Dupont, Florence (2011), Rome, la ville sans origine. L’Aenéide. Un grand récit du métissage, Paris 
(deutsch von Clemens Klünemann, Rom – Stadt ohne Ursprung. Gründungsmythos und römi-
sche Identität, Darmstadt 2013).

Eigler, Ulrich / Gotter, Ulrich / Luraghi Nino / Walter, Uwe (Hgg.) (2003), Formen römischer Geschichts-
schreibung von den Anfängen bis Livius. Gattungen, Autoren, Kontexte, Darmstadt.



� Die verlorene Handschrift   429

Empereur, Jean-Yves (2003), „La destruction de la bibliothèque d’Alexandrie. La voix de 
l’archéologie“, in: Fabrice Pataut (Hg.), La Nouvelle Bibliothèque d’Alexandrie, Paris, 179–193.

Empereur, Jean-Yves (2008), „The Destruction of the Library of Alexandria. An Archaeological View-
point“, in: Mostafa El-Abbadi u. Omnia Mounir Fathallah (Hgg.), What Happened to the Ancient 
Library of Alexandria? (Library of the Written Word 3), Leiden, 75–88.

Endlich, Stefanie (2007), ‚Vernichtung‘, ‚Giftschrank‘, ‚Zweifelhafte Fälle‘. Vorgeschichte und Folgen 
der Bücherverbrennung für jüdische Autoren, Verleger, Buchhändler und Bibliothekare (Gegen 
Verdrängen und Vergessen 3), Berlin.

Forsythe, Gary (2005), A Critical History of Early Rome. From Prehistory to the First Punic War, Berke-
ley.

Fossier, Lucie / Irigoin, Jean (Hgg.) (1990), Déchiffrer les écritures effacés (Actes de la table ronde 
Paris, 4–5 mai 1981), Paris.

Fox, Richard / Panagiotopoulos, Diamantis / Tsouparopoulou, Christina (2015), „Affordanz“, in: Tho-
mas Meier, Michael R. Ott u. Rebecca Sauer (Hgg.): Materiale Textkulturen. Konzepte – Materia-
lien – Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin / Boston / München, 63–70.

Frere, Sheppard S. (1971–1984), Verulamium Excavations, Bd. 1–3 (Reports of the Research Commit-
tee of the Society of Antiquaries of London 28 [= Bd. 1] und 41 [= Bd. 2] bzw. Oxford University 
Committee for Archaeology Monographs 1 [= Bd. 3]), Oxford.

Frese, Tobias (2014), „,Denn der Buchstabe tötet‘ – Reflexionen zur Schriftpräsenz aus mediä-
vistischer Perspektive, in: Tobias Frese, Wilfried E. Keil u. Kristina Krüger (Hgg.), Verborgen, 
Unsichtbar, unlesbar. Zur Problematik restringierter Schriftpräsenz (Materiale Textkulturen 2), 
Berlin / Boston / München, 1–15.

Freund, Stefan (2007), „Bonifatius und die bayerischen Bistümer aus hagiographischer Sicht“, in: 
Franz J. Felten (Hg.), Bonifatius. Leben und Nachwirken. Die Gestaltung des christlichen Europa 
im Frühmittelalter (Quellen und Abhandlungen zur mittelrheinischen Kirchengeschichte 121), 
Mainz, 281–293.

Fried, Johannes (2012), Der Schleier der Erinnerung. Grundzüge einer historischen Memorik, Mün-
chen.

Ganz, David (2010), „Geschenke fürs Auge. Bernwards Prachteinbände und ihre Betrachter“, in: 
Monika E. Müller (Hg.), Schätze im Himmel – Bücher auf Erden. Mittelalterliche Handschrif-
ten aus Hildesheim (Katalog zur Ausstellung der Herzog-August-Bibliothek Wolfenbüttel vom 
5. September 2010–27. September 2011) (Ausstellungskataloge der Herzog-August-Bibliothek 
93), Wolfenbüttel, 197–205.

Ganz, David (2014), „Von innen nach außen. Die Verborgenheit des rituellen Texts und die Sichtbar-
keit des Prachteinbandes“, in: Tobias Frese, Wilfried E. Keil u. Kristina Krüger (Hgg.), Verborgen, 
Unsichtbar, unlesbar. Zur Problematik restringierter Schriftpräsenz (Materiale Textkulturen 2), 
Berlin / Boston / München, 85–116.

Ganz, David (2015), Buch-Gewänder. Prachteinbände im Mittelalter, Berlin.
Ganz, Peter / Parkes, Malcom (Hgg.) (1992), Das Buch als magisches und Repräsentationsobjekt 

(Wolfenbütteler Mittelalter-Studien 5), Wiesbaden.
Garcia, Michael Moises (2010), Saint Alban and the Cult of Saints in Late Antique Britain, Leeds, 

<http://etheses.whiterose.ac.uk/15220/> (Zugriff am 03. 04. 2018).
Gehrke, Hans-Joachim (1994), „Mythos, Geschichte, Politik – antik und modern“, in: Saeculum 45, 

1994, 239–264.
Gehrke, Hans-Joachim (2001), „Myth, History and Collective Identity. Uses of the Past in Ancient 

Greece and Beyond“, in: Nino Luraghi (Hg.), The Historian’s Craft in the Age of Herodotus, 
Oxford, 286–313.

Gehrke, Hans-Joachim (2004), „Was heißt und zu welchem Ende studiert man intentionale Ge
schichte? Marathon und Troja als fundierende Mythen“, in: Gert Melville u. Karl-Siegbert Reh-



430   Gereon Becht-Jördens

berg (Hgg.), Gründungsmythen, Genealogien, Memorialzeichen. Beiträge zur institutionellen 
Konstruktion von Kontinuität, Köln / Weimar / Wien, 21–36.

Gehrke, Hans-Joachim (2014), Geschichte als Element antiker Kultur. Die Griechen und ihre 
Geschichte(n) (Münchner Vorlesungen zu Antiken Welten 2), Berlin / Boston.

Gehrke, Hans-Joachim / Schneider, Helmuth (Hgg.) (22006), Geschichte der Antike. Ein Studienbuch, 
Stuttgart / Weimar.

Gertz, Jan Christian / Schulz, Sandra / Šimek, Jakub (2015), „Abschreiben und Kopieren“, in: Thomas 
Meier, Michael Ott u. Rebecca Sauer (Hgg.): Materiale Textkulturen. Konzepte – Materialien – 
Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin / Boston / München, 585–595.

Gethmann, Carl F. (21995), „Intentionalität“, in: Jürgen Mittelstraß (Hg.), Enzyklopädie Philosophie 
und Wissenschaftstheorie, Bd. 2, Stuttgart, 259–264.

Giele, Enno / Peltzer, Jörg (2015), „Rollen, Blättern und (Ent)Falten“, in: Thomas Meier, Michael Ott 
u. Rebecca Sauer (Hgg.): Materiale Textkulturen. Konzepte – Materialien – Praktiken (Materiale 
Textkulturen 1), Berlin / Boston / München, 677–693.

Goll, Helmut (1940), Die Vita Gregorii des Johannes Diaconus. Studien zum Fortleben Gregors des 
Grossen und zu der historiographischen Bedeutung der päpstlichen Kanzlei im 9. Jahrhundert, 
Freiburg. i. Br.

Grethlein, Jonas (2013), Experience and Teleology in Ancient Historiography. Futures Past from Hero-
dotus to Augustine, Cambridge.

Gussone, Nikolaus (1995), „Der Codex auf dem Thron. Zur Ehrung des Evangelienbuches in Liturgie 
und Zeremoniell“, in: Hanns Peter Neuheuser (Hg.), Wort und Buch in der Liturgie. Interdiszi
plinäre Beiträge zur Wirkmächtigkeit des Wortes und Zeichenhaftigkeit des Buches, St. Ottilien, 
191–231.

Hagger, Mark (2008), „The Gesta abbatum monasterii Sancti Albani. Litigation and History at St. Al
bans“, in: Historical Research 81, 373–398.

Hahn, Cynthia (2001), Portrayed on the Heart. Narrative Effect in Pictorial Lives of Saints from the 
Tenth through the Thirteenth Century, Berkeley / Los Angeles / London.

Hartzell, Karl D. (1975), „A St. Albans Miscellany in New York“, in: Mittellateinisches Jahrbuch 10, 
20–61.

Haseloff, Günther (1978), „Der Einband des Ragyndrudis-Codex in Fulda. Codex Bonifatianus 2“, 
in: Arthur Brall (Hg.), Von der Klosterbibliothek zur Landesbibliothek. Beiträge zum zweihun-
dertjährigen Bestehen der Hessischen Landesbibliothek Fulda (Bibliothek des Buchwesens 6), 
Stuttgart, 1–46.

Hausmann, Regina (1992), Die theologischen Handschriften der Hessischen Landesbibliothek Fulda 
bis zum Jahr 1600. Codices Bonifatiani 1–3, Aa 1–145a (Die Handschriften der Hessischen Lan-
desbibliothek Fulda 1), Wiesbaden.

Hayward, Paul Antony (2005), „The Cult of St. Alban, Anglorum Protomartyr, in Anglo-Saxon and 
Anglo-Norman England“, in: Johan Leemans (Hg.), More than a Memory. The Discourse of 
Martyrdom and the Construction of Christian Identity in the History of Christianity (Annua 
Nuntia Lovaniensia 51), Löwen, 169–199.

Henderson, George (1967), „Studies in English Manuscript Illumination, Part I: Stylistic Sequence 
and Stylistic Overlap in Thirteenth Century English Manuscripts“, in: Journal of the Warburg and 
Courtauld Institutes 30, 71–104.

Henig, Martin / Lindley, Philipp (Hgg.) (2001), Alban and St Albans. Roman and Medieval Architec-
ture, Art and Archaeology (British Archaeological Association Conference Transactions 24), 
Leeds.

Herbers, Klaus (2003), „Zu frühmittelalterlichen Personenbeschreibungen im Liber pontificalis und 
in römischen hagiographischen Texten“, in: Johannes Laudage (Hg.), Von Fakten und Fiktio-
nen. Mittelalterliche Geschichtsdarstellungen und ihre kritische Aufarbeitung (Europäische 
Geschichtsdarstellungen 1), Köln / Weimar / Wien, 165–192.



� Die verlorene Handschrift   431

Hilgert, Markus (2010), „,Text-Anthropologie‘. Die Erforschung von Materialität und Präsenz des Ge-
schriebenen als hermeneutische Strategie“, in: Mitteilungen der deutschen Orientgesellschaft 
142, 87–126

Hilgert, Markus (2014), „Praxeologisch perspektivierte Artefaktanalysen des Geschriebenen. Zum 
heuristischen Potential der materialen Textkulturforschung“, in: Friederike Elias, Albrecht 
Franz, Henning Murmann, u. Ulrich Wilhelm Weiser (Hgg.), Praxeologie. Beiträge zur interdis-
ziplinären Reichweite praxistheoretischer Ansätze in den Geistes- und Sozialwissenschaften 
(Materiale Textkulturen 3), Berlin / Boston / München, 149–164.

Hornbacher, Annette / Frese, Tobias / Willer, Laura (2015), „Präsenz“, in: Thomas Meier, Michael R. 
Ott u. Rebecca Sauer (Hgg.): Materiale Textkulturen. Konzepte – Materialien – Praktiken (Mate
riale Textkulturen 1), Berlin / Boston / München, 87–99.

Hughes, Andrew (1993), „British Rhymed Offices. A Catalogue and Commentary“, in: Susan Rankin u. 
David Hiley (Hgg.), Music in the Medieval English Liturgy. Plainsong and Medieval Music Society 
Centennial Essays, Oxford, 239–284.

Hurschmann, Rolf (2000), „Palimpsest“, in: Der Neue Pauly. Enzyklopädie der Antike, Bd. 9, Stutt-
gart / Weimar, Sp. 188 f.

Jakobi-Mirwald, Christine / Köllner, Herbert (1993), Die illuminierten Handschriften der Hessischen 
Landesbibliothek Fulda, Bd. 1: Handschriften des 6.–13. Jahrhunderts. Textband (Denkmäler der 
Buchkunst 10), Stuttgart.

Jászai, Géza (31970), „Kirchenlehrer, Kirchenväter“, in: Lexikon für christliche Ikonographie, Bd. 2, 
Rom / Freiburg / Basel / Wien, Sp. 529–538.

Karagianni, Angeliki / Schwindt, Jürgen Paul / Tsouparopoulou, Christina (2015), „Materialität“, in: 
Thomas Meier, Michael R. Ott u. Rebecca Sauer (Hgg.): Materiale Textkulturen. Konzepte – 
Materialien – Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin / Boston / München, 33–46.

Karpp, Gerhard (1993), „Palimpsest“, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 6, München / Zürich, Sp. 1641–
1642.

Kathrein, Werner (2004), „Die Codices Bonifatiani“, in: Michael Imhof, Gregor Karl Stach (Hgg.), 
Bonifatius. Vom angelsächsischen Missionar zum Apostel der Deutschen. Zum 1250. Todestag 
des heiligen Bonifatius (Katalog zur Ausstellung des Vonderau Museums in Fulda, 3. April – 
4. Juli 2004), Petersberg, 95–96.

Kehl, Petra (1993), Kult und Nachleben des heiligen Bonifatius im Mittelalter (754–1200) (Quellen 
und Abhandlungen zur Geschichte der Abtei und Diözese Fulda 26), Fulda.

Keskiaho, Jesse (2013), „Re-visiting the Libri Sibyllini: Some Remarks on Their Nature in Roman 
Legend and Experience“, in: Mika Kajava (Hg.), Studies in Ancient Oracles and Divination (Acta 
instituti romani Finlandiae 40), Rom, 145–172.

Kohlschein, Franz / Wünsche, Peter (Hgg.) (1998), Heiliger Raum. Architektur, Kunst und Liturgie in 
mittelalterlichen Kathedralen und Stiftskirchen (Liturgiewissenschaftliche Quellen und For-
schungen 82), Münster.

Kotkova, Olga (2004), „Willibrord und Bonifatius in der Darstellung von Bloemart und Colaert. Die 
Polarität ihrer Abbildung in der nordniederländischen Kunst des 17. Jahrhunderts“, in: Michael 
Imhof u.Gregor Stach (Hg.), Bonifatius. Vom angelsächsischen Missionar zum Apostel der 
Deutschen. Zum 1250. Todestag des heiligen Bonifatius (Katalog zur Ausstellung des Vonderau 
Museums in Fulda, 3. April – 4. Juli 2004), Petersberg, 203–218.

Kühr, Angela (2006), Als Kadmos nach Böotien kam. Polis und Ethnos im Spiegel thebanischer Grün-
dungsmythen (Hermes Einzelschriften 98), Stuttgart.

Kurth, Rüdiger (2010), „Die Nagelung des Codex Ragyntrudis. Neue Aspekte zum Tod des Bonifa
tius“, in: Archiv für mittelrheinische Kirchengeschichte 62, 9–14.

Lambert, Malcolm D. (2010), Christians and Pagans. The Conversion of Britain from Alban to Bede, 
New Haven.



432   Gereon Becht-Jördens

Latte, Kurt (21967), Römische Religionsgeschichte (Handbuch der Altertumswissenschaft 5.4), 
München.

Lembeck, Karl-Heinz (1988), Gegenstand Geschichte. Geschichtswissenschaftstheorie in Husserls 
Phänomenologie (Phaenomenologica 111), Dordrecht / Boston / London.

Lentes, Thomas (2005), „,Textus Evangelii‘. Materialität und Inszenierung des ,textus‘ in der Litur
gie“, in: Ludolf Kuchenbuch u. Uta Kleine (Hgg.), ,Textus‘ im Mittelalter. Komponenten und 
Situationen des Wortgebrauchs im schriftsemantischen Feld (Veröffentlichungen des Max-
Planck-Instituts für Geschichte 216), Göttingen, 133–148.

Leonardi, Claudio (1976), „La ,Vita di Gregorii‘ di Giovanni Diacono“, in: Roma e l’età carolingia  
(Atti delle giornate di studio a cura dello Istituto di storia dell’arte dell’Università di Roma,  
3–8 maggio 1976), Rom, 381–393.

Leonardi, Claudio (1981), „L’agiographia romana nel secolo IX“, in: Pierre Riché u. Évelyne Patlagean 
(Hgg.), Hagiographie. Cultures et sociétés (IV e-XII e siècles) (Actes du Colloque organisé à Nan-
terre et à Paris, 2–5 mai 1979), Paris, 471–490.

Lettinck, Paul (1994), Aristotle’s Physics and Its Reception in the Arabic world. With an Edition of the 
Unpublished Parts of Ibn Bājja’s Commentary on the Physics (Aristoteles Semitico-Latinus 7), 
Leiden / New York / Köln.

Levison, Wilhelm (1941), „St. Alban and St. Albans“, in: Antiquity 15, 337–359.
Light, Elizabeth (2017), „Musterai i mun livre. Monastery History and Practices of Seeing in Matthew 

Paris’s Vie de Seint Auban, in: Hortulus. The Online Graduate Journal of Medieval Studies 13, 2.
Loose, Hans-Dieter (2013), „Das Stadtarchiv der Freien und Hansestadt Hamburg im Großen Brand 

von 1842“, in: Joachim W. Frank u. Thomas Brakmann (Hgg.), Beiträge zum 300-jährigen Jubi
läum des Staatsarchivs der Freien und Hansestadt Hamburg (Veröffentlichungen aus dem 
Staatsarchiv der Freien und Hansestadt Hamburg 22), Hamburg, 51–84.

Lowden, John (2007), „The World Made Visible. The Exterior of the Early Christian Book as Visual 
Argument“, in: William E. Klingshirn u. Linda Safran (Hgg.), The Early Christian Book, Washing-
ton, DC, 13–47.

Lowe, Elias A. (1972), „Codices Rescripti. A List of the Oldest Latin Palimpsests with Stray Observa-
tions on Their Origin“, in: Ludwig Bieler (Hg.), E. A. Lowe. Palaeographical Papers 1907–1965, 
Bd. 2, Oxford, 480–519.

Lowe, W. R. L./Jacob, Ernest F. (1924), Illustrations to the Life of St. Alban in Trin. Coll. Dublin MS 
E. I. 40, Oxford 1924.

MacLeod, Roy (Hg.) (2000), The Library of Alexandria. Centre of Learning in the Ancient World, Lon-
don / New York.

Manitius, Max (1911), Geschichte der Lateinischen Literatur des Mittelalters, Bd. 1 (Handbuch der 
Altertumswissenschaft 9.2), München.

Marks, Richard / Morgan, Nigel (1980), Englische Buchmalerei der Gotik 1200–1500, München.
Mauntel, Christoph / Sauer, Rebecca / Theis, Christoffer / Trampedach, Kai (2015), „Beschädigen und 

Zerstören“, in: Thomas Meier, Michael Ott u. Rebecca Sauer (Hgg.): Materiale Textkulturen. Kon-
zepte – Materialien – Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin / Boston / München, 735–746.

McCulloch, Florence (1981), „Saints Alban and Amphibalus in the Works of Matthew Paris, Dublin 
Trinity College, Ms 177“, in: Speculum 56, 761–758.

McLeod, Wallace (1980), „Alban and Amphibal. Some Extant Lives and a Lost Live“, in: Medieval 
Studies 42, 407–430.

Meier, Thomas / Ott, Michael / Sauer, Rebecca (Hgg.) (2015), Materiale Textkulturen. Konzepte – Mate
rialien – Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin / Boston / München.

Meyer, Wilhelm (1904), Die Legende des h. Albanus des Protomartyr Angliae in Texten vor Beda 
(Abhandlungen der Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen, Philologisch-Historische 
Klasse. Neue Folge 8.1), Berlin.



� Die verlorene Handschrift   433

Morgan, Nigel (1982), Early Gothic Manuscripts, Bd. 1: 1190–1250 (A Survey of Manuscripts Illumina-
ted in the British Isles 4), London.

Moss, Candida (2013), The Myth of Persecution. How Early Christians Invented a Story of Martyrdom, 
New York.

Mostert, Marco (1999), 754: Bonifatius bij Dokkum vermoord, Hilversum.
Muthesius, Anna (1978), „The Silk over the Spine of the Mondsee Gospel Lectionary“, in: The Journal 

of the Walters Art Gallery 37, 50–73.
Muthesius, Anna (1984), Byzantine Silk Weaving. AD 400 to AD 1200 (Byzantinische Geschichts-

schreiber, Ergänzungsband 4), Wien.
Muthesius, Anna (1995), Studies in Byzantine and Islamic Silk Weaving, London.
Muthesius, Anna (2004), „The Role of Byzantine Silks in the British Isles before AD 1200“, in: Anna 

Muthesius (Hg.), Studies in Silk in Byzantium, London, 257–276.
Muthesius, Anna (2008), Studies in Byzantine, Islamic and Near Eastern Silk Weaving, London.
Neuheuser, Hanns (Hg.) (1995), Wort und Buch in der Liturgie. Interdisziplinäre Beiträge zur Wirk-

mächtigkeit des Wortes und Zeichenhaftigkeit des Buches, St. Ottilien.
Netz, Reviel / Noel, William / Wilson, Nigel / Tchernetska, Natalie (Hgg.) (2011), The Archimedes Palim-

psest, Bd. 1–2, New York.
Niblett, Rosalind (2001a), Verulamium, The Roman City of St Albans, Stroud.
Niblett, Rosalind (2001b), „Why Verulamium“, in: Martin Henig u. Philipp Lindley (Hgg.), Alban and 

St Albans. Roman and Medieval Architecture, Art and Archaeology (British Archaeological Asso-
ciation. Conference Transactions 24), Leeds, 1–12.

Niblett, Rosalind / Manning, William / Saunders, Christopher (2006), „Verulamium. Excavations with
in the Roman Town 1986–1988“, in: Britannia 37, 2006, 53–188.

Niblett, Rosalind / Thompson, Isobel (2005), Alban’s Buried Towns. An Assessement of St. Albans’ 
Archaeology up to AD 1600, Oxford.

Nilgen, Ursula (1999): „Fassadenmosaik von Alt-Sankt Peter in Rom“, in: Christoph Stiegemann u. 
Matthias Wermhoff (Hgg.), 799. Kunst und Kultur der Karolingerzeit. Karl der Große und Papst 
Leo III. in Paderborn, Bd. 2 (Katalog zur Ausstellung Paderborn vom 23. Juli–1. November 1999), 
Mainz, 611–613.

Orru, Cécile (2002), „Ein Raub der Flammen? Die königliche Bibliothek von Alexandria“, in: Wolfram 
Hoepfner (Hg.), Antike Bibliotheken, Mainz, 31–38.

Otter, Monika (1996), Inventiones. Fiction and Referentiality in Twelfth Century English Historical 
Writing, Chapel Hill u. a.

Padberg, Lutz von (1995), Mission und Christianisierung. Formen und Folgen bei Angelsachsen und 
Franken im 7. und 8. Jahrhundert, Stuttgart.

Padberg, Lutz von (1996), Studien zur Bonifatiusverehrung. Zur Geschichte des Codex Ragyndrudis 
und der Fuldaer Reliquien des Bonifatius (Fuldaer Hochschulschriften 25), Frankfurt am Main.

Padberg, Lutz von (1998), Die Christianisierung Europas im Mittelalter, Stuttgart.
Padberg, Lutz von (2003a), Bonifatius. Missionar und Reformer, München.
Padberg, Lutz von (2003b), Die Inszenierung religiöser Konfrontationen. Theorie und Praxis der Mis-

sionspredigt im frühen Mittelalter (Monographien zur Geschichte des Mittelalters 51), Stuttgart.
Padberg, Lutz von (2006), Christianisierung im Mittelalter, Darmstadt.
Padberg, Lutz von / Stork, Hans-Walter (1994), Der Ragyndrudis-Codex des Hl. Bonifatius, Bd. 1–2 

[Teilfaksimile und Kommentar], Paderborn / Fulda.
Palazzo, Éric (1994), Les sacramentaires de Fulda. Étude sur l’iconographie et la liturgie à l’époque 

ottonienne (Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen. Veröffentlichungen des Abt-
Herwegen-Instituts der Abtei Maria Laach 77), Münster.

Panofsky, Erwin (2014), Die Gestaltungsprincipien Michelangelos, besonders in ihrem Verhältnis zu 
denen Raffaels [Habilitationsschrift Hamburg 1920 mit späteren Ergänzungen], aus dem Nach-
lass hg. von Gerda Panofsky, Berlin / Boston.



434   Gereon Becht-Jördens

Parkes, Malcolm B. (1976), „The Handwriting of St. Boniface“, in: Beiträge zur Geschichte der deut-
schen Sprache und Literatur 98, 161–79.

Quast, Bruno (2005), Vom Kult zur Kunst. Öffnungen des rituellen Textes in Mittelalter und Früher 
Neuzeit (Bibliotheca Germanica 48), Tübingen / Basel.

Rädle, Fidel (21989), „Bischof Radbod von Utrecht“, in: Die Deutsche Literatur des Mittelalters. Ver-
fasserlexikon, Bd. 7, Berlin / New York, Sp. 962–965.

Rapp, Claudia (2007), „Holy Texts, Holy Men, and Holy Scribes. Aspects of Scriptural Holyness 
in Late Antiquity“, in: William E. Klingshirn u. Linda Safran (Hgg.), The Early Christian Book, 
Washington, DC, 194–222.

Reudenbach, Bruno (2009): „Der Codex als heiliger Raum. Überlegungen zur Bildausstattung früher 
Evangelienbücher“, in: Stephan Müller, Lieselotte Saurma-Jeltsch u. Peter Strohschneider 
(Hgg.), Codex und Raum (Wolfenbütteler Mittelalter-Studien 21), Wiesbaden, 59–84.

Reudenbach, Bruno (2014), „Der Codex als Verkörperung Christi. Mediengeschichtliche, theolo-
gische und ikonographische Aspekte einer Leitidee früher Evangelienbücher“, in: Joachim F. 
Quack u. Daniela Ch. Luft (Hgg.), Erscheinungsformen und Handhabungen Heiliger Schriften 
(Materiale Textkulturen 5), Berlin / Boston / München, 229–244.

Reuß, Roland (2014), Die perfekte Lesemaschine. Zur Ergonomie des Buches (Ästhetik des Buches 4), 
Göttingen.

Richardson, James H. (2012), Fabii and the Gauls. Studies in Historical Thought and Historiography 
in Republican Rome, Stuttgart.

Rudolph, Ulrich (22004), Islamische Philosophie. Von den Anfängen bis zur Gegenwart, München.
Schieffer, Rudolf (1991) „Hinkmar von Reims“, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 5, München / Zürich, 

Sp. 29 f.
Schieffer, Rudolf (21999), „Willibald von Mainz“, in: Die Deutsche Literatur des Mittelalters. Verfas-

serlexikon, Bd. 10, Berlin / New York, Sp. 1154–1156.
Schieffer, Theodor (1954), Winfrid Bonifatius und die geistliche Grundlegung Europas, Freiburg.
Schneider, Olaf (2010), Erzbischof Hinkmar und die Folgen. Der vierhundertjährige Weg historischer 

Erinnerungsbilder von Reims nach Trier, Berlin / New York.
Schoeps, Julius H./Treß, Werner (Hgg.) (2008), Orte der Bücherverbrennungen in Deutschland 1933 

(Wissenschaftliche Begleitbände im Rahmen der Bibliothek verbrannter Bücher 1), Hildes-
heim / Zürich / New York.

Schoeps, Julius H./Treß, Werner (Hgg.) (2010), Verfemt und verboten. Vorgeschichte und Folgen 
der Bücherverbrennungen 1933 (Wissenschaftliche Begleitbände im Rahmen der Bibliothek 
verbrannter Bücher 2), Hildesheim / Zürich / New York.

Schubart, Wilhelm (1949), „Palimpsestus“, in: Paulys Realencyclopädie der classischen Altertums-
wissenschaft, Bd. 36 (2), Stuttgart, 123 f.

Schwemmer, Oswald (21995), „Geschichtsphilosophie“, in: Enzyklopädie Philosophie und Wissen-
schaftstheorie, Bd. 1, Stuttgart, 752–755.

Sharpe, Richard (2001), „The Late Antique Passion of St Alban“, in: Martin Henig u. Philipp Lindley 
(Hgg.), Alban and St Albans. Roman and Medieval Architecture, Art and Archaeology (The Bri-
tish Archaeological Association Conference Transactions 24), Leeds, 30–37.

Siede, Irmgard (2017), „Johannes Diaconus: Vita Gregors des Großen“, in: Alfried Wieczorek u. Ste- 
fan Weinfurter (Hgg.), Die Päpste und die Einheit der lateinischen Welt. Antike – Mittelalter – 
Renaissance (Katalog zur Ausstellung der Reiss-Engelhorn-Museen in Mannheim, 21. Mai 
2017–31. Oktober 2017) (Publikationen der Reiss-Engelhorn-Museen Mannheim 78), Mann-
heim / Regensburg, o. J. [2017], 225 f.

Smith Jr., Joseph (1830), The Book of Mormon. An Account Written by the Hand of Mormon upon 
Plates Taken from the Plates of Nephi, Palmyra, NY.

Smolinsky, Heribert (32006), „Kirchenlehrer, Kirchenlehrerin“, in: Lexikon für Theologie und Kirche, 
Bd. 6, Freiburg / Basel / Wien, Sp. 20–22.



� Die verlorene Handschrift   435

Speyer, Wolfgang (1971), Handbuch der Altertumswissenschaft, Bd. 1.2: Die literarische Fälschung 
im heidnischen und christlichen Altertum. Ein Versuch ihrer Deutung, München.

Speyer, Wolfgang (1981), Büchervernichtung und Zensur des Geistes bei Heiden, Juden und Christen 
(Bibliothek des Buchwesens 7), Stuttgart.

Speyer, Wolfgang (1989), „Die Legende von der Verbrennung der Werke Papst Gregors“, in: Wolfgang 
Speyer, Frühes Christentum im antiken Strahlungsfeld. Ausgewählte Aufsätze (Wissenschaft
liche Untersuchungen zum Neuen Testament 50), Tübingen, 86–90.

Staab, Franz (32006), „Alban“, in: Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 1, Freiburg, Sp. 319–320.
Ströker, Elisabeth (1997), The Husserlian Foundations of Science (Contributions to Phenomeno

logy 30), Dordrecht.
Suchier, Hermann (1876), Über die Matthaeus Paris zugeschriebene Vie de Seint Auban, Halle.
Theis, Christoph / Wilhelmi, Lisa (2015), „Tradieren“, in: Thomas Meier, Michael R. Ott u. Rebecca 

Sauer (Hgg.): Materiale Textkulturen. Konzepte – Materialien – Praktiken (Materiale Textkul
turen 1), Berlin / Boston / München, 723–734.

Thomson, Rodney M. (1982–1985), Manuscripts from St. Albans, Bd. 1–2, Woodbridge.
Timpe, Dieter (2007), Antike Geschichtsschreibung. Studien zur Historiographie, hg. von Uwe Walter, 

Darmstadt.
Treß, Werner (22008), ‚Wider den undeutschen Geist‘. Bücherverbrennung 1933, Berlin.
Trojanow, Ilija (2007), Nomade auf vier Kontinenten. Auf den Spuren von Sir Richard Francis Burton, 

Frankfurt am Main.
Tsouparopoulou, Christina / Meier, Thomas (2015), „Artefakt“, in: Thomas Meier, Michael R. Ott u. 

Rebecca Sauer (Hgg.): Materiale Textkulturen. Konzepte – Materialien – Praktiken (Materiale 
Textkulturen 1), Berlin / Boston / München, 47–61.

Turner Camp, Cynthia (2015), Anglo-Saxon Saints Lives as History Writing in Late Medieval England, 
Cambridge.

Vaughan, Richard (1953), „The Handwriting of Matthew Paris“, in: Transactions of the Cambridge 
Bibliographical Society 1, 376–394.

Vaughan, Richard (1958), Matthew Paris (Cambridge Studies in Medieval Life and Thought, New 
Series 6), Cambridge.

Vollmann, Benedikt Konrad (2004), „Otloh von St. Emmeram“, in: Die Deutsche Literatur des Mittel-
alters. Verfasserlexikon, Bd. 11, Berlin / New York, Sp. 1116–1151.

Wasmuth, Olaf (2010), Sibyllinische Orakel 1–2. Studien und Kommentar (Ancient Judaism and Early 
Christianity 76), Leiden.

Wattenbach, Wilhelm (31896), Das Schriftwesen im Mittelalter, Leipzig.
Weiler, Björn (2009), „Matthew Paris on the Writing of History“, in: Journal of Medieval History 35, 

254–278.
Wendland , Ulrike (Hgg.) (2010), … das Heilige sichtbar machen. Domschätze in Vergangenheit, 

Gegenwart und Zukunft (Landesamt für Denkmalpflege und Archäologie Sachsen-Anhalt. 
Arbeitsberichte 9), Regensburg.

Werner, Thomas (2007), Den Irrtum liquidieren. Bücherverbrennungen im Mittelalter (Veröffent
lichungen des Max-Planckinstituts für Geschichte 225), Göttingen.

Wilckens, Leonie von (1990), „Zur Verwendung von Seidengeweben des 10. bis 14. Jahrhunderts in 
Bucheinbänden“, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 53, 425–442.

Winterer, Christoph (2009), Das Fuldaer Sakramentar in Göttingen (Studien zur internationalen 
Architektur- und Kunstgeschichte 70), Petersberg.

Wiseman, Timophy P. (1979), Clios’s Cosmetics. Three Studies in Greco-Roman Literature, Leicester.
Wood, Ian (2009), „Germanus, Alban and Auxerre“, in: Bulletin du centre d’études médiévales 

Auxerre 13, 123–129.




