Katharina Wilkens
Text als Medizin

Abléschen und Trinken koranischer Verse als therapeutische Praxis

Eine in verschiedenen religiésen Zusammenhadngen verbreitete medizinische Praxis
ist das Verschlucken von zuvor eigens notierten rituellen Worten — indem man ent-
weder die abgeldschte Tinte trinkt, den Rauch des verbrannten Papiers einatmet oder
auch das Papier selbst isst. Durch die Inkorporierung religios wirkungsvoller Worte
wird analog zur Einnahme gewthnlicher Medikamente eine therapeutische Wirkung
bei Krankheiten und Ungliicksfdllen angestrebt. Ich werde im Folgenden Beispiele
dieser Praxis v. a. aus dem islamischen Raum vorstellen. Sie ist seit vielen Jahrhun-
derten ein islamisch-theologisch kontrovers debattiertes Thema. Zeitgenossisch sind
verschiedene Varianten der Praxis in der gesamten islamischen Welt verbreitet, auch
im Kontext globaler Migration. Kulturelle Unterschiede und Briiche in der Akzeptanz
nehme ich als Ausgangspunkt fiir meine Beobachtungen zur Rolle von Materialitat
von Schrift in spezifisch therapeutischen Kontexten. Aus religionsdsthetischer Per-
spektive lassen sich daraus Schliisse iiber die Wahrnehmung von Korperlichkeit,
Schriftlichkeit und die Verflechtung gesellschaftlicher Wissenssysteme ziehen, kurz
die Verflechtung von Semantik und Somatik religioser Texte.

1 Texte Trinken als therapeutische Praxis:
ein komparatistischer Uberblick

Die Praxis des Koran-Trinkens hat keinen einheitlichen globalen Namen. Die arabi-
sche Bezeichnung mahw leitet sich vom Abwaschen oder Abléschen der Tinte von
einer Tafel ab. Im ostafrikanischen Swahili verweist der Name kombe auf den Porzel-
lanteller, auf den die Verse geschrieben werden konnen. Im westafrikanischen Hausa
ist das Wort rubutu iiblich, das schlicht ,,schreiben® bedeutet.? Ein weiterer Name ist
saafara im Wolof (Senegal), der sich von Safran ableitet, einer hdufigen Zutat in der
Tinte.? In Indien nennt eine Heilerin ihre koranischen Heilverse zum Trinken oder
Réuchern falita.* Im Malayischen ist der Begriff annusyrah iiblich (s. unten). In der

1 Fiir einen Uberblick iiber die Religionsésthetik s. Grieser 2015, Cancik/Mohr 1988.
2 Abdalla 1997, 144.

3 Ware III 2014, 58.

4 Flueckiger 1995.

@ Open Access. © 2019 Katharina Wilkens, publiziert von De Gruyter. [(c) ISZ=IEW Dieses Werk ist lizenziert unter
der Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110629040-014



374 —— Katharina Wilkens

englischsprachigen Fachliteratur sind Begriffe wie erasure, infusion, ink medicine
oder script-potion iiblich.?

Weder im Englischen noch im Deutschen gibt es einen etablierten Begriff fiir die
Praxis, sodass auch in diesem Aufsatz keine neuen Konventionen geschaffen werden.®

Bei meinen religionswissenschaftlichen Feldforschungen in Dar es Salaam, Tan-
sania, besuchte ich verschiedene koranische Heiler und liefd mir die Praxis des Koran-
Trinkens erldutern.” Es gibt verschiedene Griinde, weshalb Patienten oder Patientin-
nen zu muslimischen Heilern oder Heilerinnen gehen. Manche haben ein Problem,
das nicht zufriedenstellend in einer Klinik behandelt werden kann, weil es entweder
um soziodkonomische oder spirituelle Leiden geht, oder weil die Klinik keine ange-
messene Therapie bereitstellen kann (psychologische Therapien, Schmerztherapien
etc.). Anderen ist der Weg zur Klinik zu weit, und wieder andere vertrauen auf den
guten Ruf der Heiler und Heilerinnen. Geht man davon aus, dass eine Krankheit von
Jinns (Geistern) verursacht wird, so ist eine koranische Medizin ein entscheidendes
Heilmittel. Der Heiler stellt eine Diagnose mithilfe astrologischer Verfahren und der
Buchstaben des Namens des Patienten, dann werden verschiedene pflanzliche Medi-
kamente verordnet. Der Heiler hilft bei sozialen Konflikten auch mit Rat und bietet
Hoffnung. Zusatzlich verabreicht er meist eine Infusion aus koranischen Versen, um
die Heilung auch religios wirksam werden zu lassen. Die meisten Heiler in Dar es
Salaam nehmen dazu einfach einen Kugelschreiber oder Textmarker und schreiben
den Text auf billiges Papier; dann wird das ganze Papier in einen Behélter mit Wasser
gestellt und der Deckel zugeschraubt. Diese Infusion kann nach Hause mitgenommen
werden und dort mehrmals taglich {iber mehrere Tage hinweg eingenommen werden.
Auf Sansibar, wo arabische Einfliisse historisch viel starker zum Tragen kommen,
werden Verse mit Safrantinte (oder Tinte aus roter Lebensmittelfarbe) auf einen
weiflen Porzellanteller geschrieben, abgewaschen, aufgefangen und getrunken. In
Tansania gehen auch christliche Patienten zu muslimischen Heilern und nicht-mus-
limische Heiler bieten Koran-Trinken als Therapeutikum an, selbst wenn sie keine
koranische Ausbildung besitzen.

Die Praxis des Koran-Trinkens ist im gesamten Ausbreitungsgebiet des Islam
allgegenwartig. Die hdufigste Variante weltweit ist ruqya, das Rezitieren von Koran-
versen zu Heilungszwecken. Rugya ist theologisch universell anerkannt, da an ver-
schiedenen Stellen im Koran davon die Rede ist, dass der Koran als Heilmittel dienen
soll. Oft spricht man rugya iiber Wasser, das dann getrunken, verspriiht oder ins
Waschwasser getan wird.® Eine weitere Variante des Koran-Trinkens, bei dem die

5 El-Tom 1985.

6 Neben den bereits genannten Artikeln geben die folgenden einen historischen und komparatisti-
schen Uberblick iiber Koran-Trinken: O’Connor 2004; Flood 2014; Wilkens 2013.

7 Die elfmonatige Forschung bezog sich v. a. auf exorzistische Heilung in der katholischen Kirche,
beinhaltete jedoch auch alle anderen Formen spiritueller Heilung im Stadtgebiet, s. Wilkens 2011a.

8 Vgl. Siindermann 2006, 367-421.



Text als Medizin =—— 375

Tinte abgewaschen wird, findet sich in den Landern Westafrikas. Dort wird der Koran
sowohl in den Koranschulen fiir die tdgliche Lektion als auch beim Heiler auf spezi-
elle Holzbretter geschrieben. Die schwarze Tinte aus Asche und anderen Komponen-
ten wird am Ende einer Lektion vom Brett abgewaschen, in einer Schale aufgefangen
und von den Kindern getrunken. Derselbe Vorgang mit spezifischen Versen wird als
koranische Medizin verwendet.® In Indien, im Sudan und anderen Lindern ist das
Rauchern beliebt. Dabei wird ein Vers notiert und dann der Zettel verbrannt, wahrend
die Hilfe suchende Person den Rauch einatmet.'® Nicht immer wird die Schrift beim
Trinken vernichtet. Im persischen Raum, aber auch in der Tiirkei, sind Bronzescha-
len bekannt, die eine Gravur aus koranischen Versen und auch astrologisch-magi-
schen Schriftelementen haben. Wasser aus diesen Schalen wird zu therapeutischen
Zwecken getrunken, die Schrift ist aber nicht verginglich.!* Diese Schalen sind auch
aus vorislamischer Zeit im selben Raum bekannt.

Aber nicht nurim Islam ist das Trinken heiliger Schrift eine gern gewahlte Medizin.
Einige ausgewdhlte Beispiele sollen die Variationsbreite der Techniken und Kon-
texte kurz veranschaulichen.'? Fiir das mittelalterliche und frithneuzeitliche Europa
sind sogenannte Fieberzettel belegt, die gegen Fieber von Mensch und Vieh geges-
sen wurden.” In einem speziell katholisch-marianischen Zusammenhang stehen
dhnlich angewandte Schluckbildchen.' In der Bliitezeit marianischer Wallfahrten
beginnend im 17. Jahrhundert und bis Anfang des 20. Jahrhunderts wurden Bégen
mit briefmarkengrofien Abbildungen verschiedener Gnadenmadonnen gedruckt und
an Wallfahrtsorten verkauft. Wallfahrer kauften einzelne Bildchen oder ganze Bégen,
lieflen sie in der Gnadenkapelle durch Beriihrung mit dem Gnadenbild segnen und
nahmen sie mit heim. Dort af3 man sie in Brot gebacken entweder selbst oder gab sie
dem Vieh zu fressen. Das haufigste Anwendungsgebiet waren fiebrige Erkrankungen.
Die letzte offizielle Stellungnahme der Kirche zu Schluckbildchen erfolgte 1905 und
erlaubte die Praxis ausdriicklich, sofern ,,abergldubische” Intentionen ausgeschlos-
sen werden kénnten.® Schluckbildchen standen immer in einem rituellen Kontext
mit Schabmadonnen, Breverln, Wettersegen, aber auch Heiligenbroten und Krau-
tersegnungen.'® Ahnlich wie bei der koranischen Heilungspraxis standen bei den
Schluckbildchen und den anderen materiellen Segensformen Schutzfunktionen und
therapeutische Transformationen im Mittelpunkt der rituellen Handlungslogik. Auch

9 Ware III 2014.

10 Flueckiger 1995.

11 Savage-Smith 2003; Kriss/Kriss-Heinrich 1962, 129f.

12 Fiir weitere Beispiele siehe die komparatistischen Diskussionen in Flood 2014 und Wilkens 2013.
13 Richter 1968.

14 Schneegass 1983.

15 Mirbt 1911, 400.

16 Kiirzeder 2005.



376 —— Katharina Wilkens

hier ist die Abwehr von damonischen Machten ein zentrales, aber durchaus nicht das
einzige Anliegen der Glaubigen.

In China lassen sich daoistische fus ab dem 2. und 1. Jahrhundert v. Chr. nach-
weisen." Ein fu ist ein in zwei Halften geteiltes Kerbholz, das urspriinglich in mili-
tarischen Kontexten eine Kommunikationsmethode darstellte, um die Authentizitat
von Befehlen im Feld zu garantieren. Nur wenn die Halfte des obersten Feldherren,
die vom Kurier {iberbracht wurde, und die Halfte des Feldgenerals {ibereinstimmten,
wurde ein militdrischer Einsatzbefehl ausgefiihrt. In religiosen Kontexten wurden mit
fus Gottheiten dazu aufgefordert, Bitten der Menschen zu erfiillen. Auf dem Kerbholz
wurde die Gottheit angerufen und an die jeweilige Bitte erinnert. Die gottliche Halfte
des Kerbholzes wurde nicht hergestellt, sondern im rituellen Gebet in den Himmel
iibertragen. Wollten Bittsteller die Gotter des Himmels und der Erde erreichen, trugen
sie ihre Hilfte des Kerbholzes am Giirtel. Kranke Menschen, die spezifisch um Heilung
bitten wollten, dscherten ihr Kerbholz ein und tranken die in Wasser gelGste Asche,
um durch das Schlucken die Gottheiten des Korpers zu erreichen. Misserfolge wurden
dem Umstand zugeschrieben, dass die menschliche und géttliche Halfte eines fu
nicht als Paar zusammengefiihrt werden konnten und so die Gottheit die Bitte nicht
erfiillen konnte.

2 Koran-Trinken im Kontext der prophetischen
Medizin

Die Praxis des Koran-Trinkens ist im theologischen Diskurs der prophetischen Medizin
seit Jahrhunderten fest verankert. Zwei recht distinkte Traditionen der Medizin
konnten sich im arabisch-persischen Raum etablieren, die griechisch-arabische und
die prophetische Medizin.?® Dazu kommen diagnostische und therapeutische Ver-
fahren, die auf einer astrologisch-hermetischen Weltsicht beruhen. Im Gegensatz
zur griechisch-arabischen Medizin, am bekanntesten reprasentiert durch Avicenna,
ist die prophetische Medizin eine theologische Disziplin, die iiberlieferte Handlun-
gen des Propheten in der hadit-Literatur deutet, die therapeutische Beziige haben.
Hierbei geht es meist um didtetische Anweisungen, gesunde Lebensfiihrung und
die Anwendungen pflanzlicher Heilmittel (besonders Honig und Gewiirze). Einem
mafdvoll lebenden Menschen wird das Seelenheil in Aussicht gestellt. Beide medizi-
nische Traditionen waren zeitweise eng miteinander verflochten, zu anderen Zeiten
waren ihre Vertreter einander eher antagonistisch eingestellt.

17 Bumbacher 2012, 65-80.
18 Ullmann 1970.



Text als Medizin =— 377

In der Gegenwart erlebt die prophetische Medizin — im Zeitalter alternativ-spiri-
tueller und ganzheitlicher Zugange — einen neuen Boom: Alte Handbiicher werden
neu aufgelegt und entsprechende Ratgeber gibt es in allen Sprachen zu erwerben.*
Heiler auf der ganzen Welt haben die arabischen Texte zur Hand oder verwenden
lokalsprachliche Kommentare und zeitgenossische Auslegungen davon, die meist als
kleine, preiswerte Hefte verlegt werden. In fast allen Kiosken und Buchhandlungen
in Dar es Salaam konnte ich beispielsweise solche Hefte finden. Dabei werden die
prophetischen Richtlinien nicht mehr auf die griechisch-arabische Humoralpatholo-
gie bezogen, sondern auf zeitgendssische medizinische Forschungen und medizin-
ethische Debatten.?®

Intensiver diskutiert wurde das Koran-Trinken in verschiedenen Abhandlungen
zur prophetischen Medizin v. a. im 14. und 15. Jahrhundert. Besonders weite Verbrei-
tung fanden die Werke At-Tibb an-Nabawivon Ibn Qayyim al-Gauziya aus dem 14. Jahr-
hundert und At-Tibb an-Nabawi von Galal al-Din as-Suyiti aus dem 15. Jahrhundert.
Diese Texte wurden ab dem 19. Jahrhundert in Pakistan und Agypten gedruckt und
werden seither immer wieder neu aufgelegt.

Diese und alle anderen Werke in dieser Tradition sind letztlich wie rechtliche oder
theologische Traktate aufgebaut und beziehen sich immer auf die sunna des Prophe-
ten. Ausgehend von haditen, Ausspriichen des Propheten mit umfangreichen Uber-
lieferungsketten, die die historische Authentizitdt belegen, werden Prizedenzfille
ausfiihrlich diskutiert. So schreibt Galal al-Din as-Suyiiti unter Berufung auf Ahmad
ibn Hanbal zum Koran-Trinken:

Wrote Ahmad: If words from the Quran are written down upon something and then washed off
and the washings drunk, all well & good. Again, if a man write a text from the Quran and put it
inside a vessel and then make a sick man drink from it or even if he only reads something from
the Quran over the vessel and the sick man drinks from it, this too is well & good. Similarly if
a person reads something from the Quran over water and then sprinkles this water over a sick
man or in the case of a difficult labour, if a man writes something from the Quran and makes the
woman drink it, all this is well & good.*

Besonders in der hanbalitischen Rechtsschule, die die Realprdsenz des Koran in
seinen materiellen Manifestationen als menschliche Laute und Schrift befiirwortete,
war die prophetische Medizin beliebt und ist es bis heute in Form alternativer Medizin
geblieben.?

Die Praxis des Koran-Trinkens wird sowohl bei Galal al-Din as-Suyiiti als auch
Ibn Qayyim al-Gauziya im Abschnitt iiber spirituelle Medizin abgehandelt. Die beiden
anderen grofien Abschnitte des Werks umfassen materia medica auf pflanzlicher

19 Vgl. Kruk 2005.
20 Perho 2003

21 Elgood 1962, 155f.
22 Zadeh 2008.



378 —— Katharina Wilkens

Basis und eine Liste spezifischer Krankheiten und ihrer Behandlungsmethoden. Zu
den spirituellen Leiden zdhlen beispielsweise der Umgang mit Geistern, Hexerei, das
bose Auge und siindhaftes Verhalten. Die Heilmethoden sind Gebete (dua) und das
Sprechen von koranischen Versen als Schutz und Heilmittel (rugya). Auf den Seiten
vor und nach den Ausfiihrungen zum Koran-Trinken wird bei verschiedenen Autoren
die Herstellung und Verwendung von Amuletten diskutiert, gegen die Wirkung des
bosen Auges oder gegen Hexerei. Spezielle Erwdhnung findet das Koran-Trinken
immer wieder als Anwendung bei schwierigen Geburten.

Ein semantischer Zusammenhang zwischen Koranversen und spezifischen
Krankheitsbildern ist in den Abhandlungen nicht sehr ausgeprégt. Es kursieren viele
verschiedene Listen mit Empfehlungen, wobei der Thronvers (Sure 2:255), die sechs
Heilungsverse (Sure 9:14, 10:57, 16:69, 17:82, 26:80, 41:44), in denen Gott den Men-
schen Heilung verspricht, und die Suren der Zufluchtnahme (Sure 113, 114) beson-
ders haufig genannt werden. Es sind Verse, die von der Macht Gottes sprechen, bzw.
von der Wirkmacht des Korans gegeniiber Zweiflern oder den Feinden des Islams.
Ibn Qayyim al-Gauziya schreibt dazu: ,,Included among seeking of protection and
incantations are repeated recitation of the two Suras of seeking refuge [113, 114] and
of the Fatiha and the Throne Verse [2:255]“.2% Uber die Jahrhunderte haben Heiler aus
der ganzen islamischen Welt verschiedene Vorlieben fiir besonders wirksame Verse
entwickelt und in ihren Kommentaren zur prophetischen Medizin notiert. Manchen
Versen wird eine Breitbandwirkung zugeschrieben, andere finden Verwendung bei
spezifischen Anliegen wie Bauchschmerzen, Liebeskummer oder ddmonischen Ein-
fliissen. Die Zuordnung von Versen zu Beschwerden kann aber auch iiber semanti-
sche Bedeutungen laufen. Ein Heiler in Dar es Salaam sagte mir, dass Verse, die die
Worte ,,gehen” oder ,,Bein“ enthalten, bei Gehbeschwerden besonders wirksam seien.

Alle klassischen Autoren sind sich einig, dass die Rezitation von Koranversen
(rugya) tiber kranken Personen zu therapeutischen Zwecken religios erlaubt sei.
Umstritten sind jedoch alle Varianten, bei denen die koranischen Worte nicht gespro-
chen, sondern auf einem Schrifttrager fixiert oder auf ein Medium wie Wasser iiber-
tragen werden. Der Vorwurf der Magie ist derselbe wie im Katholizismus und auch
die Argumentation gleicht sich: Es muss jede Form damonischer oder menschlicher
Wirkmacht ausgeschlossen werden. Neben der theologischen Debatte geht es auch
um eine soziale Auseinandersetzung. Verschiedene Heiler, Arzte und Theologen
besitzen zu jeder Zeit und in jeder Region eine andere Stellung in der lokalen Gesell-
schaft und versuchen ihren Einfluss auf die Bevélkerung auszudehnen, indem sie die
ausschlief3liche Auslegungskompetenz fiir den Koran fiir sich selbst reklamieren und
die anderen Parteien verdammen. Uber die Jahrhunderte hat sich der Diskurs kaum
gedndert.”*

23 Elgood 1962, 127.
24 O’Connor 2004; Wilkens 2013.



Text als Medizin —— 379

3 Materialitdt der Schrift: Grenzen und Bedingungen

Im folgenden Abschnitt lote ich die Grenzen aus, denen die Praxis des Koran-Trinkens
unterworfen ist. Es geht dabei um Richtlinien der Anwendung, Grenzen des guten
Geschmacks (im wortlichen Sinn) und um Grenzen der WirksamkKkeit. Zentral ist die
Beobachtung, dass eine solche Praxis dem ideologischen Vorwurf ausgesetzt ist, eine
angemessene Umgangsweise mit dem Medium Schrift zu verkennen. Dieser theolo-
gische — und auch bildungsbiirgerliche — Vorwurf sollte jedoch eine kulturwissen-
schaftliche Untersuchung nicht beeinflussen: Es geht mir hier grundsétzlich im Sinne
der Religionsasthetik und des material turn in den Kulturwissenschaften um eine spe-
zifische Anwendung des Mediums Schrift in einem korperbetonenden Kontext, der
Medizin.

3.1 Materialitat und Wirksamkeit des Koran auf3erhalb
der therapeutischen Praxis

Der Koran gilt als das gesprochene Wort Gottes und so liegt eine besondere Beto-
nung auf der Rezitation des Textes. Professionelle Rezitation (‘ilm at-tagwid) wird
an theologischen Hochschulen unterrichtet. In Gottesdiensten und bei 6ffentlichen
Lesungen auf Festen lassen sich die Menschen immer wieder von der Schonheit des
Gesangs zu Tranen riihren. Eine emotionale Einwirkung des koranischen Textes auf
den Menschen — egal ob man den Wortsinn des klassischen Arabisch bei den Rezita-
tionen versteht oder nicht — stellt eine grundlegende Rahmenbedingung fiir die the-
rapeutische Wirksamkeit dar.”

Die Materialitit des Koran in seiner Buchform (mushaf) genief3t in der islami-
schen Theologie und rituellen Praxis besonderen Schutz. Der Koran existiert als
unerschaffene, himmlische Urschreibtafel, al-lawh al-mahfiiz, und gilt damit als Teil
der gottlichen Ewigkeit.?® In frithen theologischen Debatten wurde festgehalten, dass
der Koran aufgrund seiner ,wunderbaren Eigenschaften“ (fada‘il) beim Jiingsten
Gericht Fiirsprache fiir die Gliubigen halten kann.?” Die Inkorporierung durch Horen,
Auswendiglernen oder Trinken stellt die Glaubigen in den eschatologischen Schutz
des Korans.?® Die materialisierte Form des Koran wird in der Folge nicht als Zeichen
gedeutet, sondern als Realprdsenz — dhnlich der katholischen Eucharistie. Entspre-
chend wird der Koran auch in seiner materiellen Form rituell vor Profanisierungen
geschiitzt.?® Das Buch darf nur in einem Zustand der Reinheit angefasst werden (ritu-

25 McAuliffe 2003.

26 Neuwirth 2015, 231ff.

27 Zadeh 2008, 51-53.

28 Zadeh 2008, 51-53.

29 Suit 2012; Zadeh 2008; Zadeh 2009.



380 —— Katharina Wilkens

elle Waschungen nach sexuellen Kontakten, Menstruation, Entbindung), muss an
geschiitzten Orten aufbewahrt werden (beispielsweise nicht auf dem FuSboden oder
nicht in Toiletten) und darf nicht beschmutzt oder zerrissen werden. So erhélt der
Koran als Buch im tdglichen Umgang eine erhdhte Prasenz.

Vom Koran geht auch Segenskraft (baraka) aus, so die gdngige Annahme. Baraka
wird oft durch Beriihrung weitergegeben (dhnlich wie das Beriihren eines Gnaden-
bildes oder das Sprenkeln von Weihwasser im Katholizismus). Auch Sufi -Meister dis-
pensieren aufgrund ihres rituellen Charismas baraka und spucken beispielweise ihre
Anhinger an, um sie zu segnen. Glaubige beriihren auf Pilgerreisen zudem die Graber
der Heiligen, um deren baraka zu erhalten. Siifi-Meister bieten rugya und koranische
Tinkturen besonders haufig an. Durch die Einnahme koranischer Tinkturen, die von
Siufi-Meistern hergestellt werden, erhalten die Glaubigen baraka vom Meister und
vom Koran zugleich.

In der islamisch-esoterischen Tradition verfiigen die koranischen Worte und
Buchstaben tiber verborgene Eigenschaften (hawass), die als Mikrokosmos mit dem
Makrokosmos des Universums in Beziehung stehen. Einzelne mikrokosmische Buch-
staben und Worte konnen aus hermetischer Sicht Einfluss auf ihre korrespondieren-
den makrokosmischen Objekte ausiiben. So kénnen sie auch eine heilende Wirkung
auf den Korper ausiiben.*®

In Diagnoseverfahren hat die Bedeutung der Buchstaben, v. a. die in den Namen
des Patienten und seiner Mutter, bis heute ihre herausragende Rolle behalten. Sie
bildet einen wichtigen Assoziationsraum fiir theologische Ausfiihrungen zur thera-
peutischen Wirksamkeit koranischer Heilung.?

3.2 Korrekte Schrift

Wenn die Tinte im Verlauf der Anwendung abgewaschen wird, dann stellt sich die
Frage, welche Bedeutung einerseits der Textinhalt hat, und welche Rolle andererseits
die eigentliche Schriftfahigkeit des Schreibers spielt. In der Regel erstellen Korange-
lehrte mit entsprechender theologischer Aushildung Koranextrakte, sodass sowohl
Inhalt als auch Schrift der Tradition entsprechen. Die Tradition der Schriftgelehrsam-
keit und der Expertenstatus des Heilers (oder in selteneren Fillen der Heilerin), die
hinter allen Formen des rituell-liturgischen Umgangs mit dem Koran stehen, tragen
zur Wirkung des Trankes bei.

In der Regel werden die koranischen Infusionen nach einem persénlichen Ge-
sprach fiir einen spezifischen Anlass hergestellt. Das Charisma eines Experten kann
aber auch in kleinindustriellen Produktionsformen auf Produkte iibertragen werden,

30 Lory 1993, 178f.
31 Siindermann 2006, 327-337.



Text als Medizin —— 381

die auf Markten oder online verkauflich sind. Eine kleine Firma in Malaysia, die An-
nusyrah Bottling Plant, vertreibt beispielsweise eine Auswahl an koranischen Infusi-
onen und schreibt dazu selbst auf einer englischsprachigen Branchenseite iiber die
Produktionsbedingungen:

Annusyrah method used by us is by writing healing verses of Quran on a white plate using Saffron
and Rosam twig. Dilluted using RO [reverse osmosis] water produced by us, the same verses
written are then recited onto them. Prior to bottling, Yaasin is recited onto 40 times, strengthen
with doa wish of the patient drinking it. From time to time all the unbottled Annusyrah water
are recited with 30 Juzuk of Quran, complete with the doa of Khatam Quran in a group led by
Al-Fadhil Ustaz Hj Radzi B. Kamarul Hailan, a two times national champion of Quran Recitement
Championship. He is also an Imam of Masjid Sultan Azlan Shah, Ipoh, Perak. That is the final
process before bottling and distribution to authorized dealer nationwide.??

Die anonyme Verkaufssituation — egal ob online oder im Laden — wird also durch
eine besonders aufwandige Herstellung und durch die Mitwirkung eines renommier-
ten und namentlich genannten Koranrezitierers kompensiert. Die Firma fiillt fiinf ver-
schiedene Verse ab und empfiehlt dazu im Katalog spezifische Anwendungsgebiete.
Im Zuge allgemeiner Subjektivierung vormals hierarchisch organisierter, institu-
tioneller Religiositdt erweist sich auch die Praxis des Koran-Trinkens als adaptions-
fahig. In Foren und Chats berdt man sich iiber die besten Anwendungsformen und
Techniken der Herstellung. In einem englischsprachigen, schiitischen Forum schreibt
ein Nutzer: ,,Bro, it does not matter who writes it. Sometimes this is written for a sick
person to drink and he/she cannot write it.“33 Eine Autoritdtsperson mit koranischer
Ausbildung wird fiir die religiése Vermittlung in diesen jungen Milieus nicht mehr
benétigt. Auch {iber die korrekte Schrift macht man sich im selben Forum Gedanken:

This is how I’'ve seen people do it in Pakistan [...] Using a brush (paint brush) write down the
surah on a plate. [...] And obviously what you’re writing won’t usually fit on the plate. It doesn’t
matter. You don’t have to be able to read it. Just make sure you're writing it correctly.”*

Die Lesbarkeit des Textes spielt also keine Rolle, wihrend die Produktion des Textes
aber Kkorrekt sein muss. Arabische Schriftfahigkeit wird folglich auch bei nicht Ara-
bisch sprechenden Glaubigen vorausgesetzt und somit ein eigener Expertenstatus

32 Selbstbeschreibung der Firma Annusyrah, Malaysia, auf Zilzar.com, einem online-Markt fiir mus-
limische Lifestyle Produkte, http://www.zilzar.com/company.asp?sID=10804, zuletzt eingesehen am
20.03.2016. Die Orthographie des zitierten Textes wurde beibehalten.

33 hameedeh, Forumsbeitrag im Thread ,,write The Surah Then Drink It?“ auf ShiaChat.com, gepos-
tet am 26. Médrz 2012, http://www.shiachat.com/forum/index. php?/topic/235000273-write-the-surah-
then-drink-it/ (Zugriff am 20.03.2016).

34 Basim Ali, Forumsbeitrag im Thread ,,write The Surah Then Drink It?“ auf ShiaChat.com, gepostet
am 26. Mirz 2012, http://www.shiachat.com/forum/index.php?/topic/235000273-write-the-surah-
then-drink-it/ (Zugriff am 20.03.2016).



382 —— Katharina Wilkens

hergestellt. Gleichzeitig weist die korrekte Ausfiihrung der Buchstaben darauf hin,
dass auch in der Herstellung einer Infusion zunéchst ein korrekter mushaf hergestellt
werden muss.

In Gebieten, in denen sich der Islam vor der europdischen Kolonisierung aus-
breitete, war die Kunst des Schreibens einer der attraktivsten Aspekte der neuen Reli-
gion. Aber auch heute ist die Schrift Vorbote der Ausbreitung. In Tansania und Kenia
beispielsweise breitet sich die Praxis des Koran-Trinkens (zusammen mit anderen
islamischen Heilungsritualen vornehmlich zur Bekdmpfung von Jinns) schneller als
Moscheen und Koranschulen aus. In diesen Fallen verfiigen die Heiler nicht iiber die
Fahigkeit in arabischer Schrift zu schreiben, was aber die Popularitdt und Wirkung
des Trankes bei den Patienten nicht schmilert.* Auch Eleanor Doumato berichtet
von Heilern um 1920 in den Wiisten Zentralarabiens, die nicht schreiben konnten und
dennoch geschriebene koranische Trinke fiir Patienten anfertigten.3¢

Die Bedingung der Schriftfahigkeit oder gar der Schriftgelehrsamkeit kann also in
religiosen Kontaktregionen oder Peripherien in den Hintergrund treten.

3.3 Hygiene und Ekel bei der Konsumption von Tinte

Das Trinken von Koranversen ist nicht nur aus theologischer Sicht umstritten, sondern
auch aufgrund hygienischer Uberlegungen. Ein Ekelgefiihl vor dem unhygienischen
Wasser-Tinte-Gemisch stellt sich bei vielen Leuten — besonders hier in Europa, aber
auch anderswo - als eine erste Reaktion auf diese Praxis ein. Doumato weist in diesem
Zusammenhang auf den wandelbaren Begriff von ,,Dreck” in der Geschichte der ara-
bischen Medizin hin. Was vor dem 19. Jahrhundert als heilsam galt, wie Spucke mit
dem Segen der Siifi-Meister, wird nach der medizinischen Entdeckung von Bakterien
zunehmend als ein gefdhrlicher Triger von Keimen und Krankheit angesehen.””
Werden in Europa Texte einverleibt, dann unterscheidet sich der Vorgang vom
Koran-Trinken in wesentlichen Aspekten. Die Stiftung Christlicher Medien (SCM)
hatte im Jahr 2007 beispielsweise ,Bibelpillen“ im Angebot: Runde Blechdosen,
die altmodischen Dosen fiir Hustenpastillen nachempfunden waren, enthielten mit
Bibelversen bedruckte Zettel.?® Der tatsdchliche Verzehr der Zettel war aber von vorn-
eherein nicht mitgedacht. Sollen Schrifterzeugnisse tatsachlich gegessen werden,
so wie bei der bekannten Siifigkeit ,,Esspapier”, dann werden Nahrungsmittel als
Grundlage verwendet. Das Papier ist eine diinne Oblate und die Mine des Buntstifts ist

35 Bruchhausen 2006, 263-266.

36 Doumato 2000, 141f.

37 Doumato 2000, 142-144.

38 Katalog des SCM online Shops, http://www.scm-shop.de/bibelpillen-himmlische-medizin-display-
2.html (Zugriff am 24.03.2016).



Text als Medizin —— 383

lebensmittelecht.? Es handelt sich dabei ausschliefllich um ein Kinderspielzeug und
eine Wirkung auf die Kinder ist nicht Teil des Konzepts. Es ist anzunehmen, dass ein
Grund fiir das Aussterben der Schluckbildchen auch im Aspekt der Hygiene gesucht
werden konnte. Der Verzehr von Papier erschien im Zeitalter moderner Hygiene und
Medizin vermutlich als zunehmend unbekémmlich und konnte nicht mehr durch die
angenommene religiose Heilwirkung aufgewogen werden.

In Westafrika, wo man auch heute von klein auf in der Koranschule lernt, am
Ende des Tages die abgewaschene Tinte von der Holztafel zu trinken, spricht auch
im medizinischen Kontext nichts dagegen, dies zu tun. Dort aber, wo auf Lebens-
mittelechtheit geachtet wird, miissen Anbieter koranischer Medizin entsprechende
Hygiene sicherstellen. In den meisten asiatischen Landern, aber auch auf Sansi-
bar, sind weifle Porzellanteller und Tinte aus Safranextrakten besonders beliebt. So
wird einerseits herkémmliche Tinte vermieden und zugleich kénnen die heilenden
Inhaltsstoffe des Safrans zur Plausibilisierung der Tinktur herangezogen werden.
Die Annusyrah-Medizin aus Malaysia wird wegen der Verwendung von Safran offi-
ziell als Nahrungserganzungsmittel, bzw. Wellness-Produkt, und nicht als Medizin
Klassifiziert.*® In der Fabrik wird auf hygienische Bedingungen bei der Herstellung
der Tinktur geachtet: Wie auf Fotografien zu sehen ist, tragen alle Mitarbeiter Mund-
schutz und Handschuhe. Besonderer Wert wird auf die Reinheit des Wassers gelegt,
weshalb es auch selbst gefiltert wird.** Werden koranische Verse zum Trinken in den
USA oder Europa beworben, muss auf hiesige Standards von Hygiene und Geschmack
geachtet werden, wie es ein Spezialist aus London eindriicklich tut:

Note: don’t use normal ink, use eatable or drinkable water such as saffron water, rose water and
not on normal paper, as the common sheets of paper contain chemicals, find non-chemical that
is not harmful to write on, or maybe a cloth could be used.*?

Anhand der Analyse zu Hygiene und Ekel wird deutlich, dass theologische Debat-
ten um die RechtmiBigkeit der Praxis auch von Uberlegungen zur kdrperlichen Ein-

39 Zutatenliste der ,,Essbaren Notizzettel“ von Kiichle http://www.kuechle.de/media/pdf/essbhare
notitzzettel_150731mk55ed5135e25af.pdf (Zugriff am 24.03.2016).

40 Die New Straits Time berichtete iiber den Anerkennungsprozess: ,,Cure-all holy water classified as
botanical drink®, 17.07.2006, http://malaysianmedicine.blogspot.de/2006_07_01_archive.html (Zu-
griff am 24.03.2016).

41 Die New Straits Time berichtete iiber den Anerkennungsprozess: ,,Cure-all holy water classified as
botanical drink®, 17.07.2006, http://malaysianmedicine.blogspot.de/2006_07_01_archive.html (Zu-
griff am 24.03.2016). Das verwendete Umkehrosmoseverfahren ist ein gangiges Verfahren zur Trink-
wasseraufbereitung.

42 Muhammad Sajad Ali bezeichnet sich selbst als ,,Sufi Webmaster / Instructor, Herbalist and
Healing Therapist®, sein Kommentar zu den Ayat ash-Shifa erschien auf eShaykh, der online Platt-
form des Islamic Supreme Council of America (ISCA) am 01.12.2010, http://eshaykh. com/quran-tafsir/
ayat-ash-shifa/ (Zugriff am 24.03.2016). Der Kommentar selbst ist archiviert unter: http://docslide.us/
documents/six-quranic-verses-of-healing.html (Zugriff am 24.03.2016).



384 —— Katharina Wilkens

nahme begleitet sein miissen. Das Koran-Trinken als spirituell-medizinische Praxis
wird regional und iiber Epochen hinweg laufend an sich wandelnde Konzepte von
Korperlichkeit, Hygiene und Erndhrung angepasst und kann so seine Popularitat
behaupten.

4 Therapeutische Transformationen

Die Frage nach der Wirksamkeit koranischer Infusionen lenkt den Blick auf sehr unter-
schiedliche Aspekte der Praxis. Ausgehend von einem religionsdsthetischen Ana-
lyserahmen ist das Zusammenwirken von Schriftsystem und kérperlicher Wirkung
epistemologisch entscheidend. Ideologische und performative Elemente von Schrift-
gelehrsamkeit (prophetische Medizin, die Regeln des mushaf, die Emotionalitit des
Horens) werden mit lokalem Wissen um den Korper und Elementen medizinischer
Praxis (Einnahme von Medikamenten, Heilwirkung von Safran, Diagnose und Bera-
tung) in Verbindung gebracht. In der Medizinethnologie, in der wissenschaftlich-
medizinischen Placebo-Forschung, aber auch in der Religionsdsthetik wird diese
Verbindung von kulturellen Systemen zunehmend fokussiert. Wirksamkeit bedeutet
letztlich Transformation: die Transformation eines kranken Korpers in einen gesun-
den, eines besessenen Korpers in einen gesegneten, oder auch die Transformation
von Worten und Lauten zuerst in Schrift und dann in eine Medizin.

Ein Heiler auf Sansibar erklart die Wirksamkeit koranischer Medizin durch zwei
miteinander verflochtene Elemente:

When you drink medicine, it passes here [points to the stomach]. It passes through the stomach,
right? And then it circulates. But before that, you know, the afflicted person has a belief/trust
(imani) — which belief? The belief that it will help her/him. So, the information was already given
to her/him. It is already in the heart and has started circulating before it reaches the stomach.*?

Das Bild, das der Heiler zeichnet, weist auf das Vertrauen in die Wirksamkeit der gétt-
lichen Worte hin, die im Kérper wie in Blutbahnen zirkulieren. Hierbei werden theo-
logische und medizinische Konzepte miteinander verschrankt, um sich gegenseitig
zu verstarken.

Dass diese Verschrankung aber zu theologischen Problemen fiihren kann, wird
deutlich, wenn man den Verdauungsvorgang zu Ende denkt: ,,Some sheikhs say, it
is not good to have the Qur’an in your body, because you should not take the Qur’an
to the toilet or pollute it otherwise.“** In dieser Logik fiihrt die korperliche Einnahme
des Korans in letzter Konsequenz zu einer Verletzung der Gebote, die die rituelle

43 Interview von Hanna Nieber mit Talib Ali (2014), s. Nieber 2015.
44 Interview von Hanna Nieber mit Talib Ali (2014), s. Nieber 2015.



Text als Medizin —— 385

Reinheit des mushaf schiitzen. Schon as-Suyiiti diskutierte dieses Problem in seiner
Abhandlung zu den Koranwissenschaften.*” Damals wie heute wird es aber meist als
ein Scheinproblem gesehen und wird aufgel6st, indem man die Heiligkeit und die
Wirksamkeit der Worte vom materiellen Trager der Tinte abkoppelt. Nach dem Schlu-
cken trennen sich diese Bereiche, sodass — nach gidngiger Meinung — nur die Tinte
verdaut wird, nicht aber der heilige Koran. Flood weist zudem daraufhin, dass im
Gegensatz zu dinglichen Reliquien die in den menschlichen Koérper aufgenommene
Segenskraft nicht weitervermittelt werden kann. Sie durchlduft im therapeutischen
Prozess ihre finale Transformation.*®

In Westafrika wird meist der theologische Standpunkt vertreten, dass der Koran
gerade durch das Trinken vor der Vernichtung bewahrt und damit vor der Verletzung
der Reinheit des mushaf: In den Koranschulen werden die tdglichen Lektionen auf
Holztafeln geschrieben.*” Wurde die Passage auswendig gelernt, muss die Tafel fiir
die neue Lektion gereinigt werden. Das Waschwasser darf aber nicht einfach verschiit-
tet werden, sondern muss an sicheren Orten vergraben oder eben getrunken werden.
Die Handlungslogik hat Ahnlichkeiten mit dem sakramentalen Charakter der Hostie
im liturgischen Kontext der katholischen Eucharistie; auch sie darf nicht vernichtet
werden. Der faktischen Vernichtung von Tinte und Schrift beim Verschlucken wird im
theologischen Argument ein Modell der erlésenden und heilenden Transformation
entgegengesetzt.

Therapeutische Wirksamkeit bei religiosen Ritualen beruht auf verschiedenen
Faktoren, die in der medizinischen Forschung zunehmend auf Interesse stof3en. Dass
ein erstaunlich hoher Wirkungsgrad — besonders bei chronischen und bei sozio-
psychosomatischen Erkrankungen - erzielt werden kann, steht aufler Zweifel.*® In
der friihen, strukturalistischen Medizinethnologie wurde die Wirksamkeit rituellen
Heilens meist auf die Eindriicklichkeit kulturell plausibler Narrative (meist religio-
ser Art) zuriickgefiihrt und als symbolisches Heilen theoretisiert. Im Anschluss an
die Arbeiten von Claude Lévis-Strauss entwirft der Ethnologe James Dow ein Modell
stransaktionaler Symbole“: Eine Transformation im mythischen Narrativ (dargestellt
als ein dramatischer Handlungsverlauf) konne zu einer Transformation in der Physis
oder Psyche des Patienten fiihren.*’ In neueren Studien zu alternativer Medizin wird
der Fokus verstarkt auf neurobiologische, endokrinologische oder vegetative Vor-
gdnge gelegt, um so die physiologische Seite der Selbstheilung besser nachvollzie-
hen zu konnen.’® In der Placebo-Forschung wurden unter anderem Faktoren wie
Konditionierung, Zuversicht und eine Erwartungshaltung des sozialen Umfelds als

45 Zadeh 2009, 464.

46 Flood 2014, 485.

47 Ware III 2014, 57-60, 66—67.
48 Sax 2007.

49 Dow 1986.

50 Kirmeyer 2016, 121.



386 —— Katharina Wilkens

besonders wirksam ausgemacht. Im kultursemiotischen Zugang zu religioser Heilung
werden psychosoziale Bedingungen im Umfeld des Patienten und kollektive wie
idiosynkratische Zuschreibungen von Sinnhaftigkeit im Krankheitsverlauf unter-
sucht, um so z. B. die Gewohnung an chronische Leiden erklidren konnen.>! Neuere
ritualtheoretische Ansitze konnen auf der Basis von Performanztheorien, die Bewe-
gung, Raum, Korper oder Licht als Orte von kultureller Bedeutung ausmachen, dieses
interdisziplinire Feld praxeologisch integrieren.>> Auch religionsisthetische Ansitze
verbinden medizinische und hermeneutische Methoden.>® Der physiologische Wirk-
mechanismus von ritueller Heilung wird so zunehmend erhellt. Dabei soll nicht in
Abrede gestellt werden, dass Noceboeffekte, Abhdngigkeiten und Manipulationen
nicht genauso wirksam werden wie Heilungseffekte. Koran-Trinken wurde meines
Wissens weder biomedizinisch noch ethnomedizinisch untersucht, fallt aber klar in
den hier diskutierten Rahmen des rituellen Heilens. Es handelt sich folglich nicht um
eine Ersatzhandlung abergldaubischer und schriftunkundiger Bevilkerungsschich-
ten, die nicht wissen, wie man mit Texten ,,richtig umzugehen hat, wie ein haufiger
innerislamischer als auch westlich-philologischer Vorwurf lautet. Die etablierte theo-
logische Diskussion zeigt eine lange Geschichte der gelehrten Auseinandersetzung
mit der Praxis. Uber die biomedizinische Wirksamkeit der Praxis ldsst sich an dieser
Stelle nur spekulieren; die soziale Zufriedenheit und das Vertrauen darauf, am Heil-
geschehen teilzuhaben, ist jedoch grof3.

Die Besonderheit in diesem Fall liegt in der Betonung der Schriftférmigkeit des
heilenden Symbols. Somit stellt die Praxis des Koran-Trinkens eine Schnittstelle zwi-
schen den kulturellen Systemen von Schrift, Bildung und Theologie auf der einen
Seite und von Medizin auf der anderen Seite dar. Auch katholische Schluckbildchen
stehen an einer dhnlichen Schnittstelle, sind aber im Gegensatz zur handschriftlich
hergestellten koranischen Medizin mechanisch reproduzierte Druckgrafiken. Einer-
seits wird also deutlich, dass sie in einer Tradition der bildlichen Darstellung stehen,
in der das Gnadenbild einen héheren Wert zugemessen bekommt als die heilige
Schrift. Andererseits zeigt der Vergleich auf, dass die handschriftliche Produktion der
religiosen Medizin im europdischen Kontext nicht entscheidend war. Stattdessen ist
die Drucktechnik ein stimmiges Medium, das fiir die gesamte Produktion von Schrift-
segen eingesetzt werden konnte. Welche Verflechtungen im Einzelnen aus kompa-
ratistischer Perspektive bestehen, muss in spateren Forschungen noch ndher unter-
sucht werden.

51 Wilkens 2011a; Wilkens 2011b.
52 Naraindas/Quack/Sax 2014.
53 Koch und Meissner 2014.



Text als Medizin —— 387

5 Schluss

Rudi Paret iibersetzte einen der Heilungsverse im Koran (Sure 17:82) wie folgt, ,,Wir
senden im Koran (den Menschen) Offenbarungen hinunter, die fiir die Glaubigen ein
Quell des Trostes (w. Heilung) und (ein Erweis unserer) Barmherzigkeit sind“.>* Max
Henning hingegen verwendet fiir as-Sifa’ das Wort ,,Arznei“>*, neuere englische und
deutsche Ubersetzungen sprechen durchweg von ,healing/Heilung® statt ,,Trost“.
Parets Zuriickhaltung gegeniiber einer wortlichen Ubersetzung von ,,Heilung® ist
symptomatisch fiir eine moderne Auffassung, in der tatsachlich wirksame Heilung
nicht mit religiésen Mitteln erreicht werden konne. Der Islamwissenschaftler Rudolph
Ware spricht in diesem Zusammenhang von einem ,epistemic chasm* > zwischen
zwei Umgangsformen mit dem Koran: Auf der einen Seite stinden modernistische
Zugangsweisen, die intellektuelles Wissen, Grammatik und einen akademischen
Diskurs in den Mittelpunkt stellen. Auf der anderen Seite werde ein korperlicher
Umgang gepflegt, der in Praktiken des Horens, in der materiellen Segenskraft, in
Medizin und Reinheitsregeln sichtbar werde. Ware betont jedoch, dass klassische isla-
mische Gelehrsamkeit und Bildung diese Zweiteilung nicht kenne und grundsatzlich
nicht ohne den somatischen Aspekt bei der Rezitation und miindlichen Tradierung
der Texte verstanden werden konne.”” Die abwertende Klassifizierung somatischer
Aspekte des Korans als ,,Magie“ — sowohl aus heutiger theologischer wie aus philolo-
gischer und ethnologischer Sicht — tragt zur Verstarkung des Missverstidndnisses bei,
auch wenn die Kategorie historisch korrekt ist.”® Auch von der medizinischen Seite
her argumentierend bestdtigt Laurence Kirmayer die vermeintliche Unvereinbarkeit
der zwei epistemischen Zugédnge, die Korperlichkeit und geistige Symbole voneinan-
der trennen: ,,The idea of placebos is a biomedical construction because it is only in
the disenchanted world of biomedicine that the therapeutic effectiveness of words,
symbols, and rituals are viewed as suspect*.>®

Jane McAuliffe fiihrt die ,,persistent power” des Koran unter anderem auf seine
theologisch reglementierten, affektiv-sinnlichen Aspekte zuriick: Die Praxis des
Koran-Trinkens wiirde nicht ohne die Tradition der intellektuellen Schriftgelehr-
samKkeit funktionieren.®® Semantik und Somatik miissen in diesem Zusammenhang
zusammengedacht werden, um die ungebrochene Popularitdt der koranischen
Medizin auch in Zeiten von Typografie und Internet besser verstehen zu konnen.

54 Paret 1979.

55 Henning 1991.

56 Ware III 2014, 68.

57 Ware III 2014, 67.

58 Wilkens 2013.

59 Kirmayer 2016, 137.

60 McAuliffe 2003; vgl. auch Ware III 2014, 39-76.



388 —— Katharina Wilkens

Literaturverzeichnis

Abdalla, Ismail H. (1997), Islam, Medicine, and Practitioners in Northern Nigeria (Studies in African
Health and Medicine 6), Lewiston.

Bruchhausen, Walter (2006), Medizin zwischen den Welten. Geschichte und Gegenwart des medizini-
schen Pluralismus im siidostlichen Tansania, Gottingen.

Bumbacher, Stephan Peter (2012), Empowered Writing. Exorcistic and Apotropaic Rituals in Medieval
China, St. Petersburg/Florida.

Cancik, Hubert/Mohr, Hubert (1988), ,,Religionsisthetik®, in: Hubert Cancik, Burkhard Gladigow u.
Matthias Laubscher (Hgg.), Handbuch der Religionswissenschaftlichen Grundbegriffe, Bd. 1,
Stuttgart, 121-156.

Dow, James (1986), ,,Universal Aspects of Symbolic Healing. A Theoretical Synthesis®, in: American
Anthropologist 88 (1), 56-69.

Elgood, Cyril (1962), ,,Tibb-ul-Nabbi or Medicine of the Prophet, in: Osiris 14 (1), 33-192.

el-Tom, Abdullahi Osman (1985), ,,Drinking the Koran. The Meaning of Koranic Verses in Berti Era-
sure, in: Africa 55 (4), 414-431.

Flood, Barry Finbarr (2014), ,,Bodies and Becoming. Mimesis, Mediation, and Ingestion of the Sacred
in Christianity and Islam®, in: Sally M. Promey (Hg.), Sensational Religion. Sensory Cultures in
Material Practice, New Haven, 459-493.

Flueckiger, Joyce Burkhalter (1995), ,,,The Vision Was of Written Words*. Negotiating Authority as a
Female Muslim Healer in South India“, in: David D. Shulman (Hg.), Syllables of Sky. Studies in
South Indian Civilization. In Honour of Velcheru Narayana Rao, Delhi/New York, 249-282.

Grieser, Alexandra (2015), ,,Aesthetics, in: Robert Alan Segal u. Kocku von Stuckrad (Hgg.), Vocabu-
lary for the Study of Religion, Bd. 1, Leiden/Boston, 14-23.

Henning, Max (21991), Der Koran, Stuttgart.

Ibn Qayyim al-Jawziyya, Shamsuddin Mohammed (0. ).), The Prophetic Medical Science, iibers. u. hg.
von F. Amira Zrein Matraji, New Delhi.

Kirmayer, Laurence J. (2016), ,,Unpacking the Placebo Response. Insights from Ethnographic Studies
of Healing®, in: Amir Raz u. Cory S. Harris (Hgg.), Placebo Talks. Modern Perspectives on Place-
bos in Society, Oxford, 119-140.

Koch, Anne/Meissner, Karin (2014), ,Imagination, Suggestion und Trance. Suggestionsforschung
und Religionsdsthetik zu Heilung®, in: Lucia Traut u. Annette Wilke (Hgg.), Religion — Imagi-
nation — Asthetik. Vorstellungs- und Sinneswelten in Religion und Kultur (Critical Studies in
Religion /Religionswissenschaft 7), Gottingen, 131-154.

Kriss, Rudolf/Kriss-Heinrich, Hubert (1962), Volksglaube im Bereich des Islam, Bd. 2: Amulette,
Zauberformeln und Beschwérungen, Wiesbaden.

Kruk, Remke (2005), ,,Harry Potter in the Gulf: Contemporary Islam and the Occult®, in: British Jour-
nal of Middle Eastern Studies 32, 47-73.

Kiirzeder, Christoph (2005), Als die Dinge heilig waren. Gelebte Frammigkeit im Zeitalter des Barock,
Regensburg.

Lory, Pierre (1993), ,Verbe coranique et magie en terre d’Islam, in: Systémes des pensée en Afrique
noire 12, 173-186.

McAuliffe, Jane Dammen (2003), ,The Persistent Power of the Qur'an®, in: Proceedings of the Ameri-
can Philosophical Society 147 (4), 339-346.

Mirbt, Carl (31911), Quellen zur Geschichte des Papsttums und des rémischen Katholizismus, Tiibin-
gen.

Naraindas, Harish/Quack, Johannes/Sax, William S. (Hgg.) (2014), Asymmetrical Conversations.
Contestations, Circumventions and the Blurring of Therapeutic Boundaries (Epistemologies of
Healing 14), New York.



Text als Medizin —— 389

Neuwirth, Angelika (2015), ,,Die vielen Namen des Koran. ,Offenbarung’, ,Inlibration‘ oder ,Herabsen-
dung‘ und,Lesung‘?“, in: Klaus Oschema, Ludger Lieb u. Johannes Heil (Hgg.), Abrahams Erbe.
Konkurrenz, Konflikt und Koexistenz der Religionen im europdischen Mittelalter (Das Mittelalter.
Beiheft 2), Berlin/Miinchen/Boston, 222-238.

0’Connor, Kathleen Malone (2004), ,,Popular and Talismanic Uses of the Qur'an®, in: Jane Dammen
McAuliffe (Hg.), Encyclopaedia of the Qur’an, Bd. 4, Leiden, 163-182.

Paret, Rudi (21979), Der Koran. Ubersetzung, Stuttgart.

Perho, Irmeli (2003), ,,Medicine and the Qur'an®, in: Jane Dammen McAuliffe (Hg.), Encyclopaedia of
the Qur’an, Bd. 3, Leiden, 349-367.

Richter, Erwin (1968), ,,E3zettel*, in: Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschichte, Bd. 6, Miinchen,
42-48.

Savage-Smith, Emilie (2003), ,,Safavid Magic Bowls“, in: Jon Thompson u. Sheila R. Canby (Hgg.),
Hunt for Paradise. Court Arts of Safavid Iran 1501-76, Mailand / London, 241-248.

Sax, William (2007), ,,Heilen Rituale? «, in: Axel Michaels (Hg.), Die neue Kraft der Rituale, Heidel-
berg, 213-235.

Schneegass, Christian (1983), ,,Schluckbildchen: Ein Beispiel der ,Populdrgraphik zur aktiven Aneig-
nung*“, in: Volkskunst. Zeitschrift fiir volkstiimliche Sachkultur 6, 27-32.

Suit, Natalia K. (2012), ,,Mushaf and the Material Boundaries of the Qur'an¥, in: Postscripts. The
Journal of Sacred Texts & Contemporary Worlds 6 (1-3), 143-163.

Siindermann, Katja (2006), Spirituelle Heiler im modernen Syrien. Berufsbild und Selbstverstdnd-
nis — Wissen und Praxis, Berlin.

Ullmann, Manfred (1970), Die Medizin im Islam, Leiden.

Ware lIl, Rudolph T. (2014), The Walking Qur’an. Islamic Education, Embodied Knowledge, and Histo-
ry in West Africa, Chapel Hill.

Wilkens, Katharina (2011a), Holy Water and Evil Spirits. Religious Healing in East Africa (Beitrdge zur
Afrikaforschung 47), Berlin.

Wilkens, Katharina (2011b), ,,Marianische Heilung und individuelle Aneignung in Tansania — Eine
religionsdsthetische Analyse*, in: Zeitschrift fiir Nachwuchswissenschaftler 3 (1), 81-101.

Wilkens, Katharina (2013), ,,Drinking the Quran, Swallowing the Madonna. Embodied Aesthetics
of Popular Healing Practices*, in: Afe Adogame, Magnus Echtler u. Oliver Freiberger (Hgg.),
Alternative Voices. A Plurality Approach for Religious Studies. Essays in Honor of Ulrich Berner
(Critical Studies in Religion/Religionswissenschaft 4), Gottingen, 243-259.

Zadeh, Travis (2008), ,,,Fire Cannot Harm It‘: Mediation, Temptation and the Charismatic Power of
the Qur'an, in: Journal of Qur’anic Studies 10 (2), 50-72.

Zadeh, Travis (2009), ,,Touching and Ingesting: Early Debates over the Material Qur'an®, in: Journal
of the American Oriental Society 129 (3), 443-466.






