
Katharina Wilkens
Text als Medizin
Ablöschen und Trinken koranischer Verse als therapeutische Praxis

Eine in verschiedenen religiösen Zusammenhängen verbreitete medizinische Praxis 
ist das Verschlucken von zuvor eigens notierten rituellen Worten – indem man ent-
weder die abgelöschte Tinte trinkt, den Rauch des verbrannten Papiers einatmet oder 
auch das Papier selbst isst. Durch die Inkorporierung religiös wirkungsvoller Worte 
wird analog zur Einnahme gewöhnlicher Medikamente eine therapeutische Wirkung 
bei Krankheiten und Unglücksfällen angestrebt. Ich werde im Folgenden Beispiele 
dieser Praxis v. a. aus dem islamischen Raum vorstellen. Sie ist seit vielen Jahrhun-
derten ein islamisch-theologisch kontrovers debattiertes Thema. Zeitgenössisch sind 
verschiedene Varianten der Praxis in der gesamten islamischen Welt verbreitet, auch 
im Kontext globaler Migration. Kulturelle Unterschiede und Brüche in der Akzeptanz 
nehme ich als Ausgangspunkt für meine Beobachtungen zur Rolle von Materialität 
von Schrift in spezifisch therapeutischen Kontexten. Aus religionsästhetischer Per-
spektive lassen sich daraus Schlüsse über die Wahrnehmung von Körperlichkeit, 
Schriftlichkeit und die Verflechtung gesellschaftlicher Wissenssysteme ziehen, kurz 
die Verflechtung von Semantik und Somatik religiöser Texte.1

1	 Texte Trinken als therapeutische Praxis: 
ein komparatistischer Überblick

Die Praxis des Koran-Trinkens hat keinen einheitlichen globalen Namen. Die arabi-
sche Bezeichnung maḥw leitet sich vom Abwaschen oder Ablöschen der Tinte von 
einer Tafel ab. Im ostafrikanischen Swahili verweist der Name kombe auf den Porzel-
lanteller, auf den die Verse geschrieben werden können. Im westafrikanischen Hausa 
ist das Wort rubutu üblich, das schlicht „schreiben“ bedeutet.2 Ein weiterer Name ist 
saafara im Wolof (Senegal), der sich von Safran ableitet, einer häufigen Zutat in der 
Tinte.3 In Indien nennt eine Heilerin ihre koranischen Heilverse zum Trinken oder 
Räuchern falītā.4 Im Malayischen ist der Begriff annusyrah üblich (s. unten). In der 

1 Für einen Überblick über die Religionsästhetik s. Grieser 2015, Cancik / Mohr 1988.
2 Abdalla 1997, 144.
3 Ware III 2014, 58.
4 Flueckiger 1995.

 Open Access. © 2019 Katharina Wilkens, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist lizenziert unter 
der Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110629040-014



374   Katharina Wilkens

englischsprachigen Fachliteratur sind Begriffe wie erasure, infusion, ink medicine 
oder script-potion üblich.5

Weder im Englischen noch im Deutschen gibt es einen etablierten Begriff für die 
Praxis, sodass auch in diesem Aufsatz keine neuen Konventionen geschaffen werden.6

Bei meinen religionswissenschaftlichen Feldforschungen in Dar es Salaam, Tan-
sania, besuchte ich verschiedene koranische Heiler und ließ mir die Praxis des Koran-
Trinkens erläutern.7 Es gibt verschiedene Gründe, weshalb Patienten oder Patientin-
nen zu muslimischen Heilern oder Heilerinnen gehen. Manche haben ein Problem, 
das nicht zufriedenstellend in einer Klinik behandelt werden kann, weil es entweder 
um sozioökonomische oder spirituelle Leiden geht, oder weil die Klinik keine ange-
messene Therapie bereitstellen kann (psychologische Therapien, Schmerztherapien 
etc.). Anderen ist der Weg zur Klinik zu weit, und wieder andere vertrauen auf den 
guten Ruf der Heiler und Heilerinnen. Geht man davon aus, dass eine Krankheit von 
Jinns (Geistern) verursacht wird, so ist eine koranische Medizin ein entscheidendes 
Heilmittel. Der Heiler stellt eine Diagnose mithilfe astrologischer Verfahren und der 
Buchstaben des Namens des Patienten, dann werden verschiedene pflanzliche Medi-
kamente verordnet. Der Heiler hilft bei sozialen Konflikten auch mit Rat und bietet 
Hoffnung. Zusätzlich verabreicht er meist eine Infusion aus koranischen Versen, um 
die Heilung auch religiös wirksam werden zu lassen. Die meisten Heiler in Dar es 
Salaam nehmen dazu einfach einen Kugelschreiber oder Textmarker und schreiben 
den Text auf billiges Papier; dann wird das ganze Papier in einen Behälter mit Wasser 
gestellt und der Deckel zugeschraubt. Diese Infusion kann nach Hause mitgenommen 
werden und dort mehrmals täglich über mehrere Tage hinweg eingenommen werden. 
Auf Sansibar, wo arabische Einflüsse historisch viel stärker zum Tragen kommen, 
werden Verse mit Safrantinte (oder Tinte aus roter Lebensmittelfarbe) auf einen 
weißen Porzellanteller geschrieben, abgewaschen, aufgefangen und getrunken. In 
Tansania gehen auch christliche Patienten zu muslimischen Heilern und nicht-mus-
limische Heiler bieten Koran-Trinken als Therapeutikum an, selbst wenn sie keine 
koranische Ausbildung besitzen.

Die Praxis des Koran-Trinkens ist im gesamten Ausbreitungsgebiet des Islam 
allgegenwärtig. Die häufigste Variante weltweit ist ruqya, das Rezitieren von Koran-
versen zu Heilungszwecken. Ruqya ist theologisch universell anerkannt, da an ver-
schiedenen Stellen im Koran davon die Rede ist, dass der Koran als Heilmittel dienen 
soll. Oft spricht man ruqya über Wasser, das dann getrunken, versprüht oder ins 
Waschwasser getan wird.8 Eine weitere Variante des Koran-Trinkens, bei dem die 

5 El-Tom 1985.
6 Neben den bereits genannten Artikeln geben die folgenden einen historischen und komparatisti-
schen Überblick über Koran-Trinken: O’Connor 2004; Flood 2014; Wilkens 2013.
7 Die elfmonatige Forschung bezog sich v. a. auf exorzistische Heilung in der katholischen Kirche, 
beinhaltete jedoch auch alle anderen Formen spiritueller Heilung im Stadtgebiet, s. Wilkens 2011a.
8 Vgl. Sündermann 2006, 367–421.



� Text als Medizin   375

Tinte abgewaschen wird, findet sich in den Ländern Westafrikas. Dort wird der Koran 
sowohl in den Koranschulen für die tägliche Lektion als auch beim Heiler auf spezi-
elle Holzbretter geschrieben. Die schwarze Tinte aus Asche und anderen Komponen-
ten wird am Ende einer Lektion vom Brett abgewaschen, in einer Schale aufgefangen 
und von den Kindern getrunken. Derselbe Vorgang mit spezifischen Versen wird als 
koranische Medizin verwendet.9 In Indien, im Sudan und anderen Ländern ist das 
Räuchern beliebt. Dabei wird ein Vers notiert und dann der Zettel verbrannt, während 
die Hilfe suchende Person den Rauch einatmet.10 Nicht immer wird die Schrift beim 
Trinken vernichtet. Im persischen Raum, aber auch in der Türkei, sind Bronzescha-
len bekannt, die eine Gravur aus koranischen Versen und auch astrologisch-magi-
schen Schriftelementen haben. Wasser aus diesen Schalen wird zu therapeutischen 
Zwecken getrunken, die Schrift ist aber nicht vergänglich.11 Diese Schalen sind auch 
aus vorislamischer Zeit im selben Raum bekannt.

Aber nicht nur im Islam ist das Trinken heiliger Schrift eine gern gewählte Medizin. 
Einige ausgewählte Beispiele sollen die Variationsbreite der Techniken und Kon-
texte kurz veranschaulichen.12 Für das mittelalterliche und frühneuzeitliche Europa 
sind sogenannte Fieberzettel belegt, die gegen Fieber von Mensch und Vieh geges-
sen wurden.13 In einem speziell katholisch-marianischen Zusammenhang stehen 
ähnlich angewandte Schluckbildchen.14 In der Blütezeit marianischer Wallfahrten 
beginnend im 17.  Jahrhundert und bis Anfang des 20.  Jahrhunderts wurden Bögen 
mit briefmarkengroßen Abbildungen verschiedener Gnadenmadonnen gedruckt und 
an Wallfahrtsorten verkauft. Wallfahrer kauften einzelne Bildchen oder ganze Bögen, 
ließen sie in der Gnadenkapelle durch Berührung mit dem Gnadenbild segnen und 
nahmen sie mit heim. Dort aß man sie in Brot gebacken entweder selbst oder gab sie 
dem Vieh zu fressen. Das häufigste Anwendungsgebiet waren fiebrige Erkrankungen. 
Die letzte offizielle Stellungnahme der Kirche zu Schluckbildchen erfolgte 1905 und 
erlaubte die Praxis ausdrücklich, sofern „abergläubische“ Intentionen ausgeschlos-
sen werden könnten.15 Schluckbildchen standen immer in einem rituellen Kontext 
mit Schabmadonnen, Breverln, Wettersegen, aber auch Heiligenbroten und Kräu-
tersegnungen.16 Ähnlich wie bei der koranischen Heilungspraxis standen bei den 
Schluckbildchen und den anderen materiellen Segensformen Schutzfunktionen und 
therapeutische Transformationen im Mittelpunkt der rituellen Handlungslogik. Auch 

9 Ware III 2014.
10 Flueckiger 1995.
11 Savage-Smith 2003; Kriss / Kriss-Heinrich 1962, 129 f.
12 Für weitere Beispiele siehe die komparatistischen Diskussionen in Flood 2014 und Wilkens 2013.
13 Richter 1968.
14 Schneegass 1983.
15 Mirbt 1911, 400.
16 Kürzeder 2005.



376   Katharina Wilkens

hier ist die Abwehr von dämonischen Mächten ein zentrales, aber durchaus nicht das 
einzige Anliegen der Gläubigen.

In China lassen sich daoistische fus ab dem 2. und 1. Jahrhundert v. Chr. nach-
weisen.17 Ein fu ist ein in zwei Hälften geteiltes Kerbholz, das ursprünglich in mili-
tärischen Kontexten eine Kommunikationsmethode darstellte, um die Authentizität 
von Befehlen im Feld zu garantieren. Nur wenn die Hälfte des obersten Feldherren, 
die vom Kurier überbracht wurde, und die Hälfte des Feldgenerals übereinstimmten, 
wurde ein militärischer Einsatzbefehl ausgeführt. In religiösen Kontexten wurden mit 
fus Gottheiten dazu aufgefordert, Bitten der Menschen zu erfüllen. Auf dem Kerbholz 
wurde die Gottheit angerufen und an die jeweilige Bitte erinnert. Die göttliche Hälfte 
des Kerbholzes wurde nicht hergestellt, sondern im rituellen Gebet in den Himmel 
übertragen. Wollten Bittsteller die Götter des Himmels und der Erde erreichen, trugen 
sie ihre Hälfte des Kerbholzes am Gürtel. Kranke Menschen, die spezifisch um Heilung 
bitten wollten, äscherten ihr Kerbholz ein und tranken die in Wasser gelöste Asche, 
um durch das Schlucken die Gottheiten des Körpers zu erreichen. Misserfolge wurden 
dem Umstand zugeschrieben, dass die menschliche und göttliche Hälfte eines fu 
nicht als Paar zusammengeführt werden konnten und so die Gottheit die Bitte nicht 
erfüllen konnte.

2	 Koran-Trinken im Kontext der prophetischen 
Medizin

Die Praxis des Koran-Trinkens ist im theologischen Diskurs der prophetischen Medizin 
seit Jahrhunderten fest verankert. Zwei recht distinkte Traditionen der Medizin 
konnten sich im arabisch-persischen Raum etablieren, die griechisch-arabische und 
die prophetische Medizin.18 Dazu kommen diagnostische und therapeutische Ver-
fahren, die auf einer astrologisch-hermetischen Weltsicht beruhen. Im Gegensatz 
zur griechisch-arabischen Medizin, am bekanntesten repräsentiert durch Avicenna, 
ist die prophetische Medizin eine theologische Disziplin, die überlieferte Handlun-
gen des Propheten in der hadīṯ-Literatur deutet, die therapeutische Bezüge haben. 
Hierbei geht es meist um diätetische Anweisungen, gesunde Lebensführung und 
die Anwendungen pflanzlicher Heilmittel (besonders Honig und Gewürze). Einem 
maßvoll lebenden Menschen wird das Seelenheil in Aussicht gestellt. Beide medizi-
nische Traditionen waren zeitweise eng miteinander verflochten, zu anderen Zeiten 
waren ihre Vertreter einander eher antagonistisch eingestellt.

17 Bumbacher 2012, 65–80.
18 Ullmann 1970.



� Text als Medizin   377

In der Gegenwart erlebt die prophetische Medizin – im Zeitalter alternativ-spiri-
tueller und ganzheitlicher Zugänge – einen neuen Boom: Alte Handbücher werden 
neu aufgelegt und entsprechende Ratgeber gibt es in allen Sprachen zu erwerben.19 
Heiler auf der ganzen Welt haben die arabischen Texte zur Hand oder verwenden 
lokalsprachliche Kommentare und zeitgenössische Auslegungen davon, die meist als 
kleine, preiswerte Hefte verlegt werden. In fast allen Kiosken und Buchhandlungen 
in Dar es Salaam konnte ich beispielsweise solche Hefte finden. Dabei werden die 
prophetischen Richtlinien nicht mehr auf die griechisch-arabische Humoralpatholo-
gie bezogen, sondern auf zeitgenössische medizinische Forschungen und medizin-
ethische Debatten.20

Intensiver diskutiert wurde das Koran-Trinken in verschiedenen Abhandlungen 
zur prophetischen Medizin v. a. im 14. und 15. Jahrhundert. Besonders weite Verbrei-
tung fanden die Werke Aṭ-Ṭibb an-Nabawī von Ibn Qayyim al-Ğauzīya aus dem 14. Jahr-
hundert und Aṭ-Ṭibb an-Nabawī von Ğalāl al-Dīn aṣ-Ṣuyūṭī aus dem 15. Jahrhundert. 
Diese Texte wurden ab dem 19. Jahrhundert in Pakistan und Ägypten gedruckt und 
werden seither immer wieder neu aufgelegt.

Diese und alle anderen Werke in dieser Tradition sind letztlich wie rechtliche oder 
theologische Traktate aufgebaut und beziehen sich immer auf die sunna des Prophe-
ten. Ausgehend von hadīṯen, Aussprüchen des Propheten mit umfangreichen Über-
lieferungsketten, die die historische Authentizität belegen, werden Präzedenzfälle 
ausführlich diskutiert. So schreibt Ğalāl al-Dīn aṣ-Ṣuyūṭī unter Berufung auf Aḥmad 
ibn Ḥanbal zum Koran-Trinken:

Wrote Aḥmad: If words from the Quran are written down upon something and then washed off 
and the washings drunk, all well & good. Again, if a man write a text from the Quran and put it 
inside a vessel and then make a sick man drink from it or even if he only reads something from 
the Quran over the vessel and the sick man drinks from it, this too is well & good. Similarly if 
a person reads something from the Quran over water and then sprinkles this water over a sick 
man or in the case of a difficult labour, if a man writes something from the Quran and makes the 
woman drink it, all this is well & good.21

Besonders in der ḥanbalitischen Rechtsschule, die die Realpräsenz des Koran in 
seinen materiellen Manifestationen als menschliche Laute und Schrift befürwortete, 
war die prophetische Medizin beliebt und ist es bis heute in Form alternativer Medizin 
geblieben.22

Die Praxis des Koran-Trinkens wird sowohl bei Ğalāl al-Dīn aṣ-Ṣuyūṭī als auch 
Ibn Qayyim al-Ğauzīya im Abschnitt über spirituelle Medizin abgehandelt. Die beiden 
anderen großen Abschnitte des Werks umfassen materia medica auf pflanzlicher 

19 Vgl. Kruk 2005.
20 Perho 2003
21 Elgood 1962, 155 f.
22 Zadeh 2008.



378   Katharina Wilkens

Basis und eine Liste spezifischer Krankheiten und ihrer Behandlungsmethoden. Zu 
den spirituellen Leiden zählen beispielsweise der Umgang mit Geistern, Hexerei, das 
böse Auge und sündhaftes Verhalten. Die Heilmethoden sind Gebete (dua) und das 
Sprechen von koranischen Versen als Schutz und Heilmittel (ruqya). Auf den Seiten 
vor und nach den Ausführungen zum Koran-Trinken wird bei verschiedenen Autoren 
die Herstellung und Verwendung von Amuletten diskutiert, gegen die Wirkung des 
bösen Auges oder gegen Hexerei. Spezielle Erwähnung findet das Koran-Trinken 
immer wieder als Anwendung bei schwierigen Geburten.

Ein semantischer Zusammenhang zwischen Koranversen und spezifischen 
Krankheitsbildern ist in den Abhandlungen nicht sehr ausgeprägt. Es kursieren viele 
verschiedene Listen mit Empfehlungen, wobei der Thronvers (Sure 2:255), die sechs 
Heilungsverse (Sure 9:14, 10:57, 16:69, 17:82, 26:80, 41:44), in denen Gott den Men-
schen Heilung verspricht, und die Suren der Zufluchtnahme (Sure 113, 114) beson-
ders häufig genannt werden. Es sind Verse, die von der Macht Gottes sprechen, bzw. 
von der Wirkmacht des Korans gegenüber Zweiflern oder den Feinden des Islams. 
Ibn Qayyim al-Ğauzīya schreibt dazu: „Included among seeking of protection and 
incantations are repeated recitation of the two Suras of seeking refuge [113, 114] and 
of the Fātiḥa and the Throne Verse [2:255]“.23 Über die Jahrhunderte haben Heiler aus 
der ganzen islamischen Welt verschiedene Vorlieben für besonders wirksame Verse 
entwickelt und in ihren Kommentaren zur prophetischen Medizin notiert. Manchen 
Versen wird eine Breitbandwirkung zugeschrieben, andere finden Verwendung bei 
spezifischen Anliegen wie Bauchschmerzen, Liebeskummer oder dämonischen Ein-
flüssen. Die Zuordnung von Versen zu Beschwerden kann aber auch über semanti-
sche Bedeutungen laufen. Ein Heiler in Dar es Salaam sagte mir, dass Verse, die die 
Worte „gehen“ oder „Bein“ enthalten, bei Gehbeschwerden besonders wirksam seien.

Alle klassischen Autoren sind sich einig, dass die Rezitation von Koranversen 
(ruqya) über kranken Personen zu therapeutischen Zwecken religiös erlaubt sei. 
Umstritten sind jedoch alle Varianten, bei denen die koranischen Worte nicht gespro-
chen, sondern auf einem Schriftträger fixiert oder auf ein Medium wie Wasser über-
tragen werden. Der Vorwurf der Magie ist derselbe wie im Katholizismus und auch 
die Argumentation gleicht sich: Es muss jede Form dämonischer oder menschlicher 
Wirkmacht ausgeschlossen werden. Neben der theologischen Debatte geht es auch 
um eine soziale Auseinandersetzung. Verschiedene Heiler, Ärzte und Theologen 
besitzen zu jeder Zeit und in jeder Region eine andere Stellung in der lokalen Gesell-
schaft und versuchen ihren Einfluss auf die Bevölkerung auszudehnen, indem sie die 
ausschließliche Auslegungskompetenz für den Koran für sich selbst reklamieren und 
die anderen Parteien verdammen. Über die Jahrhunderte hat sich der Diskurs kaum 
geändert.24

23 Elgood 1962, 127.
24 O’Connor 2004; Wilkens 2013.



� Text als Medizin   379

3	 Materialität der Schrift: Grenzen und Bedingungen
Im folgenden Abschnitt lote ich die Grenzen aus, denen die Praxis des Koran-Trinkens 
unterworfen ist. Es geht dabei um Richtlinien der Anwendung, Grenzen des guten 
Geschmacks (im wörtlichen Sinn) und um Grenzen der Wirksamkeit. Zentral ist die 
Beobachtung, dass eine solche Praxis dem ideologischen Vorwurf ausgesetzt ist, eine 
angemessene Umgangsweise mit dem Medium Schrift zu verkennen. Dieser theolo-
gische  – und auch bildungsbürgerliche  – Vorwurf sollte jedoch eine kulturwissen-
schaftliche Untersuchung nicht beeinflussen: Es geht mir hier grundsätzlich im Sinne 
der Religionsästhetik und des material turn in den Kulturwissenschaften um eine spe-
zifische Anwendung des Mediums Schrift in einem körperbetonenden Kontext, der 
Medizin.

3.1  Materialität und Wirksamkeit des Koran außerhalb  
der therapeutischen Praxis

Der Koran gilt als das gesprochene Wort Gottes und so liegt eine besondere Beto-
nung auf der Rezitation des Textes. Professionelle Rezitation (ʿilm at-taǧwīd) wird 
an theologischen Hochschulen unterrichtet. In Gottesdiensten und bei öffentlichen 
Lesungen auf Festen lassen sich die Menschen immer wieder von der Schönheit des 
Gesangs zu Tränen rühren. Eine emotionale Einwirkung des koranischen Textes auf 
den Menschen – egal ob man den Wortsinn des klassischen Arabisch bei den Rezita-
tionen versteht oder nicht – stellt eine grundlegende Rahmenbedingung für die the-
rapeutische Wirksamkeit dar.25

Die Materialität des Koran in seiner Buchform (muṣḥaf) genießt in der islami-
schen Theologie und rituellen Praxis besonderen Schutz. Der Koran existiert als 
unerschaffene, himmlische Urschreibtafel, al-lawḥ al-mahfūẓ, und gilt damit als Teil 
der göttlichen Ewigkeit.26 In frühen theologischen Debatten wurde festgehalten, dass 
der Koran aufgrund seiner „wunderbaren Eigenschaften“ (faḍāʿil) beim Jüngsten 
Gericht Fürsprache für die Gläubigen halten kann.27 Die Inkorporierung durch Hören, 
Auswendiglernen oder Trinken stellt die Gläubigen in den eschatologischen Schutz 
des Korans.28 Die materialisierte Form des Koran wird in der Folge nicht als Zeichen 
gedeutet, sondern als Realpräsenz – ähnlich der katholischen Eucharistie. Entspre-
chend wird der Koran auch in seiner materiellen Form rituell vor Profanisierungen 
geschützt.29 Das Buch darf nur in einem Zustand der Reinheit angefasst werden (ritu-

25 McAuliffe 2003.
26 Neuwirth 2015, 231 ff.
27 Zadeh 2008, 51–53.
28 Zadeh 2008, 51–53.
29 Suit 2012; Zadeh 2008; Zadeh 2009.



380   Katharina Wilkens

elle Waschungen nach sexuellen Kontakten, Menstruation, Entbindung), muss an 
geschützten Orten aufbewahrt werden (beispielsweise nicht auf dem Fußboden oder 
nicht in Toiletten) und darf nicht beschmutzt oder zerrissen werden. So erhält der 
Koran als Buch im täglichen Umgang eine erhöhte Präsenz.

Vom Koran geht auch Segenskraft (baraka) aus, so die gängige Annahme. Baraka 
wird oft durch Berührung weitergegeben (ähnlich wie das Berühren eines Gnaden-
bildes oder das Sprenkeln von Weihwasser im Katholizismus). Auch Ṣūfi -Meister dis-
pensieren aufgrund ihres rituellen Charismas baraka und spucken beispielweise ihre 
Anhänger an, um sie zu segnen. Gläubige berühren auf Pilgerreisen zudem die Gräber 
der Heiligen, um deren baraka zu erhalten. Ṣūfi-Meister bieten ruqya und koranische 
Tinkturen besonders häufig an. Durch die Einnahme koranischer Tinkturen, die von 
Ṣūfi-Meistern hergestellt werden, erhalten die Gläubigen baraka vom Meister und 
vom Koran zugleich.

In der islamisch-esoterischen Tradition verfügen die koranischen Worte und 
Buchstaben über verborgene Eigenschaften (ḫawāṣṣ), die als Mikrokosmos mit dem 
Makrokosmos des Universums in Beziehung stehen. Einzelne mikrokosmische Buch-
staben und Worte können aus hermetischer Sicht Einfluss auf ihre korrespondieren-
den makrokosmischen Objekte ausüben. So können sie auch eine heilende Wirkung 
auf den Körper ausüben.30

In Diagnoseverfahren hat die Bedeutung der Buchstaben, v. a. die in den Namen 
des Patienten und seiner Mutter, bis heute ihre herausragende Rolle behalten. Sie 
bildet einen wichtigen Assoziationsraum für theologische Ausführungen zur thera-
peutischen Wirksamkeit koranischer Heilung.31

3.2  Korrekte Schrift

Wenn die Tinte im Verlauf der Anwendung abgewaschen wird, dann stellt sich die 
Frage, welche Bedeutung einerseits der Textinhalt hat, und welche Rolle andererseits 
die eigentliche Schriftfähigkeit des Schreibers spielt. In der Regel erstellen Korange-
lehrte mit entsprechender theologischer Ausbildung Koranextrakte, sodass sowohl 
Inhalt als auch Schrift der Tradition entsprechen. Die Tradition der Schriftgelehrsam-
keit und der Expertenstatus des Heilers (oder in selteneren Fällen der Heilerin), die 
hinter allen Formen des rituell-liturgischen Umgangs mit dem Koran stehen, tragen 
zur Wirkung des Trankes bei.

In der Regel werden die koranischen Infusionen nach einem persönlichen Ge- 
spräch für einen spezifischen Anlass hergestellt. Das Charisma eines Experten kann 
aber auch in kleinindustriellen Produktionsformen auf Produkte übertragen werden, 

30 Lory 1993, 178 f.
31 Sündermann 2006, 327–337.



� Text als Medizin   381

die auf Märkten oder online verkäuflich sind. Eine kleine Firma in Malaysia, die An-
nusyrah Bottling Plant, vertreibt beispielsweise eine Auswahl an koranischen Infusi-
onen und schreibt dazu selbst auf einer englischsprachigen Branchenseite über die 
Produktionsbedingungen:

Annusyrah method used by us is by writing healing verses of Quran on a white plate using Saffron 
and Rosam twig. Dilluted using RO [reverse osmosis] water produced by us, the same verses 
written are then recited onto them. Prior to bottling, Yaasin is recited onto 40 times, strengthen 
with doa wish of the patient drinking it. From time to time all the unbottled Annusyrah water 
are recited with 30 Juzuk of Quran, complete with the doa of Khatam Quran in a group led by 
Al-Fadhil Ustaz Hj Radzi B. Kamarul Hailan, a two times national champion of Quran Recitement 
Championship. He is also an Imam of Masjid Sultan Azlan Shah, Ipoh, Perak. That is the final 
process before bottling and distribution to authorized dealer nationwide.32

Die anonyme Verkaufssituation  – egal ob online oder im Laden  – wird also durch 
eine besonders aufwändige Herstellung und durch die Mitwirkung eines renommier-
ten und namentlich genannten Koranrezitierers kompensiert. Die Firma füllt fünf ver-
schiedene Verse ab und empfiehlt dazu im Katalog spezifische Anwendungsgebiete.

Im Zuge allgemeiner Subjektivierung vormals hierarchisch organisierter, institu-
tioneller Religiosität erweist sich auch die Praxis des Koran-Trinkens als adaptions-
fähig. In Foren und Chats berät man sich über die besten Anwendungsformen und 
Techniken der Herstellung. In einem englischsprachigen, schiitischen Forum schreibt 
ein Nutzer: „Bro, it does not matter who writes it. Sometimes this is written for a sick 
person to drink and he/she cannot write it.“33 Eine Autoritätsperson mit koranischer 
Ausbildung wird für die religiöse Vermittlung in diesen jungen Milieus nicht mehr 
benötigt. Auch über die korrekte Schrift macht man sich im selben Forum Gedanken:

This is how I’ve seen people do it in Pakistan […] Using a brush (paint brush) write down the 
surah on a plate. […] And obviously what you’re writing won’t usually fit on the plate. It doesn’t 
matter. You don’t have to be able to read it. Just make sure you’re writing it correctly.”34

Die Lesbarkeit des Textes spielt also keine Rolle, während die Produktion des Textes 
aber korrekt sein muss. Arabische Schriftfähigkeit wird folglich auch bei nicht Ara-
bisch sprechenden Gläubigen vorausgesetzt und somit ein eigener Expertenstatus 

32 Selbstbeschreibung der Firma Annusyrah, Malaysia, auf Zilzar.com, einem online-Markt für mus-
limische Lifestyle Produkte, http://www.zilzar.com/company.asp?sID=10804, zuletzt eingesehen am 
20. 03. 2016. Die Orthographie des zitierten Textes wurde beibehalten.
33 hameedeh, Forumsbeitrag im Thread „write The Surah Then Drink It?“ auf ShiaChat.com, gepos-
tet am 26. März 2012, http://www.shiachat.com/forum/index. php?/topic/235000273-write-the-surah-
then-drink-it/ (Zugriff am 20. 03. 2016).
34 Basim Ali, Forumsbeitrag im Thread „write The Surah Then Drink It?“ auf ShiaChat.com, gepostet 
am 26.  März 2012, http://www.shiachat.com/forum/index.php?/topic/235000273-write-the-surah-
then-drink-it/ (Zugriff am 20. 03. 2016).



382   Katharina Wilkens

hergestellt. Gleichzeitig weist die korrekte Ausführung der Buchstaben darauf hin, 
dass auch in der Herstellung einer Infusion zunächst ein korrekter muṣḥaf hergestellt 
werden muss.

In Gebieten, in denen sich der Islam vor der europäischen Kolonisierung aus-
breitete, war die Kunst des Schreibens einer der attraktivsten Aspekte der neuen Reli-
gion. Aber auch heute ist die Schrift Vorbote der Ausbreitung. In Tansania und Kenia 
beispielsweise breitet sich die Praxis des Koran-Trinkens (zusammen mit anderen 
islamischen Heilungsritualen vornehmlich zur Bekämpfung von Jinns) schneller als 
Moscheen und Koranschulen aus. In diesen Fällen verfügen die Heiler nicht über die 
Fähigkeit in arabischer Schrift zu schreiben, was aber die Popularität und Wirkung 
des Trankes bei den Patienten nicht schmälert.35 Auch Eleanor Doumato berichtet 
von Heilern um 1920 in den Wüsten Zentralarabiens, die nicht schreiben konnten und 
dennoch geschriebene koranische Tränke für Patienten anfertigten.36

Die Bedingung der Schriftfähigkeit oder gar der Schriftgelehrsamkeit kann also in 
religiösen Kontaktregionen oder Peripherien in den Hintergrund treten.

3.3  Hygiene und Ekel bei der Konsumption von Tinte

Das Trinken von Koranversen ist nicht nur aus theologischer Sicht umstritten, sondern 
auch aufgrund hygienischer Überlegungen. Ein Ekelgefühl vor dem unhygienischen 
Wasser-Tinte-Gemisch stellt sich bei vielen Leuten – besonders hier in Europa, aber 
auch anderswo – als eine erste Reaktion auf diese Praxis ein. Doumato weist in diesem 
Zusammenhang auf den wandelbaren Begriff von „Dreck“ in der Geschichte der ara-
bischen Medizin hin. Was vor dem 19. Jahrhundert als heilsam galt, wie Spucke mit 
dem Segen der Ṣūfi-Meister, wird nach der medizinischen Entdeckung von Bakterien 
zunehmend als ein gefährlicher Träger von Keimen und Krankheit angesehen.37

Werden in Europa Texte einverleibt, dann unterscheidet sich der Vorgang vom 
Koran-Trinken in wesentlichen Aspekten. Die Stiftung Christlicher Medien (SCM) 
hatte im Jahr 2007 beispielsweise „Bibelpillen“ im Angebot: Runde Blechdosen, 
die altmodischen Dosen für Hustenpastillen nachempfunden waren, enthielten mit 
Bibelversen bedruckte Zettel.38 Der tatsächliche Verzehr der Zettel war aber von vorn-
eherein nicht mitgedacht. Sollen Schrifterzeugnisse tatsächlich gegessen werden, 
so wie bei der bekannten Süßigkeit „Esspapier“, dann werden Nahrungsmittel als 
Grundlage verwendet. Das Papier ist eine dünne Oblate und die Mine des Buntstifts ist 

35 Bruchhausen 2006, 263–266.
36 Doumato 2000, 141 f.
37 Doumato 2000, 142–144.
38 Katalog des SCM online Shops, http://www.scm-shop.de/bibelpillen-himmlische-medizin-display- 
2.html (Zugriff am 24. 03. 2016).



� Text als Medizin   383

lebensmittelecht.39 Es handelt sich dabei ausschließlich um ein Kinderspielzeug und 
eine Wirkung auf die Kinder ist nicht Teil des Konzepts. Es ist anzunehmen, dass ein 
Grund für das Aussterben der Schluckbildchen auch im Aspekt der Hygiene gesucht 
werden könnte. Der Verzehr von Papier erschien im Zeitalter moderner Hygiene und 
Medizin vermutlich als zunehmend unbekömmlich und konnte nicht mehr durch die 
angenommene religiöse Heilwirkung aufgewogen werden.

In Westafrika, wo man auch heute von klein auf in der Koranschule lernt, am 
Ende des Tages die abgewaschene Tinte von der Holztafel zu trinken, spricht auch 
im medizinischen Kontext nichts dagegen, dies zu tun. Dort aber, wo auf Lebens-
mittelechtheit geachtet wird, müssen Anbieter koranischer Medizin entsprechende 
Hygiene sicherstellen. In den meisten asiatischen Ländern, aber auch auf Sansi-
bar, sind weiße Porzellanteller und Tinte aus Safranextrakten besonders beliebt. So 
wird einerseits herkömmliche Tinte vermieden und zugleich können die heilenden 
Inhaltsstoffe des Safrans zur Plausibilisierung der Tinktur herangezogen werden. 
Die Annusyrah-Medizin aus Malaysia wird wegen der Verwendung von Safran offi-
ziell als Nahrungsergänzungsmittel, bzw. Wellness-Produkt, und nicht als Medizin 
klassifiziert.40 In der Fabrik wird auf hygienische Bedingungen bei der Herstellung 
der Tinktur geachtet: Wie auf Fotografien zu sehen ist, tragen alle Mitarbeiter Mund-
schutz und Handschuhe. Besonderer Wert wird auf die Reinheit des Wassers gelegt, 
weshalb es auch selbst gefiltert wird.41 Werden koranische Verse zum Trinken in den 
USA oder Europa beworben, muss auf hiesige Standards von Hygiene und Geschmack 
geachtet werden, wie es ein Spezialist aus London eindrücklich tut:

Note: don’t use normal ink, use eatable or drinkable water such as saffron water, rose water and 
not on normal paper, as the common sheets of paper contain chemicals, find non-chemical that 
is not harmful to write on, or maybe a cloth could be used.42

Anhand der Analyse zu Hygiene und Ekel wird deutlich, dass theologische Debat-
ten um die Rechtmäßigkeit der Praxis auch von Überlegungen zur körperlichen Ein-

39 Zutatenliste der „Essbaren Notizzettel“ von Küchle http://www.kuechle.de/media/pdf/essbare_
notitzzettel_150731mk55ed5135e25af.pdf (Zugriff am 24. 03. 2016).
40 Die New Straits Time berichtete über den Anerkennungsprozess: „Cure-all holy water classified as 
botanical drink“, 17. 07. 2006, http://malaysianmedicine.blogspot.de/2006_07_01_archive.html (Zu-
griff am 24. 03. 2016).
41 Die New Straits Time berichtete über den Anerkennungsprozess: „Cure-all holy water classified as 
botanical drink“, 17. 07. 2006, http://malaysianmedicine.blogspot.de/2006_07_01_archive.html (Zu-
griff am 24. 03. 2016). Das verwendete Umkehrosmoseverfahren ist ein gängiges Verfahren zur Trink-
wasseraufbereitung.
42 Muhammad Sajad Ali bezeichnet sich selbst als „Sufi Webmaster / Instructor, Herbalist and 
Healing Therapist“, sein Kommentar zu den Ayat ash-Shifa erschien auf eShaykh, der online Platt-
form des Islamic Supreme Council of America (ISCA) am 01. 12. 2010, http://eshaykh. com/quran-tafsir/
ayat-ash-shifa/ (Zugriff am 24. 03. 2016). Der Kommentar selbst ist archiviert unter: http://docslide.us/
documents/six-quranic-verses-of-healing.html (Zugriff am 24. 03. 2016).



384   Katharina Wilkens

nahme begleitet sein müssen. Das Koran-Trinken als spirituell-medizinische Praxis 
wird regional und über Epochen hinweg laufend an sich wandelnde Konzepte von 
Körperlichkeit, Hygiene und Ernährung angepasst und kann so seine Popularität 
behaupten.

4	 Therapeutische Transformationen
Die Frage nach der Wirksamkeit koranischer Infusionen lenkt den Blick auf sehr unter-
schiedliche Aspekte der Praxis. Ausgehend von einem religionsästhetischen Ana-
lyserahmen ist das Zusammenwirken von Schriftsystem und körperlicher Wirkung 
epistemologisch entscheidend. Ideologische und performative Elemente von Schrift-
gelehrsamkeit (prophetische Medizin, die Regeln des muṣḥaf, die Emotionalität des 
Hörens) werden mit lokalem Wissen um den Körper und Elementen medizinischer 
Praxis (Einnahme von Medikamenten, Heilwirkung von Safran, Diagnose und Bera-
tung) in Verbindung gebracht. In der Medizinethnologie, in der wissenschaftlich-
medizinischen Placebo-Forschung, aber auch in der Religionsästhetik wird diese 
Verbindung von kulturellen Systemen zunehmend fokussiert. Wirksamkeit bedeutet 
letztlich Transformation: die Transformation eines kranken Körpers in einen gesun-
den, eines besessenen Körpers in einen gesegneten, oder auch die Transformation 
von Worten und Lauten zuerst in Schrift und dann in eine Medizin.

Ein Heiler auf Sansibar erklärt die Wirksamkeit koranischer Medizin durch zwei 
miteinander verflochtene Elemente:

When you drink medicine, it passes here [points to the stomach]. It passes through the stomach, 
right? And then it circulates. But before that, you know, the afflicted person has a belief/trust 
(imani) – which belief? The belief that it will help her/him. So, the information was already given 
to her/him. It is already in the heart and has started circulating before it reaches the stomach.43

Das Bild, das der Heiler zeichnet, weist auf das Vertrauen in die Wirksamkeit der gött-
lichen Worte hin, die im Körper wie in Blutbahnen zirkulieren. Hierbei werden theo-
logische und medizinische Konzepte miteinander verschränkt, um sich gegenseitig 
zu verstärken.

Dass diese Verschränkung aber zu theologischen Problemen führen kann, wird 
deutlich, wenn man den Verdauungsvorgang zu Ende denkt: „Some sheikhs say, it 
is not good to have the Qur’an in your body, because you should not take the Qur’an 
to the toilet or pollute it otherwise.“44 In dieser Logik führt die körperliche Einnahme 
des Korans in letzter Konsequenz zu einer Verletzung der Gebote, die die rituelle 

43 Interview von Hanna Nieber mit Talib Ali (2014), s. Nieber 2015.
44 Interview von Hanna Nieber mit Talib Ali (2014), s. Nieber 2015.



� Text als Medizin   385

Reinheit des muṣḥaf schützen. Schon aṣ-Ṣuyūṭī diskutierte dieses Problem in seiner 
Abhandlung zu den Koranwissenschaften.45 Damals wie heute wird es aber meist als 
ein Scheinproblem gesehen und wird aufgelöst, indem man die Heiligkeit und die 
Wirksamkeit der Worte vom materiellen Träger der Tinte abkoppelt. Nach dem Schlu-
cken trennen sich diese Bereiche, sodass – nach gängiger Meinung – nur die Tinte 
verdaut wird, nicht aber der heilige Koran. Flood weist zudem daraufhin, dass im 
Gegensatz zu dinglichen Reliquien die in den menschlichen Körper aufgenommene 
Segenskraft nicht weitervermittelt werden kann. Sie durchläuft im therapeutischen 
Prozess ihre finale Transformation.46

In Westafrika wird meist der theologische Standpunkt vertreten, dass der Koran 
gerade durch das Trinken vor der Vernichtung bewahrt und damit vor der Verletzung 
der Reinheit des muṣḥaf: In den Koranschulen werden die täglichen Lektionen auf 
Holztafeln geschrieben.47 Wurde die Passage auswendig gelernt, muss die Tafel für 
die neue Lektion gereinigt werden. Das Waschwasser darf aber nicht einfach verschüt-
tet werden, sondern muss an sicheren Orten vergraben oder eben getrunken werden. 
Die Handlungslogik hat Ähnlichkeiten mit dem sakramentalen Charakter der Hostie 
im liturgischen Kontext der katholischen Eucharistie; auch sie darf nicht vernichtet 
werden. Der faktischen Vernichtung von Tinte und Schrift beim Verschlucken wird im 
theologischen Argument ein Modell der erlösenden und heilenden Transformation 
entgegengesetzt.

Therapeutische Wirksamkeit bei religiösen Ritualen beruht auf verschiedenen 
Faktoren, die in der medizinischen Forschung zunehmend auf Interesse stoßen. Dass 
ein erstaunlich hoher Wirkungsgrad  – besonders bei chronischen und bei sozio-
psychosomatischen Erkrankungen  – erzielt werden kann, steht außer Zweifel.48 In 
der frühen, strukturalistischen Medizinethnologie wurde die Wirksamkeit rituellen 
Heilens meist auf die Eindrücklichkeit kulturell plausibler Narrative (meist religiö-
ser Art) zurückgeführt und als symbolisches Heilen theoretisiert. Im Anschluss an 
die Arbeiten von Claude Lévis-Strauss entwirft der Ethnologe James Dow ein Modell 
„transaktionaler Symbole“: Eine Transformation im mythischen Narrativ (dargestellt 
als ein dramatischer Handlungsverlauf) könne zu einer Transformation in der Physis 
oder Psyche des Patienten führen.49 In neueren Studien zu alternativer Medizin wird 
der Fokus verstärkt auf neurobiologische, endokrinologische oder vegetative Vor-
gänge gelegt, um so die physiologische Seite der Selbstheilung besser nachvollzie-
hen zu können.50 In der Placebo-Forschung wurden unter anderem Faktoren wie 
Konditionierung, Zuversicht und eine Erwartungshaltung des sozialen Umfelds als 

45 Zadeh 2009, 464.
46 Flood 2014, 485.
47 Ware III 2014, 57–60, 66–67.
48 Sax 2007.
49 Dow 1986.
50 Kirmeyer 2016, 121.



386   Katharina Wilkens

besonders wirksam ausgemacht. Im kultursemiotischen Zugang zu religiöser Heilung 
werden psychosoziale Bedingungen im Umfeld des Patienten und kollektive wie 
idiosynkratische Zuschreibungen von Sinnhaftigkeit im Krankheitsverlauf unter-
sucht, um so z. B. die Gewöhnung an chronische Leiden erklären können.51 Neuere 
ritualtheoretische Ansätze können auf der Basis von Performanztheorien, die Bewe-
gung, Raum, Körper oder Licht als Orte von kultureller Bedeutung ausmachen, dieses 
interdisziplinäre Feld praxeologisch integrieren.52 Auch religionsästhetische Ansätze 
verbinden medizinische und hermeneutische Methoden.53 Der physiologische Wirk-
mechanismus von ritueller Heilung wird so zunehmend erhellt. Dabei soll nicht in 
Abrede gestellt werden, dass Noceboeffekte, Abhängigkeiten und Manipulationen 
nicht genauso wirksam werden wie Heilungseffekte. Koran-Trinken wurde meines 
Wissens weder biomedizinisch noch ethnomedizinisch untersucht, fällt aber klar in 
den hier diskutierten Rahmen des rituellen Heilens. Es handelt sich folglich nicht um 
eine Ersatzhandlung abergläubischer und schriftunkundiger Bevölkerungsschich-
ten, die nicht wissen, wie man mit Texten „richtig“ umzugehen hat, wie ein häufiger 
innerislamischer als auch westlich-philologischer Vorwurf lautet. Die etablierte theo-
logische Diskussion zeigt eine lange Geschichte der gelehrten Auseinandersetzung 
mit der Praxis. Über die biomedizinische Wirksamkeit der Praxis lässt sich an dieser 
Stelle nur spekulieren; die soziale Zufriedenheit und das Vertrauen darauf, am Heil-
geschehen teilzuhaben, ist jedoch groß.

Die Besonderheit in diesem Fall liegt in der Betonung der Schriftförmigkeit des 
heilenden Symbols. Somit stellt die Praxis des Koran-Trinkens eine Schnittstelle zwi-
schen den kulturellen Systemen von Schrift, Bildung und Theologie auf der einen 
Seite und von Medizin auf der anderen Seite dar. Auch katholische Schluckbildchen 
stehen an einer ähnlichen Schnittstelle, sind aber im Gegensatz zur handschriftlich 
hergestellten koranischen Medizin mechanisch reproduzierte Druckgrafiken. Einer-
seits wird also deutlich, dass sie in einer Tradition der bildlichen Darstellung stehen, 
in der das Gnadenbild einen höheren Wert zugemessen bekommt als die heilige 
Schrift. Andererseits zeigt der Vergleich auf, dass die handschriftliche Produktion der 
religiösen Medizin im europäischen Kontext nicht entscheidend war. Stattdessen ist 
die Drucktechnik ein stimmiges Medium, das für die gesamte Produktion von Schrift-
segen eingesetzt werden konnte. Welche Verflechtungen im Einzelnen aus kompa-
ratistischer Perspektive bestehen, muss in späteren Forschungen noch näher unter-
sucht werden.

51 Wilkens 2011a; Wilkens 2011b.
52 Naraindas / Quack / Sax 2014.
53 Koch und Meissner 2014.



� Text als Medizin   387

5	 Schluss
Rudi Paret übersetzte einen der Heilungsverse im Koran (Sure 17:82) wie folgt, „Wir 
senden im Koran (den Menschen) Offenbarungen hinunter, die für die Gläubigen ein 
Quell des Trostes (w. Heilung) und (ein Erweis unserer) Barmherzigkeit sind“.54 Max 
Henning hingegen verwendet für aš-šifā’ das Wort „Arznei“55, neuere englische und 
deutsche Übersetzungen sprechen durchweg von „healing / Heilung“ statt „Trost“. 
Parets Zurückhaltung gegenüber einer wörtlichen Übersetzung von „Heilung“ ist 
symptomatisch für eine moderne Auffassung, in der tatsächlich wirksame Heilung 
nicht mit religiösen Mitteln erreicht werden könne. Der Islamwissenschaftler Rudolph 
Ware spricht in diesem Zusammenhang von einem „epistemic chasm“ 56 zwischen 
zwei Umgangsformen mit dem Koran: Auf der einen Seite ständen modernistische 
Zugangsweisen, die intellektuelles Wissen, Grammatik und einen akademischen 
Diskurs in den Mittelpunkt stellen. Auf der anderen Seite werde ein körperlicher 
Umgang gepflegt, der in Praktiken des Hörens, in der materiellen Segenskraft, in 
Medizin und Reinheitsregeln sichtbar werde. Ware betont jedoch, dass klassische isla-
mische Gelehrsamkeit und Bildung diese Zweiteilung nicht kenne und grundsätzlich 
nicht ohne den somatischen Aspekt bei der Rezitation und mündlichen Tradierung 
der Texte verstanden werden könne.57 Die abwertende Klassifizierung somatischer 
Aspekte des Korans als „Magie“ – sowohl aus heutiger theologischer wie aus philolo-
gischer und ethnologischer Sicht – trägt zur Verstärkung des Missverständnisses bei, 
auch wenn die Kategorie historisch korrekt ist.58 Auch von der medizinischen Seite 
her argumentierend bestätigt Laurence Kirmayer die vermeintliche Unvereinbarkeit 
der zwei epistemischen Zugänge, die Körperlichkeit und geistige Symbole voneinan-
der trennen: „The idea of placebos is a biomedical construction because it is only in 
the disenchanted world of biomedicine that the therapeutic effectiveness of words, 
symbols, and rituals are viewed as suspect“.59

Jane McAuliffe führt die „persistent power“ des Koran unter anderem auf seine 
theologisch reglementierten, affektiv-sinnlichen Aspekte zurück: Die Praxis des 
Koran-Trinkens würde nicht ohne die Tradition der intellektuellen Schriftgelehr-
samkeit funktionieren.60 Semantik und Somatik müssen in diesem Zusammenhang 
zusammengedacht werden, um die ungebrochene Popularität der koranischen 
Medizin auch in Zeiten von Typografie und Internet besser verstehen zu können.

54 Paret 1979.
55 Henning 1991.
56 Ware III 2014, 68.
57 Ware III 2014, 67.
58 Wilkens 2013.
59 Kirmayer 2016, 137.
60 McAuliffe 2003; vgl. auch Ware III 2014, 39–76.



388   Katharina Wilkens

Literaturverzeichnis
Abdalla, Ismail H. (1997), Islam, Medicine, and Practitioners in Northern Nigeria (Studies in African 

Health and Medicine 6), Lewiston.
Bruchhausen, Walter (2006), Medizin zwischen den Welten. Geschichte und Gegenwart des medizini-

schen Pluralismus im südöstlichen Tansania, Göttingen.
Bumbacher, Stephan Peter (2012), Empowered Writing. Exorcistic and Apotropaic Rituals in Medieval 

China, St. Petersburg / Florida.
Cancik, Hubert / Mohr, Hubert (1988), „Religionsästhetik“, in: Hubert Cancik, Burkhard Gladigow u. 

Matthias Laubscher (Hgg.), Handbuch der Religionswissenschaftlichen Grundbegriffe, Bd. 1, 
Stuttgart, 121–156.

Dow, James (1986), „Universal Aspects of Symbolic Healing. A Theoretical Synthesis“, in: American 
Anthropologist 88 (1), 56–69.

Elgood, Cyril (1962), „Tibb-ul-Nabbi or Medicine of the Prophet“, in: Osiris 14 (1), 33–192.
el-Tom, Abdullahi Osman (1985), „Drinking the Koran. The Meaning of Koranic Verses in Berti Era

sure“, in: Africa 55 (4), 414–431.
Flood, Barry Finbarr (2014), „Bodies and Becoming. Mimesis, Mediation, and Ingestion of the Sacred 

in Christianity and Islam“, in: Sally M. Promey (Hg.), Sensational Religion. Sensory Cultures in 
Material Practice, New Haven, 459–493.

Flueckiger, Joyce Burkhalter (1995), „‚The Vision Was of Written Words‘. Negotiating Authority as a 
Female Muslim Healer in South India“, in: David D. Shulman (Hg.), Syllables of Sky. Studies in 
South Indian Civilization. In Honour of Velcheru Narayana Rao, Delhi / New York, 249–282.

Grieser, Alexandra (2015), „Aesthetics“, in: Robert Alan Segal u. Kocku von Stuckrad (Hgg.), Vocabu-
lary for the Study of Religion, Bd. 1, Leiden / Boston, 14–23.

Henning, Max (21991), Der Koran, Stuttgart.
Ibn Qayyim al-Jawziyya, Shamsuddin Mohammed (o. J.), The Prophetic Medical Science, übers. u. hg. 

von F. Amira Zrein Matraji, New Delhi.
Kirmayer, Laurence J. (2016), „Unpacking the Placebo Response. Insights from Ethnographic Studies 

of Healing“, in: Amir Raz u. Cory S. Harris (Hgg.), Placebo Talks. Modern Perspectives on Place-
bos in Society, Oxford, 119–140.

Koch, Anne / Meissner, Karin (2014), „Imagination, Suggestion und Trance. Suggestionsforschung 
und Religionsästhetik zu Heilung“, in: Lucia Traut u. Annette Wilke (Hgg.), Religion – Imagi-
nation – Ästhetik. Vorstellungs- und Sinneswelten in Religion und Kultur (Critical Studies in 
Religion / Religionswissenschaft 7), Göttingen, 131–154.

Kriss, Rudolf / Kriss-Heinrich, Hubert (1962), Volksglaube im Bereich des Islam, Bd. 2: Amulette, 
Zauberformeln und Beschwörungen, Wiesbaden.

Kruk, Remke (2005), „Harry Potter in the Gulf: Contemporary Islam and the Occult“, in: British Jour-
nal of Middle Eastern Studies 32, 47–73.

Kürzeder, Christoph (2005), Als die Dinge heilig waren. Gelebte Frömmigkeit im Zeitalter des Barock, 
Regensburg.

Lory, Pierre (1993), „Verbe coranique et magie en terre d’Islam“, in: Systèmes des pensée en Afrique 
noire 12, 173–186.

McAuliffe, Jane Dammen (2003), „The Persistent Power of the Qur’an“, in: Proceedings of the Ameri-
can Philosophical Society 147 (4), 339–346.

Mirbt, Carl (31911), Quellen zur Geschichte des Papsttums und des römischen Katholizismus, Tübin-
gen.

Naraindas, Harish / Quack, Johannes / Sax, William S. (Hgg.) (2014), Asymmetrical Conversations. 
Contestations, Circumventions and the Blurring of Therapeutic Boundaries (Epistemologies of 
Healing 14), New York.



� Text als Medizin   389

Neuwirth, Angelika (2015), „Die vielen Namen des Koran. ‚Offenbarung‘, ‚Inlibration‘ oder ‚Herabsen-
dung‘ und ‚Lesung‘?“, in: Klaus Oschema, Ludger Lieb u. Johannes Heil (Hgg.), Abrahams Erbe. 
Konkurrenz, Konflikt und Koexistenz der Religionen im europäischen Mittelalter (Das Mittelalter. 
Beiheft 2), Berlin / München / Boston, 222–238.

O’Connor, Kathleen Malone (2004), „Popular and Talismanic Uses of the Qur’an“, in: Jane Dammen 
McAuliffe (Hg.), Encyclopaedia of the Qur’an, Bd. 4, Leiden, 163–182.

Paret, Rudi (21979), Der Koran. Übersetzung, Stuttgart.
Perho, Irmeli (2003), „Medicine and the Qur’an“, in: Jane Dammen McAuliffe (Hg.), Encyclopaedia of 

the Qur’an, Bd. 3, Leiden, 349–367.
Richter, Erwin (1968), „Eßzettel“, in: Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschichte, Bd. 6, München, 

42–48.
Savage-Smith, Emilie (2003), „Safavid Magic Bowls“, in: Jon Thompson u. Sheila R. Canby (Hgg.), 

Hunt for Paradise. Court Arts of Safavid Iran 1501–76, Mailand / London, 241–248.
Sax, William (2007), „Heilen Rituale? “, in: Axel Michaels (Hg.), Die neue Kraft der Rituale, Heidel-

berg, 213–235.
Schneegass, Christian (1983), „Schluckbildchen: Ein Beispiel der ‚Populärgraphik zur aktiven Aneig-

nung‘“, in: Volkskunst. Zeitschrift für volkstümliche Sachkultur 6, 27–32.
Suit, Natalia K. (2012), „Muṣḥaf and the Material Boundaries of the Qur’an“, in: Postscripts. The 

Journal of Sacred Texts & Contemporary Worlds 6 (1–3), 143–163.
Sündermann, Katja (2006), Spirituelle Heiler im modernen Syrien. Berufsbild und Selbstverständ-

nis – Wissen und Praxis, Berlin.
Ullmann, Manfred (1970), Die Medizin im Islam, Leiden.
Ware III, Rudolph T. (2014), The Walking Qur’an. Islamic Education, Embodied Knowledge, and Histo-

ry in West Africa, Chapel Hill.
Wilkens, Katharina (2011a), Holy Water and Evil Spirits. Religious Healing in East Africa (Beiträge zur 

Afrikaforschung 47), Berlin.
Wilkens, Katharina (2011b), „Marianische Heilung und individuelle Aneignung in Tansania – Eine 

religionsästhetische Analyse“, in: Zeitschrift für Nachwuchswissenschaftler 3 (1), 81–101.
Wilkens, Katharina (2013), „Drinking the Quran, Swallowing the Madonna. Embodied Aesthetics 

of Popular Healing Practices“, in: Afe Adogame, Magnus Echtler u. Oliver Freiberger (Hgg.), 
Alternative Voices. A Plurality Approach for Religious Studies. Essays in Honor of Ulrich Berner 
(Critical Studies in Religion / Religionswissenschaft 4), Göttingen, 243–259.

Zadeh, Travis (2008), „,Fire Cannot Harm It‘: Mediation, Temptation and the Charismatic Power of 
the Qur’an“, in: Journal of Qur’anic Studies 10 (2), 50–72.

Zadeh, Travis (2009), „Touching and Ingesting: Early Debates over the Material Qur’an“, in: Journal 
of the American Oriental Society 129 (3), 443–466.




