
Carina Kühne-Wespi
Papyrus trinken und Hieroglyphen essen
Praktiken der Schriftverinnerlichung im pharaonischen Ägypten

Wie auch andere Beiträge des Workshops, aus dem dieser Beitrag hervorging, zeigen, 
ist die Praxis der Schriftzerstörung im Alten Ägypten ein verbreitetes Phänomen, das 
sowohl im funerären als auch im administrativen Bereich und besonders deutlich 
im Rahmen von Namensausmeißelungen und Feindvernichtungsritualen auftritt.1 
Neben diesen gängigen Praktiken, die im Fall der beiden letztgenannten auch stark 
im Bewusstsein der Ägypter verankert waren, existiert mit der Schriftzerstörung 
im Kontext der Schriftverinnerlichung eine Praktik, auf die es in den ägyptischen 
Quellen deutlich weniger Hinweise gibt.2

Schriftverinnerlichung ist im Alten Ägypten ein Verfahren, das vornehmlich im 
magisch-rituellen Kontext angewandt wird.3 Es ist als Teil einer weiter verbreiteten, 
allgemeineren Praxis der Verinnerlichung (beispielsweise von Bildern und Symbo-
len) zu sehen und kennt Varianten mit und ohne Schriftzerstörung. Charakteristisch 
für Schriftverinnerlichung mit einhergehender Schriftzerstörung ist, dass die Zerstö-
rung im Augenblick der körperlichen Einnahme nur vordergründig auf der materia-
len Ebene der Schriftlichkeit stattfindet. Das eigentliche Ziel der Handlung ist aber 
nicht die Zerstörung oder ein „Aus-der-Welt-Schaffen“, sondern die Überführung des 
schriftlich festgehaltenen Textes in den Körper und das Bewusstsein des Anwenders. 
Mit anderen Worten ist die Vernichtung in diesem Prozess ein bewusst eingesetztes 
Mittel, nicht aber dessen Zweck.

Ägyptische Textquellen, welche eindeutig die Praxis der Schriftverinnerlichung 
mit einhergehender Schriftzerstörung beschreiben, sind nicht in sehr hoher Zahl 

1 Zur Zerstörung von Geschriebenem im funerären Bereich sprach Manon Schutz, zu den Feindver-
nichtungsritualen Ann-Kathrin Gill. Für Beispiele aus dem administrativen Bereich und zu den Na-
mensausmeißelungen vgl. die Beiträge von Jannik Korte und Joachim F. Quack in diesem Band.
2 Das Phänomen Schriftverinnerlichung wurde von ägyptologischer Seite her bisher kaum thema-
tisiert. Die Praktik wird von Ritner 1989, 106–108 und Bonhème 1994 anhand des Beispiels aus dem 
Brooklyner Königsritual (s. u.) besprochen, während Pries 2016, 454–456 Schriftverinnerlichung im 
Rahmen einer Fragestellung um die Einwohnung der Götter in Abbildungen und Schrift diskutiert. 
Allgemein zu „Schlucken“ als magischer Praktik in Ägypten und darüber hinaus s. Ritner 1993, 102–
110; für weitere Praktiken in diesem Zusammenhang s. auch Heerma van Voss 1984.
3 Vgl. dazu die Beiträge von Katharina Wilkens und Katherine Hindley in diesem Band.

 Open Access. © 2019 Carina Kühne-Wespi, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist lizenziert 
unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110629040-012

Dieser Beitrag ist im Heidelberger Sonderforschungsbereich 933 „Materiale Textkulturen. Materiali-
tät und Präsenz des Geschriebenen in non-typographischen Gesellschaften“ entstanden (Teilprojekt 
A03 „Materialität und Präsenz magischer Zeichen zwischen Antike und Mittelalter“). Der SFB 933 wird 
durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft finanziert.



342   Carina Kühne-Wespi

belegt.4 Im Rahmen des vorliegenden Beitrages sollen diejenigen Quellentexte im 
Fokus der Untersuchung stehen, welche die Schriftzerstörung ausführlich schildern, 
sie in einem klar definierten Kontext zeigen und in denen die beabsichtigte Wirkung 
der Schriftverinnerlichung deutlich wird. Diese Kriterien treffen im Wesentlichen auf 
zwei erhaltene Quellentexte zu, namentlich die sogenannte Erste Setne-Geschichte 
und das Brooklyner Königsritual. Mit der Ersten Setne-Geschichte liegt ein narrativer 
Text vor, welcher sich um schrift- und magiekundige Protagonisten und ihre Aben-
teuer dreht.5 Neben diesen Text tritt mit dem Brooklyner Königsritual bzw. dem Ritual 
zur Bestätigung der königlichen Macht am Neujahrestag eine Ritualanleitung, welche 
ihre Anwendung im kultisch-rituellen Umfeld fand.

Im Folgenden soll untersucht werden, wie Schriftzerstörung während der Schrift-
verinnerlichung in diesen beiden Quellen zum Ausdruck kommt und welche kulturel-
len Vorstellungen, Prinzipien und Mechanismen dieser Praxis zugrunde liegen.

Mit diesem Ziel im Blick werden die Quellentexte zunächst im Detail bespro-
chen. Dabei soll in einem ersten Schritt betrachtet werden, in welcher Textsorte und 
in welchem Kontext die Schriftverinnerlichung geschildert wird. In einem zweiten 
Schritt werden die Einzelschritte, in denen sie vorgenommen wird, im Fokus stehen 
sowie die Frage danach, was während des Prozesses nach Aussage des jeweiligen 
Quellentextes mit der Schrift und dem Text passiert. Gleichzeitig wird für beide Bei-
spiele nach der Bedeutung gefragt, welche das beschriftete Material, die verinner-
lichte Textsorte sowie der Ersteller des schrifttragenden Artefakts für den Prozess 
der Verinnerlichung einnehmen. Um die geschilderten Praktiken in ihren praxeolo-
gischen Kontext einzubetten, werden sie im Anschluss mit den oben angesproche-
nen verwandten bzw. übergeordneten, generellen Phänomenen der Verinnerlichung 
aus dem ägyptischen Kulturkreis verglichen, allen voran mit den Praktiken um die 
sogenannten Horusstelen und die Heilerstatuen. Die Beobachtungen sollen zum 
Schluss in der Frage zusammengeführt werden, was Schriftvernichtung im Rahmen 
der Schriftverinnerlichung über die Funktionen von Schrift und das Verhältnis der 
Ägypter zu Schrift und Schriftlichkeit aussagen kann.

4 Der Versuch, die Anzahl solcher Textquellen zu bestimmen, ist nicht unproblematisch und u. a. 
dadurch erschwert, dass Schriftzerstörung in vielen Fällen nicht sinnvoll von Bildzerstörung zu tren-
nen ist. Die konkrete Anzahl der verfügbaren Quellen würde also deutlich schwanken, je nachdem, 
ob man einen konkreten Fall als Schrift- oder Bildzerstörung klassifiziert (zu dieser Problematik s. die 
Ausführungen unten). Im vorliegenden Beitrag nicht berücksichtig sind Fälle der Schriftverinner
lichung, wie sie in späterer Zeit in den papyri graecae magicae geschildert werden; s. dazu Preisen
danz 2001.
5 Für Untersuchungen, die sich dem Phänomen der Schriftverinnerlichung in literarischem Kontext 
widmen, s. z. B. Körte 2012 (neuzeitliche Literatur).



� Papyrus trinken und Hieroglyphen essen   343

1	 Die Erste Setne-Geschichte
Die Erste Setne-Geschichte, welche auf einem Papyrus aus ptolemäischer Zeit vorliegt 
(3.–2. Jh. v. Chr.), hat in der Ägyptologie einen gewissen Grad an Berühmtheit erlangt, 
da es sich bei ihr um die erste bekannt gewordene Erzählung in demotischer Schrift und 
Sprache handelt.6 Im Unterschied zu früheren ägyptischen Erzähltraditionen lassen 
sich demotische Erzählungen nach Erzählzyklen sortieren, die aus unterschiedlichen 
Einzeltexten mit gleichbleibendem Protagonisten bestehen.7 Aus dem Erzählzyklus 
um Setne-Chaemwese, den historisch gut bezeugten Sohn Ramses  II. (Lebenszeit 
um 1250 v. Chr.), sind im Wesentlichen zwei Texte bekannt (eine weitere ist nur sehr 
schlecht erhalten), aber lediglich in der sogenannten Ersten Setne-Geschichte spielt 
sich auch eine Verinnerlichung von Geschriebenem ab. Selbstredend handelt es sich 
in diesem narrativen Kontext nicht um die Schilderung von historischen, in dieser 
Art real stattfindenden Begebenheiten. Vielmehr liegt in der Ersten Setne-Geschichte 
eine literarische Interpretation der Praktik der Schriftverinnerlichung und damit 
ein fiktives Szenario vor, das zwar auf realweltlichen Phänomenen beruht, sich aber 
durchaus eines gewissen Maßes an literarischer Ausschmückung und spielerischer 
Übertreibung bedienen mag.

Die Erste Setne-Geschichte entfaltet sich im Umfeld von magiekundigen Prota-
gonisten und handelt von einem Buch, d. h. einer Papyrusrolle, welche gemäß der 
Aussage eines Priesters vom Schreibergott Thot eigenhändig verfasst worden sei und 
umfassendes Wissen berge. Über den genauen Inhalt der Papyrusrolle heißt es im 
Text:

Zwei Zauberformeln sind es, die darin sind. Wenn du [die erste Zauberformel rezitierst, wirst 
du] den Himmel, die Erde, die Unterwelt, die Berge und die Meere beschwören. Du wirst alles 
verstehen, was die Vögel des Himmels und das Gewürm (der Erde) sagen. Du wirst die Fische in 
der Tiefe erblicken, obwohl [21 Gottesellen Wasser] über ihnen sind.
Wenn du aber die zweite Formel rezitierst, wirst du dich in der Unterwelt wiederfinden, während 
du weiterhin (wie) in deiner Art auf Erden (d. h. lebendig) bist. Du wirst Re sehen, wie er mit 
seiner Götterneunheit am Himmel erscheint, sowie den Mond bei seinem Aufgehen.8
(Erste Setne-Geschichte, pKairo CG 30646, Kol. 3,12–14)

6 Vgl. Hoffmann / Quack 2007, 137. Demotisch bezeichnet die vorletzte Stufe der ägyptischen Sprache, 
welche im Zeitraum von etwa 650 v. Chr. bis 450 n. Chr. in Gebrauch war (ebd., 4). Demotische Erzäh-
lungen sind ab dem 4.–3. Jh. v. Chr. in größerer Zahl belegt, s. Quack 2016, 26–27. Eine Übersetzung des 
gesamten Textes findet sich bei Goldbrunner 2006 sowie bei Hoffmann / Quack 2007, 137–152; Abbil-
dungen wurden publiziert von Spiegelberg 1906, Tf. XLIV–XLVII. Der Papyrus wird heute im Ägypti-
schen Museum von Kairo aufbewahrt (pKairo CG 30646). Die ersten beiden Kolumnen des Textes sind 
verloren, auf den restlichen vier Kolumnen bis zum Textende ist die Erzählung in zumeist kräftiger 
Tinte erhalten. Zur Datierung s. Hoffmann / Quack 2007, 137.
7 Quack 2016, 24.
8 Bei Ergänzungen in eckigen Klammern ist der Originaltext an dieser Stelle verloren, kann jedoch 
durch die parallel lautenden Passagen in Kol. 3.36–37 und 3.41–4.3 rekonstruiert werden. Bei Ergän-



344   Carina Kühne-Wespi

Die beiden in der Papyrusrolle festgehaltenen Spruchformeln verheißen dem Spre-
cher weitreichende magische und sprachliche Kompetenzen sowie sogar die Fähig-
keit, Götter in ihrer wahren Gestalt zu erblicken und als Lebender im Totenreich zu 
wandeln. Dem Protagonisten Setne wird im weiteren Verlauf der Geschichte geschil-
dert, wie ein Königssohn namens Naneferkaptah einst größte Gefahren auf sich 
nahm, um eben diese Papyrusrolle aus dem Versteck zu entwenden, in welchem es 
der Schreibergott Thot verborgen hatte. Als Naneferkaptah das Buch schließlich in 
seinem Besitz wusste, las (oS) er es und tatsächlich ereignete sich alles wie vorherge-
sagt: Er sah die Welt in ihrer Gesamtheit, verstand die Sprache der Tiere und erblickte 
den Sonnengott Re und dessen Götterkollegium am Himmel. Anschließend gab Nane-
ferkaptah das Buch auch seiner Frau zum Lesen, bei welcher sich die gleiche Wirkung 
zeigte, bevor er schließlich folgendes tat:

Er (d. h. Naneferkaptah) ließ ein Stück von einem neuen Papyrus zu sich bringen. Er schrieb 
jedes Wort ab, welches auf dem Papyrus vor ihm stand. Er ließ ihn vollständig verbrennen.9 Er 
löste ihn in Wasser auf. Er erkannte, dass es aufgelöst war. Er trank es. Er wusste (nun), was 
darin war.
(Erste Setne-Geschichte, pKairo CG 30646, Kol. 4,3–4)

Naneferkaptah wendet den Vorgang, Wissen aus dem Kopf auf das Blatt zu bringen, 
also auf zweierlei Arten ins Gegenteil um, damit er das als in der Papyrusrolle gespei-
chert gedachte Wissen und die damit verbundenen Fähigkeiten aufnehmen kann. 
Zuerst liest er den Text und führt sich das Wissen damit auf die übliche Art zu. 
Anschließend verinnerlicht er das Wissen erneut, nun indem er den Text und seinen 
Träger zu einer trinkbaren Masse macht und diese einnimmt. Worin diese zweite Ver-
innerlichung begründet liegt, ob damit beispielsweise eine Effizienzsteigerung beab-
sichtigt ist, wird in der Erzählung nicht thematisiert. Ein Vorteil könnte darin bestan-
den haben, dass Naneferkaptah das Wissen (auch in seinem genauen Wortlaut) auf 
diese Weise ständig bei sich tragen und es jederzeit abrufen kann, ohne dabei auf die 
Papyrusrolle zurückgreifen und den Text erneut ablesen zu müssen.

Der Gesamtprozess der Schriftverinnerlichung beginnt bereits damit, dass Nane-
ferkaptah eine Niederschrift des zu verinnerlichenden Textes erstellt, bei der es sich 
in diesem Fall um die Kopie eines ihm vorliegenden Buches handelt. Der Protago-
nist entscheidet sich dazu, nicht den von göttlicher Hand verfassten Originaltext zu 
verwenden, sondern vielmehr eine Kopie davon. Für die Wirkung der magischen 
Schriftverinnerlichung bedeutet dies, dass Original und Kopie gleichwertig sind bzw. 
der Text als abstraktes Objekt gedacht wird und prinzipiell jede Niederschrift den-
selben Effekt erzielen kann. Gleiches scheint auch für die Frage nach dem Schrei-

zungen in runden Klammern handelt es sich um Zusätze, welche zum besseren Verständnis von der 
Autorin vorgenommen wurden.
9 Zu dieser Lesung s. Ritner 1993, 108 Anm. 528.



� Papyrus trinken und Hieroglyphen essen   345

ber zu gelten: Naneferkaptah verwendet den von ihm selbst – einem magiekundigen 
Königssohn – und nicht den von Götterhand geschriebenen Text. Entscheidend ist 
also weniger, wer den Text niedergeschrieben hat, sondern dass der Text nieder-
geschrieben wurde und in seinem Inhalt unverändert bleibt. Die Tatsache, dass 
Naneferkaptah sich überhaupt die Mühe macht, eine Kopie anzufertigen, und nicht 
einfach die Originalhandschrift verwendet, mag das Bewusstsein des fiktiven Prota-
gonisten (bzw. der Person(en), in deren Kreis die Geschichte ursprünglich entstanden 
ist) für die bevorstehenden Handlungen und die damit verbundenen, realen Konse-
quenzen andeuten: Textverinnerlichung auf dem Weg der Schriftvernichtung hat den 
augenscheinlichen Nachteil, dass von der Niederschrift auf der materiellen Ebene 
nichts erhalten bleiben wird. Dieser zerstörerischen Seite seines Vorhabens dürfte 
sich Naneferkaptah bewusst sein und er wirkt ihr dadurch entgegen, dass er nicht die 
unikale „Götterschrift“, sondern ein eigens angefertigtes Duplikat derselben verwen-
det, um dem Textverlust vorzubeugen.10

Von Bedeutung ist an dieser Stelle auch der Hinweis darauf, dass Naneferkaptah 
ein neues, unbeschriebenes Blatt Papyrus für die Kopie verwendet und dazu nicht 
etwa ein bereits einmal beschriftetes Blatt sekundär weiterbenutzt. Diese Praxis lässt 
sich auch für reale, magisch-rituelle Kontexte nachweisen. In Anleitungen für Rituale 
zur Feindabwehr etwa findet sich häufig die Angabe, der Namen des betreffenden 
Feindes sei auf ein neues Papyrusblatt zu notieren, bevor dieses im Ritual selbst ver-
brannt und der Name vernichtet werden soll.11 Mit der Verwendung eines noch unbe-
nutzten Papyrus wird also sichergestellt, dass das Geschriebene eine „eindeutige 
Referenz“ besitzt und nicht durch eine vorherige Beschriftung beeinflusst oder ver-
unklart wird. Der Handelnde behält bei tatsächlichen magisch-rituellen Praktiken auf 
diese Weise die Kontrolle darüber, mit welchen Textinhalten er agiert.12 Und genauso 
legt auch Naneferkaptah mit der eigenhändigen Beschriftung des neuen Papyrusblat-
tes eindeutig und zweifelsfrei fest, welche Textinhalte er seinem Körper zuführt.

Nach ihrer Anfertigung wird die Kopie verbrannt und die Asche in Wasser auf-
gelöst. Der Grundgedanke hinter diesem Verfahren ist derjenige, dass der Textinhalt 
den Transformationsprozess durchläuft, ohne dabei Schaden zu nehmen oder verlo-
ren zu gehen. Der Textinhalt wechselt zusammen mit der Schrift und dem Schriftträ-
ger seine Form, bleibt aber stets in den materiellen Überresten enthalten. Dies macht 
deutlich, dass der Textinhalt nach ägyptischem Verständnis unmittelbar an Schrift 
und Textträger gebunden ist. Der abstrakte Inhalt ist im Text bzw. im Medium der 

10 Eine etwas pragmatischere Erklärung wäre die, dass das Buch aus erzählerischer Perspektive im 
weiteren Verlauf der Geschichte noch gebraucht wird, die Bühne zu diesem Zeitpunkt also noch nicht 
unwiderruflich verlassen und so an dieser Stelle nicht zerstört werden kann.
11 So unter anderem in der Ritualanweisung auf pBremner-Rhind (pBM 10188), Kol. 26.2–4. Für wei-
tere Beispiele zur Verwendung von neuen Papyri in magisch-rituellem Zusammenhang s. Quack 2014, 
bes. 126–127.
12 S. hierzu Quack 2014, 130 (im Kontext von Funerärtexten, Amuletten und Ächtungsritualen).



346   Carina Kühne-Wespi

Schrift vergegenwärtigt und die Schrift wird vom Papyrus getragen, der ihr zusätz-
lich Materialität verleiht. Inhalt, Text, Schrift und Schriftträger bilden in dieser magi-
schen Praktik eine untrennbare Einheit, die weder durch Feuer noch durch Wasser 
aufgebrochen werden kann.

Die beiden Zerstörungsvorgänge  – das Verbrennen im Feuer und das Auflösen 
der Asche in Wasser – könnte man so als „Datenkomprimierung“ bzw. als Kompri-
mierung des Materialvolumens vor der Verinnerlichung bezeichnen. Durch das Ver-
brennen und Auflösen im Wasser wird das zu verinnerlichende Objekt ohne Inhalts-
verlust in seiner Größe deutlich reduziert und wird nun wie Nahrung einnehmbar. 
Die Wahl von Papyrus als Schriftträger bietet dabei den Vorteil, dass Papyrus fast 
unbeschränkt Raum für Text bietet, sich im Hinblick auf die beabsichtigte Einnahme 
aber ohne Weiteres zerkleinern lässt und die in Wasser aufgelöste Papyrusasche mit 
Sicherheit bekömmlicher ist als die Überreste von anderen Schriftträgern (z. B. von 
Tonscherben, Stein etc.).

Naneferkaptahs Schriftverinnerlichung macht v. a. zwei Punkte deutlich: Erstens 
ist die Zerstörung der Schrift bei der Schriftverinnerlichung im vorliegenden Beispiel 
kein aggressiver Akt, auch wenn es naheliegen mag, eine Schriftverbrennung (ohne 
kontextuelle Verortung) zunächst so auszulegen. Das Verbrennen der Schrift, die Auf-
lösung der Asche in Wasser und ihre Aufnahme in den Verdauungstrakt sind Schritte, 
die in dieser magischen Praktik der Entfaltung des Textes im Körper des Anwenders 
sowie der „Aktivierung“ des Textinhaltes dienen und dem Text gegenüber somit 
positiv gestimmt sind. Zweitens ist ersichtlich, dass die Schriftzerstörung hier bereits 
bei der Produktion der Schrift und des schrifttragenden Artefakts intendiert wird, 
was bei anderen Praktiken der Schriftvernichtung, beispielsweise im Rahmen der 
damnatio memoriae, nicht der Fall ist. Bei Naneferkaptah berücksichtigt jede seiner 
Entscheidungen von der Anfertigung der Kopie über die Wahl des Schriftträgers bis 
hin zur Einverleibung die beabsichtigte Schriftzerstörung und ihre Konsequenzen. 
Sie ist im narrativen Kontext der Ersten Setne-Geschichte so ein durchdacht geplanter 
Vorgang zur magischen Verinnerlichung eines Textes, des dort gespeicherten Wissens 
und der damit verbundenen Fähigkeiten.

2	 Das Brooklyner Königsritual
Der zweite Textzeuge für Schriftzerstörung im Kontext der Verinnerlichung von Schrift 
in Ägypten führt von Erzähltexten und fiktiven Geschehnissen weg und leitet zu Ritu-
altexten und realen Handlungen über, die im Rahmen von Ritualen in der beschrie-
benen Form tatsächlich stattgefunden haben. Mit dem Brooklyner Königsritual, dem 
sogenannten Ritual zur Bestätigung der königlichen Macht am Neujahrstag, liegt eine 



� Papyrus trinken und Hieroglyphen essen   347

Ritualanleitung vor, welche in saitischer Zeit (7.–6. Jh. v. Chr.) niedergeschrieben 
wurde, zumindest in Teilen jedoch auf ältere Texte und Traditionen zurückgeht.13

Der umfangreiche Ritualtext, der auf einer Länge von knapp zwei Metern mit 20 
Kolumnen komplett erhalten ist, beschreibt den Ablauf von mehreren aufeinander-
folgenden, einzelnen Ritualen, wie beispielsweise Reinigungsritualen für den König 
und Opferritualen für verschiedene Gottheiten.14 Entscheidend ist, dass es sich beim 
Text um eine Art Leitfaden handelt, der die Priester durch das umfangreiche Ritual 
führt. Es wird also festgehalten, welche Rituale wann und wie durchzuführen sind, 
von den dabei zu rezitierenden Texten werden aber häufig nur die Anfänge angege-
ben. Auch wenn der ausführliche Name, welche der Erstbearbeiter dem Ritual gab, 
das Gegenteil suggerieren mag, besteht zur übergreifenden Funktion des Gesamtritu-
als sowie zum Zeitpunkt der Durchführung von ägyptologischer Seite her noch Klä-
rungsbedarf.15 Sicher ist, dass der König eine zentrale Rolle während des Gesamtritu-
als einnimmt.

Die Verinnerlichung von Schrift wird im Text in einem vergleichsweise kurzen 
Ritualabschnitt beschrieben. Im Gegensatz zum obigen Beispiel für Schriftverinner-
lichung, in dem ein fiktiver Charakter eine ganze Papyrusrolle verschlingt, gibt der 
Ritualtext die Anweisung an den lebenden König, eine einzelne Hieroglyphe zu essen. 
Die betreffende Hieroglyphe (Gardiner Sign List O44) hat den Lautwert jꜣw.t und trägt 
die Bedeutung „Amt“. Das Verfahren wird im Text wie folgt beschrieben:

Ein jꜣw.t-Zeichen werde mit Myrrhenharz auf seine (d. h. des Königs) Hand geschrieben und 
werde abgeleckt.16 Ein (weiteres) jꜣw.t-Zeichen werde aus frischem Brot gemacht und werde 
gegessen, ohne dass er irgendeinem (anderen) Menschen (etwas) davon gibt.
Er soll sagen, wenn ihm das jꜣw.t-Zeichen aus Brot dargebracht wird:

„Das Amt (jꜣw.t) des Horus gehört ihm!“ Viermal.
„Seine Amtsgewalt (ḥqꜣ.t) gehört ihm“, und so weiter.

Er wird dadurch (als König im Amt) festgesetzt, wenn er es isst.
„Das Amt des Pharao – er möge leben, heil und gesund sein – gehört ihm.“ Viermal.
„Seine Amtsgewalt (ḥqꜣ.t) gehört ihm“, und so weiter.
(Brooklyner Königsritual, pBrooklyn 47.218.50, Kol. 16.6–7)

13 Erstpublikation durch Goyon 1972 und 1974. Neupublikation durch Joachim F. Quack (in Vorbe-
reitung, b). Die Handschrift wird heute in New York im Brooklyn Museum aufbewahrt (pBrooklyn 
47.218.50). Abbildungen sind über die Homepage des Museums zugänglich (www.brooklynmuseum.org;  
Zugriff am 10. 02. 2016). Zur Datierung s. Verhoeven 2001, 318. Kritische Bemerkungen zur Datierung 
sowie ein Kapitel zur Redaktions- und Kompositionsgeschichte des Rituals finden sich bei Quack (in 
Vorbereitung, b).
14 Eine Beschreibung der materiellen Aspekte des Papyrus und eine Übersicht über den Inhalt und 
die einzelnen Rituale finden sich bei Goyon 1972, 1–3 bzw. 17–32.
15 Zur Ritualfunktion vgl. Goyon 1972, 18 (jährliche Thronbesteigungsriten zu Neujahr), Malaise 
1993, 149 (Riten zum Jahrestag der Krönung) und Quack (in Vorbereitung, b).
16 Für den Hinweis zu dieser Übersetzung von jꜣw.t sẖꜣ.tj ḥr ḏr.t=f m ꜥntj nsb.tj danke ich Joachim 
F. Quack. Bisher wurde ꜥntj nsb.tj von verschiedenen Bearbeitern als „befeuchtetes Myrrhenharz“ 
gedeutet, s. etwa Goyon 1972, 72 oder Bonhème 1994, 45.



348   Carina Kühne-Wespi

Die Funktion der vorliegenden Ritualhandlungen wird im Text explizit genannt: 
Durch die Einnahme der Hieroglyphe für „Amt“ wird der König rituell in sein Herr-
scheramt eingesetzt bzw. darin bestätigt. Die Schriftverinnerlichung dient in diesem 
Beispiel also nicht einem Wissenstransfer oder der Aneignung von magischen Fähig-
keiten, sondern der Übertragung der Amtsgewalt und der Verkörperung der Königs-
herrschaft.

Wie in der Ersten Setne-Geschichte beginnt auch diese Anweisung zur Verinner-
lichung von Geschriebenem mit dem Hinweis auf die Herstellung des Geschriebe-
nen. Im vorliegenden Fall geschieht dies dadurch, dass eine einzelne Hieroglyphe 
einerseits mit Myrrhenharz auf die Hand des Königs aufgetragen und andererseits 
aus Brotteig hergestellt wird.17 Der äußerst geringe Umfang der einzunehmenden 
Beschriftung erlaubt es, die Schriftzeichen in vergleichsweise aufwendigen Verfahren 
(Brotbacken) bzw. mit wertvollen Materialien (Myrrhenharz) herzustellen, welche für 
die Kopie eines ganzen Buches nicht in Frage gekommen wären. Wer die beiden Hie-
roglyphen anfertigt, wird nicht ausdrücklich mitgeteilt; im einen Fall dürfte es ein mit 
dem Tempel assoziierter Bäcker, im anderen Fall einer der beim Ritual anwesenden 
Priester gewesen sein.

Bemerkenswert ist, dass in dem Moment, in dem die jꜣw.t-Hieroglyphe auf den 
Körper des Königs aufgetragen wird, der König selbst temporär zum Schriftträger 
wird.18 Diese Handlung lässt sich so auslegen, dass der König durch die Beschriftung 
seines Körpers symbolisch eine Einheit mit dem Schriftzeichen und dessen Bedeu-
tung „Königsamt“ eingeht. Das Beschriften macht diese Einheit äußerlich kenntlich, 
durch das Ablecken wird das Zeichen verinnerlicht und wirkt im Sinne einer restrin-
gierten Präsenz im Körper des Königs fort.19

Das Zerstören von Schrift geschieht im Brooklyner Königsritual lediglich durch 
das Verinnerlichen selbst. Während Naneferkaptah die Schrift verbrannte und in 
Wasser aufgelöst trank, leckt Pharao das Schriftzeichen von seiner Hand ab bzw. isst 
die Hieroglyphe in der Form eines Brotes. Die Zerstörung der Schrift wirkt, verglichen 
mit Naneferkaptahs magischer Praxis, folglich unscheinbarer: Der Umfang der zu ver-
innerlichenden Beschriftung ist sehr gering, die Schritte „Zerstören durch Feuer und 
Wasser“ zwecks einer Komprimierung sind überflüssig geworden.

17 Strenggenommen handelt es sich im zweiten Fall nicht um Geschriebenes, sondern um als Schrift 
geformtes Brot, konzeptionell dürfte dies jedoch keinen Unterschied machen. Etwas weit gegriffen 
scheint mir die Interpretation von Bonhème 1994, 46: „Par l’incorporation de cet emblème ‚fait en 
pain‘, on peut sans doute émettre l’hypothèse que tout se passe comme s’il était demandé à la terre, 
par l’intermédiaire de son fruit, ici une céréale cultivée et cuisinée, de donner légitimité au pouvoir 
royal.“
18 Zur menschlichen Haut als „Schriftträger“ s. Oschema / Ott 2015 mit weiteren Beispielen und Li-
teratur.
19 Zu restringierter Präsenz von Geschriebenem s. den Sammelband von Frese / Keil / Krüger 2014.



� Papyrus trinken und Hieroglyphen essen   349

Wichtig ist an dieser Stelle insbesondere der Hinweis darauf, dass einzig der 
König die jꜣw.t-Hieroglyphe „zerstören“ bzw. einnehmen darf und er alleine sie ganz 
aufessen muss. Dies hängt mit der Exklusivität des Königsamtes zusammen: Die Amts-
gewalt des Königs ist unteilbar und ausschließlich für eine einzige lebende Person 
in Ägypten bestimmt, und gleiches gilt in der Folge auch für die jꜣw.t-Hierogyphe 
und das jꜣw.t-Brot, die rituellen Substitute des Königsamts. Der Hieroglyphe aus Brot 
wird durch die realweltliche Exklusivität ihres semantischen Wertes im Unterschied 
zu einem normalen Laib Brot eine übersteigerte, „sakrale“ Bedeutung zugemessen, 
welche nur in diesem stark ritualisierten Kontext Gültigkeit hat und welche das jꜣw.t-
Brot als wirkungsmächtigen Ritualgegenstand ausweist. Daher leuchtet es ein, warum 
der König das Brot nicht mit anderen teilen darf: Als logische Konsequenz würde dies 
im rituellen und damit bedeutungsübersteigerten Kontext bedeuten, dass der König 
auch die Amtsgewalt teilt bzw. nicht vollständig innehat. Eine solche Konsequenz der 
Ritualhandlung wurde durch den Hinweis auf die Unteilbarkeit dieses spezifischen 
jꜣw.t-Brotes verhindert.

Für das Ritual zur Bestätigung der königlichen Macht können schließlich ganz ähn-
liche Beobachtungen gemacht werden, wie in der Ersten Setne-Geschichte. Erstens ist 
Schriftzerstörung auch hier kein Angriff auf den Symbolwert des Zeichens, sondern 
dient dem Transfer des symbolischen Gehalts in den Körper des Königs. Zweitens 
wird anhand der verwendeten Materialen (Brot, Myrrhenharz) ersichtlich, dass die 
Produktion der Schrift in diesem Beispiel ebenfalls von Anfang an deren anschlie-
ßende Einnahme berücksichtigt.

Die Verinnerlichung der Hieroglyphe für Königsamt dürfte aber nicht nur den 
Zweck erfüllt haben, für alle Ritualbeteiligten sichtbar zu machen, wie das Amt auf den 
König übergeht. Das Verinnerlichen gerade von so geschmacksintensiven Substanzen 
wie Myrrhe mag darüber hinaus auch dazu gedient haben, den König den Amtstrans-
fer bzw. seinen eigenen Transformationsprozess stärker erleben zu lassen.20 Neben 
dem Gehörsinn im deklarativen Sprechakt „Das Amt gehört ihm“ werden durch das 
Vorhandensein und die Verinnerlichung der jꜣw.t-Hieroglyphe zusätzlich auch der 
Tastsinn, das Sehvermögen sowie der Geruchs- und Geschmackssinn angesprochen. 
Die Verkörperung des Königsamtes durch die Verinnerlichung der Hieroglyphe wird 
für den König im Ritual so mit allen Sinnen erfahrbar.

20 Schmecken und Erleben liegen im ägyptischen Sprachgebrauch sehr nahe zusammen und das 
Verb „schmecken“ (dp) kann in der Bedeutung „erleben“ verwendet werden. In der mittelägyptischen 
Geschichte des Schiffbrüchigen (pPetersburg 1115, Z. 124) sagt der Protagonist beispielsweise: „Wie 
erfreut ist doch derjenige, der erzählen kann, was er erlebt (wörtl. geschmeckt) hat, nachdem die 
schmerzliche Angelegenheit vorübergezogen ist.“



350   Carina Kühne-Wespi

3	 Horusstelen und Heilerstatuen
Die beiden bisher besprochenen Praktiken der Schriftverinnerlichung verbindet 
neben anderen konzeptionellen Gemeinsamkeiten auch die Eigenschaft, dass von 
der verinnerlichten Schrift nach Abschluss der magisch-rituellen Handlungen auf der 
materiellen Ebene nichts mehr übrig bleibt. In der Einleitung wurde bereits erwähnt, 
dass Schriftverinnerlichung in Ägypten jedoch auch mindestens eine Methode kennt, 
die ohne Zerstörung auskommt. Es handelt sich dabei um das Phänomen der soge-
nannten Horusstelen und Heilerstatuen, die aus der Zeit des Neuen Reiches (ab etwa 
1500 v. Chr.) bis in die römische Zeit belegt sind.21 Horusstelen sind Stelen, in denen 
der Gott Horus prominent als anthropomorphes Kind dargestellt ist, wie es auf gefähr-
lichen Tieren steht (Krokodilen) oder solche in den Händen hält (Skorpione, Löwen, 
Gazellen etc.). Unter Heilerstatuen versteht man Statuen in der Gestalt von stehen-
den oder hockenden Personen, welche eine solche Horusstele vor sich präsentieren. 
Sowohl die Horusstelen als auch die Heilerstatuen sind zumeist aus Hartgestein gear-
beitet und beide tragen umfangreiche Texte gegen Bisse und Stiche von Schlangen 
und Skorpionen bzw. zahlreiche Symbole mit heilender (kurativer) oder (prophylak-
tisch) schützender Bedeutung auf ihrer Oberfläche.22

Zur Funktionsweise solcher Stelen und Statuen sind verschiedene Möglichkei-
ten denkbar.23 Einerseits dürften sie nach ägyptischer Vorstellung alleine durch ihre 
Präsenz Schutz gegen Gefahren bewirkt haben. Aus der Perspektive ihrer Herstel-
ler mögen die Stelen also schon durch ihre Aufstellung und Präsenz in einem Haus 
dieses und seine Bewohner vor Schlangen, Skorpionen und anderen gefährlichen 
Tieren prophylaktisch geschützt haben. Andererseits heißt es im Text auf der Hei-
lerstatue Louvre E 10777, dass alles Unheil sowie das Gift einer jeden Schlange und 
eines jeden Skorpions aus dem Körper eines Mannes vertrieben werde, der das Wasser 
trinkt.24 Um die text- und zeicheninhärente Heilfunktion in den Körper zu transferie-
ren, musste in dieser kurativen Verwendungsweise folglich Wasser über die Statuen 
und Stelen, ihre Texte und Bilder gegossen, aufgefangen und schließlich getrunken 

21 Zur chronologischen Verteilung von Horusstelen und Heilerstatuen s. Sternberg-el Hotabi 1999, 6 
und die Rezension bei Quack 2002.
22 Für eine Beschreibung von zwei Heilerstatuen s. Lacau 1922, 190–196 (mit Abbildungen) und Le-
febvre 1931, 89–94. Zu Horusstelen und Heilerstatuen allgemein s. Gutekunst 1995, 16–37, jeweils mit 
einer weiterführenden Literaturliste zu beiden Objektgattungen. Für jüngere Literatur s. Kákosy 1999, 
bes. 15–17 oder Price 2016. Für eine schärfere Unterscheidung zwischen kurativer und prophylakti-
scher Wirkung von Horusstelen auf der Basis der eingemeißelten Texten sowie der Abnutzungsspuren 
plädiert Quack (in Druck).
23 Seele 1947, 48–49, Kákosy 1980, 60–62, Satzinger 1987, 199 und Sternberg-el Hotabi 1999, 12.
24 Lefebvre 1931, 91. Vgl. hierzu auch Janák / Megahed / Vymazalová 2011, 37–38 mit vergleichbaren 
Praktiken aus dem heutigen Ägypten.



� Papyrus trinken und Hieroglyphen essen   351

werden.25 Dies ist nicht nur aus dem zitierten Text ersichtlich, sondern auch anhand 
des Aufbaus von Heilerstatuen selbst erkennbar: In mindestens zwei Fällen ist ein 
zum Objekt gehöriger Sockel erhalten, in welchen Auffangbecken für das Wasser 
eingelassen sind.26 ‚Heilung‘ geht in dieser Praktik also durch (Teil-)Berührung und 
ohne physischen Schriftverlust vom eingemeißelten Text und den Bildern ins Wasser 
und später in den Körper über.27

Diese Art der Schriftverinnerlichung hätte von der zugrundeliegenden Vorstel-
lung mit dem gleichen Effekt genauso gut auch von Naneferkaptah und im Ritual 
zur Bestätigung der Königlichen Macht angewandt werden können. Der einzige rele-
vante Unterschied liegt vermutlich in der Exklusivität des einzuverleibenden Gutes: 
Magisches Wissen und das Königsamt sind kein Allgemeingut; sie werden einmal 
mittels Schrift produziert und von einer einzigen designierten Person eingenommen. 
Der Bedarf an Heilung und magischer Schutz dagegen sind verbreitete Anliegen und 
Güter, auf die prinzipiell jedermann mehrfach Ansprüche geltend machen können 
mag. Die einmalige, wenn auch aufwändige Herstellung einer beschrifteten stei-
nernen Stele oder Statue stellt daher auf lange Sicht vermutlich die pragmatischste 
Lösung für das Anliegen dar. Einmal hergestellt, kann jede Person mit Zugang zum 
Objekt nach Belieben darauf zugreifen. Die konzeptuelle Vorstellung aber bleibt die 
gleiche wie bei Naneferkaptah und im Brooklyner Königsritual.

4	 Verinnerlichung von Bedeutungsträgern
In der ägyptischen Kultur, deren ikonisches Schriftsystem aus Abbildungen von Lebe-
wesen und Objekten besteht, ist es nicht immer sinnvoll möglich, Schrift von Bild 
abzugrenzen. Für das Ritual zur Bestätigung der Königlichen Macht könnte man bei-
spielsweise diskutieren, ob mit dem jꜣw.t-Zeichen überhaupt Schrift oder nicht viel 
eher ein Bild oder ein Symbol eingenommen wird. Auch bei den Heilerstatuen und 
Horusstelen lässt sich beobachten, dass die Schrift gleichzeitig mit Symbolbildern 
vom Wasser aufgenommen wird. Es stellt sich also die Frage, ob Schriftverinnerli-
chung überhaupt als isoliertes Einzelphänomen angesprochen werden kann, oder ob 
man nicht zumindest übergreifend eher von Zeichenverinnerlichung sprechen sollte, 
welche die Verinnerlichung sowohl von Schrift als auch von Bildern und Symbolen 
vereint. Fest steht, dass man Schriftverinnerlichung nicht adäquat fassen kann, wenn 

25 Quack (in Druck) gibt zu bedenken, dass die Praktik „Übergießen und Trinken des Wassers“ nur 
für Horusstelen plausibel sei, auf denen tatsächlich kurative Texte eingemeißelt sind.
26 Vgl. dazu die Heilerstatue Kairo JdE 46341 und der Sockel der Horusstele Kairo CG 9402. Vgl. Seele 
1947, Pl. III.
27 Zu den Heilerstatuen s. a. Ritner 1989, 106–108; Ritner 1993, 107; Koenig 1994, 100–114; Sternberg-
el Hotabi 1999; Stoof 2002, 153–157. Bei Miniaturstelen besteht die Möglichkeit, dass sie nicht begos-
sen, sondern ins Wasser getaucht wurden. S. dazu Seele 1947, 49 und Ritner 1989, 106.



352   Carina Kühne-Wespi

man nicht zum Vergleich auch Beispiele für die Verinnerlichung von anderen Bedeu-
tungsträgern berücksichtigt. Im Folgenden werden daher zur Veranschaulichung der 
konzeptuellen Positionierung von Schriftverinnerlichung in Relation zu allgemeinen 
Praktiken der Verinnerlichung je ein Fall für Bildverinnerlichung und Symbolverin-
nerlichung besprochen.

Eine Praktik, in der ausschließlich und eindeutig ein Bild eingenommen wird, 
ist beispielweise auf Papyrus Athen Nat.-Bibl. 1826 aus der Ramessidenzeit (Neues 
Reich, etwa 1300–1150 v. Chr.) nachweisbar.28 Hier ist der folgende magisch-medizini-
sche Spruch gegen Bauchschmerzen zu lesen:

„(Mein) Bauch, (mein) Bauch!“, sagte Horus. Seine Stimme flog zu Isis, nachdem er vom golde-
nen abdju-Fisch gegessen hatte am Ufer des reinigenden schedit-Gewässers des Re. Er verbringt 
Tag und Nacht mit Bauchschmerzen. Wehe, (Große) Neunheit da! Habt Acht, Kleine Neunheit! 
Ihr Sohn Horus leidet an seinem Bauch neben diesen Unermüdlichen [d. h. Dekanen].
Man rezitiere diesen Spruch über diesen Götter(bilder)n, gemalt mit Ocker auf eine neue Schale; 
werde eingerieben mit Honig, abgewaschen mit süßem Bier; werde getrunken vom Patienten, 
der an seinem Bauch leidet.29
(Spruch gegen Bauchschmerzen, pAthen Nat.-Bibl. 1826, rt. Kol. X+7,7–11)

Der Ablauf und die Prinzipien dieser Praktik unterscheiden sich im Wesentlichen nicht 
von den bereits beschriebenen Vorgängen der Schriftverinnerlichung. Die Zeichen 
werden produziert, um gleich wieder zerstört zu werden, indem sie in Honig und Bier 
aufgelöst und getrunken werden und auf diese Weise den Weg in den Körper finden.30 
Der Unterschied besteht lediglich darin, dass nicht Schrift sondern eine Abbildung 
von Göttern als Bedeutungsträger (hier für „Heilung“) herangezogen wird.31

Die Verinnerlichung von Bedeutungsträgern kann darüber hinaus auch ganz 
ohne Schrift und Bild auskommen, wie Rituale in den Pyramidentexten aus dem 
Alten Reich nahelegen (niedergeschrieben etwa zwischen 2350 und 2200  v. Chr.).32 
In dieser Spruchsammlung wird der König in verschiedenen Sprüchen aufgefordert, 
unter anderem die Bestandteile des gestohlenen Auges des Gottes Horus an sich zu 
nehmen – und wie der Text festhält, bedeutet das hier, sie in Form von Brot und Wein 

28 Datierung nach Fischer-Elfert 2002, 169 und ders. 2005, 134.
29 Zitiert mit Ergänzungen nach Fischer-Elfert 2005, 42. Weitere Beispiele für die Verinnerlichung 
von Bildern demnächst bei Joachim F. Quack (in Vorbereitung, a).
30 Unter der Annahme, dass „auf eine neue Schale schreiben“ bedeutet, dass die Zeichen auf die 
Innenseite und nicht auf die Außenseite der Schale geschrieben werden.
31 Vergleichbare Beispiele finden sich z. B. in Sargtextspruch 341, in dem es in der Ritualanweisung 
heißt, man solle sieben Udjat-Augen aufmalen, mit Bier und Natron auflösen und schließlich trinken; 
s. Faulkner 1973, 275–276. Ähnlich verfahren auch magische Sprüche auf Papyrus Deir el-Medina 1 
(verso Kol. 5,3–6,6), indem sie den Anwender anweisen, einem Mann in Flüssigkeiten (Wasser, Urin?) 
aufgelöste Zeichen zu verabreichen, s. Černý 1978, 9–10 und pls. 13–14.
32 S. hierzu auch Ritner 1993, 103 [mit Anm. 500] mit Verweisen auf verschiedene Sprüche aus den 
Pyramidentexten.



� Papyrus trinken und Hieroglyphen essen   353

zu sich zu nehmen. Auf diese Weise kann sich der König die mit dem Horusauge ver-
bundenen Eigenschaften einverleiben.33 In Spruch 46 der Pyramidentexte liest man 
etwa:

Worte zu sprechen, viermal:
„Ein Opfer, welches der König gibt, für die Ka-Seele des Unas.
Osiris-Unas, nimm dir das Horusauge, ein Pat-Brot, und iss!“
- Ein pat-Brot des Speiseopfers.
(Pyramidentexte, Spruch 46, Pyramide des Unas)34

In diesem Ritual werden ähnlich wie im Brooklyner Königsritual alltägliche Nahrungs-
mittel, hier ein pat-Brot, als mächtige Symbole umgedeutet; mit ihrer Einnahme soll 
der verstorbene Pharao zugleich ihren semantischen Gehalt in seinen Körper auf-
nehmen. Das Brot wird in diesem Fall nicht explizit durch Schrift bzw. Beschriftung 
(oder spezifische Formgebung) mit dem zusätzlichen semantischen Inhalt versehen, 
sondern erhält diesen lediglich durch die mündliche Identifizierung des Brotes als 
Horusauge (und möglicherweise über begleitende rituelle Gesten).

5	 Mechanismen der Schriftverinnerlichung
Nachdem in den beiden vorangehenden Abschnitten der Blick geweitet wurde, um 
verwandte Praktiken zu erfassen, soll nun der Fokus für eine Zusammenfassung 
zurück auf die Verinnerlichung von Schriftzeichen selbst gelegt werden. Welche 
zugrundeliegenden Gemeinsamkeiten und Mechanismen lassen sich also abschlie-
ßend herausstellen?

Die besprochenen Fälle von Schriftverinnerlichung aus dem ägyptischen Kontext 
haben gezeigt, dass sich Schriftverinnerlichung stets in einem magisch-rituellen 
Kontext abspielt. Der Prozess der Schriftverinnerlichung beginnt dabei jeweils mit der 
Herstellung des zu verinnerlichenden Textes. Generell kann gelten, dass sowohl dem 
Hersteller des schrifttragenden Artefakts sowie der Qualität des Materials wenig Rele-
vanz zuzukommen scheint und dem Umfang des zu verinnerlichenden Textes prinzi-
piell keine Grenzen gesetzt sind. Das für die Beschriftung gewählte Material und das 
weitere Verfahren der Schriftverinnerlichung sind dagegen von der Exklusivität des 
zu transferierenden Textinhaltes abhängig. Handelt es sich um ein sehr exklusives 
Gut wie magisches Wissen oder königliche Amtsgewalt, wird der Text einmalig ver-
schriftlicht und es kommt spätestens bei der Verinnerlichung der Schrift (Trinken, 

33 Zur Bedeutung des Horusauges s. a. Rudnitzky 1956.
34 Zur hieroglyphischen Abschrift des Spruches s. Sethe 1960, 23 [Spruch 46], für eine englische 
Übersetzung s. Faulkner 1969, 9 [utterance 46]. Für vergleichbare Sprüche mit Wein, Bier, verschiede-
nen Kuchen und Fleisch s. dort z. B. PT §47–53.



354   Carina Kühne-Wespi

Essen, Ablecken) zu einer gänzlichen physischen Zerstörung des schrifttragenden 
Artefakts. Handelt es sich um ein weniger exklusives Gut wie Schutz vor Gefahren 
und Heilung vor Krankheiten, scheinen sowohl die Verinnerlichung mit als auch die 
Verinnerlichung ohne Zerstörung möglich zu sein.

Bei einer Verinnerlichung mit Schriftzerstörung ist vom Umfang des zu verinner-
lichenden Schriftstücks abhängig, ob vor der Verinnerlichung noch weitere physische 
Zerstörungsvorgänge zum Zweck der Komprimierung stattfinden müssen, damit es 
überhaupt möglich ist, die Schrift einzunehmen. Der Zerstörungsvorgang (Einverlei-
bung mit/ohne Komprimierung) muss dabei bereits bei der Herstellung des Schrift-
stücks bedacht und das Material für den verschriftlichen Text entsprechend gewählt 
werden. Das Material muss essbar, zu einer essbaren Masse weiterzuverarbeiten oder 
in Wasser löslich sein. Für kurze Texte können wertvollere Materialien (Myrrhenharz) 
und aufwändigere Herstellungsprozesse (Brotbacken) gewählt werden, für Texte grö-
ßeren Umfangs liegt die Verwendung von Papyrus als Schriftträger nahe.

In Fällen der Verinnerlichung mit Schriftzerstörung hat Schrift jeweils eine sehr 
kurze Lebensdauer. Während des gesamten Prozesses der Schriftverinnerlichung mit 
Schriftzerstörung bleibt der Textinhalt nach ägyptischer Vorstellung stets untrennbar 
mit der Schrift und ihrem materiellen Träger verbunden. Der Textinhalt durchläuft 
dieselben materialgebundenen Transformationen wie die Schrift und der Schrift-
träger und nimmt im Fall von Zerstörung zum Zweck der Komprimierung keinen 
Schaden. Die Schriftzerstörung im Rahmen der Schriftverinnerlichung erscheint 
daher als Vorgang, der neutral gewertet wird. Sie bedeutet keinen Angriff auf den 
Text, sondern ist ein Mittel zum Zweck des Transfers des Textinhalts in den Körper 
des betreffenden Menschen. Die Zerstörung findet lediglich auf der physischen, nicht 
aber auf der inhaltlich-konzeptuellen Ebene statt.

In anderen Fällen, wie in der Praktik um die Horusstelen und die Heilerstatuen 
gesehen, ist Schriftverinnerlichung nicht auf Text- bzw. Bildzerstörung angewiesen, 
von einer minimalen, natürlichen Erosion (je nach Härte des verwendeten Materials) 
abgesehen, welche durch das wiederholte Ausschütten von Wasser nicht zu vermei-
den ist. Bereits bei der Herstellung des Objekts muss bedacht werden, dass das für 
den Textträger verwendete Material mehrfach verwendbar und möglichst beständig 
sein muss und nur das flüssige „Transportmittel“ muss die Bedingung erfüllen, ‚ver-
daulich‘ zu sein. Die Schrift hat bei dieser Methode im Gegensatz zur anderen Vari-
ante eine ausgesprochen lange Lebensdauer. Die Verbindung zwischen dem Textin-
halt, der Schrift und ihrem Träger ist in der Methode der Schriftverinnerlichung ohne 
Schriftverlust dabei loser geartet als bei der Methode mit Schriftverlust. Der Textin-
halt ist zwar in der Schrift und den Bildern auf den Horusstelen und den Heilersta-
tuen vergegenwärtigt, er kann sich aber durch Kontakt mit einer Flüssigkeit flexibel 
in diese hinein verdoppeln.

Um nun abschließend das Augenmerk auf das Verhältnis der Ägypter zur Schrift 
zu lenken, sei der Moment der Schriftproduktion ins Zentrum der Aufmerksamkeit 
gerückt, mit dem der Prozess der Schriftverinnerlichung ihren Anfang nimmt. Im 



� Papyrus trinken und Hieroglyphen essen   355

Rahmen der Schriftverinnerlichung liegt die der Schrift zugewiesene Funktion darin, 
‚Dinge‘ zu vergegenständlichen. Für die Dauer der (Ritual-) Handlungen verleiht 
die Schrift abstrakten Textinhalten, Bedeutungskonzepten und Ideen Materialität, 
sodass mit dieser materialisierten Form konkret agiert werden kann. Eine abstrakte 
Idee wird also gezielt mittels Schrift auf die materielle Ebene geholt. Auf diese Weise 
wird im Brooklyner Königsritual dem abstrakten Konzept des Königsamtes mittels 
einer Hieroglyphe Materialität verliehen. Die Hieroglyphe, die einmal aus Myrrhe und 
einmal aus Brot angefertigt wird, hat die Funktion, das abstrakte Konzept des König-
samtes für die Dauer des Rituals zu vergegenständlichen und dient so in gewissem 
Sinne als sprachliches Gefäß, welche das Gesamtkonzept „Königsamt“ mit all seinen 
Bedeutungsfacetten und Implikationen in sich aufnimmt, an Materialität bindet und 
greifbar macht. Dasselbe gilt für den Text, den Naneferkaptah in der Ersten Setne-
Geschichte kopiert, um darin die abstrakten, magischen Vorstellungen und Fähig-
keiten „festhalten“ zu können. Die Ideen ‚Schutz‘ und ‚Heilung‘ erhalten durch die 
Heilerstatuen und Horusstelen bzw. durch die darauf eingemeißelte Beschriftung 
und Bebilderung Materialität, werden sichtbar und greifbar. Das gleiche gilt auch für 
die Verinnerlichung von weiteren Bedeutungsträgern. Andere Zeichen (z. B. Götter-
bilder) können ebenfalls zur materiellen Konkretisierung einer abstrakten Idee (z. B. 
Heilung durch göttliche Einwirkung) herangezogen bzw. unspezifische Gegenstände 
wie ein Laib Brot über mündliche Hinweise als Materialisierung einer Idee umgedeu-
tet werden. Das macht deutlich, dass der Anwender dem Geschriebenen in solchen 
Fällen zwar gezielt die Funktion der „Konkretisierung abstrakter Ideen“ zuschreibt. 
Allerdings hat Schrift nicht den alleinigen Anspruch auf diese Funktion, sondern 
teilt sie mit anderen Bedeutungsträgern. Der Umfang und das Medium (Schrift, Bild, 
Symbol) des materialisierten Abstrakten hängen davon ab, wie sich die zu verinnerli-
chende Idee mittels der kulturell gegebenen Möglichkeiten darstellen lässt. Die Verin-
nerlichung der ausführlichen und sehr spezifischen magischen Fähigkeiten bei Setne 
bedurfte eines entsprechend umfangreichen Textes, um die evozierten Abstrakta zu 
vergegenständlichen. Das „Königsamt“ dagegen konnte ganz einfach mit einer ein-
zelnen Hieroglyphe zum Ausdruck gebracht werden. Für die Ideen um Heilung und 
Schutz wiederum standen offenbar verschiedene Realisierungsmöglichkeiten zur 
Verfügung.

Das Ziel der Schriftverinnerlichung mit und ohne damit verbundene Schriftzer-
störung ist der Transfer des gesamten Textinhaltes in den Körper und das Bewusstsein 
desjenigen, der die Schrift verinnerlicht. Bemerkenswert ist, dass vom Anwender der 
Praxis je nach Fall dabei ein unterschiedlich hohes Maß an Sinnstiftung beigetragen 
werden muss. Grundvoraussetzung ist in jedem Fall, dass der Anwender in diesem 
magisch-rituellen Moment akzeptiert, dass der abstrakte Textinhalt in der Schrift 
enthalten ist und überhaupt im Körper aufgenommen werden kann. Im Brooklyner 
Königsritual ist die verlangte Sinnstiftung, welche über diese Prämisse hinausgeht, 
am geringsten: Das Schriftzeichen wird abgeleckt und gegessen, der Anwender kann 
dabei sehen und schmecken, wie die Hieroglyphe und mit ihr also der sprachliche 



356   Carina Kühne-Wespi

Referent in seinen Körper eintritt. Bei den Praktiken um die statues guérisseuses wird 
vom Anwender mehr Sinnstiftung gefordert: Mit bloßem Auge ist nicht zu erkennen, 
wie der Text mit seiner Heilwirkung vom Stein ins Wasser hinüberübergeht. Dieser 
Schritt muss vom Anwender gedanklich auf den Vorgang projiziert werden, um diesen 
als sinnhaft zu erfahren. Noch mehr Konstruktionsleistung wird schließlich in der 
Setne-Geschichte verlangt: Die Schrift wird vor den Augen des Anwenders gänzlich 
zerstört und trotzdem muss er sich das exakte Gegenteil vorstellen, dass das Geschrie-
bene und sein Inhalt nämlich unverändert und unversehrt bleiben. Schriftverinner
lichung mag so zwar generell intuitiv nachvollziehbar sein – damit die Praktik jedoch 
sinnhaft sein kann, muss der Anwender ein relativ hohes Maß an Sinnstiftung leisten, 
indem er einzelne essentielle Vorgänge losgelöst von den stattfindenden physischen 
Prozessen mental konstruiert.

Die Schriftverinnerlichung im konzeptuellen Rahmen von „Zerstörung von 
Geschriebenem“ hat also nur bedingt mit einer „Zerstörung“ zu tun. Einerseits lässt 
sich für die besprochenen Beispiele aus der altägyptischen Kultur festhalten, dass 
Textzerstörung nicht das einzige Mittel ist, einen Text in den menschlichen Körper 
zu überführen: Auf den Horusstelen und den Heilerstatuen bleibt das Geschriebene 
auch nach vielfacher, mithilfe von Flüssigkeit erfolgender Verinnerlichung langfristig 
erhalten. Andererseits lässt sich die materielle, sichtbare Zerstörung von Geschriebe-
nem in diesen Kontexten gleichsetzen mit der Erhaltung des Geschriebenen, nämlich 
mit seinem (unsichtbaren) Fortleben im menschlichen Körper. Der Mensch wird auf 
diese Weise zur Verkörperung des Geschriebenen und in diesem Sinne zum Schrift-
träger.

Literaturverzeichnis
Bonhème, Marie-Ange (1994), „Appétit de roi“, in: Catherine Berger, Gisèle Clerc u. Nicolas Grimal 

(Hgg.), Hommages à Jean Leclant, Bd. 2 (Bibliothèque d’étude 106), Kairo, 45–53.
Černý, Jaroslav (1978), Papyrus Hiératiques de Deir el-Médineh, Bd. 1, Paris.
Faulkner, Raymond O. (1969), The Ancient Egyptian Pyramid Texts, Oxford.
Faulkner, Raymond O. (1973), The Ancient Egyptian Coffin Texts, Bd. 1, Warminster.
Fischer-Elfert, Hans-Werner (2002), „Quelques textes et une vignette du Papyrus magique n° 1826 

de la Bibliothèque nationale d’Athènes“, in: Yvan Koenig (Hg.), La magie égyptienne. À la 
recherche d’une définition (Colloquium Paris, 29.–30. September 2002), Paris, 169–183.

Fischer-Elfert, Hans-Werner (2005), Altägyptische Zaubersprüche, Stuttgart.
Frese, Tobias / Keil, Wilfried E./Krüger, Kristina (Hgg.), Verborgen, unsichtbar, unlesbar – zur Proble-

matik restringierter Schriftpräsenz (Materiale Textkulturen 2), Berlin, Boston, München.
Goldbrunner, Sara (2006), Der verblendete Gelehrte. Der erste Setna-Roman (P. Kairo 30646) (Demo-

tische Studien 13), Sommerhausen.
Goyon, Jean-Claude (1972), Confirmation du pouvoir royal au Nouvel An [Brooklyn Museum Papyrus 

47.218.50] (Bibliothèque d’étude 52), Kairo.



� Papyrus trinken und Hieroglyphen essen   357

Goyon, Jean-Claude (1974), Confirmation du pouvoir royal au Nouvel An [Brooklyn Museum Papyrus 
47.218.50]. Planches (Wilbour Monographs 7), Kairo.

Gutekunst, Wilfried (1995), Textgeschichtliche Studien zum Verjüngungsspruch (Text B) auf Horus
stelen und Heilstatuen, Trier.

Heerma van Voss, Matthieu S. H. G. (1984), „Kontakt met teksten“, in: Phoenix 30, 25–34.
Hoffmann, Friedhelm / Quack, Joachim Friedrich (2007), Anthologie der demotischen Literatur (Ein-

führungen und Quellentexte zur Ägyptologie 4), Berlin.
Janák, Jiří / Megahed, Mohamed / Vymazalová, Hana (2011), „Healing Water in Egyptian Tradition: 

From the Ancient Egyptian cippi to the Modern ṭāsit il-khadda“, in: Hana Vymazalová, Moha-
med Megahed u. František Ondráš (Hgg.), Ancient Echoes in the Culture of Modern Egypt, Prag, 
28–46.

Kákosy, Lásló (1980), „Horusstele“, in: Wolfgang Helck u. Wolfhart Westendorf (Hgg.), Lexikon der 
Ägyptologie, Bd. 3, Wiesbaden, 60–62.

Kákosy, Lásló (1999), Egyptian Healing Statues in Three Museums in Italy, Turin.
Koenig, Yvan (1994), Magie et magiciens dans l’Égypte Ancienne, Paris.
Körte, Mona (2012), Essbare Lettern, brennendes Buch. Schriftvernichtung in der Literatur der Neu-

zeit, München.
Lacau, Pierre (1922), „Les statues ‚guérisseuses‘ dans l’ancien Égypte“, in: Monuments et mémoires 

de la fondation Eugène Piot 25, 189–209.
Lefebvre, Gustave (1931), „La statue ‚guérisseuse‘ du Musée du Louvre“, in: Bulletin de l’institut 

français d’archéologie orientale 30, 89–96.
Malaise, Michel (1993), „Le faucon et la chouette d’Harpocrate“, in: Christian Cannuyer u. Jean-Marie 

Kruchten (Hgg.), Individu, société et spiritualité dans l’Égypte pharaonique et copte. Mélanges 
égyptologiques offerts au Professeur Aristide Théodoridès, Brüssel, 147–158.

Oschema, Klaus / Ott, Michael R. (2015), „Menschenhaut“, in: Thomas Meier, Michael R. Ott u. 
Rebecca Sauer (Hgg.), Materiale Textkulturen. Konzepte – Materialien – Praktiken (Materiale 
Textkulturen 1), Berlin / München / Boston, 439–452.

Preisendanz, Karl (22001), Papyri graecae magicae. Die griechischen Zauberpapyri, 2 Bde., Mün-
chen / Leipzig.

Price, Campbell (2016), „On the function of ‚healing‘ statues“, in: Campbell Price, Roger Forshaw, 
Andrew Chamberlain u. Paul Nicholson (Hgg.), Mummies, Magic and Medicine in Ancient Egypt. 
Multidisciplinary Essay for Rosalie David, Manchester, 169–182.

Pries, Andreas (2016), „ἔμψυχα ἱερογλυφικά I: Eine Annäherung an Wesen und Wirkmacht ägypti-
scher Hieroglyphen nach dem indigenen Zeugnis“, in: Sandra Lippert, Maren Schentuleit u. 
Martin Stadler (Hgg.), Sapientia Felicita. Festschrift für Günter Vittmann zum 29. Februar 2016 
(Cahier Égypte nilotique et méditérranéenne 14), Montpellier, 449–488.

Quack, Joachim Friedrich (2002), „Rezension zu Heike Sternberg-El Hotabi, Untersuchungen zur 
Überlieferungsgeschichte der Horusstelen“, in: Orientalische Literaturzeitschrift 27, 713–729.

Quack, Joachim Friedrich (2014), „Totenbuch und Getreideabrechnung: Von der Vereinbarkeit von 
profanen und religiösen Texten auf einem Schriftträger im Alten Ägypten“, in: Joachim Friedrich 
Quack u. Daniela Christina Luft (Hgg.), Erscheinungsformen und Handhabungen Heiliger Schrif-
ten (Materiale Textkulturen 5), Berlin / München / Boston, 111–135.

Quack, Joachim Friedrich (32016), Einführung in die altägyptische Literaturgeschichte, Bd. 3: Die 
demotische und gräko-ägyptische Literatur (Einführungen und Quellentexte zur Ägyptologie 3), 
Berlin.

Quack, Joachim Friedrich (in Vorbereitung, a), Ägyptische Amulette und ihre Handhabung (Orienta
lische Religionen in der Antike), Tübingen.

Quack, Joachim Friedrich (in Vorbereitung, b), Das Königsritual des Papyrus Brooklyn 47.218.50.



358   Carina Kühne-Wespi

Quack, Joachim Friedrich (in Druck), Eine magische Stele aus dem Badischen Landesmuseum Karls-
ruhe (Inv. H. 1049) (Abhandlungen der Heidelberger Akademie der Wissenschaften).

Ritner, Robert K. (1989), „Horus on the Crocodiles. A Juncture of Religion and Magic in Late Dynastic 
Egypt“, in: Yale Egyptological Studies 5, 103–116.

Ritner, Robert K. (1993), The Mechanics of Ancient Egyptian Magical Practice (Studies in Ancient 
Oriental Civilizations 54), Chicago.

Rudnitzky, Günter (1956), Die Aussage über „das Auge des Horus“. Eine altägyptische Art geistiger 
Äußerung nach dem Zeugnis des Alten Reiches (Analecta Aegyptiaca 5), Kopenhagen.

Satzinger, Helmut (1987), „Acqua guaritrice: le statue e stele magiche ed il loro uso magico-medico 
nell’Egitto faraonico“, in: Alessandro Roccati u. Alberto Siliotti (Hgg.), La Magia in Egitto ai 
Tempi dei Faraoni (Atti convegno internazionale di studi, Milano 29–31 Ottobre 1985), Mailand, 
189–204.

Seele, Keith Cedric (1947), „Horus on the Crocodiles“, in: Journal of Near Eastern Studies 6, 43–52.
Sethe, Kurt (1960), Die Altägyptischen Pyramidentexte, Bd. 1, Darmstadt.
Spiegelberg, Wilhelm (1906), Die Demotischen Denkmäler, Bd. 2: Die Demotischen Papyrus [Tafeln] 

(Catalogue général des antiquités égyptiennes du musée du Caire 40), Straßburg.
Sternberg-el Hotabi, Heike (1999), Untersuchungen zur Überlieferungsgeschichte der Horusstelen, 

Bd. 1 (Ägyptologische Abhandlungen 62), Wiesbaden.
Stoof, Magdalena (2002), Skorpion und Skorpiongöttin im Alten Ägypten, Hamburg.
Verhoeven, Ursula (2001), Untersuchungen zur späthieratischen Buchschrift (Orientalia lovaniensa 

analecta 99), Leuven.


