Annette Hornbacher
Schriftverbrennung als kosmologische
Realisierung

Eine balinesische Perspektive auf die Handlungsmacht von Schrift

Schrift erlaubt es, die ephemere menschliche Rede in einem Speichermedium gleich-
sam zu materialisieren, iiber den Wandel der Zeiten hinweg prasent zu halten und zu
akkumulieren. Zahlreiche Studien zum Ubergang von Miindlichkeit zur Schriftkultur
legen zudem nahe, dass die materialen Speichermedien das gesprochene Wort nicht
nur passiv reprasentieren, sondern das Verhdltnis zur Sprache und den Begriff des
Wissens selbst verdndern: Die Entstehung der abendldandischen Schriftkultur impli-
ziert, wie u. a. Havelock, Ong und Assmann gezeigt haben, keine blof3 visuelle Repra-
sentation menschlicher Rede, die neue Mnemotechnologie geht vielmehr mit einer
grundlegenden Revision des epistemischen Feldes, des kollektiven Gedachtnisses,
der Religion und sozialer Ordnung einher.

Aus der Perspektive neuerer Akteur-Netzwerk-Studien liegt es nahe, diese ,literate
revolution‘ als Effekt der spezifischen Handlungsmacht einer neuen Technologie: der
Schrift, und ihrer materiellen Manifestationen, z.B. des Buches, zu verstehen.? Sie
macht Geschriebenes zu Aktanten, die das soziale Feld der Wissenspraktiken beein-
flussen und reorganisieren. Diese Handlungsmacht von Geschriebenem ergibt sich
aus seiner Fihigkeit, situativen Gedanken und Auflerungen dauerhafte Prisenz zu
verleihen, und sie entfaltet sich unabhéngig von den Intentionen der menschlichen
Autoren.

Doch wihrend diese geschichtlichen Zdsuren beim Ubergang zur Schriftkultur
Gegenstand vieler Untersuchungen und Theorien wurden, haben die damit verbun-
denen Praktiken der gezielten Zerstdérungen von Geschriebenem weniger Beachtung
gefunden, obwohl sie als gezielter Versuch verstanden werden kénnten, die Hand-
lungsmacht von Geschriebenem selektiv zu begrenzen oder riickgédngig zu machen.
Dies verwundert umso mehr, als solche Praktiken der Zerstérung die Geschichte der
Schriftlichkeit in je spezifischer Weise und in Relation zu den materiellen Schrifttra-

1 Havelock 1963, 215f.; ders. 1982; ders. 1986; Goody 1968, 16; ders. 1999; Ong 2013, 77; Assmann
2000, 183.
2 Latour 2007; Berger/Luckmann 2009.

Dieser Beitrag ist im Heidelberger Sonderforschungsbereich 933 ,,Materiale Textkulturen. Materiali-
tat und Prasenz des Geschriebenen in non-typographischen Gesellschaften“ entstanden (Teilprojekt
C07 ,,Sakrale und heilige Schrift: Zur Materialitat und Funktion konkurrierender Schriftsysteme bei
der Formierung des religiosen Feldes auf Bali*). Der SFB 933 wird durch die Deutsche Forschungs-
gemeinschaft finanziert.

@ Open Access. © 2019 Annette Hornbacher, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110629040-011



316 —— Annette Hornbacher

gern begleiten. Besonders effektiv sind Biicherverbrennungen in non-typographi-
schen Schriftkulturen, sie bringen aber auch in Zeiten von Druck und Massenmedien
radikale Abwehr und Kritik an Autoren oder Wissenstraditionen zum Ausdruck.

Doch sind Biicherverbrennungen stets Versuche, die Handlungsmacht des
Geschriebenen zu vernichten? Folgen Verbrennungen von Geschriebenem stets der
Logik der uns geldufigen Schriftkultur, oder verdeckt die umstandslose Gleichsetzung
von Verbrennung und Zerstérung entscheidende Differenzen zwischen unterschied-
lichen Paradigmen von Schriftlichkeit, die sich weder aus dem Vorhandensein von
Biichern und Schrift noch aus der Praxis des Verbrennens erschliefien lassen?

Die folgenden Uberlegungen nihern sich diesen Fragen anhand balinesischer
Praktiken der Schriftverbrennung, und sie reflektieren dabei zugleich die Grenze
eines abendldndischen Schriftparadigmas, das in der Verbrennung von Schrifttra-
gern stets die Zerstorung von Geschriebenem und den Versuch einer ,,Restitution der
Miindlichkeit* erblickt.® Diese Gleichsetzung von Verbrennung und Zerstorung ver-
deckt aber — wie ich am Beispiel Balis zeigen mdchte — entscheidende Differenzen
zwischen unterschiedlichen Auffassungen von Schrift, Macht und Materialitat.

Damit verbindet sich auch die mehr theoretische Frage, ob Schrift als neue Tech-
nologie des Wortes und durch ihre Objektivierung im Buch als nicht-menschlicher
Aktant verstanden werden kann, dessen Handlungsmacht sich unabhidngig von
menschlichen Intentionen und Sinnzuschreibungen entfaltet?

Diese Fragen sollen im Licht einer Schriftkultur erértert werden, die sich auf Java
und Bali seit dem 9. nachchristlichen Jahrhundert etabliert hat, und die zahlreiche
bedeutende poetische, kosmologische und historische Texte hervorbrachte, aber erst
mit Wilhelm von Humboldts Einleitung in das Kawi Werk (Uber die Kawi-sprache auf
der Insel Java nebst einer Einleitung iiber die Verschiedenheit des menschlichen Sprach-
baues und ihren Einfluss auf die geistige Entwickelung des Menschengeschlechts), in
das Bewusstsein der westlichen Sprachwissenschaft und Sprachphilosophie riickte.
Bis heute ist die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit der javano-balinesischen
Schriftkultur eine Raritdt geblieben.” Dies ist nicht nur wegen der engen Beziehun-
gen zur Literatur und Philosophie Siidasiens bedauerlich, sondern auch weil Balis
Schriftkultur in entscheidenden Punkten vom westlichen Paradigma der von Ong
beschriebenen ,literate revolution‘ abweicht.

Diese Kluft zeigt sich etwa an der Bedeutung, die Balinesen ihrer traditionel-
len Schrift beimessen und nicht nur dem Unterschied zwischen Miindlichkeit und
Schriftlichkeit. Heute koexistieren auf der Insel zwei verschiedene Schriftsysteme,
die jeweils mit ganz verschiedenen Formen der Praxis und der Wirksamkeit assozi-
iert werden: Fiir Biirger des indonesischen Nationalstaates ist die lateinische Schrift
in Verbindung mit der Staatssprache Bahasa Indonesia das staatliche Medium von

3 Korte 2012, 233.
4 Als Ausnahmen vgl. Rubinstein 2000; Acri 2006 und 2016; Folie/ Heeschen/Zimmer 2017.



Schriftverbrennung als kosmologische Realisierung =—— 317

Buchdruck, formaler Bildung, modernem Wissen und Buchreligion. Parallel dazu
wird an balinesischen Grundschulen aber auch das lokale Schriftsystem wenigstens
in Grundziigen unterrichtet. Diese Schrift ist auf Bali seit dem 8. Jahrhundert nach-
weisbar, wie eine Steininschrift belegt, und sie geht urspriinglich auf javanische und
letztlich auf indische Einfliisse zuriick. Auf der Nachbarinsel Java entstand seit dem
9. Jahrhundert ein umfangreiches Korpus klassischer Dichtung und esoterischer Lite-
ratur, das v. a. auf Palmblattleporellos (lontar) geschrieben, in altjavanischer Sprache
verfasst und spéter auf Bali tradiert und erweitert wurde.> Die anhaltende Koexistenz
zweier Schriftsysteme, Sprachen und Wissenstraditionen ist insofern bemerkens-
wert, als es sich sowohl beim balinesischen Schriftsystem wie auch beim lateinischen
Alphabet um phonetische Schriften handelt, die hinsichtlich ihrer Reprasentation
gesprochener Rede funktional austauschbar sind. Tatsdchlich wird das balinesische
Schriftsystem heute im Alltag meist durch das lateinische Alphabet ersetzt: Selbst
Zeitungsbeitrdage oder Biicher in balinesischer Sprache werden in lateinischer Schrift
gedruckt.

Dennoch gibt es Lebensbereiche, in denen die balinesische Schrift von essentiel-
ler Bedeutung geblieben ist.

Unersetzlich sind balinesische Schriftzeichen (aksara) etwa beim Kopieren der
alten lontar-Leporellos, die nie mit lateinischen Buchstaben beschrieben werden.
Noch elementarer aber sind aksara fiir die elaborierte Ritualpraxis und ihre komple-
xen Gaben und Effigien. In diesen kunstvollen Arrangements von Bliiten, Bladttern,
Stoffen und Friichten, fiir die Balis Ritualdsthetik beriihmt ist, finden sich — wenig
beachtet — als visuelle Elemente haufig auch bestimmte balinesische Schriftzeichen,
aksara mit kosmologischer oder soteriologischer Funktion.® Sie werden Effigien und
Gaben aber nicht nur sichtbar beigefiigt, sondern in diversen Ritualen auch unsicht-
bar in den Korper von Initianden oder in Wasser eingeschrieben. Die Wirksamkeit
dieser Schriftzeichen liegt dabei nicht in ihrer Reprasentation menschlicher Rede,
sondern in ihrer raumlichen oder leiblichen Manifestation von Macht oder kosmi-
scher Energie (sakti).”

Damit unterscheidet sich — aus balinesischer Sicht — die Handlungsmacht bali-
nesischer Schriftzeichen grundlegend von den skizzierten Theorien zur abendlandi-
schen Schrift als einer Technologie zur Reprasentation menschlicher Rede.

Trotz dieses fundamentalen Gegensatzes reprdasentieren aber auch balinesische
aksara Sprache — und nicht nur das: Auch auf Bali wird Geschriebenes gezielt ver-
brannt. Allerdings betreffen solche Verbrennungen nur Geschriebenes in balinesi-
scher Schrift, keine Biicher der modernen lateinischen Schriftkultur, und sie finden
nur im rituellen Rahmen statt. Verbrannt werden einerseits ganze lontars, anderer-

5 Vgl. das umfangreiche Werk von Hooykaas 1964; de Casparis 1975; Zoetmulder 1974.
6 Fox 2016, 32 und 38.
7 Vgl. Rubinstein 2000, 35; Hornbacher 2014a; dies. 2016, 82; Fox 2016, 40.



318 —— Annette Hornbacher

seits aber auch mit aksara beschriebene Stoffe oder flache Sandelholzstiicke, die z. B.
im Rahmen der komplexen balinesischen Totenrituale den Verstorbenen verkérpern
und schliefllich zusammen mit dessen sterblichen Uberresten verbrannt werden.

Die Frage, ob auch diese rituellen Verbrennungen von Biichern und Geschrie-
benem als deren Vernichtung gelten miissen, stellt sich umso mehr, als historische
Quellen von Biicherverbrennungen auf Balis Nachbarinsel Java im Kontext der Isla-
misierung berichten. Das Ziel dieser Verbrennung sei es tatsachlich gewesen, die
heute nur noch auf Bali fortbestehende vorislamische Religion durch die Vernichtung
der lokalen Texttradition auszuldschen.®

Im Folgenden mochte ich demgegeniiber die These vorstellen, dass in Balis Ritu-
alkontext die Verbrennung von Geschriebenem keiner Logik der Zerstorung folgt,
sondern im Gegenteil einer Realisierung der Schriftzeichen in ihrer urspriinglichen
Form dienen soll. Damit verbindet sich die weitere These, dass sich die eigentliche
Realitat und Handlungsmacht der Schrift in einer Schriftkultur nicht unabhangig von
ihrer Deutung durch menschliche Akteure entfaltet. Vielmehr kann eine prinzipiell
gleiche ,Technologie‘ des Wortes mit vergleichbaren Speichermedien (wie Biichern)
und analogen Praktiken (wie dem Verbrennen von Geschriebenem) vollig unter-
schiedlich gedeutet und verstanden werden.

1 Bewahren und Verbrennen: Schriftkulturen und
ihre Ambivalenzen

Um die kategorialen Unterschiede zwischen den hier evozierten Praktiken der Ver-
brennung von Geschriebenem zu beleuchten, ist es hilfreich, kurz an Schriftzersto-
rungen der abendldndischen Geschichte zu erinnern, die den Ausgangspunkt fiir
Theorien zur Schriftkultur und Biicherverbrennung bilden. Deutlich ist hier schon
friih eine ambivalente Einschdtzung zu Schriftlichkeit {iberhaupt, die in der antiken
Philosophie mit einer klaren Abwertung von Schrift einhergeht. Platon und Aristote-
les betrachten Schrift nur als sekundare, duflerliche Reprasentation menschlichen
Denkens, das letztlich in einem, bereits durch Sprache vermittelten, Geist situiert ist.

Wahrend jedoch die beiden Philosophen dem Geschriebenem eine blof3 deriva-
tive Reprdsentation des inneren ,logos‘ zuerkennen, betont die Kernthese der lite-
rate revolution die Macht materieller Schrifttrager, die gerade durch ihre Exteriori-
tat und Materialitdt zu Agenten des Wissens und seiner sozialen Verteilung iiber die
Sprech- oder Schreibsituation hinaus werden. In der Schriftlichkeitstheorie liegt der
Akzent — wie in spdteren Akteur-Netzwerktheorien — nicht auf der Innerlichkeit oder
,Priasenz‘ des Geistes, sondern auf der sozialen Handlungsmacht von Technologien

8 Details siehe S.322 und Zoetmulder 1974, 23.



Schriftverbrennung als kosmologische Realisierung =—— 319

und Objekten, die einen bestimmten Typ von Gesellschaft erst erméglichen: Biicher
und Geschriebenes ,versammeln‘, so konnte man in Anlehnung an Latour sagen,
ganz unabhingig von den Intentionen der Autoren ,das Soziale‘ neu.’ Doch iiber
dieser Fixierung auf die Handlungsmacht von Schriftlichkeit und Texten als mate-
rialen Aktanten wurden im Rahmen der Schriftlichkeitstheorie Ambivalenzen und
Abwehrreaktionen, die auch die gezielte Zerstérung von Geschriebenem einschlie-
en, hartnackig iibersehen.

Eine tiefe Ambivalenz kennzeichnet bereits das ganze Werk Platons, der seine
Philosophie in der Form quasi miindlicher Dialoge niederschreibt, um das Erkennt-
nisparadigma seines Lehrers Sokrates zuletzt doch nur im Medium der Schrift zu
bewahren. Sein Werk deutet Havelock als kulturhistorischen Beleg fiir die wechsel-
seitige Beeinflussung von Philosophie und Schriftkultur, und doch ist es Platon, der
Schrift im Phaidros und im sogenannten Siebten Brief scharf kritisiert, weil er iiber-
zeugt ist, die hochste Wahrheit sei nicht im duflerlichen Medium der Schrift zu kom-
munizieren, sondern miisse als immaterielle Einschreibung des logos in der Seele des
Studierenden realisiert werden.®

Platon verteidigt damit allerdings gerade keine ,,phonozentrische” Prasenzmeta-
physik, die den logos in der Unmittelbarkeit miindlicher Rede situiert — wie Derrida in
seiner Grammatologie meint — sondern vielmehr einen immateriell-metaphysischen
Schriftbegriff,™* dem wir auf Bali — in ganz anderer Weise — wieder begegnen werden.

Doch wahrend Platon Schriftlichkeit als Mnemotechnik philosophisch abwertet,
zeigen Biicherverbrennungen,' dass gerade die dufierliche Prisenz, das materielle
Fortbestehen des Geschriebenen, als Bedrohung erlebt wird.”® Biicherverbrennun-
gen konnen bei allen Unterschieden in den meisten Fallen als Versuche verstanden
werden, das Fortwirken von unerwiinschten Ideen oder Lehren gezielt zu vernich-
ten und zu zensieren, oder verfemte Autoren 6ffentlich zu verdammen, um so die
Handlungsmacht von Geschriebenem wenigstens teilweise wieder den Intentionen
menschlicher Akteure unterzuordnen. Ihr Ziel ist die Vernichtung von heterodo-
xem Wissen oder die Achtung und Streichung bestimmter Autoren aus dem sozia-
len Gedachtnis: eine Form der damnatio memoriae. Demonstrativ verbrannt werden
daher vor allem Schriften, die als haretisch oder ketzerisch gegeniiber einer jeweils
kanonisierten Wahrheit erfahren werden, oder als in moralisch-politischer Weise
bedrohlich fiir eine bestimmte Gesellschaft.

Relevant werden Biicherverbrennungen daher v. a. in der Geschichte von Buchreli-
gionen, die mit universellem Wahrheitsanspruch auftreten und performative, flexible
Formen orthopraktischer Ritualtradition durch orthodoxe Formen der Schriftexegese

9 Latour 2005.

10 Szlezak 1985, 386ff.; Kullmann 1991, 1 und 8.

11 Koschorke 1997, 53.

12 Siehe in diesem Band auch die Beitrage von Mostert und Vuilleumier.
13 Korte 2012, 11ff.; Leonhard 1983; Rafetseder 1988, 89ff.; Werner 2007.



320 —— Annette Hornbacher

und durch den Riickzug auf eine heilige Schrift mit universellem Geltungsanspruch
ersetzen. Das Verbrennen von ketzerischen Biichern wird hier zum Akt religit-
ser Selbstvergewisserung, Purifizierung und Rechtglaubigkeit. So beschreibt etwa
die Apostelgeschichte, wie die von Paulus konvertierten Christen aus Ephesos ihre
antiken Zauberbiicher verbrennen, um auf diese Weise nicht nur ihr Bekenntnis zum
Christentum mit der Abwendung vom lokalen Wissen 6ffentlich zu dokumentieren,
sondern zugleich magischen Praktiken auch in der Zukunft die Grundlage endgiiltig
zu entziehen.

Das Verbrennen von Geschriebenem begleitet demnach die Geschichte des Chris-
tentums als einer Buchreligion mit absolutem Geltungsanspruch, doch Analoges
findet sich auch in der Geschichte des Islam. Auch hier werden heterodoxe oder hare-
tische Schriften und Lehren bis heute verbrannt. Paradigmatisch fiir eine Biicherver-
brennung mit weitreichenden Folgen ist die Zerstérung der nordindischen Universitdt
von Nalanda und ihrer umfangreichen Bibliothek, des grofiten Zentrums buddhis-
tischer Buchgelehrsamkeit im 12. Jahrhundert, durch den muslimischen Eroberer
Bakhtiyar Khilji.**

Hier wie in der Erzdhlung der Apostelgeschichte, dient die Biicherverbren-
nung der Vernichtung und Delegitimierung von Wissen sowie der Zerstérung seiner
geschichtlich-gesellschaftlichen Prasenz und Handlungsmacht. Biicherverbrennun-
gen dieser Art sind also zugleich politische Handlungen demonstrativer Delegitimie-
rung, die auf die Annihilierung alternativer Normen, Ideen und Praktiken abzielen.
Dies schlief3t mitunter auch wechselseitig aufeinander verweisende Performanzen
der Delegitimation von Geschriebenem ein: Wahrend die katholische Kirche zur Ver-
brennung von Luthers Schriften aufrief, verbrannte dieser seinerseits demonstrativ
die Bannbulle des Papstes gegen ihn."”

Doch Buchverbrennungen sind weder auf den Kontext von Buchreligionen noch
auf die abendldndische Schriftkultur begrenzt: Zum einen finden sie sich als eine
Form der Zensur auch zur Verteidigung rein sdakularer und politischer Interessen, wie
Biicherverbrennungen im nationalsozialistischen Deutschland oder die Verbrennung
sogenannter ,Schundliteratur” in der DDR zeigen. Zum anderen begegnen sie auch
in auflereuropdischen Schrifttraditionen, etwa bei der Verbrennung von Schriften
mit unliebsamen philosophischen Lehren, die im dritten vorchristlichen Jahrhundert
vom chinesischen Kaiser Qin Shihuangdi als Mittel ideologischer Stabilisierung ein-
gesetzt wurde.'®

Bereits diese wenigen Beispiele zeigen Varianten eines einheitlichen Bildes:' In
ganz verschiedenen religiosen und kulturellen Kontexten, die phonetische oder ideo-
graphische Schriftsysteme verwenden, stellen Biicherverbrennungen den Versuch

14 Gosh 1965.

15 Miethke 2012, 138.

16 Chan 1972; s. a. den Beitrag von Giele in diesem Band.
17 Siehe auch das Einleitungskapitel zu diesem Band.



Schriftverbrennung als kosmologische Realisierung =—— 321

dar, die nachhaltige Handlungsmacht geschriebener Gedanken oder Lehren zu
begrenzen — oder gar zu vernichten —, indem Schrifttrager (und damit idealiter auch
die enthaltenen Texte) zerstort werden.

2 Schriftlichkeit in Java und Bali

Einer solchen Verbindung von Schriftkultur und Schriftenverbrennung begegnen wir
nicht nur in China, sondern auch im malaiischen Archipel. Auf Java findet sich eine
elaborierte literarische Tradition, auch javanische Quellen berichten von Buchver-
brennungen, und bis heute werden Palmblattbiicher auf Bali verbrannt.

Diese Kontinuitdt steht in historischen Beziigen, die wir kurz vergegenwartigen
sollten: Als Ergebnis eines jahrhundertelangen Austauschs mit Siidasien ist Schrift —
zundchst in Verbindung mit Sanskrit und in Form von Steininschriften — auf Kali-
mantan seit dem vierten nachchristlichen Jahrhundert nachweisbar.® Seit etwa
dem achten Jahrhundert entstand auf Java eine lokale Literaturtradition mit einer
eigenen Schrift, die dem neuen Medium von Palmblattleporellos (lontar) angepasst
war, und die bis heute auf Bali fortgesetzt wird. Die Biicher enthalten epische Dich-
tungen, Chroniken aber auch philosophisch-soteriologische Texte, deren Inhalte auf
einen engen Austausch mit Siidasien verweisen, unter anderem mit der Universitat
von Nalanda, obwohl sie in der javanischen Dichtungssprache Kawi verfasst und ent-
weder genuine Neuschdpfungen oder eigenstandige Weiterentwicklungen siidasiati-
scher Epen (Mahabharata, Ramayana) und tantrischer Uberlieferungen shivaitischer
oder buddhistischer Auspragung sind. Doch wéahrend auf Java diese shiva-buddhis-
tisch inspirierte Literatur seit dem 15. Jahrhundert und unter wachsendem Einfluss
des Islam zunehmend marginalisiert und womaoglich verbrannt wurde, lebt die Tradi-
tion, der sie entstammen auf der Nachbarinsel Bali fort.

Javas Literatur erlebte ihren Hohepunkt zwischen dem 12. und 15. Jahrhundert im
hindu-javanischen Reich von Majapahit, in dem Dichtungen, Chroniken aber auch
esoterisch-kosmologische Werke in altjavanischer Sprache entstanden. Mit zuneh-
mender Islamisierung und der Konversion von hindu-javanischen Konigreichen in
Sultanate geriet Majapahit unter Druck und verlagerte seinen politischen wie kultu-
rellen Schwerpunkt auf die Nachbarinsel Bali, wo die altjavanische Literaturtradition
fortgesetzt, in der Lokalsprache weiterentwickelt und abermals an lokale Praktiken
und Denktraditionen angepasst wurde. Bali gilt heute in Indonesien, dem bevdl-
kerungsreichsten islamischen Land der Welt, als letzte Enklave einer lokalen Vari-
ante des Hinduismus, deren Ritualpraxis und esoterische lontar Manuskripte (tutur)
Elemente shivaitischer wie buddhistischer Theologie und Soteriologie mit lokaler
Ahnenverehrung, Animismus und Schriftmystik verbindet.

18 de Casparis 1975, 14.



322 —— Annette Hornbacher

Die Griinde fiir das weitgehende Verschwinden dieser Schrifttradition auf Java
sind unklar: Zwar beschreiben Historiker die graduelle und friedliche Islamisie-
rung Javas oft als kulturelle Synthese zwischen hindu-javanischer und islamischer
Mystik,* doch de facto fithrte die Islamisierung der Insel zum Niedergang der hindu-
javanischen Kénigsreiche, und sie etablierte — allem Anschein nach - ein neues Para-
digma von Buch, Schrift und Religion. In der javanischen Lontartradition galt Poesie
als eine Form der immanenten, ekstatisch-dsthetischen Vereinigung von Gott und
Mensch, immateriell-unsichtbarer (niskala) und irdisch sichtbarer Wirklichkeitsdi-
mension (sekala) und damit sogar als eine Form von yoga.?® Dichtung, die solch mys-
tische Vereinigung erméglicht, wurde daher als Tempel (candi) oder Begegnungsort
beider Wirklichkeitsdimensionen verstanden. Dieser Auffassung von Texten, Poesie
und Schreibmaterialien als innerweltlichen Medien einer dsthetisch-spirituellen Ein-
heitserfahrung stellt in den javanischen Sultanaten erstmals der Islam mit dem Koran-
studium ein neues Paradigma von Schrift, Literatur und Gelehrsamkeit gegeniiber.

Eine islamkritische Riickbesinnung auf die altjavanische Religion und Literatur
findet sich erst im 19. Jahrhundert und moglicherweise in Reaktion auf die Entstehung
von Koranschulen auf ganz Java, die nun ein zunehmend orthodoxes Paradigma des
Islam als doktrinaler Buchreligion etablieren.

In diesem Zusammenhang erwdhnen javanische Manuskripte die Verbrennung
vorislamischer religiéser Biicher durch den ersten javanischen Sultan von Demak als
emblematischen Akt der Unterwerfung Majapahits samt seiner literarischen Tradi-
tion und als Voraussetzung fiir die Islamisierung Javas.?! In Texten wie dem Serat
Dermagandhul erkldrt der Sultan von Demak die Verbrennung heidnischer ,Buddha
Biicher‘ mit seinem Wunsch, die Javaner von weiterem Widerstand gegen den Islam
abzuhalten, was sein Gesprdachspartner — einer von Javas legenddren neun islami-
schen Weisen (wali songo) — ausdriicklich als kluge Entscheidung lobt, da die Javaner
sonst in tausend Jahren nicht zum Islam konvertieren, sondern weiter ihrer lokalen
,Buddha Religion‘ (agami buda) anhingen wiirden.*

Diese — literarisch imaginierte — Biicherverbrennung betrachtet die javanische
Literatur demnach als zentrale Quelle lokaler Religion und Identitéat; sie legt aber
auch nahe, dass die betreffenden Biicher seitens der muslimischen Autoritaten mit
aberglaubisch-magischen Zuschreibungen assoziiert wurden. Ihre Verbrennung im
Interesse islamischer Konversion dient damit, ganz dhnlich wie in der Apostelge-
schichte, der Annihilierung einer heidnischen Tradition, die hier summarisch als
,Buddha Religion‘ bestimmt und mit den ,Buddha Biichern‘ assoziiert wird, der domi-
nierenden Bezeichnung fiir vorislamische religios-kosmologische Traditionen.

19 Ricklefs 2006.

20 Zoetemulder 1974, 178.

21 Zoetmulder 1974, 23.

22 Drewes 1966, 311; Ricklefs 2008.



Schriftverbrennung als kosmologische Realisierung =—— 323

Ob solche Biicherverbrennungen tatsdachlich eine wesentliche Rolle bei der Unter-
werfung Majapahits und der Islamisierung Javas spielten, ob es sich um eine spate
Projektion des 19. Jahrhunderts handelt, oder ob die faktische Zerstérung javanischer
lontars eher als zufalliger Nebeneffekt der anhaltenden Kriege zwischen muslimi-
schen Herrscherdynastien zu betrachten ist, kann hier dahingestellt bleiben. Ent-
scheidend ist hingegen, dass das Konzept ,,Biicherverbrennung®, wie wir es auch aus
anderen Schriftkulturen kennen, als solches bekannt war und einer dhnlichen Logik
folgt wie analoge Akte christlicher Konvertiten oder wie die Verbrennung der Biblio-
thek von Nalanda.??

Wichtig ist ferner, dass aus javanischer Sicht nicht nur eine alternative Religion
annihiliert wurde, sondern ein altjavanisches Paradigma von esoterischem Wissen
und Schriftlichkeit, das in Widerspruch zum orthodoxen Islam Java geriet. Dieser
Zusammenstofl zweier inkommensurabler Paradigmen von Schriftlichkeit und Reli-
gion ldsst sich aus den javanischen Legenden erschlief3en, die die Handlungsmacht
der verbrannten Biicher in ihren kontrdren Zuschreibungen erldutern: Aus Sicht des
Sultans und des muslimischen Gelehrten liegt die Gefahr der ,Buddha Biicher‘ nicht
in ihren Lehren, die anscheinend als nicht weiter erwdhnenswert erachtet werden;
wichtig ist vielmehr, dass die materielle und soziale Prasenz dieser Biicher vernich-
tet werden muss, da sie Gegenstand eines javanischen Irrglaubens an ihre inhdrente
Macht sind — und somit eine potentielle Quelle politisch-religiosen Widerstands.

In der Legende stoflen also zwei inkommensurable Paradigmen von Schrift und
Buch aufeinander, und die Verbrennung zielt primar darauf ab, den aus muslimischer
Sicht bloflen Aberglauben an die iibernatiirliche Macht der Biicher performativ zu
zerstoren. Dass die ,Buddha Biicher‘ problemlos verbrannt werden kénnen, ist kein
Argument gegen ihren Inhalt, wohl aber die performative Widerlegung ihrer iiberna-
tlirlichen Macht. Doch wie die javanischen Legenden zeigen, war die Annihilierung
des lokalen Schriftparadigmas nie vollstdndig: Das kulturelle Gedachtnis und Wider-
standspotential der ,Buddha Religion’ lebt in der literarischen Riickbesinnung auf die
vorislamische Schrifttradition Javas fort.

3 Zerstorung oder Realisierung? Balinesische
Praktiken der Verbrennung von Geschriebenem

Ganz offenkundig gilt dies fiir die Schriftpraxis und Literatur Balis, in der das Erbe
Majapahits bis heute fortlebt. Nach dessen Unterwerfung wurde Javas Nachbarin-
sel Bali zum Riickzugsort hindu-buddhistischer Kénigreiche und zum Zentrum ihrer
kiinstlerischen und literarischen Produktion und Praxis. Javas klassische Palmblatt-

23 Drewes 1966.



324 —— Annette Hornbacher

literatur, hunderte von lontars unterschiedlicher literarischer Gattungen, haben in
unterschiedlichen Archiven auf Bali iiberlebt und wurden zugleich in Anpassung
ans lokale Sprachparadigma weiter entwickelt, in bestimmten Familien vererbt und
kopiert. Besonders auf Bali scheint dabei ein Genre spekulativ-philosophischer Texte
entstanden zu sein, sogenannte tutur, geheime kosmologische und soteriologische
Lehren mit magischer Anwendung, die wohl am ehesten in der Tradition der ver-
brannten ,,Buddha Biicher” zu sehen sind.

Ein wiederkehrendes Thema dieser tutur sind mystische Spekulationen iiber die
balinesische Schrift, deren eigentliche Bedeutung sich diesen esoterischen Schriften
gemaf3 nicht darin erschopft, Texte zu erstellen, sondern in der inhdrenten kosmolo-
gischen Macht der Schriftzeichen (aksara) selbst. Dem entspricht, dass nach baline-
sischer Auffassung die Macht eines lontars sich nicht primar und nicht allein durch
das Lesen des Textes entfaltet, sondern bereits durch die Manifestation der aksara,
die als lebendige Entitdten gelten, und die, in bestimmten mystischen Piktogrammen
angeordnet, nicht nur visuelle Reprdsentationen von Sprache sind, sondern Medien
iibernatiirlicher Macht (sakti).** Die schriftmystischen tutur und der Gebrauch von
aksara in bestimmten rituellen Kontexten reflektieren Schrift demnach als iiberde-
terminiertes System, das einerseits aus semisyllabischen und diakritischen Zeichen
besteht und ein dem Alphabet vergleichbares phonetisches Zeichensystem bereit-
stellt, dessen Elemente andererseits iiber ihre exoterische phonetische Reprdsenta-
tionsfunktion hinaus unmittelbar wirksame spirituelle Macht (sakti) materialisieren.
Diese Doppelfunktion zeigt sich besonders im bildhaften Arrangements mystischer
Schriftzeichen (aksara modré, rerajahan), die von Spezialisten zu unterschiedlichen
Zwecken eingesetzt werden konnen: zur Heilung und Starkung ebenso wie zur Aufls-
sung oder zur Tétung von Gegnern.

Die kosmologischen Grundlagen und Entsprechungen solch piktographischer
Kombinationen von aksara sind ein wiederkehrendes Motiv schriftmystischer Spe-
kulationen in den tutur. Bis heute begreifen Balinesen daher auch lontar im Allge-
meinen und die esoterischen tutur im Besonderen als inhdrent machtvolle Entitdten,
denen Respekt und Verehrung entgegengebracht wird und die an besonderen Orten
aufbewahrt werden miissen.

Da aber zugleich nur tutur auf Bali rituell verbrannt werden, stellen sie die ver-
breitete Gleichsetzung von Verbrennung und Zerstorung in Frage: Balinesische Pries-
ter und Schriftspezialisten betrachten die rituelle Verbrennung dieser Manuskripte
nicht als Zerstérung eines Buches, sondern, ganz im Gegenteil als Ausdruck von
Pietdt und Ehrfurcht vor der Schrift selbst. Zerfallende und unleserlich gewordene
lontars kdnnen, wie mir eindringlich versichert wurde, nicht einfach weggeworfen
werden, sie sollten idealer Weise verbrannt werden wie ein menschlicher Leichnam.

24 Rubinstein 2000, 43; Hunter 2007; Hornbacher 2016, 76ff.



Schriftverbrennung als kosmologische Realisierung =—— 325

Dies wirft Fragen nach der Relation von lontar und Mensch auf — und zugleich
nach der Funktion der unterschiedlichen Schriftsysteme —, denn verbrannt werden
nur lontar Biicher, die mit balinesischen aksara beschrieben sind, niemals bedruckte
Biicher. Doch die Analogie zwischen lontar, menschlichem Ké&rper, aksara und
Kosmologie ist noch komplexer: Nicht nur werden lontar Biicher in Analogie zum
menschlichen Korper verbrannt, dariiber hinaus fungieren wahrend der umfang-
reichen Verbrennungsrituale fiir Menschen bestimmte Effigien mit kosmologischen
Piktogrammen aus Schriftzeichen als feinstoffliche Verkérperungen eines Verstorbe-
nen, dessen Korper bereits verwest ist. Menschlicher Kérper und balinesische Schrift
sind damit wenigstens teilweise und hinsichtlich ihrer kosmologischen Struktur aus-
tauschbar.

Der Versuch, diese im Verbrennungsritual sichtbar werdenden esoterischen Ana-
logien zwischen Schrift, Buch und Korper zu klaren, trifft auf erhebliche Hindernisse:
Auf Bali ist der Zugang zu lontars im Allgemeinen, besonders aber zu den macht-
vollen und geheim gehaltenen tutur, sozial und rituell strikt restringiert. Nur wenige
Personen besitzen lontars als Familienerbstiicke in ihrem Haushalt, und der Besitz
besagt nichts {iber die Fahigkeit oder Bereitschaft, diese Texte zu studieren. Und
obwohl das balinesische Schriftsystem an Grundschulen in Ansdtzen unterrichtet
wird, sind wenige Personen in der Lage, die balinesische Schrift und altjavanische
Sprache (kawi) der tutur fliissig zu lesen und zu verstehen, da der Schwerpunkt for-
malen Lernens heute auf der lateinischen Schrift liegt, die zugleich den Zugang zu
modernem Wissen und zur modernen Schriftkultur Indonesiens ertffnet. Dariiber
hinaus ist aber auch unter jenen, die in der Lage sind, lontars zu lesen, nur eine Min-
derheit in die Geheimnisse der Schriftmystik eingeweiht.

Die Familie, bei der ich in einem siidbalinesischen Dorf iiber Jahre hinweg
wahrend diverser Feldforschungsaufenthalte wohnte, gehort zudem zur kastenlosen
Bevolkerungsmehrheit Balis (Sudra) und besaf} keine lontars. Obwohl alle Familien-
mitglieder eine moderne Schulbildung genossen hatten und lesen und schreiben
konnten, war niemand in der Lage, die balinesische Schrift fliissig zu lesen. Noch
schwerer wog der Umstand, dass — auch auf mein Nachfragen hin — niemand aus der
Familie daran interessiert war, Zugang zu den esoterischen Schriften und ihren kos-
mologischen und soteriologischen Lehren zu erhalten. Im Lauf verschiedener Gespra-
che im dorflichen Umfeld, die neben diversen Sudra-Familien auch Tempelpriester
(pemangku) vor Ort einschlossen, wurde zunehmend deutlich, dass das demonstra-
tive Desinteresse weder einem Mangel an Ambition zuzuschreiben war, noch starren
sozialen Hierarchien, die es Kastenlosen vollig unméglich gemacht hitten, Zugang zu
einer Schrifttradition zu erhalten, die traditionell mit der Brahmanenkaste assoziiert
wird. Die Zuriickhaltung gegeniiber dem Studium dieser Lehren und der wiederkeh-
rende Hinweis, diese Form des Engagements sei nur fiir wenige Personen sinnvoll,
waren vielmehr Ausdruck praktischer Klugheit und eines expliziten Sicherheitsbe-
diirfnisses: Man versicherte mir, es sei zwar moéglich, aber eigentlich zu gefihrlich,
mit diesen machtvollen Texten und Lehren auch nur in Beriihrung zu kommen,



326 —— Annette Hornbacher

geschweige denn sie zu studieren, wenn man nicht besondere Kompetenzen mit-
bringe und bereit sei, Jahre seines Lebens und viel Geld in die enge Zusammenarbeit
mit einem Guru zu investieren. Tatsdchlich erfordert das Studium der esoterischen
Schriften nicht nur die graduelle rituelle Initiation des Lernenden, sondern auch die
Begleitung durch einen Lehrer, der in der Lage ist, die praktischen und existenziel-
len Konsequenzen dieser Schriften auszubalancieren und ihre kryptischen Lehren
zu deuten. Und wer, wenn nicht ein Mensch mit besonderen Machtanspriichen und
Ambitionen zur Schwarzmagie, ware zu all diesen Opfern bereit, so fragte mich ein
Tempelpriester, der stolz darauf war, balinesische Schriftzeichen und Piktogramme
fiir rituelle Zwecke malen zu kénnen, der aber dezidiert nichts mit den dahinterste-
henden kosmologischen Lehren zu tun haben wollte.

Esoterische lontars und die Praxis der Schriftmystik werden von Balinesen
demnach mit einem Geheimwissen assoziiert, das zwar dem, der es meistert, Macht
verleiht, ihn aber auch selbst in Gefahr bringt und zudem ambivalent bleibt, da es
zum Nutzen oder Schaden anderer eingesetzt werden kann. Die inhdrente Macht der
Schrift kann den Lernenden geistig verwirren, kérperlich schiadigen und sogar zu
seinem Tod fiihren. Beispiele dafiir sind zahlreich: Mein Gastgeber verwies auf seinen
langjdhrigen spirituellen Lehrer, einen Brahmanenpriester (pedanda) und eine
weithin anerkannte Autoritit fiir esoterische Schriften, der zudem beriihmt fiir seine
Heilungsfahigkeiten war. Dieses Wissen hatte er unter anderem auf das jahrzehnte-
lange Studium der tutur gegriindet, das es ihm auch erméglichte, Amulette anzuferti-
gen. Er war bereit, mich in die esoterischen Schriftlehren einzuweihen, verstarb aber
kurz vor meiner Ankunft. Die Umstdnde seines Todes blieben dunkel, meinem Freund
und Gastgeber jedoch hatte er den aus seiner Sicht tieferen Grund anvertraut: er war
einem Konkurrenten schwarzer Magie in einem der beriichtigten spirituellen Kampfe
zwischen Experten esoterischer Schriften unterlegen.

Auf Grund solcher Berichte waren meine Gastgeber, wie zahlreiche andere
Gesprdchspartner, die ich spater zu diesem Thema befragte, gerne bereit, das Studium
esoterischer tutur Berufeneren zu iiberlassen, typischerweise Brahmanenpriestern,
aber auch ihren ambitionierten Schiilern aller Kasten. Tatsdchlich kann sich prinzipi-
ell jeder im Verlauf zahlreicher Initiationen, Priifungen und eines hingebungsvollen
Studiums das Recht erwerben, die Manuskripte von Gurus zu kopieren und deren
Korpertechniken zu erlernen, um selbst zum Spezialisten esoterischer Praktiken zu
werden. Zum Studium von tutur reicht namlich nicht allein der Zugang zu den Texten
aus; vielmehr werden diese erst durch Techniken der Verkdrperung realisierbar, wie
wir noch sehen werden. Soteriologisches und kosmologisches Wissen wird daher
nicht nur durch die hermeneutische Fertigkeit des verstehenden Lesens erworben,
sondern ist oft mit Yogapraktiken assoziiert, da die geschriebenen Lehren vom Prak-
tizierenden verkorpert werden miissen. Diese esoterischen Text-Praktiken werden auf



Schriftverbrennung als kosmologische Realisierung =—— 327

Grund ihrer Beziige zu indischen Quellen mitunter als ,tantrisch‘ bezeichnet, obwohl
der Begriff selbst bei balinesischen Praktikern unbekannt ist.?

Doch widhrend die Verbindung zwischen dem esoterischem Schriftwissen und
seiner Verkorperung durch den Praktiker im Verlauf meiner Forschungen immer
deutlicher wurde, stellt sich weiterhin die konkrete Frage welche inhidrente Macht
(sakti) diesen Manuskripten zukommt, und was genau ihre Verbrennung motiviert.

Einen ersten Schritt zum Verstdndnis liefert der Blick auf den Herstellungspro-
zess von lontars als materiellen Schrifttrdgern: Traditionell liegt auf Bali nicht nur
das Beschreiben eines lontar, sondern bereits dessen rituell gerahmte Herstellung im
Verantwortungsbereich von Brahmanenfamilien. Der Bibliothekar von Balis altester
Palmblattbibliothek in Singaraja schickte mich daher nach Karangasem, in Balis tro-
ckene Ostprovinz, die zugleich das Zentrum der Lontarproduktion ist. Hier ist Nass-
reisanbau kaum méglich, es wachsen jedoch auf den trockenen Béden dieser Region
die fiir die Lontarherstellung besten Palmen (Borassus flabellifer), aus deren langen
und widerstandsfahigen Blattern die einzelnen Seiten (lempir) eines lontar gefertigt
werden, ehe sie gelocht und mit einer Schnur zum Leporello zusammengebunden
werden. Der etwa dreifligjahrige Sohn einer Brahmanenfamilie, ein Grundschulleh-
rer, fithrte die Familientradition fort und erklarte mir detailliert, in welchen Arbeits-
schritten und mit welchen insektenabweisenden Pflanzensubstanzen, mantras und
rituellen Vorbereitungen, lontars hergestellt und auf das Beschreiben vorbereitet
werden. Dieses findet dann als Prozess des Einritzens von Schriftzeichen (aksara)
durch einen Kopisten oder Autor statt.

Bereits der Herstellungsprozess eines lontar verbindet demnach technische und
rituelle Praktiken, die beide notig sind, um das Palmblatt zum geeigneten Wohnort —
oder, wie mein Gesprichspartner sagte: zum ,Palast* (istana) von Saraswati, der
Gottin des lebenslangen Lernens, der Weisheit, Poesie und Musik — zu transformie-
ren. Diese Verbindung lasst den modernen westlichen Gegensatz zwischen rein mate-
riellem Schrifttrager und geistig bedeutungsvollem Text schon im Ansatz fragwiirdig
erscheinen.

25 Nihom 1994; Acri 2006, 2011, 2013, 2016; Stephen 2010. Dessen ungeachtet wurden in den vergan-
genen Jahren balinesische Rituale und tutur umstandslos als ,tantrisch’ identifiziert (Stephen 2010),
was weder der Komplexitat und Vagheit des indischen Begriffs gerecht wird, noch dem Selbstver-
standnis der balinesischen Akteure. Zudem geht etwa Stephen beim Versuch, das balinesische Ver-
brennungsritual als ,tantrisch‘ zu klassifizieren, nicht von den sparlichen intertextuellen Belegen fiir
eine Verbindung zwischen tantrischen Schriften aus, sondern von dem durch Woodroffe etablierten
Ideal von Tantra in Indien (Stephen 2010, 433). Doch auch unabhéngig von diesem methodisch frag-
wiirdigen Vorgehen erscheint die ethnographische Konstruktion einer balinesischen Tradition von
,stantra’ problematisch, da sie einen Begriff als indigene Ritualkultur etabliert, der de facto als Kapital
einer aktuellen Selbstvermarktungsstrategie eingesetzt wird: Seit einigen Jahren wandelt sich Balis
Vermarktungsstrategie von der Prasentation als ,,Insel der Kiinste und Tanze“ zur ,,Insel esoterischer
Praktiken®“. In diesem Rahmen verkaufen nun in Tourismuszentren wie Ubud Entrepreneurs aller Na-
tionalitdten ,,Yoga“ und ,,Tantra“ fiir westliche Touristen als uralte balinesische Praktiken.



328 —— Annette Hornbacher

Dennoch gilt ein solcher Schrifttrdger noch nicht als inhdrent machtvoll. Zum
eigentlichen Leben — und zu spiritueller Macht — kommt das lontar erst durch den
Prozess des Beschreibens, bei dem Saraswati in Gestalt der aksara, d.h. als Schrift
und Text, im Buch manifest wird, um spater mit einer dariiber gestrichenen schwarzen
Paste auch fiir den menschlichen Leser sichtbar zu werden. Erst durch das Einschrei-
ben wird das lontar zum Wohnort Saraswatis, und erst ab diesem Moment erfordert
es eine besondere respektvolle Behandlung: Oft werden beschriebene lontars — und
namentlich tutur — im Familientempel oder an einem besonderen Schrein iiber den
Kopfen der menschlichen Bewohner gelagert. Da sich in ihnen die Gottin manifes-
tiert, ist es unmoglich, ein lontar ohne rituelle Vorkehrungen auch nur zu 6ffnen,
geschweige denn zu lesen.

Dies ist nur an bestimmten, Gliick verheifl}enden Tagen oder nach Einholung
besonderer Erlaubnis moéglich — und auch dann nur nachdem Mantras gesprochen
und Saraswati Gaben dargebracht wurden. Ein inselweiter jahrlicher Feiertag fiir
Saraswati — und heute fiir Biicher allgemein — bekraftigt diese Achtung vor Geschrie-
benem als gesamtgesellschaftliches Ereignis: An diesem Tag findet auf ganz Bali kein
Unterricht an Schulen und Universitdten statt. Kein Buch darf gelesen werden, da
Geschriebenes, die Verkorperung der Goéttin, an diesen Tag menschlichen Gebrauch
entzogen und stattdessen durch Gaben geehrt wird. Diese Verehrung von Geschriebe-
nem kann heute sehr weit gehen: Meine Vermieter iiberraschten mich damit, meinem
Computer am Saraswati-Tag eine Gabe zu iiberreichen, da sie mich taglich darin lesen
und schreiben sahen und offenbar um meine Sicherheit besorgt waren.

Formen ritueller Verehrung im Umgang mit den lontar — und damit ihre Aner-
kennung als Wohnort der Gottin — sind demnach weniger eine private Glaubensfrage,
sie bringen vor allem eine offizielle Distinktion zwischen unterschiedlichen Schrift-
paradigmen zum Ausdruck. Auch in der ersten, unter holldndischer Fiihrung einge-
richteten Lontarbibliothek in Singaraja, bringen Bibliothekare den archivierten lontar
Biichern tagliche Gaben dar. Und auch ein akademischer Kollege aus Bali legte Wert
darauf, vor dem Offnen eines lontar in der Bibliothek der Universitit von Denpasar,
Saraswati mit einer kleinen personlichen Geste um Erlaubnis zu bitten.

Eine dhnliche Vorsicht im Umgang mit lontars pragte das Verhalten meiner
Gesprachspartner in verschiedenen Brahmanenfamilien, die lontar Manuskripte
geerbt hatten. Thre Bereitschaft, mit mir iiber die Schrifttradition ihrer Familien zu
sprechen, war stets mit besonderer Vorsicht beziiglich der Manuskripte selbst ver-
bunden, die ich in keinem Fall umstandslos zu sehen bekam: S6hne oder Enkel von
Schriftspezialisten erklarten mir, dass sie die lontars der vorigen Generationen zwar
weiterhin als machtvolle Objekte im Familienschrein aufbewahrten und bei Feierta-
gen mit Gaben versdhen, betonten aber zugleich, dass sich derzeit kein Familienmit-
glied in der Lage sehe, diese machtvollen Manuskripte zu 6ffnen oder zu studieren,
da keiner eine entsprechende rituelle Weihung erhalten habe. Meine Gesprachspart-
ner — in der Regel Manner zwischen 30 und 50 Jahren — waren durch ihre Berufe
als Waschereibesitzer oder Parkplatzwachter so in Anspruch genommen, dass sie



Schriftverbrennung als kosmologische Realisierung =—— 329

nach eigener Einschatzung nicht genug Zeit, Konzentration und Energie aufbringen
konnten, sich den Anforderungen eines Studiums esoterischer Texte zu widmen. Ein
Mann in seinen Fiinfzigern, Sohn eines brahmanischen Schriftspezialisten und Pries-
ters (pedanda), beklagte offen, er habe die Nachfolge seines Vaters nicht antreten
koénnen, da er fiir seine Familie und die Ausbildung der Kinder Geld verdienen miisse
und es sich nicht leisten kdnne, Monate und Jahre dem Studium dieser schwierigen
Texten und Lehren zu widmen.

Dieser nicht zuletzt 6konomische Konflikt zwischen konkurrierenden Wissen-
straditionen und Lebensentwiirfen scheint mit einer wachsenden Unsicherheit im
Umgang mit lontars einherzugehen, die heute auch jene betrifft, die als die eigent-
lichen Autoritdten dieser esoterischen Schrifttradition gelten: Brahmanenfamilien.
Thre schwindende Bereitschaft oder Fahigkeit, tutur zu studieren, verbanden meine
Gesprdchspartner oft mit der Bemerkung, die lontars der Familie seien ohnehin in
schlechtem Zustand und sollten oder kénnten schon allein deshalb nicht mehr ge6ff-
net werden. Obwohl lontars je nach Lagerung und Behandlung mehrere Jahrhunderte
iiberdauern kénnen, kommt es v. a. durch Schadlinge langfristig zu einer Beeintrach-
tigung der Lesbarkeit und zu Zerfall. Tatsachlich scheint der Abbruch des lontar-Stu-
diums dem Vorschub zu leisten, da Schdden nun nicht mehr rechtzeitig entdeckt und
beseitigt werden. Doch selbst wo umsichtige Familienmitglieder friih dafiir gesorgt
haben, dass lontars kopiert wurden, bleibt unklar, was mit den zerfallenden Manu-
skripten geschieht.

Interessanter Weise wiesen alle Gesprachspartner in verschiedenen Brahmanen-
familien emport meine Vermutung zuriick, zerfallene Manuskripte kénnten nach An-
fertigung einer Kopie weggeworfen werden. Niemand, so versicherte man mir, wiirde
dies wagen, da auch ein zerfallenes Palmblattbuch weiterhin als Manifestation von
Saraswati zu betrachten sei und aus diesem Grund selbst in unleserlichem Zustand
bis zum voélligen Zerfall im Familienschrein verbliebe oder — noch besser — rituell
verbrannt werde. Da solche Verbrennungen nur in Notfidllen durchgefiihrt werden,
konnte ich an keiner dieser raren Gelegenheiten teilnehmen; entscheidend ist hier
aber die Einhelligkeit, mit der lontar-Verbrennungen als ideales Verfahren empfohlen
und in Analogie zur Verbrennung von Toten beschrieben wurden.

Verbrannt wird demnach - in Analogie zum Leichnam - der Schrifttrdager, der
nach Auffassung der lontar-Hersteller ein Palast der Gottin Saraswati ist, aber im
Zustand des Zerfalls nur noch eine zerfallende Wohnung fiir deren unsterblichen
Leib: also fiir die aksara, bereitstellt. Analog dazu gilt der menschliche Korper auf
Bali als lebendige, mikrokosmische (bhwana alit) Komposition der fiinf makrokos-
mischen (bhwana agung) Elemente oder pancamahabuta: Wasser, Wind, Feuer, Erde
und Ather. Solange deren rdumliche Anordnung im Kérper Leben regeneriert, ist
dieser beseelt, was aus balinesischer Auffassung ein inhdrenter Effekt des dynami-
schen Zusammenspiels von Wasser und Feuer ist: Wenn das Leben spendende Wasser
(amrta) aus der Fontanelle in das unter dem Nabel gelegene interne Feuer (geni)
tropft, verwandelt es sich in Dampf (kukus), der auch als Seele (jiva) betrachtet wird.



330 —— Annette Hornbacher

Zu Lebzeiten kondensiert dieser Dampf in der Fontanelle und tropft erneut wieder
herab.?® Lebendigkeit und Beseelung sind nach dieser Auffassung also Momente
eines regenerativen Transformationsprozesses, in dem wundersamer Weise Wasser
und Feuer einander nicht zerstoren, sondern hervorbringen. Wenn mit dem Tod Feuer
und Wasser im Korper ihre Position vertauschen, miindet dieser regenerative Zyklus
in einen Prozess der Dekomposition. Der Leichnam ist nur noch eine zerfallende und
dysfunktional gewordene Anordnung der pancamahabuta, er zerfillt und die an ihn
gebundene Seele leidet unter Verwirrung. Die Totenverbrennung beschleunigt und
vollendet diesen Prozess der Dekomposition mit dem Ziel, die dysfunktional gewor-
dene Bindung der Elemente in einer zerfallenden mikrokosmische Gestalt, zuriick
zu ihrem ewigen makrokosmischen Ursprung zu fiihren. Anders als gelegentlich
angenommen,” dreht sich das balinesische Verbrennungsritual daher nicht priméar
um ,,moksha“ als einer endgiiltigen Befreiung der unsterblichen Seele (atman) von
ihrer irdisch materiellen Hiille, sondern um die Riickfiihrung der fiinf Elemente aus
einer dysfunktionalen mikrokosmischen Konstellation in ihren Leben fordernden
makrokosmischen Ursprung.?®

Wenn nun auf Bali Verbrennungen von lontars analog zur Totenverbrennung
verstanden werden, so darf man schliefen, dass es auch hier um eine Riickfiihrung
geht, die allerdings nicht die feinstofflichen fiinf Elemente des menschlichen Kérpers
betrifft, sondern die Elemente des Korpers der Géttin Saraswati, die im lontar wohnt.
Ihr Koérper besteht aber — wie der Prozess der Herstellung zeigt — nicht aus stoffli-
chen Teilen, sondern aus den Elementen der balinesischen Schrift, den aksara. Dies
legt einen weiteren, fiir moderne Vorstellungen befremdlichen, Schluss nahe: Ritu-
elle lontar-Verbrennungen zielen — im Gegensatz zu den in Teil 1 und 2 erlduterten
Biicherverbrennungen — nicht auf die Zerstérung des Geschriebenem oder des Textes,
sondern vielmehr auf die Befreiung der unsterblichen aksara aus einem unleserli-
chen Text.

Dies erkldrt, warum auf Bali — anders als bei den eingangs erldauterten Biicherver-
brennungen — die Schriftzeichen selbst eine bedeutsamere Rolle spielen als der Text,
der durch sie erst ermdglicht wird. Nicht das Geschriebene als semantische Einheit,
sondern aksara selbst sind, wie ihr Sanskrit Name anzeigt, ,unteilbare‘ Atome des
Textes und die eigentliche Verkdrperung der Gottin.

Welch weitreichende Folgen und Implikationen diese Unterscheidung zwischen
Schriftzeichen und Geschriebenem auch iiber die eigentliche Funktion der lontar
Verbrennung hinaus besitzt, wurde mir wahrend eines Treffens mit einem Brahma-
nen aus Sanur deutlich. Aufgrund seiner Ehrfurcht vor den Artefakten war er nicht
bereit, mir die zerfallenden lontars seiner Familie ohne vorherige Gaben, Rituale und

26 Weck 1937, 50ff.
27 Siehe z. B. Stephen 2010.
28 Hornbacher 2014b.



Schriftverbrennung als kosmologische Realisierung =—— 331

Mantras zu zeigen oder sie zu 6ffnen; zugleich aber zégerte er nicht, mir ersatzweise
umstandslos eine in lateinischer Schrift transkribierte Druckversion derselben tutur
zur Lektiire aus seinem Schlafzimmer zu holen. Die typographische Buchkopie war,
wie sich herausstellte, von Wissenschaftlern der balinesischen Universitat erstellt
worden, die ihn aufgesucht hatten, da seine Familie beriihmt fiir ihre einzigartige
Sammlung von Manuskripten mit medizinischem und magischem Wissen war.

Einer dhnlich kategorialen Differenzierung zwischen einem nur durch aksara
machtvollen lontar und dessen harmloser lateinischer Transkription in einer Ring-
buchkopie begegnete ich bei zwei kastenlosen Schriftspezialisten®® magischer Prakti-
ken in Zentral- und Ostbali: Beide besafien als Familienerbstiicke verschiedene tutur,
von denen sie gedruckte bzw. handgeschriebene Kopien in lateinischer Schrift ange-
fertigt hatten. Beide konnten die Kopien ohne rituelle Vorsichtsmaf3inahmen nutzen,
wahrend sie sich scheuten, die eigentlichen lontar zu 6ffnen.

Die inhdrente Macht der lontar liegt demnach weder im materialen Schreibtra-
ger insgesamt, noch im Text an sich, der offenbar in verschiedenen Schriftsystemen
transkribiert werden kann, sondern vielmehr in den balinesischen Schriftzeichen,
die die iibernatiirliche sakti der Géttin realisieren. Diese Macht gilt es, wie mir einer
der beiden Spezialisten erkladrte, im Leben des Praktizierenden zu realisieren. Wo dies
nicht gelingt, bleibe auch der Text an sich blof3e teori, wie er abfallig sagte.

Dem entspricht, dass transkribierte Versionen von tutur ebenso wenig wie
moderne Druckerzeugnisse einer rituellen Verbrennung bediirfen. Zugleich besta-
tigt es als Zwischenergebnis den Befund, dass die inhdrente Handlungsmacht bali-
nesischer Manuskripte gerade nicht im Geschriebenen oder im Text gesehen wird,
sondern in den aksara. Diese aber werden durch das Verbrennen nicht etwa zerstort,
sondern eigentlich von ihrer tempordren Form gereinigt und in ihre urspriinglich
gottliche Existenzform zuriickgefiihrt.

Daher weicht die rituelle Verbrennung von lontars im heutigen Bali ihren Voraus-
setzungen und Motivationen nach nicht nur in Details von Praktiken der Schriftzersto-
rung ab, die fiir viele andere Schriftkulturen charakteristisch sind. Sie dient ganz im
Gegensatz dazu nicht der Zerstérung von Geschriebenem, sondern der eigentlichen
Realisierung der Schrift in ihrer géttlichen Ursprungsform. Wahrend daher selbst eso-
terische Texte problemlos in lateinischer Schrift transkribierbar sind, bleiben aksara
im rituellen Kontext oder auf Amuletten unersetzbare visuelle Elemente.>®

Dies fiihrt uns zuriick zu der Ausgangsfrage, worin sich aus balinesischer Sicht Schrift-
systeme kategorial unterscheiden, selbst wenn sie in ihrer phonetischen Reprasenta-
tionsfunktion austauschbar sind. Balinesische Schriftspezialisten beantworten dies

29 Da es sich hier um Personen handelt, die sehr unterschiedliche Funktionen iibernehmen und
sowohl als rituelle Spezialisten in ihrem Dorf und Familienkreis fungieren wie auch als Heiler und
Hexen, wiahle ich hier die alle Aspekte einschlieflende Bezeichnung Schriftspezialist.

30 Hooykaas 1980.



332 —— Annette Hornbacher

haufig durch den Hinweis auf ontologische — oder eigentlich kosmologische — Unter-
schiede beider Schriftsysteme: Als Silbenzeichen unterscheiden sich aksara katego-
rial von Buchstaben, da sie keine Konsonanten kennen und durchweg Selbstlauter
auf den Vokal -a sind. Aksara gelten von daher als atmende Entitdten und in gleicher
Weise als Lebewesen wie Menschen.?! Aufgrund dieses Eigenlebens iibt zudem jedes
aksara eine direkte inspirierende Wirkung auf das menschliche Denken aus, wie mir
ein Priester erkldrte, um den Vorzug der balinesischen Schrift gegeniiber den — aus
seiner Sicht toten — Buchstaben zu erldutern. Studien zum orthographischen Mysti-
zismus balinesischer tutur bestatigen diese Verbindung von aksara und inspirieren-
der Lautlichkeit.?* So beschreibt eine Mythe des Parwagamasasana, dass die Men-
schen erst ab dem Moment einsichtsfahig geworden seien, in dem sich Saraswati — als
aksara — auf ihrer Zunge verkorpert habe. Menschliche Vernunft wird dabei als Effekt
der inspirierenden Macht von Schriftzeichen gesehen, die auf der menschlichen
Zunge eingeschrieben werden, um fortan Saraswati im Mikrokosmos des menschli-
chen Leibes zu verkérpern. Das heif3t umgekehrt: Anders als in der abendlandischen
Schriftkultur gilt die balinesische Schrift nicht als duflerliche Reprasentation eines
ontologisch vorgangigen menschlichen Geistes, der sich im gesprochenen Wort arti-
kuliert. Vielmehr verhilt es sich umgekehrt: aksara sind die urspriinglichen Manifes-
tationen gottlicher Prisenz, durch die verniinftige Rede erst moglich wird.>

Entsprechend muss dem Studium der lontar stets eine Initiation (mawinten) des
oder der Lernenden vorangehen, in deren Verlauf sein oder ihr Kérper ebenso auf die
Einschreibung Saraswatis vorbereitet wird, wie das lontar-Buch. So gipfelt die rituelle
Weihung Lernender in der unsichtbaren Einschreibung mystischer aksara auf ihrer
Zunge, womit sie die Gottin fortan in dhnlicher Weise durch Sprache und Vernunft
verkdrpern. 34

Doch die Gleichsetzung von géttlicher Schrift als verkorperter Sprache und Ver-
nunft bildet nur eine Dimension der aksara: ihre mikrokosmische Manifestation im
Menschen oder in einem lontar. Die Notwendigkeit zur rituellen Verbrennung zerfal-
lender Schriften und zur Riickfithrung der aksara in ihren Ursprung verweist dariiber
hinaus auf eine weitere — schwerer zu fassende — makrokosmische Dimension, die
den Ursprung balinesischer Schriftzeichen ausmacht. Doch worin besteht diese
urspriingliche oder makrokosmische Form und Gestalt der Schrift vor ihrer Einschrei-
bung auf die menschliche Zunge?

31 Hornbacher 2014a; Fox 2016.

32 Rubinstein 2000; Hunter 2007, 278ff.

33 Hornbacher 2014a; Hornbacher 2016.

34 Finen historischen Hintergrund fiir Spekulationen um den belebenden Vokal ,,a“ sieht Hunter
unter Verweis auf de Jong im Einfluss diverser Texte des Vajrayana Buddhismus im Java des 9. Jahr-
hunderts, da der Vokal hier ebenfalls als Ursprung aller Lehren und Sprache erscheint, denn: ,With-
out a there would be no language. That is why it is called ,,mother of all the sounds“ (Hunter 2007,
279).



Schriftverbrennung als kosmologische Realisierung =—— 333

Die rituelle Verbrennung von lontars ertéffnet hier einen Blick auf die esoterische
Dimension balinesischer Schriftspekulation, die einerseits in verschiedenen tutur als
kosmischer Entstehungsprozess von Schriftzeichen aus einem absoluten Ursprung
thematisiert wird, andererseits aber auch in esoterischen rituellen Schriftpraktiken —
v. a.in der visuellen oder immateriellen Manifestation mystischer Schriftpiktogramme
auf Effigien und Amuletten - Anwendung findet. Befreit von ihrer mikrokosmischen
Verkérperung auf der menschlichen Zunge oder im lontar werden aksara als Mani-
festationen kosmischer Energie auf Bali nicht wegen ihrer phonetischen Qualitat,
sondern als rein visuelle Elemente eingesetzt. Die gréfite libernatiirliche Macht ent-
falten piktographische und teilweise unartikulierbare Arrangements von mystischen
Schriftzeichen. Diese Bildelemente, sogenannte aksara modré, werden auf Amuletten
oder Effigien eingesetzt und stellen eher visuelle als phonetische Ordnungsmuster
dar, wie z. B. die Gegeniiberstellung zweier, sich an der Spitze begegnenden Ongkaras,
oder eine sternférmige Anordnung der mystischen ,zehn aksara‘ oder dasaksara, die
ihrerseits die kosmischen Manifestationen Shivas und seiner Energien manifestieren.

In dieser piktographisch-makrokosmischen Hinsicht manifestieren aksara nicht
Saraswati, sondern einen weiteren — aber unpopulédren — Gott der Schrift: Sanghyang
Reka, den Hooykaas mit dem balinesischen Wort ,,erschaffen” assoziiert, wahrend
Rubinstein seinen Namen unter Verweis auf Sanskrit als den verehrten ,Gott der
Linie‘ {ibersetzt, zumal er mit der graphischen Gestalt von aksara assoziiert wird.>
In verschiedenen esoterischen Schriften wie dem tutur Bhuvana Mareka taucht dieser
Gott aber zugleich als Schopfungsgott und als Gott der aksara in ihrer urspriingli-
chen visuellen Gestalt auf, was eine Fusion der beiden semantischen Felder nahelegt:
Wahrend die Go6ttin Saraswati eher die phonetische Seite der aksara verkorpert und
insofern eng mit dem Mikrokosmos des Menschen und seiner Fahigkeit zu sinnhafter
Rede assoziiert ist, bezeichnet Sanghyang Reka in esoterischen Lehren die urspriing-
liche visuelle Gestalt von Schrift als der ersten Manifestation eines auf Differenzie-
rung zielenden Schépfungsprozesses, in dem aus Sanghyang Rekas primordialer
Yogapraxis die Linie als erste Einschreibung, die Silbenschrift und schliefllich alle
weiteren Elemente und Aspekte der Welt hervorgehen. Aus dieser Perspektive einer
urspriinglichen Manifestation kosmischer Energie sind aksara vielleicht am ehesten
als Grenzphinomene am Ubergang von der unsichtbaren (niskala) Energie eines
Yoga betreibenden schépferischen Gottes zu seiner Manifestation in der sichtbaren
(sekala) Welt zu verstehen: als urspriingliche Trennung eines Ureinen.

35 Hooykaas 1964, 38; Rubinstein 2000, 45.



334 —— Annette Hornbacher

4 Schriftverbrennung als kosmologische Reali-
sierung? AbschlieBende Uberlegungen

Wenn also die Verbrennung von lontars die aksara menschlicher Rede und Vernunft
in ihren kosmischen Ursprung zuriickfiihrt, so schlief3t dies in der balinesischen
Schriftspekulation zugleich eine Akzentverschiebung von der phonetischen Repra-
sentationsfunktion der Schrift zu ihrer visuellen Prasenz ein. Und in eben dieser Hin-
sicht — als mystische Piktogramme aus Schrift — entfalten aksara nach balinesischer
Uberzeugung ihre hichste Energie und Realitit, z. B. in Amuletten oder rituellen Effi-
gien, deren Wirkung sich ganz unabhéngig von Einsicht oder Verstandnis des Patien-
ten — oder Opfers — realisiert.

Eben diese esoterische Dimension von Schrift ist zentral fiir eine weitere Form
balinesischer Schriftverbrennung, die ich abschlieflend kurz skizzieren mdochte:
Wahrend aksara als Elemente eines lontar — ebenso wie die Elemente des menschli-
chen Kérpers — durch das Verbrennen ihres materiellen Mediums in ihren gottlichen
Ursprung zuriickgefiihrt werden, entfalten sie in ihrer Anordnung zu Kosmogram-
men ihrerseits transformative Macht in der Welt. Sie werden — als Piktogramme auf
verschiedenen Materialien angebracht — zu Medien kosmischer Energie, die direkt
auf die Welt und den menschlichen Korper einwirken kénnen. Beispiele hierfiir sind
einerseits protektive Amulette aus Schriftzeichen, die z. B. im Innenfutter von Jacken
oder Schals angebracht werden und andererseits Effigien, die im Verbrennungsri-
tual bestimmte feinstoffliche Leibdimensionen des Toten manifestieren und zugleich
transformieren: Der kajang, eine weifie mit mystischen Piktogrammen beschriebene
Stoffbahn und der adegan, ein mit Piktogrammen aus aksara beschriebener Sandel-
holzstreifen, verkérpern unterschiedliche Aspekte des Toten durch Arrangements
von Schrift: Der adegan ist dabei der bereits geldauterte, aber noch grobstoffliche
Korper eines Toten, der durch bestimmnte mystische Schriftzeichen, gleichsam auf
hoéherer Stufe wiederbelebt wird: Maf3geblich hierfiir sind die dasabayu, zehn mysti-
sche Silbenzeichen, die den zehn Lebensenergien im menschlichen Kérper entspre-
chen und das mikrokosmische Pendant zu den makrokosmischen dasaksara bilden,
den zehn heiligen aksara, die mit den Aspekten Shivas, den Himmelsrichtungen und
den Organen des menschlichen Kérpers assoziiert werden.

Der kajang ist demgegeniiber eine feinstoffliche piktographische Verkérperung
des Toten, dessen Zahl und Arrangement von Schriftzeichen vor allem Clan und Kaste
spiegeln.

Anders als die aksara auf einem lontar haben diese mystischen Piktogramme
aus aksara aber keine blof3e Reprasentationsfunktion. Sie symbolisieren den Toten
nicht, sondern werden als Medien kosmischer Energiebiindelung eingesetzt, die
direkt zu dessen geregelter Transformation beitragen. Besonders deutlich wird dies
an der Umkehr der Buchstaben ah- und ang-, die jeweils oben bzw. unten auf dem
Piktogramm jedes kajang geschrieben werden und fiir das Wasser in der Fontanelle



Schriftverbrennung als kosmologische Realisierung =—— 335

und das Feuer im Bauch stehen, aus deren Verdampfen und Kondensieren sich Leben
oder Beseeltheit im menschlichen Kérper erneuern.>® Die Umkehr dieser Zeichen im
Verbrennungsritual hat exakt die entgegen gesetzte Wirkung: sie fiihrt dazu, dass
der regenerative Lebensprozess sich verkehrt und die Dekomposition beschleunigt.
In ihrem rituellen Gebrauch als Schrift-Piktogramme werden aksara daher nicht von
einem zerfallenden materiellen Schrifttrdger befreit, vielmehr unterstiitzen sie als
Medien kosmischer Energie die auflosende Energie des Feuers, dem am Ende des
Rituals die stofflichen Uberreste des Toten zusammen mit seinen Schriftkérpern iiber-
geben werden.>”

Deutlich ist aber, dass die Verbrennung von Geschriebenem auch hier kein Akt
der Zerstorung von Geschriebenem ist, sondern ein quasi soteriologischer Akt der
Transformation und Realisation einer kosmologischen Urschrift, die an der Grenze
zwischen Unsichtbarkeit und Sichtbarkeit die Einheit von Macht und Geist, Sprache
und Bild, Mensch und Gott manifestiert.

Vor diesem Hintergrund wirken die eingangs skizzierten Thesen zur universellen
Logik von Schrift als neuer Technologie des Wortes und zur Schriftkultur als Effekt
ihrer Handlungsmacht ebenso ungeeignet fiir das Verstandnis balinesischer Schrift-
verbrennungen wie deren Gegenstiick, die Deutung von Biicherverbrennungen als
Versuch einer ,,Restitution von Miindlichkeit“. Aus balinesischer Perspektive schei-
tert diese gesamte Denkfigur an einer entscheidenden Voraussetzung: Sie setzt eine
Relation von Schrift und Wort, Geist und Materie, Inhalt und Form voraus, die bali-
nesischen Auffassungen von einer — der Reprasentation vorgangigen, aber kosmolo-
gisch wirksamen — Schrift diametral entgegen steht. Obwohl Balinesen eine eigene
Schriftkultur entwickelt haben, sehen sie deren grofite Handlungsmacht nicht in
der Reprasentation menschlichen Denkens. Ihr Dreh- und Angelpunkt ist das leben-
dige Schriftzeichen, in dessen Gestalt die kosmogonische Handlungsmacht einer
urspriinglichen Schrift beruht, die stets mehr ist als das von Menschen Geschriebene
oder Gesagte, ein Text als semantische Einheit.

So konnte man das balinesische Festhalten an esoterischen Schriftpraktiken
nicht zuletzt als subversiven Widerstand gegen das alles durchdringende Wissenspa-
radigma einer modernen Schriftkultur verstehen, welche die Macht von Geschriebe-
nem nur im menschlichen Denken und seinen materiellen Objektivierungen als Buch
sieht. Gegen dieses anthropozentrische Paradigma erinnern Balis Schriftverbrennun-
gen an eine kosmologische Urschrift, die Sein und Wissen seit jeher vereint.

36 Siehe auch S.15f.
37 Vgl. auch Hornbacher 2014b.



336 —— Annette Hornbacher

Literaturverzeichnis

Acri, Andrea (2006), ,,The Sanskrit-Old Javanese Tutur Literature from Bali. The Textual Basis of
Saivism in Ancient Indonesia, in: Rivista di Studi Sudasiatici I, 107-137.

Acri, Andrea (2011), Ffrom Lanka Eastwards — The Ramayana in the Literature and Visual Arts of
Indonesia, Leiden.

Acri, Andrea (2013), ,,Living Balinese Heritage. Palm-Leaf Manuscripts and their Caretakers®, in: //AS
(International Institute for Asian Studies) Newsletter 65 (Autumn), 43.

Acri, Andrea (2016), ,Imposition of the Syllabary (matrka/svaravyafijana-nyasa) in the Javano-Bali-
nese Tradition in the Light of South Asian Tantric Sources®, in: Annette Hornbacher u. Richard
Fox (Hgg.), The Materiality and Efficacy of Balinese Letters: Situating Scriptural Practices (Brill’s
Southeast Asian Library 6), Leiden /Boston, 123-165.

Assmann, Jan (2000), Religion und kulturelles Geddchtnis: Zehn Studien, Miinchen.

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas (2009), Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit: Eine
Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt am Main (engl. Orig. 1966).

De Casparis, J. G. (1975), Indonesian Palaeography. A History of Writing in Indonesia from the Begin-
nings to C. A.D. 1500 (Handbuch der Orientalistik, Abt. 3, Bd. 4.1). Leiden/Kdln.

Chan, Lois Mai (1972), ,,The Burning of the Books in China, 213 B.C.“, in: The Journal of Library His-
tory 7 (2), 101-108.

Drewes, Gerardus W. J. (1966), ,,The Struggle Between Javanism and Islam as Illustrated by the Serat
Dermagandul®, in: Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde 122(3), 309-365.

Folie, Ulrike /Heeschen, Volker/Zimmer, Frank (2017), Humboldt, Wilhelm von: Siidsee- und siidost-
asiatische Sprachen: Vorarbeiten zu ,,Uber die Kawi-Sprache auf der Insel Java“, Paderborn.

Fox, Richard (2016), ,The Meaning of Life, or How to do Things with Letters*, in: Annette Hornba-
cher u. Richard Fox (Hgg.), The Materiality and Efficacy of Balinese Letters: Situating Scriptural
Practices (Brill’s Southeast Asian Library 6), Leiden/Boston, 23-50.

Ghosh, Amalananda (°1965), A Guide to Nalanda, New Delhi.

Goody, Jack (Hg.) (1968), Literacy in Traditional Societies, Cambridge.

Goody, Jack (1999), The Interface Between the Written and the Oral (Studies in literacy, family, culture
and the state), Cambridge (Orig. 1987).

Havelock, Eric Alfred (1963), Preface to Plato, Oxford.

Havelock, Eric Alfred (1982), The Literate Revolution in Greece and its Cultural Consequences, Prince-
ton.

Havelock, Eric Alfred (1986), The Muse Learns to Write: Reflections on Orality and Literacy from Anti-
quity to the Present, New Haven.

Hooykaas, Christiaan (1964), Agama tirtha: Five Studies in Hindu-Balinese Religion, Amsterdam.

Hooykaas, Christiaan (1980), Drawings of Balinese Sorcery, Leiden.

Hornbacher, Annette (2014a), ,,Machtvolle Zeichen: Schrift als Medium esoterischer Spekulation,
ritueller Wirkung und religioser Kanonisierung in Bali“, in: Joachim Friedrich Quack u. Daniela
Christina Luft (Hgg.), Erscheinungsformen und Handhabungen Heiliger Schriften (Materiale
Textkulturen 5), Berlin /Miinchen/Boston, 311-336.

Hornbacher, Annette (2014b), ,,Contested Moksa in Balinese Agama Hindu: Balinese Death Rituals
Between Ancestor Worship and Modern Hinduism®, in: Volker Gottowik (Hg.), Dynamics of
Religion in Southeast Asia: Magic and Modernity, Amsterdam, 237-260.

Hornbacher, Annette (2016), ,,The Body of Letters. Balinese Aksara as an Intersection Between
Script, Power and Knowledge*, in: Annette Hornbacher u. Richard Fox (Hgg.), The Materiality
and Efficacy of Balinese Letters: Situating Scriptural Practices (Brill’s Southeast Asian Libra-
ry 6), Leiden/Boston, 70-99.



Schriftverbrennung als kosmologische Realisierung =—— 337

Hornbacher, Annette / Fox, Richard (Hgg.) (2016), The Materiality and Efficacy of Balinese Letters:
Situating Scriptural Practices (Brill’s Southeast Asian Library 6), Leiden /Boston.

Hunter, Thomas (2007), ,,The Poetics of Grammar in the Javano-Balinese Tradition®, in: Sergio La
Porta u. David Shulman (Hgg.), The Poetics of Grammar and the Metaphysics of Sound and Sign
(Jerusalem studies in religion and culture 6), Leiden, 271-304.

Hunter, Thomas (2016), ,,The Medium is the Message: Chirographic Figures in Two Traditions®, in:
Annette Hornbacher u. Richard Fox (Hgg.), The Materiality and Efficacy of Balinese Letters: Situ-
ating Scriptural Practices (Brill’s Southeast Asian Library 6), Leiden/Boston, 100-122.

Koschorke, Albrecht (1997), ,,Platon/Schrift/Derrida“, in: Gerhard Neumann (Hg.), Poststrukturalis-
mus. Herausforderung an die Literaturwissenschaft, Stuttgart, 40-58.

Korte, Mona (2012), Essbare Lettern, brennendes Buch: Schriftvernichtung in der Literatur der Neu-
zeit, Miinchen /Paderborn.

Kullmann, Wolfgang (1991), ,,Platons Schriftkritik®, Hermes 119(1), 1-21.

Latour, Bruno (2005), Reassembling the Social: An Introduction to Actor-Network-Theory, Oxford.

Leonhard, Joachim-Felix (1983), Biicherverbrennung: Zensur, Verbot, Vernichtung unter dem Natio-
nalsozialismus in Heidelberg, Heidelberg.

Miethke, Jiirgen (2012), ,,[Rezension zu:] Thomas Werner, Den Irrtum liquidieren. Biicherverbrennun-
gen im Mittelalter, Gottingen 2007, in: Church History and Religious Culture 92(1), 138-140.

Nihom, Max (1994), Studies in Indian and Indo-Indonesian Tantrism: The Kufjarakarnadharma-
kathana and the Yogatantra (Publications of the De Nobili Research Library 21), Wien.

Ong, Walter J. (2013), Orality and Literacy. The Technologizing of the Word. 30™ anniversary edition,
with additional chapters by John Hartley (New accents), London/New York 2013 (Orig. 1982).

Rafetseder, Hermann (1988), Biicherverbrennungen: Die dffentliche Hinrichtung von Schriften im
historischen Wandel (Kulturstudien 12), Wien.

Ricklefs, Merle C. (2006), Mystic Synthesis in Java: A History of Islamization from the Fourteenth to
the Early Nineteenth Centuries, Norwalk.

Ricklefs, Merle C. (2008), ,Religious Reform and Polarization in Java“, in: ISIM (International Institute
for the Study of Islam in the Modern World) Review 21, 34-35, <https://openaccess.leidenuniv.
nl/handle/1887/17233> (Zugriff am 27.6.2018).

Rubinstein, Raechelle (2000), Beyond the Realm of the Senses: The Balinese Ritual of Kakawin Com-
position, Leiden.

Stephen, Michele (2010), ,,The Yogic Art of Dying, Kundalini Yoga, and the Balinese pitra yadnya“, in:
Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde 166(4), 426—-474.

Szlezak, Thomas Alexander (1985), Platon und die Schriftlichkeit der Philosophie. Interpretationen
zu den Friihen und Mittleren Dialogen, Berlin.

Weck, Wolfgang (1937), Heilkunde und Volkstum auf Bali, Stuttgart.

Werner, Thomas (2007), Den Irrtum liquidieren. Biicherverbrennungen im Mittelalter (Veroffent-
lichungen des Max-Planck-Instituts fiir Geschichte 225), Géttingen.

Zoetmulder, Petrus J. (1974), Kalangwan: A Survey of Old Javanese Literature, The Hague.






