Adrian C. Heinrich
Durchléchert, verbrannt, begraben

Zur Zerstorung beschrifteter Figurinen in therapeutischen Ritualen
aus Mesopotamien (1. Jahrtausend v. Chr.)

1 Einleitung

Die Rede von der Zerstorung von Schrift und Bild hat Schlagwortcharakter und ruft
unmittelbar eine ganze Reihe notorischer Beispiele auf: Biicherverbrennung, dam-
natio memoriae, Ikonoklasmus. Dieser Umstand diirfte vor allem von der anhaltend
hohen Popularitat herriihren, die das Fragen nach derlei Phdnomenen in Diszipli-
nen wie der Alten Geschichte, der Byzantinistik oder der Medidvistik genief3t. Die
Geschichte der altorientalistischen Forschung hingegen steht zur Entwicklung der
genannten Disziplinen in bemerkenswert starkem Kontrast, denn vergleichbare Kon-
junkturen lassen sich hier kaum ausmachen.! Erst in der jiingeren Forschung begann
man auch in der Altorientalistik, sich Phdnomenen der Zerstérung von Schrift und
Bild zuzuwenden und das altorientalische Quellenmaterial fiir kulturiibergreifend
vergleichende und interdisziplindr angelegte Untersuchungen sichtbar und zugéng-
lich zu machen.? Mit eben diesem Ziel widme ich mich in vorliegendem Beitrag
einem Quellenkorpus, das in der altorientalistischen Diskussion um die Zerstérung
von Schrift und Bild bisher noch keine allzu grofe Rolle gespielt hat, ndmlich dem
umfangreichen Korpus therapeutischer Rituale aus dem 1. Jahrtausend v. Chr.?

1 Vgl. May 2012a, 1-6.

2 Einen Uberblick iiber die Forschungsgeschichte bietet May 2012a, 2-3. Uber die bei May 2012b ver-
sammelten Beitrdge hinaus sind hervorzuheben Bahrani 2003, 149-184; Bahrani 2004; Brandes 1980
und Radner 2005, 252-268.

3 So auch May 2012a, 21-22. Fiir die Aspekte des Phdnomens der Zerstérung von Schrift und Bild,
die vorrangig mit genanntem Korpus zu verbindend sind, wihlt May die Uberschrift ,The magic of
iconoclasm“ (May 2012a, 22). Die Feststellung, dass dem Korpus therapeutischer Rituale nur wenig
Aufmerksamkeit geschenkt wurde, gilt nur hinsichtlich der Frage nach der Zerstérung von Schrift

Der Verweis auf Primdrquellen erfolgt mittels nachstehender Abkiirzungen: AMD 3 = Scurlock 2006;
BAM 2 = Kdcher 1963; BAM 3 = Kécher 1964; CMAwWR 1= Abusch/Schwemer 2011; CMAWR 2 = Abusch/
Schwemer 2016; KAL 2 = Schwemer 2007b; KAR = Ebeling 1919; SpTU 2 = von Weiher 1983. Weitere
Abkiirzung: AHw = von Soden 1965-1981.

Dieser Beitrag ist im Heidelberger Sonderforschungsbereich 933 ,,Materiale Textkulturen. Materiali-
tdt und Prasenz des Geschriebenen in non-typographischen Gesellschaften“ entstanden (Teilprojekt
BO1 ,,Materialisierung gedanklicher Ordnung. Darstellungsformen von Gelehrtenwissen auf Tonta-
feln“). Der SFB 933 wird durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft finanziert.

@ Open Access. © 2019 Adrian C. Heinrich, publiziert von De Gruyter. [(c) ISZIEM Dieses Werk ist lizenziert unter
der Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110629040-010



288 —— Adrian Heinrich

Im Mittelpunkt der Untersuchung stehen anthropomorphe, meist handteller-
grofle Figurinen, die im Rahmen therapeutischer Rituale erst angefertigt, dann
beschriftet und schliellich beschédigt, beseitigt oder zerstort wurden.* Als rituelle
Technik setzten mesopotamische Heiler die Herstellung und Zerstorung solcher Figu-
rinen vor allem dann ein, wenn es galt, einen Menschen von Leiden zu befreien, die
auf Krankheitsdidmonen®, Totengeister® oder Hexengestalten’ zuriickgefiihrt wurden.

Schweres Leid, Krankheit und Ungliick wurden in der mesopotamischen Antike
ursdchlich mit dem Treiben solch feindlich gesinnter, nicht-menschlicher Wesen ver-
kniipft. Man nahm an, dass ein Mensch diesem Treiben dann zum Opfer fiel, wenn
er das Wohlwollen der Gétter verwirkt hatte, sei es durch das Brechen eines Tabus,
ein Sakrileg oder eine empfindliche Stérung der Ordnung menschlichen Zusammen-
lebens, die er zu verantworten hatte.® Das Unheil, das sich endlich als Krankheit und
Ungliick symptomatisch manifestierte, stellte man sich wie eine Substanz vor,® die auf
den Korper eines Menschen iiberging und diesem anhaftete, nachdem ihn ein Ddmon
beriihrt oder ihn eine Hexe mittels eines zuvor ausgelegten Miasmas infiziert hatte.

und Bild im Alten Mesopotamien. Der Stand der philologischen und inhaltlichen Erschlieffung dieser
Textgruppe hat sich jlingst stark verbessert, vgl. etwa die monographischen Arbeiten Abusch 2016;
CMAWR 1 und 2; Farber 2014; Geller 2016; Schwemer 2007a; Schwemer 2017.

4 Apotropaische Figurinen, die zum magischen Schutz von Rdumen (Palast, Tempel, Wohnhaus) an
neuralgischen Punkten (Tiirschwellen, Durchgénge, Ecken, unter Postamenten usw.) deponiert wur-
den, werden im Folgenden nicht behandelt. Zu den archédologischen Zusammenhéngen, in denen
solche Figurinen in der Stadt Assur gefunden wurden, siehe: Andreae 1938; Preusser 1954; Klengel-
Brandt 1968; zu den Figurinen selbst siehe: Rittig 1977; Green 1983; Green 1984; Wiggermann 1992; zu
den Ritualbeschreibungen siehe: Rittig 1977; Wiggermann 1992; jiingere Untersuchungen des Materi-
als unter thematischen Gesichtspunkten: Nakamura 2004; Feldt 2015. Ein wesentlicher Unterschied
zu dem Umgang mit beschrifteten Figurinen in den hier untersuchten therapeutischen Ritualen
besteht darin, dass in den prophylaktisch ausgerichteten Ritualen keinerlei Manipulationen an den
Figurinen vorgenommen wurden, die Auswirkungen auf die Wesen haben sollten, deren Gegenwart
mittels der Figurinen hergestellt wurde. Hinsichtlich der Praxis des Deponierens besteht eine gewisse
Ahnlichkeit zu den unten ausgewerteten Liebeszaubern und Kriegsritualen: In diesen Ritualen wer-
den beschriftete Figurinen gezielt an Orten deponiert, auf dass an diesen Orten eine Wirkung von den
deponierten Figurinen ausgehe.

5 Rituale gegen mimma lemnu: BAM 3 Nr.212 // 213; BAM 2 Nr. 147 Vs. 25-33 (Scurlock 2014, 407-412);
Rituale gegen ,,Bannfluch® (mamitu): BAM 3 Nr. 234 (nur Vs.; Bearbeitung der Vs. bei Ritter/Kinnier
Wilson 1980; Ubersetzung der ganzen Tafel bei Maul 2010b, 136-141).

6 Rituale gegen Totengeister (efemmu): AMD 3 Nr. 12, 14, 115, 119, 218, 219; Ritual gegen die Erschei-
nung eines (toten?) Jungen im Traum: SpTU 2 Nr. 21 Vs. 1-40 (Butler 1998, 401-405). Schwierigkeiten
hinsichtlich seiner Klassifikation macht das Ritual SpTU 2 Nr.21 Rs.1’-25". Nach Ausweis des Kolo-
phons wurde die Niederschrift nicht fertig gestellt (Rs.26’: tuppu(IM) Sumia(MU.MES) ul ga-ti). Der
niedergeschriebene Teil legt nahe, dass es sich um ein Ritual zur Abwehr des Zugriffes von Totengeis-
tern handelt.

7 Rituale gegen Schadenzauber: CMAWR 1 Nr.2.2: 38”"~70"; Nr. 7.6.2; Nr. 7.6.4-5; Nr. 7.7; Nr. 8.3 (2. Teil);
CMAWR 2 Nr. 8.25; Nr. 8.29; Nr. 8.36; Nr. 11.3: 31-47 (nam-btr-bi).

8 Vgl. Heef3el 2015, 37.

9 Vgl. Scurlock 2002.



Durchléchert, verbrannt, begraben —— 289

Die Mehrzahl der gegen Damonen, Totengeister oder Hexen eingesetzten rituel-
len Verfahren stellt sich als Kombination verschiedener Substitutions-, Ubertragungs-
und Trennungsriten dar.'® Eine Voraussetzung dafiir, dass diese Riten durchgefiihrt
werden konnten, war die physische Anwesenheit von Patient und wesenhaftem
Krankheitsverursacher an einem Ort. War die fiir die Durchfiihrung eines Ritus
notwendige Form der Anwesenheit nicht gegeben, so stellte man sie durch besagte
Figurinen her,' die dann als Substitute fungierten.!? Die Art und Weise in der Substi-
tutions-, Ubertragungs-, und Trennungsriten in therapeutischen Ritualen ineinander-
griffen, l4sst sich wie folgt zusammenfassen:*?

a) Dassubstantiell anhaftende Unheil wird durch direkten Kontakt oder mittels einer
Tragersubstanz' vom Patienten auf ein Substitut {ibertragen, das den Patienten
reprdsentiert. Mit dessen Beseitigung wird der Patient von seinem Leiden gelost.

b) Das substantiell anhaftende Unheil wird durch direkten Kontakt oder mittels
einer Tragersubstanz auf ein Substitut {ibertragen, das den (oder die) Krankheits-
verursacher reprdsentiert. Mit dessen Beseitigung oder Vernichtung wird der
Patient von seinem Leiden gel6st.

c) Die Krankheitsverursacher werden durch rituelle Manipulationen eines Substi-
tuts, das sie reprasentiert, unschadlich gemacht. Die Art der rituellen Manipu-
lation war dabei abhdngig vom Wesen der Krankheitsverursacher. Totengeistern
begegnete man tendenziell wohlwollend, indem man sie mit Speisungen und
Ausstattung fiir ihre Riickreise in die Unterwelt besanftigte. Hexengestalten
begegnete man tendenziell aggressiv, indem man sie durch Verurteilung und
spiegelbildliche Bestrafung unschadlich zu machen suchte.

10 Vgl. Verderame 2013, bes. 308-3009.

11 Auch Tiere oder Menschen konnten als Substitute eingesetzt werden, siehe Verderame 2013, 313—
321.

12 Vgl. Butler 1998, 199-201; Verderame 2013, 304; CMAwWR 1, 22.

13 Zum Aufbau therapeutischer Rituale sei auf die (idealtypischen) Darstellungen bei Maul 1994,
37-114; Schwemer 2011, 425-426 und Ambos 2014 verwiesen. Die WirksamkKkeit altorientalistisch meist
als ,magisch® apostrophierter Ritualtechniken griindet in emischer Perspektive letztlich allein auf
der Beteiligung der im Ritual angerufenen Gotter. Vgl. dazu Heef3el 2015, 35. Von dem Missverstdnd-
nis, Rituale seien als aus sich selbst heraus wirksam aufgefasst worden, nehmen jene latent evolu-
tionistischen Ansitze ihren Ausgang (etwa Bottéro 1987-1990; van Binsbergen/Wiggermann 1999),
die versuchen, im Alten Orient die Existenz miteinander im Widerstreit liegender Vorstellungen von
einem mechanistischen und einem theistischen Kosmos nachzuweisen, und entsprechend Magie und
Religion als unvereinbar erachten. Kritisch dazu Jursa 2001; Schwemer 2007a, 152-157; Ambos 2010;
Feldt 2015, 65. Vgl. auch Maul 1994, 41, 61, 73.

14 FEine ausfiihrliche Ubersicht iiber die Trégersubstanzen, die in Loseritualen zur Ubertragung von
substantiell anhaftendem Unheil eingesetzt wurden, findet sich bei Maul 1994, 76—-85.

15 In einigen Féllen trat das Substitut nicht direkt fiir den Patienten selbst, sondern fiir solche Figu-
rinen des Patienten ein, die zuvor von Schadenzauberern hergestellt und manipuliert wurden, vgl.
auch Anm. 44 und 94.



290 —— Adrian Heinrich

Die mesopotamischen Heiler fiihrten schwere Krankheit und grof3es Ungliick letzt-
lich immer auf ein gestortes Verhiltnis zwischen Gott und Mensch zuriick.'® Folglich
erachteten sie rein medikamentdse Therapien nicht als hinreichendes Mittel, um die
tatsdchliche Ursache existentieller Krisen aus der Welt zu schaffen. Erst wenn das
Wohlwollen der Gotter durch Gebet und Opfer wiederhergestellt und der Kérper
eines Patienten durch rituelle Mafinahmen von unheilbringenden Substanzen befreit
war, konnten Trdnke, Salben, Verbande, Raucherungen und sonstige Heilmittel ihre
Wirkung entfalten und die Leiden eines Patienten lindern helfen.”

Wesentlich fiir die Funktionsweise therapeutischer Rituale ist, dass in ihnen der
Prozess der Erkrankung schrittweise nachvollzogen und dadurch riickgdngig gemacht
wurde. Die therapeutischen Verfahren und rituellen Techniken zielten so in der Regel
darauf ab, einem als Folge begriffenen Symptom seine Ursache zu entziehen und so
die Bedingungen dafiir zu schaffen, es nachhaltig zu beseitigen.'® Die entsprechen-
den therapeutischen Rituale wurden haufig als Revisionsprozesse inszeniert, in
denen sich der Patient und ein fiir sein Leid verantwortlich gemachter Widersacher
(Damonen, Totengeister, Hexengestalten usw.) vor einem géttlichen Richterkollegium
gegeniibertraten.'

Die Herstellung, Beschriftung und Beseitigung von Figurinen wurde nicht aus-
schliefllich in Ritualen eingesetzt, die auf vorgefundenes Leid und Ungliick reagier-
ten. Als potente Ritualtechnik nutzte man die Beschriftung und Zerstdérung von Figu-
rinen auch in proaktiv, bisweilen unverhohlen aggressiv ausgerichteten Ritualen
gegen Prozessgegner (bél dababi)®°, in Liebeszaubern?!, Ritualen gegen den Zorn von
Mitmenschen? sowie in Kriegsritualen?3.

16 Vgl. Heef3el 2000, 81-87.

17 Maul 2004. Eine anders nuancierte Position vertritt Schwemer 2007a, 188-189: Er beschreibt das
durch die Quellen bezeugte Verhaltnis von Ritual und Heilmittel als fallweise komplement&r und sieht
keinen Anlass, von einer grundsétzlichen Kombinationsnotwendigkeit (so Maul 2004) der beiden the-
rapeutischen Methoden auszugehen. Die Frage nach dem Verhaltnis von Ritual und Medikation als
Mittel zur Heilung in der altorientalischen Heilkunde ist Teil einer vielschichtigen und kontroversen
Diskussion, die zu verschiedenen Streitpunkten nach immer gleichem Muster gefiihrt wird: Magie
versus Medizin, Irrationalitdt versus Rationalitét, asii (,,Arzt*) versus asipu (,,Beschworer®). Dabei
ist deutlich geworden, dass die These von der Zugehorigkeit der beiden Modi der altorientalischen
Heilkunde zu strikt voneinander getrennten Bereichen (vgl. Ritter 1965) nicht haltbar ist (Scurlock
1999; Maul 2004, 80-82). Dazu auch AMD 3, 78-83; Geller 2010, 160-167; Bock 2014, 167-195; Heef3el
2015, 37-41.

18 Vgl. Heef3el 2000, 95-97.

19 Vgl. Maul 1994, 60-71; Schwemer 2007a, 205-208.

20 CMAWR 1 Nr.8.12; CMAWR 2 Nr. 8.23: 1’-6’; KAR Nr. 171 // 178 vii 10-27 (zuletzt bearbeitet von Li-
vingstone 2013, 131, 156; wichtige Anmerkungen bei Schwemer 2007a, 128-129 mit &lterer Literatur).
Die Rituale gegen den bél dababi nehmen innerhalb des Korpus der Anti-Schadenzauberrituale eine
ambivalente Stellung ein. In vielen Anti-Schadenzauberritualen erscheint der bél dababi als mann-
liche Komplementérgestalt zur weiblichen Hexe (kas$aptu) und wird als Agent des Schadenzaubers
erachtet (Abusch 1987, 101-105; Schwemer 2007a, 127). Auch Beschwérungen gegen den personlichen



Durchléchert, verbrannt, begraben =—— 291

Die Untersuchung der Zerstorung schrifttragender Artefakte sieht sich in Abhéan-
gigkeit davon, auf welche Quellen sie zuriickgreifen kann, mit einer Zahl methodischer
Schwierigkeiten konfrontiert.”* Hiufig hinterlassen die Zerstérung schrifttragender
Artefakte oder des darauf stehenden Geschriebenen keinerlei Spuren im materiellen
Befund. Haben sich teilweise zerstorte Artefakte oder Zerstérungsspuren erhalten,
so sind mogliche Handlungen ableitbar, die einen Befund hervorgebracht haben
konnten. Die Motivation der Handelnden und die Bedeutungen, die ihr Handeln fiir
sie hatte, diirften jedoch in der Mehrzahl solcher Falle nur schwerlich aus den zur
Verfiigung stehenden Quellen abzuleiten sein.? Altorientalische Rituale kénnen in
der Regel nur indirekt durch schriftliche Quellen untersucht werden.?® So ist etwa
eine tatsdchliche Durchfiihrung der hier besprochenen therapeutischen Rituale rein

Feind (bél dababi) kbnnen in Anti-Schadenzauberrituale eingepasst werden (so etwa in den fiir vor-
liegende Untersuchung einschldgigen Texten CMAWR 1 Nr.7.6.2; Nr.7.6.4-7.6.5). Dem gegeniiber steht
eine ganze Reihe von Ritualen, die auf die aggressive Bekampfung eines personlichen Feindes abzie-
len, ohne diesen des Schadenzaubers zu bezichtigen. Die meisten Rituale diesen Typs wurden in der
mesopotamischen Antike mit der Rubrik é-gal-ku,-ra versehen (Schwemer 2007a, 67, 127). In eini-
gen Anti-Schadenzauberritualen werden solche tendenziell aggressiven Rituale (neben é-gal-ku,-ra
auch Liebeszauber (ki-48-84a) oder Rituale zur Besinftigung von Zorn (30r-hug-ga)) wiederum zu
den illegitimen Schadenzauberpraktiken gerechnet, die von Hexengestalten zur Beeinflussung eines
Patienten eingesetzt wurden (Schwemer 2007a, 67 mit Anm. 157, 159-161). Anhand der Kolophone
der entsprechenden Tafeln kann nachgewiesen werden, dass sowohl die Anti-Schadenzauberrituale
als auch die teils als Schadenzauber eingestuften aggressiven Rituale zur Einflussnahme (z. B. KAR
Nr. 171 Rs.9) von denselben Heilern niedergeschrieben und durchgefiihrt wurden (Schwemer 2007a,
129). Bemerkenswert ist, dass solche Rituale ambivalenten Charakters bisher in den heute noch er-
haltenen Uberresten der kéniglichen Palastbibliotheken zu Ninive nicht gefunden wurden. Auch im
»Leitfaden der Beschw6rungskunst® (KAR Nr. 44 //, siehe Jean 2006, 62-72), einer Art Kanon der me-
sopotamischen Heilkunst, wurden sie nicht aufgefiihrt (Schwemer 2011, 431-432).

21 KAR Nr. 61 Vs. 11-21 (Biggs 1967, 70—71); KAR Nr. 69 Vs. 6-19 (Biggs 1967, 74-75).

22 KAR Nr. 62 (Ebeling 1931, 22-24).

23 CMAWR 2 Nr.8.42.

24 Vgl. Levtow 2015.

25 Vgl. zu dieser methodischen Schwierigkeit bei der Untersuchung von Schriftzerstérung auch
Mauntel et al. 2015, 735-737 und Mente 2004, 427-429.

26 Dies bedeutet auch, dass ein Grofdteil der Theoriebildung zu ritueller Performanz nur einge-
schrankt und nach vorsichtiger Anpassung fiir das Studium mesopotamischer Rituale fruchtbar ge-
macht werden kann. Angesichts dieser Quellenlage muss jede seriose Auseinandersetzung mit me-
sopotamischen Ritualen vorrangig auf philologischer Basis erfolgen. Vgl. Schwemer 2017, 5. Einen
im Folgenden nicht ndher behandelten Fall von Schriftzerstérung im Zusammenhang mit Ritualen
stellt die altbabylonische Tafel IB 1554 aus Isin dar (bearbeitet und besprochen bei Wilcke 1985): Die
Tafel enthalt Beschwdrungen, die dazu dienten, das Verhalten anderer Menschen zu manipulieren
(vgl. Scurlock 1989-1990). Bei den Ausgrabungen wurde IB 1554 in zerbrochenem Zustand gefunden,
vergraben in einem verschlossenen Tongefaf3. Wilcke stellt in seiner Bearbeitung fest, dass der Fund
nur als Resultat einer mutwilligen Beseitigung und Zerstérung der Tafel erklarbar ist. Die Zerstérung
des Schrifttragers sollte die niedergeschriebenen Beschworungen unwirksam machen.



292 —— Adrian Heinrich

archiologisch nicht nachzuweisen.?” Bei den fiir unsere Fragestellung einschligigen
Quellentexten handelt es sich um technische Anweisungen fiir die Durchfiihrung ritu-
eller Verfahren,?® welche wesentliche Handlungen, herzustellende Gegenstinde, zu
verfertigende Materialien und zu rezitierende Gebete und Beschworungen in knapper
Form verzeichnen.” Als Texte von Eingeweihten fiir Eingeweihte zeichnen sich die
Ritualbeschreibungen durch die Verwendung eines professionellen Jargons und eine
durch den Gebrauch von Wortzeichen stark abkiirzende Notationsweise aus. Grof3e
Teile des Fachwissens wurden gerade nicht schriftlich, sondern miindlich weiterge-
geben und durch Partizipation an der therapeutischen Praxis erlernt und vermittelt.°
Vieles war als selbstverstandlich vorausgesetzt und musste nicht eigens schriftlich
festgehalten werden.?

Die Mehrzahl der Ritualtexte erlangte ihre heute noch schriftlich dokumentierte
Form durch einen Uberlieferungsprozess, der sich iiber viele Generationen erstreckte.
Texte, die einer iiberlieferungsgeschichtlich dlteren Phase zugeordnet werden kénnen,
fehlen meist im Uberlieferungsbild. Den Zeitpunkt prézise zu bestimmen, an dem ein
Ritual erstmals verschriftlicht wurde, ist aufgrund der Quellenlage nicht moglich.>

27 Vgl. Schwemer 2007a, 23.

28 Die fiir unsere Untersuchung als Quellen relevanten Ritualbeschreibungen weisen zu einem be-
stimmten Umgang mit Geschriebenem an. In dieser Hinsicht sind sie ,,Geschriebenes iiber Geschrie-
benes“ (Hilgert 2010, 98). Ob dieser Eigenschaft konnen sie mit Hilgert 2010, 95-98 als Metatexte klas-
sifiziert werden. Hilgerts Definition von Metatextualitdt hebt nicht auf die Klassifikation abstrakter
Formen textueller Beziehungen ab. Sie ergibt sich aus einem Interesse an Material und Prdsenz von
Gegenstdnden, die Schriftzeichen tragen, an Handlungen, die an solchen Gegenstdnden vollzogen
wurden, und an den Bedeutungen, die schrifttragende Gegenstédnde erlangen konnten. Weitere Aus-
arbeitung erfuhr Hilgerts Ansatz durch Gertz/Krabbes/Noller 2015 und Focken/Ott 2016. Ein ganzlich
anderes Erkenntnisinteresse verfolgt Stokl Ben Ezra 2014 in seiner Beschreibung biblischer Rituale
mittels der Terminologie, die der Literaturwissenschaftler Gérard Genette zur Klassifikation trans-
textueller Beziehungen entwickelt hat. Impulse aus der Anthropologie aufnehmend, versteht Stokl
Ben Ezra rituelle Performanzen als Text. Schriftlich festgehaltene Ritualbeschreibungen wiederum
versteht er als graphische Performanz eines Rituals. Rekurrieren rituelle Performanzen auf Ritualbe-
schreibungen im biblischen Text, so bestehe nach St6kl Ben Ezra zwischen dem ,,Text“ des Rituals
und dem biblischen Text eine transtextuelle Beziehung. Ist eine solche transtextuelle Beziehung von
der Art des Kommentars, bezeichnet Stokl Ben Ezra sie als metatextuell.

29 Geschrieben wurden solche Ritualbeschreibungen vorrangig in zwei Zusammenhéngen: Zum
einen war das Schreiben dieser Texte Teil der Ausbildung angehender Heiler, denen man so Kennt-
nisse vermittelte oder aber das Vorhandensein bereits vermittelter Kenntnisse iiberpriifte. Vgl. Maul
2010a; Schwemer 2011, 421-423. Zum anderen wurden diese Texte im Rahmen der Vorbereitung der
Heiler auf die Durchfiihrung von Ritualen geschrieben, wobei dann auch textliche Vorlagen, die ko-
piert oder teilweise exzerpiert wurden, eine stirkere Rolle spielten. Vgl. Maul 2010a und Maul 1994,
31, 159-162, fiir Beispiele aus den Loseritualen.

30 Vgl. Maul 1994, 170.

31 Vgl. Maul 1994, 119.

32 Zu den mit der Untersuchung der Verschriftlichung von Ritualen verbundenen Problemen im
Allgemeinen und den Dynamiken, die sich aus der Eigenschaft von Ritualtexten ergeben konnen,



Durchléchert, verbrannt, begraben =—— 293

Diejenigen keilschriftlichen Manuskripte, die Grundlage einer Untersuchung der Zer-
storung von Geschriebenem in therapeutischen Ritualen sein kénnen, stammen aus
der ersten Hilfte des ersten Jahrtausends v. Chr. Aufgrund der im Uberlieferungshild
dominanten Fundorte Assur und Ninive liegt der Schwerpunkt dabei geographisch im
assyrischen Norden Mesopotamiens und zeitlich auf den Jahrhunderten vor dem Fall
des neuassyrischen Reiches im ausgehenden 7. Jahrhundert v. Chr.

Die Schriftzerstorung in den hier besprochenen Ritualen unterscheidet sich von
prominenten Beispielen fiir Schriftzerstérung wie der Biicherverbrennung oder dem
Ausmeifieln von Herrschernamen in Monumentalinschriften. Herstellung, Beschrif-
tung und Zerstérung finden in enger zeitlicher Abfolge innerhalb eines Rituals statt
und sind somit Teil eines abgeschlossenen Handlungszusammenhangs. Erst ein
Verstdandnis der Grundprinzipien und inneren Logik der Rituale kann die Grundlage
bilden, von der ausgehend sich mit Blick auf den Einzelfall Handlungsmotivationen,
-ziele und mogliche Bedeutungszuschreibungen der Handelnden an ihr Tun rekon-
struieren lassen. Aufgrund dieser Uberlegung erfolgen Darstellung und Analyse in
drei Schritten: (1) Zunéchst liegt der Fokus auf der Herstellung und Beschriftung der
Figurinen. Die leitende Frage ist dabei, was die Beschriftung der Figurinen in den
Ritualen bewirken sollte und wie sich das Beschriften zu anderen rituellen Techni-
ken verhielt, die in den Ritualen dhnliche oder gleiche Funktionen erfiillten. (2) Bei
der Auseinandersetzung mit der Zerstérung der beschrifteten Figurinen liegt das
Hauptaugenmerk auf dem Versuch, die Handlungen, mit denen Figuren beseitigt
oder beschddigt wurden, sowohl nach ihrer Form als auch nach ihrer je spezifischen
Konnotation zu unterscheiden. Gefragt wird danach, welche Faktoren in einzelnen
Ritualen fiir die Wahl eines bestimmten Vorgehens ausschlaggebend gewesen sein
mogen. (3) Schliefllich widme ich mich der Frage, inwiefern der Umgang mit schrift-
tragenden Artefakten in den besprochenen Ritualen als Phdnomen der Schriftzersto-
rung begriffen werden kann und welche Relevanz er als Beispiel fiir eine allgemeine
Phianomenologie der Schriftzerstérung haben konnte.

gleichzeitig Modelle von etwas (deskriptiv) und Modelle fiir etwas (préskriptiv) zu sein, siehe Bell
1988, 365-369.

33 Eine Darstellung des Uberlieferungshbildes der Anti-Schadenzauber Rituale findet sich bei Schwe-
mer 2007a, 23-68, eines der Loserituale (nam-btr-bi) bei Maul 1994, 157-221. Das von Schwemer
und Maul mit Blick auf einzelne Korpora Dargestellte ist in vielerlei Hinsicht typisch fiir das Uber-
lieferungsbild der altorientalischen Ritualliteratur insgesamt. Die Datierung erhaltener Manuskripte
stiitzt sich auf Paldographie, Layout und Format der Tontafeln, Prosopographie und chronologische
Einordnung von Fundzusammenhé&ngen.



294 —— Adrian Heinrich

2 Herstellung und Beschriftung von Figurinen
in therapeutischen Ritualen

2.1 Wozu werden Figurinen in therapeutischen Ritualen
beschriftet?

Ein figiirliches Substitut war kein mimetisches Abbild und mehr als ein Stellvertreter,
der blof3 auf Abwesendes verweist und dieses Abwesende so darzustellen vermag.
Rituell verwendbar war ein Substitut erst dann, wenn es eine echte Vergegenwar-
tigung eines eigentlich Abwesenden bewirkte. Rituell erzeugt wurde ein Substitut,
auf das diese Eigenschaft zutraf, durch die Anfertigung eines alternativen Kérpers
und dessen rituell herbeigefiihrter Transsubstantiation, die das Substitut zu einem
wesensgleichen Doppel des urspriinglich nicht physisch prasenten und somit nicht
verfiigbaren Wesens machte. Die rituelle Herbeifiihrung einer solchen Transsubs-
tantiation beruhte auf folgenden Prinzipien und Moglichkeiten der Ubertragung von
Identitdt:3*

a) Ahnlichkeit hinsichtlich ausgewihlter Aspekte des Erscheinungsbilds

b) Kontakt (direkt/vermittelt)

c) Benennung (gesprochen/geschrieben)

Die ontologische Dimension der rituellen Erzeugung eines wesensgleichen Doppels
durch die Ubertragung von Identitit mittels Ahnlichkeit, Kontakt und Benennung
wird erst vor dem Hintergrund der altorientalischen Anthropologie verstindlich.*
Nach altorientalischer Vorstellung ist der Mensch ein komplex zusammengesetzter
Verbund verschiedener Wesensanteile und Erscheinungsformen,® von denen einige
nicht an den leiblichen Kérper gebunden sind.?” Hinsichtlich der Pluralitit der konsti-
tutiven Teile unterscheidet sich die altorientalische Anthropologie somit deutlich von
der modern-westlichen, die von der Geist-Kérper-Dichotomie bestimmt ist. In nach-
stehender Tabelle werden die Wesensanteile und Erscheinungsformen aufgefiihrt,
die eine Rolle spielten, wenn durch die Ubertragung von Identitit ein alternativer
Korper fiir die Zwecke eines Rituals zu einem vollwertigen Substitut gemacht wurde:3®

34 Vgl. Verderame 2013, 306-308.

35 Ausfiihrlich hierzu Steinert 2012.

36 Vgl. Bahrani 2003, 128-138; Steinert 2012, 121-136.
37 Vgl. Radner 2005, 19-25.

38 Tabelle in Anlehnung an Radner 2005, 23 Abb. 21.



Durchléchert, verbrannt, begraben =—— 295

Tab. 1: Zur rituellen Ubertragung von Identitit relevante Wesensanteile und Erscheinungsformen

Wesensanteile und Erscheinungsformen

an einen einzigen Korper an alternative Kérper gebunden an keinen Koérper gebunden
gebunden
leiblicher Korper Extensionen des leiblichen Kérpers

(z.B. Gewand, Siegel)

Bild, Statue

geschriebener Name gesprochener Name

Die Beschriftung mit einem Namen war eine der rituellen Techniken, mit denen Figu-
rinen in vollwertige Substitute umgewandelt werden konnten.?® Hiufig wurde die
Beschriftung mit anderen Techniken zur Ubertragung von Identitit kombiniert:*°
meist mit der sprachlichen Benennung,** seltener mit der Gestaltung und Ausstaffie-
rung der Figurinen,*? die durch die Ubertragung einzelner Eigenschaften und Attri-
bute*? eine Ahnlichkeit zu den Wesen herstellten, deren Gegenwart es herbeizufiih-
ren galt. Welche der Techniken zur Ubertragung von Identitit eingesetzt wurden, war
davon abhingig, fiir wen oder was ein Substitut einstehen sollte: Sollte ein Substi-
tut fiir einen Patienten oder Ritualklienten einstehen, so wurde Beschriftung selte-
ner genutzt.** Hiufiger begegnet in diesem Fall die Ubertragung von Identitét durch
Kontakt. Sollte ein Substitut Krankheitsddmonen, Totengeister oder Hexengestalten
greifbar machen, so war die Ubertragung von Identitét durch Kontakt in der Regel gar
nicht méglich. Benennung und Beschriftung boten sich in diesen Féllen als Technik
an, da man auf den Namen auch ohne die leibliche Anwesenheit des Namenstragers
zugreifen konnte.

39 Vgl. Butler 1998, 200-201.

40 Vgl. Verderame 2013, 321-322.

41 CMAWR 1 Nr.2.2: 53”; Nr.7.6.2: 16’; Nr.7.6.4: 8; Nr.7.6.5: 12; Nr.7.7: 8, 25; Nr.8.3 (2. Teil): 15-26;
CMAWR 2 Nr. 8.25: 138, 212; Nr. 8.29: 72-77, 108-113; Nr. 8.36: 21-22; Nr.11.3: 37-39; AMD 3 Nr. 115: 38—
40; Nr.119: 8-9, 12-23; Nr. 219: 14; BAM 2 Nr. 147 Vs. 30-31; BAM 3 Nr. 212 Vs. 43; Nr. 234 Vs. 21, 28, Maul
2010b: 72-73; SpTU 2 Nr. 21 Vs. 16-21.

42 CMAWR 2 Nr. 8.29: 34-37; Nr. 8.42: 43”-45"; SpTU 2 Nr. 21 Rs. 14’-19’; AMD 3 Nr.119: 4-7.

43 Vgl. Schwemer 2007a, 93 mit weiterer Literatur.

44 CMAWR 2 Nr.8.29: 39-41. In diesem Ritual ersetzte die Figurine nicht den Patienten, sondern
stand fiir jene Figurinen des Patienten, von denen man annahm, dass Hexer und Hexe sie hergestellt
haben. Vgl. Schwemer 2007a, 216; CMAWR 1, 23.



296 —— Adrian Heinrich

2.2 Was wurde in therapeutischen Ritualen auf Figurinen
geschrieben?

In den Ritualtexten lassen die Notationen der Anweisung, eine Figurine mit einem
Namen zu beschriften, kaum Varianten erkennen. Anzahl und Reihenfolge der kom-
binierten Elemente sowie Wortwahl und Zeichengebrauch folgen einer Regel. Die
daraus resultierende Formulierung lautet:**

Sum(?)(MU(MES))-$1i(-nu) ina naglab(®*MAS.SILA) Sumeéli(GUB/150)-31(-nu) tasattar(SAR@)
,»Du schreibst seinen (ihre) Namen auf ihre (der Figur(en)) linke Schulterpartie.“

Aus einer solchen Anweisung ist nicht unmittelbar ersichtlich, was man sich unter
dem ,,Namen“ (Sumu), der auf eine Figurine geschrieben werden sollte, genau vorzu-
stellen hat. Prinzipiell denkbar sind zwei Moglichkeiten: Entweder kdnnte ein kon-
kreter Eigenname gemeint sein oder aber eine allgemeine Bezeichnung nach dem
Muster ,,meine Hexe* (0. 4.).

Am ausfiihrlichsten wurde diese Frage bisher von Daniel Schwemer diskutiert.*®
Schwemer kommt hinsichtlich des Korpus der Anti-Schadenzauberrituale zu dem
Schluss, dass mit ,Name“ in der Regel ein konkreter Personenname gemeint sei.*”
Er diene dazu, die Identitat der Schadenzauberer genau festzulegen, ohne dabei
das Risiko der Beschaffung identitdtstragender Materialien eingehen zu miissen,
gehorte doch der Umgang mit solchen Materialien zu den illegitimen Verhaltenswei-
sen der Schadenzauberer. Auch sei die Beschaffung solcher Materialien schon aus
praktischen Griinden nur schwer moglich gewesen. Gestiitzt sieht Schwemer seine
These durch zwei Ritualbeschreibungen, die Alternativbestimmungen enthalten: Je
nachdem, ob die Identitit eines Ubeltiters bekannt war oder nicht, schreiben sie
verschiedene Handlungen vor. Die Alternativbestimmungen beziehen sich jedoch
nicht auf die Anfertigung und Beschriftung von Figurinen, sondern auf die Art ihrer
rituellen Beseitigung.*® Sie konnen daher nur belegen, dass die Identitét eines Scha-

45 CMAWR 1 Nr.7.6.2: 16’; Nr.7.6.4: 8; Nr.7.6.5: 10; Nr.8.12: 10; CMAWR 2 Nr.8.23: 5’; Nr.8.25: 34;
Nr.8.36: 12-13; Nr.11.3: 33; AMD 3 Nr.12: 1; Nr.14: 5; Nr.115: 17; SpTU 2 Nr.21 Vs. 4; Rs.17'-18’; KAR
Nr. 61 Vs. 15; Nr. 62 Rs. 6; Nr. 69 Vs.18’; BAM 3 Nr.212 Rs. 42; Nr. 234 Vs.13. — Varianten: BAM 2 Nr. 147
Vs. 27 (ina naglab(MAS.SILA) Sumeli(GUB)-31 salam(NU) mim-ma lem-ni tasattar(SAR)); CMAWR 1
Nr.2.2: 47”-48" (SumSunu ina ahiSunu taSattar); Nr. 7.7: 4—6 (ina naglabi $a i$tén kiam taSattar e[ttléru
munnarbu la mukillu ill[at|iSu ina naglabi $a Sané kiam taSattar ikkillu Sassa’u la ... [...]); Nr. 8.3 (2. Teil):
11-12 (Sumsunu [ina ahiSunu tasattar(?)]); CMAWR 2 Nr.8.29: 37, 39-40 ([SumS$u ina imniS]u tasattar,
Sumsu ina imniSu [annanna mar) annanna $a ilSu annanna iStarSu annannitu tasattar); Nr. 8.42: 44—
45” ([... Sla ameliti Sums$u ina naglab SuméliSu tasattar [... nakiri(?)lja Sumsu tasattar); KAR Nr.171
Rs. 4 [/ 178 vii 24 (Sum(MU)-Su tasattar(SAR¥/ta-Sa-at-ar); AMD 3 Nr.119: 67 (siehe Anm. 55); Nr. 219:
9 (siehe Anm. 55).

46 Schwemer 2007a, 201-202.

47 So auch Thomsen 1987, 23.

48 KAL 2 Nr.32: Rs.2-4. KAL 2 Nr.57: 12’-13’ hingegen ist offenbar Teil einer Beschworung.



Durchléchert, verbrannt, begraben =—— 297

denzauberers tatsdchlich bekannt sein konnte, nicht aber, dass die Beschriftung von
Figurinen mit den Personennamen bekannter Schadenzauberer die Regel war.

Schwemer rdaumt ein, dass schon durch die iibliche Herstellung von Figuren-
paaren dem Ritualarrangement hinsichtlich der Festlegung der Identitdt eines Scha-
denzauberers meist selbst ein ,,Moment der Unbestimmtheit“’ innewohnte. Ebenso
gegen Schwemers These sprechen Fille, in denen die zu rezitierenden Beschwérun-
gen nahelegen, dass die genaue Identitét der fiir ein Leiden verantwortlichen Scha-
denzauberer unbekannt war,>° die Ritualanweisungen aber dennoch die Beschriftung
der Substitutsfigurinen mit ,,Namen* vorsehen.”® Gleichwohl darf es als iiberaus
wahrscheinlich gelten, dass Figurinen dann mit konkreten Personennamen beschrif-
tet wurden, wenn ihre Identifikation mit einem Patienten durch eine Namensauf-
schrift verstirkt werden sollte.>?

Zieht man zur Beantwortung der Frage, ob Figurinen mit konkreten Personenna-
men beschriftet wurden, das Korpus der Rituale hinzu, die sich gegen Totengeister und
die durch sie hervorgerufenen Leiden richten, so erhértet sich die Vermutung, dass die
Beschriftung mit Personennamen nicht die Regel war. JoAnn Scurlock weist darauf
hin, dass die Beschriftung mit einer allgemeinen Bezeichnung, die zuséatzlich einen
Bezug zum Patienten herstellt, dem Zweck der Rituale dienlicher sei als die Einen-
gung der Identifikation auf eine einzelne Person bzw. den Geist eines Verstorbenen:>3
Eine allgemeine Bezeichnung erlaube es, mehreren moglichen Krankheitsverursa-
chern gleichzeitig zu begegnen. So lief3e sich auch das Risiko minimieren, dass Thera-
pien fehlschlagen, weil sie sich gegen jemanden oder etwas richten, der oder das fiir
ein zu heilendes Leiden gar nicht verantwortlich war. Diese Sichtweise kann sich auf
zwei Gruppen von Belegen aus den Ritualen gegen Totengeister berufen: Zunéchst
gibt es auch in diesem Korpus Fille, in denen die Beschriftung von Figurinen mit
einem Namen vorgesehen ist, die Beschworungen aber gleichzeitig thematisieren,
dass die genaue Identitit eines plagenden Geistes unbekannt war.>* Zusétzlich vari-

49 Schwemer 2007a, 201.

50 CMAWR 2 Nr. 8.25: 135: kasSapu u kasSaptu Sa [altta tidii-ma [analk[u la idii(?)] ,,Hexe und Hexer,
die [d]u (d. h. Gilgames) kennst, [i]c[h] aber [nicht kenne].“; Nr. 8.36: 37: [Sa? [|@’ dumqa ipusa tida |...]
»Denjenigen, der mir {ibel mitgespielt hat, ihr (die angerufenen Gétter) kennt ihn [...].«

51 CMAWR 2 Nr. 8.25: 34; Nr. 8.36: 12-13.

52 CMAWR 2 Nr. 8.29: 39-41 (vgl. auch Anm. 45); BAM 3 Nr. 234 Vs. 13 (siehe zu dieser Stelle auch Maul
2010b, 137 Anm. 316).

53 Vgl. AMD 3, 49-50.

54 AMD 3 Nr.219: 37-39: a-na-ku [...] $d mursa(GIG) mar-sa-ku-ma ilu(DIGIR) at-ta tidi(ZU") a-na-ku
1a(NU) idii(ZU%) & mam-ma-an la(NU) idi(ZUY) ,Ich [...], der an einer Erkrankung leidet, und du, oh
Gott, du hast Kenntnis (worum es sich dabei handelt), ich (jedoch) weif es nicht, noch weif3 es sonst
irgendjemand.; SpTU 2 Nr.21 Vs. 16: EN at-ta man-nu $d ina SuttiMAS.GE ) u bi-ri ittanammaru(IGI.
IGI™) itti(KI)-ia, ,Beschwdrung: Wer du auch seist, der immer wieder mit mir in Traum und (Zukunfts-)
Vision zusammentrifft.*



298 —— Adrian Heinrich

ieren einige Ritualtexte die knappe Formel zur Beschriftung einer Figurine mit einem
Namen dahingehend, dass sie die zu schreibenden Namen explizit anfiihren.>

Auch bei diesen Namen handelt es sich dann nicht um konkrete Personennamen,
sondern um allgemeine Bezeichnungen, die feststellen, welche Art von Wesen ein
Leiden verursacht. Totengeister wurden dabei haufig noch zusétzlich durch attri-
butive Beinamen qualifiziert, die sich auf das unheilvolle Treiben beziehen, das sie
kennzeichnete und dem ein Patient zum Opfer gefallen war. Handelte es sich bei den
Verursachern eines Leidens um Krankheitsddmonen, so wurden Substitutsfigurinen
mit deren Eigennamen beschriftet.’® Bemerkenswert ist dabei, dass solche Wesen
offenbar nicht strikt gegeneinander abgegrenzt wurden und Figurinen auch mit den
Eigennamen mehrerer Ddmonen beschriftet werden konnten.”” Hierin ist wohl eine
therapeutische Strategie zu erkennen, mit der die Heiler versuchten, einer méglichen
multikausalen Verursachung eines komplexen Krankheitsbildes zu begegnen.

Fiir die Gruppe der aggressiven Rituale zur Einflussnahme auf einen persénlichen
Feind oder auf eine begehrte weibliche Person kann als wahrscheinlich gelten, dass
Substitutsfigurinen mit konkreten Personennamen beschriftet wurden.’® Der Aufbau
sowohl der Rituale gegen den persénlichen Feind als auch jener zur Steigerung sexu-
eller Attraktivitit legt nahe, dass diese auf die Manipulation einer einzelnen, konkre-
ten und bekannten Zielperson ausgerichtet waren. Die gezielte Ausrichtung spiegelte
sich etwa darin wider, dass in den Ritualen jeweils nur einzelne, einfach beschriftete
Substitutsfigurinen und nicht Paare oder Reihen von mehrfach beschrifteten Figuri-

55 AMD 3 Nr.119: 6-7: Sum(MU)-31 ina naglab(MAS.SILA) Sumeli(GUB)-s1i salam(NU) etem(GIDIM)
ha-a-a-at-ti' mursi(GIG) lem-ni $a annanna(NENNI) mar(A) annanna(NENNI) sab*tu, taSattar(SAR™)
»Seinen Namen ,Bild des Schreckensgeistes, der bosen Krankheit, die NN, Sohn des NN erfasst
hat* schreibst du auf ihre (der Figur) linke Schulterpartie.*; Nr.219: 9-13: Sumi(MU.MES)-$ti-nu ina
Sumeli(A.GUB)-$ii-nu taSattar(SARY) [ Sumu(MU) 1¢ etem(GIDIM) ri-da-a-ti mu-hal-lig nisi(UG.MES)
rap3atiDAGAL.MES) / sumu(MU) 2 etemmu(GIDIM) mur-tap-pi-du $d pa-qi-du 1a(NU) i$ii(TUKUY) /
Sumu(MU) 3 namtaru(NAM.TAR) mim+ma lem-nu asakku(A.ZAG) mitu(US) mu-ut-tap-ri-ru | Sumu(MU)
4 mu-kil re$(SAG) <lemutti> rabis(MASKIM) $G-ga-as-ti lem-nu ,,Jhre Namen schreibst du (jeweils) auf
ihre Linke. Der erste Name (lautet): Totengeist der Verfolgung, der, der die weit verbreiteten Men-
schen verschwinden lisst; der zweite Name (lautet): Umherstreifender Totengeist, der einen, der
ihn versorgt, nicht hat; der dritte Name (lautet): Namtaru, Mimma Lemnu, Asakku, umherirrender
Toter; der vierte Name (lautet): Mukil-rés-<lemutti>, boser Rabis-Saggasti.“; SpTU 2 Nr.21 Rs.18-19:
ina naglab(MAS.SILA) Suméli(GUB)-$u-nu tasattar(SAR#) sum(MU) zikari(NITA) amélu lemnu $u(LU.
HUL.BI) tula(UBUR) isabbat(DIB)-ma Sum(MU) sinnistiMUNUS) assat(DAM) améli lemni Suati(LU.
HUL.BI) tuld(UBUR) isabbat(DIB)-ma ,,Du schreibst (jeweils) auf die Schulterpartie ihrer linken Seite.
Der Name des Mannes ist: Dieser bose Mensch packt die Brust. Der Name der Frau ist: Die Ehefrau
dieses bosen Mannes packt die Brust.“

56 BAM 2 Nr. 147 Vs. 27 (siehe Anm. 45); AMD 3 Nr. 219: 9-13 (siehe Anm. 55); CMAWR 2 Nr. 8.42: 44"
45" (ein apotropdischer Ddmon; sieche Anm. 45); CMAwWR 1 Nr.7.7: 4-6 (ddmonenartige Botengestalten;
siehe Anm. 45)

57 Siehe Anm. 55.

58 Siehe Anm.20 und 21. Unsicher in seiner Zuordnung zu dieser Gruppe ist ein Ritual zur Losung
von Zorn, siehe Anm. 22.



Durchléchert, verbrannt, begraben =—— 299

nen hergestellt wurden. Die Rituale zur Einflussnahme sind tiberhaupt von geringer
Komplexitdt und scheinen auf das fiir ihre Zwecke Wesentliche reduziert. Dass die
Beschriftung mit konkreten Personennamen gerade in diesen Ritualen zum Einsatz
kam, die sich, aus der Perspektive der kanonischen Heilkunde betrachtet, am Rande
der Legalitdt bewegten bzw. schlicht als zu bekdmpfende Schadenzauberpraktiken
galten,* diirfte kein Zufall sein und kann als weiteres Indiz dafiir erachtet werden,
dass die Beschriftung von Figurinen mit konkreten Personennamen in therapeuti-
schen Ritualen zwar moglich, aber nicht die Regel war.®

2.3 Wo wurden Beschriftungen auf den Figurinen angebracht?

Die Mehrzahl der Ritualbeschreibungen weist nicht nur an, dass eine Figurine mit
einem , Namen“ zu beschriften ist, sondern auch, wo eine solche Namensinschrift auf
einer Figurine angebracht werden sollte.®* In den meisten Fillen ist dies die ,linke
Schulterpartie* oder ,,die linke Seite“.®> Die Wahl der linken Seite zur Anbringung
einer Namensinschrift war dabei keinesfalls beliebig oder zufillig. Links und rechts
waren im Alten Orient keine neutralen Kategorien, sondern wiesen eine jeweils spe-
zifische Konnotation auf: Rechts ist positiv, links ist negativ.®* Dieser Zuordnung
entsprechend wiahlte man die linke Seite zur Beschriftung von Figurinen, die Krank-
heitsverursacher wie Ddmonen oder Totengeister vertraten. Auch die figiirlichen Sub-
stitute der Zielpersonen in den Ritualen zur Einflussnahme wurden auf der linken
Seite beschriftet. Positiv konnotierte Figurinen — und dies gilt auch aufierhalb der
therapeutischen Rituale®* — wurden stets auf der rechten Seite beschriftet: Figuri-
nen, die als Ersatz fiir einen Patienten eintraten,® ebenso wie helfende Boten- und

59 Vgl. Anm. 20.

60 Als weiteres Indiz fiir die Richtigkeit der hier vorgebrachten Interpretation mag die bei Schwemer
2007a, 202 Anm. 243 angefiihrte Textstelle aus einem hethitischen Zeugenprotokoll bewertet werden,
in dem eine Angeklagte des Gebrauchs schadenzauberischer Praktiken beschuldigt wird, im Rahmen
derer sie Figuren verwendet habe, die mit konkreten Namen beschriftet waren.

61 Vgl. Schwemer 2007a, 202.

62 Vgl. die Belege in Anm. 45.

63 Diese Konnotation findet sich in identischer Weise auch in der Unterscheidung von pars familiaris
(links) und pars hostilis (rechts) wieder, die eines der leitenden Prinzipien bei der Auswertung von
Opferschaubefunden war. Vgl. dazu Guinan 1996; Maul 2003-2005, 79-80.

64 Vgl. etwa Braun-Holzinger 1991, 236-237 zur Anbringung von Inschriften auf friihdynastischen
Beterstatuen. Ein weiteres Beispiel stellen die Statuen des neusumerischen Stadtfiirsten Gudea von
Lagas (2122-2102 v. Chr.) dar: Wihrend die Inschriften an verschiedenen Stellen auf den Statuen an-
gebracht sind, findet sich die Namensbeischrift immer auf der rechten Schulter oder dem rechten Arm
der Statuen. Vgl. Edzard 1997, 29-67.

65 CMAWR 2 Nr. 8.29: 39-41. Vgl. hierzu auch Anm. 44.



300 —— Adrian Heinrich

Wichtergestalten,®® deren Gegenwart man, wo sie fiir das Funktionieren eines Rituals
notwendig war, ebenfalls durch entsprechend gestaltete und beschriftete Figurinen
herbeifiihrte.

2.4 Aus welchen Materialien wurden zu beschriftende Figurinen
hergestellt?

Vor der Anweisung, eine Figurine zu beschriften, findet sich in den Ritualtexten meist
eine Reihe kurzer Angaben, die sich auf die Anfertigung der Figurinen beziehen.®’
Hierunter fallen die zu verwendenden Materialien, die Anzahl der herzustellenden
Figurinen sowie ihre duf3ere Gestaltung und Ausstaffierung mit Kleidung oder Gegen-
standen.

Die meisten zur Beschriftung vorgesehenen Figurinen wurden aus Ton® her-
gestellt; belegt sind aber auch Materialien wie Wachs®®, Talg’®, Bitumen’®, Teig’?,
Sesamtrester’”> und Mischungen aus diversen tierischen und pflanzlichen Substan-
zen’*, Wurden in den Ritualen Reihen von Figurenpaaren hergestellt, so fertigte man
diese jeweils aus unterschiedlichen Materialien an.”” Auch die Mischung von Mate-

66 CMAWR 2 Nr. 8.29: 37. Stellte man die Gegenwart von Ddmonen durch beschriftete Figurinen her,
um sie fiir apotropaische Zwecke zu funktionalisieren, so beschriftete man die Figuren nicht auf der
rechten, sondern auf der linken Seite.

67 Der akkadische terminus technicus fiir die herzustellenden Figurinen lautet salmu. Zum Bedeu-
tungsspektrum des Wortes siehe Berlejung 1998, 62-66; eine reprasentationstheoretische Analyse des
Begriffs findet sich bei Bahrani 2003, bes. 121-148. Das Wort salmu wird in den Ritualtexten meist
mit dem Wortzeichen NU, seltener mit ALAN geschrieben. salmu tritt dabei haufig als Regens einer
Genitivverbindung auf. Rectum dieser Verbindungen ist dann eine allgemeine Bezeichnung fiir den
oder das, wovon ein salmu hergestellt werden soll, z. B. von Hexer und Hexe (salam ka$Sapi u kassapti
(CMAWR 1 Nr.2.2: 45”), von einem personlichen Feind (salam bél dababi (CMAWR 1 Nr.8.12: 7)) oder
dem Damon Namtar (salam namtar (CMAwR 2 Nr. 8.25: 23)). Einzig in KAR Nr. 171 Rs.3 // 178 vii 23
wird eine abweichende Terminologie verwendet: Dort findet sich die Anweisung ein passu aus Ton
herzustellen. Bei passu handelt es sich um die Bezeichnung fiir eine Art Spielfigur. Vgl. hierzu Schwe-
mer 2007b, 129-129 Anm. 295. Als Verb zur Beschreibung der Herstellung wird konsequent einfaches
epésu ,machen, tun; herstellen“ (AHw, 223-229) verwendet.

68 CMAWR 1Nr.2.2: 41”-46"; Nr. 8.12: 7; CMAWR 2 Nr. 8.23: 5’; Nr. 8.25: 33; Nr. 8.29: 34, 38; Nr. 8.36: 12;
Nr.11.3: 32; KAR Nr. 61 Vs.13-15; Nr.62 Rs.5; Nr.171 Rs. 3 // Nr.178 vii 23; BAM 3 Nr.234 Vs.13; AMD 3
Nr.12: 1; Nr. 14: 4-5.

69 SpTU 2 Nr.21 Vs.3; CMAWR 1 Nr.7.6.2: 15’; Nr.7.6.4: 6; Nr.7.6.5: 10; CMAWR 2 Nr.11.3: 32; AMD 3
Nr.219: 8.

70 CMAWR 1Nr.7.6.2: 15’; Nr. 7.6.4: 6; Nr.7.6.5: 10; CMAWR 2 Nr. 11.3: 32.

71 CMAWR 1 Nr.7.6.5: 10.

72 CMAWR 2 Nr.11.3: 32.

73 CMAwWR 1 Nr.76.5: 10.

74 CMAWR 1 Nr.7.7: 2-3; AMD 3 Nr.218: 2-3.

75 CMAWR 1Nr.7.6.2: 15’; Nr. 7.6.4: 6; Nr.7.6.5: 10; CMAWR 2 Nr. 11.3: 32.



Durchléchert, verbrannt, begraben =—— 301

rialien ist bezeugt: Grundlage der Mischungen war dabei meist Ton, der mit weite-
ren Substanzen wie Wasser’®, Talg und Wachs”, Bitumen’® oder Honig’® vermengt
wurde. Grundsatzlich diirften Form- und Haltbarkeit entscheidende Kriterien bei
der Materialwahl gewesen sein. Ton, Teig, Talg und Wachs waren nicht nur leicht zu
Figurinen zu formen, sondern eigneten sich auch als Schreibgrundlage, in die Keil-
schriftzeichen mit einem Griffel eingebracht werden konnten. Dass die meisten der
zu beschriftenden Figurinen gerade aus Ton hergestellt wurden, lag wohl nicht nur
an der guten Beschreibbarkeit dieses Stoffes, sondern hing vermutlich auch damit
zusammen, dass Ton als die primdre Materie galt, aus der die G6tter den Menschen
erschaffen hatten.®® Welche anderen konnotativen Bedeutungen fiir die Wahl eines
bestimmten Materials zur Herstellung von Figurinen ausschlaggebend gewesen sein
mdgen, ist in den meisten Fallen kaum noch nachvollziehbar. Die naheliegende Ver-
mutung, dass das gewdhlte Material und die Art der rituellen Beseitigung oder Zer-
storung der beschrifteten Figurinen grundsatzlich korrelierten, also etwa zu verbren-
nende Figurinen immer aus Wachs und zu vergrabende immer aus Ton hergestellt
wurden, wird durch die Ritualtexte nicht bestétigt.!

2.5 Wie wurden zu beschriftende Figurinen gestaltet?

Die Gestaltung der Figurinen wurde in den seltensten Fillen detailliert beschrieben.
Der Grund hierfiir diirfte weniger in der knappen und abkiirzenden Notationsweise
der Ritualtexte zu suchen sein als vielmehr darin liegen, dass fiir die Zwecke the-
rapeutischer Rituale die Identifikation durch Beschriften und Benennen bzw. durch
physischen Kontakt die bestgeeigneten Mittel waren, eine Transsubstantiation her-
beizufithren, mit der eine Figurine zu einem vollwertigen Substitut wurde.®? Eine

76 BAM 2 Nr. 147 Vs. 25-26.

77 AMD 3 Nr.119: 4.

78 KAR Nr. 69 Vs. 25-26.

79 BAM 3 Nr.212 Rs. 40-41.

80 Vgl. Maul 1994, 46-47; Sallaberger 2014-2016, 90-91.

81 Dies bedeutet freilich nicht, dass die Materialien, aus denen Figurinen hergestellt wurden, und
die Methoden ihrer Beseitigung nie aufeinander abgestimmt waren. Vgl. hierzu CMAwWR 1, 23.

82 Grundsitzlich anders stellt sich dieser Sachverhalt in den Loseritualen (nam-br-bi) dar, sieche
Maul 1994, 33, 46-47. Werden in diesen Ritualen Substitute von Omenanzeigern hergestellt, so wer-
den die dazu gebrauchten Figurinen nie beschriftet. Die einzige Ausnahme von dieser Regel stellt
bezeichnenderweise das Hexen-Namburbi CMAwWR 2 Nr.11.3: 31-47 dar. Dass eine Figurine fiir die
Zwecke eines Rituals beispielsweise ein Tier vertreten konnte, in dessen Verhalten man ein schlechtes
Vorzeichen erkannt hatte, wurde erreicht, indem man durch die detaillierte Gestaltung der Figurine
eine moglichst grofle duflerliche Ahnlichkeit zu dem jeweiligen Tier herstellte, das ein Omen ange-
zeigt hatte. Dies schldgt sich auch in der Terminologie nieder, die in den Ritualbeschreibungen zur
Bezeichnung der Figuren gebraucht wurde: Héaufig werden diese namliche gerade nicht als salmu
»Statue, Figur, Bild“ (AHw, 1078-1079), sondern als tamsilu ,,Abbild, Entsprechung® (AHw, 1316-1317)



302 —— Adrian Heinrich

mimetische Ahnlichkeit zwischen einer Figurine und demjenigen, fiir das sie eintre-
ten sollte, war keine notwendige Bedingung fiir das Gelingen einer Substitution.®®

Selten griff man auf die Moglichkeit der Mehrfachidentifikation durch zusatzli-
che Gestaltung und Ausstaffierung bereits beschrifteter Figurinen zuriick: Im Falle
der meist paarweise hergestellten Figurinen von weiblicher Hexe und ihrem méannli-
chen Begleiter wurde vermutlich einer der Figurinen ein Schamdreieck eingeritzt.
Aus dem Korpus der Rituale gegen Totengeister lassen sich lediglich zwei Belege fiir
eine Mehrfachidentifikation durch Beschriftung und Gestaltung von Substitutsfiguri-
nen anfiihren.®

Detailliert gestaltet und ausstaffiert wurden in den hier behandelten therapeuti-
schen Ritualen nur Figurinen von Gottern, Boten- und Mittlerwesen, wenn die einem
Ritual zugrunde liegende therapeutische Strategie vorsah, sich die Eigenschaften
dieser Wesen zu Nutze zu machen, und wenn ihr helfendes Eingreifen rituell insze-
niert und funktionalisiert werden sollte.’¢ Auf die zusitzliche Beschriftung solch
detailliert gestalteter Figurinen jedoch verzichtete man in den meisten Fillen.®” Iden-
tifikation durch Ahnlichkeit und Identifikation durch Beschriftung mit einem Namen
scheinen somit insgesamt betrachtet in einem komplementaren Verhaltnis zu stehen.

bezeichnet. Die deutlichen Unterschiede, die demnach hinsichtlich der zur Identifikation von Fi-
gurinen gebrauchten Verfahren zwischen den Loseritualen auf der einen Seite und Ritualen gegen
Krankheitsddmonen, Totengeistern und Schadenzauber auf der anderen Seite bestehen, legen die
Vermutung nahe, dass nur willensbegabte und selbst handlungsfihige (und in diesen Eigenschaften
dem Menschen dhnliche) Krankheitsverursacher einen Namen trugen, den man sich in Ritualen dann
zur Identifikation von Figurinen mit diesen Wesen zu Nutze machen konnte.

83 Vgl. Verderame 2013, 306-307; Daxelmiiller/ Thomsen 1982, 53-55.

84 Schwemer 2007a, 200.

85 SpTU 2 Nr.21 Rs.15-16’; AMD 3 Nr. 119: 5. Der zweite Beleg ist auch deshalb besonders interessant,
weil sich in der Ausgestaltung der Figurine offenbar die Vorstellungen niederschlugen, die man sich
vom Aussehen von Totengeistern machte: garan(SI) alpi(GU,) tasakkan(GAR)-$it pan(IGI) ameli(LU)
tasakkan(GAR)-$1i ,,Du versiehst sie (die Figur) mit dem Horn eines Stieres (und) gibst ihr ein mensch-
liches Antlitz.“ Diese Vorstellung vom Aussehen von Totengeistern findet sich auch in literarischen
Texten wie z. B. der sogenannten ,,Unterweltsvision eines neuassyrischen Prinzen“, wo es nach der
Ubersetzung von Livingstone 1989, 72: Rs. 6 heif3t: ,The Ghost had an ox’s head, his four hands and
feet were (like) those of human beings.

86 CMAWR 2 Nr. 8.25: 6-13, 23-26; Nr. 8.29: 19-20, 35-36; Nr. 8.42: 44”’; KAR Nr. 62 Rs. 2-4.

87 Beschriftung lediglich durch CMAwWR 2 Nr. 8.29: 37; Nr. 8.42: 44”'—45" belegt.



Durchléchert, verbrannt, begraben =—— 303

3 Zur Beschddigung, Beseitigung und Zerstorung
beschrifteter Figurinen

Stellt man die Verfahren zur Beseitigung beschrifteter Figurinen in therapeutischen
Ritualen rein nach der duf3eren Form der entsprechenden Handlungen zusammen, so
lassen sich vier Vorgehensweisen unterscheiden:

a) Vergraben/Versenken®®

b) rdumliche Distanzierung®

c¢) Verbrennen®®

d) Zerquetschen**

Rituelle Funktion und Bedeutung der so gruppierten, dufierlich jeweils identischen
oder zumindest dhnlichen Handlungen konnten allerdings von Ritual zu Ritual sehr
verschieden sein. Die spezifische symbolische Qualitit, die dem Vergraben, Entfernen,
Verbrennen oder Zerquetschen einer beschrifteten Figurine in einem Ritual zukam,
lasst sich nicht aus der isolierten Betrachtung der einzelnen Handlung erschliefen.
Ein addquates Verstandnis ist nur durch eine Analyse zu erreichen, die versucht, die
Funktion der Beseitigung innerhalb eines therapeutischen Rituals in Abhangigkeit
von dessen anderen Teilen zu bestimmen. So kann rekonstruiert werden, auf welchen
Aspekten von Krankheit und Heilung der Fokus eines Rituals lag und welches spezi-
fische Ziel man mit der Beseitigung einer Substitutsfigurine jeweils verfolgte: Reini-
gung des Patienten, Riickfiihrung eines Miasmas zum Ort seines Ursprungs, Befrei-
ung und Zuweisung von Schuld, Triumphieren {iber einen Widersacher, gewaltsames
Ausschalten eines Widersachers oder Trennung von einem Krankheitsverursacher
und Uberfithrung desselben an einen Ort, von dem aus er einen Patienten nicht
langer zu schadigen vermag.

3.1 Vergraben, Versenken und rdumliches Distanzieren als
Verbannen in die Unterwelt

Das Vergraben beschrifteter Figurinen symbolisiert in den meisten Fillen eine Bestat-
tung.”> Im Vordergrund stehen muss diese Bedeutung aber keineswegs, und selbst

88 CMAWR 1 Nr.7.6.4: 15-16; Nr.7.7: 31-32; CMAWR 2 Nr.8.29: 119; Nr.11.3: 44; KAR Nr.61 Vs.17-18;
Nr. 62 Rs. 14-15; Nr. 69 Vs.27; Nr. 171 Rs. 6 // 178 vii 26; BAM 3 Nr. 212 Rs. 46; Maul 2010b: 76-77 (BAM 3
Nr.234); SpTU 2 Nr. 21 Vs.29; AMD 3 Nr. 12: 2-3; Nr. 14: 10; Nr. 115: 49-50; Nr.218: 22.

89 CMAWR 2 Nr. 8.42: 55”; SpTU 2 Nr. 21 Rs. 25’; BAM 2 Nr. 147 Vs. 31-32.

90 CMAWR 1 Nr.7.6.2: 10’-13’; Nr. 7.6.5: 1-7; Nr. 8.3 (2. Teil): 14; AMD 3 Nr. 119: 10-11.

91 CMAWR 1 Nr. 8.12: 18; CMAWR 2 Nr. 8.23: 6’; Nr. 8.36: 31.

92 Vgl. CMAWR 1, 23. Die Ritualtexte verwenden fiir ,,vergraben“ die Verben gebéru ,begraben, be-
erdigen, bestatten“ (AHw, 912-913) und teméru ,ein-, vergraben“ (AHw, 1345-1346) weitestgehend



304 —— Adrian Heinrich

wenn sie es tut, kann sie unterschiedlich konnotiert sein: Das Spektrum reicht von
einer friedlichen Grablegung, durch die man den Geist eines zuvor unversorgten oder
nicht bestatteten Verstorbenen in die Unterwelt iiberfiihrte, bis zur Grablegung als
deutlichstem Sinnbild fiir das gewiinschte Todesschicksal eines Widersachers, seiner
Verbannung in die Unterwelt. Die Symbolik der Riickfiihrung oder Verbannung der
Krankheitsverursacher in die Unterwelt tritt besonders deutlich in solchen Ritualen
hervor, die sich gegen Totengeister, Krankheitsddmonen oder ,,Bannfluch“ (mamitu)
richten.”? Die hier zugrundeliegende therapeutische Strategie zielte darauf ab, einen
Patienten von den ihn plagenden Totengeistern oder Ddmonen zu trennen und durch
die Uberfiihrung dieser Wesen in die Unterwelt die in Unordnung geratene Ordnung
wiederherzustellen, in der die menschliche Sphére von jener der Totengeister und
Damonen klar geschieden und Beriihrungspunkte, wie etwa der Totenkult, festgelegt
waren. Neben dem Vergraben konnte auch ein Versenken von Substitutsfigurinen im
Fluss dazu dienen, einen Krankheitsverursacher in die Unterwelt zu schicken.** Das
gleiche Ziel verfolgte man wohl auch in einem Ritual gegen Fieber, das durch den
Krankheitsdamon mimma lemnu ausgelost wurde: Man fesselte eine mit dem Namen
des Damons beschriftete und mit Reiseproviant ausgestattete Figurine in der Steppe
an einen Dornenstrauch und richtete sie nach Westen hin aus.*®

In der Mehrzahl der Rituale, in denen durch das Vergraben von Substitutsfi-
gurinen ein Ubergang in die Unterwelt bewirkt werden sollte, lag der Ort, an dem
Figurinen vergraben wurden, entweder in der Steppe®® oder am Flussufer®”. Steppe
und Fluss waren liminale Bereiche und konnten daher als Orte des Ubergangs in
die Unterwelt fungieren. Dass das Vergraben der beschrifteten Figurinen in diesen

synonym, ohne dass Bedeutungsunterschiede oder Muster in der Verwendungsweise feststellbar wé-
ren. KAR Nr.62 Rs. 15 belegt, dass teméru auch die Bedeutung ,versenken“ haben kann, vgl. auch
CMAwWR 1, 289.

93 CMAWR 2 8.29: 119-120; BAM 3 Nr.212 Rs. 46; Maul 2010b: 76—77 (BAM 3 Nr.234); SpTU 2 Nr.21
Vs.29; AMD 3 Nr. 12: 2-3; Nr. 14: 10; Nr. 115: 49-50; Nr. 218: 22.

94 Vgl. CMAWR 1, 23. Belege: KAR Nr.62 Rs.14-15; CMAWR 2 Nr. 8.25: 223-254. Die Methode, die in
diesem Ritual zur Uberfiihrung von Hexer und Hexe in die Unterwelt eingesetzt wurde, wird in der
Ritualbeschreibung nicht eigens erwdahnt. Naheliegend ist, dass die Figurinen in Boote gesetzt und
darin der Strémung des Flusses iiberlassen wurden, damit sie so ihren Weg in die Unterwelt fanden.
Vgl. auch CMAWR 2 Nr. 8.29: 85, wo das Versenken einer beschrifteten Figurine die Losung des Zugriffs
symbolisiert, den Schadenzauberer durch Anfertigen und Vergraben von Figurinen auf den Patienten
hatten. Auch in dem kurzen, gegen einen personlichen Feind gerichteten Ritual KAR Nr. 171 // 178
vii 10-27 wird eine kleine Figurine erst in Bier aufgelost und das Gemisch dann im Fluss entsorgt.
Die Entsorgung im Fluss symbolisiert aber hier wohl kaum eine Uberfiihrung in die Unterwelt. Sie
versinnbildlicht die Auflésung der Bedrohung, die der personliche Feind fiir den Ritualklienten dar-
stellte. Siehe dazu auch Schwemer 2007a, 128-129.

95 BAM 2 Nr. 147 Vs. 31-32.

96 CMAWR 2 Nr. 8.29: 119; BAM 3 Nr. 212 Rs. 46; Maul 2010b: 76—77 (BAM 3 Nr.234); AMD 3 Nr.12: 2-3;
AMD 3 Nr. 14: 10; Nr. 218: 22.

97 AMD 3 Nr.115: 49. Vgl. auch den Beleg in Anm. 94.



Durchldchert, verbrannt, begraben =—— 305

Ritualen tatsichlich eine Uberfiihrung in die Unterwelt symbolisierte, zeigt sich auch
darin, wie mit ihnen umgegangen wurde: Haufig wurden die Figurinen erst mit Toten-
opfern bedacht und mit Reiseproviant ausgestattet, bevor sie vergraben wurden.®
Beim Vergraben wurden sie dann so positioniert, dass ihre Gesichter nach Westen hin
ausgerichtet waren.*® In dieser Praxis spiegelt sich die Vorstellung wider, dass es der
in vielen Ritualen in Gebet und Beschwérung angerufene Richter- und Sonnengott
Samas war, der die Totengeister bei seinem Verschwinden am Horizont mit sich fiihrte
und in die Unterwelt geleitete.

Um sicherzustellen, dass die einmal gebannten Geister an einem Ort verblieben,
von dem aus sie keinen Schaden mehr anrichten konnten, zog man in einigen Ritu-
alen einen Schutzkreis aus Mehl um die Stelle, an der eine Figurine vergraben oder
gefesselt worden war.'° Dies ist nur ein Beispiel aus der Vielzahl der Mittel, die zur
Verfiigung standen, um sicherzustellen, dass ein Totengeist oder Krankheitsdamon
sich in sein Schicksal fiigte, von einem Menschen abliefy und zuriick in die Unter-
welt fuhr: Die Substitutsfigurinen wurden in Schauprozessen verurteilt’** und zum
Ablegen von Eiden gezwungen;'°? man schrénkte ihre Bewegungsfreiheit ein, indem
man sie in Fesseln legte oder ihre Gliedmaf3en verdrehte;!'* indem man sie knebelte,
nahm man ihnen ihr Vermo6gen, durch Worthandlungen Schaden anzurichten.'®*

3.2 Vergraben, Erniedrigen und Verunreinigen als Mittel zur
spiegelbildlichen Riickwendung von Unheil gegen seine
Verursacher

Die in einigen der Rituale gegen Totengeister als Mittel zum Zweck erscheinenden
Erniedrigungen und Misshandlungen sind in anderen Ritualen die entscheidenden
Momente der therapeutischen Strategie. Dies sind in erster Linie die gegen Hexen-
gestalten gerichteten Anti-Schadenzauberrituale.'®® Das Vergraben kam als Methode
zur Beseitigung beschrifteter Figurinen in diesen Anti-Schadenzauberritualen vor
allem dann zum Einsatz, wenn das Hauptaugenmerk einer Therapie auf Erniedrigung

98 BAM 2 Nr. 147 Vs.29-30; BAM 3 Nr. 234 Vs. 14-18; CMAWR 2 Nr. 8.25: 138-141; AMD 3 Nr.219: 15-16.
99 BAM 2 Nr. 147 Vs.31-32; AMD 3 Nr.12: 2; Nr. 14: 10; Nr. 218: 23.

100 CMAWR 2 Nr. 8.29: 120; BAM 2 Nr. 147 Vs. 33; SpTU 2 Nr. 21 Vs. 29; Maul 2010b: 77 (BAM 3 Nr.234);
AMD 3 Nr. 218: 23.

101 Vgl. BAM 2 Nr. 147 Vs.31; BAM 3 Nr. 212 Rs. 43.

102 Vgl. BAM 3 Nr.212 Rs. 47; AMD 3 Nr. 14: 9; Nr. 115: 48; Nr. 218: 25.

103 Vgl. BAM 2 Nr. 147 Vs.32; AMD 3 Nr. 14: 5; Nr. 218: 4.

104 Vgl. AMD 3 Nr. 14: 6; Nr.218: 5.

105 CMAWR 1 Nr.2.2: 38”-70” (wie genau man sich in diesem Ritual der beschrifteten Figurinen zu
entledigen hatte, wird nicht vorgeschrieben; ihre Behandlung ldsst jedoch deutlich erkennen, dass
die Ubertragung der Verunreinigung vom Patienten auf die Schadenzauberer im Mittelpunkt des Ri-
tuals stand); Nr. 7.6.4; Nr. 7.7; CMAWR 2 Nr. 11.3: 31-47.



306 —— Adrian Heinrich

und Riickwendung von Unheil gegen die durch Figurinen vertretenen Hexengestalten
lag. Dem Ziel dieser Rituale entsprechend, schloss man die beschrifteten Figurinen
durch Vergraben an Orten ein, an denen sie einer fortwahrenden und wiederholten
Verunreinigung ausgesetzt waren: In einer Mauer6ffnung®®, die als Abfluss diente,
unter dem Fuflboden eines Waschraums'®” oder an einer Stelle im FufSboden'®, {iber
der sich der Patient fiir einen Zeitraum von 30 Tagen tédglich waschen sollte. Bevor
die beschrifteten Figurinen der Hexengestalten vergraben wurden, misshandelte man
sie, indem man ihnen Hiande und Fiif3e hinter dem Riicken fesselte, sie mit unreinen
Materialien wie Fischtran, Gerbermittel oder ausgekimmtem Haar besudelte, alle
Korperdffnungen mit Tonklumpen verschloss und versiegelte oder den Kopf mit dem
Stachel einer Dattelpalme einstach.’®® Diese Behandlung diente nicht nur dazu, den
Schadenzauberern eine Handlungsmoglichkeit nach der anderen zu nehmen und so
Schritt fiir Schritt die Gefahren zu bannen, die von ihnen ausgingen.' Als spiegel-
bildliche Bestrafung zielte diese Behandlung genau wie die Verunreinigung darauf
ab, Unheil dadurch zu 16sen, dass man es gegen seinen Ursprung wendete. Die Miss-
handlung der beschrifteten Figurinen steht somit im Einklang mit dem Thema der
Riickfiihrung, das in diesen Ritualen zentral und maf3geblich fiir ihre Ausgestaltung
war.

3.3 Vergraben als Deponieren

Das Vergraben beschrifteter Figurinen ist in den auf Riickwendung von Unheil und
spiegelbildliches Bestrafen ausgerichteten Ritualen nicht so sehr mit der Symbolik
einer Grablegung und Verbannung in die Unterwelt verbunden. Es erscheint eher
als ein symbolisch weniger stark aufgeladenes Deponieren von Substitutsfigurinen
an Orten, von denen eine bestimmte Wirkung auf die deponierten Figurinen ausge-
hen sollte. Ebenfalls als einfaches Deponieren erscheint das Vergraben beschrifteter
Figurinen in Ritualen, in denen nicht ein Ort Wirkungen auf eine Figurine, sondern
die Figurine Wirkungen an einem bestimmten Ort entfalten sollte.** Unter den hier
behandelten Ritualen ldsst sich das Vergraben von Substitutsfigurinen mit dieser
Intention am deutlichsten in den Ritualen beobachten, die darauf abzielten, die sexu-
elle Anziehungskraft zu erh6hen, die ein Mann auf eine bestimmte weibliche Person

106 CMAWR 1 Nr.7.7: 31-32, 35.

107 CMAWR 1 Nr.7.6.4: 16.

108 CMAWR 2 Nr.11.3: 33-34, 41-43.

109 Vgl. CMAWR 1 Nr.2.2: 49”"-59"; Nr.7.6.4: 7, 10-12; N1. 7.7: 26—31; CMAWR 2 Nr.11.3: 42.

110 Vgl. Verderame 2013, 303 Anm. 311, 309.

111 Etwa das Deponieren kontaminierter Materialien zusammen mit der beschrifteten Figur eines
apotropdischen Damons an der Grenze zum Feindesland in CMAwr 2 Nr. 8.42: 55”. Zu diesem Ritual
auch Schwemer 2007c, 31. Vgl. auch die Anmerkungen in Anm. 4.



Durchléchert, verbrannt, begraben =— 307

ausiibte.'*? Die entsprechenden Ritualbeschreibungen sehen vor, dass eine mit dem
Namen der Zielperson beschriftete Figurine in einem Tor begraben wird, auf dass sich
die gewiinschte Wirkung entfalte, wenn jene das Tor passiert.?

3.4 Zertrimmern und Verbrennen als Unterwerfen und Vernichten

Figurinen zu verbrennen oder mit dem Fuf} zu zerquetschen sind die drastischsten
Mafinahmen, die in therapeutischen Ritualen zur Beseitigung beschrifteter Figurinen
ergriffen wurden. Belegt sind diese aggressiven Methoden zur Beseitigung vor allem
in Ritualen gegen den personlichen Feind"* und in Anti-Schadenzauberritualen.
Seltener zum Einsatz kamen sie in Ritualen gegen Totengeister.!'® Im Mittelpunkt
dieser Rituale stand das Triumphieren iiber einen Widersacher durch dessen Ver-
nichtung. Weisen etwa die Vorschriften zum rituellen Vorgehen gegen einen persén-
lichen Feind den Ritualklienten an, die mit dem Namen seines Feindes beschriftete
Figurine mit der Ferse seines rechten Fuf3es zu zerquetschen, nachdem die Figurine
bereits misshandelt und verunreinigt wurde, so ist in dieser rituellen Inszenierung
deutlich der Wille zu erkennen, dem Bediirfnis des Ritualklienten danach Ausdruck
zu verleihen, sich durchzusetzen, die Oberhand zu gewinnen und seinen Widersa-
cher wirksam und endgiiltig aus dem Weg zu rdumen.’” Sich mit dem Fuf} auf die
Figurine eines Widersachers zu stellen, begegnet als Triumphgestus auch in Ritualen,
in denen die endgiiltige Beseitigung der Figurinen durch andere Methoden erfolgte.'*®

Im Verbrennen fand der Wille, einen Widersacher durch die Beseitigung beschrif-
teter Figurinen gewaltsam unschidlich zu machen, seinen deutlichsten Ausdruck.**
Das Verbrennen der Figurinen trat in den Ritualen jedoch genau wie das Zerquet-
schen der Figurinen nicht als offene Aggression zu Tage. Es wurde als die gerecht-
fertigte Bestrafung eines schuldigen Widersachers inszeniert, die durch die Gotter
legitimiert war, die man anrief, ein entsprechendes Urteil zu fdllen, bevor man die
Figurinen den Flammen {ibergab.'*®

112 KAR Nr. 61 Vs. 11-21; Nr. 69 Vs.20-Rs. 1.

113 Vgl. Verderame 2013, 304-305. Belege: KAR Nr. 61 Vs.19-21; Nr. 69 Vs.27-Rs. 1.

114 CMAWR 1 Nr.8.12; CMAWR 2 Nr. 8.23: 1’-6".

115 CMAWR 1 Nr.7.6.2; Nr.7.6.5; Nr. 8.3 (2. Teil); CMAwR 2 Nr. 8.36.

116 AMD 3 Nr.119.

117 Vgl. CMAWR 1, 23. Belege: CMAWR 1, Nr. 8.12: 18; CMAWR 2 Nr. 8.23: 6’; Nr. 8.36: 31.

118 CMAWR 2 8.29: 91-93.

119 Vgl. CMAWR 1, 23. Belege: CMAWR 1 Nr.7.6.2: 10’-13’; Nr.7.6.5: 1-7; Nr.8.3 (2. Teil): 14; AMD 3
Nr.119: 10-11.

120 Bspw. CMAWR 1 Nr.76.2: 16’; AMD 3 Nr.119: 12-30. Verurteilung der beschrifteten Figurinen,
bevor sie zerquetscht werden: CMAWR 1 Nr. 8.12: 11; CMAWR 2 Nr. 8.36: 23.



308 —— Adrian Heinrich

4 Fazit: Schriftzerstorung in therapeutischen

Ritualen?

Eine kulturiibergreifend vergleichende Untersuchung von Schriftzerstérung, deren
Ziel mithin eine allgemeine Phidnomenologie der Schriftzerstérung sein mag, wird
nicht umhinkommen, Schriftzerstérung als kritische Kategorie zu etablieren. Mit
dieser Aufgabe stellt sich die nicht triviale Frage, welches Gewicht der Eigenwahr-
nehmung handelnder Akteure gegeniiber einer nachgidngigen Rekonstruktion und
Analyse ihres Handelns zukommt, so es darum geht, zu urteilen, ob etwas in die
Kategorie Schriftzerstérung fallt oder eben nicht. Eine gelungene Kategorienbildung
diirfte davon abhéngen, ob es gelingt, die beiden folgenden Blickwinkel auf das Pha-
nomen miteinander in Einklang zu bringen:'*

1.

Perspektivischer Fokus liegt auf schrifttragenden Artefakten

Versuchte man, das Phanomen der Schriftzerstorung von den Artefakten her zu
fassen, so wiren Zerstort-Sein und Beschriftet-Sein rein nach ihrer duf3erlichen
Wahrnehmbarkeit als Eigenschaften oder Zustdnde von Artefakten zu bestim-
men. Die Feststellung, dass ein Artefakt beide Eigenschaften hat, wiirde dann zu
der Diagnose fiihren, dass der beobachtete Zustand des Artefakts Ergebnis einer
Schriftzerstérung ist. Feiner unterscheiden lief3e sich in Folge einer solchen Dia-
gnose dann nach Grad der Zerstérung (ganz oder teilweise) oder danach, welche
Teile des Artefakts nicht mehr intakt sind (etwa nur die Beschriftung). Aus dem
Zustand des Artefakts konnte zudem im Sinne einer Hypothesenbildung auf die
Handlungen geschlossen werden, die den beobachtbaren, nicht intakten Zustand
des Artefakts hervorgerufen haben.

Perspektivischer Fokus liegt auf handelnden Akteuren

In dieser Perspektive liegt das Hauptaugenmerk auf den Bedeutungen, die
Akteure ihren Handlungen und den Dingen zuschreiben, mit denen sie umgehen;
Handlungsziele und -motivationen bilden hier den gemeinsamen Fluchtpunkt
von Beschreibung und Analyse. Die Frage danach, was aus Perspektive der Han-
delnden letztlich der Zweck einer invasiven Manipulation eines schrifttragenden
Artefakts war, wird dabei in vielen Fillen mit einem Verweis auf die einfache
Zerstérung von Geschriebenem nur unzureichend beantwortet sein. Es gilt daher
jeweils detailliert zu unterscheiden, ob Textinhalt, Schrift oder Schrifttrager als
Bezugspunkt fiir ein bestimmtes Verhalten maf3geblich waren. Eine solche Unter-
scheidung diirfte dabei ohne ein zumindest basales Verstdndnis der kulturspezi-
fischen oder gar individuellen Konzeptualisierung von Schrift und Geschriebe-
nem nicht zu treffen sein.

121 Ahnlich auch Mente 2004, bes. 432.



Durchléchert, verbrannt, begraben =—— 309

Auch die phdanomenologische Beschreibung der Zerstorung beschrifteter Figurinen
in den hier untersuchten therapeutischen Ritualen als Schriftzerstérung hat mit
der Spannung umzugehen, die zwischen den beiden umrissenen Perspektiven auf
Schriftzerstorung besteht. Zundchst ist zu konstatieren, dass die Mehrzahl der in den
Ritualtexten vorgesehenen Methoden zur Beseitigung beschrifteter Figurinen (Vergra-
ben, Versenken, Verbrennen, Zerquetschen) zu einer mehr oder minder gravierenden
Beeintrachtigung der materiellen Integritat der so behandelten Figurinen fiihrten.
Selbiges gilt hdufig schon fiir den Umgang mit den beschrifteten Figurinen vor ihrer
endlichen Beseitigung (Verunreinigen, Verformen, Durchbohren, Zerstechen). Dass
schrifttragende Artefakte in den besprochenen Ritualen zerstdrt wurden, ist somit
kaum in Zweifel zu ziehen.

Der Zweck der Beschiddigung, Beseitigung und Zerstorung beschrifteter Figurinen
in den therapeutischen Ritualen war die Beeinflussung desjenigen, fiir den sie als Sub-
stitut eintraten (Patient, Krankheitsverursacher, Zielperson). Das Ziel einer solchen
Beeinflussung war, Patienten von ihren Leiden zu befreien, sich anbahnendes Leid
abzuwenden oder Ritualklienten dabei zu helfen, ein personliches Ziel zu erreichen,
mitunter auch durch aggressives Vorgehen. Dass die Zerstérung beschrifteter Figuri-
nen hierzu ein probates Mittel sein konnte, griindet auf der Vorstellung, dass die auf
die Figurinen geschriebenen Keilschriftzeichen die Materialisierung eines Namens
sind, den man wiederum als Wesensanteil eines menschlichen oder nicht-mensch-
lichen Wesens erachtete. Dort, wo ein Name durch Sprechen oder Schreiben materi-
ell prasent gemacht wurde, war daher automatisch auch der Namenstrager in einem
Ausmaf} prasent, das es ermoglichte, auf ihn Einfluss zu nehmen. Praktisch realisiert
wurde diese Einflussnahme in den therapeutischen Ritualen dann durch Manipula-
tionen der konkreten Materialisierung des Namens, zum Beispiel einer beschrifteten
oder qua Benennung identifizierten Figurine. Was das Vergraben, Versenken, Ver-
brennen, Zerquetschen, Verunreinigen, Verformen oder Durchbohren einer beschrif-
teten Figurine bedeutete, erweist sich dabei als abhdngig von der Funktion dieser
Handlungen innerhalb eines konkreten Rituals: Verbannen oder Zuriickfiihren in die
Unterwelt, Reinigung des Patienten bzw. Verunreinigen des Krankheitsverursachers,
Unterwerfen eines Widersachers, Bestrafen eines Widersachers, Ausschalten oder
Vernichten eines Widersachers.

An diesem Punkt wird nun die Spannung zwischen den beiden Blickwinkeln auf
das Phanomen der Schriftzerstorung deutlich spiirbar: Viele der Handlungen, die in
den Ritualen mit oder an den beschrifteten Figurinen vollzogen wurden, brachten
eine Beeintrachtigung ihrer materiellen Integritdt und damit auch der auf ihnen ange-
brachten Schrift mit sich. In dieser Hinsicht konnen die Handlungen als Zerstérung
beschrieben werden. Das, was diese Handlungen aus Sicht der handelnden Akteure
bedeuten und was durch sie in den Ritualen dargestellt wurde, ist jedoch nur in
wenigen Fillen addquat durch eine Beschreibung als blof3e Zerstérung erfasst.

Geschriebenes als solches war in den Ritualen nie das eigentliche Ziel von Zerst6-
rung. Dies zeigt sich allein schon daran, dass die Beschriftung mit einem Namen in



310 —— Adrian Heinrich

den Ritualen nur eine der Méglichkeiten zur Ubertragung von Identitit auf ein Substi-
tut war. Geschriebenes wurde in diesen Ritualen folglich nur zerstért, weil es als Spur
einer Technik, die aus Figurinen Substitute machte, mit den so verwandelten Arte-
fakten auch nach dem Einsatz dieser Technik verbunden blieb. Diese Beobachtungen
stiitzen somit die oben aufgestellte These, dass Schriftzerstérung als Phdnomen nur
dann sachgerecht und analytisch trennscharf beschrieben werden kann, wenn die
materialbezogenen Aspekte der Zerstorung schrifttragender Artefakte nicht getrennt,
sondern gemeinsam mit den Uberzeugungen und Motivationen der jeweils handeln-
den Akteure und der semiotischen Komplexitdt der Zusammenhénge betrachtet wer-
den, in denen diese handeln.

Literaturverzeichnis

Abusch, Tzvi (1987), Babylonian Witchcraft Literature. Case Studies (Brown Judaic Studies 132),
Atlanta.

Abusch, Tzvi (2016), The Magical Ceremony Magqlii (Ancient Magic and Divination 10), Leiden/Bos-
ton.

Abusch, Tzvi/Schwemer, Daniel (2011), Corpus of Mesopotamian Anti-Witchcraft Rituals, Bd. 1
(Ancient Magic and Divination 8.1), Leiden/Boston.

Abusch, Tzvi/Schwemer, Daniel (2016), Corpus of Mesopotamian Anti-Witchcraft Rituals, Bd. 2
(Ancient Magic and Divination 8.2), Leiden/Boston.

Ambos, Claus (2010), ,,Magie (Alter Orient)*, in: Stefan Alkier, Michaela Bauks u. Klaus Koenen
(Hgg.), Das wissenschaftliche Bibellexikon im Internet, <http://www.bibelwissenschaft.de/
stichwort/25322/> (Zugriff am 06.04.2018).

Ambos, Claus (2014), ,,Ritual (Alter Orient)*, in: Stefan Alkier, Michaela Bauks u. Klaus Koenen
(Hgg.), Das wissenschaftliche Bibellexikon im Internet, <http://bibelwissenschaft.de/
stichwort/83867/> (Zugriff am 06.04.2018).

Andreae, Walther (1938), Das wiedererstandene Assur (Sendschrift der Deutschen Orient-Gesell-
schaft 9), Leipzig.

Bahrani, Zainab (2003), The Graven Image. Representation in Babylonia and Assyria, Philadelphia.

Bahrani, Zainab (2004), ,,The King’s Head*, in: Iraq 66, 115-119.

Bell, Catherine (1988), ,,Ritualization of Texts and Textualization of Ritual in the Codification of Taoist
Liturgy*, in: History of Religions 27, 366-392.

Berlejung, Angelika (1998), Die Theologie der Bilder. Herstellung und Einweihung von Kultbildern
in Mesopotamien und die alttestamentliche Bilderpolitik (Orbis Biblicus et Orientalis 162),
Fribourg/Go6ttingen.

Biggs, Robert D. (1967), SA.ZI.GA. Ancient Mesopotamian Potency Incantations (Texts from Cunei-
form Sources 2), Locust Valley.

van Binsbergen, Wim /Wiggermann, Frans A. M. (1999), ,,Magic in History. A Theoretical Perspective,
and Its Application to Ancient Mesopotamia®, in: Tzvi Abusch u. Karel van der Toorn (Hgg.),
Mesopotamian Magic. Textual, Historical, and Interpretative Perspectives (Ancient Magic and
Divination 1), Groningen, 3-34.

Bock, Barbara (2014), The Healing Goddess Gula. Towards an Understanding of Ancient Babylonian
Medicine (Culture and History of the Ancient Near East 67), Leiden /Boston.



Durchléchert, verbrannt, begraben =—— 311

Bottéro, Jean (1987-1990), ,Magie. A. In Mesopotamien®, in: Reallexikon der Assyriologie und Vor-
derasiatischen Archdologie, Bd. 7, Berlin /New York, 200-234.

Brandes, Mark A. (1980), ,,Destruction et mutilation des statues en Mésopotamie®, in: Akkadica 16,
28-41.

Braun-Holzinger, Eva A. (1991), Mesopotamische Weihgaben der friihdynastischen bis altbabyloni-
schen Zeit (Heidelberger Studien zum Alten Orient 3), Heidelberg.

Butler, Sally A. L. (1998), Mesopotamian Conceptions of Dreams and Dream Rituals (Alter Orient und
Altes Testament 258), Miinster.

Daxelmiiller, Christoph /Thomsen, Marie-Louise (1982), ,,Bildzauber im alten Mesopotamien®, in:
Anthropos 77, 27-64.

Ebeling, Erich (1919), Keilschrifttexte aus Assur religiésen Inhalts, Bd. 1 (Wissenschaftliche Veroffent-
lichungen der Deutschen Orient-Gesellschaft 28), Wiesbaden.

Ebeling, Erich (1931), Aus dem Tagwerk eines assyrischen Zauberpriesters (Mitteilungen der Altorien-
talischen Gesellschaft 5.3), Leipzig.

Edzard, Dietz O. (1997), Gudea and His Dynasty (The Royal Inscriptions of Mesopotamia. Early Peri-
ods 3.1), Toronto/Buffalo/London.

Farber, Walter (2014), Lamastu. An Edition of the Canonical LamaStu Incantations and Rituals and
Related Texts from the Second and First Millennia B. C. (Mesopotamian Civilizations 17), Winona
Lake.

Feldt, Laura (2015), ,,Monstrous Figurines from Mesopotamia. Textuality, Spatiality and Materiality in
Rituals and Incantations for the Protection of Houses in First-Millenium AS3ur®, in: Dieter Bor-
schung u. Jan N. Bremmer (Hgg.), The Materiality of Magic (Morphomata 20), Paderborn, 59-95.

Focken, Friedrich-Emanuel/Ott, Michael R. (2016), ,Metatexte und schrifttragende Artefakte®, in:
Friedrich-Emanuel Focken u. Michael R. Ott (Hgg.), Metatexte. Erzdhlungen von schrifttragenden
Artefakten in der alttestamentlichen und mittelalterlichen Literatur (Materiale Textkulturen 15),
Berlin, 1-10.

Geller, Markham J. (2010), Ancient Babylonian Medicine. Theory and Practice, Oxford.

Geller, Markham J. (2016), Die babylonisch-assyrische Medizin in Texten und Untersuchungen, Bd. 8:
Healing Magic and Evil Demons. Canonical Udug-hul Incantations, Berlin.

Gertz, Jan Christian/Krabbes, Frank/Noller, Eva M. (2015), ,,Metatext(ualitdt)®, in: Thomas Meier,
Michael R. Ott u. Rebecca Sauer (Hgg.), Materiale Textkulturen. Konzepte — Materialien — Prakti-
ken (Materiale Textkulturen 1), Berlin/Boston/Miinchen, 207-217.

Green, Anthony (1983), ,,Neo-Assyrian Apotropaic Figures®, in: Iraq 45, 87-96.

Green, Anthony (1984), ,,Beneficient Spirits and Malevolent Demons. The Iconography of Good and
Evil in Ancient Assyria and Babylonia®, in: Visible Religion 3, 80-105.

Guinan, Ann K. (1996), ,,Left/Right Symbolism in Mesopotamian Divination®, in: State Archives of
Assyria Bulletin 10, 5-10.

Heef3el, Nils P. (2000), Babylonisch-assyrische Diagnostik (Alter Orient und Altes Testament 43),
Miinster.

Heefel, Nils P. (2015), ,Magie in Mesopotamien®, in: Andrea Jordens (Hg.), Agyptische Magie und
ihre Umwelt (PHILIPPIKA. Altertumswissenschaftliche Abhandlungen 80), Wiesbaden, 33-53.

Hilgert, Markus (2010), ,,,Text-Anthropologie‘. Die Erforschung von Materialitdt und Prasenz des Ge-
schriebenen als hermeneutische Strategie®, in: Mitteilungen der Deutschen Orient-Gesellschaft
142, 87-126.

Jean, Cynthia (2006), La magie néo-assyrienne en contexte. Recherches sur le métier d’exorciste et le
concept d’asipatu (State Archives of Assyria Studies 17), Helsinki.

Jursa, Michael (2001), ,,Rez. Cunningham, Graham (2000), ,,Deliver Me From Evil“. Mesopotamian
Incantations 2500-1500 B. C. (Studia Pohl. Series Major 17), Rom*, in: Zeitschrift fiir Assyrio-
logie und Vorderasiatische Archdologie 91, 142-145.



312 —— Adrian Heinrich

Klengel-Brandt, Evelyn (1968), ,,Apotropdische Tonfiguren aus Assur®, in: fForschungen und
Berichte 10, 19-37.

K6cher, Franz (1963), Die babylonisch-assyrische Medizin in Texten und Untersuchungen, Bd. 2:
Keilschrifttexte aus Assur 2, Berlin.

Kocher, Franz (1964), Die babylonisch-assyrische Medizin in Texten und Untersuchungen, Bd. 3:
Keilschrifttexte aus Assur 3, Berlin.

Levtow, Nathaniel B. (2015), ,,Text Destruction and Iconoclasm in the Hebrew Bible and the Ancient
Near East*, in: Natalie N. May (Hg.), Iconoclasm and Text Destruction in the Ancient Near East
and Beyond (Oriental Institute Seminars 8), Chicago, 311-362.

Livingstone, Alasdair (1989), Court Poetry and Literary Miscellanea (State Archives of Assyria 3),
Helsinki.

Livingstone, Alasdair (2013), Hemerologies of Assyrian and Babylonian Scholars (Cornell University
Studies in Assyriology and Sumerology 25), Bethesda.

Maul, Stefan M. (1994), Zukunftsbewiltigung. Eine Untersuchung altorientalischen Denkens anhand
der babylonisch-assyrischen Loserituale (Namburbi) (Baghdader Forschungen 18), Mainz.

Maul, Stefan M. (2003-2005), ,,Omina und Orakel. A. Mesopotamien®, in: Reallexikon der Assyrio-
logie und Vorderasiatischen Archdologie, Bd. 10, Berlin/ New York, 45-88.

Maul, Stefan M. (2004), ,,Die ,Lésung vom Bann‘. Uberlegungen zur altorientalischen Konzeption
von Krankheit und Heilung®, in: Herman F. ). Horstmanshoff u. Marten Stol (Hgg.), Magic and
Rationality in Ancient Near Eastern and Graeco-Roman Medicine (Studies in Ancient Medicine
27), Leiden/Boston, 79-95.

Maul, Stefan M. (2010a), ,,Die Tontafelbibliothek aus dem sogenannten ,Haus des Beschworungs-
priesters‘“, in: Stefan M. Maul u. Nils P. HeeBel (Hgg.), Assur-Forschungen. Arbeiten aus der
Forschungsstelle ,Edition literarischer Keilschrifttexte aus Assur der Heidelberger Akademie
der Wissenschaften, Wiesbaden, 189-228.

Maul, Stefan M. (2010b), ,,Rituale zur Losung des ,Banns‘“, in: Bernd Janowski u. Daniel Schwe-
mer (Hgg.), Texte zur Heilkunde (Texte aus der Umwelt des Alten Testaments. Neue Folge 5),
Gitersloh, 135-146.

Mauntel, Christoph/Sauer, Rebecca/Theis, Christoffer/ Trampedach, Kai (2015), ,,Beschadigen
und Zerstéren®, in: Thomas Meier, Michael R. Ott u. Rebecca Sauer (Hgg.), Materiale Textkul-
turen. Konzepte — Materialien — Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin/Boston/Miinchen,
735-746.

May, Natalie N. (2012a), ,,Iconoclasm and Text Destruction in the Ancient Near East*, in: Natalie
N. May (Hg.), Iconoclasm and Text Destruction in the Ancient Near East and Beyond (Oriental
Institue Seminars 8), Chicago, 1-32.

May, Natalie N. (Hg.) (2012b), Iconoclasm and Text Destruction in the Ancient Near East and Beyond
(Oriental Institute Seminars 8), Chicago.

Mente, Michael (2004), ,,Dominus abstulit? Vernichten und Verschweigen von Schriftobjekten als
kommunikativer Akt in: Friihmittelalterlische Studien 28, 427-447.

Nakamura, Carolyn (2004), ,,Dedicating Magic. Neo Assyrian Apotropaic Figurines and the Protection
of Assur®, in: World Archaeology 36, 11-25.

Preusser, Conrad (1954), Die Wohnhduser in Assur (Wissenschaftliche Veroffentlichungen der Deut-
schen Orient-Gesellschaft 64), Berlin.

Radner, Karen (2005), Die Macht des Namens. Altorientalische Strategien zur Selbsterhaltung
(SANTAG 8), Wiesbaden.

Ritter, Edith K. (1965), ,Magical-Expert (= ASipu) and Physician (= Asd). Notes on Two Complemen-
tary Professions in Babylonian Medicine“, in: Thorkild Jacobsen u. Hans G. Giiterbock (Hgg.),
Studies in Honor of Benno Landsberger on His Seventy-Fifth Birthday April 21, 1965 (Assyrio-
logical Studies 16), Chicago, 299-321.



Durchléchert, verbrannt, begraben =— 313

Ritter, Edith K./Kinnier Wilson, James V. (1980), ,,Presciption for an Anxiety State. A Study of
BAM 234, in: Anatolian Studies 30, 23-30.

Rittig, Dessa (1977), Assyrisch-babylonische Kleinplastik magischer Bedeutung vom 13.-6. Jh. v. Chr,
Miinchen.

Sallaberger, Walther (2014-2016), ,,Ton (sowie Lehm, tonhaltige Erde). A. Philologisch, in: Reallexi-
kon der Assyriologie und Vorderasisatischen Archdologie, Bd. 14, Berlin /Boston, 89-91.

Schwemer, Daniel (2007a), Abwehrzauber und Behexung. Studien zum Schadenzauberglauben im
alten Mesopotamien, Wiesbaden.

Schwemer, Daniel (2007b), Rituale und Beschwdrungen gegen Schadenzauber. Keilschrifttexte aus
Assur literarischen Inhalts 2 (Wissenschaftliche Veréffentlichungen der Deutschen Orient-
Gesellschaft 117), Wiesbaden.

Schwemer, Daniel (2007c), ,Witchcraft and War. The Ritual Fragment Ki 1904-10-9, 18 (BM 98989)“,
in: Irag 69, 29-42.

Schwemer, Daniel (2011), ,,Magic Rituals. Conceptualization and Performance*, in: Karen Radner u.
Elanor Robson (Hgg.), The Oxford Handbook of Cuneiform Culture, Oxford /New York, 418—445.

Schwemer, Daniel (2017), The Anti-Witchcraft Ritual Magli. The Cuneiform Sources of a Magic Cere-
mony from Ancient Mesopotamia, Wiesbaden.

Scurlock, JoAnn (1989-1990), ,Was There a ,Love-hungry‘ Entu-priestess Named Etirtum?“, in: Archiv
fiir Orientforschung 36-37, 107-112.

Scurlock, JoAnn (1999), ,,Physician, Exorcist, Conjurer, Magician. A Tale of Two Healing Professions®,
in: Tzvi Abusch u. Karelvan der Toorn (Hgg.), Mesopotamian Magic. Textual, Historical, and
Interpretative Perspectives (Ancient Magic and Divination 1), Groningen, 69-79.

Scurlock, JoAnn (2002), ,Translating Transfer in Ancient Mesopotamia®, in: Paul Mirecki u. Marvin
Meyer (Hgg.), Magic and Ritual in the Ancient World (Religions in the Graeco-Roman World 141),
Leiden/Boston/Koéln, 209-223.

Scurlock, JoAnn (2006), Magico-Medical Means of Treating Ghost-Induced lllnesses in Ancient Meso-
potamia (Ancient Magic and Divination 3), Leiden.

Scurlock, JoAnn (2014), Sourcebook for Ancient Mesopotamian Medicine (Writings from the Ancient
World 36), Atlanta.

von Soden, Wolfram (1965-1981), Akkadisches Handwdrterbuch. Unter Benutzung des lexikalischen
Nachlasses von Bruno Meissner (1868-1947), 3 Bdd., Wiesbaden.

Steinert, Ulrike (2012), Aspekte des Menschseins im Alten Mesopotamien. Eine Studie zu Person und
Identitdit im 2. und 1. Jt. v. Chr. (Cuneiform Monographs 44), Leiden/Boston.

Stokl Ben Ezra, Daniel (2014), ,,Reading Ritual with Genette. Paratextual and Metatextual Aspects of
the Bible in Ritual and Performance®, in: Sydney H. Aufrére, Philip S. Alexander u. Zlatko Plese
(Hgg.), On the Fringe of Commentary. Metatextuality in Ancient Near Eastern and Ancient Medi-
terranean Cultures (Orientalia Lovaniensia Analecta 232), Leuven/Paris/Walpole, 195-217.

Thomsen, Marie-Louise (1987), Zauberdiagnose und schwarze Magie in Mesopotamien (The Carsten
Niebuhr Institute of Near Eastern Studies Publications 2), Kopenhagen.

Verderame, Lorenzo (2013), ,,Means of Substitution. The Use of Figurines, Animals, and Human Be-
ings as Substitutes in Assyrian Rituals®, in: Claus Ambos u. Lorenzo Vederame (Hgg.), Approa-
ching Rituals in Ancient Cultures. Proceedings of the Conference, November 28-30, 2011, Roma
(Alla Rivista Degli Studi Orientali. Nuova Serie 86), Pisa/Rom, 301-323.

von Weiher, Egbert (1983), Spdtbabylonische Texte aus Uruk. Teil Il (Ausgrabungen der Deutschen
Forschungsgemeinschaft in Uruk Warka 10), Berlin.

Wiggermann, Frans A. M. (1992), Mesopotamian Protective Spirits. The Ritual Texts (Cuneiform Mono-
graphs 1), Groningen.

Wilcke, Claus (1985), ,,Liebesbeschwdrungen aus Isin®, in: Zeitschrift fiir Assyriologie und Vorder-
asiatische Archologie 75, 188-209.






