
Adrian C. Heinrich
Durchlöchert, verbrannt, begraben
Zur Zerstörung beschrifteter Figurinen in therapeutischen Ritualen 
aus Mesopotamien (1. Jahrtausend v. Chr.)

1	 Einleitung
Die Rede von der Zerstörung von Schrift und Bild hat Schlagwortcharakter und ruft 
unmittelbar eine ganze Reihe notorischer Beispiele auf: Bücherverbrennung, dam-
natio memoriae, Ikonoklasmus. Dieser Umstand dürfte vor allem von der anhaltend 
hohen Popularität herrühren, die das Fragen nach derlei Phänomenen in Diszipli-
nen wie der Alten Geschichte, der Byzantinistik oder der Mediävistik genießt. Die 
Geschichte der altorientalistischen Forschung hingegen steht zur Entwicklung der 
genannten Disziplinen in bemerkenswert starkem Kontrast, denn vergleichbare Kon-
junkturen lassen sich hier kaum ausmachen.1 Erst in der jüngeren Forschung begann 
man auch in der Altorientalistik, sich Phänomenen der Zerstörung von Schrift und 
Bild zuzuwenden und das altorientalische Quellenmaterial für kulturübergreifend 
vergleichende und interdisziplinär angelegte Untersuchungen sichtbar und zugäng-
lich zu machen.2 Mit eben diesem Ziel widme ich mich in vorliegendem Beitrag 
einem Quellenkorpus, das in der altorientalistischen Diskussion um die Zerstörung 
von Schrift und Bild bisher noch keine allzu große Rolle gespielt hat, nämlich dem 
umfangreichen Korpus therapeutischer Rituale aus dem 1. Jahrtausend v. Chr.3

1 Vgl. May 2012a, 1–6.
2 Einen Überblick über die Forschungsgeschichte bietet May 2012a, 2–3. Über die bei May 2012b ver-
sammelten Beiträge hinaus sind hervorzuheben Bahrani 2003, 149–184; Bahrani 2004; Brandes 1980 
und Radner 2005, 252–268.
3 So auch May 2012a, 21–22. Für die Aspekte des Phänomens der Zerstörung von Schrift und Bild, 
die vorrangig mit genanntem Korpus zu verbindend sind, wählt May die Überschrift „The magic of 
iconoclasm“ (May 2012a, 22). Die Feststellung, dass dem Korpus therapeutischer Rituale nur wenig 
Aufmerksamkeit geschenkt wurde, gilt nur hinsichtlich der Frage nach der Zerstörung von Schrift 

 Open Access. © 2019 Adrian C. Heinrich, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist lizenziert unter 
der Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110629040-010

Dieser Beitrag ist im Heidelberger Sonderforschungsbereich 933 „Materiale Textkulturen. Materiali-
tät und Präsenz des Geschriebenen in non-typographischen Gesellschaften“ entstanden (Teilprojekt 
B01 „Materialisierung gedanklicher Ordnung. Darstellungsformen von Gelehrtenwissen auf Tonta-
feln“). Der SFB 933 wird durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft finanziert.

Der Verweis auf Primärquellen erfolgt mittels nachstehender Abkürzungen: AMD 3 = Scurlock 2006; 
BAM 2 = Köcher 1963; BAM 3 = Köcher 1964; CMAwR 1 = Abusch / Schwemer 2011; CMAwR 2 = Abusch /
Schwemer 2016; KAL 2 = Schwemer 2007b; KAR = Ebeling 1919; SpTU 2 = von Weiher 1983. Weitere 
Abkürzung: AHw = von Soden 1965–1981.



288   Adrian Heinrich

Im Mittelpunkt der Untersuchung stehen anthropomorphe, meist handteller-
große Figurinen, die im Rahmen therapeutischer Rituale erst angefertigt, dann 
beschriftet und schließlich beschädigt, beseitigt oder zerstört wurden.4 Als rituelle 
Technik setzten mesopotamische Heiler die Herstellung und Zerstörung solcher Figu-
rinen vor allem dann ein, wenn es galt, einen Menschen von Leiden zu befreien, die 
auf Krankheitsdämonen5, Totengeister6 oder Hexengestalten7 zurückgeführt wurden.

Schweres Leid, Krankheit und Unglück wurden in der mesopotamischen Antike 
ursächlich mit dem Treiben solch feindlich gesinnter, nicht-menschlicher Wesen ver-
knüpft. Man nahm an, dass ein Mensch diesem Treiben dann zum Opfer fiel, wenn 
er das Wohlwollen der Götter verwirkt hatte, sei es durch das Brechen eines Tabus, 
ein Sakrileg oder eine empfindliche Störung der Ordnung menschlichen Zusammen-
lebens, die er zu verantworten hatte.8 Das Unheil, das sich endlich als Krankheit und 
Unglück symptomatisch manifestierte, stellte man sich wie eine Substanz vor,9 die auf 
den Körper eines Menschen überging und diesem anhaftete, nachdem ihn ein Dämon 
berührt oder ihn eine Hexe mittels eines zuvor ausgelegten Miasmas infiziert hatte.

und Bild im Alten Mesopotamien. Der Stand der philologischen und inhaltlichen Erschließung dieser 
Textgruppe hat sich jüngst stark verbessert, vgl. etwa die monographischen Arbeiten Abusch 2016; 
CMAwR 1 und 2; Farber 2014; Geller 2016; Schwemer 2007a; Schwemer 2017.
4 Apotropäische Figurinen, die zum magischen Schutz von Räumen (Palast, Tempel, Wohnhaus) an 
neuralgischen Punkten (Türschwellen, Durchgänge, Ecken, unter Postamenten usw.) deponiert wur-
den, werden im Folgenden nicht behandelt. Zu den archäologischen Zusammenhängen, in denen 
solche Figurinen in der Stadt Assur gefunden wurden, siehe: Andreae 1938; Preusser 1954; Klengel-
Brandt 1968; zu den Figurinen selbst siehe: Rittig 1977; Green 1983; Green 1984; Wiggermann 1992; zu 
den Ritualbeschreibungen siehe: Rittig 1977; Wiggermann 1992; jüngere Untersuchungen des Materi-
als unter thematischen Gesichtspunkten: Nakamura 2004; Feldt 2015. Ein wesentlicher Unterschied 
zu dem Umgang mit beschrifteten Figurinen in den hier untersuchten therapeutischen Ritualen 
besteht darin, dass in den prophylaktisch ausgerichteten Ritualen keinerlei Manipulationen an den 
Figurinen vorgenommen wurden, die Auswirkungen auf die Wesen haben sollten, deren Gegenwart 
mittels der Figurinen hergestellt wurde. Hinsichtlich der Praxis des Deponierens besteht eine gewisse 
Ähnlichkeit zu den unten ausgewerteten Liebeszaubern und Kriegsritualen: In diesen Ritualen wer-
den beschriftete Figurinen gezielt an Orten deponiert, auf dass an diesen Orten eine Wirkung von den 
deponierten Figurinen ausgehe.
5 Rituale gegen mimma lemnu: BAM 3 Nr. 212 // 213; BAM 2 Nr. 147 Vs. 25–33 (Scurlock 2014, 407–412); 
Rituale gegen „Bannfluch“ (māmītu): BAM 3 Nr. 234 (nur Vs.; Bearbeitung der Vs. bei Ritter / Kinnier 
Wilson 1980; Übersetzung der ganzen Tafel bei Maul 2010b, 136–141).
6 Rituale gegen Totengeister (eṭemmu): AMD 3 Nr. 12, 14, 115, 119, 218, 219; Ritual gegen die Erschei-
nung eines (toten?) Jungen im Traum: SpTU 2 Nr. 21 Vs. 1–40 (Butler 1998, 401–405). Schwierigkeiten 
hinsichtlich seiner Klassifikation macht das Ritual SpTU 2 Nr. 21 Rs. 1′–25′. Nach Ausweis des Kolo-
phons wurde die Niederschrift nicht fertig gestellt (Rs. 26′: ṭuppu(IM) šumū(MU.MEŠ) ul qa-ti). Der 
niedergeschriebene Teil legt nahe, dass es sich um ein Ritual zur Abwehr des Zugriffes von Totengeis-
tern handelt.
7 Rituale gegen Schadenzauber: CMAwR 1 Nr. 2.2: 38′′–70′′; Nr. 7.6.2; Nr. 7.6.4–5; Nr. 7.7; Nr. 8.3 (2. Teil); 
CMAwR 2 Nr. 8.25; Nr. 8.29; Nr. 8.36; Nr. 11.3: 31–47 (nam-búr-bi).
8 Vgl. Heeßel 2015, 37.
9 Vgl. Scurlock 2002.



� Durchlöchert, verbrannt, begraben   289

Die Mehrzahl der gegen Dämonen, Totengeister oder Hexen eingesetzten rituel-
len Verfahren stellt sich als Kombination verschiedener Substitutions-, Übertragungs- 
und Trennungsriten dar.10 Eine Voraussetzung dafür, dass diese Riten durchgeführt 
werden konnten, war die physische Anwesenheit von Patient und wesenhaftem 
Krankheitsverursacher an einem Ort. War die für die Durchführung eines Ritus 
notwendige Form der Anwesenheit nicht gegeben, so stellte man sie durch besagte 
Figurinen her,11 die dann als Substitute fungierten.12 Die Art und Weise in der Substi-
tutions-, Übertragungs-, und Trennungsriten in therapeutischen Ritualen ineinander-
griffen, lässt sich wie folgt zusammenfassen:13
a)	 Das substantiell anhaftende Unheil wird durch direkten Kontakt oder mittels einer 

Trägersubstanz14 vom Patienten auf ein Substitut übertragen, das den Patienten15 
repräsentiert. Mit dessen Beseitigung wird der Patient von seinem Leiden gelöst.

b)	 Das substantiell anhaftende Unheil wird durch direkten Kontakt oder mittels 
einer Trägersubstanz auf ein Substitut übertragen, das den (oder die) Krankheits-
verursacher repräsentiert. Mit dessen Beseitigung oder Vernichtung wird der 
Patient von seinem Leiden gelöst.

c)	 Die Krankheitsverursacher werden durch rituelle Manipulationen eines Substi-
tuts, das sie repräsentiert, unschädlich gemacht. Die Art der rituellen Manipu-
lation war dabei abhängig vom Wesen der Krankheitsverursacher. Totengeistern 
begegnete man tendenziell wohlwollend, indem man sie mit Speisungen und 
Ausstattung für ihre Rückreise in die Unterwelt besänftigte. Hexengestalten 
begegnete man tendenziell aggressiv, indem man sie durch Verurteilung und 
spiegelbildliche Bestrafung unschädlich zu machen suchte.

10 Vgl. Verderame 2013, bes. 308–309.
11 Auch Tiere oder Menschen konnten als Substitute eingesetzt werden, siehe Verderame 2013, 313–
321.
12 Vgl. Butler 1998, 199–201; Verderame 2013, 304; CMAwR 1, 22.
13 Zum Aufbau therapeutischer Rituale sei auf die (idealtypischen) Darstellungen bei Maul 1994, 
37–114; Schwemer 2011, 425–426 und Ambos 2014 verwiesen. Die Wirksamkeit altorientalistisch meist 
als „magisch“ apostrophierter Ritualtechniken gründet in emischer Perspektive letztlich allein auf 
der Beteiligung der im Ritual angerufenen Götter. Vgl. dazu Heeßel 2015, 35. Von dem Missverständ-
nis, Rituale seien als aus sich selbst heraus wirksam aufgefasst worden, nehmen jene latent evolu-
tionistischen Ansätze ihren Ausgang (etwa Bottéro 1987–1990; van Binsbergen / Wiggermann 1999), 
die versuchen, im Alten Orient die Existenz miteinander im Widerstreit liegender Vorstellungen von 
einem mechanistischen und einem theistischen Kosmos nachzuweisen, und entsprechend Magie und 
Religion als unvereinbar erachten. Kritisch dazu Jursa 2001; Schwemer 2007a, 152–157; Ambos 2010; 
Feldt 2015, 65. Vgl. auch Maul 1994, 41, 61, 73.
14 Eine ausführliche Übersicht über die Trägersubstanzen, die in Löseritualen zur Übertragung von 
substantiell anhaftendem Unheil eingesetzt wurden, findet sich bei Maul 1994, 76–85.
15 In einigen Fällen trat das Substitut nicht direkt für den Patienten selbst, sondern für solche Figu-
rinen des Patienten ein, die zuvor von Schadenzauberern hergestellt und manipuliert wurden, vgl. 
auch Anm. 44 und 94.



290   Adrian Heinrich

Die mesopotamischen Heiler führten schwere Krankheit und großes Unglück letzt-
lich immer auf ein gestörtes Verhältnis zwischen Gott und Mensch zurück.16 Folglich 
erachteten sie rein medikamentöse Therapien nicht als hinreichendes Mittel, um die 
tatsächliche Ursache existentieller Krisen aus der Welt zu schaffen. Erst wenn das 
Wohlwollen der Götter durch Gebet und Opfer wiederhergestellt und der Körper 
eines Patienten durch rituelle Maßnahmen von unheilbringenden Substanzen befreit 
war, konnten Tränke, Salben, Verbände, Räucherungen und sonstige Heilmittel ihre 
Wirkung entfalten und die Leiden eines Patienten lindern helfen.17

Wesentlich für die Funktionsweise therapeutischer Rituale ist, dass in ihnen der 
Prozess der Erkrankung schrittweise nachvollzogen und dadurch rückgängig gemacht 
wurde. Die therapeutischen Verfahren und rituellen Techniken zielten so in der Regel 
darauf ab, einem als Folge begriffenen Symptom seine Ursache zu entziehen und so 
die Bedingungen dafür zu schaffen, es nachhaltig zu beseitigen.18 Die entsprechen-
den therapeutischen Rituale wurden häufig als Revisionsprozesse inszeniert, in 
denen sich der Patient und ein für sein Leid verantwortlich gemachter Widersacher 
(Dämonen, Totengeister, Hexengestalten usw.) vor einem göttlichen Richterkollegium 
gegenübertraten.19

Die Herstellung, Beschriftung und Beseitigung von Figurinen wurde nicht aus-
schließlich in Ritualen eingesetzt, die auf vorgefundenes Leid und Unglück reagier-
ten. Als potente Ritualtechnik nutzte man die Beschriftung und Zerstörung von Figu-
rinen auch in proaktiv, bisweilen unverhohlen aggressiv ausgerichteten Ritualen 
gegen Prozessgegner (bēl dabābi)20, in Liebeszaubern21, Ritualen gegen den Zorn von 
Mitmenschen22 sowie in Kriegsritualen23.

16 Vgl. Heeßel 2000, 81–87.
17 Maul 2004. Eine anders nuancierte Position vertritt Schwemer 2007a, 188–189: Er beschreibt das 
durch die Quellen bezeugte Verhältnis von Ritual und Heilmittel als fallweise komplementär und sieht 
keinen Anlass, von einer grundsätzlichen Kombinationsnotwendigkeit (so Maul 2004) der beiden the-
rapeutischen Methoden auszugehen. Die Frage nach dem Verhältnis von Ritual und Medikation als 
Mittel zur Heilung in der altorientalischen Heilkunde ist Teil einer vielschichtigen und kontroversen 
Diskussion, die zu verschiedenen Streitpunkten nach immer gleichem Muster geführt wird: Magie 
versus Medizin, Irrationalität versus Rationalität, asû („Arzt“) versus āšipu („Beschwörer“). Dabei 
ist deutlich geworden, dass die These von der Zugehörigkeit der beiden Modi der altorientalischen 
Heilkunde zu strikt voneinander getrennten Bereichen (vgl. Ritter 1965) nicht haltbar ist (Scurlock 
1999; Maul 2004, 80–82). Dazu auch AMD 3, 78–83; Geller 2010, 160–167; Böck 2014, 167–195; Heeßel 
2015, 37–41.
18 Vgl. Heeßel 2000, 95–97.
19 Vgl. Maul 1994, 60–71; Schwemer 2007a, 205–208.
20 CMAwR 1 Nr. 8.12; CMAwR 2 Nr. 8.23: 1′–6′; KAR Nr. 171 // 178 vii 10–27 (zuletzt bearbeitet von Li-
vingstone 2013, 131, 156; wichtige Anmerkungen bei Schwemer 2007a, 128–129 mit älterer Literatur). 
Die Rituale gegen den bēl dabābi nehmen innerhalb des Korpus der Anti-Schadenzauberrituale eine 
ambivalente Stellung ein. In vielen Anti-Schadenzauberritualen erscheint der bēl dabābi als männ-
liche Komplementärgestalt zur weiblichen Hexe (kaššāptu) und wird als Agent des Schadenzaubers 
erachtet (Abusch 1987, 101–105; Schwemer 2007a, 127). Auch Beschwörungen gegen den persönlichen 



� Durchlöchert, verbrannt, begraben   291

Die Untersuchung der Zerstörung schrifttragender Artefakte sieht sich in Abhän-
gigkeit davon, auf welche Quellen sie zurückgreifen kann, mit einer Zahl methodischer 
Schwierigkeiten konfrontiert.24 Häufig hinterlassen die Zerstörung schrifttragender 
Artefakte oder des darauf stehenden Geschriebenen keinerlei Spuren im materiellen 
Befund. Haben sich teilweise zerstörte Artefakte oder Zerstörungsspuren erhalten, 
so sind mögliche Handlungen ableitbar, die einen Befund hervorgebracht haben 
könnten. Die Motivation der Handelnden und die Bedeutungen, die ihr Handeln für 
sie hatte, dürften jedoch in der Mehrzahl solcher21 Fälle22 nur schwerlich aus den zur 
Verfügung stehenden Quellen23 abzuleiten24 sein.25 Altorientalische Rituale können in 
der Regel nur indirekt durch schriftliche Quellen untersucht werden.26 So ist etwa 
eine tatsächliche Durchführung der hier besprochenen therapeutischen Rituale rein 

Feind (bēl dabābi) können in Anti-Schadenzauberrituale eingepasst werden (so etwa in den für vor-
liegende Untersuchung einschlägigen Texten CMAwR 1 Nr. 7.6.2; Nr. 7.6.4–7.6.5). Dem gegenüber steht 
eine ganze Reihe von Ritualen, die auf die aggressive Bekämpfung eines persönlichen Feindes abzie-
len, ohne diesen des Schadenzaubers zu bezichtigen. Die meisten Rituale diesen Typs wurden in der 
mesopotamischen Antike mit der Rubrik é-gal-ku4-ra versehen (Schwemer 2007a, 67, 127). In eini-
gen Anti-Schadenzauberritualen werden solche tendenziell aggressiven Rituale (neben é-gal-ku4-ra 
auch Liebeszauber (ki-áĝ-ĝá) oder Rituale zur Besänftigung von Zorn (šúr-huĝ-ĝá)) wiederum zu 
den illegitimen Schadenzauberpraktiken gerechnet, die von Hexengestalten zur Beeinflussung eines 
Patienten eingesetzt wurden (Schwemer 2007a, 67 mit Anm. 157, 159–161). Anhand der Kolophone 
der entsprechenden Tafeln kann nachgewiesen werden, dass sowohl die Anti-Schadenzauberrituale 
als auch die teils als Schadenzauber eingestuften aggressiven Rituale zur Einflussnahme (z. B. KAR 
Nr. 171 Rs. 9) von denselben Heilern niedergeschrieben und durchgeführt wurden (Schwemer 2007a, 
129). Bemerkenswert ist, dass solche Rituale ambivalenten Charakters bisher in den heute noch er-
haltenen Überresten der königlichen Palastbibliotheken zu Ninive nicht gefunden wurden. Auch im 
„Leitfaden der Beschwörungskunst“ (KAR Nr. 44 //, siehe Jean 2006, 62–72), einer Art Kanon der me-
sopotamischen Heilkunst, wurden sie nicht aufgeführt (Schwemer 2011, 431–432).
21 KAR Nr. 61 Vs. 11–21 (Biggs 1967, 70–71); KAR Nr. 69 Vs. 6–19 (Biggs 1967, 74–75).
22 KAR Nr. 62 (Ebeling 1931, 22–24).
23 CMAwR 2 Nr. 8.42.
24 Vgl. Levtow 2015.
25 Vgl.  zu dieser methodischen Schwierigkeit bei der Untersuchung von Schriftzerstörung auch 
Mauntel et al. 2015, 735–737 und Mente 2004, 427–429.
26 Dies bedeutet auch, dass ein Großteil der Theoriebildung zu ritueller Performanz nur einge-
schränkt und nach vorsichtiger Anpassung für das Studium mesopotamischer Rituale fruchtbar ge-
macht werden kann. Angesichts dieser Quellenlage muss jede seriöse Auseinandersetzung mit me-
sopotamischen Ritualen vorrangig auf philologischer Basis erfolgen. Vgl.  Schwemer 2017, 5. Einen 
im Folgenden nicht näher behandelten Fall von Schriftzerstörung im Zusammenhang mit Ritualen 
stellt die altbabylonische Tafel IB 1554 aus Isin dar (bearbeitet und besprochen bei Wilcke 1985): Die 
Tafel enthält Beschwörungen, die dazu dienten, das Verhalten anderer Menschen zu manipulieren 
(vgl. Scurlock 1989–1990). Bei den Ausgrabungen wurde IB 1554 in zerbrochenem Zustand gefunden, 
vergraben in einem verschlossenen Tongefäß. Wilcke stellt in seiner Bearbeitung fest, dass der Fund 
nur als Resultat einer mutwilligen Beseitigung und Zerstörung der Tafel erklärbar ist. Die Zerstörung 
des Schriftträgers sollte die niedergeschriebenen Beschwörungen unwirksam machen.



292   Adrian Heinrich

archäologisch nicht nachzuweisen.27 Bei den für unsere Fragestellung einschlägigen 
Quellentexten handelt es sich um technische Anweisungen für die Durchführung ritu-
eller Verfahren,28 welche wesentliche Handlungen, herzustellende Gegenstände, zu 
verfertigende Materialien und zu rezitierende Gebete und Beschwörungen in knapper 
Form verzeichnen.29 Als Texte von Eingeweihten für Eingeweihte zeichnen sich die 
Ritualbeschreibungen durch die Verwendung eines professionellen Jargons und eine 
durch den Gebrauch von Wortzeichen stark abkürzende Notationsweise aus. Große 
Teile des Fachwissens wurden gerade nicht schriftlich, sondern mündlich weiterge-
geben und durch Partizipation an der therapeutischen Praxis erlernt und vermittelt.30 
Vieles war als selbstverständlich vorausgesetzt und musste nicht eigens schriftlich 
festgehalten werden.31

Die Mehrzahl der Ritualtexte erlangte ihre heute noch schriftlich dokumentierte 
Form durch einen Überlieferungsprozess, der sich über viele Generationen erstreckte. 
Texte, die einer überlieferungsgeschichtlich älteren Phase zugeordnet werden können, 
fehlen meist im Überlieferungsbild. Den Zeitpunkt präzise zu bestimmen, an dem ein 
Ritual erstmals verschriftlicht wurde, ist aufgrund der Quellenlage nicht möglich.32 

27 Vgl. Schwemer 2007a, 23.
28 Die für unsere Untersuchung als Quellen relevanten Ritualbeschreibungen weisen zu einem be-
stimmten Umgang mit Geschriebenem an. In dieser Hinsicht sind sie „Geschriebenes über Geschrie-
benes“ (Hilgert 2010, 98). Ob dieser Eigenschaft können sie mit Hilgert 2010, 95–98 als Metatexte klas-
sifiziert werden. Hilgerts Definition von Metatextualität hebt nicht auf die Klassifikation abstrakter 
Formen textueller Beziehungen ab. Sie ergibt sich aus einem Interesse an Material und Präsenz von 
Gegenständen, die Schriftzeichen tragen, an Handlungen, die an solchen Gegenständen vollzogen 
wurden, und an den Bedeutungen, die schrifttragende Gegenstände erlangen konnten. Weitere Aus-
arbeitung erfuhr Hilgerts Ansatz durch Gertz / Krabbes / Noller 2015 und Focken / Ott 2016. Ein gänzlich 
anderes Erkenntnisinteresse verfolgt Stökl Ben Ezra 2014 in seiner Beschreibung biblischer Rituale 
mittels der Terminologie, die der Literaturwissenschaftler Gérard Genette zur Klassifikation trans
textueller Beziehungen entwickelt hat. Impulse aus der Anthropologie aufnehmend, versteht Stökl 
Ben Ezra rituelle Performanzen als Text. Schriftlich festgehaltene Ritualbeschreibungen wiederum 
versteht er als graphische Performanz eines Rituals. Rekurrieren rituelle Performanzen auf Ritualbe-
schreibungen im biblischen Text, so bestehe nach Stökl Ben Ezra zwischen dem „Text“ des Rituals 
und dem biblischen Text eine transtextuelle Beziehung. Ist eine solche transtextuelle Beziehung von 
der Art des Kommentars, bezeichnet Stökl Ben Ezra sie als metatextuell.
29 Geschrieben wurden solche Ritualbeschreibungen vorrangig in zwei Zusammenhängen: Zum 
einen war das Schreiben dieser Texte Teil der Ausbildung angehender Heiler, denen man so Kennt-
nisse vermittelte oder aber das Vorhandensein bereits vermittelter Kenntnisse überprüfte. Vgl. Maul 
2010a; Schwemer 2011, 421–423. Zum anderen wurden diese Texte im Rahmen der Vorbereitung der 
Heiler auf die Durchführung von Ritualen geschrieben, wobei dann auch textliche Vorlagen, die ko-
piert oder teilweise exzerpiert wurden, eine stärkere Rolle spielten. Vgl. Maul 2010a und Maul 1994, 
31, 159–162, für Beispiele aus den Löseritualen.
30 Vgl. Maul 1994, 170.
31 Vgl. Maul 1994, 119.
32 Zu den mit der Untersuchung der Verschriftlichung von Ritualen verbundenen Problemen im 
Allgemeinen und den Dynamiken, die sich aus der Eigenschaft von Ritualtexten ergeben können, 



� Durchlöchert, verbrannt, begraben   293

Diejenigen keilschriftlichen Manuskripte, die Grundlage einer Untersuchung der Zer-
störung von Geschriebenem in therapeutischen Ritualen sein können, stammen aus 
der ersten Hälfte des ersten Jahrtausends v. Chr. Aufgrund der im Überlieferungsbild 
dominanten Fundorte Assur und Ninive liegt der Schwerpunkt dabei geographisch im 
assyrischen Norden Mesopotamiens und zeitlich auf den Jahrhunderten vor dem Fall 
des neuassyrischen Reiches im ausgehenden 7. Jahrhundert v. Chr.33

Die Schriftzerstörung in den hier besprochenen Ritualen unterscheidet sich von 
prominenten Beispielen für Schriftzerstörung wie der Bücherverbrennung oder dem 
Ausmeißeln von Herrschernamen in Monumentalinschriften. Herstellung, Beschrif-
tung und Zerstörung finden in enger zeitlicher Abfolge innerhalb eines Rituals statt 
und sind somit Teil eines abgeschlossenen Handlungszusammenhangs. Erst ein 
Verständnis der Grundprinzipien und inneren Logik der Rituale kann die Grundlage 
bilden, von der ausgehend sich mit Blick auf den Einzelfall Handlungsmotivationen, 
-ziele und mögliche Bedeutungszuschreibungen der Handelnden an ihr Tun rekon-
struieren lassen. Aufgrund dieser Überlegung erfolgen Darstellung und Analyse in 
drei Schritten: (1) Zunächst liegt der Fokus auf der Herstellung und Beschriftung der 
Figurinen. Die leitende Frage ist dabei, was die Beschriftung der Figurinen in den 
Ritualen bewirken sollte und wie sich das Beschriften zu anderen rituellen Techni-
ken verhielt, die in den Ritualen ähnliche oder gleiche Funktionen erfüllten. (2) Bei 
der Auseinandersetzung mit der Zerstörung der beschrifteten Figurinen liegt das 
Hauptaugenmerk auf dem Versuch, die Handlungen, mit denen Figuren beseitigt 
oder beschädigt wurden, sowohl nach ihrer Form als auch nach ihrer je spezifischen 
Konnotation zu unterscheiden. Gefragt wird danach, welche Faktoren in einzelnen 
Ritualen für die Wahl eines bestimmten Vorgehens ausschlaggebend gewesen sein 
mögen. (3) Schließlich widme ich mich der Frage, inwiefern der Umgang mit schrift-
tragenden Artefakten in den besprochenen Ritualen als Phänomen der Schriftzerstö-
rung begriffen werden kann und welche Relevanz er als Beispiel für eine allgemeine 
Phänomenologie der Schriftzerstörung haben könnte.

gleichzeitig Modelle von etwas (deskriptiv) und Modelle für etwas (präskriptiv) zu sein, siehe Bell 
1988, 365–369.
33 Eine Darstellung des Überlieferungsbildes der Anti-Schadenzauber Rituale findet sich bei Schwe-
mer 2007a, 23–68, eines der Löserituale (nam-búr-bi) bei Maul 1994, 157–221. Das von Schwemer 
und Maul mit Blick auf einzelne Korpora Dargestellte ist in vielerlei Hinsicht typisch für das Über-
lieferungsbild der altorientalischen Ritualliteratur insgesamt. Die Datierung erhaltener Manuskripte 
stützt sich auf Paläographie, Layout und Format der Tontafeln, Prosopographie und chronologische 
Einordnung von Fundzusammenhängen.



294   Adrian Heinrich

2	 Herstellung und Beschriftung von Figurinen 
in therapeutischen Ritualen

2.1  	Wozu werden Figurinen in therapeutischen Ritualen 
beschriftet?

Ein figürliches Substitut war kein mimetisches Abbild und mehr als ein Stellvertreter, 
der bloß auf Abwesendes verweist und dieses Abwesende so darzustellen vermag. 
Rituell verwendbar war ein Substitut erst dann, wenn es eine echte Vergegenwär-
tigung eines eigentlich Abwesenden bewirkte. Rituell erzeugt wurde ein Substitut, 
auf das diese Eigenschaft zutraf, durch die Anfertigung eines alternativen Körpers 
und dessen rituell herbeigeführter Transsubstantiation, die das Substitut zu einem 
wesensgleichen Doppel des ursprünglich nicht physisch präsenten und somit nicht 
verfügbaren Wesens machte. Die rituelle Herbeiführung einer solchen Transsubs-
tantiation beruhte auf folgenden Prinzipien und Möglichkeiten der Übertragung von 
Identität:34
a)	 Ähnlichkeit hinsichtlich ausgewählter Aspekte des Erscheinungsbilds
b)	 	Kontakt (direkt/vermittelt)
c)	 	Benennung (gesprochen/geschrieben)

Die ontologische Dimension der rituellen Erzeugung eines wesensgleichen Doppels 
durch die Übertragung von Identität mittels Ähnlichkeit, Kontakt und Benennung 
wird erst vor dem Hintergrund der altorientalischen Anthropologie verständlich.35 
Nach altorientalischer Vorstellung ist der Mensch ein komplex zusammengesetzter 
Verbund verschiedener Wesensanteile und Erscheinungsformen,36 von denen einige 
nicht an den leiblichen Körper gebunden sind.37 Hinsichtlich der Pluralität der konsti-
tutiven Teile unterscheidet sich die altorientalische Anthropologie somit deutlich von 
der modern-westlichen, die von der Geist-Körper-Dichotomie bestimmt ist. In nach-
stehender Tabelle werden die Wesensanteile und Erscheinungsformen aufgeführt, 
die eine Rolle spielten, wenn durch die Übertragung von Identität ein alternativer 
Körper für die Zwecke eines Rituals zu einem vollwertigen Substitut gemacht wurde:38

34 Vgl. Verderame 2013, 306–308.
35 Ausführlich hierzu Steinert 2012.
36 Vgl. Bahrani 2003, 128–138; Steinert 2012, 121–136.
37 Vgl. Radner 2005, 19–25.
38 Tabelle in Anlehnung an Radner 2005, 23 Abb. 21.



� Durchlöchert, verbrannt, begraben   295

Tab. 1: Zur rituellen Übertragung von Identität relevante Wesensanteile und Erscheinungsformen

Wesensanteile und Erscheinungsformen

an einen einzigen Körper 
gebunden

an alternative Körper gebunden an keinen Körper gebunden

leiblicher Körper Extensionen des leiblichen Körpers 
(z. B. Gewand, Siegel)

Bild, Statue

geschriebener Name gesprochener Name

Die Beschriftung mit einem Namen war eine der rituellen Techniken, mit denen Figu-
rinen in vollwertige Substitute umgewandelt werden konnten.39 Häufig wurde die 
Beschriftung mit anderen Techniken zur Übertragung von Identität kombiniert:40 
meist mit der sprachlichen Benennung,41 seltener mit der Gestaltung und Ausstaffie-
rung der Figurinen,42 die durch die Übertragung einzelner Eigenschaften und Attri-
bute43 eine Ähnlichkeit zu den Wesen herstellten, deren Gegenwart es herbeizufüh-
ren galt. Welche der Techniken zur Übertragung von Identität eingesetzt wurden, war 
davon abhängig, für wen oder was ein Substitut einstehen sollte: Sollte ein Substi-
tut für einen Patienten oder Ritualklienten einstehen, so wurde Beschriftung selte-
ner genutzt.44 Häufiger begegnet in diesem Fall die Übertragung von Identität durch 
Kontakt. Sollte ein Substitut Krankheitsdämonen, Totengeister oder Hexengestalten 
greifbar machen, so war die Übertragung von Identität durch Kontakt in der Regel gar 
nicht möglich. Benennung und Beschriftung boten sich in diesen Fällen als Technik 
an, da man auf den Namen auch ohne die leibliche Anwesenheit des Namensträgers 
zugreifen konnte.

39 Vgl. Butler 1998, 200–201.
40 Vgl. Verderame 2013, 321–322.
41 CMAwR 1 Nr. 2.2: 53′′; Nr. 7.6.2: 16′; Nr. 7.6.4: 8; Nr. 7.6.5: 12; Nr. 7.7: 8, 25; Nr. 8.3 (2. Teil): 15–26; 
CMAwR 2 Nr. 8.25: 138, 212; Nr. 8.29: 72–77, 108–113; Nr. 8.36: 21–22; Nr. 11.3: 37–39; AMD 3 Nr. 115: 38–
40; Nr. 119: 8–9, 12–23; Nr. 219: 14; BAM 2 Nr. 147 Vs. 30–31; BAM 3 Nr. 212 Vs. 43; Nr. 234 Vs. 21, 28, Maul 
2010b: 72–73; SpTU 2 Nr. 21 Vs. 16–21.
42 CMAwR 2 Nr. 8.29: 34–37; Nr. 8.42: 43′′–45′′; SpTU 2 Nr. 21 Rs. 14′–19′; AMD 3 Nr. 119: 4–7.
43 Vgl. Schwemer 2007a, 93 mit weiterer Literatur.
44 CMAwR 2 Nr. 8.29: 39–41. In diesem Ritual ersetzte die Figurine nicht den Patienten, sondern 
stand für jene Figurinen des Patienten, von denen man annahm, dass Hexer und Hexe sie hergestellt 
haben. Vgl. Schwemer 2007a, 216; CMAwR 1, 23.



296   Adrian Heinrich

2.2  	Was wurde in therapeutischen Ritualen auf Figurinen 
geschrieben?

In den Ritualtexten lassen die Notationen der Anweisung, eine Figurine mit einem 
Namen zu beschriften, kaum Varianten erkennen. Anzahl und Reihenfolge der kom-
binierten Elemente sowie Wortwahl und Zeichengebrauch folgen einer Regel. Die 
daraus resultierende Formulierung lautet:45

šum(ī)(MU(.MEŠ))-šú(-nu) ina naglab((uzu)MAŠ.SÌLA) šumēlī(GÙB/150)-šú(-nu) tašaṭṭar(SAR(ár))
„Du schreibst seinen (ihre) Namen auf ihre (der Figur(en)) linke Schulterpartie.“

Aus einer solchen Anweisung ist nicht unmittelbar ersichtlich, was man sich unter 
dem „Namen“ (šumu), der auf eine Figurine geschrieben werden sollte, genau vorzu-
stellen hat. Prinzipiell denkbar sind zwei Möglichkeiten: Entweder könnte ein kon-
kreter Eigenname gemeint sein oder aber eine allgemeine Bezeichnung nach dem 
Muster „meine Hexe“ (o. ä.).

Am ausführlichsten wurde diese Frage bisher von Daniel Schwemer diskutiert.46 
Schwemer kommt hinsichtlich des Korpus der Anti-Schadenzauberrituale zu dem 
Schluss, dass mit „Name“ in der Regel ein konkreter Personenname gemeint sei.47 
Er diene dazu, die Identität der Schadenzauberer genau festzulegen, ohne dabei 
das Risiko der Beschaffung identitätstragender Materialien eingehen zu müssen, 
gehörte doch der Umgang mit solchen Materialien zu den illegitimen Verhaltenswei-
sen der Schadenzauberer. Auch sei die Beschaffung solcher Materialien schon aus 
praktischen Gründen nur schwer möglich gewesen. Gestützt sieht Schwemer seine 
These durch zwei Ritualbeschreibungen, die Alternativbestimmungen enthalten: Je 
nachdem, ob die Identität eines Übeltäters bekannt war oder nicht, schreiben sie 
verschiedene Handlungen vor. Die Alternativbestimmungen beziehen sich jedoch 
nicht auf die Anfertigung und Beschriftung von Figurinen, sondern auf die Art ihrer 
rituellen Beseitigung.48 Sie können daher nur belegen, dass die Identität eines Scha-

45 CMAwR 1 Nr. 7.6.2: 16′; Nr. 7.6.4: 8; Nr. 7.6.5: 10; Nr. 8.12: 10; CMAwR 2 Nr. 8.23: 5′; Nr. 8.25: 34; 
Nr. 8.36: 12–13; Nr. 11.3: 33; AMD 3 Nr. 12: 1; Nr. 14: 5; Nr. 115: 17; SpTU 2 Nr. 21 Vs. 4; Rs. 17′–18′; KAR 
Nr. 61 Vs. 15; Nr. 62 Rs. 6; Nr. 69 Vs. 18′; BAM 3 Nr. 212 Rs. 42; Nr. 234 Vs. 13. — Varianten: BAM 2 Nr. 147 
Vs. 27 (ina naglab(MAŠ.SÌLA) šumēlī(GÙB)-šú ṣalam(NU) mim-ma lem-ni tašaṭṭar(SAR)); CMAwR 1 
Nr. 2.2: 47′′–48′′ (šumšunu ina aḫīšunu tašaṭṭar); Nr. 7.7: 4–6 (ina naglabi ša ištēn kīam tašaṭṭar e[ṭṭ]ēru 
munnarbu lā mukillu ill[at]īšu ina naglabi ša šanê kiām tašaṭṭar ikkillu šassāʾu lā … […]); Nr. 8.3 (2. Teil): 
11–12 (šumšunu [ina aḫīšunu tašaṭṭar(?)]); CMAwR 2 Nr. 8.29: 37, 39–40 ([šumšu ina imnīš]u tašaṭṭar, 
šumšu ina imnīšu [annanna mār] annanna ša ilšu annanna ištaršu annannītu tašaṭṭar); Nr. 8.42: 44′′–
45′′ ([… š]a amēlūti šumšu ina naglab šumēlīšu tašaṭṭar [… nakirī(?)]ja šumšu tašaṭṭar); KAR Nr. 171 
Rs. 4 // 178 vii 24 (šum(MU)-šu tašaṭṭar(SARár/ta-šá-aṭ-ar); AMD 3 Nr. 119: 6–7 (siehe Anm. 55); Nr. 219: 
9 (siehe Anm. 55).
46 Schwemer 2007a, 201–202.
47 So auch Thomsen 1987, 23.
48 KAL 2 Nr. 32: Rs. 2–4. KAL 2 Nr. 57: 12′–13′ hingegen ist offenbar Teil einer Beschwörung.



� Durchlöchert, verbrannt, begraben   297

denzauberers tatsächlich bekannt sein konnte, nicht aber, dass die Beschriftung von 
Figurinen mit den Personennamen bekannter Schadenzauberer die Regel war.

Schwemer räumt ein, dass schon durch die übliche Herstellung von Figuren-
paaren dem Ritualarrangement hinsichtlich der Festlegung der Identität eines Scha-
denzauberers meist selbst ein „Moment der Unbestimmtheit“49 innewohnte. Ebenso 
gegen Schwemers These sprechen Fälle, in denen die zu rezitierenden Beschwörun-
gen nahelegen, dass die genaue Identität der für ein Leiden verantwortlichen Scha-
denzauberer unbekannt war,50 die Ritualanweisungen aber dennoch die Beschriftung 
der Substitutsfigurinen mit „Namen“ vorsehen.51 Gleichwohl darf es als überaus 
wahrscheinlich gelten, dass Figurinen dann mit konkreten Personennamen beschrif-
tet wurden, wenn ihre Identifikation mit einem Patienten durch eine Namensauf-
schrift verstärkt werden sollte.52

Zieht man zur Beantwortung der Frage, ob Figurinen mit konkreten Personenna-
men beschriftet wurden, das Korpus der Rituale hinzu, die sich gegen Totengeister und 
die durch sie hervorgerufenen Leiden richten, so erhärtet sich die Vermutung, dass die 
Beschriftung mit Personennamen nicht die Regel war. JoAnn Scurlock weist darauf 
hin, dass die Beschriftung mit einer allgemeinen Bezeichnung, die zusätzlich einen 
Bezug zum Patienten herstellt, dem Zweck der Rituale dienlicher sei als die Einen-
gung der Identifikation auf eine einzelne Person bzw. den Geist eines Verstorbenen:53 
Eine allgemeine Bezeichnung erlaube es, mehreren möglichen Krankheitsverursa-
chern gleichzeitig zu begegnen. So ließe sich auch das Risiko minimieren, dass Thera-
pien fehlschlagen, weil sie sich gegen jemanden oder etwas richten, der oder das für 
ein zu heilendes Leiden gar nicht verantwortlich war. Diese Sichtweise kann sich auf 
zwei Gruppen von Belegen aus den Ritualen gegen Totengeister berufen: Zunächst 
gibt es auch in diesem Korpus Fälle, in denen die Beschriftung von Figurinen mit 
einem Namen vorgesehen ist, die Beschwörungen aber gleichzeitig thematisieren, 
dass die genaue Identität eines plagenden Geistes unbekannt war.54 Zusätzlich vari-

49 Schwemer 2007a, 201.
50 CMAwR 2 Nr. 8.25: 135: kaššāpu u kaššāptu ša [a]ttā tīdû-ma [anā]k[u lā īdû(?)] „Hexe und Hexer, 
die [d]u (d. h. Gilgameš) kennst, [i]c[h] aber [nicht kenne].“; Nr. 8.36: 37: [ša? l]ā? dumqa īpuša tīdâ […] 
„Denjenigen, der mir übel mitgespielt hat, ihr (die angerufenen Götter) kennt ihn […].“
51 CMAwR 2 Nr. 8.25: 34; Nr. 8.36: 12–13.
52 CMAwR 2 Nr. 8.29: 39–41 (vgl. auch Anm. 45); BAM 3 Nr. 234 Vs. 13 (siehe zu dieser Stelle auch Maul 
2010b, 137 Anm. 316).
53 Vgl. AMD 3, 49–50.
54 AMD 3 Nr. 219: 37–39: a-na-ku […] šá murṣa(GIG) mar-ṣa-ku-ma ilu(DIĜIR) at-ta tīdû(ZUu) a-na-ku 
lā(NU) īdû(ZUu) ù mam-ma-an lā(NU) īdû(ZUu) „Ich […], der an einer Erkrankung leidet, und du, oh 
Gott, du hast Kenntnis (worum es sich dabei handelt), ich (jedoch) weiß es nicht, noch weiß es sonst 
irgendjemand.“; SpTU 2 Nr. 21 Vs. 16: ÉN at-ta man-nu šá ina šutti(MÁŠ.ĜE6) u bi-ri ittanammaru(IGI.
IGIru) ittī(KI)-ia5 „Beschwörung: Wer du auch seist, der immer wieder mit mir in Traum und (Zukunfts-)
Vision zusammentrifft.“



298   Adrian Heinrich

ieren einige Ritualtexte die knappe Formel zur Beschriftung einer Figurine mit einem 
Namen dahingehend, dass sie die zu schreibenden Namen explizit anführen.55

Auch bei diesen Namen handelt es sich dann nicht um konkrete Personennamen, 
sondern um allgemeine Bezeichnungen, die feststellen, welche Art von Wesen ein 
Leiden verursacht. Totengeister wurden dabei häufig noch zusätzlich durch attri-
butive Beinamen qualifiziert, die sich auf das unheilvolle Treiben beziehen, das sie 
kennzeichnete und dem ein Patient zum Opfer gefallen war. Handelte es sich bei den 
Verursachern eines Leidens um Krankheitsdämonen, so wurden Substitutsfigurinen 
mit deren Eigennamen beschriftet.56 Bemerkenswert ist dabei, dass solche Wesen 
offenbar nicht strikt gegeneinander abgegrenzt wurden und Figurinen auch mit den 
Eigennamen mehrerer Dämonen beschriftet werden konnten.57 Hierin ist wohl eine 
therapeutische Strategie zu erkennen, mit der die Heiler versuchten, einer möglichen 
multikausalen Verursachung eines komplexen Krankheitsbildes zu begegnen.

Für die Gruppe der aggressiven Rituale zur Einflussnahme auf einen persönlichen 
Feind oder auf eine begehrte weibliche Person kann als wahrscheinlich gelten, dass 
Substitutsfigurinen mit konkreten Personennamen beschriftet wurden.58 Der Aufbau 
sowohl der Rituale gegen den persönlichen Feind als auch jener zur Steigerung sexu-
eller Attraktivität legt nahe, dass diese auf die Manipulation einer einzelnen, konkre-
ten und bekannten Zielperson ausgerichtet waren. Die gezielte Ausrichtung spiegelte 
sich etwa darin wider, dass in den Ritualen jeweils nur einzelne, einfach beschriftete 
Substitutsfigurinen und nicht Paare oder Reihen von mehrfach beschrifteten Figuri-

55 AMD 3 Nr. 119: 6–7: šum(MU)-šú ina naglab(MAŠ.SÌLA) šumēlī(GÙB)-šú ṣalam(NU) eṭem(GIDIM) 
ḫa-a-a-at-ti! murṣi(GIG) lem-ni ša annanna(NENNI) mār(A) annanna(NENNI) ṣab!-tu4 tašaṭṭar(SARár) 
„Seinen Namen ‚Bild des Schreckensgeistes, der bösen Krankheit, die NN, Sohn des NN erfasst 
hat‘ schreibst du auf ihre (der Figur) linke Schulterpartie.“; Nr. 219: 9–13: šumī(MU.MEŠ)-šú-nu ina 
šumēlī(Á.GÙB)-šú-nu tašaṭṭar(SARár) / šumu(MU) 1en eṭem(GIDIM) ri-da-a-ti mu-ḫal-liq nišī(ÙĜ.MEŠ) 
rapšāti(DAĜAL.MEŠ) / šumu(MU) 2 eṭemmu(GIDIM) mur-tap-pi-du šá pa-qí-du lā(NU) īšû(TUKUu) / 
šumu(MU) 3 namtaru(NAM.TAR) mim+ma lem-nu asakku(Á.ZÁG) mītu(ÚŠ) mu-ut-tap-ri-ru / šumu(MU) 
4 mu-kil rēš(SAĜ) <lemutti> rābiṣ(MÁŠKIM) šá-ga-aš-ti lem-nu „Ihre Namen schreibst du (jeweils) auf 
ihre Linke. Der erste Name (lautet): Totengeist der Verfolgung, der, der die weit verbreiteten Men-
schen verschwinden lässt; der zweite Name (lautet): Umherstreifender Totengeist, der einen, der 
ihn versorgt, nicht hat; der dritte Name (lautet): Namtaru, Mimma Lemnu, Asakku, umherirrender 
Toter; der vierte Name (lautet): Mukīl-rēs-<lemutti>, böser Rābiṣ-šaggašti.“; SpTU 2 Nr. 21 Rs. 18–19: 
ina naglab(MAŠ.SÌLA) šumēlī(GÙB)-šú-nu tašaṭṭar(SARár) šum(MU) zikari(NÍTA) amēlu lemnu šū(LÚ.
ḪUL.BI) tulâ(UBUR) iṣabbat(DIB)-ma šum(MU) sinništi(MUNUS) aššat(DAM) amēli lemni šuāti(LÚ.
ḪUL.BI) tulâ(UBUR) iṣabbat(DIB)-ma „Du schreibst (jeweils) auf die Schulterpartie ihrer linken Seite. 
Der Name des Mannes ist: Dieser böse Mensch packt die Brust. Der Name der Frau ist: Die Ehefrau 
dieses bösen Mannes packt die Brust.“
56 BAM 2 Nr. 147 Vs. 27 (siehe Anm. 45); AMD 3 Nr. 219: 9–13 (siehe Anm. 55); CMAwR 2 Nr. 8.42: 44′′–
45′′ (ein apotropäischer Dämon; siehe Anm. 45); CMAwR 1 Nr. 7.7: 4–6 (dämonenartige Botengestalten; 
siehe Anm. 45)
57 Siehe Anm. 55.
58 Siehe Anm. 20 und 21. Unsicher in seiner Zuordnung zu dieser Gruppe ist ein Ritual zur Lösung 
von Zorn, siehe Anm. 22.



� Durchlöchert, verbrannt, begraben   299

nen hergestellt wurden. Die Rituale zur Einflussnahme sind überhaupt von geringer 
Komplexität und scheinen auf das für ihre Zwecke Wesentliche reduziert. Dass die 
Beschriftung mit konkreten Personennamen gerade in diesen Ritualen zum Einsatz 
kam, die sich, aus der Perspektive der kanonischen Heilkunde betrachtet, am Rande 
der Legalität bewegten bzw. schlicht als zu bekämpfende Schadenzauberpraktiken 
galten,59 dürfte kein Zufall sein und kann als weiteres Indiz dafür erachtet werden, 
dass die Beschriftung von Figurinen mit konkreten Personennamen in therapeuti-
schen Ritualen zwar möglich, aber nicht die Regel war.60

2.3  	Wo wurden Beschriftungen auf den Figurinen angebracht?

Die Mehrzahl der Ritualbeschreibungen weist nicht nur an, dass eine Figurine mit 
einem „Namen“ zu beschriften ist, sondern auch, wo eine solche Namensinschrift auf 
einer Figurine angebracht werden sollte.61 In den meisten Fällen ist dies die „linke 
Schulterpartie“ oder „die linke Seite“.62 Die Wahl der linken Seite zur Anbringung 
einer Namensinschrift war dabei keinesfalls beliebig oder zufällig. Links und rechts 
waren im Alten Orient keine neutralen Kategorien, sondern wiesen eine jeweils spe-
zifische Konnotation auf: Rechts ist positiv, links ist negativ.63 Dieser Zuordnung 
entsprechend wählte man die linke Seite zur Beschriftung von Figurinen, die Krank-
heitsverursacher wie Dämonen oder Totengeister vertraten. Auch die figürlichen Sub-
stitute der Zielpersonen in den Ritualen zur Einflussnahme wurden auf der linken 
Seite beschriftet. Positiv konnotierte Figurinen  – und dies gilt auch außerhalb der 
therapeutischen Rituale64  – wurden stets auf der rechten Seite beschriftet: Figuri-
nen, die als Ersatz für einen Patienten eintraten,65 ebenso wie helfende Boten- und 

59 Vgl. Anm. 20.
60 Als weiteres Indiz für die Richtigkeit der hier vorgebrachten Interpretation mag die bei Schwemer 
2007a, 202 Anm. 243 angeführte Textstelle aus einem hethitischen Zeugenprotokoll bewertet werden, 
in dem eine Angeklagte des Gebrauchs schadenzauberischer Praktiken beschuldigt wird, im Rahmen 
derer sie Figuren verwendet habe, die mit konkreten Namen beschriftet waren.
61 Vgl. Schwemer 2007a, 202.
62 Vgl. die Belege in Anm. 45.
63 Diese Konnotation findet sich in identischer Weise auch in der Unterscheidung von pars familiaris 
(links) und pars hostilis (rechts) wieder, die eines der leitenden Prinzipien bei der Auswertung von 
Opferschaubefunden war. Vgl. dazu Guinan 1996; Maul 2003–2005, 79–80.
64 Vgl.  etwa Braun-Holzinger 1991, 236–237 zur Anbringung von Inschriften auf frühdynastischen 
Beterstatuen. Ein weiteres Beispiel stellen die Statuen des neusumerischen Stadtfürsten Gudea von 
Lagas (2122–2102 v. Chr.) dar: Während die Inschriften an verschiedenen Stellen auf den Statuen an-
gebracht sind, findet sich die Namensbeischrift immer auf der rechten Schulter oder dem rechten Arm 
der Statuen. Vgl. Edzard 1997, 29–67.
65 CMAwR 2 Nr. 8.29: 39–41. Vgl. hierzu auch Anm. 44.



300   Adrian Heinrich

Wächtergestalten,66 deren Gegenwart man, wo sie für das Funktionieren eines Rituals 
notwendig war, ebenfalls durch entsprechend gestaltete und beschriftete Figurinen 
herbeiführte.

2.4  	Aus welchen Materialien wurden zu beschriftende Figurinen 
hergestellt?

Vor der Anweisung, eine Figurine zu beschriften, findet sich in den Ritualtexten meist 
eine Reihe kurzer Angaben, die sich auf die Anfertigung der Figurinen beziehen.67 
Hierunter fallen die zu verwendenden Materialien, die Anzahl der herzustellenden 
Figurinen sowie ihre äußere Gestaltung und Ausstaffierung mit Kleidung oder Gegen-
ständen.

Die meisten zur Beschriftung vorgesehenen Figurinen wurden aus Ton68 her-
gestellt; belegt sind aber auch Materialien wie Wachs69, Talg70, Bitumen71, Teig72, 
Sesamtrester73 und Mischungen aus diversen tierischen und pflanzlichen Substan-
zen74. Wurden in den Ritualen Reihen von Figurenpaaren hergestellt, so fertigte man 
diese jeweils aus unterschiedlichen Materialien an.75 Auch die Mischung von Mate-

66 CMAwR 2 Nr. 8.29: 37. Stellte man die Gegenwart von Dämonen durch beschriftete Figurinen her, 
um sie für apotropäische Zwecke zu funktionalisieren, so beschriftete man die Figuren nicht auf der 
rechten, sondern auf der linken Seite.
67 Der akkadische terminus technicus für die herzustellenden Figurinen lautet ṣalmu. Zum Bedeu-
tungsspektrum des Wortes siehe Berlejung 1998, 62–66; eine repräsentationstheoretische Analyse des 
Begriffs findet sich bei Bahrani 2003, bes. 121–148. Das Wort ṣalmu wird in den Ritualtexten meist 
mit dem Wortzeichen NU, seltener mit ALAN geschrieben. ṣalmu tritt dabei häufig als Regens einer 
Genitivverbindung auf. Rectum dieser Verbindungen ist dann eine allgemeine Bezeichnung für den 
oder das, wovon ein ṣalmu hergestellt werden soll, z. B. von Hexer und Hexe (ṣalam kaššāpi u kaššāpti 
(CMAwR 1 Nr. 2.2: 45′′), von einem persönlichen Feind (ṣalam bēl dabābi (CMAwR 1 Nr. 8.12: 7)) oder 
dem Dämon Namtar (ṣalam namtar (CMAwR 2 Nr. 8.25: 23)). Einzig in KAR Nr. 171 Rs. 3 // 178 vii 23 
wird eine abweichende Terminologie verwendet: Dort findet sich die Anweisung ein passu aus Ton 
herzustellen. Bei passu handelt es sich um die Bezeichnung für eine Art Spielfigur. Vgl. hierzu Schwe-
mer 2007b, 129–129 Anm. 295. Als Verb zur Beschreibung der Herstellung wird konsequent einfaches 
epēšu „machen, tun; herstellen“ (AHw, 223–229) verwendet.
68 CMAwR 1 Nr. 2.2: 41′′–46′′; Nr. 8.12: 7; CMAwR 2 Nr. 8.23: 5′; Nr. 8.25: 33; Nr. 8.29: 34, 38; Nr. 8.36: 12; 
Nr. 11.3: 32; KAR Nr. 61 Vs. 13–15; Nr. 62 Rs. 5; Nr. 171 Rs. 3 // Nr. 178 vii 23; BAM 3 Nr. 234 Vs. 13; AMD 3 
Nr. 12: 1; Nr. 14: 4–5.
69 SpTU 2 Nr. 21 Vs. 3; CMAwR 1 Nr. 7.6.2: 15′; Nr. 7.6.4: 6; Nr. 7.6.5: 10; CMAwR 2 Nr. 11.3: 32; AMD 3 
Nr. 219: 8.
70 CMAwR 1 Nr. 7.6.2: 15′; Nr. 7.6.4: 6; Nr. 7.6.5: 10; CMAwR 2 Nr. 11.3: 32.
71 CMAwR 1 Nr. 7.6.5: 10.
72 CMAwR 2 Nr. 11.3: 32.
73 CMAwR 1 Nr. 7.6.5: 10.
74 CMAwR 1 Nr. 7.7: 2–3; AMD 3 Nr. 218: 2–3.
75 CMAwR 1 Nr. 7.6.2: 15′; Nr. 7.6.4: 6; Nr. 7.6.5: 10; CMAwR 2 Nr. 11.3: 32.



� Durchlöchert, verbrannt, begraben   301

rialien ist bezeugt: Grundlage der Mischungen war dabei meist Ton, der mit weite-
ren Substanzen wie Wasser76, Talg und Wachs77, Bitumen78 oder Honig79 vermengt 
wurde. Grundsätzlich dürften Form- und Haltbarkeit entscheidende Kriterien bei 
der Materialwahl gewesen sein. Ton, Teig, Talg und Wachs waren nicht nur leicht zu 
Figurinen zu formen, sondern eigneten sich auch als Schreibgrundlage, in die Keil-
schriftzeichen mit einem Griffel eingebracht werden konnten. Dass die meisten der 
zu beschriftenden Figurinen gerade aus Ton hergestellt wurden, lag wohl nicht nur 
an der guten Beschreibbarkeit dieses Stoffes, sondern hing vermutlich auch damit 
zusammen, dass Ton als die primäre Materie galt, aus der die Götter den Menschen 
erschaffen hatten.80 Welche anderen konnotativen Bedeutungen für die Wahl eines 
bestimmten Materials zur Herstellung von Figurinen ausschlaggebend gewesen sein 
mögen, ist in den meisten Fällen kaum noch nachvollziehbar. Die naheliegende Ver-
mutung, dass das gewählte Material und die Art der rituellen Beseitigung oder Zer-
störung der beschrifteten Figurinen grundsätzlich korrelierten, also etwa zu verbren-
nende Figurinen immer aus Wachs und zu vergrabende immer aus Ton hergestellt 
wurden, wird durch die Ritualtexte nicht bestätigt.81

2.5  	Wie wurden zu beschriftende Figurinen gestaltet?

Die Gestaltung der Figurinen wurde in den seltensten Fällen detailliert beschrieben. 
Der Grund hierfür dürfte weniger in der knappen und abkürzenden Notationsweise 
der Ritualtexte zu suchen sein als vielmehr darin liegen, dass für die Zwecke the-
rapeutischer Rituale die Identifikation durch Beschriften und Benennen bzw. durch 
physischen Kontakt die bestgeeigneten Mittel waren, eine Transsubstantiation her-
beizuführen, mit der eine Figurine zu einem vollwertigen Substitut wurde.82 Eine 

76 BAM 2 Nr. 147 Vs. 25–26.
77 AMD 3 Nr. 119: 4.
78 KAR Nr. 69 Vs. 25–26.
79 BAM 3 Nr. 212 Rs. 40–41.
80 Vgl. Maul 1994, 46–47; Sallaberger 2014–2016, 90–91.
81 Dies bedeutet freilich nicht, dass die Materialien, aus denen Figurinen hergestellt wurden, und 
die Methoden ihrer Beseitigung nie aufeinander abgestimmt waren. Vgl. hierzu CMAwR 1, 23.
82 Grundsätzlich anders stellt sich dieser Sachverhalt in den Löseritualen (nam-búr-bi) dar, siehe 
Maul 1994, 33, 46–47. Werden in diesen Ritualen Substitute von Omenanzeigern hergestellt, so wer-
den die dazu gebrauchten Figurinen nie beschriftet. Die einzige Ausnahme von dieser Regel stellt 
bezeichnenderweise das Hexen-Namburbi CMAwR 2 Nr. 11.3: 31–47 dar. Dass eine Figurine für die 
Zwecke eines Rituals beispielsweise ein Tier vertreten konnte, in dessen Verhalten man ein schlechtes 
Vorzeichen erkannt hatte, wurde erreicht, indem man durch die detaillierte Gestaltung der Figurine 
eine möglichst große äußerliche Ähnlichkeit zu dem jeweiligen Tier herstellte, das ein Omen ange-
zeigt hatte. Dies schlägt sich auch in der Terminologie nieder, die in den Ritualbeschreibungen zur 
Bezeichnung der Figuren gebraucht wurde: Häufig werden diese nämliche gerade nicht als ṣalmu 
„Statue, Figur, Bild“ (AHw, 1078–1079), sondern als tamšīlu „Abbild, Entsprechung“ (AHw, 1316–1317) 



302   Adrian Heinrich

mimetische Ähnlichkeit zwischen einer Figurine und demjenigen, für das sie eintre-
ten sollte, war keine notwendige Bedingung für das Gelingen einer Substitution.83

Selten griff man auf die Möglichkeit der Mehrfachidentifikation durch zusätzli-
che Gestaltung und Ausstaffierung bereits beschrifteter Figurinen zurück: Im Falle 
der meist paarweise hergestellten Figurinen von weiblicher Hexe und ihrem männli-
chen Begleiter wurde vermutlich einer der Figurinen ein Schamdreieck eingeritzt.84 
Aus dem Korpus der Rituale gegen Totengeister lassen sich lediglich zwei Belege für 
eine Mehrfachidentifikation durch Beschriftung und Gestaltung von Substitutsfiguri-
nen anführen.85

Detailliert gestaltet und ausstaffiert wurden in den hier behandelten therapeuti-
schen Ritualen nur Figurinen von Göttern, Boten- und Mittlerwesen, wenn die einem 
Ritual zugrunde liegende therapeutische Strategie vorsah, sich die Eigenschaften 
dieser Wesen zu Nutze zu machen, und wenn ihr helfendes Eingreifen rituell insze-
niert und funktionalisiert werden sollte.86 Auf die zusätzliche Beschriftung solch 
detailliert gestalteter Figurinen jedoch verzichtete man in den meisten Fällen.87 Iden-
tifikation durch Ähnlichkeit und Identifikation durch Beschriftung mit einem Namen 
scheinen somit insgesamt betrachtet in einem komplementären Verhältnis zu stehen.

bezeichnet. Die deutlichen Unterschiede, die demnach hinsichtlich der zur Identifikation von Fi-
gurinen gebrauchten Verfahren zwischen den Löseritualen auf der einen Seite und Ritualen gegen 
Krankheitsdämonen, Totengeistern und Schadenzauber auf der anderen Seite bestehen, legen die 
Vermutung nahe, dass nur willensbegabte und selbst handlungsfähige (und in diesen Eigenschaften 
dem Menschen ähnliche) Krankheitsverursacher einen Namen trugen, den man sich in Ritualen dann 
zur Identifikation von Figurinen mit diesen Wesen zu Nutze machen konnte.
83 Vgl. Verderame 2013, 306–307; Daxelmüller / Thomsen 1982, 53–55.
84 Schwemer 2007a, 200.
85 SpTU 2 Nr. 21 Rs. 15′–16′; AMD 3 Nr. 119: 5. Der zweite Beleg ist auch deshalb besonders interessant, 
weil sich in der Ausgestaltung der Figurine offenbar die Vorstellungen niederschlugen, die man sich 
vom Aussehen von Totengeistern machte: qaran(SI) alpi(GU4) tašakkan(ĜAR)-šú pān(IGI) amēli(LÚ) 
tašakkan(ĜAR)-šú „Du versiehst sie (die Figur) mit dem Horn eines Stieres (und) gibst ihr ein mensch-
liches Antlitz.“ Diese Vorstellung vom Aussehen von Totengeistern findet sich auch in literarischen 
Texten wie z. B. der sogenannten „Unterweltsvision eines neuassyrischen Prinzen“, wo es nach der 
Übersetzung von Livingstone 1989, 72: Rs. 6 heißt: „The Ghost had an ox’s head, his four hands and 
feet were (like) those of human beings.“
86 CMAwR 2 Nr. 8.25: 6–13, 23–26; Nr. 8.29: 19–20, 35–36; Nr. 8.42: 44′′; KAR Nr. 62 Rs. 2–4.
87 Beschriftung lediglich durch CMAwR 2 Nr. 8.29: 37; Nr. 8.42: 44′′–45′′ belegt.



� Durchlöchert, verbrannt, begraben   303

3	 Zur Beschädigung, Beseitigung und Zerstörung 
beschrifteter Figurinen

Stellt man die Verfahren zur Beseitigung beschrifteter Figurinen in therapeutischen 
Ritualen rein nach der äußeren Form der entsprechenden Handlungen zusammen, so 
lassen sich vier Vorgehensweisen unterscheiden:
a)	 Vergraben / Versenken88
b)	 räumliche Distanzierung89
c)	 Verbrennen90
d)	 Zerquetschen91

Rituelle Funktion und Bedeutung der so gruppierten, äußerlich jeweils identischen 
oder zumindest ähnlichen Handlungen konnten allerdings von Ritual zu Ritual sehr 
verschieden sein. Die spezifische symbolische Qualität, die dem Vergraben, Entfernen, 
Verbrennen oder Zerquetschen einer beschrifteten Figurine in einem Ritual zukam, 
lässt sich nicht aus der isolierten Betrachtung der einzelnen Handlung erschließen. 
Ein adäquates Verständnis ist nur durch eine Analyse zu erreichen, die versucht, die 
Funktion der Beseitigung innerhalb eines therapeutischen Rituals in Abhängigkeit 
von dessen anderen Teilen zu bestimmen. So kann rekonstruiert werden, auf welchen 
Aspekten von Krankheit und Heilung der Fokus eines Rituals lag und welches spezi-
fische Ziel man mit der Beseitigung einer Substitutsfigurine jeweils verfolgte: Reini-
gung des Patienten, Rückführung eines Miasmas zum Ort seines Ursprungs, Befrei-
ung und Zuweisung von Schuld, Triumphieren über einen Widersacher, gewaltsames 
Ausschalten eines Widersachers oder Trennung von einem Krankheitsverursacher 
und Überführung desselben an einen Ort, von dem aus er einen Patienten nicht 
länger zu schädigen vermag.

3.1  	Vergraben, Versenken und räumliches Distanzieren als 
Verbannen in die Unterwelt

Das Vergraben beschrifteter Figurinen symbolisiert in den meisten Fällen eine Bestat-
tung.92 Im Vordergrund stehen muss diese Bedeutung aber keineswegs, und selbst 

88 CMAwR 1 Nr. 7.6.4: 15–16; Nr. 7.7: 31–32; CMAwR 2 Nr. 8.29: 119; Nr. 11.3: 44; KAR Nr. 61 Vs. 17–18; 
Nr. 62 Rs. 14–15; Nr. 69 Vs. 27; Nr. 171 Rs. 6 // 178 vii 26; BAM 3 Nr. 212 Rs. 46; Maul 2010b: 76–77 (BAM 3 
Nr. 234); SpTU 2 Nr. 21 Vs. 29; AMD 3 Nr. 12: 2–3; Nr. 14: 10; Nr. 115: 49–50; Nr. 218: 22.
89 CMAwR 2 Nr. 8.42: 55′′; SpTU 2 Nr. 21 Rs. 25′; BAM 2 Nr. 147 Vs. 31–32.
90 CMAwR 1 Nr. 7.6.2: 10′–13′; Nr. 7.6.5: 1–7; Nr. 8.3 (2. Teil): 14; AMD 3 Nr. 119: 10–11.
91 CMAwR 1 Nr. 8.12: 18; CMAwR 2 Nr. 8.23: 6′; Nr. 8.36: 31.
92 Vgl. CMAwR 1, 23. Die Ritualtexte verwenden für „vergraben“ die Verben qebēru „begraben, be-
erdigen, bestatten“ (AHw, 912–913) und temēru „ein-, vergraben“ (AHw, 1345–1346) weitestgehend 



304   Adrian Heinrich

wenn sie es tut, kann sie unterschiedlich konnotiert sein: Das Spektrum reicht von 
einer friedlichen Grablegung, durch die man den Geist eines zuvor unversorgten oder 
nicht bestatteten Verstorbenen in die Unterwelt überführte, bis zur Grablegung als 
deutlichstem Sinnbild für das gewünschte Todesschicksal eines Widersachers, seiner 
Verbannung in die Unterwelt. Die Symbolik der Rückführung oder Verbannung der 
Krankheitsverursacher in die Unterwelt tritt besonders deutlich in solchen Ritualen 
hervor, die sich gegen Totengeister, Krankheitsdämonen oder „Bannfluch“ (māmītu) 
richten.93 Die hier zugrundeliegende therapeutische Strategie zielte darauf ab, einen 
Patienten von den ihn plagenden Totengeistern oder Dämonen zu trennen und durch 
die Überführung dieser Wesen in die Unterwelt die in Unordnung geratene Ordnung 
wiederherzustellen, in der die menschliche Sphäre von jener der Totengeister und 
Dämonen klar geschieden und Berührungspunkte, wie etwa der Totenkult, festgelegt 
waren. Neben dem Vergraben konnte auch ein Versenken von Substitutsfigurinen im 
Fluss dazu dienen, einen Krankheitsverursacher in die Unterwelt zu schicken.94 Das 
gleiche Ziel verfolgte man wohl auch in einem Ritual gegen Fieber, das durch den 
Krankheitsdämon mimma lemnu ausgelöst wurde: Man fesselte eine mit dem Namen 
des Dämons beschriftete und mit Reiseproviant ausgestattete Figurine in der Steppe 
an einen Dornenstrauch und richtete sie nach Westen hin aus.95

In der Mehrzahl der Rituale, in denen durch das Vergraben von Substitutsfi-
gurinen ein Übergang in die Unterwelt bewirkt werden sollte, lag der Ort, an dem 
Figurinen vergraben wurden, entweder in der Steppe96 oder am Flussufer97. Steppe 
und Fluss waren liminale Bereiche und konnten daher als Orte des Übergangs in 
die Unterwelt fungieren. Dass das Vergraben der beschrifteten Figurinen in diesen 

synonym, ohne dass Bedeutungsunterschiede oder Muster in der Verwendungsweise feststellbar wä
ren. KAR Nr. 62 Rs. 15 belegt, dass temēru auch die Bedeutung „versenken“ haben kann, vgl. auch 
CMAwR 1, 289.
93 CMAwR 2 8.29: 119–120; BAM 3 Nr. 212 Rs. 46; Maul 2010b: 76–77 (BAM 3 Nr. 234); SpTU 2 Nr. 21 
Vs. 29; AMD 3 Nr. 12: 2–3; Nr. 14: 10; Nr. 115: 49–50; Nr. 218: 22.
94 Vgl. CMAwR 1, 23. Belege: KAR Nr. 62 Rs. 14–15; CMAwR 2 Nr. 8.25: 223–254. Die Methode, die in 
diesem Ritual zur Überführung von Hexer und Hexe in die Unterwelt eingesetzt wurde, wird in der 
Ritualbeschreibung nicht eigens erwähnt. Naheliegend ist, dass die Figurinen in Boote gesetzt und 
darin der Strömung des Flusses überlassen wurden, damit sie so ihren Weg in die Unterwelt fänden. 
Vgl. auch CMAwR 2 Nr. 8.29: 85, wo das Versenken einer beschrifteten Figurine die Lösung des Zugriffs 
symbolisiert, den Schadenzauberer durch Anfertigen und Vergraben von Figurinen auf den Patienten 
hatten. Auch in dem kurzen, gegen einen persönlichen Feind gerichteten Ritual KAR Nr. 171 // 178 
vii 10–27 wird eine kleine Figurine erst in Bier aufgelöst und das Gemisch dann im Fluss entsorgt. 
Die Entsorgung im Fluss symbolisiert aber hier wohl kaum eine Überführung in die Unterwelt. Sie 
versinnbildlicht die Auflösung der Bedrohung, die der persönliche Feind für den Ritualklienten dar-
stellte. Siehe dazu auch Schwemer 2007a, 128–129.
95 BAM 2 Nr. 147 Vs. 31–32.
96 CMAwR 2 Nr. 8.29: 119; BAM 3 Nr. 212 Rs. 46; Maul 2010b: 76–77 (BAM 3 Nr. 234); AMD 3 Nr. 12: 2–3; 
AMD 3 Nr. 14: 10; Nr. 218: 22.
97 AMD 3 Nr. 115: 49. Vgl. auch den Beleg in Anm. 94.



� Durchlöchert, verbrannt, begraben   305

Ritualen tatsächlich eine Überführung in die Unterwelt symbolisierte, zeigt sich auch 
darin, wie mit ihnen umgegangen wurde: Häufig wurden die Figurinen erst mit Toten-
opfern bedacht und mit Reiseproviant ausgestattet, bevor sie vergraben wurden.98 
Beim Vergraben wurden sie dann so positioniert, dass ihre Gesichter nach Westen hin 
ausgerichtet waren.99 In dieser Praxis spiegelt sich die Vorstellung wider, dass es der 
in vielen Ritualen in Gebet und Beschwörung angerufene Richter- und Sonnengott 
Šamaš war, der die Totengeister bei seinem Verschwinden am Horizont mit sich führte 
und in die Unterwelt geleitete.

Um sicherzustellen, dass die einmal gebannten Geister an einem Ort verblieben, 
von dem aus sie keinen Schaden mehr anrichten konnten, zog man in einigen Ritu-
alen einen Schutzkreis aus Mehl um die Stelle, an der eine Figurine vergraben oder 
gefesselt worden war.100 Dies ist nur ein Beispiel aus der Vielzahl der Mittel, die zur 
Verfügung standen, um sicherzustellen, dass ein Totengeist oder Krankheitsdämon 
sich in sein Schicksal fügte, von einem Menschen abließ und zurück in die Unter-
welt fuhr: Die Substitutsfigurinen wurden in Schauprozessen verurteilt101 und zum 
Ablegen von Eiden gezwungen;102 man schränkte ihre Bewegungsfreiheit ein, indem 
man sie in Fesseln legte oder ihre Gliedmaßen verdrehte;103 indem man sie knebelte, 
nahm man ihnen ihr Vermögen, durch Worthandlungen Schaden anzurichten.104

3.2  	Vergraben, Erniedrigen und Verunreinigen als Mittel zur 
spiegelbildlichen Rückwendung von Unheil gegen seine 
Verursacher

Die in einigen der Rituale gegen Totengeister als Mittel zum Zweck erscheinenden 
Erniedrigungen und Misshandlungen sind in anderen Ritualen die entscheidenden 
Momente der therapeutischen Strategie. Dies sind in erster Linie die gegen Hexen-
gestalten gerichteten Anti-Schadenzauberrituale.105 Das Vergraben kam als Methode 
zur Beseitigung beschrifteter Figurinen in diesen Anti-Schadenzauberritualen vor 
allem dann zum Einsatz, wenn das Hauptaugenmerk einer Therapie auf Erniedrigung 

98 BAM 2 Nr. 147 Vs. 29–30; BAM 3 Nr. 234 Vs. 14–18; CMAwR 2 Nr. 8.25: 138–141; AMD 3 Nr. 219: 15–16.
99 BAM 2 Nr. 147 Vs. 31–32; AMD 3 Nr. 12: 2; Nr. 14: 10; Nr. 218: 23.
100 CMAwR 2 Nr. 8.29: 120; BAM 2 Nr. 147 Vs. 33; SpTU 2 Nr. 21 Vs. 29; Maul 2010b: 77 (BAM 3 Nr. 234); 
AMD 3 Nr. 218: 23.
101 Vgl. BAM 2 Nr. 147 Vs. 31; BAM 3 Nr. 212 Rs. 43.
102 Vgl. BAM 3 Nr. 212 Rs. 47; AMD 3 Nr. 14: 9; Nr. 115: 48; Nr. 218: 25.
103 Vgl. BAM 2 Nr. 147 Vs. 32; AMD 3 Nr. 14: 5; Nr. 218: 4.
104 Vgl. AMD 3 Nr. 14: 6; Nr. 218: 5.
105 CMAwR 1 Nr. 2.2: 38′′–70′′ (wie genau man sich in diesem Ritual der beschrifteten Figurinen zu 
entledigen hatte, wird nicht vorgeschrieben; ihre Behandlung lässt jedoch deutlich erkennen, dass 
die Übertragung der Verunreinigung vom Patienten auf die Schadenzauberer im Mittelpunkt des Ri-
tuals stand); Nr. 7.6.4; Nr. 7.7; CMAwR 2 Nr. 11.3: 31–47.



306   Adrian Heinrich

und Rückwendung von Unheil gegen die durch Figurinen vertretenen Hexengestalten 
lag. Dem Ziel dieser Rituale entsprechend, schloss man die beschrifteten Figurinen 
durch Vergraben an Orten ein, an denen sie einer fortwährenden und wiederholten 
Verunreinigung ausgesetzt waren: In einer Maueröffnung106, die als Abfluss diente, 
unter dem Fußboden eines Waschraums107 oder an einer Stelle im Fußboden108, über 
der sich der Patient für einen Zeitraum von 30 Tagen täglich waschen sollte. Bevor 
die beschrifteten Figurinen der Hexengestalten vergraben wurden, misshandelte man 
sie, indem man ihnen Hände und Füße hinter dem Rücken fesselte, sie mit unreinen 
Materialien wie Fischtran, Gerbermittel oder ausgekämmtem Haar besudelte, alle 
Körperöffnungen mit Tonklumpen verschloss und versiegelte oder den Kopf mit dem 
Stachel einer Dattelpalme einstach.109 Diese Behandlung diente nicht nur dazu, den 
Schadenzauberern eine Handlungsmöglichkeit nach der anderen zu nehmen und so 
Schritt für Schritt die Gefahren zu bannen, die von ihnen ausgingen.110 Als spiegel-
bildliche Bestrafung zielte diese Behandlung genau wie die Verunreinigung darauf 
ab, Unheil dadurch zu lösen, dass man es gegen seinen Ursprung wendete. Die Miss-
handlung der beschrifteten Figurinen steht somit im Einklang mit dem Thema der 
Rückführung, das in diesen Ritualen zentral und maßgeblich für ihre Ausgestaltung 
war.

3.3  	Vergraben als Deponieren

Das Vergraben beschrifteter Figurinen ist in den auf Rückwendung von Unheil und 
spiegelbildliches Bestrafen ausgerichteten Ritualen nicht so sehr mit der Symbolik 
einer Grablegung und Verbannung in die Unterwelt verbunden. Es erscheint eher 
als ein symbolisch weniger stark aufgeladenes Deponieren von Substitutsfigurinen 
an Orten, von denen eine bestimmte Wirkung auf die deponierten Figurinen ausge-
hen sollte. Ebenfalls als einfaches Deponieren erscheint das Vergraben beschrifteter 
Figurinen in Ritualen, in denen nicht ein Ort Wirkungen auf eine Figurine, sondern 
die Figurine Wirkungen an einem bestimmten Ort entfalten sollte.111 Unter den hier 
behandelten Ritualen lässt sich das Vergraben von Substitutsfigurinen mit dieser 
Intention am deutlichsten in den Ritualen beobachten, die darauf abzielten, die sexu-
elle Anziehungskraft zu erhöhen, die ein Mann auf eine bestimmte weibliche Person 

106 CMAwR 1 Nr. 7.7: 31–32, 35.
107 CMAwR 1 Nr. 7.6.4: 16.
108 CMAwR 2 Nr. 11.3: 33–34, 41–43.
109 Vgl. CMAwR 1 Nr. 2.2: 49′′–59′′; Nr. 7.6.4: 7, 10–12; Nr. 7.7: 26–31; CMAwR 2 Nr. 11.3: 42.
110 Vgl. Verderame 2013, 303 Anm. 311, 309.
111 Etwa das Deponieren kontaminierter Materialien zusammen mit der beschrifteten Figur eines 
apotropäischen Dämons an der Grenze zum Feindesland in CMAwr 2 Nr. 8.42: 55′′. Zu diesem Ritual 
auch Schwemer 2007c, 31. Vgl. auch die Anmerkungen in Anm. 4.



� Durchlöchert, verbrannt, begraben   307

ausübte.112 Die entsprechenden Ritualbeschreibungen sehen vor, dass eine mit dem 
Namen der Zielperson beschriftete Figurine in einem Tor begraben wird, auf dass sich 
die gewünschte Wirkung entfalte, wenn jene das Tor passiert.113

3.4  	Zertrümmern und Verbrennen als Unterwerfen und Vernichten

Figurinen zu verbrennen oder mit dem Fuß zu zerquetschen sind die drastischsten 
Maßnahmen, die in therapeutischen Ritualen zur Beseitigung beschrifteter Figurinen 
ergriffen wurden. Belegt sind diese aggressiven Methoden zur Beseitigung vor allem 
in Ritualen gegen den persönlichen Feind114 und in Anti-Schadenzauberritualen115. 
Seltener zum Einsatz kamen sie in Ritualen gegen Totengeister.116 Im Mittelpunkt 
dieser Rituale stand das Triumphieren über einen Widersacher durch dessen Ver-
nichtung. Weisen etwa die Vorschriften zum rituellen Vorgehen gegen einen persön-
lichen Feind den Ritualklienten an, die mit dem Namen seines Feindes beschriftete 
Figurine mit der Ferse seines rechten Fußes zu zerquetschen, nachdem die Figurine 
bereits misshandelt und verunreinigt wurde, so ist in dieser rituellen Inszenierung 
deutlich der Wille zu erkennen, dem Bedürfnis des Ritualklienten danach Ausdruck 
zu verleihen, sich durchzusetzen, die Oberhand zu gewinnen und seinen Widersa-
cher wirksam und endgültig aus dem Weg zu räumen.117 Sich mit dem Fuß auf die 
Figurine eines Widersachers zu stellen, begegnet als Triumphgestus auch in Ritualen, 
in denen die endgültige Beseitigung der Figurinen durch andere Methoden erfolgte.118

Im Verbrennen fand der Wille, einen Widersacher durch die Beseitigung beschrif-
teter Figurinen gewaltsam unschädlich zu machen, seinen deutlichsten Ausdruck.119 
Das Verbrennen der Figurinen trat in den Ritualen jedoch genau wie das Zerquet-
schen der Figurinen nicht als offene Aggression zu Tage. Es wurde als die gerecht-
fertigte Bestrafung eines schuldigen Widersachers inszeniert, die durch die Götter 
legitimiert war, die man anrief, ein entsprechendes Urteil zu fällen, bevor man die 
Figurinen den Flammen übergab.120

112 KAR Nr. 61 Vs. 11–21; Nr. 69 Vs. 20–Rs. 1.
113 Vgl. Verderame 2013, 304–305. Belege: KAR Nr. 61 Vs. 19–21; Nr. 69 Vs. 27–Rs. 1.
114 CMAwR 1 Nr. 8.12; CMAwR 2 Nr. 8.23: 1′–6′.
115 CMAwR 1 Nr. 7.6.2; Nr. 7.6.5; Nr. 8.3 (2. Teil); CMAwR 2 Nr. 8.36.
116 AMD 3 Nr. 119.
117 Vgl. CMAwR 1, 23. Belege: CMAwR 1, Nr. 8.12: 18; CMAwR 2 Nr. 8.23: 6′; Nr. 8.36: 31.
118 CMAwR 2 8.29: 91–93.
119 Vgl.  CMAwR 1, 23. Belege: CMAwR 1 Nr. 7.6.2: 10′–13′; Nr. 7.6.5: 1–7; Nr. 8.3 (2. Teil): 14; AMD 3 
Nr. 119: 10–11.
120 Bspw. CMAwR 1 Nr. 7.6.2: 16′; AMD 3 Nr. 119: 12–30. Verurteilung der beschrifteten Figurinen, 
bevor sie zerquetscht werden: CMAwR 1 Nr. 8.12: 11; CMAwR 2 Nr. 8.36: 23.



308   Adrian Heinrich

4	 Fazit: Schriftzerstörung in therapeutischen 
Ritualen?

Eine kulturübergreifend vergleichende Untersuchung von Schriftzerstörung, deren 
Ziel mithin eine allgemeine Phänomenologie der Schriftzerstörung sein mag, wird 
nicht umhinkommen, Schriftzerstörung als kritische Kategorie zu etablieren. Mit 
dieser Aufgabe stellt sich die nicht triviale Frage, welches Gewicht der Eigenwahr-
nehmung handelnder Akteure gegenüber einer nachgängigen Rekonstruktion und 
Analyse ihres Handelns zukommt, so es darum geht, zu urteilen, ob etwas in die 
Kategorie Schriftzerstörung fällt oder eben nicht. Eine gelungene Kategorienbildung 
dürfte davon abhängen, ob es gelingt, die beiden folgenden Blickwinkel auf das Phä-
nomen miteinander in Einklang zu bringen:121
1.	 Perspektivischer Fokus liegt auf schrifttragenden Artefakten

Versuchte man, das Phänomen der Schriftzerstörung von den Artefakten her zu 
fassen, so wären Zerstört-Sein und Beschriftet-Sein rein nach ihrer äußerlichen 
Wahrnehmbarkeit als Eigenschaften oder Zustände von Artefakten zu bestim-
men. Die Feststellung, dass ein Artefakt beide Eigenschaften hat, würde dann zu 
der Diagnose führen, dass der beobachtete Zustand des Artefakts Ergebnis einer 
Schriftzerstörung ist. Feiner unterscheiden ließe sich in Folge einer solchen Dia-
gnose dann nach Grad der Zerstörung (ganz oder teilweise) oder danach, welche 
Teile des Artefakts nicht mehr intakt sind (etwa nur die Beschriftung). Aus dem 
Zustand des Artefakts könnte zudem im Sinne einer Hypothesenbildung auf die 
Handlungen geschlossen werden, die den beobachtbaren, nicht intakten Zustand 
des Artefakts hervorgerufen haben.

2.	 Perspektivischer Fokus liegt auf handelnden Akteuren
In dieser Perspektive liegt das Hauptaugenmerk auf den Bedeutungen, die 
Akteure ihren Handlungen und den Dingen zuschreiben, mit denen sie umgehen; 
Handlungsziele und -motivationen bilden hier den gemeinsamen Fluchtpunkt 
von Beschreibung und Analyse. Die Frage danach, was aus Perspektive der Han-
delnden letztlich der Zweck einer invasiven Manipulation eines schrifttragenden 
Artefakts war, wird dabei in vielen Fällen mit einem Verweis auf die einfache 
Zerstörung von Geschriebenem nur unzureichend beantwortet sein. Es gilt daher 
jeweils detailliert zu unterscheiden, ob Textinhalt, Schrift oder Schriftträger als 
Bezugspunkt für ein bestimmtes Verhalten maßgeblich waren. Eine solche Unter-
scheidung dürfte dabei ohne ein zumindest basales Verständnis der kulturspezi-
fischen oder gar individuellen Konzeptualisierung von Schrift und Geschriebe-
nem nicht zu treffen sein.

121 Ähnlich auch Mente 2004, bes. 432.



� Durchlöchert, verbrannt, begraben   309

Auch die phänomenologische Beschreibung der Zerstörung beschrifteter Figurinen 
in den hier untersuchten therapeutischen Ritualen als Schriftzerstörung hat mit 
der Spannung umzugehen, die zwischen den beiden umrissenen Perspektiven auf 
Schriftzerstörung besteht. Zunächst ist zu konstatieren, dass die Mehrzahl der in den 
Ritualtexten vorgesehenen Methoden zur Beseitigung beschrifteter Figurinen (Vergra-
ben, Versenken, Verbrennen, Zerquetschen) zu einer mehr oder minder gravierenden 
Beeinträchtigung der materiellen Integrität der so behandelten Figurinen führten. 
Selbiges gilt häufig schon für den Umgang mit den beschrifteten Figurinen vor ihrer 
endlichen Beseitigung (Verunreinigen, Verformen, Durchbohren, Zerstechen). Dass 
schrifttragende Artefakte in den besprochenen Ritualen zerstört wurden, ist somit 
kaum in Zweifel zu ziehen.

Der Zweck der Beschädigung, Beseitigung und Zerstörung beschrifteter Figurinen 
in den therapeutischen Ritualen war die Beeinflussung desjenigen, für den sie als Sub-
stitut eintraten (Patient, Krankheitsverursacher, Zielperson). Das Ziel einer solchen 
Beeinflussung war, Patienten von ihren Leiden zu befreien, sich anbahnendes Leid 
abzuwenden oder Ritualklienten dabei zu helfen, ein persönliches Ziel zu erreichen, 
mitunter auch durch aggressives Vorgehen. Dass die Zerstörung beschrifteter Figuri-
nen hierzu ein probates Mittel sein konnte, gründet auf der Vorstellung, dass die auf 
die Figurinen geschriebenen Keilschriftzeichen die Materialisierung eines Namens 
sind, den man wiederum als Wesensanteil eines menschlichen oder nicht-mensch-
lichen Wesens erachtete. Dort, wo ein Name durch Sprechen oder Schreiben materi-
ell präsent gemacht wurde, war daher automatisch auch der Namensträger in einem 
Ausmaß präsent, das es ermöglichte, auf ihn Einfluss zu nehmen. Praktisch realisiert 
wurde diese Einflussnahme in den therapeutischen Ritualen dann durch Manipula-
tionen der konkreten Materialisierung des Namens, zum Beispiel einer beschrifteten 
oder qua Benennung identifizierten Figurine. Was das Vergraben, Versenken, Ver-
brennen, Zerquetschen, Verunreinigen, Verformen oder Durchbohren einer beschrif-
teten Figurine bedeutete, erweist sich dabei als abhängig von der Funktion dieser 
Handlungen innerhalb eines konkreten Rituals: Verbannen oder Zurückführen in die 
Unterwelt, Reinigung des Patienten bzw. Verunreinigen des Krankheitsverursachers, 
Unterwerfen eines Widersachers, Bestrafen eines Widersachers, Ausschalten oder 
Vernichten eines Widersachers.

An diesem Punkt wird nun die Spannung zwischen den beiden Blickwinkeln auf 
das Phänomen der Schriftzerstörung deutlich spürbar: Viele der Handlungen, die in 
den Ritualen mit oder an den beschrifteten Figurinen vollzogen wurden, brachten 
eine Beeinträchtigung ihrer materiellen Integrität und damit auch der auf ihnen ange-
brachten Schrift mit sich. In dieser Hinsicht können die Handlungen als Zerstörung 
beschrieben werden. Das, was diese Handlungen aus Sicht der handelnden Akteure 
bedeuten und was durch sie in den Ritualen dargestellt wurde, ist jedoch nur in 
wenigen Fällen adäquat durch eine Beschreibung als bloße Zerstörung erfasst.

Geschriebenes als solches war in den Ritualen nie das eigentliche Ziel von Zerstö-
rung. Dies zeigt sich allein schon daran, dass die Beschriftung mit einem Namen in 



310   Adrian Heinrich

den Ritualen nur eine der Möglichkeiten zur Übertragung von Identität auf ein Substi-
tut war. Geschriebenes wurde in diesen Ritualen folglich nur zerstört, weil es als Spur 
einer Technik, die aus Figurinen Substitute machte, mit den so verwandelten Arte-
fakten auch nach dem Einsatz dieser Technik verbunden blieb. Diese Beobachtungen 
stützen somit die oben aufgestellte These, dass Schriftzerstörung als Phänomen nur 
dann sachgerecht und analytisch trennscharf beschrieben werden kann, wenn die 
materialbezogenen Aspekte der Zerstörung schrifttragender Artefakte nicht getrennt, 
sondern gemeinsam mit den Überzeugungen und Motivationen der jeweils handeln-
den Akteure und der semiotischen Komplexität der Zusammenhänge betrachtet wer
den, in denen diese handeln.

Literaturverzeichnis
Abusch, Tzvi (1987), Babylonian Witchcraft Literature. Case Studies (Brown Judaic Studies 132), 

Atlanta.
Abusch, Tzvi (2016), The Magical Ceremony Maqlû (Ancient Magic and Divination 10), Leiden / Bos-

ton.
Abusch, Tzvi / Schwemer, Daniel (2011), Corpus of Mesopotamian Anti-Witchcraft Rituals, Bd. 1 

(Ancient Magic and Divination 8.1), Leiden / Boston.
Abusch, Tzvi / Schwemer, Daniel (2016), Corpus of Mesopotamian Anti-Witchcraft Rituals, Bd. 2 

(Ancient Magic and Divination 8.2), Leiden / Boston.
Ambos, Claus (2010), „Magie (Alter Orient)“, in: Stefan Alkier, Michaela Bauks u. Klaus Koenen 

(Hgg.), Das wissenschaftliche Bibellexikon im Internet, <http://www.bibelwissenschaft.de/
stichwort/25322/> (Zugriff am 06. 04. 2018).

Ambos, Claus (2014), „Ritual (Alter Orient)“, in: Stefan Alkier, Michaela Bauks u. Klaus Koenen 
(Hgg.), Das wissenschaftliche Bibellexikon im Internet, <http://bibelwissenschaft.de/ 
stichwort/83867/> (Zugriff am 06. 04. 2018).

Andreae, Walther (1938), Das wiedererstandene Assur (Sendschrift der Deutschen Orient-Gesell-
schaft 9), Leipzig.

Bahrani, Zainab (2003), The Graven Image. Representation in Babylonia and Assyria, Philadelphia.
Bahrani, Zainab (2004), „The King’s Head“, in: Iraq 66, 115–119.
Bell, Catherine (1988), „Ritualization of Texts and Textualization of Ritual in the Codification of Taoist 

Liturgy“, in: History of Religions 27, 366–392.
Berlejung, Angelika (1998), Die Theologie der Bilder. Herstellung und Einweihung von Kultbildern 

in Mesopotamien und die alttestamentliche Bilderpolitik (Orbis Biblicus et Orientalis 162), 
Fribourg / Göttingen.

Biggs, Robert D. (1967), ŠÀ.ZI.GA. Ancient Mesopotamian Potency Incantations (Texts from Cunei-
form Sources 2), Locust Valley.

van Binsbergen, Wim / Wiggermann, Frans A. M. (1999), „Magic in History. A Theoretical Perspective, 
and Its Application to Ancient Mesopotamia“, in: Tzvi Abusch u. Karel van der Toorn (Hgg.), 
Mesopotamian Magic. Textual, Historical, and Interpretative Perspectives (Ancient Magic and 
Divination 1), Groningen, 3–34.

Böck, Barbara (2014), The Healing Goddess Gula. Towards an Understanding of Ancient Babylonian 
Medicine (Culture and History of the Ancient Near East 67), Leiden / Boston.



� Durchlöchert, verbrannt, begraben   311

Bottéro, Jean (1987–1990), „Magie. A. In Mesopotamien“, in: Reallexikon der Assyriologie und Vor-
derasiatischen Archäologie, Bd. 7, Berlin / New York, 200–234.

Brandes, Mark A. (1980), „Destruction et mutilation des statues en Mésopotamie“, in: Akkadica 16, 
28–41.

Braun-Holzinger, Eva A. (1991), Mesopotamische Weihgaben der frühdynastischen bis altbabyloni-
schen Zeit (Heidelberger Studien zum Alten Orient 3), Heidelberg.

Butler, Sally A. L. (1998), Mesopotamian Conceptions of Dreams and Dream Rituals (Alter Orient und 
Altes Testament 258), Münster.

Daxelmüller, Christoph / Thomsen, Marie-Louise (1982), „Bildzauber im alten Mesopotamien“, in: 
Anthropos 77, 27–64.

Ebeling, Erich (1919), Keilschrifttexte aus Assur religiösen Inhalts, Bd. 1 (Wissenschaftliche Veröffent-
lichungen der Deutschen Orient-Gesellschaft 28), Wiesbaden.

Ebeling, Erich (1931), Aus dem Tagwerk eines assyrischen Zauberpriesters (Mitteilungen der Altorien
talischen Gesellschaft 5.3), Leipzig.

Edzard, Dietz O. (1997), Gudea and His Dynasty (The Royal Inscriptions of Mesopotamia. Early Peri-
ods 3.1), Toronto / Buffalo / London.

Farber, Walter (2014), Lamaštu. An Edition of the Canonical Lamaštu Incantations and Rituals and 
Related Texts from the Second and First Millennia B. C. (Mesopotamian Civilizations 17), Winona 
Lake.

Feldt, Laura (2015), „Monstrous Figurines from Mesopotamia. Textuality, Spatiality and Materiality in 
Rituals and Incantations for the Protection of Houses in First-Millenium Aššur“, in: Dieter Bor-
schung u. Jan N. Bremmer (Hgg.), The Materiality of Magic (Morphomata 20), Paderborn, 59–95.

Focken, Friedrich-Emanuel / Ott, Michael R. (2016), „Metatexte und schrifttragende Artefakte“, in: 
Friedrich-Emanuel Focken u. Michael R. Ott (Hgg.), Metatexte. Erzählungen von schrifttragenden 
Artefakten in der alttestamentlichen und mittelalterlichen Literatur (Materiale Textkulturen 15), 
Berlin, 1–10.

Geller, Markham J. (2010), Ancient Babylonian Medicine. Theory and Practice, Oxford.
Geller, Markham J. (2016), Die babylonisch-assyrische Medizin in Texten und Untersuchungen, Bd. 8: 

Healing Magic and Evil Demons. Canonical Udug-hul Incantations, Berlin.
Gertz, Jan Christian / Krabbes, Frank / Noller, Eva M. (2015), „Metatext(ualität)“, in: Thomas Meier, 

Michael R. Ott u. Rebecca Sauer (Hgg.), Materiale Textkulturen. Konzepte – Materialien – Prakti-
ken (Materiale Textkulturen 1), Berlin / Boston / München, 207–217.

Green, Anthony (1983), „Neo-Assyrian Apotropaic Figures“, in: Iraq 45, 87–96.
Green, Anthony (1984), „Beneficient Spirits and Malevolent Demons. The Iconography of Good and 

Evil in Ancient Assyria and Babylonia“, in: Visible Religion 3, 80–105.
Guinan, Ann K. (1996), „Left / Right Symbolism in Mesopotamian Divination“, in: State Archives of 

Assyria Bulletin 10, 5–10.
Heeßel, Nils P. (2000), Babylonisch-assyrische Diagnostik (Alter Orient und Altes Testament 43), 

Münster.
Heeßel, Nils P. (2015), „Magie in Mesopotamien“, in: Andrea Jördens (Hg.), Ägyptische Magie und 

ihre Umwelt (PHILIPPIKA. Altertumswissenschaftliche Abhandlungen 80), Wiesbaden, 33–53.
Hilgert, Markus (2010), „‚Text-Anthropologie‘. Die Erforschung von Materialität und Präsenz des Ge-

schriebenen als hermeneutische Strategie“, in: Mitteilungen der Deutschen Orient-Gesellschaft 
142, 87–126.

Jean, Cynthia (2006), La magie néo-assyrienne en contexte. Recherches sur le métier d’exorciste et le 
concept d’āšipūtu (State Archives of Assyria Studies 17), Helsinki.

Jursa, Michael (2001), „Rez. Cunningham, Graham (2000), „Deliver Me From Evil“. Mesopotamian 
Incantations 2500–1500 B. C. (Studia Pohl. Series Major 17), Rom“, in: Zeitschrift für Assyrio
logie und Vorderasiatische Archäologie 91, 142–145.



312   Adrian Heinrich

Klengel-Brandt, Evelyn (1968), „Apotropäische Tonfiguren aus Assur“, in: Forschungen und 
Berichte 10, 19–37.

Köcher, Franz (1963), Die babylonisch-assyrische Medizin in Texten und Untersuchungen, Bd. 2: 
Keilschrifttexte aus Assur 2, Berlin.

Köcher, Franz (1964), Die babylonisch-assyrische Medizin in Texten und Untersuchungen, Bd. 3: 
Keilschrifttexte aus Assur 3, Berlin.

Levtow, Nathaniel B. (2015), „Text Destruction and Iconoclasm in the Hebrew Bible and the Ancient 
Near East“, in: Natalie N. May (Hg.), Iconoclasm and Text Destruction in the Ancient Near East 
and Beyond (Oriental Institute Seminars 8), Chicago, 311–362.

Livingstone, Alasdair (1989), Court Poetry and Literary Miscellanea (State Archives of Assyria 3), 
Helsinki.

Livingstone, Alasdair (2013), Hemerologies of Assyrian and Babylonian Scholars (Cornell University 
Studies in Assyriology and Sumerology 25), Bethesda.

Maul, Stefan M. (1994), Zukunftsbewältigung. Eine Untersuchung altorientalischen Denkens anhand 
der babylonisch-assyrischen Löserituale (Namburbi) (Baghdader Forschungen 18), Mainz.

Maul, Stefan M. (2003–2005), „Omina und Orakel. A. Mesopotamien“, in: Reallexikon der Assyrio
logie und Vorderasiatischen Archäologie, Bd. 10, Berlin / New York, 45–88.

Maul, Stefan M. (2004), „Die ‚Lösung vom Bann‘. Überlegungen zur altorientalischen Konzeption 
von Krankheit und Heilung“, in: Herman F. J. Horstmanshoff u. Marten Stol (Hgg.), Magic and 
Rationality in Ancient Near Eastern and Graeco-Roman Medicine (Studies in Ancient Medicine 
27), Leiden / Boston, 79–95.

Maul, Stefan M. (2010a), „Die Tontafelbibliothek aus dem sogenannten ‚Haus des Beschwörungs-
priesters‘“, in: Stefan M. Maul u. Nils P. Heeßel (Hgg.), Assur-Forschungen. Arbeiten aus der 
Forschungsstelle ‚Edition literarischer Keilschrifttexte aus Assur‘ der Heidelberger Akademie 
der Wissenschaften, Wiesbaden, 189–228.

Maul, Stefan M. (2010b), „Rituale zur Lösung des ‚Banns‘“, in: Bernd Janowski u. Daniel Schwe-
mer (Hgg.), Texte zur Heilkunde (Texte aus der Umwelt des Alten Testaments. Neue Folge 5), 
Gütersloh, 135–146.

Mauntel, Christoph / Sauer, Rebecca / Theis, Christoffer / Trampedach, Kai (2015), „Beschädigen 
und Zerstören“, in: Thomas Meier, Michael R. Ott u. Rebecca Sauer (Hgg.), Materiale Textkul
turen. Konzepte – Materialien – Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin / Boston / München, 
735–746.

May, Natalie N. (2012a), „Iconoclasm and Text Destruction in the Ancient Near East“, in: Natalie 
N. May (Hg.), Iconoclasm and Text Destruction in the Ancient Near East and Beyond (Oriental 
Institue Seminars 8), Chicago, 1–32.

May, Natalie N. (Hg.) (2012b), Iconoclasm and Text Destruction in the Ancient Near East and Beyond 
(Oriental Institute Seminars 8), Chicago.

Mente, Michael (2004), „Dominus abstulit? Vernichten und Verschweigen von Schriftobjekten als 
kommunikativer Akt“, in: Frühmittelalterlische Studien 28, 427–447.

Nakamura, Carolyn (2004), „Dedicating Magic. Neo Assyrian Apotropaic Figurines and the Protection 
of Assur“, in: World Archaeology 36, 11–25.

Preusser, Conrad (1954), Die Wohnhäuser in Assur (Wissenschaftliche Veröffentlichungen der Deut-
schen Orient-Gesellschaft 64), Berlin.

Radner, Karen (2005), Die Macht des Namens. Altorientalische Strategien zur Selbsterhaltung 
(SANTAG 8), Wiesbaden.

Ritter, Edith K. (1965), „Magical-Expert ( = Āšipu) and Physician ( = Asû). Notes on Two Complemen-
tary Professions in Babylonian Medicine“, in: Thorkild Jacobsen u. Hans G. Güterbock (Hgg.), 
Studies in Honor of Benno Landsberger on His Seventy-Fifth Birthday April 21, 1965 (Assyrio
logical Studies 16), Chicago, 299–321.



� Durchlöchert, verbrannt, begraben   313

Ritter, Edith K./Kinnier Wilson, James V. (1980), „Presciption for an Anxiety State. A Study of 
BAM 234“, in: Anatolian Studies 30, 23–30.

Rittig, Dessa (1977), Assyrisch-babylonische Kleinplastik magischer Bedeutung vom 13.–6. Jh. v. Chr, 
München.

Sallaberger, Walther (2014–2016), „Ton (sowie Lehm, tonhaltige Erde). A. Philologisch“, in: Reallexi-
kon der Assyriologie und Vorderasisatischen Archäologie, Bd. 14, Berlin / Boston, 89–91.

Schwemer, Daniel (2007a), Abwehrzauber und Behexung. Studien zum Schadenzauberglauben im 
alten Mesopotamien, Wiesbaden.

Schwemer, Daniel (2007b), Rituale und Beschwörungen gegen Schadenzauber. Keilschrifttexte aus 
Assur literarischen Inhalts 2 (Wissenschaftliche Veröffentlichungen der Deutschen Orient-
Gesellschaft 117), Wiesbaden.

Schwemer, Daniel (2007c), „Witchcraft and War. The Ritual Fragment Ki 1904-10-9, 18 (BM 98989)“, 
in: Iraq 69, 29–42.

Schwemer, Daniel (2011), „Magic Rituals. Conceptualization and Performance“, in: Karen Radner u. 
Elanor Robson (Hgg.), The Oxford Handbook of Cuneiform Culture, Oxford / New York, 418–445.

Schwemer, Daniel (2017), The Anti-Witchcraft Ritual Maqlû. The Cuneiform Sources of a Magic Cere-
mony from Ancient Mesopotamia, Wiesbaden.

Scurlock, JoAnn (1989–1990), „Was There a ‚Love-hungry‘ Ēntu-priestess Named Eṭirtum?“, in: Archiv 
für Orientforschung 36–37, 107–112.

Scurlock, JoAnn (1999), „Physician, Exorcist, Conjurer, Magician. A Tale of Two Healing Professions“, 
in: Tzvi Abusch u. Karel van der Toorn (Hgg.), Mesopotamian Magic. Textual, Historical, and 
Interpretative Perspectives (Ancient Magic and Divination 1), Groningen, 69–79.

Scurlock, JoAnn (2002), „Translating Transfer in Ancient Mesopotamia“, in: Paul Mirecki u. Marvin 
Meyer (Hgg.), Magic and Ritual in the Ancient World (Religions in the Graeco-Roman World 141), 
Leiden / Boston / Köln, 209–223.

Scurlock, JoAnn (2006), Magico-Medical Means of Treating Ghost-Induced Illnesses in Ancient Meso-
potamia (Ancient Magic and Divination 3), Leiden.

Scurlock, JoAnn (2014), Sourcebook for Ancient Mesopotamian Medicine (Writings from the Ancient 
World 36), Atlanta.

von Soden, Wolfram (1965–1981), Akkadisches Handwörterbuch. Unter Benutzung des lexikalischen 
Nachlasses von Bruno Meissner (1868–1947), 3 Bdd., Wiesbaden.

Steinert, Ulrike (2012), Aspekte des Menschseins im Alten Mesopotamien. Eine Studie zu Person und 
Identität im 2. und 1. Jt. v. Chr. (Cuneiform Monographs 44), Leiden / Boston.

Stökl Ben Ezra, Daniel (2014), „Reading Ritual with Genette. Paratextual and Metatextual Aspects of 
the Bible in Ritual and Performance“, in: Sydney H. Aufrère, Philip S. Alexander u. Zlatko Pleše 
(Hgg.), On the Fringe of Commentary. Metatextuality in Ancient Near Eastern and Ancient Medi-
terranean Cultures (Orientalia Lovaniensia Analecta 232), Leuven / Paris / Walpole, 195–217.

Thomsen, Marie-Louise (1987), Zauberdiagnose und schwarze Magie in Mesopotamien (The Carsten 
Niebuhr Institute of Near Eastern Studies Publications 2), Kopenhagen.

Verderame, Lorenzo (2013), „Means of Substitution. The Use of Figurines, Animals, and Human Be
ings as Substitutes in Assyrian Rituals“, in: Claus Ambos u. Lorenzo Vederame (Hgg.), Approa-
ching Rituals in Ancient Cultures. Proceedings of the Conference, November 28–30, 2011, Roma 
(Alla Rivista Degli Studi Orientali. Nuova Serie 86), Pisa / Rom, 301–323.

von Weiher, Egbert (1983), Spätbabylonische Texte aus Uruk. Teil II (Ausgrabungen der Deutschen 
Forschungsgemeinschaft in Uruk Warka 10), Berlin.

Wiggermann, Frans A. M. (1992), Mesopotamian Protective Spirits. The Ritual Texts (Cuneiform Mono-
graphs 1), Groningen.

Wilcke, Claus (1985), „Liebesbeschwörungen aus Isin“, in: Zeitschrift für Assyriologie und Vorder
asiatische Archologie 75, 188–209.




