
Konrad Knauber
Zerschlagene Siegel im mittelalterlichen 
Totenkult – vom „Altmetall“ zum Symbolakt
Zum Prozess der „Zerstörung von Geschriebenem“ kann die Archäologie des Mittel-
alters nur in seltenen Einzelfällen sachdienliche Hinweise liefern. Zunächst deshalb, 
weil Schrift generell nur selten in den Boden gelangt ist oder dort erhalten blieb und 
überlieferte Schriftzeugnisse des Mittelalters daher vorrangig von den Disziplinen 
der mittelalterlichen Geschichte und Kunstgeschichte erfasst und bearbeitet werden. 
Da die Archäologie Prozesse der Vergangenheit auf Basis ihrer materiellen Über-
reste untersucht, entzieht sich gerade die Zerstörung (von Schriftträgern) meist der 
direkten Erforschung. Der „stumme“ Charakter archäologischer Quellen, die in der 
Analyse erst zum Sprechen gebracht werden müssen, macht im Falle der vollstän-
digen Vernichtung von Schrift den Nachweis meist sogar unmöglich, sofern er nicht 
durch Analogien oder durch die direkte Identifikation mit überlieferten Ereignissen – 
also im Umweg über die „Schriftquellenhistorik“1 – erbracht werden kann. Im Falle 
der Siegel wird die Vergleichsbasis dadurch eingeschränkt, dass die traditionelle 
Sphragistik v. a. mit Archivalien arbeitet und daher auch in ihren hauptsächlichen 
Fragestellungen kaum Bezug auf archäologisch überlieferte Siegelstempel nimmt.2 
Übergreifende wissenschaftliche Beobachtungen zur Materialität der Typare fehlen 
damit weitestgehend.

Gegenüber der regelhaft nachweisbaren Palimpsestierung mittelalterlicher Hand
schriften oder den zahlreichen historisch überlieferten Ereignissen von Bücherver-
brennungen und -zerstörungen allgemein3 muss sich die folgende Darstellung auf 
einige verstreute Befundkontexte und eine bislang nicht adäquat publizierte, aber 
immerhin stetig wachsende Zahl materieller Relikte stützen. Zugleich wird sich je- 
doch zeigen, dass ein in den Schriftquellen nur selten auftretendes Phänomen sich 

1 Der Begriff „Schriftquellenhistorik“ meint hier die akademische Geschichtswissenschaft in Gegen-
überstellung zu anderen Teildisziplinen der Erforschung menschlicher Vergangenheit, die ihrerseits 
häufig als „historische Hilfswissenschaften“ bezeichnet werden. Auch die Archäologie kann und soll-
te als historische Wissenschaft verstanden werden. S. hierzu Frommer 2007, 16 ff.
2 Andersen 2008, 71 f. Bei den etwa 400 Typaren in dänischen Museumssammlungen handelt es sich 
zum Großteil um Bodenfunde, was laut Andersen auch auf die staatliche Gesetzgebung und die enge 
Zusammenarbeit mit privaten Sondengängern zurückzuführen ist.
3 Siehe hierzu näher im vorliegenden Band die Beiträge von Gereon Becht-Jördens, Georges Declerq 
und Marco Mostert.

 Open Access. © 2019 Konrad Knauber, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist lizenziert unter der 
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110629040-009

Dieser Beitrag ist im Heidelberger Sonderforschungsbereich 933 „Materiale Textkulturen. Materiali-
tät und Präsenz des Geschriebenen in non-typographischen Gesellschaften“ entstanden (Teilprojekt 
A03 „Materialität und Präsenz magischer Zeichen zwischen Antike und Mittelalter“). Der SFB 933 wird 
durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft finanziert.



262   Konrad Knauber

auf archäologischem Wege als mittelalterliches Brauchtum mit einer gewissen Ver-
breitung nachweisen lässt: Es geht um die Unbrauchbarmachung des persönlichen 
Siegels eines Verstorbenen durch Beschädigung oder Zerstörung.

Aus sprachlicher Sicht ist problematisch, dass sowohl das lateinische sigillum, 
ein Diminutiv von signum, als auch das hiervon abgeleitete deutsche Wort „Siegel“ 
nicht zwischen der negativen Urform und dem damit hergestellten positiven Abdruck 
unterscheiden.4 Auch die zumeist aus Wachs bestehenden Siegelabdrücke wurden 
im Mittelalter immer wieder absichtlich beschädigt, was meist mit einer Schmähung 
oder Missachtung des Textinhalts und damit auch des Ausstellers einherging.5 Im Fol-
genden soll aber ausschließlich die Zerstörung des Siegelstempels, auf Deutsch auch 
„Typar“ oder im Englischen „seal matrix“ genannt, betrachtet werden.

Bislang ist dieser Vorgang noch nicht unter dem Gesichtspunkt der Zerstörung 
von Geschriebenem betrachtet worden. Es muss daher zunächst kurz festgehalten 
werden, was das Siegel als Schriftträger auszeichnet und damit auch, wie sich diese 
Untersuchung in den Kreis der Arbeiten im vorliegenden Band einfügt: Geht man vom 
offensichtlichsten aus, so ist zunächst festzustellen, dass die meisten Siegelbilder 
eine Legende enthalten  – oft in Form einer das Zentralbild umrahmenden Schrift-
zeile –, die meist der Be-Schreibung des Siegels selbst sowie seines Besitzers dient 
und dadurch die personelle Zuordnung ermöglicht. Damit hängt im Gegenzug die 
Bestimmung des Siegels als Authentifikationsinstrument anstelle der Person zusam-
men. Diese Funktion verweist darüber hinaus auf den Umstand, dass Siegel primär 
zur Beglaubigung von Urkunden eingesetzt werden und dadurch mit Schriftlichkeit in 
einem größeren Rahmen verbunden sind. Ihre Präsenz hat also zentralen Einfluss auf 
die Validität bestimmter Schriftstücke und ihre Beschädigung oder Vernichtung kann 
in letzter Konsequenz eine „Sinn-Zerstörung des Geschriebenen“ bedingen.6 Schließ-
lich können auch die häufig anstelle von Personen oder Architekturen erscheinenden 
Wappendarstellungen in Siegelbildern7 als eine Form der Schrift verstanden werden: 
Im fortgeschrittenen Mittelalter hatte sich durch den Aufstieg der Ministerialen, die 
starke Zunahme von Familienwappen und persönlichen Wappen, deren häufige 

4 Zur Terminologie s. Giele / Oschema / Panagiotopoulos 2015, 551 ff.
5 S. hierzu Görich 2007. Ähnlich könnte auch der Fund einer intentional beschädigten Bleibulle des 
Gegenpapstes Paschalis III. (1164–1168) aus Trier interpretiert werden (Clemens 2005, 343 ff.). Nicht 
gemeint ist hier das durch die Verschlussfunktion bedingte Erbrechen der nicht vor dem späten 12. Jh. 
belegbaren Brief- oder Sekretsiegel, das selbstverständlich nicht mit einer negativ konnotierten Sym-
bolfunktion verknüpft werden sollte (Maué 2007, 183 ff.). Dass das Konzept des Verschlusssiegels noch 
um 1000 eher ungebräuchlich war, legt z. B. die Interpretation des „Buches mit sieben Siegeln“ in der 
Bamberger Apokalypse (Staatsbibliothek Bamberg Msc. Bibl. 140, fol. 1r) nahe: In der Miniatur sind 
die Siegel plan auf dem Vorderdeckel eines Kodex aufgebracht, wohingegen der biblische Text (Offb. 
5, 1) eine Schriftrolle meint, die siebenfach versiegelt gewesen sei.
6 Urkunden mit nicht mehr verwendeten Siegelbildern mussten daher häufig neu ausgestellt werden, 
damit sie ihre Rechtsgültigkeit behielten (s. Bedos-Rezak 2006, 339).
7 Zur Gestalt von Wappensiegeln zusammenfassend Ewald 1914, 205 ff.; Pastoureau 1979, 231.



� Zerschlagene Siegel im mittelalterlichen Totenkult – vom „Altmetall“ zum Symbolakt   263

Zusammenschiebung und das immer komplexere Repertoire von Symbolelementen 
auch die Heraldik zu einer eigenen Bilderschrift entwickelt, die von Spezialisten, den 
namensgebenden Herolden, gelesen und übersetzt werden konnte.8 Ein Siegelstem-
pel kann also auf drei verschiedenen Ebenen mit der Sphäre des Geschriebenen in 
Beziehung stehen.

1	 Gestalt und Bedeutung mittelalterlicher Typare
Sowohl die Siegelbilder als auch die Siegelstempel selbst durchliefen von der Spä-
tantike bis zum Ausgang des Mittelalters eine umfassende formale Entwicklung. Zum 
Teil lässt sich diese in Bezug setzen mit geänderten Praktiken an und mit ihnen sowie 
mit einer Bedeutungsveränderung und zunehmenden Präsenz des Siegels als Macht-
instrument. Verschiedene Siegeltypen sollen daher in chronologischer Folge kurz 
vorgestellt werden.

Aus dem frühen Mittelalter sind vereinzelt Siegelringe aus Edelmetall bekannt,9 
die nach römischem Vorbild häufig ein Brustbild des Herrschers und in einer 
Umschrift Namen und Titel auf der Kopfplatte tragen. Der sicherlich bekannteste 
Ring diesen Typs wurde bereits 1653 im Grab König Childerichs († 481/82) im belgi-
schen Tournai gefunden und zeigt das frontale Brustbild des Königs mit Lanze und 
Panzer (Abb. 1.1).10 Die Umschrift CHILDERICI REGIS steht im Genitiv, bezieht sich 
also auf den Ring selbst als Insignie. Zeitgleich treten auch Siegelringe mit Mono-
grammen oder Namensringe mit seitenrichtiger Inschrift auf, so zum Beispiel zwei 
Stücke im Grab eines aus den Schriftquellen nicht bekannten ostgermanischen 
Fürsten im siebenbürgischen Apahida. Nur die Inschrift des Rings lässt vermuten, 
dass der Träger zumindest in latinisierter Form Omharus hieß.11 Die Ausstattung des 
Grabes ist ähnlich reich wie in Tournai und kunsthistorisch vergleichbar, was ver-
muten lässt, dass jener Omharus ein Zeitgenosse Childerichs und Verbündeter des 
römischen Imperiums war. Bei anderen Exemplaren solcher Goldringe, so auf dem 
Ring der Frankenkönigin Arnegunde aus St.-Denis bei Paris, sind nur einzelne Buch-
staben seitenverkehrt eingraviert, sodass zwischen Siegel- und Namensring nicht 
immer sicher unterschieden werden kann. Hier ist zugleich auch ein Monogramm 

8 Zur Entwicklung der Heraldik als Fachsprache im 13. Jh. s. Scheibelreiter 2006, 14 f. u. 22 f. sowie 
Pastoreau 1979, 198–202. Zu den Regeln der modernen deutschsprachigen Heraldik s. Biewer 2002.
9 Eine aktuelle Zusammenstellung frühmittelalterlicher Siegelringe (ohne Anspruch auf Vollständig-
keit) bietet Weber 2014.
10 Wieczorek / Périn 2001, 172.
11 Wieczorek / Périn 2001, 56 und 156 f. Zur Diskussion der Namenslesung und Parallelisierung mit 
Childerich vgl. Opreanu 2005.



264   Konrad Knauber

in der Mitte eingefügt, das je nach Interpretation entweder als Name aufgelöst wird 
oder als Genitiv REGIN(A)E.12

Mit der Karolinger Zeit endet die reiche Beigabenausstattung der Gräber im 
christlichen Mitteleuropa und damit ändert sich die Quellenlage völlig. Wir sind aber 
durch einzelne erhaltene Abdrücke an Urkunden darüber informiert, wie sich die 
Gestalt der Typare wandelt. Gerne werden antike Gemmen mit Kaiserporträts als Sie-
gelbilder zweitverwendet oder Neuschöpfungen in antikisierendem Stil hergestellt.13 
So ist auf zwei Siegeln Ludwigs des Deutschen (843–876) einmal ein antikes Porträt 
des Hadrian, im andern Fall aber der Karolinger selbst zu sehen.14 Der Abdruck einer 
Handhabe oder Öse im Wachswulst oberhalb des Bildfeldes lässt in manchen Fällen 
erkennen, dass diese Siegel nicht als Fingerringe getragen, sondern als separate 
Stempelplatten gestaltet wurden. Ein solches Gemmensiegel aus Bergkristall wurde 
in spätottonischer Zeit in Zweitfassung als Schmuckstein verwendet und ist so an 
einem Aachener Vortragekreuz überliefert (Abb. 1.2). Aufgrund der Umschrift +XPE 
ADIVVA HLOTARIVM REG kann es Lothar II. (855–869) zugeschrieben werden.15

Bis in die Karolingerzeit war die Siegelführung stark restringiert und blieb nur den 
Königen und ihren Thronerben vorbehalten,16 erst etwa um die Mitte des 11. Jh. war 
der Gebrauch von Siegeln auch bei Bischöfen und Hochadeligen weit verbreitet.17 Mit 
der rapide wachsenden Zahl von Siegelführern in verschiedenen gesellschaftlichen 
Positionen prägten sich auch standesspezifische Bildtypen aus: So wurden ab der 
spätottonischen und salischen Zeit für Könige und Kaiser Thronbilder auf großforma-

12 Weber 2014, 111 f.
13 Umfassend zu den Gemmen der Karolingerzeit s. Kornbluth 1995.
14 Ewald 1914, 184; Stieldorf 2004, 75.
15 Ewald 1914, 128.
16 Bedos-Rezak 2011, 84
17 Mit vorrangigem Bezug auf Frankreich: Bedos-Rezak 2011, 90.

Abb. 1: Königssiegel des Früh- und Hochmittelalters (von links nach rechts): 1. Ring des Childe-
rich (Kopie in der Bibliothèque Nationale, Paris), 2. Gemmensiegel im Aachener „Lotharkreuz“, 
3. Abdruck des Thronsiegels Karls IV. an der Trierer Goldenen Bulle von 1356 (Hauptstaatsarchiv 
Stuttgart). Zugleich sind hier die Überlieferungswege der Siegel dargestellt: Grab-/Bodenfund, 
Thesaurierung des Typars oder Archivierung des Abdrucks (© gemeinfrei).



� Zerschlagene Siegel im mittelalterlichen Totenkult – vom „Altmetall“ zum Symbolakt   265

tigen runden Siegeln üblich (Abb. 1.3);18 im weiteren Verlauf des Hochmittelalters ver-
breiteten sich bei hochrangigen Adligen Siegel mit Reiterdarstellungen19 sowie v. a. 
im kirchlichen Bereich spitzovale Siegel, bei denen Bischöfe häufig auf der Kathe-
dra sitzend, einfache Geistliche dagegen oft in betender Haltung mit ihren Schutz-
heiligen dargestellt werden.20 Verstärkt ab dem 13. Jh. rüsteten sich auch der Nieder
adel und schließlich das Bürgertum mit Siegeln aus, wobei im Bild (und auch in der 
Gesamtform) häufig die heraldischen Wappen nachgebildet bzw. im Falle der Bürger 
Hausmarken und allegorische Bilder gewählt wurden.21 Städte- und Institutionssiegel 
entwickelten sich ab dem Hochmittelalter ebenfalls in vielfältiger Form, blieben aber 
aufgrund ihres transpersonalen Bezugs oft jahrhundertelang unverändert in gülti-
gem Gebrauch und stehen daher nicht im Fokus dieser Untersuchung.

Auch in der Gesamtgestalt der Siegelstempel zeigt sich eine Entwicklung hin zu 
komplexerer Formgebung (Abb. 2): Während Siegelringe in geringer Zahl kontinuier-
lich vorkommen, wird die Handhabe separater Typare zunächst nur durch eine Öse 
oder einen einfachen Steg gebildet. Erst in der Spätgotik kommen kurze verzierte 
Griffe22 und schließlich im 15. Jh. Klappscharniere und figürliche Gestaltungen auf. 
Häufig werden die Siegel mit langen Gliederketten verbunden, die das Mitführen am 
Hals oder Gürtel ermöglichen. Das deutet sowohl auf ein zunehmendes und immer 
mobileres Urkundenwesen hin als auch darauf, dass die Siegel als Statussymbole 
gern zur Schau gestellt wurden.23 Lange Petschaftgriffe in der Art moderner Büro-
stempel werden dagegen erst in der frühen Neuzeit gebräuchlich – möglicherweise 
ein Hinweis darauf, dass die Siegel zunehmend in Schreibstuben und Kabinetten auf-
bewahrt und nicht mehr der Trageweise am Körper gemäß gestaltet wurden.

Die typologische Betrachtung lässt bereits erahnen, welch große Bedeutung 
Siegel im hohen und späten Mittelalter als Symbol der Amtsgewalt ihrer Träger erlangt 
hatten – ein Eindruck, der durch sigillographische Forschungen24 ebenso bestätigt 
wird wie durch Stimmen des Mittelalters selbst: So betont Konrad von Mure in der 
Summa de arte prosandi (1275/76), dass das Siegelbild dem Stand seines Trägers ange-

18 Ewald, 1914, 188 ff.; Stieldorf 2004, 76 f.
19 Die ersten bekannten Reitersiegel verwendeten Gottfried Martel von Anjou 1040/60 und Wilhelm 
der Eroberer 1069 (Stieldorf 2004, 79 ff.). Ein typisches Beispiel ist auch das Siegel Rudolfs  II. von 
Wittenberg (Abb. 5).
20 Ewald 1914, 219; Stieldorf 2004, 72. Vgl. Abb. 3.1.
21 Muhl 2003, 295 ff.; Ansorge 2005, 95 ff. Der früheste sichere Beleg eines heraldischen Wappens, 
nach den unklaren Schildzeichen auf dem Teppich von Bayeux (um 1070), ist das Reitersiegel des 
Gilbert „Strongbow“ de Clare, Earl of Pembroke, an Lansdowne Ms. 203 in der British Library London 
aus dem Jahr 1141 (Riquer 1983, 16).
22 Ansorge 2005, 95.
23 Pastoureau 1996, 285. Die persönliche Habe des Kaufmanns Hermann von Goch, die dieser am Tag 
seiner Hinrichtung 1398 trug, wird bis heute von der Stadt Köln aufbewahrt – darunter seine beiden 
an Gürtelketten hängenden silbernen Siegel (Diederich 2002, 109 f. mit Abb. 1; Muhl 2003, 299 Abb. 3).
24 Vgl. Adams / Cherry / Robinson 2008; Schofield 2015.



266   Konrad Knauber

messen sein müsse.25 Man könnte schließlich gar von den Siegeln als einer Personi-
fizierung ihrer Inhaber sprechen. Brigitte Miriam Bedos-Rezak konstatiert in diesem 
Zusammenhang: „Seals were thus produced as avatars of their users […]“.26

Diese enge Beziehung zwischen Siegel und Person wird auch darin deutlich, dass 
Finger- und Zahnabdrücke sowie Haarsträhnen anstelle des Siegels oder in Kombina-
tion mit diesem zur Beglaubigung von Urkunden eingesetzt werden konnten.27 Siegel 
formen demzufolge in Extension ihrer Inhaber – Bedos-Rezak spricht von ihnen gar 
als „Doppelgänger“28  – die mittelalterliche Wirklichkeit aktiv mit, sie konstruieren 
veritas.29

Konsequent weitergedacht, wirft diese Vorstellung eine Frage auf, die zum 
Abschluss der Überlegungen wieder aufgegriffen werden soll: Machte der Tod eines 
Siegelträgers damit nicht die Beseitigung seines Typars nötig, damit dieses ohne ihn 
nicht zum „Wiedergänger“ wurde? Zunächst soll aber auf den aktuellen historischen 
und archäologischen Forschungsstand zur intentionellen Beschädigung und Zerstö-
rung von Siegelstempeln eingegangen werden.

25 Peltzer 2015, 63; Bedos-Rezak 2015, 94 f.
26 Bedos-Rezak 2011, 254. Den Körperbezug des Siegels stellt auch Achim Thomas Hack heraus, 
wenn er – in nicht ganz analoger Weise – die Theorie von den „zwei Körpern des Königs“ (Kantoro
wicz 1992) auf die beiden Bullenstempel des Papstes projiziert (Hack 2007, 53 f.).
27 Pastoureau 1996, 284; Giele / Oschema / Panagiotopoulos 2015, 562 f.
28 Bedos-Rezak 2006, 344.
29 Bedos-Rezak 2008, 1 f.

Abb. 2: Siegelformen und -handhaben bis zum 
Ausgang des Mittelalters (Umzeichnung des 
Verfassers nach Norberg 1970, 213).



� Zerschlagene Siegel im mittelalterlichen Totenkult – vom „Altmetall“ zum Symbolakt   267

2	 Siegelzerstörung in der historischen 
Überlieferung

Auch Schriftquellen zur Zerstörung von Siegeln im Funeralkontext30 wurden bislang 
nur selten systematisch untersucht  – aus prozessualer Perspektive widmete sich 
diesem Thema bislang lediglich John Cherry; den mentalitätsgeschichtlichen Hinter-
grund hat v. a. Brigitte Miriam Bedos-Rezak herausgearbeitet.31 Beide Arbeiten kon-
zentrieren sich wesentlich auf die früheste Überlieferung zu diesem Thema, nämlich 
das Prozedere um die Siegel des Bischofs von Durham, wie es zum ersten Mal 1095 
anlässlich des Todes von William of Saint-Calais beschrieben wurde. Am detailliertes-
ten ist die Schilderung der Ereignisse zum Jahr 1345: Nach dem Tod Bischof Richards 
von Bury werden seine vier silbernen Siegelstempel an den Altar des heiligen Cuthbert 
gestiftet und daraus ein silberner Messkelch gegossen. Dessen überlieferte Inschrift 
Hic ciphus insignis fit praesulis ex tetra signis Ri. Dunolmensis quarti, natu Byriensis 
weist explizit auf den Ursprung des Objekts als Seelstiftung hin.32 Auch wenn sich 
diese Stiftungspraxis zumindest bis zum Tod Thomas Hatfields 1381 erhielt, aus 
dessen Siegeln ein Votivbild angefertigt wurde, scheinen selbst in Durham einzelne 
Bischöfe hin und wieder Siegel ihrer Vorgänger weiterbenutzt zu haben.33

Auch aus der englischen Abtei St. Albans ist überliefert, dass die Siegel der Äbte 
am Tag der Beerdigung nach dem Hochamt öffentlich mit einem Hammer zerschla-
gen werden mussten.34 In der französischen Benediktinerabtei von Montivilliers wird 
zum Jahr 1255 ebenfalls vom Bruch des Siegels der verstorbenen Äbtissin berichtet.35 
Besonders elaboriert erscheinen die Vorgänge um das von Maria Tudor geführte Groß-
siegel des englischen Königshauses, das nach ihrem Tod im Jahr 1558 zerstört wurde. 
Die Bruchstücke erhielt ihr Kanzler und Siegelbewahrer Nicholas Bacon, der daraus 
drei (!) Kelche für seine Söhne herstellen ließ – ein deutlicher Hinweis darauf, dass 
dieses Typar sehr massiv war. Alle Gefäße sind heute noch erhalten, zwei davon in 
Privatbesitz. Der sogenannte „Redgrave Cup“ im British Museum trägt am Rand der 
Cuppa eine umlaufende Inschrift:36

30 Vorgänge der Siegelzerstörung sind auch bei noch lebenden Inhabern überliefert, dienten dann 
aber, wenn es sich nicht um ein veraltetes und zu ersetzendes Typar handelte, ausschließlich der 
Degradation und/oder Entwürdigung (Cherry 2002, 83; Päffgen 2010, 219), wie im Fall Papst Johan-
nes’ XXIII. bei seiner Absetzung auf dem Konstanzer Konzil 1415 (Ewald 1914, 110; Hack 2007, 60).
31 Cherry 2002; Bedos-Rezak 2006.
32 Cherry 2002, 84.
33 Bedos-Rezak 2006, 337 u. 343 f.
34 Cherry 2002, 85.
35 Dąbrowska 2011, 39.
36 Read / Tonnochy 1928, 102; Banister 1981, 278–79 fig. 2, zitiert nach http://www.britishmuseum.
org/research/collection_online/collection_object_details.aspx?objectId=80389&partId=1&people=8
7656&peoA=87656-1-4&page=1 (Zugriff am 4. 8. 2016).



268   Konrad Knauber

A THYRDE BOWLE MADE OF THE GREAT SEALE OF ENGLANDE AND LEFT BY SYR 
NICHOLAS BACON KNYGHT LORDE KEEPER AS AN HEYRELOME TO HIS HOWSE OF 
REDGRAVE 1574

Über genaue Vorschriften bei solchen Prozessen sind wir nur durch die Kurie in Rom 
unterrichtet. Hier war zumindest im späten Mittelalter das Ritual der Siegelzerstö-
rung minutiös festgelegt und betraf die massiven Prägestempel, mit denen der Papst 
die doppelseitigen Bleibullen ausstellen ließ.37 Im Zeremonienbuch des langjährigen 
päpstlichen Kämmerers François de Conzié (1383–1431) ist diesem Thema ein eigener 
Ordo gewidmet: Unmittelbar nach der Todesverkündung hat der Vizekanzler des 
Papstes von den Bullatoren die päpstlichen Siegelstempel zu konfiszieren und diese 
einzuschließen, nachdem er sie in Stoff gewickelt und wiederum mit seinem eigenen 
Siegel verschlossen hat. Er muss sie in einer eigens einberufenen Kardinalsversamm-
lung vorzeigen, den Namensstempel mit einem Hammer zerschlagen und den Apos-
telstempel erneut wie zuvor verschließen. Das Bündel wird dann dem Kämmerer zur 
Obhut übergeben, der es nach der Wahl – noch versiegelt – dem neuen Amtsträger 
überreicht.38

Möglicherweise lässt sich die besondere Sorgfalt im Umgang mit den päpstlichen 
Typaren auch darin begründen, dass die mit ihnen gesiegelten Dokumente nicht nur 
weitreichende politische Konsequenzen haben konnten, sondern ihnen zum Teil 
auch ein maßgeblicher Einfluss auf das Seelenheil von Einzelpersonen zugesprochen 
wurde, wie sich unter anderem aus Grabfunden der bullae erschließen lässt.39

Urkundliche Vermerke der Siegelzerstörung anlässlich königlicher Begräbnisse 
sind in den Quellen nicht selten, bieten jedoch nur wenig detaillierte Beschreibun-
gen40 – sie waren folglich für die Zeitgenossen wenig erklärungsbedürftig: Auch nach 
dem Tod Kaiser Sigismunds am 9. Dezember 1437 wird vom öffentlichen Zerschlagen 
der Siegelstempel berichtet, mit dem lapidaren Hinweis, dass es sich um die beim 
Tode ranghoher Fürsten übliche Sitte handle.41

In den von mir ausgewerteten erzählenden Quellen finden sich dagegen keine 
Hinweise für eine Beigabe der Siegelteile ins Grab. Die Spende oder Wiederverwer-
tung zerschlagener Königssiegel scheint weitverbreitete Praxis gewesen zu sein.42 
Gegenteilige archäologische Belege auf dieser sozialen Ebene sind nicht bekannt;43 

37 Das Bildschema der päpstlichen Bullenstempel mit Namens- und Apostelseite (St. Paulus und 
Petrus) besteht seit Paschalis II. (1099–1118) bis heute unverändert (Hack 2007, 55).
38 Hack 2007, 56 ff.
39 Clemens 2005, 352 ff. Einige der Stücke waren wohl an (Ablass-)Urkunden anhängend beigegeben 
worden, in einigen Fällen (z. B. bei Durchlochungen) wurde evtl. auch dem Bleisiegel selbst eine Wir-
kung als Amulett oder Apotropaion zugeschrieben.
40 Cherry 2002, 83 f.
41 Ewald 1914, 107 f.
42 Cherry 2002, 83 f.; Bedos-Rezak 2006, 339 u. 348 f.; Dąbrowska 2011, 39.
43 Cherry 2002, 86.



� Zerschlagene Siegel im mittelalterlichen Totenkult – vom „Altmetall“ zum Symbolakt   269

die drei aus französischen Königsgräbern des 12. Jh. bekannten Typare wurden völlig 
unversehrt beigegeben.44

3	 Siegelzerstörung im archäologischen Befund
Cherry publizierte im Zusammenhang mit seiner Schilderung der historischen Ereig-
nisse auch bereits einzelne archäologische Funde aus Großbritannien, an denen sich 
die verschiedenen Formen der Siegelzerstörung – abgesehen von der vollständigen 
Desintegration – erkennen lassen: vom Zerschlagen des Typars über Abschabungen, 
Gravuren, Ritzungen oder Punzierungen der Stempelflächen bis hin zur gezielten 
vollständigen oder teilweisen Tilgung der Umschrift.45 Im Katalog der Siegelmatrices 
aus Frankreich im Münzkabinett der Bibliothèque Nationale in Paris stellte Ambre 
Vilain drei zerbrochene Siegel vor sowie das eines Klerikers Bernard, das mit sauber 
und regelhaft gesetzten Meißelschlägen entwertet wurde.46 Weitere physische Mani-
pulationen, die an Siegelstempeln beobachtet werden können, sind das Verbiegen 
und Durchbohren.47 Während es sich bei den britischen archäologisch überliefer-
ten Typaren mit Beschädigung stets um Einzelfunde ohne Kontext handelt und die 
französischen Stücke aus Altsammlungen ohne genaue Fundortangabe stammen, 
wurden Siegel oder Siegelbruchstücke vereinzelt auch direkt in Gräbern aufgefun-
den. In anderen Fällen stammen sie aus einem Friedhofsareal, woraus sich schließen 
lässt, dass sie ebenfalls im Rahmen des Bestattungsrituals deponiert wurden.

Diese Niederlegung im Grab ist an sich schon eine Besonderheit, da im christli-
chen Mitteleuropa etwa seit der Herrschaftszeit der Karolinger (751–911) die Ausstat-
tung der Toten mit Tracht, Waffen, Schmuck, Möbeln, Geschirr, Speisen und weite-
ren Objekten unter dem Einfluss christlicher Begräbnisvorschriften und geänderter 
Jenseitsvorstellungen nahezu vollständig aufgegeben wurde. Im weiteren Verlauf des 
Hoch- und Spätmittelalters traten allerdings immer mehr „Ausnahmen“ von dieser 
Regel auf. Neben Zeugnissen christlicher Frömmigkeit und erhaltenen Trachtbe-
standteilen handelt es sich dabei v. a. um verschiedene Insignien der Macht in den 

44 Meier 2002, 205 f. Im Zusammenhang mit diesen Typaren Konstanzes von Kastilien († 1160), Lud-
wigs VII. († 1180) und Isabellas von Hennegau († 1190) wird auf ihre mögliche Funktion als Grabau-
thentiken hingewiesen (wofür Siegelbild oder Legende zumindest lesbar bleiben mussten).
45 Cherry 2002, 87 f.
46 Vilain 2014, 57, 66, 87 u. 118. Bei dem Werk handelt es sich um die einzige bislang erschienene 
Publikation einer größeren Sammlung von Typaren in Frankreich.
47 Vilain (im Druck). Ich bedanke mich bei der Autorin für die freundliche Überlassung des noch 
unveröffentlichten Manuskripts.



270   Konrad Knauber

Gräbern kirchlicher und weltlicher Würdenträger,48 innerhalb derer die Siegel eine 
bislang kleine, regional sehr unterschiedlich auftretende Gruppe bilden.49

In Südskandinavien scheint die Beigabe von sowohl unversehrten wie auch 
beschädigten Siegeln besonders im späteren Mittelalter regelmäßig praktiziert 
worden zu sein:50 Aus einigen Fundorten Dänemarks sind nämlich Typare bekannt, 
die in der Mehrzahl absichtlich beschädigt oder zerstört wurden.51 In den meisten 
Fällen sind hierbei Grabkontexte direkt nachgewiesen oder können durch die Nähe 
zu einem Bestattungsplatz wahrscheinlich gemacht werden. Allein im Chor der ehe-
maligen Franziskanerklosterkirche auf dem Axeltorv in Næstved (Seeland) wurden 
insgesamt 13 Siegel in oder bei Bestattungen aufgefunden,52 von denen elf Stücke ent-
weder zerbrochen oder im Siegelbild durch Ritz- und Schlagspuren entstellt waren. 
Die beiden anderen Siegel waren so stark korrodiert, dass sich eine intentionale 
Beschädigung der Bildplatte weder feststellen noch ausschließen lässt. Soweit es 
die Lesbarkeit der Typare zulässt, können ihre Besitzer im lokalen Adel des späteren 
13. und 14. Jahrhunderts vermutet werden.53 Nur das besterhaltene Stück, ein rundes
Siegel mit Wappendarstellung und der Legende +S:NICHOLAI:HAC:MARSCALI,
lässt sich eindeutig zuweisen: Es gehörte dem Marschall Niels Hak, der nach 1282
verstarb und dessen aus der heute südschwedischen (damals aber zum Königreich
Dänemark gehörenden) Provinz Schonen stammende Familie zum dänischen Uradel
gezählt werden kann.54

Darüber hinaus wurden in den letzten Jahrzehnten auch etwa 30 Siegelstempel 
von dänischen Burgen, also abseits des Grabkontextes, bekannt, von denen etwa 
ein Viertel absichtlich beschädigt wurde.55 Angesichts des Charakters der Burgen als 
Gerichtsorte führt Michael Andersen dies auf eine öffentlich deklarierte Unbrauch-
barmachung nicht mehr genutzter Siegel zurück, während die vollständigen Stücke 
ihren Besitzern verloren gegangen sein könnten.56

48 Einen Überblick zur Grabausstattung weltlicher und geistlicher Eliten des fortgeschrittenen Mit-
telalters bieten Meier 2002 und Sanke 2012a und 2012b.
49 Eine Gesamtzahl europäischer Siegelfunde des Mittelalters aus Gräbern kann beim derzeitigen 
Forschungsstand nicht sinnvoll bestimmt werden. Eine Schätzung auf „knapp über zwanzig“ Stücke 
(Dąbrowska 2011, 31) ist jedoch sicher zu niedrig gegriffen.
50 Meier 2002, 207 ff.; Sanke 2012a, 443.
51 Liste der größtenteils unpublizierten Einzelfunde bei Meier 2002, 209 f. Anm. 120. Sieben der ver-
zeichneten 18 Stücke (ohne den Fundort Næstved) wurden erkennbar intentional beschädigt. Zwei 
Neufunde aus Dänemark (einer davon ein Bruchstück) nennt Ansorge 2014, 147.
52 Zu den Ausgrabungen 1957 Skov 1959, 57 ff.
53 Meier 2002, 209 Anm. 120. Auf den adligen Status der Bestatteten verweisen auch insgesamt vier 
spätmittelalterliche Schwerter aus Grabkontexten im Kircheninnenraum (Skov 1959, 67).
54 Skov 1959, 66.
55 Andersen 2008, 72.
56 Andersen 2008, 72 f.



Zerschlagene Siegel im mittelalterlichen Totenkult – vom „Altmetall“ zum Symbolakt   271

Noch konzentrierter treten Siegelfunde bislang nur im ältesten Zisterzienserklos-
ter Schwedens auf: Auf dem Gelände der 1143 gegründeten57 Abtei Alvastra (Provinz 
Östergötland) wurden bei zahlreichen Grabungskampagnen zwischen 1921 und 1955 
insgesamt 25 Siegelstempel gefunden, dazu noch zwei Griffe und ein Halbfabrikat. 
Diese Typare wurden zuletzt 2005 von Elisabet Regner untersucht, die für die meisten 
Stücke einen ehemaligen Grabkontext ermitteln, sie jedoch nicht individuellen Bestat-
tungen zuweisen konnte.58 Zum Teil mag dies mit der hohen Belegungsdichte und 
gegenseitigen Überschneidungen der Gräber in Friedhof und Kirche zusammenhän-
gen; es könnte aber auch durch die nicht immer sicheren Kontextbeobachtungen bei 
den frühen Grabungskampagnen und die zerstreute Publikationslage59 zu den jahr-
zehntelangen Forschungen in Alvastra bedingt sein. Mehr als die Hälfte aller gebor-
genen Exemplare wurde zerschlagen. Die drei ältesten Siegel aus Alvastra haben eine 
spitzovale Form („Vesica“) und werden typologisch ins 13. Jh. datiert, wie das Typar 
eines Priesters Inge aus dem nahegelegenen Ort Heda, der möglicherweise mit einem 
urkundlich belegten Mann gleichen Namens aus dem Jahr 1294 identisch ist. Das Sie -
gel zeigt eine Madonna mit Kind; nur die obere Hälfte wurde gefunden (Abb. 3.1).

Aus dem 14. und 15. Jh. wurden insgesamt acht Siegel gefunden, darunter die eben-
falls zerschlagenen Typare des Ketill Ragvaldsson Puke und des Håkan Jonsson Lärna 
(Abb. 3.2 und 3.3). Letzterer sicherte sich 1327 durch eine urkundlich belegte Stiftung 
seinen Begräbnisplatz im Kloster. Die restlichen Stücke stammen aus der beginnen-
den Neuzeit; mit der Reformation Schwedens im frühen 16. Jh. wurde das Kloster auf-
gelöst.60

57 Svartling 1969, 17.
58 Regner 2005, 193.
59 In Alvastra gefundene Pilgerzeichen und Bleibullen wurden bereits 1954 bzw. 1966 von Rune Nor-
berg publiziert; zur Baugeschichte des Klosters s. Svartling 1969. Weiterführende Angaben bei Regner 
2005, 194 u. 199 f.
60 Svartling 1969, 9.

Abb. 3: Zerbrochene Siegel des 13. und 14. Jh. aus Alvastra (Schweden): 1. Inge aus Heda, 2. Ketill 
Ragvaldsson Puke, 3. Håkan Jonsson Lärna (© Riksantikvarieämbetet Stockholm).



272   Konrad Knauber

Insgesamt geben sich in den Siegeln Angehörige des niederen Adels und Klerus 
zu erkennen, deren Verbindung zu Alvastra zuvor nur teilweise aus den Schriftquel-
len bekannt war. Die konkrete Praxis der Siegelzerstörung in Alvastra und deren ver-
schiedene Formen oder gar Motivationen werden von Regner leider nicht näher erör-
tert. Aus den zahlreichen Funden schließt sie aber, dass es sich dabei um eine nicht 
allzu ungewöhnliche Bestattungspraxis gehandelt haben muss.61

Ebenfalls in Südschweden wurde auch eine einzelne Bestattung aufgefunden, die 
dank gründlicher Untersuchung und günstiger Fundumstände den Vorgang am Grab 
besser nachvollziehbar macht. Im Dom zu Västerås (Provinz Västmanland) entdeckte 
man bei Ausgrabungen im südlich angebauten St.-Eriks-Chor in den 1950er Jahren 
die Familiengrablege des hochadeligen Sture-Geschlechts.62 Hier wurde der seit 1504 
amtierende Reichsverweser von Schweden, Svante Nilsson Sture, im Jahr 1512 beige-
setzt. Ins Grab beigegeben wurde ihm nicht nur ein Schwert von etwa 1,20 m Länge, 
sondern auch zwei seiner aus Silber gefertigten persönlichen Siegel, die jeweils zer-
schlagen wurden. Es handelt sich um ein großes Typar mit Kette und Löwengriff mit 
Scharnier, das einen Wappenschild mit Helmzier, Engeln und Namensumschrift zeigt, 
sowie ein kleineres Stück mit einfachem Wappenschild und Initialen, das vielleicht 
als Brief- oder Sekretsiegel diente.63 Auch wenn die einzelnen Bruchstücke durch 
das Absenken des Sarges oder das Einbringen späterer Bestattungen etwas bewegt 
worden sein könnten, lässt ihre verstreute Lage hier doch vermuten, dass sie in den 
geöffneten Sarg geworfen wurden (Abb. 4).

Insgesamt sind von Svante Nilsson Sture fünf Siegelbilder an Dokumenten über-
liefert, die alle das heraldische Wappen in verschiedener Ausführung zeigen. Die 
beiden im Grab überlieferten Siegel sind zugleich die Typare, mit denen er in seinen 
letzten Lebensjahren urkundete.64 Man darf annehmen, dass er die früheren Ausferti-
gungen im Laufe seiner Amtszeit selbst ersetzen und vernichten ließ.

Aus dem deutschen Sprachraum liegen bislang keine systematischen bzw. über-
regionalen Arbeiten zum archäologischen Nachweis der Siegelzerstörung vor, obwohl 
bereits Wilhelm Ewald entsprechende Bodenfunde anführt  – so aus St. Severin in 
Köln das Siegel des Kanonikers Andreas aus dem 13. Jh., das durch mehrere punkt-
förmige Schlagmarken in der Bildfläche kassiert und seinem Besitzer vermutlich mit 
ins Grab gegeben wurde.65 Ähnlich verfuhr man offenbar mit den insgesamt sechs 
Siegeln des Magdeburger Erzbischofs Otto von Hessen (1327–1361), die allerdings 
bereits bei der Graböffnung von 1831 gefunden wurden und heute verschollen sind.66

61 Regner 2005, 200.
62 Nach Mannerstråle 1959, 2 f., hatte Svante Nilsson über seine Mutter das Recht an der 1429 gestif-
teten St.-Eriks-Pfründe inne.
63 Mannerstråle 1959, 6 f.
64 Andersson 1959, 35.
65 Ewald 1914, 109 u. Taf. 14 Abb. 3.
66 Lepsius 1842, 88 f.; Ewald 1914, 109; Sanke 2012a, 441. Im Landesmuseum für Vorgeschichte Halle 



� Zerschlagene Siegel im mittelalterlichen Totenkult – vom „Altmetall“ zum Symbolakt   273

In einer Zusammenschau von Bodenfunden aus Mecklenburg-Vorpommern führte Jörg 
Ansorge auch ein Siegel mit durch Schlagmarken entstellter Bildfläche auf: Dieses um 
1300 entstandene Typar des Ritters Albert von Bertekov wurde in der Verfüllung eines 
Kellers bei St. Marien in Pasewalk (Lkr. Vorpommern-Greifswald) gefunden, stammt 
also sehr wahrscheinlich nicht aus einem Grab.67

Vor wenigen Jahren erst wurde auf offenem Feld südlich von Stralsund das Frag-
ment eines großen Siegelstempels gefunden, das dem Fürsten von Rügen Wizlaw III. 
(1302–1325) gehörte und erkennbar intentional zerbrochen wurde.68 Das Siegelbild ist 
an etlichen Urkunden aus den Jahren 1304 bis 1321 überliefert.69 Ein archäologischer 

waren gegen Ende des 19. Jh. zumindest noch Gipsabgüsse der Siegel vorhanden. In der 2009 gebor-
genen Bestattung Ottos waren die Siegel nicht beigelegt (freundliche Mitteilung von Friederike Leibe, 
Halle).
67 Ansorge 2005, 96 mit Abb. 2. Nur ein Exemplar der Rostocker Franziskaner stammt vermutlich aus 
einem Grab, mehrere spätmittelalterliche Bürgersiegel dagegen aus Latrinenschächten (!). Insgesamt 
werden 14 mittelalterliche Siegel aus Mecklenburg-Vorpommern präsentiert, die mit angeführter Aus-
nahme unbeschädigt sind. Ein neuer Detektorfund aus Gützkow (Lkr. Vorpommern-Greifswald) liegt 
als (intentionales?) Bruchstück vor (Ansorge 2014, 147).
68 Ansorge 2014, 148.
69 Ansorge 2014, 149 mit Abb. 4–5. Der Autor übergeht dabei aber, dass Fürst Wizlaw III. mindestens 
ein weiteres zeit- und bildgleiches Typar besessen haben muss: Das gefundene Bruchstück ist zwar 
mit Stadtarchiv Stralsund Urk. 92 vom 9. 6. 1304 (Abb. 4.1) identisch, weicht aber vom direkt daneben 
gezeigten Siegelbild an Stadtarchiv Stralsund Urk. 100 vom 12. 3. 1307 (Abb. 4.2) in Details deutlich 
ab. Die Urkunde vom 10. 5. 1321 (Stadtarchiv Stralsund Urk. 169) stimmt mit dem Fundstück wieder 
überein (Ebd. 150, Abb. 5).

Abb. 4: Grab des Svante 
Nilsson Sture († 1512) in Väs-
terås (Schweden) mit Lage der 
Siegelteile (Umzeichnung des 
Verfassers nach Mannerstråle 
1959, 5 und Andersson 1959, 
27 u. 28).



274   Konrad Knauber

Kontext des Siegels ist dagegen nicht auszumachen und so muss offenbleiben, ob 
die Zerstörung anlässlich einer Neuanfertigung, des Todes oder erst zur Einsetzung 
seines Nachfolgers70 stattfand.

Neuere Funde zerschlagener Siegel sind auch aus Sachsen-Anhalt bekannt 
geworden: Das Bruchstück eines Klerikersiegels aus dem späteren 13. oder frühen 
14. Jh. fand sich in einem 1510 angelegten Ossuarium am Merseburger Dom und muss 
demzufolge aus einem älteren Grab stammen.71 Eine personelle Zuordnung konnte 
hier nicht gelingen, da ein Großteil der Legende fehlt und erhaltene Abdrücke des 
Siegels bislang nicht bekannt sind.72

2009 schließlich wurde bei Ausgrabungen in der Franziskanerkirche in Witten-
berg eine gemauerte Gruft mit der Bestattung Kurfürst Rudolfs  II. (um 1307–1370), 
Herzog von Sachsen-Wittenberg, gefunden.73 Der Tote war mit seinem Schwert bestat-
tet worden und man hatte ihm auch das durch Meißelspuren entstellte und in zwei 
Teile zerbrochene74 Großsiegel (Abb. 5) auf die Brust gelegt. Diese Situation erinnert 
stark an das Sture-Grab in Västerås, jedoch steht eine detaillierte Publikation der 
Befunde noch aus.

Direkt aus einem Grab geborgen wurde auch das größere Bruchstück eines zer-
schlagenen Siegels Philipps II. von Hohenfels († 1290) in der Abteikirche von Otter-
berg (Lkr. Kaiserslautern). Den Schriftquellen zufolge unterhielt die Ministerialenfa-
milie von Bolanden-Hohenfels dort eine Familiengrablege.75

Zu erwähnen ist noch der bislang einzigartige Fund eines zerbrochenen Typars 
von einem jüdischen Friedhof auf dem Viehmarktplatz in Trier: Das vermutlich aus 
einem Grab stammende Siegel gehörte dem 1336 verstorbenen „Muskinus“ (Mosche 
bar Jechiel), der zeitweilig als Finanzverwalter des Trierer Erzbischofs tätig war, und 
zeigt an, dass sich die Zerstörung persönlicher Siegel nicht auf das christliche Milieu 
beschränkte.76

Die unterschiedlichen Fundorte der Typare lassen den Schluss zu, dass nicht nur 
beim Tod des Inhabers allein Siegel zerstört wurden. Offenbar erforderte die Anschaf-
fung eines neuen Siegels aus Verschleiß-, Mode- oder Standesgründen auch die ord-
nungsgemäße Entsorgung des Altstücks.

70 Ansorge 2014, 154.
71 Cottin 2008, 93.
72 Cottin 2008, 97.
73 Reichenberger 2009, „Grab von Kurfürst Rudolf  II. entdeckt“, http://www.lda-lsa.de/fileadmin/
pdf/2009_02_26_rudolf-wittenberg.pdf (Zugriff am 27. 7. 2016); Gutjahr 2011.
74 Für die Bestätigung der intentionalen Zerstörungsspuren und Hinweise zur Materialität (das Sie-
gel besteht aus Bronze, nicht wie ursprünglich angegeben aus Blei) danke ich Mirko Gutjahr, Witten-
berg (mündl. Auskunft vom 28. 6. 2016).
75 Keddigkeit et al. 2015, 45 f.
76 Clemens 2004, 174 f.



� Zerschlagene Siegel im mittelalterlichen Totenkult – vom „Altmetall“ zum Symbolakt   275

Auch die Tatsache, dass personenbezogene Typare in Archivkontexten deutlich sel-
tener auftreten als Institutionssiegel,77 obwohl ihre ursprüngliche Zahl weit größer 
gewesen sein muss, spricht ex silentio für eine ehemals größere Verbreitung solcher 
Zerstörungsbräuche, als dies mit dem gegenwärtigen archäologischen und histori-
schen Kenntnisstand nachvollzogen werden kann.

Dass der Wissensstand in naher Zukunft rapide anwachsen könnte, zeigt ein 
Blick in die Datenbank des „Portable Antiquities Scheme“78 in Großbritannien, eines 
staatlich organisierten, auf Eigeninitiative basierenden Programms, mit dem private 
Sammler und Schatzsucher ihre Fundstücke erfassen lassen können: Der Suchbegriff 
„seal matrix“ ergab in Kombination mit der gewählten Epoche „medieval“ am 5. Juli 
2016 ganze 4374 Bodenfunde aus England und Wales. Details der Objekte werden aber 
nur unsystematisch aufgenommen  – die kombinierte Freitextsuche für den Begriff 
„broken“ erzielte 474 Treffer, mit dem eindeutigeren Terminus „cancelled“ wurden 
dagegen nur 25 Typare bezeichnet. Grabkontexte wurden, wie bei Detektorfunden zu 
erwarten, in keinem Fall dokumentiert. Diese neu gewonnenen Bestände zu systema-
tisieren, zu analysieren und die archäologischen Zusammenhänge zu klären, dürfte 
eine längerfristige Aufgabe sein. Die Erfassung kann allerdings bewirken, dass die 
Finder bereits selbst entsprechende Beobachtungen vornehmen und Fundplätze früh-
zeitig melden, um etwaige Kontexte zu sichern. Denn auch bei Altgrabungen ist leider 
gelegentlich zu erahnen, dass nicht die Befundsituation, sondern v. a. Umstände oder 
Qualität der archäologischen Untersuchung zu einem, bezogen auf die Kleinfunde, 
wenig aussagefähigen Gesamtbild geführt haben – wenn nicht lediglich die Publika-
tion mangelhaft geblieben und Weiteres ohne Zugriff auf Originaldokumentation und 
Fundmaterial nicht nachzuvollziehen ist.

77 Cottin 2008, 97; Ansorge 2012, 150.
78 https://finds.org.uk/database/ (Zugriff am 5. 7. 2016).

Abb. 5: Großsiegel Rudolfs II. (1307–1370) 
aus der Franziskanerkirche in Wittenberg 
(mit freundlicher Genehmigung © Landes-
amt für Denkmalpflege und Archäologie 
Sachsen-Anhalt, Juraj Lipták).



276   Konrad Knauber

4	 Mögliche Motivationen eines Funeralbrauchs
Nur in ganz seltenen Fällen, wie etwa beim Grab des Svante Nilsson Sture, lässt sich 
aus der dokumentierten Befundsituation unmittelbar auf das Geschehen bei der 
Bestattung schließen und sich dieses mit den historisch überlieferten Bräuchen der 
Siegelzerstörung parallelisieren. Auch in den Schriftquellen wird der Akt zwar gele-
gentlich beschrieben, die zugrundeliegende Intention jedoch nicht mitgeteilt, bis 
auf den Vermerk, Missbrauch und Urkundenfälschung verhindern zu wollen.79 Zum 
Zweck der Liquidierung eines nicht mehr legal verwendbaren Authentifikationsins-
truments wäre zwar ebenfalls eine öffentliche Inszenierung – wie sie anscheinend 
auch beim Typarwechsel zu Lebzeiten erfolgte80 – sinnig, jedoch erklärt sich die fall-
weise zu beobachtende Komplexität des Prozesses, wie sie besonders an den Beispie-
len aus Durham und Rom81 nachvollziehbar ist, hieraus ebenso wenig wie die Präsenz 
von Siegelbruchstücken in Gräbern. Daher soll abschließend der Versuch unternom-
men werden, weitere hypothetische Motivationen und Hintergründe der Siegelzerstö-
rung aus Anlass des Todes zu diskutieren.

In der ur- und frühgeschichtlichen Archäologie ist die Präsenz rituell zerstörter 
oder unbrauchbar gemachter Objekte oder auch getöteter Tiere in und an Gräbern 
ein häufig wiederkehrendes kulturelles Motiv, ob es sich nun um verbogene eisen-
zeitliche Schwerter oder merowingische Pferdeopfer handelt.82 Dabei dürfte es sich 
um die Überreste von Trauerritualen handeln, die Arnold van Gennep im Rahmen 
seines Werks über die „rites de passage“ beschrieb.83 Christopher Daniell ging von 
einer grundsätzlichen Kontinuität solcher Zerstörungsbräuche im Funeralkontext 
durch das Mittelalter hindurch aus, auch wenn die Überreste der betroffenen Arte-
fakte zumeist nicht mehr im Grab deponiert wurden. Für Daniell waren gerade Sie-
gelstempel in herausragender Weise dazu geeignet, durch ihr Zerbrechen den Tod 
des Besitzers zu symbolisieren,84 da sie mit der Person des Trägers in engem Bezug 
standen.85

Die enge Verknüpfung eines Gegenstands mit seinem verstorbenen Besitzer, die 
wie im Falle der Siegel den Fremd- bzw. Weitergebrauch ausschloss, kann bis zur prin-

79 Ewald 1914, 107f; Dąbrowska 2011, 39.
80 Andersen 2008, 73.
81 Hack 2007, 56 ff. Gerade im Falle des Papstsiegels konnte die Gefahr der Urkundenfälschung direkt 
mit Befürchtungen um das Seelenheil der Gläubigen (wie etwa bei Ausstellung ungültiger Dispense 
und Ablässe) verbunden sein.
82 Zahlreiche Beispiele bei Grinsell 1961, 476 ff.
83 Gennep 2005, 158. Das Zerstören persönlicher Besitztümer des Toten wird dort unter die „Tren-
nungsriten“ eingeordnet, jedoch lassen sich andere/spätere Opfer am Grab auch anderen symboli-
schen Dimensionen zuweisen.
84 Daniell 1997, 150 ff. Die Betonung der Siegel an dieser Stelle ist bemerkenswert, denn dem Autor 
war damals nur ein einziger Grabfund eines Siegelbruchstücks (aus St. Andrews in York) bekannt.
85 Bedos-Rezak 2011, 254; Giele / Oschema / Panagiotopoulos 2015, 558 f.



� Zerschlagene Siegel im mittelalterlichen Totenkult – vom „Altmetall“ zum Symbolakt   277

zipiellen Nichtvererbbarkeit des Objekts gehen.86 Um es dem Diesseits und den Hin-
terbliebenen zu entziehen, konnte man es dem Toten beigeben und/oder zerstören.

Ebenso können beigegebene Siegel die spätere Identifizierung des Toten ermögli-
chen und damit als Grabauthentiken fungieren, sofern Bild und/oder Legende lesbar 
bleiben.87 Im Fall Niederadeliger mag die Motivation dahinter gewesen sein, durch 
diese Kennzeichnung des Leichnams das Begräbnisrecht an der von ihnen mit Seel-
stiftungen begünstigten Kirche auf Dauer zu sichern.

Schon allein aufgrund ihrer Funktion im mittelalterlichen Rechtswesen hatten 
Siegel auch eine hohe Bedeutung als Rangabzeichen oder Statusanzeiger.88 In diesem 
Zusammenhang ist bemerkenswert, dass bei der Bestattung des böhmischen Königs 
Ladislaus Postumus in Prag am 25. November 1457 nach der Totenmesse seine Siegel 
zusammen mit seinem Zepter, Reichsapfel und Schwert zerbrochen und seine Banner 
zerrissen wurden.89 Die Typare werden hier also in eine Reihe mit den anderen 
Zeichen königlicher Macht gestellt und ebenso behandelt90  – ausgenommen von 
solcher Zerstörung waren dagegen Insignien von transpersonaler Bedeutung, wie die 
von Karl IV. als Staatsjuwel des böhmischen Königsreichs in Auftrag gegebene Wen-
zelskrone. Möglicherweise diente das Zeremoniell hier dazu, die Sedisvakanz öffent-
lich zu demonstrieren, die im Fall von Ladislaus auch mit einem dynastischen Bruch 
einherging.91

Das Auftreten von Zerstörungsritualen anlässlich von Tod und Bestattung kor-
reliert aber auch mit der generell zunehmenden Präsenz von Personifikationen des 
Todes im europäischen Spätmittelalter, die sich in einer Vielzahl von Totentanzdar-
stellungen und anderen Allegorien der Vergänglichkeit ausdrückt. Der Herrschaft des 
Todes hatten sich auch und gerade die Mächtigen zu unterwerfen.92 In diesem Sinne 
kann die Siegelzerstörung wie auch die Beschädigung oder gar Auslöschung des 
darin eingravierten Namens und Titels vielleicht auch als Demutsgestus verstanden 

86 Härke 2003, 111 f. Der Autor bezieht sich in seinen Beispielen zwar vorrangig auf die frühmittelal-
terlichen Angelsachsen, doch gerade für personenbezogene Siegelstempel ist eine solche Erklärung 
ebenso plausibel.
87 Meier 1997, 47; Meier 2002, 205 ff.; Dąbrowska 2011, 38 f.
88 Peltzer 2013, 237 f.; Peltzer 2015; Stieldorf 2015, 212 f. Zu Statusanzeigern im Begräbniskontext 
s. Härke 2003, 112 f. Gerade im Falle der „Metamorphosen“ bischöflicher Siegel in Durham ist auch an 
eine „Gabe an […] Gott“ als Motivation zu denken (ebd., 116).
89 Bláhová 1997, 106.
90 Hierin ist also keine rein „rechtliche Maßnahme“ zu sehen, wie dies Marie Bláhová vermutet 
(Bláhová 1997, 110).
91 Als frühneuzeitliche Parallelen für Zerstörungsrituale beim Erlöschen einer Familie im Mannes-
stamm lassen sich die Begräbnisfeiern des Hans Lasla von Kuenring am 9. 4. 1595 und des Peter Vok 
von Rosenberg am 1. 2. 1612 heranziehen: In beiden Fällen war jeweils ein schwarz gekleideter „Trau-
erritter“ zugegen, der den Schild mit dem Familienwappen nach der Beisetzung zerschlug und in die 
Gruft warf (Bastl 1991, 264 f. u. 266 f.).
92 Kantorowicz 1992, 433 ff.; Dinzelbacher 1997, bes. 50 ff.



278   Konrad Knauber

werden: Die Instrumente weltlicher Macht und irdischen Rechts würden also nicht 
nur gegenüber den Amtsnachfolgern, sondern auch in Erwartung der himmlischen 
Gerechtigkeit niedergelegt. Zu dieser geänderten Mentalität des Spätmittelalters 
passt der Befund, dass mit Absicht beschädigte Siegel in gesicherten mittelalterlichen 
Grabkontexten bislang nicht vor dem 13. Jh. aufgetreten sind.93

Die Zerstörung als Symbolakt hat Parallelen im mittelalterlichen Rechtswesen. 
Auch wenn das Stabbrechen durch den Richter als Bekräftigung des Todesurteils 
erst am Ausgang des Mittelalters belegt ist,94 findet sich doch, beispielsweise in der 
um 1300 entstandenen Heidelberger Handschrift des Sachsenspiegels, eine ähnliche 
Handlung im Kirchenrecht: In der Illustration zu Landrecht III Art. 63 § 2, in der die 
Auswirkung des Kirchenbanns erklärt wird, führt ein Priester die Exkommunikation 
durch, indem er eine Kerze über dem Delinquenten zerbricht.95 Das Erlöschen und Zer-
brechen der Kerze bedeutet den Ausschluss aus der christlichen Heilsgemeinschaft.

Mit diesem Vergleichsbeispiel soll keinesfalls impliziert werden, dass das Zerbre-
chen des Siegels eines Toten dasselbe bedeuten würde oder in irgendeiner Weise mit 
Schmähung oder Entwürdigung zu konnotieren wäre. In beiden Fällen jedoch hängt 
der Symbolakt mit einem geänderten gesellschaftlichen Status der gemeinten Person 
zusammen, in unserem Fall durch den Tod des Siegelinhabers bedingt. Auch wenn 
die Lebenden und die Toten im Mittelalter durch Memoria und Liturgie miteinander 
eng verbunden waren und Tote durchaus als Rechtssubjekte angesehen wurden,96 
mussten diese ihre irdischen Ämter und Güter dennoch an Rechtsnachfolger abtre-
ten. Die aktive juristische Verfügungsgewalt bzw. die Aufgabe derselben könnte kaum 
besser symbolisiert werden als durch das Siegel und die Behandlung desselben.

Umgekehrt erhofften sich die Verfasser von Testamenten und Schenkungen viel-
leicht gerade durch die Zerstörung ihrer Siegel ein gesichertes Fortbestehen der von 
ihnen erlassenen Verfügungen, da diese nicht mit demselben Instrument abgeän-
dert werden konnten. Gerade im Spätmittelalter, in dem sowohl die Siegelzerstörung 
als auch eine gesteigerte Sorge um die eigene Totenmemoria zunehmend greifbarer 
wird,97 mag diese Intention eine Rolle gespielt haben.

Aber auch unter dem Aspekt der Trauer und mit Bezug auf die Hinterbliebenen 
und die größere Gesellschaft kann der Symbolakt gedeutet werden. Auch heute geht 
es bei den Trauerritualen zwischen Ableben und Bestattung v. a. darum, den Tod 

93 Vgl.  die genannten Beispiele aus Südskandinavien und Deutschland. In England scheint sich 
nach archivalischen Quellen Ende des 13. Jh. dagegen ein starker Rückgang im Gebrauch persönlicher 
Siegel abzuzeichnen (Bedos-Rezak 2015, 95).
94 Ein früher Bildbeleg ist das um 1470 entstandene Fresko der Urteilsverkündung Christi in Thörl, 
Kärnten (Kocher 1992, 26).
95 Universitätsbibliothek Heidelberg, cod. pal. germ. 164, fol. 22v. Erläuterung der Szene bei Munzel-
Everling 2008, 94. In der 1336 entstandenen Oldenburger Handschrift sind die Kerzen deutlicher zu 
erkennen (Munzel-Everling 2013, 273, 279 u. 307 Abb. 26).
96 S. hierzu exemplarisch Oexle 1983.
97 Oexle 1983, 67 f.



� Zerschlagene Siegel im mittelalterlichen Totenkult – vom „Altmetall“ zum Symbolakt   279

öffentlich98 und damit für alle erfahr- und begreifbar zu machen. Der bereits eingetre-
tene physische Tod wird so um seine soziale Dimension ergänzt. Die verschiedenen 
Bräuche helfen  – bezogen auf die individuelle Trauerarbeit  – dabei, „den Weg zur 
‚letzten Reise‘ zu humanisieren“,99 dienen jedoch ebenso dazu, die durch den Tod 
bedrohte gesellschaftliche Ordnung aufrechtzuerhalten oder wiederherzustellen.100

Mehrere Motivationen eines Brauchs können parallel existieren, sich im Laufe 
der Zeit verändern oder in Vergessenheit geraten. Auch wenn sich diese kaum mehr 
im Detail erschließen lassen, haben die archäologischen Funde der letzten Jahr-
zehnte gezeigt, dass sich im Mittelalter die Beigabe von Siegeln in das Grab und deren 
Zerstörung nicht wechselseitig ausschlossen. Sie erscheinen daher keineswegs als so 
„ephemere und begrenzte Praktik[en]“, wie dies noch 2011 von Elżbieta Dąbrowska 
angenommen wurde.101 Zumindest für den west-, mittel- und nordeuropäischen 
Raum des späteren Mittelalters können wir also von einem Funeralbrauch mit einer 

98 Guth 1989, 113.
99 Guth 1989, 118.
100 Ariès 1980, 775 f.
101 Dąbrowska 2011, 40: „[…] l’inhumation des matrices de sceaux fut une pratique éphémère et li-
mitée“. Eine Gesamtzahl intentional beschädigter Typare lässt sich beim gegenwärtigen Forschungs-
stand kaum bestimmen. Vilain (im Druck) erfasste bis 2013 etwa 300 Stück (ohne die Einträge im 
„Portable Antiquities Scheme“).

Abb. 6: Zerbrochene Kerzen im Kirchenbann. Heidelberger Handschrift des Sachsenspiegels,  
um 1300 (© Universitätsbibliothek Heidelberg, Cod. Pal. Germ. 164, fol. 22v).



280   Konrad Knauber

gewissen Verbreitung ausgehen, auch wenn sich die bislang noch wenig erschlossene 
materielle Quellenfülle nicht im selben Maß in den Schriftquellen niederschlägt.

Die Zerstörung der Schrift im Siegel selbst scheint dabei in den meisten Fällen 
nur akzidentiell bedingt zu sein und mit der Zerstörung des Schriftträgers einherzu-
gehen. Zugleich hatte der Siegelbruch aber auch Auswirkung auf Schrift in einem grö-
ßeren Zusammenhang, nämlich die hiermit ausgestellten Dokumente, die nun nicht 
mehr im Namen des Toten modifiziert oder neu ausgestellt werden konnten. Damit 
war auch die Rechtsperson der Realperson in den Zustand der Totenruhe gefolgt. An 
die greifbare juristische Konsequenz dieses Funeralbrauchs schließen sich, wie zuvor 
skizziert, weitere Deutungen an, die in verschiedenste Richtungen führen und in 
vielen Fällen nebeneinander bestehen könnten. Auch wenn die genaue Interpretation 
des Geschehens letztlich offen bleiben muss, war die Wahl des Siegels als Ritualge-
genstand sicher durch seine spezifische Aussagekraft zu Status und Person bedingt.

Dass eine derart starke ideelle Verbindung zwischen Träger und Insignie, wie 
sie sich an den mittelalterlichen Siegeln zeigt, auch gegenwärtig in entsprechenden 
Ritualen Ausdruck finden kann, zeigt sich besonders gut an einem ungewöhnlichen 
Fall: Seit 1265 ist der sogenannte Fischerring des Papstes belegt,102 der spätestens seit 
1521103 nach dem Tod seines Trägers zerbrochen wird. Wegen des Amtsverzichts Bene-
dikts XVI. zu Lebzeiten – einer historischen Ausnahmesituation104 – wurde dessen 
Ring aber nicht wie sonst üblich zerschlagen, sondern stattdessen nur die Bildplatte 
mit einer Gravur entstellt.105 Zwar trägt der Fischerring heute eine rechtsläufige 
Inschrift und lässt sich damit nicht mehr zum Siegeln verwenden – dennoch zeigt der 
besondere Umgang mit dieser Situation, dass Zeichen und Bezeichneter noch immer 
nicht so einfach voneinander zu trennen sind.

102 Waterton 1866, 138.
103 Waterton 1866, 40; Cherry 2002, 83.
104 Aus eigenem Wunsch als Papst abgedankt hatte zuletzt Coelestin V. im Jahr 1294.
105 http://kath.net/news/40416 (Zugriff am 4. 8. 2016).



� Zerschlagene Siegel im mittelalterlichen Totenkult – vom „Altmetall“ zum Symbolakt   281

Literaturverzeichnis
Adams, Noël / Cherry, John / Robinson, James (Hgg.) (2008), Good Impressions. Image and Authority 

in Medieval Seals (British Museum Research Publications 168), London.
Andersen, Michael (2008), „Medieval Seal Matrices Found at Castles and Castle Mounds in Den-

mark: What Does Archaeology Tell Us about Their Use?“, in: Noël Adams, John Cherry u. James 
Robinson (Hgg.), Good Impressions. Image and Authority in Medieval Seals (British Museum 
Research Publications 168), London, 71–76.

Andersson, Aron (1959), „Svante Nilsson Stures sigill“, in: Fornvännen 54, 25–35.
Ansorge, Jörg (2005), „Siegelstempel und Siegel im archäologischen Fundgut“, in: Hauke Jöns (Hg.), 

Archäologie unter dem Straßenpflaster. 15 Jahre Stadtkernarchäologie in Mecklenburg-Vorpom-
mern (Beiträge zur Ur- und Frühgeschichte Mecklenburg-Vorpommerns 39), Schwerin, 95–98.

Ansorge, Jörg (2012), „Mittelalterliche Siegelstempel aus dem Fürstentum Werle“, in: Archäologische 
Berichte aus Mecklenburg-Vorpommern 19, 150–156.

Ansorge, Jörg (2014), „Der Siegelstempel Wizlaws III. – letzter einheimischer Fürst von Rügen“, in: 
KulturERBE in Mecklenburg-Vorpommern 8, Schwerin, 147–154.

Ariès, Philippe (1980), Geschichte des Todes, München / Wien.
Bastl, Beatrix (1991), „Der gezähmte Tod. Bemerkungen zu den Riten um Sterben und Tod im öster-

reichischen Adel der frühen Neuzeit“, in: Unsere Heimat. Zeitschrift des Vereins für Landes
kunde in Niederösterreich 62, 259–269.

Bedos-Rezak, Brigitte Miriam (2006), „L’au-delà du soi. Métamorphoses sigillaires en Europe médié-
vale“, in: Cahiers de civilisation médiévale 49, 337–358.

Bedos-Rezak, Brigitte Miriam (2008), „In Search of a Semiotic Paradigm: the Matter of Sealing in 
Medieval Thought and Praxis (1050–1400)“, in: Noël Adams, John Cherry u. James Robinson 
(Hgg.), Good Impressions. Image and Authority in Medieval Seals (British Museum Research 
Publications 168), London, 1–7.

Bedos-Rezak, Brigitte Miriam (2011), When Ego Was Imago. Signs of Identity in the Middle Ages, 
Leiden / Boston.

Bedos-Rezak, Brigitte Miriam (2015), „Seals and Stars. Law, Magic and the Bureaucratic Process 
(Twelfth–Thirteenth Centuries)“, in: Phillipp Schofield (Hg.), Seals and Their Context in the 
Middle Ages, Oxford, 89–100.

Biewer, Ludwig (2002), Handbuch der Heraldik. Wappenfibel, Neustadt an der Aisch.
Bláhová, Marie (1997), „Die königlichen Begräbniszeremonien im spätmittelalterlichen Böhmen“, 

in: Lothar Kolmer (Hg.), Der Tod des Mächtigen. Kult und Kultur des Todes spätmittelalterlicher 
Herrscher, Paderborn / München, 89–111.

Cherry, John (2002), „The Breaking of Seals“, in: Michael Andersen u. Göran Tegnér (Hgg.), Middel
alderlige seglstamper i Norden, Roskilde, 81–96.

Clemens, Lukas (2004), „Archäologische Beobachtungen zur Trierer Judengemeinde im Mittelalter“, 
in: Egon Wamers u. Fritz Backhaus (Hgg.), Synagogen, Mikwen, Siedlungen. Jüdisches Alltags-
leben im Lichte neuer archäologischer Funde, Frankfurt am Main, 165–177.

Clemens, Lukas (2005), „Zeugen des Verlustes. Päpstliche Bullen im archäologischen Kontext“, in: 
Geschichtliche Landeskunde 59, 341–357.

Cottin, Markus (2008), „Ein mittelalterliches Siegelstempelfragment aus dem Kreuzhof des Merse-
burger Doms“, in: Harald Meller (Hg.), Merseburg – Seit 7000 Jahren ein guter Standort (Archäo-
logie in Sachsen-Anhalt. Sonderband 8), Halle (Saale), 93–99.

Dąbrowska, Elżbieta (2011), „Les sceaux et les matrices de sceaux trouvés dans les tombes médié-
vales“, in: Marc Gil u. Jean-Luc Chassel (Hgg.), Pourquoi les sceaux? La sigillographie, nouvel 
enjeu de l’histoire de l’art, Villeneuve d’Ascq, 31–44.

Daniell, Christopher (1997), Death and Burial in Medieval England 1066–1550, New York.



282   Konrad Knauber

Diederich, Toni (2002), „Mittelalterliche Siegelstempel des Rheinlandes. Beobachtungen und 
Schlussfolgerungen“, in: Michael Andersen u. Göran Tegnér (Hgg.), Middelalderlige seglstam-
per i Norden, Roskilde, 107–128.

Dinzelbacher, Peter (1997), „Die Präsenz des Todes in der spätmittelalterlichen Mentalität“, in: 
Lothar Kolmer (Hg.), Der Tod des Mächtigen. Kult und Kultur des Todes spätmittelalterlicher 
Herrscher, Paderborn / München, 27–58.

Ewald, Wilhelm (1914), Siegelkunde, München / Berlin.
Frommer, Sören (2007), Historische Archäologie. Versuch einer methodologischen Grundlegung der 

Archäologie als Geschichtswissenschaft (Tübinger Forschungen zur historischen Archäologie 2), 
Büchenbach.

Gennep, Arnold van (2005), Übergangsriten, Frankfurt am Main.
Giele, Enno / Oschema, Klaus / Panagiotopoulos, Diamantis (2015), „Siegeln, Stempeln und Prägen“, 

in: Thomas Meier, Michael Ott u. Rebecca Sauer (Hgg.), Materiale Textkulturen. Konzepte – 
Materialien – Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin / München / Boston, 551–565.

Görich, Knut (2007), „Missachtung und Zerstörung von Brief und Siegel“, in: Gabriela Signori (Hg.), 
Das Siegel. Gebrauch und Bedeutung, Darmstadt, 121–126.

Grinsell, Leslie Valentine (1961), „The Breaking of Objects as a Funerary Rite“, in: Folklore 72, 
475–491.

Guth, Klaus (1989), „Sitte, Ritus, Brauch. Bräuche um Tod und Begräbnis“, in: Archiv für Liturgie
wissenschaft 31, 100–118.

Gutjahr, Mirko (2011), „Ein Spiegel der Geschichte. Das Franziskanerkloster in Wittenberg“, in: 
Harald Meller u. Alfred Reichenberger (Hgg.), Kulturgeschichten aus Sachsen-Anhalt, Halle 
(Saale), 200–201.

Hack, Achim Thomas (2007), „Die zwei Körper des Papstes … und die beiden Seiten seines Siegels“, 
in: Gabriela Signori (Hg.), Das Siegel. Gebrauch und Bedeutung, Darmstadt, 53–63.

Härke, Heinrich (2003), „Beigabensitte und Erinnerung: Überlegungen zu einem Aspekt des frühmit-
telalterlichen Bestattungsrituals“, in: Jörg Jarnut u. Matthias Wemhoff (Hgg.), Erinnerungskultur 
im Bestattungsritual (Mittelalter Studien des Instituts zur Interdisziplinären Erforschungdes 
Mittelalters und seines Nachwirkens 3), München, 107–125.

Kantorowicz, Ernst (1992), Die zwei Körper des Königs. Eine Studie zur politischen Theologie des 
Mittelalters, Stuttgart.

Keddigkeit, Jürgen / Werling, Michael / Schulz, Rüdiger / Lagemann, Charlotte (2015), „Otterberg, 
St. Maria“, in: Jürgen Keddigkeit, Matthias Untermann, Hans Ammerich, Pia Heberer u. Char
lotte Lagemann (Hgg.), Pfälzisches Klosterlexikon. Handbuch der pfälzischen Klöster, Stifte  
und Kommenden, Bd. 3 (Beiträge zur pfälzischen Geschichte 26.3), Kaiserslautern, 524–587.

Kocher, Gernot (1992), Zeichen und Symbole des Rechts. Eine historische Ikonographie, München.
Kornbluth, Genevra Alisoun (1995), Engraved Gems of the Carolingian Empire, University Park.
Lepsius, Carl Peter (1842), „Sphragistische Aphorismen“, in: Neue Mittheilungen aus dem Gebiet 

historisch-antiquarischer Forschungen 6, 84–115.
Mannerstråle, Carl-Filip (1959), „Sankt Eriks kor och Sturegraven i Västerås domkyrka“, in: Fornvän-

nen 54, 1–10.
Maué, Hermann (2007), „Siegel zum Verschließen von Briefen“, in: Gabriela Signori (Hg.), Das Sie-

gel. Gebrauch und Bedeutung, Darmstadt, 181–188.
Meier, Thomas (1997), „Inschrifttafeln aus mittelalterlichen Gräbern. Einige Thesen zu ihrer Aussa-

gekraft“, in: Guy de Boe u. Frans Verhaeghe (Hgg.), Death and Burial in Medieval Europe, Bd. 2 
(Papers of the ‚Medieval Europe Brugge‘ Conference 1997), Zellik, 43–53.

Meier, Thomas (2002), Die Archäologie des mittelalterlichen Königsgrabes im christlichen Mittel
europa (Mittelalter- Forschungen 8), Stuttgart.



� Zerschlagene Siegel im mittelalterlichen Totenkult – vom „Altmetall“ zum Symbolakt   283

Muhl, Arnold (2003), „Beeidigt durch das Schragenkreuz. Bemerkungen zu einem hochmittelalterli-
chen Siegelstempel“, in: Harald Meller (Hg.), Jahresschrift für mitteldeutsche Vorgeschichte 86, 
Halle (Saale), 295–314.

Munzel-Everling, Dietlinde (2008), „Die Verwendung von Rechtssymbolen in der Heidelberger Bilder-
handschrift des Sachsenspiegels“, in: Gernot Kocher, Heiner Lück u. Clausdieter Schott (Hgg.), 
Signa Iuris, Bd. 2, Halle (Saale), 81–120.

Munzel-Everling, Dietlinde (2013), „Die Besonderheiten der Heidelberger Bilderhandschrift des 
Sachsenspiegels“, in: Gernot Kocher, Heiner Lück u. Clausdieter Schott (Hgg.), Signa Iuris, 
Bd. 11 (Tagung Tangermünde, 22.–25. Juni 2011), Halle (Saale), 267–281.

Norberg, Rune (1970), „Sigillstampar. Sverige“, in: Kulturhistorisk leksikon for nordisk middel
alder 15, Kopenhagen, 211–214.

Oexle, Otto Gerhard (1983), „Die Gegenwart der Toten“, in: Herman Braet u. Werner Verbeke (Hgg.), 
Death in the Middle Ages (Mediaevalia Lovaniensia Serie 1. Studia 9), Leuven, 19–77.

Opreanu, Coriolan Horaţiu (2005), „Childeric şi Omahar. Doi regi barbari federaţi ai Imperiului 
Roman târziu“, in: Zeno Karl Pinter, Ioan Marian Ţiplic u. Maria Emilia Ţiplic (Hgg.), Relaţii inte-
retnice în Transilvania. Secolele VI–XIII (Bibliotheca Septemcastrensis 12), Sibiu, 7–15.

Päffgen, Bernd (2010), Die Speyerer Bischofsgräber und ihre vergleichende Einordnung. Eine archä
ologische Studie zu Bischofsgräbern in Deutschland von den frühchristlichen Anfängen bis zum 
Ende des Ancien Régime (Studia archaeologiae medii aevi 1), Friedberg.

Pastoureau, Michel (1979), Traité d’Héraldique, Paris.
Pastoureau, Michel (1996), „Les sceaux et la fonction sociale des images“, in: Jérôme Baschet u. 

Jean-Claude Schmitt (Hgg.), L’image. Fonctions et usages des images dans l’Occident médiéval, 
Paris, 275–308.

Peltzer, Jörg (2013), Der Rang der Pfalzgrafen bei Rhein. Die Gestaltung der politisch-sozialen Ord-
nung des Reichs im 13. und 14. Jahrhundert (RANK. Politisch-soziale Ordnungen im mittelalter
lichen Europa 2), Ostfildern.

Peltzer, Jörg (2015), „Making an Impression: Seals as Signifiers of Individual and Collective Rank in 
the Upper Aristocracy in England and the Empire in the Thirteenth and Fourteenth Centuries“, 
in: Phillipp Schofield (Hg.), Seals and Their Context in the Middle Ages, Oxford / Philadelphia, 
63–76.

Regner, Elisabet (2005), „Sigillstampar och gravar från Alvastra kloster“, in: Fornvännen 100, 
193–200.

Riquer, Martí de (1983), Heràldica catalana. Des de l’any 1150 al 1550, Barcelona.
Sanke, Markus (2012a), Die Gräber geistlicher Eliten Europas von der Spätantike bis zur Neuzeit. 

Archäologische Studien zur materiellen Reflexion von Jenseitsvorstellungen und ihrem Wandel. 
Textband (Zeitschrift für Archäologie des Mittelalters. Beiheft 25.1), Bonn.

Sanke, Markus (2012b), Die Gräber geistlicher Eliten Europas von der Spätantike bis zur Neuzeit. 
Archäologische Studien zur materiellen Reflexion von Jenseitsvorstellungen und ihrem Wandel. 
Tafelband (Textband Zeitschrift für Archäologie des Mittelalters. Beiheft 25.2), Bonn.

Scheibelreiter, Georg (2006), Heraldik (Oldenbourg historische Hilfswissenschaften 1), Wien / Mün-
chen.

Schofield, Phillipp (Hg.) (2015), Seals and Their Context in the Middle Ages, Oxford.
Skov, Erik (1959), „Næstved gråbrødrekloster“, in: Nationalmuseets Arbejdsmark 1959, 57–68.
Stieldorf, Andrea (2004), Siegelkunde, Hannover.
Stieldorf, Andrea (2015), „Hochadeliges Selbstverständnis in bildlichen Darstellungen bis 1200. 

Das Beispiel von Siegeln und Münzen“, in: Jörg Peltzer (Hg.), Rank and Order. The Formation of 
Aristocratic Elites in Western and Central Europe 500–1500 (RANK. Politisch-soziale Ordnungen 
im mittelalterlichen Europa 4), Ostfildern, 201–229.

Swartling, Ingrid (1969), Alvastra Abbey. The First Cistercian Settlement in Sweden, Stockholm.



284   Konrad Knauber

Vilain, Ambre (2014), Matrices de sceaux du Moyen Âge. Départment des Monnaies, Médailles et 
Antiques, Paris.

Vilain, Ambre (im Druck), „Le devenir post mortem des matrices médiévales“, in: Christophe 
Maneuvrier, Jean-Luc Chassel u. Clément Blanc Riehl (Hgg.), Apposer sa marque. Le sceau et 
son usage autour de l’espace anglo-normand (Colloqium Cerisy, 4–8 juin 2013), Paris.

Waterton, Edmund (1866), „XI.—On the Annulus Piscatoris, or Ring of the Fisherman“, in: Archaeo
logia 40 (1), 138–142.

Weber, Axel (2014), Der Childebert-Ring und andere frühmittelalterliche Siegelringe (Studien zu 
Spätantike und Frühmittelalter 7), Hamburg.

Wieczorek, Alfred / Périn, Patrick (Hgg.) (2001), Das Gold der Barbarenfürsten. Schätze aus Prunk
gräbern des 5. Jahrhunderts n. Chr. zwischen Kaukasus und Gallien (Publikationen des Reiss-
Museums Mannheim 3), Stuttgart.


