
Sebastian Meixner
Narratologie und Epistemologie



Studien zur
deutschen Literatur

Herausgegeben von
Georg Braungart, Eva Geulen,
Steffen Martus und Martina Wagner-Egelhaaf

Band 219



Sebastian Meixner

Narratologie und
Epistemologie

Studien zu Goethes frühen Erzählungen



Publiziert mit Unterstützung des Schweizerischen Nationalfonds zur Förderung
der wissenschaftlichen Forschung.

ISBN 978-3-11-058309-0
e-ISBN (PDF) 978-3-11-058621-3
e-ISBN (EPUB) 978-3-11-058569-8
ISSN 0081-7236

Library of Congress Control Number: 2018965128

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über
http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2019 Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston
Satz: Meta Systems Publishing & Printservices GmbH, Wustermark
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyter.com

http://dnb.dnb.de
www.degruyter.com


Inhalt

Einleitung 1

I Systematik

1 Funktionen des Erzählens I: Probleme der Narratologie 17
1.1 Wer spricht? Erzählfunktionen bei Genette und Hamburger 18
1.2 Der Ort des Erzählens: Formen der Stimme 27
1.3 Die Folge des Erzählens: Formen der Zeitlichkeit

und Motivierung 31
1.4 Der Modus des Erzählens: Formen der Distanz

und Perspektive 37
1.5 Zwischenfazit: Die narrative Funktion 42

2 Erzählen um 1770: Aufstieg und Krise einer Darstellungsform 45
2.1 Enzyklopädische Vorgeschichte: Roman 46
2.2 Die Ambivalenz der Stimme: Lessings Erzähler 51
2.3 Das Problem der Folge: Blanckenburgs Motivierungsgebot 55
2.4 Die Frage der Übersicht: Engels Erzählmodi 60
2.5 Zwischenfazit: Erkennen in Erzähltheorien um 1770 65

3 Erkennen um 1770: Skizze eines Paradigmenwechsels 67
3.1 Enzyklopädische Vorgeschichte: Erkenntnis 69
3.2 Der Ort des Erkennens: Baumgartens ‚felix aestheticus‘ 72
3.3 Die Folge des Erkennens: Herders ‚Kette der Bildung‘ 78
3.4 Der Modus des Erkennens: Kants ‚Gesichtspunkt‘ 82
3.5 Zwischenfazit: Erzählen in der Erkenntnistheorie um 1770 89

4 Funktionen des Erzählens II: Epistemologie der Narratologie 91
4.1 Übertragung ohne Zwischenschritt: Metalepse 92
4.2 Ort: Du sollst dir kein Bild machen 99
4.3 Folge: Du sollst keine Lücken produzieren 102
4.4 Modus: Du sollst dein Wissen nicht überschreiten 105
4.5 Zwischenfazit: Die epistemologische Funktion 109



VI Inhalt

II Ort

1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 117
1.1 Voraussetzungen: Zwischen Naturphilosophie

und Naturwissenschaft 119
1.2 Denken in Differenzen: ‚Naturlehre‘ und ‚Antwort‘ 128
1.3 Das Urgestein erzählen: ‚Granit I‘ und ‚Granit II‘ 134
1.4 Zusammenfassung: Ursprung erzählen – Geologie 145

2 Der Ort der Literatur: ‚Die Leiden des jungen Werthers‘ 147
2.1 Apostrophe als Figur des monologischen Briefromans:

‚Arianne an Wetty‘ 149
2.2 Vertikale Achse: Apostrophisches Erzählen auf drei

Ebenen 157
2.3 Horizontale Achse: Identifikatorisches Erzählen in drei

Parallelnarrativen 173
2.4 Zusammenfassung: Herz erzählen – Briefroman 184

3 Fazit: Die Orte des Erzählens 187

III Folge

1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 197
1.1 Voraussetzungen: Biologie erzählen 200
1.2 Osteologische Folge: Schriften zur Knochenlehre 211
1.3 Botanische Folge: ‚Versuch die Metamorphose

der Pflanzen zu erklären‘ 225
1.4 Zusammenfassung: Entwicklung erzählen – Biologie 242

2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 246
2.1 Vor dem Bildungsroman: Die Exposition in ‚Wilhelm Meisters

theatralischer Sendung‘ 249
2.2 Rekonfiguration der Folge: Die paradigmatische Struktur

der ‚Lehrjahre‘ 260
2.3 Alternative Folge: Die ‚Bekenntnisse einer schönen Seele‘ 269
2.4 Das doppelte Ende der Folge: Die Schließung

der ‚Lehrjahre‘? 277
2.5 Zusammenfassung: Biographie erzählen –

Bildungsroman 288

3 Fazit: Die Folgen des Erzählens 291



Inhalt VII

IV Modus

1 Die Modi der Natur: Optische Schriften 297
1.1 Theoretische Modi: ‚Der Versuch als Vermittler von Objekt

und Subjekt‘ 298
1.2 Narrative Rahmung und dramatische Versuchsanleitung

in den ‚Beiträgen zur Optik‘ 307
1.3 Spielkarten ohne Spiel: Das multimediale Arrangement

der ‚Beiträge zur Optik‘ 316
1.4 Zusammenfassung: Farbensehen erzählen – Optik 330

2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher
Ausgewanderten‘ 333

2.1 Diegetische Struktur: Politische Rahmungen und narrative
Übersprünge 335

2.2 Modi des Erzählens: Reihe der metadiegetischen
Erzählungen 344

2.3 Fortsetzung und Schließung: Das ‚Märchen‘ 356
2.4 Zusammenfassung: Modi zu erzählen – ‚Unterhaltungen‘ 365

3 Fazit: Die Modi des Erzählens 368

Fazit 373

Literaturverzeichnis 385

Personenregister 411

Werkregister 413

Nachwort 415





Einleitung

Dem Literator kommen die poetischen Werke zuerst
als Buchstaben in die Hand, sie liegen als Bücher vor ihm,
die er aufzustellen und zu ordnen berufen ist.
(MA 11.1.2, 193)1

Goethe erkennt, indem er erzählt. Denn gegen Ende des achtzehnten Jahrhun-
derts wächst die Aufmerksamkeit dafür, dass das Erzählen von Ereignissen,
Handlungen oder Entwicklungen eigentlich ein Erkennen dessen ist, was er-
zählt wird. Erzählungen sind keine Darstellungen von ‚Geschichten‘, sondern
zeigen, dass und wie Ereignisse, Handlungen oder Entwicklungen erzählend
erkannt werden und in Abhängigkeit davon Wissen über die Welt herstellen.
Goethe erzählt entsprechend nicht vom Ursprung der Erde (Geologie) oder vom
Herz des Menschen (Die Leiden des jungen Werthers); er erzählt nicht von der
Entwicklung der Natur (Biologie) oder der Bildung des bürgerlichen Subjekts
(Wilhelm Meister); er erzählt nicht von Farben (Optik) oder von politischen Per-
spektiven (Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten): Goethes frühe Erzäh-
lungen erzählen nicht von ihren Gegenständen, sie erzählen ihre Gegenstände.
Dieser Zusammenhang von Erzählen und Erkennen verlangt nach einer histori-
schen Narratologie mittlerer Reichweite. Deshalb verfolgt die vorliegende Arbeit
ein doppeltes Ziel: Erstens will sie einen Beitrag zur historischen Narratologie
leisten, weil in Poetik, Ästhetik und Philosophie des späten achtzehnten Jahr-
hunderts Narratologie und Epistemologie eine Einheit bilden oder miteinander
verschränkt sind. In den proto-narratologischen Theorien ist noch verbunden,
was die Erzählforschung des zwanzigsten und einundzwanzigsten Jahrhunderts

1 Grundlage dieser Arbeit ist die Münchner Ausgabe. Alle Zitate werden mit dem Kürzel ‚MA‘
neben Band- und Seitenzahl im Fließtext nachgewiesen. Vereinzelt greife ich in begründeten
Fällen auf die Leopoldina-Ausgabe (‚LA‘) und die Frankfurter Ausgabe (‚FA‘) zurück, mit denen
ich ebenso verfahre. Hierbei beziehen sich alle Verweise der Frankfurter Ausgabe auf die erste
Abteilung, die ich nicht gesondert ausweise. Alle Hervorhebungen in Zitaten finden sich –
sofern nicht anders angegeben – im Original. Vorüberlegungen dieser Arbeit mit Fokus auf
Goethes Leiden des jungen Werthers sind in einem Aufsatz publiziert (Meixner 2015). Systemati-
sche Vorüberlegungen zu Goethes frühen naturwissenschaftlichen Schriften habe ich auf der
Jahrestagung der Deutschen Gesellschaft zur Erforschung des achtzehnten Jahrhunderts im
September 2015 vorgestellt und anschließend veröffentlicht (Meixner 2018). In meinem Beitrag
zum Handbuch ‚Literatur und Psychoanalyse‘ gehen Vorüberlegungen zu den Bekenntnissen
einer schönen Seele ein, die ich im Kapitel III.2.3. unter den systematischen Bedingungen dieser
Arbeit weiter ausführe (Meixner 2017).

https://doi.org/10.1515/9783110586213-001



2 Einleitung

trennt, indem sie epistemologische Probleme in die Fiktionstheorie auslagert.
Zweitens will die Arbeit auf dieser Basis einen Beitrag zur Goethe-Forschung
leisten, indem sie Goethes frühe Erzählungen über die Abteilungsgrenzen sei-
ner Schriften hinweg analysiert, sodass die naturwissenschaftlichen und litera-
rischen Erzählungen im Hinblick auf ihre Erzählformen miteinander verglichen
werden können.

„Allegorie, Ballade, Cantate, Drama, Elegie, Epigramm, Epistel, Epopee, Er-
zählung, Fabel, Heroide, Idylle, Lehrgedicht, Ode, Parodie, Roman, Romanze,
Satyre.“ (MA 11.1.2, 193) – Die alphabetische Reihe dient Goethe in den Noten
und Abhandlungen zu besserem Verständniß des West-östlichen Divans von 1819
dazu, verschiedene literarische Formen nebeneinanderzustellen. Obwohl der
anschließende Systematisierungsversuch unter dem Titel „Naturformen der
Dichtung“ (MA 11.1.2, 194) literaturwissenschaftliche Karriere gemacht hat,
bleibt das „Schema […], welches zugleich die äußeren zufälligen Formen und
diese inneren nothwendigen Uranfänge in faßlicher Ordnung darbrächte“
(MA 11.1.2, 195), ein Desiderat. Mit dem Konjunktiv zeigt Goethe an, dass es um
1800 kein System literarischer Formen gibt – es bleibt folglich nur das Alphabet
als arbiträre Ordnung. Auch Goethe selbst untersucht die Formen gerade nicht
theoretisch. Dennoch begegnet er dem skizzierten Desiderat dadurch, dass sei-
ne Texte die Probe aufs Exempel machen, wobei insbesondere die narrativen
Texte zur innovativsten Literatur um 1800 zählen. In meiner Arbeit werde ich
diese Erzählungen als narrative Formexperimente lesen, die sich aber nicht auf
Goethes literarische Arbeiten beschränken lassen, sondern – wie das Lehrge-
dicht in der Liste andeutet – ebenso in den naturwissenschaftlichen Schriften
stattfinden. Dabei zeigt der Blick in Goethes hier fokussiertes Frühwerk, dass
die beiden Abteilungen seiner Schriften mehr verbindet als lediglich motivische
Übereinstimmungen.

Goethe macht sich auf die Suche nach einem System literarischer Formen,
deren Weg ihn auf das Feld narrativer Formexperimente führt, und zwar zu der
Zeit, in der er feststellt, dass die Ordnung der Literatur „immer so schwierig“
(ebd.) ist wie die Ordnung der Natur. Literatur und Natur bilden somit im Ho-
rizont derselben Fragen eine Konstellation: Wie erzählen und wie erkennen?
Goethe reagiert auf die Krisen des Erkennens um 1800 mit einer radikalen Kom-
plexitätssteigerung des Erzählens. Das Vorurteil, dass die wissenschaftlichen
Schriften Formen der Erkenntnis abbilden, während die literarischen Schriften
Formen des Erzählens reflektieren, muss konsequenterweise hinterfragt wer-
den. Denn Goethe lotet ungeachtet dieser Grenze zwischen mathesis und poiesis
das epistemologische Profil des Erzählens in unterschiedlichen Formen neu
aus: vom Briefroman über den Theater- und Bildungsroman bis hin zur Novelle
und zum Märchen auf der literarischen Seite und von der naturphilosophischen



Einleitung 3

Studie über verschiedene narrative Formen des Versuchs bis hin zu einem mul-
timedialen optischen Experimentierkasten auf der naturwissenschaftlichen Sei-
te. Weil dieses breite Spektrum der Erzählformen in den – hier in einer bewusst
weiten Definition zum Frühwerk gerechneten – 26 Jahren von 1770 bis 1796
ebenso divers wie innovativ ist, setzt die Analyse dieser Formen ein entspre-
chendes narratologisches Modell mittlerer historischer Reichweite voraus, das
diese Arbeit zunächst entwickeln muss. Zuvor skizziere ich jedoch Goethes eige-
ne Ansätze zu einer Erzähltheorie, die ins Zentrum der Frage nach den narrati-
ven Verfahren seiner Texte führen.

Der Erzähler – „ein höheres Wesen“

Goethe entwirft keine eigene Erzähltheorie, die im Kontext der sich intensivie-
renden theoretischen Bemühungen seiner Zeit um eine Aufwertung des Erzäh-
lens steht, sondern erprobt das Leistungsprofil des Erzählens in seinen narrati-
ven Texten. Vor programmatischen Aussagen schreckt er dennoch nicht zurück,
wie sich an seiner 1797 gemeinsam mit Friedrich Schiller verfassten Programm-
schrift Über epische und dramatische Dichtung zeigen lässt, die ausgerechnet im
Rückgriff auf das antike Epos das moderne Erzählen begründet.2 Zur selben
Zeit, in der die Identität des größten Dichters der Antike in der ‚Homerischen
Frage‘ – am prominentesten durch Friedrich August Wolfs Prolegomena ad Ho-
merum (1795) – angezweifelt wird, findet ein, wenn nicht gar der maßgebliche
Paradigmenwechsel in der Begriffsgeschichte des Erzählers und damit der Zen-
tralkategorie des modernen Erzählens statt. Nur vordergründig geht es Goethe
in diesem Text um eine Trennung von dramatischer und epischer Dichtung oder
um die Wiederbelebung des antiken Epos.3 Was der Text in antikisierendem
Gestus inszeniert, ist vielmehr die Differenzierung zwischen dem Autor und der
Erzählinstanz eines narrativen Textes. Während er den Autor relativ unspezi-
fisch, aber gleichwohl persistent als erfindenden ‚Dichter‘ definiert, veran-
schaulicht er die Aufgaben der Vermittlung mithilfe zweier Rollen: derjenigen
des ‚Rhapsoden‘ und derjenigen des ‚Mimen‘. Der ‚Mime‘ ist dabei zunächst für
die dramatische Unmittelbarkeit, der ‚Rhapsode‘ für die narrative Mittelbarkeit
zuständig. Während der ‚Dichter‘ die erzählte Welt erfindet, stellen sie ‚Mime‘
und ‚Rhapsode‘ zwar arbeitsteilig, aber nicht gleichberechtigt dar:

2 Insbesondere zur Frage der Autorschaft und der Anteile Goethes und Schillers am Text vgl.
Dörr 2011, 121–127.
3 Vgl. anders Brüning 2015. Zur Weimarer Arbeitsteilung mit Schiller in der Rolle des Dramati-
kers und Goethe in der Rolle des Epikers vgl. Dörr 2011, 128 f.



4 Einleitung

Die Behandlung im Ganzen betreffend, wird der Rhapsode, der das vollkommen Vergan-
gene vorträgt, als ein weiser Mann erscheinen, der in ruhiger Besonnenheit das Geschehe-
ne übersieht; sein Vortrag wird dahin zwecken, die Zuhörer zu beruhigen, damit sie ihm
gern und lange zuhören […]. (MA 4.2, 127)

Dergestalt als „weiser Mann“ (ebd.) auftretend ist der ‚Rhapsode‘ eine maximal
abstrakte Erzählinstanz, die der Erzählung zu ihrer Stimme verhilft. Nur auf-
grund dieser Aufgabe hat er die Übersicht über die erzählte Welt; obwohl es
dezidiert sein ‚Gedicht‘ ist, ist er – anders als der ‚Dichter‘ (Autor) – nicht der
Schöpfer der erzählten Inhalte, sondern ausschließlich für den Erzählakt zu-
ständig. Deshalb ist er radikal unanschaulich – eine logische Funktion, die
zwar erzählt, von der aber nicht erzählt wird, sodass sie die „Einbildungskraft“
(MA 4.2, 128) des Publikums nicht durch ihre Präsenz stört:

Der Rhapsode sollte als ein höheres Wesen in seinem Gedicht nicht selbst erscheinen, er
läse hinter einem Vorhange am allerbesten, so daß man von aller Persönlichkeit abstra-
hierte und nur die Stimme der Musen im Allgemeinen zu hören glaubte. (MA 4.2, 128)

Dementsprechend gibt der ‚Rhapsode‘ der Erzählung lediglich eine Stimme,
ohne aber seine „Persönlichkeit“ (ebd.) erkennbar werden zu lassen – als Ver-
treter einer Stimme der „Musen im Allgemeinen“ (ebd.). Eben weil der ‚Rhap-
sode‘ unanschaulich ist, ist „ihm überall [zu] folgen“ (ebd.). Damit begründet
Goethe nichts weniger als die seit den 1960er Jahren in allen narratologischen
Systematiken grundlegende fiktionstheoretische Arbeitsteilung, wonach der
Autor erfindet und der Erzähler vermittelt.4 Nur so kann die erzählende Dich-
tung das leisten, was Goethe ihr zuschreibt – mit eindeutiger Bevorzugung nar-
rativer Darstellungstechniken gegenüber dramatischen: eine reflektorische Dis-
tanz zum Erzählgegenstand. Die Distanz allein garantiert die für den Erzähler
wie für den Leser gleichermaßen verbundene Haltung der „Freiheit“ (MA 4.2,
1014) und ist – so Goethe – die Bedingung für die kontemplative, reflektierende
und imaginative Tätigkeit, die jede Erzählung, zumindest jede gute Erzählung,
leisten soll.5

4 Vgl. Grüne 2014, 58 f. Zu den Problemen dieser Arbeitsteilung vgl. Schaffrick/Willand 2014,
bes. 68–75. Vgl. allgemeiner zu den Voraussetzungen einer solchen Erzähltheorie Grüne 2016,
wobei im Kontext dieser Arbeit die Kontinuität der Fragen unter den Vorbehalt der historischen
Spezifik gestellt wird.
5 Erzähler und Leser sind – wie verwandte Termini – in dieser Arbeit prinzipiell abstrakte
Begriffe und werden dementsprechend gemäß ihres grammatischen Genus verwendet. Dass
diese Begriffe als Positionen etwa von Erzähler*innen und Leser*innen unterschiedlich besetzt
und aktualisiert werden können, bleibt davon unberührt.



Einleitung 5

Diese Inszenierung der Funktion des Erzählers betrifft das Verhältnis von
Erzählen und Erkennen. Denn wo Autoren in fiktionalen Erzählungen vermeint-
lich selber sprechen, ergibt die Frage nach dem Erkennen der erzählten Welt
keinen Sinn: Als ihre Schöpfer sind diese Autor-Erzähler per definitionem allwis-
send. Sobald aber der ‚Rhapsode‘ vom ‚Dichter‘ funktional getrennt ist, wird
das Wissen des Erzählers erklärungsbedürftig. Die Stimme hinter dem Vorhang
muss als vermittelnde Instanz der Erzählung ihren epistemologischen Zugang
zur erzählten Welt deshalb durch ihre abstrakte Struktur beglaubigen. Der „blo-
ße[ ] Erzehler“,6 der noch das Feindbild in zeitgenössischen Romanpoetiken wie
vor allem Friedrich von Blanckenburgs Versuch über den Roman ist, muss alles
begründen, was über die Chronologie der Ereignisse hinausgeht. Dass der Er-
zähler also als „ein höheres Wesen“ (MA 4.2, 128) konzipiert wird, das nur un-
anschaulich die „Stimme der Musen im Allgemeinen“ (ebd.) vertreten kann,
ist – so die These meiner Arbeit – die Reaktion auf diese Begründungsbedürftig-
keit des epistemologischen Zugangs zur erzählten Welt. Drei narratologische
Aspekte werden in Goethes Inszenierung deutlich, die das Leistungsprofil des
Erzählens vermisst:
– Ort: Erstens kann mit der Positionierung „hinter einem Vorhange“ (ebd.)

der Ort des Erzählens bestimmt werden, der deshalb stets unanschaulich
bleiben muss, weil es sich lediglich um die Origo des Erzählens handelt.
Ihr epistemologisches Profil gewinnt das Erzählen also zunächst durch ihre
Positionierung.

– Folge: Zweitens muss diese maximal unanschauliche Erzählinstanz die Fol-
ge der erzählten Ereignisse darstellen. Die Chronologie der Ereignisse und
die Folge der Erzählung müssen dabei nicht kongruieren, im Gegenteil: Die
Folge kann Prolepsen und Analepsen einschalten, muss aber – unter dem
Diktum dessen, was Schiller im Brief an Goethe „Freiheit“ (MA 4.2, 1014)
gegenüber der dargestellten „persönlich beschränkte[n] Tätigkeit“ (MA 4.2,
126) der literarischen Figuren nennt – stets von vergangenen Ereignissen
erzählen und bleibt damit auf das spätere Erzählen beschränkt.7 Dergestalt
leistet die Erzählinstanz auch und vor allem die Motivierung der narrativen
Ereignisse.

– Modus: Drittens kann die Erzählinstanz im Dienst der durchgängigen Moti-
vierung und abgesichert durch ihre Unanschaulichkeit sowohl die Distanz
zu den erzählten Ereignissen moderieren als auch verschiedene Perspektiven
einnehmen: Sie wählt den Modus der Erzählung. Dieser Erzählinstanz ist
nicht nur Übersicht und Innensicht, sondern auch Mitsicht mit den einzelnen

6 Blanckenburg 1965, 265.
7 Zu August Wilhelm Schlegels Einfluss in dieser Frage vgl. Kornbacher 1998, bes. 63 f.



6 Einleitung

Figuren verliehen, weil sie einerseits die „sinnliche Breite“ (MA 4.2, 126) des
„außer sich wirkenden Menschen“ (ebd.) darstellen muss und sich dabei an-
dererseits frei in der erzählten Welt bewegen kann (vgl. MA 4.2, 127).

Diese drei Aspekte – Ort, Folge und Modus – sollen im Folgenden meiner Analy-
se des Zusammenhangs von Erzählen und Erkennen modellbildend zugrunde lie-
gen, jedoch in ihren Verfahren differenziert werden. Obwohl Goethe programma-
tisch eine durch ihre Unanschaulichkeit epistemologisch maximal privilegierte
Erzählinstanz theoretisch fordert, operiert kein einziger seiner frühen literari-
schen oder naturwissenschaftlichen Texte mit einem derart gestalteten ‚Rhapso-
den‘-Erzähler. Vielmehr inszenieren sie ein Auseinandertreten von Erkennen und
Erzählen: Die Erzählungen vermitteln die Ereignisse der erzählten Welt nicht auf
der Grundlage einer abstrakten Stimme mit privilegierter Epistemologie, sondern
markieren die Grenzen ihres Erkennens mit narrativen Mitteln.

Fragestellung

Wie hängen Erkennen und Erzählen systematisch zusammen? Dieser Fragestel-
lung geht diese Arbeit nach. Goethe erprobt diesen Zusammenhang sowohl in
seinen literarischen als auch in seinen naturwissenschaftlichen Texten. Ich ana-
lysiere diesen Zusammenhang in zwei Schritten. In einem ersten Schritt arbeite
ich einen historisch-systematischen narratologischen Ansatz für das späte acht-
zehnte Jahrhundert aus, der Erkennen und Erzählen als zwei Seiten derselben
Medaille beschreibt, um dann in einem zweiten Schritt die einzigartige Konstel-
lation von Naturwissenschaft und Literatur in Goethes frühen Erzählungen zu
untersuchen.

Dass Erkennen und Erzählen nicht voneinander zu trennen sind, zeigt die
Arbeit, indem sie die deutschsprachigen Reflexionen auf das Erkennen und das
Erzählen sowie ihre Zusammenhänge in der zweiten Hälfte des achtzehnten
Jahrhunderts analysiert. Denn einerseits kommt die zeitgenössische Erzähltheo-
rie (Lessing, Blanckenburg, Engel) nicht ohne Rekurs auf das Erkennen aus,
wenn es darum geht, die Funktion des Erzählens zu profilieren. Andererseits
kommt die zeitgenössische Erkenntnistheorie, die sich auf den Feldern der Äs-
thetik (Baumgarten), Geschichtsphilosophie (Herder) und Transzendentalphilo-
sophie (Kant) analysieren lässt, nicht ohne Rekurs auf das Erzählen aus: Sie
greift an entscheidenden Stellen und in signifikanter Weise auf narrative Ver-
fahren zurück, um ihre Argumente zu plausibilisieren. Diese am Ende des acht-
zehnten Jahrhunderts reflektierte wechselseitige Abhängigkeit schlägt sich bis
in die aktuellen narratologischen Debatten nieder, die sich derzeit allerdings
eher für die kulturwissenschaftliche Kontextualisierung als für die historisch-



Einleitung 7

spezifische Analyse der narrativen Darstellungsverfahren interessieren, wie ich
im systematischen Teil zeigen werde. Vor diesem Hintergrund zieht die Arbeit
Verbindungen zu aktuellen Entwicklungen der Narratologie, um ihre histori-
schen Befunde systematisch anschlussfähig zu machen.

Goethes frühe Erzählungen sind für den Zusammenhang von Erkennen und
Erzählen deshalb bereits einschlägig, weil sie die Grenze zwischen Literatur und
Naturwissenschaft permanent unterlaufen. Denn Erzählen ist für Goethe nicht
primär an literarische Formen gebunden, sondern stellt im Rahmen seiner um-
fangreichen naturwissenschaftlichen Schriften ein dem Experiment analoges
Verfahren dar, sodass Erzählen zum Mittel der (Natur-)Erkenntnis avanciert. Die
literarischen Texte sind umgekehrt über die Modellierung erkennender Instan-
zen – Erzählinstanzen wie Figuren – strukturiert, sodass Erkennen zum Mittel
des Erzählens wird. Die im ersten Teil der Arbeit entwickelte Systematik macht
es möglich, den Zusammenhang zwischen Goethes naturwissenschaftlichen
und literarischen Texten erstmals überhaupt systematisch zu formulieren und
nicht auf Inhalte und Motive zu reduzieren. Dabei entwickle ich mit den einge-
führten narratologischen Begriffen von Ort, Folge und Modus drei Schauplätze
des systematisch begründeten Zusammenhangs von Erkennen und Erzählen.
Auf diese Art und Weise gruppiere ich in drei Konstellationen Goethes frühe
naturwissenschaftliche und literarische Erzählungen:
– Erstens bilden Goethes frühe geologische Schriften und Die Leiden des jun-

gen Werthers eine Konstellation, weil sie in ihren Modellierungen der Stim-
me jeweils einen Ort suchen, von dem aus entweder das ‚Urgestein‘ Granit
oder das ‚Herz‘ des Menschen erkannt werden kann.

– Zweitens bilden die Entwicklungsprozesse der biologischen Schriften mit
denjenigen des Bildungsromans (Wilhelm Meisters Lehrjahre) und seiner
Vorstufe (Theatralische Sendung) eine Konstellation, weil sie jeweils die Fol-
ge des Erzählens in besonderer Weise problematisieren.

– Drittens schließlich bilden die Farbentstehung in den Beiträgen zur Optik
sowie die politischen Perspektiven der Novellensammlung Unterhaltungen
deutscher Ausgewanderten eine Konstellation, weil sowohl die optischen
Schriften als auch die Unterhaltungen jeweils mit verschiedenen Modi des
Erzählens arbeiten und in virtuosen Moduswechseln die Grenzen des Erken-
nens in der Mittelbarkeit und Perspektive des Erzählens ausloten.

Bevor ich aber zu meinen systematischen Überlegungen und den daran an-
schließenden narratologischen Studien komme, erläutere ich die drei titel-
gebenden Leitbegriffe meiner Arbeit. Erstens skizziere ich in Abgrenzung zu be-
nachbarten Begriffen das konzeptuelle Profil des Erkenntnisbegriffs. Zweitens
definiere ich den für diese Arbeit leitenden Begriff des Erzählens, der strukturell



8 Einleitung

mit dem Begriff des Erkennens verbunden ist. Drittens schließlich lege ich dar,
warum ich unter ‚Goethe‘ keine holistische Zuschreibung von Texten an eine
historische Person verstehe.

Erkennen

Erkennen und Erkenntnis – so formuliert es das Historische Wörterbuch der Phi-
losophie – umfassen sowohl die Darstellung der Erkenntnis als auch das Be-
wusstsein von Erkenntnis. Damit ist Erkenntnis „jedweder menschlichen Kultur
zugehörig“,8 das heißt ein grundsätzlich überzeitliches Phänomen, obwohl je-
der Epoche spezifische Erkenntnisbegriffe zugrunde liegen. Den Grundstein für
den philosophischen Erkenntnisbegriff legt das Historische Wörterbuch bei He-
raklit und Parmenides, die Erkenntnis „durch eine methodisch durchgeführte
Reflexion“9 in ihren Adäquatheitsbedingungen bestimmen. Die Erkenntnis be-
ginnt im Sinne der Erkenntnistheorie mit ihrer Reflexion, also mit der Erkennt-
nis der Erkenntnis. Statt diesen Weg nachzuzeichnen und verschiedene Er-
kenntnisbegriffe, menschliche Erkenntnisvermögen oder Erkenntnisprinzipien
zu profilieren, meine ich mit dem Begriff des Erkennens eine deutlich abstrakte-
re Struktur, welche die Genese von Wissen über die Welt und dessen Möglich-
keitsbedingungen beschreibt. Dieser Begriff des Erkennens grenzt sich vom Be-
griff des propositionalen Wissens – vom primär begrifflich-logisch gewonnenen
Wissen – ab und ist für prozessuale Verfahren wie das Erzählen anschlussfähig.
Deshalb geht es mir weder um die Quantifizierung noch um die Qualifizierung
dieses Wissens als wahr oder falsch, sondern um den Prozess der Wissens-
gewinnung, der sich vielfältiger Mittel bedienen kann: etwa der Wahrnehmung,
der Beobachtung, der Erfahrung und – wie ich im Kontext dieser Arbeit ar-
gumentiere – der Erzählung. Wie verschiedene einschlägige Einführungen in
die Erkenntnistheorie betonen, hat Erkenntnis nämlich gegenüber dem Begriff
des Wissens – und seiner literaturwissenschaftlichen Karriere in der Wissens-
poetik10 – den entscheidenden Vorteil einer Doppeldeutigkeit. Diese besteht da-
rin, dass der Erkenntnisbegriff sowohl den Prozess der Wissensgewinnung als

8 Krings/Baumgartner 1972, 643.
9 Ebd.
10 Programmatische Bestimmungen dieses produktiven Forschungsfelds finden sich exem-
plarisch bei: Vogl 1997; Vogl 1999; Brandstetter/Neumann 2004; Jüttner 2005; Gamper/Weder
2010; Köppe 2010; Borgards/Neumeyer/Pethes/Wübben 2013. Ein weiteres Indiz für die pro-
grammatische Produktivität ist die seit 2014 erscheinende, in Zürich herausgegebene Reihe
Beiträge zur Literaturtheorie und Wissenspoetik.



Einleitung 9

auch das Produkt in Form von propositionalem Wissen bezeichnet.11 Erkennen
ist also mehr als Wissen oder – wie Hans-Jörg Rheinberger formuliert – Erken-
nen beinhaltet in einer historischen Perspektive die „Kriterien der Bedingun-
gen, unter denen, und die Mittel, mit denen Dinge zu Objekten des Wissens
gemacht werden“.12 Außerdem umfasst Erkenntnis als Prozess dezidiert nicht-
propositionales Wissen, das aus dem Wissensbegriff in erkenntnistheoretischer
Perspektive meist ausgeschlossen wird.13 Prinzipiell beschreibt die vorliegende
Arbeit mit dem Begriff des Erkennens daher sowohl die Prozesse der Erkennt-
nisgewinnung als auch ihre meist vorläufigen Schließungen in einzelnen Ergeb-
nissen. Immer gehe ich dabei von einer – wie die Erkenntnistheorie betont:
keineswegs notwendigen14 – zweistelligen Relation von Erkenntnissubjekt und
Erkenntnisobjekt aus, die durch die narrative Struktur der zu untersuchenden
Texte aber deutlich verkompliziert wird.

Wenn Erkennen auf Darstellung trifft, dann ist die Literatur nicht weit, wie
jüngst das Wörterbuch der philosophischen Metaphern sowie eine Reihe von
Sammelbänden belegen, in denen die Forschung die erkenntnisgenerierenden
Verfahren der Literatur beschreibt.15 Literatur – so ihre gemeinsame Stoßrich-
tung – hat nämlich schlicht und ergreifend epistemischen Wert. Insbesondere
erzählende Texte sind nicht nur unterhaltsam, nützlich oder sogar schön, son-
dern auch Mittel der Erkenntnis. Wie Erkennen aber strukturell funktioniert,
interessiert die literaturwissenschaftliche Forschung eher am Rande. Stattdes-
sen konfrontieren die verschiedenen Untersuchungen eine philosophisch ver-
standene Erkenntnis mit literarischen Darstellungsverfahren und untersuchen
unterschiedliche Austauschbeziehungen zwischen Literatur und Philosophie.

Mit der Engführung von Erkenntnistheorie und Darstellungsverfahren –
von episteme und techne – verlagert sich die Aufmerksamkeit vom Begriff der
Erkenntnis auf den Begriff des Erkennens, der im Zentrum meiner Arbeit steht –
und zwar in Abhängigkeit von der spezifischen Darstellungstechnik des Erzäh-
lens.16 Wie ich in meinem systematischen Kapitel exemplarisch und historisch

11 Vgl. Baumann 2015, 1; Schöndorf 2014, 9, 137; Gabriel 2012, 387; Grundmann 2008, 1.
12 Rheinberger 2007, 11.
13 Vgl. Schildknecht 2014, 41 f.; Grundmann 2008, 71 f. Zum nicht-propositionalen Wissen vgl.
exemplarisch Gabriel 1991, 32–64.
14 Vgl. Grundmann 2008, 2 f.
15 Vgl. Horn/Menke/Menke 2006; Misselhorn/Schahadat/Wutsdorff 2011; Demmerling/
Vendrell Ferran 2014; Konersmann 2014; Gess/Janßen 2014; Gittel 2016.
16 Diese Asymmetrie lässt sich analog zur Differenz zwischen einem weiten und einem engen
Erkenntnisbegriff etwa an den unterschiedlichen Einträgen im Grimm’schen Wörterbuch be-
legen, in dem für das Verb ‚erkennen‘ sieben Bedeutungen definiert werden, während das
Nomen ‚Erkenntnis‘ auf die philosophische Erkenntnis festgelegt ist. Vgl. URL: http://www.

http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=erkenntnis
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=erkenntnis
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=erkenntnis


10 Einleitung

an ausgewählten Texten des späten achtzehnten Jahrhunderts untersuche, sind
Erkennen und Erzählen nämlich strukturell miteinander verbunden: Das Erzäh-
len hängt genauso vom Erkennen ab wie das Erkennen vom Erzählen. Denn
Erkennen als Produktion und Darstellung von Wissen ist grob strukturanalog
zum Erzählen, indem es zwei Zustände verbindet: das Nichtwissen und das Wis-
sen. Dass diese Zustände aber nicht so einfach voneinander abzugrenzen sind
und nicht als Ablösung des Nichtwissens durch das Wissen gedacht werden
können, also nicht in syllogistischen Schließverfahren aufgehen, indiziert die
Offenheit der Erzählverfahren, die Erkenntnisprozesse auf ganz unterschiedli-
che Weise abbilden können.

Erzählen

In einem kurzen Aufsatz von 2004 definiert Peter Lamarque Minimalbedingun-
gen des Erzählens und erhebt dabei den Anspruch, ohne die in der Narratologie
bis heute weit verbreitete Konzentration auf literarisches bzw. fiktionales Erzäh-
len und ihre Vorurteile zu operieren: „The minimal conditions for narrative are
easily met and turn out to be no more than a formal feature of discourse univer-
sally realised“.17 Während Lamarque den auch 15 Jahre nach seiner Diagnose
scheinbar ungebrochenen Enthusiasmus für den Begriff des Erzählens gerade
nicht teilt und einen Großteil der Narratologie entsprechend desavouiert, kommt
er um zwei formale Merkmale nicht herum: das erste ist die Vermittlung und
das zweite die Ereignisreihung. Mit Vermittlung meint Lamarque eine für das
Erzählen wie auch immer gestaltete, aber notwendige Erzählinstanz: „a story
must be told, it is not found“.18 Darüber hinaus muss jedes Erzählen mindestens
zwei Ereignisse in eine – meist temporale – Relation setzen; denn eine Erzäh-
lung bildet Reihen. Mit dieser Minimaldefinition ist Lamarque keineswegs allein,
auch wenn seine daraus abgeleiteten analytischen Postulate nicht dem narrato-
logischen Lehrbuch entsprechen.19 Denn mit den beiden Kriterien der Vermitt-
lung und der Ereignisreihung rekurriert er auf wirkmächtige Definitionen des
Erzählens, welche die Vermittlung in einer Erzählinstanz und die Ereignisrei-
hung in der erzählten Geschichte situieren.20 Formaler gewendet beziehen sich

woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=erkenntnis [31. 08. 2018] und http://www.woerterbuchnetz.
de/DWB?lemma=erkennen [31. 08. 2018].
17 Lamarque 2004, 406.
18 Lamarque 2004, 395.
19 Vgl. bes. Lamarque 2004, 401.
20 Vgl. die in Kindt/Müller 2003 versammelten Beiträge; insbesondere Schmid 2003; Jannidis
2003; vgl. weiter Abbott 2014. Diese Reihe ließe sich durch die beträchtliche Anzahl an narrato-
logischen Einführungen ergänzen, die grosso modo ebenfalls auf diese beiden Standardkriterien

http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=erkennen
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=erkennen


Einleitung 11

diese beiden Kriterien der Narrativität auf eine vermittelnde Instanz, die unter-
schiedliche Relationen zur erzählten Welt einnehmen kann, und eine doppelte
temporale Sequenz, die sich durch die Erzählung einer Ereignisfolge ergibt. Da-
mit sind in der Minimaldefinition des Erzählens die drei strukturalistischen
Großkategorien nach Gérard Genette – Stimme, Zeit, Modus – enthalten, wobei
sich zeigt, dass Genette die Aspekte der Vermittlung aufgeteilt hat, indem er die
logische Verortung des Erzählaktes (Stimme) von den Graden der Mittelbarkeit
und Perspektivierung des Erzählens (Modus) unterscheidet.21

Aus den zwei Minimalbedingungen lassen sich Implikationen für das Ver-
hältnis von Erkennen und Erzählen ableiten. Zunächst ändert sich die Ordnung
der strukturalistischen Systematik, indem die Vermittlung an der Systemstelle
des Ortes vor die Verbindung der einzelnen Ereignisse in ihrem Temporalgefüge
an der Systemstelle der Folge gesetzt wird, weil die Folge von dem Ort des Er-
zählens abhängig ist. Mit der Vermittlung des Erzählens erlaubt jede Erzählung
zumindest prinzipiell die Bestimmung eines Standpunktes in der erzählten
Welt, von dem aus die Gegenstände erzählt werden. Dieser Standpunkt verdop-
pelt also auf dem Feld der Stimme gewissermaßen die Beobachterposition, die
jede Erzählung abbildet.22 Analog dazu funktioniert die doppelte temporale Se-
quenz, die ebenfalls die erzählte Zeit mithilfe der Erzählzeit darstellt.23 Beide
Ebenen folgen eigenen Gesetzen, weil das Verhältnis der dargestellten Ereignis-
se umgestellt werden kann. Diese beiden Minimalbedingungen des Erzählens
und ihre Konsequenzen für das Verhältnis zum Erkennen werde ich im systema-
tischen Kapitel ausgehend von strukturalistischen Erzähltheorien und ihren
Weiterentwicklungen ausführlich erläutern. Diese Ausführlichkeit ist gerade
angesichts der Unübersichtlichkeit der jüngst unter enormem Interesse operie-
renden sogenannten postklassischen Erzähltheorie geboten.24 Das Ziel dieser
Arbeit besteht dabei nicht darin, diesen Theorien einen weiteren Ansatz mit
eigenem Begriffsinventar hinzuzufügen. Vielmehr versteht sie sich als Vor-
schlag, einen historisch-narratologischen Ansatz mittlerer Reichweite für das

rekurrieren; vgl. bes. Martínez/Scheffel 2016, 10–13; Lahn/Meister 2016, 1–11; Mahne 2007, 12–
14. Einen etwas anders gelagerten, kulturwissenschaftlich grundierten Ansatz legt Albrecht
Koschorke vor. Aber auch seine elementaren Operationen lassen sich den beiden Hauptkriteri-
en zuordnen, wenngleich mit deutlich offenerer Kontextualisierung. Vgl. Koschorke 2013, 27–
110.
21 Zur Systematik dieser Dreiteilung im Hinblick auf Stanzel und Lämmert vgl. Goebel 1999a,
4–14.
22 Vgl. exemplarisch: Koschorke 2013, 298 f.
23 Vgl. Müller 1968; Genette 1998, 21 f.
24 Vgl. exemplarisch: Goebel 1999a; Nünning/Nünning 2002; Alber/Fludernik 2010.



12 Einleitung

späte achtzehnte Jahrhundert zu präsentieren, der auf die Analyse von Goethes
Erzählungen zugeschnitten ist.

‚Goethe‘

Jedes weitere Buch zu Goethe bedarf einer Rechtfertigung, die hier zunächst
negativ formuliert werden muss.25 Es geht mir in meiner Arbeit weder darum,
Goethe zu einer glücklichen Ausnahme der deutschsprachigen Literatur zu stili-
sieren26 oder seine Texte auf ein noch so reflektiertes ‚Goethebild‘ festzulegen.27

Stattdessen geht es mir eher um die Verbindungen, die in der Forschung oft aus
dem Blick geraten, die aber versprechen, einen neuen ‚Goethe‘ zu entdecken,
der gerade zwischen den Abteilungen seines Frühwerks aufscheint und dessen
naturwissenschaftliche Seite lange als Vorstufe der späteren Texte diskreditiert
wurde. Die frühen naturwissenschaftlichen Texte sind deshalb unterschätzt,
weil verkannt wird, dass sie nicht nur Experimente der Natur, sondern vor allem
auch Experimente im Erzählen darstellen, die über die Abteilungen hinweg in
den literarischen Erzählungen produktiv werden.

Wenn diese Abteilungsgrenze überschritten wird, dann sind oft die Inhalte
und Motive der Texte leitend.28 Weil sich die naturwissenschaftlichen Schriften
mit Geologie auseinandersetzen, liegt es nahe, die abundanten Stellen in den
literarischen Schriften, die geologisches Wissen verarbeiten, unter diesem As-
pekt zu diskutieren.29 Weil sich die frühen botanischen Texte auf die Suche
nach der Urpflanze machen, steht zu vermuten, dass die literarischen Schilde-
rungen von Pflanzen damit zusammenhängen.30 Weil schließlich die Farben-

25 Es verwundert wenig, dass die Goethe-Forschung ausgesprochen unübersichtlich ist. Die
vorliegende Arbeit wäre ohne die Vorarbeiten der Forschung und ihrer Synthesen – etwa im
Goethe-Handbuch – unmöglich. Für die frühen naturwissenschaftlichen Schriften gilt die
konstatierte Unübersichtlichkeit zwar nur bedingt, doch bezogen auf die literarischen Texte –
vor allem Die Leiden des jungen Werthers und Wilhelm Meisters Lehrjahre – dafür umso mehr.
Diese Arbeit verzichtet bewusst auf einen ausgewiesenen Forschungsbericht und verweist
stattdessen in den Analysekapiteln auf die Forschungsbeiträge, die sich explizit mit den narra-
tiven Verfahren der Texte auseinandersetzen. Dass sie dennoch nicht die Datenbank an Sekun-
därliteratur abbildet, die der Arbeit gleichwohl zugrunde liegt, ist ihrer Lesbarkeit geschuldet.
26 Vgl. Safranski 2013; Jens 1999.
27 Vgl. Goebel 1999, 306 f. Zum Autorbegriff bezogen auf Goethe vgl. Keller 2018, 49–57.
28 Obwohl die jüngere Forschung die verschiedenen Abteilungen durchaus in Beziehung zu-
einander setzt, finden die naturwissenschaftlichen Texte etwa in Hamachers Einführung zu
Goethes Werk keine Beachtung; vgl. Hamacher 2013.
29 Vgl. exemplarisch: Sullivan 1999; Gnam 2001; Müller 2001; Wyder 2005.
30 Vgl. exemplarisch: Rüdiger 1990; Egger 1997, bes. 87–92; Stiening 2010; Breidbach 2010.



Einleitung 13

lehre die Entstehung der Farben erklären will, sind hier Verbindungen zur lite-
rarischen Farbsemantik naheliegend.31 Derartige Studien gibt es; aber in ihrem
Bemühen um motivgeschichtliche Brückenschläge interessieren sie sich weni-
ger für die Darstellungsverfahren der untersuchten Texte. Obwohl die Beschäf-
tigung mit Goethe ohne seine naturwissenschaftlichen Texte nicht mehr zu
denken ist,32 scheut sich die Forschung bislang vor Verbindungen zu den litera-
rischen Texten, die nicht auf motivischer, sondern auf der Ebene ihrer Darstel-
lungsverfahren liegen.

Dass die meisten naturwissenschaftlichen Texte auf narrativen Verfahren
beruhen, ist – gemessen an dem weiten Erzählbegriff – der Ausgangspunkt des
hier unternommenen Brückenschlags zu den literarischen Texten.33 Dies gilt
insbesondere für Goethes Frühwerk, dessen Periodisierung in meiner Arbeit der
Münchner Ausgabe folgt, die erst in ihrem sechsten Band mit dem Jahr 1798 die
Weimarer Klassik beginnen lässt (vgl. MA 6.1, 845).34 Vor diesem Hintergrund
(und nicht etwa gemessen an biographischen oder gar biologischen Modellen)
spanne ich einen Bogen von 1770 bis 1796 – vom vermutlichen Entstehungszeit-
punkt des Briefromanfragments Arianne an Wetty bis zum Erscheinen der Lehr-
jahre. Diese Periodisierung ist vor allem den naturwissenschaftlichen Schriften
geschuldet, die 1798 mit dem Lehrgedicht Die Metamorphose der Pflanzen eben-
falls eine entscheidende Zäsur erfahren, weil das Gedicht die Ergebnisse des
Versuchs die Metamorphose der Pflanzen zu erklären in eine lyrische Form trans-
formiert – mit entscheidenden Konsequenzen für das Verhältnis von Erkennen
und Erzählen, wie ich im Fazit ausführe. Dass sich die Forschung zu Goethes
naturwissenschaftlichen Schriften auf das Spätwerk – insbesondere die Farben-
lehre und die Hefte zur Morphologie – konzentriert und dabei die frühen Schrif-
ten gerade der 1790er Jahre lediglich als Vorstufen behandelt, verschärft darü-
ber hinaus das Desiderat, dem meine Arbeit nachgeht.

Indem ich ‚Goethe‘ in der Konstellation von Naturwissenschaft und Litera-
tur als ein Ordnungsprinzip verstehe,35 vermeide ich gezielt, seinen narrativen
Texten eine Synthese von Kunst und Natur zu unterstellen und den idealisieren-
den Mythos der Goethe-Philologie vom letzten Universalgenie wiederaufleben

31 Vgl. exemplarisch: Sullivan 2007; Kraft 2012.
32 Einen Überblick über die neueste Forschung gibt etwa Schäfer 2016.
33 Vgl. King 2017.
34 Die neueste Forschung tendiert zu einer Aufwertung und Neuperspektivierung von Goethes
Frühwerk, wie sich etwa an der von Eckart Goebel am Wissenschaftskolleg zu Berlin veranstal-
teten Tagung belegen lässt, die sich mit Goethes erstem Weimarer Jahrzehnt beschäftigt hat:
Goethe als Psychologe. Berlin 2.–3. Juli 2014.
35 Vgl. Schaffrick/Willand 2014, 74.



14 Einleitung

zu lassen. Autorschaft ist dementsprechend prinzipiell eine Klammer, die mein
Korpus rechtfertigt, und kein Versuch, von den Texten auf ihren Urheber zu
schließen und – wie es oft genug geschieht – von häufig disparaten Einzelbeo-
bachtungen auf den ‚ganzen Goethe‘. Dass die Frage der Autorschaft dabei für
die naturwissenschaftlichen Texte allerdings ebenso virulent ist wie für die lite-
rarischen Erzählungen, zeigen Texte wie Die Natur, der mittlerweile vom Groß-
teil der Forschung nicht mehr Goethe zugeschrieben wird, aber dennoch in kei-
ner Goethe-Ausgabe fehlt. Dass in den naturwissenschaftlichen Schriften der
Kurzschluss zwischen Autor und Erzählinstanz den Texten ebenso wenig ge-
recht wird wie in den literarischen, indizieren die vielfältigen Stimmenwechsel
und Modellierungen ihrer Aussageinstanzen, aber auch das weite Spektrum der
narrativen Verfahren, die sie in Anschlag bringen. In der Auswahl und in den
Konstellationen der untersuchten Texte stützt sich die Arbeit entsprechend
nicht auf produktionsästhetische oder werkbiographische Zusammenhänge,
sondern allein auf narrative Verfahren. Dass Goethes frühe Erzählungen ihr in-
novatives Potenzial ausgerechnet an den Grenzen ihrer Abteilungen und der
narrativen Kategorien entfalten, ist die Hypothese; sie in präzisen Analysen mit
einem historisch-systematischen Ansatz zu beschreiben, ist das Ziel dieser Ar-
beit, deren analytische Konstellationen ich folgendermaßen abbilden möchte:

Tab. 1: Untersuchte Konstellationen in Goethes Frühwerk.

Naturwissenschaft Literatur

Ausgangspunkt Formsuche
Naturformen der Dichtung, Über epische und dramatische Dichtung

Ort Geologie Briefroman
Granit I / II Arianne an Wetty

Die Leiden des jungen Werthers

Folge Biologie Bildungsroman
Versuch die Metamorphose der Wilhelm Meisters theatralische
Pflanzen zu erklären Sendung

Wilhelm Meisters Lehrjahre

Modus Optik Novellensammlung
Der Versuch als Vermittler von Unterhaltungen deutscher
Objekt und Subjekt Ausgewanderten
Beiträge zur Optik

Fazit Lehrgedicht
Die Metamorphose der Pflanzen



I Systematik





1 Funktionen des Erzählens I: Probleme
der Narratologie

Dieses Kapitel entwickelt eine historisch fundierte narratologische Systematik,
die den Zusammenhang von Erkennen und Erzählen für Goethes frühe literari-
sche und naturwissenschaftliche Erzählungen untersuchen kann. Das Ziel die-
ser Systematik ist es, die Interdependenz zwischen naturwissenschaftlichen
und literarischen Erzählungen auf der Verfahrensebene beschreibbar zu ma-
chen. Dabei erhebt der Ansatz nicht den Anspruch auf allgemeine Gültigkeit,
sondern versteht sich als ein Vorschlag mittlerer Reichweite und ist auf das
Korpus dieser Arbeit zugeschnitten. Dafür verbinde ich systematische mit histo-
rischen Herangehensweisen, um das Verhältnis von Erkennen und Erzählen an
den drei Aspekten von Ort, Folge und Modus zu bestimmen. Diese drei Begriffe
leite ich in einem ersten Schritt anhand etablierter narratologischer Systemati-
ken her. Sie dienen dazu, die Kategorien von Stimme, Zeit und Modus zu erwei-
tern, weil gerade an den begrifflichen Grenzen der Narratologie das Erkennen
unhintergehbar ist. In einem zweiten Schritt wird diese systematische Neukon-
turierung durch eine Historisierung ergänzt, wobei ich formgeschichtliche mit
theoriegeschichtlichen Ansätzen in den rezenten Bemühungen um eine histori-
sche Narratologie verbinde.1 Gerade das Erzählen erfährt in den Poetiken des
achtzehnten Jahrhunderts grundlegende Beachtung – verbunden mit einer Auf-
wertung des Romans und einer Rekonfiguration der Fabel. Dass diese Aufwer-
tung genau an den Aspekten von Ort, Folge und Modus ansetzt, soll das Unter-
kapitel anhand einschlägiger Texte von Lessing, Blanckenburg und Engel
zeigen. In einem dritten Schritt werden schließlich mit Baumgarten, Herder und
Kant die Probleme von Ort, Folge und Modus in der zeitgenössischen Erkennt-
nistheorie skizziert, die an ihren Grenzen das Erzählen einschaltet – und zwar
in doppelter Hinsicht: sowohl als Gegenstand ihrer Überlegungen als auch als
Darstellungsform. In einem vierten Schritt fasse ich die Ergebnisse der systema-
tischen wie der historischen Überlegungen zusammen. Damit lassen sich die
Erzählverfahren, die das Erkennen reflektieren, an allen drei systematischen
Aspekten der Arbeit beschreiben: Ort, Folge und Modus (s. Tab. 2).

Im ersten Schritt untersuche ich so die Systematik der strukturalistischen
Narratologie Genette’scher Prägung mit einem Seitenblick auf ihre postklassi-
schen Weiterentwicklungen.2 Dabei möchte ich zeigen, dass in dieser Systema-

1 Vgl. Werner 2015, 79–84; Grüne 2018, bes. 19–92.
2 Wie Scholes anmerkt, zählt Genette zum „low structuralism“ und war deshalb – anders als
viele Vertreter des reinen Strukturalismus – so anschlussfähig und erfolgreich. Auch wenn ich
mir Seitenblicke auf Weiterentwicklungen und Kritik erlaube, bleibt der Fokus meiner Arbeit

https://doi.org/10.1515/9783110586213-002



18 I Systematik

Tab. 2: Disposition des narratologischen Arguments.

Narratologie Poetologie Epistemologie Verfahren

Ort Stimme Lessing: Fabel Baumgarten: Ästhetik Metalepse

Folge Zeit & Motivierung Blanckenburg: Roman Herder: Geschichte Syllepse

Modus Mittelbarkeit & Engel: Gespräch & Kant: Philosophie Paralepse
Perspektive Erzählung

tik immer wieder erkenntnistheoretische Probleme eine Rolle spielen, ohne dass
Genette sie expliziert. Ich möchte auf diese Art und Weise die Systemstellen
bestimmen, an denen die Narratologie auf das Erkennen stößt. Die erste Frage,
die sich dieses Kapitel damit stellt, ist die klassische Frage nach dem Erzähler,
mit der traditionell Fragen des Erkennens einhergehen: Wer spricht in einem
narrativen Text auf der Basis welchen Wissens und mit welcher epistemologi-
schen Lizenz? Dieser Frage nähere ich mich funktional, indem ich – statt die
Aussageinstanz zu profilieren – die Funktionen bestimmter Textelemente unter-
suche, die auf diese Instanz verweisen. Diese Funktionen des Erzählens bilden
das theoretische Fundament der Arbeit und werden erstens erläutert (1.1). Da-
ran anschließend bestimme ich zweitens den Ort des Erzählens unter dem As-
pekt der Stimme (1.2). Drittens analysiere ich unter dem Stichwort der Folge,
wie ein Erzähltext Temporalität und Motivierung produziert (1.3). In einem vier-
ten und letzten Schritt beschäftige ich mich unter dem Aspekt des Modus mit
den verschiedenen Möglichkeiten der Distanzierung und Perspektivierung, die
eine Erzählung darstellen kann (1.4). Es geht also mit den Begriffen Ort, Folge
und Modus immer um die Abbildung des Erkennens in den Systematiken des
Erzählens. Das legt die Vermutung nahe, dass den Funktionen des Erzählens
eine epistemologische Basisfunktion zugrunde liegt. Dieser Grundierung wid-
met sich das folgende Kapitel.

1.1 Wer spricht? Erzählfunktionen bei Genette
und Hamburger

Wer spricht? Eine mindestens umstrittene, wenn nicht die grundlegende Frage
der Narratologie ist die Frage nach dem Erzähler in narrativen Texten.3 Gerade

klar auf der Genette’schen Typologie. Vgl. Scholes 1974, 157 f. Zu einer breiteren und einführen-
den Positionierung vgl. Geisenhanslüke 2013, 84 f.; Chihaia 2010. Zu Differenzen und An-
schlussmöglichkeiten von Genette an die postklassische Narratologie vgl. Pier 2010, bes. 9 f.
3 Den Problemen dieser Frage widmet die Einführung von Lahn/Meister ein Kapitel, obgleich
sie trotzdem die Frage nach dem ‚Wer erzählt?‘ prominent stellen. Vgl. Lahn/Meister 2016, 78–87.



1 Funktionen des Erzählens I: Probleme der Narratologie 19

für Texte mit unanschaulichen Erzählinstanzen gilt dabei, dass diese Frage nur
indirekt beantwortet werden kann, indem bestimmte Elemente im Erzähltext
auf eine Aussage- bzw. Erzählinstanz hinweisen. Das heißt auch, dass die Vor-
stellung einer der Erzählung vorausgehenden Erzählinstanz, die unabhängig
von ihrer Erzählung existiert, in unlösbare Aporien und simplifizierende An-
thropomorphismen führt. Ein funktionaler Begriff des Erzählers erlaubt es, die-
se sich in unzähligen Systematisierungs- und Bezeichnungsversuchen der Nar-
ratologie manifestierenden Probleme4 zu vermeiden. Darüber hinaus ermöglicht
er es, die Textverfahren genauer zu beschreiben, welche den Eindruck eines
Erzählers erzeugen, statt sein Profil auf anthropomorpher Basis zu bestimmen.
Bevor also mit der Stimme auf den eigentlichen Ort der Erzählfunktion in Genet-
tes narratologischer Systematik eingegangen werden soll, ist der Begriff der Er-
zählfunktion im Rückgriff auf Genette und Hamburger zu erläutern.

Eine Typologie der Erzählfunktionen hat Gérard Genette im Diskurs der Er-
zählung in einem von der Forschung nur wenig fruchtbar gemachten Unterkapi-
tel zur Kategorie der Stimme vorgelegt; ihre typologischen Differenzierungen
konturieren das epistemologische Profil des Erzählens. Genette postuliert – an-
gelehnt an Roman Jakobsons Funktionen der Sprache – fünf nicht strikt vonei-
nander zu trennende Erzählfunktionen, die zwar noch unter dem Titel „Funktio-
nen des Erzählers“5 firmieren und damit auf die officia oratoris, das heißt auf
die Aufgaben oder Pflichten des Redners in der klassischen Rhetorik, verwei-
sen. Allerdings deuten diese Funktionen bereits im Kontext der Behandlung der
Stimme eine grundlegende Verschiebung der narratologischen Systematik an.
Nicht mehr wird – wie in vielen erzähltheoretischen Einführungen – gefragt:
Wer spricht? Vielmehr wird gefragt: Welche Funktionen erfüllt die Aussage-
instanz in Bezug auf die Darstellung ihrer Erzählung? Damit reformuliert Genet-
te das Konzept der Stimme anhand der Struktur des hysteron proteron, indem er
spätere Textelemente auf eine ihnen vermeintlich vorangehende Erzählinstanz
hochrechnet.6

Die erste Funktion nennt Genette die narrative Funktion. Sie bezeichnet le-
diglich die Vermittlung der Geschichte und damit die erste und grundlegende
Aufgabe des Erzählers.7 Diese Funktion kann am ehesten mit einer mehr oder

4 Für einen Überblick vgl. den Eintrag im Living Handbook of Narratology (Margolin 2014)
und die dort geführte Diskussion. Eine Polemik des Begriffs gibt Weimar 1994; die historischen
Grundlagen erhellt Traninger 2013, bes. 189–197.
5 Genette 1998, 183.
6 Zu den Problemen des Konzepts und seiner Rezeption vgl. Kraglund 2011; Hansen/Iversen/
Nielsen/Reitan 2011.
7 Vgl. Herman 2002, 327.



20 I Systematik

weniger anschaulichen Erzählinstanz besetzt werden. Neben der narrativen
Funktion unterscheidet Genette vier „extra-narrative[ ]“8 Erzählfunktionen, die
von keinem Erzählakt zu trennen sind, dabei aber immer von der ersten, im
eigentlichen Sinn narrativen Funktion abhängen. Die zweite Funktion bezeich-
net die Organisation der erzählten Ereignisse, die ebenfalls mit dem Erzählen
einhergeht. In Anlehnung an Georges Blin nennt Genette diese zweite Funktion
Regiefunktion. Denn jeder Text reflektiert seine „Gliederungen, Verbindungen
und wechselseitigen Bezüge, kurz seine innere Organisation“9 vorwiegend ex-
plizit in metanarrativen Erzählerkommentaren, aber stets auch implizit – jeder
Erzähler ist also auch Regisseur. Damit baut die Funktion auf Jakobsons meta-
sprachlicher Funktion auf, die sich auf den Code bezieht und die Regeln der
Zuordnung von Bedeutung reflektiert. Drittens geht Genette von einer kommu-
nikativen Funktion aus: Jedes Erzählen ist an einen Adressaten gerichtet, der
im Erzählen unterschiedlich, etwa durch Adressen oder Apostrophen, herge-
stellt wird – jeder Erzähler ist also auch Kommunikator. Diese Funktion schließt
an Jakobsons konative und phatische Funktionen an, da sie sowohl den Kon-
takt versichert als auch ihre Adressaten produziert. Viertens kommt keine Er-
zählung ohne eine so genannte testimoniale oder Beglaubigungsfunktion aus,
in der das Wissen vom Erzählten reflektiert bzw. legitimiert wird – jeder Erzäh-
ler ist also auch Zeuge. Dabei schließt Genette an Jakobsons emotive Funktion
an, die den Anteil des Erzählers an seiner Geschichte bezeichnet. Mit dieser
Selbstkundgabe des Erzählers hängt die letzte Funktion zusammen, die aber
nicht das Wissen von den erzählten Ereignissen beglaubigt, sondern diese in
normative Zusammenhänge einordnet. Konsequenterweise nennt Genette diese
Funktion die ideologische Funktion, die Elemente der erzählten Geschichte be-
wertet – jeder Erzähler ist schließlich auch Ideologe.10

Bezeichnenderweise spielen in Genettes Systematik die beiden wichtigsten
Jakobson’schen Funktionen keine Rolle: Zum einen klammert er die referentiel-
le Funktion aus, weil sich Genette – wenn auch nur implizit – ausschließlich
mit fiktionalen narrativen Texten beschäftigt und sich darüber hinaus für die
Gegenstände dieser Erzählungen nicht interessiert. Folgenreicher ist die zweite
Elision, weil zum anderen die poetische Funktion zumindest explizit keine Rolle
spielt. Implizit aber basiert Genettes erste narrative Funktion genau auf dem
Leistungsprofil von Jakobsons poetischer Funktion, der es um das Wie einer
sprachlichen Botschaft, genauer: um die „Dichotomie von Zeichen und Objek-

8 Genette 1998, 185.
9 Genette 1998, 183.
10 Zu den Implikationen dieser Funktion vgl. Cohn 2000.



1 Funktionen des Erzählens I: Probleme der Narratologie 21

ten“11 geht. Jede sprachliche Äußerung operiert laut Jakobson mittels Selektion
und Kombination; die Projektion des Prinzips der Äquivalenz von der Achse der
Selektion auf die Achse der Kombination beschreibt die poetische Funktion:
„Äquivalenz wird zum konstitutiven Mittel einer Sequenz erhoben.“12 Folglich
bildet die poetische Funktion Sequenzen, die vor allem durch Wiederholung auf
sich selbst zurückverweisen. Genau das leistet Genettes allerdings nicht näher
bestimmte narrative Funktion: Sie verweist im narrativen Text auf die Spezifika
der ihr zugrundeliegenden „narrative[n] Poetik“,13 der sich Genette im gesam-
ten Diskurs widmet. In der Diskussion dieser narrativen Poetik ereignet sich in
Genettes Systematik allerdings ein weitreichender kategorialer Fehler, der von
den Formen und Funktionen des Erzählens zu seiner Semantik und damit weit
weg von erkenntnistheoretischen Reflexionen führt. Poetik und Referenz wer-
den damit zum Testfall für die narratologische Systematik: Wo die Referenz
verabschiedet wird, ist die Poetik das geheime Zentrum des Systems. Im Unter-
kapitel zur Stimme versteckt sich damit der Schlüssel zu Genettes gesamter nar-
ratologischer Systematik in ihrer Arbeitsteilung, indem er mit den Funktionen
des Erzählers das Leistungsprofil narrativer Texte vermisst.

Funktionen sind für Genette Rückschlüsse von Textelementen oder Aus-
sagen auf ihre Aussageinstanzen. Damit beschreiben Erzählfunktionen einen
Zuschreibungsmechanismus, der bestimmten Aussagen eine integrale Funktion
für den narrativen Text unterstellt, weil sie im weitesten Sinn zur Bedeutungs-
bildung beiträgt. Diese Funktionen sind bei Genette durchaus konkret im Sinne
von Aufgaben eines Erzählers gedacht, der durch Rückschlüsse seiner Aussagen
Profil gewinnt: Ordnung stiften, Kommunikation erhalten, Zeugnis ablegen und
einen ideologischen Rahmen bilden. Alle Funktionen steuern so mit ihren spezi-
fischen Aufgaben für die Erzählung die Informationsvermittlung über die er-
zählte Welt. Das Wissen von der erzählten Welt wird damit im Umkehrschluss
funktional legitimiert.14

Im Neuen Diskurs der Erzählung revidiert Genette die Systematik seiner Er-
zählfunktionen geringfügig, indem er vor allem Susan Suleimans Vorschlag
folgt, die ideologische Funktion in die interpretative Funktion umzubenennen
und damit ein Stück weit zu neutralisieren. Interessanter als diese terminologi-
sche Abschwächung ist Genettes Markierung seines Zuständigkeitsbereichs als
Narratologe. Denn eigentlich haben die „extra-narrativen Funktionen […] in

11 Jakobson 1971, 151.
12 Jakobson 1971, 153.
13 Genette 1998, 12.
14 Vgl. Manns 2013, 141–144.



22 I Systematik

einer Arbeit über den narrativen Diskurs nichts zu suchen“15 – sie fallen in
den Aufgabenbereich der Fiktionstheorie.16 Diese Grenzziehung hindert Genette
nicht daran, die ideologische respektive interpretative Funktion mit seinen Ka-
tegorien der Stimme und des Modus ins Verhältnis zu setzen, „um noch einmal
klarzustellen, was sich im übrigen von selbst versteht“.17 Denn alle extranarrati-
ven Funktionen treten laut Genette eigentlich nur in nullfokalisierten Erzählun-
gen auf; Fokalisierung gleich welcher Art, die ja die Einschränkung der Per-
spektive des Erzählers auf eine Figur bezeichnet, verbietet „jede Einmischung
des Erzählers“.18 Ebenso kommt die Beglaubigungsfunktion „eigentlich nur in
der homodiegetischen Narration“19 vor, weil diese mit einem figuralen – und
deshalb beglaubigungsbedürftigen – Erzähler operiert, während Erzählungen
ohne Fokalisierung oder – wie im Fall der externen Fokalisierung – ohne Mit-
sicht ihr Wissen nicht legitimieren müssen. An dieser Stelle offenbart sich einer
der größten blinden Flecken in Genettes Systematik. Denn offenkundig – und
hier suchen die kategorial verdrängten semantischen Anteile das System heim –
lassen sich Verbindungen zwischen den so genannten extranarrativen Funktio-
nen und der narrativen Funktion ziehen.

Die Regiefunktion reguliert die Gestaltung der Zeit, indem sie die Ordnung
der Erzählung – so durch Analepsen und Prolepsen –, die Dauer der Erzäh-
lung – also Anisochronien – oder die Frequenz – also „Wiederholungsbeziehun-
gen“20 – bestimmt. Ebenso sind Verbindungen der ideologischen bzw. interpre-
tativen Funktion wie der Regiefunktion zu Kategorien des Modus denkbar.
Kategorien der Stimme lassen sich darüber hinaus mit der extranarrativen Kom-
munikationsfunktion verbinden. Diese Verbindungen sind alles andere als un-
problematisch, weil sie die Zuordnungsrelation umkehren: Die narrative Funk-
tion ist nicht mehr die Basisfunktion, sondern von extranarrativen Funktionen
abhängig. Das hysteron proteron der Stimme tritt hier als Reentry wieder in das
System ein, ganz abgesehen davon, dass Genettes Argument munter die narra-
tologischen Systemstellen wechselt. Damit zeigen sich jedoch zumindest theo-
retisch Verbindungen der extranarrativen Funktionen zu allen Basiskategorien
in Genettes Systematik: Zeit, Modus und Stimme. Keine narrative Informations-
vermittlung ist folglich epistemologisch neutral, weil die hier beschriebenen
Verbindungen auf den Zugang zur erzählten Welt hinweisen, die nicht losgelöst

15 Genette 1998, 279.
16 Vgl. Genette 1992, bes. 11–40.
17 Genette 1998, 279.
18 Ebd.
19 Ebd.
20 Genette 1998, 81.



1 Funktionen des Erzählens I: Probleme der Narratologie 23

von Ein- bzw. Übergriffen des Erzählens zu denken sind. Diese Verbindungen
geben so der narrativen Funktion des Erzählers und damit der Basisfunktion
von Genettes Narratologie ein entscheidendes Profil: Erzählen ist nie frei von
extranarrativen Funktionen – es vermittelt nicht einfach eine Geschichte, son-
dern schafft gleichzeitig einen Zugang zu dieser Geschichte. Der Erzähler erfüllt
also nicht nur Aufgaben, er hat ein epistemologisches Profil. Ausgerechnet die
nullfokalisierte Erzählung und damit der präsupponierte Hort der Allwissenheit
bzw. des unbeschränkten Zugangs zur erzählten Welt wird für Genette zum Bei-
spiel der Thematisierung extranarrativer Funktionen. Die vermeintliche Nullstu-
fe – eine von allen extranarrativen Funktionen gereinigte narrative Funktion –
existiert nicht.

Die extranarrativen Funktionen am vermeintlichen Rand von Genettes nar-
ratologischer Systematik sind also nicht strikt von der narrativen Funktion und
ihren spezifischen Formen zu trennen. Genau hier aber ist für eine Historisie-
rung der scheinbar zeitlosen Erzähltheorie auf der Basis von historisch-spezifi-
scher Erkenntnistheorie anzusetzen. Denn das Erkennen ist kein inhaltliches
Phänomen, wenn etwa Figuren bei ihren Erkenntnisprozessen beobachtet wer-
den, sondern mit der Erzählweise aufs Engste verbunden. Indem jedes Erzählen
den Zugriff auf die erzählte Welt mit abbildet, ist sie immer von einer epistemo-
logischen Funktion abhängig. Dementsprechend sollen Genettes Erzählfunktio-
nen als Anknüpfungspunkt einer Historisierung dienen, die diese Darstellungs-
weisen ernst nimmt und sich weder in Rezeptionsästhetik noch historischer
Poetik erschöpft oder sich auf das Was der Erzählung in Gestalt von Handlung
und erzählter Welt konzentriert.21 Um den Zusammenhang von Erzählen und
Erkennen historisch spezifisch für die Spätaufklärung zu beschreiben, greift Ge-
nettes typologische Skizze der Erzählfunktionen allerdings zu kurz, weil sie se-
mantisch grundiert ist und deshalb potenziell unendlich viele konkrete Funktio-

21 Seit einigen Jahren bemüht sich die Narratologie vor allem von mediävistischer Seite unter
dem Schlagwort der histoire-Narratologie um eine Historisierung ihrer Kategorien. Während
auf diese Historisierung im zweiten Teil der Systematik genauer eingegangen wird, sei an die-
ser Stelle bereits auf die wichtigsten Anknüpfungspunkte meiner Überlegungen verwiesen:
Haferland/Meyer 2010; darin v. a. Bleumer 2010, bes. 235–237; Bleumer 2015, bes. 214–218.
Raphael Kuch legt einen anderen Vorschlag der direkteren Übertragung der Genette’schen Be-
griffe auf seinen Gegenstand – den frühneuzeitlichen illustrierten Roman – vor. Diese um-
standslose Übertragung hat den entscheidenden Nachteil, dass sie die historischen wie syste-
matischen Bedingungen der Genette’schen Begriffe nicht ins Kalkül zieht. Damit leistet Kuch
weniger eine Übertragung des narratologischen Theoriegebäudes als ein Analysemodell, das
problematische Kategorien des einen Systems mit funktional äquivalenten, aber darum nicht
weniger problematischen Kategorien eines neuen Systems ersetzt (wie z. B. des ‚impliziten
Illustrators‘, vgl. Kuch 2014, 23 u. ö.).



24 I Systematik

nen im Sinne von Aufgaben für den narrativen Text anführen könnte, sodass
sie das Erzählen semantisiert, anstatt die grundlegende narrative Funktion ge-
nauer zu profilieren.

Ein abstrakteres, aber bis vor kurzem in ihren Implikationen weitgehend
ignoriertes Konzept der Erzählfunktion hat Käte Hamburger in ihrer Logik der
Dichtung vorgelegt.22 Im Gegensatz zu Genette, der Funktionen implizit als einer
Instanz zugeschriebene Aufgaben und damit im Sinne von ‚Funktionen für‘ ver-
steht, greift Hamburger in ihrem fiktionstheoretischen Ansatz auf einen deut-
lich abstrakteren, mathematischen Begriff der Funktion im Sinne von ‚Funktio-
nen von‘ zurück. Eingebettet sind diese Funktionen bei Hamburger in ein
anderes Konzept von Sprache. Statt Sprache als Teil eines Kommunikations-
modells zu begreifen, versteht Hamburger Sprache als Aussage, genauer als
eine Relation von Aussagesubjekt und Aussageobjekt.23 Einen Sender oder
Empfänger – und damit den pragmatischen Kontext einer Aussage – denkt sie
in diesem Zusammenhang nicht. Die Frage „Wer spricht?“ macht in Hamburgers
Theorie folglich keinen Sinn mehr: „Keiner spricht“, ist ihre Entgegnung – zu-
mindest nicht, wenn es sich um fiktionales Erzählen handelt.24 Denn beim fikti-
onalen Erzählen besteht kein „Relations- und das heißt Aussageverhältnis“;25

von einem gar anthropomorphisierten Erzähler auszugehen, sei ein grundlegen-
der Fehlschluss im Zuge „metaphorische[r] Scheindeskriptionen“.26 Gegen diese
Vorstellung eines figural gedachten Erzählers postuliert Hamburger:

Das Erzählen […] ist eine Funktion, durch die das Erzählte erzeugt wird, die Erzählfunk-
tion, die der erzählende Dichter handhabt wie etwa der Maler Farbe und Pinsel. Das heißt,
der erzählende Dichter ist kein Aussagesubjekt, er erzählt nicht von Personen und Din-
gen, sondern er erzählt die Personen und Dinge […]. Zwischen dem Erzählten und dem
Erzählen besteht kein Relations- und das heißt Aussageverhältnis, sondern ein Funktions-
zusammenhang.27

Die Erzählfunktion ist dementsprechend nicht einfach ein „Ersatzbegriff für Er-
zähler/Sprecher“,28 sondern als eine Zuordnungsvorschrift im mathematischen
Sinn zu verstehen.29 Zuordnungsvorschrift meint in diesem Zusammenhang

22 Vgl. Dane 2000; Scheffel 2003; Löschner 2013, bes. 9–24; Albrecht/Löschner 2015; Albrecht
2015; Vasić Daki 2005.
23 Vgl. Hamburger 1968, 28–35, bes. 34; auch 114 f.
24 Vgl. Löschner 2013, 25–33.
25 Hamburger 1968, 74.
26 Hamburger 1968, 77.
27 Hamburger 1968, 113.
28 Löschner 2013, 34.
29 Dass Hamburger dabei selbst auf Cassirers Symbolbegriff rekurriert und dabei deutlich
neukantianisch denkt, hat die jüngste Forschung herausgearbeitet. Vgl. Löschner 2013, 36–39;



1 Funktionen des Erzählens I: Probleme der Narratologie 25

leidlich abstrakt, dass eine bestimmte Größe auf eine zweite Größe abgebildet
wird und damit potenziell unendlich viele Werte erzeugt. Damit stehen die Re-
geln im Vordergrund, nach denen diese Zuordnung erfolgt, nicht aber die In-
stanz, die diese Zuordnung leistet. Hamburger zufolge bilden Erzähltexte also
Zuordnungsvorschriften ab, ohne dass diese Zuordnungen in ein kommunikati-
ves Setting zu integrieren sind, das außerhalb der Erzählung liegt.30 Zuordnung
meint folglich (anders als bei Genette) keinen Rückschluss über die verschiede-
nen Ebenen hinweg, also von Erzählung auf das Erzählen bzw. den Erzähler,
sondern eine Schließbewegung auf derselben Ebene. Mit dem Begriff der Er-
zählfunktion trennt Hamburger folglich zwei Operationen narrativer Texte von-
einander: Erzeugen und Erkennen. An die Stelle eines Erzählers tritt eine fiktive
Ich-Origo, ein Ort innerhalb der Erzählung, von dem aus erzählt wird. Dieser
Ort – die Abbildung des Erkennens in der Erzählung – ist aber von einer Erzähl-
funktion abhängig, das heißt erzeugt, darum aber nicht identisch mit dem Er-
zeugen. Das Erzählen als die Vorstellung, jemand erzähle eine Geschichte, ist
durch das Erzählte erzeugt. Das meint den oben zitierten Funktionszusammen-
hang, womit Hamburger Erkennen und Erzeugen für die narrative Fiktion auf
verschiedenen Ebenen abbildet.

Streng genommen hat in Hamburgers Modell jeder fiktionale Erzähltext im
Rückgriff auf Karl Bühlers Organonmodell zwar „eine oder mehrere Erlebnis[in-
stanzen], jedoch keine Erzählinstanz. Die Erlebnisinstanzen leihen dem Erzählen
gewissermaßen ihr Erlebnis- und Wahrnehmungsprofil.“31 Mit Hamburgers Re-
kurs auf den Erlebnisbegriff wird deutlich, wie sie Bühlers Konzept der Ich-Origo
umdeutet. Der Begriff bezeichnet nun nicht mehr lediglich eine „rein perspekti-
visch bestimmte Ich-Jetzt-Hier-Origo“,32 sondern wird existenzphilosophisch
aufgeladen. Abstrahiert kann diese Aufladung als Abbildung von Erkenntnispro-
zessen gedeutet werden: Wahrnehmung und Wissen sind an dieser Stelle nicht
zu trennen.33 Damit ist Hamburgers grundlegende, anhand von Verben der inne-

Albrecht 2015. Zu ihrem Theorem der Erzählfunktion, ihrem innovativen Potenzial im Kontext
der frühen deutschsprachigen Erzähltheorie und ihrem Verweis auf Goethes ‚Rhapsoden hinter
dem Vorhang‘ vgl. Werle 2015, 104–106.
30 Das fiktionstheoretische Argument, das Hamburgers Erzählfunktion zugrunde liegt und die
Differenzierung von Wirklichkeitsaussage und Fiktionsaussage beschreiben will, soll für den
hier verfolgten Zusammenhang nicht diskutiert werden, weil es mir eher um die Verfahren geht,
die Hamburger beschreibt, als um ihre Konsequenzen. Auf der Ebene der Erzählverfahren zeigt
sich nämlich, dass Goethe sowohl in seinen literarischen wie nichtliterarischen Texten mit ähn-
lichen Strukturen operiert, welche die Differenz von Fiktion und Nichtfiktion unterlaufen.
31 Löschner 2013, 40. Zur Relation von Hamburger und Bühler vgl. auch Bockwinkel 2015,
236–239.
32 Löschner 2013, 48.
33 Vgl. Martínez/Scheffel 2016, 68.



26 I Systematik

ren Vorgänge entwickelte Definition der narrativen Fiktion in das Argument zu
integrieren: „Die epische Fiktion ist der einzige erkenntnistheoretische Ort, wo die
Ich-Originität (oder Subjektivität) einer dritten Person als einer dritten dargestellt
werden kann.“34 Folgt man Claudia Löschners wissenschaftsgeschichtlicher Ein-
ordnung, ist damit nicht weniger gemeint als die Subjektwerdung von Personen
bzw. Figuren, die sonst immer nur Objekte eines Wirklichkeitserlebens bleiben.35

Eine Erzählfunktion erzählt nicht von ihren Gegenständen – sie erzählt ihre Ge-
genstände, indem sie ihnen ein epistemologisches Profil verleiht. Die Produktion
dieses Profils durch die Verbindung verschiedener Ich-Origines leistet keine
anthropomorphisierte oder personal gedachte Erzählinstanz, sondern eine Funk-
tion: eine Zuordnungsvorschrift. Rüdiger Campe konkretisiert Hamburgers Zu-
ordnungsvorschrift in einer Reihe mit Georg Lukács und Clemens Lugowski,
indem er sie als den Prozess einer Stellvertretung von Erzähler und Person be-
schreibt:

Der Erzähler ist also überhaupt keine Person, weder eine erzählte, noch eine aktuell er-
zählende. Der Erzähler ist, sagt Hamburger, eine Funktion. Dass es einen Erzähler gibt,
ist eine formelle Einrichtung, die systematisch zum Erzählen, zur Möglichkeit einer Wirk-
lichkeit zweiter Stufe, dazu gehört.36

Alle relationalen Elemente – Hamburger denkt vor allem an Tempusformen,
temporale und lokale Adverbiale – sind nicht auf eine Erzählerfigur zurückzu-
führen, sondern bezeichnen eine epistemologische Relation. „Der Erzähler“, fol-
gert Campe, „ist keine Person, sondern eine Instanz möglicher Rede“.37 In der
modalen Bestimmung liegt das für meinen Zusammenhang entscheidende Ar-
gument, weil in der Möglichkeit auf die Struktur des Erzählens verwiesen wird –
und hier Hamburgers mathematisches Funktionsverständnis Anschauung er-
hält. Die Figuren einer Erzählung werden zu Punkten, die der Erzählfunktion
mit ihrer Ich-Jetzt-Hier-Struktur Orientierung verleihen.

Jede Aussage ist – im Bühler’schen Sinn – leibgebunden; indem Hamburger
diese Leibgebundenheit existenzphilosophisch auflädt, grundiert sie den Be-
griff der Erzählfunktion epistemologisch. Jeder Aussage ist eine spezifische
Form des Erkennens zugeordnet. Die Basis der Zuordnungsvorschrift ‚Erzähl-
funktion‘ ist also das Erkennen. Mit anderen Worten: Die Erzählfunktion ist auf
der Ebene ihrer Darstellung eine epistemologische Funktion, weil sie einen be-
stimmten Ort des Erkennens auf die erzählte Welt immer mit entwirft. Um die-

34 Hamburger 1968, 73.
35 Vgl. Löschner 2013, 76.
36 Campe 2014, 189.
37 Campe 2014, 190.



1 Funktionen des Erzählens I: Probleme der Narratologie 27

sen Übersprung leisten zu können, setzt das Erzählen als „Gestaltungsfunk-
tion“38 verschiedenste Formen und Techniken ein. Diese gilt es im Folgenden
zu analysieren.

Hamburgers Begriff der Erzählfunktion stellt demnach eine Radikalisierung
von Genettes Erzählfunktionen dar, indem keine Erzählinstanz Aufgaben für die
Erzählung übernimmt, sondern indem jedes Erzählen bestimmte Zuordnungs-
vorschriften setzt. Diese Zuordnungsvorschriften werden im fiktionalen narrati-
ven Text nicht durch eine ihm vorgängige und anschauliche Aussageinstanz,
sondern durch die Art und Weise der Darstellung markiert. Dieser Sprung auf
die Darstellungsebene, den Genette mit seiner Trennung von extranarrativen
Funktionen und narrativer Funktion ablehnt und der ihm gleichwohl perma-
nent unterläuft, ist für Hamburgers Funktionsbegriff kennzeichnend. Freilich
ist dieser Sprung nur durch eine radikale Entsemantisierung der Erzählfunktion
denkbar. Im Gegensatz zum Erzähler oder zur Erzählinstanz ist eine Erzählfunk-
tion weder abgeschlossen noch homogen noch anthropomorph; sie ist keine
globale Kategorie, sondern zunächst auf Satzebene zu suchen. Im nächsten
Schritt gilt es also zu fragen, inwiefern eine dergestalt abstrakte Erzählfunktion
als Instanz möglicher Rede mit den in narratologischen Systematiken explorier-
ten Techniken zusammenhängt und inwiefern eine solche „Re-Rhetorisie-
rung“39 der allgemeinen Formproblematik des Romans das epistemologische
Profil des Erzählens beschreibbar macht. Wenn ich im Folgenden also von Er-
zählfunktion spreche, meine ich nie einen Ersatzbegriff für Erzähler oder Er-
zählinstanz, sondern immer eine Zuordnungsvorschrift, die epistemologisch
grundiert ist.

1.2 Der Ort des Erzählens: Formen der Stimme

An der Systemstelle der Stimme untersucht die Narratologie den Ort des Erzäh-
lens in narrativen Texten. An ihr wird zuerst deutlich, dass die Abbildung des
Erzählens ohne die Reflexion des Erkennens – sei sie implizit oder explizit –
nicht auskommt. Eingeführt wurde die Kategorie durch Genette, der mit dem
Begriff der Stimme nach eigenem Bekunden die „heikelsten Diskussionen“40

ausgelöst hat. Denn obwohl er in seiner für die Narratologie maßgeblichen Prä-

38 Hamburger 1968, 104.
39 Campe 2014, 193. Zu Genettes Konzept der Rhetorik vgl. Harlos 1986; zum Verhältnis von
Rhetorik und Narratologie vgl. Traninger 2013, bes. 197–199.
40 Genette 1998, 245.



28 I Systematik

gung des Begriffs zwar vor dessen „psychologischen Konnotationen“41 deutlich
warnt und die Stimme zunächst als „Beziehung [einer Aussage] zum Subjekt
(oder allgemeiner zur Instanz) des Aussagevorgangs“42 definiert, muss Genette
bald feststellen, dass „[d]ie Stimme des Erzählers […] immer als die einer Person
gegeben [ist], mag sie auch anonym sein“43. Zwar bezeichnet die Stimme damit
ein „strukturelles Beziehungsgefüge“44 zwischen der Erzählinstanz und ihrer
Erzählung. Allerdings geht Genette bereits von einem Rückschluss aus und löst
sich damit von einer personal gedachten Erzählinstanz, indem die Stimme in
„Spuren“ zu suchen sei, „die sie in dem narrativen Diskurs, den sie angeblich
hervorgebracht hat, (angeblich) hinterlassen hat“.45 Damit zeigt sich ein eigen-
tümlicher Spagat in Genettes Behandlung der Stimme: Sie bezeichnet zwar den
Urheber der Erzählung, ist aber nur über Spuren in ihrer Erzählung zu erschlie-
ßen.46 Die Funktionen, die Hamburger mit Erzeugen und Erkennen systema-
tisch trennt, sind also in Genettes Konzept der Stimme verbunden. Denn sie
bezeichnet den Ort, von dem sowohl erzählt als auch das erzählte Geschehen
erkannt wird. Zugleich ist die extradiegetische Instanz notwendig unanschau-
lich: Sie darf nicht erzählt werden, weil sie selbst erzählt. An der Systemstelle
der Stimme sollen im Folgenden die Voraussetzungen und Funktionen des Er-
kennens für das Erzählen dargelegt werden.

Drei Aspekte behandelt Genette, wenn er die Stimme eines Erzähltextes lo-
kalisiert: den Zeitpunkt, den Standpunkt und das Verhältnis der Narration zur
Erzählung wie zur erzählten Geschichte.47 Der letzte relationale Aspekt ist eng
mit der Frage nach dem narrativen Adressaten verbunden. Sie weist darauf hin,
dass Genette mit der Stimme die von Tzvetan Todorov übernommene dyadische
Differenzierung von discours (also dem ‚Wie‘ des Erzählens) und histoire (dem
‚Was‘ des Erzählens) zu einem triadischen Modell erweitert, indem er den dis-
cours in narration – den „produzierenden narrativen Akt“48 der Stimme – und
récit – die von der Stimme abhängige Erzählung – unterteilt. Mit der Trennung
von récit und narration ist die Grundlage der Stimme angesprochen: das narrati-
ve Ebenenmodell. Ohne narrative oder diegetische Ebenen gibt es keine Stim-
me. Denn das Ebenenmodell gibt der Stimme ihren Ort, egal wie unanschaulich

41 Genette 1998, 19.
42 Ebd.
43 Genette 1998, 235.
44 Zymner 2006, 322.
45 Genette 1998, 152.
46 Vgl. Blödorn/Langer 2006, 76.
47 Vgl. zu den Aporien dieser Differenzierung Shen 2001.
48 Genette 1998, 16.



1 Funktionen des Erzählens I: Probleme der Narratologie 29

sie konzeptualisiert wird. Dabei darf nicht vergessen werden, dass das Ebenen-
modell eigentlich Relationen zwischen verschiedenen Textelementen bezeich-
net und dementsprechend nicht statisch zu denken ist. Das unterscheidet es
von einem Modell, das zwischen Rahmen- und Binnenerzählungen differenziert
und folglich mit der Geschlossenheit des Rahmens kalkuliert.49 Nichtsdestotrotz
beschreibt das Ebenenmodell eine Hierarchie: „Jedes Ereignis, von dem in einer
Erzählung erzählt wird, liegt auf der nächsthöheren diegetischen Ebene zu der, auf
der der hervorbringende narrative Akt dieser Erzählung angesiedelt ist.“50 Jeder
Erzählung liegt deshalb mit Hamburger gesprochen eine Funktion außerhalb –
auf einer extradiegetischen Ebene – zugrunde, welche die Erzählung hervor-
bringt.51 Dass diese Funktion keineswegs mit einem Erzähler besetzt werden
muss, betont Genette, wenn er den Herausgeber eines Briefromans als Beispiel
für die Besetzung dieser Ebene anführt.52 In diesem Fall tritt die narrative Funk-
tion zugunsten der dominierenden Regiefunktion fast zurück, wenn der Heraus-
geber die Briefe montiert, kommentiert und vermittelt.53 Dabei zeigt sich das
Paradox des Ebenenmodells genau an der Stelle der extradiegetischen Funkti-
on, also dort, wo immer erzählt werden muss, von der aber nie erzählt werden
darf. „Das Erzählen bringt also das Erzählte, das Erzählte aber auch das Erzäh-
len hervor; wo aber dieser Zirkel beginnt, ist schwer zu sagen“.54 Die funktiona-
le Typologie, die Genette für die Verbindung von metadiegetischer und intradie-
getischer Ebene annimmt – also: Explikation, thematische Kongruenzen oder
lediglich temporal gedachter Aufschub –,55 darf damit nicht auf die Relation
zwischen extradiegetischer und intradiegetischer Ebene übertragen werden,
weil die Extradiegese nur unanschaulich gedacht werden kann.

Neben der Erzählebene, die den Ort des Erzählens in Relation zur Erzählung
epistemologisch bestimmt, ist die Frage nach dem Zeitpunkt des Erzählens viru-
lent. Auch hier ist wieder ein relationales Modell leitend: Der Zeitpunkt des
Erzählens bezeichnet die temporale Relation des Erzählaktes zur Erzählung.
Diese Zeit des Erzählens ist rein diskursiv, also nicht mit der Zeit der Erzählung
oder gar des Geschehens zu verwechseln. Neben der eingeschobenen Narration,

49 Vgl. Pier 2016.
50 Genette 1998, 163.
51 Auch Genette spricht bezogen auf diegetische Instanzen von „relationale[n] Situationen
und Funktionen“ anstelle von „festen Wesen“ (Genette 1998, 163).
52 Vgl. Genette 1998, 164.
53 Dieser Aspekt wird im Kapitel II.2 bei der Analyse der Leiden des jungen Werthers eine
größere Rolle spielen.
54 Bleumer 2015, 219.
55 Genette 1998, 166 f. Im Neuen Diskurs erweitert Genette diese Typologie auf sechs Funktio-
nen (vgl. Genette 1998, 255).



30 I Systematik

die wiederum einen Ebenenwechsel indiziert, differenziert Genette zwischen
späterem, gleichzeitigem und früherem Erzählen und macht dies vor allem an
der Tempusmarkierung der Verben fest. Im Gegensatz zur Zeit der Erzählung,
die Genette unter dem Begriff der Ordnung analysiert, hat der Zeitpunkt des
Erzählens für das grundlegende extradiegetische Erzählen weder konkrete Be-
stimmung noch Verlauf. Auch hier gilt das Bilderverbot der Extradiegese: Der
Briefroman bringt Genette deshalb an die Grenzen seiner Kategorien. Die Datie-
rung der Briefe und die damit einhergehende konkrete Fixierung in einem Zeit-
kontinuum bewältigt Genette mit einem Kategorienwechsel, indem er die Briefe
als eingeschobene Narration definiert und damit auf die intradiegetische Ebene
verschiebt.56 Der Briefroman bildet somit die Brücke zur Beteiligung des Erzäh-
lens an seiner Erzählung. Denn im Briefroman – darauf weist Genette unter dem
Aspekt der Zeit hin – vermischt sich im homodiegetischen Briefschreiber der
innere Monolog mit dem nachträglichen Erzählerbericht: „Der Erzähler ist hier,
und zwar zugleich, noch der Held und schon ein anderer“.57

Das eingeschobene Erzählen führt Genette also über die Identität zwischen
Erzähler und Figur zum Maß der Beteiligung des Erzählens an der Erzählung,
das er unter der Kategorie der Person untersucht.58 Ähnlich wie bei der Bestim-
mung des Zeitpunkts des Erzählens leitet Genette seine Kategorie aus der
Grammatik her, freilich um „narrative[ ] Einstellungen“59 zu bezeichnen. Dabei
unterscheidet er zwischen zwei Einstellungen: In einer heterodiegetischen Er-
zählung ist die Erzählinstanz kein Teil bzw. keine Figur der erzählten Welt.
In der homodiegetischen Erzählung dagegen ist die Erzählinstanz ein Teil der
erzählten Welt. Auch für die homodiegetische Erzählung gelten jedoch das Mo-
dell der diegetischen Ebenen und damit die Differenzierung zwischen erzäh-
lendem und erzähltem Ich, sei der Abstand zwischen den beiden Instanzen –
wie im Briefroman – auch noch so gering. Eine Kontinuität zwischen dem er-
zählten und dem erzählenden Ich wird in der homodiegetischen Erzählung
zwar angenommen, aber identisch sind die beiden Größen selbst in der gleich-
zeitigen homodiegetischen Erzählung nicht, weil das Ich gespalten bzw. auf
den beiden ontologischen Ebenen verdoppelt wird.60 Gerade für die extradie-
getisch-homodiegetische Erzählung gilt, dass das erzählende Ich außerhalb

56 Vgl. Genette 1998, 155 f.
57 Genette 1998, 155.
58 Der mit großem rhetorischen Aufwand zugunsten der Stimme verabschiedete Begriff kehrt
also in Form einer Unterkategorie wieder. Vgl. Blödorn/Langer/Scheffel 2006, 1 f.
59 Genette 1998, 175. Zu den Implikationen dieser Basis vgl. Steinby 2016.
60 Zu den Problemen, das dieses Erzählen den narratologischen Systematiken verursacht, vgl.
exemplarisch Avanessian/Hennig 2013.



1 Funktionen des Erzählens I: Probleme der Narratologie 31

der Erzählung liegt und damit unanschaulich bleiben muss. Das heißt, dass
zwar eine Kontinuität von der erzählenden Welt zur erzählten Welt besteht,
an denen die Figur jeweils Anteil hat. Allerdings besteht keine Kontinuität im
Ebenenmodell: Die extradiegetische und die intradiegetische Ebene bleiben ka-
tegorial unterschieden.

Unter dem Begriff der Stimme versammeln sich also Aspekte zur „Spezifi-
zierung einer pragmatischen Textfunktion“.61 Dabei ist sie eine Kategorie, die
sich lediglich in Relation zu Erzählung und Geschichte erschließt. Überall, wo
im Text Hinweise auf eine sich äußernde, eine organisierende, eine kommuni-
zierende, eine ihr Wissen beglaubigende und ihre Erzählung respektive Ge-
schichte bewertende Instanz zu finden sind, springt die Kategorie der Stimme
ein, um von dieser Instanz eine mehr oder weniger anschauliche Vorstellung zu
schaffen. Das heißt aber auch, dass mit der Stimme weit mehr auf dem Spiel
steht, als Genette in seiner narrativen Funktion mit der Aufgabe der Vermittlung
zugeben möchte. Denn die anderen, eigentlich extranarrativen Funktionen un-
terlaufen die Grenze zur rein darstellerischen, nur der narrativen Funktion ver-
pflichteten Stimme – und zwar wegen ihrer epistemologischen Grundierung.
Dies lässt sich insbesondere an Genettes persistentem Rekurs auf den Brief-
roman als Beispiel einer extradiegetischen Organisationsinstanz zeigen, die im
Extremfall – das heißt ohne Herausgeberfiktion mit Vorrede und ideologischen
Kommentaren – eigentlich keine Stimme hat, aber dennoch implizit zumindest
eine Regiefunktion übernimmt, indem sie die Briefe anordnet, sowie eine kom-
munikative Funktion erfüllt, indem sie die Briefe neu adressiert, und eine Be-
glaubigungsfunktion erfüllt, indem sie sich implizit für die Briefe verbürgt.
Folglich ist eine grundsätzliche epistemologische Funktion auch der abstraktes-
ten narrativen Funktion im Bereich der Stimme nicht abzusprechen.

1.3 Die Folge des Erzählens: Formen der Zeitlichkeit
und Motivierung

Die zweite Systemstelle der Narratologie, an der gezeigt werden soll, wie narra-
tologische Systematiken Erkennen reflektieren, rührt unter dem Begriff der Fol-
ge an die grundlegende Definition einer Erzählung. Denn der wahrscheinlich
am weitesten verbreitete Definitionsversuch bestimmt eine Erzählung über ihre
doppelte temporale Struktur: das Zusammenspiel von Erzählzeit und erzählter

61 Blödorn/Langer/Scheffel 2006, 1.



32 I Systematik

Zeit.62 Dass Günther Müller bei der Einführung dieser begrifflichen Trennung in
die Narratologie ausgerechnet auf Goethes Konzept der Morphologie rekur-
riert,63 kann als vorsichtiger Hinweis auf die ab dem dritten Teil dieser Systema-
tik zu leistende Historisierung des Konzepts gewertet werden. Doch die mit die-
ser Zeitstruktur bezeichnete doppelte Abfolge muss um eine entscheidende
Funktion erweitert werden, um die Beziehungen der so gereihten Ereignisse zu
beschreiben. Dementsprechend argumentiert E. M. Forster in seiner kanonisch
gewordenen Differenzierung von story und plot, dass sich der plot insofern aus-
zeichnet, als er die temporale Abfolge der story mit einer kausalen Dimension
ergänzt.64 Folglich steht im Genette’schen System aber nichts weniger als die
Grenze zwischen dem ‚Wie‘ und dem ‚Was‘ der Erzählung auf dem Spiel, indem
Motivierung und Zeitstruktur unter dem Begriff der Folge zusammengedacht
werden.65 Mit der Verbindung dieser beiden Aspekte vollzieht die Erzähltheo-
rie – wieder in Genettes Terminologie – einen Sprung von nicht-narrativen zu
narrativen Kategorien.66 Dementsprechend wird unterstellt, dass das Gesche-
hen als Grundlage jeder Geschichte und Erzählung keine Relationen seiner Er-
eignisse beinhaltet.67 Diese Relationen – die Motivierungen der Ereignisse –
werden erst in der Erzählung produziert und stehen damit im Gegensatz etwa
zur Berichtsform, die diese Beziehungen nicht herstellt. Dementsprechend ver-
wundert es nicht, dass die Kategorie der Zeit nicht nur Genettes Systematik zwi-
schen récit und narration überspringt, sondern sie auch Matías Martínez zum
Anlass nimmt, unter dem Stichwort der „doppelte[n] Zeitperspektive des Erzäh-
lens“ eine Verbindung zwischen Narratologie und Epistemologie herzustellen.
Der doppelten Zeitlichkeit entspricht eine „doppelte epistemische Struktur nar-
rativer Texte“.68 Martínez führt diese doppelte epistemische Struktur mit dem
Begriff der Handlung eng. Eine rein temporale Abfolge von Ereignissen konsti-
tuiert dementsprechend noch keine Erzählung, erst Handlungen bilden eine Er-
zählung. Handlungen unterstellen aber einen „offenen Möglichkeitshorizont
des Handelnden“69 und damit neben der Vorstellung eines Handlungsträgers

62 Vgl. Werner 2011, 150 f.; Lamarque 2004, 395. Zu den Problemen dieser Differenzierung vgl.
Weixler/Werner 2015, 9–11.
63 Vgl. Müller 1968.
64 Vgl. Forster 1974, 60; Chatman 1978, 45 f.
65 Vgl. zur Trennung dieser beiden Aspekte: Martínez/Scheffel 2016, 33–49 und 113–128; bes.
123–128.
66 Vgl. Bleumer 2015, 7–13. Diese Zusammenführung ist nicht neu; sie findet sich prominent
bei Roland Barthes. Vgl. Barthes 1988, bes. 146.
67 Vgl. zur Begriffstypologie: Martínez/Scheffel 2016, 27 f.
68 Martínez/Scheffel 2016, 128.
69 Martínez/Scheffel 2016, 126.



1 Funktionen des Erzählens I: Probleme der Narratologie 33

kausale Strukturen.70 Die Sequenz einer Erzählung suggeriert also Konsequenz.
Die doppelte temporale Struktur weist so auf zwei epistemische Punkte hin,
die auf zwei verschiedenen Ebenen der narratologischen Systematik angesiedelt
sind: einen Punkt, der vom Zeitpunkt des Erzählens aus retrospektiv auf die
Vergangenheit der erzählten Welt gerichtet ist, und einen Punkt, der von einem
Zeitpunkt im Handlungsverlauf aus prospektiv auf die Zukunft der Handlung
verweist. Das heißt: Zeitstruktur und Motivierung sind in einer Erzählung un-
trennbar verbunden.71

Diese Verbindung steht nicht im Fokus von Genettes Diskurs, obwohl die
Zeitanalyse gegenüber den Kategorien des Modus und der Stimme den weitaus
größten Teil seiner Untersuchung in Anspruch nimmt. Ausgangspunkt ist auch
hier die doppelte temporale Sequenz, die jeder Erzählung zu eigen ist.72 Dabei
betont Genette, dass es sich bei dem Begriff der Erzählzeit zumindest in einem
narrativen Text nur um eine Metapher handelt: Jeder narrative Text hat „keine
andere Zeitlichkeit als die, die er metonymisch von seiner Lektüre empfängt“.73

Es handelt sich bei der schriftlichen Erzählung eher um einen „Raum“, der ähn-
lich „wie eine Straße oder ein Feld“ in der Lektüre durchlaufen wird.74 Die Er-
zählzeit ist eine „Quasi-Fiktion“,75 eine „Pseudo-Zeit“,76 die es aber erlaubt, die
Darstellung der erzählten Zeit relational zu bestimmen. Unter dem Begriff der
Ordnung untersucht Genette folglich die Relation der Ereignisfolge zur Reihen-
folge ihrer narrativen Darstellung. Dabei konzentriert er sich auf Anachronien,
also auf Phänomene der „Dissonanz zwischen der Ordnung der Geschichte und
der Erzählung“,77 die entweder als Antizipation (also Prolepsen) oder Retro-
spektion (also Analepsen) zu klassifizieren sind. Mit den Begriffen von Prolepse
und Analepse versucht Genette – ähnlich wie beim Begriff der Stimme – „die

70 Die andere Seite desselben Problems wäre prinzipiell die Frage nach dem Handlungsträger
und damit die Frage nach der Figur. Mit dieser Umkehrung des Verhältnisses von Handlung
und Handlungsträger wäre bezogen auf Erzähltexte allerdings eine Verschiebung des Erkennt-
nisinteresses verbunden: Statt einer Typologie der Erzählfunktionen stünde eine Typologie der
figuralen Funktionen für die Handlung im Zentrum, den am prominentesten Fotis Jannidis als
dritten Punkt des Forschungsfeldes zur Figur definiert. Vgl. Jannidis 2004, 6, 104–108.
71 Dasselbe Problem, allerdings unter theoretisch anders gelagerten Voraussetzungen – und
einem dementsprechend anders strukturierten Funktionsbegriff, der von Vladimir Propp inspi-
riert ist – untersucht Emma Kafalenos. Vgl. Kafalenos 2006, 1–26.
72 Vgl. Genette 1998, 21.
73 Genette 1998, 22.
74 Ebd.
75 Ebd.
76 Vgl. Weixler/Werner 2015, 10.
77 Genette 1998, 23.



34 I Systematik

psychologischen Konnotationen“78 zu umgehen, die bei der Zeitstruktur der Er-
zählung zu Tage treten. Denn alle Anachronien brauchen Träger; sie sind –
wieder mit Genette gesprochen – subjektiv (also von Figuren abhängig) oder
objektiv (also von der Erzählung bzw. von ihrer Stimme abhängig). Damit hängt
die Zeitstruktur stets von einer Epistemologie ab, die vor allem bei der Prolepse
zu Tage tritt. Jedes Wissen von der Zukunft ist begründungsbedürftig, beson-
ders, wenn es sich bei den Trägern der Anachronie um Figuren mit anthropo-
morpher Epistemologie handelt.79 Dementsprechend verwundert es nicht, dass
Scheffel in seiner Darstellung von Genettes Kategorien der Zeitanalyse promi-
nent auf Texte mit unzuverlässigem Erzählen rekurriert.80 Dazu greift Scheffel
auf Eberhard Lämmerts Differenzierung zwischen zukunftsgewissen und zu-
kunftsungewissen Vorausdeutungen zurück, um Anachronien zu klassifizieren
und so ihre Funktionen zu bestimmen.81 Gerade in den Funktionen der Ana-
chronie wird deutlich, dass diese die Informationsvermittlung steuern und da-
bei stets Erkennen abbilden. Deshalb findet Scheffel in Texten mit unzuverlässi-
gem Erzählen Beispiele für die Behandlung von Anachronien, und deshalb
muss Genette die Verbindungen der temporalen Ordnung zu Aspekten des Mo-
dus ständig rhetorisch kappen.82

In Texten, die es nicht erlauben, eine temporale Ordnung der erzählten Er-
eignisse zu rekonstruieren, wird diese epistemologische Funktion der Zeitstruk-
tur besonders fatal, da die Epistemologie der Erzählung verunsichert wird. In
diesen Fällen der Achronie, wo weder Prolepsen noch Analepsen konstatiert
werden können, wechselt Genette konsequenterweise das Register, indem er die
Anordnung auf der Ebene der Erzählung nicht mehr temporal bestimmt, son-
dern andere Kriterien (räumliche Struktur, Figurenkonstellation oder Hand-
lungslogik) heranzieht, um die „temporale Autonomie“83 zu untersuchen. Aller-
dings sprengen diese Kriterien Genettes Systematik, der sowieso davon ausgeht,
dass Erzählungen sich der Achronie nur annähern können.84 Nur in einer Fuß-
note benennt Genette diese nicht zu bestimmenden Anachronien an der Grenze
zur Achronie als „zeitliche Syllepsen […] (sofern sie eben zusammen-fassen
[sic])“85. Zusammenfassung ohne Zeit, als Ellipse der temporalen Relations-

78 Genette 1998, 25.
79 Vgl. Esposito 2007, 7–12.
80 Vgl. Martínez/Scheffel 2016, 39–42.
81 Genette selbst rezipiert Lämmert, aber nur bezogen auf Analepsen und nicht auf Prolepsen.
Vgl. Genette 1998, 36.
82 Vgl. Genette 1998, 25, 33 u. ö.
83 Genette 1998, 58.
84 Vgl. Genette 1998, 54.
85 Genette 1998, 58.



1 Funktionen des Erzählens I: Probleme der Narratologie 35

bestimmung, aber doch durch die Erzählzeit in eine Sukzession gebracht: So
wird diese Form der Unterbestimmtheit – durchaus rhetorisch zu verstehen als
„Weglassung mit Komplikation“86 – zu einem Einfallstor nicht-narrativer Funk-
tionen in die Zeitstruktur der Erzählung. Wie Genette selbst an den Strukturen
der Proust’schen Recherche vorführt, drängt diese Unterbestimmtheit zur Inter-
pretation, die er dem Erzähler zuschreibt, der „[i]n Wahrheit […] höchst einsich-
tige Gründe [hatte], um unter Mißachtung aller Chronologie die Ereignisse nach
ganz anderen Maßstäben zu gruppieren“87 – Maßstäbe freilich, die in der Er-
zählung keineswegs reflektiert werden müssen, sondern interpretiert werden
wollen. Besonders problematisch wird hier das Konzept der Erzählzeit, da die
Gruppierung nicht mehr in Relation zur erzählten Zeit gesetzt werden kann,
sondern andere Verbindungen fordert, nämlich Motivierungen.

Diese Probleme der Erzählzeit verschärfen sich noch unter dem Aspekt der
Dauer, weil es den „Referenz- oder Nullpunkt“88 – in diesem Fall die absolute
Isochronie – nicht geben kann. Denn Erzählzeit kann lediglich in Seiten- oder
Zeichenzahl des Textes gemessen werden; Angaben zur Geschwindigkeit als
Maßstab für die Dauer der Erzählung lassen sich daraus nur in begrenztem Maß
ziehen. Auch auf der anderen Seite der Gleichung – der Dauer der erzählten
Ereignisse – sieht es nicht besser aus, „da die diegetische Zeit fast nie mit der
Genauigkeit, die hierzu [für die Analyse der Dauer, SM] vonnöten wäre, angege-
ben (oder erschließbar) ist“.89 Stattdessen geht es Genette um relative Geschwin-
digkeitsänderungen. Diese relativen Geschwindigkeiten fasst er unter vier Grund-
formen von „narrativen Tempi“.90 Ellipse und Pause bilden die Extrempunkte
dieses Geschwindigkeitsspektrums: Während in der Pause das erzählte Gesche-
hen still zu stehen scheint, die Erzählung aber trotzdem Text – vor allem durch
Beschreibungen – produziert, bezeichnet die Ellipse das Gegenteil, wenn Ereig-
nisse in der Erzählung übersprungen werden. Dazwischen siedelt Genette die
Szene und die summarische Erzählung an. Bezeichnet die Szene zeitdeckendes
Erzählen im weiteren Sinne und besteht sie vor allem in der Wiedergabe wörtli-
cher Rede – etwa im Dialog –, meint die summarische oder raffende Erzählung
lediglich, dass die Erzählung eine geringere Zeit beansprucht als ihr Gegen-
stand. Der Asymmetrie dieser Typologie ist sich Genette zwar bewusst.91 Den-
noch lässt er den Fall der zeitdehnenden Erzählung als Sonderfall außen vor,

86 Groddeck 2008, 171.
87 Genette 1998, 58.
88 Genette 1998, 61.
89 Genette 1998, 62.
90 Genette 1998, 67.
91 Vgl. Genette 1998, 68.



36 I Systematik

da die Zeitdehnung in den von ihm untersuchten Fällen lediglich indirekt über
verschiedene Einschübe – also Pausen – funktioniert.92 Neben der Dehnung, die
so eine vermehrte Präsenz der Stimme anzeigt, bereitet die Pause die meisten
Probleme für Genettes Systematik. Trotz der scheinbar endlosen Beschreibungen
in Prousts Recherche kommt Genette nämlich zum Schluss, dass eigentlich keine
Pause vorliegt. Im Gegenteil: „das Prinzip einer zeitlichen Kongruenz“93 scheint
die Regel in Prousts Text zu sein. Denn jede Deskription von Seiten der Stimme,
jede Abschweifung der Erzählung hat ihr Äquivalent in der geistigen Tätigkeit
der Figur. Damit wechselt Genette wieder einmal die Systemstelle: Um das Tem-
po der Recherche angemessen beschreiben zu können, muss er auf den Modus
der Erzählung – der Beziehung zwischen Erzählperspektive und Figurenper-
spektive – rekurrieren.94 In diesem kategorialen Sprung wiederum zeigt sich die
epistemologische Grundierung der Stimme, die hier – folgt man Genettes Proust-
Interpretation – zwei epistemische Einheiten miteinander verschaltet, nämlich
erzählendes und erzähltes Ich.

Mit der Frequenz – Genettes letztem Kriterium der Zeitanalyse – scheint auf
den ersten Blick ein nur unscheinbares Verhältnis in narrativen Texten auf dem
Spiel zu stehen: Wie oft wird ein Ereignis erzählt? Allerdings ist nicht das ein-
malige und einzigartige Ereignis das Basiskonzept dieser Kategorie, sondern
das wiederholte Ereignis. Denn während die singulative Erzählung (n-mal er-
zählen, was n-mal passiert ist) und die repetitive Erzählung (n-mal erzählen,
was einmal passiert ist) weniger Probleme bereiten, bildet die iterative Erzäh-
lung (einmal erzählen, was n-mal passiert ist) das Zentrum „in der gesamten
Geschichte des klassischen und modernen Romans“.95 Worin besteht das Poten-
zial der iterativen Erzählung? Erneut greift Genette auf die rhetorische Figur der
Syllepse zurück, um die Funktion der Iteration zu beschreiben. Denn die iterati-
ve Erzählung erlaubt mit minimalem Einsatz maximale Weltschöpfung, und in-
sofern ähnelt ihre Funktion der Beschreibung mit dem Unterschied, dass sie
einen temporalen Index besitzt. Zwar ist die iterative Erzählung oft singulativ
erzählten Ereignissen untergeordnet. Doch bildet sie den Hintergrund, ohne
den das singulative Ereignis nicht existieren könnte. Der Übergang von iterati-
ver zu singulativer Erzählung bindet demzufolge auch die größte Energie in

92 Auch Scheffel verweist zunächst auf faktuale Erzählungen, wenn er zeitdehnendes Erzäh-
len diskutiert. Seine anderen Beispiele sind wiederum mit Bewusstseinsdarstellungen verbun-
den, seien diese das Bewusstsein eines unzuverlässigen Erzählers wie in An Occurence at Owl
Creek Bridge oder der Figuren wie in To the Lighthouse (vgl. Martínez/Scheffel 2016, 47).
93 Genette 1998, 73.
94 Vgl. Genette 1998, 75 f.
95 Genette 1998, 83.



1 Funktionen des Erzählens I: Probleme der Narratologie 37

Genettes Typologie, der die iterative Erzählung weiter in externe und interne
Iteration unterteilt und damit die Reichweite der iterativen Passage in Bezug
auf die sie umgebende, im Modellfall singulative Szene bezeichnet. Mischfor-
men dieser Beziehungen beschäftigen Genette intensiv, sodass er schließlich
bezogen auf Proust „eine Art Trunkenheit der Iteration“96 konstatiert. Auch
wenn sich Genette wehrt, diese sich vor allem in Tempusformen der Verben
manifestierende Mischung „psychologisch zu erklären“,97 rekurriert er stets auf
Prousts Fähigkeiten als Erzähler und damit auf bestimmte Aspekte der Stimme
in der Darstellung der Erzählung. Mit anderen Worten: Er schließt vom narrati-
ven Diskurs auf eine denkende, ordnende, ja epistemologische Funktion, die
diese relationalen Zuordnungen – hier der temporalen Folge – regelt. Die itera-
tive Reihe bietet demnach Anlass, weiter zwischen den Aspekten der Determi-
nation, Spezifikation und Extension der jeweiligen Iteration zu differenzieren.98

Diese und weitere Unterscheidungen, die Genette vornimmt, spielen im Detail
für mein Argument nur eine untergeordnete Rolle.99 Wie Genette auch im Neuen
Diskurs betont,100 ist die Syllepse allerdings das der Zeitstruktur – vor allem
bezogen auf Prousts Recherche – zugrundeliegende Prinzip. Brüche in den Tem-
pusformen der Verben fassen disparate Ereignisse des erzählten Geschehens auf
der Oberfläche des narrativen Diskurses zusammen. Die Syllepse stellt einen
Zusammenhang her, wo die Chronologie der Ereignisse keinen Zusammenhang
nahelegt. Dementsprechend weist die Frequenz nicht nur darauf hin, dass es
sich bei Prousts Recherche weniger um einen Roman der verlorenen und wieder-
gefundenen Zeit handelt oder vielleicht sogar um einen Roman „der beherrsch-
ten, gefangenen, verhexten, heimlich subvertierten oder besser pervertierten
ZEIT“.101 Vielmehr verweist die Frequenz auf die mit der Zeitstruktur untrenn-
bar verbundene epistemologische Funktion, die – als Zuordnungsvorschrift –
in jeder Erzählung einen Mehrwert gegenüber der Ereignisreihe der erzählten
Geschichte produziert.

1.4 Der Modus des Erzählens: Formen der Distanz
und Perspektive

Bereits bei der Untersuchung von Stimme und Zeit greift Genette vermehrt auf
die Relation zwischen Erzählung und Figuren zurück, die unter dem Stichwort

96 Genette 1998, 88.
97 Ebd.
98 Vgl. Genette 1998, 91–100.
99 Vgl. etwa Genette 1998, 217 f.
100 Vgl. ebd.
101 Genette 1998, 114.



38 I Systematik

des Modus vor allem bei der Untersuchung der Perspektive in den Mittelpunkt
rückt, womit er Stanzels Typologie bekanntermaßen stark modifiziert.102 Denn
mit der Engführung von Wissen und Perspektive ist hier die Systemstelle der
Narratologie erreicht, die Epistemologie am offensichtlichsten reflektiert. Der
Grund für diese Offensichtlichkeit liegt in der Figurenperspektive, die unter
dem Stichwort der Fokalisierung eine perspektivische Beschränkung auf die
erzählte Welt mit der epistemologischen Beschränkung des Wissens über diese
Welt engführt. Allerdings gehört zur „Regulierung der narrativen Informati-
on“103, die mit dem Modus erfasst wird, nicht nur die Perspektive des Erzäh-
lens, sondern auch die Distanz der erzählten Ereignisse. Unter Distanz versteht
Genette die Mittelbarkeit der narrativen Informationen. Dabei differenziert er
zwischen Erzählung von Ereignissen und Erzählung von Worten. Denn Wor-
te – also Figurenrede – bilden in autonomer direkter Rede den Extremfall des
dramatischen Modus mit geringstmöglicher Mittelbarkeit. Dabei bleibt auch
die autonome direkte Rede dem Medium des narrativen Textes verbunden:
„Mimesis auf der Ebene der Sprache [kann] immer nur Mimesis von Sprach-
lichem sein“.104 Erzählung von Ereignissen ist dagegen – trotz aller Realitäts-
effekte105 – immer „Umsetzung von Nichtsprachlichem in Sprachliches“106. Es
geht Genette unter dem Stichwort des Modus also um eine der ältesten Streit-
fragen, wenn das Leistungsprofil der Literatur – gerne kontrastiv in ihren ein-
zelnen Gattungen – verhandelt wird: Wie kann Literatur „möglichst detailliert,
präzis oder ‚lebendig‘ erzählen“?107

Um die Regulierung der Distanz zu erfassen, führt Genette als Ausgangs-
punkt seiner Diskussion folgende Formel ein, die das Nullsummenspiel der nar-
rativen Informationsverteilung auf den Punkt bringt: „Information + Informant =
K(onstant)“.108 Damit meint er bezogen auf narrative Darstellungen, dass sich
die Anwesenheit der Erzählinstanz und ihrer Erzählung indirekt proportional
verhalten. Je stärker eine Erzählinstanz – als Vermittler der narrativen Informa-
tion – in den Hintergrund tritt, desto stärker rückt ihre Erzählung in den Vorder-
grund. Maximal anschauliches Erzählen zeichnet sich damit durch ein „Infor-

102 Vgl. Martínez/Scheffel 2016, 94–100; Lahn/Meister 2016, 90.
103 Genette 1998, 115.
104 Genette 1998, 117, vgl. auch 222.
105 Bereits Genette verweist in diesem Zusammenhang auf Barthes. Vgl. Genette 1998, 117,
222.
106 Genette 1998, 118.
107 Genette 1998, 117.
108 Genette 1998, 118. Im Neuen Diskurs der Erzählung weist er die Formel nur als Ausgangs-
punkt seiner Analyse zurück. Vgl. Genette 1998, 222.



1 Funktionen des Erzählens I: Probleme der Narratologie 39

mationsmaximum und ein Informantenminimum“109 aus. Doch die Systematik
ereilen damit Probleme. Einerseits scheint das Informationsmaximum eine mi-
nimale Erzählgeschwindigkeit zu fordern und berührt damit den Aspekt der
Zeit. Andererseits verweist die Anwesenheit des narrativen Vermittlers auf den
Aspekt der Stimme. Noch größere Probleme bekommt Genette aber bei seiner
Proust-Lektüre. Selbst bei größtmöglicher Abwesenheit der Erzählinstanz in ih-
rer narrativen Funktion ist sie – auch im dramatischen Modus – funktional als
„Quelle, Garant und Organisator der Erzählung“ präsent.110 Dergestalt produ-
ziert die Recherche das Paradox einer „Intensität der Mittelbarkeit“,111 wenn sie
das Informationsmaximum mit Informantenmaximum verbindet. Darin besteht
für Genette auch das Exzeptionelle der Recherche: „Extreme Mittelbarkeit und
gleichzeitig Fülle und Gipfel des Unmittelbaren“,112 wo zeitliche und modale
Distanz auseinandertreten, also trotz großen Abstands zwischen erzählendem
und erzähltem Ich der Eindruck von Unmittelbarkeit produziert wird.

Die Mittelbarkeit der Erzählung von Worten scheint der narratologischen
Systematik zunächst weniger Probleme zu bereiten als die Erzählung von Ereig-
nissen. Denn den verschiedenen Graden von Mittelbarkeit entsprechen gram-
matische Formen. Bei der autonomen direkten Rede zieht sich die Erzählinstanz
scheinbar zurück; „auch noch die letzten Spuren der narrativen Instanz“ sind
im Extremfall verschwunden.113 Im Gegensatz dazu inszeniert die erzählte Rede
die maximale Präsenz der narrativen Funktion bis hin zur bloßen Erwähnung
eines sprachlichen Akts. Die erlebte Rede oder freie indirekte Rede ist dagegen
zwischen den beiden Extremen der Mittelbarkeit zu situieren. Als transponierte
Rede ist sie die „Vermengung der Stimmen“,114 weil sowohl die Erzählinstanz
als auch die Figur spricht. Den von Dorrit Cohn prominent kritisierten – wie
Genette selbst konzediert – „zu kurze[n] Absatz“115 zur freien indirekten Rede
erweitert Genette im Neuen Diskurs und präzisiert, dass es sich dabei um eine
„Vermengung von Rede und Denken“116 handelt. Das weist auf eine der größten
Innovationen der transponierten Rede unter dem Aspekt der Distanz hin, die in
ihrer Unabhängigkeit von der Perspektive besteht: Denn die freie indirekte Rede
inszeniert zwar die Nähe zur Figurenrede, sei diese nun gesprochen oder bloß

109 Genette 1998, 119.
110 Ebd.
111 Ebd.
112 Genette 1998, 120.
113 Genette 1998, 123.
114 Genette 1998, 129. Zur freien indirekten Rede vgl. die kanonische Studie Cohn 1983.
115 Genette 1998, 226.
116 Ebd.



40 I Systematik

gedacht. Aber sie ist losgelöst von der Beschränkung der Perspektive auf die
Wahrnehmung und das Wissen der Figur.

Diese Beschränkung untersucht Genette unter dem Begriff der Fokalisierung
mithilfe der für diesen Problemkomplex einschlägig erprobten optischen Meta-
pher,117 die bereits darauf hinweist, dass er in diesem zweiten Modus der Infor-
mationsregulierung zwei Aspekte miteinander verbindet: Wissen und Wahrneh-
mung.118 Es geht also nicht nur um die Relation zwischen Wahrnehmen und
Erzählen, sondern auch um die Beschränkung von Wissen.119 Die Übersicht der
Nullfokalisierung impliziert dementsprechend Allwissenheit, die Mitsicht der in-
ternen Fokalisierung ein auf den Punkt der Mitsicht beschränktes Wissen und
die Außensicht der externen Fokalisierung ein maximal beschränktes Wissen.120

Wissen ist für Genette aber stets nur die Repräsentation von Information und nie
eine inhaltliche Größe. Aus diesem Grund disqualifiziert er – neben anderen –
Wayne C. Booths Konzept des unzuverlässigen Erzählers als unzulässige Vermi-
schung von Stimme und Modus.121 Entscheidend für Genettes Konzept der Foka-
lisierung ist seine Variabilität in der Mikroperspektive: Perspektivänderungen
können bis in einzelne Nebensätze verfolgt werden; Beschränkungen der Per-
spektive können dadurch sehr detailliert gefasst und die Flexibilität des Er-
zählens genauer beschrieben werden. Den Test für interne Fokalisierung auf
Satzebene definiert Genette – gut strukturalistisch und angelehnt an Roland
Barthes – dadurch, dass die entsprechende Passage von der dritten in die erste
Person umformuliert werden kann, ohne dass sich syntaktische Elemente ver-
schieben müssen.122 Besonders für homodiegetische Erzählungen aber gilt, dass
zwischen Phänomenen der Stimme und der Fokalisierung strikt unterschieden
werden muss. Auch homodiegetische Erzählungen können mit Nullfokalisierung
oder externer Fokalisierung arbeiten, weil erzählendes und erzähltes Ich vor al-
lem bezogen auf ihren „Informationsstand […] eben nicht identisch“ sind.123

Neben variabler Fokalisierung schwächt Genette bestimmte Wechsel der
Fokalisierung ab und weist ihnen Aufgaben für die Erzählung zu. Das heißt,

117 Das reflektiert Genette durchaus, wenngleich implizit, wenn er den Roman mit dem Film
vergleicht: „Im Unterschied zum Filmemacher ist der Romancier nicht gezwungen, irgendwo
seine Kamera aufzustellen: er hat keine“ (Genette 1998, 241).
118 Vgl. Kablitz 1988; Niederhoff 2013; Jesch/Stein 2009; Koschorke 2013, 84–90.
119 Vgl. Herman 2013, 162–192.
120 Vgl. Genette 1998, 134.
121 Vgl. Genette 1998, 133. Das kritisiert Genette ebenso an der systematischen Kritik und
Weiterentwicklung der Fokalisierung durch Mieke Bal, wie sie etwa in Bal 2006 formuliert sind
(vgl. Genette 1998, 241).
122 Vgl. Genette 1998, 137.
123 Genette 1998, 138. Vgl. ebd., 141.



1 Funktionen des Erzählens I: Probleme der Narratologie 41

dass zwischen den einzelnen Fokalisierungstypen keine feste Grenze besteht,
sondern ein Kontinuum, das aber – anders als der strukturalistisch-syntaktische
Test – von der Informationsvermittlung und damit von einem inhaltlichen Krite-
rium abhängt. So unterscheidet er zwischen der Paralipse als „absichtliche[r]
Auslassung“124 auf der einen Seite und der Paralepse als „Informationsüber-
schuß“125 auf der anderen. In diesem Zusammenhang – also genau an dem
Punkt, an dem inhaltliche Kriterien die formale Systematik bedrohen – warnt
Genette davor, Information mit Interpretation zu verwechseln, also die Grenze
zwischen Ordnungsfunktion und ideologischer Funktion zu überschreiten. Sei-
ne Beispiele verweisen bezeichnenderweise auf Klassiker des unzuverlässigen
Erzählens,126 in denen „der Erzähler […] nicht begriffen [hat], was er erzählt“.127

Das Konzept der Fokalisierung ist damit stark von der Erzählfunktion abhängig:
Ohne Informationsselektion gibt es keine Perspektivierung. Doch die Regulie-
rung der narrativen Information geht über die Perspektivierung weit hinaus.
Das Wissen einer Erzählung erschöpft sich nicht in der Perspektivierung, wo-
rauf Bleumer hinweist: „Denn der Erzähler weiß am Ende nicht einfach nur
mehr, er weiß es besser.“128 Damit sind die Grenzen der Perspektivierung zu
anderen Kategorien durchlässig, insbesondere zu derjenigen der Stimme. Auch
Prousts Recherche macht Genettes sauberer Systematik letztlich einen Strich
durch die Rechnung, indem sie „theoretisch unvereinbare Fokalisierungen“129

gegeneinander ausspielt und von einer Position erzählt, die „gleichzeitig innen
und außen“ ist.130

Wahrnehmung, Wissen und Darstellung der erzählten Ereignisse spielen
also selbst bei der Fokalisierung eine nicht zu unterschätzende Rolle. Folglich
basiert die Frage nach der Perspektivierung in der Erzählung ebenfalls auf einer
epistemologischen Funktion, die den Zugriff auf die erzählte Welt regelt131 und
diesen zugleich – im Sinne einer Beobachtung zweiter Ordnung – reflektiert.
Wenn diese epistemologische Funktion aber als Zuordnungsvorschrift nach
Hamburger die Grundlage der Fokalisierung bildet, ist eine reine Nullfokalisie-

124 Genette 1998, 139.
125 Genette 1998, 140.
126 What Maisie knew von Henry James schildert z. B. die Geschichte aus der beschränkten
Perspektive eines Kindes; Ernest Hemingways Hills like White Elephants erzählt ebenfalls aus
einer sehr zurückhaltenden Perspektive, die die erzählte Welt nur notiert, aber nicht bewertet.
127 Genette 1998, 140.
128 Bleumer 2015, 19.
129 Genette 1998, 149.
130 Ebd.
131 Diese Zugangsbedingungen ähneln den ‚accessibility relations‘, wie sie die Theorie mögli-
cher Welten aufstellt. Vgl. Ryan 2013, 2, 25.



42 I Systematik

rung – die absolute Übersicht und Allwissenheit – undenkbar. Jedes Element
der Erzählung ist in irgendeiner Form als Relation von mindestens zwei Ich-
Origines zu fassen.132 Der erkenntnistheoretische Ort dieser Zuordnung ist not-
wendigerweise abstrakt; die Regeln, nach denen sie funktioniert, sind es jedoch
nicht. Doch um sie zu untersuchen, bedarf es einer historischen Analyse, weil
die Regeln spezifisch und keineswegs universell gelten. Sie sollen für das späte
achtzehnte Jahrhundert im zweiten und dritten Teil dieses Kapitels untersucht
werden, wo zunächst nach der Rolle des Erkennens in drei exemplarischen Re-
flexionen des Erzählens gefragt wird. Anschließend untersuche ich umgekehrt
die Rolle des Erzählens in drei exemplarischen Reflexionen des Erkennens.

1.5 Zwischenfazit: Die narrative Funktion

Ausgehend von der klassischen narratologischen Frage nach dem Erzähler
habe ich die Funktionen des Erzählens untersucht. Genettes grobe Skizze zu
den „Funktionen des Erzählers“133 in einem Unterkapitel zum Aspekt der Stim-
me bildet das Zentrum für die Untersuchung des Verhältnisses von Erzählen
und Erkennen. Mit seiner Typologie der Funktionen unterscheidet er verschie-
dene Aufgaben der Stimme für den narrativen Text, lagert aber mit den extra-
narrativen Funktionen aus der Narratologie grundlegende Fragen aus, die ihn
nichtsdestotrotz in seiner Untersuchung der narrativen Funktion immer wie-
der heimsuchen. Diese Heimsuchung ist leitend für die Untersuchung des Ver-
hältnisses von Erzählen und Erkennen. Um die narrative Funktion aber dem-
entsprechend zu rekonfigurieren, habe ich auf Hamburgers Konzept der
Erzählfunktion zurückgegriffen. Sie versteht unter der Erzählfunktion nicht die
Aufgabe der Vermittlung im Sinne Genettes, sondern eine Zuordnungsvor-
schrift, die verschiedene syntagmatische Aussagen paradigmatisch verbindet.
Zuordnung bei Hamburger ist kein Rückschluss von Aussagen auf ihre Aussa-
geinstanz, sondern eine bedeutungsgenerierende Struktur. Damit verändert
sich die klassische narratologische Frage nach dem Erzähler ein weiteres Mal,
indem nun nach den Regeln gefragt wird, nach denen diese Zuordnung erfolgt.
Diese Regeln sind bei Hamburger erkenntnistheoretisch grundiert, weil jedes
Erzählen als Basis der Zuordnung eine fiktive Ich-Origo innerhalb einer Erzäh-
lung entwirft, von der aus die erzählte Welt erschlossen wird. Folglich ist die

132 Damit geht es mir dezidiert nicht wie der kognitiven Narratologie um mentale Zustände,
die durch Literatur ausgelöst werden, sondern um die Abbildung epistemologischer Strukturen
im narrativen Text. Vgl. Herman 2013a.
133 Genette 1998, 183.



1 Funktionen des Erzählens I: Probleme der Narratologie 43

Erzählfunktion auf der Ebene der Darstellung eine epistemologische Funktion.
Was Genette in seinem System nicht bewältigt, wird bei Hamburger zur positi-
ven Bestimmung der Erzählfunktion, die nun im Kern epistemologisch ist, weil
sie nicht nur die erzählte Welt vermittelt, sondern den Zugriff auf die erzählte
Welt reflektiert.

Diese epistemologische Funktion hat ihren Ort im Genette’schen Modell der
diegetischen Ebenen, das die Relation verschiedener Erzählungen hierarchisch
bestimmt. Besonderes Augenmerk fordert die extradiegetische Ebene, die im-
mer erzählt, von der aber nie erzählt werden darf. Wo immer in der Erzählung
Indizien für eine sich äußernde, eine die Erzählung organisierende, eine kom-
munizierende, eine ihr Wissen beglaubigende und ihre Erzählung bewertende
Instanz erscheinen, wird auf die Kategorie der Stimme verwiesen, um diese In-
dizien funktional zu beschreiben und zu bündeln.

Eine weitere Zuordnungsvorschrift der narrativen Funktion wird unter dem
Aspekt der Folge spezifiziert. Damit verbindet sich die temporale Sequenzierung
der erzählten Ereignisse mit der Bewertung dieser Folge. Insbesondere die zeitli-
che Syllepse stellt Genettes Systematik vor die Herausforderung, dass die Ord-
nung von Ereignis und Erzählung nicht rekonstruiert werden kann. Die Suche
nach Verbindungen der erzählten Ereignisse wird darum keineswegs suspen-
diert, sondern im Gegenteil: sie proliferiert. Die Zeitstruktur hat demnach eine
epistemologische Funktion, die in jeder Erzählung gegenüber der dargestellten
Ereignisreihe einen Mehrwert schafft, indem sie Motivierungen zwischen den
Ereignissen postuliert.

Der Modus einer Erzählung regelt schließlich die Darstellungsweise der In-
formationen über die narrative Welt, mithin ihre Mittelbarkeit und Perspektive.
Genettes Konzept der Fokalisierung verbindet in der Informationsbeschränkung
durch die Erzählung die Aspekte der Wahrnehmung und des Wissens. Diese
viel kritisierte Vermischung erweist sich in meiner Analyse aber als äußerst pro-
duktiv für den Zusammenhang von Erzählen und Erkennen, weil sie das episte-
mologische Profil der Erzählfunktion abermals betont. Mit Hamburger gespro-
chen können so die in der Erzählung einander zugeordneten Ich-Origines – die
Punkte des Erkennens in der Erzählung – beschrieben werden, ohne auf das
Wissen einer – im Extremfall unanschaulichen – Erzählinstanz zu schließen.
Vielmehr wird über den Modus der Erzählung die Flexibilität des Erzählens be-
schreibbar.

Wie das Kapitel gezeigt hat, bietet Genettes klassische narratologische Sys-
tematik vielfältige Anknüpfungspunkte für den Zusammenhang von Erzählen
und Erkennen. Dieser systematisch erschlossene Zusammenhang soll im kom-
menden Unterkapitel historisch analysiert werden. Denn in den Poetiken des
achtzehnten Jahrhunderts hat die Verbindung von Erzählen und Erkennen an-



44 I Systematik

hand der drei behandelten Problemkomplexe von Ort, Folge und Modus er-
staunlicherweise ihren eigentlichen systematischen Ursprung, den ich erstmals
in der Forschungsgeschichte der historischen Narratologie herausarbeite.



2 Erzählen um 1770: Aufstieg und Krise
einer Darstellungsform

In der zweiten Hälfte des achtzehnten Jahrhunderts wird das Leistungsprofil
des Erzählens im Austausch mit ästhetischen Diskursen formuliert und in ver-
schiedenen Poetiken reflektiert, die sich zu dieser Zeit von normativen zu de-
skriptiven Poetiken wandeln.1 In diesen Poetiken spielt insbesondere die
Diskursivitätsbegründung der Ästhetik als philosophische Disziplin eine we-
sentliche Rolle; sie manifestiert sich spezifisch in der epistemologischen Grun-
dierung ihrer Erzähltheorien. Diese epistemologische Dimension soll im Folgen-
den analysiert werden. Nachdem der erste Teil des systematischen Kapitels
gezeigt hat, wie in der narratologischen Systematik Erzählen und Erkennen zu-
sammenhängen, lege ich nun dar, welchen Platz die zeitgenössischen Reflexio-
nen in der zweiten Hälfte des achtzehnten Jahrhunderts dem Erkennen im Er-
zählen zuweisen.

Ausgangspunkt dieser Analyse ist die in der Forschung konstatierte Ten-
denz einer Autonomisierung des Erzählens, die sich in der Aufwertung von nar-
rativen Großgattungen wie dem Roman niederschlägt. Sie indiziert den Aufstieg
einer in ihrer Formlosigkeit gegenüber dem Epos als noch diskreditierten Dar-
stellungsform, dessen Kehrseite aber eine Krise des Erzählens ist, wie ein Blick
in die zeitgenössischen Rezensionen und Poetiken offenlegt. Keineswegs ist das
Erzählen um 1770 in seinen literarischen Darstellungsformaten etabliert und fi-
xiert. Darauf weisen die vielfältigen Versuche hin, die besonders den Roman als
narratives Großformat entweder an das Epos anschließen oder zugunsten einer
Wiederbelebung des antiken epischen Formats abschaffen wollen.2 Diese Ambi-
valenz des Erzählens in der zweiten Hälfte des achtzehnten Jahrhunderts soll in
einem ersten Schritt anhand des einschlägigen Eintrags zum Roman in Zedlers
Universal-Lexicon skizziert werden (2.1).

In einem zweiten Schritt analysiere ich Gotthold Ephraim Lessings Fabeln.
Drey Bücher. Nebst Abhandlungen mit dieser Dichtungsart verwandten Inhalts,
die ausgerechnet an der maximal didaktischen und darum heteronomen Erzähl-
gattung der Fabel das neue Leistungsprofil des nun autonomen Erzählens expli-
ziert (2.2). Denn Lessing arbeitet sich in seiner Abhandlung, wie David E. Well-
bery argumentiert,3 am größten Problem der zweiten Hälfte des achtzehnten

1 Vgl. Fricke 2003, 101 f.; Jung 1997, 54–75. Zu den Implikationen dieses poetologischen Para-
digmenwechsels für den Formbegriff vgl. Burdorf 2001, 45–103.
2 Vgl. Meier 2013, 162.
3 Vgl. Wellbery 1994a, 176 f.

https://doi.org/10.1515/9783110586213-003



46 I Systematik

Jahrhunderts ab: an der Sicherung der Subjektposition, die nicht mehr mora-
lisch verankert ist. Diese Absicherung führt zu einer Poetik der Fabel, in der die
Stimme im Spannungsfeld von Erzählen und Erkennen reflektiert wird. Insofern
eignet sich Lessings Fabelbuch, um zu zeigen, wie der Ort des Erzählens episte-
mologisch profiliert wird.

Drittens untersuche ich mit Friedrich von Blanckenburgs Versuch über den
Roman eine der wirkmächtigsten Poetiken zum Roman (2.3). Das größte Pro-
blem dieser theoretischen Reflexion ist das Problem der Folge, das sich im strik-
ten Motivierungsgebot niederschlägt: Nur die Darstellung einer kausal motivier-
ten Ereignisreihe garantiert einen guten Roman. Diese Ereignisreihe bildet für
Blanckenburg – im Gegensatz zum antiken Epos – eine innere Geschichte. Um
diese aber darzustellen, wird ein „bloße[r] Erzehler“4 problematisch. Mit den
Funktionen von „Schöpfer und Geschichtsschreiber […] zugleich“5 wird die nar-
rative Funktion, die innere Handlung darstellt, deshalb enorm aufgewertet. Die
Kehrseite dieser Aufwertung besteht aber in ihrer radikalen Unanschaulichkeit:
Die narrative Funktion darf kein Bild erhalten, sondern muss hinter ihrer Erzäh-
lung verschwinden, um die innere Handlung plausibel zu machen.

Mit der Darstellung der inneren Handlung beschäftigt sich Johann Jakob
Engels zeitgleich mit Blanckenburg erschienene Abhandlung Ueber Handlung,
Gespräch und Erzehlung, die ich im vierten Teil des Kapitels analysiere (2.4).
Dort untersuche ich, wie Engel Aspekte der Mittelbarkeit systematisch mit Fra-
gen der Perspektivierung verbindet und damit den Modus der Erzählung profi-
liert. Engel geht dabei einen Schritt weiter als Blanckenburg: Nicht nur der Ro-
man, sondern jede Form von Darstellung, die mit Erkenntnis zu tun hat, steht
unter einem strikten Motivierungsgebot. Literatur unterscheidet sich in dieser
Perspektive nicht prinzipiell von naturwissenschaftlichen oder historiographi-
schen Darstellungen, hat aber den entscheidenden Vorteil, dass sie innere
Handlung besser darstellen kann. Gegenüber der Philosophie ist die Literatur
darüber hinaus insofern privilegiert, als sie sich nicht nur mit propositionaler
Erkenntnis zufriedengibt, sondern Empfindungen abbilden und transportieren
kann. Dazu hat Literatur zwei Möglichkeiten: Gespräch und Erzählung, die sie
unter dieser Prämisse einzusetzen angehalten ist.

2.1 Enzyklopädische Vorgeschichte: Roman

Dass die Reflexion über das Erzählen bei weitem nicht erst im achtzehnten
Jahrhundert beginnt, betont die historische Narratologie, indem sie die Gat-

4 Blanckenburg 1965, 265.
5 Blanckenburg 1965, 379.



2 Erzählen um 1770: Aufstieg und Krise einer Darstellungsform 47

tungstheorie als Vorläuferin der Erzähltheorie in ihre Systematik integriert.6

Der Roman als narrative Großform ist ein privilegiertes Objekt der Reflexion
über das Erzählen im achtzehnten Jahrhundert, wo sich insbesondere um die
Jahrhundertmitte ein weitreichender Paradigmenwechsel andeutet. Das lässt
sich am 1742 veröffentlichten Eintrag zu den „Romanen, Romainen, Romans“
im 32. Band von Zedlers Grossem vollständigen Universal-Lexicon Aller Wissen-
schafften und Künste exemplarisch zeigen.7 Zedlers Universal-Lexicon ist des-
halb der Ausgangspunkt der Untersuchung zu den historischen Erzähltheori-
en, weil es im enzyklopädischen Verfahren Spezial- und Fachwissen aus den
verschiedensten Disziplinen vernetzt und als allgemeines Wissen zugänglich
macht.8 Damit gibt Zedler als „gigantische anonyme Wissensmaschine“9 des
achtzehnten Jahrhunderts den Blick auf die Epistemologie der ausgehenden
frühen Neuzeit und die sich anbahnenden Paradigmenwechsel frei.10

Der Eintrag zum Roman gibt zunächst eine kurze, am galanten Roman des
siebzehnten Jahrhunderts orientierte Definition des Romans als mindestens teil-
weise fiktionalisierte „Helden- und Liebes-Erzählungen“,11 um anschließend die
Gattungsgeschichte zu umreißen. Dieser historische Abriss ist vor allem deshalb
bemerkenswert, weil er das Epos in Gestalt der „Gedichte des Homerus, Virgili-
us und anderer Alten“ kurzerhand als „eine Art von Romanen“ integriert und
den Roman damit typologisch über das Epos als romanhafte Erzählung in Ver-
sen setzt.12 Dergestalt markiert der Eintrag eine weitreichende Verschiebung in
der Gattungshierarchie der Erzähltexte, indem der Roman eben nicht mehr wie
in anderen Reflexionen der Zeit als Derivation oder gar Degeneration des anti-
ken epischen Erzählens definiert wird, sondern zum Oberbegriff avanciert.13 An-
schließend wechselt der Eintrag das Genre weg von einer historischen Einord-
nung hin zu einer systematischen Analyse und Anleitung:

Die Haupt=Eigenschaften eines guten Romans scheinen da hinaus zu lauffen, 1) daß die
Schreibart rein, zierlich und scharffsinnig, auch eben so wenig gezwungen, als nachläßig

6 Vgl. Grüne 2014, 51–54.
7 Die Datierung ist in diesem Zusammenhang zu relativieren, da Zedlers Lexikon zum Großteil
aus Plagiaten besteht. Vgl. Kaminski 2000. Auch der Eintrag zu den Romanen ist – bis auf
geringfügige Änderungen in den Formulierungen – wörtlich aus der Auflage von 1722 des All-
gemeinen Historischen Lexicon übernommen, das von Johann Franz Buddeus herausgegeben
wurde.
8 Zu den historischen und systematischen Grundlagen der Enzyklopädik vgl. exemplarisch
Wiethölter, Berndt, Kammer 2005, bes. 29–51.
9 Schneider 2013, 82.
10 Vgl. Schneider 2013, 94.
11 Zedler, Bd. 32: Ro–Rz, Sp. 700.
12 Ebd.
13 Vgl. Fechner 1989, bes. 66.



48 I Systematik

sey; 2) daß deren Inhalt, nebst dessen Ausführung, geschickt sei, eines klugen Lesers
Verwunderung, und Vergnügen zu wege zu bringen; und endlich 3) daß solcher dem-
selben auch nutzen und erbauen könne. Das erste von den ieztbemeldeten 3 Stücken
erfordert, daß sehr wichtige, rare und mit allerhand ungemeinen (doch nicht unwahr-
scheinlichen oder gar unmöglichen) Zufällen vergesellschafftete Begebenheiten vorge-
stellt werden. Zu dem andern trägt theils die künstliche Auswickelung der eingemischten
Verwirrungen, theils aber eine angenehme und natürliche Abbildung der in dem mensch-
lichen Leben vorkommenden Affecten und so weiter ein grosses bey. Das dritte wird son-
derlich dadurch befördert, wenn die in der Welt am meisten im Schwange gehende
Schwachheiten und Laster auf solche Art vorgestellet werden, daß kein Verlangen dar-
nach, sondern vielmehr ein Widerwillen und Abscheu davor, wie nicht weniger eine kluge
Vorsichtigkeit dagegen entstehen muß, und wenn am andern Theil die Tugenden und
tugendhaffte Personen nicht nur mit den Verdrüßlichkeiten, so sie auszustehen, sondern
auch mit den Belohnungen, so sie zu erwarten haben, dergestalt aufgeführet werden, daß
man zu der Großmuth, Standhafftigkeit und andern dergleichen rühmlichen Neigungen
sich unvermerckt gezogen finde[.] Fast von allen alten Romanen kan man ohne Unter-
scheid sagen, daß ihnen die iezt angedeutete Stücke mangeln.14

Zedler geht es damit also weder um eine Geschichte des Romans noch um eine
rein negative Kritik des Romans, sondern vielmehr um die positive Definition
„eines guten Romans“. Auch wenn der Eintrag dem Barockroman verpflichtet
bleibt, den Arminius von Daniel Casper von Lohenstein als positives Beispiel
hervorhebt und die zeitgenössische Literatur nach 1710 völlig ausklammert,15

weisen die Kriterien des guten Romans über den Barockroman hinaus. Die drei
angelegten Kriterien und ihre Explikation situieren den Roman nämlich auf der
Schwelle der Loslösung von moralisch-ethischer Didaxe, die in den zeitgenössi-
schen moralischen Wochenschriften – dem damals privilegierten Ort der Ro-
mankritik – noch fehlt.16 Genauer lassen sich an den drei Kriterien drei Aspekte
herausstellen, die den Eintrag auf der Schwelle zur Autonomie des Erzählens
situieren. Erstens verschiebt sich die Bewertung eines guten Romans von den
Inhalten zu den Erzählverfahren. Zweitens muss ein guter Roman das Spiel mit
dem Wissen beherrschen, also seine Handlung durch Verwirrung und Entwir-
rung souverän gestalten. Drittens ist die Bewertung seiner Inhalte ein Effekt der
narrativen Darstellungsweise und zeigt eine Asymmetrie: Wo die Laster reflek-
tiert werden müssen, kann zur Tugend überredet werden.

Diese drei Aspekte veranschaulicht der Lexikoneintrag in zwei Schritten:
Auf die Exposition folgt die Explikation. Das erste und grundlegende Kriterium
führt in die Stilistik und ruft unter dem Stichwort der Schreibart zunächst rheto-

14 Zedler, Bd. 32: Ro–Rz, Sp. 701. Zur Datierung vgl. Weber 1981.
15 Vgl. Zedler, Bd. 32: Ro–Rz, Sp. 702. Vgl. Fechner 1989, 69 f.
16 Vgl. Weber 1981, 608–615.



2 Erzählen um 1770: Aufstieg und Krise einer Darstellungsform 49

rische Stilkriterien auf: „rein, zierlich und scharffsinnig“ muss der gute Roman
vor allem geschrieben sein und damit der puritas, der elegantia und dem acu-
men bzw. argutia folgen. Gerade die in der Frühaufklärung unter Verdacht
stehende Zierlichkeit (elegantia) wird durch die negative Ergänzung abge-
schwächt, dass der Stil zwar zierlich, aber weder gezwungen noch nachlässig
zu sein hat. Das zweite Kriterium betrifft den Inhalt dieser Schreibart, der an
einen „klugen Leser[ ]“ gerichtet zu sein hat und dabei im Leser sowohl Verwun-
derung als auch Vergnügen auslösen soll. Damit ist die Brücke zum dritten Kri-
terium für einen guten Roman geschlagen, das den Effekt für den Leser nun
explizit der prodesse-et-delectare-Doktrin unterordnet und dabei – markiert
durch das Verb ‚erbauen‘ – religiös umdeutet.17

Wie die folgende Explikation der Kriterien im Eintrag zeigt, hängen die drei
postulierten Kriterien eines guten Romans von narrativen Darstellungsmitteln
ab; der Gattungstheorie des Romans liegt somit eine Erzähltheorie zugrunde.
Die Schreibart basiert dementsprechend – als notwendiges Kriterium eines gu-
ten Romans – auf der Selektion der Ereignisse. Stilistische Kategorien werden
auf das Ereignis als den Kern der romanhaften Erzählung hin bezogen, damit
narratologisch reformuliert und avancieren so zu Garanten guten Erzählens.
Das zeigt sich vor allem in der Qualifikation der handlungstragenden Ereignis-
se. Die erzählten Ereignisse müssen nicht nur wichtig und selten, sondern vor
allem durch „Zufälle“ motiviert sein.18 Diese Zufälle sollen zwar „ungemein“
sein, dabei dürfen sie aber weder unwahrscheinlich noch unmöglich sein. Mit
diesem Wahrscheinlichkeitspostulat geht es also auf der Verfahrensebene um
die Motivierung der Ereignisfolge, was vor allem durch die Verbindung mit dem
Begriff der Scharfsinnigkeit indiziert wird. Ein besonderer Akzent liegt dabei –
markiert durch das Epitheton „vergesellschafftet[ ]“ – auf der Qualität der Ereig-
nisse, die nicht individuell und isoliert, sondern dezidiert in einem sozialen
Zusammenhang zu stehen haben. Das Spiel mit dem Wissen bildet darüber
hinaus das leitende Kriterium für die Ausführung dieses Inhaltes: Sie hat die
Balance zwischen der „künstliche[n] Auswickelung der eingemischten Verwir-
rungen“ einerseits und andererseits der „angenehme[n] und natürliche[n] Ab-

17 Vgl. Fechner 1989, 68.
18 ‚Zufall‘ ist in der historischen Semantik des achtzehnten Jahrhunderts noch nicht eindeutig
von ‚Vorfall‘ abgegrenzt und verweist an dieser Stelle – wie eine Suche im Zedler selbst belegt –
nicht ausschließlich auf Kontingenz im Sinne von „Verhängnis, Schickung, Zufall“ (Zedler,
Bd. 47, Sp. 798), sondern unter dem Lemma „Casus, ist eben ein Symptoma, ein Zufall“ (Zedler,
Bd. 5, Sp. 1382) auf eine medizinische und juristische Fallbeschreibung und unter dem Lemma
„Vorfall, siehe Zufall“ (Zedler, Bd. 50, Sp. 791) direkt aufeinander. Dass es hier trotzdem um
die Motivierung der Ereignisse geht, leite ich daraus ab, dass sie – für einen guten Roman –
möglich und wahrscheinlich zu sein haben.



50 I Systematik

bildung der in dem menschlichen Leben vorkommenden Affecten und so wei-
ter“ zu halten.

Was muss also ein guter Roman erzählökonomisch leisten? Er muss erstens
den Überblick über die narrativen Ereignisse und zweitens auch einen Einblick
in die Affekte seiner Figuren bieten. Dergestalt entfernt sich der Roman von der
äußeren Geschichte und damit von der prototypisch dem antiken Epos unter-
stellten und bis in den galanten Roman wirksamen Heldenerzählung hin zur
Darstellung einer inneren Geschichte, ohne – und darin besteht der Spagat –
den großen Bogen des Zusammenhangs zu verlieren. Drittens hängt damit die
intendierte ethische Wirkung der Romane zusammen: Ein guter Roman soll nut-
zen und erbauen; das erreicht er nicht mit einem Darstellungsverbot, sondern
durch seine Darstellungsweise.19 „Schwachheiten und Laster“ sollen nicht aus-
geklammert, sondern so erzählt werden, dass sie abgelehnt werden. Diese Ab-
lehnung soll nicht nur auf Affekten – also „Widerwillen und Abscheu“ – basie-
ren, sondern eine „kluge Vorsichtigkeit“ im Leser installieren. Der Lerneffekt ist
also nicht auf die Überwältigung durch maximale Anschaulichkeit beschränkt
und damit auf Imitation gemünzt, sondern zielt auf Reflexion. Im Gegensatz
dazu sollen nachahmenswerte „Tugenden und tugendhaffte Personen“ so dar-
gestellt werden, dass sie nicht nur negativ abbilden, was die tugendhafte Figur
zu erleiden hat, sondern positiv zeigen, was sie an Belohnungen für ihre Mühen
erwarten kann. Hier allerdings soll keine Reflexion ausgelöst werden, sondern
vielmehr Persuasion, sodass sich der Leser „unvermerckt“ zu den positiven
ethischen Idealen hingezogen fühlt.

In dieser Asymmetrie, die zum Guten überreden will und vom Schlechten
reflektierend überzeugen will, zeigt sich die Schwellenposition des Eintrags. Ei-
nerseits funktionalisiert Zedler den Roman noch als religiös gebundene morali-
sche Schule; andererseits verweist er mit der Betonung der Reflexion und der
Verfahrensebene auf den Roman als Schule des Erkennens. An seinen Erzählver-
fahren und nicht in seinen Inhalten liegt die Stärke eines guten Romans. Dazu
werden tradierte stilistische Kategorien in die Romantheorie überführt, wo sie ein
erzähltheoretisches Profil erhalten, das heißt nicht mehr der Vermittlung unre-
flektiert nachzuahmender religiöser Normen dienen, sondern einer Lektüre, die
Reflexion systematisch einfordert. Diese sich hier andeutende Autonomisierung
des Erzählens soll im Folgenden an drei Texten exemplarisch erläutert werden,
welche die im Zedler’schen Eintrag bereits angedeutete epistemologische Funkti-
on an unterschiedlichen Systemstellen explizieren: Lessings Fabeln. Drey Bücher.
Nebst Abhandlungen mit dieser Dichtungsart verwandten Inhalts, Blanckenburgs
Versuch über den Roman und Engels Ueber Handlung, Gespräch und Erzehlung.

19 Vgl. Weber 1981, 615.



2 Erzählen um 1770: Aufstieg und Krise einer Darstellungsform 51

2.2 Die Ambivalenz der Stimme: Lessings Erzähler

Die Fabel ist eine „Gattung uneigentlichen, argumentativ funktionalisierten Er-
zählens“, definiert das Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft.20 Doch
ausgerechnet die Fabel als prototypisch heteronome, weil explizit lehrhafte Gat-
tung führt ins Zentrum der bereits bei Zedler angedeuteten Autonomisierung
des Erzählens.21 Lessings Fabelbuch von 1759 legt sowohl in den dort ver-
sammelten Fabeln als auch in seinen begleitenden Abhandlungen diese Auto-
nomisierung in drei Schritten dar. Erstens emanzipiert sich die Fabel von der
Versform, indem Lessing – besonders prominent in seinen so genannten Meta-
fabeln – in Prosa erzählt. Im Zuge dessen wird der Begriff der Fabel aber mehr-
deutig, weil er sowohl das Darstellungsverfahren – das Fabulieren – als auch
ihren Darstellungsinhalt – die Geschichte – bezeichnet.22 Zweitens begegnet
Lessing dem zentralen Problem des Fabulierens mit einer Theoretisierung der
Stimme, die zum Garant für die anschauende Erkenntnis wird. Im Vortrag der
Fabel muss die Stimme nämlich radikal unanschaulich sein, um den Eigenwert
des ästhetischen Anteils an der anschauenden Erkenntnis sicherzustellen. Drit-
tens schließlich entsorgt Lessing mit dem sentenzartigen Epimythion das tra-
ditionelle didaktische Zentrum der Gattung und einen Grundbestandteil der
Fabel: Statt ihre Moral zu explizieren und sich auf die auctoritas der Sentenz zu
verlassen, wird die Fabel in ihrer „Geschichte“23 interpretationsbedürftig. Das
geht mit einer bestimmten von Lessing postulierten Erzählform einher, die ich
als Ambivalenz der Stimme charakterisieren möchte.

Der Ausgangspunkt von Lessings Abhandlungen zur Fabel ist ihre Mehr-
deutigkeit. Die Fabel bezeichnet nämlich einerseits „[j]ede Erdichtung, womit
der Poet eine gewisse Absicht verbindet“.24 Damit werden Komposita mit be-
stimmten Gattungen möglich: Auch das Drama oder das Epos haben dement-
sprechend eine Fabel. Andererseits bezeichnet die Fabel aber auch eine Gat-
tung, die Lessing auf Aesop zurückführt. Diese Gattung ist wiederum selbst eine
„Erdichtung, die auf einen gewissen Zweck abzielet“.25 Folglich besitzt jede Fa-
bel im zweiten Sinn eine Fabel im ersten Sinn – sie hat einen Zweck, der sich
nicht in ihrem „moralischen Nutzen“ erschöpft,26 wie Lessing später ausführen

20 Grubmüller 1997, 555.
21 Fabel wird bis ins achtzehnte Jahrhundert nur in den Rhetoriken, nicht in den Poetiken
expliziert. Vgl. Fick 2010, 217–221.
22 Vgl. Martínez/Scheffel 2016, 28.
23 Lessing 1997, 300; vgl. Bickenbach 2014, 197–205.
24 Lessing 1997, 345.
25 Ebd.
26 Lessing 1997, 407.



52 I Systematik

wird. Dieser Nutzen ist von den Darstellungsverfahren der Fabel abhängig. Um
diese zu explizieren, arbeitet sich Lessing in seiner ersten Abhandlung an ver-
schiedenen Theoretikern der Fabel ab, die er der Reihe nach widerlegt.27 Im
Zuge dieses Durchgangs durch die Fabeltheorie, der Lessing von de La Motte
über Richer zu Breitinger und Batteux führt, während er Gellert und Gottsched
bezeichnenderweise übergeht,28 werden die dort postulierten poetologischen
Leitbegriffe der Fabel kontinuierlich abgebaut, bis am Ende lediglich die an-
schauende Erkenntnis steht, welche die Fabel durch ihre narrative Gestaltung
zu leisten hat. Das schafft sie weder durch allegorische Verfahren, die ihre
Wahrheit poetisch verstecken, wie de La Motte in Lessings Lesart postuliert. Die
Fabel darf „nicht bloß eine allegorische Handlung [sein], sondern [kann] die
Erzehlung einer solchen Handlung“ sein.29 Noch schafft sie es – wie Richer for-
dert – durch ihre Versform30 oder durch ihre Gleichnishaftigkeit.31 Dagegen ist
die Handlung als „Folge von Veränderungen“32 notwendiger Bestandteil jeder
Fabel, aber nur insofern die Ereignisfolge „einen einzigen anschauenden Be-
griff“33 abbildet. An Batteux kritisiert Lessing schließlich die Definition der Fi-
gur, die ins Zentrum des Leistungsprofils der Fabel führt. Denn wo Batteux ein
„vernünftige[s] Wesen“ als Handlungsträger voraussetzt, ohne das jede Hand-
lung auch innerhalb der Fabel als „Unternehmung, die mit Wahl und Absicht
geschiehet“, keinen Sinn ergäbe, lehnt Lessing eine solche Verengung und
Anthropomorphisierung ab.34 Das Eigentümliche der Fabel sei vielmehr, dass
sie über ihre Tierfiguren gerade keine vernünftigen Agenten abbildet, sondern
Eigenschaften in maximal knapper und anschaulicher Form abruft. Wie Lessing
in der zweiten Abhandlung explizieren wird, liegt der Fabel also eine typologi-
sche Semantik ihrer Figuren zugrunde, derzufolge etwa der Fuchs schlau und
listig und der Löwe mächtig, gefährlich und stolz ist und stets entsprechend
handelt.35 Damit greift Lessing auf ein Argument aus antiken Poetiken zurück,
nach dem die Fabel dort einsetzt, wo Wirklichkeit mit sprechenden und han-
delnden Tierfiguren dezidiert nicht abgebildet wird.36 Konsequenterweise wirft
er Batteux vor, die Fabel nicht vom Drama und vom Epos abzugrenzen. Denn

27 Vgl. Lessing 1997, 369.
28 Vgl. Fick 2010, 220 f.
29 Lessing 1997, 348.
30 Vgl. Lessing 1997, 355.
31 Vgl. Lessing 1997, 357.
32 Ebd.
33 Lessing 1997, 358.
34 Lessing 1997, 362.
35 Vgl. Grubmüller 1997, 555. Vgl. weiter Lessing 1997, 378–385.
36 Vgl. Quintilian 2011, 5, 11, 19 f.



2 Erzählen um 1770: Aufstieg und Krise einer Darstellungsform 53

wo Drama und Epos Leidenschaften erregen sollen und dazu Leidenschaften
abbilden müssen, hat die Fabel „mit unsern Leidenschaften nichts zu tun, son-
dern allein mit unserer Erkenntnis“.37 Wie erreicht die Fabel diese Erkenntnis,
die in der Überzeugung „von irgend einer einzeln[en] moralischen Wahrheit“38

besteht? Durch den „Fabuliste[n]“,39 der diese Wahrheit sinnlich vergegenwär-
tigt. Handlung oder Perspektive sind im Gegensatz zu Epos und Drama sekun-
där. Die Fabel kann ihre „Personen oft mitten auf dem Wege stehen“40 lassen
und muss die Einheit der Handlung nicht berücksichtigen. Genauso wenig ist
die Fabel perspektiviert: Sie hinterfragt die semantische Typologie ihrer Figuren
nicht und operiert stets mit Übersicht.

Diese Übersicht führt zum zentralen Problem des Fabelerzählens, das Les-
sing epistemologisch löst. Denn er setzt die Stimme der Fabel als Garanten für
die anschauende Erkenntnis (cognitio intuitiva). Während die symbolische Er-
kenntnis (cognitio symbolica)41 ohne Fabulisten auskommt und der anschauen-
den Erkenntnis in Klarheit und Geschwindigkeit unterlegen ist,42 ist die an-
schauende Erkenntnis vom „Vortrage der Fabeln“ abhängig.43 Im Gegensatz zu
Leibniz und Wolff, von denen Lessing den Begriff übernimmt, bezeichnet Les-
sing mit der anschauenden Erkenntnis dabei nicht nur die Veranschaulichung
eines Lehrsatzes.44 Für ihn besitzt die sinnliche Anschauung im Zuge ästheti-
scher Revisionen des rationalistischen Begriffs einen Eigenwert. Dieser Eigen-
wert aber ist in der Fabel von einer intrikaten Balance abhängig. Wenn die Fa-
bel einerseits nicht in ihrer Lehre aufgehen darf und sich so nicht in deren
Vermittlung erschöpft, darf sie sich auf der anderen Seite nicht in poetische
Sprachspiele verlieren. Die Synthese von Anschauung und Erkenntnis, die als
Zusammenführung von englischem Empirismus und französischem Rationalis-
mus gedeutet wurde,45 ist von einer folgenreichen Umstellung der Erzählerstim-
me abhängig, die diesen Balanceakt zu leisten hat. Die anschauende Erkenntnis
hängt also vom Ort des Erzählens ab. Auch wenn Lessing diese Umstellung in
der vierten Abhandlung „von dem Vortrage der Fabeln“ nur indirekt reflektiert,

37 Lessing 1997, 367; vgl. ebd., 384 f.
38 Lessing 1997, 367.
39 Ebd.
40 Ebd.
41 Vgl. Lessing 1997, 372. Symbolisch meint hier tatsächlich nur zeichenhafte Repräsentation,
nicht im Sinne des klassischen Symbolbegriffs, den Lessing laut Eichner sogar mit dem Begriff
der anschauenden Erkenntnis vorwegnimmt. Vgl. Eichner 1974.
42 Vgl. Lessing 1997, 372.
43 Lessing 1997, 398.
44 Vgl. Eichner 1974, 60–83.
45 Vgl. Hasubek 1983, 365.



54 I Systematik

zeigen seine Fabeln die Tragweite dieser Umstellung. Wie Peter Hasubek fest-
stellt, übernehmen die dort verhandelten Erzählinstanzen vielfältige Funktio-
nen und steuern so die anschauende Erkenntnis.46 Ihre Grundvoraussetzung ist
die maximale Unanschaulichkeit der Erzählinstanz, die nie Teil der Fabel sein
darf, also immer extradiegetisch-heterodiegetisch zu sein hat, auch wenn sie in
der ersten Person auftritt.47 Diese Unanschaulichkeit führt aber im Fall Lessings
genau nicht zu einer apodiktischen Erzählstimme, die ihre Moral in allgemeinen
Sätzen expliziert,48 sondern die im Gegenteil ihre moralische Lehre nur mittel-
bar darstellt. Das schafft sie insbesondere durch Ironie als einem Grundzug von
Lessings Fabeln.49 Im Gegensatz zu Hasubek interpretiere ich diese Ironie aber
nicht als Gefahr für die anschauende Erkenntnis, sondern vielmehr als ihre Vo-
raussetzung. Denn die Ironie aktiviert verschiedene, einander widerstreitende
Deutungen, relativiert damit die noch im Zedler-Eintrag intakte normative Ord-
nung50 und fordert den „heuristischen Nutzen“51 geradezu heraus, den die Fabel
im Idealfall leistet. Dementsprechend ist die Fabel eine Schule anschauender
Erkenntnis; sie lehrt das „Principium der Reduction“52 durch Anschaulichkeit
der Einzelfälle. So dienen die Fabeln zum einen als Archiv dieser Einzelfälle
und zum anderen als Schule des Erfindens neuer Fabeln: Sie schaffen den
Sprung vom „Finden zum Erfinden“ und erziehen so zum „Genie“.53

Damit muss die Stimme der Fabel zwei Dinge gleichzeitig leisten; darin be-
steht ihre Ambivalenz. Einerseits muss sie in einem besonderen Fall das Allge-
meine veranschaulichen; andererseits – wie eben ausgeführt – das „Principium
der Reduction“ und damit die genau gegenläufige Bewegung vom Allgemeinen
zum Besonderen vermitteln.54 Um in einem besonderen Fall das Allgemeine
darzustellen, muss sich die Stimme eines verallgemeinernden Kommentars ent-
halten, wie er üblicherweise in Pro- und Epimythien zu finden ist. Anschauliche
Darstellung statt symbolischer Explikation ist also die Grundmaxime der Les-
sing’schen Fabel. Doch die anschauliche Darstellung hängt von der maximalen
Unanschaulichkeit der Stimme ab, die nach einem den „Weltweisen“ repräsen-
tierenden „Geschichtsschreiber“55 modelliert wird. Diese Unanschaulichkeit

46 Vgl. Hasubek 1983, 366–380.
47 Vgl. Hasubek 1983, 382.
48 Vgl. Lessing 1997, 403.
49 Vgl. Hasubek 1983, 378.
50 Vgl. Ter-Nedden 2010, 184.
51 Lessing 1997, 408.
52 Lessing 1997, 409.
53 Lessing 1997, 408 f. Vgl. Jahn 2000, bes. 40.
54 Lessing 1997, 409.
55 Lessing 1997, 302.



2 Erzählen um 1770: Aufstieg und Krise einer Darstellungsform 55

wird durch das rhetorische Stilideal maximaler Klarheit verstärkt. Denn indem
sich Lessing von der poetischen Sprache und den „blumenreichern Abwe-
ge[n]“56 La Fontaines abgrenzt und das Prinzip der Reduktion auch auf den
Sprachstil angewandt haben will, gibt die Stimme der Fabel im Idealfall nichts
von sich preis. Sie ist – mit Genette gesprochen – ganz auf ihre narrative Funk-
tion beschränkt und leistet so paradoxerweise die extranarrativen Funktionen.
Die bis zu Lessing konstitutive Trennung von eigentlichem Inhalt – dem morali-
schen Lehrsatz – und dem fabulierenden Vortrag der Fabel wird dabei unterlau-
fen. „Selbst denken, statt den Vorurteilen der Autorität [zu] folgen“ ist – wie
Matthias Bickenbach formuliert – das Ziel der Lessing’schen Fabeln.57 Zwar ver-
langt das Fabelbuch in den einzelnen Fabeln diese Autonomie. Gleichzeitig ex-
pliziert es aber durchaus seine Lehre in den so genannten Metafabeln an den
Schwellen der drei Teile des Buchs sowie in den umfangreichen Paratexten auf
einer höheren Ebene. Die Tilgung der Promythien und Epimythien in den ein-
zelnen Fabeln erfolgt also nicht ersatzlos, sondern wird durch die Struktur des
Buchs und seiner Paratexte auf einer höheren textuellen Ebene gespiegelt. Da-
mit verschiebt sich das argumentative Ziel des Textes und das Leistungsprofil
des Erzählens: Es geht nicht mehr um die Vermittlung einer universell gültigen
Moral, sondern vor allem um die Einübung von Erkenntnis- und Reflexionsver-
mögen. Die Fabeln sind gemeinsam mit den sie begleitenden Abhandlungen ein
Instrument dieser Einübung.

2.3 Das Problem der Folge: Blanckenburgs
Motivierungsgebot

Analog zur Fabel ist auch der Roman in den Poetiken des achtzehnten Jahrhun-
derts heteronom bestimmt. In seinem 1774 erschienenen Versuch über den Ro-
man schließt Blanckenburg explizit an Lessings Fabeltheorie an, um in einer
durchaus eigenartigen Verbeugung vor der Fabel das Leistungsprofil des Ro-
mans zu schärfen.58 Dabei zeigt sich, dass auch Blanckenburg auf der Schwelle
einer weitreichenden Umstellung von einer normativ gefestigten Gattungstheo-
rie zu einer Darstellungstheorie steht, wenn er verschiedene narrative Darstel-
lungstechniken quer zu ihren traditionellen Gattungen vergleichend analy-
siert.59 Im Zuge dessen bestimmt er den entscheidenden Unterschied zur Fabel

56 Lessing 1997, 299.
57 Bickenbach 2014, 200.
58 Vgl. Blanckenburg 1965, 367 f.
59 Vgl. Lämmert 1965, 564. Vgl. auch Lockemann 1963, 167; Sang 1967, 45–50.



56 I Systematik

in der Figurenkonzeption des Romans. Denn anders als die Fabel und das
Epos60 soll der Roman die innere Geschichte eines Menschen anschauend dar-
stellen. Dazu muss der Roman die Entwicklung einer Figur in Handlung setzen.
Dementsprechend definiert Blanckenburg den Roman über den Aspekt der Fol-
ge: Zeitstruktur und Motivierung. In einem ersten Schritt soll in Abgrenzung
von anderen Gattungen das zentrale Kriterium der Kausalität analysiert werden,
das Blanckenburgs Romankonzept unter dem Begriff der Notwendigkeit zu fina-
len und ästhetisch-kompositorischen Motivierungen in Beziehung setzt.61 In
einem zweiten Schritt wird die narrative Funktion innerhalb des Romans unter-
sucht, die Kausalität und Finalität der inneren Geschichte garantiert und des-
halb bestimmte Formen haben muss.

Die drei arrivierten Gattungen Epos, Fabel und Drama mit ihren spezifi-
schen Darstellungsformen umstellen den Roman in Blanckenburgs Versuch.
Vom Epos erhält der Roman seine Dignität, von der Fabel seine Lehrhaftigkeit
und vom Drama seine Anschaulichkeit. Denn Blanckenburgs Ziel besteht darin,
den Roman „zu einem sehr angenehmen, und sehr lehrreichen Zeitvertreibe“62

zu machen. Dass das Epos diese Vermittlung der Horaz’schen Formel – „durch
das Vergnügen zu unterrichten“63 – Mitte des achtzehnten Jahrhunderts nicht
mehr leisten kann, liegt für Blanckenburg auf der Hand. Denn während das
Epos die „Handlungen des Bürgers“64 dezidiert als öffentliche Person zu den
kulturellen Bedingungen der Antike beschreibt, stellt der Roman die „Handlun-
gen und Empfindungen des Menschen“65 in den „ganz bürgerlichen Zeiten“66

dar. Dabei geht Blanckenburg davon aus, dass alle Handlungen motiviert sein
müssen; der Ort dieser Motivierungen ist das Innenleben der Figuren. Dement-
sprechend zeichnet sich ein guter Roman durch eine lückenlose Kausalkette
aus, welche die Handlungen durch die Darstellung des Innenlebens erklärt. Das
Innenleben der Figuren aber spielt im antiken Epos keine Rolle, was der Versuch
weniger an seinen Inhalten als durch seine Darstellungsweise, seine „Schreib-
art“67 anschaulich macht. Denn die öffentliche Rede mit ihrem „epischen
Ton“68 wäre für den Roman ein unangemessenes Stilregister.

60 Vgl. Blanckenburg 1965, 367 f.
61 Blanckenburg privilegiert zwar die kausale Motivierung, setzt sie aber dezidiert auch ins
Verhältnis zur finalen und ästhetischen Motivierung. Vgl. anders Haferland 2014, 68 f. Vgl. all-
gemein zur Relation von kompositorischer und finaler Motivierung Ajouri 2007, 27–29.
62 Blanckenburg 1965, VII.
63 Blanckenburg 1965, 249.
64 Blanckenburg 1965, 17.
65 Ebd.
66 Blanckenburg 1965, XIII.
67 Blanckenburg 1965, 20.
68 Blanckenburg 1965, 21.



2 Erzählen um 1770: Aufstieg und Krise einer Darstellungsform 57

Auch wenn Blanckenburg sich an dieser Stelle zu spezifizieren weigert:
Der bürgerliche Held redet jedenfalls anders. Wenn er aber redet und so Unmit-
telbarkeit herstellen soll, dann hat das dramatische Wirkung.69 Obwohl das
Drama dem Roman an Illusionskraft weit überlegen ist, kann es die innere Ge-
schichte nur unzureichend explorieren, da es zunächst nur äußere Handlungen
darstellt: Die Leidenschaften bringt das Drama anschaulich auf die Bühne, das
„Werden der Leidenschaften“70 dagegen kann der Roman besser vermitteln.
Dazu braucht er aber den Blick ins Innere seiner Figuren, wobei der Roman den
Vorteil hat, dass er die „innre und äußre Geschichte genau Schritt mit einander
halten“71 lassen kann. So aber ergibt sich das Hauptproblem für Blanckenburgs
Versuch in seiner didaktischen Funktionalisierung des Romans. Denn der Ro-
man hat mit der Vervollkommnung des „denkenden Kopf[es]“72 ein eindeutiges,
nämlich ethisch-didaktisch konfiguriertes Ziel. Nichtsdestotrotz ist er in der
Darstellung eines moralischen Satzes der Fabel dezidiert unterlegen.73 Was
kann aber der Roman, was die Fabel nicht schafft? Den Roman kennzeichnen
individuelle Figuren mit einem komplexen Innenleben, die sich entwickeln
können, während die Fabel nur typisierte Figuren ohne Innenleben und Ent-
wicklung darstellen kann. Der Roman stellt dagegen die „innre Geschichte“74

eines Charakters dar. Diese innere Geschichte hat für Blanckenburg stets ein
Ziel. Sie ist teleologisch auf die Vervollkommnung des Protagonisten ausgerich-
tet, die der Leser in der Lektüre nachvollziehen können muss.75 Die Ereignisse
der inneren Geschichte müssen also doppelt motiviert sein: Zum einen müssen
sie sich kausal auseinanderentwickeln; zum anderen müssen sie sich final auf
die Vervollkommnung beziehen lassen. Dementsprechend bestimmt nicht etwa
der Tod der Figur das Ende des Romans, sondern ihre „Vollendung“.76

Durchgängige kausale Motivierung und teleologische Finalität sind aber
zwei Möglichkeiten der Verbindung von Ereignissen, die nicht unbedingt wider-
spruchsfrei miteinander vereinbar sind.77 Denn entweder werden Ereignisse in
eine Kette von Ursache und Wirkung eingebettet, die im Idealfall zu jedem Zeit-
punkt der Erzählung transparent gemacht wird: Jedes Ereignis folgt notwendig
aus dem anderen. Oder aber die Ereignisse werden final motiviert, indem sie

69 Vgl. Blanckenburg 1965, 99 f.
70 Blanckenburg 1965, 30.
71 Blanckenburg 1965, 100.
72 Blanckenburg 1965, VII.
73 Vgl. Blanckenburg 1965, 368.
74 Blanckenburg 1965, 392.
75 Vgl. Blanckenburg 1965, 419–426.
76 Blanckenburg 1965, 254.
77 Vgl. Frick 1988, 355–364; Haferland 2014, 76.



58 I Systematik

lediglich retrospektiv Sinn ergeben: Jedes Ereignis zielt auf ein finales, schlie-
ßendes Ereignis hin. Dieser Widerspruch spielt für Blanckenburg indes nur eine
untergeordnete Rolle, weil sein optimistisches Weltbild ihn gar nicht wahr-
nimmt.78 Als zweite Schöpfung ahmt jeder Roman den a priori als vernünftig
gesetzten Zusammenhang der Schöpfung nach: Alles strebt nach Vollkommen-
heit.79 Bezeichnenderweise legt Blanckenburg aber den Akzent ganz auf die
Kausalität, die keine freien Motive und Zufälle kennt. Genau darin liegt das
Privileg des Romans: ein Ganzes zu formen, das anders als das Leben über-
schaubar ist und das die Kausalität, die als Prinzip universelle Gültigkeit be-
sitzt, anschaulich machen kann. Weder „Sprung“ noch „Lücke“ kennzeichnet
deshalb den guten Roman; Kausalität und Finalität sind für Blanckenburg also
kein Widerspruch, weil beiden Prinzipien bestimmte Notwendigkeiten zugrun-
de liegen.80 Gefährdet werden sie aber durch eine ästhetische oder kompositori-
sche Motivierung, die Blanckenburg als „Nothwendigkeit des Dichters“ bezeich-
net.81 Die größte Gefahr für die durchgängige Kausalkette ist in diesem
Zusammenhang der „Witz des Verfassers“, der „uns von einem Vorfall zum an-
dern hinüber hüpfen“ lässt.82 Mit der Ablehnung dieser Sprünge geht die Ableh-
nung von Überraschungseffekten einher, die nicht in die Kette von Ursache und
Wirkung zu integrieren sind.83 Die Komposition ist der Notwendigkeit der Hand-
lung stets untergeordnet.84

Damit hängt der zweite Aspekt der Folge zusammen. Während ich bisher
nur erläutert habe, nach welchen Prinzipien die einzelnen Ereignisse zu verbin-
den sind und welchen Ursprung bzw. welches Ziel sie in Blanckenburgs Roman-
theorie haben, gilt es jetzt zu fragen, wie diese Verbindung und Zielsetzung
durch eine narrative Funktion geleistet wird. Mit der „Nothwendigkeit des Dich-
ters“ sind diese Relationen bereits angesprochen, indem Blanckenburg den
Dichter als „Schöpfer und Geschichtsschreiber seiner Personen zugleich“ konfi-
guriert.85 Denn der „Dichter soll und will ja mehr, als Biograph seiner Personen

78 Vgl. Frick 1988, 356.
79 Vgl. Blanckenburg 1965, 310–315.
80 Blanckenburg 1965, 315.
81 Blanckenburg 1965, 343.
82 Blanckenburg 1965, 353.
83 Vgl. Blanckenburg 1965, 376.
84 Vgl. zu dieser Spannung auch Voßkamp 1973, 195 f.
85 Wolfgang Lockemann sieht darin sogar die entscheidende Innovation Blanckenburgs ge-
genüber älteren Poetiken des siebzehnten Jahrhunderts (vgl. Lockemann 1962, 171). Philip
Ajouri argumentiert ähnlich, ebnet die Widersprüche des Versuchs aber ein und unterschlägt
damit die nicht unwesentlichen Kosten, die mit den Reibungen zwischen den Funktionen des
Autors – ‚Schöpfer‘ und ‚Geschichtsschreiber‘ – entstehen (vgl. Ajouri 2007, 49–63).



2 Erzählen um 1770: Aufstieg und Krise einer Darstellungsform 59

seyn“.86 Der Vorteil gegenüber dem Biographen besteht in der „Stelle“ und im
daraus resultierenden „Gesichtspunkt“, von dem aus erzählt wird; beide ermög-
lichen einen Überblick über das „Ganze [des als Figur dargestellten] einzeln[en]
Menschen“.87 Nur deshalb kennt der Dichter sowohl alle Ursachen als auch das
Ziel der Ereignisse, also „wohin alles abzweckt“.88 Der Punkt, von dem aus er-
zählt wird, ist daher an dem final zu denkenden Punkt verortet, „in dem alle
einzelne Strahlen [der Erzählung wie der Entwicklung des Protagonisten, SM]
zusammen kommen und vereint werden sollen“.89 Damit verbindet Blancken-
burg die epistemologische mit der narrativen Funktion. Der „bloße[ ] Erzehler“
hätte kein privilegiertes Wissen: Er würde weder die Ursachen noch das Ziel der
handlungstragenden Ereignisse kennen und könnte so die innere Geschichte
gar nicht erzählen.90 Dementsprechend lehnt Blanckenburg figurale Erzähler
aufgrund ihrer beschränkten Epistemologie strikt ab.

Besondere Kritik verdient vor allem der Briefroman gleich aus mehreren
Gründen. Erstens kann der Briefroman nur vergangene Ereignisse erzählen, die
bereits abgeschlossen sein müssen, wenn der figurale Erzähler den Brief ver-
fasst.91 Zweitens kann der Briefroman die innere Geschichte nicht schlüssig er-
zählen. Denn zum einen ist die Innensicht auf den homodiegetischen Brief-
schreiber beschränkt. Zum anderen – und dieses Argument ist für Blanckenburg
entscheidend – steht der homodiegetische Erzähler unter dem Eindruck der er-
zählten Ereignisse: Er hat keine ausreichend große Distanz zu ihnen, um sie
anschaulich und vor allem in der kausalen Ordnung von Ursache und Folge zu
erzählen. Denn der Briefroman bedroht die kausale Abfolge: Der „Gemüthszu-
stand“ des Erzählers zum Zeitpunkt der Niederschrift des Briefs ist das Resultat
der Ereignisse, die aber erst noch zu erzählen sind. Der Leser eines Briefromans
muss also „das letztere zu erst erfahren, die Wirkung ehe, als die Ursache ge-
wahr werden“.92 Mit Genette formuliert: Die narrative Funktion des Briefromans
verhindert die transparente und kontinuierlich-chronologische temporale und
kausale Struktur der Erzählung. Der Briefroman ist – so folgert Blanckenburg
aus seiner Analyse der Zeitstruktur und Motivierung – mitnichten ein „dramati-
sches“ Darstellungsverfahren, sondern „nur immer Erzählung“.93

86 Blanckenburg 1965, 379.
87 Ebd.
88 Blanckenburg 1965, 380.
89 Blanckenburg 1965, 379.
90 Blanckenburg 1965, 265. Erzählen hat bei Blanckenburg und seinen Zeitgenossen einen
durchaus negativen Akzent. Vgl. dazu Lämmert 1965, 564 f.
91 Vgl. Blanckenburg 1965, 520. Dramatisch im eigentlichen Sinn ist der Briefroman laut
Blanckenburg deshalb nicht; er dramatisiert nur das Erzählen, nicht das Erzählte.
92 Blanckenburg 1965, 524.
93 Blanckenburg 1965, 520.



60 I Systematik

Was der Briefroman durch die erzählenden Figuren nicht leisten kann, ist
eines der Hauptkriterien des guten Romans: die Folge der Ereignisse in ihrem
kausalen Zusammenhang darzustellen. Das kann nur eine starke, laut Eberhard
Lämmert an spätere Konzepte des objektiven Erzählens erinnernde Erzählfunk-
tion leisten.94 Denn sie ist strikt an die Psychologie der erzählten Figuren ge-
bunden und darf in Kommentaren nicht vom Gang der Handlung abweichen:
weder vorgreifen noch unterbrechen.95 Zwischen den beiden Figurationen, die
im Roman die Darstellung der inneren Geschichte gewährleisten, das heißt zwi-
schen „Schöpfer“ und „Geschichtsschreiber“, geht aber die ästhetisch-komposi-
torische Motivierung verloren. Wie Wilhelm Voßkamp feststellt, bedarf es in
Blanckenburgs Theorie schlicht „keiner Erzählerrolle, die […] die ästhetische
Einheit des Kunstwerks im Vollzug des Lesens erst herstellt“.96 Die narrative
Funktion geht idealerweise in der Kausalkette der dargestellten inneren Ge-
schichte auf.97 Damit sie das tun kann, muss sie sich erstens auf die innere
Geschichte der Figuren konzentrieren und zweitens den Widerspruch zwischen
Kausalität und Finalität einebnen. Drittens muss die narrative Funktion unan-
schaulich bleiben und kann nur so ihr Ziel der umfassenden Darstellung der
inneren Geschichte einlösen, indem sie die Darstellungsstrategien des histori-
schen Erzählens mit dem epistemologischen Privileg des Erfindens verbindet.

2.4 Die Frage der Übersicht: Engels Erzählmodi

Ähnlich wie Blanckenburgs Versuch über den Roman befindet sich auch Johann
Jakob Engels 1774 und damit zeitgleich erschienener Text Ueber Handlung, Ge-
spräch und Erzehlung auf der Schwelle von der Gattungstheorie zur Erzähltheo-
rie. Neun Jahre vor den 1783 publizierten Anfangsgründen einer Theorie der Dicht-
arten, die sich dezidiert gegen eine starre Gattungstheorie wenden, weist bereits
der Titel der Abhandlung darauf hin, worum es Engel in seiner Erzähltheorie
geht. Hier steht keine Taxonomie der Gattungen im Vordergrund, sondern es
geht um zwei Möglichkeiten, Handlung darzustellen: Gespräch und Erzählung.98

Dass diese Möglichkeiten ihre prototypischen Gattungen in erzählenden und
dramatischen Texten haben, ficht Engel zwar nicht an. Allerdings zeichnet sich
sein Ansatz dezidiert dadurch aus, dass er Darstellungsmodus und Gattung un-

94 Vgl. Lämmert 1965, 564.
95 Vgl. Blanckenburg 1965, 509–512, 526 f.
96 Voßkamp 1973, 196.
97 Vgl. Blanckenburg 1965, 339.
98 Vgl. Voss 1964, 113*.



2 Erzählen um 1770: Aufstieg und Krise einer Darstellungsform 61

abhängig voneinander denkt.99 Dabei knüpft Engel an das Redekriterium aus
antiken Poetiken an, das Erzählen von Darstellen trennt. Ob der Dichter also
„ganz in seiner eigenen Person“100 spricht oder seine Figuren im Gespräch zu
Wort kommen lässt, macht für Engel den entscheidenden Unterschied – und
beide Formen der Darstellung kommen zu je unterschiedlichen Bedingungen
in „epischen, […] dramatischen, […] [oder] lyrischen Werke[n]“101 vor. Mit dem
Begriffspaar von Gespräch und Erzählung legt Engel damit den Grundstein da-
für, was die gegenwärtige Narratologie unter dem Stichwort der Modusanalyse
untersucht. Engels Erzähltheorie soll an dieser Stelle meiner Arbeit als Veran-
schaulichung dafür dienen, dass die proto-narratologischen Poetiken des spä-
ten achtzehnten Jahrhunderts Fragen der Mittelbarkeit und Perspektivierung in
Erzählungen systematisch miteinander verbinden. In einem ersten Schritt lege
ich deshalb dar, wie Engels Handlungsbegriff mit seinem Kausalitätspostulat
zusammenhängt. In einem zweiten Schritt skizziere ich, wie dieses Kausalitäts-
postulat mit Mittelbarkeit und Perspektivierung zusammenhängt, was sich in
seinen fünf Thesen zum Verhältnis von Gespräch und Erzählung zeigen lässt.

Kausalität ist für Engel – wie bereits für Blanckenburg – das zentrale Kri-
terium für Handlung. Allerdings definiert Engel Narrativität nicht über die
Temporalität der erzählten Geschichte: Es ist unerheblich, ob der Gegenstand
einer Darstellung durch Zeitlichkeit bestimmt ist oder nicht. Genauso wie die
Beschreibung eines Bildes oder einer Landschaft ist auch die „Succession“ nur
Beschreibung, falls sie die Motivierung der aneinander gereihten Zustände
nicht berücksichtigt.102 In der Verwandlung der Beschreibung von Begebenhei-
ten in die Darstellung von Handlung liegt Engels erstes Hauptanliegen. Die ver-
bundenen Zustände müssen motiviert sein, sie müssen in ihrer Entwicklung
transparent gemacht und in ein kausales Verhältnis eingebettet werden. Den
Ausgangspunkt dieser Transformation findet er in der Erzählung. Im Unter-
schied zu Blanckenburg gesteht Engel dabei auch dem Historiker zu, derartige
Motivierungen narrativ darzustellen und macht ihn nicht zum Gegner, sondern
zum Vorbild des Dichters.103 Er ist in seiner Darstellung keineswegs auf die äu-
ßeren Begebenheiten beschränkt, sein Text muss – in den Worten Engels –
„pragmatisch“104 werden, also Handlungen mittels ihrer Motivierungen darstel-

99 Damit hat Engel Anteil an der Begriffsgeschichte der erlebten Rede. Vgl. Grüne 2016, 133–
135.
100 Engel 1964, 181.
101 Engel 1964, 182.
102 Engel 1964, 186. Damit widerspricht er dezidiert auch Lessings Handlungsbegriff. Vgl.
Trappen 2005, 132 f.
103 Vgl. Voss 1964, 96*–102*.
104 Engel 1964, 188.



62 I Systematik

len. Handlung definiert Engel im Rekurs auf Lessing und Batteux ausdrücklich
dort, wo wir „Veränderung durch die Thätigkeit eines Wesens werden sehn, das
mit Absichten wirkt“.105 Umso erstaunlicher ist Engels Beispiel, das die Um-
wandlung der bloß „unpragmatische[n]“106 Darstellung einer Begebenheit in
die Erzählung einer Handlung vorführt. Ausgerechnet ein „philosophischer Na-
turkündiger“107 soll nämlich nicht nur die temporale Sukzession einer Entwick-
lung darstellen, sondern die „Naturerscheinungen werden sehen“108 lassen,
sodass die Leser schließlich „Rechenschaft von ihrem Entstehen geben“109 kön-
nen. Der Prototyp der „eigentlichen Erzehlung“110 ist damit ausgerechnet die
naturwissenschaftliche Erzählung. Die vier Figuren – Historiograph, Naturfor-
scher, Philosoph und Dichter – bedienen sich alle narrativer Verfahren; ihre
Darstellungsweise ist damit zu hinterfragen. Allerdings haben es Historiogra-
phen und Naturforscher größtenteils mit der „Körperwelt“111 zu tun, weil Natur
und Geschichte keiner Absicht folgen; die eigentliche innere Handlung aber
ergründen nur der Philosoph und der Dichter, denen die „Geisterwelt“112 der
menschlichen Seele zugänglich ist. Denn der „eigentliche Schauplatz aller
Handlung ist die denkende und empfindende Seele“.113 Dort finden sich Ursa-
chen, die es erlauben, einen Zustand in eine kausale Abfolge einzureihen. Dabei
ist der Dichter dem Philosophen stets klar überlegen, weil „der Mensch […]
mehr zum Empfinden, als zum Begreifen geschaffen“114 ist. Der für mein Argu-
ment entscheidende Unterschied liegt aber nicht zwischen Literatur und Philo-
sophie, sondern zwischen Gespräch und Erzählung und führt zum zweiten As-
pekt der Folge: dem Zusammenhang von Mittelbarkeit und Perspektivierung.115

Nachdem Engel die Handlung definiert hat, ist seine entscheidende Leitdif-
ferenz nämlich die zwischen Gespräch und Erzählung, die er in fünf Thesen
exploriert. Die erste These betrifft ihre unterschiedliche temporale Struktur:

105 Engel 1964, 191.
106 Engel 1964, 186.
107 Ebd.
108 Engel 1964, 187.
109 Ebd.
110 Engel 1964, 186.
111 Engel 1964, 190.
112 Ebd.
113 Engel 1964, 201.
114 Engel 1964, 191. Vgl. Grimm 2005, bes. 110.
115 Diese Verbindung erkennt bereits Christoph Blatter (vgl. Blatter 1993, 41–44), der Paralle-
len zwischen Engel und Cohns Konzept der Psychonarration konstatiert. Im Gegensatz dazu
differenziert die ältere Forschung nicht zwischen Innensicht und Mittelbarkeit (in strukturalis-
tischer Terminologie, genauer: zwischen Fokalisierung und Distanz). Vgl. Winter 1974, 130.



2 Erzählen um 1770: Aufstieg und Krise einer Darstellungsform 63

Eine Erzählung berichtet stets von vergangenen Dingen, das Gespräch dagegen
stellt zeitgleiche Handlung dar.116 Diese temporale Differenz bedingt – wie En-
gel später in seiner fünften These ausführen wird117 – eine bestimmte Kommu-
nikationssituation, die den Vermittler vom Vermittelten, den Erzähler von der
erzählten Figur trennt: Den Erzähler konfiguriert er als „Zeuge[n]“, der eine
Nachricht überbringt und so auf einen Adressaten bezogen ist;118 die in ein Ge-
spräch verwickelten Figuren kennen dagegen lediglich sich selbst als Sprecher
und Empfänger.

Die zweite These hängt mit diesem Kommunikationsmodell zusammen:
„Die Erzehlung nehmlich kann von dem jedesmaligen Zustande einer handeln-
den Seele; sie kann auch von dem ganzen genauen Zusammenhange aller in
ihr vorgehenden Veranderungen [sic] nie eine so specielle, bestimmte, vollstän-
dige Idee geben, als das Gespräch“.119 Das Gespräch wird zum „Spiegel“ der
Seele seiner Sprecher;120 und genau darin besteht der große Unterschied zwi-
schen der Erzählerrede und der Figurenrede: Wo das Gespräch den Rückschluss
auf die innere Handlung der Figur par excellence garantiert, ist dieser Rück-
schluss auf den Erzähler strikt untersagt. Er darf nicht zur „Hauptperson“ seiner
eigenen Erzählung werden.121 Das Gespräch als Form ist nicht in Erzählung zu
übersetzen, und die Lösung für dieses Darstellungsdefizit des Erzählens liegt
im Wechsel in den dramatischen Modus: „[S]obald nur die Handlung interes-
sant genug wird“122 soll die gute Erzählung „den Vorhang aufziehn“,123 wobei
Engel bezeichnenderweise den bei Blanckenburg heftig kritisierten Richardson
als positives Beispiel anführt. Der Wechsel in den dramatischen Modus ist also
das probate Mittel, um die handelnde Seele der Figuren und damit ihre innere
Geschichte möglichst unmittelbar darzustellen.

Wenn es bis zu diesem Punkt scheint, als würde Engel den dramatischen
Modus eindeutig bevorzugen, so zeigt seine dritte These, dass er den Preis des
unmittelbaren Gesprächs durchaus kennt. Denn anders als das Gespräch kann
die Erzählung synthetisieren und „hat auch die Freyheit, bald größere, bald
kleinere Sprünge zu thun, mehrere Momente, und oft ganze Reihen […] zu über-
hüpfen“.124 Was das Gespräch an Vollständigkeit gibt, hat die Erzählung an

116 Vgl. Engel 1964, 231 f.
117 Vgl. Engel 1964, 255.
118 Engel 1964, 232.
119 Engel 1964, 233.
120 Ebd.
121 Engel 1964, 236.
122 Engel 1964, 240.
123 Ebd.
124 Engel 1964, 247.



64 I Systematik

Exemplarität und Signifikanz: „Sie ist gleichsam nur ein Auszug, aber wenn sie
gut gemacht ist, ein wohlzusammenhangender Auszug der Handlung“.125

Mit dieser narrativen Konzentration auf das Wesentliche ist Engels vierte
These verbunden. Die Erzählung kann nämlich anders als das Gespräch „auf
einen bestimmten Gesichtspunkt, auf eine gewisse festgesetzte Absicht [hin]ar-
beiten“.126 Die Erzählung besitzt Übersicht, sie kann den Gang der Handlung
anders strukturieren und über Analepsen und Prolepsen komplexere Hand-
lungsstränge darstellen sowie Beschreibungen einschalten. Das Gespräch dage-
gen ist auf die Chronologie der Handlung angewiesen; Beschreibungen der Ge-
sprächssituation kennt es – laut Engel – nicht, während die Erzählung den
Nebentext, „die Pantomime“,127 expliziert. Dabei ist der „Gesichtspunkt“128 als
Begriff mehrdeutig: Er meint sowohl den Ort, von dem aus erzählt wird, als auch
den Ort bzw. das Ereignis, auf das hin erzählt wird.129 Perspektivierung und
Finalität werden hier also über die Verbindung zur Stimme kurzgeschlossen.

Das führt Engel schließlich zu seinem letzten und bereits in der ersten The-
se angedeuteten Punkt. Mit dem Gesichtspunkt hängen die Absicht und der
Adressatenbezug zusammen. Während die Erzählung „jeden Augenblick offen-
bare Rücksicht auf [ihren] Zuhörer“130 nimmt, kann das Gespräch nur Rücksicht
auf die beteiligten Figuren nehmen. Das heißt auch, dass das Drama keine epis-
temologische Funktion auf der Ebene der Vermittlung kennt – alles „ist gewiß“,
alle „Fakta“ stehen auf der Bühne.131 In der Erzählung

ist oft manches in der Vergangenheit ungewiß; das giebt Untersuchungen: manches hängt
von kleinen Umständen ab, die in der Entwickelung der Hauptursachen nicht vorbereitet
wurden; das giebt Erläuterungen: manches gehört auf eine ganz vorzügliche Art, zu der
besondern Absicht des Erzehlers; das giebt Räsonnements und Bemerkungen.132

An dieser Stelle deutet sich ein weitreichender Paradigmenwechsel an: Das Er-
zählen wird zum geeigneten Darstellungsmodus für unsicheres Wissen, während
das Gespräch keinen Zweifel an der Gewissheit der dargestellten und sich in
Rede manifestierenden Handlung zulässt. Damit ist das Erzählen prädestiniert
für die problematisierende Darstellung von Erkennen. Doch ist es auf das Ge-

125 Engel 1964, 248.
126 Engel 1964, 249.
127 Engel 1964, 254.
128 Engel 1964, 249.
129 Vgl. Sulzer, Bd. 1, 470–472.
130 Engel 1964, 255.
131 Ebd.
132 Ebd.



2 Erzählen um 1770: Aufstieg und Krise einer Darstellungsform 65

spräch angewiesen, das die moralphilosophische Indienstnahme ausbalanciert,
die in Untersuchungen, Erläuterungen, Räsonnements und Bemerkungen, kurz:
in allen narrativen Funktionen, die über den bloßen Erzählerbericht hinaus-
gehen, durchaus denkbar wäre.133 Gespräch und Erzählung sind also wechselsei-
tige Korrektive, die es nur arbeitsteilig schaffen, Handlung anschaulich dar-
zustellen. Was die Erzählung an Übersicht und Synthese durch Mittelbarkeit
leistet, kann das Gespräch durch Mitsicht und Unmittelbarkeit ergänzen.

2.5 Zwischenfazit: Erkennen in Erzähltheorien um 1770

Die Analyse der exemplarischen Texte zeigt, dass in der zweiten Hälfte des acht-
zehnten Jahrhunderts unter der Oberfläche einer Gattungsdiskussion das Leis-
tungsprofil des Erzählens durch spezifische Darstellungsmittel erstmals vermes-
sen wird. Alle hier untersuchten Texte sind sich darin einig, dass Erzählen eine
epistemologische Funktion für den Leser erfüllen soll; das Erzählen ist damit
dezidiert in das Projekt der Aufklärung eingebettet. Die Bemühungen, die Auto-
nomie des Erzählens zu verteidigen, sind so gesehen immer noch auf einer hö-
heren Ebene einem Erziehungsauftrag verpflichtet. Nichtsdestotrotz ist auffäl-
lig, dass sich diese Autonomisierung beschleunigt, sobald das epistemologische
Leistungsprofil von erzählenden Genres maximiert werden soll.

Das manifestiert sich bereits im Eintrag zum Roman in Zedlers Universal-
Lexicon, der auf der Schwelle zur ethisch-moralischen Didaxe steht und dabei
doch eine folgenreiche Asymmetrie installiert, indem er den Roman beauftragt,
das Schlechte zu reflektieren und zum Guten zu überreden. Daneben offenbart
die Umstellung in der traditionellen Gattungshierarchie die Emanzipation des
Erzählens in Prosa und seiner erfolgreichsten Gattung: des Romans. Traditionel-
le Kriterien aus der Stilistik reformuliert der Eintrag narratologisch und posi-
tioniert sich auf der Schwelle von Gattungs- und Erzähltheorie. Damit der so
gestaltete Roman seine erkenntnistheoretische Wirkung im Leser entfalten
kann, muss er bezogen auf seine Geschichte insbesondere das Spiel mit dem
Wissen beherrschen und von der äußeren zur inneren Geschichte souverän
changieren. Der Erkenntnisgewinn der Leser durch den Roman läuft also paral-
lel zur Abbildung des Erkennens im Roman.

Lessings Fabeltheorie expliziert die epistemologische Funktion von Litera-
tur durch ihre Aneignung des Begriffs der anschauenden Erkenntnis. Lessing
emanzipiert nicht nur die vielleicht heteronomste Gattung der Literatur vom

133 Vgl. Grimm 2005, 112 f.



66 I Systematik

Verskriterium, sondern er postuliert auch, dass die anschauende Erkenntnis der
Fabel durch ihre Erzählweise garantiert wird, genauer: von ihrer Stimme ab-
hängt. Diese Stimme konzeptualisiert er als radikal unanschaulich; insbesonde-
re sind ihr explizite Anweisungen und moralisierende Kommentare untersagt,
die in der Fabel ihren traditionellen Ort in den Pro- und Epimythien besitzen.
Nur durch einen derart gestalteten Ort des Erzählens kann die Fabel zwischen
einem allgemeinen Lehrsatz und einer individuellen Geschichte vermitteln.

In Blanckenburgs Versuch über den Roman steht dagegen nicht der Ort des
Erzählens, sondern die Folge der Erzählung im Mittelpunkt. Was der Roman zu
leisten hat, ist eine möglichst transparente Darstellung der kausalen Kette der
inneren Geschichte. Dabei schließen sich in Blanckenburgs optimistischem
Weltbild Kausalität und Finalität keineswegs aus. Lediglich der Witz des Erzäh-
lers und damit die ästhetische Motivierung stellen eine Gefahr für die Kausal-
kette dar. Blanckenburgs Antwort fällt dabei ähnlich aus wie die von Lessing:
Nur ein maximal unanschaulicher Erzähler, der zugleich die Rollen des erfin-
denden ‚Dichters‘ und des erzählenden ‚Geschichtsschreibers‘ übernehmen
kann, garantiert die kontinuierliche Folge.

Auch Engels Diskurs Ueber Handlung, Gespräch und Erzehlung geht von die-
sem Motivierungsgebot Blanckenburg’scher Prägung aus. Allerdings geht es
ihm mit seiner Gegenüberstellung von Gespräch und Erzählung deutlich stärker
als Blanckenburg um verschiedene narrative Darstellungsmodi, die keineswegs
auf literarische Texte beschränkt sind. War bei Blanckenburg noch der Historio-
graph das Feindbild des Dichters, wird dieser – bemerkenswerterweise nach
dem Naturwissenschaftler – umgekehrt zum Vorbild. Engel postuliert schließ-
lich eine Arbeitsteilung von Gespräch und Erzählung, die beide einem Ziel die-
nen: Handlung, und das heißt innere Handlung, so anschaulich wie möglich
darzustellen.



3 Erkennen um 1770: Skizze eines
Paradigmenwechsels

Keinen eigenen Eintrag hat der Begriff der Erkenntnis in Sulzers Allgemeiner
Theorie der Schönen Künste von 1771–74. Doch die Einträge zu Wahrheit und
Wahrscheinlichkeit bieten eine erstaunliche Brücke zwischen Erkenntnistheorie
und Poetik und damit zwischen Erkennen und Erzählen. Denn die Pointe des
Eintrags zur Wahrheit besteht darin, dass er Wahrheit sowohl auf die Vorstel-
lung als auch auf die Darstellung anwendet. Wahrheit ist so zum einen die
„Richtigkeit unsrer Vorstellungen“1 und bezieht sich klar auf die Qualifikation
der durch Erkenntnisprozesse gewonnenen Wissensbestände: „Wahrheit ist also
Vollkommenheit, Irrthum Unvollkommenheit unsrer Erkenntnis“.2 Zum ande-
ren kann sich Wahrheit aber auch auf die „Vollkommenheit einer Schilderung,
Abbildung oder Beschreibung“ beziehen.3 Beide Bezugspunkte – Vorstellung
und Darstellung – rekurrieren „im Grund nur auf eine“ Basis.4 Diese Parallele
untermauert der Eintrag dadurch, dass er Ontologie aus seiner Überlegung aus-
klammert und mit Leibniz auf modallogischen Vorstellungen aufbaut, denen
zufolge „unsre Vorstellungen […] auch Abbildungen aus einer möglichen, oder
würklichen Welt“ sind.5 Fiktivität ist also für Sulzer kein Problem, das die
Wahrheit berühren kann. Philosophen und Künstler sind daher auch die Ver-
mittler der Wahrheit – der Philosoph entdeckt sie, der Künstler macht „sie der
Menge fühlbar“.6 Als Künstler, die dazu am besten in der Lage sind, sieht er
„Redner und Dichter“.7 Sie erhellen „durch Entdekung oder Vortrag der Wahr-
heit“ auch „sehr verwikelte Gegenstände“.8

Auch wenn die Fiktivität für Sulzer keine Rolle bei der Bewertung der Wahr-
heit spielt, verweist der Eintrag zur Wahrscheinlichkeit auf Regeln, die der im
Grunde modallogischen Definition Grenzen setzen. „Es ist nicht genug, daß das,
was der Künstler uns sagt, oder vorstellt, wahr, oder in der Natur vorhanden
sey, wir müssen es auch für etwas würkliches, oder mögliches, oder glaubwür-
diges halten“.9 Sulzer geht sogar weiter: Die Dichtung ist der Realität überlegen,

1 Sulzer, Bd. 2, 1261.
2 Ebd.
3 Ebd.
4 Ebd.
5 Ebd.
6 Sulzer, Bd. 2, 1262.
7 Ebd.
8 Sulzer, Bd. 2, 1263.
9 Ebd.

https://doi.org/10.1515/9783110586213-004



68 I Systematik

denn wo in der Realität manchmal „Würkung ohne Ursach scheinet“,10 kann
die Dichtung stimmige Kausalketten produzieren und Widersprüche vermeiden.
Dass dennoch Unwahrscheinlichkeit in Literatur zu finden ist, wertet Sulzer als
Fehler und benennt vier Hauptquellen, um diesen Fehler zu vermeiden: Erstens
die „Hize der Arbeit“,11 die „kaltes Prüfen eines entworfenen Planes“12 verhin-
dert; zweitens ein Vermittlungsproblem zwischen Ausdruck und Absicht; drit-
tens die mangelhafte poetische Ökonomie und viertens mangelhafte Weltkennt-
nis. Die dritte Hauptquelle ist dabei explizit auf die Darstellungstechnik
bezogen. Sie fordert nämlich vom Künstler, „sorgfältig [zu] untersuchen, ob er
auch von allem, was er bey Schilderung der Sache gedacht hat, nichts Wesentli-
ches weggelassen habe“.13 Das Wesentliche besteht vor allem in den Motivie-
rungen auf Figurenebene. Dabei ist der „epische Dichter“14 dem „dramati-
schen“15 weit überlegen, weil er vor allem das Innenleben der Figuren
darstellen kann, ohne die Wahrscheinlichkeit der Darstellung zu gefährden.

Dass die Begriffe von Wahrheit und Wahrscheinlichkeit in einem den schö-
nen Künsten gewidmeten Lexikon auf Literatur bezogen werden, ist nicht weiter
erstaunlich. Dass Literatur und Philosophie auf einer Stufe stehen, wenn es um
Erkenntnisgewinnung und -vermittlung geht, mag angesichts der erkenntnis-
theoretischen Anteile der bisher behandelten zeitgenössischen Erzähltheorien
ebenso wenig überraschen. Dass indes umgekehrt die zeitgenössischen Er-
kenntnistheorien nicht umhinkommen, Darstellungstheorie – ja Erzähltheorie –
in ihr Argument zu integrieren, ist weitaus weniger selbstverständlich. Mehr
noch: Historische Theorien der Erkenntnis bedienen sich dabei selbst narrativer
Techniken, um ihr Argument darzustellen, vollziehen also auf ihrer Darstel-
lungsebene das nach, was sie auf propositionaler Ebene fordern. Dies darzu-
legen, ist Ziel dieses Kapitels.

In einem ersten Schritt soll der historische Begriff der Erkenntnis für das
achtzehnte Jahrhundert skizziert werden (3.1). Dazu analysiere ich exem-
plarisch die Einträge zur Erkenntnis in Zedlers Universal-Lexicon, die das be-
griffsgeschichtliche Panorama des Paradigmas ‚Erkenntnis‘ im achtzehnten
Jahrhundert abbilden und in ihrem enzyklopädischen Verfahren dabei unter-
schiedliche Facetten des Erkenntnisbegriffs miteinander verbinden. Anschlie-
ßend soll an Baumgartens Aesthetica gezeigt werden, wie die Begründung der

10 Sulzer, Bd. 2, 1264.
11 Sulzer, Bd. 2, 1265.
12 Ebd.
13 Ebd.
14 Sulzer, Bd. 2, 1266.
15 Ebd.



3 Erkennen um 1770: Skizze eines Paradigmenwechsels 69

Ästhetik als erkenntnistheoretisches Programm von narrativen Formaten ab-
hängt, die insbesondere an den Ort des Erzählens anschließen (3.2). Denn
Baumgarten braucht für die Vermessung des Leistungsprofils von Literatur den
erzählenden Redner, weil das (ästhetisch) erkennende Subjekt ein erzählendes
ist. In einem dritten Schritt analysiere ich Herders Ideen zur Philosophie der
Geschichte der Menschheit (3.3). Um die Geschichte der Menschheit zu schrei-
ben, muss Herder die Ereignisse zu einer mehr als nur chronologischen Folge
verbinden. Diese Verbindung erfolgt nach dem Prinzip der strukturellen Analo-
gie, die eine Brücke zwischen Naturgeschichte und Kulturgeschichte schlägt.
Zentrale konzeptuelle Metapher dieser Verbindung ist die ‚Kette der Bildung‘,
die im Mittelpunkt meiner Ausführungen stehen wird. Schließlich soll Kants
Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht analysiert wer-
den, die weniger die Verbindung der einzelnen Ereignisse in den Blick nimmt,
als die notwendige Perspektive untersucht, die für die Idee eines Leitfadens der
Natur überhaupt in Frage kommt (3.4). Die drei – in ihrer Kürze notwendig
exemplarischen und selektiven – Skizzen der Erkenntnistheorie der Aufklärung
zeigen damit analog zur zeitgenössischen Erzähltheorie die Probleme von Ort,
Folge und Modus. Genau an den Stellen, an denen die Erkenntnistheorie an
ihre Grenzen stößt, gerät sie ins Erzählen.

3.1 Enzyklopädische Vorgeschichte: Erkenntnis

Bevor ich diese Texte auf ihren Einsatz des Erzählens hin untersuche, gilt es
aber nach dem historischen Begriff der Erkenntnis zu fragen. Die Analyse des
Eintrags zum Roman in Zedlers Universal-Lexicon weist darauf hin, dass die
poetologische Bestimmung auf der Schwelle zur Autonomie des Erzählens
steht, was sich in der Verschiebung von den Inhalten auf die Erzählverfahren
zeigt. Grundlegend für einen guten Roman ist die Beherrschung des Spiels mit
dem Wissen – also die epistemologische Dimension der narrativen Funktion
innerhalb des Romans. Nichtsdestotrotz folgt der Eintrag noch einem stabilen
normativen System, das eine Asymmetrie der Verfahren rechtfertigt: Wo zu ver-
werfende moralische Inhalte reflektiert werden müssen, soll zu positiven mora-
lischen Vorstellungen in Gestalt von Romanfiguren überzeugt, wenn nicht sogar
überredet werden. Die Schwellenposition des Eintrags zeigt sich also an der
Stelle, an der er den Roman einerseits an der Fähigkeit misst, Welten und ihre
epistemologischen Bedingungen zu erschaffen, aber sie andererseits doch auf
normative Vorstellungen einer moralischen Schule zurückbindet.

Die abundanten Einträge zur Erkenntnis im selben Nachschlagewerk bieten
ein anderes Bild, wenngleich auch sie auf einen Paradigmenwechsel hinweisen,



70 I Systematik

der den Rationalismus und Empirismus bzw. Sensualismus betrifft.16 Ganze
24 Einträge beschäftigen sich ihrem Titel nach mit Erkenntnis. Erkenntnis allge-
mein definiert Zedler im achten Band des Lexikons von 1734 – am prominentes-
ten in den Einträgen zu „Erkenntnis“ und zur „Erkenntnis der Natur“ – als „die-
jenige Würckung des Verstandes überhaupt, da wir von denen Dingen Begriffe
bekommen“.17 Diese Wirkung des Verstandes unterteilt er nach ihren Mitteln in
die gemeine und die gelehrte Erkenntnis. Die gemeine Erkenntnis ist laut Zedler
„gewiß“,18 weil sie „diejenigen Dinge vor[stellt], welche uns in die Sinne fal-
len“.19 Diese Sinne umfassen sowohl die fünf äußeren Sinne mit ihren entspre-
chenden Sinnesorganen als auch innerliche Sinne: das „Ingenium“20 und das
Gedächtnis. Auf diese Sinne ist der Verstand angewiesen, um im Modus der
gemeinen Erkenntnis Sinn zu generieren. Grundlegend für die gemeine Er-
kenntnis ist dabei, dass sie reflexionslos „ohne weiteres Nachdenken“21 funkti-
oniert, selbst wenn sie als „künstliche“22 gemeine Erkenntnis verschiedene In-
strumente zur Naturerkenntnis veranschlagt und so die Sinne verbessert. Die
gelehrte Erkenntnis dagegen basiert ausschließlich auf der Reflexion und nicht
oder nur mittelbar auf Sinnesdaten; dementsprechend sind ihre Schlüsse ledig-
lich unter dem Vorbehalt der Wahrscheinlichkeit gültig. Denn nur mit Wahr-
scheinlichkeit kann die Erkenntnis auf die „Grund=Ursachen der[ ] natürlichen
Dinge“23 zugreifen; sie ist damit notwendig spekulativ. Die gemeine Erkenntnis
ist also durch ihre unmittelbare, durch Sinnesdaten verbürgte Wirkung zwar
relativ abgesichert, bleibt aber an der Oberfläche der Dinge; die gelehrte Er-
kenntnis kann zwar die Ursachen der Dinge erklären, muss dafür aber die
Sicherheit der Sinnesdaten vernachlässigen.

Statt die beiden Erkenntnisarten gegeneinander auszuspielen, verbinden
sie die enzyklopädischen Einträge, wie sich am Eintrag zur „Erkenntnis GOttes“
zeigen lässt, wo die Differenzierung zwischen gemeiner und gelehrter Erkennt-
nis aufgenommen und variiert wird. Denn Gott kann sich als perfektes, gleich-
wohl durch den Menschen nie völlig zugängliches Erkenntnisobjekt in zwei
Formen zeigen, die sowohl die gemeine als auch die gelehrte Erkenntnis he-

16 Vgl. Kleeberg 2014, 41.
17 Zedler, Bd. 8, Sp. 1670.
18 Ebd.
19 Zedler, Bd. 8, Sp. 1672.
20 Zedler, Bd. 8, Sp. 1670. Die Grenzen zur gelehrten Erkenntnis sind dabei aber fließend;
Ingenium meint in diesem Zusammenhang nicht nur Verstand, sondern „diejenige Krafft un-
sers Verstandes, da wir Möglichkeiten erfinden“ (Zedler, Bd. 14, Sp. 694).
21 Ebd.
22 Zedler, Bd. 8, Sp. 1672.
23 Ebd.



3 Erkennen um 1770: Skizze eines Paradigmenwechsels 71

rausfordern. Einerseits ist Gott durch die Natur zu erkennen; andererseits reicht
die gemeine Erkenntnis, nach der wir „ohne vieles Nachdencken schlüssen, daß
ein GOtt sey“,24 nur bedingt aus. Denn um Gott in seiner Funktion als Schöpfer
zu erkennen, müssen wir aus den „Würckungen der Natur auf eine höhere Ursa-
che schlüssen“.25 Diese Schließbewegung auf Gott als erste Ursache ist aber
notwendig infinitesimal, weil sich Gott der menschlichen Erkenntnis entzieht.
Außerdem zeigt sich Gott auch in Form von „Offenbarung“,26 die Zedler schrift-
lich denkt, also in Form der Bibel, in der „GOtt sein Wesen selbst kund gethan
hat“.27 Hier spielt das Universal-Lexicon seine Stärken aus, indem es das enzy-
klopädische Verfahren des Verweises veranschlagt: Jede Facette des Begriffs er-
hält einen eigenen Eintrag. Dabei machen den Großteil der anderen Einträge
zur „Erkenntnis“ Bibelzitate aus, die Zedler interpretiert und deren Bedeutung
gleichwohl proliferiert, indem die Einträge biblische Narrative wiedergeben. So
gesehen ist das Lexikon selbst ein Mittel der gelehrsamen Erkenntnis. Denn es
verzeichnet „solche Wahrheiten, die nicht unmittelbar in die Sinne fallen, son-
dern durch künstliches Nachdencken müssen erlernet werden“,28 wie es unter
dem Lemma „Gelehrsamkeit“ heißt, auf das die gelehrte Erkenntnis explizit ver-
weist.29 Das Feld, auf das die Enzyklopädie also ihren Schwerpunkt legt, ist das
der religiösen Erkenntnis; sie wird so selbst durch ihre Schriftform zum Mittel
der Offenbarung und damit ein narrativer Kommentar zum biblischen Paratext.
Dass Erkenntnis in ihren biblischen Bedeutungen gleichwohl keinem konsisten-
ten System folgt, stört das enzyklopädische Verfahren nicht weiter, solange es
Bibelzitate zum Thema Erkenntnis im Spannungsfeld von „eheliche[m] Bey-
schlaff“,30 „Sodomia“,31 Sündenbekenntnis32 und Mittel zur „Aehnlichkeit mit
GOtt“33 aufzählen kann.

Eine signifikante Umstellung erfährt dieses Verfahren im Eintrag zu „sym-
bolischer Erkenntnis“ im 41. Band von 1744, der den Gegensatz zwischen gemei-
ner und gelehrter Erkenntnis wieder aufnimmt und doch unter ganz anderen
Begriffen und Verweisen variiert. Der Gegenbegriff zur symbolischen ist die an-
schauende Erkenntnis (cognitio intuitiva), wobei die symbolische oder figürli-

24 Zedler, Bd. 8, Sp. 1671.
25 Zedler, Bd. 8, Sp. 1671 f.
26 Zedler, Bd. 8, Sp. 1671.
27 Ebd.
28 Zedler, Bd. 10, Sp. 725.
29 Vgl. Zedler, Bd. 8, Sp. 1670.
30 Zedler, Bd. 8, Sp. 1669.
31 Zedler, Bd. 8, Sp. 1670.
32 Vgl. Zedler, Bd. 8, Sp. 1675.
33 Zedler, Bd. 8, Sp. 1674.



72 I Systematik

che Erkenntnis (symbolica cognitio) es erlaubt, abstrakte Begriffe vorzustellen.
Dazu braucht sie ein wie auch immer geartetes Zeichensystem, das – darauf
referiert der Eintrag explizit mit der Gegenüberstellung der römischen und ara-
bischen Notation von Zahlen – kulturell variabel und prinzipiell arbiträr ist.34

Vor dem Hintergrund der anderen Einträge zur Erkenntnis ist besonders auffäl-
lig, dass die Erkenntnis Gottes hier keine Rolle spielt, sondern die Verbindung
von Zeichensystemen mit Formen der Erkenntnisgewinnung und -vermittlung
im Fokus steht. Kein einziges Bibelzitat findet sich in diesem Eintrag; als Ge-
währsmänner dienen stattdessen Leibniz und Wolff. Das lässt den Schluss zu,
dass es bereits während der Arbeit am Universal-Lexicon, deren Chronologie
größtenteils dem Alphabet folgt,35 einen Paradigmenwechsel gegeben hat. Der
normative Rahmen, der die Erkenntnis auf die Erkenntnis Gottes bezieht,
scheint im 41. Band der Enzyklopädie nicht mehr verbindlich zu sein; ja der
naheliegende Schluss von der Offenbarung der Bibel – als von Zeichen Gottes
abhängige Erkenntnisform – auf die symbolische Erkenntnis erfolgt nicht. Wäh-
rend die Enzyklopädie mit ihrem Verfahren der internen Verweise verschiedens-
te wissenschaftliche Disziplinen miteinander verbindet,36 geraten die im Fol-
genden analysierten Texte auf den Feldern der Ästhetik (Baumgarten), der
Geschichte (Herder) und der Philosophie bzw. Transzendentalphilosophie
(Kant) gerade an den Grenzen der Erkenntnis ins Erzählen und geben so Einbli-
cke in die Epistemologie des achtzehnten Jahrhunderts. Als Schema dieser Sys-
temstellen soll die anhand der Poetiken entwickelte erzähltheoretische Dreitei-
lung von Ort, Folge und Modus dienen.

3.2 Der Ort des Erkennens: Baumgartens ‚felix aestheticus‘

Alexander Gottlieb Baumgarten arbeitet 1735 in seinen Meditationes philosophi-
cae de nonnullis ad poema pertinentibus eine Logik der unteren Erkenntnisver-
mögen aus und hat damit Anteil an einer erkenntnistheoretischen Revolution
des achtzehnten Jahrhunderts, welche die Hierarchie der Erkenntnisvermögen
grundsätzlich in Frage stellt.37 Der Literatur kommt in Baumgartens Modell auf-
grund ihres epistemologischen Leistungsprofils eine besondere Rolle zu, die auf
einem Paradox basiert: Das Gedicht, das heißt der literarische Text,38 ist als

34 Vgl. Zedler, Bd. 41, Sp. 684.
35 Vgl. Schneider 2013, 217.
36 Vgl. Kaminski 2000, 661.
37 Vgl. Ueberweg/Holzhey 2004, 193. Vgl. Groß 2001, 48.
38 Berndt 2016, 183. Doch selbst bei einer engen Definition – vgl. Simon 2013, 47 – ist das
Gedicht als die „Protoform der sinnlichen Erkenntnis“ (Berndt 2011, 7) zu verstehen.



3 Erkennen um 1770: Skizze eines Paradigmenwechsels 73

ästhetisches Artefakt vollkommen, weil es eben nicht die klaren und deutlichen
Vorstellungen, sondern als „cognitio clara et confusa“ (MED § 12)39 – als klare
und verworrene Erkenntnis – sinnliche Vorstellungen evoziert.40 „Oratio sensi-
tiva perfecta est poema“ (MED § 9), heißt es im berühmten neunten Paragra-
phen der Meditationes. Literatur im Sinne Baumgartens ist nicht ohne Rhetorik
zu denken. So wie der literarische Text als Rede (oratio) bestimmt ist, ist Litera-
tur nicht weniger ohne ihre rhetorische Struktur, und das heißt immer auch im
Rahmen eines rhetorischen Aussagesystems denkbar. Ästhetisch ist der literari-
sche Text jedoch nicht, weil er nur rhetorisch ist, sondern weil sich Epistemolo-
gie mit Rhetorik verbindet. In diesem Sinn spricht Frauke Berndt umgekehrt
von einer „Rhetorisierung der Erkenntnistheorie“,41 die Baumgarten in seiner
Aesthetica (1750/58) systematisch ausarbeitet. Besondere Energie bündelt er in
der Konfiguration der literarischen Aussageinstanz, des felix aestheticus, der
als intratextuelle Aussageinstanz in seinem Produkt – dem literarischen Text –
abgebildet wird. Dementsprechend steht er in meiner Systematik für den Ort
des Erkennens, für den Punkt also, von dem aus erkannt wird. Hier ist – so
meine These – der Einsatz des Erzählens: An dem epistemologischen Punkt,
von dem aus die ästhetische Welt entworfen wird, rekurriert Baumgarten nicht
nur auf Erzählverfahren, sondern er wendet sie selbst an.

Erkennen und Darstellen bilden „in Baumgartens Projekt der Ästhetik Kehr-
seiten einer Medaille“.42 Der felix aestheticus verbindet sie in seinem Projekt der
Weltschöpfung über rhetorische Stilkategorien als epistemologische Topoi von
„Reichtum, Adel, Wahrheit, Licht, Gründlichkeit und Leben“ (KOLL § 22, vgl.
AE § 22), die erst als Funktionen des felix aestheticus die Vollkommenheit jeder
Erkenntnis („omnis cognitionis perfectionem“, AE § 22) schaffen.43 Die Verbin-
dung von Erkennen und Darstellen wird also von dieser allegorischen Figur
verkörpert, die als Instanz der klaren und verworrenen Erkenntnis nämlich no-
torisch unzuverlässig und gerade darum der Garant ästhetischer Erkenntnis ist.
Die dafür notwendigen Eigenschaften und Funktionen erörtert Baumgarten in

39 Alle Baumgarten-Zitate werden im Fließtext mit den üblichen Kürzeln und Paragraphen-
zahl angegeben. Maßgeblich für die Aesthetica ist die Ausgabe von Dagmar Mirbach (Baumgar-
ten 2007), aus der auch alle Übersetzungen entnommen sind. Für die Meditationes Baumgarten
1954. Zum singulären Verhältnis von Klarheit und Deutlichkeit bei Baumgarten in der Ästhetik
vgl. Giuriato 2015, 99–113.
40 Baumgarten rekurriert in dieser Terminologie direkt auf Leibniz und radikalisiert diesen.
Vgl. dazu Simon 2013, bes. 31–35, 41–46; vgl. Groß 2001, 75 f.
41 Berndt 2011, 30.
42 Berndt 2017, 318.
43 Vgl. Berndt 2017, 323.



74 I Systematik

den folgenden Abschnitten zwei bis sieben und 34 bis 36.44 Dazwischen, also
bevor Baumgarten in Abschnitt 34 auf das absolute ästhetische Streben nach
Wahrheit zu sprechen kommt, stellt er die Verbindung von Erkennen und Dar-
stellen in den von Berndt als Fiktionsparagraphen bezeichneten Abschnitten
auf die Probe – und entdeckt das Erzählen. Damit beugt Baumgarten dem Ein-
wand vor, dass die Fiktionen als Erdichtungen keine Erfahrungen darstellen,
aber trotzdem Anspruch auf Wahrheit erheben. Dieser Anspruch ist umso grö-
ßer, weil „auch die meisten im strengsten Sinne wahren Dinge“ nicht ohne Fik-
tionen „im weiteren Sinne auf schöne und sinnliche Weise gedacht werden“
(AE § 506) können. Wir brauchen also Fiktionen, um unseren eingeschränkten
Erfahrungshorizont zu erweitern; ihre Legitimation ist epistemologisch.

Wo Erfahrungen dergestalt nicht mehr als Kriterien anzulegen sind, setzt
Baumgarten bei den Darstellungsverfahren, genauer: bei Erzählverfahren an,
um den Wert der Fiktion darzulegen. Das Leistungsprofil der Fiktion besteht für
ihn im Management der Zeit, die nicht an die Grenzen der menschlichen Erfah-
rung gebunden ist: Die Fiktion ist der Ort, an dem vergangene Dinge, gegenwär-
tige, aber abwesende Dinge und sogar zukünftige Dinge anschaulich dargestellt
werden können, ohne dass ihnen ein Wahrheitswert abgesprochen werden
muss. Fiktion denkt Baumgarten an dieser Stelle dezidiert als narrative Fiktion.
Das zeigt sich einerseits in den Beispielen, die sich alle auf erzählende Formate
(Horaz, Vergil, Livius u. a.) stützen. Andererseits zeigt es sich im Darstellungs-
modus. Denn Baumgarten gerät – wenn es um die Wahrheit der Fiktion geht –
selbst ins Erzählen, wie er selbst durch „narrem“ (AE § 506) explizit markiert.
Dieses Erzählen steht grammatikalisch unter dem Vorbehalt des konditionalen
Konjunktivs, der den Abstand der narrativen Fiktion von der Erfahrung kenn-
zeichnet. Dabei stößt Baumgarten aber auf Widersprüche zwischen verschiede-
nen Darstellungen von historischen Fiktionen im weiteren Sinne, genauer: auf
Widersprüche zwischen den Darstellungen der trojanischen Herkunftsgeschich-
te der Römer, wie sie Vergil und Livius erzählen. Wie ist mit diesen Widersprü-
chen umzugehen, wenn doch die Erfahrung kein Kriterium für den Wahrheits-
gehalt der Fiktion ist? Baumgarten greift auf Livius zurück, als dieser Ascanius’
umstrittene Herkunft erörtert:

Ubicunque et quacunque matre genitus, certe natum Aenea constat. Ubicunque et quocun-
que patre genita sit fictio strictissime vera, § 506, amborum hae, praeter alias, sunt fictio-
nes historicae late dictae, § 507. Ascanius in Aeneide est persona verisimilis, S. XXIX.
(AE § 508)45

44 Vgl. Berndt 2011, 105–125.
45 „Wo auch immer und von welcher Mutter auch immer er geboren sein mag, daß er der Sohn
des Aeneas war, steht fest. Wo auch immer und von welchem Vater auch immer die im strengs-



3 Erkennen um 1770: Skizze eines Paradigmenwechsels 75

Auch wenn Baumgarten später Livius aufgrund seiner Autorität als Autor im
Gegensatz zu Vergil zugesteht, dass er eine historische Erdichtung im engeren
Sinne geschaffen hat (vgl. AE § 510), ist es doch bezeichnend, wie hier ein grund-
legend narratives Verfahren die epistemologische Aporie der widersprüchlichen
Darstellung ohne eindeutiges Wahrheitskriterium überbrückt. Denn Baumgarten
wiederholt und variiert die Formulierung von Livius für seine Typologie, die
sich strikt weigert, aufgrund von ontologischen Differenzen naiv zwischen Fikti-
onalität und Faktualität zu unterscheiden. Damit benutzt er ausgerechnet die
Geste, mit der Livius die Debatte um Ascanius’ Mutter schließt, um seine Typo-
logie zu rechtfertigen: Wo auch immer und wer auch immer die Mutter von
Ascanius gewesen sei, die Vaterschaft durch Aeneas gilt als sicher. In Gang
setzt Baumgarten damit eine dem Verfahren der Analogie folgende Substituti-
onsbewegung von Mutterschaft zu Vaterschaft; von der Ebene der römischen
Geschichte zur Bewertung dieser Geschichten durch Baumgarten selbst. Die
Leerstelle der unbekannten Mutter verschiebt Livius auf die Gewissheit der Va-
terschaft: Ascanius ist Aeneas’ Sohn. Analog verfährt Baumgarten bei der Be-
wertung der Widersprüche zwischen Livius und Vergil: Anders als bei der römi-
schen Genealogie liegt hier das Problem beim Vater (eine Mutter zieht das
Modell gar nicht erst in Betracht). Der syntaktische Parallelismus macht die
Analogiebildung überdeutlich: „Wo auch immer und von welchem Vater auch
immer“ die erdichtete Erzählung abstammt, beide sind historische Erdichtun-
gen im weiten Sinne, weil – so schließt Baumgarten – Ascanius auch in der
Aeneis eine wahrscheinliche Person (persona verisimilis) ist. Damit hat sich das
Wahrheitskriterium von der Erfahrung hin zur Wahrscheinlichkeit verschoben.
Konsequenterweise bedient sich Baumgarten eines Ebenensprungs, der durch
die syntaktische Wiederholung und die analoge Argumentationsstruktur die Ty-
pologie der Erdichtungen begründet und auf den ich im kommenden Kapitel
unter dem Stichwort der Metalepse näher eingehen werde. Bereits für die histo-
rischen Erdichtungen wird also ein intertextuelles Prinzip des Textvergleichs
und -anschlusses leitend, das hier über die syntaktische Figur des Parallelismus
in eine narrative Reihe gebracht wird und das für die poetischen Fiktionen eine
noch größere Rolle spielt.

Unter den poetischen Fiktionen versteht Baumgarten im Folgenden vor al-
lem „Fiktionen, deren Komplexität intertextuell strukturiert ist, deren ‚neue
Welt‘ also gewissermaßen eine intertextuelle (Text)Welt ist“.46 Anschlussfähig

ten Sinne wahre Erdichtung geboren [eigtl. gezeugt, SM] sein mag – diese Erdichtungen von
beiden sind, neben anderen, historische Erdichtungen im weiten Sinne. Ascanius ist in der
Aeneis eine wahrscheinliche Person“ (AE § 508).
46 Berndt 2017, 330.



76 I Systematik

an andere Welten müssen also poetische Fiktionen sein. Auf dezidiert narrative
Verfahren stößt Baumgarten aber nicht im Abschnitt zu den poetischen Fiktio-
nen selbst, sondern vor allem im Abschnitt 32, der sich den Fabeln (fabulae)
widmet. Eine Fabel nennt er das „Beispiel eines Sinnspruchs, das im engen
Sinne erdichtet ist“ (AE § 526). Eigentlich wäre die Fabel im Fokus der Erkennt-
nistheorie scheinbar die perfekte narrative Erzählform: Sie veranschaulicht mit
den Mitteln der Fiktion einen Sinnspruch in einem konkreten Beispiel. Mit an-
deren Worten: Sie transportiert eindeutiges Wissen und produziert so im Ideal-
fall klare und distinkte Erkenntnis. Doch genau darin liegt für Baumgarten das
Problem: Denn wenn ihr ästhetischer Wert zukommt, dann muss sie klare und
verworrene Erkenntnis produzieren, weil ästhetisches Wissen eben nicht auf
den Begriff – oder im Fall der Fabel: auf eine eindeutige Moral – zu bringen ist.

Neun Jahre vor Lessing (s. Kap. 2.2)47 macht sich Baumgarten also an die
erkenntnistheoretische Nobilitierung der Fabel und stellt zu Beginn eine prob-
lematische Diagnose: Denn die Fabel ist als kleine Erzählung („narratiuncula“,
AE § 526) gestartet, aber im Laufe der Zeit durch Ergänzungen verfälscht wor-
den, „wie jemand, der aufgrund seiner Völlerei vor der Zeit verstorben ist“.48

Wie kann Baumgarten also aus der so verfälschten Fabel ein Muster für das
Projekt der ästhetischen Erkenntnis extrapolieren? Er setzt bei ihrer Mehrdeu-
tigkeit als Gattung und als erzähltheoretischem Begriff an, die auch Lessing
beschäftigen wird. Gerade in dieser Mehrdeutigkeit liegt ihr erkenntnistheore-
tisches Potenzial, das Baumgarten mit ihrem ästhetischen Potenzial kurz-
schließt.49 Ausgangspunkt ist die Typologie der Erzählungen von Quintilian,
die die Fabel neben der Geschichtserzählung (1) eben nicht als lehrhafte Klein-
gattung definiert, sondern als darstellungstheoretischen Begriff: „2) fabulam,
quae versatur in tragoediis atque carminibus, non a veritate modo (strictissime
dicta), sed etiam a forma veritatis (strictissimae) remota, 3) argumentum, quod
(latissime) falsum, sed veri (strictissime talis) simile comoediae fingunt“
(AE § 529).50 Für seine Zwecke deutet Baumgarten Quintilian dezidiert um.
Denn wo Quintilian im Kapitel zu den ersten Übungen beim Rhetor die Ge-
schichtserzählung als Muster der guten Rede anführt,51 interessiert sich Baum-

47 Die Paragraphen zur Fabel finden sich im ersten, 1750 publizierten Teil.
48 „[U]t ante suum diem ob luxuriam murtuus aliquis“ (AE § 526).
49 Anders als der Kommentar lese ich dieses Verfahren nicht als Einseitigkeit, die ergänzt
werden müsste (vgl. Baumgarten 2007, 1011), sondern als Darstellungsverfahren.
50 „2) die Fabel, die in Tragödien und Gedichten erscheint und nicht nur von der Wahrheit
(im strengsten Sinne), sondern auch von der Form der Wahrheit (im strengsten Sinne) entfernt
ist, und 3) die Handlung, die (im weitesten Sinne) falsch ist, aber dem (im strengsten Sinne)
Wahren ähnlich, welche die Komödien erdichten“ (AE § 529).
51 Vgl. Quintilian 2011, II 4,2.



3 Erkennen um 1770: Skizze eines Paradigmenwechsels 77

garten offensichtlich für die anderen beiden Formen der Erzählung und zieht
zu ihrer Bewertung nicht Wahrheit (wie Quintilian), sondern Wahrscheinlich-
keit heran. Für die Explikation des in den vorherigen Paragraphen entworfe-
nen Wahrscheinlichkeitspostulats braucht Baumgarten also die Fabel – zu-
nächst nicht als Kleingattung, sondern als erzähltheoretischen Begriff.
Konsequenterweise unterscheidet er von diesem erzähltheoretischen Begriff
der fabula die erzählende Kleingattung der fabella als „niedrigere Erdichtung“
(AE § 529).52 Quintilians Typologie aber ist der Ausgangspunkt zur Aufwertung
der fabella, die den Umweg über die Gattung der Komödie nimmt. Deren Hand-
lung ist zwar (im weitesten Sinne) falsch, aber dabei dem Wahren ähnlich:
„sed veri (strictissime talis) simile“. Deshalb ist auch die Gattung der Fabel
(fabella) eine poetische Fabel: „Hinc etiam fabella est fabula nobis poetica“
(AE § 529). Wie Baumgarten am Beispiel von Phaedrus zeigt, zeichnet gerade
die Mischung aus Unwahrscheinlichkeit oder Unglaubwürdigkeit („improbabi-
li strictius“, AE § 534)53 und Wahrheit („nihil esse saepe verius“, ebd.) ihr äs-
thetisches Potenzial aus. Nicht allein ihr moralischer Satz, sondern die Kombi-
nation von Unwahrscheinlichkeit und Wahrheit kennzeichnet die Fabel.

Das darin liegende Leistungsprofil der Fabel führt Baumgarten zur Erläute-
rung verschiedener Begriffe der Handlungsanalyse, welche die Gattungsgren-
zen wiederum überschreiten: Knoten (nodus), verflochtene und verknüpfte Fa-
beln (fabulae implicitae et connexae) mit Verknüpfung (colligatio), Übergang
(transitus) und Auflösung (solutio) (vgl. AE § 535) finden sich nicht nur in narra-
tiven Darstellungsverfahren, sondern vor allem auch in Tragödien und Komödi-
en (vgl. AE § 536). Dort sind sie je nach Gattung unterschiedlich zu modellieren.
Die systembildende Matrix aber – und das ist der entscheidende Punkt für mein
Argument – generiert Baumgarten nicht etwa aus zeitgenössischen Dramen
oder Dramentheorien, sondern aus narrativen Verfahren und Texten. Die Fabel
wird in diesem Projekt der ästhetischen Erkenntnis insofern aufgewertet, als sie
an dem Ort der Aesthetica eingesetzt wird, wo Lessing sie als adäquate Gattung
in der Erziehung zum Genie platzieren wird: vor den beweisenden Argumenten
(Abschnitt 33) und dem absoluten ästhetischen Streben nach Wahrheit (Ab-
schnitt 34). Sie wird zu einer Darstellungsform, die nicht aus Begriffen Schlüsse
zieht und kein eindeutiges Wissen vermitteln will, sondern Unwahrscheinlich-
keit mit Wahrheit kombiniert, dadurch diese Wahrheit zur Disposition stellt und
in Baumgartens Projekt selbst zur Heuristik von Analysekategorien avanciert,
die andere Gattungen beschreibbar macht.

52 Vgl. Baumgarten 2007, 1011.
53 Mirbach übersetzt hier „improbabilis“ mit „unglaubhaft“.



78 I Systematik

Zusammenfassend bleibt festzuhalten: Baumgartens ästhetische Epistemo-
logie hängt in doppelter Weise von narrativen Formen ab. Einerseits greift sie
auf narrative Formate wie die Fabel zurück, um das Leistungsprofil des literari-
schen Textes zu bestimmen und umzudeuten. Aus einer heteronomen Kleingat-
tung zur Darstellung von eindeutiger Moral wird so eine Matrix zur Bewertung
von Literatur überhaupt. Im Zuge dieser Entwicklung wertet Baumgarten auch
die Fabel als Gattung auf, die in ihrer Kombination von Wahrheit und Unwahr-
scheinlichkeit zum Prototyp der literarischen Epistemologie wird. Andererseits
gerät die Aesthetica bei der Herleitung ihrer Begriffe selbst ins Erzählen, indem
sie Formulierungen aus literarischen Quellen übernimmt und variiert. Das
Schließverfahren der Aesthetica ist damit von narrativen Verfahren abhängig,
wie an der Erläuterung der historischen Fiktion gezeigt wurde.

3.3 Die Folge des Erkennens: Herders ‚Kette der Bildung‘

Dass Baumgarten in seiner Aufwertung der Sinnlichkeit einen erkenntnistheo-
retischen Paradigmenwechsel auslöst, erkennt Johann Gottfried Herder durch-
aus in seiner Rezension Von Baumgartens Denkart in seinen Schriften, in der er
vor allem Baumgartens Sprachbegriff kritisiert.54 Wo Baumgarten aber den Ort
der (ästhetischen) Erkenntnis sucht und dabei auf das Erzählen stößt, steht Her-
der vor einem verwandten, jedoch systematisch anders gelagerten Problem: der
Folge der erzählten Ereignisse. Dieses Problem bearbeitet er in seinem zwischen
1784 und 1791 in vier Teilen publizierten Hauptwerk – den Ideen zur Philosophie
der Geschichte der Menschheit – mit der Metapher der ‚Kette der Bildung‘.55 Dort
steht Herder an der Schwelle zu der begriffsgeschichtlichen Herausbildung von
Kollektivsingularen, wie sie Reinhart Koselleck für die Sattelzeit beschrieben
hat.56 Die singuläre und universelle Geschichte der Menschheit darzustellen,
heißt für Herder entsprechend, die Ereignisse in eine Folge zu bringen, um mit
den sich der Erkenntnis entziehenden blinden Flecken umzugehen und Ent-
wicklungslinien aufzuzeigen. Dabei arbeitet er mit einer Analogiebildung, wel-

54 Vgl. Völker 2011, 9. Die Einblicke in die Erkenntnistheorie des achtzehnten Jahrhunderts
über die durchaus konfliktreiche Rezeption von Baumgarten durch Herder und wiederum von
Herder durch Kant zu verbinden, wäre eine durchaus reizvolle, aber eine andere Linie als die
des vorliegenden Kapitels. Auch der Nekrolog Herders auf Baumgarten wäre eine Untersu-
chung in diesem Zusammenhang wert. Vgl. Renner 2015, 203 f. Zur Kritik Herders an Baumgar-
ten vgl. Adler 1990, 73–87.
55 Vgl. Lovejoy 1993, bes. 323–345; zu Herders Bildungsbegriff vgl. Laudin 2014.
56 Vgl. Koselleck 1975, 647 f. Dementsprechend kann Herder die ‚Kette der Bildung‘ nur im
Singular denken. Vgl. Strub 2011, 143. Vgl. weiter Strub 2014.



3 Erkennen um 1770: Skizze eines Paradigmenwechsels 79

che die Geschichte der Menschheit nicht in Natur- und Kulturgeschichte auf-
teilt, sondern den Menschen vielmehr als verbindendes Element von Natur und
Kultur postuliert und damit der kontingenten Geschichte Sinn unterlegt.57 Die
Darstellungsform dieser Verbindung ist – wie ich exemplarisch umreißen will –
narrativ.

Im neunten Buch der Ideen verdichtet sich das Problem der Vermittlung
zwischen Kontingenz und Plan58 im bereits erwähnten metaphorischen Konzept
einer ‚Kette der Bildung‘ als dem Element, das Natur- und Kulturgeschichte ver-
bindet. Den Ausgangspunkt der Argumentation bildet die programmatische Set-
zung der Heteronomie des Menschen bereits im Titel des ersten Kapitels: „So
gern der Mensch alles aus sich selbst hervorzubringen wähnet; so sehr hanget er
doch in der Entwicklung seiner Fähigkeiten von andern ab“.59 Die Autonomie des
Menschen ist – wie Herder ausführt – nur eine Illusion der Sozialisation; ihre
Selbstverständlichkeiten sind lediglich zweite Natur.60 Mit der Annahme umfas-
sender Heteronomie geht es um den Zusammenhang von Individuum und Ge-
sellschaft, von Person und Geschichte.61 Wie der Mensch von der Natur ab-
hängt, so hängt er auch von der Gesellschaft ab. Um diesen Zusammenhang
anschaulich zu machen, greift Herder auf die zentrale Metapher der ‚Kette der
Bildung‘ zurück.62 Die ‚Kette der Bildung‘ ist alles andere als eine unschuldige
Metapher, sondern verweist auf eines der prominentesten Konzepte der abend-
ländischen Philosophie. Herder rekonfiguriert die ontologischen Konzepte der
Kette der Ursachen und die große Kette der Wesen, greift die erkenntnistheoreti-
schen Konzepte der Kette der Ideen und die Kette der Wahrheiten auf und un-
terlegt ihnen mit dem Moment der Bildung Geschichte bzw. Zeitlichkeit.63 An
dem Punkt, an dem die Erkenntnistheorie des achtzehnten Jahrhunderts Wahr-
heit nicht mehr losgelöst von Zeitlichkeit denken kann, greift Herder so auf das
Konzept der ‚Kette der Bildung‘ zurück. Die Heteronomie des Menschen ist da-
bei die Voraussetzung einer Geschichte des Menschen, die aus einer solchen
Logik der Verkettung entsteht; sie wird zum „Principium der Geschichte der
Menschheit“,64 weil ein autonomer Mensch ohne Anbindung an die Menschheit

57 Vgl. Barr Nisbet 1996, 155.
58 Damit bezeichnet die ‚Kette der Bildung‘ das Hauptproblem der Ideen, wie es das Nachwort
von Wolfgang Proß nahelegt. Vgl. Herder 2002, 842.
59 Herder 2002, 306.
60 Vgl. Herder 2002, 491. Zum Begriff der Freiheit mit Fokus auf den ersten Teil der Ideen vgl.
Carter 2016, bes. 68–70.
61 Vgl. Maurer 2014, 129 f.
62 Vgl. Fulda 1996, 93 f.
63 Vgl. Strub 2008, 122. Vgl. zum Begriff der Bildung Ricken 2006, 249.
64 Herder 2002, 307.



80 I Systematik

nur der Gegenstand einer – nämlich seiner – individuellen Geschichte sein
kann. Die Heteronomie lässt aber auf „ein Ganzes, d. i. eine Kette der Gesellig-
keit“65 schließen, die den einzelnen Menschen mit der Menschheit verbindet
und es denkbar macht, dass es eine Entwicklung als Kollektivsingular gibt, die
für die gesamte Menschheit gilt. Die Prinzipien der Philosophie der Menschheit
setzt Herder – Natur und Kultur überspannend – in „Tradition und organi-
sche[n] Kräften“ als „offenbar“,66 das heißt axiomatisch voraus, ohne sie argu-
mentativ herzuleiten.

Anschließend führt Herder in drei Grundsätzen – mit rhetorischen Fragen
und in predigtartigem Duktus67 – die Geschichte des Menschen aus: Der
Mensch ist erstens Teil einer Schöpfungskette, die bis zu seinem göttlichen Ur-
heber zurückweist. Er ist zweitens weniger ein „Kind der Vernunft“ als vielmehr
„Zögling der Vernunft anderer“.68 Mensch ist man also nicht, sondern man wird
es – und zwar ein Leben lang. Drittens generiert nur die Philosophie der Ge-
schichte Sinn aus kontingenten „äußere[n] Weltbegebenheiten“,69 die ohne die-
sen Blick „nur Wolken sind oder erschreckende Mißgestalten werden“.70 Auch
wenn die individuellen Menschen im Lauf dieser Kette verschwinden, bleibt
„der Menschengeist“71 in all seinen individuellen Ausprägungen erkennbar. Die
drei Grundsätze sind damit Variationen des Aspekts der Folge: Der Mensch
steht erstens in der Folge des Schöpfers, zweitens in der Folge anderer Men-
schen und generiert drittens die Folge der Geschichte selbst in der Philosophie
seiner Geschichte. Die drei Grundsätze bilden – maximal verdichtet – die Text-
bewegung der gesamten Ideen ab und erzählen eine universelle Geschichte des
Menschen. Der Mensch wird erstens geschaffen, zweitens in einer „zweiten Ge-
nesis“72 sozialisiert und drittens in die Geschichte des ‚Menschengeistes‘ ge-
stellt und damit universalisiert.

Die sprachliche Darstellung spielt für Herder eine außerordentliche Rolle:
Das Konzept einer reinen Metasprache, die losgelöst von ihren Inhalten funktio-
niert, lehnt Herder bekanntermaßen ab.73 Die ‚Kette der Bildung‘ ist da keine
Ausnahme. Sie hängt von ihrer Darstellung ab und funktioniert über einen Ebe-
nenwechsel, der durch zwei Appelle ausgelöst wird. Am Ende des ersten Grund-

65 Ebd.
66 Herder 2002, 309.
67 Vgl. Renner 2015.
68 Herder 2002, 312.
69 Herder 2002, 313.
70 Ebd.
71 Ebd.
72 Herder 2002, 307.
73 Vgl. Adler 2009, bes. 335 f.



3 Erkennen um 1770: Skizze eines Paradigmenwechsels 81

satzes ruft Herder den Menschen im Singular dazu auf, seinen angeborenen
Platz in der ‚Kette von Bildung‘ keinesfalls zu verlassen: „Verlaß die Kette nicht,
noch setze dich über sie hinaus; sondern schlinge dich an sie“.74 Der Mensch
ist also nicht nur Gegenstand der Ideen, er wird als Adressat des direktiven
Sprechakts zum Erfüllungsgehilfen der Schöpfung; und das, obwohl er – wie
Herder einleitend festgestellt hat – eigentlich grundsätzlich heteronom ist. Die-
ser erste Anruf wird durch einen zweiten ersetzt und überboten. Er findet sich
nach dem dritten Grundsatz und schließt das Konzept der ‚Kette der Bildung‘.
Dort ruft Herder nämlich die „Goldene Kette der Bildung“75 selbst an und preist
sie hymnisch als großen Sinnstifter in der Geschichte, der „die Erde umschlingt
und durch alle Individuen bis zum Thron der Vorsehung reichet“, und dabei
aus „Gräuel der Verwüstung“,76 aus „Trümmern ein Ganzes“77 macht. Die in
ihrer Vergoldung noch gesteigerte ‚Kette der Bildung‘ wird damit sowohl räum-
lich als auch zeitlich zum verbindenden Element; sie verschaltet verschiedene
Kulturen genauso wie Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Mit den Anrufen
wechselt Herder nicht nur den Darstellungsmodus, sondern postuliert eine Ver-
bindung, ohne sie freilich herzuleiten oder zu begründen. Einen speziellen blin-
den Fleck der Argumentation betonen die Anrufe an dieser Stelle sogar eher,
als dass sie ihn verdecken: Denn wie ist die ‚Kette der Bildung‘ zu erkennen,
wenn der Ort dieses Erkennens schon immer im System enthalten ist und nur
von einem Punkt innerhalb der Kette erkannt werden kann? Mit anderen Wor-
ten: Das System funktioniert nur zu seinen eigenen Bedingungen. Wo also keine
Kausalbeziehungen hergeleitet werden können, behilft sich Herder des doppel-
ten Anrufs, um das Konzept einzuführen und zu beglaubigen.

An diesem Punkt gelangen Herders Ideen an ein Hauptproblem der Ge-
schichtsphilosophie, die unter „notorischem Evidenzmangel“ leidet.78 Herder
antwortet auf dieses Problem, indem er es im zweiten Kapitel des neunten Buchs
auf die Untersuchung der Sprache verschiebt und variiert. Statt den Mechanis-
mus der ‚Kette der Bildung‘ zu erklären, erörtert Herder das Mittel der Bildung
und ihrer Darstellung. Dort stellt er eigentlich einander widersprechende Thesen
vom göttlichen Ursprung und der Arbitrarität der Sprache nebeneinander, was
als polemische Strategie gegen Kant gelesen werden kann.79 Diesen Fokus auf
die Sprache erweitern die Ideen im dritten Kapitel um Nachahmung und Ver-

74 Herder 2002, 311.
75 Herder 2002, 314.
76 Ebd.
77 Herder 2002, 313.
78 Schmidt-Biggemann 2014, 129.
79 Vgl. Simon 2001, 145–156.



82 I Systematik

nunft, die gemeinsam mit der Sprache die Basis der menschlichen Künste dar-
stellen sollen. Das vierte Kapitel widmet sich schließlich den Regierungen, die
„meistens aus ererbter Tradition“80 entstanden seien, bevor Herder im fünften
Kapitel die Religion als „älteste und heiligste Tradition der Erde“81 bezeichnet.
Die Schwellenposition des neunten Buchs zeigt sich in der beschließenden Frage
nach dem „erste[n] Ring der Kette unsres Geschlechts und seiner geistig-morali-
schen Bildung“.82 Hier leitet Herder die zweite Runde seiner Ideen ein, die ihn
zur „Naturgeschichte der Erde“ und ihrer „ältesten Tradition“ führt.83 Damit
setzt er nach dem neunten Buch wieder beim „Ursprung der Menschengeschich-
te“84 an und variiert seine Erzählung unter dem Zeichen der ‚Kette der Bildung‘.

3.4 Der Modus des Erkennens: Kants ‚Gesichtspunkt‘

Immanuel Kant hat bekanntlich wenig von Herders Vermittlungsversuch in den
Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit gehalten und diese Mei-
nung in einer recht vernichtenden zweiteiligen Rezension (1785/86) vertreten.
Herders Verfahren beschreibt er als „in Auffindung von Analogien fertige Saga-
zität“85; die Grundlage der Analogiebildung zwischen Natur und Kultur (mit
dem Menschen als Kulturträger) bleibe unausgesprochen spekulativ, ja latent
metaphysisch.86 Auf dieser Grundlage die Perfektibilität des Menschen als Ziel
der Geschichte auszugeben, hält Kant im Rahmen einer philosophischen Per-
spektive für unlauter, weil sie die Grenzen ihrer Erkenntnis nicht berücksichti-
ge, die Idee der Geschichte also nicht erfasse.87 Wenn man Herders Analogien
und seine daraus resultierende Vorstellung einer ‚Kette der Bildung‘ ernst
nimmt, wäre – so schreibt Kant durchaus süffisant – gar die Schlussfolgerung
zulässig, „daß irgend anderswo etwa in einem andern Planeten wiederum Ge-
schöpfe sein dürften, die die zunächst höhere Stufe der Organisation über den
Menschen behaupteten“.88 Mit diesem heterokosmischen Argument wird deut-

80 Herder 2002, 330.
81 Herder 2002, 340.
82 Herder 2002, 347.
83 Ebd.
84 Herder 2002, 348.
85 Kant 2011, VI, 781.
86 Vgl. Kant 2011, VI, 792.
87 Genauer wirft Kant Herder die quaternio terminorum vor. Der Mittelbegriff in Herders Argu-
ment hat zwei Bedeutungen: Die Stufenleiter der Natur und die Stufenerhebung des Menschen
sind zwei verschiedene Dinge, die Herder in eins setzt. Vgl. Höffe 2011, 10.
88 Kant 2011, VI, 790.



3 Erkennen um 1770: Skizze eines Paradigmenwechsels 83

lich, dass Kant Herders Ideen, die sich bei ihren Analogien der „Einbildungs-
kraft“89, der „Dichtungskraft“90 und des „Genie[s]“91 bedienen, eher als literari-
sches denn als philosophisches Projekt ansieht.92 Dass Kant allerdings selbst
auf diese Vermögen zurückgreift, zeigt die Analyse seiner Idee zu einer allgemei-
nen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht vom November 1784, die Herders Pro-
jekt, dessen erster Teil im April desselben Jahres erschienen ist, bereits im Titel
wieder aufgreift. Anders als bei Herder steht bei Kant nicht der Aspekt der Fol-
ge – also die Verbindung der Ereignisse zu einer Geschichte in Analogie von
Natur und Kultur – im Vordergrund, sondern der im Kontext seines Ideenbe-
griffs dezidiert nichtempirische Erkenntnismodus, den der philosophisch
gebildete Historiker veranschlagen muss, um eine tragfähige allgemeine Ge-
schichte zu schreiben. Die philosophische Perspektive, die Kant dabei entwirft,
versteht sich allerdings keineswegs von selbst, sondern hängt – wie ich skizzie-
ren will – von der narrativen Perspektivierung des Textes ab. Dabei operiert der
Text grundsätzlich mit der Mehrdeutigkeit seiner narrativen Verfahren: Erstens
stellt er zwei verschiedene narrative Strukturen in der Disposition seiner Sätze
gegeneinander. Zweitens inszeniert Kant die philosophische Perspektive auf die
Geschichte mit literarischen Metaphern, die das Theater gegen den Roman aus-
spielen. Drittens schließlich hängt seine Argumentation von einem narrativen
Moduswechsel ab, der in kommentierenden Klammern die zu verwerfenden Al-
ternativen der vorgeschlagenen Perspektive diskreditiert. An den Stellen, wo
die Idee ihre Schlüsse nicht mehr begründen kann, zeigt sich das Potenzial des
Erzählens.

Wie Albrecht Koschorke herausgearbeitet hat, lässt sich Kants erkenntnis-
theoretisches Dilemma, das sich in der Vorrede zur zweiten Auflage der Kritik
der reinen Vernunft (1787) verdichtet, narratologisch deuten.93 Das Dilemma re-
sultiert aus einem als kopernikanische Wende der Philosophie zum Topos ge-
ronnenen Perspektivenwechsel, der nicht mehr den Erkenntnisvorgang nach
seinen Gegenständen modelliert, sondern umgekehrt die Gegenstände vom Er-
kenntnisvorgang abhängig macht. Ohne diese Gegenstände allerdings sind
Schlüsse gar nicht möglich, weil zu ihnen auch apriorische Anschauungsfor-
men von Raum und Zeit sowie Verstandesbegriffe zählen. Zeit wird dadurch zur
zentralen Kategorie der Erkenntnis, Prozessualisierung zur Strategie, um dieser
erkenntnistheoretischen Aporie zu begegnen.94 In der Idee zu einer allgemeinen

89 Kant 2011, VI, 781.
90 Kant 2011, VI, 792.
91 Kant 2011, VI, 793.
92 Für einen Überblick vgl. Ameriks 2011.
93 Vgl. Koschorke 2013, 388–395.
94 Vgl. Koschorke 2013, 393 f.



84 I Systematik

Geschichte in weltbürgerlicher Absicht wendet Kant die in der ersten Auflage der
Kritik der reinen Vernunft gewonnenen Begriffe auf die Geschichtsphilosophie
an, allerdings nicht um – wie Herder – eine allgemeine Geschichte zu schrei-
ben, sondern um die Möglichkeit einer solchen Geschichte zu erörtern und den
Fortschritt der Menschheit philosophisch zu begründen.95 Dabei adressiert der
Essay weniger ein Fachpublikum als vielmehr eine breitere Zielgruppe.96

Nichtsdestotrotz ist die Idee stark verdichtet und ausgesprochen strikt dispo-
niert. In einer Einleitung und neun Sätzen gliedert Kant seine Überlegungen,
wobei sich zwei konfligierende Strukturen zeigen: Einerseits sind die Sätze sym-
metrisch aufgebaut und – wie Wolfgang M. Schröder feststellt – um den zen-
tralen fünften Satz gruppiert, wo die „Erreichung einer allgemein das Recht
verwaltenden bürgerlichen Gesellschaft“97 als Ziel einer teleologischen Ge-
schichte diskutiert wird. Die ersten vier Sätze führen zu dieser Zielbestimmung
hin, die letzten vier Sätze konkretisieren das Projekt der Idee,98 die aber – und
hier kommt die zweite Struktur ins Spiel – weniger das Ziel der Geschichte an-
peilt als vielmehr die Möglichkeit von Geschichtsteleologie bestimmen will und
„expliziert, unter welchen Annahmen eine teleologische Betrachtung der Ge-
schichte möglich ist“.99 Zweitens zeichnet den Text deshalb eine lineare Struk-
tur aus, die in den ersten sieben Sätzen die Möglichkeit der Teleologie be-
schreibt, die Ergebnisse im achten Satz zusammenfasst und im abschließenden
neunten Satz als geschichtsphilosophischen Entwurf reflektiert. Analog zu die-
ser doppelten argumentativen Struktur finden sich – in narratologischer Per-
spektive – somit in Kants Idee zwei narrative Strukturen mit unterschiedlichen
Schwerpunkten. Der die berühmte Idee eines Staatenbundes einführende siebte
Satz spielt in beiden Narrativen eine besondere Rolle. Er ist nämlich erstens die
fortgesetzte Zielbestimmung der Geschichte, die sich nicht mit der Errichtung
einer rechtsstaatlichen Gesellschaft zufriedengibt, sondern einen Staatenbund
zur äußeren Sicherung des Staates fordert. Zweitens bildet der siebte Satz den
Übergang zur Durchführbarkeit, also zur Realisation einer Geschichte im skiz-
zierten Sinn. Weil dieser siebte Satz die mögliche Perspektive einer Geschichts-
teleologie reflektiert, beschränke ich meine Ausführungen auf diesen Abschnitt
der Idee.

95 Vgl. Schröder 2011, 32, 37 f.
96 Vgl. Höffe 2011, 5.
97 Kant 2011, VI, IaG A 394. Statt mit Seitenzahlen weise ich sämtliche Zitate aus Kants Idee
mit der in der Kant-Forschung üblichen Weise nach, stelle aber die Bandzahl der von Weische-
del besorgten Werkausgabe voran.
98 Vgl. Schröder 2011, 34; Pinzani 2011, 63.
99 Hoesch 2014, 207.



3 Erkennen um 1770: Skizze eines Paradigmenwechsels 85

Dafür gilt es allerdings einen kurzen Blick auf die metaphorische Rahmung
der Idee zu werfen,100 die sich zwischen „der großen Weltbühne“101 im ersten
Satz und dem „Roman“102 im neunten Satz aufspannt. Die Idee leitet ihre Argu-
mentation also ausgerechnet ein, indem sie eine theatrale Perspektive zum Bild-
spender ihrer geschichtsphilosophischen Perspektive wählt und den Philoso-
phen in der Position des distanzierten Zuschauers platziert, der sich vom
Weltgeschehen ausnimmt und den „Menschen und ihrem Spiele“103 lediglich
zuschaut. Während sich Kant der theatralen Metaphorik implizit und vor allem
affirmativ bedient, grenzt er sich am Ende des Textes explizit vom Roman ab.
Dort räumt Kant ein:

Es ist zwar ein befremdlicher und, dem Anscheine nach, ungereimter Anschlag, nach
einer Idee, wie der Weltlauf gehen müßte, wenn er gewissen vernünftigen Zwecken ange-
messen sein sollte, eine G e s c h i c h t e abfassen zu wollen; es scheint, in einer solchen
Absicht könne nur ein R o m a n zu Stande kommen.104

Einen Roman indes will Kant unter allen Umständen vermeiden. Doch dazu
muss er „einen besonderen Gesichtspunkt der Weltbetrachtung wählen“,105 der
sich nicht im Schöpfungslob ergeht oder in Spekulationen verliert, aber trotz-
dem ein Ziel der Geschichte der Menschheit denken kann. Dieses Ziel der Ge-
schichte ist mit dem Rechtsstaat (fünfter Satz) und seiner Annäherung an das
Ideal des vollkommenen Staats (sechster Satz) nicht erreicht, weil dieser Staat –
sei er in seiner inneren Verfassung noch so perfekt – von außen immer potenzi-
ell bedroht ist. Obwohl Kant die Analogie als philosophische Argumentations-
grundlage bei Herder diskreditiert, bildet er im siebten Satz selbst eine folgen-
reiche Analogie zwischen Staaten und Menschen.106

Diese Analogiebildung unternimmt der bei weitem umfangreichste Satz der
Idee in zwei Absätzen. Der erste Absatz führt die Idee eines Völkerbundes ein,
der für die Sicherheit der Einzelstaaten notwendig ist. Indem er die Naturab-
sicht der Absicht der Menschen entgegensetzt, kann Kant – in der Fortsetzung
seines im vierten Satz eingeführten Antagonismuskonzepts – sogar Kriege op-
timistisch als Mittel der Natur denken, um die Staaten zum Völkerbund zu

100 Vgl. zu den Metaphern in Kants Idee Rocks 2009. Für die Überlassung des Manuskripts
dieser unveröffentlichten Magisterarbeit danke ich Carolin Rocks.
101 Kant 2011, VI, IaG A 387.
102 Kant 2011, VI, IaG A 408.
103 Kant 2011, VI, IaG A 387.
104 Kant 2011, VI, IaG A 407.
105 Kant 2011, VI, IaG A 410.
106 Diese Analogiebildung steht vor allem bezogen auf Moralisierung in Spannung zum zwei-
ten Satz, wie Otfried Höffe feststellt. Vgl. Höffe 2011, 5.



86 I Systematik

führen. Dieser Völkerbund ist nicht mit der bürgerlichen Verfassung zu ver-
wechseln, die jeder Staat individuell auszubilden hat. Aber er ist „einem bürger-
lichen gemeinen Wesen ähnlich“;107 im Idealfall funktioniert er durch gesell-
schaftliche Verabredung und Gesetzgebung: „[W]ie ein Automat“108 erhält er
sich selbst. Der entscheidende Unterschied zwischen beiden Organisationsfor-
men scheint darin zu liegen, dass der Staat ein „höchste[s] Oberhaupt“109

braucht, während der Völkerbund keine übergeordnete Instanz unter gleich-
berechtigten Staaten zulässt, außer in Gestalt einer „vereinigten Macht“,110 die
„nach den Gesetzen des vereinigten Willens“111 entscheidet.

Während der erste Absatz die Entstehung dieses Völkerbundes keineswegs
als Folge vernünftiger Einsicht, sondern als „unvermeidliche[n] Ausgang der
Not“112 inszeniert und damit das Argument des fünften Satzes wiederholt, fragt
der zweite Absatz nach dem Mechanismus dieser Entstehung. Damit stellt er die
epistemologische Hauptfrage des Essays, „ob es wohl vernünftig sei, Zweck-
mäßigkeit der Naturanstalt in Teilen und doch Zwecklosigkeit im Ganzen anzu-
nehmen?“113 Diese Hauptfrage leitet Kant über drei alternative Hypothesen her.
Der Völkerbund entsteht erstens aus Zufall, zweitens als Endpunkt eines „regel-
mäßigen Gang[s]“114 der Natur oder drittens überhaupt nicht. Stattdessen bleibt
am Ende immer die Möglichkeit einer „Hölle von Übeln“,115 die sich die Men-
schen durch „Zwietracht“116 und „barbarische Verwüstung“117 selbst bereiten.
Nicht nur die Hauptfrage ist dabei – wie Pauline Kleingeld bemerkt – rheto-
risch;118 auch die drei einleitenden Alternativen sind nur rhetorische Alternati-
ven, die allerdings in ihrer Verbindung einen zwingenden Schluss im Sinne
Kants suggerieren – einen Schluss, der wenig überraschend klar die Vernunft
gegenüber der Chaos gebierenden Empirie bevorzugt.

Kants Präferenz für die mittlere Option der Vernunft zeigt sich unverhohlen
in den kommentierenden Klammern, die er den anderen beiden Alternativen

107 Kant 2011, VI, IaG A 400.
108 Ebd.
109 Kant 2011, VI, IaG A 397.
110 Kant 2011, VI, IaG A 399.
111 Ebd.
112 Ebd.
113 Kant 2011, VI, IaG A 401.
114 Kant 2011, VI, IaG A 400.
115 Kant 2011, VI, IaG A 401.
116 Ebd.
117 Ebd.
118 Vgl. Kleingeld 2011, 88.



3 Erkennen um 1770: Skizze eines Paradigmenwechsels 87

beigibt und die bei der mittleren Option fehlen.119 Durch diese Appositionen
erhält die Argumentation eine kommentierende Schlagseite; narratologisch be-
dient sich Kant hierbei eines asymmetrischen Moduswechsels, der die Alternati-
ven bloß – mitunter süffisant – kommentiert statt sie argumentativ abzuwägen.
Die erste Alternative wird so als „Glückszufall, der sich wohl schwerlich jemals
zutragen wird“,120 diskreditiert, während die dritte Option aus normativen
Gründen zu verwerfen ist, weil sie die „Regierung des blinden Ungefährs“121

mit der „gesetzlose[n] Freiheit“122 in eins setzt, also Geschichte im Sinne von
Entwicklung unmöglich macht. Die zweite Klammer versieht Kant mit einem
entscheidenden rettenden Konditionalsatz: „wenn man ihr [der gesetzlosen
Freiheit] nicht einen in geheim an Weisheit geknüpften Leitfaden der Natur un-
terlegt!“123 Genau diesen Leitfaden propagiert Kant nun seit dem ersten Absatz
des Textes. Dementsprechend ist die an die drei scheinbaren Alternativen an-
schließende Frage rhetorisch, weil die Alternativen die Antwort in den Klam-
mern bereits vorwegnehmen. Der Völkerbund kann nicht zufällig entstehen,
weil dies unwahrscheinlich wäre; die Annahme wäre zu optimistisch. Wenn er
aber nicht entsteht, würden Zufall und Krieg herrschen; die Annahme wäre zu
fatalistisch. Zwischen diesen Alternativen der Kontingenz setzt Kant aber die
Annahme einer stufenweisen, regelmäßigen und teleologischen Entwicklung.
Folglich muss auch auf zwischenstaatlicher Ebene gelten, was innerstaatlich
gilt: Auch hier ist es zwar nicht notwendig, aber sinnvoll, Zweckmäßigkeit an-
zunehmen.

Wo Kant also die Notwendigkeit nicht logisch herleiten kann, greift er auf
bestimmte Darstellungsmittel zurück, um seiner Perspektive Notwendigkeit zu
unterlegen. Die Zweckmäßigkeit verschiebt die Idee im weiteren Verlauf ins Mo-
ralische, wo sie noch die größten Defizite der Menschheit gegenüber Kultivie-
rung und Zivilisierung erkennt und präskriptiv festschreibt. Während Kant für
den Menschen also im zweiten Satz auf individueller Ebene moralische Voll-
kommenheit für unmöglich hält, weist er dieses Ziel im siebten Satz der gesam-
ten Geschichte zu;124 ohne die internationale Dimension – die titelgebende
‚weltbürgerliche Absicht‘ der Idee – ist diese Moralisierung nicht zu haben. Das
erlaubt es Kant an dieser Stelle, in die Zukunft zu blicken: Die Menschheit wird

119 Sehr schön zeigt sich das in der typographischen Verdichtung von Ausrufe- und Fragezei-
chen: „!)?“ (Kant 2011, VI, IaG A 401).
120 Kant 2011, VI, IaG A 400.
121 Kant 2011, VI, IaG A 401.
122 Ebd.
123 Ebd.
124 Vgl. Hoesch 2014, 223 f.



88 I Systematik

„wohl“ so lange im defizitären moralischen Zustand bleiben, bis sie sich gemäß
dem Prinzip des Antagonismus „aus dem chaotischen Zustande seiner Staats-
verhältnisse herausgearbeitet haben wird“.125 Moral ist damit als Idee Bestand-
teil der Kultur; braucht aber die über unzählige Willenserklärungen durch Kant
personifizierte Natur, um sich im Antagonismus herauszubilden und zur Morali-
tät gewissermaßen zu zwingen.126 Die Vernunft könnte der Menschheit zwar zu-
mindest theoretisch die „traurige Erfahrung“127 des Antagonismus und seiner
Not ersparen; diese Abkürzung der Weltgeschichte verbleibt aber dezidiert im
Irrealis („hätte sagen können“).128 Damit setzt Kant keine Analogie wie Herder
zwischen Natur und Kultur, sondern macht die Natur zum Träger der Kultur,
was allein die philosophische Perspektive zulässt, die Kant für diese Volte gel-
tend machen muss.

Insbesondere die rhetorische Frage des siebten Satzes macht deutlich, dass
die Alternativen, die Kant präsentiert, nur als scheinbare Alternativen inszeniert
werden. Diese Perspektiven auf die Geschichte der Menschheit einzunehmen
verbietet der Text, indem er sie für nicht sinnvoll erklärt und sich dennoch an
ihnen abarbeitet. Eine Geschichte der Menschheit soll zwar weder ein Roman
noch ein theologisch inspiriertes Schöpfungslob werden; sie braucht aber trotz-
dem einen Leitfaden der Natur, um aus kontingenten Aggregaten eine sinnvolle
Geschichte zu bilden. Die Idee will diesen Leitfaden bereitstellen und schlägt
damit eine bestimmte Perspektive auf die Geschichte vor. Dass dieser Vorschlag
aber selbst auf verschiedene andere Perspektiven rekurrieren und diese über
einen Moduswechsel der Klammern zwar beiläufig, aber doch höchst effektiv
eliminieren muss, habe ich gezeigt. Narrativ ist dieser Versuch insofern, als er
seine Perspektivierung regelrecht ausstellt – besonders an den Stellen, an de-
nen er in die Zukunft blickt. Die von Kant suggerierte philosophische Perspekti-
ve hängt also von narrativen Verfahren der perspektivischen Steuerung ab. Das
zeigt sich erstens an den konfligierenden narrativen Strukturen, die den Text
entweder symmetrisch um den fünften Satz oder linear auf den achten und
neunten Satz hin organisieren. Zweitens zeigt es sich in den perspektivischen
Metaphern vom Philosophen als eines theatralen Zuschauers des Weltgesche-
hens, der zwar beobachtet, aber seine Beobachtungen nicht in einem Roman
zusammenfassen darf. Drittens schließlich zeigt es sich in den Moduswechseln
der diskreditierenden Klammern, die alternative geschichtsphilosophische Per-
spektiven eliminieren.

125 Kant 2011, VI, IaG A 403.
126 Vgl. Rocks 2009, 84–91.
127 Kant 2011, VI, IaG A 399.
128 Ebd.



3 Erkennen um 1770: Skizze eines Paradigmenwechsels 89

3.5 Zwischenfazit: Erzählen in der Erkenntnistheorie um 1770

Die kursorischen und selektiven Schlaglichter in die Epistemologie des acht-
zehnten Jahrhunderts haben gezeigt, dass die Reflexion des Erkennens an ihren
Grenzen in doppelter Weise das Erzählen einsetzt. Einerseits kommen zeitge-
nössische Erkenntnistheorien nicht umhin, das Erzählen in ihr Argument zu
integrieren. Andererseits verfallen sie selbst an den unsicheren Stellen ihrer Ar-
gumentation dem Erzählen. Die Einträge zur Erkenntnis in Zedlers Universal-
Lexicon differenzieren zunächst zwischen gemeiner und gelehrter Erkenntnis
und weisen dabei auf die Basis und den Modus des Erkennens hin. Eine beson-
dere Herausforderung für beide Formen bildet Gott als Erkenntnisobjekt, was
sich in den abundanten und variantenreichen Einträgen zur Erkenntnis Gottes
zeigt. Diese Einträge leisten dabei vor allem eines: Sie erzählen alludierend Ge-
schichten, indem sie Bibelzitate montieren. Allerdings scheint sich der normati-
ve Rahmen im Laufe der größtenteils chronologisch entstandenen Bände zu än-
dern, bis der theologische Horizont keine Universalität mehr beanspruchen
kann und die symbolische Erkenntnis an seiner Stelle auf Leibniz und Wolff
rekurriert. Die enzyklopädische Verbindung verschiedener Erkenntnisformen
bereitet den Weg für ein Erkennen, das seine Darstellung stets mit bedenken
muss, wie dies die drei im weiteren Verlauf des Kapitels analysierten Texte in
unterschiedlicher Weise tun.

Erstens räumt Baumgarten der Literatur in seiner Aesthetica einen heraus-
ragenden Stellenwert ein und vermisst ihr erkenntnistheoretisches Leistungs-
profil in den verschiedenen Funktionen der Allegorie, die den literarischen Text
repräsentiert: des felix aestheticus. Dieser ist vor allem rhetorisch strukturiert
und fragt deshalb auf seiner Suche nach dem Ort des Erkennens immer auch
nach dem Ort des Erzählens, den Baumgarten selbst in seinem Text abbildet.
Im Zuge dessen wird ausgerechnet die Fabel zum Prototyp literarischer und das
heißt ästhetischer Darstellung. Die Fabel wird dabei nicht nur als Gattung um-
und aufgewertet, sie wird zu einem erzähltheoretischen Begriff, der andere
Textformate beschreibbar macht.

Zweitens habe ich Herders konzeptuelle Metapher der ‚Kette der Bildung‘
in seinen Ideen untersucht. Herder unterlegt einer der wirkmächtigsten Meta-
phern der abendländischen Philosophie durch den Aspekt der Bildung Zeitlich-
keit. Die so rekonfigurierte ‚Kette der Bildung‘ schlägt die Brücke der großen
Analogie zwischen Natur und Kultur. Diese Verbindung ist aber in mehrfacher
Hinsicht von Sprache – genauer: von narrativen Verfahren – abhängig, was
sich insbesondere in der apostrophischen Struktur der verschiedenen Appelle
manifestiert.

Drittens hat die Untersuchung von Kants Idee gezeigt, dass er zwar keinen
Roman schreiben will und Herders Verfahren als ‚Sagazität‘ diskreditiert, aber



90 I Systematik

in seinem philosophischen Denken trotzdem auf narrative Verfahren angewie-
sen bleibt. Denn auch Kant bedient sich einer folgenreichen und begründungs-
bedürftigen Analogie, wenn er die Notwendigkeit des Völkerbundes herleitet:
der zwischen Staat und Mensch, der er nicht Notwendigkeit unterlegen kann.
Stattdessen muss er sie narrativ verbinden – mittels einer im Text festzuma-
chenden Modus-Regie, welche die Perspektive ins Zentrum rückt. Dass er dabei
alternative Annahmen in Klammern als unwahrscheinlich oder unlauter diskre-
ditiert, zeigt, dass er sehr wohl die Perspektive zu steuern weiß, die er neutral
herzuleiten vorgibt. Denn es geht Kant nicht primär darum, eine allgemeine
Geschichte der Menschheit mit einem konkreten Ziel zu schreiben, sondern ihre
Möglichkeiten und Bedingungen zu ergründen.

Diese drei Schlaglichter in die Erzähl- und Erkenntnistheorie des achtzehn-
ten Jahrhunderts sollten keine Entwicklungslinien postulieren oder philologisch
gesicherte Verbindungen suggerieren. Sie hatten vielmehr zum Ziel, die Fragen
nach dem Leistungsprofil des Erzählens als Darstellungsform vor dem Hinter-
grund der epistemologischen Veränderungen des achtzehnten Jahrhunderts zu
konturieren. Auf diese Fragen wird Goethe eine besondere Antwort finden; sie
verdichtet sich nicht nur in seinen literarischen Texten, sondern auch in den
naturwissenschaftlichen, die wiederum Fragen der Erkenntnis und ihrer Darstel-
lung auf spezifische Weise stellen. Bevor ich mich der Analyse von Goethes na-
turwissenschaftlichen und literarischen Texten widme, ist es aber zwingend nö-
tig, die Ergebnisse der historischen Epistemologie und Erzähltheorie in einer
systematischen Klammer aufeinander zu beziehen.



4 Funktionen des Erzählens II: Epistemologie
der Narratologie

Ausgangspunkt meiner Arbeit war die klassische narratologische Systematik;
ein erster Befund bestand darin, dass das Erkennen in der Narratologie zwar
explizit keine signifikante Rolle spielt, jedoch in den narratologischen Anfän-
gen nistet: Ort, Folge und Modus sind entsprechend epistemologisch grundierte
Begriffe. Denn wo die strukturalistische Diskursnarratologie ihre Phänomene
nur unter erheblichen Schwierigkeiten beschreiben kann, greift sie implizit auf
epistemologische Begriffe und Modelle zurück. Diese Begriffe und Modelle sind
aber – genauso wie die narratologischen Kategorien – keineswegs ahistorisch
denkbar, sondern in einem spezifischen Kontext je unterschiedlich konfiguriert.
Deshalb habe ich im zweiten Schritt historische Poetiken aus dem späten acht-
zehnten Jahrhundert untersucht, wo sich erste Ansätze zu einer deutschsprachi-
gen Erzähltheorie erkennen lassen, die sich von der Gattungstheorie emanzi-
piert und sich so aufmacht, das Leistungsprofil des Erzählens zu bestimmen.
In diesem Zusammenhang stoßen die proto-narratologischen Poetiken auf die
epistemologische Funktion des Erzählens. In einem dritten Schritt habe ich die
Epistemologie desselben Zeitraums – dezidiert mit dem Fokus auf ihre Darstel-
lung – untersucht. Auf den Feldern der Ästhetik, Geschichte und Philosophie
zeigt sich auch hier, dass Erkennen und Erzählen aufeinander bezogen sind,
indem die Erkenntnistheorien auf das Erzählen und auf narrative Verfahren zu-
rückgreifen.

In einem vierten Schritt gilt es nun, diese historischen Befunde wieder an
den systematischen Ausgangspunkt der narratologischen Systematik anzubin-
den und zusammenzufassen. Dazu habe ich mit der Metalepse einen Modell-
begriff gewählt, der diejenigen Probleme zu systematisieren erlaubt, die ich bis-
her immer relativ allgemein als blinde Flecken oder Grenzen der Systematik
bezeichnet habe. Das abschließende Kapitel des ersten Teils erläutert den Zu-
sammenhang von Erkennen und Erzählen vor dem historischen Hintergrund
des späten achtzehnten Jahrhunderts. Erstens generalisiere ich dazu die Meta-
lepse als Modellbegriff, indem ich das rhetorische Erbe der narratologischen
Figur als ‚Übertragung ohne Zwischenschritt‘ rekonstruiere. In dieser Denk-
bewegung stehen die narrativen Verfahren unter dem Integral der Metalepse,
weil sie in Form von drei abgeleiteten Imperativen in die Richtung einer Re-
Rhetorisierung der Narratologie weisen (4.1). Diese Imperative strukturieren das
System der epistemologisch revidierten Narratologie und werden jeweils in ei-
nem eigenen Unterkapitel behandelt. Denn an jeder Systemstelle weisen andere
metaleptische Verfahren auf die Epistemologie der narrativen Funktion hin: Ort

https://doi.org/10.1515/9783110586213-005



92 I Systematik

(4.2), Folge (4.3) und Modus der Metalepse (4.4) strukturieren so die narratolo-
gische Systematik. Wo die Imperative der narrativen Funktion verletzt werden,
reflektiert sie ihre Epistemologie.

4.1 Übertragung ohne Zwischenschritt: Metalepse

Der Modellbegriff der Metalepse verbindet Erkennen und Erzählen zu einer Ein-
heit; die Metalepse ist deren Integral. Mit seiner Hilfe möchte ich argumentieren,
dass die narrative Funktion eine epistemologische Funktion ist. Denn mit dem
Modell der Metalepse werden die Regeln beschreibbar, denen die Zuordnungs-
vorschriften folgen, die Hamburger mit ihrem Funktionsbegriff an den Anfang
des Erzählens gestellt hat. Ein Integral differenziert nicht – fragt nicht: Wer
spricht? –, sondern beschreibt die Regeln der Funktion – fragt also: Welche Ver-
fahren produzieren den Zusammenhang von Erkennen und Erzählen? So kann
der blinde Fleck der strukturalistischen Narratologie ausgeleuchtet werden, der
für Texte des späten achtzehnten Jahrhunderts besonders problematisch ist.
Denn in den Reflexionen des achtzehnten Jahrhunderts sind Erkennen und Er-
zählen noch nicht getrennt, was sowohl ein Blick in die proto-narratologischen
Theorien als auch in die Erkenntnistheorien der Zeit gezeigt hat.

Wenn Genette 2004 in seiner Schrift Métalepse. De la figure à la fiction der
Metalepse einen Sonderstatus gegenüber anderen rhetorischen Figuren zu-
weist, dann antwortet er auf ein narratologisches Problem mit Fiktionstheorie,
indem er konstatiert: „une figure est (déjà) une petit fiction“.1 Die Analyse sei-
nes Diskurses der Erzählung und dessen Revisionen im Neuen Diskurs zeigen
aber, dass das narratologische Problem nur mit dem Zusammenhang von Narra-
tologie und Epistemologie bewältigt werden kann. Diesen Zusammenhang be-
zeichnet das Integral der Metalepse, das – ich trenne hier Modellbegriff von
seinen Formen – durch metaleptische Verfahren produziert wird. Damit ist die
Metalepse in meiner Systematik also doppelt abgebildet: erstens als modellbil-
dendes Integral, das – abgeleitet von der narrativen Metalepse – Erkennen und
Erzählen verbindet, und zweitens als ein Arsenal an rhetorischen Verfahren,
das dieses Integral an unterschiedlichen Stellen der narratologischen Systema-
tik produziert und damit anders als bei Genette nicht auf die Systemstelle der
Stimme beschränkt ist. Als metaleptische Verfahren weisen eine Reihe von rhe-
torischen Figuren und Tropen auf die epistemologischen Probleme hin, die an
den drei Systemstellen der Arbeit – Ort, Folge und Modus – unterschiedlich

1 Genette 2004, 17.



4 Funktionen des Erzählens II: Epistemologie der Narratologie 93

gebündelt werden. Unter diesen Verfahren findet sich das gesamte Figurenarse-
nal, das Genette auch in seiner Systematik zur Beschreibung narrativer Struktu-
ren veranschlagt, darunter besonders metaleptische (Ort), sylleptische (Folge)
und paraleptische wie paraliptische (Modus) Verfahren. All diese rhetorischen
Verfahren bilden das Integral der Metalepse insofern, als sie die narrative Funk-
tion in ihrer epistemologischen Grundierung kennzeichnen. Die strukturalisti-
sche Systematik rekurriert also an ihren konzeptuellen Grenzen auf ein rhetori-
sches Fundament, das ich mit einer Re-Rhetorisierung der Narratologie stark
machen will. Denn diese Re-Rhetorisierung verspricht, den Zusammenhang von
Erkennen und Erzählen genauer zu beschreiben. Bevor ich diesen Zusammen-
hang an den drei Systemstellen anhand der metaleptischen Verfahren erörtere,
leite ich den Modellbegriff der Metalepse durch einen Rekurs auf seinen rhetori-
schen Begriff her, dem diese Doppelung von Struktur und Verfahren ebenfalls
zugrunde liegt.

Die Metalepse ist nicht erst seit ihrem Eintritt in die Narratologie durch
Genette eine viel beachtete rhetorische Figur. Dass sie in jüngster Zeit enorme
Energien der Forschung gebündelt hat, mag als Indiz für ihre konzeptuelle Pro-
duktivität gelten.2 Wie andere narratologische Begriffe hat die Metalepse ihren
Ursprung in der antiken Rhetorik. Etymologisch leitet sich ‚Metalepse‘ vom
griechischen metalambánein (μεταλαμβάνειν) – teilnehmen, übernehmen,
übertragen, verändern3 – her und bezeichnet sehr allgemein gesprochen eine
Übertragung ohne Zwischenschritt.4 Damit steht sie an einer Schnittstelle der
rhetorischen Systematik zwischen Wiederholungsfiguren und Substitutions-
figuren.5 Achim Burkhardt unterscheidet im Historischen Wörterbuch der Rheto-
rik drei verschiedene Formen der Metalepse nach ihren Diskursbegründern: die
tryphonisch-quintilianische, die donatische und die melanchthonische Meta-

2 Einen Überblick über die Geschichte der Metalepse gibt Nauta 2013. Einen narratologischen
Überblick über Metalepse seit Genette bietet außerdem Klimek 2010. Die Metalepse als herme-
neutischen Prozess untersucht Hanebeck und leitet die Geschichte der Metalepse mit Verwei-
sen auf die neueste Forschung her. Vgl. Hanebeck 2017, bes. 12–17. Eine andere Typologie der
Metalepse gibt Fludernik und versieht die Metalepse zumindest teilweise mit dem Signum der
Moderne. Vgl. Fludernik 2003, bes. 392.
3 Vgl. Burkhardt 2001, 1087.
4 Diese Formulierung greift die einschlägige Definition von Quintilian auf, nachdem die Meta-
lepse darauf hinweist, „ut inter id, quod transfertur, et id, quo transfertur, sit medius quidam
gradus, nihil ipse significans, sed praebens transitum“ [„daß sich zwischen dem, was übertra-
gen wird, und dem, worauf es übertragen wird, eine Art Mittelstufe findet, die selbst nichts
bezeichnet, sondern nur einen Übergang bietet“] (Quintilian 2011, VIII 6, 38). Freilich be-
schränkt Quintilian den Tropus auf die Komödie und meint mit Übergang dezidiert den Über-
gang von einem Tropus zu einem anderen. Vgl. Quintilian 2011, VIII 6, 37.
5 Vgl. Groddeck 2008, 150.



94 I Systematik

lepse. Während die tryphonisch-quintilianische Form die „Verwendung des fal-
schen, d. h. kontextuell nicht gemeinten Teilsynonyms eines homonymen
(bzw. polysemen) Wortes“6 bezeichnet, fassen die anderen beiden Typen die
Metalepse als eine Sonderform der Metonymie. Die donatische Metalepse meint
eine metonymische Assoziationskette; die melanchthonische eine Substituti-
onsfigur, die nach dem Prinzip der Kausalität funktioniert. An diese Substituti-
on schließt Genette an, wenn er im Diskurs im Kapitel der Stimme auf die „Me-
talepse des Autors“7 zurückgreift. Als Sonderfall der Metonymie vertauscht sie
etwa im Beispiel „Vergil lesen“ Autor und Text. Auf einen Satz zur narrativen
Metalepse erweitert stört diese Figur ihr Kausalgefüge, wenn es etwa heißt –
so Genettes Beispiel –, dass Vergil Dido sterben lässt.8 Die Ebene der narration
dringt also in die Ebenen der Erzählung (récit) und Geschichte (histoire) ein
und verunsichert dadurch die narratologische Systematik sowie deren grundle-
gendes Ebenenmodell. Die Metalepse verletzt nämlich die „bewegliche, aber
heilige Grenze zwischen zwei Welten: zwischen der, in der man erzählt, und
der, von der erzählt wird“.9 Dass Genette in seiner Begrifflichkeit vom Modell
der Erzählebenen zum Konzept diegetischer Welten und damit ins Register der
Fiktionstheorie wechselt, hat weitreichende wie unreflektierte Folgen für die
Erzähltheorie. Denn dieser Wechsel suggeriert, dass mit den formalen Differen-
zierungen des Ebenenmodells Differenzierungen von Universen – also holis-
tisch und diskret strukturierten Merkmalsbündeln – zur Disposition stehen.10

Mittels einer Metalepse kann sogar die Schwelle des Textes zum (impliziten)
Leser überschritten werden:

Das Verwirrendste an der Metalepse liegt sicherlich in dieser inakzeptablen und doch
so schwer abweisbaren Hypothese, wonach das Extradiegetische vielleicht immer schon
diegetisch ist und der Erzähler und seine narrativen Adressaten, d. h. Sie und ich, viel-
leicht auch noch zu irgendeiner Erzählung gehören.11

Die Metalepse fügt sich zwar einerseits nahtlos in Genettes System von „Prolep-
se, Analepse, Syllepse und Paralepse“ ein, indem sie den spezifischen Sinn von
„‚aufnehmen (erzählen) und dabei die Ebene wechseln‘“12 hat, andererseits

6 Burkhardt 2001, 1087.
7 Genette 1998, 167.
8 Vgl. ebd.
9 Genette 1998, 168 f.
10 Deshalb fasst etwa de Jong in ihrer Typologie der Metalepse die Vermischung der erzählten
Welt mit der Welt des Erzählers als eigenen und – bezogen auf ihren antiken Korpus – sogar
umfangreichsten Typus. Vgl. de Jong 2009, 106–113.
11 Genette 1998, 169.
12 Genette 1998, 168.



4 Funktionen des Erzählens II: Epistemologie der Narratologie 95

aber stellt diese Figur das narrative System mit seinen Ebenen zugleich so
grundsätzlich in Frage, dass sich Genette gezwungen sieht, in seinen Ergän-
zungen zum Diskurs die Metalepse zumindest im Extremfall auf humoristische
oder phantastische Literatur zu beschränken.13 Denn die Metalepse verstößt
gegen ein grundsätzliches Gebot der Erzähltheorie, indem sie einer Struktur
Anschauung verleiht, die immer unanschaulich bleiben muss und dabei die
Hierarchie der Erzählebenen verletzt: der extradiegetisch-heterodiegetischen
Erzählsituation, von der aus immer erzählt wird, die aber selbst nie Gegen-
stand der Erzählung werden darf. Andernfalls kommt es zu folgenschweren
Systemverwirrungen, die sich darin niederschlagen, dass die Grenzen der Er-
zählung nicht mehr trennscharf bestimmt werden können und dabei die pro-
blematischste Grenze zwischen der fiktiven Welt des Textes und der realen
Welt der Autoren und Leser verletzt wird. Genette betreibt also einerseits eine
Erweiterung des Metalepse-Konzepts, indem er gerade gegenüber Fontanier
postuliert, dass sich die Metalepse auf narrative Einheiten bezieht und folglich
nicht nur Gültigkeit auf Wortebene beanspruchen kann, sondern auf Satzebene
zu veranschlagen ist. Andererseits verengt er die Bedeutung gegenüber dem
rhetorischen Bedeutungsspektrum enorm, indem er sie auf die Problematisie-
rung von Kausalbedingungen beschränkt.

Ausgangspunkt meiner Überlegungen zum Verhältnis von Erzählen und Er-
kennen ist zwar die narratologische Reformulierung der Metalepse durch Genet-
te. Für eine Erweiterung der Metalepse zur narratologischen Grundfigur greife
ich allerdings auf rhetorische Theorien der Metalepse zurück. In dieser Doppe-
lung versuche ich, mit der Metalepse ein Problem beschreibbar zu machen, das
an der Schnittstelle von Erzählen und Erkennen in Erscheinung tritt. Denn so-
wohl in der narratologischen als auch in der rhetorischen Systematik hat die
Metalepse einen Sonderstatus inne, weil sie die Bedingungen reflektiert, zu de-
nen die jeweiligen Systeme funktionieren – die Figur bildet also gewissermaßen
den Reentry der Systeme. Denn die Metalepse überspringt nicht nur narrative
Ebenen und sprengt dadurch die narratologische wie die rhetorische Systema-
tik, sondern ihre Destabilisierung erfolgt gerade in der Rhetorik auf zwei Arten:
Einerseits aktiviert die Metalepse – in ihrer von Burkhardt als tryphonisch-quin-
tilianisch bezeichneten Form14 – als Wiederholungsfigur ein zunächst verborge-
nes Homonym durch ein Synonym. Sie sprengt also in dieser Aktivierung den
„ursprünglichen Kontext“15 des Zeichens und destabilisiert Sinnzuschreibun-
gen. Andererseits ist die Synonymie aber nur eine Form der Beziehung der wie-

13 Vgl. Genette 1998, 251.
14 Vgl. Burkhardt 2001, 1087.
15 Groddeck 2008, 150.



96 I Systematik

derholten Elemente, die genauso gut durch Synekdochen, Metonymien, Meta-
phern oder Ironie produziert werden kann. Wolfram Groddeck entdeckt folglich
in der Metalepse „bei variierender Verwendung eine kleine, aber vollständige
Tropologie“,16 sodass sie ausgerechnet als Wiederholungsfigur eine Art Master-
Tropus darstellt, der die Systematik der Tropen reflektiert. Die Metalepse reflek-
tiert so die Struktur des rhetorischen Systems; analog verwende ich sie als
Modellbegriff, der die narrative Funktion als epistemologische Funktion be-
schreibbar macht.

Auch wenn sich David Herman nicht explizit auf Rhetorik bezieht, rekur-
riert seine formale Analyse der Metalepse genau auf dieses Moment der Wieder-
holung auf zwei verschiedenen Erzählebenen.17 Statt von Erzählebenen spricht
Herman allerdings von Rahmen (frames) und meint damit nicht nur die in der
deutschsprachigen Terminologie gebräuchliche Struktur einer ‚Rahmenerzäh-
lung‘, sondern angelehnt an Goffmans Rahmenanalyse auch ein „set of princi-
ples organizing interactional events of all sorts, including the events connected
with the construction and elaboration of (narrative and other) discourse“.18 Die
Rahmen dienen also der Interpretation von Erfahrungen und haben eine episte-
mologische Funktion. Bezogen auf die Metalepse kann Hermans Wechsel vom
Ebenenmodell auf das Rahmenmodell als Antwort auf Genettes Weltmetaphorik
interpretiert werden. Dementsprechend bezeichnet die Metalepse weniger einen
Ebenenwechsel als vielmehr einen Bruch im Zuordnungssystem eines mehrfach
gerahmten Textes. Zwei Arten dieses Bruchs unterscheidet Herman: Erstens
können – in Mikroperspektive – lexikalische Einheiten in verschiedenen Rah-
men wiederholt werden. Mit dieser Wiederholung unterminieren sie das Prinzip
der Kohäsion, das die Rahmen eigentlich intern strukturiert. Zweitens zeigen
sich metaleptische Verfahren – in Makroperspektive – bei Manipulationen von
ganzen Textregistern.

Mit der Wiederholung schließt Herman freilich nicht an dieselbe Form der
Metalepse wie Genette an, sondern macht – mit Burkhardt gesprochen – die
tryphonisch-quintilianische Form fruchtbar, die mittels Synonymie die verbor-
gene Homonymie aktiviert.19 Der Rahmen in Hermans Konzept der Metalepse
übernimmt die Funktion des Kontextes, der durch die Wiederholung derselben
lexikalischen Einheit in verschiedenen Rahmen gesprengt wird. Rahmen konsti-
tuieren sich dabei eigentlich erst durch Wiederholung; wiederholte lexikalische
Einheiten erzeugen erst Kohäsion. Die Kraft der Metalepse liegt genau darin,

16 Groddeck 2008, 152; vgl. Burkhardt 2001, 1090.
17 Für eine Einordnung vgl. Klimek 2010, 55.
18 Herman 1997, 136.
19 Vgl. Groddeck 2008, 150.



4 Funktionen des Erzählens II: Epistemologie der Narratologie 97

dass sie sich dieses Prinzip zu eigen macht und über die Rahmengrenzen hin-
weg anwendet. Die zweite Form der Metalepse beschreibt nun nicht mehr ledig-
lich eine einfache Wiederholung, sondern eine Art Kontamination durch die
Mischung verschiedener, hier mittels Register markierter Rahmen. Denn jeder
Rahmen – so eine Grundannahme Hermans – verfügt über sein eigenes sprach-
liches und narratives Register, das sich vor allem durch „lexical patterns“20

auszeichnet. Indem nun diese semantischen Register nicht einfach nur gebro-
chen werden, sondern mit den verschiedenen Rahmungen einen bestimmten,
ihnen zugeordneten Platz haben, entsteht durch die Registermischung eine
metaleptische Struktur, die keine Rahmung mehr vor der anderen bevorzugt.
Damit bricht das hierarchische Ebenenmodell ein und macht die Assoziationen
von Hermans Rahmenkonzept mit den Vorstellungen der aus der älteren narra-
tologischen Forschung stammenden Struktur von Rahmen- und Binnenerzäh-
lung zunichte. Keine Rahmung – auch und erst recht nicht die erste Rahmung –
hat einen privilegierten Status bezogen auf die Rahmen anderer Ordnung. Die
semantische Registermischung macht darauf aufmerksam, dass die entspre-
chende gemischte Passage – auch ohne Aussageinstanz, ohne die Hermans
Konzept zumindest prinzipiell auskommt – so konstruiert ist, dass sie nur eine
mögliche Version der erzählten Ereignisse darstellt. Die anderen Möglichkeiten
bildet sie implizit durch die semantische Registermischung in der Erzählung ab;
das Verfahren ähnelt damit der rhetorischen Metalepse im engeren Sinn, die in
Form einer plötzlich aktivierten Homonymie ihren Kontext – oder Rahmen –
sprengt. Auch wenn Herman also von Genettes Konzept der Metalepse ausgeht,
greift er somit implizit auf eine andere rhetorische Tradition des Begriffs zurück,
indem er die Wiederholung auf der Ebene von lexikalischen Einheiten über
Rahmengrenzen hinweg mit der semantischen Registermischung und der so im-
pliziten Homonymie auf der Ebene von lexikalischen Mustern kombiniert.

Sowohl Hermans als auch Genettes Konzept der Metalepse haben damit in
ihrer je spezifischen Form der Vertauschung die Übertragung ohne Zwischen-
schritt als gemeinsamen Nenner. In der einfachsten Form meint das bei Genette,
dass der Zwischenschritt der Autor-Metalepse ‚Vergil lässt Dido sterben‘ gegen-
über der Rekonstruktion getilgt wird: ‚Vergil erschafft die Aeneis, in der erzählt
wird, dass Dido stirbt‘.21 Innerhalb der Aeneis wird Vergil für den Tod der Figur
verantwortlich gemacht. Diese Unterstellung einer Ursache suggeriert eine Kau-
salbeziehung, die dem Ebenenmodell zuwiderläuft, weil Dido und Vergil nicht
nur narrative Ebenen trennen, sondern auch Welten. In Hermans Erweiterung

20 Herman 1997, 144.
21 Dieses Beispiel ist kanonisch für die Metalepse. Vgl. exemplarisch Genette 1998, 167;
Genette 2004, 12; Chihaia 2010, 349.



98 I Systematik

der Metalepse wird ebenfalls ein Zwischenschritt getilgt, der die eigentlich dis-
tinkten Rahmen verbinden könnte. Dazu macht sich die Metalepse ein funda-
mentales Prinzip des erzählenden Textes zunutze, das Kohäsion über Wiederho-
lung generiert und so verschiedene Rahmen bildet. Die Metalepse stört diese
Kohäsionsbildung, indem sie bestimmte Elemente über die Grenzen der distink-
ten Rahmen hinweg wiederholt und damit die Zuordnungszuschriften untermi-
niert. Indem sie auf Wiederholung basiert, ist sie dezidiert an Genettes narrative
Funktion anzuschließen, der diese auf der Basis von Jakobsons poetischer
Funktion konzipiert.

Statt nun – nach dieser kursorischen Umstellung der Metalepse zwischen
Rhetorik und Narratologie – einen allgemeinen Überblick über die Metalepse
zu geben, indem ich die Stationen ihrer Theoretisierung verfolge,22 versuche
ich, das Konzept für die Aspekte von Ort, Folge und Modus fruchtbar zu ma-
chen. Wie ich bisher gezeigt habe, fordern die metaleptischen Verfahren die
Theoriebildung heraus, sei sie rhetorisch oder narratologisch. Vor dem Hinter-
grund der Aspekte von Ort, Folge und Modus lässt sich diese Herausforderung
in drei Imperativen formulieren, die im weiteren Verlauf des Kapitels dazu
dienen sollen, die systematischen Probleme mit den historischen Aspekten zu
verknüpfen. Die Metalepse wird so zu einem Modellbegriff, der allen drei Kate-
gorien zugrunde liegt und dem verschiedene metaleptische Verfahren unter-
schiedlich zuarbeiten. Damit wird sie zu einer Strukturgröße, die für die narra-
tologische Theoriebildung einen erheblichen Erklärungswert beanspruchen
kann, weil sie die epistemologische Konturierung des Erzählens in den Vorder-
grund rückt. Was mit der Metalepse dann allerdings einhergeht, ist die funda-
mentale Destabilisierung vertrauter narratologischer Kategorien: Den Ort des
Erzählens verunsichert die Metalepse erstens, indem sie den Punkt veranschau-
licht, von dem aus erzählt wird. Weil in der Narratologie die Stabilität der Extra-
diegese mit Unanschaulichkeit erkauft wird, verstößt die Metalepse gegen das
erste narratologische Gebot: Du sollst dir kein Bild machen. Zweitens verunsi-
chert die Metalepse die Kausalstruktur der Erzählung, indem sie Zwischen-
schritte überspringt oder Kausalität suggeriert, wo ein Ebenensprung vorliegt.
Damit verstößt sie gegen das zweite narratologische Gebot, das weniger univer-
selle als vielmehr spezifisch historische Gültigkeit für das späte achtzehnte
Jahrhundert in Anspruch nimmt: Du sollst keine Lücken produzieren. Drittens
schließlich verunsichert die Metalepse den Modus des Erzählens, weil sie Per-
spektivierung und Mittelbarkeit ausstellt. Damit verstößt sie gegen das dritte
Gebot der Narratologie: Du sollst dein Wissen nicht überschreiten. Diese Verun-

22 Vgl. hierzu Hanebeck 2017, 11–120.



4 Funktionen des Erzählens II: Epistemologie der Narratologie 99

sicherungen interpretiere ich dabei nicht als Fehler, der das System gefährdet,
sondern als Indizien für die theoretischen Grundlagen des Systems.

4.2 Ort: Du sollst dir kein Bild machen

Am Ort des Erzählens werden einerseits Erkenntnisfunktionen reflektiert; am
Ort des Erkennens sind andererseits Erzählfunktionen platziert. Damit steht die
narratologische Kategorie der Stimme als Systemstelle dieses Ortes auf dem
Prüfstand. Genette situiert die Stimme eines narrativen Textes an drei Punkten:
Er definiert ihren Zeitpunkt, ihren Standpunkt und ihr Verhältnis zur erzählten
Geschichte; also bestimmt er die Stimme temporal, lokal und allgemein relatio-
nal. Mit dem Modellbegriff der Metalepse kann jedoch theoretisch bewältigt
werden, dass es sich bei der Stimme keineswegs um eine solch stabile Position
handelt. Am Ort des Erzählens markieren so metaleptische Verfahren die episte-
mologische Struktur der narrativen Funktion, das heißt rhetorische Metalepsen,
die als Wiederholungsfiguren die narrativen Ebenen überspringen, weisen auf
den strukturellen Zusammenhang von Erkennen und Erzählen hin, der mit der
Metalepse auf den Begriff gebracht wird. Weil metaleptische Verfahren die Stim-
me destabilisieren, wird die Narratologie mit diesem Begriff dazu gezwungen,
den stabilen Anker der Erzählung zu lichten.

Das hat zunächst Konsequenzen für den zweiten Aspekt der Stimme: ihren
Standpunkt, mit dem die metaleptischen Verfahren das Ebenenmodell des nar-
rativen Textes in Frage stellen.23 Die Verunsicherung des Standpunktes der
Stimme ist dabei von einer fundamentalen Asymmetrie im Ebenenmodell ab-
hängig. Denn es macht – zumindest für die meisten Erzähltheorien24 – einen
erheblichen Unterschied, ob die Grenze zwischen Extradiegese und Intradiegese
oder die Grenze zwischen Intradiegese und Metadiegese etc. verletzt wird. Diese
Asymmetrie hängt mit der besonderen Funktion der extradiegetischen Ebene
zusammen, wo ein Erzählakt situiert ist, der die Erzählung erst hervorbringt.
Dieser erste Erzählakt ist per definitionem kein Ereignis, von dem erzählt werden
kann. Deshalb ist dieser Akt von den intradiegetischen Erzählungen, die er er-
zeugt, kategorial unterschieden. Im Gegensatz dazu sind Erzählakte, die auf
der intradiegetischen Ebene verortet sind, selbst immer Ereignisse der erzählten
Welt; ihre Stimme hat damit eine Anschauung – sie wird von einer meist perso-

23 Dort verortet die im deutschsprachigen Kontext wahrscheinlich einflussreichste Einfüh-
rung in die Erzähltheorie die Metalepse neben dem Verhältnis von Subjekt und Adressat des
Erzählens. Vgl. Martínez/Scheffel 2016, 84 f., 93.
24 Vgl. Cohn 2012.



100 I Systematik

nal gedachten Figur gesprochen – und folglich meist ein explizites epistemolo-
gisches Profil, weil diese Figur etwa dumm ist oder lügt oder krank ist oder
übertreibt. Von diesem epistemologischen Profil hängt die Einbettung der meta-
diegetischen Erzählung in der intradiegetischen Erzählung ab: Mithilfe der me-
tadiegetischen Erzählung kann die erzählende Figur etwa Ereignisse der intra-
diegetischen Ebene erklären oder von ihnen ablenken. Die Verbindungen der
metadiegetischen Erzählung mit der intradiegetischen Ebene sind semantisch
und damit prinzipiell unendlich.25 Da diese Relationen allerdings sowohl mit
dem Ort des Erzählens zusammenhängen als auch eine Folge – sei sie additiv,
konsekutiv, korrelativ oder kausal – über narrative Ebenen hinweg konstituie-
ren, behandle ich sie anders als Martínez und Scheffel nicht nur unter der Kate-
gorie der Stimme, sondern auch unter der Kategorie der Zeit.

Verbunden mit der Frage nach dem Standort ist die Frage nach dem Ver-
hältnis der Stimme zum Geschehen. Diese – eigentlich inhaltliche – Relation
bestimmt Genette auf einer Skala, welche die Grade der Involviertheit der
Stimme abbildet und die prinzipiell unabhängig von der grammatischen Per-
son ist, in der die Stimme spricht. In homodiegetischen Erzählungen ist die
Stimme Teil der erzählten Welt; in heterodiegetischen Erzählungen ist das
nicht der Fall. Das hat für die Erzählung epistemologische Konsequenzen, weil
in homodiegetischen Erzählungen im erzählten Ich bereits ein epistemologi-
sches Zentrum innerhalb der erzählten Welt existiert, das mit dem erzählenden
Ich über Kontinuität verbunden ist. Damit in diesen Fällen keine metaleptische
Struktur entsteht, die in der Unentscheidbarkeit zwischen der Epistemologie
des erzählenden Ichs und des erzählten bzw. erlebenden Ichs bestünde, blei-
ben die beiden Funktionen – Erzählen vs. Erleben – zumindest terminologisch
strikt getrennt. Die beiden Funktionen befinden sich auf verschiedenen diege-
tischen Ebenen, sodass die Frage nach dem Verhältnis der Stimme zum Ge-
schehen ihrer Erzählung von ihrem Standpunkt abhängig ist. Selbst in homo-
diegetischen Erzählungen sind die Funktionen deshalb nie kongruent. Wenn
allerdings metaleptische Verfahren diese Kongruenz suggerieren, ist die funk-
tionale Arbeitsteilung nachhaltig gestört: Mithilfe der Metalepse als Modell-
begriff ist diese suggerierte Kongruenz in die Narratologie integrierbar.

Die erwähnte Arbeitsteilung zwischen erzählendem und erzähltem Ich gilt
selbst für gleichzeitiges Erzählen, womit der dritte Punkt der Stimme angespro-
chen ist: ihr Zeitpunkt. Im gleichzeitigen Erzählen kollabiert – besonders mar-
kiert im Fall des homodiegetischen gleichzeitigen Erzählens – die Unterschei-
dung zwischen erzählendem und erzähltem Ich. Die Narratologie kann darauf

25 Vgl. Martínez/Scheffel 2016, 83–85.



4 Funktionen des Erzählens II: Epistemologie der Narratologie 101

entweder reagieren, indem sie derartige Fälle als Ausnahmen die Regel bestä-
tigen lässt oder indem sie die Ebene wechselt und die Stimme zu einer intra-
diegetisch-homodiegetischen deklariert, die durch eine pragmatische Operation,
wie z. B. die Annahme eines Tagebuchs, eines inneren Monologs o. Ä. gerahmt
wird.26 Auch das frühere und das spätere Erzählen werden durch metaleptische
Verfahren bedroht, indem die Chronologie des Erzählens und vor allem der ba-
sale chronologische Imperativ in Frage gestellt werden, demzufolge sich das Ge-
schehen vor seiner Erzählung ereignet haben muss oder zumindest eine realisti-
sche Epistemologie im früheren Erzählen hinterfragt.27 Der anfälligste Typ für
metaleptische Verfahren ist aber die eingeschobene Erzählung, in welcher der
chronologische Imperativ zwischen Geschichte und Narration so verwirrt werden
kann, dass die beiden Zeit- und Erzählebenen nicht mehr differenziert werden
können.28 Dieser kurze Durchgang durch Genettes narratologische Systematik
zeigt, dass die Metalepse als Verletzung der Erzählebenen nicht auf den Stand-
punkt der Stimme beschränkt bleibt, sondern mit den anderen Aspekten der
Stimme – ihrem Zeitpunkt und ihrem Verhältnis zur erzählten Welt – verbunden
ist.

Im achtzehnten Jahrhundert stellt sich die Frage nach dem Ort des Erzäh-
lens bzw. Erkennens in besonderer Weise, weil das epistemologische Leistungs-
profil von verschiedensten Theoretikern dazu genutzt wird, um Literatur aufzu-
werten: Literatur ist demzufolge dann gut, wenn sie erkenntnisfördernd ist.
Diese Funktionalisierung der Literatur erhält spätestens ab der Mitte des acht-
zehnten Jahrhunderts enormen Gegenwind von den Anfängen der Autonomie-
ästhetik. Sowohl Baumgarten als auch Lessing arbeiten sich in diesem Kontext
am epistemologischen Leistungsprofil der Literatur ab, indem sie ausgerechnet
auf die wenig geschätzte Gattung der Fabel zurückgreifen und sie durch ihre
Darstellungsform aufwerten. Lessing operiert mit einer Ambivalenz der Stimme,
die der anschaulichen Darstellung vor der symbolischen Explikation des durch
die Fabel zu vermittelnden Lehrsatzes den Vorzug gibt. Diese anschauliche Dar-
stellung basiert aber – paradoxerweise – auf der maximalen Unanschaulichkeit
der Stimme, womit Lessing die Asymmetrie des narratologischen Ebenenmo-
dells avant la lettre epistemologisch begründet. Zwar tilgt Lessing die expliziten
Erzählerkommentare in Promythien und Epimythien. Allerdings kompensiert er

26 Vgl. Genette 1998, 252.
27 Bezeichnenderweise behandelt Genette als Beispiel für eine frühere oder prädiktive Erzäh-
lung Saint-Amants Moyse sauvé (vgl. Genette 1998, 157). Am selben Beispiel hat er vor dem
Diskurs der Erzählung in einer eigenen Arbeit den Begriff der Metalepse erstmals angedacht,
wenngleich noch nicht in einem System eingebettet. Vgl. Chihaia 2010, 349.
28 Vgl. Genette 1998, 155 f.



102 I Systematik

dies in der Struktur des Fabelbuchs, indem er den einzelnen Abschnitten Meta-
fabeln voranstellt und das gesamte Buch mit Abhandlungen versieht, sich also
nicht auf die Überzeugungskraft seiner Fabeln allein verlässt. Nur mit dieser
narrativen Komplexitätssteigerung gelingt für Lessing damit die Aufwertung der
Fabel und ihres epistemologischen Leistungsprofils.

Ähnlich funktioniert Baumgartens Modell des felix aestheticus, der nicht
nur eine Allegorie des Textes im Allgemeinen, sondern eine Funktion der Stim-
me im Besonderen darstellt. Er bildet die Erzählfunktion in der ästhetischen
Erkenntnistheorie ab und setzt so rhetorische Begriffe ein, um Ästhetik zu
schreiben. In den Fiktionsparagraphen von Baumgartens Aesthetica lässt sich
über Wiederholung und Variation seiner Zitate eine Metalepse auch auf der Ver-
fahrensebene bis in die syntaktische Struktur konstatieren. Die Frage nach der
Herkunft von Aeneas wird ihm zum Anlass, die erzählende historische Fiktion
theoretisch zu bestimmen; ohne die rhetorische Metalepse würde das logische
Schließverfahren nicht funktionieren. Die Fabel avanciert für Baumgarten
schließlich zum Prototyp der literarischen Epistemologie, indem sie Unwahr-
scheinlichkeit mit Wahrheit kombiniert. Vor allem stellt die Fabel dabei die er-
zähltheoretischen Begriffe bereit, die Baumgarten an anderen Gattungen veran-
schlagen wird. Die Mehrdeutigkeit des Begriffs ist damit der Ansatzpunkt der
literarischen Epistemologie, die Baumgarten dann aber von der Systemstelle der
Stimme weg und zur Handlungsanalyse hinführt, indem er die verschiedenen
Möglichkeiten der Verknüpfung von Ereignissen in der Erzählung eruiert.

4.3 Folge: Du sollst keine Lücken produzieren

Bereits Genette erläutert in seiner Explikation des Ebenenmodells im Kapitel
zum Standpunkt der Stimme die Funktionen der metadiegetischen Erzählun-
gen. Die metadiegetische Erzählung versteht er damit als intradiegetisches Er-
eignis, das in jedem Erzähltext entweder erstens kausal motiviert ist – dann ist
die metadiegetische Erzählung explikativ –, oder zweitens in einer nur themati-
schen Beziehung oder gar drittens in keiner expliziten Beziehung zur intradie-
getischen Handlung steht.29 Damit weist Genette explizit darauf hin, „daß die
Narration ein Akt ist, eine Handlung wie jede andere auch“.30 Diese Handlun-
gen müssen als Ereignisse zu einer Folge verknüpft werden, wobei normaler-
weise die Narration die Funktion dieser Verknüpfung übernimmt – also Zuord-

29 Vgl. Genette 1998, 166 f.
30 Genette 1998, 167.



4 Funktionen des Erzählens II: Epistemologie der Narratologie 103

nungen generiert; die Metalepse ist als Störung dieser Verknüpfung keineswegs
auf die Stimme beschränkt.

Nicht nur die Struktur diegetischer Ebenen zwingt zu Motivierungen, son-
dern auch die zeitliche Abfolge, die – wie gezeigt wurde – im Zentrum der Ge-
nette’schen Narratologie steht.31 Wie verändert sich das System, wenn die nar-
rative Funktion als epistemologische Funktion strukturiert ist? Weniger der
Zeitpunkt des Erzählens (narration) als vielmehr die dargestellte Abfolge der
erzählten Ereignisse (récit) wird an dieser Stelle zum Problem, wobei die Grenze
zwischen Stimme und Kategorien der Zeit – Ordnung, Dauer und Frequenz –
durchlässig ist.32 Die Ordnung der Erzählung scheint zunächst wenig von meta-
leptischen Verfahren affiziert werden zu können, weil Erzählzeit und erzählte
Zeit prinzipiell logisch voneinander getrennt sind und deshalb autonom funkti-
onieren. Autonomie impliziert aber, dass in ihrem Verhältnis keine logikwidri-
gen Überschreitungen über diegetische Ebenen hinweg vorkommen. Allerdings
brauchen Anachronien – wie bereits erwähnt – epistemische Träger, was gerade
für Erzählungen am Rande der Achronie problematisch wird. Für dieses Grenz-
phänomen zieht Genette den Begriff der Syllepse heran, der zwei Ereignisse
zusammenfasst, ohne ihre temporale Relation zu bestimmen.33 Im Kontext der
Metalepse als Modell wird dabei deutlich, dass nicht nur – wie Genette an dieser
Stelle ausführt – die Erzählzeit autonom ist, sondern auch, dass der Standard-
fall der erzählten Zeit als chronologisch ablaufende und messbare Zeit hinter-
fragt wird. Was hier in Frage gestellt wird, sind allerdings weniger diegetische
Ebenen, sondern der zeitliche Ablauf einer diegetischen Ebene durch die Narra-
tion selbst.

Unter dem Aspekt der Dauer ist dabei in einigen Fällen die doppelte Zeit-
lichkeit der Erzählung die notwendige Bedingung metaleptischer Verfahren, wie
sich an Genettes Beispiel aus Balzacs Illusions perdues zeigen lässt.34 Dort wer-
den Erzählzeit und erzählte Zeit durch die temporale Konjunktion ‚während‘
enggeführt, sodass ein isochroner Zusammenhang ähnlich dem zeitdeckenden
Erzählen suggeriert wird, aber dabei eigentlich getrennte diegetische Ebenen
verbunden werden. Damit steht nichts weniger als die Autonomie der Narration
zur Disposition, die sich hier – zumindest scheinbar – nach der temporalen
Struktur der erzählten Welt richtet. Die Syllepse ist dementsprechend – ebenso
wie die Analepse und Prolepse – ein metaleptisches Verfahren, indem sie die

31 Zu Anschlüssen und Erweiterungen der Zeitanalyse in der Narratologie vgl. Weixler/
Werner 2015.
32 Vgl. zu dieser Durchlässigkeit Werner 2015.
33 Vgl. Genette 1998, 58.
34 Vgl. Genette 1998, 168.



104 I Systematik

Autonomie der Narration bezogen auf ihre Zeitgestaltung hervorhebt, aber die
Heteronomie der Zeit auf der Ebene der Geschichte hinterfragt. Der Syllepse
begegnet Genette aber nicht nur unter dem Aspekt der Ordnung, sondern auch
in seiner Untersuchung der Frequenz. Die iterative Erzählung fasst nämlich
potenziell unendlich viele Ereignisse in einer einzigen Erzählung zusammen;
diese iterativen Passagen sind den singulativen Szenen – zumindest „bis hin
zu Balzac“35 – untergeordnet. Sie bilden eine Art Hintergrund, vor dem dann
singulative – und bedeutendere – Ereignisse geschehen. Die so produzierte Hie-
rarchie der erzählten Ereignisse wird aber durch metaleptische Verfahren reflek-
tiert und als Faktur entlarvt, weil sie mit der Verunsicherung der Erzählebene
die synthetisierende Funktion destabilisieren, auf die jede iterative Erzählung
basiert. Jede Iteration hängt von einer narrativen Funktion ab und weist zu-
gleich darauf hin, dass dieser narrativen Funktion eine epistemologische
Dimension zugrunde liegt. Indem metaleptische Verfahren somit – wieder mit
Genettes Erzählfunktionen gesprochen – die Regiefunktion in Zweifel ziehen,
verunsichern sie auch die Gewichtung der erzählten Ereignisse. Das geht so
weit, dass die Erzählung nicht nur Zeiten, sondern auch Kausalitäten übersprin-
gen kann, wie bei Genettes Beispiel von Cortazars Erzählung, in der ein Mann
von den Figuren eines Romans ermordet wird, den dieser gerade liest.36 Die
Lektüre des Romans und seine Handlungen ereignen sich – wie am Ende
des Textes deutlich wird – parallel und nicht auf verschiedenen diegetischen
Ebenen.

Wenn eine Figur von den Ereignissen in einem Roman umgebracht werden
kann, den sie gerade liest, steht das Kausalgefüge eines Textes zur Disposition,
das in den Erzähltheorien des achtzehnten Jahrhunderts besondere Beachtung
gefunden hat. Blanckenburgs Versuch über den Roman stellt eine durchgehende
Kausalkette gar ins Zentrum des Motivierungsgebotes seiner Romantheorie. Die-
se durchgehende kausale Motivierung bezieht sich weniger auf äußere als auf
innere Handlung, gerät so aber in Konflikt mit einer finalen Motivierung, die
für Blanckenburg klar teleologisch in der Perfektion der Figur liegt. Während
Blanckenburg diesen Widerspruch nicht wahrnimmt, zeigt sich die eindeutige
Parteinahme in der Positionierung gegen Eingriffe von höherer diegetischer
Ebene: „Der Dichter selbst gehört gar nicht mit ins Ganze seines Werks; er wäre
was außerordentliches, das gleichsam in den Gang desselben hineingriffe“.37

Dieser Dichter in Blanckenburgs Sinn hat für den Roman zwei Funktionen, die
auf unterschiedlichen Ebenen angesiedelt und mit unterschiedlichen epistemo-

35 Genette 1998, 83.
36 Vgl. Genette 1998, 167.
37 Blanckenburg 1965, 339.



4 Funktionen des Erzählens II: Epistemologie der Narratologie 105

logischen Lizenzen ausgestattet sind: die des Schöpfers und die des Geschichts-
schreibers. Nur so kann er den Kausal- und den Finalnexus garantieren und
deshalb gilt bei Blanckenburg in besonderer Schärfe das Bilderverbot für jede
Erzählinstanz. Als Vorläufer des objektiven Erzählens sind konsequenterweise
auch Eingriffe durch den Erzähler unzulässig; die Erzählung hat sich vielmehr
am Gang der Handlung zu orientieren. Prolepsen und Analepsen produzieren
damit genauso wie Syllepsen als Variationen der Folge den Zusammenhang von
Erkennen im Erzählen, indem sie die narrative Funktion als epistemologisch
grundiert entlarven. Indem Blanckenburg in den beiden Funktionen des Erzäh-
lers – Schöpfer und Geschichtsschreiber – die Arbeitsteilung des Romans zwi-
schen Erfinden und Erzählen kurzschließt, legt er aber nichtsdestotrotz seiner
Theorie eine metaleptische Struktur zugrunde.

Genau umgekehrt verhält es sich bei Herders Ideen zur Philosophie der Ge-
schichte der Menschheit: Während Blanckenburg eine metaleptische Struktur
veranschlagt, aber metaleptische Verfahren im Roman grundsätzlich untersagt,
bedient sich Herder metaleptischer Verfahren, um eine kontinuierliche und kei-
nesfalls metaleptische Struktur denken zu können. Denn Herders Geschichte
der Menschheit versucht, zwischen Naturgeschichte und Kulturgeschichte zu
vermitteln. Dafür braucht er Metaphern, am prominentesten die ‚Kette der Bil-
dung‘ im neunten Buch seiner Ideen. Diese Metapher aber ist nur schwer herzu-
leiten: Wie ist eine Kette der Menschheit zu denken, wenn sich ihre einzelnen
Stadien, ihre Übergänge und Kausalitäten der Erkenntnis entziehen, weil das
erkennende Subjekt immer Teil der Kette ist? Kein (menschlicher) Ort des Er-
kennens ist also zu denken, der die Folge der Geschichte überblicken könnte.
An dieser Stelle springt die Darstellung der Argumentation bei: Herder wechselt
die Ebene durch eine Apostrophe, die aus zwei Appellen besteht. Während in
einem ersten Schritt der eigentlich heteronome Mensch als Objekt der ‚Kette der
Bildung‘ angerufen wird, die ‚Kette der Bildung‘ nicht zu verlassen, ruft Herder
in einem zweiten Appell die ‚Kette der Bildung‘ selbst an. Damit verwendet Her-
der in der Darstellung seiner Ideen eine Metalepse, um die Kontinuität seiner
Geschichte ohne Lücken und Übersprünge herzustellen. Dem erkenntnistheore-
tisch unlösbaren Evidenzmangel der Geschichtsphilosophie begegnet Herder
also auf der Darstellungsebene.

4.4 Modus: Du sollst dein Wissen nicht überschreiten

Metaleptische Verfahren stellen also zwei Gebote der Narratologie in Frage, die
in der zweiten Hälfte des achtzehnten Jahrhunderts eine besondere Rolle spie-
len. Das Bilderverbot der Extradiegese unterlaufen sie, indem sie von der intra-



106 I Systematik

diegetischen Ebene auf die extradiegetische Ebene springen; das Gebot einer
durchgehenden Kausalkette unterlaufen sie, indem sie den Zwischenschritt ei-
ner Kausalkette überspringen. Mit dem dritten Gebot steht nun einer der Punkte
der Erzähltheorie zur Disposition, der am meisten Diskussionen ausgelöst hat:
Du sollst dein Wissen nicht überschreiten. Für die fiktionale Erzählung gilt aber
vermeintlich im Gegensatz zur faktualen, dass sie die Lizenz hat, ihr Wissen zu
überschreiten, und ohne diese Lizenz gar nicht denkbar ist.38 Dass die Narrato-
logie diese Grenzen des Wissens aber über Perspektive und Modus – die Regu-
lierung der narrativen Information – in ihrer Systematik reflektiert, ist der Aus-
gangspunkt meiner Argumentation. Das lässt sich an Genettes Konzept der
Fokalisierung zeigen. Anders als Stanzels einflussreicher Typenkreis trennt sie
bekanntermaßen Aspekte der Stimme von Aspekten der Wahrnehmung – aller-
dings zu dem Preis, dass sie Wahrnehmung und Wissen miteinander ver-
mengt.39 Für Brüche in der Wahrnehmungs- und Wissensstruktur einer Erzäh-
lung prägt Genette die Begriffe der Paralipse und Paralepse. Während die
Paralipse als intentionale Auslassung weniger Probleme für die Logik der er-
zählten Welt bereitet, stört die Paralepse als Informationsüberschuss die Per-
spektivierung enorm: In ihr überschreitet eine eigentlich limitierte Narration ihr
Wissen, indem sie erzählt, was sie nicht wissen darf, weil sie es nicht wahr-
genommen haben kann. Unaufhebbare Paralepsen basieren so auf einer meta-
leptischen Struktur, indem sie sowohl Figurenwissen als auch Erzählebenen
überspringen. Damit stellen sie die Metalepse als Integral her, weil sie auf die
Epistemologie der narrativen Funktion hinweisen. Sie entsprechen dem, was
Klimek in ihrer Systematisierung der Metalepse anhand phantastischer Litera-
tur als absteigende Metalepse bezeichnet hat, da die Richtung der Überschrei-
tung hier „von einem narrativen Niveau auf ein tieferes“ erfolgt.40 Dabei wird
deutlich, dass Fokalisierung ohne Stimme nicht denkbar ist – sie braucht not-
wendigerweise zwei Orte: einen Ort des Erzählens und einen Ort der Wahrneh-
mung.41 Als Beispiele führt Genette mehrere Stellen in Prousts Recherche an,
wenn der extradiegetisch-homodiegetische Erzähler ‚Marcel‘ nicht nur die Gren-
zen des erzählten Ichs, sondern auch die Grenzen des erzählenden Ichs über-

38 Vgl. zu dieser fiktionstheoretischen Frage Zipfel 2001, 56–58; Bunia 2007, 172, 247 f., 317,
373; Zipfel 2011, 109 f.
39 Dass das Wissen als definierende Kategorie der Fokalisierung problematisch ist, stellt Ed-
miston mit Blick auf französische Literatur des 18. Jahrhunderts fest. Vgl. Edmiston 1989, 738–
743. Vgl. weiter Edmiston 1991.
40 Klimek 2010, 70. Allerdings können auch diese absteigenden Metalepsen Symptom einer
Wissenskrise werden, indem sie auf die Grenzen des Wissens hinweisen. Das gesteht Klimek
vor allem den aufsteigenden Metalepsen zu, die ich an der Systemstelle ‚Ort‘ behandle.
41 Vgl. Jannidis 2006.



4 Funktionen des Erzählens II: Epistemologie der Narratologie 107

schreitet, weil er mit dominanter, aber durch das erzählende Ich nichtsdesto-
trotz beschränkter Nullfokalisierung erzählt und damit nicht an das Wissen und
die Wahrnehmung des erzählten Ichs gebunden ist. Diese Passagen müssen
„für jeden Puristen des point of view einfach skandalös sein“, denn „[a]llem
Anschein nach kann der Beobachter zwar weder alles sehen noch alles hören,
dafür aber sämtliche Gedanken erraten“.42 Genette hilft sich mit Vervielfälti-
gung: Weil eine Kombination von zwei Fokalisierungen das System sprengen
würde, konstatiert er „einfach zwei konkurrierende Codes […], die zu zwei Wirk-
lichkeitsebenen gehören, die – ohne sich irgendwo zu überschneiden – einan-
der entgegengesetzt sind“.43 Überschneidungen in den beiden Codes gibt es
freilich in der Zuordnungsvorschrift, die sie erst hervorbringt und die hier über
das erzählende Ich ‚Marcel‘ eine Anschauung erhält. Einen Stimmenwechsel –
die nicht-hierarchische Duplikation der Stimme – sieht die narratologische Sys-
tematik dagegen nicht vor.

Eine Überlagerung von zwei – allerdings hierarchisch getrennten – Stim-
men kann die Narratologie aber sehr wohl denken. Neben der qualitativen Mo-
dulation des Modus, die nach dem Kanal der Wahrnehmung fragt, behandelt
Genette mit der Frage der Distanz die quantitative Modulation der narrativen
Information.44 Die erlebte Rede ist der Paradefall der Überblendung zweier
Stimmen und spielt mit der Unentscheidbarkeit von Erzählerrede und Figuren-
rede. Damit widerlegt sie auch die Formel ‚Informant + Information = K‘, die
Genette als mimetisches Grundgesetz für jede Erzählung als Ausgangsüber-
legung eingeführt hat.45 Denn hier sind sowohl der Informant als auch die In-
formation gleichermaßen markiert und präsent; der Informant – die Erzähler-
stimme – tritt nicht hinter die Information und damit an dieser Stelle hinter die
Gedanken der Figur zurück, sondern bleibt durch das Tempus und die dritte
Person der Verbalphrase in der Erzählung präsent. Die so modulierte Distanz
löst aber keine metaleptische Struktur aus, weil hier keine logisch getrennten
Grenzen überschritten werden, solange die Zugangsbedingungen zu den Ge-
danken oder der Rede der Figur von Seiten der Erzählfunktion intakt sind, so-
lange also keine Paralepse erfolgt. Distanz ohne Perspektive erzeugt darum kei-
ne strukturelle Metalepse. Allerdings sind die unter dem Aspekt der Distanz
behandelten Phänomene die Voraussetzung metaleptischer Verfahren und bie-
ten gerade in der transponierten – insbesondere der erlebten – Rede dement-
sprechend leicht zu identifizierende Angriffsflächen.

42 Genette 1998, 148.
43 Ebd.
44 Vgl. Genette 1998, 220.
45 Vgl. Genette 1998, 222.



108 I Systematik

Dem Distanzmanagement zwischen dramatischem und narrativem Modus
ist Engels Abhandlung Ueber Handlung, Gespräch und Erzehlung gewidmet.
Handlung besteht bei Engel – wie bei Blanckenburg – aus einer kausalen Folge,
die aber durch einen intentionalen Handlungsträger (meist eine Figur) ergänzt
und damit vermittelt werden muss. Diese Intentionen gilt es in einem literari-
schen Text transparent zu machen und das gelingt – so Engels Plädoyer – bes-
ser mit der Darstellung des Gesprächs. Denn das Gespräch erlaubt Rückschlüsse
auf die Intentionen der Figur und kann so das Kausalgefüge direkter darstellen,
als es ein Erzählerbericht vermag. Dieser Mechanismus gilt nicht für den – wohl
immer unanschaulich zu denkenden – Erzähler, der nicht handelt, sondern er-
zählt; deshalb sind Rückschlüsse auf seine Funktion nicht erlaubt.46 Das Ge-
spräch dagegen ist Handeln im Reden; durch die Tendenz zur Isochronie ist
diese Beziehung unmittelbarer als in der Erzählung, die vorwiegend von ver-
gangenen Ereignissen berichtet und darum Sprünge macht, selektiert und syn-
thetisiert: also die Kausalkette der Handlung eigentlich gefährdet. Dennoch ist
das Gespräch auf die Erzählung angewiesen, weil der dramatische Modus die
Handlung nur ohne Auslassungen oder Umstellungen und damit immer bloß
vollständig zeigen kann. So lässt der dramatische Modus zwar Rückschlüsse auf
den Handlungsträger zu, macht aber den Zielpunkt der Handlung nur ungenü-
gend transparent. Ohne die Erzählung würde das Gespräch folglich nur Frag-
mente ohne übergreifenden Bogen darstellen. Die Erzählung alleine würde sich
aber in Untersuchungen, Erläuterungen und Bemerkungen verlieren, sodass
beide Darstellungsmodi aufeinander angewiesen sind und eine erstaunliche
Arbeitsteilung eingehen, wenn es um die Informationsvergabe des narrativen
Textes geht: Immer wenn es um unsicheres Wissen geht, wenn Reflexionen nö-
tig werden, erfolgt der Einsatz des Erzählens. Eine Zwischenstufe wie die trans-
ponierte Rede zwischen dramatischem und narrativem Modus kennt Engel noch
nicht; die Variation und Kombination der beiden Modi erlaubt es aber, die nar-
rative Information möglichst effektiv zu gestalten. Die Gefahr des Erzählens
sieht Engel bezeichnenderweise nicht in Paralepsen, sondern in Paralipsen,
also Auslassungen der Handlung, die durch das Gespräch vollständig und un-
mittelbar dargestellt würden. Ohne diese Paralipsen allerdings würde der Text
seine Wirkung verfehlen, weshalb Engel einen balancierten Einsatz nahelegt.
Die Kausalkette der Handlung als das höchste Kriterium zur Bewertung einer
Erzählung wird so – gemessen an Blanckenburg – stückweise relativiert.

Während Engel das Leistungsprofil des Erzählens in seinen beiden Modi –
dem dramatischen und dem narrativen Modus – vermisst, will Kant in seiner

46 Damit verhindert Engel Irritationen, wie sie Cohn unter dem Begriff ‚discordant narration‘
für unanschauliche, aber unzuverlässige Erzählinstanzen geprägt hat. Vgl. Cohn 2000.



4 Funktionen des Erzählens II: Epistemologie der Narratologie 109

Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht unter allen Um-
ständen vermeiden, einen Roman zu schreiben. Dementsprechend schreibt er
keine Geschichte, sondern stellt die Idee zu einer allgemeinen Geschichte dar.
Dazu bedarf es bestimmter Distanzierungen und Abgrenzungen, die aber ausge-
rechnet von literarischen Metaphern geleistet werden. Weil Kant keinen Roman
schreiben will, braucht er das Theater als Metapher, um sich selbst als philoso-
phischen Zuschauer der Geschichte zu inszenieren, obwohl er gleichzeitig Teil
dieser Geschichte ist. Das Ziel der Geschichte zu bestimmen, stellt Kant aber vor
enorme Schwierigkeiten, was sich in den zwei konfligierenden Strukturen des
Textes – der linearen und der symmetrischen Disposition – zeigt. Denn mit der
bürgerlichen Gesellschaft ist das Ziel der Geschichte keineswegs erreicht; sie
muss international abgesichert werden. Dort allerdings verbürgt keine überge-
ordnete Macht die Durchsetzung des Rechts, sondern allein die kollektive Macht
des Völkerbunds. Die Idee des Völkerbunds ist dabei vom Modus ihrer Darstel-
lung abhängig. Die drei Alternativen des siebten Satzes explorieren weniger al-
ternative Ideen zu einer allgemeinen Geschichte, sondern führen – unterstützt
durch den Moduswechsel in den Klammern – auf Kants Idee hin. Wo er die
Notwendigkeit seines Gedankengangs nicht herstellen kann, unterstreicht Kant
ihre Zweckmäßigkeit mit dem Modus, in dem er seine Idee verpackt: mit Perso-
nifikationen, tendenziösen Klammern, rhetorischen Fragen und ungedeckten
Behauptungen im Irrealis. Dabei nimmt der Text für sich dezidiert den philoso-
phischen Überblick als einzig mögliche Perspektive in Anspruch, dessen Mög-
lichkeit er aber erst auslotet und damit produziert. Kant überschreitet sein Wis-
sen zwar, wenn er in die Zukunft der Geschichte blickt und nicht nur das Ziel
der Geschichte bestimmt, sondern auch den Weg zu diesem Ziel vorhersagt und
die Mechanismen dieses Weges definiert. Allerdings legt er – anders als Her-
der – den Gesichtspunkt dieser Überschreitung offen, indem er seine Möglich-
keit reflektiert.

4.5 Zwischenfazit: Die epistemologische Funktion

Ohne Wiederholung ist Literatur nicht denkbar – darauf weist Jakobson mit
seiner poetischen Funktion hin. Ohne Wiederholung ist auch Erzählen nicht
denkbar – das macht Genette deutlich, wenn er seine narrative Funktion in
Anlehnung an Jakobsons poetische Funktion konzipiert. Dass mit Funktion aber
nicht nur eine einseitige Abhängigkeit der Erzählung von ihrer Erzählstimme
indiziert ist, sondern ein wechselseitiges Zuordnungsverhältnis, macht Ham-
burger mit ihrem Funktionsbegriff deutlich, der verschiedene Zuordnungsvor-
schriften für einen narrativen Text abbildet und auf einen epistemologischen



110 I Systematik

Tab. 3: Systematik der narrativen Verfahren.

Integrale Funktion der Metalepse

Systemstelle Ort Folge Modus

Phänomen Anschauung Zusammenhang Information

Grenze Erzählebenen Zeit- und Wissens- und
Handlungsstruktur Wahrnehmungsstruktur

Verfahren Metalepse Syllepse Paralepse/Paralipse

Nenner bringt. Diese drei Schritte gliedern mein systematisches Argument; die
Metalepse kann die Regeln dieser Zuordnungsvorschriften an den Stellen abbil-
den, wo sie nicht zu ignorieren sind. Nicht zu ignorieren sind sie an den Stellen,
an denen die Wiederholung als narratives Prinzip die Grenzen der narratologi-
schen Systematik überspringt. Dabei zeigt sich, dass an den Grenzen des Erzäh-
lens Probleme des Erkennens auftauchen: Die narrative Funktion ist epistemo-
logisch strukturiert, was sich an den Systemstellen dieser Arbeit – Ort, Folge
und Modus – beobachten lässt. An der Systemstelle des Ortes kann die Meta-
lepse in Gestalt der narrativen Metalepse den Übersprung von Erzählebenen
beschreiben; an der Systemstelle der Folge kann sie in Gestalt der Syllepse den
Übersprung von Zeit- und Handlungsstruktur analysieren und an der System-
stelle des Modus kann sie als Paralepse bzw. Paralipse den Übersprung der Wis-
sens- und Wahrnehmungsstruktur bezeichnen.

Auch wenn die strukturalistische Narratologie die Verbindung von Erken-
nen und Erzählen systematisch verdrängt, kehrt die Beziehung gerade für Er-
zähltexte des späten achtzehnten Jahrhunderts unwiderruflich wieder. Zeit-
gleich beschäftigt sich die proto-narratologische Erzähltheorie mit Fragen des
Erzählens, denen sie gleichwohl andere Gewichtungen gibt, als dies etwa Ge-
nette circa 200 Jahre später tut. An den Grenzen dessen, was das Erzählen
leistet, zeigt sich hier prominent die Frage nach dem Erkennen und seiner an-
gemessenen narrativen Modellierung. Lessing konzipiert so den Ort des Erzäh-
lens radikal unanschaulich, indem er die Stimme abstrakt denkt. Die Funktion
des Ortes übernimmt stattdessen, wie ich anhand des Fabelbuchs gezeigt
habe, das narrative Arrangement, das verschiedene Erzählebenen gliedert: Ab-
handlungen, Metafabeln, Fabeln. Blanckenburg betont gegenüber dem Ort des
Erzählens die Folge der Erzählung und formuliert sein Gebot der durchgehen-
den kausalen Motivierung. Diese gerät aber durchaus mit der finalen Motivie-
rung in Konflikt, die Blanckenburg in der Perfektibilität der Figur – und mit
ihr: des Lesers – sieht. Nur mit der funktionalen Differenzierung des Dichters



4 Funktionen des Erzählens II: Epistemologie der Narratologie 111

in Schöpfer und Geschichtsschreiber kann er diesem Widerspruch begegnen.
Die Struktur dieser Differenzierung ist dann metaleptisch, wenn Erfinden und
Erzählen auf zwei verschiedenen Ebenen durch das Motivierungsgebot kurzge-
schlossen werden. Engel schließlich betont den Modus des Erzählens, indem
er mit Gespräch und Erzählung zwei unterschiedliche narrative Darstellungs-
modi vermisst. Das Leistungsprofil des Erzählens ergibt sich ausgerechnet in
Abgrenzung zum dialogisch gedachten Gespräch, womit Engel die Fragen des
narrativen und dramatischen Modus vorwegnimmt. Metaleptisch wird das nar-
rative Informationsmanagement an den Grenzen der beiden Modi, wo Auslas-
sungen in Gestalt von Paralipsen oder Überschüsse in Gestalt von Paralepsen
das Kausalgefüge der Erzählung nicht bedrohen, sondern absichern.

Wo die proto-narratologische Erzähltheorie des späten achtzehnten Jahr-
hunderts an den Grenzen des Erzählens das Erkennen entdeckt, stoßen Reflexi-
onen über die Epistemologie auf das Erzählen. Baumgartens Modell des felix
aestheticus weist auf die Erzählfunktion in der ästhetischen Erkenntnistheorie
hin. Die so genannten Fiktionsparagraphen bedienen sich dabei narrativer Dar-
stellungsmittel – insbesondere der Wiederholung und Variation –, um ihr Argu-
ment zu führen. Dieses Darstellungsverfahren ist metaleptisch, weil es die Gren-
zen zwischen Argument und Beleg unterläuft. Den narrativen Prototyp des
Erkennens findet Baumgarten dabei in der Fabel, die zur Heuristik des Erzäh-
lens avanciert. Herder arbeitet sich dagegen an der Frage der Folge ab. Um die
‚Kette der Bildung‘ – seine Metapher für die durchgehend motivierte Geschichte
der Menschheit – denken zu können, ohne einen übermenschlichen Stand-
punkt einzunehmen, bedienen sich die Ideen zur Philosophie der Geschichte der
Menschheit einer Metalepse. An der Stelle, an der sie ihrer epistemologischen
Beschränkung nicht ausweichen können, apostrophieren sie den Gegenstand,
anstatt ihn argumentativ herzuleiten. Kant stößt an der Frage nach der Vermitt-
lung seiner Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht auf
Mittel des Modus. Im siebten Satz des Textes überschlagen sich die mittelbaren
Anteile der Darstellung. Um den Standpunkt eines philosophischen Überblicks
zu konstruieren, bedarf die Idee einer radikal gesteigerten Mittelbarkeit, die sich
in Personifikationen, tendenziösen Klammern, rhetorischen Fragen und unge-
deckten Behauptungen im Irrealis zeigt.

Erkennen und Erzählen sind auf vielfältige Weise miteinander verbunden.
Sie sind sowohl systematisch als auch historisch zwei Seiten derselben Medail-
le. Wenn ich im Folgenden diese Relation in Goethes frühen Erzählungen analy-
siere, nehme ich ein Diktum ernst, das die Goethe-Forschung jüngst formuliert
hat: „Der Dichter Goethe wäre ohne den Naturforscher undenkbar“.47 Gleiches

47 Wenzel 2012, XX.



112 I Systematik

gilt allerdings umgekehrt: Die naturwissenschaftlichen Texte wären ohne die
literarischen ebenfalls undenkbar. Die hier versammelten narratologisch-episte-
mologischen Studien ordnen – mit historisch spezifischem Interesse – Goethes
narratives Frühwerk neu, indem sie es einerseits bis in die 1790er Jahre und
damit um die Zeit erweitern, als wichtige naturwissenschaftliche Texte des
Frühwerks entstanden. Andererseits ist die Basis dieser Neuordnung dezidiert
die Ebene ihrer narrativen Darstellungsverfahren. Alle Texte – so die Hypothe-
se – arbeiten sich an Fragen des Erkennens mit narrativen Mitteln ab und ope-
rieren an den Grenzen der in diesem Kapitel abgesteckten Erzähltheorie, die
so den analytischen Fokus bestimmt. An ihren drei Systemstellen lassen sich
literarische und naturwissenschaftliche Erzähltexte miteinander in einen pro-
duktiven und wechselseitigen Dialog setzen: An der Systemstelle des Ortes ar-
beiten sich sowohl die frühen geologischen Schriften als auch Die Leiden des
jungen Werthers an der Frage nach dem Ort des Erkennens als einem Ort des
Erzählens ab. An der Systemstelle der Folge fragen sowohl die biologischen
Schriften als auch die verschiedenen Stufen der ersten beiden Texte zum Wil-
helm Meister nach den Verknüpfungen von Ereignissen und dem Gegensatz von
Kausalität und Finalität. An der Systemstelle des Modus lassen die frühen opti-
schen Schriften durch ihre Erzählmodi Farben sehen sowie die Unterhaltungen
deutscher Ausgewanderten in ihrem Management der Informationsvergabe eine
Schule der perfekten Erzählung demonstrieren. Goethe schreibt keinen Text
zweimal, wie David E. Wellbery mit dem Begriff der endogenen Form konsta-
tiert.48 Diese Feststellung lässt sich in der Perspektive dieser Arbeit dahin-
gehend unterstützen, dass Goethe in jedem Text die Probe aufs Exempel macht.
Wo die proto-narratologische Erzähltheorie an die Grenzen der strukturalisti-
schen Narratologie führt, leistet die Metalepse als Modellbegriff die Zusammen-
führung von Erkennen und Erzählen. Goethe führt – deshalb ist sein Frühwerk
so einschlägig – diese historische Erzählpraxis nicht nur auf das Feld der Lite-
ratur, sondern auch auf das Feld der Naturwissenschaft und profiliert nichts
weniger als die Epistemologie des Erzählens.

48 Vgl. Wellbery 2014, bes. 19 f.



II Ort





Mit dem Begriff des Ortes fasse ich alle Relationen, die zwischen der Erzählung
und ihrer Stimme entstehen. Unter Stimme verstehe ich mit Genette ein parado-
xes Relationenbündel, weil sie sowohl den Ursprung als auch das Ergebnis ihrer
Erzählung bezeichnet. Deshalb entspricht dem Ort des Erzählens stets ein Ort,
von dem aus die erzählte Welt erkannt wird. Der Ort einer Erzählung ist damit
das Ergebnis von Zuordnungsvorschriften, die zwischen einer Erzählung und
ihrem vermeintlichen Ausgangspunkt produziert werden. Dieses Kapitel will
zeigen, dass sich am Aspekt des Ortes ein gemeinsamer formaler Nenner zwi-
schen Goethes frühen geologischen Schriften und den Leiden des jungen Wer-
thers entdecken lässt. Denn beide Abteilungen inszenieren ähnliche epistemolo-
gische Probleme mit ähnlichen narrativen Mitteln. Den Ausgangspunkt dieser
Probleme bildet die Frage des Ursprungs, die sowohl auf dem naturwissen-
schaftlichen als auch auf dem literarischen Feld an die Grenzen des Erkennens
führt: Wo die geologischen Schriften die Frage nach dem Ursprung der Welt
stellen, fragen die Briefromane nach dem Ursprung einer durch Gefühle ver-
bürgten Subjektivität. Formal reflektieren die Erzählungen diese Probleme
durch die metaleptische Modellierung ihrer Stimme, die nicht nur zum Ort des
Erzählens, sondern auch zum Ort des Erkennens avanciert.

An dieser Stelle zeigt sich das Potenzial der vorgängig systematisch entwi-
ckelten historischen Narratologie. Dass die Stimme eben nicht nur der Ort des
Erzählens, sondern auch der Ort des Erkennens ist, wertet Lessing als Ambiva-
lenz der Stimme, die ausgerechnet in der Fabel durch anschauliche Darstellung
die Erzählung vermitteln soll, statt den Lehrsatz symbolisch zu explizieren. An-
schauliche Darstellung ist aber nur um den Preis der Unanschaulichkeit der
Stimme zu haben, worauf Lessing mit einer signifikanten Komplikation der nar-
rativen Struktur reagiert: Den auf Promythien und Epimythien verzichtenden
Fabeln gibt er eine komplexe übergeordnete Struktur in Form des Fabelbuchs
bei, das mit Metafabeln und Abhandlungen operiert. Die Komplexitätsreduktion
der individuellen Fabel begleitet damit eine Komplexitätssteigerung ihrer über-
geordneten Struktur. Dass diese Struktur ihre eigenen Brüche erzeugt, verwun-
dert wenig; dass sie mit ihren Brüchen kalkuliert, indem sie die Fabel als mehr-
deutigen Leitbegriff in den beigegebenen Abhandlungen modelliert, der sowohl
den Lehrsatz als auch seine Darstellung bezeichnet, ist dagegen durchaus er-
staunlich.

Diese Mehrdeutigkeit findet sich auch in Baumgartens Ästhetik, welche die
Fabel als Prototyp der literarischen Epistemologie profiliert, weil sie Unwahr-
scheinlichkeit und Wahrheit verbindet. Die Fabel wird zu einem Materiallager
für erzähltheoretische Begriffe, mit denen Baumgarten das Leistungsprofil der
Literatur vermessen wird. Der felix aestheticus ist in dieser Bestimmung die Alle-
gorie des Textes und im Besonderen eine Funktion der Stimme, weil er die nar-

https://doi.org/10.1515/9783110586213-006



116 II Ort

rative Funktion figuriert und zugleich als epistemologische Funktion konzipiert.
Um den felix aestheticus beschreiben zu können, greift Baumgarten selbst auf
metaleptische Verfahren zurück: Ohne die rhetorische Metalepse ist der logi-
sche Schluss ungültig; das Erkennen ist damit genauso vom Erzählen abhängig
wie umgekehrt.

Das Modell der Metalepse kann den Aspekt des Ortes im Kontext einer his-
torischen Narratologie beschreiben, weil metaleptische Verfahren den Ort des
Erzählens als Ort des Erkennens markieren. Sie tun dies genau an den Stellen,
wo das Paradox der Stimme als Ursprung und Produkt des Erzählens zu Tage
tritt. Das Verfahren, das dieses Paradox am offensichtlichsten ausstellt, ist die
narrative Metalepse. Indem sie die diegetischen Ebenen verletzt, destabilisiert
sie die von der narrativen Funktion produzierten Zuschreibungen. Die narrative
Metalepse ist aber nicht das einzige metaleptische Verfahren, das den Ort des
Erzählens als einen Ort des Erkennens markieren kann. Sie ist sowohl mit der
rhetorischen Metalepse verbunden, als auch mit Apostrophen und analogiebil-
denden Figuren. Sie alle markieren die Epistemologie der narrativen Funktion.



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften
Goethes erstes naturwissenschaftliches Betätigungsfeld ist die Geologie. Nach-
dem er sich bereits in Leipzig mit Physik und in Straßburg mit Chemie und
Anatomie beschäftigt hat, nehmen seine naturwissenschaftlichen Bemühungen
erst in Weimar Fahrt auf – ausgerechnet im ersten Weimarer Jahrzehnt, das bis
heute als unproduktiv geschmäht wird. Wie die von der Forschung stets bemüh-
ten biographischen Dokumente und Goethes Mitarbeit in der Bergwerkskom-
mission nahelegen, scheinen seine geologischen Forschungen zunächst ledig-
lich darauf abzuzielen, den Ilmenauer Bergbau wiederzubeleben.1 Ein Blick in
die Texte widerlegt diese Vorannahme allerdings schnell; sie sind nur wenig
dazu geeignet, dem Vorhaben der Bergwerkskommission auf die Sprünge zu
helfen. Stattdessen geht es ihnen um das Erkennen der Natur. Dieses Erkennen
stößt allerdings schnell an seine Grenzen, wenn es von der geologischen Be-
schreibung zu Thesen der Gesteinsbildung gelangt. Denn Geologie oder Geo-
gnosie, wie die Disziplin zeitgenössisch meist genannt wird,2 zu betreiben,
heißt im ausgehenden achtzehnten Jahrhundert immer auch, den Ursprung der
Welt zu erforschen.3 Dies ist vor allem der Fall, wenn es sich um das ‚Urgestein‘
Granit handelt, das am prominentesten von Georges-Louis Leclerc de Buffon
Les Époques de la nature (1778) als Fundament der Welt gehandelt wird und so
Einblicke in die Anfänge der Erdentstehung verspricht.4

Jedes Gestein und insbesondere der Granit haben also ihren Platz in der
Geschichte – und diese Geschichte verlangt nach Geschichten. An der Stelle,
wo das Erkennen der geologischen Objekte notwendig spekulativ wird, erfolgt
der Einsatz des Erzählens. Narrativ sind die Texte dabei weniger, weil sie ver-
schiedene Ereignisse in der Gesteins- und Erdentstehung miteinander motivie-
rend verbinden, sondern vielmehr, weil sie am vermeintlichen Ursprung der
Erde mit Positionen des Erzählens experimentieren. Goethes frühe geologische
Schriften werden dadurch selbst zu einem Steinbruch der narrativen Stimme:
Sie suchen einen Ort, von dem aus die geologischen Objekte nicht nur beschrie-
ben, sondern auch ihre Entstehung erklärt werden kann. Diese Suche nach ei-
nem Ort des Erzählens, der zugleich ein Ort des Erkennens ist, hängt von meta-
leptischen Verfahren ab. Denn alle Texte unterlaufen – in unterschiedlichen
Gewichtungen – die Leitdifferenzen der narratologischen Kategorie der Stimme:

1 Vgl. Gnam 2001, 79–82; Engelhardt 1997, 245–247; Engelhardt 1982, 169–179.
2 Vgl. Gnam 2001, 80; Braungart 2009.
3 Vgl. Braungart 2005, 159–164; Braungart 2000, 108–110; Görner 1995, 53; Busch 1994.
4 Vgl. Wyder 2008, 137; vgl. dazu auch Goethes Text Epochen der Gesteinsbildung (MA 2.2,
509–511).

https://doi.org/10.1515/9783110586213-007



118 II Ort

Tab. 4: Korpus der naturwissenschaftlichen Texte in II.1.

1.1 Voraussetzungen 1.2 Denken in Differenzen 1.3 Das Urgestein erzählen

Die Natur (1782/83) Naturlehre (1789) Granit I (1784)
Studie nach Spinoza Antwort (1789) Granit II (1785)
(1784/85 bzw. 1788/89)

Weder sind ihr Standpunkt oder ihr Zeitpunkt eindeutig zu bestimmen, noch
sind ihre Stellung zum Erzählgegenstand zweifelsfrei oder ihre Aussage-
instanzen zu determinieren. Diese metaleptischen Störungen interpretiere ich
nicht als Fehler der Erzählungen. Im Gegenteil untersuche ich ihre Funktion für
die epistemologische Struktur der Texte. Jede metaleptische Übertretung – so
die These dieses Kapitels – entwirft einen bestimmten Zugriff auf den Gegen-
stand der Erzählungen, der die Grenzen des Erkennens nicht überspielt, son-
dern narrativ ausstellt.5

Die Voraussetzung von Goethes geologischen Schriften sind naturphiloso-
phische Übungen, die einen metaleptischen Standpunkt und ein dementspre-
chendes Erzählverfahren veranschlagen, um auf die Objekte der Natur zugrei-
fen zu können. Dieser naturphilosophische Ausgangspunkt soll in einem ersten
Schritt in den Texten Die Natur (1782/83) und Studie nach Spinoza (1784/85 oder
1788/89)6 analysiert werden (1.1). Mein Lektürevorschlag besteht darin, die Tex-
te nicht als gleichsam zu überwindende Vorstufe der späteren naturwissen-
schaftlichen Texte zu lesen, sondern als erstes Experimentierfeld der narrativen
Verfahren, die später keineswegs aufgegeben, sondern ihren Gegenständen ent-
sprechend neu konfiguriert werden. In einem zweiten Schritt analysiere ich mit
der Naturlehre (1789) und ihrer Antwort (1789) einen frühen Text, in dem Goethe
sein System der Natur ausgerechnet in Briefform darlegt (1.2). Am Anfang dieses
Systems steht das ‚Urgestein‘ Granit, das ich drittens in den Texten Granit I
(1784) und Granit II (1785) untersuche (1.3). Hier erhalten Goethes frühe Überle-
gungen zur Naturwissenschaft erstmals einen konkreten Gegenstand und zei-
gen gleichzeitig in ihren narrativen Verfahren über topologische Metaphern
buchstäblich, dass sie nach einem Ort des Erkennens suchen, der nur mittels
metaleptischer Verfahren entworfen werden kann.

5 Damit muss auch die weitverbreitete Periodisierung in Goethes naturwissenschaftlichen
Texten zumindest befragt werden, nach der sich Goethe in den 1780er Jahren primär mit Klas-
sifizierung beschäftigt hat, um dann in den 1790er Jahren Technologien des Beobachtens ins
Kalkül zu ziehen (vgl. exemplarisch Gailus 2012, 148 f.).
6 Die Datierung der Entstehung erweist sich vor dem Hintergrund, dass die Studie nach Spino-
za erst 1891 gedruckt wurde, als schwierig. Vgl. MA 2.2, 877; Wenzel 2012, 238 f., 646.



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 119

1.1 Voraussetzungen: Zwischen Naturphilosophie
und Naturwissenschaft

Goethes frühe naturwissenschaftliche Schriften bewegen sich auf der Grenze
zwischen Naturphilosophie und Naturwissenschaft. Eckart Förster hat kürzlich
gezeigt, dass diese Grenze nicht als Schwelle im Sinne einer modernen Ablö-
sungsbewegung zu verstehen ist: Die frühen naturwissenschaftlichen Texte ver-
abschieden nicht einfach naturphilosophische Methoden, um anschließend
ausschließlich mit strikt naturwissenschaftlichen Herangehensweisen zu ope-
rieren.7 Stattdessen vermitteln sie zwischen Naturphilosophie und Naturwissen-
schaft in ihrem Versuch des anschauenden Denkens, indem sie sich zwar nicht
mit naturphilosophischer Spekulation zufriedengeben, aber deshalb das Er-
kenntnisinteresse der Naturphilosophie keineswegs fallen lassen. Denn die Na-
turphilosophie unterscheidet sich von der Naturwissenschaft um 1800 vor allem
durch ihr unterschiedliches Schließverfahren. Dementsprechend analysiert
Förster das Verfahren, das bei Goethe sowohl naturphilosophisch – von der Ur-
sache auf die Wirkung bzw. vom Allgemeinen auf das Besondere – als auch
naturwissenschaftlich – von der Wirkung auf die Ursache bzw. vom Besonderen
auf das Allgemeine – schließt.8 Diese kombinierende Methode des anschauen-
den Denkens hat aber einen entscheidenden Nachteil, der ihre Vermittlung be-
trifft. Zwar erfasst sie „das Ganze als Ganzes“, das Ergebnis des Denkens ist auf
den Begriff zu bringen und ohne größere Probleme kommunizierbar; gleichzei-
tig ist dieses Ergebnis aber „nicht mittels diskursiven Denkens erfahr- oder be-
urteilbar“.9 Daran anknüpfend stellt sich die Frage nach der Vermittlung dieses
anschauenden Denkens, das nicht unabhängig von seiner Darstellung zu den-
ken ist, weil erst seine Abbildung den epistemologisch grundierten Erfahrungs-
prozess beurteilen lässt. Pointierter formuliert: Ohne Darstellung gibt es keine
Erkenntnis im Sinn des anschauenden Denkens. Das Mittel der Wahl sind meta-
leptische Verfahren, die in den zu analysierenden Texten unterschiedlich ein-
gesetzt werden, um mit Aporien, Paradoxa und Unsicherheiten im Erkenntnis-
prozess umzugehen. Zwei Texte veranschaulichen diese Abhängigkeit von der
Darstellung, wenn es um Goethes naturphilosophisches und naturwissenschaft-
liches Projekt geht: Die Natur und Studie nach Spinoza. Beide Texte verbindet,
dass ihre Autorschaft umstritten ist. Nichtsdestotrotz geben sie Goethes frühe

7 Vgl. Förster 2014, 44 f.
8 Vgl. Förster 2014, 45 f. Zu den Implikationen im Hinblick auf den intuitiven Verstand vgl.
Wellbery 2012.
9 Förster 2014, 54. Damit radikalisiert Förster einen Befund der neueren Forschung, die sich
dieser Frage intensiv widmet. Vgl. Heusser 2000; Breidbach 2011, bes. 30.



120 II Ort

naturwissenschaftliche Thesen so pointiert wieder, dass die Forschung überein-
gekommen ist, die beiden Texte in Goethes Gesamtausgaben aufzunehmen.10

Die Natur ist der früheste Text zu einer allgemeinen Naturlehre, den die
Goethe-Gesamtausgaben verzeichnen. Seine Autorschaft war lange ungeklärt,
obwohl das Goethe-Handbuch in seinen Supplementen mittlerweile davon aus-
geht, dass der Text nicht von Goethe, sondern von dem Schweizer Theologen
Georg Christoph Tobler stammt.11 Überliefert ist die Handschrift von Goethes
Schreiber Seidel mit Goethes eigenhändigen Korrekturen im Vorfeld der anony-
men Publikation im 32. Stück des Tiefurter Journals, das Ende 1782 oder Anfang
1783 erschienen ist. Auch der Titel wechselt mehrmals: Während das Tiefurter
Journal noch „Fragment“ setzte, titeln Eckermann und Riemer für Goethes
Werkausgabe letzter Hand „Die Natur. Aphoristisch. (Um das Jahr 1780.)“. Nicht
zuletzt die Aufnahme in die Werkausgabe und Goethes in diesem Kontext er-
schienene Erläuterung haben dazu geführt, dass der kleine Text bereits früh
größere wissenschaftliche Beachtung gefunden hat.12 Diese Karriere führt ihn
gar in die 1869 erschienene Gründungsausgabe der heute noch führenden Wis-
senschaftszeitschrift Nature, wo er in der Übersetzung von T. H. Huxley unter
dem Titel „Nature: Aphorisms by Goethe“ zum Programm einer neuen wissen-
schaftlichen Plattform avanciert.13

Im Kontext von Goethes frühen naturwissenschaftlichen Schriften ist der
Text aber nicht nur durch sein Konzept der Natur von fundamentalem Interesse,
sondern besonders aufgrund seiner Darstellungsverfahren. Sie inszenieren eine
bestimmte epistemologische Konfiguration, die es im Folgenden zu analysieren
gilt. Denn weder die Klassifizierung als Aphorismensammlung noch als „Skiz-
ze“14 oder „Rhapsodie“15 beschreiben das dezidiert narrative Potenzial dieses
Textes, weil er in seinem Verlauf verschiedene Stimmen erprobt, die sich suk-
zessive individualisieren. Gleichzeitig kennzeichnet den Text eine Struktur von
Wiederholung und Variation, die seine einzelnen Sätze in einen stärkeren Zu-
sammenhang stellt, als es die Klassifikation als ‚Aphorismen‘ nahelegt. Durch

10 Vgl. Wenzel 2012, 237 f. Die Münchner Ausgabe hält die Autorschaft dagegen noch für un-
geklärt (vgl. MA 2.2, 477).
11 Vgl. Wenzel 2012, 237. Bereits Morris entwickelt in seinem Kommentar von 1905 eine vor
dem Hintergrund zeitgenössischer Autorschaftstheorien durchaus interessante Hypothese,
dass Tobler „eine Art phonographisches Talent gewesen sei“ (zit. Beutler 1909, 121) und Goethe
durch die Niederschrift des Aufsatzes gewissermaßen seine Stimme geliehen hat. Vgl. Dainat
2004; Hering 1927.
12 Vgl. FA 25, 862 f.
13 Huxley 1869.
14 Breidbach 2011, 30.
15 LA II, 1B, 1107.



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 121

Wiederholung und Variation verfährt der Text insofern metaleptisch, als er die
Frage nach einem möglichen Standpunkt der Naturerkenntnis am Ende durch
die Thematisierung seiner Stimme explizit verweigert und die Ebene wechselt.
Katalysator dieses Ebenenwechsels sind nicht zuletzt die abundanten Verweise
auf religiöse Intertexte, die schließlich zum Ende des Sprechens über Natur füh-
ren, das seinerseits in einem imaginären Sprechen der Natur aufgeht.

Natur! Wir sind von ihr umgeben und umschlungen – unvermögend aus ihr herauszutre-
ten, und unvermögend tiefer in sie hinein zu kommen. Ungebeten und ungewarnt nimmt
sie uns in den Kreislauf ihres Tanzes auf und treibt sich mit uns fort, bis wir ermüdet sind
und ihrem Arme entfallen. (MA 2.2, 477)

Der Text beginnt mit einem Ausruf, der durchaus als Anruf interpretiert werden
kann. Dergestalt exklamatorisch setzt Die Natur in einer Reihe von Negationen
eine erkenntnistheoretische Falle in Szene: Die kollektivierte Aussageinstanz ist
von der Natur umstellt und darum vor allem „unvermögend“, ihren Platz und
damit ihre epistemologische Position zu verändern bzw. zu verbessern, wie die
Reihe von Negationspartikeln unmissverständlich klarmacht. In der Metapher
des Tanzes ist es eindeutig, wer hier wen führt; der Aufforderung zum Tanz
nicht nachzukommen, ist keine Option; und dem Tanz zu entkommen heißt, mit
fatalen Konsequenzen „ihrem Arme [zu] entfallen“. Was der Text anschließend
inszeniert, ist genau ein solcher Tanz von Bewegung und Gegenbewegung; sein
Motor ist das Paradox, worin auch die narrative Qualität des Textes besteht.
Denn Die Natur erzählt keine Geschichte mit einer doppelten temporalen Struk-
tur; der Text arrangiert Ereignisse nicht in einer zeitlichen Folge, die unab-
hängig von der Erzählzeit funktioniert. Vielmehr erprobt Die Natur in apho-
ristischen Volten verschiedene Positionen, von der aus eine Geschichte erzählt
werden könnte. Dabei wechseln die Aussageinstanzen von der ersten Person
Plural über die dritte Person Singular zur ersten Person Singular: Sie verengt
sich also vom umgreifenden ‚wir‘ über das unpersönliche ‚sie‘ und das noch
unpersönlichere ‚man‘ zum individuellen ‚ich‘.

Diese Entwicklung vollzieht sich in 29 Absätzen, wobei der erste und der
letzte Absatz einen Rahmen bilden. Die 27 gerahmten Absätze sind in sich anti-
thetisch organisiert und behandeln jeweils ein Paradox; die häufigste Konstruk-
tion ist adversativ und benutzt die Adverben ‚aber‘ und ‚doch‘. Die Antithesen
werden dabei nicht auseinander entwickelt; es ist keine argumentative Reihe
erkennbar, wohl aber sind Wiederholungen und Variationen zu konstatieren.
Mit der Antithese greift Die Natur auf eine Gedankenfigur zurück, die für Roland
Barthes die beständigste Figur der Rhetorik ist, weil sie als „die Figur des Un-
sühnbaren“ jede Verbindung der beiden oppositionellen Terme unterläuft und



122 II Ort

trotzdem in der Paradoxie oder „Wortallianz“ vollzieht.16 An dieser anfängli-
chen Spannung arbeitet sich der Text ab und hinterfragt somit auch die „Glaub-
würdigkeit“ seiner Stimmen, die hier immer vor allem die Funktion haben, die
Natur zu erkennen.17 Die erste Antithese „Alles ist neu und doch immer das
Alte“ (MA 2.2, 477)18 wird dynamisierend variiert zu: „Es ist ein ewiges Leben
Werden und Bewegen in ihr und doch rückt sie nicht weiter.“ (ebd.) Schließlich
greift der vorletzte Absatz diese Opposition wieder auf, indem er sie personali-
siert: „Jedem erscheint sie [die Natur, SM] in einer eigenen Gestalt. Sie verbirgt
sich in tausend Namen und Termen und ist immer dieselbe.“ (MA 2.2, 479) Mit
dieser losen Reihe von Antithesen, die sich variierend durch den Text ziehen,
bildet Die Natur bezeichnenderweise genau das aus, was Barthes als die Fortset-
zung des Skandals der Antithese in der Paradoxie bezeichnet: den „Erzähler“,
der „an der inneren Abgrenzung der Adversion, auf der Mauer der Antithese“
die Tabuverletzung personifiziert.19 Dementsprechend zeigt sich am Ende des
Textes, dass die Aussageinstanz ihre Verengung vom ‚wir‘ zum ‚ich‘ sogar noch
radikalisiert, indem sie sich zur Funktion der Natur stilisiert: „Ich sprach nicht
von ihr. Nein was wahr ist und was falsch ist alles hat sie gesprochen. Alles ist
ihre Schuld, alles ist ihr Verdienst.“ (MA 2.2, 479)

Damit ist der Text nicht nur ein Hymnus an die Natur,20 sondern auch ein
Hymnus der Natur, den die Natur sich selbst singt. Der Ort, von dem aus die
Natur beschrieben werden kann, liegt in der Natur selbst. Analog dazu ist die
Stimme, die erzählt, ebenfalls zumindest imaginativ die Stimme der Natur. Da-
mit diese Vorstellung eine Anschauung erhalten kann, bedient sich der Text
eines metaleptischen Verfahrens, das von der erzählten Natur zu einer erzählen-
den Natur führt. Die sukzessive Verengung der Aussageinstanz mündet also in
einer Entdifferenzierung von Ich und Natur. Vorbereitet und verstärkt wird diese
metaleptische Entdifferenzierung durch intertextuelle Bezüge, die Die Natur im
Laufe des Hymnus veranschlagt. Dass mit Tobler der vermutliche Autor ein
Theologe ist, kann als erstes Indiz für theologische Intertexte gewertet werden,
selbst wenn Gott mit keinem Wort Erwähnung findet.21 Spätestens im 24. Absatz
sind diese auch ohne Rekurs auf den vermeintlichen Urheber nicht mehr zu

16 Barthes 1987, 31 f. Vgl. auch Groddeck 2008, 195 f.; Lausberg 2008, §§ 787–807.
17 Groddeck 2008, 196.
18 Bereits die ältere Forschung liest diese Antithese darüber hinaus sogar als Schlüsselstelle
zu Goethes späteren naturwissenschaftlichen Schriften. Vgl. Schneider 1908, 273.
19 Barthes 1987, 32.
20 Vgl. Schneider 1908, 257–281.
21 Vgl. LA II, 1B, 1108–1110. Daneben haben vor allem Verweise auf Shaftesbury und die anti-
ke Orphik Forschungsenergie gebündelt. Vgl. Kistler 1954, 383–389.



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 123

übersehen: „Sie hat keine Sprache noch Rede, aber sie schafft Zungen und Her-
zen durch die sie fühlt und spricht.“ (MA 2.2, 479) Mit diesem freien Verweis auf
Psalm 19,4 stellt der Text die Verbindung der Natur als Werk Gottes zu ihrem
Schöpfer her. Damit kann die Natur zum Gegenstand des Lobpreises werden, ja
der Lobpreis ist selbst Teil der Natur. Aus der erkenntnistheoretischen Falle des
Anfangs mit ihren Grenzen des Erkennens wird so ein privilegierter Zugang zur
Natur, der allerdings – das ist die Pointe – bestimmte narrative Verfahren in
Form einer spezifischen Stimme braucht. Genau an dieser Stelle wird die Natur
zur natura naturans, Schöpfer und Schöpfung zugleich, die darüber hinaus kei-
ne Zeit außer der Gegenwart kennt:

Sie ist alles. Sie belohnt sich selbst und bestraft sich selbst, erfreut und quält sich selbst.
Sie ist rauh und gelinde, lieblich und schröcklich, kraftlos und allgewaltig. Alles ist im-
mer da in ihr. Vergangenheit und Zukunft kennt sie nicht. Gegenwart ist ihr Ewigkeit. Sie
ist gütig. Ich preise sie mit allen ihren Werken. Sie ist weise und still. Man reißt ihr keine
Erklärung vom Leibe, trutzt ihr kein Geschenk ab, das sie nicht freiwillig gibt. Sie ist listig
aber zu gutem Ziele und am besten ist’s ihre List nicht zu merken. (MA 2.2, 479)22

Der Text wechselt hier zum ersten Mal in die erste Person Singular; damit ist
das Ende der Entwicklung seiner Erzählfunktionen erreicht. Weil er sich so ei-
nerseits in Antithesen weigert, einen genauen Standpunkt zu bestimmen, von
dem aus die Natur erkannt und erzählt werden kann, andererseits aber über die
biblischen Intertexte und seine zunehmend personalisierten Erzählfunktionen
die Möglichkeit eines solchen Punktes andeutet, zeigt sich die Schwellenposi-
tion des Textes. Mit der Grundfigur der Antithese geht die spezifische Zeitlich-
keit des Textes einher, die Narrativität nicht durch doppelte temporale Sequen-
zialität herstellt, sondern radikale Gegenwart inszeniert. Gegenwart meint in
diesem Zusammenhang, dass Die Natur eine Stimmenfindung in Gang setzt, an
deren Ende die erste Person Singular steht, die aber mit der Auflösung der Diffe-
renz von erkennendem Subjekt und zu erkennendem Objekt einhergeht.

Dieses Verfahren verschärft sich in Goethes Studie nach Spinoza, welche
die Grenzen der Erkenntnis als willkürliche und souveräne Begrenzung der
Erkenntnis zur „Gnade der Natur“ (MA 2.2, 482) umdeutet. Dieser Schluss, der
mit der Erwähnung Gottes expliziert, was Die Natur in ihren biblischen Intertex-
ten nur andeutet, ist hier durch den Konjunktiv verstärkt allerdings deutlich
ironisch zu lesen, wie es der Kommentar der Münchner Ausgabe nahelegt und
die Leopoldina-Ausgabe als Möglichkeit zumindest zulässt.23 Im Kontext der
frühen naturwissenschaftlichen Schriften, die zunächst den Ort bestimmen

22 Vgl. dazu die ‚List der Natur‘, die bei Kant eine größere Rolle spielt (siehe Kap. I.3.4).
23 Vgl. MA 2.2, 876 f.; LA II, 1B, 1127.



124 II Ort

müssen, von dem aus erkannt werden kann, ist diese Interpretation erklärungs-
bedürftig. Wie also kommt die Studie dazu, die Beschränkung zu diskreditieren,
wenn sie diese doch zu Beginn als Voraussetzung der Erkenntnis postuliert?
Meine diesbezügliche These dazu greift auf der Ebene ihrer Darstellungsverfah-
ren: Denn mithilfe von metonymischen Ketten, die sich zu zirkulären, qua Ana-
logie operierenden Schlüssen verbinden, erkundet der Text die Grenzen der
Erkenntnis. Dementsprechend will ich zeigen, dass die Studie als eine frühe
Näherung an eine epistemologische Fragestellung gelesen werden kann, die be-
reits Wilhelm Dilthey als einen ihrer ersten Kommentatoren beschäftigt hat: Wie
können die Grenzen der Erkenntnis ausgelotet werden?24

Bereits der Titel, der allerdings nicht von Goethe selbst stammt,25 weist eine
ironische Deutung zumindest nicht von sich, indem er die Mehrdeutigkeit zwi-
schen Nachfolge und Abgrenzung zum Programm macht: „Studie nach Spino-
za“ kann erstens heißen, dass Goethe Spinozas Ideen folgt, aber zweitens auch,
dass Goethe Spinozas Ideen überwunden glaubt und nun an sie anknüpft. Die
spärliche Forschung scheint die erste Deutung zu bevorzugen, schließt aber die
zweite Deutung nicht aus, wenn etwa Dilthey prominent behauptet: „Goethe
war niemals Spinozist“.26 Horst Lange radikalisiert diese Deutung noch – zu-
mindest für den vorliegenden Text – und spricht der Studie bis auf ihren Titel
Referenzen zu Spinozas Ideen rundweg ab,27 auch wenn Jutta Eckle diese Refe-
renzen genauer verfolgt.28 Die Frage, die sich mir im Kontext dieser Analyse
stellt, lautet allerdings nicht: Wie steht Goethe zu Spinoza? Vielmehr frage ich
nach den narrativen Verfahren, mit denen der Text die Grenzen des Erkennens
auslotet. Auch hier lassen sich metaleptische Verfahren konstatieren, allerdings
in einer doppelten Konstellation. Erstens springt die Studie in ihrem Erkenntnis-
objekt zwischen der Ordnung der Dinge und der Ordnung des Einzeldings. Da-
mit allerdings impliziert sie eine folgenreiche Analogie, die von der Verbindung
der Einzeldinge abhängt und die der Text nicht kausal begründet, sondern als
Kontiguität beschreibt. Der Schlüssel zu Grenzen des Erkennens ist also die
Metalepse, die sich rhetorisch als Metonymie realisiert und schließlich von ei-
ner im weitesten Sinn pantheistischen Naturauffassung zu einer ästhetischen
Naturerkenntnis springt.

24 Vgl. Dilthey 1894, 320 f.
25 Vgl. LA II, 1B, 1116.
26 Dilthey 1894, 333.
27 Vgl. Lange 2011, 20.
28 Vgl. LA II, 1B, 1116–1127. Vgl. darüber hinaus für einen Überblick zu Goethes Spinoza-Rezep-
tion: Bollacher 1998; Amrine 2011.



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 125

Der Text lässt sich in vier Teile gliedern:29 Seinen Einstieg bildet die Gleich-
setzung der Begriffe von Dasein und Vollkommenheit,30 die zum dritten und
entscheidenden Begriff – der Unendlichkeit – führt: „Der Begriff vom Dasein
und der Vollkommenheit ist ein und eben derselbe, wenn wir diesen Begriff so
weit verfolgen als es uns möglich ist so sagen wir daß wir uns das Unendliche
denken.“ (MA 2.2, 479) Bereits im ersten Satz werden die Grenzen des Erken-
nens zur Bedingung („so weit […] als es uns möglich“), um die initiale Setzung
zu extrapolieren und im Status einer Aussage („so sagen wir“) zu relativieren.
Der zweite Satz weist auf diese Unmöglichkeit explizit hin, vollzieht aber die
Gleichsetzung in umgekehrter Reihenfolge nach: „Das Unendliche aber oder die
vollständige Existenz kann von uns nicht gedacht werden.“ (MA 2.2, 480) Über
eine metonymische Reihe verbindet der Text also Dasein, Vollkommenheit, Un-
endliches und vollständige Existenz, um dann die in jedem Fall notwendige
Beschränkung auf eine der beiden Seiten der Erkenntnis zu verschieben: auf
das Erkenntnisobjekt oder das Erkenntnissubjekt. Unendliches mit beschränk-
tem Geist zu denken heißt also, die eigene Beschränkung zu erkennen und da-
mit die Richtung des Erkennens vom Objekt auf sich selbst als erkennendes
Subjekt umzulenken. Das hält die Studie im zweiten Abschnitt freilich nicht da-
von ab, Aussagen über das Unendliche zu treffen und es in Relation zum be-
schränkten Einzelding zu setzen. Dass dieses beschränkte Einzelding kein Teil
des Unendlichen ist, sondern am Unendlichen teilnimmt, also in einer Bezie-
hung zum Unendlichen steht, leistet an dieser Stelle die Metonymie in einer
Bedeutungsverschiebung zwischen ‚Teile haben‘, ‚Teile sein‘ und ‚Teil nehmen‘:

Man kann nicht sagen daß das Unendliche Teile habe.

Alle beschränkte Existenzen sind im Unendlichen sind aber keine Teile des Unendlichen
sie nehmen vielmehr Teil an der Unendlichkeit. (MA 2.2, 480)

Damit folgt auch der zweite Abschnitt der Studie der Struktur von Setzung, Er-
läuterung und Schlussfolgerung, die einen Kausalzusammenhang zwischen be-
schränkten Einzeldingen ablehnt und stattdessen die Kette der Dinge auf Anläs-
se im Sinne von Gelegenheiten (occasiones) begründet: „[E]s also scheint daß
ein Ding vom andern hervorgebracht werde welches aber nicht ist, sondern ein
lebendiges Wesen gibt dem andern Anlaß zu sein und nötigt es in einem be-
stimmten Zustand zu existieren“ (ebd.). Ein Ding gibt also lediglich den Anlass
für ein nächstes, begründet es aber nicht.

29 Vgl. Dilthey 1894, 333.
30 Dass damit ein spinozistischer Grundsatz des Frühwerks ausgedrückt ist, betont Bollacher
an prominenter Stelle. Vgl. Bollacher 1969, 237 f.



126 II Ort

Mit diesem Plädoyer für eine Kontiguität, die nicht auf Kausalität beruht,
beschreibt der Text zugleich sein Verfahren, das die Naturerkenntnis nicht
durch Schlüsse begründen will, sondern den Zusammenhang der Dinge meta-
leptisch aus dem Unendlichen postuliert. Metaleptisch ist dieses Postulat, weil
es Kausalität überspringt und stattdessen verschiedene Orte setzt, von dem aus
die Natur erkannt werden könnte. Weil dieses Postulat aber nicht begründet
werden kann, wie der erste Abschnitt bereits gesetzt hat, widmet sich der dritte
Abschnitt folglich dem Einzelding, genauer: dem lebendigen Einzelding. Dabei
steht im Vordergrund, wie dieses Einzelding zu erkennen ist. Messverfahren
werden als „grobe Handlung“ diskreditiert, und der einzige „Maßstab“ zur Er-
fassung eines Einzeldings wäre in ihm selbst zu finden (ebd.). Dieser aber ent-
zieht sich den Sinnen, was Goethe mit einem Vergleich aus der Geometrie ver-
anschaulicht.31 Anschließend wiederholt die Studie die Analogie, die sie bereits
mit der Beziehung von Einzelding und Unendlichem eingeführt hat. Auf der
Ebene des Einzeldings postuliert der Text also ein analoges Verhältnis zwischen
Teil und Ganzem. Was damit in der Ordnung der Dinge bereits als Hilfsinstru-
ment der Erkenntnis veranschlagt wurde, wird nochmals auf der Ebene der Ord-
nung des Einzeldings postuliert. Dabei können aber „weder die Teile zum Maß
des Ganzen noch das Ganze zum Maß der Teile angewendet werden“ (ebd.). So
ist die Analogiebildung vorläufig abgeschlossen und die metonymische Reihe
von Teilnahme und Teilhabe kann variierend wiederholt werden:

[…] so nimmt wie wir oben gesagt haben ein eingeschränktes lebendiges Wesen Teil an
der Unendlichkeit oder vielmehr es hat etwas Unendliches in sich wenn wir nicht lieber
sagen wollen daß wir den Begriff der Existenz und der Vollkommenheit des eingeschränk-
testen lebendigen Wesens nicht ganz fassen können und es also eben so wie das Unge-
heure Ganze in dem alle Existenzen begriffen sind für unendlich erklären müssen.
(MA 2.2, 480 f.)

Selbst im organischen Einzelding das Ganze fassen zu wollen, übersteigt also
die Grenzen der Erkenntnis, der Ebenenwechsel von der Relation der Dinge zur
Relation im Ding führt in dieselbe Aporie.

Wie aber ist nun trotz dieser Aporien die Natur zu erkennen? Der vierte
Abschnitt schlägt eine ästhetische Form der Naturerkenntnis vor, die Spinoza –
folgt man Eckles Kommentar der Leopoldina-Ausgabe – spätestens hier defini-
tiv verlässt und auf Sulzers Allgemeine Theorie der Schönen Künste zurück-

31 Dass sich „das Maß des Diameters“ (MA 2.2, 480) sehr wohl auf die „Peripherie“ (ebd.) des
Zirkels anwenden lässt, ist bereits zu Goethes Zeit durchaus bekannt und hat etwa ins Brock-
haus-Conversations-Lexicon von 1811 unter dem Titel „Quadratur des Zirkels“ Eingang gefun-
den. Vgl. Brockhaus 1811, 304 f.



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 127

greift.32 Das Ganze des organischen Einzellebewesens oder das ungeheure Gan-
ze des Unendlichen ist zum Attribut der Erkenntnis geworden. Nachdem die
„Seele“ die Menge an Dingen und ihre Relation geordnet, Verbindungen produ-
ziert und gemäß der „Natur und unsrer Art zu denken und zu empfinden“
(MA 2.2, 481) beschränkt hat, spielt Goethe die erhabene und die große Erfah-
rung durch:

Wird die Seele ein Verhältnis gleichsam im Keime gewahr dessen Harmonie wenn sie ganz
entwickelt wäre sie nicht ganz auf einmal überschauen oder empfinden könnte so nennen
wir diesen Eindruck erhaben, und es ist der herrlichste der einer menschlichen Seele zu
teile werden kann.

Wenn wir ein Verhältnis erblicken welches in seiner ganzen Entfaltung zu überschauen
oder zu ergreifen das Maß unsrer Seele eben hinreicht dann nennen wir den Eindruck
groß. (MA 2.2, 481, Herv. SM)

Damit wird auch das Vermessen, das Goethe noch im dritten Abschnitt als grobe
Handlung epistemologisch diskreditiert hat, zur Vermessung der Seele als Er-
kenntnisvermögen wieder rehabilitiert, um die Grenzen der Erkenntnis zu be-
stimmen. Ästhetisch wird diese Erkenntnis, wenn sie sowohl „wahr“ als auch
„schön“ (MA 2.2, 481) ist. Da die Wahrheit ihren Grund im „vollständigen Da-
sein“ hat, kann sie aber nie völlig erreicht werden. In dieser Unmöglichkeit
besteht der Einsatz der Schönheit, die eintritt, wenn dieses „Dasein“ unserem
Verarbeitungsapparat angemessen, also „beschränkt“ ist (ebd.).33 Die Gefahren
dieser Schönheit liegen in ihrer Anwendung auf den „Zusammenhange der Din-
ge“ (ebd.), wo sie Wahrheit und Gewissheit vortäuscht, ohne beides begründen
zu können. Wenn man dieser Gefahr und damit der Illusion nachgibt, dass man
„ein Ganzes […] von dem Zusammenhange der Dinge gebildet und nunmehr
den Kreis zugeschlossen“ (MA 2.2, 481 f.) hat, wird man schließlich „immer ein-
fältiger und einfältiger werden“ (MA 2.2, 482) müssen, um sich in epistemolo-
gisch unlauteren, aber zumindest bequemen Tautologien einzurichten. So ist
der Schluss deutlich ironisch zu lesen:

Nun möchten wir zwar nach unsrer Art zu denken diese Beschränkung keine Gabe nen-
nen weil ein Mangel nicht als eine Gabe angesehen werden kann wohl aber möchten wir
es als eine Gnade der Natur ansehen daß sie da der Mensch nur meist zu unvollständigen

32 Vgl. LA II, 1B, 1123 f.
33 Damit ist der Text freilich ein Kind seiner Zeit, wie sich in Verweisen etwa auf Karl Philipp
Moritz’ Über die bildende Nachahmung des Schönen zeigen ließe, wo die epistemologischen
Limitationen ganz ähnlich funktionieren und Ästhetik von diesen Limitationen geradezu ab-
hängt. Vgl. Moritz 1981, bes. 565 f.



128 II Ort

Begriffen zu gelangen imstande ist sie ihn doch mit einer solchen Zufriedenheit seiner
Enge versorgt hat. (MA 2.2, 482)

Die Studie nach Spinoza formuliert damit keine positive Epistemologie, sondern
lotet die Grenzen des Erkennens aus, indem sie spinozistische Thesen mit ästhe-
tischer Theorie verschaltet. Der Operationsmodus dieser Epistemologie ist der
Analogieschluss, der verschiedene metonymische Reihen in zirkulären Struktu-
ren verbindet und gleichzeitig metaleptisch die Ebenen zwischen Kollektiv- und
Individualbegriffen überspringt. Der letzte Schluss dieser zirkulären Struktur ist
der gefährlichste, weil er als Plädoyer für ein genügsames Nichtwissen gelesen
werden kann: Von einer Affirmation der cognitio intuitiva, die genau solche
Analogiebildungen postuliert, ist unter diesen Voraussetzungen nicht mehr zu
sprechen;34 daraus weiß sich der Text nur noch mittels Ironie zu retten. Sein
propositionales Fazit mag Beschränkung lauten, seine Erzählverfahren aber
widersprechen genau dieser Beschränkung durch exzessive metonymische Rei-
hen und der dort manifestierten Suche nach einem Ort, von dem aus die Natur
erkannt werden könnte. In dieser Suche ähneln sich Goethes früheste natur-
wissenschaftliche Texte, auch wenn sie unterschiedliche Erzählverfahren ver-
anschlagen.

1.2 Denken in Differenzen: ‚Naturlehre‘ und ‚Antwort‘

Mit der Naturlehre und ihrer Antwort tritt der spekulative Aspekt in Goethes
frühen naturwissenschaftlichen Schriften deutlich zurück. An seine Stelle treten
narrative Verfahren, die eine Topik der Naturerkenntnis über eine markiert fikti-
onale kommunikative Struktur produzieren. Diese Fiktionalisierung unterstützt
das Plädoyer der Texte für ein Denken in Differenzen statt in Analogien. In den
Werkausgaben produzieren die beiden Texte abermals ein Systematisierungs-
problem. Die Münchner Ausgabe rubriziert den Brief unter dem Etikett der ‚ver-
mischten Schriften‘ mit dem Titel Naturlehre und seiner gleichnamigen Antwort,
während die Frankfurter Ausgabe die Texte in dem von Manfred Wenzel besorg-
ten Band unter Goethes allgemeiner Naturlehre fasst. Auch wenn die beiden
Texte nicht zu Goethes geologischen Schriften zählen, stellen sie etwa vier Jahre
nach Granit II das System bereit, in dem die Geologie ihren Platz findet. Sie
geben so einen signifikanten Einblick in die Epistemologie der geologischen
Schriften, indem sie die verschiedenen Abteilungen der Natur differenzieren
und gleichzeitig auf die Gefahren der Analogie hinweisen, die in der Studie nach

34 Vgl. Lange 2011, 19 f.



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 129

Spinoza noch eingefordert wird. Differenzbildung statt Analogiebildung ist also
der Zielpunkt der beiden Briefe. Sie arbeiten sich daran ab, einen Ort des Erken-
nens zu finden, der den Orten der Naturlehre – den Naturreichen der biologi-
schen Systematik – entspricht. Die Suche nach dem Ort des Erkennens ist dabei
von narrativen Verfahren abhängig; sie funktioniert über die Brief-Struktur der
Texte und ihre umfangreichen topologischen Metaphern, die den Ort des Erken-
nens mit dem Ort des Erkenntnisobjekts verbinden.

Die beiden Briefe stehen im Kontext einer Diskussion über die verschiede-
nen Naturreiche, die Goethe kurz nach seiner Rückkehr aus Italien mit Karl Lud-
wig von Knebel führt. Goethe antwortet auf Knebels Aufsatz Die Formen des
gefrierenden Waßers als Analogien höherer Naturbildungen (1788) zu dessen gro-
ßer Irritation35 nicht mit einem Aufsatz seinerseits oder einem Privatbrief, son-
dern bemüht eine Fiktion: Er antwortet mit einem in Neapel situierten und auf
„den 10. Jan. 178–“ datierten Brief, den er wiederum selbst – dann ohne Orts-
und Datumsangabe – beantwortet.36 Den ersten Brief veröffentlicht Goethe als
„Nr. 9“ anonym in der Februarausgabe 1789 von Wielands Teutschem Merkur
unter der Rubrik Auszüge aus dem Taschenbuche eines Reisenden, seine Antwort
in der März-Ausgabe als „Nr. 10“ unter derselben Rubrik. Die beiden Texte sind
nicht nur eine Absage an einen „bequemen Mystizismus“ (MA 3.2, 198) der Na-
turphilosophie, sondern belegen erneut die Suche nach einem erkenntnistheore-
tischen Ort in Goethes naturwissenschaftlichen Schriften. Diese Suche lässt sich
wiederum mit dem Modellbegriff der Metalepse beschreiben, die hier als Ebe-
nenwechsel in der Antwort erscheint. Indem die Antwort nämlich die kommuni-
kative Struktur thematisiert, plädiert sie für eine weitreichende erkenntnistheo-
retische Arbeitsteilung, die zwar das Denken in Differenzen nicht verabschiedet,
aber trotzdem das Denken in Analogien in die naturkundliche Epistemologie
integriert.

Obwohl der Text durch die Orts- und Datumsangabe paratextuell als Brief
gekennzeichnet ist, beginnt der erste Absatz ohne Adresse in der ersten Person
Singular mit einer Ortsbeschreibung, die über das Trikolon von Himmel, Erde
und Vegetation Totalität beansprucht. In „diesem schönen Lande“ (MA 3.2, 195)
kann selbst der Winter der Natur nichts von ihrer Schönheit nehmen. Deshalb
mag die Freude, welche die extradiegetisch-homodiegetische Stimme beschreibt,

35 Vgl. Wenzel 2012, 227; Eckle/Kuhn 2005, bes. 245 f.; Wyder 1998, 197–208.
36 Auch wenn diese Antwort – folgt man Manfred Wenzel – wohl die Antwort auf eine Reak-
tion Knebels darstellt, der Goethe nach dem ersten Brief im Teutschen Merkur ein Schreiben an
einen Freund, über einen aus Neapel datierten Brief im Teutschen Merkur Februar 1789 sandte.
Dieses Schreiben ist gleichwohl erst 2005 bei Eckle/Kuhn 2005 gedruckt worden (vgl. Wenzel
2012, 227). Dass die ‚Antwort‘ auf den ersten Brief Bezug nimmt, bleibt von dieser Textgeschich-
te unbenommen.



130 II Ort

wenn sie „andere Naturerscheinungen“ unter weniger günstigen Bedingungen
würdigt, selbst die „Freunde in Norden“ zumindest „einigermaßen schadlos“
halten (ebd.). Erst der zweite Absatz verengt den Fokus, indem er direkt den
„teure[n] Freund“ (ebd.) adressiert. An dieser Stelle werden auch die Naturer-
scheinungen präzisiert: Es handelt sich um „gefrorne[ ] Fensterscheiben“, wel-
che die Form von „Blättern, Zweigen, Ranken, ja sogar […] Rosen bilden“ (ebd.).
Diese Analogie der Form darf aber nicht darüber hinwegtäuschen, dass es sich
bei Eisblumen und ‚echten‘ Blumen um Phänomene aus kategorial verschiede-
nen Ordnungen handelt; „diese Kristallisationen zum Range der Vegetabilien
[zu] erheben“ (ebd.) wäre ein unzulässiger, ja die Erkenntnis der Natur gefähr-
dender Schluss. Die Kette zwischen den Phänomenen erinnert – wie Eckle in
ihrem Kommentar der Leopoldina-Ausgabe bemerkt – an Herders große ‚Kette
der Bildung‘ und ist darum nicht weniger unzuverlässig.37 Statt nun die Analo-
gien der Form zu verfolgen, setzt die Naturlehre gerade die Differenzen ins Zen-
trum ihres Interesses, die der Text topologisch denkt.38 Goethe stellt also die
Verbindung zwischen den verschiedenen Naturreichen nicht etwa spekulativ
her, sondern sucht nach dem Ort des Erkennens, der ihre Unterschiede anschau-
lich macht. Das Subjekt dieses differenzierenden Denkens ist nicht mehr ein all-
gemeines ‚Wir‘, sondern ein Geist, dezidiert in der dritten Person. Dieser Geist

wird mit Strenge, ja mit Pedantismus, darauf halten, daß die großen eingeschlagenen
Merkpfähle nicht verrückt werden, welche, wenn sie auch nur willkürlich eingeschlagen
waren, ihm doch dazu helfen müssen, das Land zu messen und auf das genaueste zu
kennen. Er wird die drei großen in die Augen fallenden Gipfel, Kristallisation, Vegetation,
und animalische Organisation, niemals einander zu nähern suchen, vielmehr wird er nur
ihre Zwischenräume genau zu kennen trachten, und mit großem Interesse an den Punk-
ten verweilen, wo die verschiedenen Reiche zusammen zu treffen und in einander überzu-
gehen scheinen. (MA 3.2, 196)

Mineral-, Pflanzen- und Tierreich werden also tunlichst getrennt; die Veran-
schaulichung dieser Trennung erfolgt über topologische Metaphern, die über
die „Merkpfähle“ als Topik eingeführt werden. Denn diese Merkpfähle funktio-
nieren als „Bild der räumlichen Anordnung von Begriffsbeziehungen, zwischen
denen man sich orientieren und bewegen kann“.39 Obwohl diese topische
Struktur dezidiert „willkürlich“ ist, hat sie so großen heuristischen Wert, dass
sie unter keinen Umständen aufzugeben ist und in einer topologischen Allego-

37 Vgl. LA II, 1B, 1135.
38 Annette Graczyk analysiert diese Topik im Kontext des literarischen Tableaus und zieht
Analogien zu politischen Ordnungsmodellen. Vgl. Graczyk 2004, 173 f.
39 Wagner 2009, 605.



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 131

rie fortgesetzt wird: Die Ordnung der Natur wird zu einem Land, das vermessen
werden kann; die drei Naturreiche werden zu Gipfeln dieses Landes. Diese Gip-
fel sind zwar begehbar, aber fallen – wie der Text nun wieder in der ersten
Person Plural postuliert – nie zusammen: „Ein Salz ist kein Baum, ein Baum
kein Tier; hier können wir die Pfähle feststecken, wo uns die Natur den Platz
selbst angewiesen hat.“ (MA 3.2, 197) Die Differenzierung erlaubt – um auf der
Textoberfläche zu bleiben – erst das Einschlagen der Merkpfähle auf den Gip-
feln. Aus der präsupponierten Willkür der Merkpfähle ist die dem Erkenntnisob-
jekt angemessene und darum keineswegs mehr willkürliche Vermessungshilfe
geworden.

Nachdem der Text auf diese Art die Ordnung der Natur abgesteckt hat, wech-
selt er in eine Anleitung zur Untersuchung der Kristallisation auf gefrorenen
Fensterscheiben. Diese Anleitung gibt nicht nur den Versuchsaufbau vor, son-
dern nimmt auch die Ergebnisse bis zu dem Punkt vorweg, an dem sich der Er-
zähler schließlich „selbst überraschen und belehren“ (ebd.) lässt. In diesem kur-
zen Absatz versammelt die Naturlehre nicht nur zeitgenössisches Wissen um die
Vorgänge der Kristallisation und verweist auf die damals geläufige Phlogiston-
Theorie. Vielmehr reflektiert sie das Verhältnis von Zeichen und Bezeichnetem:

Übrigens lassen Sie uns für alle Kunstwörter einen gleichen Respekt haben! Jedes zeigt
von der Bemühung des Menschengeistes etwas Unbegreifliches zu begreifen. Lassen Sie
uns die Worte, Aggregation, Kristallisation, Epigenese, Evolution, nach unsrer Bequem-
lichkeit brauchen, je nachdem, eins oder das andere, zu unsrer Beobachtung am besten
zu passen scheint. (MA 3.2, 197)

Mit diesen zeitgenössischen naturwissenschaftlichen Termini kehrt der Men-
schengeist in die Argumentation zurück, der immer mit einer beschränkten Epis-
temologie geschlagen ist; ihre Anordnung ist nicht willkürlich, sondern bezeich-
net „in aufsteigender Reihe […] immer komplexere Prozesse der Entstehung und
Zeugung“.40 Auch wenn die Kunstwörter willkürlich gebraucht werden sollen
und der Beobachtung und damit dem Erkenntnisinteresse untergeordnet wer-
den, zeigt ihre Anordnung eine aufsteigende Reihe. Unbegreifliches zu begreifen
ist also ein unabschließbarer, aber darum noch lange kein zielloser Prozess.

In den zusammenfassenden letzten beiden Absätzen wird diese Reihe durch
einen Chiasmus geschlossen: „Da wir nicht mit wenig viel tun können, so muß
es uns nicht verdrießen, mit vielem wenig zu tun“ (ebd.). Dieser Chiasmus mün-
det in eine Kritik am „bequemen Mystizismus“ (MA 3.2, 198), der programma-
tisch zugunsten differenzierender Naturwissenschaft abgeschafft werden soll.

40 LA II, 1B, 1138.



132 II Ort

Denn die Naturerkenntnis zielt „immer wieder auf den großen Begriff […]: daß
das alle nur ein harmonisches Eins, und er doch auch wieder ein harmonisches
Eins sei“ (ebd.). Damit steht hinter allen Differenzierungsbemühungen am
Schluss des Textes doch wieder eine Analogie – nämlich diejenige zwischen
Erkenntnissubjekt und Erkenntnisobjekt. Dieses Ziel ist aber nicht mit der Me-
thode zu verwechseln, die zur Erkenntnis führt; die Analogie als „Art zu be-
trachten und aus den Betrachtungen zu folgern“ bleibt nichtsdestotrotz „gefähr-
lich“ (MA 3.2, 196).

Erst im Zusammenhang mit ihrer Antwort zeigt die Naturlehre aber ihr er-
kenntnistheoretisches Potenzial, das von narrativen Verfahren abhängt. War die
Naturlehre noch voller verschiedener Rollen – Sender, Adressat und dritte In-
stanzen wie den forschenden Geist –, zeigt die Antwort eine andere Struktur,
die weniger die Differenzbildung betont als vielmehr Analogien produzieren
will. Auf die im ersten Brief geforderten erkenntnistheoretischen Differenzierun-
gen antwortet der zweite Brief mit einer Analyse der kommunikativen Differen-
zen. Nach einer captatio benevolentiae stellt er nämlich fest:

Bei dieser Gelegenheit habe ich recht empfunden, wie viel vorteilhafter es sei, sich über
wissenschaftliche Gegenstände mündlich als schriftlich zu unterhalten. In der Entfernung
und bei schriftlicher Kommunikation glaubt man oft anders zu denken als der zweite und
man denkt eben so; man glaubt überein zu denken und denkt verschieden. Im Gespräche
löst sich ein solches Mißverständnis leicht auf, schriftlich fängt es an zu stocken, und
leider sehen wir daß oft kluge und verständige Männer, wenn einmal ihre Abweichungen
von einander gedruckt sind, sich fast nie wieder zusammen finden können. (MA 3.2,
214 f.)

Statt die Analogien zwischen den verschiedenen Naturreichen zu verteidigen,
antwortet der zweite Brief mit einem Ebenenwechsel, der die Art der Kommuni-
kation selbst zum Thema macht. Dabei greift der Brief das chiastische Verfahren
auf, indem er die Meinungsverschiedenheit als Missverständnis inszeniert und
als Ähnlichkeit und Differenz auf die Kommunikationsform des Briefs überträgt.
Aus dem epistemologischen Chiasmus des ersten Briefs ist – gut metaleptisch –
ein kommunikativer Chiasmus geworden. Der Text verwendet damit erhebliche
Energie auf seine Form; diese Energie hat Folgen für den Gegenstand, die er-
kenntnistheoretische bzw. naturwissenschaftliche Debatte. Denn der rhetori-
sche Versuch, Übereinstimmung zwischen den Briefen herzustellen, hat Auswir-
kungen auf das Denken in Analogien, das die Antwort nichtsdestotrotz vertritt.
Die Präsupposition, dass die beiden Briefe „übereinstimmender denken“
(MA 3.2, 215), als der erste Brief glauben machen will, und die Konzession, dass
„es eine ganz andere Empfindung“ (ebd.) ist, wenn gefrorene Fensterscheiben
und lebende Pflanzen untersucht werden, täuschen nicht darüber hinweg, dass
„dem anschauenden Auge“ (ebd.) bestimmte Analogien zwischen beiden For-



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 133

men auffallen. Selbst wenn diesen Beobachtungen noch die „Einbildungskraft
[…] zu Hülfe käme“ (ebd.), ist die „Ähnlichkeit, wenigstens in der Erscheinung“
(MA 3.2, 215 f.), nicht zu übersehen.

Die Antwort geht damit auf kein einziges Argument des ersten Briefs ein,
sondern schafft einen gemeinsamen Nenner, wo der erste Brief Differenzen pos-
tuliert. Dergestalt erweitert die Antwort den Erkenntnisprozess und setzt sich
in eine Reihe zum Denken in Differenzen. Nach dem genauen „Trennen und
Absondern“ (MA 3.2, 216) nimmt sich der Brief die Freiheit des Vergleichens.
Den argumentativen Anknüpfungspunkt bilden die „Kunstwörter[ ]“ (ebd.) des
ersten Briefs. Diese nämlich fordert der erste Brief dezidiert auf, willkürlich zu
gebrauchen. Gleiches Recht fordert der zweite Brief dementsprechend für die
„verschiedenen Seelenkräfte[ ]“ (ebd.): Einbildungskraft und Witz werden so für
den naturwissenschaftlichen Erkenntnisprozess rehabilitiert, weil die Einbil-
dungskraft Vergangenes vergegenwärtigt und der Witz die Verbindungen zwi-
schen verschiedenen Phänomenen herstellt.

Die Antwort schlägt die Naturlehre also mit ihren eigenen Waffen. Explizit
appelliert der Text dabei an das naturwissenschaftliche „Genie“ (ebd.) und
schlägt eine Arbeitsteilung vor:

Wenn es also Männer gibt die recht genaue Beobachtungen machen, andere, welche das
Erkannte ordnen und bestimmen, und wir es mit den Arbeiten dieser Männer sehr genau
nehmen müssen, weil sie selbst ein sehr ernsthaftes Pensum übernommen haben: so wol-
len wir es mit der dritten Klasse desto leichter nehmen, zu welcher sich vorerst Ihre
Freunde bekennen, die Ihnen zusammen einen herzlichen Gruß entbieten. (MA 3.2, 216)

Die Antwort ist also weniger eine Revision des ersten Briefs als vielmehr seine
Fortsetzung, wie hier in der Konditional- oder Temporalkonstruktion markiert
wird. Dabei inszeniert sich die Stimme der Antwort mithilfe rhetorischer Mittel
als wissenschaftliches Genie, das auf die Ergebnisse genau der Arbeitsweisen
aufbaut, wie sie im ersten Brief postuliert werden. An die Empiriker und Analy-
tiker schließt dieses Genie an, das im Gegensatz zu den ihm vorausgehenden
erkenntnistheoretischen Positionen Verbindungen herzustellen vermag, ohne
an Kausalität gebunden zu sein. Ohne die Briefform und die Struktur der dop-
pelten Antwort wäre diese erkenntnistheoretische Reihe nicht zu denken; die
verteilten Rollen der beiden Briefe machen ihre Verbindungen erst möglich. Die
Naturlehre und ihre Antwort entscheiden sich damit nicht für einen epistemolo-
gischen Ort und ein entsprechendes Verfahren; vielmehr inszenieren sie eine
Suche nach diesem Ort durch narrative Verfahren in einer erkenntnistheoreti-
schen Arbeitsteilung, die letztlich unvermittelt bleibt.



134 II Ort

1.3 Das Urgestein erzählen: ‚Granit I‘ und ‚Granit II‘

Während die bisher analysierten Texte den Zusammenhang von Erkennen und
Erzählen rein theoretisch, also ohne konkretes Erkenntnisobjekt produzieren,
ist die Geologie die erste Abteilung von Goethes naturwissenschaftlichen Tex-
ten, welche die Probe aufs Exempel macht. Unter Goethes vielfältigen – oft zur
Geologie gerechneten – mineralogischen, geologischen und kartographischen
Texten hat besonders Granit II – früher unter dem Titel Über den Granit – die
Aufmerksamkeit der Forschung gebündelt, zumal Goethe den Text wohl als
Ausgangspunkt eines geplanten, aber nie verwirklichten Romans über das Welt-
all vorgesehen hat.41 Auch wenn gerade der Begriff des Romans in diesem Zu-
sammenhang auf die narrative Verknüpfung verschiedener Naturereignisse ab-
zielt, geht es in Granit II weniger um Aspekte der Folge – sei diese nun temporal
oder kausal.42 Vielmehr sucht Goethe nach einem Ort des Erkennens, von dem
aus erzählt werden kann, nicht mehr dadurch, dass er nur naturphilosophi-
schen Gedankenexperimenten folgt, sondern zusätzlich dadurch, dass er meta-
leptische Verfahren veranschlagt. Allerdings hat Granit II in einem weiteren
kurzen Text, der bezeichnenderweise als Granit I in die Leopoldina-Ausgabe
eingegangen ist und den die Forschung nur vereinzelt wahrnimmt, eine Vorge-
schichte, die den Ausgangspunkt dieser Suche nach einem Ort bildet, von dem
aus erzählt und erkannt werden kann. Dementsprechend lese ich die beiden
Granit-Texte nicht als „poetische Anverwandlung“ einer „anorganischen Mate-
rie“,43 sondern als ersten Schauplatz des Zusammenhangs von Erkennen und
Erzählen. Diesen Zusammenhang analysiere ich in zwei Schritten und folge da-
mit der Teilung in Granit I und Granit II. Denn analog zur Naturlehre und ihrer
Antwort reagiert Granit II auf die Aporien, die zum Abbruch von Granit I führen,
indem sich der Text dem gemeinsamen Gegenstand genau umgekehrt nähert:
Will Granit I noch vom Objekt ausgehend den Ort des Erkennens bestimmen,
greift Granit II die verschiedenen subjektiven Annäherungen an den Granit of-
fensiv auf. Beide Texte haben damit Anteil an einer Stimmenfindung, die episte-
mologisch grundiert ist.

Granit I inszeniert sich als Anfang von Goethes geologischen Studien, der
zugleich in einen rhetorischen Abbruch mündet. Der Herausgeber des entspre-
chenden Bandes der Leopoldina-Ausgabe Wolf von Engelhardt hält den Text nur

41 Vgl. Graczyk 2004, 189 f.
42 Der Granit ist Ausgangspunkt der Gesteinssuiten, die Goethe zum Teil gleichzeitig (vgl.
MA 2.2, 502 f.), aber vor allem später fast obsessiv angelegt hat, und darum kein beliebiges
Element dieser Suiten. Vgl. Pörksen 1998, bes. 115–120.
43 Görner 1995, 52.



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 135

für den Anfang einer unvollendeten Abhandlung, den Goethe am 18. Januar 1784
diktiert hat und der dementsprechend in zeitlichem Zusammenhang mit der
zweiten Harzreise von 1783 zu lesen ist. Welche Aporien diesen Abbruch im Text
verursachen und welches Darstellungspotenzial gerade im Fragmentarischen
liegt, möchte ich im Folgenden zeigen. Meine leitende These dabei ist, dass der
Text metaleptische Verfahren notwendig braucht, um zu beschreiben, wie der
Granit erkannt werden kann. Diese metaleptischen Verfahren führen ihn von
einer Beschreibung der Lage über die Zusammensetzung zur Entstehung des
Granits. Die narrative Abfolge verschiedener Aspekte des Erkenntnisgegenstands
ist keineswegs nur dem Granit geschuldet, sondern vielmehr Effekt der Grenzen
des Erkennens; verbunden werden die Aspekte durch eine narrative Metalepse,
die mit verschiedenen Lokaladverbien den Standpunkt des Erkennens und Er-
zählens genauso wie den erzählten geologischen Raum destabilisiert und damit
die Grenzen des Erkennens narrativ ausstellt. Den Ausgangspunkt dieser Desta-
bilisierung bildet eine Rechtfertigung:

Da wir von denen Gebürgs-Lagen reden wollen in der Ordnung wie wir solche auf- und
nebeneinander finden, so ist es natürlich daß wir von dem Granit den Anfang machen.
(MA 2.2, 487)

Am Beginn des Textes steht so die Frage nach seiner Disposition, die er seinem
Gegenstand entnimmt: der Ordnung der geologischen Lagen.44 Damit postuliert
der Text eine Kongruenz von natürlicher wie textueller Ordnung, was dadurch
expliziert wird, dass ‚natürlich‘ hier zu einer Qualifikation des Darstellungsver-
fahrens wird. Allerdings ist diese vermeintlich natürliche Ordnung insofern pre-
kär, als sie zwei Vektoren besitzt, die einen mehrdimensionalen Raum andeu-
ten: „auf- und nebeneinander“ (MA 2.2, 487). Diesen Raum muss der Text als
lineare Abfolge von Zeichen in eine narrative Folge bringen; das schafft er mit
einer doppelten Kausalkonstruktion. Der Ausgangspunkt – „daß wir von dem
Granit den Anfang machen“ (ebd.) – ist nämlich doppelt begründet, indem sich
zwei kausale Sätze auf ihn beziehen: der erste vorangestellte Nebensatz und
der gesamte zweite Absatz, der mit der Konjunktion „Denn“ (ebd.) den Gegen-
stand des Textes nochmals fundiert. Diese Fundierung entspricht dem damali-
gen Common Sense der Forschung zum Granit, „daß er die tiefste Gebürgsart
unseres Erdbodens ist“ (ebd.), zumindest die tiefste bisher bekannte. Alle übri-
gen Gesteinsarten sind – hier variiert der Text die mehrdimensionale Ordnung
des ersten Satzes – „auf und neben ihm gefunden“ (ebd.) worden. Der Granit

44 Zur Weiterführung dieser Ordnung vgl. Goethes Text Die Granitgebürge, der ebenso an ei-
ner natürlichen Ordnung scheitert und „Unordnung und Verwirrung“ (MA 2.2, 513) konstatiert.



136 II Ort

wird also zu Beginn mit dieser doppelten Kausalkonstruktion als ‚Urgestein‘
inszeniert, indem er positioniert wird: im Inneren der Erde und am Anfang der
geologischen Erzählung. Das Besondere an diesem ‚Urgestein‘ ist aber nicht nur
seine Lage, sondern auch seine Zusammensetzung, die der dritte Absatz be-
schreibt. Quarz, Feldspat und Glimmer konstituieren das Gestein. Folglich sind
auch seine Bestandteile „an- und nebeneinander“ (ebd.) angeordnet, ohne dass
ein vierter Bestandteil sie verbinden würde. Sie halten sich „untereinander“
(MA 2.2, 488) fest und sind doch „voneinander“ (ebd.) genau zu unterscheiden.

Der Granit wird also nicht nur als ein Gestein inszeniert, das in der Tiefe
der Erde die restlichen Gesteine auf und neben sich versammelt, sondern auch
als ein Gestein, das in seiner eigenen Zusammensetzung diese topologische
Struktur spiegelt. Diese Spiegelung zeigt sich im Text über eine Häufung relatio-
naler Lokaladverben, die zu der Frage der Beziehung des Gesteins zu seinen
Teilen führen. Obwohl der Granit aus drei einzelnen Komponenten zusammen-
gesetzt ist, kann der Text – wie sonst bei Teil-Ganzes-Relationen üblich – nicht
erst den Teil und dann das Ganze denken; gerade weil die drei Bestandteile
ohne ein verbindendes Element erscheinen, scheinen sie „nicht zusammenge-
setzt oder aneinander gebracht sondern zugleich mit ihrem Ganzen das sie aus-
machen entstanden“ (ebd.) zu sein. Der Granit ist also spätestens hier das ‚Urge-
stein‘ schlechthin, gerade weil es zusammengesetzt ist und doch die Teile, aus
denen es zusammengesetzt ist, nicht vor ihm entstanden sind. Damit verweigert
der Granit eine temporale und kausale Linearität, was Granit I nicht nur durch
Raummetaphern darstellt, sondern worauf er auch durch eine Verschiebung
seiner Fragestellung reagiert: Von einer Beschreibung des Gesteins wechselt
Goethe damit kaum merklich zur Frage nach seiner Entstehung.

Aber wie kann der Granit entstanden sein, wenn seine Bestandteile ihm
nicht vorausgehen? Die Erklärung findet Granit I in der üblichen isolierten Form
der zusammengesetzten Teile, die im Granit eben nicht realisiert wurde:45

Und obgleich nur der Glimmer öfters in seiner sechsseitigen, tafelartigen Kristallisation
erscheint und Quarz, und Feldspat, weil es ihnen an Raum gebrach, die ihnen eigne Ge-
stalten nicht annehmen konnten so sieht man doch offenbar, daß der Granit durch eine
lebendige, bei ihrem Ursprung innerlich sehr zusammengedrängte Kristallisation entstan-
den ist. (MA 2.2, 488)

Damit wechselt der Text explizit zur Spekulation über die Entstehung des Gra-
nits und greift Horace-Bénédict de Saussures Voyages dans les Alpes auf, der
den Granit ebenfalls als Produkt einer Kristallisation beschreibt, die aus einer

45 Vgl. zu dieser Form Goethes Text Vollendung eines Dinges, wo der Quarz sich im Bergkristall
vollendet zeigt (MA 2.2, 512).



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 137

nicht näher benannten und bekannten Ursache den Granit mit seinen Bestand-
teilen produziert.46 Mit dieser Spekulation betritt die Erzählung aber unsicheres
Gebiet, weshalb der fünfte Absatz sein Erkenntnisverfahren variiert: Hat sich
Granit I bisher einer kollektiven Stimme in der ersten Person Plural bedient,
wechselt er hier in die dritte Person Singular und beschreibt den „Menschen“
(ebd.), der vom Granit epistemologisch überfordert ist. Denn dieser Mensch
schließt fälschlicherweise von „Wirkungen“ auf „große Bewegungen und Ge-
waltsamkeit der Kräfte“ ihrer Entstehung (ebd.). Von dieser Kosmogonie grenzt
sich der Text ab, indem er die tägliche Erfahrung – allerdings selbst im Kon-
junktiv – gegen diese Vermutungen stellt: „ob er sich gleich täglich an dersel-
ben [der Natur, SM] eines andern belehren könnte“ (ebd.). Ein „streitendes un-
einig tobendes Chaos“ (ebd.), wie es Ovid in seinen Metamorphosen beschreibt
und worauf Granit I hier neben Buffons Époques de la Nature wohl anspielt,47

widerspricht freilich aufgrund der Assoziation mit einer Kosmogonie gewaltiger
Kräfte der These einer stillen Kristallisation.

Diesen Widerspruch formuliert der Text aber nicht direkt, sondern durch
eine rhetorisch explizite Metalepse, die Ovid und Buffon depersonalisiert als
‚man‘ abbildet: „Man hat von dem Körper der Sonne ungeheure Massen ab-
schöpfen ins Unendliche schleudern und so unser Sonnensystem erschaffen
lassen.“ (ebd.) Durch die Infinitivkonstruktion erhält das Verb ‚lassen‘ hier die
Bedeutung von ‚bewirken‘; aus der Darstellung der Entstehung der Welt ist so
narrativ die Schöpfung der Welt geworden. Der Kausalität, die sie hier rheto-
risch einfordert, fehlt dabei ihre Begründung; die Abgrenzung von diesen Theo-
rien der Weltschöpfung erfolgt implizit und mündet in einen Abbruch, der
nochmals das Darstellungsverfahren variiert.

Mein Geist hat keine Flügel, um sich in jene Uranfänge hervorzuschwingen. Ich stehe auf
dem Granit fest, und frage ihn ob er uns einigen Anlaß geben wolle zu denken wie die
Masse woraus er entstanden beschaffen gewesen. (MA 2.2, 488)

An dieser Stelle tritt das erste Mal ein ‚ich‘ auf den Plan, das den Granit be-
fragt – und damit bricht der Text ab. Der Ausgangspunkt dieses Abbruchs ist
eine epistemologische Unzugänglichkeit, die wieder topologisch bebildert wird:
Denn im Verb ‚hervorschwingen‘ verbirgt sich ein epistemologisch paradoxer
Ort, weil das Lokaladverb ‚hervor‘ eigentlich eine Bewegung aus einem Hinter-
grund in einen Vordergrund (von dort hinten nach hier vorn) bezeichnet.48 Der

46 Vgl. LA II, 7, 579 f.
47 Vgl. LA II, 7, 580.
48 Vgl. Lemma: „hervor, adv. vor in der Richtung nach einem sprechenden.“ URL: http://
www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=hervor [31. 08. 2018].

http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=hervor
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=hervor


138 II Ort

Sprecher ist dabei – das macht das Deutsche Wörterbuch unmissverständlich
klar – vorne lokalisiert; wenn ein Sprecher ‚hervor‘ mit einem Verb der Bewe-
gung kombiniert, ist er an zwei Orten gleichzeitig: hinten und vorne. Die Posi-
tion, die das Ich im letzten Absatz von Granit I also einnehmen möchte, aber
nicht kann, ist damit unmöglich – umso mehr, als die räumliche Dimension
durch die zeitliche Dimension der Vergangenheit ergänzt wird. Gleichzeitig
macht der Granit seinem Ruf als ‚Urgestein‘ alle Ehre, wenn er genau diese
unmögliche Bewegung zu verhindern scheint, indem er das ‚ich‘ „fest“ (ebd.)
stehen lässt. Die Suche nach dem Ort, von dem aus der Granit erkannt werden
kann, wird damit abgebrochen. Einerseits negiert Granit I diesen Ort, indem er
mit dem Verb ‚hervorschwingen‘ einen paradoxen Ort inszeniert. Andererseits
zeigt der Stimmenwechsel – von „wir“ über „man“ zu „ich“ – die Möglichkeit
einer epistemologischen Verortung an, die aber keine positive Begründung der
geologischen Anfänge der Welt leisten kann.

Die Grenzen des Erkennens manifestieren sich also in mehreren meta-
leptischen Verfahren. Erstens verbinden die gehäuft auftretenden relationalen
Lokaladverbien die verschiedenen Ebenen des Textes: Auf-, neben-, unter-, von-
und aneinander bestimmt den Granit nicht nur in Relation zu anderen Gestei-
nen, sondern auch im Verhältnis seiner Teile. Über die Stimmenwechsel, die
durch die grammatischen Personen indiziert werden, korrespondieren verschie-
dene narrative Ebenen mit den unterschiedlichen Aspekten des Granits; diese
Erzählebenen sind nicht in eine Hierarchie zu bringen, bilden aber nichtsdesto-
trotz verschiedene Formen des Erkennens ab. Metaleptisch sind diese Verbin-
dungen insofern, als sie eine Desorientierung inszenieren, die den Schluss von
der Lage des Granits auf seine innere Zusammensetzung hinterfragt. Diese in-
nere Zusammensetzung zeigt das Potenzial des Granits, der den Schlüssel zur
Entstehung der Welt an die Hand gibt. Hier inszeniert Granit I zweitens eine
Übertragung ohne Zwischenschritt im Sinne der Autor-Metalepse, um die geg-
nerischen Thesen der Erdentstehung zu diskreditieren, indem er sowohl der Li-
teratur (Ovid) als auch der Geognosie (Buffon) zum Vorwurf macht, Darstellung
mit der dargestellten Entstehung zu verwechseln. Goethe scheut also die direkte
argumentative Auseinandersetzung mit dem globalen Verweis auf alltägliche
Naturphänomene und setzt stattdessen auf einen narrativen Kunstgriff. Dieser
narrative Kunstgriff führt drittens zu einer weiteren narrativen Metalepse, die
sich schließlich als gescheiterter Ebenenwechsel an einem unmöglichen Ort
zeigt, indem der Text nun maximal subjektiv als ‚ich‘ den Granit befragt.

Der adressierte Granit antwortet in Granit I zwar nicht, aber die Suche nach
einem möglichen Ort des Erkennens durch narrative Mittel greift Granit II – mit
1785 etwa ein Jahr später entstanden – wieder auf. Während Granit I die Suche
nach diesem Ort aus dem Gegenstand entwickelt, indem der Text die Zusam-



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 139

mensetzung des Granits durch Lokaladverbien topologisch klassifiziert, insze-
niert Granit II diese Suche offensiv vom Erkenntnissubjekt her und knüpft damit
an die letzte Wendung von Granit I an. Dass Granit II in der Münchner Ausgabe
unter den naturwissenschaftlichen Schriften aufgeführt wird, ist – anders als
bei Granit I – keineswegs unumstritten. Denn wie Peter Schnyder zusammen-
fasst,49 ist sich die Forschung alles andere als einig darüber, wie sie diesen Text
mit seinen disparaten Darstellungsverfahren fassen soll: Sie hat ihn als Aufsatz
oder Bericht, als Essay oder Versuch, als Fragment oder sogar als Hymne auf
den Granit gelesen. Diese Klassifikationsprobleme führe ich auf sein Verfahren
zurück: mit narrativen Mitteln einen Ort des Erkennens zu suchen, der zugleich
ein Ort der Darstellung ist. Diese Suche, die in Granit I noch zum Abbruch der
Erzählung geführt hat, gestaltet Granit II einigermaßen kompliziert. Denn in
kaum einer zweiten naturwissenschaftlichen Schrift montiert Goethe derart dis-
parate Stimmen mit durchaus waghalsigen metaleptischen Sprüngen, die den
Granit von völlig unterschiedlichen Ebenen aus beschreiben können, aber in
ihrer Beschreibung dabei trotzdem immer auf bestimmte Topoi zurückgreifen.50

Der Text beginnt gut begriffsgeschichtlich mit der Geschichte des Granits
als einer Geschichte seiner Benennung, die aber schnell an ihre Grenzen stößt.
Ausgangspunkt ist die antike Benennung nach seinem Herkunftsort Syene –
„einem Orte an den Grenzen von Äthiopien“ (MA 2.2, 503). Doch nicht sein Ort,
sondern die „ungeheuren Massen“ des Granits führen „zu ungeheuren Werken“
der Menschen (ebd.). Von Anfang an drängt der Granit also förmlich zu mensch-
licher Bearbeitung; er wird als Material für Kunstwerke wie ägyptische Obe-
lisken, Sphinxen und Memnonsbilder eingeführt und damit dezidiert als Fun-
dament von Kultur.51 In Rom verdichtet sich dieses Bild, das dem Papst als
„ohnmächtige[n] Herr[n]“ seine „allgewaltige[n] Vorfahren“ (MA 2.2, 504) ge-
genüberstellt. Damit erhält der Granit bereits eine Geschichte, die von seiner
Benennung zu seiner Bearbeitung führt: Eine Kultur zu beurteilen heißt, ihre
Fähigkeiten in der Granitverarbeitung zu evaluieren. Statt mit einer Natur-
geschichte des Granits beginnt Granit II also mit einer Kulturgeschichte.

Im zweiten Absatz setzt der Text diese Kulturgeschichte fort, indem er von
der Antike in die Neuzeit wechselt und nochmals bei der Benennung ansetzt,
die diesmal den Begriff Granit von seinem „körnigten Ansehen“ (ebd.) ableitet.
Allerdings bleibt auch hier die Kulturgeschichte prägend; die ungeheuren Mas-
sen des Gesteins, die ja eigentlich erst den Anlass zu künstlerischer Bearbeitung
gegeben hatten, haben sich auf die „ungeheuren Massen jener Spitzsäulen“

49 Vgl. Schnyder 2012, 249.
50 Vgl. Trop 2013, 396.
51 Vgl. Raff 2008, 166–189, bes. 166 f. und 174–179.



140 II Ort

(ebd.), also auf die Obelisken als Objekte künstlerischer Bearbeitung verscho-
ben – genauso wie der Obelisk auf den Petersplatz in Rom versetzt wurde. Dass
diese Kulturgeschichte des Granits aber eine epistemologische Sackgasse ist,
sobald man aus ihr seine geologische Entstehung ableiten will, zeigt die Annah-
me, die aus ihr folgt und von der sich Goethe abgrenzt: dass es sich bei Granit
um einen Kunststein handelt, der „aus einer flüssigen Masse zusammenge-
häuft“ wurde (ebd.).

Hier wechselt der Granit II zum ersten Mal sein Mittel des Erkennens: Weder
die Begriffs- noch die Kulturgeschichte entschlüsseln das Rätsel des Granits,
sondern die Berichte „von vielen trefflich beobachtenden Reisenden“ (ebd.).
Diese Reisen sind keine Bildungsreisen nach Rom oder Ägypten, sondern – die
Voyages dans les Alpes, die bereits in Granit I eine Rolle gespielt haben, klingen
hier an – Reisen „in unbekannte Gebürge“ (ebd.). Auf diesen naturkundlichen
Exkursionen findet sich bestätigt,

daß das Höchste und das Tiefste Granit sei, daß diese Steinart die man nun näher kennen
und von andern unterscheiden lernte die Grundfeste unserer Erde sei worauf sich alle
übrigen mannigfaltigen Gebürge hinauf gebildet. (MA 2.2, 504)

Granit – weiß dieser Forschungsbericht im späteren Erzählen – ist also das
Höchste und das Tiefste und darum die Basis der Erde. Während Granit I noch
einen paradoxen Beobachterstandpunkt inszeniert hat, ist dieser paradoxe Ort
auf die Seite des Erkenntnisobjekts gerückt: Der Granit ist zugleich Gipfel und
Fundament der Erde. Und genau darin besteht die Herausforderung von Gra-
nit II. Denn der Text gerät an die Grenzen seines Wissens, wechselt ins Präsens
und anschließend in eine Beschreibung des Granits: „So viel wissen wir von
diesem Gesteine und wenig mehr“ (ebd.). Sein „Ursprung“ ist genauso unge-
klärt wie seine „Mischung“, seine „Lage und das Verhältnis seiner Teile“. „Dau-
er“ und „Farbe“ sind ebenso uneinheitlich; selbst „die Massen eines jeden Ge-
bürges sind oft von Schritt zu Schritte wieder in sich unterschieden, und im
ganzen doch wieder immer einander gleich“ (ebd.). Dieses also maximal rätsel-
hafte Gestein erfordert dementsprechend einen anderen Zugriff. Deshalb wech-
selt der Text hier nicht nur seinen erkenntnistheoretischen Zuschnitt, sondern
reflektiert mit ihm auch sein narratives Verfahren:

Und so wird jeder der den Reiz kennt den natürliche Geheimnisse für den Menschen ha-
ben, sich nicht wundern daß ich den Kreis der Beobachtungen den ich sonst betreten,
verlassen und mich mit einer recht leidenschaftlichen Neigung in diesen gewandt habe.
(MA 2.2, 504)

Von der dritten Person über die erste Person Plural ist der Granit II bei der ersten
Person Singular angelangt und legitimiert sein Verfahren dezidiert „mit einer



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 141

recht leidenschaftlichen Neigung“, also als emphatischer Naturforscher. Aus
dem Forschungsbericht wird eine epistemologische Reflexion im Gestus einer
captatio benevolentiae:

Ich fürchte den Vorwurf nicht daß es ein Geist des Widerspruches sein müsse der mich von
Betrachtung und Schilderung des menschlichen Herzens des jüngsten mannigfaltigsten
beweglichsten veränderlichsten, erschütterlichsten Teiles der Schöpfung zu der Beobach-
tung des ältesten, festesten, tiefsten, unerschütterlichsten Sohnes der Natur geführt hat.
Denn man wird mir gerne zugeben daß alle natürlichen Dinge in einem genauen Zusam-
menhange stehen, daß der forschende Geist sich nicht gerne von etwas Erreichbarem
ausschließen läßt. Ja man gönne mir, der ich durch die Abwechselungen der menschli-
chen Gesinnungen, durch die schnellen Bewegungen derselben in mir selbst und in an-
dern manches gelitten habe und leide, die erhabene Ruhe, die jene einsame stumme Nähe
der großen leise sprechenden Natur gewährt, und wer davon eine Ahndung hat folge mir.
(MA 2.2, 504 f., Herv. SM)

Granit II rechtfertigt hier auf den ersten Blick einen Wechsel des Erkenntnis-
gegenstandes: vom Herzen zum Granit, wobei bereits dieser Wechsel in Form
der Gegenüberstellung die „Betrachtung und Schilderung“ (MA 2.2, 505) mit
„Beobachtung“ (ebd.), also Darstellungsverfahren mit Erkenntnisverfahren pa-
rallelisiert.52 Die Gegenüberstellung aber erfolgt in einer Reihe von superlativi-
schen Gegensatzpaaren, die einander keineswegs ausschließen, wie es der prä-
supponierte Vorwurf im „Geist des Widerspruches“ (ebd.) insinuiert. Denn das
Herz und der Granit sind näher miteinander verbunden, als die Oppositionen
vermuten lassen. Dass „alle natürlichen Dinge in einem genauen Zusammen-
hange stehen“ (ebd.), schließt Herz und Granit mit ein. In den Oppositionen
verbirgt sich eine Asymmetrie, die diesen Zusammenhang herstellt. Denn wo
das Herz am „mannigfaltigsten“ ist, ist es der Granit keineswegs weniger, ist er
ja, wie der Text im selben Absatz bereits festgestellt hat, „[h]öchst mannigfaltig
in der größten Einfalt“ (MA 2.2, 504). Deshalb fehlt das Gegenstück in der Reihe
von Superlativ-Attributen, die sich sonst relativ umstandslos zu Paaren gruppie-
ren lassen: das Jüngste, Beweglichste, Veränderlichste und Erschütterlichste
steht dem Ältesten, Festesten, Tiefsten und Unerschütterlichsten gegenüber.
Dass dabei ausgerechnet das Veränderlichste gegen das Tiefste in Stellung ge-
bracht wird, ist nur konsequent, wenn man bedenkt, dass der Text vorher den
Granit – ganz im Geiste des Widerspruchs – als „das Höchste und das Tiefste“
(ebd.) bezeichnet hat. Begriffs- und Kulturgeschichte hängen also mit der Natur-
geschichte bzw. der Reflexion ihrer Epistemologie durchaus zusammen.

Dass der Granit als widersprüchliches Gestein nicht mit einer einfachen Op-
positionsbildung zu erklären ist, liegt damit auf der Hand. Dementsprechend

52 Vgl. Wyder 1998, 161 f.



142 II Ort

wechselt die Erzählung erneut ihr Register und fällt in einen leidenschaftlichen
Hymnus an die Natur, die den Granit direkt als „ihr ältesten würdigsten Denk-
mäler der Zeit“ (MA 2.2, 505) adressiert.53 Damit vollzieht er nicht nur eine Apo-
strophe, indem er sich von seinen Rezipienten erster Ordnung („wer davon eine
Ahndung hat“) ab- und dem Granit zuwendet, sondern qualifiziert den Granit
in seiner unbearbeiteten und nicht in verarbeiteter Form wie die eingangs er-
wähnten Kunstwerke zum Denkmal der Zeit. Dieser Hymnus bricht aber nicht
mit den zuvor erzählten Wissensbeständen, sondern greift sie in veränderter
Form wieder auf. Von der Expedition ins Gebirge übernimmt er den Standpunkt:
„Auf einem hohen nackten Gipfel sitzend und eine weite Gegend überschau-
end“ kann sich der Erzähler den Grund vorstellen, der „bis zu den tiefsten Orten
der Erde hinreicht“ (ebd.). Hier sind Höchstes und Tiefstes imaginativ vereint;
das erzählende Ich kann sich in seinen Selbstgesprächen – als erzähltes Ich
nun tatsächlich sich selbst adressierend – in eine Zeit „vor allem Leben und
über alles Leben“ (ebd.) versetzen. Dabei erfährt es die Entstehung des Granits
als Schöpfungsgeschichte buchstäblich am eigenen Leib:

In diesem Augenblicke da die innern anziehenden und bewegenden Kräfte der Erde
gleichsam unmittelbar auf mich wirken, da die Einflüsse des Himmels mich näher um-
schweben, werde ich zu höheren Betrachtungen der Natur hinauf gestimmt, und wie der
Menschengeist alles belebt so wird auch ein Gleichnis in mir rege dessen Erhabenheit ich
nicht widerstehen kann. (MA 2.2, 505)

Erde und Himmel beeinflussen das erzählende Ich derartig, dass es in Gleich-
nissen redet und die Flügel erhält, die in Granit I noch fehlen. Diese Flügel
führen in unbestreitbar religiöse Sphären: Das erzählende Ich imaginiert den
Menschen, der zum Zeugen der Schöpfung wird und auf dem Granitgipfel „dem
Wesen aller Wesen ein Opfer“ (MA 2.2, 505 f.) bringt. Das erzählende Ich versetzt
sich – narratologisch gesprochen – in diesen Menschen und eignet sich seinen
Standpunkt und seine Perspektive an, indem es von der dritten in die erste
Person wechselt.

Diese religiös gestimmte Meditation in geognostische Urszenen führt die
Seele dieses Menschen ihrerseits über Raummetaphern zu einer Gipfelbestei-
gung

in die vergangene Jahrhunderte hinauf, sie vergegenwärtigt sich alle Erfahrungen sorgfäl-
tiger Beobachter, alle Vermutungen feuriger Geister. Diese Klippe sage ich zu mir selber

53 Wolf von Engelhardt qualifiziert diese Adresse bereits als Personifikation und ordnet diese
Personifikation in die spinozistisch inspirierte Erkenntnistheorie ein. Vgl. Engelhardt 2003,
113–115.



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 143

stand schroffer zackiger höher in die Wolken da dieser Gipfel, noch als eine meerumfloß-
ne Insel, in den alten Wassern dastand; um sie sauste der Geist, der über den Wogen
brütete, und in ihrem weiten Schoße die höheren Berge aus den Trümmern des Urgebür-
ges und aus ihren Trümmern und den Resten der eigenen Bewohner die späteren und
ferneren Berge sich bildeten. (MA 2.2, 506)

Dieses Super-Ich, das Überblick nicht nur als räumliche, sondern auch als zeitli-
che Kategorie fasst, kann die gleichwohl spekulativen Ursprünge der Welt dar-
stellen; Katalysator dieser Darstellung ist der granitene „Felsen“ (ebd.). Implizit
lassen sich dabei durchaus Referenzen zu zeitgenössischen geognostischen
Theorien – wie denen des bereits erwähnten Saussure – ziehen,54 aber diese
Theorien werden durch die Struktur des Textes in ein anderes Register verscho-
ben und als Spekulation markiert, nicht mit Beweisen untermauert. Statt auf
die Kraft des Arguments zu vertrauen, baut Granit II auf die Anschaulichkeit
des hymnischen und (natur)religiös überformten Schöpfungsnarrativs, das wie-
derum die Kraft des Wortes („sage ich zu mir selber“) inszeniert.

In einer vorletzten Volte zieht sich das Ich dementsprechend zurück, weil
es sich – von „jeder schweifenden Betrachtung“ (ebd.) ablassend – auf die Ge-
genwart des Steins konzentriert und dabei aber den Granit nicht in einer einzi-
gen Form, sondern „hier gerade dort gelehnt in die Höhe stehen bald scharf
übereinander gebaut, bald in unförmlichen Klumpen wie übereinander gewor-
fen“ (ebd.) sieht, also nur „Trümmer Unordnung und Zerstörung“ (MA 2.2, 507)
sehen kann. Da hilft nur der Rückzug aus dem „lebendigen Anschauen […] in
die Studierstube“ (ebd.) und ein Blick in „die Bücher unserer Vorfahren“ (ebd.),
wo allerdings nicht weniger Unordnung und Zerstörung herrscht:

Hier heißt es bald, das Urgebürge sei durchaus ganz als wenn es aus einem Stücke gegos-
sen wäre, bald es sei durch Flözklüfte in Lager und Bänke getrennt die durch eine große
Anzahl Gänge nach allen Richtungen durchschnitten werden; bald es sei dieses Gestein
keine Schichten sondern in ganzen Massen die ohne das geringste Regelmäßige abwech-
selnd getrennt seien; ein anderer Beobachter will dagegen bald starke Schichten, bald
wieder Verwirrung angetroffen haben. Wie vereinigen wir alle diese Widersprüche und
finden einen Leitfaden zu ferneren Beobachtungen. (MA 2.2, 507, Herv. SM)

Der verknüpfende Operator ‚bald‘ ist in diesem abrissartigen Forschungsbericht
kein Temporaladverb, sondern funktioniert als lokale Bestimmung von einan-
der ausschließenden Meinungen, die an unterschiedlichen Stellen der For-
schung vertreten werden.55 Der Schluss aus dem Studium der Bücher ist – wie

54 Vgl. LA II, 7, 584.
55 Vgl. Wyder 2008, 139. Zu Goethes Verwendung von ‚bald‘ in den naturwissenschaftlichen
Schriften vgl. Pörksen 1999, 20–22.



144 II Ort

das Satzzeichen unmissverständlich indiziert – keine Frage, sondern eine Fest-
stellung.56 Denn eigentlich hat die narrative Funktion alle diese widersprüchli-
chen Meinungen bereits versammelt: Aus den Widersprüchen und aus der Un-
ordnung des Granits resultieren nur konsequenterweise Widersprüche und
Unordnung in seiner Erforschung.

Trotzdem endet damit nicht der Versuch, den Granit narrativ zu umstellen,
sondern mit einer Ankündigung und einer Warnung. Die Ankündigung, die Wi-
dersprüche zu synthetisieren, die nicht nur den Gegenstand, sondern auch sei-
ne Erforschung kennzeichnet, konfrontiert der Text mit einer abschließenden
captatio benevolentiae, die an einen kollektiven Erkenntnisprozess erinnert, bei
dem „selbst die Irrtümer nützlich“ (MA 2.2, 507) werden, weil sie „Gelegenheit
geben“ (ebd.), die Scharfsinnigkeit einzuüben und so nicht nur in der Erfor-
schung des Granits „weiter […] gehen“ (ebd.), sondern auch den Erkenntnisap-
parat trainieren. Diese Inszenierung kombiniert Goethe mit der dezidiert „mehr
für Ausländer […] als für Deutsche“ (ebd.) geltenden Warnung, dass der Granit
nicht mit anderen Gesteinsarten zu verwechseln sei. In dieser – in ihrer Diffe-
renzierung der verschiedenen Nationen durchaus ironisch zu lesenden – War-
nung steckt dabei aber das erkenntnistheoretische Potenzial des Granits, der
vor allem eines übt: „wohl unterscheiden zu lernen“ (ebd.).

Dieses Denken in Differenzen fordert Granit II mit einem Erzählverfahren,
das verschiedenste Orte des Erkennens inszeniert, ohne sie zu synthetisieren
oder in eine hierarchische Ordnung zu bringen. Seien diese Orte nationale Per-
spektiven, wissenschaftliche Lehrmeinungen, hymnische Meditationen, natur-
kundliche Exkursionen oder kulturgeschichtliche Erörterungen: Der Granit kann
nicht von einem einzigen Ort aus exklusiv erschlossen werden, sondern nur
durch eine kombinatorische Positionierung. Der Operator dieser Kombination ist
in metaleptischen Verfahren zu finden, die genau an den Brüchen der Erzählung
den Übergang zwischen den verschiedenen Stimmen sichern und zwischen Be-
griffs- und Kulturgeschichte, epistemologischer Reflexion, emphatischem Hym-
nus, Forschungsbericht und Ankündigung vermitteln. Metaleptisch sind diese
Verfahren, weil sie keine notwendigen Schließverfahren abbilden, sondern Gren-
zen des Erkennens durch Wiederholung und Variation bestimmter Topoi in der
Beschreibung des Granits überbrücken. Dabei entsprechen in Granit II die ver-
schiedenen Ebenen des Erkennens durchaus Ebenen des Erzählens, wie sich
durch die Wechsel der Stimmen und Zeitstruktur und die ihr zugrunde liegenden

56 Ältere Ausgaben wie die Hamburger Ausgabe und auch der erste Band der Leopoldina-
Ausgabe verzeichnen hier noch ein Fragezeichen (vgl. LA I, 1, 61). Die Leopoldina-Ausgabe
korrigiert sich in ihrem elften Band allerdings selbst (vgl. LA I, 11, 14) und verzeichnet auch
keine Unsicherheit bei den Lesarten (vgl. LA II, 7, 581).



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 145

Tempuswechsel zeigt. Als Antwort auf Granit I zeigt Granit II nicht nur die Um-
kehrung der Perspektive ins Subjektive, sondern die Radikalisierung dieser Sub-
jektivierung in seiner Vervielfältigung von Ebenen und Stimmen. Immer wenn
sich eine epistemologische Funktion erschöpft hat, lässt der Text diese fallen
und wechselt zu einer anderen. Jedem Zugriff auf den Granit entspricht so ein
spezifisches narratives Format. Von der Begriffs- und Kulturgeschichte des Gra-
nits führt diese Reihe über die durch Reiseberichte gestützte Naturgeschichte,
eine Reflexion auf den Granit als epistemisches Objekt und einen naturreligiös
inspirierten Hymnus zu einem Forschungsbericht und schließlich zu einer di-
daktischen Warnung. Diese epistemologischen Funktionen, die auf ganz unter-
schiedliche Aspekte des Granits zugreifen können, sind also narrativ strukturiert
und arbeiten sich dementsprechend unterschiedlich am Granit ab. Dennoch sind
sie über bestimmte Topoi verbunden, ohne die das ‚Urgestein‘ nicht zu beschrei-
ben ist. Damit inszeniert Goethe ein Spiel zwischen Analogieschlüssen und Diffe-
renzbildungen, die sich nicht auf einen gemeinsamen Nenner bringen lassen.
Den Granit erklären damit weder Granit I noch Granit II. Vielmehr umstellen die
beiden Texte den Granit und legen die epistemologischen Dimensionen offen,
die die Untersuchung des ‚Urgesteins‘ mit sich bringt.

1.4 Zusammenfassung: Ursprung erzählen – Geologie

Goethes naturphilosophische und naturwissenschaftliche Anfänge bieten eine
narrative Stimmenfindung, die epistemologisch grundiert ist. Diese Stimmenfin-
dung lässt sich an vier Aspekten beobachten. Zunächst zeigt sie sich in der
Modellierung der Aussageinstanzen. Keiner der untersuchten Texte kommt mit
einer einheitlichen und konstanten Aussageinstanz aus, sondern inszeniert in
unterschiedlichem Maße verschiedene Wechsel. Diese Wechsel strukturieren
nicht selten die Dramaturgie der Erzählung deutlicher als eine etwa doppelte
temporale Sequenz, die in keinem der Texte eine größere Rolle spielt, wenn sie
überhaupt konstatiert werden kann. Das heißt aber nicht, dass die temporale
Struktur der Erzählungen – dem zweiten Aspekt, der einen Einblick in die Stim-
menfindung gibt – einheitlich ist. Im Gegenteil ist auch sie von größeren Wech-
seln geprägt. Selbst wo eine doppelte temporale Sequenz zu finden ist und wo
Vergangenheit – etwa in Erzählerberichten – eine größere Rolle spielt, ist Aktu-
alisierung eine konstante Funktion des Erzählens mit doppeltem temporalen
Boden. Drittens manifestiert sich in der Struktur der Erzählebenen der unter-
suchten Texte eine Tendenz zur Multiplikation und Transgression der Ebenen.
Viertens schließlich sind die Texte auch bezogen auf ihre Erzählformate äußerst
heterogen. Gerade die frühen naturwissenschaftlichen Schriften führen auf der



146 II Ort

Ebene ihrer Darstellung vor, dass eine strikte Trennung zwischen Naturphiloso-
phie und Naturwissenschaft wenig sinnvoll erscheint, weil sich argumentative
Muster, rhetorische Strukturen und narrative Verfahren überlappen. Auf den
Modellbegriff der Metalepse sind diese Verfahren zu bringen, weil sie sich kon-
stanten Aussageinstanzen, einheitlichen Erzähltempi, separierten Erzählebenen
und ungebrochenen Erzählstilen konsequent verweigern und diese Verfahren
genau dann einsetzen, wenn es um die Grenzen des Erkennens geht.

Der früheste hier untersuchte Text ist zwar einerseits klar ein naturphiloso-
phischer. Trotzdem hat die Analyse gezeigt, dass sich im naturphilosophischen
Hymnus Die Natur die Formulierung eines epistemologischen Problems verbirgt,
das für die weiteren Texte an Signifikanz gewinnt. Hier findet sich bereits eine
komplexe Modellierung der Aussageinstanzen genauso wie der Einsatz der anti-
thetischen Struktur angesichts einer epistemologischen Aporie: Teil der Natur zu
sein und diese gleichzeitig erkennen zu wollen. Die Studie nach Spinoza als zwei-
ter untersuchter Text dagegen gibt diesem epistemologischen Problem eine an-
dere Wendung, indem er es in ästhetische Theorie überführt. Die Naturlehre mit
ihrer Antwort zeigt neben dem Einsatz des Briefformats und der Dialektik von
Analogie und Differenz, dass es selbst für Goethes naturwissenschaftliche Schrif-
ten wenig zielführend ist, den Autor mit der Aussageinstanz umstandslos zu
assoziieren. In den beiden kurzen Texten zum Granit schließlich begegnet die
epistemologische Aporie ihrem ersten konkreten epistemischen Objekt. In Gra-
nit I führt das Denken vom Objekt her schließlich zum Abbruch der Untersu-
chung. In Granit II dagegen führt der Versuch, umgekehrt den Granit vom Sub-
jekt her zu denken, zur Proliferation, die narrative Stimmen und Formate
gleichermaßen ungehemmt aneinander montiert.

Goethe ist kein Freund von Revolutionen, sondern bevorzugt in seinem
Denken kontinuierliche Entwicklung und dementsprechend in der Geologie die
Kristallisation – so das in der Forschung bis heute weit verbreitete Klischee.57

Die naturwissenschaftlichen Schriften insbesondere zur Geologie bieten aber
ein anderes Bild: Weil sie intensiv nach einem Ort suchen, der ihren Erkenntnis-
gegenstand erschließen kann, findet sich auf der Ebene ihrer Darstellung alles
andere als Linearität und Kontinuität. Narratologisch lässt sich dieses Verfahren
als metaleptischer Stimmenwechsel beschreiben. Nicht in einem kontinuierli-
chen Narrativ ist der Geologie und insbesondere dem Granit beizukommen, son-
dern nur mit einer massiven Vervielfältigung der epistemologisch strukturierten
Stimmen.

57 Vgl. Sullivan 1999, 344–347.



2 Der Ort der Literatur: ‚Die Leiden des jungen
Werthers‘

„Wie froh bin ich, daß ich weg bin! Bester Freund, was ist das Herz des Men-
schen!“ (FA 8, 11),1 ruft Werther am Beginn des ersten Briefs aus. Die Leiden
des jungen Werthers (1774/87) untersuchen dieses Herz des Menschen in aller
Radikalität. Radikal ist der Briefroman aber nicht nur, weil er mit dem Suizid
seiner Hauptfigur und seines Haupterzählers endet, sondern vor allem aufgrund
seiner Darstellungsverfahren. Diese Verfahren sind es auch, die – neben allen
motivgeschichtlichen Parallelen2 – eine Brücke zu den geologischen Texten
schlagen lassen. Wie der Text das Herz und damit – wie es in Granit II heißt –
den „jüngsten mannigfaltigsten beweglichsten veränderlichsten, erschütter-
lichsten“ (MA 2.2, 505) Teil der Schöpfung untersucht, zeigt sich insbesondere
in seiner narrativen Struktur. Diese Struktur – darin besteht meine These – ist
dadurch gekennzeichnet, dass sie einen Ort sucht, von dem aus eben das wenig
fassbare, aber schließlich doch tödliche Herz erkannt werden kann.3

Bevor ich die Leiden des jungen Werthers analysiere, zeige ich anhand von
Goethes fragmentarischem Briefroman Arianne an Wetty (1770), zu welchen Be-
dingungen diese Suche nach einem Ort des Erkennens von Gefühlen funktio-
niert (2.1). Auch wenn dieser Text nur aus zwei Briefen besteht, haben diese
beiden Briefe für die Leiden des jungen Werthers eine bislang verkannte heuris-
tische Funktion, weil sie die beiden Probleme getrennt behandeln, die jeden
einzelnen Brief Werthers imprägnieren: Im ersten Brief entwirft der Text eine
anthropologisch grundierte Theorie der Sinne als erkenntnistheoretisches Pro-
blem, dem nur narrativ beizukommen ist. Im zweiten Brief verschiebt sich die-
ses Problem auf das Hauptthema aller Briefromane: die unerfüllbare bzw. durch
Intrigen verhinderte Liebe. Beide Probleme werden von einer formalen Klammer
verbunden, die mit der Apostrophe ihre Struktur erhält. Davon ausgehend un-
tersuche ich die Leiden des jungen Werthers, die diese Suche nach dem Herz des
Menschen deutlich komplizierter gestalten, indem sie mit zwei verschiedenen
narrativen Achsen arbeitet. Auf einer vertikalen Achse lassen sich zunächst drei
narrative Ebenen unterscheiden: Auf einer ersten Ebene ordnet und ediert der

1 Alle Zitate aus den Leiden des jungen Werthers weise ich aus dem achten Band der ersten
Abteilung der Frankfurter Ausgabe nach, weil sie über den Paralleldruck erlaubt, die beiden
Textfassungen unmittelbar zu vergleichen.
2 Vgl. Thomé 1978, bes. 380–408.
3 Damit zusammen hängt ein, wenn nicht der zentrale Topos der Werther-Forschung, die un-
zählige Versuche unternommen hat, Werthers Suizid zu erklären. Vgl. Neumeyer 2009, bes.
202–205.

https://doi.org/10.1515/9783110586213-008



148 II Ort

Herausgeber Werthers Briefe und nachgelassene Schriften.4 Auf einer zweiten
Ebene untersucht Werther selbst als erzählendes bzw. schreibendes Ich sein ei-
genes Herz. Auf einer dritten Ebene schließlich wird Werthers Herz als Teil des
erzählten Ichs präsentiert; die Präsentation dieses erzählten Ichs übernimmt im
Laufe des Textes zunehmend der Herausgeber, der – wie Uwe Wirth prominent
analysiert5 – Stück für Stück zum Erzähler avanciert. Werther als erzähltes Ich
wird dabei selbst wiederum – am deutlichsten in der Lektüre der Ossian-Gesän-
ge – zu einem Erzähler und liegt deshalb auf einer dritten narrativen Ebene.
Diese drei Ebenen produzieren Notwendigkeit, nicht primär indem sie die Ereig-
nisse kausal motivieren und damit in eine logische Folge bringen, sondern in-
dem sie Ursachensuche für Werthers Suizid in der Verfassung seines Herzens
betreiben. Diese Ursachensuche kreist entsprechend um das Lemma Herz, das
immer dann eingesetzt wird, wenn im empfindsamen Code Grenzen des Erken-
nens markiert werden (2.2). Diese vertikale Achse der verschiedenen hierar-
chisch organisierten Erzählebenen wird durch eine horizontale Achse ergänzt,
die in einem zweiten Schritt analysiert werden soll (2.3). Denn damit Werthers
Herz und seine daraus entstehenden Leiden Sinn ergeben, braucht es parallele
narrative Strukturen, die den Prozess der Identifikation – oder in der Diktion des
Textes: den Prozess der Teilnehmung oder Teilnahme – transparent machen. Mit
diesen Parallelerzählungen und ihren Spiegelfiguren generiert zunächst Werther
als Erzähler Sinn; damit haben sie ein zutiefst epistemologisches Profil. Der Ein-
satzpunkt eines solchen Parallelnarrativs ist das berühmte sogenannte Suizid-
gespräch, das Werther mit Albert führt und in dem schließlich weniger abstrakte
Argumente als vielmehr exemplarische Narrative den Disput prägen. Eine zweite
Parallele ist Werthers erster Doppelgänger: der ehemalige Schreiber von Lottes
Vater, der für Werther aufgrund seiner unerwiderten Gefühle für Lotte zur Identi-
fikationsfigur wird. Die dritte und prominenteste Parallelerzählung schließlich
ist die sogenannte Bauernburschenepisode, die Goethe erst in der zweiten Fas-
sung des Textes hinzufügt. Diese Parallelerzählung rahmt den gesamten Brief-
roman und lässt in einer Art Mise en abyme6 beobachten, wie die Grenzen des
Erkennens mit den Grenzen des Erzählens zusammenhängen. Damit hat das
epistemologische Profil des Erzählens zwei Achsen. Auf einer vertikal organisier-
ten Achse untersucht der Text das Herz des Menschen und damit die Frage,
warum Werther sterben muss. Auf einer zweiten horizontalen Achse untersucht
zunächst Werther selbst sein eigenes Herz mittels Erzählungen. Schließlich über-

4 Allein deshalb ist der Roman keinesfalls als autodiegetisch zu klassifizieren. Vgl. anders
Frank 2014.
5 Vgl. Wirth 2008, 233–283.
6 Zum Zusammenhang von Mise en abyme und Metalepse vgl. Cohn 2012, bes. 108–111.



2 Der Ort der Literatur: ‚Die Leiden des jungen Werthers‘ 149

nimmt aber der Herausgeber als Erzähler der Bauernburschenepisode und ver-
schiebt damit die Analyse der Figur, weil er nicht nur vom Bauernburschen er-
zählt, sondern gleichzeitig von Werthers Reaktion.

2.1 Apostrophe als Figur des monologischen Briefromans:
‚Arianne an Wetty‘

„O meine Freundin“ (FA 8, 560), „meine zärtliche Freundin“ (FA 8, 561) oder
„Lieber Gott“ (ebd.) – Apostrophen strukturieren Goethes ersten monologischen
Briefroman Arianne an Wetty, der sich nur fragmentarisch in einem Konzeptheft
aus Charlotte von Steins Nachlass erhalten hat und der spätestens auf das Früh-
jahr 1770 datiert wird.7 Apostrophen häufen sich nicht nur, indem die Briefe
eine ganze Reihe von Adressaten anrufen. Vielmehr sind sie Stellen narrativer
Selbstreflexivität: An ihnen gibt der Briefroman Einblick in seine Erzählverfah-
ren. Die Apostrophen sind damit metaleptische Verfahren, die markieren, dass
die narrative Funktion des Briefromans epistemologisch grundiert ist. Dies gilt
insbesondere für den monologischen Briefroman, der die Perspektive des Briefe
schreibenden Erzählers nicht durch Antworten korrigiert. Ausgangspunkt mei-
ner Argumentation ist Blanckenburgs Diskreditierung des Briefromans im Ver-
such über den Roman und seine partielle Rehabilitierung in der Rezension der
Leiden des jungen Werthers. Obwohl Blanckenburg zwar die Frage der Folge in
den Vordergrund stellt, stiftet im Fall des Briefromans ausgerechnet eine Figur
der Stimme den narrativen Zusammenhang. Diese Figur analysiere ich in einem
zweiten Schritt und binde sie an die narratologischen Überlegungen an. Drit-
tens untersuche ich schließlich Arianne an Wetty und zeige, dass die Apostro-
phe als metaleptisches Verfahren den Briefroman erst ermöglicht.

Der Briefroman ist bekanntlich zwar eines der populärsten Genres in der
Erzählliteratur des achtzehnten Jahrhunderts, aber darum alles andere als un-
umstritten.8 An prominenter Stelle diskreditiert etwa Blanckenburgs Versuch
über den Roman den Briefroman als narrativ unbefriedigend, weil er keinen
Überblick über die Handlung geben kann, wie sie ein extradiegetisch-hetero-
diegetischer Erzähler zu vermitteln im Stande ist. Denn nur die affektiv invol-
vierten Schreiber perspektivieren die Handlung, gefährden aber damit das für
Blanckenburg elementare Kausalgefüge.9 Die Nähe zwischen erzählenden und

7 Vgl. FA 8, 1088 und MA 1.2, 769 f.; Fischer-Lamberg 1955; Fischer-Lamberg 1956; Fink-
Langlois 1980, 211 f.
8 Vgl. Stiening 2005, 21–33; Liebrand 1997, 342–364.
9 Vgl. Blanckenburg 1965, 285, 520–525.



150 II Ort

erlebenden Figuren bedroht in dieser Weise den Sinn im Roman, der nur über
eine genaue Darstellung der „inn[e]re[n] Geschichte“ sein ästhetisches Potenzial
realisieren und dergestalt das Erbe des Epos antreten kann.10 Statt die innere
Handlung durch eine extradiegetisch-heterodiegetische Erzählfunktion mit
Nullfokalisierung durchgängig zu motivieren, funktioniert der Briefroman als
Genre, das Subjektivität narrativ auf die Spitze treibt, aber anders. Selbst die
oft installierte Herausgeberfiktion übernimmt diese Funktion nur teilweise, weil
ihre Epistemologie innerhalb der editorialen Rahmung notwendig begrenzt blei-
ben muss. Wie gibt der Briefroman dann Einblick in die innere Geschichte sei-
ner Figuren-Erzähler? Mit einer rhetorischen Figur, mit der Briefromane förm-
lich durchsetzt zu sein scheinen: der Apostrophe.

Mit ihrer Funktion hängt auch die berühmte Rehabilitierung des Genres
zusammen, zu der sich Blanckenburg nur ein Jahr nach seinem Verriss durch
Goethes Leiden des jungen Werthers genötigt sieht. Das zentrale Argument die-
ser Rezension liegt im Leistungsprofil des Textes, dem es nicht trotz, sondern
gerade wegen seiner Briefform gelingt, die innere Notwendigkeit seiner Hand-
lung plausibel zu machen, also den Überblick über Kausalketten herzustellen,
der „im menschl[ichen] Leben“11 mangels Überschaubarkeit versagt bleibt.
Denn die Briefform tilgt die Unwahrscheinlichkeit der freien Rede durch die
Einbettung in eine strukturierte Kommunikationssituation: Besser als jeder un-
beteiligte, allwissende Erzähler können gerade Werthers Briefe an seinen emp-
findsamen Freund Wilhelm die Gefühle des Schreibers „in Handlung setzen“.12

Die Briefe erzählen also nicht primär eine Geschichte äußerer Handlungen, son-
dern sie zeigen die Gefühle ihres Verfassers anschaulicher und glaubwürdiger,
als es ein Erzählerbericht könnte. Damit tritt die in den Briefen entworfene Ge-
schichte in den Hintergrund; die Briefe werden zu Dokumenten des Gefühlszu-
stands ihres Verfassers.13 Indem die Briefform so Unmittelbarkeit inszeniert,
rückt der Briefroman in die Nähe des Dramas.14 Diesen Effekt von Unmittelbar-
keit erzielt der Text über Apostrophen.

Prinzipiell verdoppelt die Apostrophe in einer triadischen Struktur die Posi-
tion der Adresse, indem sie der ersten eigentlichen Adresse eine zweite Adresse
hinzufügt.15 Als „Abwendung vom Publikum“ stellt sie so eine spezielle Form

10 Blanckenburg 1981, 396.
11 Blanckenburg 1981, 392.
12 Blanckenburg 1981, 396.
13 Vgl. Wirth 2008, 252–255.
14 Vgl. Voßkamp 1971, 92; Moravetz 1990, 25–31.
15 Vgl. Spoerhase 2013, 158–163. Problematisch für den vorliegenden Zusammenhang ist hin-
gegen der dort postulierte mediale Index der Apostrophe, der sie ausschließlich an Mündlich-
keit bindet. Dagegen argumentiere ich mit Albrecht Koschorke, dass die Figur der Apostrophe



2 Der Ort der Literatur: ‚Die Leiden des jungen Werthers‘ 151

der aversio dar und meint allgemein das „Sich-Abwenden des Redners vom
Publikum oder dem Redegegenstand“.16 Im ursprünglichen Setting der antiken
Gerichtsrede bezeichnet die Apostrophe die Abwendung von den Richtern und
die Hin- bzw. Umwendung zum Publikum, zu abwesenden oder toten Personen
oder zu Abstrakta wie dem Vaterland oder den Gesetzen.17 Die Apostrophe ver-
doppelt so in ihrer Ab- bzw. Umwendungsbewegung immer die Position der
Adresse, indem sie sich von der eigentlichen Adresse der Rede ab- und einer
anderen Adresse zuwendet. Dabei wird letztere – da abwesend – performativ
erst vor die Augen der ersten Adresse gestellt. Die Apostrophe stellt also gleich-
zeitig rhetorisch die zweite Adresse erst her und damit vor die Augen der ersten.
Zu betonen ist, dass die konstitutive Abwendung keineswegs zu einer Substitu-
tion der ersten Adresse durch die zweite führt, sondern dass die zweite Adresse
zur Bedingung der Kommunikation mit der ersten Adresse avanciert.

Vor diesem Hintergrund möchte ich die Apostrophe mit Jonathan Culler al-
lerdings noch abstrakter als eine Abwendung von einer narrativen oder mimeti-
schen Funktion der Rede hin zu einer performativen oder diskursiven Funktion
fassen. Denn – auch losgelöst von seinem Versuch einer Definition des Lyri-
schen18 – ist laut Culler die Apostrophe als textuelle Abwendung stets „against
narrative“19 zu definieren: „Apostrophe is not the representation of an event; if
it works it produces a fictive, discursive event“.20 Weder in Beschreibung noch
in Erzählung erschöpfen sich damit die Funktionen der Apostrophe; vielmehr
legt die rhetorische Figur – neben der Selbstbegründung des sprechenden Ichs
als „poetical persona“21 – die Konstruktionsbedingungen eines Textes offen,
indem sie eine von der Geschichte unterschiedene Zeitebene markiert und auf
dieser eine „fictio audientis“ kreiert.22 Deshalb kann Culler folgern: „Apostro-
phe resists narrative because its now is not a moment in a temporal sequence
but a now of discourse, of writing.“23 Demnach ist die Apostrophe eine Figur,
die im Text die Abwendung von der Vergangenheit des Erzählten und die Hin-
wendung zur Gegenwart des Erzählens respektive Schreibens abbildet. Der Ef-
fekt der Apostrophe basiert auf dem Bruch mit der Geschichte, weil dieser den

durchaus im Rahmen des Briefromans zu den „Ferntechniken suggestiver Vertrauenserzeugung“
(Koschorke 1999, 269) zu zählen ist.
16 Halsall 1992, 830.
17 Vgl. Lausberg 2008, § 762; Plett 2001, 84.
18 Vgl. Spoerhase 2013.
19 Culler 1977, 66.
20 Culler 1977, 68.
21 Culler 1977, 63.
22 Halsall 1992, 830.
23 Culler 1977, 68.



152 II Ort

Eindruck erzeugt, der Sprecher respektive Erzähler „reagiere affekthaft“24 und
damit scheinbar weniger vermittelt. Auf den Leser wirkt besonders die parenthe-
tische Apostrophe, weil sie nicht mehr an ihrem konventionellen Platz, weder
im Redeanfang noch im Redeschluss – also an der Schwelle zum Paratext –,
situiert ist. Ihr Effekt wird als „Peitschenhieb“25 beschrieben, der den Leser
aus der Vergangenheit der Erzählung in die Gegenwart der Rede reißt. Narrato-
logisch gewendet liegt mit der Apostrophe eine Pause vor, die durch diesen
Tempuswechsel markiert ist. Dadurch kann die Apostrophe den zeitlichen Ver-
lauf der Geschichte aufheben, was insbesondere in den Evokationen der Elegie
eine Rolle spielt, da dort bereits verstorbene Figuren gegen den chronologi-
schen Imperativ angerufen und im Erzählakt der Klage vergegenwärtigt und
verlebendigt werden.

Der Briefroman ist nicht zuletzt deshalb besonders anfällig für Apostro-
phen, weil jeder Brief – anders als etwa ein Tagebucheintrag – auf eine schriftli-
che Adresse angewiesen ist.26 Denn in jedem Brief wird eine Adresse als struktu-
rierender pragmatischer Rahmen gebildet; die Position eines anwesenden
Gesprächspartners indes bleibt leer,27 der Brief als „sermo absentis ad absen-
tem“28 – als Gespräch eines Abwesenden mit einem Abwesenden – ist unwei-
gerlich von Adressen abhängig. Dort wird der abwesende, im monologischen
Briefroman nie antwortende Gesprächspartner imaginativ vergegenwärtigt.29

Katalysator dieser Vergegenwärtigung ist dabei oft eine Verdoppelung der Ad-
resse. Genau an den Stellen, an denen die Adresse der Briefe thematisch wird,
wird eine zweite Instanz angerufen, welche die Gemeinschaft der Korrespon-
denz herstellen soll. Kurz: Apostrophen generieren und garantieren die Adresse
der Briefe. Adressen und Apostrophen sind deshalb besonders markiert, weil in
ihnen die Bilder, Szenen und Narrative der Geschichte auf eine bestimmte Ad-
resse hin formuliert und moderiert werden. Apostrophische Pausen werden auf
diese Art zu den reflexiven Systemstellen der narrativen Form. Epistemologisch
relevant sind diese Systemstellen, weil sie von der Geschichte abstrahieren und
das Erzählen in den Vordergrund stellen. In den apostrophischen Pausen wer-
den also nicht nur Instanzen angerufen, sondern mit diesen Anrufen wird die
eigene Erkenntnisfunktion legitimiert und reflektiert.

24 Halsall 1992, 830.
25 Lausberg 2008, § 763.
26 Vgl. Haverkamp 1982, 252–254; Müller-Salget 2005, 75 f.
27 Vgl. Stanitzek 1995, 20. Der literarische Brief in Form des – dazu noch monologischen –
Briefromans kann nicht unter den Normalfall der communicatio fallen, sondern muss durch
Apostrophen strukturiert sein. Vgl. Ueding/Steinbrink 2011, 130 f.
28 Haverkamp 1982, 252.
29 Vgl. Voßkamp 1971, 82.



2 Der Ort der Literatur: ‚Die Leiden des jungen Werthers‘ 153

Bereits vor den Leiden des jungen Werthers zeigt das bislang von der For-
schung vernachlässigte Briefromanfragment Arianne an Wetty, dass die Funktio-
nen der Apostrophe mit tiefgreifenden Folgen für die epistemologische Konsti-
tuierung der Erzählung verbunden sind. Den Text als Briefromanfragment zu
bezeichnen, ist eigentlich eine Übertreibung, weil er aus gerade einmal zwei
Briefen besteht. Diese beiden Briefe haben es aber insofern in sich, als sie zwei
Paradigmen verdichten, die den Briefroman des achtzehnten Jahrhunderts
kennzeichnen und auch Die Leiden des jungen Werthers nicht unbeeindruckt
lassen. Während im ersten Brief eine anthropologisch grundierte Theorie der
Sinne samt erkenntnistheoretischen Implikationen im Zentrum steht, beschäf-
tigt sich der zweite Brief mit der Unbeständigkeit der Empfindungen. Die Be-
handlung dieser Hauptthemen hängt dabei von der Briefform ab, die aber zu-
nächst wenig offensichtlich ist. Denn ohne die Überschrift „Arianne an Wetty“
gibt es kein weiteres paratextuelles Indiz, das auf einen Brief hinweist: Sowohl
Orts- als auch Datumsangabe fehlen wie auch eine Unterschrift. Damit nicht
genug: Selbst die Überschrift, die Briefschreiber und -adressaten nennt, gibt
Rätsel auf, weil – so das Kalkül der Forschung – gemessen an den Inhalten
doch ein Mann an eine Frau schreiben muss, weshalb Arianne zu einem männli-
chen Vornamen deklariert wird30 oder der Briefschreiber zumindest eindeutig
zu einem Mann gemacht wird.31 Die Forschung begründet dieses Gendering da-
mit, dass der Verfasser des Briefs – wie der zweite Brief expliziert – Parallelen
zu W. aufweist, der als Freund des Senders dessen „Nachfolger“ (FA 8, 562) in
der Beziehung zu Wetty geworden ist. Abgesehen von der heteronormativen
Begehrensökonomie, die diese Argumentation grundiert, spielt es allerdings
keine Rolle, ob der Schreiber der beiden Briefe als männlich oder weiblich iden-
tifiziert wird. Bereits die Identität der Schreiber der beiden Briefe lässt sich mit
Rekurs auf den Paratext nicht stützen, zumal eine Unterschrift fehlt; dement-
sprechend nenne ich den Schreiber der beiden Briefe Arianne, ohne dass hier
bereits eine Entscheidung zu Fragen von Geschlecht und Begehren fallen soll.

Eine triadische Konstellation eröffnet den ersten Brief: Arianne schreibt an
Wetty über Walter. Dass W. aus dem zweiten Brief und Walter aus dem ersten
identisch sind, liegt zwar nahe, ist aber nicht eindeutig festzustellen. Ausgangs-
punkt des ersten Briefs ist eine für den Briefroman typische Erkenntnissituation:
eine Informationsasymmetrie, die dadurch entsteht, dass weder eine extradiege-
tisch-heterodiegetische Erzählfunktion noch ein vorhergehender Brief klärt, wor-
in Wettys Äußerung besteht, auf die der Brief Bezug nimmt und die er zwar

30 Vgl. FA 8, 1090.
31 Vgl. MA 1.1, 770.



154 II Ort

„nicht widerlegen“ (FA 8, 560) kann, aber doch für falsch hält. Stattdessen sind
wir auf Ariannes indirekte Kommentare angewiesen und erfahren, dass es um
„Empfindungen“ – offenbar zwischen Arianne und Wetty – geht, die sich Arian-
ne scheinbar im Gegensatz zu Walter weigert, „mit einer superfiziellen Erkennt-
nis, so kavalierement durch Stolz und Eigennutz [zu] erklären“ (ebd.). Diesen
Erklärungsversuch von Empfindungen, deren Art der Brief bisher nicht expliziert
hat, gibt der erste Brief und setzt dafür mit einem Vergleich an: „Es ist mit der
Liebe wie mit dem Leben, wie mit dem Atemholen“ (ebd.). Mit diesem Vergleich,
der das Ein- und Ausatmen mit Nehmen und Geben parallelisiert, meint Arianne
den Eigennutz argumentativ zu widerlegen, den der Adressat bzw. die Adressa-
tin offenbar als Vorwurf formuliert hat.

Dieses erste Argument führt der Brief mit einem zweiten fort, das die Mei-
nung widerlegen soll: „leben und nicht leben wäre eins“ (ebd.). Leben – meta-
phorisch bereits mit Einatmen und Ausatmen besetzt – wird zu einer Vorausset-
zung für Anziehung und Abstoßung und damit zu jeder Art von Interaktion.
Statt mit einer Metapher führt der Brief dieses Argument aber mit einem Verweis
auf Herders Sprachursprungsschrift, der nicht nur für die Frage der Datierung
des Textes von großer Bedeutung ist, sondern auch außerordentlich aufschluss-
reich für sein Darstellungsverfahren wird. Vom Ausruf „O meine Freundin“
(ebd.) eingeleitet findet sich nämlich spätestens mit dem Herder-Zitat genau der
Versuch, den Arianne am Anfang des Briefs noch von sich weist: Walter zu
widerlegen. Damit inszeniert der Brief eine triadische Struktur, deren Positionen
Arianne, Wetty und Walter bilden; diese Struktur ist apostrophisch. Denn im
gesamten Brief wendet sich Arianne von Walter ab und Wetty zu. In der Modera-
tion des Herder-Verweises zeigt sich diese Abwendung durch die Adresse: „und
ihr meint leben und nicht leben wäre eins. O meine Freundin […]“ (ebd.), weil
die zweite Person Plural eine Gemeinschaft (zwischen Walter und Wetty) figu-
riert, die Arianne durch den Brief gleichwohl brechen will. Statt also Walter
direkt anzugreifen, spielt der Text über Bande und damit über Wetty. Der Ver-
weis auf Herders Sprachursprungsschrift dient in diesem zweiten Argument da-
bei als Beweis und nimmt damit die Stelle ein, die die Metapher im ersten Argu-
mentationspunkt vertritt.

O meine Freundin was nicht lebt hat keine anziehende Kraft, es fließt keine Atmosphäre
von ihm aus deren Wirbel uns hinreißen könnten. Der kältste Sinn ist das Sehen, Erkennt-
nis ist sein Gefühl, und drum behaupte ich, daß man das nie mit einem zärtlichen Herzen
lieben kann, was allein Ansprache macht unsern Augen zu gefallen. (FA 8, 560)

Vom Plural wechselt der Brief in den Singular; statt Wetty und Walter adressiert
er damit nur noch Wetty und benutzt die auf Herder verweisende Sinneshierar-



2 Der Ort der Literatur: ‚Die Leiden des jungen Werthers‘ 155

chie für sein Argument.32 Herder führt in Über den Ursprung der Sprache die
synästhetischen Qualitäten der Sprache mit ihren Erkenntnisfunktionen eng
und kommt an dieser Stelle auf die doppelte Funktion der Sinne – als Erkennt-
nisgegenstand und als Erkenntniswerkzeug:

Der Mensch trat in die Welt hin; von welchem Ozean wurde er auf einmal bestürmt! mit
welcher Mühe lernte er unterscheiden! Sinne erkennen! erkannte Sinne allein gebrau-
chen! Das Sehen ist der kälteste Sinn, und wäre er immer so kalt, so entfernt, so deutlich
gewesen, als ers uns durch eine Mühe, und Übung vieler Jahre geworden ist: so sehe ich
freilich nicht, wie man, was man sieht, hörbar machen könne? Allein die Natur hat dafür
gesorgt, und den Weg näher angezogen: Denn selbst dies Gesicht war, wie Kinder und
Blindgewesene zeugen, anfangs nur Gefühl. Die meisten sichtbaren Dinge bewegen sich;
viele tönen in der Bewegung: wo nicht, so liegen sie dem Auge in seinem ersten Zustande
gleichsam näher, unmittelbar auf ihm und lassen sich also fühlen.33

Der Kontext des Verweises macht deutlich, dass sich Arianne an Wetty nicht
einfach affirmativ auf Herder bezieht, sondern die Sinneshierarchie, die Herder
durchaus in Frage stellt, für sein Argument nutzt. Wo Herder dem Sehsinn zu-
mindest in der spekulativ erschlossenen Ursprungsgeschichte der Sprache näm-
lich durchaus „Gefühl“ zugesteht und dabei nur in einer rhetorischen Frage
nicht sieht, wie man dem Sehen Gefühl unterlegen kann, negiert Arianne an
Wetty genau das und kehrt damit in der Referenz Herders Argument um. Die
Beispiele, die Arianne an Wetty hierfür anführt – Edelstein und Tulpe –, sollen
das am Objekt belegen. Neben diesen Beispielen aber führt der Briefschreiber
seine eigene Erfahrung an: „Ich habe heute früh eine sonderliche Erfahrung
hierüber gehabt“ (FA 8, 560). Welcher Art diese Erfahrung aber ist, verschweigt
der Brief, was ihn nicht daran hindert, aus dieser Ellipse zu schließen: „Und so
meine liebe halt ich das Sehen für eine Vorbereitung der übrigen Sinne denn
der Geruch ist Genuß und das Gehör und der Geschmack, das Sehen nicht.“
(FA 8, 560 f.) Damit behält der Brief zwar die Differenzierung der Sinneshierar-
chie bei, invertiert aber ihre Bewertung. Dass dieser Verweis und mit ihm der
ganze Brief genau darauf zielen, was er in seiner Exposition rhetorisch von sich
weist – nämlich Walter zu widerlegen –, zeigt sich schließlich in der Grußfor-
mel, die über Wetty an Walter gerichtet ist: „Grüße deinen Walter, und sag ihm
wir wollten Freunde bleiben. Leb wohl.“ (FA 8, 561)

32 Ein eindeutiger Bezug auf Herder ist dabei nicht beweisbar; denkbar wäre auch eine ge-
meinsame Quelle, auf die wiederum sowohl Goethe als auch Herder referieren. Vgl. MA 1.2,
768 f. Diese Deutung präferiert Waltraud Wiethölter und verzeichnet französische Philosophen
wie Buffon, Condillac, Diderot, Holbach und Bonnet als mögliche gemeinsame Quellen (FA 8,
1090 f.). Vgl. auch Fischer-Lamberg 1955, 249 f.; Thomé 1978, 361–365.
33 Herder 1985, 745.



156 II Ort

Der zweite Brief setzt an dieser triadischen Konstellation an und verschärft
sie. Denn nun schreiben Arianne und W. – ob damit Walter gemeint ist, lässt
sich wie ausgeführt nicht eindeutig entscheiden – „[a]uf einer Stube […] an ei-
nem Tische sogar“ (FA 8, 561) an dieselbe Adresse: Wetty. Den einzigen, aber
entscheidenden Unterschied zwischen den beiden Briefschreibern bestimmt
Arianne in ihrer „Empfindung“ (ebd.), die unterschiedlicher nicht sein könnte,
aber dennoch dadurch miteinander verbunden ist, dass W. „empfindet was
[Arianne] auch empfunden“ (ebd.) hat. Auch hier liegt eine Asymmetrie vor,
insofern nicht W.s Brief vorliegt, sondern lediglich Ariannes Vermutungen über
den Inhalt desselben. Arianne kann aber nicht nur begründet „raten“ (ebd.),
welchen Inhalt W.s Brief hat und welchen Empfindungszustand seines Schrei-
bers er ausdrückt. Vielmehr kann er Prognosen darüber abgeben, wie W. in Zu-
kunft empfinden wird, weil Arianne offenbar selbst in seiner Lage war: von
Wetty verlassen zu werden. So gerät dieser zweite Brief nicht nur zu einem Rei-
gen amouröser Verwicklungen, der Arianne bereits verflossene Liebschaften
aufzählen lässt: Wetty, Netty und Nelly. Darüber hinaus zeigt der Brief eine
durchaus abgeklärte Praxis der Empfindungen, die sich vor allem durch Unbe-
ständigkeit des Herzens auszeichnet. Dass Wetty W. „eine ewige Liebe hoffen“
(FA 8, 562) ließ, wiegt also deutlich schwerer als das Ende der Beziehung.

Dementsprechend schließt der zweite Brief mit Ratschlägen und der Bitte,
beim nächsten unvermeidlichen Liebhaber nicht die Illusion zu nähren, dass
das Verhältnis mehr als „gegenwärtige[r] Genuß“ (ebd.) und darum für die
Ewigkeit sei. Damit ist dieser zweite Brief ein merkwürdiges Dokument, das nur
wenig mit den empfindsamen Liebesschwüren beständiger Herzen gemein hat,
auch wenn er sich empfindsamer Sprache sowohl auf semantischer als auch
auf rhetorischer Ebene bedient: Lemmata wie Herz, Empfindung, Apostrophen
an „Gott“ (FA 8, 561), Ausrufe, Aposiopesen und getilgte Namen kennzeichnen
den zweiten Brief. Der eigentlich empfindsame Brief eines verschmähten Lieb-
habers – „ohne zweifel mit Gedanken, mit Worten die ohngefähr sein werden
was man Vorwürfe nennt“ (ebd.), wie Arianne versichert – fehlt genauso wie
Wettys Brief, auf den W. unmittelbar und Arianne mittelbar reagieren. Stattdes-
sen inszeniert der vorliegende Brief eine abgeklärte Haltung eines ehemaligen
Liebhabers, der sich ganz „in einen sitt- und tugendsamen Freund verwandelt“
(FA 8, 562) zu haben glaubt. Gleichwohl entlarvt sich diese Haltung auch ein
Stück weit selbst, wenn sie als Effekt einer als „menaschieren“ (ebd.) diskre-
ditierten Abrichtung bezeichnet wird, was Waltraud Wiethölter als Kaschieren
der „Unsicherheit gegenüber den eigenen Empfindungen“ von Seiten des Brief-
schreibers deutet.34

34 FA 8, 1090.



2 Der Ort der Literatur: ‚Die Leiden des jungen Werthers‘ 157

Mit diesem zweiten Brief endet das Fragment zumindest in den beiden maß-
geblichen Werkausgaben nicht, sondern mit sechs aphorismenartigen Paralipo-
mena, die allerdings nicht durch das Straßburger Konzeptheft, sondern durch
Lavaters Tagebuch überliefert sind und die vor allem auf den ersten Brief ver-
weisen, indem sie „eine Phänomenologie der Empfindung“ nahelegen.35 Ver-
bunden sind diese Paralipomena durch zentrale Metaphern wie Empfindung als
Musik und der Harmonie der Natur; zum Teil finden sie sich fast wörtlich in
den Leiden des jungen Werthers wieder. Was den Paralipomena im Gegensatz
zu den Briefen indes fehlt, ist die narrative Einbettung, die sich durch die triadi-
sche Struktur der Apostrophe darstellen lässt. Was die beiden Briefe nämlich
auf keinen Fall darstellen, ist eine dialogische Struktur, und zwar in einem dop-
pelten Sinn. Erstens inszenieren die Briefe keinen Dialog zwischen Sender und
Empfänger, der sich auf die Beziehung der beiden Briefpartner beschränkt. Sie
arbeiten sich stattdessen immer an einer dritten Position ab, die im ersten Brief
mit Walter wie seiner Theorie der Empfindung und im zweiten Brief mit W. wie
seiner enttäuschten Praxis der Empfindung besetzt wird. Zweitens sind beide
Briefe insofern nicht dialogisch, als lediglich Arianne spricht; die Briefe bleiben
unbeantwortet, und damit weist das Briefromanfragment auf einen monolo-
gischen Briefroman hin, der die eingangs erwähnte Informationsasymmetrie
durch eine einseitige Epistemologie verschärft. Denn Ariannes Briefe bleiben
nicht nur unbeantwortet; ihre Inhalte bleiben auch unkommentiert wie unkorri-
giert. Beide Strukturen hängen dabei miteinander zusammen und an diesem
Zusammenhang arbeiten sich die Leiden des jungen Werthers ab, indem sie die
Apostrophe explizit als metaleptisches Verfahren in Dienst nehmen. Der Analy-
se dieser Struktur widmet sich das folgende Kapitel.

2.2 Vertikale Achse: Apostrophisches Erzählen auf drei
Ebenen

Während Arianne an Wetty durch den gleichnamigen Paratext nur eine Erzähl-
ebene mit einer Erzählinstanz veranschlagt, lassen sich in den Leiden des jun-
gen Werthers drei Erzählebenen erkennen, die je einen eigenen pragmatischen
Rahmen entwerfen. Dieser pragmatische Rahmen zeichnet sich durch unter-
schiedliche Adressen aus, denen – analog zur triadischen Struktur in Arianne
und Wetty – durch Apostrophen Konkurrenz gemacht wird. Monologisch sind
alle drei Ebenen, weil die Adressen der Leiden stumm bleiben. Auf einer ersten

35 FA 8, 1089.



158 II Ort

Ebene produziert die Rahmung durch die Herausgeberfiktion eine erste Form
der Mittelbarkeit,36 indem Werthers Briefe nicht nur ediert und geordnet wer-
den, sondern ab einem bestimmten Punkt die Lücken in der „Geschichte des
armen Werthers“ (FA 8, 11) füllen, die durch die immer kryptischeren Briefe ent-
stehen. Auf einer zweiten Ebene schreibt Werther als erzählendes Ich an seinen
empfindsamen, aber ebenso wie die Adressaten der Herausgeberfiktion stum-
men Freund Wilhelm.37 Auf einer dritten Ebene schließlich agiert Werther als
erzähltes Ich und wird dabei entweder durch sich selbst in den meist retrospek-
tiven Briefen oder durch den zum Erzähler avancierenden Herausgeber vermit-
telt. Die privilegierte Adresse dieser Ebene ist Lotte, wie sich in den langen Lese-
szenen am Ende des Romans zeigen lässt.

Auf allen drei Ebenen produziert der Text trotzdem eine lineare Folge, auch
wenn mit den sie strukturierenden Apostrophen Pausen vorliegen. Die Sequen-
zialität, die Culler noch in der Internalisierung apostrophischen Sprechens auf-
gelöst hat,38 sichert dabei die übergeordnete Struktur des Briefromans, weil die
Datierung der einzelnen Briefe in der Gesamtstruktur eine zumindest temporale
Abfolge konstituiert. Die Notwendigkeit dieser Abfolge, das heißt die kausale
Verknüpfung der Ereignisse, wird allerdings über die einzelnen Apostrophen
produziert und durch die Herausgeberfiktion gerahmt, welche die Apostrophen
Werthers auf ‚höherer‘ diegetischer Ebene wiederholt. Das heißt: statt einer
durchgängigen Motivierung der Ereignisse, die eine extradiegetisch-heterodie-
getische Erzählfunktion leisten könnte, wie sie Blanckenburg vorschwebt, tritt
die Frage nach dem Ort des Erzählens und Erkennens in den Vordergrund, der
durch die Apostrophen markiert wird. Auf den ersten Blick mag dies paradox
erscheinen: Ausgerechnet die Apostrophe soll narrative Kohärenz erzeugen, ob-
wohl sie von der Zeitlichkeit der Geschichte abstrahiert und damit – folgt man
Cullers Argument – nicht nur Sequenzialität, sondern mit ihr Kausalität und
Teleologie auflöst. Dass sie trotzdem Kohärenz produziert, liegt an der Wieder-
holung der Apostrophe auf einer übergeordneten Ebene, die allerdings keines-
wegs unproblematisch ist. Denn sie weist auf eine metaleptische Struktur hin,

36 Vgl. Koschorke 1999, 263–321, bes. 268 f.
37 In der Forschung gab es öfter den Versuch, die Identität von Wilhelm und dem Heraus-
geber zu beweisen (vgl. Schweitzer 2004). Auch wenn mich die Argumente letztlich nicht über-
zeugen, weil die Herausgeberfiktion die Komplexität der Adressen an Wilhelm deutlich über-
steigt, würde selbst eine Identität nicht gegen das hier vorgeschlagene Ebenenmodell
sprechen, weil – analog zu Werther als erzählendem und erzähltem Ich – Wilhelm als Adresse
und als Herausgeber zwei unterschiedliche Positionen übernehmen würde. Dementsprechend
wäre er auch auf unterschiedlichen diegetischen Ebenen platziert.
38 Vgl. Culler 1977, 66.



2 Der Ort der Literatur: ‚Die Leiden des jungen Werthers‘ 159

die den gesamten Roman kennzeichnet. Die Apostrophen des Textes sind dabei
die Realisierungen der Metalepse auf der Textoberfläche.

Es sind also zwei Verdoppelungen zu konstatieren: Wo die Apostrophe als
Ab- bzw. Umwendung zwei Adressen bildet und sich so von der Geschichte
abwendet und den narrativen Diskurs markiert, überschreitet sie als metalepti-
sches Verfahren die diegetischen Ebenen bzw. Welten, die nicht nur die angeru-
fenen, sondern ebenso die anrufenden Instanzen eigentlich voneinander tren-
nen, also den fiktiven Herausgeber vom schreibenden Werther und diesen vom
erlebenden Werther. Genau in den metaleptischen Verstößen gegen die ‚Erzähl-
logik‘ des monologischen Briefromans wird dabei sein narratives Potenzial re-
flektiert. Denn die Gattung des Briefromans setzt eine bestimmte diegetische
Struktur, die in den Leiden des jungen Werthers über Apostrophen metaleptisch
gebrochen wird und genau in diesem Bruch der Ebenen und Stimmen die Not-
wendigkeit der Handlung konstruiert. Diese Produktion von Notwendigkeit ba-
siert auf einem apostrophischen Vor-Augen-Stellen der angerufenen wie der
anrufenden Instanz, die ohne die Apostrophen unanschaulich blieben. Dement-
sprechend nimmt meine Analyse nun die drei verschiedenen diegetischen Ebe-
nen des Textes in den Blick: Erstens untersuche ich die Rahmung durch den
Herausgeber und seine Adressen; zweitens folgt Werther als erzählendes bzw.
schreibendes Ich in Beziehung zu seiner Adresse Wilhelm; drittens gerät
schließlich die Konstellation zwischen dem erzählten Ich Werthers und seiner
Adresse Lotte in den Fokus der Analyse.

Ebene I: Der Herausgeber an den Leser

Die Leiden des jungen Werthers sind ein monologischer Briefroman. Sieht man
von einer kurzen Notiz ab, die von Lotte stammt, wird Werthers Version seiner
eigenen Geschichte nicht auf derselben diegetischen Ebene ergänzt, kommen-
tiert oder korrigiert. Diese Reduktion der Perspektive geht aber mit einer diegeti-
schen Komplikation einher, die den Status des Herausgebers deutlich aufwertet.
So avanciert der Herausgeber im Laufe des Textes nicht nur – wie Wirth be-
merkt – zu einem veritablen Erzähler mit Übersicht und Innensicht,39 sondern
begründet bereits in seiner Herausgebervorrede einen bestimmten Rezeptions-
rahmen,40 der von Beginn des Textes keinen Zweifel daran lässt, wie die „Ge-
schichte des armen Werthers“ (FA 8, 11) ausgehen wird. Zugleich produziert die

39 Vgl. Wirth 2008, 270–281.
40 Vgl. anders Moravetz 1990, 32.



160 II Ort

dort prominent gebrauchte Apostrophe die pragmatische Konstellation erst, die
den Rezeptionsrahmen der Briefe bildet.

Besonders auffällig ist dabei eine Abweichung von zeitgenössischen Gat-
tungskonventionen der Herausgeberfiktion. Wo die Herausgeberinstanz in an-
deren Briefromanen die Authentizität der kompilierten Briefe explizit über de-
ren Herkunft herstellt oder moralisierende Leseanweisungen gibt, ist Werthers
Geschichte durch die in der Apostrophe produzierte Herzensgemeinschaft –
also durch ihre prätendierte Wirkung im Leser – abgesichert.41 Diese Herzensge-
meinschaft wird durch zwei Adressen begründet, die im Layout durch die Glie-
derung in zwei Absätze bzw. im Erstdruck durch den Umbruch auf verschiedene
Seiten voneinander abgetrennt sind. Die Verdoppelung der Adresse konstituiert
so in ihrer Ab- bzw. Umwendung genau das in der Analyse veranschlagte Mo-
dell der Apostrophe:

erstes buch

Was ich von der Geschichte des armen Werthers nur habe auffinden können, habe ich
mit Fleiß gesammlet und lege es euch hier vor, und weiß daß ihr mir’s danken werdet.
Ihr könnt seinem Geiste und seinem Charakter eure Bewunderung und Liebe, seinem
Schicksale eure Thränen nicht versagen.

Und du gute Seele, die du eben den Drang fühlst wie er, schöpfe Trost aus seinem Leiden,
und laß das Büchlein deinen Freund seyn, wenn du aus Geschick oder eigener Schuld
keinen nähern finden kannst! (FA 8, 11)

Der erste Rezeptionsrahmen funktioniert über die Adresse im Plural und beruft
sich durch das vollständige Sammeln der Textzeugnisse zunächst auf die edito-
riale Funktion der dokumentarischen Kompilation, die auffindet, sammelt und
vorlegt.42 Doch darauf fordert der Herausgeber unmittelbar eine doppelte Lese-
haltung: Ihm selbst soll gedankt werden, während Werther – neben Bewunde-
rung und Liebe – mit affektivem Mitleiden begegnet werden soll. Zwei rhetori-
sche Stile werden hier explizit miteinander verbunden. Zunächst inszeniert sich
der Herausgeber als zuverlässiger Garant der ganzen „Geschichte“ Werthers,
indem ihn das qualifiziert, was der schreibende Werther im weiteren Verlauf
mit „historisch“ (FA 8, 23) im Sinne einer kohärent erzählten und logischen Fol-
ge der Ereignisse als Gegensatz zur empfindsamen Schreibweise bezeichnen
wird.43 In der historischen Erzählweise – der Kommentar der Frankfurter Aus-
gabe übersetzt ‚historisch‘ mit „im Stil eines Tatsachenberichts“44 – verstößt

41 Vgl. Wirth 2008, 236–238; Haverkamp 1982, 261.
42 Vgl. Wirth 2008, 238 f.
43 Vgl. Meuthen 1994, 172 f.; Weitin 2008.
44 FA 8, 963; vgl. weiter Wirth 2008, 273 f.



2 Der Ort der Literatur: ‚Die Leiden des jungen Werthers‘ 161

der Herausgeber damit also bereits gegen den empfindsamen Stil. Doch nur
die historische Erzählweise garantiert die empfindsame Rezeption. Erst durch
Sammlung und Ordnung der Briefe kombiniert mit ihrer moderierenden Rah-
mung machen sie diese möglich. Zum einen inszeniert sich also der Heraus-
geber als zuverlässiger Vermittler über die chronologische Anordnung und Er-
klärung der Briefe; zum anderen erschöpft sich der eingeforderte Effekt dieser
linear-chronologischen Anordnung und des damit einhergehenden ‚histori-
schen Stils‘ aber nicht im kalten Nachvollzug eines Tatsachenberichts. Vielmehr
fordert er mit Bewunderung, Liebe und Tränen explizit eine affektive Reaktion
im Sinne eines empfindsamen Leseprogramms und idealisiert zugleich den „ar-
men Werther[ ]“ (FA 8, 11), indem er nahelegt, Werthers Geist und Charakter zu
bewundern und zu lieben – lediglich sein Schicksal sei bemitleidenswert.

Die zweite Adresse ruft nicht mehr ein unbestimmtes ‚ihr‘ an, sondern im
Singular die „gute Seele“ (FA 8, 11). Dabei verstärkt sie das empfindsame Lese-
programm deutlich, indem die Distanz der zweiten Adresse zur Figur verringert
wird, die im bewundernden Mitleid des ersten Rezeptionsrahmens noch stärker
markiert ist. Allerdings soll das „Büchlein“ (ebd.) als Trost und als Freund eine
bereits medial gebrochene Funktion übernehmen, indem es als remedium das
in ihm dargestellte und im Mitleid aktualisierte Leiden zugleich kuriert: Auf die
Tränen, die Werthers Schicksal in den empathischen Lesern der ersten Adresse
auslöst, folgt der Trost der guten Seele durch das dargestellte Leiden. Die Mittel-
barkeit des narrativ präsentierten Schicksals der Figur wird über eine rhetori-
sche Metalepse hergestellt, die eine narrative Metalepse auslöst. Die Synonymia
„Schicksal“ und „Geschick“ aktiviert zunächst die Homonymie des Wortes „Ge-
schick“. Erstens stellt es damit also ein Synonym zu „Schicksal“ dar und mar-
kiert die Entsprechung auf gleicher diegetischer Ebene: Dem Schicksal der Figur
entspricht das der Adresse. Zweitens wird das „Geschick“ der Adresse zu einer
Art techné des Mitleidens, die verhindern soll, es der Figur im Suizid nachzutun.
Im medialen Setting des Briefromans rückt das „Büchlein“ folglich an die Stelle
der empfindsamen Adresse: Was Wilhelm für Werther ist, soll seine Geschichte
in Briefform für die adressierte gute Seele sein. Drittens werden Werthers Briefe
durch die Rahmung des Herausgebers – gewissermaßen als doppelt ‚Geschick-
tes‘ – selbst zum „Geschick“ des Lesers. Indem vom ‚Geschickten‘ metonymisch
auf das „Büchlein“ verwiesen wird, ist die metaleptische Ebenenverwirrung
komplett. Das eigentlich extradiegetische „Buch“, das in der zweiten Fassung
im Paratext der Überschrift explizit als „erstes buch“ (FA 8, 11) erscheint, wird
nun intradiegetisch zum „Büchlein“. Parallel dazu wird der extradiegetische
Status des Herausgebers prekär, der intradiegetisch integriert wird.45 Über die

45 Vgl. Takeda 2008, 80; Wirth 2008, 276.



162 II Ort

aversio der Apostrophe und die metaleptischen Wanderungsbewegungen des
Geschicks in den Abgrund des Textes als eine Mise en abyme wird das den
Briefroman kennzeichnende Spiel der Mittelbarkeit46 in Gang gesetzt, das so-
wohl zum Mitleiden zwingt als auch zur Distanzierung nötigt.

Damit konstruiert die „mit allen Wassern des empfindsamen Jargons gewa-
schen[e]“47 Vorrede in der Apostrophe zwei Adressen und verlangt so einerseits
ein Mitleiden mit der Figur in der lesenden Aktualisierung des dargestellten
Leidens. Andererseits verspricht sie eine Suspendierung dieser Leiden im Mitlei-
den, indem sie das Leiden durch seine Objektivierung im „Büchlein“ therapiert.
Auf diese Art und Weise folgt die Herausgebervorrede einer Poetik des anthro-
pologischen Romans,48 die eine Kausalität zwischen Charakter und Schicksal
produziert, diese Kausalität aber zugleich medial durchkreuzt. Die vielgelobte
Unmittelbarkeit des monoperspektivischen Briefromans ist also der Effekt eines
höchst mittelbaren Spiels der Apostrophe.

In der Vorrede indes erschöpfen sich keineswegs die Interventionen des He-
rausgebers, der im weiteren Verlauf des Textes zunächst durch Fußnoten in die
Brieffolge eingreift. Dabei ist weniger die in den Briefromanen des achtzehnten
Jahrhunderts wie auch in Arianne an Wetty übliche Elision bzw. Anonymisie-
rung bestimmter Personen- und Ortsangaben erstaunlich als vielmehr ihre Be-
gründung. So ist der Brief vom 16. Juni, in dem Werther Wilhelm die Begegnung
mit Lotte schildert, durch zwei Elisionen gekennzeichnet, die der Herausgeber
in Fußnoten rechtfertigt. Die erste Fußnote erklärt die Tilgung der von Lotte
diskreditierten Bücher:

Man sieht sich genöthiget diese Stelle des Briefes zu unterdrücken, um niemand Gelegen-
heit zu einiger Beschwerde zu geben. Obgleich im Grunde jedem Autor wenig an dem
Urtheile eines einzelnen Mädchens, und eines jungen unstäten Menschen gelegen seyn
kann. (FA 8, 43)

Deutlich ist an dieser Stelle die Distanzierung, die der Herausgeber sowohl zu
seinen Lesern – als unpersönliches Indefinitpronomen ‚man‘ im Gegensatz zum
‚ich‘ der Vorrede – als auch zu seinen Figuren herstellt, indem er Lottes und
Werthers Urteil relativiert und die Frage nach der durch die Tilgung geschaffe-
nen Lücke rhetorisch für obsolet erklärt. Bereits auf der nächsten Seite wird
diese Distanzierung allerdings zurückgenommen:

46 Vgl. zu dieser Struktur Polaschegg 2012, 203 f.
47 Haverkamp 1982, 257.
48 Vgl. Frick 1988, 343–364.



2 Der Ort der Literatur: ‚Die Leiden des jungen Werthers‘ 163

Man hat auch hier die Nahmen einiger vaterländischen Autoren weggelassen. Wer Theil
an Lottens Beyfalle hat, wird es gewiß an seinem Herzen fühlen, wenn er diese Stelle
lesen sollte, und sonst braucht es ja niemand zu wissen. (FA 8, 45)

Während Goldsmiths empfindsamer Vicar of Wakefield als einziger Roman des
hier kommentierten Literaturgesprächs explizit erwähnt wird, tilgt der Heraus-
geber alle deutschsprachigen Autorennamen. Mit der Lücke des Herausgebers
geht einher, dass Werther „ganz außer [s]ich“ (ebd.) gerät und sich zu einem
heftigen Monolog hinreißen lässt, der die Mitfahrerinnen durchaus verstört. Die
Distanzierung der ersten Tilgung wird hier insofern zurückgenommen, als die
Fußnote auf das empfindsame Vermögen einer einfühlenden Lektüre hinweist,
welche die Lücken durch Identifikation zu füllen vermag. Damit wiederholt der
Herausgeber auf seiner diegetischen Ebene das Verfahren, das Werther gegen-
über Wilhelm bereits zu Beginn des Briefs veranschlagt, wenn er die Erklärung
seiner Schreibpause ebenso in das Herz seiner Adresse verlagert. Die affektive
Identifikation wird also für die Sinnstiftung – hier verstanden als Lückenfül-
lung – vorausgesetzt und durch den Herausgeber aber zugleich mittels Distan-
zierung durchbrochen.

Dieses Spiel von Teilnahme und Distanznahme treibt der Herausgeber spä-
testens dann auf die Spitze, wenn er sich in seiner Zwischenrede direkt an den
Leser wendet, weil Werthers „eigenhändige Zeugnisse“ (FA 8, 199) nicht mehr
hinreichen, um seine Geschichte zu erzählen und diese stattdessen darauf ange-
wiesen ist, dass der Herausgeber sie „durch Erzählung […] unterbrechen“ (ebd.)
muss.49 Der Herausgeber begründet seine Eingriffe also zunächst gut philolo-
gisch, übernimmt aber schnell zusätzliche Rollen. Als Arzt stellt er Diagnosen
über „Unmuth und Unlust […] in Werthers Seele“ (ebd.) und als Ermittler be-
fragt er die Hinterbliebenen: Albert, Lotte und „Alberts Freunde“ (ebd.). Zumin-
dest am Beginn seiner Intervention begründet er dabei sein Wissen: „[G]enaue
Nachrichten“ (ebd.) hat er von verschiedenen Zeugen gesammelt und geprüft.
Die Versionen widersprechen sich „bis auf wenige Kleinigkeiten“ (ebd.) nicht;
allerdings sind die „Sinnesarten der handlenden Personen“ (ebd.) strittig. Das
Dilemma dieser beschränkten Epistemologie bringt er deshalb auf den Punkt:

Was bleibt uns übrig, als dasjenige was wir mit wiederhohlter Mühe erfahren können,
gewissenhaft zu erzählen; die von dem Abscheidenden hinterlaßnen Briefe einzuschalten
und das kleinste aufgefundene Blättchen nicht gering zu achten; zumal da es so schwer

49 Bei diesem Eingriff geht es also nicht nur um „das theologische wie biopolitische Skanda-
lon einer Selbsttötung“, wie Neumeyer bemerkt (Neumeyer 2009, 190), sondern mindestens
ebenso um die Unmöglichkeit einer „Rekonstruktion der Selbsttötung“ (ebd.) aus Werthers
Quellen allein.



164 II Ort

ist, die eigensten wahren Triebfedern auch nur einer einzelnen Handlung zu entdecken,
wenn sie unter Menschen vorgeht, die nicht gemeiner Art sind. (FA 8, 199)

Der Herausgeber begnügt sich also nicht mit der äußeren Geschichte, obwohl
die Motivation der Figuren nicht eindeutig ermittelt werden kann. Stattdessen
sucht er diese noch im „kleinste[n] aufgefundene[n] Blättchen“ (ebd.). Das hin-
dert ihn freilich nicht, diese Motivation en détail zu beschreiben und verab-
schiedet sich damit von dieser programmatischen Relativierung seines Wissens.
Nicht nur kennt der Herausgeber Werthers „trübes Gemüth“ (FA 8, 201), er kann
sogar Werthers inneren Monolog wiedergeben, den dieser allein „unterwegs“
(ebd.) gehabt haben soll:

Seine Gedanken fielen auch unterwegs auf diesen Gegenstand. Ja, ja, sagte er zu sich
selbst, mit heimlichem Zähnknirschen: das ist der vertraute, freundliche, zärtliche an al-
lem theilnehmende Umgang, die ruhige daurende Treue! Sattigkeit ists und Gleichgültig-
keit! Zieht ihn [Albert, SM] nicht jedes elende Geschäft mehr an als die theure, köstliche
Frau? Weiß er sein Glück zu schätzen? Weiß er sie zu achten wie sie es verdient? Er hat
sie, nun gut er hat sie – Ich weiß das, wie ich was anders auch weiß, ich glaube an
den Gedanken gewöhnt zu seyn, er wird mich noch rasend machen, er wird mich noch
umbringen – […]. (FA 8, 201 f.)

Diesen inneren Monolog führt Werther auf einem Weg zum Jagdhaus; wie der
Herausgeber seinen Inhalt wiedergeben kann, begründet er nicht. Die anschlie-
ßenden Briefe werden als „Zeugnisse“ (FA 8, 211) von Werthers Innenleben ein-
geschaltet.

Der Effekt dieser Emanzipation der Stimme, welche die Lizenzen eines
Herausgebers so massiv überschreitet, liegt in einem Versuch der möglichst lü-
ckenlosen Darstellung und Erklärung von Werthers innerer Geschichte. Die
Stimme des Herausgebers interpretiert Werther und seine Briefe, die über Wer-
thers Absichten aber nur begrenzt Auskunft geben. Stattdessen weiß die Stim-
me von einem weiteren Selbstgespräch Werthers, dass sein Suizid „keine über-
eilte, keine rasche That seyn“ (FA 8, 215) und nur „mit der besten Überzeugung
mit der möglichst ruhigen Entschlossenheit“ (ebd.) begangen werden sollte. Der
letzte Brief an Wilhelm wird dementsprechend als „zweydeutige[r] Brief“ (FA 8,
217) qualifiziert; der Brief wird vom Suizid her reinterpretiert. Diese Moderation
geht soweit, dass die Stimme Funktionen des Paratextes erfüllt und auch die
Datierung des letzten Briefs, den Werther an Lotte schreibt, selbst übernimmt:

Montags früh, den ein und zwanzigsten December schrieb er folgenden Brief an Lotten,
den man nach seinem Tode versiegelt auf seinem Schreibtische gefunden und ihr über-
bracht hat, und den ich Absatzweise hier einrücken will, so wie aus den Umständen erhel-
let, daß er ihn geschrieben habe. (FA 8, 223)



2 Der Ort der Literatur: ‚Die Leiden des jungen Werthers‘ 165

Werthers letzter Brief wird durch den Erzählerbericht in Schreibszenen zerstü-
ckelt;50 zwischen den Absätzen, in denen Werther vor allem Lottes Trauer um
ihn vorwegnimmt, ergänzt der Herausgeber nun die monologische Perspektive,
die den Text bislang durch die weitgehende Beschränkung auf Werthers Briefe
gekennzeichnet hat. Nicht nur wird so ergänzt, was Werther macht, wenn er
nicht am Schreibtisch sitzt (vgl. FA 225 f.), sondern auch das Innenleben anderer
Figuren wird detailliert geschildert (vgl. FA 227 f.).

Hier zeigt sich der Effekt der Apostrophe, wie ihn Culler bestimmt hat, in
extremer Form. Werthers Briefe sind zu diesem Zeitpunkt nicht mehr narrativ
in dem Sinn, dass sie in späterem Erzählen von Ereignissen berichten. Auch als
Dokumente seines Gefühlszustands taugen sie nur noch bedingt, selbst wenn
sich Werther nun auch explizit über diesen äußert. Ihre dominante Funktion
besteht stattdessen in der Vorwegnahme von Lottes Leseszene:

O Lotte! Heut oder nie mehr. Weihnachtsabend hältst du dieses Papier in deiner Hand,
zitterst und benetzest es mit deinen lieben Thränen. Ich will, ich muß! O wie wohl ist es
mir, daß ich entschlossen bin. (FA 8, 227)

Werthers letzter Brief dominiert damit früheres Erzählen, das seinen Suizid mit
dessen präsupponierten Effekten begründet und vorwegnimmt. Diese Lücke in
der Darstellung der Handlung füllt an anderen Stellen die Stimme des Heraus-
gebers, die hier aber deutlich zurücktritt: Werthers Ossian-Übersetzung wird
zwar wiedergegeben, aber nicht mehr moderiert oder begründet. Weder ein fo-
rensischer Analytiker ist dieser Herausgeber, der Werthers Gefühlszustände
analysiert und kommentiert, noch ein Ermittler, der Zeugen befragt. In der letz-
ten Leseszene, die auf einer anderen narrativen Ebene noch eine große Rolle
spielen wird, übernimmt der Herausgeber lediglich die Funktion einer extradie-
getisch-heterodiegetischen Stimme mit Nullfokalisierung. Diese Stimme unter-
bricht die Abfolge der erzählten Ereignisse nicht mehr durch Erzählerkommen-
tare, sondern verstärkt in ihrem teilweise szenischen Erzählen die Spannung
(vgl. FA 8, 245 f.). Die Stimme zieht sich also zum Schluss fast ganz zurück, was
sich bis in die reduzierte Syntax des berühmten Schlusses verfolgen lässt:

Um zwölfe Mittags starb er. Die Gegenwart des Amtmannes und seine Anstalten tuschten
einen Auflauf. Nachts gegen eilfe ließ er ihn an die Stätte begraben, die er sich erwählt
hatte. Der Alte folgte der Leiche und die Söhne, Albert vermocht’s nicht. Man fürchtete
für Lottens Leben. Handwerker trugen ihn. Kein Geistlicher hat ihn begleitet. (FA 8, 267)

Allerdings ist die Erzählung hier sehr detailliert und ganz im Sinne eines „medi-
zinischen Kriminalprotokolls“51 gestaltet, das keinen Aspekt vernachlässigt:

50 Vgl. Wirth 2008, 233.
51 Meyer-Kalkus 1977, 135.



166 II Ort

Welches Buch befand sich auf dem Tisch, wie viel Wein hat Werther am Abend
seines Suizids getrunken, wo hat er ihn genau begangen, an welcher Stelle sei-
nes Körpers ist die Pistolenkugel eingedrungen? Doch eine Bewertung, Erklä-
rung oder einen Kommentar gibt die Stimme an dieser Stelle nicht, als ob es
sich hier nur um den Bericht von Konsequenzen des vorher bereits Erzählten
handelt; ihr bevorzugtes Pronomen ist „man“ (bes. FA 8, 265 f.). Bei der Redukti-
on dieses Erzählstils fällt besonders auf, dass Apostrophen, die den Text sonst
so auffällig strukturieren, auf dieser Erzählebene nun völlig fehlen. Ihre Funk-
tion übernehmen vielmehr die eingeschalteten Briefe und Dokumente, die aller-
dings auf einer anderen diegetischen Ebene liegen. Diese zweite Ebene gilt es
im Folgenden zu analysieren.

Ebene II: Werther an Wilhelm

Während die Apostrophe also im Verlauf des Textes zunehmend von der ersten
diegetischen Ebene verschwindet, findet sie sich bereits zu Beginn auf einer
zweiten Ebene: zwischen Werther und Wilhelm, dem Adressaten der Briefe.
Auch hier liegt eine monologische Struktur zugrunde, weil Wilhelm auf Wer-
thers Briefe genauso wenig wie die Adressen der Herausgebervorrede antwor-
tet. Grundlegend für diese Struktur ist die narratologische Trennung von erzäh-
lendem oder schreibendem Ich und erzähltem oder erlebendem Ich.52 Mit
geringem Abstand erzählt Werther in seinen Briefen von sich und den ihm wi-
derfahrenden Ereignissen; erst in den narrativen Briefen – könnte man argu-
mentieren – wird sich der schreibende Werther seines erzählten Ichs be-
wusst.53 Durch diese Trennung wird deutlich, dass der Text auch auf dieser
Ebene keiner dyadischen, sondern einer triadischen Struktur folgt. Produziert
wird die dritte Instanz dieser Struktur über Apostrophen, was ich an zwei Brie-
fen exemplarisch zeigen möchte: Werthers erstem Brief und dem Brief vom
16. Juni, in dem er zum ersten Mal von Lotte erzählt.

Werthers erster Brief führt Wilhelm als Adresse ein und folgt damit zu-
nächst ganz dem Gestus empfindsamer Freundschaft. Als „[b]ester Freund“
(FA 8, 11) ist Wilhelm der geeignete Brieffreund, wenn es um Werthers Herzens-
angelegenheiten geht. Ausgangspunkt des Briefs ist eine vergangene triadische
Konstellation zwischen der „arme[n] Leonore“ (ebd.), ihrer Schwester und Wer-
ther selbst. Werther ist auf der Flucht vor dieser Konstellation und wird sie –

52 Dementsprechend muss die Feststellung Cohns modifiziert werden, in homodiegetischen
Erzählungen sei keine Metalepse möglich. Vgl. Cohn 2012, 106 f.
53 Vgl. exemplarisch Erhart 1992.



2 Der Ort der Literatur: ‚Die Leiden des jungen Werthers‘ 167

wie sich in der Herausgebervorrede über das Attribut ‚arm‘ andeutet – doch mit
Albert und Lotte wiederholen. Doch vor der Wiederholung steht ein folgenrei-
ches Versprechen, das Licht darauf wirft, wen Werther mit Wilhelm adressiert:

Ich will, lieber Freund, ich verspreche dir’s, ich will mich bessern, will nicht mehr ein
bißchen Übel, das uns das Schicksal vorlegt, wiederkäuen, wie ich’s immer gethan habe;
ich will das Gegenwärtige genießen, und das Vergangene soll mir vergangen seyn. Gewiß
du hast Recht Bester, der Schmerzen wären minder unter den Menschen, wenn sie nicht –
Gott weiß warum sie so gemacht sind! – mit so viel Emsigkeit der Einbildungskraft sich
beschäftigten, die Erinnerungen des vergangenen Übels zurück zu rufen, eher als eine
gleichgültige Gegenwart zu ertragen. (FA 8, 11 f.)

Werther gibt hier ein Versprechen und eine Willenserklärung, die den zukünfti-
gen Briefwechsel regelt. Wilhelm wird als „lieber Freund“ und „Bester“ in einer
captatio benevolentiae zur empfindsamen Adresse stilisiert; die Ursache des
Übels und Leidens wird ins Schicksal und in die Einbildungskraft gelegt. Wäh-
rend das Schicksal hier als eine nicht zu kontrollierende Instanz eingeführt
wird, ist mit der Einbildungskraft ein Moment der Kontrolle angedeutet. Diese
Kontrolle der Einbildungskraft wird bereits über die Interjektion der formelhaf-
ten Berufung auf Gott relativiert, bedarf aber nicht nur des Mediums Brief, son-
dern zuallererst der Distanz zum Adressaten wie zu den „vergangenen Übel[n]“
(FA 8, 13). Werthers erster Brief beginnt konsequenterweise mit „Wie froh bin
ich, daß ich weg bin!“ (FA 8, 11). Die vermeintlich „unzertrennlich[e]“ (ebd.)
Gemeinschaft muss erst aufgegeben werden, bevor die Reetablierung der emp-
findsamen Freundschaft im Medium der Briefe erfolgen kann.

Werthers erster Brief gibt aber nach dem ersten Absatz eine zweite Motiva-
tion für seine Reise: Werther ist nicht nur auf der Flucht vor der Affäre um
Leonore, sondern in Erbschaftsangelegenheiten und im Auftrag seiner Mutter
unterwegs. Wilhelm wird in die Kommunikation dieser Angelegenheiten einbe-
zogen, weil Werther nicht direkt an seine Mutter schreibt, sondern Wilhelm als
Mittler benutzt: „Du bist so gut, meiner Mutter zu sagen, daß ich ihr Geschäft
bestens betreiben und ihr ehstens Nachricht davon geben werde“ (FA 8, 13),
verlangt Werther. Da diese Forderung direkt nach der Willenserklärung im vor-
herigen Absatz steht, verstehe ich sie als ihre Antwort und vorweggenommene
Gegenleistung. Durch das Zusammenspiel dieser beiden Absätze ist eine Ar-
beitsteilung, wenn nicht gar ein Erzählvertrag mit Antrag und Annahme ent-
standen, der den künftigen Briefwechsel reguliert. Die verbleibenden beiden
Absätze des ersten Briefs brauchen Wilhelm als Adresse dagegen nicht. Der drit-
te Absatz beschreibt Werthers Naturerfahrung und seine präferierte Form der
Naturaneignung, während der vierte Absatz Werthers melancholische Projek-
tion als Nachfolge eines gärtnernden Grafen inszeniert.



168 II Ort

Eine deutlich größere Rolle spielt Wilhelm als Adresse im mit Abstand
längsten Brief des Textes vom 16. Juni, der Lotte in die Handlung einführt. Er
beginnt nach einer längeren Schreibpause mit einer Rechtfertigung:

Warum ich dir nicht schreibe? – Fragst du das, und bist doch auch der Gelehrten einer?
Du solltest rathen, daß ich mich wohl befinde, und zwar – Kurz und gut, ich habe eine
Bekanntschaft gemacht die mein Herz näher angeht. Ich habe – ich weiß nicht.

Dir in der Ordnung zu erzählen wie’s zugegangen ist, daß ich eines der liebenswürdigsten
Geschöpfe habe kennen lernen, wird schwer halten. Ich bin vergnügt und glücklich und
also kein guter Historienschreiber. (FA 8, 37)

Das Problem liegt dabei nicht in Werthers Vergnügen und Glück, sondern in
seiner Empfindsamkeit, die ihm die Sprache raubt: Abweichungen von der
grammatikalischen Norm, gehäufte Gedankenstriche und Schreibabbrüche rü-
cken den Zustand des erzählenden Werthers vor die erzählte Geschichte in den
Vordergrund.54 Der Brief erzählt also nicht von einer Geschichte, sondern wird
im Schreiben metonymisch zu dieser Geschichte. Er erzählt damit weniger von
der tatsächlichen Begegnung mit Lotte; vielmehr wird er zu einer symptomati-
schen Dokumentation des schreibenden Ichs, das vor einer Beschreibung von
Lotte zunächst wortreich kapituliert.

Einen Engel! – Pfuy! das sagt jeder von der seinigen, nicht wahr? Und doch bin ich nicht
im Stande, dir zu sagen, wie sie vollkommen ist, warum sie vollkommen ist; genug sie
hat allen meinen Sinn gefangen genommen.

So viel Einfalt bey so viel Verstand, so viele Güte bey so viel Festigkeit, und die Ruhe der
Seele bey dem wahren Leben und der Thätigkeit. –

Das ist alles garstiges Gewäsch was ich da von ihr sage, leidige Abstractionen, die nicht
einen Zug ihres Selbst ausdrücken. Ein andermal – Nein nicht ein andermal, jetzt gleich
will ich dir’s erzählen. Thu’ ch’s jetzt nicht, so geschäh es niemals. (FA 8, 37)

Keine Bezeichnung scheint Lotte angemessen;55 die Flucht in eine Reihe von
paradoxen Attributen, die Lotte vereint, hilft bei Werthers Zustand nur wenig.
Dabei hängt die vermeintlich unmittelbare Sprache des Herzens von einem kul-
turell immens aufgeladenen Bilderapparat ab, den der Text in einer metonymi-
schen Reihe durchdekliniert. Statt Lotte zu beschreiben, ergeht sich Werther in
einer Reihe von Bezeichnungen, die sich permanent selbst zu überbieten su-
chen, montiert dabei Bilder aus den verschiedensten Registern und macht Lotte
zur Protagonistin in einem „reizendste[n] Schauspiel“ (FA 8, 41). Dabei bedient

54 Vgl. Erhart 1992, 344–348.
55 Vgl. Sauder 2010, 34.



2 Der Ort der Literatur: ‚Die Leiden des jungen Werthers‘ 169

sich Werther christlicher Marienikonographie, paganer Venusattribute bis hin
zu Heldinnen empfindsamer Romane.56 Am Ende dieses Katalogs steht mit der
Apostrophe Klopstocks die Anrufung eines Abwesenden, die die empfindsame
Gemeinschaft begründet:

Sie stand auf ihren Ellenbogen gestützt; ihr Blick durchdrang die Gegend, sie sah gen
Himmel und auf mich, ich sah ihr Auge thränenvoll, sie legte ihre Hand auf die meinige
und sagte – Klopstock! – Ich erinnerte mich sogleich der herrlichen Ode die ihr in Gedan-
ken lag und versank in dem Strome von Empfindungen, den sie in dieser Losung über
mich ausgoß. Ich ertrug’s nicht, neigte mich auf ihre Hand und küßte sie unter den won-
nevollsten Thränen. Und sah nach ihrem Auge wieder – Edler! hättest du deine Vergötte-
rung in diesem Blicke gesehen, und möchte ich nun deinen so oft entweihten Nahmen
nie wieder nennen hören. (FA 8, 53 f.)

Der Verweis auf die Ode findet sich bekanntlich erst in der zweiten Version des
Textes. „Klopstock!“ ist hier aber mehr als nur der Verweis auf einen Autor und
seine Frühlingsfeyer; vor allem bezeichnet die Apostrophe einen Gefühlszu-
stand, den Werther mühelos zu entschlüsseln vermag und der die Kraft hat,
Lottes und Werthers Gemeinschaft zu stiften.57 Werther reagiert auf Lottes Apo-
strophe nicht nur pantomimisch mit einem Kuss, sondern wiederholt sie als
erzählendes Ich, indem er sich von Wilhelm ab- und Klopstock als Objekt von
Lottes „Vergötterung“ zuwendet.

Lottes Einführung in den Briefroman, die in der Klopstock-Apostrophe gip-
felt, hängt dabei von der empfindsamen Adresse ab, die sich gleichsam vor das
Objekt der Erzählung schiebt. Nicht nur am Anfang des Briefs inszeniert der
Text eine Schreibpause: Er benutzt Unterbrechungen, wenn sich Werther durch
seine Beschreibungsversuche genötigt sieht, Lotte aufzusuchen (vgl. FA 8, 39),
und Ellipsen, wenn er im folgenden Brief die „Hereinfahrt vom Balle“ (FA 8, 55)
ausspart. Statt Erzählung erfolgt also stets die Verschiebung auf die empfindsa-
me Adresse. Wenn Werther zu Wilhelm das Versagen seines Sprachvermögens
etwa mit den Worten kommentiert: „Davon hast du eine Vorstellung, weil du
mich kennst“ (FA 8, 47); oder wenn Lotte von ihren Empfindungen wiederum
völlig eingenommen „thränenvoll […] Klopstock“ (FA 8, 53) apostrophiert, was
zur ersten Kussszene des Romans führt, dann ist der so montierte immense Bil-
derapparat nur noch Stichwortgeber oder Katalysator einer über Apostrophen
hergestellten empfindsamen Gemeinschaft.

56 Vgl. FA 8, 944–958.
57 Vgl. Alewyn 1979, 360–362. Vgl. auch Rohde 2014, 149–156.



170 II Ort

Ebene III: Werther an Lotte

Damit komme ich mit der den zweiten wie fatalen Kuss auslösenden Ossian-
Lektüre gegen Ende des Textes zur dritten Ebene, die als Spiegelszene des Klop-
stock-Verweises interpretiert wird58 und auf einer formalen Ebene ebenso von
Apostrophen abhängt wie die Stiftung der empfindsamen Gemeinschaft zwi-
schen Werther und Lotte. Hier wird das erzählte Ich – nun in der dritten Person
durch den Herausgeber-Erzähler vermittelt – selbst wiederum zu einem parasi-
tär erzählenden, weil rezitierenden Ich. Am Kulminationspunkt der Handlung
ist die seitenlange Lektüre der Ossian-Übersetzung Werthers nämlich alles an-
dere als textuelle Energieverschwendung, sondern ein Moment von „most radi-
cal authenticity“.59 Dieser Moment ist aber von der narrativen Rahmung durch
den Herausgeber abhängig. In seiner narrativen Struktur wiederholt das Ossian-
Zitat dabei die apostrophische Struktur, die bereits auf den anderen beiden die-
getischen Ebenen zu beobachten war.

Schon vor der finalen Lektüre hat Werther seinen Suizid dezidiert „ohne
romantische Überspannung“ (FA 8, 223) beschlossen, nachdem Lotte die Bedin-
gung der Zuneigung Werthers in der Unmöglichkeit ihrer Erfüllung auf den
Punkt gebracht hatte (vgl. FA 8, 221). Der Suizid muss jetzt – da einmal be-
schlossen – plausibilisiert, vermittelt und bebildert werden. Denn, so weiß der
Herausgeber, er „solle keine übereilte, keine rasche That seyn, er [Werther, SM]
wolle mit der besten Überzeugung mit der möglichst ruhigen Entschlossenheit
diesen Schritt thun“ (FA 8, 215). Im Abschiedsbrief an Lotte wird dann auch
klar, dass Werther ihr die Rolle der klagenden Hinterbliebenen zugedacht hat,
die nun in der gemeinsamen Ossian-Lektüre eingeübt wird. Bereits Werthers
Ankunft zu dieser Lektüreszene stellt einen Verstoß gegen Lottes Bitte dar, sie
„nicht eher“ (FA 8, 219) als am Weihnachtsabend zu besuchen. So erscheint
Werther im Wortsinn eben nicht „recht geschickt“ (ebd.), das heißt dezidiert
ungeschickt. Die Tanzmusik, die Lotte am Klavier anstimmt und die noch die
empfindsame Gemeinschaft begründet hat, „wollte nicht fließen“ (FA 8, 231);
sie wird durch die Lektüre Ossians ersetzt.60

Die Ossian-Gesänge sind ein intertextuell überdeterminierter Verweis auf
die Gefährlichkeit der Lektüre von Liebesromanen.61 Zugleich sind sie in ihrem
morbid-pathetischen Grundton aber wahrlich kein Liebesroman; vielmehr die-
nen die Texte des „Dichter[s] der Vorzeit“ (FA 8, 185) Werther zur Selbstbespie-

58 Vgl. Alewyn 1979, 363.
59 Wellbery 1994, 208.
60 Vgl. zum Tanz als Stifter der empfindsamen Gemeinschaft Wellbery 1994, 182–184.
61 Vgl. FA 8, 949–951; Schmidt 2003, 760–779.



2 Der Ort der Literatur: ‚Die Leiden des jungen Werthers‘ 171

gelung seines Schicksals, das eben nicht „einzig“ (ebd.) ist, sondern auf Vor-
bilder zurückgreifen kann.62 Zugleich figuriert die gemeinsame Lektüre als
Handlungsanweisung,63 die sich in den gebetsmühlenartig wiederholten, den
Text charakterisierenden Apostrophen ausdrückt.64 Denn in der Tat handelt es
sich bei den Ossian-Gesängen um eine Art Staffellauf der Stimmen: Auf die
Venus-invocatio – die über Lottes ikonographische Besetzung durch die ihr von
Werther bei ihrer ersten Begegnung gereichten Orangen auch Lotte selbst als
Venus anruft (vgl. FA 8, 49) – folgt Ossian als Regieinstanz, welche die ihm
folgenden klagenden Stimmen rahmt:65 Colma, Ryno und Alpin – durch Ne-
bentext als Stimmen gesetzt – werden von den Sängern Minona, Ullin und
Alpin verkörpert und beklagen daraufhin durch Apostrophen verstorbene Hel-
den und vergegenwärtigen diese in ihrem Gesang:

Und es erscheint in seiner Kraft. Ich sehe meine geschiedenen Freunde […]. Höret Colmas
Stimme, da sie auf dem Hügel allein saß. (FA 8, 233)

[Minona in Colmas Stimme] O von dem Felsen des Hügels, von dem Gipfel des stürmen-
den Berges, redet Geister der Todten! redet, mir soll es nicht grausen! (FA 8, 235)

[Ullin in Rynos Stimme] Ullin trat auf mit der Harfe und gab uns Alpins Gesang – Alpins
Stimme war freundlich, Rynos Seele ein Feuerstrahl. […] Alpin! trefflicher Sänger!
(FA 8, 237)

[Alpin in seiner Stimme] Nimmer achtet er auf die Stimme, nie erwacht er auf deinen Ruf.
O wann wird es Morgen im Grabe? zu biethen dem Schlummerer: Erwache! (FA 8, 239)

Mit der Identität von Stimme und Sprecher in Alpin endet allerdings der Staffel-
lauf der Stimmen: Alle Sänger, Ossian eingeschlossen, vermögen es nicht, Mo-
rar – den „ersten der Helden“ (FA 8, 237) – zu erwecken. Dieses Lektürepro-
gramm funktioniert. Denn Werthers Deklamation löst einen Gefühlsausbruch
bei Lotte aus, der ihn verstummen lässt: „Sie fühlten ihr eignes Elend in dem
Schicksale der Edlen, fühlten es zusammen und ihre Thränen vereinigten sie.“
(FA 8, 245) Analog zur Klopstock-Apostrophe stiften hier die Apostrophen im
Ossian-Text die empfindsame Gemeinschaft. Dann hebt Werther das Blatt auf
und liest weiter, allerdings nicht aus den bisher zitierten Songs of Selma, son-
dern aus Ossians Berrathon, der mit den bisher eingeschalteten Ossian-Zitaten
nichts als den vermeintlichen Autor gemeinsam hat:66

62 Vgl. Edmunds 1996, 51 f.; Klein 2011, 71.
63 Damit ändert sich mit der Ossian-Lektüre auch Werthers sonstiger Lektüremodus. Vgl. dazu
Wellbery 1994, 199 f., 208. Allgemein zu Werther als Leser vgl. Waniek 1982.
64 Vgl. Pabst 2009, 143.
65 Vgl. Mac Con Mí 2010, 302.
66 Vgl. Hennig 1947, 127 f. Vgl. auch Hennig 1946.



172 II Ort

„Warum weckst du mich Frühlingsluft? Du buhlst und sprichst: Ich bethaue mit Tropfen
des Himmels! Aber die Zeit meines Welkens ist nahe, nahe der Sturm, der meine Blätter
herabstört! Morgen wird der Wanderer kommen, kommen der mich sah in meiner Schön-
heit, ringsum wird sein Auge im Felde mich suchen und wird mich nicht finden. –“ (FA 8,
245, Anführungszeichen im Orig.)

An der Stelle, wo in Berrathon – der angeblich letzten Ossian-Hymne – der eige-
ne Tod des erzählenden Ichs und die Klage darüber vorweggenommen werden,
wo das Ich sich also im Futur in die Position der durch die Apostrophe verge-
genwärtigten Helden setzt und die Grenzen zwischen Intra- und Metadiegese
verwischen, bricht nunmehr Werther – von der „Gewalt dieser Worte“ (FA 8,
247) überwältigt – die Lektüre ab und überfällt wiederum Lotte mit nicht minder
gewalttätigen, „wüthenden Küssen“ (ebd.). Damit verstößt Werther gegen das
einzige Versprechen, das er Lotte nur einen knappen Monat zuvor gegeben hat-
te: sie niemals zu küssen (vgl. FA 8, 185). Außerdem rekurriert er auf den Brief
vom 12. Oktober, der eine ähnliche Situation beschreibt (vgl. FA 8, 173). Die
noch in ihren lektüreinduzierten Tränen bestätigte Herzensgemeinschaft ist auf-
grund dieser Aktion im Diesseits gebrochen und Lottes „Jammer“ (FA 8, 265)
zugleich über den Tod Werthers hinaus gesichert. Im Abschiedsbrief an Lotte
verfügt Werther noch testamentarisch, wo, wie und vor allem mit welchen Feti-
schen er zu begraben sei (vgl. FA 8, 263). Zugleich legt er Lotte auf ihre Rolle
als „Engel“ (FA 8, 249) fest – eine Bezeichnung, die er am Anfang noch promi-
nent von sich gewiesen hat (vgl. FA 8, 37) – und lässt keinen Zweifel daran,
dass Lotte ihm posthum die Bestätigung in ihrer apostrophischen Klage schul-
dig sein wird:67

Es ist nicht Verzweiflung, es ist Gewißheit, daß ich ausgetragen habe, und daß ich mich
opfre für dich. […] So sey es! – Wenn du hinaufsteigst auf den Berg, an einem schönen
Sommerabende, dann erinnere dich meiner, wie ich so oft das Thal herauf kam, und dann
blicke nach dem Kirchhofe hinüber nach meinem Grabe, wie der Wind das hohe Gras im
Scheine der sinkenden Sonne, hin und her wiegt – Ich war ruhig da ich anfing, nun nun
weine ich wie ein Kind, da alles das so lebhaft um mich wird. (FA 8, 225)

Werthers ‚Opfer‘ steht also unter dem Vorbehalt der Anerkennung, mit der Lotte
den sich Opfernden posthum in ihrer Klage zu bestätigen hat. Das Muster dafür
hat Werther mit der Ossian-Lektüre gegeben.

Apostrophen strukturieren über Ab- und Umwendungen Goethes Leiden des
jungen Werthers auf verschiedenen diegetischen Ebenen und schaffen selbst im

67 Über den Tod hinaus soll hier „the rich suspense of absolute desire as a pure potentiality
of literature“ gesichert werden, wie Michael Gratzke im Kontext masochistischer Theorien ar-
gumentiert. Vgl. Gratzke 2012, 38; vgl. dazu weiter: Dollinger 2000.



2 Der Ort der Literatur: ‚Die Leiden des jungen Werthers‘ 173

monologischen Briefroman die permanente Gerichtetheit auf verschiedene Ad-
ressen. Weil die Ebenen dabei überschritten werden, liegt der Apostrophe eine
metaleptische Struktur zugrunde. Auf der Ebene der Herausgeberfiktion werden
über die empfindsame Herzensgemeinschaft mit ihren Adressen die Rezeptions-
rahmen der „Geschichte des armen Werthers“ (FA 8, 11) geschaffen, welche die
Idealisierung der Figur bereits vorwegnehmen und jede Nachahmung zugleich
verhindern. Über die Apostrophe der guten Seele wird die Epistemologie des
Briefromans reflektiert. Auf einer zweiten Ebene des erzählenden Ichs produzie-
ren verschiedene Apostrophen – neben Schreibabbrüchen, Bedeutungsver-
schiebungen oder Elisionen – das Schicksal des erzählten Ichs und stellen so
den Zusammenhang der syntagmatischen Erzählung her. Auf einer dritten Ebe-
ne des erlebenden Ichs, das bezeichnenderweise größtenteils ein – zunächst
Homer, später Ossian – lesendes Ich ist,68 sichert sich Werther schließlich über
seinen Tod hinaus die Klage über sein als notwendig konstruiertes Schicksal,
indem die Ossian-Lektüre genau diese einübt. Lotte, Wilhelm und der in der
Herausgeberfiktion generierte Leser werden so in die Position der Klagenden
gesetzt, die Werthers im Suizid finalisierte Leiden posthum zu bestätigen ha-
ben. Pointiert zusammengefasst: Zufällig und austauschbar scheinen in den Lei-
den des jungen Werthers lediglich die montierten Bilder. Die Notwendigkeit der
Handlung hängt von der Art und Weise ihrer Montage ab.

2.3 Horizontale Achse: Identifikatorisches Erzählen in drei
Parallelnarrativen

Im vorhergehenden Unterkapitel habe ich argumentiert, dass die Apostrophe
den Text auf drei verschiedenen diegetischen Ebenen strukturiert und eine Ver-
schiebung von der extradiegetischen über die intradiegetische auf eine meta-
diegetische Ebene inszeniert. Sobald der Herausgeber nämlich zum Erzähler
avanciert ist, finden sich nur noch Apostrophen auf den anderen beiden diegeti-
schen Ebenen, vor allem in den Ossian-Gesängen. Diese Ebenenverschiebung
hängt aber von einem Narrativ ab, das in meiner bisherigen Argumentation kei-
ne Rolle gespielt hat: der sogenannten Bauernburschenepisode, die den ge-
samten Text durchzieht und deren Ende diesen Wechsel einläutet. Die Bauern-
burschenepisode funktioniert als Parallelgeschichte, durch die Werther als
erzählendes Ich und erzähltes Ich sich selbst im Anderen beobachten kann und
damit durch Analogieschlüsse Sinn generiert. Sie ist bereits im ersten Brief an-

68 Vgl. Blödorn 2008.



174 II Ort

gelegt, wo Werther – wie kurz erwähnt – seine melancholische Projektion auf
den Garten des verstorbenen Grafen skizziert. Die Bauernburschenepisode steht
in ihrer Struktur wiederum im Text nicht isoliert; sie hat zwei Vorgänger, die
hier zunächst analysiert werden. Die Leiden des jungen Werthers folgen in die-
sen Verbindungen insgesamt einer doppelten Struktur von Ähnlichkeit und Dif-
ferenz einerseits sowie Wiederholung und Variation andererseits. Da sich die
drei Parallelnarrative mit ihren Spiegelfiguren nicht eindeutig auf einer diegeti-
schen Ebene verorten lassen und im Fall des Bauernburschen die Ebenen auch
wechseln, möchte ich hier von einer horizontalen Achse sprechen, welche die
vertikal strukturierte Achse mit ihren drei verschiedenen Ebenen verkompli-
ziert. Die Parallelgeschichten auf der horizontalen Achse überschreiten zwar
weniger die diegetischen Ebenen, sind aber nichtsdestotrotz metaleptisch struk-
turiert, weil sie die Identifikation von Werther mit ihren Figuren produzieren
und die Bedingungen dieser Assoziation zugleich hinterfragen: Sie zeigen da-
mit, dass die narrative Funktion auch dieser Parallelnarrative epistemologisch
strukturiert ist. Mit drei Figuren identifiziert sich Werther im Verlauf des Textes
und baut diese Identifikation narrativ aus: erstens mit dem Mädchen im Suizid-
gespräch mit Albert, zweitens mit dem ehemaligen Schreiber, der ebenfalls un-
glücklich in Lotte verliebt war, und drittens schließlich mit besagtem Bauern-
burschen.

Narrativ I: Ins Wasser gehen – das Mädchen des Suizidgesprächs

Das sogenannte Suizidgespräch ist eine der hochreflexiven Passagen in den Lei-
den des jungen Werthers und hat dementsprechend die Aufmerksamkeit der For-
schung auf sich gezogen.69 Das verwundert nicht, weil sie am ehesten das Ende
des Romans vorwegnimmt, wenn Werther zum ersten Mal Alberts Pistolen leiht
und diese auch noch – allerdings ohne abzudrücken – „über’s rechte Aug an
die Stirn“ (FA 8, 93) setzt; also genau an die Stelle, an der sich Werther später
schließlich erschießen wird. Durch diese Geste entspinnt sich ein Disput, in
dem Werther den Suizid als notwendige Folge einer „Krankheit zum Tode“
(FA 8, 99) und in eine Reihe mit „großen Handlungen“ (FA 8, 97) stellt, wohin-
gegen Albert ihn als „Schwäche“ (ebd.) verurteilt, die ein „Mensch von Verstan-
de“ (FA 8, 103) schlicht nicht begeht. Diesen Disput, den Werther als „wunder-
bare Scene“ (FA 8, 93) bezeichnet, gibt er in seinem Brief größtenteils in direkter
Rede wieder. In seinem Verlauf fordert Werther vor allem – ganz im Sinne der
Romanpoetik Blanckenburgs – vor der Verurteilung des Suizids „die inneren

69 Vgl. stellvertretend Neumeyer 2009, 176–180.



2 Der Ort der Literatur: ‚Die Leiden des jungen Werthers‘ 175

Verhältnisse einer Handlung“ (FA 8, 95) zu erforschen; also den Suizid an den
Wurzeln zu packen, die laut Werther eben nicht in Schwäche, sondern letztlich
in Stärke liegen. Werthers Beispiele indes überzeugen Albert nicht:

Ein Volk, das unter dem unerträglichen Joch eines Tyrannen seufzt, darfst du das
schwach heissen, wenn es endlich aufgährt und seine Ketten zerreißt? Ein Mensch, der
über dem Schrecken, daß Feuer sein Haus ergriffen hat, alle Kräfte gespannt fühlt, und
mit Leichtigkeit Lasten wegträgt, die er bey ruhigem Sinne kaum bewegen kann; Einer
der in der Wuth der Beleidigung es mit sechsen aufnimmt und sie überwältigt, sind die
schwach zu nennen? (FA 8, 97)

Wie Albert bemerkt, sind diese Beispiele nicht unmittelbar mit der Frage des
Suizids verbunden, und Werthers Argumentation erinnert – wie er Wilhelm
selbst konzediert – oft an „Radotage“ (FA 8, 97), statt logisch nachvollziehbar
zu sein. Also bringt Werther schließlich eine Fallgeschichte als Beispiel.

Damit wird er keine Analogien zwischen ‚großen‘ Taten und Suiziden bil-
den und einen allgemeinen Satz logisch korrekt bestätigen, aber Alberts Mitge-
fühl bzw. „Theilnehmung“ (FA 8, 95) auslösen. Sein erklärtes Ziel besteht darin,
Albert zum „mitempfinden“ (FA 8, 99) zu bewegen:70

Alberten war das zu allgemein gesprochen. Ich erinnerte ihn an ein Mädchen, das man
vor weniger Zeit im Wasser todt gefunden und wiederhohlte ihm ihre Geschichte. – Ein
gutes Geschöpf das in dem engen Kreise häuslicher Beschäftigungen, wöchentlicher be-
stimmter Arbeit, heran gewachsen war, das weiter keine Aussicht von Vergnügen kannte,
als etwa Sonntags in einem nach und nach zusammengeschafften Putz mit ihres Gleichen
um die Stadt spatzieren zu gehen, vielleicht alle hohe Feste einmal zu tanzen, und übri-
gens mit aller Lebhaftigkeit des herzlichsten Antheils manche Stunde über den Anlaß
eines Gezänkes, einer üblen Nachrede, mit einer Nachbarinn zu verplaudern – Deren feu-
rige Natur fühlt nun endlich innigere Bedürfnisse, die durch die Schmeicheleyen der Män-
ner vermehrt werden […]. (FA 8, 99 f.)

Bevor Werther auf den Suizid zu sprechen kommt, gibt er in einer langen Rela-
tivsatzreihe eine verdichtete Charakterisierung der Protagonistin seiner Ge-
schichte. Durch die Relativsätze mit Infinitivkonstruktionen wird dem eigent-
lich späteren Erzählen der temporale Index genommen, was den Wechsel ins
szenische Präsens – durch den zweiten Gedankenstrich auch diakritisch mar-
kiert – vorbereitet.

Die nun folgende Geschichte ist von rhetorischen Figuren durchsetzt, die
alle darauf zielen, das eingangs erwähnte Mitgefühl auszulösen, indem der Ge-
fühlszustand der Protagonistin aktualisiert und veranschaulicht wird. Der Tem-

70 Vgl. Frey 2009, 321 f.



176 II Ort

puswechsel ist dabei nur ein Mittel; Wiederholungen und asyndetische Trikola
kennzeichnen die Geschichte, die in syntaktischen Parallelismen erzählt wird:

[…] ihre vorige Freuden werden ihr nach und nach unschmackhaft, bis sie endlich einen
Menschen antrifft, zu dem ein unbekanntes Gefühl sie unwiderstehlich hinreißt, auf den
sie nun alle ihre Hoffnungen wirft, die Welt rings um sich vergißt, nichts hört, nichts
sieht, nichts fühlt als ihn, den Einzigen, sich nur sehnt nach ihm, dem Einzigen. (FA 8,
101)

Diese Parallelismen führen – so Werther – unweigerlich zum Suizid: „keine Aus-
sicht, kein Trost, keine Ahndung!“ (ebd.) Statt also den kontinuierlichen Weg
zum Suizid im Sinne einer Fallgeschichte mit medizinischem Vokabular zu moti-
vieren und die „Krankheit zum Tode“ (FA 8, 99) zu veranschaulichen, überneh-
men rhetorische und narrative Mittel diese Funktion. Das geht so weit, dass Wer-
ther in erlebter Rede die Gedanken des suizidalen Mädchens wiedergibt: „Der
hat sie verlassen, in dem sie allein ihr Daseyn fühlte.“ (FA 8, 101)71 Wie Christia-
ne Frey bemerkt, bildet Werther in seiner Geschichte „das nicht beobachtbare
innere Seelengeschehen“ des Mädchens ab.72 Damit überschreitet er hier dezi-
diert die Lizenz eines intradiegetisch-homodiegetischen Erzählers und nimmt die
bereits analysierten Übergriffe des Herausgebers vorweg. Dass hier die „Natur“
oder die „feurige Natur“ (FA 8, 101) den Suizid heraufbeschwört und nicht etwa
das Verlassen des Freundes, veranschaulicht die Geschichte nicht. Mit Exklama-
tionen nimmt Werther gegen Ende deshalb nur konsequenterweise mögliche
Einwände vorweg: „Wehe dem! der zusehen und sagen könnte: die Thörinn! Hät-
te sie gewartet, hätte sie die Zeit wirken lassen“ (FA 8, 103). Alberts Einwände
verschweigt Werther darauf auch größtenteils; nur „unter andern“ (ebd.) gibt er
den Einwand wieder, dass Werthers Apologie lediglich im Falle des „einfältigen
Mädchen[s]“ (ebd.), aber nicht für einen „Mensch von Verstande“ (ebd.) zutrifft.
Daraufhin bricht Werther den Disput mit einem Ausruf ab, nachdem Albert die
„Vergleichung“ (ebd.) noch immer nicht einleuchten will, weil ihn Werthers rhe-
torische und narrative Mittel nicht überzeugen. Einen Effekt haben sie indes zu-
mindest auf Werther, dem „das Herz so voll“ (ebd.) wird, dass der Abbruch des
Gesprächs unvermeidbar wird.

Narrativ II: Verrückt werden – der ehemalige Schreiber

Das erste Narrativ funktioniert also nur für Werther; Albert ist sichtlich nicht
überzeugt von der Notwendigkeit des Suizids im Fall des Mädchens, und von

71 Vgl. Frey 2009, 322.
72 Frey 2009, 327.



2 Der Ort der Literatur: ‚Die Leiden des jungen Werthers‘ 177

Wilhelms Reaktionen als mittelbarer Adresse der Geschichte ist im Text eben-
falls nicht die Rede. Die zweite Parallelgeschichte hat nicht den Suizid als ge-
meinsamen Nenner zwischen Werther und ihrer Figur, sondern Lotte als be-
gehrtes Objekt. Die Geschichte der oft als Doppelgänger bezeichneten Figur ist
an einer entscheidenden Stelle platziert. Direkt nach dem Schwur, dass Werther
Lotte niemals küssen wird, begegnet Werther ausgerechnet seinem Vorgänger.
In der zweiten Fassung von 1787 verstärkt Goethe diesen Effekt, indem er den
kurzen Brief vom 26. November hinzufügt, in dem Werther sein „Schicksal“
(FA 8, 185) als einzigartig markiert – und es doch in den Texten der „Dichter
der Vorzeit“ (ebd.) wiederfindet. Dieses Schicksal begegnet ihm nun nicht in
Form von Literatur, sondern in Form einer Figur, die sich später als Spiegelfigur
erweisen wird, indem er ihn – allerdings erst nachträglich – als ehemaligen
Schreiber und unglücklich in Lotte Verliebten identifiziert: „Ich soll, ich soll
nicht zu mir selbst kommen! wo ich hintrete, begegnet mir eine Erscheinung,
die mich aus aller Fassung bringt. Heute! o Schicksal! o Menschheit!“ (FA 8,
185) Mit zwei exklamatorischen Apostrophen beginnt Werther seinen Bericht
von der Begegnung mit einem „Menschen in einem grünen schlechten Rocke,
der zwischen den Felsen herumkrabbelte und Kräuter zu suchen schien“ (FA 8,
185). Seine „interessante Physiognomie“ (ebd.) weckt Werthers Interesse und er
spricht den Unbekannten an, der ihm schnell ein „unheimliches“ (FA 8, 187)
Gefühl vermittelt, als er zugibt, dass er im Winter Blumen sucht. Auch das Ge-
spräch mit seiner Mutter, die ihren Sohn Heinrich sucht und dabei auf Werther
trifft, gibt Werther dabei in späterem Erzählen wieder. Er erfährt, dass ihr Sohn
„ein so guter stiller Mensch [war], der [sie] ernähren half, seine schöne Hand
schrieb“ (FA 8, 189), bevor er „auf einmal […] in Raserey“ (ebd.) fiel. Als sie
schließlich erklärt, dass ihr Sohn ausgerechnet die darauf folgende Zeit im
„Tollhause“ (ebd.) als die glücklichste Zeit bezeichnete, die Zeit, „wo er nichts
von sich wußte“ (ebd.), verlässt Werther fluchtartig die Szene: „Das fiel mir auf
wie ein Donnerschlag, ich drückte ihr ein Stück Geld in die Hand und verließ
sie eilend.“ (ebd.)

Erst das darauf folgende Selbstgespräch erklärt, warum Werther wie von
einem „Donnerschlag“ (ebd.) gerührt flieht – es stellt Parallelen zwischen Wer-
ther und Heinrich her:

Da du glücklich warst! rief ich aus, schnell vor mich hin nach der Stadt zu gehend, da
dir es wohl war, wie einem Fisch im Wasser! – Gott im Himmel! hast du das zum Schick-
sale der Menschen gemacht, daß sie nicht glücklich sind als ehe sie zu ihrem Verstande
kommen und wenn sie ihn wieder verlieren! – Elender! und auch wie beneide ich deinen
Trübsinn, die Verwirrung deiner Sinne, in der du verschmachtest! Du gehst hoffnungsvoll
aus, deiner Königinn Blumen zu pflücken – im Winter – und traurest, da du keine findest,
und begreifst nicht, warum du keine finden kannst. Und ich – und ich gehe ohne Hoff-
nung, ohne Zweck heraus, und kehre wieder heim wie ich gekommen bin. – Du wähnst,



178 II Ort

welcher Mensch du seyn würdest, wenn die Generalstaaten dich bezahlten. Seliges Ge-
schöpf! das den Mangel seiner Glückseligkeit einer irdischen Hinderniß zuschreiben
kann. Du fühlst nicht! du fühlst nicht daß in deinem zerstörten Herzen, in deinem zerrüt-
teten Gehirne dein Elend liegt, wovon alle Könige der Erde dir nicht helfen können. (FA 8,
189)

In diesem Selbstgespräch ist wenig von dem distanzierten Stil übriggeblieben,
in dem Werther nach der Eingangsapostrophe von der Begegnung erzählt. Ne-
ben dem Wechsel von der dritten Person, in der Werther die Figur im Gespräch
adressiert, in die zweite Person, indiziert vor allem die Apostrophe an Gott die
triadische Struktur. In der Apostrophe an Gott liegt der Motor des Analogie-
schlusses, den Werther zieht: „Und ich“ ist das Mittel dieses Schlusses, den
Werther in einer zweiten Apostrophe ausführt:

O Gott! du siehst meine Thränen! Mußtest du, der du den Menschen arm genug erschufst,
ihm auch Brüder zugeben, die ihm das bißchen Armuth, das bißchen Vertrauen noch
raubten, das er auf dich hat, auf dich, du Allliebender! […] Vater! den ich nicht kenne!
Vater! der sonst meine ganze Seele füllte, und nun sein Angesicht von mir gewendet hat!
rufe mich zu dir! Schweige nicht länger! dein Schweigen wird diese dürstende Seele nicht
aufhalten – Und würde ein Mensch, ein Vater zürnen können, dem sein unvermuthet
rückkehrender Sohn um den Hals fiele und riefe: Ich bin wieder da, mein Vater! Zürne
nicht daß ich die Wanderschaft abbreche, die ich nach deinem Willen länger aushalten
sollte. Die Welt ist überall einerley, auf Mühe und Arbeit, Lohn und Freude; aber was soll
mir das? mir ist nur wohl wo du bist, und vor deinem Angesichte will ich leiden und
genießen. – Und du, lieber himmlischer Vater solltest ihn von dir weisen? (FA 8, 191)

Neben den Anspielungen auf das Lukasevangelium und das Gleichnis vom ver-
lorenen Sohn wird hier unmissverständlich deutlich, dass es Werther nicht bei
der Erzählung von der Begegnung mit dem geisteskranken Heinrich belässt,
sondern – ganz im Sinne der mitfühlenden ‚Teilnehmung‘ – Parallelen herstellt
und so Sinn generiert. Über den kontinuierlichen Wechsel zwischen der ersten
und dritten Person verallgemeinert das erzählende Ich zudem diese Parallelisie-
rung und verstärkt sie.

Komplett wird die Parallelisierung aber erst im folgenden Brief vom 1. De-
zember, wo keine Apostrophe die Erzählung unterbricht und gerade mit „trock-
nen Worten“ (FA 8, 191) die so emphatischen Ausrufe verstärkt:

Wilhelm! der Mensch, von dem ich dir schrieb, der glückliche Unglückliche, war Schrei-
ber bey Lottens Vater, und eine Leidenschaft zu ihr, die er nährte, verbarg, entdeckte und
worüber er aus dem Dienst geschickt wurde, hat ihn rasend gemacht. Fühle, bey diesen
trocknen Worten, mit welchem Unsinne mich die Geschichte ergriffen hat, da mir sie
Albert eben so gelassen erzählte, als du sie vielleicht liesest. (FA 8, 191)

Lotte ist das Bindeglied, das den Schreiber mit Werther verbindet und Werther
trägt diese Entdeckung, die ihn ja zu „Unsinne“ (ebd.) führt, erstaunlich gelas-



2 Der Ort der Literatur: ‚Die Leiden des jungen Werthers‘ 179

sen und gerafft vor. Warum qualifiziere ich diesen Stilbruch, der zwischen em-
phatischen Apostrophen, die von Ausrufen, Gedankenstrichen und Aposiope-
sen nur so wimmeln, und einem nüchtern-reduzierten Bericht schwankt, als
Verstärkung in der Beschreibung von Werthers Gefühlszustand? Weil dieser
Wechsel die Arbeitsteilung vorbereitet, die sich zwischen dem Herausgeber-
Erzähler und Werthers Briefen bzw. Figurenerzählen gezeigt hat. Nur noch zwei
kurze Briefe vom 4. und 6. Dezember, und der Herausgeber wird sich in der
zweiten Fassung des Textes genötigt sehen, erklärend zu intervenieren und sich
gleichzeitig zunehmend mit Kommentaren zurückzuhalten. Werthers Dokumen-
te hingegen werden an diesem Punkt immer weniger narrativ und mehr zu Do-
kumenten des Gefühlszustands des erzählenden Ichs. Beide Verfahren verdich-
ten sich in dieser Binnenerzählung vom ehemaligen Schreiber und bereiten
diese Arbeitsteilung auf unterschiedlichen diegetischen Ebenen hier bereits auf
derselben Ebene – der von Werther als erzählendem Ich – vor.

Narrativ III: Zum Mörder werden – der Bauernbursche

Deutlich komplizierter gestaltet sich die dritte Identifikationsfigur, die Goethe
in der zweiten Fassung an exponierten Stellen im Handlungsverlauf platziert
und die nicht nur von Werther, sondern schließlich auch vom Herausgeber-
Erzähler präsentiert wird. Der Bauernbursche macht damit die narratologische
Probe aufs Exempel, weil sein Narrativ es erlaubt, die bisher entwickelten The-
sen der apostrophischen Struktur auf mehreren diegetischen Ebenen zu erpro-
ben. An drei exponierten Stellen taucht die Figur in den Leiden des jungen Wer-
thers auf: erstens datiert auf den 30. Mai, direkt vor dem Brief vom 16. Juni, der
Lotte einführt; zweitens am 4. September des zweiten Jahres, nachdem Werther
von seiner Reise zu Lotte und Albert zurückgekehrt ist, und damit kurz vor der
sogenannten Kanarienvogelepisode, die Lotte in ikonographisch zweifelhaftem
Licht erscheinen lässt (vgl. FA 8, 167); drittens schließlich – und nun vom He-
rausgeber erzählt – direkt nach der Intervention des Herausgebers (FA 8, 201–
209). Eingeführt wird der Bauernbursche wieder in Form einer „Scene“ (FA 8,
33), die Werther nicht nur widerfahren ist, sondern die ihn zu einer „lebhaften
Theilnehmung“ (ebd.) hinreißt, von der er nun Wilhelm erzählt. Wie Werther
hier erzählt, reflektiert dieser explizit:

Wenn du auf diesen Eingang viel Hohes und Vornehmes erwartest, so bist du wieder übel
betrogen; es ist nichts als ein Bauerbursch, der mich zu dieser lebhaften Theilnehmung
hingerissen hat – ich werde, wie gewöhnlich, schlecht erzählen, und du wirst mich, wie
gewöhnlich, denk ich, übertrieben finden; es ist wieder Wahlheim, und immer Wahlheim
das diese Seltenheiten hervorbringt. (FA 8, 33)



180 II Ort

Diese kurze Reflexion der Erzählweise gibt neben der Funktion einer captatio
benevolentiae einen Einblick in die Art der empfindsamen Brieffreundschaft
zwischen Werther und Wilhelm. Sie scheint – gemessen an der Affektstruktur
der beiden Figuren – nicht symmetrisch zu sein. Wilhelms Vorstellungen einer
angemessenen Erzählung und angemessenen Affektdisposition, die hier be-
zeichnenderweise parallel geführt werden, stimmen nicht mit Werthers Vorstel-
lungen überein.

An der folgenden Erzählung von Werthers Begegnung mit dem Bauernbur-
schen hat Wilhelm aber zunächst nichts zu beanstanden: Werther erzählt in
späterem Erzählen chronologisch von dem Ereignis ohne längere Kommentare.
Diese Art des Erzählens verändert sich aber, sobald der Bauernbursche selbst
von seinen Gefühlen für seine verwitwete Arbeitgeberin erzählt:

[…] aus seiner [des Bauernburschen, SM] Erzählung leuchtete so merklich hervor, wie
schön, wie reizend sie für ihn sey, wie sehr er wünsche, daß sie ihn wählen möchte,
um das Andenken der Fehler ihres ersten Mannes auszulöschen, daß ich Wort für Wort
wiederhohlen müßte, um dir die reine Neigung, die Liebe und Treue dieses Menschen
anschaulich zu machen. Ja, ich müßte die Gabe des größten Dichters besitzen, um dir
zugleich den Ausdruck seiner Geberden, die Harmonie seiner Stimme, das heimliche Feu-
er seiner Blicke lebendig darstellen zu können. Nein, es sprechen keine Worte die Zartheit
aus, die in seinem ganzen Wesen und Ausdruck war; es ist alles nur plump, was ich
wieder vorbringen könnte. (FA 8, 35)

Werther zieht sich zunächst auf indirekte Rede zurück, um die Liebesbekun-
dungen des Bauernburschen darzustellen, und kapituliert schließlich vor die-
ser Darstellung mit dem Verweis darauf, dass selbst die originalgetreue Wieder-
gabe die Körpersprache vernachlässigen würde. So wird der Bauernbursche zur
Verkörperung von „Unschuld und Wahrheit“ (ebd.) und zum „Bild dieser Treue
und Zärtlichkeit“ (ebd.). Dass dieses Bild wichtiger ist als das abgebildete Ob-
jekt zeigt sich schließlich darin, dass Werther es explizit ablehnt, die Angebe-
tete des Bauernburschen aufzusuchen, um sich nicht „das schöne Bild [zu]
verderben“ (FA 8, 37). Stattdessen findet Werther – wie er im unmittelbar da-
rauffolgenden Brief berichtet – mit Lotte selbst das „reizendste Schauspiel“
(FA 8, 41), das er zum Anlass nimmt, wiederum selbst zu einem Bild dieser
Liebe zu werden.73 Werther wiederholt im ersten Brief vom Bauernburschen
damit die monologische Struktur, die den Roman durch seine Informations-
asymmetrie auf allen drei Ebenen kennzeichnet: Korrekturen der Erzählung er-
scheinen zumindest nicht auf derselben diegetischen Ebene. Die Parallelisie-
rung zwischen den Figuren erfolgt im ersten Bauernburschenbrief noch relativ

73 Vgl. Aurnhammer 1995, 100–103.



2 Der Ort der Literatur: ‚Die Leiden des jungen Werthers‘ 181

subtil: Werther wird von dem Bild, das ihm der Bauernbursche als Verkörpe-
rung einer „Reinheit“ (FA 8, 35) der Liebe vorstellt, „wie selbst davon entzün-
det“ und führt zu „lechze[n] und schmachte[n]“ (FA 8, 37). Der Bauernbursche
wird Werther so zum Vorbild; der Entzug des Objekts – die Aussparung der
Witwe – ist dafür Voraussetzung.

Im zweiten Bauernburschenbrief vom 4. September des zweiten Jahres wird
diese Parallelisierung intensiviert und mit ihr verschärft sich die Konstellation
zwischen Wilhelm und Werther. Denn Werther findet den Bauernburschen und
berichtet von der Begegnung wieder mit einer Reflexion seiner Erzählung:

Gestern traf ich ihn von ohngefähr auf dem Wege nach einem andern Dorfe, ich redete
ihn an und er erzählte mir seine Geschichte, die mich doppelt und dreyfach gerührt hat
wie du leicht begreifen wirst, wenn ich dir sie wieder erzähle. Doch wozu das alles, wa-
rum behalt’ ich nicht für mich, was mich ängstigt und kränkt? warum betrüb’ ich noch
dich? warum geb’ ich dir immer Gelegenheit mich zu bedauren und mich zu schelten.
Seys denn, auch das mag zu meinem Schicksal gehören! (FA 8, 161)

Bedauern und schelten wird Wilhelm Werther also, wie die rhetorische Frage
andeutet; der Bauernbursche wird nicht mehr zum Vorbild stilisiert, dem Wer-
ther nacheifert, sondern zum Menetekel. Integriert wird diese Reaktion mit dem
Verweis auf Werthers Schicksal, das bereits durch die Vorrede des Herausgebers
eine exponierte Stellung einnimmt.

Das Identifikationspotenzial der Erzählung und Wilhelms präsupponierte
Reaktion werden dabei noch verstärkt, wenn Wilhelm in die Position des Rich-
ters gesetzt wird, der über den Fall des Bauernburschen – und damit letztlich
auch über Werther als Spiegelfigur – zu entscheiden hat: „Könnt’ ich dir, mein
Freund, jedes seiner Worte vor Gericht stellen!“ (FA 8, 161) Die Erzählung des
Bauernburschen wird zum Geständnis und Bekenntnis, das „Gott zum Zeugen“
(FA 8, 163) anruft. Mit diesem Wechsel wird auch Werthers Brief zum Geständ-
nis; als gemeinsamen Nenner inszeniert Werther das Schicksal:

Und hier, mein Bester fang’ ich mein altes Lied wieder an, das ich ewig anstimmen werde:
könnt’ ich dir den Menschen vorstellen, wie er vor mir stand, wie er noch vor mir steht!
Könnt’ ich dir alles recht sagen, damit du fühltest wie ich an seinem Schicksale Theil
nehme, Theil nehmen muß! Doch genug, da du auch mein Schicksal kennst, auch mich
kennst, so weißt du nur zu wohl, was mich zu allen Unglücklichen, was mich besonders
zu diesem Unglücklichen hinzieht. (FA 8, 163)

Die Parallelisierung funktioniert also abermals über eine Verschiebung an die
Adresse: Statt den gemeinsamen Nenner zu explizieren, ist Wilhelm die Instanz,
die nicht nur beurteilt und bewertet, sondern diese Lücke auch imaginativ füllt.
Die Lücke ist nun nicht mehr – wie im ersten Bauernburschen-Brief – die ver-
witwete Angebetete des Bauernburschen, sondern Werthers affektive Disposi-



182 II Ort

tion. Vor diesem Hintergrund ist das Ende der Geschichte des Bauernburschen
auch sekundär; Werther vergisst es in seiner Erzählung zunächst konsequenter-
weise auch, nicht ohne den Hinweis darauf, dass es „sich aber leicht hinzu
denken läßt“ (ebd.). Größere Bedeutung scheint Werther seiner Schlussapologie
beizumessen:

Was ich dir erzähle, ist nicht übertrieben, nichts verzärtelt, ja ich darf wohl sagen,
schwach schwach hab’ ich’s erzählt und vergröbert hab ichs, indem ichs mit unsern her-
gebrachten sittlichen Worten vorgetragen habe. (FA 8, 165)

Gerade indem Werther seine Erzählung permanent unterbricht, im Konjunktiv
Unsagbarkeitstopoi bedient und Wilhelm adressiert, ist sie allerdings alles an-
dere als schwach – zu dem Preis, dass sie weniger die Geschichte des Bauern-
burschen erzählt als Einblick in Werthers affektive Disposition – als erzählen-
des Ich – gibt. Der Bauernbursche dient Werther als Rechtfertigung dafür, dass
es so etwas wie „[d]iese Liebe, diese Treue, diese Leidenschaft“ (FA 8, 165) gibt;
die Erzählung wird selbst zum Zeugen seines Gefühlshaushaltes. Das zeigt sich
nicht zuletzt in der Schlusswendung, in der Werther eben nicht von seinen Ge-
fühlen überwältigt ist, sondern sich abwägend inszeniert:

[…] lies die Geschichte mit Andacht, ich bitte dich. Ich bin heute still, indem ich das
hinschreibe; du siehst an meiner Hand, daß ich nicht so strudele und sudele wie sonst.
Lies mein Geliebter und denke dabey, daß es auch die Geschichte deines Freundes ist. Ja,
so ist mirs gegangen, so wird mirs gehen, und ich bin nicht halb so brav, nicht halb so
entschlossen, als der arme Unglückliche, mit dem ich mich zu vergleichen mich fast nicht
getraue. (FA 8, 165)

Das erzählende Ich ist nicht Opfer seiner eigenen Gefühle, sondern setzt die
Geschichte vom Bauernburschen ein, um seinen Gefühlshaushalt zu bebildern
und vor Wilhelm zu rechtfertigen.

Im weiteren Verlauf der Erzählung eskaliert die Geschichte des Bauernbur-
schen, die nun nicht mehr durch Werthers Briefe erzählt, sondern durch den
Erzählerbericht des Herausgebers vermittelt wird. Nachdem dieser zum ersten
Mal einen detaillierten Einblick in Werthers Gedankenwelt gibt, ohne sein Wis-
sen auch nur ansatzweise zu begründen (vgl. FA 8, 201 f.), erläutert er Werthers
Gefühlszustand, als das Bauernburschennarrativ in einem Totschlag ein Ende
findet. Wie Rüdiger Campe betont, dient das Bauernburschennarrativ dem He-
rausgeber auch dazu, Werther zum pathologischen Fall zu machen.74 Das Bild
von „Liebe und Treue“ hat sich in „Gewalt und Mord verwandelt“ (FA 8, 205),
was dem Herausgeber zur Erläuterung dient:

74 Vgl. Campe 2014, 45–48.



2 Der Ort der Literatur: ‚Die Leiden des jungen Werthers‘ 183

Durch die entsetzliche gewaltige Berührung war alles, was in seinem Wesen lag, durch-
einander geschüttelt worden. Aus seiner Trauer, seinem Mißmuth, seiner gleichgültigen
Hingegebenheit, wurde er auf einen Augenblick herausgerissen; unüberwindlich bemäch-
tigte sich die Theilnehmung seiner und es ergriff ihn eine unsägliche Begierde den Men-
schen zu retten. Er fühlte ihn so unglücklich, er fand ihn als Verbrecher selbst so schuld-
los, er setzte sich so tief in seine Lage, daß er gewiß glaubte auch andere davon zu
überzeugen. (FA 8, 205)

Werther ist also angesichts des Bauernburschen überwältigt; sein Mitgefühl
ändert aber wenig an der rechtlichen Bewertung der Tat. Die juridische Konstel-
lation, die Werther in seinem zweiten Brief zum Bauernburschen bereits ange-
deutet hat, wiederholt sich hier mit Lottes Vater in der Rolle des Richters und
Werther als Verteidiger. Damit liegt den Leiden des jungen Werthers eine doppel-
te juridische Struktur zugrunde: In der Gesamtanlage verhandelt der Herausge-
ber mit seinen Lesern Werthers Geschichte; in den Briefen verhandelt das erzäh-
lende Ich selbst vor Wilhelm die Geschichte des erzählten Ichs und mit ihm die
Schuld des Bauernburschen.75 Als Albert sich auf die Seite von Lottes Vater
schlägt, wird auch Werther in den Worten des Amtmanns klar: „Nein, er ist
nicht zu retten!“ (FA 8, 207) Der Herausgeber stellt nun die Parallelen zwischen
Werther und dem Delinquenten her, indem er nach seinem Erzählerbericht ein
„Zettelchen“ (ebd.) von Werther auf den selben Tag datiert und einschaltet, das
Werthers Überidentifikation veranschaulicht: „Du bist nicht zu retten Unglück-
licher! ich sehe wohl daß wir nicht zu retten sind.“ (ebd.) Das Ende der Ge-
schichte des Bauernburschen ist dabei die letzte Passage, in der der Herausge-
ber Werthers Gefühlszustand nicht nur beschreibt, sondern auch ausführlich
kommentiert und einordnet:

Der vergebliche Versuch, den Werther zur Rettung des Unglücklichen gemacht hatte, war
das letzte Auflodern der Flamme eines verlöschenden Lichtes; er versank nur desto tiefer
in Schmerz und Unthätigkeit; besonders kam er fast außer sich, als er hörte, daß man ihn
vielleicht gar zum Zeugen gegen den Menschen, der sich nun aufs Läugnen legte, auffor-
dern könnte. (FA 8, 209)

Die Geschichte des Bauernburschen wird also pathographisch funktionalisiert.
Dabei ist der Bauernbursche nicht nur als Spiegelfigur eingeführt, sondern über

75 Diese juridische Struktur widerspricht nicht grundsätzlich dem Konzept der empfindsamen
Freundschaft, sondern weist vielmehr auf die grundlegende Aufgabe des empfindsamen
Freundes hin, in der Rolle eines Richters Seelenführung zu betreiben und die Arbeit an Wer-
thers Selbst voranzutreiben. Für diesen Hinweis danke ich Anthony Mahler. Vgl. Renner 1985,
17–20. Zur Funktion Wilhelms als Adresse vgl. Martin 2010, 213–217. Dass Wilhelms Antworten
teilweise durch Werther aufgegriffen und wiedergegeben werden, spricht – narratologisch –
nicht gegen die monologische Grundstruktur. Vgl. anders Lange 2014, 106.



184 II Ort

die verschiedenen narrativen Formen unterschiedlich eingebettet. Auf diese Art
und Weise beteiligen sich die Leiden des jungen Werthers zwar an der Parallel-
führung der beiden Narrative, aber sie zeigen zugleich die Bedingungen dieser
Projektion. Erst die Interpretation durch Werther macht den Bauernburschen zu
einer Projektionsfläche für seine eigenen Gefühle; erst die Interpretation des
Herausgebers verleiht dem Bauernburschen-Narrativ Bedeutung für Werthers
Geschichte. Beide Interpretationen sind Deutungsangebote, die der Text zwar
nahelegt, aber eben auch als Deutungsangebote ausstellt.

2.4 Zusammenfassung: Herz erzählen – Briefroman

Werthers sprichwörtliche Fülle des Herzens ist der Effekt eines komplexen me-
dialen Arrangements, wie Waltraud Wiethölter die neuere Forschung zu den
Leiden des jungen Werthers zusammenfasst. Diese Diagnose gilt auch noch über
zwanzig Jahre nach dem Erscheinen der Frankfurter Ausgabe;76 die Basis des
medialen Arrangements kann durch den Zusammenhang von Erkennen und Er-
zählen beschrieben werden. Anhand des Fragments Arianne an Wetty habe ich
zunächst die triadische Struktur des Briefromans analysiert und erläutert, wie
die beiden Hauptthemen der beiden Briefe zusammenhängen: eine anthropolo-
gisch grundierte Theorie der Sinne, die ihre beschränkte Epistemologie stets
markiert, und eine Praxis der Sinne, die die Unbeständigkeit des Herzens zu
ihrem Topos macht. An Arianne an Wetty lässt sich so auch beobachten, wel-
ches Potenzial in dieser triadischen und gleichzeitig monologischen Struktur
des Briefromans steckt, indem der Text auf einer apostrophischen Struktur ba-
siert. Diese apostrophische Struktur ist schließlich maßgeblich für Die Leiden
des jungen Werthers; sie funktioniert auf zwei Achsen. Auf einer ersten vertika-
len Achse reguliert die Apostrophe die drei diegetischen Ebenen des Romans.
Sowohl der Herausgeber als auch Werther als erzählendes und schließlich als
erzähltes Ich bedienen sich verschiedener Apostrophen auf eine durchaus ex-
zessive Weise, die von der kausalen Handlungsfolge der erzählten Geschichte
ablenkt und zum Ausdruck der affektiven Dispostion und der mit ihr einherge-
henden epistemologischen Beschränkung der verschiedenen Instanzen wird.
Alle drei Ebenen betonen also vor den Aspekten von Zeit und Modus vor allem
den narratologischen Aspekt der Stimme; in ihrer Multiplikation und Hierarchi-
sierung ist auf der vertikalen Achse dabei eine Bewegung zu erkennen, die als
ausbuchstabierte Mise en abyme bezeichnet werden kann. Dominiert zu Beginn

76 Vgl. FA 8, 944; Rohde 2014, bes. 149–156.



2 Der Ort der Literatur: ‚Die Leiden des jungen Werthers‘ 185

der Rahmen der Herausgeberfiktion mit einer kompliziert gebauten Eingangs-
apostrophe, verschiebt sich der Fokus zunächst auf die zweite diegetische Ebe-
ne, in der Werther an Wilhelm schreibt und dabei permanent Apostrophen in
Dienst nimmt, um seinen Gefühlen Ausdruck zu verleihen. Schließlich löst die-
se Ebene Werther als erzähltes Ich ab, der nun auf einer metadiegetischen Ebe-
ne die Ossian-Gesänge mit Lotte als Adresse rezitiert. Genau zu dem Zeitpunkt,
als sich der zum Erzähler avancierte Herausgeber mehr und mehr in einen Er-
zählerbericht zurückzieht, sich aller Apostrophen und schließlich auch jegli-
chen Kommentars enthält, erzählt Werther in einem Staffellauf der Stimmen
Ossians Schicksal und legt damit sein eigenes fest. Die Stimmen und ihre meta-
leptische Dissoziation zwischen den verschiedenen diegetischen Ebenen der
vertikalen Achse dienen dabei alle einem Zweck: das Herz des Menschen zu
erkennen.

Neben der vertikalen Achse kennzeichnet den Text eine horizontale Achse,
die eine Gegenbewegung zu dieser Mise en abyme in die Metadiegese inszeniert
und sich dabei metaleptischer Verfahren bedient, die den Zuschreibungsmecha-
nismus der Identifikation hinterfragen: Drei parallele Narrative zeigen den
Mechanismus der Sinnstiftung als Prozess der (Über-)Identifikation qua Analo-
giebildung. Im ersten Narrativ vom suizidalen Mädchen versucht Werther im
Rahmen des sogenannten Suizidgesprächs das Skandalon des Suizids zu erklä-
ren. Mehr als diese Identifikation ist für mein Argument die narrative Fassung
dieser Geschichte aufschlussreich, weil sie einerseits die Grenzen des Erken-
nens betont, doch diese andererseits markiert und überschreitet. Strukturell
nimmt Werthers Erzählung damit die Übergriffe des Herausgebers im zweiten
Teil des Textes vorweg. Die zweite Parallelerzählung des ehemaligen Schreibers
von Lottes Vater verstärkt dieses Verfahren, indem sie zunächst in einer Stil-
mischung von der Identifikationsfigur erzählt und erst nachträglich ihre Identi-
tät preisgibt. In dieser nachträglichen Preisgabe bricht Werther mit seinem emp-
findsamen Erzählstil und nimmt damit die Arbeitsteilung des Textes zwischen
Herausgeber-Erzähler und Werther als Figur vorweg, die den Schluss kenn-
zeichnet. Im dritten und komplexesten Parallelnarrativ – der Geschichte vom
Bauernburschen – schließlich verändert sich sukzessive die Instanz, die Identi-
tät über Parallelisierung stiftet: Der Herausgeber löst Werther als erzählendes
Ich Stück für Stück ab. Der erste Brief inszeniert direkt vor Lottes Einführung
in den Text die Voraussetzung der Idealisierung, die den Bauernburschen zum
idealen Liebenden stilisiert. Damit wiederholt Werther die monologische Struk-
tur des Gesamttextes, indem die Darstellung des Bauernburschen bewusst un-
korrigiert bleibt. Im zweiten Brief zeigen sich die Verwerfungen dieses Ideals
und verschieben die Leerstelle vom affektiven Objekt in die affektive Disposi-
tion, die nun zwischen Werther und dem Bauernburschen parallelisiert wird.



186 II Ort

Schließlich übernimmt der Herausgeber die Erzählung und benutzt das Bauern-
burschen-Narrativ zur umfassenden Schilderung von Werthers affektivem Zu-
stand. Alle drei Narrative produzieren dadurch einerseits Kausalität, indem sie
Werthers Geschichte parallelisierend plausibilisieren. Andererseits durchkreu-
zen sie diese Kausalität, indem sie auf ihre Bedingungen explizit hinweisen.
Diese Durchkreuzung erfolgt vor allem mit narrativen Mitteln, die Strukturen
variierend wiederholen, wie sie bereits auf der vertikalen Achse zu konstatieren
waren. So gesehen sind auch die Parallelgeschichten auf der horizontalen Ach-
se metaleptisch strukturiert, weil sie sukzessive epistemologische Strukturen
und mit ihnen schließlich auch diegetische Ebenen überschreiten; sie inszenie-
ren dergestalt letztlich eine paradoxe Struktur, die zwischen Assoziation und
Dissoziation schwankt.



3 Fazit: Die Orte des Erzählens

Was haben das menschliche Herz und das ‚Urgestein‘ Granit in Goethes frühen
Erzähltexten gemeinsam? Die erste Intuition mag die zahlreichen Naturdarstel-
lungen der Leiden des jungen Werthers in den Fokus der Aufmerksamkeit lenken,
allerdings zu dem Preis, dass ein derartig motivgeschichtliches Vorgehen ledig-
lich die Objekte der Naturwissenschaft im literarischen Text nachweisen kann,
also letztlich Goethes Naturverständnis, wie es sich in seinen naturwissenschaft-
lichen Texten ausdrückt, im literarischen Text sucht. Derartige Arbeiten liegen
vor1 und darin bestand nicht das Ziel dieser Arbeit. Umgekehrt wäre eine analo-
ge Suchbewegung denkbar, welche die naturwissenschaftlichen Texte auf – wie
auch immer definierte – literarische Elemente hin untersucht. Das scheint inso-
fern erfolgsversprechender, als die untersuchten Texte in ihren Argumenten und
Ergebnissen von ihrer Darstellung abhängen. Damit aber verschiebt sich die Fra-
gestellung: Weniger ist es der Gegenstand, der die beiden Abteilungen in Goe-
thes frühen Schriften verbindet, als ihre Darstellungsverfahren.

In der hier gezeigten Konstellation arbeiten sich sowohl die frühen natur-
wissenschaftlichen Texte als auch Goethes erster Roman Die Leiden des jungen
Werthers an einer epistemologischen Aporie ab, die nach einem Ort sucht, von
dem aus unterschiedliche Objekte erkannt werden können. Auf die Grenzen des
Erkennens reagieren die Texte allesamt mit einer Komplikation ihres Erzählens.
Insbesondere Aspekte der Stimme werden dementsprechend auf verschiedenen
Ebenen und mit verschiedenen parallelen Narrativen modelliert. Alle Texte
arbeiten dabei metaleptisch, weil sie die Beziehung der Stimme zur erzählten
Geschichte komplizieren: Keine Erzählung operiert mit einer Stimme, die tem-
poral, lokal und relational konstant und eindeutig ist. Stattdessen dominieren
multiple Aussageinstanzen, Tempuswechsel, Ebenensprünge und Stilbrüche.
Ein Effekt dieser Modellierung der Stimme liegt in der Ablenkung von Aspekten
der Zeit und Folge. Die erzählte Zeit tritt erstens hinter die Erzählzeit, ja hinter
den Zeitpunkt des Erzählens zurück, den die Texte fast obsessiv thematisieren.
Zweitens tritt die Folge der erzählten Ereignisse hinter Aspekte der Stimme zu-
rück, wenn Ereignisse weniger durchgängig motiviert, sondern mehr über Ein-
griffe der Stimme strukturiert werden.

1 Vgl. Behre 2014, bes. 49–52; Bothe 2000; Dilthey 1894, 322. Darüber hinaus sind an dieser
Stelle neueste Versuche erwähnenswert, die Die Leiden des jungen Werthers einem Distant
Reading unterziehen und lexikalisch eine relativ hohe Nähe zu Goethes Texten aller Phasen,
insbesondere aber zu Dramen und Lyrik konstatieren. Die wissenschaftlichen Texte dagegen
scheinen davon fast ausgenommen. Vgl. Piper/Algee-Hewitt 2014, bes. 158, 174–177.

https://doi.org/10.1515/9783110586213-009



188 II Ort

Goethes frühe geologische Schriften sind ohne seine naturphilosophischen
Anfänge nicht zu denken. Dass es sich für die untersuchten Texte aber nicht
um eine sukzessive Ablösung naturphilosophischer Reste in sonst naturwis-
senschaftlichen Texten handelt, zeigen die als naturphilosophisch verbrämten
Anteile in ihrem Leistungsprofil für die naturwissenschaftliche Epistemologie.
Diese Epistemologie tritt vor allem auf der Darstellungsebene zu Tage, indem
Goethes naturphilosophische Anfänge eine Stimmenfindung inszenieren, die
für die Untersuchung des ‚Urgesteins‘ Granit zu fundamentaler Bedeutung
avanciert. Die Natur zeigt als frühester naturphilosophischer Text, der es in
Goethes Werkausgaben geschafft hat, auch abseits von Autorschaftsfragen
eine komplexe Modellierung von Aussageinstanzen, die der sich in Paradoxa
zeigenden Natur auf die Schliche kommen. Dabei reagiert der Text auf ein epis-
temologisches Hauptproblem, dass im Fall der Natur epistemisches Subjekt
und Objekt nicht scharf voneinander zu trennen sind, das heißt dass der
Mensch eben sowohl erkennendes Subjekt als auch Teil des zu erkennenden
Objekts ist. Die Studie nach Spinoza greift dieses Problem auf und überführt es
durch die Verweise auf Sulzer in ästhetische Theorie. Die Naturlehre mit ihrer
Antwort als zweite Station der naturwissenschaftlichen Texte zeigt, welches
epistemologische Potenzial in der Briefform steckt, indem den verschiedenen
Stimmen nun Anschauung unterlegt wird. Die beiden Texte zum Granit ver-
schärfen die epistemologische Aporie einerseits, indem sie diese nun mit einem
konkreten epistemischen Objekt konfrontieren. Andererseits aber zeigen sie
das Potenzial des metaleptischen Erzählens, das Grenzen des Erkennens nicht
überspielt, sondern ausstellt. Granit I ist so zunächst nur der Versuch, eine
natürliche Ordnung auf ihre narrative Darstellung zu übertragen. Da das Fun-
dament dieser natürlichen Ordnung notwendig spekulativ ist und nur bedingt
trägt, führt dieser Versuch schließlich zum Abbruch der Untersuchung. Gra-
nit II greift diesen Versuch auf, indem der Text den epistemologischen Zu-
schnitt umdreht und den Granit vom erkennenden Subjekt her zu denken
versucht. Dabei trifft der Text auf vielfältige Probleme, die er mit einer hohen
Frequenz an Wechseln im Bereich der Stimme darstellt.

Goethes erster Roman hat auf einer Darstellungsebene mehr mit Goethes
naturwissenschaftlichen Schriften gemein als auf einer motivischen, wenn man
seine epistemologische Struktur zu den Bedingungen des Briefromans ernst
nimmt. Einen zumindest partiellen Vorläufer haben Die Leiden des jungen Wer-
thers im Briefromanfragment Arianne an Wetty, das in nur zwei Briefen Theorie
und Praxis der Empfindung verbindet und darüber hinaus epistemologisch
grundiert. Aus den wenigen Seiten des Fragments lässt sich die triadische
Grundstruktur des Briefromans analysieren und auf die Apostrophe als seine
rhetorische Grundfigur der Stimmenfindung beziehen. Diese triadische Struktur



3 Fazit: Die Orte des Erzählens 189

wird in den Leiden des jungen Werthers deutlich komplizierter, indem sie auf
zwei Achsen wirksam wird. Auf einer vertikalen Achse zeigen sich drei diegeti-
sche Ebenen, die jeweils monologisch und mit Apostrophen durchsetzt erzäh-
len. Im Verlauf des Textes lässt sich eine Mise en abyme konstatieren, welche
die verschiedenen Stimmen nicht nur multipliziert, sondern mehr und mehr
strukturell ins Verhältnis setzt. Diese Relationierung wird aber über die meta-
leptischen Effekte der Apostrophe zugleich produziert wie destabilisiert. Auf ei-
ner zweiten horizontalen Achse sind drei parallele Narrative angeordnet, die
Erkennen möglich machen sollen und dabei aber auch die Grenzen des Erken-
nens markieren. Denn so identitätsstiftend die drei Figuren der parallelen Er-
zählungen für Werther sind, ihre narrative Struktur macht den Prozess dieser
Identifikation erst transparent. Am Schluss des Textes bleibt das Herz des Men-
schen genauso opak wie das ‚Urgestein‘ Granit.





III Folge





Während der Begriff des Ortes die Frage nach dem Ort des Erzählens als einem
Ort des Erkennens strukturiert hat, fasse ich unter dem Begriff der Folge alle
Relationen, die bei der narrativen Verbindung von Ereignissen virulent werden.
Damit lassen sich auf narratologischer Ebene Zeitanalyse und Motivierungsanaly-
se verbinden und zueinander in Beziehung setzen. Die Folge einer Erzählung ist
das Ergebnis von Zuordnungsvorschriften, die zwischen eigentlich isolierten
Ereignissen Verbindungen unterschiedlicher Art stiften. Konsequenterweise ver-
schaltet der Begriff der Folge Erkennen und Erzählen, indem er die metalepti-
schen Verfahren analysieren kann, welche die narrative Funktion als epistemolo-
gische markieren. Denn die Folge kann die Zuordnung verschiedener Ereignisse
in die Sequenzialität der narrativen Reihe beschreiben. Dieses Kapitel will zeigen,
dass sich unter diesem Aspekt zwei Textkonglomerate in Goethes Frühwerk an
einem ähnlichen Problem abarbeiten. Denn obwohl sie in ihren unterschiedli-
chen Abteilungen völlig unterschiedliche Gegenstände verhandeln, inszeniert
Goethe ähnliche Probleme des Erkennens mit ähnlichen Mitteln des Erzählens.
Biologische Texte bilden so mit der Theatralischen Sendung und Wilhelm Meisters
Lehrjahren eine Konstellation; ihr gemeinsames Problem ist die Frage der Ent-
wicklung, die sowohl auf dem naturwissenschaftlichen als auch auf dem literari-
schen Feld Probleme des Erkennens auslöst, denen nur narrativ beizukommen
ist. Ihr gemeinsamer formaler Nenner besteht deshalb in der Modellierung von
Zeitstruktur und Motivierung: den narrativen Strukturen, die Entwicklung dar-
stellen und zugleich problematisieren können.

Dass es Erzählverfahren der Folge dabei mit Epistemologie zu tun haben,
zeigt – wie in der Systematik ausgeführt – ein Blick in die zeitgenössische Er-
zähltheorie: Blanckenburgs Versuch über den Roman weist exemplarisch darauf
hin, dass dieses Problem der Folge im Erzählen mit einem starken Fokus auf
Kausalität verhandelt wird. In Blanckenburgs Motivierungsgebot der inneren
Geschichte wird der Fokus auf Kausalität allerdings mit der Frage der Finalität
verschaltet. Der Preis für diese Verschaltung, die sowohl die Ursache als auch
das Ziel der Geschichte bestimmen will, ist ein narratives Paradox, das der
Erzählinstanz maximale Autorität und Wissen nur um den Preis der Unanschau-
lichkeit gewähren kann. Deshalb plädiert Blanckenburg für ein strenges Bilder-
verbot, das die literaturwissenschaftliche Forschung als Vorläufer des objekti-
ven Erzählens analysiert hat. Dieses objektive Erzählen hat als Feind darüber
hinaus den „Witz des Verfassers“,1 der sich nicht allein an der kausalen und
final motivierten Erzählung abarbeitet, sondern Motivierung durch Darstellung
suggeriert, wo in der Ereignisreihe kein Zusammenhang besteht.

1 Blanckenburg 1965, 353.

https://doi.org/10.1515/9783110586213-010



194 III Folge

Außerdem zeigt sich in diesem Zusammenhang das Potenzial der histori-
schen Erkenntnistheorie, die ebenfalls Fragen der Entwicklung verhandelt: Her-
ders Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, die öfter herangezogen
werden, wenn es um die Analyse von Goethes Naturbegriff gerade im Frühwerk
geht,2 rekurrieren zur Darstellung der Entwicklung auf die Leitmetapher der zeit-
genössischen Geschichtsphilosophie: die ‚Kette der Bildung‘. Diese ‚Kette der Bil-
dung‘ arbeitet sich ebenfalls an Kausalität ab, aber nicht im Sinn einer Entwick-
lung der Elemente auseinander, sondern im Sinn einer Entwicklung in einem
geschlossenen, hierarchisch organisierten System, dessen Ursprung und Ziel in
einem letztlich zwar unorthodox konzipierten, aber nichtsdestotrotz theologisch
verstandenen Schöpfer liegt. Die ‚Kette der Bildung‘ beschreibt drei Determinan-
ten des Menschen. Dieser ist erstens durch den Schöpfer, zweitens durch die
Vernunft anderer Menschen und drittens durch die Folge der Geschichte selbst
in der – durch ihn zu leistenden – Philosophie seiner Geschichte bestimmt. Eine
solche dreifache Nachfolge impliziert weder Kontingenz noch die Freiheit zur
Abweichung, sondern produziert eine determinierende Notwendigkeit, die Her-
der durch verschiedene narrative Verfahren sichert.

Das Modell der Metalepse erlaubt es, die Fragen der Folge im Kontext einer
historischen Narratologie zu analysieren. Denn metaleptische Verfahren verbin-
den die Elemente einer Folge ohne Zwischenschritt – und zwar genau an den
Stellen, an denen Kausalität nahegelegt wird, aber nicht begründet werden
kann. Wenn solche Verfahren vor allem in Gestalt von sylleptischen Sprüngen
auftreten, betonen sie einerseits die Autonomie der Narration in Bezug auf ihre
Zeitgestaltung, hinterfragen aber gleichzeitig die Heteronomie der Zeit auf der
Ebene der Geschichte. Das temporale Gefüge der Erzählung rückt so auf die
Ebene der narration und wird mit dem Kausalgefüge der Erzählung kurzge-
schlossen. Goethes biologische Schriften operieren dabei vor allem mit Analo-
gieschlüssen, die zwar Kausalität nahelegen, aber nicht begründen können.
Deshalb sind sie von Erzählverfahren abhängig, die metaleptische Übersprünge
inszenieren. Die Punkte auf der Textoberfläche, an denen diese metaleptischen
Überbrückungen von Kausalität sichtbar werden, sind vor allem Anachronien,
die auf die Zeit- und Motivierungsstruktur schließen lassen. Gleiches gilt für
Wilhelm Meisters Lehrjahre als den Prototyp des Bildungsromans und seine Vor-
stufe, die Theatralische Sendung. Denn die Entwicklung des bürgerlichen Sub-
jekts ist nicht weniger prekär als die biologische Entwicklung von Knochen oder
Pflanzen; wo sich die kausale Folge nicht von selbst versteht, hängen auch die-
se Texte deshalb von metaleptischen Verfahren ab. Der in dieser Arbeit entwi-

2 Vgl. exemplarisch Heinz 2015; Kreutzer 2015; Manger 2014.



III Folge 195

ckelte historisch-narratologische Ansatz soll also in der folgenden Analyse ein
neues Licht sowohl auf die frühen biologischen Schriften als auch auf die ersten
beiden Texte des Wilhelm Meister-Komplexes werfen. Die Zusammenfassung
unter dem Begriff der Folge hat dabei zum Ziel, die narrative Struktur der einzel-
nen Texte abseits motivischer Überschneidungen zu analysieren und die narra-
tiven Bedingungen der in ihnen dargestellten Entwicklungen zu beschreiben.





1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften
Die Biologie als wissenschaftliche Disziplin existiert zum Entstehungszeitpunkt
von Goethes frühen naturwissenschaftlichen Schriften noch nicht; trotzdem
erlaubt es der Begriff der Biologie, wie Dorothea Kuhn feststellt, so verschiede-
ne Disziplinen wie Medizin, Botanik und Zoonomie, Anatomie und Osteologie
sowie Physiologie zusammenzufassen. Denn Goethes unter dem Begriff der
Biologie versammelte naturwissenschaftliche Schriften bedienen sich Metho-
den unterschiedlicher Provenienz, um Relationen zwischen ihren Gegenstän-
den – Pflanzen, Tieren, Menschen – und vor allem ihre jeweilige Entwicklung
darzustellen.1 Während Goethes geologische Schriften vor allem nach einem
Ort suchen, von dem aus sie ihren Gegenstand erkennen und erzählen können,
steht in der Biologie als der zweiten Abteilung der naturwissenschaftlichen
Schriften die Frage nach der Folge im Mittelpunkt. Denn wo das ‚Urgestein‘
Granit Einblick in den Ursprung der Welt gibt, stellt seine eigene Entstehung
zwar den Ausgangspunkt, jedoch nicht die Abfolge der weiteren Entwicklung
dar. Das ändert sich auf dem Feld der Biologie, wo es nicht mehr nur um den
geologisch verbürgten Zeitpunkt der Erdentstehung, sondern um den darauf
folgenden Ablauf der Erdentwicklung geht. Wie die Forschung unter dem
Stichwort der ‚Verzeitlichung‘ seit einigen Jahren vermehrt diskutiert, ist das
Erkennen im späten achtzehnten Jahrhundert ohne temporale Dimensionie-
rung nicht zu denken.2 Dass mit einer zeitlichen Abfolge allenfalls der erste
Schritt in der Erforschung dieser Entwicklung getan ist, zeigen die biologi-
schen Schriften vor allem in ihrer Darstellungsweise, die ihre Aufmerksamkeit
von einer finalen Motivierung auf kausale Relationen der einzelnen biologi-
schen Stadien verschiebt. Wie vielfach bemerkt wurde, heißt diese Verschie-
bung aber nicht, dass Goethes biologische Schriften die Evolutionstheorie vor-
wegnehmen.3 Denn obwohl sich die einzelnen Arten getrennt entwickeln und
nacheinander entstanden sind, haben sie sich nicht auseinander entwickelt –
so Goethes an den im Folgenden analysierten Texten zu belegende Vorstellung.
Im Rahmen der scala naturae oder Stufenleiter der Wesen werden zwar die
verschiedenen Arten auf Entwicklungsstufen lokalisiert und durchaus hierar-
chisiert, aber es wird keine Entwicklung auseinander nahegelegt. Trotzdem
stellen die Texte die Frage nach der Entstehung der Arten, obwohl sie diese
anders als Darwins Evolutionstheorie etwa 70 Jahre später beantworten.

1 Vgl. Kuhn 1997, 324 f. Zum Paradigmenwechsel von der Naturgeschichte zur Biologie am
Beispiel von Goethe vgl. Schäfer 2009.
2 Vgl. Wyder 2004, 34; Matussek 1998; Pörksen 1999; Heusser 2000.
3 Vgl. Wenzel 1982; Wenzel 1983.

https://doi.org/10.1515/9783110586213-011



198 III Folge

Wie diese biologischen Erzählungen funktionieren, will ich unter dem As-
pekt der Folge analysieren, der die zeitliche Sequenz mit Fragen der Motivierung
verschaltet. Die Grundthese dieses Kapitels lautet, dass Goethes biologische Tex-
te von narrativen Darstellungsverfahren abhängen, die auf ihre epistemologi-
schen Voraussetzungen hinweisen. Sobald die Texte eine Folge aufstellen, aber
die ihr zugrundeliegenden Ursachen nicht erklären können, zeigen sich metalep-
tische Verfahren. Ihr Effekt ist nichts weniger als ein epistemologischer Schlüs-
sel: Trotz der lückenhaften Folge der biologischen Objekte können sie durch
die metaleptischen Verfahren in einer kontinuierlichen Folge dargestellt werden.
Nicht mehr die Folge der Objekte reguliert damit die Darstellung, sondern die
Folge der Darstellung macht die Objekte erst erkennbar. Dementsprechend ar-
beiten die biologischen Texte mit einer doppelten temporalen Sequenz: einer
Sequenz der in eine Abfolge gebrachten Objekte und einer Sequenz der Darstel-
lung dieser Abfolge.

Drei Fragen stellen sich nach Genette bei der Untersuchung der doppelten
temporalen Sequenz: Zunächst steht die Frage nach der Ordnung der verschie-
denen Stadien im Vordergrund, wobei hier nicht die Situierung auf verschiede-
nen Erzählebenen wie unter dem Aspekt der Stimme gemeint ist, sondern die
relationale Ordnung der verschiedenen Ereignisse untereinander respektive
nacheinander. Diese Relationen sind dabei mit Motivierungen verknüpft, weil
temporale Relationen in den seltensten Fällen ohne eine Qualifizierung aus-
kommen, wie sich an der Begründungsbedürftigkeit der Prolepse exemplarisch
zeigen lässt. Denn die Prolepse bezeichnet hier nicht nur als narratologischer
Begriff einen Zeitsprung, sondern in Goethes botanischen Schriften in der Nach-
folge von Carl von Linnés Prolepsis Plantarum einen vermeintlichen Sprung in
der Entwicklung der Pflanzen. Damit ist die Prolepse ein metaleptisches Ver-
fahren, welches das Erkennen dieses Sprungs mit abbildet. Zweitens steht bei
Genette die Frage nach der Dauer im Zentrum, die verschiedene Erzähltempi
beschreiben lässt. Erst die raffende Erzählung kann etwa dem Wachstum der
einjährigen Pflanze Herr werden; sie übernimmt damit eine experimentelle Auf-
gabe, weil so auch die Bestimmung dieser Geschwindigkeiten Einfluss auf die
Abfolge der erzählten Ereignisse hat. Alle Anisochronien haben damit meta-
leptisches Potenzial. Drittens untersucht die Frage nach der Frequenz die Häu-
figkeit der Erzählung. Dabei steht die iterative Erzählung mit ihren Übergängen
in singulative Ereignisse im Fokus, wobei gerade die Iteration im Zuge der Re-
produzierbarkeit von Beobachtungen eine maßgebliche Rolle spielt. Sie kann
die potenziell unendlich umfangreiche Information reduzieren und fokussieren.
Zugleich aber reflektiert sie ebenfalls als metaleptisches Verfahren, dass die
narrative Funktion auf einer epistemologischen Funktion basiert. Die biologi-
sche Folge ist damit nicht primär eine Frage ihrer Gegenstände, sondern eine
Frage ihrer Darstellung.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 199

Fragen der biologischen Folge behandelt Goethe nicht nur bezogen auf die
Botanik, sondern entwickelt sie ebenso entscheidend an der Osteologie. Um der
Unübersichtlichkeit der meist mit großer Verzögerung und oft erst posthum
publizierten Texte zu begegnen, analysiere ich zunächst die Voraussetzungen
der biologischen Folge in Goethes frühen naturwissenschaftlichen Schriften, die
in dieser Frage in einer Reihe von kleineren Texten eng an ästhetische Überle-
gungen anschließen und damit Fragen des Erkennens mit Fragen des Erzählens
explizit verbinden. Die Auswahl und Anordnung des Korpus bildet die Komple-
xitätssteigerung der Texte sowohl in Fragen des Erkennens mit stetig komplexer
werdenden Erkenntnisverfahren und -objekten als auch in Fragen des Erzäh-
lens mit stetig anspruchsvoller werdenden narrativen Verfahren ab.

Deshalb analysiere ich in einem ersten Abschnitt (1.1) Über die Notwendig-
keit von Hypothesen (ca. 1789/90) und damit einen kleinen Text, der sich an der
Frage von Kausalität abarbeitet. Anschließend untersuche ich Einfache Nach-
ahmung der Natur, Manier, Styl (1789), in der Goethe Kausalität mit narrativen
Stufenfolgen in Verbindung bringt. Diese Stufenfolgen verbinden aber das Pro-
blem der Kausalität mit dem der Finalität, wie der im Kontext der osteologi-
schen Schriften entstandene Text 2. Abschnitt. Versuch einer allgemeinen Verglei-
chungslehre (1794) zeigt. Als letzten Text der Voraussetzungen untersuche ich
In wiefern die Idee: Schönheit sei Vollkommenheit mit Freiheit, auf organische
Naturen angewendet werden könne (1794), der Zuschreibungen von Schönheit
durch Zweckfreiheit hinterfragt und deren subjektive Seite betont.

In einem zweiten Abschnitt (1.2) analysiere ich exemplarisch an vier Texten
Goethes frühe osteologische Schriften. Der Ausgangspunkt von Goethes Be-
schäftigung mit der osteologischen Folge ist die Physiognomie, wie der Natur-
geschichtliche Beitrag zu Lavaters ‚Physiognomischen Fragmenten‘ (1776) zeigt.
Dieser führt Goethe von Menschenschädeln zu Tierschädeln und hängt in sei-
nen Übertragungen ohne Zwischenschritt von metaleptischen Verfahren ab.
Die Mensch-Tier-Grenze steht auch im Versuch aus der vergleichenden Knochen-
lehre (1784) im Zentrum: Erst die metaleptisch organisierte Reihe ermöglicht
den Vergleich der verschiedenen Schädelknochen und gibt so eine Typologie
der verschiedenen Ausprägungen des tierischen Zwischenkieferknochens.4 Im
Versuch über die Gestalt der Tiere (1790/91) erhält diese Reihe von Ausprägun-
gen mit dem osteologischen Typus ein Regulativ. Mit dem 1. Abschnitt. Versuch

4 Dieser Aufsatz wird als Kulminationspunkt der osteologischen Studien im ersten Weimarer
Jahrzehnt gesehen und wurde von Goethe 1820 in den Morphologischen Heften unter dem Titel
Dem Menschen wie den Tieren ist ein Zwischenknochen der oberen Kinnlade zuzuschreiben pu-
bliziert. Ich folge hier – anders als die Münchner Ausgabe – dem ursprünglichen Titel, der
vollständig lautet: Versuch aus der vergleichenden Knochenlehre daß der Zwischenknochen der
obern Kinnlade dem Menschen mit den übrigen Tieren gemein sei. Vgl. MA 2.2, 908.



200 III Folge

Tab. 5: Korpus der naturwissenschaftlichen Texte in III.1.

1.1 Voraussetzungen 1.2 Osteologie 1.3 Botanik

Über die Notwendigkeit von Naturgeschichtlicher Beitrag zu Von den Kotyledonen
Hypothesen (ca. 1789/90) Lavaters ‚Physiognomischen (1785/86)

Fragmenten‘ (1776)

Einfache Nachahmung der Versuch aus der vergleichenden Botanik als Wissenschaft
Natur, Manier, Styl (1789) Knochenlehre (1784) (ca. 1788)

2. Abschnitt. Versuch Versuch über die Gestalt der Versuch die
einer allgemeinen Tiere (1790/91) Metamorphose der
Vergleichungslehre (1794) Pflanzen zu erklären

(1790)In wiefern die Idee: Schönheit 1. Abschnitt. Versuch einer
sei Vollkommenheit mit allgemeinen Knochenlehre
Freiheit, auf organische (1794)
Naturen angewendet werden
könne (1794)

einer allgemeinen Knochenlehre (1794), der im Kontext des bereits analysierten
2. Abschnitt. Versuch einer allgemeinen Vergleichungslehre steht, ändert Goethe
schließlich das Objekt seiner Untersuchungen: Nicht mehr vergleicht er unter-
schiedliche Tierschädel, sondern den Schädeltypus der ‚höheren Tiere‘.

Ein solcher Typus führt mich von der Osteologie zur Botanik, sodass ich
drittens (1.3) nach einem kurzen Seitenblick auf zwei Vorarbeiten – Von den
Kotyledonen (1785/86) und Botanik als Wissenschaft (ca. 1788) – schließlich
Goethes Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu erklären (1790) untersuche.
Damit steht die botanische Folge zur Disposition, auf deren Lücken und Irregu-
laritäten die Versuchsform in ihrer Darstellung reagieren muss. Im Zentrum des
Kapitels stehen somit die beiden einzigen biologischen Schriften, die Goethe
bereits kurz nach ihrer Entstehung veröffentlicht hat: die Aufsätze zum Zwi-
schenkieferknochen und zur Metamorphose der Pflanzen.

1.1 Voraussetzungen: Biologie erzählen

Nicht eindeutig zu datieren ist Goethes kurzer nachgelassener Text Über die
Notwendigkeit von Hypothesen, der vermutlich um 1789/90 entstanden ist.5 Aus-
gerechnet im Kontext der geologischen Schriften kann er die erkenntnistheo-
retischen Fragen präzisieren, die mit den narrativen Verbindungen zwischen

5 Vgl. Wenzel 2012, 228.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 201

Phänomenen entstehen, also Fragen, die ich unter dem Begriff der Folge fasse.
Diese Fragen werden vor allem dann virulent, wenn nicht mehr nur der Ur-
sprung der Welt rekonstruiert, sondern die Naturgeschichte in ihrer Entwick-
lung erschlossen werden soll. Bereits der – nicht von Goethe stammende – Titel
deutet dabei darauf hin, dass es dem Text weniger um Geologie als um die
Frage nach der Aufgabe von Hypothesen geht. Die Weimarer Ausgabe ist ent-
sprechend eine – wenngleich vielsagende – Ausnahme, wenn sie den Text in
seinem Erstdruck von 1894 mit Über die Bildung der Erde betitelt. Denn mit der
Bildung der Erde geht es nicht allein um die Suche nach dem ‚Urgestein‘ und
den Ausgangspunkt der Erdentstehung, sondern um einen Prozess mit verschie-
denen Entwicklungsstadien, die in eine Reihenfolge gebracht werden müssen.
Andere einschlägige Ausgaben folgen aber diesem Vorschlag nicht, weil der
Text genau dann abbricht, wenn die leitende Hypothese über die Bildung der
Erde vorgetragen werden soll. Stattdessen gibt er aufgrund seiner metalepti-
schen Verfahren einen Einblick in die epistemologischen Bedingungen der Fol-
ge. Denn mit einer Hypothese lässt sich genau dieses epistemologische Moment
der Folge fassen; sie kann eine Folge denken und darstellen. So verbindet die
Hypothese eigentlich getrennte Phänomene, aber nicht ohne dabei auf die Pro-
bleme von Kausalität und Finalität zu stoßen.

Der Text steigt mit einer Finalkonstruktion ein, die den Auftakt für eine
kleine asyndetische Folge bildet:

Damit eine Wissenschaft aus der Stelle rucke die Erweiterungen vollkommener werden
sind Hypothesen so gut als Erfahrungen und Beobachtungen nötig. Was der Beobachter
treu und sorgfältig gesammlet hat was ein Vergleich in dem Geist allenfalls geordnet hat
vereiniget der Philosoph unter einem Gesichtspunkt verbindet es zu einen [sic] Ganzen
und macht es dadurch übersehbar und genießbar. (MA 3.2, 297)6

Die fehlende Kommasetzung und die ausgesparte Konjunktion machen es zu-
nächst nicht gerade leicht, die syntaktische Struktur des ersten Satzes zu be-
stimmen, der mit „die Erweiterungen vollkommener werden“ den unmittelbar
vorherigen Satzteil in einer Synonymia spezifizierend reiht. Die Art dieser Rei-
hung spart der Text sylleptisch aus, ohne allerdings die syntaktische Struktur
zu gefährden, und generiert dadurch eine Folge in seiner Darstellung. Die Syl-
lepse als metaleptisches Verfahren markiert dergestalt das Erkennen im Erzäh-
len. Dabei geht es noch nicht um die Abfolge der Stadien, die Aufschluss über

6 Wie die Münchner Ausgabe selbst vermerkt, enthält die Handschrift zahlreiche Fehler, die
dort aber nur behutsam korrigiert sind. Für stärkere Eingriffe haben sich dagegen sowohl die
Leopoldina-Ausgabe als auch die ihr folgende Frankfurter Ausgabe entschieden. Vgl. LA I, 11,
35 f.; FA 25, 24 f.



202 III Folge

die Erdentstehung geben sollen, sondern schlicht um eine Abfolge im Syntagma
des ersten Satzes. Bevor Goethe also noch den Erkenntnisprozess segmentiert
und in eine Folge bringt, bereitet er diese Folge seines Gegenstandes auf seiner
Darstellungsebene vor. Anschließend differenziert der Text drei personifizierte
Rollen, die für den wissenschaftlichen Erkenntnisprozess notwendig sind: Be-
obachter, Vergleich und Philosoph. Diese drei Rollen teilen sich den Erkenntnis-
prozess nicht einfach auf, sie bauen aufeinander auf und konstituieren dadurch
ebenfalls eine Folge. Auffällig ist die fehlende Bestimmung des direkten Objekts
in einem Nebensatz: Was beobachtet, geordnet und philosophisch ganz ge-
macht wird, ist also sekundär. Ebenso sekundär ist der ontologische Status der
Hypothese als Hilfsmittel:

Sei auch eine solche Theorie eine solche Hypothese nur eine Dichtung so gewährt sie
schon Nutzen genug sie lehrt uns einzelne Dinge in Verbindung entfernte Dinge in einer
Nachbarschaft zu sehen, und es werden die Lücken einer Erkenntnis nicht ehr sichtbar
als eben dadurch. (MA 3.2, 297)

Hier zeigt sich an der Verschaltung von Theorie und Hypothese wieder, dass
Goethe mit asyndetischen und darum unspezifizierten Aneinanderreihungen ar-
beitet. In der unspezifizierten Synonymia wird die Relation zwischen Theorie
und Hypothese betont ausgespart, aber in ihren epistemologischen Effekten be-
schrieben. Damit führt der Text vor, was er theoretisch behauptet: Gerade in
den unterspezifizierten Reihen gibt er Einblick in sein eigenes Schließverfahren,
weil die Synonymie Bedeutungsgleichheit nahelegt, wo terminologisch durch-
aus Differenzen vorliegen. Zusätzlich ist der Text dabei kaum merklich von der
dritten Person Singular in die erste Person Plural gewechselt, die aber sofort
zugunsten des unpersönlichen ‚man‘ wieder fallengelassen wird. Den eigentli-
chen Nutzen der Hypothesen veranschaulicht der Text mit einem Vergleich:

[…] und was mehr ist als alles ist: eine Hypothese erhebt die Seele und gibt ihr die Elastizi-
tät wieder welche ihr einzelne zerstückte Erfahrungen gleichsam rauben. Sie sind in der
Naturlehre was in der Moral der Glaube an einen Gott in allen die Unsterblichkeit der
Seele ist. Diese erhabenen Empfindungen verbinden in sich alles was übrigens gut in den
Menschen ist, heben ihn über sich selbst weg und führen ihm weiter als er ohne sie ge-
kommen wär. (MA 3.2, 297)

Hypothesen konstituieren also Zusammenhang; auch hier genügt nicht ein Ver-
gleich („in der Moral“), sondern dieser wird sofort durch einen zweiten Ver-
gleich („in allen“) spezifizierend fortgesetzt.

Der zweite Absatz greift diese Folge auf, indem er die „Theorien und Hypo-
thesen“ (ebd.) selbst in eine Reihe setzt und als „Stufen“ definiert, „auf denen
man das Publikum nur kurze zeit muß ruhen lassen um sie alsdenn immer hö-
her und weiter hinauf zu führen“ (ebd.). Die einzelnen Hypothesen sind also



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 203

weniger synchrone Alternativen, sondern diachrone Stufen einer Wissens-
geschichte und werden so in ein Fortschrittsnarrativ eingebettet. Aus einem
Tableau wird eine Folge; der Text schreibt Wissensgeschichte. An dieser Stelle
kündigt Goethe eine weitere Stufe in der Theorie der Erdentstehung an und
wechselt dafür in die erste Person Singular:

In diesem Sinne halte ich es gar nicht für überflüssig noch eine Theorie von der Entste-
hung der Erde zu wagen die zwar an sich nicht neu ist wohl aber manches in eine neue
Verbindung stellt, und ich bin überzeugt daß man die ganze Lehre wie ich sie vorstelle
in vielen Schriftstellern zerstreut antreffen werde und ich wünschte daß irgend ein junger
mann der sich auf die Studien dieser Wissenschaft legte bei seiner Lektüre acht haben
und durch Citata einen jeglichen das Seinige wieder geben wollte. (MA 3.2, 297 f.)

Was leisten hier also Hypothesen? Sie führen nicht unbedingt zu Erkenntnissen,
die in ihren Teilen völlig innovativ sind. Allerdings erlauben sie das, was der
Text im ersten Absatz dem Philosophen zuspricht: ein Ganzes zu produzieren,
das die zerstreuten Teile an einem Ort zusammenführt und so operationalisier-
bar respektive narrativ vermittelbar macht. Goethe benutzt also die Wissens-
geschichte zur narrativen Theoriebildung, indem er nicht eigene Untersuchun-
gen über die Entstehung der Erde anstellt, sondern bestehende Theorien zu
einer neuen Theorie zusammenführt und sich so selbst in die Wissensgeschich-
te einschreibt. Die Art und Weise dieser Zusammenführung erläutert der Text
dabei nicht, sondern regt im Gegenteil zur eigenen Analyse an, indem er –
durchaus ironisch – eine vierte Rolle in Gestalt eines jungen Mannes einführt,
der die zusammengesetzte Hypothese wieder zerlegt und dabei philologische
Quellenrecherche betreibt.

Der dritte Absatz zitiert schließlich eine Autoritätsbezeugung – ohne aber
den „ersten Naturkundige[n]“ (MA 3.2, 298) namentlich zu nennen, auf den er
sich beruft.7 Stattdessen begründet er seine Parteinahme in der „Theorie der
Elekt[rizität]“ (ebd.) wieder mit seiner „[p]hilosophischen Absicht den Leser auf
die Theorie aufmerksam zu machen“ (ebd.). Dass die Aufgabe von Theorien und
Hypothesen dabei offenbar weit über ihren heuristischen Wert hinausgeht, wird
schließlich darin deutlich, dass der Text diese Entscheidung nicht als Partei-
nahme für eine der beiden konkurrierenden Theorien versteht. Vielmehr ist die
Wahrheit der Theorie nicht entscheidend für ihren Wert, sondern ihre Anschau-
lichkeit:

Ich wünsche sehr hierbei nicht mißverstanden zu werden. Ich sehe solche Hypothesen in
der Phisik für nichts weiter an als bequeme Bilder, sich die Vorstellung des Ganzen zu

7 Laut dem Kommentar der Frankfurter Ausgabe könnte es sich dabei um Georg Christoph
Lichtenberg handeln. Vgl. FA 25, 875.



204 III Folge

erleichtern. Die Vorstellungs Art die die größte Erleichterung gewährt, ist die beste, so
weit sie auch von der Wahrheit selbst, der wir uns dadurch zu nähern suchen entfernt
sein mag, Kenner werden nun mehr entscheiden ob die meinigen solche Vorzüge verbin-
det. (MA 3.2, 298)

Mit dem Ende des Textes wird deutlich: Anschaulichkeit in der Darstellung –
das sollen Hypothesen leisten. Die Wahrheitssuche ist dabei bezeichnenderwei-
se sekundär. In der Schlussformel ist vor allem die Wahl des Verbs „verbindet“
insofern signifikant, als die Hypothesen zur Erdentstehung, die der Text zumin-
dest programmatisch andeutet, eben nur in verbundener Form die Erkenntnis-
leistung garantieren und isoliert gar keinen Erkenntnisfortschritt bieten. Mit an-
deren Worten: Sie haben ihre Berechtigung nur in ihrer Zusammenstellung und
Anordnung als Folge. Dabei hängen sie von dem Operator der Verbindung ab,
die der Text nicht expliziert, aber in seinem Verfahren – den sich häufenden
asyndetischen Synonymiae – vorführt.

Derartige Fragen der Folge sind nicht strikt auf Goethes naturwissenschaft-
liche Schriften beschränkt, sondern mit ästhetischen Erwägungen verbunden,
welche die Erkenntnis ebenfalls strukturieren. Besonders prominent stellt – von
der Münchner Ausgabe unter ‚Vermischte Schriften‘ rubriziert – Einfache Nach-
ahmung der Natur, Manier, Styl diese Folge bereits in den Titel. Denn die 1789 im
Teutschen Merkur erschienene Abhandlung postuliert, „dass die ‚naturgemäße
Darstellung‘ sich mit dem Begriff des Stils beschreiben lässt“.8 Es geht also zu-
nächst um die Naturdarstellung. Die Folge, die Über die Notwendigkeit von Hy-
pothesen noch als Folge im Erkenntnisprozess verortet hat und die von Erfah-
rungen über Beobachtungen zu Hypothesen führt, wird hier gänzlich von der
Natur auf die Darstellung verschoben. Dabei ist zwar eine eindeutige Präferenz
für den Stil festzustellen, aber die Abfolge bedeutet trotzdem keine Hierarchie:
Jeder Begriff hat Anteil an der Darstellung der Natur.

Goethe beginnt mit einer kurzen Rechtfertigung und Ankündigung der fol-
genden Begriffsarbeit, um dann in drei unterschiedlich langen Abschnitten die
drei Leitbegriffe anhand der Rolle eines Künstlers in der dritten Person Singular
zu explizieren. Der erste Begriff, die einfache Nachahmung der Natur, bedingt
„beschränkte Gegenstände“ (MA 3.2, 187), die von einer wiederum „beschränk-
te[n] Natur“ (ebd.) – als Erkenntnissubjekt – dargestellt werden. Sie verschaltet
also Erkennen und Darstellen dergestalt, dass die Natur vom darzustellenden
Erkenntnisobjekt auf die Seite des Erkenntnissubjekts rückt. Dabei fällt auf,
dass Erkennen und Darstellen hier enggeführt werden, indem das Erkenntnis-
subjekt nicht nur Natur erkennt, sondern sie auch darstellen muss. Denn in der

8 Bies 2012, 123 f.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 205

einfachen Nachahmung besteht eine völlige Kongruenz zwischen Erkennen und
Darstellen einerseits und Subjekt und Objekt andererseits: Ein von der Natur
beschränkter, aber mit „natürliche[m] Talent“ (ebd.) ausgestatteter Künstler
ahmt ein beschränktes Objekt detailgetreu nach. Dementsprechend funktioniert
die einfache Nachahmung ein Stück weit autonom, sodass sie „ihrer Natur nach
eine hohe Vollkommenheit nicht aus[schließt]“ (ebd.). Damit dient die Natur
selbst zur Qualifikation der Nachahmung, ist also das Regulativ der subjektiven
Natur, die nachahmt, und der objektiven Natur, die nachgeahmt wird. Diese
Volten der Attribution verschieben die Natur also von der Objekt- auf die Sub-
jektseite und machen transparent, was der Text mit der Kongruenz von Subjekt
und Objekt nur impliziert: Eine (künstlerische) Darstellung von Natur ist ohne
das Erkennen nicht zu denken. Damit setzen die unter dem Aspekt der Folge
beobachtbaren metaleptischen Verfahren einen anderen Akzent als diejenigen
des Aspekts des Ortes, von dem aus erkannt und erzählt werden kann; mit ihrer
Frage nach Kausalität destabilisieren sie die Zuschreibungen von Erkenntnis-
objekt und Erkenntnissubjekt.

In der zweiten Form der Naturdarstellung führt die Beschränkung dieser
direkten Übertragung der einfachen Nachahmung zu einer partiellen Abstrak-
tion von einzelnen Details mithilfe einer „Sprache“ (ebd.). Weder der Zugriff auf
die Natur noch die Darstellung der Natur erfolgen damit direkt. Die Natur wird
in ein eigenes Zeichensystem übertragen. Die Darstellung mit Manier gibt ihr
„eine eigne bezeichnende Form“ (ebd.). Diese Sprache hat Rückwirkungen auf
die Naturerkenntnis: „[S]o wird auch jeder Künstler dieser Art, die Welt anders
sehen, ergreifen und nachbilden, er wird ihre Erscheinungen, bedächtiger oder
leichter fassen, er wird sie gesetzter oder flüchtiger wieder hervorbringen“
(MA 3.2, 188). Wo also in der einfachen Nachahmung noch eine direkte Kongru-
enz zwischen Subjekt und Objekt besteht, hat die in Goethes Sinn manieristi-
sche Naturdarstellung Rückwirkungen auf die Naturerkenntnis. Damit deutet
die Manier die Stärke ihres Erkennens bereits an, die in der Komplexitätsreduk-
tion besteht. Dementsprechend sind komplexe Objekte wie Landschaften die
idealen Gegenstände für die Darstellung der Manier, die anders als die einfache
Nachahmung nicht Gefahr läuft, sich in Einzelheiten zu verlieren.

Die dritte und komplexeste Form der Naturdarstellung bezeichnet schließ-
lich der Stil, den der Text in eine Reihe stellt:

Gelangt die Kunst durch Nachahmung der Natur, durch Bemühung sich eine allgemeine
Sprache zu machen, durch genaues und tiefes Studium der Gegenstände selbst, endlich
dahin, daß sie die Eigenschaften der Dinge und die Art wie sie bestehen genau und immer
genauer kennen lernt, daß sie die Reihe der Gestalten übersieht und die verschiedenen
charakteristischen Formen neben einander zu stellen und nachzuahmen weiß: dann wird
der Styl der höchste Grad wohin sie gelangen kann; der Grad, wo sie sich den höchsten
menschlichen Bemühungen gleichstellen darf. (MA 3.2, 188)



206 III Folge

Das Ende der Reihe im Stil besteht also in der Übersicht der „Reihe der Gestal-
ten“. Dafür muss der Stil im Gegensatz zur einfachen Nachahmung und zur
Manier „auf den tiefsten Grundfesten der Erkenntnis“ (ebd.) gegründet sein.
Spätestens an dieser Stelle zeigt sich, dass Ästhetik und Naturwissenschaft auf-
einander angewiesen sind, wenn es um das Erkennen und das Darstellen ihrer
Gegenstände geht. Selbst in der einfachen Nachahmung hilft es, wie der Text
weiter ausführt, wenn der Künstler „noch ein unterrichteter Botaniker ist“
(MA 3.2, 189) und sich durch diese Kenntnisse „einen Styl“ (MA 3.2, 190) bildet.
Die drei Möglichkeiten der Naturdarstellung sind also epistemologisch grun-
diert und dabei voneinander abhängig; die einfache Nachahmung verortet der
Text „also gleichsam im Vorhofe des Styls“ (ebd.) und die Manier findet ihren
Platz im Erkenntnisprozess als „Mittel“ (ebd.) zwischen Nachahmung und Stil.
Der Stil führt schließlich an die Grenzen des Erkennens „in so fern uns erlaubt
ist“ (MA 3.2, 188). Narrativ ist diese programmatische Darstellung des Erkennt-
nisprozesses, indem sie Motivierungen andeutet, die die Ordnung des Darzu-
stellenden im Stil betreffen. Ohne diese Motivierungen wäre die Reihenbildung
des Stils unmöglich. Kunst meint hier also nicht nur eine besondere Fertigkeit
der Darstellung, sondern ist immer auf das Erkennen im Erzählen bezogen.

Dieser Bezug zeigt sich in einem etwas späteren Aufsatz im Kontext der
Biologie, die bereits in Einfache Nachahmung der Natur, Manier, Styl ihre bevor-
zugten Beispiele in den Titel stellte. Im 2. Abschnitt. Versuch einer allgemeinen
Vergleichungslehre von 1794 erhält die bisher noch abstrakt formulierte Reihe
der nebeneinander zu stellenden Phänomene im Kontext des Versuchs über die
Gestalt der Tiere und vor allem des Versuchs einer allgemeinen Knochenlehre
ihren Gegenstand und pointiert das Problem der Reihenbildung in der Span-
nung zwischen der Frage nach der Ursache und dem Ziel der Reihe, also nach
kausaler und finaler Motivierung.9 Dabei positioniert sich der Text dezidiert ge-
gen teleologische Vorstellungen in der biologischen Folge und plädiert auf diese
Art und Weise gegen ein anthropozentrisches Schöpfungsnarrativ und dafür,
die Bedingungen in den Gestalten der Natur zu untersuchen, statt im Menschen
ihren Zweck vorauszusetzen. Folglich gibt der Text weniger Richtlinien für eine
allgemeine Vergleichungslehre an die Hand, als er mehr Bedingungen ihrer
Möglichkeiten erläutert. Vergleichungslehre heißt in diesem Zusammenhang
stets die Anordnung in Reihen, die Schlüsse ermöglichen: von Ursachen und
Bedingungen auf ihre in Gestalten überlieferten Konsequenzen.

Der argumentative Ausgangspunkt ist die Diagnose einer wissenschaftli-
chen Krise, die keine Erkenntnisfortschritte mehr produziert und „nicht von

9 Vgl. allgemein Günzler 1964, bes. 55–65.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 207

Flecke zu rücken scheint“ (MA 4.2, 179). Auch dieser Text operiert also mit einer
doppelten, hier wissensgeschichtlichen Folge: der ins Stocken geratenen Folge
der Wissenschaft und der Folge der Natur, die von der Wissenschaft untersucht
wird. Die Ursachen für diese Stagnation der ersten Folge findet der Text in der
„Vorstellungsart nach welcher die Gegenstände herkömmlich betrachtet wer-
den“ (ebd.) und in der Terminologie, die Irrtümer unhinterfragt reproduziert.
Die Vorstellungsart, welche die Erkenntnis der Naturgeschichte – das Hauptthe-
ma des Textes – lähmt, ist die der Zweckgebundenheit der Natur. Doch bevor
Goethe dieses Hauptproblem benennt, rechtfertigt er in einer intrikaten Wen-
dung sein Vorgehen: „Von dieser allgemeinen Betrachtung, gehe ich gleich zu
dem Gegenstande über welchen wir hier behandeln um sogleich so deutlich als
möglich zu sein und mich von meinem Zwecke nicht zu entfernen.“ (ebd.) Bevor
er also die weit verbreitete Meinung kritisiert, dass die Natur zum Zweck des
Menschen geschaffen sei, verortet der Text seinen eigenen Zweck eben in dieser
Kritik. In der ersten Folge der Wissenschaft gibt es folglich einen Zweck, der
im Erkenntnisfortschritt besteht und dem sich das wissenschaftliche Subjekt
unterordnet. Für die Natur gilt diese Zweckgebundenheit allerdings nicht. Die
Vorstellung, dass die Gestalten der Natur „durch eine absichtliche Urkraft“
(MA 4.2, 180) bestimmt werden, wird zurückgewiesen. Dabei scheut sich der
Text aber vor einem Rundumschlag:

Es kann diese Vorstellungsart für sich fromm, für gewisse Gemüter angenehm für gewisse
Vorstellungsarten unentbehrlich sein, und ich finde es weder rätlich noch möglich sie im
ganzen zu bestreiten. Es ist wenn man sich so ausdrücken darf eine triviale Vorstellungs-
art, die eben deswegen wie alle triviale Dinge trivial ist, weil sie der menschlichen Natur
im ganzen bequem und zureichend ist. (MA 4.2, 180)

Statt die Vorstellungsart also völlig abzulehnen, wird sie selbst auf die mensch-
liche Natur zurückgeführt und so erklär- wie angreifbar. Dass der Mensch sich
für „das Letzte der Schöpfung“ hält und sich so als „Endzweck“ setzt, kann
damit als „Trugschluß“ entlarvt werden (ebd.). Rhetorische Fragen gestehen der
Vorstellung die Funktion zur Komplexitätsreduktion durchaus zu und lassen
den Text schließlich konstatieren, dass „es überhaupt den Menschen unmöglich
ist diese Vorstellungsart fahren zu lassen“ (MA 4.2, 181). Der Naturforscher aller-
dings muss sich von dem geläufigen Anthropozentrismus verabschieden, auch
wenn er „als Mensch jene Vorstellungsart nicht los werden könnte wenigstens
insofern er ein Naturforscher ist“ (ebd.).

Die Begründung führt – neben dem Beispiel eines Botanikers – zu einer
anderen „Betrachtung […], die jedoch unmittelbar aus der vorigen fließt“ (ebd.):
zu der Frage nach der Gestalt von komplexen Organismen. Dabei kehrt der Text
die Richtung der Determination um und verabschiedet mit ihr die finale Moti-



208 III Folge

vierung zugunsten einer kausalen Relation. Goethe schafft in diesem Zusam-
menhang die kausale Begründungsfigur in Gestalt einer „Urkraft der Natur“
(MA 4.2, 182) und der „Weisheit eines denkenden Wesens welches wir derselben
[Urkraft, SM] unterzulegen pflegen“ (ebd.) nicht ab, sondern unterstellt ihr mit-
telbares Wirken. Statt also die Gestalt der Tiere allein durch ihren Bauplan in
der Schöpfung zu begründen, gesteht Goethe Umwelteinflüssen entscheidende
Wirkung zu, wie er am Beispiel des Fisches expliziert:

Der Fisch ist für das Wasser da, scheint mir viel weniger zu sagen als: der Fisch ist in
dem Wasser und durch das Wasser da; denn dieses letzte drückt viel deutlicher aus, was
in dem erstern nur dunkel verborgen liegt, nämlich: die Existenz eines Geschöpfes das
wir Fisch nennen, sei nur unter der Bedingung eines Elementes das wir Wasser nennen
möglich, nicht allein um darin zu sein, sondern auch um darin zu werden. Eben dieses
gilt von allen übrigen Geschöpfen. Dieses wäre also die erste und allgemeinste Betrach-
tung von innen nach außen und von außen nach innen, die entschiedene Gestalt ist
gleichsam der innere Kern, welcher durch die Determination des äußeren Elementes sich
verschieden bildet. (MA 4.2, 182)

Die Zweckmäßigkeit nach außen, das heißt die Finalität der Gestalt liegt also
weder im Menschen begründet noch alleine in einem göttlichen Plan, sondern
in den Einflüssen der Umwelt.10 Dabei verwirft Goethe nicht grundsätzlich die
Rahmung einer schöpfenden Kraft, aber ihre direkten Wirkungen. Tiere sind
also nicht so geschaffen, dass sie ihrer Umwelt angepasst sind, sondern die
Umwelt passt die Tiere in ihrer Gestalt an: Sie sind geschaffen, „um darin zu
werden“.

Die determinierenden Faktoren sieht der Text dann auch in den Elementen
und dementsprechend stellt sich die Frage neu:

[N]unmehr fragen und untersuchen [wir] was wirkt ein allgemeines Element unter seinen
verschiedenen Bestimmungen auf eben diese allgemeine Gestalt? Was wirkt die determi-
nierte und determinierende Gestalt diesen Elementen entgegen? Was entsteht durch diese
Wirkung für eine Gestalt, der festen, der weicheren, der innersten und der äußersten Tei-
le. (MA 4.2, 183)

Wie die Frage durch die Zusammenführung von determinierten und determinie-
renden Gestalten andeutet, gibt sich der Text nicht mit dem Schema zufrieden,
dass die Elemente die Gestalten determinieren. Vielmehr werden die Gestalten
selbst zu determinierenden Faktoren; die Reihe der Gestaltbildung wird so fort-
gesetzt.

10 Diese Umwelt kann als natura naturans freilich wiederum mit diesem Ziel kurzgeschlossen
werden, wie für Goethe öfter durch den Rekurs auf Spinoza festgestellt wird. Vgl. exemplarisch
Bies 2012, 142 f.; vgl. weiter Jannidis 1996, 130–132.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 209

Moment dieser Erweiterung und Fortführung des Arguments ist ein Ver-
gleich, der hier metaleptisch herstellt, was die Argumentation nicht anders be-
gründen kann:

Und wie würdig ist es der Natur daß sie sich immer derselben Mittel bedienen muß um
ein Geschöpf hervorzubringen und zu ernähren; so wird man auf eben diesen Wegen
fortschreiten und wie man nur erst die unorganisierten, undeterminierten Elemente als
Vehikel der unorganisierten Wesen angesehen, so wird man sich nunmehr in der Betrach-
tung erheben und wird die organisierte Welt wieder als einen Zusammenhang von vielen
Elementen ansehen. Das ganze Pflanzenreich z.E. wird uns wieder als ein ungeheures
Meer erscheinen, welches eben so gut zur bedingten Existenz der Insekten nötig ist, als
das Weltmeer und die Flüsse zur bedingten Existenz der Fische, und wir werden sehen
daß eine ungeheure Anzahl lebender Geschöpfe in diesem Pflanzen-Ozean geboren und
ernährt werde, ja wir werden zuletzt die ganze tierische Welt wieder nur als ein großes
Element ansehen, wo ein Geschlecht auf dem andern und durch das andere, wo nicht
entsteht doch [sich] erhält. Wir werden uns gewöhnen Verhältnisse und Beziehungen,
nicht als Bestimmungen und Zwecke anzusehen, und dadurch ganz allein in der Kenntnis
wie sich die bildende Natur von allen Seiten und nach allen Seiten äußert weiterkommen.
(MA 4.2, 183 f.)

Das Pflanzenreich als Meer, das wiederum die Gestalten beeinflusst; die Tierwelt
als Element, das ebenso zur determinierenden Kraft avanciert: das ist die Um-
stellung, die der Text wagt. Katalysator dieser Umstellung ist die Frage der Fol-
ge, die Finalität durch Kausalität ersetzt. Die letzte Frage nach der Determination
des Menschen allerdings spart Goethe aus und verschiebt sie stattdessen auf die
Frage nach der Funktion des wissenschaftlichen Fortschritts, der „ein nützliches
Resultat für die Menschheit“ (MA 4.2, 184) verspricht. Die Schlusswendung des
Textes bedient sich dabei also wieder der doppelten Folge, die er bereits am
Anfang installiert hat: von der Folge der Natur in ihren vielfältigen Gestalten zur
Folge der Wissenschaft in der Reihe von Hypothesen und Theorien.

Dass die Frage nach dem Ziel der Natur im Allgemeinen und dem Ziel des
Menschen im Besonderen trotz dieser Verschiebung von finaler auf kausale Mo-
tivierung virulent bleibt, zeigt die titelgebende Frage In wiefern die Idee: Schön-
heit sei Vollkommenheit mit Freiheit, auf organische Naturen angewendet werden
könne, den ich als letzten Text der Voraussetzungen analysiere. Nicht nur ver-
sucht dieser Text, ästhetische Prinzipien für die Naturwissenschaft fruchtbar zu
machen, sondern vor allem generiert er implizit eine eigene Typologie, die schö-
ne von hässlichen Tieren unterscheidet. Schönheit ist damit kein Kriterium,
das – wie im Versuch einer allgemeinen Vergleichungslehre noch in Gestalt des
botanischen Naturliebhabers – die naturwissenschaftliche Typologie stört, son-
dern wird im Gegenteil zu einem eigenen, erkenntnisgenerierenden Kriterium
in der Ordnung der Wirbeltiere. Schönheit definiert der Text als Ausdruck von
Freiheit. Vollkommenheit ist dabei gewissermaßen Voraussetzung. Denn sobald



210 III Folge

„ein Tier nur die notwendigen beschränkten Bedürfnisse ungehindert befriedi-
gen“ (MA 4.2, 186) kann, ist es vollkommen. Freiheit ist dann möglich, wenn
das Tier in seinem Körperbau nicht dergestalt beschränkt ist, dass der „willkür-
liche Gebrauch“ (ebd.) des Körpers unmöglich wird. Wenn dem Tier also „neben
der Befriedigung des Bedürfnisses noch so viel Kraft und Fähigkeit bleibt, will-
kürliche gewissermaßen zwecklose Handlungen zu unternehmen; so wird es
uns auch äußerlich den Begriff von Schönheit geben“ (ebd.). Schönheit ist da-
mit kein objektives Kriterium, es lässt sich nicht auf „irgend eine Proportion
von Zahl oder Maß beweisen“ (ebd.), sondern ist insofern subjektiv, als sie auf
das Sinnliche beschränkt ist und darüber hinaus im Potenzialis verbleiben
muss:

Ich muß noch eins hierbei bemerken. Wir nennen ein Tier schön, wenn es uns den Begriff
gibt, daß es seine Glieder nach Willkür brauchen könne, sobald es sie wirklich nach Will-
kür gebraucht, wird die Idee des Schönen sogleich durch die Empfindung des Artigen,
Angenehmen, Leichten, Prächtigen pp verschlungen. (MA 4.2, 187)

Die Schönheit findet sich also nicht in der Realität, sondern nur in der Vorstel-
lung, die entsteht, wenn man die Gestalten der Tiere vergleichend studiert.11 Sie
ist damit weder Teil des Erkenntnissubjekts noch Teil des Erkenntnisobjekts,
sondern Produkt der Relation zwischen beiden Instanzen. Mithilfe der Ästhetik
schlägt der Text damit die durchaus metaleptische Brücke zwischen Tier und
Mensch, indem er die Tiere gewissermaßen verschönert. Dementsprechend un-
ternimmt er einen „Versuch über die tierische und menschliche Gestalt“ (MA 4.2,
187), den der Versuch einer allgemeinen Vergleichungslehre noch scheut.

Dabei ist nicht nur dieser Sprung interessant, sondern vor allem der Ver-
such, eine adäquate Darstellungsweise zu formulieren. Denn am Schluss wird
der Text programmatisch und hebt an, eine ästhetisch informierte Naturwissen-
schaft auf der Basis einer „anatomischen physiologischen“ (MA 4.2, 188) Grund-
lage zu skizzieren. Diese durch Schönheit geführte Naturwissenschaft soll die
Brücke zwischen Freiheit und Determination schlagen und so gewissermaßen
die teleologische Vorstellung der Freiheit mit dem kausalen Konzept der Deter-
mination versöhnen. Aber „allein zur Darstellung eines so mannigfaltigen und
so wunderbaren Ganzen hält es sehr schwer sich die Möglichkeit der Form eines
angemessenen Vortrags zu denken“ (ebd.). Diesen angemessenen Vortrag ex-
plorieren die folgenden Texte zur Biologie auf verschiedene Art und Weise. Oft
schalten sie Bilder ein, meist versuchen sie, sich an ein weites Publikum zu
wenden, immer aber sind sie narrativ: Sie inszenieren eine doppelte Folge, wel-

11 Zu Spinoza in diesem Kontext siehe Kap. II.1.1.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 211

che die Motivierungen der verschiedenen Stadien über metaleptische Verfahren
markiert und problematisiert.

1.2 Osteologische Folge: Schriften zur Knochenlehre

Eine der brisantesten Reihen der Spätaufklärung ist die osteologische Folge, die
Vergleiche zwischen verschiedenen anatomischen Formen anstellt, um dadurch
etwa die Mensch-Tier-Grenze zu bestimmen. Nicht zuletzt durch Lavaters Über-
setzungen wurden in diesem Zusammenhang Charles Bonnets Theorien am
Ende des achtzehnten Jahrhunderts äußerst populär, die auf osteologischer
Basis Affen und Menschen vergleichen. Während Linné keinen anatomischen
Unterschied zwischen dem Menschen und dem Affen feststellt, meint der nie-
derländische Mediziner und Anatom Peter Camper, im Fehlen des Zwischen-
kieferknochens beim Menschen den anatomischen Prüfstein der Mensch-Tier-
Grenze bestimmt zu haben.12 Um diesen Vergleich führen zu können, müssen
die Knochen in einer bestimmten Art angeordnet werden; die narrative Darstel-
lung dieser Anordnung – so meine These – ermöglicht es überhaupt erst, aus
den so gereihten Knochen Schlüsse auf die Naturgeschichte zu ziehen. Dabei
basiert die Folge, die Goethes Texte produzieren, nicht auf einer Entwicklung
der dargestellten Objekte auseinander, wie sie etwa die Evolutionstheorie an-
nimmt. Stattdessen wird die Folge zunächst in der Beschreibung von Knochen
verschiedener Tiere im Sinne einer Suite von Schädelbeschreibungen erstellt,
die aber eine Entwicklung der naturgeschichtlichen Erzählung und damit des
Erkennens nahelegt.13 Das Produkt dieses Erkennens folgt schließlich einer
Abstraktion, indem der Schädelknochen als Objekt der narrativen Folge nicht
mehr an ein konkretes Tier gebunden ist, sondern einen Typus beschreibt. Die
Darstellung des Typus als allgemeines Bild des osteologischen Schädelaufbaus
von Säugetieren hängt aber von den narrativen Folgen ab, die sich aus der Fol-
ge der Schädelbeschreibungen verschiedener Tiere ergeben. Kausalität produ-
zieren die frühen osteologischen Schriften durch ihre narrative Darstellung; an
deren metaleptischen Verfahren, die Übertragungen ohne Zwischenschritt her-
stellen, zeigt sich ihre epistemologische Grundierung.

Im Folgenden zeichne ich die Stationen der frühen osteologischen Schriften
bis zum Typus nach. An diesen Stationen verschärft sich sukzessive die Frage
der Folge und mit ihr häufen sich die metaleptischen Verfahren. Der erste Text,
in dem sich Goethe mit osteologischen Folgen beschäftigt, ist der Naturge-

12 Vgl. Wyder 2004, 35; Kuhn 1997, 332; Wenzel 1988.
13 Vgl. Wyder 1998, 186 f.



212 III Folge

schichtliche Beitrag zu Lavaters ‚Physiognomischen Fragmenten‘ von 1776.14 Des-
sen wiederum erster, mit „eingang“ (MA 2.2, 525) überschriebener Abschnitt
beginnt mit einem Lob der Anatomie des menschlichen Schädels. In einer Kette
von Ausrufen wird zunächst die Lage des Schädels in Beziehung zum Körper
gesetzt, um dann die einzelnen Teile des Schädels zu preisen. Keineswegs be-
schränkt sich Goethe dabei auf anatomische Fakten, sondern sieht im anatomi-
schen Gerüst die Möglichkeit für andere Organe gegeben: Gehirn, Lippen und
Augen sind es, die laut Goethe den Menschen im Denken und im Ausdruck von
Empfindungen zum Menschen machen. Der zweite Absatz stellt die anatomi-
schen Möglichkeiten des menschlichen Schädels gegen den Tierschädel. Der
menschliche Schädel wird so zum Normalfall, der Tierschädel zum defizitären
Subtyp, der selbst „Erinnerung und überlegte Entscheidung“ (ebd.) zwar nicht
völlig unmöglich macht, aber doch stark beschränkt. Wenn der Text sich
anschließend 21 verschiedenen Tierschädeln widmet, dann erweitert er das
physiognomische Verfahren auf die Tiere. So soll der anatomische Bau Rück-
schlüsse auf den Charakter des Tieres im Rahmen der physiognomischen
Ausdruckspsychologie ermöglichen. Aber im Unterschied zu den Menschen
sind die Tiere dabei immer Vertreter ihrer Art und nie Individuen. Darin besteht
auch die Grenze der Übertragbarkeit des physiognomischen Verfahrens von
Menschen auf Tiere. Denn während jeder Tierschädel in der physiognomischen
Projektion immer prototypische Charaktereigenschaften indiziert und es dem-
entsprechend genügt, einen Schädel pro Art zu analysieren, muss „die Verschie-
denheit der Menschenschädel“ (MA 2.2, 526) untersucht werden, weil sich
bei den Menschen prinzipiell alle Charaktereigenschaften finden lassen. Die
Mensch-Tier-Grenze ist also auch durch eine Komplexitätssteigerung gekenn-
zeichnet, die sich freilich nicht aus den anatomischen Strukturen herleiten
lässt, sondern die der Text im Gegenteil postuliert und durch narrative Schlüsse
reproduziert.

In der Beschreibung der Tierschädel greift Goethe auf Schädelzeichnungen
aus Buffons Histoire naturelle zurück. Auffällig sind freilich nicht die anatomi-
schen Details, die zu Zeichen für den Charakter der Tiere werden, sondern auch
ihre Einteilung und Reihenfolge. Denn keineswegs ist der Knochenbau der Aus-
gangspunkt der Argumentation, vielmehr indiziert er die Instrumentalisierung
der Tiere durch den Menschen bzw. ihr Jagdverhalten. Von „Last- und weiden-

14 Bekanntermaßen beschränkt sich Goethes Anteil an den Physiognomischen Fragmenten
nicht auf diesen naturgeschichtlichen Beitrag. Allerdings beschäftigen sich seine übrigen Bei-
träge (vgl. exemplarisch Wellbery 1996, 331–335; Gray 2003, 93–104) nicht mit Aspekten der
Folge und sprengen auch die weiteste Definition naturkundlicher oder naturwissenschaftlicher
Schriften (vgl. Saltzwedel 1993, 214–227). Deshalb beschränke ich mich auf diesen Text, um
die osteologische Folge zu analysieren.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 213

den Tiere[n]“ (ebd.) grenzt der Text die „gierigen Tiere ohne Grausamkeit“
(MA 2.2, 527) oder die „Raubtiere[ ]“ (MA 2.2, 528) ab. Die vergleichende Reihen-
folge der Abbildungen wird zugunsten dieser Gruppierung aufgebrochen; die
Anordnung folgt dabei grob dem Merkmal absteigender Nähe zum Menschen
im Sinne von Zahmheit. Am Beispiel des Löwenschädels lässt sich zeigen, dass
Goethe weniger an anatomischen Details interessiert ist als vielmehr an ihrer
Semantisierung:

Wäre 9. der Löwe besser gezeichnet; aber schon im Büffon, woraus diese kopiert sind,
steht just dieser herrliche Schädel am unbestimmtesten gebildet.

Wie merkwürdig auch schon so, der länglichstumpfe Hinterkopf!

Die Wölbung, wie edel; der Abgang der anstoßenden Linien, wie sanft! – des Schnauz-
beins Niedersteigen, wie schnell, wie kräftig! Der Vorderkopf, wie gepackt! stark! ruhig
und gewaltig! wert der spezialsten Vergleichung mit dem Tiger! Wie wenig, wie viel sind
beide verschieden! (MA 2.2, 529)

Die Abbildung des Schädels dient hier offenbar nicht der Wissensgewinnung,
sondern ist nur Ausgangspunkt zu einer Reihe hymnischer Ausrufe, die den
„herrliche[n] Schädel“ (ebd.) preisen. Das Fundament der Semantisierung, die
Knochen qualifiziert, wird dabei betont ausgespart. Die Lobpreisung des Schä-
dels verweist nur auf einen näheren Vergleich mit dem Tiger, der aber nicht
durchgeführt, sondern auf ihre charakterliche Verschiedenheit verschoben
wird, wobei der Text nicht vor Widersprüchen zurückschreckt. Als letzten Schä-
del untersucht der Text die Hyäne:

18. Die Hyäne . . ist durch das Hinterhaupt von allen sehr merklich verschieden. Dieser
Kopf zeigt bei Menschen, wenn er hart und massiv ist, und wenn er nicht die ganze Wöl-
bung des Kopfes ausmacht – Hartsinn und Herzenskraft. – Im Ganzen scheint dies Profil
eine eisenmäßige Hartnäckigkeit auszudrücken. (MA 2.2, 530)

Über die Fallen der Rückübertragung der menschlichen Physiognomie15 auf tieri-
sche Schädel streiten bereits Goethes Zeitgenossen heftig. Tierschädel – so stellt
der Text bereits zu Beginn fest – zeichnen sich nämlich durch dominante Merk-
male aus, die auf spezifische charakterliche Eigenschaften schließen lassen. Alle
diese charakterlichen Eigenschaften sind allerdings im Menschen vorhanden,
sodass die Tierschädel im Umkehrschluss zu einem Paradigma menschlicher
Charaktereigenschaften avancieren. Bezogen auf die Hyäne benennt Goethe die-
ses Verfahren nun explizit, weil der Schädel nur über die Charaktereigenschaften
zu entschlüsseln ist, die beim Menschen beobachtet werden können. Die an-

15 Vgl. exemplarisch Niekerk 1995, 7 f.



214 III Folge

fangs noch so zurückhaltend formulierte Warnung vor der „Anwendung auf die
Verschiedenheit der Menschenschädel“ (MA 2.2, 526) schlägt der Text damit am
Ende selbst in den Wind. Nicht mehr die Tierschädel sind paradigmatisch für
die Untersuchung der menschlichen Physiognomie, sondern umgekehrt: Weil
die menschliche Anatomie alle Charaktereigenschaften vereint, erklärt sie den
Charakter der Tiere, die sich nicht durch individuelle Abweichung auszeichnen,
sondern immer für ihre gesamte Art stehen. Was bei Menschen, die sich durch
„Hartsinn und Herzenskraft“ (MA 2.2, 530) auszeichnen, an der „hart[en] und
massiv[en]“ (ebd.) Bildung ihres Hinterkopfes zu erkennen ist, findet sich auch
bei allen Hyänen, deren Art folglich bestimmte Charaktereigenschaften zuge-
schrieben werden können.

Der Text suggeriert mit seiner narrativen Reihe damit Kausalität, wo nur
Koinzidenz vorliegt. Dieser Mechanismus funktioniert über die Anordnung der
Beschreibungen nach Merkmalen, die nicht anatomisch fundiert sind, sondern
über externe Merkmale an den Knochenbau herangetragen werden. Der Charak-
ter der Tiere scheint so nur von ihrem Knochenbau abzuhängen; die Argumen-
tation und ihre Darstellung in normativen Ausrufen aber zeigt das Gegenteil.
Die in Ansätzen erkennbare Übertragung auf menschliche Anatomie bringt die
argumentative Reihe schließlich ins Wanken und kehrt das Argument um. Da-
mit zeigt der Text die wechselseitige Abhängigkeit der Schließverfahren, die
allesamt metaleptisch – also als Übertragungen ohne Zwischenschritt – funktio-
nieren: Von den Menschen wird zunächst auf die Tiere geschlossen, um dann
anhand verschiedener osteologischer Merkmale der Tiere auf menschliche Ei-
genschaften zu schließen. Indem nun bei der Hyäne dieser Mechanismus noch-
mals umgekehrt wird, entzieht Goethe der Physiognomie nichts weniger als ihr
epistemologisches Fundament. In der narrativen Darstellung werden die Gren-
zen des Erkennens also nicht überspielt, sondern im Gegenteil sogar betont.

Auch aus zeitgenössischer Perspektive steht der 1784 erschienene Versuch
aus der vergleichenden Knochenlehre16 auf wissenschaftlich solideren Füßen,
weil er keine Charaktereigenschaften aus dem Knochenbau ableitet, aber trotz-
dem die Mensch-Tier-Grenze hinterfragt. Goethes Naturgeschichtlicher Beitrag zu

16 In der Münchner Ausgabe, die hier verwendet wird, ist der Aufsatz unter dem Titel Dem
Menschen wie den Tieren ist ein Zwischenknochen der obern Kinnlade zuzuschreiben abgedruckt
und mit dem Zusatz „Jena 1786“ versehen. Sowohl die falsche Datierung als auch der abwei-
chende Titel stammen aus der Zweitpublikation im zweiten Heft des ersten Bandes Zur Mor-
phologie von 1820. Da die dortige Version nur in einer kleinen, aber entscheidenden Stelle von
der Erstpublikation als Prachthandschrift von 1784 abweicht, bildet die Münchner Ausgabe
trotzdem die Grundlage dieses Kapitels, die um die Frankfurter Ausgabe an entscheidender
Stelle ergänzt wird.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 215

Lavaters ‚Physiognomischen Fragmenten‘ ist aber als Vorgeschichte des Versuchs
aufschlussreich, weil er als Goethes erster osteologischer Text das vergleichen-
de Verfahren mit der Reihenbildung kurzschließt. Diesen Kurzschluss veran-
schlagt der Versuch zum Zwischenkieferknochen nun auch programmatisch:

Einige Versuche osteologischer Zeichnungen sind hier in der Absicht zusammen geheftet
worden, um Kennern und Freunden vergleichender Zergliederungskunde eine kleine Ent-
deckung vorzulegen die ich glaube gemacht zu haben. (MA 2.2, 530)

Bereits der erste Satz argumentiert also mit einer intentional arrangierten Folge
von anatomischen Zeichnungen, die Wilhelm Waitz nach Campers bereits er-
wähnter Methode angefertigt hat. Diese Tafeln dienen zunächst der Veran-
schaulichung des Zwischenkieferknochens bei verschiedenen Tieren: Pferd,
Ochse, Fuchs, Löwe, Walross und Affe werden so auf den Zwischenkieferkno-
chen hin befragt, damit Goethe schließlich in vier Abbildungen den Zwischen-
kieferknochen beim Menschen illustrieren kann. Nach der ersten Tafel, die den
Oberkiefer eines Pferdes zeigt (MA 2.2, 532), setzt der Text zudem eine Tabelle
(vgl. MA 2.2, 533) ein, die nicht nur als Legende der ersten Tafel dient, sondern
auch eine Ordnung postuliert. Um den Beweis zu führen, dass der Zwischenkie-
ferknochen keineswegs das Zeug zum Prüfstein zwischen Affen und Menschen
hat, genügt es Goethe also nicht, lediglich Affe und Mensch zu vergleichen: Er
bildet eine, wenn auch vorläufige Reihe, die durch „Augenschein“ (MA 2.2, 530)
überzeugen soll. Denn der Zwischenkieferknochen ist „bei verschiedenen Tie-
ren von sehr verschiedener Gestalt“ (MA 2.2, 531) und braucht deshalb genaue
Erläuterungen. Die Einteilungen, die der Text dann zur Beschreibung der ver-
schiedenen Tafeln vornimmt, sind zumindest programmatisch strikt motiviert:

Vielleicht wird es hier und da nicht sogleich in die Augen fallen, warum man diese und
jene Einteilung festgesetzt und eine oder andere Benennung gewählt hat. Es ist nichts
ohne Ursache geschehen und wenn man mehrere Schädel durchsieht und vergleicht, so
wird die Schwierigkeit deren ich oben schon gedacht noch mehr auffallen. (MA 2.2, 533 f.)

Die Anordnung der Darstellung ist also nicht willkürlich, sondern dient in einer
„lineare[n] Ordnung“17 dem Ziel, den Zwischenkieferknochen beim Tier in viel-
fältigsten Varianten mit einer kontinuierlichen Reihe genau zu beschreiben, um
ihn schließlich beim Menschen nachweisen zu können; eine durchgehende
Kausalkette ist also sein erklärtes Ziel in der Darstellung. Zähne und Knochen-
kanäle wie -nähte werden so zu den Merkmalen, die in unterschiedlichen Aus-
prägungen in je anderer Art und Weise nachgewiesen werden können.

17 Kleinschnieder 1971, 37.



216 III Folge

Die Folge reproduziert nun gerade nicht das Anordnungsprinzip der scala
naturae, benutzt aber insofern ihr Kontinuitätsprinzip, als sie möglichst voll-
ständige Reihen zu bilden versucht, und postuliert sogar die funktionale Äqui-
valenz der verschiedenen Knochen über die verschiedenen Tiere hinweg, was
Manfred Kleinschnieder als „Abteilungskonstanz“ bezeichnet.18 Außerdem bie-
tet der Text keine lineare Abfolge der Tafeln an, sondern vollzieht Sprünge,
wenn sich bestimmte Formen beim menschlichen Schädel bei einem anderen
Tierschädel besonders gut illustrieren lassen (vgl. MA 2.2, 542). So kann der
Text – nach vielen Verweisen auf andere anatomische Arbeiten – endlich
schließen:

Es wird also kein Zweifel übrig bleiben, daß diese Knochenabteilung sich sowohl bei Men-
schen als Tieren findet, ob wir gleich nur einen Teil der Grenzen dieses Knochens an
unserem Geschlechte genau bestimmen können, da die übrigen verwachsen und mit der
oberen Kinnlade auf das genaueste verbunden sind. (MA 2.2, 543)

Die unterschiedlichen Ausprägungen versucht der Text noch durch unter-
schiedliche Zahnbildung zu erklären und kündigt schließlich eine groß angeleg-
te Reihe in der vergleichenden Knochenlehre an, die Fische und Amphibien
neben Vögeln und Walen umfasst.

An dieser Stelle wird der Text erneut programmatisch: Wo seine eigene Fol-
ge der verschiedenen Zwischenkieferknochen lückenhaft und beschränkt ist,
verspricht er eine – unerreichbare und auch deshalb im Konjunktiv verbleiben-
de – vollständige Folge in einer „ausführliche[n] Betrachtung“ (MA 2.2, 544),
die der „außerordentliche[n] Mannigfaltigkeit“ (ebd.) des Phänomens gerecht
werde:

Man könnte alsdann mehr ins einzelne gehen und bei genauer stufenweiser Vergleichung
mehrerer Tiere, vom Einfachsten auf das Zusammengesetztere, vom Kleinen und Einge-
engten auf das Ungeheure und Ausgedehnte fortschreiten.

Welch eine Kluft zwischen dem os intermaxillare der Schildkröte und des Elefanten, und
doch läßt sich eine Reihe Formen dazwischen stellen die beide verbindet. Das was an
ganzen Körpern niemand leugnet, könnte man hier an einem kleinen Teile zeigen.
(MA 2.2, 544 f.)

Diese hier angekündigte vollständige Folge gehorcht nicht mehr dem analyti-
schen Prinzip, das die verschiedenen Teile des Zwischenkieferknochens be-
nennt und dann die Beispiele so anordnet, dass die verschiedenen Aspekte be-
sonders deutlich zu erkennen sind. Vielmehr will diese Anordnung die Stufen

18 Kleinschnieder 1971, 39.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 217

der Anatomie verdeutlichen. Sie beantwortet damit viel mehr als nur die Frage
nach dem anatomischen Unterschied zwischen Affe und Mensch, weil sie von
der Vollständigkeit und der Verbindung diskreter Formen träumt. Form ist hier
das Stichwort, das den Text entscheidet. Denn in der Erstpublikation steht statt
der „Reihe Formen“ (MA 2.2, 545) noch die „Reihe Wesen“ (FA 24, 23). Während
diese nicht genau zu datierende Substitution das Vorhaben deutlich abstrahiert,
deutet die ursprüngliche Fassung an, dass der Text in seiner programmatischen
Folge ein mehr oder weniger direktes Abbild einer Kette von Wesen geben woll-
te. Diese Kette würde die zoologische Typologie stabilisieren und einen Beitrag
zur „Naturgeschichte“ (MA 2.2, 545) leisten.19 Das Ziel dieser anatomischen Ver-
gleiche ist klar: den gemeinsamen Nenner der Natur über ihre Ausprägungen
hinweg zu finden und zu konstatieren, dass sie „immer gleich, immer mehr
bewundernswürdig“ (ebd.) bleibt. Dieser gemeinsame Nenner wird aber nicht
theoretisch postuliert, sondern narrativ durch metaleptische Verfahren – die
vergleichende Reihe, die Übertragungen ohne Zwischenschritt vornimmt – her-
gestellt, welche die verschiedenen Ausprägungen des Zwischenkieferknochens
derart vollständig abbilden, dass dieser Knochen auch im menschlichen Schä-
del zu finden ist.

Was den osteologischen Folgen der bislang analysierten Texte indes fehlt,
ist ein regulatives Prinzip: Sie verfahren größtenteils deskriptiv und arbeiten
sich an den Gemeinsamkeiten und Unterschieden von anatomischen Strukturen
ab. Der Versuch über die Gestalt der Tiere dagegen postuliert neben der Forde-
rung nach einer einheitlichen Terminologie ein regulatives Prinzip, das er im
osteologischen Typus entwirft und an verschiedenen Beispielen demonstriert.
Der Typus wird damit explizit zu einem Schlüssel des Erkennens, der die Gestalt
der Tiere nicht nur beschreiben, sondern auch erklären kann. Die osteologi-
schen Texte steigern also ihren Abstraktionsgrad und damit aber auch ihren
Erklärungsanspruch. Hat der Naturgeschichtliche Beitrag eine Typologie ver-
schiedener Schädelknochen vorgelegt, wurde diese Typologie mit dem Zwi-
schenkieferknochen auf eine spezifische Differenz hin fokussiert. Im Versuch
über die Gestalt der Tiere geht Goethe weiter, weil er die Ähnlichkeit der ver-
schiedenen Tiere über ihre Anatomie erklären will, indem er den Typus als Bau-
plan der Tiere zur Ursache der anatomischen Entwicklung erhebt und die ein-
zelnen Tierarten nur als Realisierungen dieses Bauplans konzipiert. Goethe
unternimmt also in diesem Text einen großen Rückschluss von einer Vielzahl
von Schädeln auf einen Prototyp. Um diesen Prototyp herzuleiten, kommt er

19 Ansätze dafür finden sich in der Beschreibung des Zwischenkieferknochens mehrerer Tiere
bezüglich auf die beliebte Einteilung und Terminologie, die neben den bisher behandelten Zwi-
schenkieferknochen die von Reh, Hase, Schwein und Elefant beschreibt.



218 III Folge

nicht um metaleptische Verfahren herum, die Notwendigkeit postulieren und
das Schließverfahren umkehren.

Der Versuch gliedert sich in drei Kapitel, von denen das erste wiederum in
drei Teile unterteilt ist. Im ersten Teil resümiert er den Forschungsstand der
vergleichenden Anatomie und formuliert die gegenwärtigen Probleme der Ana-
tomie, die zwar ein detailliertes Beschreibungsinstrumentarium der Einzelphä-
nomene entwickelt hat, aber ohne tertium comparationis Fehlschlüsse von die-
sen Einzelphänomenen auf ein allgemeineres Prinzip begeht. Der zweite Teil
erkundet zunächst abstrakt verschiedene Möglichkeiten, um die Probleme zu
überwinden – und der dritte Teil schlägt schließlich den osteologischen Typus
als tertium comparationis und damit als Mittel dieser Überwindung vor. Ein
zweites und drittes Kapitel schließen sich an; bleiben aber – wie auch die letz-
ten Abschnitte des vorangehenden dritten Teils – in Stichpunkten formuliert
und damit fragmentarisch. In der als „Vorerinnerung“ überschriebenen Einlei-
tung grenzt der Versuch bereits beide Teile des Titels ein. Statt sich mit allen
Tieren zu beschäftigen, beschränkt sich der Text auf die Säugetiere, und statt
sich mit der Gestalt im Allgemeinen zu befassen, konzentriert er sich auf die
Osteologie. „Das Übrige behält sich der Verfasser für die Zukunft vor“ (MA 4.2,
134), nicht aber ohne eine Schließbewegung anzudeuten: Von den Säugetieren
kann nämlich später auf andere Tiere, von der anatomischen Struktur „auf die
weicheren Teile des Gebäudes“ (ebd.) geschlossen werden.

Im ersten Teil des ersten Kapitels referiert der Versuch den Forschungsstand
in der Anatomie, um daraus Desiderate abzuleiten. Dafür analysiert er die Metho-
de, mit der die Anatomie ihre Erkenntnisse gewinnt: Ähnlichkeit macht sie durch
Vergleiche sichtbar. Allerdings wendet die zeitgenössische Anatomie – so der
Vorwurf des Textes – diese Ähnlichkeit unzureichend an. Die Ähnlichkeit der
Tiere untereinander ist dabei weniger problematisch als die „Ähnlichkeit der Tie-
re mit dem Menschen“ (ebd.). Spätestens hier kommt die Methode, die sich im
„Beschreiben Zergliedern und Ordnen“ (ebd.) erschöpft, an ihre Grenzen. Denn
die isolierte Betrachtung der anatomischen Teile verhindert gerade den Ver-
gleich, weil sie separate Terminologien entwickelt: „Reiter, Jäger, Fleischer“
(MA 4.2, 135) haben „jeder für sich“ (ebd.) Begriffe für ihre Gegenstände, ohne
auf eine gemeinsame Basis des Vergleichs Rücksicht zu nehmen, sodass „falsche
Vergleichung“ (ebd.) zu falschen Schlüssen führt. Den Menschen selbst zur „Base
der vergleichenden Anatomie“ (ebd.) zu erheben, führt ebenfalls zu Fehlschlüs-
sen, weil diese Basis den tierischen Knochenbau „auf die Terminologie der
menschlichen Teile reduziert“ (ebd.). Es braucht also eine neue Basis, ein ein-
heitliches tertium comparationis, das sich Goethe zu finden vorgenommen hat.

Der zweite Teil formuliert die Notwendigkeit dieses tertium comparationis
in einem von Konditionalphrasen und konjunktivischen Formulierungen durch-
setzten Absatz:



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 219

Wie nun aber gegenwärtig bei so vielen trefflichen Vorarbeiten bei täglich fortgesetzten
Bemühungen so vieler einzelner Menschen, ja ganzer Schulen, die Wissenschaft auf ein-
mal zur Konsistenz gelanget, ein allgemeiner Leitfaden durch das Labyrinth der Gestalten
gegeben ein allgemeines Fachwerk, worin jede einzelne Beobachtung zum allgemeinen
Gebrauch niedergelegt werden könne, aufzubauen wäre, scheint mir der Weg zu sein
wenn ein allgemeiner Typus, ein allgemeines Schema ausgearbeitet und aufgestellt wür-
de, welchem sowohl Menschen als Tiere untergeordnet blieben, mit dem die Klassen, die
Geschlechter die Gattungen verglichen, wornach sie beurteilt würden. (MA 4.2, 136)

Ein Schema, das die Grenzen zwischen Mensch und Tier in der Anatomie über-
spannt, das „nicht empirisch“ (MA 4.2, 136) vorgeht, sondern sich „rationell“
(ebd.) in Abstraktion versucht, ist also das Ziel dieser Anatomie. Auffällig ist
die Argumentation des Versuchs – gerade wenn es darum geht, die Irrtümer zu
diskreditieren. Denn er führt ein kausales Schließverfahren ein, das „von der
übereinstimmenden Gestalt, auf die Konsequenz des Baues“ (MA 4.2, 137)
schließt. Weil der Knochenbau das Aussehen in Form der Gestalt verursacht,
ist der Umkehrschluss heuristisch naheliegend. Die „Konsequenz des Baues“
bedeutet, dass der Knochenbau die analytische Folge der Gestalt ist. So ist von
der Gestalt des Menschen darauf zu schließen, dass der Menschenschädel ei-
nen Zwischenkieferknochen besitzt, auch wenn der Knochen selbst in der ana-
tomischen Analyse nicht mehr sichtbar ist, weil er mit benachbarten Knochen
verwachsen ist. Das Schließverfahren invertiert also das, was der Aufsatz die
„Bildung eines Geschöpfes“ (MA 4.2, 136) nennt. Die Folge der Natur (erst die
Knochen, dann die Gestalt) hat damit eine andere Richtung als die Folge der
Darstellung (erst die Gestalt, dann die Knochen), wobei letztere einen klaren
epistemologischen Vorteil mit sich bringt. Der immer noch programmatische
Typus würde die „Spuren“ (MA 4.2, 137) der Bildung entschlüsseln und so

bestimmen und festsetzen: inwiefern ein jeder Teil notwendig und immer gegenwärtig
sei, ob er sich manchmal nur durch eine wunderbare Gestalt verberge durch eine Ver-
wachsung der Suturen zufällig verstecke in verminderter Zahl erscheine sich bis [auf] eine
kaum zu erkennende Spur verliere, für überwiegend untergeordnet oder gar als aufgeho-
ben betrachtet werden müsse. (MA 4.2, 137)

Das durch diese metaleptische Umstellung geschulte Darstellungs- und Er-
kenntnisverfahren macht also Dinge sichtbar, die dem Auge nicht zugänglich
sind; es findet Suturen, die zwar nicht in den Objekten vorhanden sind, aber
vorhanden sein müssten.

Der dritte Teil macht genau diesen Vorschlag und zeigt abermals, wie obses-
siv Goethe mit kausalen Strukturen operiert. Denn zunächst kündigt er an, die
„Ursachen“ (ebd.) zu erläutern, die ihn dazu bewogen haben, das Schema in
dieser Weise zu ordnen. Davor allerdings sind noch „einige Betrachtungen vo-



220 III Folge

raus zu schicken“ (ebd.). Diese Bemerkungen stellen einen Paradigmenwechsel
dar, weil sie nicht mehr nur die verschiedenen Tiere anhand ihrer anatomischen
Strukturen synchron vergleichen, sondern den Typus in der diachronen Ent-
wicklung der einzelnen Tiere suchen: „es mögen solche [Knochenabteilungen,
SM] an einigen Tierarten in ihrem ausgewachsenen Zustande sich deutlich se-
hen lassen oder bei andern nur an jüngeren Tieren vielleicht gar nur an Em-
bryonen zu erkennen sein“ (MA 4.2, 138). Es geht hier dementsprechend nicht
mehr um den synchronen Vergleich verschiedener anatomischer Strukturen,
sondern um die diachrone Entwicklung dieser Strukturen. Die osteologische
Folge erhält damit eine zusätzliche temporale Qualität, weil die Knochen nicht
einfach nur narrativ gereiht werden, sondern sich selbst auseinander entwi-
ckeln. Der Typus hilft also dabei, die Knochen zu erkennen, „wie sie die Natur
sondert bildet und bestimmt“ (ebd.) und führt so auf „einen höhern Standpunkt
der Erkenntnis“ (MA 4.2, 139). Er erlaubt es, die vielfältigen Gestalten der Natur
auf bestimmte Gesetze zurückzuführen, fordert aber auch einen genauen Blick
auf diese verschiedenen Bildungen.

Im Gegensatz zu Goethes Beitrag zu Lavaters ‚Physiognomischen Fragmen-
ten‘ wird es so möglich, „sogar das Tier mit sich selbst zu vergleichen“ (ebd.),
das heißt die Realisierung mit ihrem Typus. Entscheidende Variablen dieser Bil-
dungen sind „Größe, Lage, Richtung und Verhältnis“ (ebd.), die aber alle auf
die „unveränderliche Verbindung der Teile unter einander“ (ebd.) zurückge-
führt werden können. Als erstes Beispiel für diesen Rückschluss gibt der Text
die Schädel der Tiere. Gesetzt ist dabei,

daß die Natur nicht allein diesen Hauptteil des tierischen Gebäudes, nach einem und
demselben Muster bildet, sondern daß sie auch ihren Zweck bei allen durch einerlei Mittel
erreicht, daß die mannigfaltigen Knochenanfänge und die daraus entstehenden Knochen-
abteilungen, an den Schädeln aller Tiere völlig dieselben, und überall im Grunde auf
einerlei Weise, obgleich in den mannigfaltigsten Modifikationen gegenwärtig seien.
(MA 4.2, 140)

Dieses Muster bildet der Typus, der den gemeinsamen Nenner des anatomi-
schen Baus beschreibbar macht und dabei auch als Leitfaden der anatomischen
Analyse dient. Denn wenn die Gestalt es nahelegt, muss der Knochenteil zu
finden sein:

Man wird diese Teile sorgfältig aufsuchen und weil man gewiß daß man sie finden müsse
nicht eher ruhen bis man sie ausgefunden und ihre Gestalt ihr Verhältnis gegen die übri-
gen Teile genau bezeichnet. (MA 4.2, 140)

Die „Konsequenz der Gestalt“ (MA 4.2, 140) kommt also so zu ihrem Recht; der
Typus erlaubt die Formulierung eines „Bildungs-principi[ums]“ (ebd.), das



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 221

auch – zumindest prinzipiell – nicht vor dem Bildungsprozess haltmacht und
Embryos und nicht ausgewachsene Tiere untersucht. Mit zwei Beispielen kon-
kretisiert der Text sein Verfahren: dem Tränenbein des Ochsen und der Verbin-
dung von Oberkiefer und Nasenknochen bei „reißenden Tieren“ (MA 4.2, 141)
wie dem Bären. In beiden Fällen verbinden sich Knochen, die sich – gemäß
dem osteologischen Bauplan – nicht verbinden dürften. Der Widerspruch lässt
sich in beiden Fällen mit einer Rückführung auf das „os wormianum“ (MA 4.2,
142) auflösen, das als Nahtknochen die Verbindung nahelegt, weil es mit den
anderen Knochen verwachsen ist. Dergestalt verbindet ein „dritte[r] Knochen-
punkt“ (ebd.) die beiden Teile, sodass das osteologische System intakt bleibt.

Anschließend bricht der Text mit seinem bisherigen Erzählverfahren, wie-
derholt zunächst stichpunktartig die bereits erläuterten Thesen und konkreti-
siert sie ab einem gewissen Punkt. Besonders auffällig ist, dass der Typus, der
im ersten Abschnitt nicht auf den Begriff gebracht wird, nun explizit als Bild
bezeichnet wird. Die „Ausarbeitung dieses Bildes“ (MA 4.2, 143) verbleibt so wie
der Text generell im Status einer Ankündigung. Bevor der Text in seinem zwei-
ten und dritten Kapitel ausfranst, bricht der letzte Absatz des ersten Kapitels
mitten im Satz ab:

Wenn sich nun in der Folge zeigen wird; daß nur aus der genausten Kenntnis dieser
Knochenabteilungen der eigentliche allgemeine Typus ausgearbeitet und zuletzt der geis-
tige Punkt der Vergleichung hervorsteigen kann; so wird hoffentlich die Ursache (MA 4.2,
145)

Ausgerechnet mit dem Begriff der Ursache endet die Näherung an den Typus,
der das Regulativ der vergleichenden Osteologie bilden soll. Der Versuch über
die Gestalt der Tiere bildet deshalb einen weitreichenden Paradigmenwechsel
ab, weil er der osteologischen Folge, die zunächst nur verschiedene anato-
mische Objekte synchron zueinander ins Verhältnis setzt, eine diachrone Ent-
wicklung zugesteht. Die Ursachensuche, die diese Entwicklung gefordert hat,
verbleibt gleichwohl im Status einer Ankündigung und wird schließlich ausge-
rechnet mit der Hoffnung auf die Entdeckung der Ursache auch in einer syntak-
tischen Ellipse abgebrochen.

Im Versuch einer allgemeinen Knochenlehre, den die Frankfurter Ausgabe
als 1. Abschnitt unter den allgemeinen Titel Zur Vergleichungslehre stellt, zeigt
sich konkret an der Beschreibung des Tierschädels, wie die osteologische Folge
von metaleptischen Verfahren produziert wird und damit ihre epistemologische
Struktur markiert. Denn der Aufsatz beschreibt nicht mehr einen oder mehrere
spezifische Tierschädel, sondern den Typus des Schädels der sogenannten hö-
heren Tiere, wie der Versuch über die Gestalt der Tiere gefordert hat. Dafür be-
schreibt Goethe die elf Knochen nicht einfach in einer beliebigen Reihenfolge;



222 III Folge

die Sequenz konstituiert eine Folge, insofern diese sich dem Gegenstand als
besonders angemessen, ja als „natürlich“ (MA 4.2, 146) inszeniert und derge-
stalt mit Motivierungen kalkuliert. Diese natürliche Folge braucht aber eine
Rechtfertigung und hier finden sich die Reste der zu Beginn des Kapitels analy-
sierten Physiognomie: Während Beschreibungen des menschlichen Schädels
vom Stirnknochen ausgehen, weil dieser signifikant für die sich durch Geistes-
tätigkeit auszeichnende „menschliche Natur“ (ebd.) ist, muss man beim Tier
von den „Werkzeuge[n] der Nahrung“ (ebd.) ausgehen, weil sich Tiere durch
Nahrungsaufnahme charakterisieren und klassifizieren lassen. Ausgerechnet
der Zwischenkieferknochen wird so zum Ausgangspunkt der narrativen Erkun-
dung des typischen Tierschädels. Allerdings nennt ihn der Versuch als Schnei-
deknochen explizit anders und distanziert sich damit zumindest terminologisch
von den Arbeiten zum Zwischenkieferknochen. Nichtsdestotrotz ist dieser Kno-
chen „höchst merkwürdig“ (MA 4.2, 147), weil er „fast allein, schon auf die Le-
bensweise eines Tieres schließen“ (ebd.) lässt. Von der Funktion für das Fress-
verhalten des Tieres und der daraus resultierenden Typologie kommt Goethe
zu einer Beschreibung des Knochens, den er nun als „Schlußstein“ (ebd.) der
tierischen Anatomie bezeichnet. Außerdem zeigt sich, dass der Versuch an die-
ser Stelle den Typus als eine Art Gerüst denkt, das verschiedene Variationen
möglich macht: Ob das Tier Schneidezähne hat und welche Form genau die
verschiedenen Teile des Knochens annehmen, lässt der Typus offen; er ist ein
System der Potenzialität, das von jeder Art unterschiedlich aktualisiert wird.
Dementsprechend kann der Text verschiedenste Säugetiere vom Ochsen über
das Reh zum Hasen oder Bären zur Illustration desselben Knochens präsentie-
ren. Seine äquivalente Aufgabe für die Nahrungsaufnahme des Tieres bleibt in-
des konstant.

Vom Zwischenkieferknochen kommt der Text zur oberen Kinnlade, dann
zum Wangenbein und über das Tränenbein zum Gaumenbein – so beginnt die
Folge des osteologischen Typus. Zwei narrative Spezifika sind bei der Beschrei-
bung dieser fünf Knochen bemerkenswert. Erstens wird den Knochen zumin-
dest rhetorische Handlungsmacht zugestanden, wenn sie zum Subjekt der Be-
schreibung werden: Verschiedene Knochen verbinden sich miteinander, lassen
Öffnungen zu und fordern Schließungen. Zweitens erweckt die erste Person Plu-
ral den Eindruck einer angeleiteten Beschreibung, die von einer Station zur
nächsten führt. „Wir teilen“ (MA 4.2, 151), „Wir suchen“ (MA 4.2, 152) bestimmte
Knochen mit ihren Teilen und dabei „betrachten wir“ (ebd.) eine ganze Reihe
von Phänomenen. Nach den ersten fünf Knochen pausiert die Abhandlung, um
zu rekapitulieren und zu den weiteren Knochen überzuleiten:

Wir wollen die bisher beschriebenen Knochen, nunmehr in einem Zusammenhange vor-
nehmen, teils um die Ursachen anzuzeigen warum wir sie in dieser Ordnung vorgenom-



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 223

men, teils um sie, insofern es geschehen kann unter einander zu vergleichen, teils auch
das Gebäude so weit es jetzt aufgeführt ist mit einem Blick zu übersehen. (MA 4.2, 154)

Der Text synthetisiert hier nicht nur die vorher in einer Abfolge erzählten Phä-
nomene, er reflektiert dezidiert seine Ordnung, die keineswegs zwingend ist,
wenn man sich das Schema eines Säugetierschädels vergegenwärtigt (vgl.
MA 4.2, 1036 f.). Da Goethe bis auf seinen Ausgangspunkt die Übergänge zwi-
schen den einzelnen Knochen nicht motiviert, sondern nur gereiht hat, holt er
diese Motivierung nun nach und wechselt gleichzeitig den Standpunkt, um ei-
nen Überblick zu schaffen. Dabei bildet Goethe zunächst eine Gruppe von drei
Knochen und baut so aus dem entstandenen Kiefer die Basis für ein „Gebäude“
(MA 4.2, 155), dem aber „sowohl sein Inhalt als seine Decke fehle“ (ebd.). Damit
beschreibt Goethe weniger den anatomischen Aufbau eines Schädels, als dass
er in der Verknüpfung der einzelnen Beschreibungen sein eigenes Objekt auf-
baut, worauf die persistente Gebäudemetapher hinweist.

Als „Übergang“ (ebd.) zu den folgenden sechs Knochen, die neben den bis-
herigen fünf jeweils einen eigenen Abschnitt erhalten, beschreibt der Text sechs
kleinere Knochen und konzentriert sich auf das Siebbein, das „sonderbare Ei-
genschaften“ (MA 4.2, 157) vereint und dabei auch die Ordnung der Erzählung
gefährdet. Denn sein Aufbau fordert eigentlich Schlüsse zu anderen Knochen,
die aber die Disposition verbietet:

Wir können diesen Begriff gegenwärtig hier nur andeuten; und es wird erst künftighin,
wenn wir das Labyrinth des Siebbeins mit dem Körper des Keilbeins vergleichen können,
[sich zeigen] in wiefern solche Meinung Grund hat. (MA 4.2, 157)

Wie die Variation der Gebäudemetapher durch die Qualifikation des Siebbeins
als Labyrinth hier indiziert, werden Begriffe also prekär und gefährden die kon-
tinuierliche Folge der Darstellung:

Es kann aber von allem diesen nur gegenwärtig die Anzeige getan werden, indem in der
Folge wenn wir das ganze Knochengebäude zusammengestellt, durch Vergleichung diese
Begriffe erst entwickelt und bestätiget werden können. (MA 4.2, 157)

Der Versuch weigert sich also beharrlich, seine Thesen zu explizieren, und er-
geht sich stattdessen in Andeutungen, um schnell zu den verbleibenden sechs
Knochen in der zweiten Hälfte der Abhandlung zu wechseln.

Nicht umsonst setzt der zweite Teil ausgerechnet beim Stirnbein an, mit dem
jede Beschreibung des menschlichen Schädels zu beginnen hat, wie die Einlei-
tung noch fordert. Hier allerdings muss sich die Abhandlung „von dem Begriff,
den uns der menschliche Stirnknochen eingeprägt, völlig entfernen“ (MA 4.2,
158). Statt das Stirnbein nun zu beschreiben, macht der Text einige Bemerkun-



224 III Folge

gen, die seine Relation zu anderen Knochen des Schädels bestimmen. Die „Be-
schreibung der allgemeinen Gestalt“ (MA 4.2, 160) reicht er hingegen erst nach.
Das Keilbein als siebter beschriebener Knochen schließlich wird abermals zum
Anlass, von der Reihe nebeneinander gestellter Knochen zurückzutreten:

Betrachten wir das von uns bisher aufgeführte Gebäude im ganzen, so können wir fortfah-
ren die Teile desselben unter einander zu vergleichen und die bisher nur neben einander
gestellten Dinge uns durch die lebendige Kraft des Urteils auch lebendiger zu machen.
(MA 4.2, 163)

Zum wiederholten Mal stellt der Text Gruppen zusammen und macht diese
Gruppenbildung zur Basis seines Vergleichs. In der Anordnung – und ihren me-
taleptischen Umstellungen – versteckt sich also das regulative Prinzip der Er-
zählung. Dass der Versuch hier persistent mit der Metapher des Gebäudes ope-
riert, das er durch metaleptische Verfahren in der erst nachträglich motivierten
Reihe aber gleichsam erstellt, macht auf die Äquivalenzbeziehungen aufmerk-
sam, die der narrativen Folge zugrunde liegen. Diese Äquivalenzbeziehungen
expliziert der Versuch aber nicht, sondern produziert sie über metaleptische Ver-
fahren. Form und osteologische Relation werden also zum gemeinsamen Nen-
ner von Stirn- und Nasenknochen trotz ihrer unterschiedlichen Größe. Die ver-
bleibenden vier Knochen bilden den „zweiten Abschnitt des Schädels […]
welcher einfach leichter zu denken und vor- und rückwärts zu verbinden ist“
(MA 4.2, 163 f.). Das hintere Keilbein wird mit dem Schlafbein, dem Zitzenbein
und dem Felsenbein verbunden; die letzten Teile des hinteren Schädels moti-
viert der Text stärker untereinander: Das Felsenbein als letzter Knochen etwa
ist „ohne den Zusammenhang mit den vorigen schwer zu beschreiben“ (MA 4.2,
167). Nach dem Felsenbein schließt Goethe mit einer Analogie zwischen Tier
und Mensch. Denn die letzten drei Knochen sind bei Tieren – insbesondere bei
der Ziege – separat sichtbar; beim Menschen jedoch erst, nachdem sich die ana-
tomische Betrachtung am Tier geübt hat, weil sie beim Menschen miteinander
verwachsen sind. Hier kehrt der Text also die viel kritisierte Richtung um, die
von der menschlichen Anatomie auf die tierische schließt. Der Mensch kann
durch die Analyse des Tieres erkannt werden. Dieses Tier allerdings ist nicht
eine spezifische Art, sondern ein Typus, der sich selbst nur in der Folge ver-
schiedener Tiere zeigt und auch nur als solche dargestellt werden kann.

Die vier analysierten Texte zeigen also nicht nur eine Komplexitätssteige-
rung bezogen auf ihre Gegenstände, sondern vor allem in ihren narrativen Ver-
fahren. Der Naturgeschichtliche Beitrag zu Lavaters ‚Physiognomischen Fragmen-
ten‘ arrangiert eine narrative Folge aus verschiedenen Tieren und lässt über
diese Folge auf ihre Charaktereigenschaften schließen. Die Basis dieser typolo-
gischen Folge von Projektionen ist der Vergleich mit dem Menschen, der über



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 225

metaleptische Verfahren hergestellt wird. Der Versuch aus der vergleichenden
Knochenlehre übernimmt zunächst das Verfahren aus dem Naturgeschichtlichen
Beitrag: Er führt eine Reihe von Tierschädeln auf und arrangiert sie in einer
Folge. Allerdings ändert er das Verfahren, indem die Tierschädel in der Folge
explizit verglichen werden. Ein Regulativ dieser Folge postuliert allerdings erst
der Versuch über die Gestalt der Tiere, der den Typus als tertium comparationis
der aus dem Vergleich zu ziehenden Analogieschlüsse ausweist. Der Versuch
einer allgemeinen Knochenlehre schließlich führt aus, was der Versuch über die
Gestalt der Tiere fordert: Mit einem Typus erklärt er nicht mehr verschiedene
Tierarten, sondern die Gattung der Säugetiere; sein Schließverfahren hängt von
der Synekdoche ab. An der osteologischen Folge lässt sich zeigen, dass meta-
leptische Schließverfahren zur Bildung des Typus beitragen. Am Ausgangs-
punkt des Typus liegt damit die narrative Folge, die über den Vergleich der
gereihten Elemente zu einem abstrakten Modell führt. Aus der vergleichenden
ist so eine allgemeine Knochenlehre geworden.

1.3 Botanische Folge: ‚Versuch die Metamorphose
der Pflanzen zu erklären‘

Die narrative Funktion der frühen biologischen Schriften ist eine epistemologi-
sche Funktion, weil sie Folgen produziert, die von metaleptischen Verfahren
abhängen. Die osteologischen Schriften schreiben Naturgeschichte, indem sie
aus dem Vergleich verschiedener Knochen einen Typus ableiten, der die Folge
der Knochen reguliert und so den anatomischen Aufbau und dadurch die Ge-
stalt von Tieren erklären kann. Die osteologische Folge produziert also einen
Schlüssel für die Analyse von weiteren Knochen, der nicht theoretisch formu-
liert, sondern nur in narrativer Form vermittelt werden kann. Die botanische
Folge geht noch einen Schritt weiter, indem sie die Übergänge der verschiede-
nen Entwicklungsstufen von Pflanzen in den Blick nimmt. Der Haupttext der
botanischen Folge ist Goethes Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu erklä-
ren, der aber – anders als der Titel verspricht – nichts in dem Sinn erklärt, dass
er die Ursachen der Pflanzenentwicklung erläutert. Vielmehr beschreibt er die
Übergänge der einzelnen Stadien und legt so Rückschlüsse auf die Regeln der
Metamorphose nahe. Dabei steht dezidiert ein Typus mit „einer nicht näher spe-
zifizierten, symbolischen Pflanze“20 im Zentrum des Versuchs. Wo die neueste
Forschung – wie etwa Michael Bies – die Abhängigkeit der naturwissenschaftli-

20 Bies 2012a, 529.



226 III Folge

chen Ergebnisse von ihrer Darstellung festgestellt hat, setzt mein Argument an:
Goethes botanische Schriften erzählen ebenso wie auch seine osteologischen,
nämlich erzählen sie Naturgeschichte bzw. Naturgeschichten. Doch während
sich die Knochen nicht von der Stelle bewegen – längst sind alle Tiere tot –,
wird das Erzählen noch einmal komplizierter, sobald es um wachsende und
sich damit ständig verändernde Pflanzen geht.21 Sie liegen Goethe nicht in ei-
nem still gestellten Tableau vor, sondern er stellt sie sich in ihrem permanenten
Wachstum lebendig vor Augen, ohne sie beim narrativen Zugriff an einem
Punkt ihres Wachstums still zu stellen.

Dass die botanische Erzählung der Pflanzenentwicklung grundsätzlich mit
Zeitraffung arbeitet, verwundert angesichts der Wachstumszeiten der einjähri-
gen Pflanze nicht. An den entscheidenden Stellen – den metamorphischen
Übergängen – muss die raffende Erzählung aber unterbrochen werden, um die
Motivierung der verschiedenen Entwicklungsstadien bestimmen zu können.
Diese Motivierungen rühren aber an einen zeitgenössischen Streit der Botanik
zwischen Evolution und Epigenese.22 Auf der einen Seite des Konflikts geht die
prädarwinistische Evolutionstheorie von präformierten, sich sukzessive entfal-
tenden und sich so entwickelnden Kernen der Pflanze aus: Die Ursache für das
Pflanzenwachstum findet sich dementsprechend in seinem Ausgangspunkt. Die
Aufgabe der botanischen Analyse ist es folglich, die entwickelte Pflanze in allen
sich entwickelnden Stadien zu finden; sie operiert also mit einer finalen Moti-
vierung. Auf der anderen Seite des Disputs geht die Theorie der Epigenese aber
davon aus, dass der Pflanzenkern unstrukturiert ist und von einem unterschied-
lich konzipierten Bildungstrieb ausgeformt wird. Die daraus abgeleitete Auf-
gabe der botanischen Analyse besteht also darin, die Ursache des Triebs zu be-
schreiben; sie operiert mit einer kausalen Motivierung. Beide Theorien reagieren
so auf Lücken im zeitgenössischen botanischen Wissen.23 Goethe allerdings
stellt diese Lücken durch metaleptische Verfahren aus. Der Entwicklung der
„symbolischen Pflanze“24 des Versuchs ist nur mit einem Erzählverfahren bei-
zukommen, das die lebendige Pflanze in jedem Stadium ihrer Entwicklung
anschaulich darstellen kann und gleichzeitig an ihren Übergängen die epistemo-
logische Funktion der narrativen Funktion ausstellt. Denn die von Goethe be-
schriebene Pflanze gibt es genauso wenig wie den osteologischen Typus: Sie ist
nicht zu beobachten, weil sie eine Hochrechnung von verschiedenen einjährigen
Pflanzen ist. Diese Hochrechnung aber ist in der botanischen Folge kein still

21 Vgl. bes. Bies 2012; Bies 2012a.
22 Vgl. Kleinschnieder 1971, 91–129.
23 Vgl. Bies 2012a, 526–533.
24 Bies 2012a, 529.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 227

gestellter Typus, sondern muss in ihrer Entwicklung als verzeitlichte Typenbil-
dung beschrieben werden. Diese botanische Folge analysiere ich schwerpunkt-
mäßig am Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu erklären, nicht ohne jedoch
zunächst auf zwei Texte einzugehen, welche die botanische Folge vorbereiten.

Noch vor der italienischen Reise widmet sich der kurze Aufsatz Von den
Kotyledonen von 1785/86 den Keimblättern; er ist eine von Goethes frühesten
Untersuchungen zur Botanik. Sie inszeniert noch keine botanische Folge im
skizzierten Sinn, sondern vergleicht ähnlich wie die osteologischen Schriften
verschiedene Keimblätter (Kotyledonen). Statt also das Wachstum der Pflanzen
aus den Kotyledonen zu beschreiben, klassifiziert der Text verschiedene Pflan-
zen nach der Gestalt ihrer Keimblätter (vgl. MA 2.2, 580), die aber in den späte-
ren Texten zum Ausgangspunkt der botanischen Folge avancieren. Die „wun-
derbarsten Übergänge“ (MA 2.2, 585), die hier im Fokus stehen, sind nicht die
Übergänge verschiedener Stadien im Pflanzenwachstum, sondern Übergänge in
der Klassifikation des Pflanzenreichs, die zwischen dem türkischen Korn, der
Bohne, einer „[d]ritte[n] Art Pflanzen“ (MA 2.2, 588) und der Dattelpalme durch
ihre verschieden strukturierten Keimblätter unterscheidet. Nur in einer Neben-
bemerkung werden die Anfänge der Pflanze, die sich in eben den Keimblättern
erkennen lassen, in ihrer „sukzessive[n] Entwicklung“ (MA 2.2, 590) betrachtet.
Allerdings beschränkt sich diese Beobachtung auch auf das „Wachstum der
kleinen Placenta bis zu völliger Aufzehrung des Kernes“ (ebd.), bleibt also bei
der Ausbildung der Kotyledonen stehen.

Die Notizen aus Italien, in denen Goethe während seiner italienischen Reise
meist spontan botanische Beobachtungen und Reflexionen festhält, fließen
schließlich in einen Text ein, mit dem die Münchner Ausgabe ohne Übertitel
die biologischen Schriften zwischen 1786 und 1790 beginnen lässt und den die
Frankfurter Ausgabe mit „Botanik als Wissenschaft“ überschreibt (FA 24, 93).
An diesem fragmentarischen Text lässt sich zeigen, dass Goethes frühe botani-
schen Texte der „Begriff vom Hervorbringen“ (MA 3.2, 303) zunehmend in dem
Sinn fasziniert, dass ein „Wachstum oder die Entwickelung von Knoten zu Kno-
ten“ (MA 3.2, 304) zu erkennen ist. Dabei entscheidet sich der Text weder für
die prädarwinistische Evolutionstheorie, die Goethe als „Einschachtlungs Hy-
pothese“ (ebd.) bezeichnet, noch die Epigenese, sondern sucht einen „Begriff
zwischen beiden Hypothesen“ (MA 3.2, 305). Gemessen am programmatischen
Charakter des Textes fällt umso mehr auf, dass er sich keineswegs auf regelmä-
ßige Pflanzenbildungen beschränkt, sondern mit den „durchgewachsnen Blu-
men“ (MA 3.2, 307) ausgerechnet die Phänomene besonders hervorhebt, die
gegen die ausgewachsene Pflanze sprechen, für die sich wiederum Linné vor-
wiegend interessiert. Der Text formuliert also den Anspruch, ausgehend von
den Ausnahmen eine Regel zu formulieren, die diese nicht als Abweichung,



228 III Folge

sondern als Fundament begreift. Dabei trifft er aber auf das Problem der Bewe-
gung:

Die größte Schwierigkeit bei der Auslegung dieses Systems besteht darin daß man etwas
als still und feststehend behandeln soll was in der Natur immer in Bewegung ist daß man
dasjenige auf ein einfaches sichtbares und gleichsam greifbares Gesetz reduzieren soll
was in der Natur sich ewig verändert und sich vor unsern Beobachtungen bald unter diese
bald unter jene Gestalt verbirgt, wenn wir nicht gleichsam a priori uns überzeugen könn-
ten daß solche Gesetze dasein müßten so würde es eine Verwegenheit sein solche aufsu-
chen und entdecken zu wollen allein es muß uns dieses nicht abhalten vorwärts zu gehn.
(MA 3.2, 307)

Die Abteilungskonstanz, die für die osteologische Folge veranschlagt wird, gilt
also auch hier, allerdings nun auf das Wachstum der Pflanze bezogen, die der
Text als „eine Hervorbringung ihres Gleichen ohne Geschlechts Würkung“
(MA 3.2, 309) definiert. Die Abteilungskonstanz wird damit um die Homonomie
der verschiedenen Abschnitte im Wachstum der Pflanze ergänzt, die eine
Gleichartigkeit der verschiedenen Pflanzenteile über ihre Entwicklung hinweg
postuliert. Zeit ist dabei von ausschlaggebender Bedeutung, weil die Pflanze in
ihren Stadien durch Wiederholung dieselbe bleibt: „sie wiederholt sich sie
bringt sich selbst wieder hervor“ (ebd.). Bezeichnend für diesen frühen Text ist,
dass er den Begriff der Urpflanze verabschiedet hat, der – wie Aus meinem Le-
ben. Dichtung und Wahrheit so prominent nahelegt – in Italien noch ein Schlüs-
selbegriff der Naturbetrachtung ist. Statt die Gesetze der Pflanzenbildung auf
das statische Konzept der Urpflanze zurückzuführen,25 betont die Sukzession
bereits das dynamische Prinzip der botanischen Folge, das der Versuch die Me-
tamorphose der Pflanzen zu erklären veranschlagt.

Das metaleptische Verfahren, das die Metamorphose der Pflanzen darstel-
len kann, zielt genau auf dieses dynamische Prinzip, das sich an den Übergän-
gen zwischen verschiedenen Stadien zeigt. Auch wenn Goethe dieses Prinzip in
seinen Punkten zur Beobachtung der Metamorphose der Raupe (MA 4.2, 240–257)
auf Tiere anwenden wird, verwendet er den Begriff zunächst in der Botanik.
Während der Typus die Gesetzmäßigkeit betont, akzentuiert die Metamorphose
„alle vorhandenen Möglichkeiten der Natur, vom Grundmuster oder Typus ab-
zuweichen“.26 Dabei bezeichnet die Metamorphose sowohl Prozess als auch Er-
gebnis.27 Dass jedes Ergebnis der Metamorphose aber nur ein vorläufiges ist,
zeigt sich in der Struktur des Versuchs die Metamorphose der Pflanzen zu erklä-

25 Vgl. Gädeke 2000.
26 Zaharia 2012, 542.
27 Vgl. Becker 1998, 700.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 229

ren, der nicht nur Übergänge erzählt, sondern diese auch zu motivieren, das
heißt physiologisch zu erklären versucht. Dabei arbeitet er sich an dem Wider-
spruch zwischen Ausdehnung und Zusammenziehung ab, den die Metamorpho-
se inszeniert.28 Um die „geheime Verwandtschaft der verschiedenen äußern
Pflanzenteile“ (MA 3.2, 319) zu untersuchen, bedarf es deshalb bestimmter nar-
rativer Verfahren, allen voran das der Segmentierung in verschiedene Abschnit-
te. Deshalb erzählt der Text in 123 Paragraphen vorwiegend in der ersten Person
Plural die Geschichte der einjährigen Pflanze vom Samenkorn über die verschie-
denen Stadien bis hin zu den Früchten und Samen. Die Motivierung der ver-
schiedenen Stadien führt aber an die Grenzen der bereits erwähnten konkurrie-
renden Theorien von Evolution oder Epigenesis und ihrer unterschiedlichen
Motivierungsvorschriften. Statt sich nun festzulegen, verschiebt der Text die
Motivierung immer weiter, bis sich die Reihe der Stadien nicht mehr schließen
lässt. Katalysator dieser Verschiebung sind sylleptische Übertragungen ohne
Zwischenschritt, die genau an den Stellen das Argument überbrücken, wo der
Text ins Spekulieren geraten müsste. Diese Stellen sind blinde Flecken einer
kausalen Reihe, die aber gleichwohl nicht dazu führen, dass der Text sie
zugunsten einer finalen Motivierung verabschiedet.

Vor dem Hintergrund der beiden Grundbegriffe des Textes – Typus und Me-
tamorphose – besteht mein Vorschlag darin, diese Übergänge in Beziehung zum
Gesetz des Pflanzenwachstums zu stellen, das Goethe in der Wechselbeziehung
von Ausdehnung und Zusammenziehung formuliert. Denn in einer narratologi-
schen Analyse werden Ausdehnung und Zusammenziehung zu narrativen Prin-
zipien, die Zeit- und Motivierungsstruktur verschalten. An den Übergängen der
verschiedenen Stadien pausiert die botanische Folge folglich, um die Stadien
im Wachstum umso schneller zu raffen. Dabei inszeniert die botanische Folge
jedes Stadium als die Ursache für das unmittelbar darauffolgende Stadium; sie
stellt also kausale Motivierung her. Allerdings wird diese Kausalkette in den
narrativen Pausen der Darstellung unterbrochen und mit dem Ziel des Wachs-
tums abgeglichen. Am Ende jedes Entwicklungsschritts komplementiert der Ver-
such deshalb die kausale Struktur mit finalen Motivierungen, um den vorläufi-
gen Schließungen an den Unterbrechungen der Erzählung eine Richtung zu
geben. Die folgende Analyse will zeigen, wie die Paragraphenreihe des Versuchs
mit metaleptischen Figuren der Folge arbeitet, um die Metamorphose der Pflan-
zen zu erklären.

Neben dem seit 1784 in einer Prachthandschrift zirkulierten Aufsatz zum
Zwischenkieferknochen ist der Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu erklä-
ren der erste naturwissenschaftliche Text, den Goethe veröffentlicht hat. Mit nur

28 Vgl. Geulen 2017, 359 f.; Breidbach 2006, bes. 122–126; Bies 2012, 162–176.



230 III Folge

einer Publikation zu Lebzeiten begnügt sich Goethe allerdings nicht: Nach der
ersten Veröffentlichung 1790 nimmt er den Text 1817 fast unverändert in Zur
Morphologie auf, um ihn schließlich 1831 nochmals als deutsch-französischer
Paralleldruck mit einer Übersetzung von Soret zu publizieren. Der Aufsatz be-
ginnt mit einem lateinischen Linné-Zitat aus der Prolepsis Plantarum, das die
Prämisse formuliert, nach der die Natur sich selbst immer ähnlich sei („natura
enim sibi semper est similis“, MA 3.2, 318). Diese Ähnlichkeit gilt es also in je-
dem Stadium der Pflanzenmetamorphose zu erläutern, wie bereits ein Blick in
das dem Motto vorangestellte Inhaltsverzeichnis nahelegt; Wiederholung wird
damit zum Grundprinzip des Textes. Konsequenterweise teilt das Inhaltsver-
zeichnis die 123 Paragraphen in 18 Abschnitte ein, denen bis zum elften Ab-
schnitt Stadien der Pflanzenentwicklung entsprechen. So führt der Versuch
„[v]on den Samenblättern“ (MA 3.2, 318) im ersten Abschnitt bis zu „den unmit-
telbaren Hüllen des Samens“ (ebd.) im elften Abschnitt. Dann ändert der Text
aber sein Verfahren: Im zwölften Abschnitt beschreibt er als „Rückblick und
Übergang“ (ebd.) nicht mehr nur den Übergang der Pflanze, sondern auch den
Übergang des Textes und kommt so auf Unregelmäßigkeiten der Metamorphose
wie die bereits erwähnten durchgewachsenen Pflanzen zu sprechen. Besonders
auffällig ist dabei, dass Linné nicht nur zum Motto des Textes avanciert, son-
dern dass seine „Theorie von der Antizipation“ (ebd.) einen eigenen vorletzten
Abschnitt erhält. Im letzten Abschnitt der „Wiederholung“ (ebd.) wird der Text
dabei nicht nur die Pflanze imitieren, die sich im Wachstum durch den Über-
gang in einen neuen Zyklus selbst wiederholt (vgl. MA 3.2, 309), sondern zu-
gleich seinen Gewährsmann Linné überbieten, indem er seine Theorie als frühe-
res Stadium der Wissensgeschichte inszeniert.

Diese Überbietungsgeste hängt aber von narrativen Verfahren ab, die ich
nun in drei Schritten untersuche. Zunächst analysiere ich, wie der Text in der
Einleitung programmatisch sein Erkenntnisinteresse exponiert und dabei be-
reits darauf hinweist, dass die narrative Funktion der botanischen Folge eine
epistemologische Funktion ist. Zweitens analysiere ich die ersten elf Abschnitte
bis zur Zäsur des zwölften Abschnittes. Dort inszeniert der Text die regelmäßige
Metamorphose der Pflanze als chronologische und durchgehend motivierte Se-
quenz ohne temporale Anachronien, wohl aber mit Anisochronien: Raffungen
und Pausen, die Ähnlichkeit der verschiedenen Stadien untereinander suggerie-
ren. Drittens schließlich analysiere ich die Abweichungen von dieser Sequenz
in den letzten sechs Abschnitten, die nun mit Anachronien in Gestalt von Pro-
lepsen und Analepsen den Abweichungen ihres Gegenstandes Rechnung tragen
muss.

Goethe beginnt ohne Ankündigung mit einer aus neun Paragraphen beste-
henden Einleitung. Am Anfang dieser Einleitung steht eine Setzung, die im ers-
ten Paragraphen eine Beobachtung fordert:



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 231

Ein jeder, der nur das Wachstum der Pflanzen einigermaßen beobachtet, wird leicht be-
merken, daß gewisse äußere Teile derselben, sich manchmal verwandeln und in die Ge-
stalt der nächstliegenden Teile bald ganz, bald mehr oder weniger übergehen. (MA 3.2,
319)

Mit einer Allaussage führt Goethe so seinen Gegenstand ein: Statt sich der
Pflanze oder ihrem Wachstum im Allgemeinen zu widmen, interessieren ihn
die Übergänge, die aber – so das erste Beispiel des Versuchs – auch an der
ausgewachsenen Blume im Sinne einer simultanen Metamorphose als „sicht-
bare Zeichen ihres Ursprungs“ (MA 3.2, 319) erkennbar bleiben, also als Zei-
chen, die auf die sukzessive Metamorphose verweisen. Der dritte Paragraph be-
schreibt diese Zeichen indes als Skandal, weil sie darauf hinweisen, „daß es auf
diese Weise, der Pflanze möglich ist einen Schritt rückwärts zu tun, und die
Ordnung des Wachstums umzukehren“ (ebd.). Der Kommentar der Münchner
Ausgabe bemüht sich zu beschwichtigen, dass eine solche Umkehr eigentlich
ein „Verhalten in der Entwicklung“ (MA 3.2, 620) und damit unproblematisch
ist. Dass der Text diese Entwicklung der Staubblätter aber als Umkehr insze-
niert, weist auf das metaleptische Verfahren hin, das mit Prolepsen und Analep-
sen arbeiten wird, um die Entwicklung der Pflanze – vor dem Hintergrund des
dynamischen Typus – transparent zu machen. Dabei inszeniert der Versuch sei-
ne Ergebnisse zunächst als relativ unspektakulär:

Die geheime Verwandtschaft der verschiedenen äußern Pflanzenteile, als der Blätter, des
Kelchs, der Krone, der Staubfäden, welche sich nach einander und gleichsam auseinan-
der entwickeln, ist von den Forschern im allgemeinen längst erkannt, ja auch besonders
bearbeitet worden, und man hat die Wirkung, wodurch ein und dasselbe Organ sich uns
mannigfaltig verändert sehen läßt, die Metamorphose der Pflanzen genannt. (MA 3.2, 319)

Dezidiert stellt sich der Text damit in die Tradition der zeitgenössischen Natur-
forschung; hinter dieser rhetorischen Nachfolge, die – wie sich im Verlauf des
Versuchs zeigen wird – durchaus das Potenzial einer Vereinnahmung in sich
trägt, verbergen sich aber signifikante Umstellungen, die ausgerechnet an dem
Punkt zu Tage treten, an dem Goethe auf seinen titelgebenden Begriff zu spre-
chen kommt. Denn zum einen verwendet der Versuch den Metamorphose-Begriff
keineswegs konform mit der zeitgenössischen Forschung,29 ohne freilich auf ei-
nen bestimmten Beitrag zu verweisen, obwohl der Schluss auf Linné nahe
liegt.30 Zum anderen aber – und das ist entscheidender für mein Argument –
zeigt sich bereits an der syntaktischen Struktur, dass der Text aus einer tempora-

29 Vgl. Saltzwedel 1993, 234 f.; Kuni 2002, 79 f.
30 Vgl. MA 3.2, 620.



232 III Folge

len Sukzession eine kausale Folge macht: „nach einander und gleichsam aus-
einander“ (ebd.) konzipiert Goethe die verschiedenen Stadien; die Metamorpho-
se der Pflanzen ist nicht mehr nur ein beschreibender Begriff, sondern wird zu
einer „Wirkung“, die „sehen läßt“ (ebd.).

Goethe versteckt also seine These hinter der – wenngleich unspezifischen –
Referenz auf die zeitgenössische Forschung und gibt im Folgenden eine Eintei-
lung der Metamorphose in drei verschiedene Arten: die regelmäßige, die unregel-
mäßige und die zufällige Metamorphose. Die regelmäßige oder „fortschreitende“
(MA 3.2, 320) Metamorphose steht im Zentrum zumindest des ersten Teils des
Versuchs. Sie beschreibt die „Umwandlung einer Gestalt in die andere, gleichsam
auf einer geistigen Leiter“ (ebd.) und wird an einjährigen Pflanzen demonstriert.
Die unregelmäßige oder „rückschreitende“ (ebd.) Metamorphose dagegen kehrt
diese Leiter um. Auch dieser Metamorphose widmet sich der Versuch, weil sie
abseits des „großen Zwecke[s]“ (ebd.), der das Ziel der regelmäßigen Metamor-
phose ist, Rückschlüsse auf den Kausalzusammenhang treffen lässt:

Durch die Erfahrungen, welche wir an dieser [unregelmäßigen, SM] Metamorphose zu
machen Gelegenheit haben, werden wir dasjenige enthüllen können was uns die regelmä-
ßige verheimlicht, deutlich sehen, was wir dort nur schließen dürfen; und auf diese Weise
steht es zu hoffen, daß wir unsere Absicht am sichersten erreichen. (MA 3.2, 320)

Die Absicht und damit das Ziel des Versuchs ist also nur über die Abweichung
zu erreichen. Genauso wichtig wie die Integration der unregelmäßigen Meta-
morphose ist dem Text aber auch die Abgrenzung von der zufälligen Metamor-
phose, „weil sie uns von dem einfachen Wege, welchem wir zu folgen haben,
ableiten und unsern Zweck verrücken könnte“ (ebd.). Denn mit der zufälligen
Metamorphose ist das Kausalgefüge, das der Text untersuchen möchte, nicht
mehr auf die Natur in Gestalt der Pflanze zurückzuführen, sondern insofern
zufällig, als sie „von außen, besonders durch Insekten gewirkt wird“ (ebd.),
und damit nicht kontrolliert werden kann. Mit „diesen monströsen, und doch
in gewisse Grenzen eingeschränkten Auswüchsen“ (ebd.) will der Text nichts
zu tun haben. Der letzte Paragraph der Einleitung verbindet eine Rechtfertigung
mit einer Ankündigung und wechselt dazu in die erste Person Singular. Zu-
nächst rechtfertigt der Versuch seinen Verzicht „auf erläuternde Kupfer“
(MA 3.2, 321), die er „in der Folge nachzubringen“ (ebd.) andeutet, und betont
seine Vorläufigkeit. Die sich daran anschließende Widmung ist insofern interes-
sant, als sie nicht nur eine Verbeugung vor „gleichgesinnten Schriftstellern“
(ebd.) darstellt, sondern sich an „gleichzeitige[ ] Meister“ (ebd.) wendet, in die
sich Goethe hier zunächst implizit, später explizit einreiht.

Damit komme ich zum zweiten Schritt meiner Analyse. Die Einleitung hat
die Voraussetzungen der regelmäßigen Metamorphose expliziert, die der Ver-



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 233

such nun in zwölf Abschnitten und 75 Paragraphen erläutert. Die Erzählung
folgt in ihrer Anordnung der regelmäßigen Metamorphose, indem sie die Sta-
dien chronologisch abhandelt und durch Raffung beschleunigt, um an ihren
Übergängen zu pausieren. Die narrative Basisstruktur ist dabei für jedes Stadi-
um ähnlich: Auf die Bezeichnung der Phänomene folgt ihre Explikation über
eine genaue Beschreibung und schließlich ein Analogieschluss von Planzentei-
len verschiedener Stadien, worauf wiederum die Überleitung zum nächsten Sta-
dium folgt. So werden die Kotyledonen zunächst benannt (§ 11), dann ihre Er-
scheinung anhand der verschiedenen Bestandteile expliziert (§ 12 f.), woraufhin
geschlossen werden kann: „[W]ir erkennen sie vielmehr für die ersten Blätter
des Stengels“ (MA 3.2, 322). Wenn sie als Blätter gelten können, lässt sich der
Analogieschluss bilden, dass sie Knoten sowie Augen haben müssen und folg-
lich Ansatzpunkte für die weitere Entwicklung der Pflanze bieten. Anschließend
aber pausiert die Beschreibung der Kotyledonen, um sie in einer „Bemerkung“
(ebd.) in Beziehung zu den „folgenden Blättern“ (ebd.) zu stellen.

Diese narrative Pause hat es in sich, weil sie nicht nur Merkwürdigkeiten
der Pflanzenentwicklung vorwegnimmt, sondern in der Beschreibung bestimm-
ter nichtprototypischer Arten gar Stadien bis zum Kelch überspringt, der erst
im IV. Abschnitt behandelt werden wird. Um diese Bemerkung, die sich „wieder
zu erinnern“ (MA 3.2, 325) der Versuch vornimmt, in den Griff zu bekommen,
schließt der Abschnitt mit einer weiteren Bemerkung, der zu den Stengelblät-
tern überleitet, indem er sie mit den Kotyledonen auf der Basis ihrer Komplexi-
tät vergleicht. Der nächste Abschnitt von der Ausbildung der Stengelblätter wie-
derholt diese Abfolge, indem er zunächst die Blätter als „Federchen[ ]“ (ebd.)
bezeichnet, dann ihre Gestalt im Gegensatz zu den Kotyledonen beschreibt
(§ 19), um schließlich die verschiedenen, sich in ihrer Komplexität stets stei-
gernden Variationen anzuzeigen (§ 20). Darauf folgt der Analogieschluss zum
Blattstiel (§ 21), um über weitere Analogieschlüsse schließlich das Stadium der
Stengelblätter über deren größte Ausdehnung zur „Epoche der Blüte“ (MA 3.2,
329) überzuleiten, nachdem die narrative Folge wiederum in einer Bemerkung
(v. a. § 27) pausiert. Der Aufbau der einzelnen Abschnitte lässt sich also grob als
Abfolge von Bezeichnung, Explikation, Analogieschluss, Bemerkung und Über-
leitung beschreiben. Auffällig ist, dass sich der Text im Zuge der Analyse dieser
Stadien mehrfach dagegen wehrt, Abweichungen von seinem Schema zu be-
handeln und so seine Folge zu gefährden (vgl. §§ 17, 22, 23): Hinweise auf diese
Phänomene erledigt der Text „im Vorbeigehn“ (MA 3.2, 327) und verweist auf
eine Behandlung „in der Folge“ (MA 3.2, 326). Die einzelnen Stadien werden
also über Wiederholung verknüpft, die sich in dieser Struktur mit ihren sukzes-
siv angeordneten Elementen beobachten lässt. Einerseits reguliert der Versuch
seine Folge damit insofern, als er ohne Anachronien in durchgehenden Motivie-



234 III Folge

rungen die regelmäßige Metamorphose darstellt und die unregelmäßige Meta-
morphose ausschließt. Andererseits weisen Anisochronien in Gestalt von pau-
sierenden Erzählerkommentaren, die diese Ausschließung rechtfertigen und die
Folge des Pflanzenwachstums durch Bemerkungen vervielfältigen, immer da-
rauf hin, wie begründungsbedürftig die regelmäßige Metamorphose ist.

Wenn Goethe bei der Darstellung der regelmäßigen Metamorphose von kau-
salen Zusammenhängen spricht – etwa in der „vornehmste[n] Ursache“ (ebd.)
der Ausbildung des nächsten Stadiums –, dann heißt das weder, dass er die
Stadien auf die ausgewachsene Pflanze hin final strukturiert, noch dass er die
„ersten Triebfedern der Naturwirkungen entdecken“ (MA 3.2, 351) will. Vielmehr
meinen Ursache und Wirkung hier die Möglichkeit der Entwicklung, dass also
in einem Stadium der Metamorphose beginnend mit den Kotyledonen die Mög-
lichkeiten für weitere Entwicklungen angelegt sind. Damit handelt es sich um
eine Kausalität auf einer höheren Ebene, die nicht mehr die Stadien verbindet,
sondern die Wiederholungsbeziehungen in der Realisierung von Möglichkeit bis
hin zum Ziel der Metamorphose bezeichnet. Die Kausalität der Folge wird damit
durch die Wiederholung erst narrativ geschaffen. Im § 38 resümiert der Text
zum ersten Mal sein metaleptisches Verfahren, nachdem er die Bildung des Kel-
ches beschrieben hat, die im § 16 schon angedeutet wurde. Erst dieses Resümee
erlaubt es, das Ziel der Pflanze zu formulieren. An diesem Paragraphen lässt
sich damit das Prinzip der Motivierung zeigen:

§. 38

Auf diese Weise bildete also die Natur den Kelch; daß sie mehrere Blätter und folglich
mehrere Knoten, welche sie sonst nach einander, und in einiger Entfernung von einander
hervorgebracht hätte, zusammen, meist in einer gewissen bestimmten Zahl und Ordnung
um Einen Mittelpunkt verbindet. Wäre durch zudringende überflüssige Nahrung der Blü-
tenstand verhindert worden; so würden sie alsdann aus einander geruckt, und in ihrer
ersten Gestalt erschienen sein. Die Natur bildet also im Kelch kein neues Organ, sondern
sie verbindet und modifiziert nur die uns schon bekannt gewordenen Organe, und berei-
tet sich dadurch eine Stufe näher zum Ziel. (MA 3.2, 332)

Dieser Paragraph ist aus zwei Gründen signifikant für die Paragraphenreihe des
Versuchs. Zum einen zeigt er explizit, dass es dem Text um den Typus einjähri-
ger Pflanzen geht; dieser Typus erlaubt es, Aussagen im Konjunktiv zu treffen
und so die Bedingungen für das Pflanzenwachstum („überflüssige Nahrung“)
zu beschreiben. Dabei wird offensichtlich, dass die Form des Erzählens für die
Form des Erkennens entscheidend ist. Dass die Prämissen des Schlusses im
Konjunktiv stehen, verhindert nicht den Schluss im Indikativ; im Gegenteil
macht der Potenzialis den Schluss erst möglich und führt zum Ziel des Pflanzen-
wachstums, das aber – wie noch zu zeigen sein wird – gar nicht so einfach zu
definieren ist. Zum anderen wechselt der Text in diesem Paragraph das erste



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 235

Mal von der Präsenserzählung ins spätere Erzählen. Das tut er genau an dem
Punkt, an dem das Pflanzenwachstum kein neues Organ aus einem bereits be-
stehenden hervorbringt, sondern bereits existierende Bestandteile der Pflanze
„verbindet und modifiziert“ (ebd.). Wo die Pflanze also von der Sukzession ver-
schiedener Organe das erste Mal schließt, spiegelt das der Text, indem er von
der botanischen Folge abstrahiert und selbst – durch den Konjunktiv markiert –
eine narrative Pause inszeniert. Zugleich weist er auf die Gefahr hin, die in den
Bedingungen der Folge liegt. Denn die Schließung erfolgt nur, wenn die Pflanze
nicht durch überflüssige Nahrung dazu verleitet wird, immer weiter zu wach-
sen, ohne einen Kelch zu bilden (vgl. § 30).

Die Kronenbildung ist also die erste Pause, die die Pflanze in ihrer Meta-
morphose einlegt; bei den Kronenblättern besteht auch die Gefahr, die Ähnlich-
keit der verschiedenen Stadien zu verkennen, denn „[i]hre feine Organisation,
ihre Farbe, ihr Geruch, würden uns ihren Ursprung ganz unkenntlich machen,
wenn wir die Natur nicht in mehreren außerordentlichen Fällen belauschen
könnten“ (MA 3.2, 335). Entscheidend für dieses Argument ist insbesondere ein
außerordentlicher Fall, der in einem Übersprung besteht:

Auch gehet die Natur manchmal, indem sie das Organ des Kelchs gleichsam überspringt,
unmittelbar zur Krone, und wir haben Gelegenheit in diesem Falle gleichfalls zu beobach-
ten, daß Stengelblätter zu Kronenblättern übergehen. (MA 3.2, 336)

Nur über die Übersprünge eines Stadiums lässt sich so die Homonomie von
Stengelblättern und Kronenblättern beweisen. Dass die Pflanze ein Stadium der
regelmäßigen Metamorphose überspringt, deutet als Ellipse aber auf den regel-
mäßigen Ablauf hin. Sie gefährden also nicht die regelmäßige Metamorphose,
sondern bedingen sie geradezu. Denn nur der Übersprung des Kelchs zeigt die
Homonomie der verschiedenen Pflanzenteile; der Übersprung wird zum Kataly-
sator der regelmäßigen Folge, weil er die metamorphotischen Stadien des Typus
erkennen lässt. Die Abweichung ist an dieser Stelle also noch gut in das Erken-
nen wie das Erzählen zu integrieren, auch wenn die Darstellung des Pflanzen-
wachstums währenddessen pausiert werden muss, um den theoretischen Refle-
xionen im Erzählerkommentar Platz zu geben.

Im 59. Paragraphen reflektiert der Text zum zweiten Mal sein Verfahren und
sein Erkenntnisinteresse und schaltet so am Ende des siebten Abschnitts noch-
mals einen Erzählerkommentar ein:

§. 59

Unnötig würde es sein, sich hier ernstlich zu verwahren, daß es bei diesen Bemerkungen
die Absicht nicht sei, das durch die Bemühungen der Beobachter und Ordner bisher abge-
sonderte und in Fächer gebrachte zu verwirren; man wünscht nur durch diese Betrach-
tungen die abweichenden Bildungen der Pflanzen erklärbarer zu machen. (MA 3.2, 343)



236 III Folge

Hier wird zumindest programmatisch formuliert, dass der Versuch die taxono-
mische Ordnung in der Nachfolge von Linné nicht abschaffen, sondern ergän-
zen will – und zwar auf die abweichenden Bildungen der unregelmäßigen
Metamorphose und explizit nicht auf die regelmäßige Metamorphose. Diese Fo-
kussierung geht mit einer ausgefeilten narrativen Modellierung einher: Denn
die eigentliche Abgrenzung ist eine weitere Form der in Goethes frühen natur-
wissenschaftlichen Texten oft gebrauchten captatio benevolentiae, die aber
hier nicht nur im Konjunktiv steht, sondern explizit als „[u]nnötig“ (MA 3.2,
343) bewertet wird. Mit der so gerahmten captatio benevolentiae geht darüber
hinaus ein Stimmenwechsel einher, der zunächst von einem syntaktisch kom-
pliziert aufgebauten Passiv die Absicht des Textes eher versteckt als offenlegt.
Auch in der positiven Reformulierung des Programms findet der Text nicht in
die sonst dominierende erste Person Plural zurück, sondern flüchtet sich in ein
unpersönliches ‚man‘. Diese captatio benevolentiae dient aber ausgerechnet als
Übergang zum nächsten Abschnitt, der „[n]och einiges von den Staubwerkzeu-
gen“ (ebd.) erläutert. Der narrative Kommentar beendet also nicht einen eige-
nen Abschnitt, sondern zerstückelt den Abschnitt zu den Staubwerkzeugen in
zwei Teile, was die narrative Folge weiter verlangsamt. Inhaltlich dienen die
Staubwerkzeuge in diesem Zusammenhang als „Argument für die innere Iden-
tität der verschiedenen Pflanzenteile, welche uns bisher in so mannigfaltigen
Gestalten erschienen sind“ (ebd.); sie wiederholen die Nektarien, die ja bereits
als „Annäherungen der Kronenblätter zu den Staubgefäßen“ (MA 3.2, 342) ein-
geführt wurden. Trotz dieser Analogie der unterschiedlichen Pflanzenteile
braucht der Versuch verschiedene, aufeinander folgende Abschnitte. Wo dieser
Übergang im Objekt prekär ist – die Abgrenzung der Nektarien von den Staub-
werkzeugen ist nicht selbstverständlich (vgl. § 71) –, leistet ein narrativer Bruch
den Übergang, wie im § 59 sichtbar wurde. Das Erzählverfahren bildet damit
die epistemologische Struktur ab.

Der Versuch verwendet also enorme Energie darauf, die als analog gesetz-
ten Teile der Pflanze in eine narrative Folge zu bringen und gerät dabei zuneh-
mend in Erklärungsnöte, was sich in den immer umfangreicheren Kommenta-
ren niederschlägt. Die ähnlichen Teile zeigen sich in der Pflanze selbst bereits
im Laufe ihres Wachstums nacheinander. Besonders aufschlussreich sind Fäl-
le, in denen die Pflanze – wie im § 72 formuliert – die Folge ihres Wachstums
umkehrt, nachdem der vorhergehende Paragraph die regelmäßige Folge the-
matisiert hat. Denn erst „[r]ückschreitend zeigt uns die Natur öfters den Fall,
daß sie die Griffel und Narben wieder in Blumenblätter verwandelt“ (MA 3.2,
346). Statt also die Kausalität begründen zu können, funktioniert die Argumen-
tation über eine analeptische Umkehrung. An dieser Stelle formuliert der Text
sein erstes Gesetz:



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 237

§. 73

Wir wiederholen hier jene oben angezeigte Bemerkungen, daß Griffel und Staubfäden auf
der gleichen Stufe des Wachstums stehen, und erläutern jenen Grund des wechselsweisen
Ausdehnens und Zusammenziehens dadurch abermals. Vom Samen bis zu der höchsten
Entwickelung des Stengelblattes, bemerkten wir zuerst eine Ausdehnung, darauf sahen
wir durch eine Zusammenziehung den Kelch entstehen, die Blumenblätter durch eine
Ausdehnung, die Geschlechtsteile abermals durch eine Zusammenziehung; und wir wer-
den nun bald die größte Ausdehnung in der Frucht, und die größte Konzentration in dem
Samen gewahr werden. In diesen sechs Schritten vollendet die Natur unaufhaltsam das
ewige Werk der Fortpflanzung der Vegetabilien durch zwei Geschlechter. (MA 3.2, 347)

Die Wiederholung, mit der der Versuch sein Gesetz hier einleitet, ist mehr eine
Zusammenfassung. Zwar wird die Polarität von Ausdehnen und Zusammenzie-
hen in verschiedenen Paragraphen angedeutet (u. a. in den §§ 33, 38, 41 und
50), aber erst hier bringt der Text sie – im Erzählerbericht des späteren Erzäh-
lens – in eine strukturierte Folge von sechs Schritten, in denen sich Ausdeh-
nung und Zusammenziehung abwechseln. Spätestens an dieser Stelle zeigt sich
auch, wie der Text diese Folge konzipiert: Bemerken, sehen, gewahr werden
sind die Verben, mit denen die botanische Folge dargestellt wird. Damit wird
die Erzählung selbst zu einem Mittel der Erkenntnis, das jedoch von der Folge
abhängt, die sie über metaleptische Verfahren produziert. Das Prinzip von Aus-
dehnung und Zusammenziehung ist dabei der Schlüssel, der die Prinzipien der
regelmäßigen Metamorphose gerade durch ihre Abweichungen in Gestalt der
unregelmäßigen Metamorphose ergründen kann. Die Griffel und Staubfäden
spiegeln dieses Prinzip insofern wider, als sie beide durch eine Zusammenzie-
hung entstehen, obwohl sie der Text in den Abschnitten VIII und IX nacheinan-
der abhandeln muss. Der Text muss also nacheinander erzählen, was im
Wachstum der Pflanze auf derselben Entwicklungsstufe zu finden ist.

Damit kann sich Goethe dem letzten Abschnitt widmen: der Ausdehnung
der Frucht und dem Zusammenziehen des Samens. Auch hier ist die „rück-
schreitende Metamorphose“ (MA 3.2, 347) wieder von heuristischem Wert, be-
sonders wenn es die „Blattähnlichkeit“ (MA 3.2, 349) zu beweisen gilt. Die Dar-
stellung der regelmäßigen Metamorphose endet mit dem Abschnitt XII, der als
„Rückblick und Übergang“ (MA 3.2, 351) das Verfahren im späteren Erzählen
nochmals zusammenfasst und kommentiert:

Und so wären wir der Natur auf ihren Schritten, so bedachtsam als möglich gefolgt; wir
hätten die äußere Gestalt der Pflanze in allen ihren Umwandlungen, von ihrer Entwicke-
lung aus dem Samenkorn, bis zur neuen Bildung desselben begleitet. Und ohne Anma-
ßung die ersten Triebfedern der Naturwirkungen entdecken zu wollen, auf Äußerung der
Kräfte, durch welche die Pflanze ein und eben dasselbe Organ nach und nach umbildet,
unsre Aufmerksamkeit gerichtet. Um den einmal ergriffenen Faden nicht zu verlassen,



238 III Folge

haben wir die Pflanze durchgehends nur als einjährig betrachtet, wir haben nur die Um-
wandlung der Blätter welche die Knoten begleiten bemerkt, und alle Gestalten aus ihnen
hergeleitet. (MA 3.2, 351)

Der Text kommt also an dieser Stelle zu einem vorläufigen Ende, das wiederum
vom Konjunktiv abhängt und in den Indikativ über die Ellipse des Hilfsverbs
überleitet und so schließt: Vom Samenkorn ausgehend ist er wieder beim Sa-
menkorn angelangt. Dass diese Schritte der Natur erst in der narrativen Folge
erkennbar und unterscheidbar werden und dass weiter die Ähnlichkeit der ein-
zelnen sukzessiv auftretenden Pflanzenteile erst durch diese Folge aus dem
Blatt abzuleiten ist, macht der Text zwar nicht explizit. Aber er zeigt, dass diese
Schließung eine vorläufige ist, weil er betont, dass es, „um diesem Versuch die
nötige Vollständigkeit zu geben, nunmehr noch nötig [ist], von den Augen zu
sprechen welche unter jedem Blatt verborgen liegen“ (MA 3.2, 351). Deshalb ist
der Versuch mit diesem ersten Durchgang von den Samen zu den Samen nicht
abgeschlossen, sondern braucht einen weiteren narrativen Durchgang durch
die botanische Folge.

Der zweite Teil des Versuchs beginnt somit mit der Erläuterung der Augen,
die eine zweite Form der Metamorphose der Pflanze in Gang bringen, die neben
der „erste[n], einfache[n], langsam fortschreitende[n] Fortpflanzung der Vegeta-
bilien“ (MA 3.2, 352) als ungeschlechtliche Form der Fortpflanzung steht. Es gibt
also eine zweite Folge, die der bislang dargestellten Folge aus verschiedenen
Knoten und der abschließenden geschlechtlichen Fortpflanzung von Staubfäden
und Griffel beigeordnet ist. Das Auge hat dabei „in seinen Wirkungen eine große
Ähnlichkeit mit dem reifen Samen“ (ebd.); ist also Ausgangspunkt einer alterna-
tiven Folge, die nicht auf Keimblättern und damit der Ableitung aus dem Blatt
gründet – der Hauptanalogie und Basis für den Typus des Versuchs. Zunächst
reagiert der Text auf diese Bedrohung seines Systems neben dem Verweis auf
den Botaniker Joseph Gärtner mit der Differenzierung zwischen „ausgebildeten
Pflanzen“ (MA 3.2, 353), bei denen Samen von Augen deutlich unterschieden
sind, und „unausgebildeten Pflanzen“ (ebd.), bei denen sich aber „der Unter-
schied zwischen beiden selbst vor den Blicken des schärfsten Beobachters zu
verlieren“ (ebd.) scheint. Die Krise ist noch tiefgreifender als gedacht. Denn sie
rührt an die Methode des Versuchs, der nach dieser für die unausgebildeten
Pflanzen vergeblichen Differenzierung nochmals ansetzt:

Es gibt unbezweifelte Samen, unbezweifelte Gemmen [Knospen, SM]; aber der Punkt, wo
wirklich befruchtete, durch die Wirkung zweier Geschlechter von der Mutterpflanze iso-
lierte Samen mit Gemmen zusammentreffen, welche aus der Pflanze nur hervordringen
und sich ohne bemerkbare Ursache loslösen, ist wohl mit dem Verstande, keineswegs
aber mit den Sinnen zu erkennen. (MA 3.2, 353)



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 239

Das schärfste Beobachten hilft hier also nicht weiter, sondern muss um die Fä-
higkeit des Verstandes ergänzt werden, Analogien zu bilden. Die Folgerung be-
zieht sich dementsprechend auf die Analogie, dass die Samen trotz ihrer unter-
schiedlichen Gestalt in ihrer Aufgabe für das Pflanzenwachstum „mit beiden
[Gemmen und Augen, SM] nahe verwandt sind“ (ebd.).

Im folgenden Abschnitt XIV macht Goethe die Probe aufs Exempel, indem
er die Bildung der zusammengesetzten Blüten und Fruchtstände aus den Augen
erklärt, wo er bisher nur die einfachen Blüten aus den Knoten erklären konnte.
Die aus Augen entwickelten Pflanzen als „besondere Pflänzchen“ (ebd.) können
dabei das Stadium des Kelchs überspringen und direkt zur Blüte gelangen. Das
erklärt der Text mit den „reinere[n] Säfte[n]“ (MA 3.2, 354), welche die Tochter-
pflanze aus den Knoten ihrer Mutterpflanze erhält. Bei der Behandlung der
Augen nimmt sich der Text also die erste Folge, die er in den ersten 84 Paragra-
phen beschrieben hat, nochmals vor, aber modifiziert und begründet sie an-
ders. Gleichwohl bleibt die erste Folge das Basismodell für die zweite. Indem
der Versuch so Analogien der Entwicklung „von Knoten zu Knoten“ und „von
Auge zu Auge“ (MA 3.2, 355) bildet, ist die Folge indes prinzipiell unabschließ-
bar; die Folge der Pflanze kann beliebig wuchernd fortgesetzt werden: Jedes
Stadium wird so potenziell zum Ansatzpunkt einer neuen Pflanze. Die dadurch
entstehenden „mannigfaltigen Gestalten“ (MA 3.2, 356) lassen sich – wie der
Text im § 102 vorläufig schließt – nichtsdestotrotz erklären:

nur wird freilich dazu erfordert, daß man mit jenen oben festgestellten Begriffen der Aus-
dehnung und Zusammenziehung, der Zusammendrängung und Anastomose, wie mit Al-
gebraischen Formeln bequem zu operieren, und sie da, wo sie hingehören anzuwenden
wisse. Da nun hierbei viel darauf ankommt, daß man die verschiedenen Stufen, welche
die Natur so wohl in der Bildung der Geschlechter, der Arten, der Varietäten, als in dem
Wachstum einer jeden einzelnen Pflanze betritt, genau beobachte und mit einander ver-
gleiche: so würde eine Sammlung Abbildungen zu diesem Endzwecke neben einander
gestellt, und eine Anwendung der botanischen Terminologie auf die verschiedenen Pflan-
zenteile bloß in dieser Rücksicht angenehm und nicht ohne Nutzen sein. Es würden zwei
Fälle von durchgewachsenen Blumen, welche der oben angeführten Theorie sehr zu stat-
ten kommen, den Augen vorgelegt, sehr entscheidend gefunden werden. (MA 3.2, 356)

Nicht nur der Vergleich mit der Mathematik ist hier bemerkenswert, weil er den
Status der deskriptiven Begriffe ändert. Vielmehr erweitert der Versuch seinen
Gegenstandsbereich radikal, indem die Metamorphose der Pflanze generalisier-
bar wird. Der Versuch will also nicht nur die Metamorphose der Pflanze analy-
sieren und erklären, sondern einen Schlüssel zu weiteren – wenn nicht allen –
Bildungen der Natur liefern: Gattungen, Arten und Varietäten werden so im
Analogieschluss zur Metamorphose der Pflanze erklärbar. Gleichzeitig verbleibt



240 III Folge

die Forderung nach Abbildungen im Konjunktiv31 – genauso wie das Beispiel
der durchgewachsenen Blumen, das den Abschnitt zu den Augen veranschauli-
chen könnte.

Letzteres löst der Text aber in den Abschnitten XV und XVI ein, die sich
nun nicht mehr mit einem Pflanzentypus, sondern mit konkreten Pflanzen in
Gestalt der durchgewachsenen Rose und Nelke beschäftigen. Sie bilden den vor-
läufigen Abschluss des zweiten Teils des Versuchs und werden explizit funktio-
nalisiert: „Alles was wir bisher nur mit der Einbildungskraft und dem Verstande
zu ergreifen gesucht, zeigt uns das Beispiel einer durchgewachsenen Rose auf
das Deutlichste.“ (MA 3.2, 357) Die beiden durchgewachsenen Blumen sind aber
durchaus problematisch. Zwar liefern sie den „sichtbaren Beweis“ (ebd.) für
einige Hypothesen und vor allem für die Blattähnlichkeit des Kelches. Gleich-
zeitig zeigen sie eine Gefahr der Natur:

Und so zeigen uns denn beide Fälle, daß die Natur gewöhnlich in den Blumen ihren
Wachstum schließe und gleichsam eine Summe ziehe, daß sie der Möglichkeit ins Unend-
liche mit einzelnen Schritten fortzugehen Einhalt tue, um durch die Ausbildung der Sa-
men schneller zum Ziel zu gelangen. (MA 3.2, 358)

Den Einhalt der potenziell ins Unendliche ausgreifenden Folge, den der Text hier
so optimistisch formuliert, ist durch die „ungeheure[ ] Entwickelung“ (MA 3.2,
358) durchaus bedroht, auch wenn die Bildung von Samen in der durchgewach-
senen Nelke eine Fortpflanzung im Sinne der regelmäßigen Metamorphose er-
möglicht.

Diese Bedrohung der natürlichen Folge im Wachstum der Pflanze, die nicht
mehr schließt, sondern potenziell unendlich weiterwächst, affiziert auch die
Folge des Versuchs. Denn in seinem letzten Abschnitt vor dem Fazit widmet sich
der Text Linnés Theorie der Antizipation:

§. 107

Wenn ich, auf diesem Wege, den einer meiner Vorgänger, welcher ihn, noch dazu, an der
Hand seines großen Lehrers versuchte, so fürchterlich und gefährlich beschreibt, (c) auch
hie und da gestrauchelt hätte, wenn ich ihn nicht genugsam geebnet und zum besten
meiner Nachfolger von allen Hindernissen gereiniget hätte; so hoffe ich doch diese Bemü-
hung nicht fruchtlos unternommen zu haben. (MA 3.2, 361)

Der Konditionalsatz im Konjunktiv, der mit der Fußnote (c) auf Ferber und Lin-
né verweist, macht nochmals klar, dass die Nachfolge, in die sich der Text stellt,
alles andere als einfach ist. Gleichwohl versteckt sich hier im Konjunktiv nur
kaum der eigene Anspruch, der schließlich darin besteht, Linnés Theorie hinter

31 Vgl. Bies 2012, 165 f.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 241

sich zu lassen, also „da fortschreiten [zu] können, wo er stehen blieb“ (MA 3.2,
361). Statt Linnés Theorie nun Schritt für Schritt zu falsifizieren, begnügt sich
der Text mit der Darstellung dessen, „was ihn hinderte weiter fort und bis ans
Ziel zu schreiten“ (ebd.). Das Ziel freilich ist der Versuch selbst, wie im weiteren
Verlauf der Argumentation klar wird. Denn Linné hat seine Theorie mit den
Bäumen am falschen, weil zu komplexen Beispiel entwickelt, statt wie Goethe
„auf die einjährigen Pflanzen besonders Rücksicht zu nehmen“ (MA 3.2, 362).
Die einjährigen Pflanzen hätten nämlich Linnés Vorstellung der Antizipation
oder Prolepsis falsifiziert, da die Knospen genau dieser Pflanzen nicht darauf
hindeuten können, dass sie eigentlich auf sechs Jahre angelegt wären. Vielmehr
lassen sich mithilfe des Versuchs die Knospen des Baumes als einjährige Pflan-
zen erfassen: Die einjährigen Pflanzen werden zum Prototyp der Metamorphose
und können die mehrjährigen Pflanzen erklären. Linné hat also das Gesetz der
Zusammendrängung einer sukzessiven Entwicklung (vgl. MA 3.2, 361) von der
falschen Seite her betrachtet, weil er sich mehr für die ausgewachsene Pflanze
als für ihre Entwicklung interessiert. Neben diesem Hauptargument gegen
Linné identifiziert der Versuch noch eine zweite Ursache für seinen Irrtum, weil
er die innere Rinde des Baumes in ihrer Rolle für die weitere Entwicklung der
Pflanze unterschätzt hat (vgl. § 111). Am Ende des Textes wird so klar, dass das
Motto, das der Versuch eben diesem Text entnimmt, nicht bloße Referenz, son-
dern vielmehr der Ausgangspunkt zum Erkenntnisfortschritt ist, den der Ver-
such in seiner Paragraphenfolge vorlegt.

In zwölf Paragraphen fasst der Versuch seine Ergebnisse schließlich zusam-
men. Er beginnt mit einem Wunsch, dass der Text Nachfolger finde und so
selbst nur eine Stufe auf dem Weg „der Wahrheit“ (MA 3.2, 363) einnehme. Da-
mit reiht sich Goethe in eine Folge ein und inszeniert einen offenen Prozess. In
der anschließenden Wiederholung der „Haupt Resultate“ (ebd.) strukturiert der
Text seine bisher – bis auf wenige summierende Abschnitte – sukzessiv an-
geordneten Stufen der Metamorphose der einjährigen Pflanze neu und leitet
Thesen ab: Das Wachstum der Pflanze und ihre Fortpflanzung hängen mitei-
nander zusammen, obwohl die Fortpflanzung „auf einmal“ (MA 3.2, 364) und
das Wachstum „sukzessiv“ (ebd.) vonstattengeht. Ob die Pflanze weiterwächst
oder Blüten ausbildet, ist manipulierbar: Der Versuch hat damit auch eine zu-
mindest angedeutete experimentelle Komponente. Die Verbindung zwischen
diesen beiden Modi der Metamorphose der Pflanze wird aber sofort in das pola-
re Schema von Ausdehnung und Zusammenziehung integriert, indem das
Wachstum mit ersterem, die Fortpflanzung mit letzterem assoziiert wird. Des-
halb kann der Text zusammenfassen: „Es mag nun die Pflanze sprossen, blühen
oder Früchte bringen, so sind es doch nur immer dieselbigen Organe welche in
vielfältigen Bestimmungen und unter oft veränderten Gestalten die Vorschrift



242 III Folge

der Natur erfüllen“ (MA 3.2, 364 f.). Der Versuch in seiner Folge kann dieses Or-
gan in allen Metamorphosen beschreiben, obwohl er sich schließlich weigert,
ein „allgemeines Wort“ (MA 3.2, 366) zu setzen, das „dieses in so verschiedene
Gestalten metamorphosierte Organ“ bezeichnet (ebd.) und stattdessen auf die
Konkretion seines in der botanischen Folge erst produzierten Gegenstandes ver-
traut.32 Auffällig ist, dass die Abweichungen der unregelmäßigen Metamorpho-
se und die potenziell problematischen Phänomene wie die durchgewachsenen
Blumen in der Zusammenfassung keine Erwähnung finden, sieht man von ei-
nem kurzen Paragraphen zu den Augen ab (vgl. § 122). Auch wenn der Text
schließlich ankündigt, seinen Gegenstand „in der Folge genauer und umständ-
licher abzuhandeln“ (ebd.), bleibt der zweite Versuch zur Metamorphose der
Pflanzen fragmentarisch.

1.4 Zusammenfassung: Entwicklung erzählen – Biologie

Folge erzählen heißt für Goethes biologische Schriften, dass die narrative Funk-
tion epistemologisch grundiert ist, wenn sie zwischen verschiedenen biologi-
schen Ereignissen Zusammenhang stiftet und so Erklärungspotenzial bean-
sprucht. Dabei hängt sie von metaleptischen Verfahren ab, welche die narrative
Zeit mit Ordnung, Dauer und Frequenz je verschieden konfigurieren: Anachro-
nien (Prolepse, Analepse, Syllepse etc.) und Anisochronien (Raffung, Pause
etc.) sowie alle Abweichungen von singulativen Frequenzen (insbesondere Ite-
ration und Repetition). Mit der temporalen Struktur der Erzählungen ändert sich
aber auch ihre Motivierung. Sie oszillieren zwischen kausaler und finaler Moti-
vierung, was für die theoretischen Schlüsse der Biologie weitreichende Konse-
quenzen hat. Nur in diesem Zusammenspiel von Zeit und Motivierung bildet die
biologische Folge einen Typus als Schlüssel für weitere Untersuchungen, der
aber nicht theoretisch formuliert, sondern nur narrativ dargestellt werden kann.
Diese biologische Folge hat das Kapitel in drei Schritten analysiert.

In einem ersten Schritt habe ich die Voraussetzungen der biologischen Fol-
ge untersucht. Die Analyse von Über die Notwendigkeit von Hypothesen indiziert
eine Verschiebung im Erkenntnisinteresse wie in der Darstellungsweise: Statt
nach dem Ursprung der Welt zu fragen, steht nun die Entwicklung mit ihren
unterschiedlichen Stadien im Zentrum. Diese Entwicklung kann nur eine ar-
beitsteilige theoretische Folge von Beobachtung, Vergleich und Hypothese er-
klären. Dass der Text selbst im Status der Hypothese verbleibt und seine eigent-

32 Vgl. Pörksen 1986, 85–88.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 243

liche Hypothese zur Erdbildung gar nicht erst formuliert, unterstreicht dieses
metaleptische Verfahren, das eine theoretische Folge mit einer narrativen Folge
darstellt. Die Frage nach Entwicklung ist dabei eng mit ästhetischen Überlegun-
gen verbunden, wie die Untersuchung von Einfache Nachahmung der Natur,
Manier, Styl zeigt. Zwar suggeriert der Text eine Stufenfolge, welche die drei
Darstellungsweisen aber nicht hierarchisieren will. Den Darstellungsweisen ent-
sprechen nichtsdestotrotz ihre bevorzugten Gegenstände mit ansteigender
Komplexität, die sukzessiv voraussetzungsreichere epistemologische Zugriffe
fordern. Als Überleitung zur Osteologie habe ich schließlich zwei weitere kurze
Texte analysiert, die den bisher analysierten Stufen explizit die Frage ihrer Moti-
vierung stellen. Der 2. Abschnitt. Versuch einer allgemeinen Vergleichungslehre
plädiert für eine strikt kausale Vorgehensweise, weigert sich aber, ein Schöp-
fungsnarrativ als Erstursache zu platzieren. Stattdessen wechselt er das Register
und fragt danach, was das Schöpfungsnarrativ in der Naturforschung leistet,
um schließlich ein erstaunlich dichtes Netz an Determinationen für die Entwick-
lung der verschiedenen Gestalten der Natur zu präsentieren. Dabei operiert der
Text prominent mit einer doppelten Folge: der Folge seiner Gegenstände in
eben jenen Gestalten der Natur und der Folge der Wissenschaft, die im Fort-
schritt ihr Ziel besitzt; er verbindet damit Naturgeschichte und Wissensge-
schichte. Dass der Text durch die Verschiebung von der Folge der Natur zur
Folge der Wissenschaft den Sprung vom Tier zum Menschen ausklammert, zeigt
sich insbesondere in einem weiteren kleinen Text, der diesen Zusammenhang
zu seinem Hauptthema macht: In wiefern die Idee: Schönheit sei Vollkommenheit
mit Freiheit, auf organische Naturen angewendet werden könne schlägt nicht nur
eine Typologie der Tiere nach ästhetischen Kriterien vor. Indem er diese Kriteri-
en reflektiert, stellt er die Prinzipien des typologischen Verfahrens ebenso in
Frage wie das teleologische Schöpfungsnarrativ, das den Menschen als Ziel der
Naturgeschichte setzt.

An den im engeren Sinn osteologischen Schriften lässt sich anschließend
zeigen, dass der Aspekt der Folge nicht von der Abfolge der Gegenstände ab-
hängt, sondern vor allem auf der Darstellungsebene zu suchen ist. Die Folge
von osteologischen Strukturen ist ein – dezidiert narratives – Mittel des Ver-
gleichs, das umfassende Erkenntnisse über den Knochenaufbau verschiedener
Tiere zu generieren verspricht. Im Naturgeschichtlichen Beitrag zu Lavaters ‚Phy-
siognomischen Fragmenten‘ zeigt sich so der menschliche Schädel als Normal-
fall, um den verschiedene Tierschädel als verminderte Subtypen qua Äquivalen-
zen gruppiert werden und so den Charakter der einzelnen Tierarten bestimmen.
Im Versuch aus der vergleichenden Knochenlehre wird letzteres zwar fallen gelas-
sen, aber die Reihenbildung der verschiedenen Tierschädel wird umgekehrt
zum heuristischen Instrument für die Suche nach dem Zwischenkieferknochen



244 III Folge

des Menschen. Der Versuch über die Gestalt der Tiere unterlegt diesem typologi-
schen Verfahren einen regulativen Begriff: den osteologischen Typus. Um die
Gestalt der Tiere erkennen zu können, bedarf es eines Schlüssels in Gestalt die-
ses Typus, der als Muster eine Stufe höher als die bisher verhandelten Phäno-
mene angesiedelt und dementsprechend in den beobachtbaren Realisierungen
variabel ist. Mit dem Begriff der Ursache allerdings bricht der Text genau dann
ab, wenn es an die Definition dieses Typus geht. Der 1. Abschnitt. Versuch einer
allgemeinen Knochenlehre beschreibt schließlich exakt diesen Typus in Gestalt
des Schädels der sogenannten höheren Tiere. Dabei problematisiert er in seiner
Darstellung besonders die Frage der Kausalität, indem den verschiedenen Kno-
chen je nach Ausprägung Potenzial für Rückschlüsse auf die Tiere unterstellt
wird. Der Typus des Tierschädels wird damit zu einem Schema, das in un-
terschiedlichen Realisierungen unterschiedliche Schlussfolgerungen zulässt.
Goethes frühe osteologische Schriften zeigen so, wie im Zusammenspiel von
Erkennen und Erzählen in doppelten Folgen ein zunächst vergleichendes Ver-
fahren in eine programmatisch allgemeine Knochenlehre übergeht.

Mit der Botanik ändert sich nicht nur der Gegenstand, sondern auch die
narrative Folge: Anders als die toten Knochen entwickelt sich die Pflanze näm-
lich und besitzt damit eine ihr eigene Zeitlichkeit. Die Übergänge zwischen den
verschiedenen Stadien dieser Entwicklung stehen mit dem Begriff der Metamor-
phose im Mittelpunkt des Versuchs die Metamorphose der Pflanzen zu erklären.
In Vorarbeiten wie Von den Kotyledonen und Botanik als Wissenschaft lässt sich
schrittweise nachvollziehen, wie der typologischen Gleichzeitigkeit eine se-
quenzielle Folge unterlegt wird. Die Metamorphose ist dabei grundsätzlich
mehrdeutig, weil der Begriff sowohl den Prozess als auch das Ergebnis bezeich-
net. Dem Begriff entspricht dabei ein metaleptisches Verfahren, das die Ent-
wicklung der einjährigen Pflanze segmentieren, darstellen und erklären kann.
Sichtbar wird die Metamorphose nur, indem Goethe über Raffung und Pause
die Erzähldauer moderiert. Am Ende jedes Stadiums in der Entwicklung der
Pflanze pausiert die Erzählung und beschreibt den Übergang zum nächsten.
Diese Sukzession ist aber motiviert. Denn indem jedes Stadium die Ursache für
das folgende Stadium bildet, wird aus der temporalen Sukzession eine kausale
Folge, die aber im Lauf der regelmäßigen Metamorphose zunehmend erklä-
rungsbedürftig wird. Probleme ereilen dieses Kausalgefüge schließlich, wenn
das Ziel der einjährigen Pflanze in den durchgewachsenen Pflanzen ignoriert
wird. Hier zeigt sich die Stärke des metaleptischen Verfahrens, das die Abwei-
chungen der botanischen Folge in die narrative Folge des Versuchs integrieren
kann. Der Preis für diese Integration besteht indes darin, dem Typus der einjäh-
rigen Pflanze die individuellen Abweichungen der durchgewachsenen Rose und
Nelke gegenüberzustellen. Die alternative Folge der durchgewachsenen Pflanze



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 245

löst also eine Verzweigung der narrativen Struktur aus. Der Versuch die Meta-
morphose der Pflanzen zu erklären ist damit weniger die Beschreibung einer spe-
zifisch botanischen Versuchsanordnung oder das Protokoll von botanischen
Beobachtungen, sondern zuallererst eine Erzählung, welche die Übergänge zwi-
schen verschiedenen Stadien der Entwicklung mittels metaleptischer Verfahren
generiert. In der biologischen Folge gibt es kein neutrales Erzählen, das unab-
hängig von seinen Gegenständen und der Erkenntnis dieser Gegenstände wäre;
vielmehr besitzt selbst die chronologische und durchgehend motivierte Abfolge
ein epistemologisches Profil. Goethes frühe biologische Erzählungen sind dem-
entsprechend nicht Erzählungen von der Entwicklung der Naturgeschichte,
sondern stellen diese erst im Erzählen her.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister

Unter dem Begriff ‚Bildungsroman‘ diskutiert die Forschung zu Goethes Wil-
helm Meister-Romanen – sei es in affirmativer oder abgrenzender Weise – seit
mehr als zweihundert Jahren Aspekte der Folge. Sie legt der temporalen Abfolge
von Ereignissen verschiedene Motivierungen zugrunde und analysiert damit die
Entwicklung der titelgebenden Hauptfigur.1 Dabei kann sich die Forschung mit
Friedrich Schiller auf einen der ersten Leser der Lehrjahre beziehen, der den
Roman – so formuliert Hans-Jürgen Schings in seinem Kommentar der Münch-
ner Ausgabe exemplarisch und durchaus emphatisch – durch eine „Würdi-
gung“ begleitet, „deren Sensibilität, Scharfblick und Niveau bis heute nicht
übertroffen worden sind“.2 Schillers würdigende Kritik verdichtet sich bezogen
auf das achte Buch der Lehrjahre, wo er besonders in seinem Brief vom 19. Okto-
ber 1796 seine „Grille mit etwas deutlicherer Pronunciation der HauptIdee“
(MA 8.1, 257) wiederholt. Diese Hauptidee hat die Aufgabe, den Bildungsgang
der Lehrjahre zu strukturieren, wie Schiller bereits in seinem früheren Brief vom
8. Juli desselben Jahres formuliert:

Der Roman, so wie er da ist, nähert sich in mehrern Stücken der Epopee, unter andern
auch darin, daß er Maschinen hat, die in gewissem Sinne die Götter oder das regierende
Schicksal darin vorstellen. Der Gegenstand foderte dieses. Meisters Lehrjahre sind keine
bloß blinde Wirkung der Natur, sie sind eine Art von Experiment. Ein verborgen wirken-
der höherer Verstand, die Mächte des Turms, begleiten ihn mit ihrer Aufmerksamkeit,
und ohne die Natur in ihrem freien Gange zu stören, beobachten, leiten sie ihn von ferne,
und zu einem Zwecke, davon er selbst keine Ahnung hat, noch haben darf. So leise und
locker auch dieser Einfluß von außen ist, so ist er doch wirklich da, und zu Erreichung
des poetischen Zwecks war er unentbehrlich. Lehrjahre sind ein Verhältnisbegriff, sie fo-
dern ihr Korrelatum, die Meisterschaft, und zwar muß die Idee von dieser letzten jene erst
erklären und begründen. (MA 8.1, 203)

Was Schiller hier kritisiert, betrifft die Motivierungsstruktur des Textes, für die
er eine Asymmetrie zwischen Figur und Leser fordert.3 Den Entwicklungssta-

1 Vgl. exemplarisch Steiner 1997, 138–146; außerdem May 1957; Blessin 1975; Sorg 1983; Stei-
necke 1984; Gutjahr 2007, 11–25; Pfeiffer 2008; Krings 2008; Drügh 2011, 144–147; Neumann
2013, 519–527. Die Debatte bezieht sich dabei wiederholt auf die Interpretationen von Friedrich
Schlegel und Max Kommerell. Vgl. Schlegel 1967; Kommerell 1969. Eine andere Perspektive
gibt Stefan Hajduk auf den Roman, wenn er „Goethes narrative Esoterik“ (Hajduk 2012, 169)
an einen „im Erzählten abwesend[en]“ (ebd.) Erzähler bindet und statt die Motivierungsstruk-
tur zu untersuchen Rückschlüsse auf eine organisierende Instanz vornimmt.
2 MA 5, 621.
3 Vgl. Kommerell 1969, 87 f.

https://doi.org/10.1515/9783110586213-012



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 247

dien der Figur sollen die narrativen Segmente dabei entsprechen. Während der
Figur im Verlauf ihres Bildungsgangs sein Zweck und Ziel – die Meisterschaft –
notwendig opak bleiben muss, darf dem Leser diese finale Struktur der „Ökono-
mie des Ganzen“ (MA 8.1, 204) nicht vorenthalten werden. Deshalb braucht die
Struktur eine Anschauung in der erzählten Welt. Schiller konstatiert also einen
„Fehler“, der die „Darstellung der Idee“ (MA 8.1, 205) betrifft und damit die
narrative Struktur destabilisiert. Als Lösung schlägt er vor, mit dem Abbé eine
figurierte Garantie des Ziels der Lehrjahre zu stärken. Goethe reagiert auf Schil-
lers Kritik bekanntermaßen ausweichend, indem er auf seinen „gewissen realis-
tischen Tic“ (MA 8.1, 208) verweist, der ihn an der geforderten Explizierung
hindert. Der sich anschließenden Bitte an Schiller, „mit einigen kecken Pinsel-
strichen, das noch selbst hinzu zu fügen, was [Goethe], durch die sonderbarste
Natur-Notwendigkeit gebunden, nicht auszusprechen vermag“ (MA 8.1, 209 f.),
kommt Schiller nicht nach, und Goethe selbst wird den Abschluss des Bildungs-
gangs auch in der letzten Fassung des Romans verweigern, um ihn dann in den
Wanderjahren fortzusetzen.

Was Schiller als Fehler der Darstellung kritisiert, sind also Intransparenzen
im Initiationsschema von Wilhelms Entwicklung. Das Initiationsschema des Bil-
dungsromans ist der Ausgangspunkt meiner Argumentation;4 seine Abwei-
chungen lese ich aber nicht als Fehler, sondern als Hinweis darauf, dass die
narrative Funktion epistemologisch grundiert ist und eben nicht mit einem wie
auch immer gearteten epistemologischen Privileg etwa in Form von allwissen-
den Figuren oder Strukturen kalkulieren kann. Die hier analysierten Texte ope-
rieren mit einer narrativen Folge, die nicht von einem Bildungsgang erzählt,
sondern diesen Bildungsgang als Entwicklung überhaupt erst produziert. So
lässt sich – angelehnt an Berndt – zeigen, dass das Initiationsmodell nicht
nur die „narrative Realisierung des epistemologischen bzw. des semiotischen
Modells Bildung“5 ist, sondern dieses Modell erst ermöglicht. Die narrative
Funktion stellt also das Modell ‚Initiation‘ erst her; sie tut dies – so meine The-
se – keineswegs über eine durchgehend kausal oder final motivierte und chro-
nologische Folge, sondern ausgerechnet mit metaleptischen Verfahren, die
Übertragungen ohne Zwischenschritte produzieren. Die Asymmetrie zwischen
der unwissenden Figur und der bestimmenden, weil durch die Initiation immer
festgelegten Struktur wird dabei allerdings aufgelöst: Die Struktur der Initiation
ist genauso unwissend wie der Initiand. An ihre Stelle tritt eine narrative Struk-
tur, die eine Folge von Wiederholungen produziert. Anachronien, Anisochro-
nien und nicht-singulatives Erzählen werden so zu Momenten, an denen der

4 Vgl. Berndt 1999, 51–63.
5 Berndt 1999, 54. Vgl. Titzmann 1984.



248 III Folge

Roman Übersprünge im Kausalgefüge ohne finale Absicherung erzeugt. Die ge-
lungene Initiation als Ziel wird damit systematisch destabilisiert.6 Die Theatrali-
sche Sendung und Wilhelm Meisters Lehrjahre sind in diesem Sinn schematisch
erzählt, als sie ähnliche narrative Strukturen in jedem Buch wiederholen. An
die Stelle von kausalen und finalen Motivierungen des Initiationsschemas tritt
damit die strukturelle Motivierung eines paradigmatischen Erzählens, das we-
der Ursachen noch Ziele setzt, aber nichtsdestotrotz über Wiederholung Not-
wendigkeit erzeugt.

Die Entwicklung eines Menschen – so könnte man in diesem Kontext poin-
tiert formulieren – folgt nämlich keineswegs klareren Gesetzen als etwa die Ent-
wicklung der sich verwandelnden Pflanze. Dabei will ich keine Analogie zwi-
schen biologischem und pädagogischem Gegenstand herstellen und Wilhelm
Meister als morphologischen Roman in organologischer Manier lesen.7 Viel-
mehr will ich lediglich die Strukturen analysieren, die der narrativen Darstel-
lung zugrunde liegen,8 weil sie die verschiedenen Ereignisse in den Folgen von
Wilhelm Meister in Übertragungen ohne Zwischenschritt verbinden.9 Diese me-
taleptischen Verfahren sind – nicht zuletzt durch das Titelblatt und Goethes
Inszenierung als Herausgeber – ausgesprochen exponiert, wie Uwe Wirth im
Kontext seiner Analyse der Leiden des jungen Werthers hervorgehoben hat.10

Mehr als um die Frage nach dem Ort des Erzählens geht es aber um die Verbin-
dung der einzelnen Stadien der Erzählung und ihrer Segmente, mit anderen
Worten: um Aspekte der Folge. Diese Folge zeichnet sich – wie zu zeigen sein
wird – durch eine paradigmatische Struktur aus, die das erste Buch der Lehrjah-
re präsentiert. Diese Struktur wiederholen und variieren die folgenden Bücher,
allerdings ohne sie im siebten und achten Buch abzuschließen. Deshalb richte
ich meine Aufmerksamkeit auf kleinere und größere Übersprünge in der Moti-

6 Vgl. Sorg 1983, bes. 58–62.
7 Vgl. Schings 2011, 120–124. Diese Deutung kann sich bereits auf Körner beziehen: Vgl. Zum-
busch 2012, 286. Sorg zieht geschichtsphilosophische Aspekte für seine Deutung der Teleolo-
gieproblematik in den Lehrjahren heran. Vgl. Sorg 1983, 38–40. Für eine Zusammenfassung
dieser Linie vgl. auch Gailus 2012, 140 f., 147–153. Zu allgemeineren Problemen dieser universa-
lisierenden Methode vgl. Oppel 1947.
8 Damit gehe ich auch – anders als Andreas Gailus – davon aus, dass die Gegenstände der
biologischen Schriften auf Repräsentation, insbesondere narrative Repräsentation angewiesen
sind und genauso wie der Mensch von Kontingenz und Offenheit bedroht sind. Vgl. Gailus
2012, bes. 139–142.
9 Mit dem gegenteiligen Verfahren – von den Wörtern als Ereignissen auf die Strukturen zu
schließen – hat Ulrich Kinzel die Lehrjahre gelesen. Vgl. Kinzel 2000, 193–274, zur Methode
bes. 193–205.
10 Vgl. Wirth 2008, 283. Vgl. auch Röder 1968, 39 f.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 249

vierungsstruktur der Erzählung, die insbesondere an narrativen Aspekten der
Zeit zu Tage treten. Dazu ist es nötig, die einzelnen Stadien der Erzählung zu
rekonstruieren und ihre Verbindungen zu prüfen.

Bevor ich aber auf die einzelnen Stadien der Entwicklung in Wilhelm Meis-
ters Lehrjahren eingehe, analysiere ich die Vorgeschichte des Bildungsromans,
die sich in der Theatralischen Sendung zeigt (2.1). Dort stellt sich insbesondere
die Exposition und daran anschließend die paradigmatisch werdende Struktur
im ersten Buch deutlich anders dar als in den Lehrjahren, weil das Theater als
Zielpunkt der Sendung bereits in der Exposition strukturell diskreditiert ist. An-
schließend analysiere ich die wichtigsten Umstellungen in den Lehrjahren im
Hinblick auf die weitere Entwicklung der Figur und die Folge des Romans (2.2).
In einem dritten Schritt beschreibe ich die alternative Folge, die sich in den
Bekenntnissen einer schönen Seele – dem sechsten Buch der Lehrjahre – mani-
festiert (2.3), um schließlich in einem vierten Schritt die Probleme des Ziels der
Folge zu analysieren, wie sie sich im siebten und achten Buch zeigen (2.4).

2.1 Vor dem Bildungsroman: Die Exposition in ‚Wilhelm
Meisters theatralischer Sendung‘

„Die Anfänge des Wilhelm Meister wird man in dieser Epoche auch schon ge-
wahr, obgleich nur kotyledonenartig“ (MA 14, 11), notiert Goethe in seinen Tag-
und Jahresheften im Eintrag, der mit „Bis 1780“ datiert ist. Dieser Vergleich der
ersten Romanentwürfe mit den sich ausfaltenden Keimblättern der Metamorpho-
se der Pflanzen ist abseits aller literaturpolitischer Selbstinszenierung11 insofern
ernst zu nehmen, als die Theatralische Sendung neben anderen Änderungen12

vor allem in ihrer narrativen Struktur signifikant von den Verfahren abweicht,
die Wilhelm Meisters Lehrjahre veranschlagen. Besonders auffällig sind die Um-
stellungen im ersten Buch beider Texte, die den Ursprung der narrativen Folge
exponieren und darin selbst die weiteren Entwicklungsstadien präfigurieren. Bis
ins Goethe-Handbuch hat es dabei die Feststellung geschafft, dass die Theatrali-
sche Sendung gegenüber den Lehrjahren dem Zufall in der Motivierungsstruktur
eine deutlich stärkere Rolle zuweist.13 Diese Betonung des Zufalls geht aber mit
einer starken Personalisierung der narrativen Funktion einher. Die extradiege-
tisch-heterodiegetische Erzählinstanz erhält insbesondere durch ihre ausführli-
chen und um keine Bewertung verlegenen Erzählerkommentare einen hohen

11 Vgl. Blechschmidt 2009.
12 Vgl. Kaminski 2014.
13 Vgl. Voßkamp 1997, 110.



250 III Folge

Grad an Anschaulichkeit. In diesen Kommentaren unterlegt der Erzähler – im
Fall dieses Romans kann man trotz der extradiegetisch-heterodiegetischen In-
stanz tatsächlich von einem solchen sprechen – den Ereignissen mit kausaler
Motivierung Notwendigkeit. Denn alle Ereignisse mögen zwar zufällig erschei-
nen, werden aber durch die Kindheit des Protagonisten motiviert, weshalb gera-
de das erste Buch der Theatralischen Sendung so wichtig ist. Dem Zufall der
Handlung begegnet die Erzählung dabei zunächst mit kausaler Motivierung. Al-
lerdings interpretiert die Figur die Ereignisse anders als der Erzähler, indem sie
ihre Kindheit auf das Theater und Mariane als Zielpunkte hin konzipiert und
damit final motiviert, während der Erzähler in der Kindheit Gründe für die Irr-
tümer der Figur findet und damit eine kausale Motivierung produziert. Diese
doppelte Motivierung des Zufalls gilt es im Folgenden zu analysieren.

Dabei soll die Theatralische Sendung nicht als fragmentarische Vorstufe der
Lehrjahre gelesen werden, sondern zunächst als eigenständiger Text, der in sei-
nem ersten Buch den Ausgangspunkt für eine ebenfalls eigenständige Folge
legt. Das Ziel dieser Folge besteht nicht in der Eingliederung in die Turmgesell-
schaft, sondern will eine „Selbstbegründung des modernen Subjekts von der
ästhetischen Welt her“14 darstellen. Weil die ästhetische Welt das Theater zu
meinen scheint, betont die Theatralische Sendung damit weniger das Ziel als
vielmehr den Ausgangspunkt der Selbstbegründung. Dass diese allerdings nicht
bruchlos zu verstehen ist, zeigt sich bereits in der Mehrdeutigkeit des Titels.
Denn ‚theatralische Sendung‘ kann – wie Bernhard Greiner betont – sowohl
das „Gesendet-Sein zum Theater“ und damit das Theater als Ziel der Sendung
bedeuten als auch die „Sendung des Theaters als Verwirklichungsraum von
Identität“, also den historischen Zielpunkt des Theaters meinen, wie die Debat-
ten um ein deutsches Nationaltheater im achtzehnten Jahrhundert formulie-
ren.15 In beiden Bedeutungen allerdings erfüllt das Theater der Theatralischen
Sendung diese Aufgabe nicht, weil der Text genau in dem Moment abbricht, in
dem sich die Erfüllung andeutet.

Den Ausgangspunkt und Ursprung von Wilhelms Entwicklung in der Thea-
tralischen Sendung bildet seine Kindheit, die über eine Familienaufstellung in-
szeniert wird. Trotz der idyllischen Topik, die bei der Zeit- und Ortsangabe so-
wie dem gutbürgerlichen Milieu bereits im ersten Satz anklingt, entspricht die
familiale Konstellation keineswegs idyllischen Zuständen. Denn Wilhelms El-
tern leben alles andere als harmonisch; seine Mutter pflegt „eine Leidenschaft
für einen abgeschmackten Menschen“ (MA 2.2, 14); lediglich die Furcht vor ei-

14 Greiner 1989, 281.
15 Ebd.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 251

nem „schimpfliche[n] Ehe- und Scheidungsprozeß“ (ebd.) hält die Eltern zu-
sammen, nicht aber ohne negative Folgen für Wilhelm:

Er kriegte dadurch eine Entfremdung gegen seine Mutter, und war daher recht übel dran,
weil sein Vater auch ein harter Mann war; daß ihm also nichts übrig bliebe als sich in
sich selbst zu verkriechen, ein Schicksal, das bei Kindern und Alten von großen Folgen
ist. (MA 2.2, 14)

Wie das Adverb unmissverständlich anzeigt, lässt der Erzählerbericht keinen
Zweifel daran, dass Wilhelms defekte bürgerliche Familie – allerdings noch un-
spezifizierte – Konsequenzen für seine Entwicklung haben wird. Zufällig
scheint an dieser Konstellation dabei durch die zahlreichen Kommentare zu-
nächst nichts: Herkunft bedingt Zukunft, und im Zweifel finden dementspre-
chend – so legt das erste Buch nahe – alle Probleme der Hauptfigur ihre Ursa-
che in der defekten Familienkonstellation.

Zu Wilhelms Glück wird den defekten Eltern in Gestalt der Großmutter und
des Lieutenants ein zweites Paar gegenübergestellt, das „Mühe“ (MA 2.2, 11) auf
den sich zurückziehenden jungen Wilhelm verwendet. Denn die Großmutter
weiß: „Kinder müssen Komödien haben und Puppen“ (MA 2.2, 10), und deshalb
schenkt sie Wilhelm zu Weihnachten ein Puppenspiel, das auf einer Türschwel-
le im elterlichen Haus aufgeführt wird. Der Effekt dieser Vorführung auf Wil-
helm unterscheidet ihn von den anderen Kindern:

Der Vorhang fiel zu, die Türe schloß sich, und die ganze kleine Gesellschaft war wie
betrunken taumelnd und begierig ins Bett zu kommen, nur Wilhelm der aus Gesellschaft
mit mußte lag allein, dunkel über das Vergangene, nachdenkend, unbefriedigt in seinem
Vergnügen, voller Hoffnungen, Drang und Ahndung. (MA 2.2, 13)

Wieder im kommentierenden Erzählerbericht, der Wilhelm als „unser[en] Wil-
helm“ (MA 2.2, 12) zusätzlich vereinnahmt, zeigt sich, dass das Theater im Pro-
tagonisten auf fruchtbaren Boden fällt und mit der Schwelle des Vorhangs auch
eine Schwelle in der Entwicklung der Figur überschritten wird. Das Theater ist
in der Theatralischen Sendung also zunächst nicht das Gegenmodell zu einer
ansonsten intakten bürgerlichen Kleinfamilie, sondern kompensiert in Gestalt
des Puppenspiels ein Stück weit deren Defekte. Denn es erweckt in Wilhelm
den Wunsch einer Spaltung, wie sich beim wiederholten Zuschauen zeigt:

Wie das zuginge? war itzo sein Anliegen. Daß die Puppen nicht selbst redeten, das hatte
er sich das erstemal schon gesagt, daß sie sich nicht von selbst bewegten, darüber ließ
er sich nicht vexieren, aber warum das alles doch so hübsch war, und es doch so aussah
als wenn sie selbst redeten und sich bewegten, warum man so gerne zusah, und wo die
Lichter und die Leute sein mögten, das war ihm ein Rätsel, das ihn um desto mehr beun-
ruhigte, jemehr er wünschte zugleich unter den Bezauberten und Zauberern zu sein, zu-



252 III Folge

gleich seine Hände verdeckt im Spiel zu haben und als Zuschauer eben die Freude zu
genießen die er und die übrige Kinder empfingen. (MA 2.2, 15)

Wilhelm begnügt sich also nicht mit der Rolle des Zuschauers, will aber auch
nicht einfach die Seiten hinter den Vorhang wechseln, sondern beides: Spiellei-
ter und Zuschauer zugleich sein.16 Dass dieser Wunsch, der Wilhelm „ruhiger
und unruhiger als vorher“ (MA 2.2, 15) werden lässt, mit einem Stadium der
kindlichen Entwicklung vergleichbar ist, legt wieder der Erzählerkommentar
nahe, der Wilhelms Zustand mit der kindlichen Entdeckung des „Unterschied[s]
der Geschlechter“ (ebd.) parallelisiert. Um ihr Argument zu führen und die kau-
sale Motivierung zu produzieren, wechselt die Erzählung also souverän zwi-
schen direkter Gedankenrede und erklärenden Kommentaren. Dieser Vergleich
wird umso stärker betont, als das Puppenspiel als Wilhelms „Helden- und Freu-
denwelt“ (MA 2.2, 17) ausgerechnet in der Speisekammer aufbewahrt wird, die
für Kinder „wie ungefähr Ratten und Mäuse“ (MA 2.2, 16) tabu ist.

Als Wilhelm trotz dieses Verbots zumindest das Buch zum Puppenspiel ent-
wendet und die Rollen auswendig lernt, darf er es, nachdem ihn die Großmutter
entdeckt hat, selbst zur Aufführung bringen. In der Rolle des Puppenspielers
hat Wilhelm nun den Überblick, indem er „über seiner kleinen Welt schwebte“
(MA 2.2, 20), und kann sich gleichzeitig vorstellen, „welch herrliche Wirkung“
(ebd.) diese Welt im Zuschauer haben muss. Der erste Versuch mit dem Lieute-
nant, der – auch namenlos durch seine Figurenbezeichnung als Platzhalter des
Vaters markiert17 – Wilhelm zum Spiel ermuntert, „ging trefflich“ (ebd.). Aber
bei der Vorführung vor einigen Kindern unterläuft Wilhelm ein weitreichender
Fehler:

Den andern Tag da eine Gesellschaft Kinder geladen war, desgleichen, außer daß Wilhelm
in dem Feuer der Aktion seinen Jonathan fallen ließ, und er genötigt war mit der Hand
hinunter zu greifen und ihn zu holen, daß denn die Illusion sehr unterbrach, ein großes
Gelächter verursachte und ihn unsäglich kränkte. (MA 2.2, 20)

Die Hand des Marionettenspielers zerstört die Illusion;18 dem Vater ist der Feh-
ler fast „willkommen“ (ebd.), was Wilhelm – nun als „[u]nsern Prinzen“ (ebd.) –
doppelt kränkt. Der Illusionsbruch ist dabei genau das, was Genette unter einer
narrativen Metalepse versteht: der Bruch der verschiedenen diegetischen Ebe-
nen. Dieser Bruch erlaubt es dem Erzähler, die Familienkonstellation zwischen
Wilhelm und seinem Vater zu beschreiben und gleichzeitig Wilhelms Ambitio-

16 Vgl. Koschorke 2010, 178.
17 Vgl. Wellbery 1996a, 619–622.
18 Vgl. Pirholt 2012, 43 f.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 253

nen zum Theater zu qualifizieren. Wilhelms Entwicklung ist so im Gegensatz zu
seinem ersten Versuch auf dem Theater durchgehend motiviert, eine weitere
Schwelle in der Folge seiner Biographie ist überschritten und von der besagten
familialen Konstellation mit den defekten Eltern und dem kompensierenden
Paar von Großmutter und Lieutenant determiniert.

Analog zu Wilhelms erster Aufführung ist auch der zweite Versuch auf dem
Theater durch einen „Unfall“ (MA 2.2, 25) bestimmt. Vom Puppenspiel ist Wil-
helm auf das Theater mit Schauspielern gekommen; doch erst bei der Auffüh-
rung bemerken Wilhelm und seine Freunde,

daß er nicht wisse was er zu sagen habe. In der Hitze der Erfindung, da Wilhelm ganz
von seinem Gegenstand durchdrungen war, hatte er vergessen daß doch jeder wissen
müsse, was und wo er’s zu sagen habe, und in der Lebhaftigkeit der Ausführung war’s
den übrigen auch nicht beigefallen. (MA 2.2, 25)

Vor lauter Einbildungskraft, die allerdings die „Hauptkompetenz des Protago-
nisten ausmacht“,19 hat Wilhelm also den Text vergessen.20 Wilhelm tritt so
notgedrungen allein vor das Publikum und rezitiert aus Koppes Übersetzung
von Tassos Gerusalemme liberata. Da er als Tankred auftritt, bei seiner Rezita-
tion aber „ins Erzählende“ (ebd.) übergeht und deshalb „in seiner eignen Rede
endlich als dritte Person“ (ebd.) selbst vorkommt, unterläuft ihm wiederum eine
narrative Metalepse, die von den Zuschauern ebenfalls mit „großem Gelächter“
(ebd.) quittiert wird. Gleichzeitig Figur und Erzähler zu sein, zerstört die Wir-
kung des Theaters. Als Notlösung spielt man schließlich das aus Kindertagen
bekannte Puppenspiel nach und Wilhelm schwört sich noch während der Vor-
stellung, „sich nie, als wohl vorher überlegt, an ein Stück zu wagen“ (MA 2.2,
26). In der Perspektive der Figur sind diese Rückschläge Probleme, die es zu
überwinden gilt, um schließlich ihr Ziel zu erreichen: das Theater, das zum
finalen Endpunkt der Entwicklung stilisiert wird. Dem Erzähler hingegen die-
nen sie dazu, die Disposition der Figur zu erklären: Wilhelms „Wahn“ (ebd.)
und „sehr lebhafte Vorstellungskraft“ (ebd.) können so auf die familiale Kon-
stellation zurückgeführt und damit kausal erklärt werden.

Die nächste Stufe von Wilhelms Entwicklung korrespondiert mit neuen und
immer komplexeren Stücken, die Wilhelm mit anderen nunmehr Jugendlichen
aufführt. Insbesondere seine „Direktorial Qualität“ (MA 2.2, 27) zeigt sich durch
die „Unparteilichkeit“ (MA 2.2, 28), mit der er die kleine Theatergesellschaft zu
führen versteht. Bei der Erzählung von Wilhelms Pubertät wird der bisher nur

19 Wellbery 1996a, 601.
20 Vgl. Holland 2008, 21–23.



254 III Folge

implizite Parallelismus explizit, mit der die Theatralische Sendung Wilhelms
Biographie bebildert. Das Theater wird nämlich zum Bildspender, der den „mitt-
ler[en], halbe[n] Zustand“ (MA 2.2, 29) der Kinder beschreiben lässt, in dem sich
nicht nur deren „Sinn“ (ebd.), sondern auch ihr „Körper[ ]“ (ebd.) befindet:

Eben so ist’s mit dem innern Zustand ihres Körpers, eben so mit ihrer Gestalt. Und so
wurd’s auch mit dem Theater unsrer jungen Freunde. Je länger sie spielten, je mehr Mühe
sie sich gaben, wie sie nach und nach hie und da etwas aufhaschten, wurd ihr Spiel
immer langweiliger, das Drollige ihrer ersten Unbefangenheit fiel weg, wo sie oft die Stü-
cke ohne es zu wissen herrlich parodierten, es ward eine steife einbildische Mittelmäßig-
keit draus die um desto fataler war, weil sie sich’s selbst sagen konnten, und oft gar von
ihren Zuschauern hörten, daß sie sich um vieles gebessert hätten. (MA 2.2, 29)

An dieser Stelle öffnet sich der Text zum ersten Mal über die Grenzen der „mitt-
leren Reichsstadt“ (MA 2.2, 9) hinaus zum professionellen Theater der Zeit, in-
dem „eine Gesellschaft Komödianten“ (MA 2.2, 29) die Stadt besucht und zum
Vorbild von Wilhelms Theatergesellschaft avanciert. Das deutsche Theater wird
dabei umstandslos in den Vergleich integriert, womit Bildspender und Bildemp-
fänger austauschbar werden. Es ist ebenso halbwüchsig wie Wilhelms Theater-
truppe und darum „in eben der Krise, man warf die Kinderschuhe weg, ehe sie
ausgetreten waren, und mußte indes barfuß laufen“ (ebd.).

Die Erzählung schreibt mit dieser Analogie also sowohl Literaturgeschichte
als auch Wilhelms Lebensgeschichte. Dabei zeigt sich auch der bestimmende
Gegensatz zwischen der Welt des Theaters und der Welt des Bürgertums, indem
Wilhelms Talente nicht dem „wahren Geiste des Handelsmanns“ (MA 2.2, 31)
entsprechen. Aus seiner kompensatorischen Aufgabe für die defekte bürgerli-
che Familie ist das Theater so zu einem Gegenspieler des Bürgertums avanciert.
In erlebter Rede berichtet der Text von diesem Gegensatz zwischen Theater und
Bürgertum:

Und mit der Fülle von Liebe, von Freundschaft, von Ahndung großer Taten wo sollte er
damit hin? Mußte nicht die Bühne ein Heilort für ihn werden, da er wie in einer Nuß die
Welt; wie in einem Spiegel seine Empfindungen und künftigen Taten, die Gestalten seiner
Freunde und Brüder der Helden, und die überblinkende Herrlichkeiten der Natur bei aller
Witterung unter Dache bequem anstaunen konnte. (MA 2.2, 31)

Wilhelm ist also „ans Theater gefesselt“ (MA 2.2, 32), aber durch ein Paradox,
wie der Text unmissverständlich zu verstehen gibt, indem er es auf ein „unnatür-
liche[s] Naturgefühl“ (ebd.) zurückführt. Spätestens an dieser Stelle zeigen sich
ebenfalls unmissverständliche normative Distanzierungsmomente des Erzählers:
Wilhelms Lektüre wird als „ungeheure[r] Plunder teutsch und französischen
Theater[s]“ (ebd.) bezeichnet. Dass Wilhelm „das Erstechen, Tot-niederfallen
und verzweiflungsvolle Hinstürzen“ (MA 2.2, 32 f.) übt und alle „zweiunddreißig



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 255

Leidenschaften“ (MA 2.2, 33) der barocken Affektenlehre in einem Monolog dar-
stellt, wird mit unverkennbarer Ironie erzählt.

Während Wilhelms Fähigkeiten zum Schauspieler also sukzessive in einer
„gärenden Zeit“ (MA 2.2, 33) fortzuschreiten scheinen, wird die nächste und zu-
nächst letzte Stufe seiner Entwicklung im ersten Buch von außen durch eine
Schauspielerin eingeleitet. Dass diese Stufe allerdings unter großem Vorbehalt
steht, macht der Erzähler von Anfang an klar, wenn er das „Mädgen“ alias „Ma-
dam B.“ (MA 2.2, 34) oder „Mariane“ (MA 2.2, 39) einführt:

Um alles Mißverständnis aufzuheben, will ich gleich hier entdecken, daß sie eine Gewis-
sensheurat mit einem Menschen ohne Gewissen eingegangen war, er verließ kurz drauf
die Gesellschaft, und sie war, bis auf weniges, wieder Mädgen wie vorher, den Namen,
den sie einmal hatte, behielt sie, und galt wechselsweise für Jungfrau, Frau, und Witwe.
Wilhelmen war dran gelegen sie für das letzte zu halten und er fand wirklich die stärksten
Gründe auf dieser Seite. (MA 2.2, 34 f.)

Dem Erzählerkommentar widerspricht die Figurenperspektive diametral; trotz
der unterschiedlichen Namen, die der Erzähler für die Figur findet, bestehen
zunächst keine Zweifel an der höheren Zuverlässigkeit seiner Bewertung. Wil-
helm ist ungeachtet dessen von Mariane alias Madam B. umso mehr eingenom-
men, als er in einer ausufernden wie affektbelasteten Apologie vor ihr und zwei
weiteren Schauspielern das Theater vor dem Bürgertum in Schutz nimmt (vgl.
MA 2.2, 35 f.) und darin nicht gerade registersicher Bibelzitate aus der Schöp-
fungsgeschichte montiert, was seine Zuhörer „verwundert“ (MA 2.2, 36) zur
Kenntnis nehmen und seinen Auftritt deshalb nur als Schauspiel – als „agieren“
und „deklamieren“ (ebd.) – verstehen können. Spätestens als Wilhelm und Ma-
dame B. die siebte Szene des ersten Aufzugs von Lessings Miß Sara Sampson
rezitieren, die den Schluss des Trauerspiels als Traum vorwegnimmt, ist es um
Wilhelm geschehen. Am nächsten Tag wird er schließlich von „eine[r] unsicht-
bare[n] Hand“ (MA 2.2, 37) auf das Sofa von Madam B. geführt. Wilhelms Lei-
denschaft wird dabei in ihrer Abhängigkeit von theatralen Mitteln dargestellt,
die selbst dann wirken, wenn er Mariane nicht vom Zuschauerraum, sondern
ohne „perspektivische Magie“ (MA 2.2, 39) hinter der Bühne – durchaus analog
zum Marionettentheater – betrachtet und die idyllischen Kulissen des Theater-
stücks zwar in ihrer Kulissenhaftigkeit durchschaut, sich aber trotzdem in „ein
Paradies fühlen“ (ebd.) kann.

Sukzessive stellen sich aber Zweifel an den Zuschreibungen des Erzählers
ein, wenn er Wilhelm und Mariane als „zwei junge gleich unschuldige Seelen“
(MA 2.2, 42) darstellt und damit die Täuschung zumindest stellenweise nicht
mehr korrigiert, mit der sich nicht nur Wilhelm, sondern auch Mariane über
ihre Gefühle wie über „ihren Zustand betrog“ (MA 2.2, 45). Während sich die



256 III Folge

Beziehung durch Marianes Schwangerschaft also zuspitzt, scheint Wilhelm
durch einen „hellen Wink des Schicksals“ (MA 2.2, 46) von seinen bürgerlichen
Verpflichtungen befreit zu sein, als sein angehender Schwager Werner nicht
nur Wilhelms Schwester, sondern auch das väterliche Handelsunternehmen zu
übernehmen beabsichtigt: „Seine Bestimmung zum Theater war ihm nunmehr
klar“ (ebd.); doch diese Bestimmung hängt von der Liebe zu Mariane ab. Denn
nur „indem er an Marianens Hand hinstrebte“ (ebd.), konkretisieren sich seine
Pläne zum Theater. Werners Interventionsversuch kann das „schöne ganze Bild
Marianens“ (MA 2.2, 48) nur kurz erschüttern; mit „alle[n] Lindors und Lean-
ders im Busen“ (ebd.) findet sich Wilhelm fast jede Nacht bei Mariane ein. Wäh-
rend Mariane ihre Schwangerschaft immer weniger verbergen kann und von
einer Theaterschneiderin dazu angehalten wird, Wilhelm zu verlassen, schreibt
dieser einen Liebesbrief, in dem er Mariane in seine Pläne einweiht, die Stadt
und das bürgerliche Leben zu verlassen und gemeinsam Theater zu machen.

Dieser Liebesbrief ist nicht nur von Theatermetaphern förmlich durchsetzt,
sondern offenbart wiederum besonders eindringlich die Asymmetrie zwischen
der Figur und dem Erzähler. Während der Erzähler den Brief als Dokument für
Wilhelms affektiven wie intellektuellen Zustand einschaltet und in ihm nach
Spuren und Ursachen für diesen Zustand sucht, wähnt Wilhelm sich seinem
Ziel in Gestalt von Bühnenlaufbahn und Mariane ganz nahe und richtet seine
Bitte daraufhin final aus. Das zeigt sich bereits in der Moderation des Briefs, wo
der Erzähler unmissverständlich klarmacht, dass Wilhelm „einen langen Brief“
(MA 2.2, 53) braucht, „um alles recht rund und voll zu sagen, wie er’s bei sich
in seinem Herzen fühlte“ (ebd.). Dabei generalisiert der Erzählerkommentar
wieder:

[…] das Schreiben half ihm aus dieser Verlegenheit, denn wie wir einem abwesenden
Geliebten eine herrliche Gestalt zu geben gewohnt sind, so finden wir auch nichts unge-
reimtes in einem erhöhten Ausdruck unsrer Gefühle, welchen die, allem Romantischen,
so feindselige Gegenwart, mehrenteils mißbilligt. (MA 2.2, 53)

Der Brief wird also nur mit erheblichen Vorbehalten des Erzählers eingeführt.
Der Brief selbst erinnert dabei an die Briefe der Leiden des jungen Werthers und
folgt zeitgenössischen Konventionen des empfindsamen Liebesbriefs,21 mischt
aber die Register in einer eigentümlichen Weise: Die Schreibszene des Briefs
ersetzt die Zusammenkunft der Liebenden.

Im Brief inszeniert sich Wilhelm nach dem obligatorischen Eingangsanruf
in unverkennbar biblischen Tönen als „glücklichste[r] unter den Männern“

21 Vgl. Koschorke 2010, 182.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 257

(ebd.), der als Bräutigam „vor den geheiligten Teppichen steht, gedankenvoll,
lüstern, vor den geheimnisvollen Vorhängen, woher ihm die Lieblichkeit der
Liebe entgegen säuselt“ (ebd.). Diese Inszenierung ist bereits insofern fragwür-
dig, als Wilhelm und Mariane keineswegs wie ein keusches Brautpaar auf die
Hochzeitsnacht warten. Und sie wird noch fragwürdiger, weil der Text anschlie-
ßend Unmittelbarkeitstopoi des empfindsamen Liebescodes aufruft, die eine
Übereinstimmung der Herzen ausdrücken sollen, aber – durch die narrative Mo-
deration markiert – nur Wilhelms Präsuppositionen und Projektionen formulie-
ren: „Liebste, du weißt nicht was ich will, und doch könntest du’s wissen“
(MA 2.2, 53 f.). So will Wilhelm die affektive Gemeinschaft sichern und merkt –
wie Albrecht Koschorke feststellt – als „narzisstischer Liebhaber“22 nicht, dass
er Mariane maximal missversteht:

Ich verstehe dich! welch ein Elender müßt ich sein wenn ich an diesen Zeichen, die reine,
uneigennützige, mehr für mich besorgte Liebe, nicht erkennen wollte! Sei ruhig! wir gehö-
ren einander an, und keins von beiden verläßt oder verliert etwas, wenn wir für einander
leben. Nimm sie hin diese Hand feierlich noch dies überflüssige Zeichen. (MA 2.2, 54)

Während Wilhelm Mariane in diesem Heiratsantrag zu einem empfindsamen
Ideal stilisiert, ist dieses durch die Erzählerkommentare vor dem Brief bereits
gründlich demontiert. Die Doppelbödigkeit der Darstellung geht noch einen
Schritt weiter, wenn Wilhelm Analogien sucht, um seinen Plan zu bebildern,
sich mit Mariane von seinen Eltern zu lösen:

Mein Herz hat schon lang meiner Eltern Haus verlassen es ist bei dir, wie mein Geist auf
der Bühne schwebt. O meine Geliebte! ist leicht ein Mensch, dem so gewährt ist wie mir,
seine Wünsche zu verbinden? was mir itzt keinen Schlaf in die Augen kommen läßt, was
mich an meine Papiere heftet, was in mir, wie eine ewige Morgenröte, auf und ab steigt,
deine Liebe und mein Glück. (MA 2.2, 54)

Theater und Liebe sind also die beiden dominierenden Felder, die hier mit-
einander verbunden Wilhelms Entwicklung bestimmen. Diese Analogie betont
Wilhelm mit einer rhetorischen Metalepse. Denn nicht nur schwebt sein Geist
auf der Bühne, sondern nach dem wiederholten Anruf folgt die rhetorische Fra-
ge, ob ein Mensch wie Wilhelm „leicht“ (ebd.) ist. Dieser Übersprung hängt
von einer doppelten Bedeutung von ‚leicht‘ ab, die durch das semantische Feld
‚schweben‘ ausgelöst wird. Einerseits kann Wilhelm sein Elternhaus leichten
Herzens verlassen, weil sein Herz bereits bei Mariane und sein Geist auf der
Bühne schwebt. Andererseits aber gibt es nicht leicht einen Menschen wie Wil-

22 Koschorke 2010, 180.



258 III Folge

helm, der seine beiden Wünsche – Theater und Geliebte – so verbinden kann.
Die Negation in der rhetorischen Frage verneint auch die erste Bedeutung der
rhetorischen Metalepse und macht es fragwürdig, ob die Sache wirklich so leicht
gehen wird und ob sie wirklich „ein glückliches Ende nehmen“ (MA 2.2, 55)
muss, wie Wilhelm präsupponiert. Neben einem Heiratsantrag und den Plänen
für die gemeinsame Zukunft diskutiert Wilhelm noch das Verhältnis von Kirche
und Theater und drückt seine Hoffnungen in prophetischem Gestus aus, „daß
auf uns herab steigen soll, die große Schönheit, und die so von allen gewünschte
Erscheinung des Übermenschlichen in menschlicher Gestalt“ (ebd.). Der Brief
endet mit der ebenfalls topischen Formel, vor lauter unaussprechlichen Gefüh-
len nicht schließen zu können, und dem sich selbst entlarvenden Widerspruch,
dass Wilhelm die Augen bereits „zwei dreimal zugefallen“ (MA 2.2, 56) sind, ob-
wohl er oben noch vor lauter Gefühl ergriffen „keinen Schlaf“ (MA 2.2, 54) gefun-
den hat.

Anders als in den Leiden des jungen Werthers, wo Werthers Version ‚seiner
Lotte‘ nur sehr subtil – etwa in der Kanarienvogel-Episode – in Frage gestellt
wird, ist Marianes Bild, wie es Wilhelms Brief inszeniert, durch den Erzähler-
kommentar von Anfang an explizit demontiert, was sich in der Übergabe des
Briefs fortsetzt. Denn ein solcher Brief kann nicht einfach übergeben werden,
er muss Mariane in der richtigen, nämlich „schöne[n] Stimmung“ (MA 2.2, 59)
erreichen. Der erste Versuch der Übergabe schlägt fehl; den zweiten Versuch
inszeniert Wilhelm sorgfältig. Dabei benutzt er wiederum theatrale Mittel, um
die präsupponierte affektive Symmetrie herzustellen, also Mariane auch das
fühlen zu lassen, was er fühlt. Nachts kleidet er sich um, engagiert Spielleute,
umarmt Bäume, küsst den Ring von Marianes Tür und ist umso irritierter, als
er „eine schwarze Gestalt“ (MA 2.2, 58) aus Marianes Wohnung schleichen sieht.
Erst als sich Wilhelm wieder zu Hause zu seinem Fetisch flüchtet – einem Hals-
tuch, das er beim ersten erfolglosen Versuch der Briefübergabe aus Marianes
Wohnung mitgenommen hat – und sich so davon überzeugen will, dass die
Gestalt „Blendwerk“ (MA 2.2, 59) sei, fällt der Beweis aus dem Halstuch: ein
Zettel von Marianes (anderem) Liebhaber, der ein ganz anderes Register aufruft
als Wilhelms langer Liebesbrief. Denn Norman – sein Konkurrent – schreibt in
einem Code, der zwar auch einen Plan andeutet, die Stadt zu verlassen, und
dabei ebenfalls Marianes Erscheinung reguliert, aber sehr viel handfester durch
Kleidung als durch die von Wilhelm aus dem Arsenal der Empfindsamkeit mon-
tierten Bilder:

„So hab ich dich lieb kleiner Narre, was war dir auch gestern? Heute Nacht komm ich zu
dir. Ich glaub wohl, daß dir’s leid tut von hier wegzugehen, aber hab Geduld, auf die
***Meß komm ich auch. Höre, tu mir nicht wieder die schwarz-grün-braune Jacke an, du
siehst drin aus wie die Hexe von Endor, hab ich dir nicht das weiße Negligée drum ge-



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 259

schickt, daß ich ein weiß Schäfgen in meinen Armen halten will. Schick mir deine Zettel
immer durch das alte Luder, die hat der Teufel selbst zur Iris bestellt.“ (MA 2.2, 59)

Dieser kurze Zettel hat es in sich. Denn erstens fasst er das Liebesbekenntnis,
für das Wilhelm mehrere Seiten braucht, konzentriert zusammen. Zweitens
spielt er mit der Hexe von Endor auf das erste Buch Samuel an und bedient sich
damit ausgerechnet des biblischen Bildinventars, das Wilhelm in den Puppen-
spielen zum Theater geführt hat. Mit der Kleidervorschrift gibt der Zettel drittens
eine ebenso konzentrierte Anweisung, wie sich Mariane zu kleiden hat, wäh-
rend Wilhelm sich seine Geliebte im „weißen Nachtkleide“ (MA 2.2, 58) nur vor-
stellt. Dabei ruft der Zettel in anakreontischen Bildern eine ganz und gar andere
als die empfindsame Liebe auf, indem er Mariane als „weiß Schäfgen“ (MA 2.2,
59) inszeniert. Wilhelms Konkurrent weiß genau, was er fühlt und wie er diese
Gefühle ausdrücken kann. Dementsprechend thematisiert er schließlich den
Kommunikationskanal, mit dem wohl die als Marianes Vertraute eingeführte
Theaterschneiderin (vgl. MA 2.2, 49) gemeint ist, und präfiguriert über die In-
szenierung als Iris nicht nur den Tod im Kindbett, den Mariane sterben wird,23

sondern verdeutlicht umso mehr, wie Wilhelms Kommunikation mit Mariane
zum Scheitern verurteilt ist.

Trotz dieser konzentrierten Demontage des Liebesbriefs durch den kurzen
Zettel von Marianes Liebhaber hält sich der Erzähler – gemessen an den frühe-
ren Kommentaren – erstaunlich zurück. Entgegen aller Markierungen, dass sich
Wilhelm gerade einem Wunschbild hingibt, weigert er sich im letzten Kapitel
des ersten Buchs, die Figur zu korrigieren. Analog dazu, wie Wilhelm die emp-
findsame Übergabe des Liebesbriefs inszeniert, bezeichnet der Erzählerbericht
Marianes Zimmer, in dem sich wohlgemerkt gerade der andere Liebhaber befin-
det, als „Heiligtum der Liebe“ (MA 2.2, 58), nachdem er Wilhelms Gefühlszu-
stand zwar in Vergleichen und Metaphern bebildert, aber nicht relativiert hat.
Auch die direkte Rede des Monologs, den Wilhelm „wie ein goldner Traum“
(MA 2.2, 57) mit sich selbst führt, bleibt unkommentiert und unkorrigiert; das
erste Buch endet mit besagtem Zettel von Marianes anderem Liebhaber. Das
zweite Buch überspringt zunächst die Krise, die diese Erkenntnis in Wilhelm
ausgelöst hat, indem es lakonisch beginnt: „Wilhelm war nunmehr auf der Bes-
serung“ (MA 2.2, 60). Doch bald reflektiert der Erzähler diese Ellipse explizit:
„Doch ich merke, um meine Leser zu befriedigen werde ich die Erzählung an
das Ende des vorigen Buchs anknüpfen müssen“ (MA 2.2, 60 f.), um dann aber
zunächst allgemein von der „Pest oder ein[em] böse[n] Fieber“ (MA 2.2, 61) zu
sprechen. Bevor der Erzähler die Krise seiner Hauptfigur über pathologische

23 Vgl. MA 2.2, 818.



260 III Folge

Analogien bebildert, nimmt sie in der Theatralischen Sendung bereits die Thea-
terdiskussionen vorweg, die sich hier an Corneille (vgl. MA 2.2, 60) entzünden.
Damit wird zwar bereits die Ursache bzw. das Moment betont, mit der Wilhelm
seine Krise überwindet, bevor er diese überhaupt erst erzählt. Allerdings erfolgt
diese Betonung nur mittels eines Übersprungs, der in der Ellipse zwischen dem
ersten und dem zweiten Buch stattfindet. An der ersten Buchgrenze der Thea-
tralischen Sendung zeigt sich so eine folgenreiche metaleptische Übertragung
ohne Zwischenschritt, welche zunächst die Überwindung der Krise erzählt, um
anschließend die Krise erst auszumalen und analeptisch mit verschiedenen Dis-
positionen – psychologisch und physiologisch als Krankheit sowie diätetisch in
übermäßigem Kaffeekonsum24 – zu begründen. Dass diese Übertragung ohne
Zwischenschritt funktioniert, verdankt sie der Parallelführung von Theater und
Biographie, die das erste Buch so obsessiv vollzogen hat. Umso stärker wirkt
sie, weil sie die erste Umstellung nach dem ohne Anachronien erzählten ersten
Buch ist. In dieser Umstellung der narrativen Folge besteht nicht der einzige
Unterschied, den die Theatralische Sendung gegenüber den Lehrjahren aus-
zeichnet. Im Folgenden werde ich die Folge in den Lehrjahren analysieren, die
den Ausgangspunkt von Wilhelms Entwicklung deutlich anders konturiert.

2.2 Rekonfiguration der Folge: Die paradigmatische Struktur
der ‚Lehrjahre‘

Drei große Umstellungen kennzeichnen die narrative Struktur der Lehrjahre ge-
genüber der Theatralischen Sendung: Erstens ändert sich die Ordnung der narra-
tiven Folge, indem sie nicht mit Wilhelms Kindheit, sondern mit seiner Bezie-
hung zu Mariane – also seiner letzten Entwicklungsstufe im ersten Buch der
Theatralischen Sendung – einsetzt. Zweitens tritt der extradiegetisch-heterodie-
getische Erzähler stark zurück, sowohl was seine Kommentare als auch was den
Erzählerbericht angeht. Dieses Zurücktreten geht mit einer Verschiebung des
Erzählens auf die zweite diegetische Ebene einher, indem Wilhelm zum Erzähler
seiner – von allen familialen Defekten der Theatralischen Sendung geläuterten –
Kindheitsgeschichte avanciert, die nun nicht mehr als kausaler Fundus für Wil-
helms weitere Entwicklung fungiert, sondern final auf Wilhelms Bestimmung
zum Theater verweist. Drittens ist das erste Buch gerade gegen Ende hin deut-
lich stärker strukturiert; durch eine zusätzliche Figur greift bereits hier die
Turmgesellschaft in Wilhelms Entwicklung ein. Der kausalen Folge wird also

24 Vgl. Kaminski 2014.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 261

eine finale Motivierung zugrunde gelegt, die sich auch in der deutlich abstrakte-
ren narrativen Struktur beobachten lässt. Denn das erste Buch funktioniert als
Paradigma für die folgenden Bücher der Lehrjahre, die eine ähnliche Folge mit
anderen Besetzungen fast episodisch wiederholen und variieren.25 An den
Aspekten von Ordnung, Erzählebenen und Ereignisstruktur zeigt sich – so die
These – die Rekonfiguration der narrativen Folge in den Lehrjahren. An allen
Aspekten operiert der Text dabei mit einer massiven Komplexitätssteigerung,
die das narrative Potenzial des Textes gegenüber der Theatralischen Sendung
verschiebt, weil sie die zu Beginn stärkere finale Motivierung subtiler, aber für
das narrative Verfahren weit folgenreicher als durch starke Erzählerkommenta-
re korrigiert.

Ausgangspunkt meiner Analyse dieser Rekonfiguration ist die Umstellung
der narrativen Ordnung: Die Lehrjahre beginnen nicht mit Wilhelms Kindheit,
sondern mit der Beziehung zwischen Mariane und Wilhelm, die bereits am Ende
des ersten Kapitels durch das erste Liebesbekenntnis von Mariane besiegelt
scheint. Für die Beziehung ist dabei eine Nebenfigur zentral, welche die Thea-
terschneiderin der Theatralischen Sendung beerbt: Als „alte Dienerin, Vertraute,
Ratgeberin, Unterhändlerin und Haushälterin“ (MA 5, 9) wird Barbara einge-
führt, die nicht nur Marianes Haushalt führt, sondern auch ihre Liebschaften
verwaltet. Während in der Theatralischen Sendung noch Wilhelms Eltern durch
die Großmutter und den Lieutenant verdoppelt und positiv gespiegelt sind, wird
hier Mariane durch Barbara von negativen Attributen zumindest partiell ent-
lastet. Deutlich akzentuiert ist in diesem Zusammenhang die ökonomische
Metaphorik, weil sich Wilhelms Konkurrent – nun nicht mehr Norman, sondern
Norberg – über ein Paket bemerkbar macht und als „Gabe“ (ebd.) zu einer Ge-
gengabe auffordert. Mariane selbst wird dadurch zum Einsatz in diesem ökono-
mischen Tauschhandel zwischen Barbara und Norberg, wie Mariane expliziert:
„Wenn Norberg zurückkehrt, bin ich wieder sein, bin ich dein, mache mit mir
was du willst, aber bis dahin will ich mein sein“ (MA 5, 10). Der Dialog zwischen
Mariane und Barbara ersetzt dabei Erzählerbericht und -kommentar. Die narrati-
ve Funktion, die zwar im Nullfokus den Horizont von Barbara zuweilen über-
schreitet, scheint vielmehr an Marianes Haushälterin gekoppelt zu sein, ohne
allerdings ihre Bewertungen zu teilen. Sie verfügt nicht nur über keine Innen-
sicht in Mariane, sondern zieht sich – als Wilhelm schließlich trotz Barbaras
gegenteiligem Rat zu Mariane kommt – mit Barbara und mithilfe einer narrativen
Metalepse aus der Beschreibung der „Seligkeit zweier Liebenden“ (MA 5, 11)

25 Dass die Struktur der Lehrjahre durch ihre Segmentierung in Bücher und Kapitel eine große
Rolle spielt, hat die Forschung öfter bemerkt. Vgl. zuletzt Zumbusch 2012, 272.



262 III Folge

zurück: „Die Alte ging murrend bei Seite, wir entfernen uns mit ihr und lassen
die Glücklichen allein“ (ebd.).

Im zweiten Kapitel verschieben sich schließlich die diegetischen Ebenen,
indem Wilhelm als intradiegetischer Erzähler vom Puppenspiel seiner Kindheit
erzählt und dabei in den Bewertungen von seiner Mutter korrigiert wird (vgl.
MA 5, 12 f.). Auch im weiteren Verlauf des Kapitels ist Wilhelm der Erzähler sei-
ner Kindheit, die so in einigen Analepsen vorgestellt wird. So zurückhaltend
dabei die extradiegetische Erzählfunktion in ihren Zuschreibungen auch ist, so
stellt sie trotzdem in summarischen Passagen die entscheidenden Analogien
her, wenn sie auf Ursachenforschung für Wilhelms Neigungen zum Theater und
zu Mariane erklärt, dass sich Wilhelms „Leidenschaft zur Bühne […] mit der
ersten Liebe zu einem weiblichen Geschöpfe“ (MA 5, 14) verbindet. Wilhelm als
Erzähler indes strukturiert seine Kindheit als final motiviertes Narrativ:

Es ist eine schöne Empfindung, liebe Mariane, versetzte Wilhelm: wenn wir uns alter
Zeiten und alter unschädlicher Irrtümer erinnern, besonders wenn es in einem Augenbli-
cke geschieht, da wir eine Höhe glücklich erreicht haben, von welcher wir uns umsehen
und den zurückgelegten Weg überschauen können. Es ist so angenehm, selbstzufrieden,
sich mancher Hindernisse zu erinnern, die wir oft mit einem peinlichen Gefühle für un-
überwindlich hielten, und dasjenige, was wir jetzt entwickelt sind, mit dem zu verglei-
chen, was wir damals unentwickelt waren. Aber unaussprechlich glücklich fühl’ ich mich
jetzt, da ich in diesem Augenblicke mit dir von dem Vergangnen rede, weil ich zugleich
vorwärts in das reizende Land schaue, das wir zusammen Hand in Hand durchwandern
können. (MA 5, 16 f.)

Wilhelm inszeniert sich also – wohlgemerkt noch vor dem eigentlichen Beginn
seiner ‚Lehrjahre‘ – als entwickeltes Subjekt, das aus dieser Position die eigene
Geschichte als eine Entwicklungsgeschichte vom erzählten Ich zum erzählen-
den Ich präsentieren kann und sich am oder kurz vor dem Ziel seiner bisherigen
Entwicklung wähnt. Die Kindheit hat damit für die Lehrjahre insgesamt einen
völlig anderen Status, wenn die Erzählerkommentare der Theatralischen Sen-
dung bis in einzelne Formulierungen um eine diegetische Ebene verschoben
werden. Während in der Theatralischen Sendung die beiden epistemologischen
Zentren zwischen Erzähler und Figur klar verteilt und hierarchisiert sind, indem
der Erzähler die Figur korrigiert, ist die Struktur in den Lehrjahren deutlich
komplizierter. Zwar korrigiert Wilhelm – immer unter finalem Vorbehalt – als
erzählendes Ich sein erzähltes Ich, aber seine Erzählung ist selbst ein intradie-
getisches Ereignis. Als solches ist sie gegenüber den Erzählungen anderer Figu-
ren epistemologisch nicht privilegiert; die Reaktionen der anderen Figuren –
allen voran Marianes – werden auf diese Art und Weise zu entscheidenden
Signalen, die den Effekt der Erzählung in Frage stellen. Diese Reaktionen könn-
ten enttäuschender nicht sein, wenngleich sie von Wilhelm unbemerkt bleiben.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 263

Denn Mariane überfällt unweigerlich „Schläfrigkeit“ (MA 5, 24 f.), und nur mit-
hilfe von Barbara kann sie Wilhelms Rückfragen ausweichen, der Mariane auf-
fordert, ihre eigene Lebensgeschichte zu erzählen. Denn Barbara entgegnet:

Glauben Sie denn, sagte das kluge Weib, daß wir auf das, was uns früh begegnet, so
aufmerksam sind, daß wir so artige Begebenheiten zu erzählen haben, und, wenn wir
sie zu erzählen hätten, daß wir der Sache auch ein solches Geschick zu geben wüßten?
(MA 5, 25)

Geschick meint dabei sowohl die Geschicklichkeit, mit der Wilhelm erzählt, als
auch das Ziel, auf das er die erzählten Ereignisse hin strukturiert. Barbara
weicht also nicht nur Wilhelms Rückfrage aus, sondern kommentiert zugleich
seine Erzählweise. Dabei bemerkt dieser aber weder die „große Verlegenheit“
(MA 5, 25) noch Marianes „traurigen Blick“ (MA 5, 26), die seine Anfrage verur-
sachen. Auf welche Art sich Wilhelm in seiner Entwicklung zum „guten Schau-
spieler“ (MA 5, 25) und Dichter (vgl. MA 5, 32) inszeniert, wird durch Marianes
Reaktion jedenfalls zumindest relativiert. Das kommentiert die extradiegetische
Erzählinstanz durchaus ironisch, indem sie wünscht, „daß unser Held für seine
Lieblingsgeschichten aufmerksamere Zuhörer künftig finden möge“ (MA 5, 33).

Die von allen kleinfamilialen Defekten und Verdoppelungen der Theatrali-
schen Sendung gereinigte Kindheit wird also ausschließlich intradiegetisch-
autodiegetisch erzählt, was umso bemerkenswerter ist, da Wilhelm sie – ganz
im Gegensatz zu seiner Mutter oder Werner – als einen Weg zum Theater in-
szeniert, der nun mit Mariane seine Erfüllung finden soll. Nach der einschlä-
fernden Erzählung von Wilhelms Kindheit übernimmt der extradiegetisch-
heterodiegetische Erzählerbericht das Ruder, um im neunten Kapitel Marianes
und Wilhelms konträren Gefühlszustand zu beschreiben. Während Marianes
Gefühlszustand, der zwischen „Vergnügen und Verdruß“ (MA 5, 34) schwankt,
so mittelbar gezeigt wird, wechselt die Erzählung bei Wilhelm unvermittelt in
den inneren Monolog:

Kaum ließ das Übermaß der ersten Freude nach, so stellte sich das hell vor seine Seele,
was ihn bisher dunkel durchwühlt hatte. Sie ist dein! Sie hat sich dir hingegeben! Sie,
das geliebte, gesuchte, angebetete Geschöpf, dir auf Treu und Glauben hingegeben; aber
sie hat sich keinem Undankbaren überlassen. Wo er stand und ging, redete er mit sich
selbst, sein Herz floß beständig über, und er sagte sich in einer Fülle von prächtigen
Worten die erhabensten Gesinnungen vor. Er glaubte den hellen Wink des Schicksals zu
verstehen, das ihm durch Marianen die Hand reichte, sich aus dem stockenden, schlep-
penden bürgerlichen Leben heraus zu reißen, aus dem er schon so lange sich zu retten
gewünscht hatte. […] Seine Bestimmung zum Theater war ihm nunmehr klar […]. (MA 5,
34 f.)

In diesen kurzen, in der Theatralischen Sendung ihre deutlich ausführlichere
Analogie findenden Passagen (vgl. MA 2.2, 44–46), die den Konflikt am Ende



264 III Folge

des ersten Buchs präfigurieren, nähert sich die Erzählung Wilhelm durch den
inneren Monolog und den damit verbundenen Moduswechsel deutlich stärker
als Mariane und betont auf diese Weise die Asymmetrie der beiden Figuren.
Doch bereits das zehnte Kapitel verlässt den narrativen Modus und gibt statt-
dessen im dramatischen Modus einen Dialog zwischen Werner und Wilhelm
wieder. Denn indem sich Wilhelm zu seiner Flucht aus dem bürgerlichen Eltern-
haus auf die Theaterbühne rüstet, ordnet er seine Papiere, die Werner spöttisch
kommentiert, besonders als das Gespräch auf Wilhelms einzigen vollendeten
Versuch eines Theaterstücks mit dem Titel „Jüngling am Scheidewege“ (MA 5,
37) kommt. Werner kritisiert vor allem die „Vorstellungsart“ (ebd.) des Stücks,
in dem Wilhelm – gut autobiographisch – die Personifikation des Handels und
die Personifikation der Tragödie in der Tradition des barocken allegorischen
Spiels gegeneinander antreten lässt, um den titelgebenden Jüngling für sich zu
gewinnen. Da die Tragödie wohl allzu leichtes Spiel hat, redet sich Werner in
Rage, ohne zu wissen, dass Wilhelm gerade Mariane in die Nachfolge der perso-
nifizierten Tragödie gestellt hat (vgl. MA 5, 33). Werners monologisierende
„Apostrophen“ (MA 5, 39) versuchen schließlich, Wilhelm ausgerechnet mit
theatralen Bildern davon zu überzeugen, das Stück zu verwerfen und umzu-
schreiben: Der Handel soll zum „Schauspiel“ (MA 5, 39) werden, dem sich nie-
mand, auch nicht ein „fremder Zuschauer“ (ebd.), entziehen kann.

Während sich also der Konflikt zwischen Mariane und Wilhelm bzw. Wil-
helm und Werner zuspitzt, gibt das elfte Kapitel zunächst Hintergrundinforma-
tionen zu letzteren, indem die „Väter unsrer beiden Freunde“ (MA 5, 40) vorge-
stellt werden. Diese kleine rhetorische Metalepse, die durch die erste Person
Plural wie schon am Ende des ersten Kapitels ausgelöst wird, stört die diegeti-
schen Ebenen nur punktuell, ist aber ein entscheidender Hinweis darauf, dass
auch hier Kausalität produziert wird. Denn mit den beiden Vätern verhandelt
der Text ebenfalls einen Gegensatz und greift dabei den Kontrast zwischen Wil-
helm und Werner wieder auf. Die beiden Väter ersetzen in der Struktur der
Handlung nämlich nicht nur die Heirat von Wilhelms Schwester und Werner,
sondern stellen die Beziehung der beiden Familien auf geschäftliche und damit
vielversprechendere Beine. Denn sie werden als „ein paar Männer von sehr ver-
schiedener Denkungsart [eingeführt], deren Gesinnungen aber darin überein-
kamen, daß sie den Handel für das edelste Geschäft hielten“ (ebd.). Auch wenn
der kleinste gemeinsame Nenner zwischen den beiden Vätern nicht bei Wilhelm
und Werner fortgeführt wird, führt hier der Text eher beiläufig die Quelle des
Wohlstands von Wilhelms Familie ein. Das Kapital zum Handeln hat Wilhelms
Vater durch den Verkauf „eine[r] kostbare[n] Sammlung von Gemälden, Zeich-
nungen, Kupferstichen und Antiquitäten“ (ebd.) erworben und bei Werners Va-
ter investiert. Als sie sich nun „wegen gemeinschaftlicher Geschäfte“ (MA 5, 41)



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 265

treffen, beschließen sie „eben heute die Versendung Wilhelms in Handelsange-
legenheiten“ (ebd.). Neben dem epischen Präsens, das über die sylleptische
Zeitstruktur die epistemologische Dimension der narrativen Funktion abermals
betont, ist vor allem bemerkenswert, dass Wilhelm nun dezidiert zum Objekt
einer Versendung und damit selbst zur Sendung wird. Die Lehrjahre disambi-
guieren also den Titel der Theatralischen Sendung. Freilich beschließen die Vä-
ter diese Versendung, ohne zu wissen, dass Wilhelm einen ganz anderen Begriff
von der „Bestimmung seines Lebens“ (ebd.) hat als den Handel. Dementspre-
chend weiht er Mariane in seine Pläne ein, die aber unfähig ist, sich für oder
gegen Wilhelm zu entscheiden. Im Dialog mit Barbara legt Mariane schließlich
ihre Entscheidung in deren Hände: „Mache was du willst, ich kann nichts den-
ken; aber folgen will ich“ (MA 5, 45).

Das 13. und 14. Kapitel schließlich scheinen zunächst ebenfalls von der ei-
gentlichen Folge der Handlung abzulenken, indem sie von Wilhelms Begeg-
nung mit Melina erzählen, die in der Theatralischen Sendung erst im zweiten
Buch auf Wilhelms längerer Reise erwähnt wird. Diese Umstellung hat aber ei-
nen nicht zu unterschätzenden Effekt für die Struktur des Romans. Denn sie
zeigt Wilhelms überbordende Einbildungskraft noch vor der Krise am Ende des
ersten Buchs, wenn er „seine Mariane in diesem Augenblicke vor den Richt-
stuhl“ (MA 5, 51) und damit in die Position der – nach Wilhelms Dafürhalten –
zu Unrecht angeklagten Frau versetzt, mit der Melina geflohen ist. Auch er-
schöpft sich die Funktion dieses Einschubs nicht in der Begegnung mit dem,
was ansonsten „nur in Romanen und Komödien vorzugehen pflegt“ (ebd.), die
eine Verhandlung in „Handlung“ (ebd.) setzen und so über Literatur bebildern.
Denn Wilhelm wird zum „Mittelsmann“ (ebd.) in dieser Handlung und glaubt,
dem angeklagten Paar helfen zu können. Doch Melina ist weniger der Theater-
mensch, als den ihn sich Wilhelm vorstellt. Denn er strebt keine Karriere auf
dem Theater an, sondern „eine bürgerliche Bedienung“ (MA 5, 52), „einen klei-
nen Schreiber- oder Einnehmer-Dienst“ (MA 5, 54). Schließlich bittet er Wil-
helm, sich bei den Eltern seiner Verlobten dafür einzusetzen. Melina ist also das
Beispiel für eine gescheiterte Theaterlaufbahn; indem Wilhelm dieses negative
Beispiel mitgeteilt wird, bevor er exakt diese Laufbahn einschlägt, wird ihre
Funktion umso exponierter. Statt Melinas Einwände aber zu überdenken, setzt
sich Wilhelm imaginativ an seine Stelle: „Ein ganzer Roman, was er an der
Stelle des Unwürdigen morgenden Tages tun würde, entwickelte sich in seiner
Seele“ (MA 5, 55). Und selbst bei seinem juristischen Vermittlungsversuch zeigt
Wilhelm wenig Gespür für die Situation, wie der Erzähler unmissverständlich
erläutert (vgl. MA 5, 56), und scheitert entsprechend kläglich. Er verkennt „die
geheimen Triebfedern“ (ebd.) der Figuren und dass es sich im Konflikt zwischen
dem Paar und dem Vater der Frau keineswegs lediglich um bürgerlichen Dünkel



266 III Folge

handelt. Denn auf Melina hat nicht nur die Tochter, sondern auch die Stiefmut-
ter „ein Auge […] geworfen“ (ebd.): Der Vater will entsprechend den Konkurren-
ten, die Stiefmutter ihre Konkurrentin in Gestalt der Stieftochter loswerden. Die
Melina-Episode verzögert also nicht Handlung, sondern reflektiert sie. Ihr Po-
tenzial entfaltet sie ausgerechnet im Verkennen der Figur: Wilhelm wird sowohl
eine gescheiterte Theaterlaufbahn als auch eine scheiternde Konkurrenzsitua-
tion in Form eines verdoppelten Dreiecks vorgeführt, was aber nicht dazu führt,
dass er sein eigenes Ziel – das Theater und Mariane – überdenkt.

Nach Wilhelms Rückkehr entspricht das erste Buch zunächst wieder der
Folge der Theatralischen Sendung, doch ein weiteres, scheinbar retardierendes
Moment unterbricht die Handlung. Die bereits erwähnte Kunstsammlung, die
das ökonomische Fundament von Wilhelms väterlichem Handelsgeschäft bilde-
te, wird an einer prominenten Stelle nochmals thematisiert. Wilhelm hat bereits
seinen Liebesbrief an Mariane geschrieben und wurde beim ersten Überbrin-
gungsversuch – wie in der Theatralischen Sendung – von ihr weggeschickt. Mit
dem Liebesbrief und dem Halstuch samt Norbergs Notiz in der Tasche – dem
Zeichen von Wilhelms Gefühlen sowie dem Zeichen von Marianes Untreue –
begegnet ihm ein „Unbekannter“ (MA 5, 67), der sich bald aber als Bekannter
zu erkennen gibt. Allerdings gibt er sich nur Wilhelm zu erkennen; die Erzäh-
lung selbst verschweigt „seinen Namen […] und seinen Geburtsort, auch die
Geschäfte“ (ebd.), die ihn in die Stadt geführt haben. Bekannt ist er Wilhelm,
weil er als Gutachter die „Ursache“ (MA 5, 68) dafür war, dass die Kunstsamm-
lung seines Großvaters verkauft wurde. Außerdem hat er den zehnjährigen Wil-
helm noch als „muntere[n] Knabe[n]“ (ebd.) in Erinnerung. Schnell kommt das
Gespräch auf Wilhelms Lieblingsbild aus der Sammlung, das „die Geschichte
vor[stellt], wie der kranke Königssohn sich über die Braut seines Vaters in Liebe
verzehrt“ (MA 5, 69).26 Während der Unbekannte das Bild als schlecht gemalt
und manieriert kritisiert, offenbart Wilhelm sein Kunstverständnis, das ganz auf
das Dargestellte zielt: „der Gegenstand ist es, der mich an einem Gemälde reizt,
nicht die Kunst“ (ebd.). Wilhelm ist offenbar unempfänglich für die ästhetische
Lektion, die ihm der Unbekannte erteilen will, denn er fühlt sich in das nur
noch in seiner Erinnerung existierende Gemälde ein:

Wie jammerte mich, wie jammert mich noch ein Jüngling, der die süßen Triebe, das
schönste Erbteil, das uns die Natur gab, in sich verschließen, und das Feuer, das ihn und
andere erwärmen und beleben sollte, in seinem Busen verbergen muß, so daß sein Inners-

26 Dieses Bild hat die Forschung stark beschäftigt. Eine Zusammenfassung der älteren For-
schung findet sich bei Schings 2011, 124–135. Vgl. auch Voßkamp 2009, 70–76; Currie 2013,
21–23.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 267

tes unter ungeheuren Schmerzen verzehrt wird. Wie bedaure ich die Unglückliche, die
sich einem andern widmen soll, wenn ihr Herz schon den würdigen Gegenstand eines
wahren und reinen Verlangens gefunden hat. (MA 5, 69)

Da dieses Bild im achten Buch (vgl. MA 5, 605 f.) wieder in den Lehrjahren er-
scheint und die dortige Beschreibung darauf hindeutet, dass das Bild den
„Glückswechsel“ (MA 5, 729) in der zugrundeliegenden Dreiecksgeschichte dar-
stellt, ist Wilhelms Fokus auf den Jammer ungeachtet der sich anbahnenden
Konfliktlösung – der Vater verzichtet schließlich zugunsten seines Sohnes auf
seine Frau – bemerkenswert.27 Der unbekannte Gesprächspartner indes bringt
Wilhelms Kunstverständnis auf den Punkt, der darin besteht, dass Wilhelm „im-
mer nur sich selbst und [seine] Neigung in den Kunstwerken“ (MA 5, 69) sieht.
Gleichzeitig weist er auf ein Defizit in der Kindheitsgeschichte hin. Denn mit
dem Verkauf der Kunstsammlung wurde Wilhelm auch die Möglichkeit genom-
men, sich ästhetisch zu bilden. Wilhelm lässt dies freilich nicht gelten, weil er
im Theater mehr als nur die „leblosen Bilder“ (MA 5, 70) der Sammlung sieht.
Dabei führt er eine entscheidende Größe der Sinnstiftung ein: „das Schicksal
das [s]ein Bestes und eines jeden Bestes einzuleiten weiß“ (ebd.).

Damit erhält das narrative Prinzip, das Wilhelm bereits in der Erzählung
seiner Kindheit über finale Motivierungen veranschlagt hat, einen Begriff und
gibt zugleich dem Unbekannten die Gelegenheit zu einer Kritik dieser „Vorstel-
lungsart“ (ebd.), wozu er einen Chiasmus bemüht:

Wehe dem, der sich von Jugend auf gewöhnt, in dem Notwendigen etwas Willkürliches
finden zu wollen, der dem Zufälligen eine Art von Vernunft zuschreiben möchte, welcher
zu folgen sogar eine Religion sei. Heißt das etwas weiter, als seinem eignem Verstande
entsagen, und seinen Neigungen unbedingten Raum geben? Wir bilden uns ein, fromm
zu sein, indem wir ohne Überlegung hinschlendern, uns durch angenehme Zufälle deter-
minieren lassen, und endlich dem Resultate eines solchen schwankenden Lebens den
Namen einer göttlichen Führung geben. (MA 5, 70)

Den glücklichen Zufall lässt diese relativ rigide Vorstellungsart allerdings nicht
zu, indem sie eine Vernunft postuliert, die „das Notwendige als den Grund ihres
Daseins [ansieht], das Zufällige […] zu lenken“ (ebd.) weiß, weil Notwendigkeit
und Zufall das „Gewebe dieser Welt“ (ebd.) ausmachen. Dem Notwendigen
Willkür zuzuschreiben, dem Zufall indes Vernunft, lehnt der Unbekannte ab. In
diesem Chiasmus modifiziert sich aber die Ausgangsüberlegung, dass die Ver-
nunft zwischen Notwendigkeit und Zufall steht, indem sie – im Umkehrschluss
der chiastischen Fehlbesetzung – der Notwendigkeit Vernunft und dem Zufall

27 Vgl. Schings 2011, 128 f.



268 III Folge

lediglich Willkür unterstellt. Das weist auf die Voraussetzungen des Weltbildes
hin, die sich später in der Turmgesellschaft nicht ungebrochen zeigen werden.
Denn ein Abgesandter dieser Turmgesellschaft ist dieser Unbekannte, der nichts
weniger will, als Wilhelms Lehrjahre an- und einzuleiten. Insofern kann diese
Passage, welche die sich zuspitzende Liebesgeschichte von Mariane und Wil-
helm pausiert, kaum überbewertet werden: Kurz vor der Katastrophe des ersten
Buchs reflektiert der Text das Glaubensbekenntnis der die Handlung – wie sich
allerdings erst später herausstellen wird – vermeintlich lenkenden Instanz. Hier
liegt also der eigentliche Beginn der Lehrjahre. Obwohl Wilhelm und der Unbe-
kannte noch weiter diskutieren, was aber lediglich im Gesprächsbericht ange-
zeigt wird, und sich dabei gegenseitig nicht wirklich überzeugen, verabreden
sie sich „auf den folgenden Tag“ (MA 5, 71). Wie aber bereits mehrfach angedeu-
tet, nähert sich hier die Liebesgeschichte zwischen Wilhelm und Mariane ihrer
Katastrophe, indem Wilhelm von Marianes Untreue erfährt, sodass von einem
weiteren Treffen nicht berichtet wird.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass das erste Buch der Lehr-
jahre die narrative Folge der Theatralischen Sendung an entscheidenden Stellen
rekonfiguriert. Diese Rekonfiguration setzt eine paradigmatische Struktur für
die folgenden Bücher der Lehrjahre, die sie wiederholen und variieren. Das zeigt
sich erstens im Beziehungsgeflecht zwischen den Figuren: Die Triade zwischen
Wilhelm, Mariane und Norberg wird – analog zur Triade des Jünglings am Schei-
dewege und zur verdoppelten Triade von Melina – strukturbildend für den wei-
teren Verlauf von Wilhelms Entwicklung. Zweitens zeigt sich die paradigmati-
sche Struktur in einer weitreichenden Umstellung der narrativen Verfahren, die
in ihrer Exposition ein anderes Licht auf Wilhelm werfen. Indem Wilhelm selbst
zum intradiegetischen Erzähler seiner Kindheitsgeschichte avanciert und diese
final motiviert, legen die Lehrjahre einen anderen Akzent auf die Figur. Die
Kindheitsgeschichte wird so – anders als in der Theatralischen Sendung – nicht
mehr primär zum Fundus einer kausalen Suche nach den Ursachen von Wil-
helms Disposition in der defekten Familienkonstellation. Vielmehr veranschau-
licht sie Wilhelms Disposition als Erzähler, der Sinn final generiert und so in
seine initiale Krise schlittert.28 Diese Krise wird zum Ausgangspunkt der Lehr-
jahre: Seine Initiation ist – anders als Wilhelm bis zu seinem Liebesbrief meint –
gerade nicht abgeschlossen, sondern erst im Beginnen. Drittens zeigt sich der
paradigmatische Charakter des ersten Buchs in der besonderen Rolle des Un-
bekannten, der kurz vor dem finalen Konflikt in die Handlung eingreift. Er ist
dabei ebenfalls doppelt codiert, indem er einerseits explizit als „Ursache“

28 Vgl. Wellbery 1996a, 622–625. Vgl. auch Pfeiffer 2008, 139–145; Schings 1984, 53 f.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 269

(MA 5, 68) für eine entscheidende Zäsur in Wilhelms Entwicklung eingeführt
wird. Andererseits verkörpert er als Abgesandter der Turmgesellschaft auch das
Ziel der Lehrjahre, das künftig in jedem Buch figuriert wird. Von der kausalen
Motivierung der Theatralischen Sendung ist der Akzent in den Lehrjahren also
auf die finale Motivierung hin verschoben. Dass diese Verschiebung aber nicht
als schließlich Erfüllung findende Ablösung zu denken ist, zeigt nicht nur Wil-
helms Kindheitsgeschichte, sondern vor allem das Ende seiner Entwicklung. Be-
vor ich das Ende dieser Folge, das im siebten und achten Buch erzählt wird,
genauer analysiere, möchte ich aber den Fokus auf ein Gegenmodell zu Wil-
helms Entwicklung legen, das sich im sechsten Buch findet: den Bekenntnissen
einer schönen Seele.

2.3 Alternative Folge: Die ‚Bekenntnisse einer schönen
Seele‘

Nach dem ersten Buch variieren die Lehrjahre ihre Grundstruktur, indem neue
Figuren verschiedene Positionen der paradigmatischen Struktur neu besetzen,
die Wilhelms Entwicklung beschreibt. In einem sind sich die Lehrjahre aber bis
zum Ende des fünften Buchs einig: In ihrem Zentrum steht die Entwicklung ih-
rer – gleichwohl durchaus geschwächten – Hauptfigur.29 Auch wenn Wellbery
postuliert, dass der Text sich „keiner schematischen Lektüre“ erschließt,30 zeigt
sich in diesen ersten fünf Büchern ein relativ schematisches Grundprinzip der
Lehrjahre,31 das Wellbery selbst in der bereits erwähnten Metonymisierung be-
schreibt.32 Diese Metonymisierung avanciert in der Perspektive meiner Arbeit zu
einer Art Katalysator der narrativen Folge, weil die Metonymie nicht nur ver-
schiedene Figuren durch Attribute ersetzt, wie etwa die Uniform Mariane sub-
stituiert,33 sondern auch verschiedene Figuren miteinander verbindet, sodass
Mariane durch ihre Offiziersuniform mit dem Lieutenant, mit der „schöne[n]
Amazone“ (MA 5, 224) und sogar mit Friedrich assoziiert werden kann. Dem-
entsprechend wiederholt sich im zweiten Buch die Assoziation von Liebe und
Theater in Philine als Personifikation des Luxus34 und die auf die Turmgesell-

29 Vgl. Pfeiffer 2008, 139.
30 Wellbery 1996a, 615.
31 Vgl. auch Zumbusch 2012, 272; Vogl 2002, 35–38.
32 Vgl. Wellbery 1996a, 622–625. Diese Feststellung kann sich auf Friedrich Schlegel berufen:
Vgl. Schlegel 1967, 134.
33 Vgl. Kinzel 2000, 194–198. Zur Funktion des Crossdressings vgl. Tobin 2000, 124–131.
34 Vgl. Drügh 2011, 154–159.



270 III Folge

schaft hinweisende Diskussion um Fragen des Schicksals und Zufalls mit dem
blinden Passagier der Wasserfahrt. Das dritte Buch besetzt diese Positionen mit
der Gräfin und Jarno um, ohne aber beispielsweise Philine fallen zu lassen (vgl.
MA 5, 188). Das vierte Buch schließlich führt Natalie und den bereits im ersten
Buch erwähnten Serlo mit Aurelie ein und damit auch beide Sphären eng. Das
fünfte Buch verdichtet diese Konfiguration mit dem Geist der Hamlet-Aufführung
neben der Weiterführung von Aurelie und Serlo. Jedes Buch hat damit Anteil an
einer metonymischen Verschiebung der narrativen Folge, die Wilhelm – ganz
gemäß dem Initiationsschema des Bildungsromans – aus einer anfänglichen Kri-
se und seiner Herkunftssphäre durch verschiedene, jeweils am Rand der Bücher
auftretende Krisen in neue Sphären und auf die Theaterbühne führt. Gleichzeitig
wird die Figur in ein immer dichter werdendes Netz aus Beziehungen verstrickt,
das in seiner Auflösung auch das Ende der Initiation andeutet.

Doch mit dem sechsten Buch scheint sich dieses Verfahren mit den Bekennt-
nissen einer schönen Seele auf mehrfache Weise zu ändern. Erstens liegt ein
Wechsel narrativer Ebenen vor, der intradiegetische Erzählungen gegenüber ex-
tradiegetischen Kommentaren bis in die darauffolgenden Bücher zunehmend
bevorzugt35 und darüber hinaus durch die Buchform, in der die Bekenntnisse vor-
liegen, deutlich stärker markiert ist als die bisherigen intradiegetischen Erzählun-
gen wie Wilhelms Kindheitserzählung oder Aurelies Liebes- und Lebenserzäh-
lung. Die strukturelle Sonderstellung zeigt sich auch in der inneren Organisation
des sechsten Buchs, das als einziges Buch der Lehrjahre ohne Kapitelgliederun-
gen auskommt, sodass die narrative Funktion lediglich von der titelgebenden
schönen Seele abhängt. Zweitens zeigt sich durch das autobiographische Format
der Bekenntnisse eine abgeschlossene narrative Folge, die darüber hinaus eine
alternative Folge zu Wilhelms Bildungsweg und Bildungsprogramm darstellt.36

Als Modell für die Bildung einer selbstständigen Frau lässt diese Folge keine Ver-
bindungen zu anderen Frauenfiguren des Romans zu, steht also in keiner meto-
nymischen Beziehung zu ihnen und bildet auf struktureller Ebene kein Paradig-
ma.37 Diese alternative Folge ist aber keineswegs nur positiv konnotiert, was ihre
narrative Rahmung zeigt. In den Bekenntnissen einer schönen Seele – so meine
These – setzen die Lehrjahre ihre bisher auf Wilhelm fokussierte narrative Folge
nur scheinbar aus. Denn die Bekenntnisse stellen die Folge durch Übersprung
von Kausalität her, indem sie die Produktion von Kausalität und Finalität markie-
ren. Sie tun das, indem sie das Prinzip der Folge explizit reflektieren, weil die
schöne Seele sich gerade dadurch auszeichnet, dass sie sich selbst stets treu

35 Vgl. Zumbusch 2012, 275–277.
36 Vgl. Breuer 2000, 233–266; Krings 2008, 169 f.
37 Vgl. von Mücke 2015, 142–149, bes. 144–146; Pfeiffer 2008, 142–144; Egger 1997, 81 f.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 271

bleibt und damit dem Schema einer wie auch immer gearteten Entwicklung prin-
zipiell zuwiderläuft. Ihre autobiographische Lebensgeschichte ist durchgehend
final motiviert und hat darüber hinaus einen kausalen Ausgangspunkt im kran-
ken Körper der Protagonistin. Damit stellen die Bekenntnisse aber auch Wilhelms
Folge in Frage, die im siebten und achten Buch ihr zweifelhaftes Ende finden
wird. Ich werde also zunächst kurz die narrative Rahmung des sechsten Buchs
analysieren und anschließend die verschiedenen narrativen Verfahren skizzieren,
mit denen die Bekenntnisse das Prinzip der Folge scheinbar außer Kraft setzen,
um dieses dann doch – darin liegt ihr zentrales Paradox – auf einer zweiten
Ebene wieder narrativ einzusetzen.

Die Bekenntnisse einer schönen Seele werden als Hommage an Susanna
Katharina von Klettenberg gelesen – einer Pietistin im Umfeld der Herrnhuter
Brüdergemeinde.38 Das größte Problem ihrer narrativen Folge zeigt sich in der
Modellierung von Körperlichkeit, indem der Text den Skandal des sprechenden
Körpers inszeniert.39 Gegenstände der Bekenntnisse sind nämlich zunächst
nicht die verschiedenen Glaubensbekenntnisse der schönen Seele. Im Gegen-
teil: Ihr privilegiertes Objekt ist ihr kranker Körper, der als Symptom geistiger
Zustände lesbar gemacht wird. Die für diese Lektüre zuständige Disziplin ist
eine diätetisch verstandene und protopsychologisch argumentierende Medizin.
Mit der Betonung des kranken Körpers, der die Schönheit der Seele geradezu
bedingt, hängt die medizinische Rahmung der Bekenntnisse zusammen. Keines-
wegs stammt der Titel der Lebensgeschichte nämlich von der Verfasserin selbst,
sondern von einem Arzt, der Wilhelm und Aurelie den Text anvertraut. Der Kon-
text dieser Übergabe ist höchst prekär. Im Zuge der Behandlung des „deutliche
Spuren des Wahnsinns“ (MA 5, 336) zeigenden Harfners kommt die Konversa-
tion zwischen Wilhelm und dem Arzt „natürlich auf die Methode, Wahnsinnige
zu kurieren“ (MA 5, 347). Während der Geistliche, bei dem der Harfner quasi
hospitalisiert ist, eine Therapie durch ein „tätiges Leben“ (ebd.) favorisiert,
meint der Arzt, dass „wahrhaft religiöse Gesinnungen“ (MA 5, 350) für Patienten
mit „einer nicht ganz herzustellenden kränklichen Anlage“ (ebd.) förderlich
seien.

Die Bekenntnisse einer schönen Seele werden als ein solcher Fall und damit
als Fallgeschichte in die Lehrjahre eingeführt. Der Erzähler enthält sich seiner
Bewertung (vgl. MA 5, 355), inkorporiert das Buch aber dem Roman und unter-
bricht damit Wilhelms Lehrjahre. Mit gutem Grund, denn zumindest für Aurelie
ist ihre Lektüre fatal: Sie stirbt unvermittelt, nachdem ihr „heftige[s] und trotzi-
ge[s] Wesen […] auf einmal gelinder“ wurde (ebd.). Die Bekenntnisse einer schö-

38 Vgl. Gutjahr 2011, 48 f.
39 Vgl. Felman 2003; Strowick 2009, bes. 87–93.



272 III Folge

nen Seele sind so nicht nur die Diagnose des titelgebenden Arztes, sondern auch
im Zuge von Aurelies „diätetische[r] und medizinische[r] Behandlung“ (MA 5,
350) ein höchst prekäres pharmakon.40 Damit nicht genug: Die pietistischen
Selbstpraktiken der Bekenntnisse werden in der Rahmenhandlung durchaus
problematisiert, wenn nicht ironisiert. Denn der Arzt schildert – verbunden mit
der Übergabe des Manuskripts – den Fall eines Grafen, der Gefahr läuft, „unter
die Herrenhuter zu gehen“ (MA 5, 349), nachdem er seinen vermeintlichen Dop-
pelgänger erblickt hat und nun unter melancholischen Zuständen leidet. Der
vermeintliche Doppelgänger war aber niemand anderes als Wilhelm selbst, der
in der Kleidung des Grafen in den ehelichen Gemächern platziert wurde – in
der Hoffnung, die Gräfin zu verführen. Wilhelm sieht sich in größter Verwirrung
freilich zu „umständliche[m] Bekenntnis“ (ebd.) von seiner Rolle in dieser Intri-
ge veranlasst. Damit ist die Komplexität nur angedeutet, welche die Bekenntnis-
se einer schönen Seele in die Lehrjahre integrieren. Sie sind als Fallgeschichte
sowohl Diagnose als auch Dokument einer Therapie, die in der Rahmenhand-
lung weitreichende Folgen hat: den Tod Aurelies, die Aufdeckung der Intrige
um Wilhelm und die Gräfin sowie schließlich im achten Buch die geplante
Hochzeit von Wilhelm und Natalie, der Nichte der schönen Seele.

Neben dieser narrativen Rahmung, welche die sonst weitgehend chronolo-
gisch strukturierte narrative Folge der Lehrjahre prominent unterbricht, haben
die Bekenntnisse eine andere Struktur als die Lehrjahre, weil sie dem Prinzip
der Folge bereits durch die titelgebende Charakterisierung des bekennenden
Ichs widersprechen: Eine schöne Seele ist; sie entwickelt sich genau so wenig
wie sie gebildet wird. Mit dem Begriff der schönen Seele rekurriert der Text
bekanntlich neben der bereits in der Antike als Kalokagathia formulierten Har-
monie vom Wahren, Guten und Schönen auch auf die belle âme in Rousseaus
Julie ou la nouvelle Héloïse. Mit Christoph Martin Wieland avanciert sie zum
empfindsamen Modewort, das Friedrich Schiller in Über Anmut und Würde phi-
losophisch verankert: „In einer schönen Seele ist es also, wo Sinnlichkeit und
Vernunft, Pflicht und Neigung harmonieren, und Grazie ist ihr Ausdruck in der
Erscheinung“.41 Während Grazie in der Ästhetik des achtzehnten Jahrhunderts
Schönheit in der Bewegung bezeichnet, liegt das Grundproblem des Modells in
seiner Statik.42 Denn eine schöne Seele hat „kein andres Verdienst, als daß sie
ist“,43 weil man nicht zu einer schönen Seele werden kann, sondern entweder

40 Vgl. Egger 2001, 31–35, 226–231.
41 Schiller 1992, 371. Zur psychoanalytischen Karriere dieses auf Ausgleichs abzielenden Ide-
als und seinen Kosten, wie sie Goethes Lyrik verhandeln vgl. Goebel 2009, 15–57; von Mücke
2015, 143 f.
42 Vgl. Kleiner 2010, 199–203; Goebel 2006, 48 f.
43 Schiller 1992, 370.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 273

eine ist oder eben keine. Trotzdem – und darin liegt das Paradox der Bekennt-
nisse – stellt das sechste Buch eine narrative Folge dar, die davon Rechenschaft
ablegt, wie man eine schöne Seele wird. Allerdings entsprechen die Bekenntnis-
se keinem Sündenbekenntnis. Weil sie nur werden kann, was sie ist, empfindet
die schöne Seele der Lehrjahre dementsprechend nämlich niemals Reue (vgl.
MA 5, 390, 422). Eine solche Reue sieht etwa das Hallische Bekehrungssystem
vor, dem sich die schöne Seele für kurze Zeit unterwirft, bevor sie die Herrn-
huter Gemeinde entdeckt (vgl. MA 5, 390). Doch für sie gibt es kein Gesetz außer
ihrem „Trieb“, der sie „immer recht führet“ (MA 5, 422), und folglich kennt sie
keinen Widerspruch mit sich selbst. Ohne diesen Widerspruch kann die schöne
Seele aber weder bekehrt noch therapiert werden. Doch sie empfindet nicht nur
keine Reue, sondern sie hat nicht einmal einen Begriff von Sünde, dem „nie
erklärte[n] böse[n] Ding“ (MA 5, 391).44 Wie passt dieses in ihrer Harmonie ge-
wissermaßen statische und sich immer selbst erfüllende Modell zur narrativen
Folge eines Bildungsromans im weiteren Sinn und zu einer Autobiographie im
engeren? Pointierter gefragt: Was hat eine schöne Seele überhaupt zu bekennen
außer ihrem Glauben, der doch notwendig an begriffliche Grenzen stößt (vgl.
MA 5, 396)?

Genau an dieser Frage arbeitet sich Goethes Text ab, indem er gegen die
Vorstellung umfassender Harmonie durchaus die Brüche der schönen Seele be-
tont. Einerseits inszeniert er sie nämlich trotz der Statik des Begriffs als Ent-
wicklungsgeschichte und führt andererseits die Kosten auf, mit denen ihr spiri-
tueller Zustand verbunden ist. Insbesondere scheint die spirituelle Entwicklung
der Protagonistin von ihrer morbiden Körperlichkeit abzuhängen. Körperliche
Gebrechen werden gar als Geburtshelfer der schönen Seele und als kausaler
Ausgangspunkt ihrer Bekenntnisse inszeniert: Als Achtjährige wird die Figur
schwer krank, die Zeit vor ihrer Krankheit entzieht sich ihrer Erinnerung. Das
neun Monate dauernde Krankenlager – inszeniert als zweite Gravidität – nutzt
die Figur einerseits zu umfangreicher Lektüre vor allem der Bibel mit ihren
„[b]edenkliche[n] Stellen“ (MA 5, 362) und zu gemeinsamen Studien mit ihrem
Vater, der ihr nicht nur anatomische Präparate, „Menschenhaut, Knochen, Mu-
mien und dergleichen“ (MA 5, 360) aufs Bett legt, sondern auch „Vögel und
Tiere, die er auf der Jagd erlegte“ (ebd.). Auf Drängen ihrer Mutter lernt sie
Kochen, aber lieber nutzt sie den Küchentisch als Seziertisch, um weiteres me-
dizinisches Wissen zu erwerben: „Ein Huhn, ein Ferkel aufzuschneiden, war für
mich ein Fest. Dem Vater brachte ich die Eingeweide und er redete mit mir
darüber wie mit einem jungen Studenten, und pflegte mich oft mit inniger Freu-

44 Vgl. Dane 2011.



274 III Folge

de seinen mißratenen Sohn zu nennen“ (MA 5, 362).45 Obwohl sie während ihrer
Krankheit Gott zu ihrem Vertrauten macht, beginnt sie, „die Welt zu sehen“
(MA 5, 365) und die „Empfindungen für den Unsichtbaren“ (MA 5, 366) zu ver-
gessen. Sie verlobt sich und löst die Verlobung, als sie einen „Streit in [ihrer]
Seele“ (MA 5, 380) entdeckt. An dieser Stelle zeigt sich auch ein narrativer
Bruch in den Bekenntnissen, der mit einer Reihe von rhetorischen Fragen einge-
leitet wird:

Darf ich hier das Gesetz einer bloß historischen Darstellung überschreiten, und einige
Betrachtungen über dasjenige machen, was in mir vorging? Was konnte das sein, das
meinen Geschmack und meine Sinnesart so änderte, daß ich im zwei und zwanzigsten
Jahre, ja früher, kein Vergnügen an Dingen fand, die Leute von diesem Alter unschuldig
belustigen können? Warum waren sie mir nicht unschuldig? Ich darf wohl antworten:
eben weil sie mir nicht unschuldig waren, weil ich nicht wie andre meines gleichen unbe-
kannt mit meiner Seele war. Nein, ich wußte aus Erfahrungen, die ich ungesucht erlangt
hatte, daß es höhere Empfindungen gebe, die uns ein Vergnügen wahrhaftig gewährten,
das man vergebens bei Lustbarkeiten sucht, und daß in diesen höhern Freuden zugleich
ein geheimer Schatz zur Stärkung im Unglück aufbewahrt sei. (MA 5, 380)

In den rhetorischen Fragen zeigt sich das Paradox der schönen Seele, die hier
eine Grenzüberschreitung markiert, wie sie gleichwohl für die gesamten Be-
kenntnisse strukturbildend ist: Indem die schöne Seele ihre Lebensgeschichte
zu einer Folge von Seelenzuständen verbindet und sich gleichzeitig sowohl von
sich selbst in Gestalt ihres erzählten Ichs als auch von ihrer Umgebung ab-
grenzt, analysiert sie ihren eigenen spirituellen Zustand und unterlegt ihm und
den daraus resultierenden Reaktionen auf die Welt Notwendigkeit. Der Rück-
zugsort dieser Abgrenzung, der gleichzeitig Kontinuität zwischen erzählendem
und erzähltem Ich stiftet, ist die Seele, die keinen „Zwang“ (MA 5, 382) mehr
erlaubt, den ihr die Verlobung aufgenötigt hatte.

Gleichwohl entwickelt sich die schöne Seele in verschiedenen Stadien, und
weil sie „ganz ohne System“ (MA 5, 389) ihres „eigenen Selbsts, ohne fremde
Formen in reinen Zusammenhang“ (ebd.) nicht habhaft werden kann, unter-
wirft sie sich – allerdings erfolglos – dem bereits erwähnten „hallischen
Bekehrungssystem“ (MA 5, 390). Erfolglos ist dieses Bekehrungssystem, weil es
die Akzeptanz der Sündhaftigkeit zur Voraussetzung macht und so confessio
und conversio aneinanderbindet:46

Das alles traf bei mir weder nahe noch ferne zu. Wenn ich Gott aufrichtig suchte, so ließ
er sich finden, und hielt mir von vergangenen Dingen nichts vor. Ich sah hinten nach wohl

45 Vgl. Stephan 2004, 189–204.
46 Vgl. von Mücke 2015, 145 f.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 275

ein, wo ich unwürdig gewesen und wußte auch, wo ich es noch war; aber die Erkenntnis
meiner Gebrechen war ohne alle Angst. Nicht einen Augenblick ist mir eine Furcht vor
der Hölle angekommen, ja die Idee eines bösen Geistes und eines Straf- und Quälortes
nach dem Tode konnte keinesweges in dem Kreise meiner Ideen Platz finden. (MA 5, 390)

Die morbide Körperlichkeit der schönen Seele ist bezeichnend, weil sie Verbre-
chen mit Gebrechen generalisierend substituiert.47 Doch die körperlichen Ge-
brechen sind es gerade, die sie Gott finden lassen und ihr nicht den Zugang
verwehren. Erfolglos ist das Hallische Bekehrungssystem also, weil die schöne
Seele den Begriff der Sünde als Verbrechen gegen Gott umdeutet: als Gebrechen
für Gott.

Gleichwohl bleibt die Konstellation der Sünde für die nächste Stufe ihrer
spirituellen Entwicklung virulent. Denn für Philo, einen „Mann von Geist, Herz
und Talenten“ (MA 5, 392), wird sie eine Art Beichtmutter. Seine Position im
Entwicklungsnarrativ der schönen Seele zeigt Philo vor allem in „gewissen Be-
kenntnissen“ (MA 5, 393), die ihr einen Begriff von der „Wirklichkeit der Sünde“
(MA 5, 394) geben. Und diese Sünde hat es in sich, weil in ihr sogar die großen
Verbrecher der Zeit schlummern: „ein Girard, ein Cartouche, ein Damiens und
welches Ungeheuer man nennen will“ (ebd.). Dass mit Jean-Baptiste Girard aus-
gerechnet die Verführung eines Beichtkindes thematisch wird, deutet an dieser
Stelle die Art der Sünde an, die die schöne Seele als Beichtmutter Philos zu
begehen im Stande scheint.48 Auch wenn die homodiegetische Erzählerin die
Gefahr durch die Sünde sofort pathologisiert, mit medizinischem Vokabular als
„Anlage zur Krankheit“ (ebd.) rationalisiert und sich Gott als „große[m] Arzt“
(ebd.) anvertraut, wird an dieser Stelle deutlich, dass Bekehrung und Bekennt-
nis zusammenhängen. In ihrer potenziellen Sündhaftigkeit liegt nämlich auch
die Voraussetzung für ihre weitere spirituelle Entwicklung.

Dabei wird aber auch deutlich, dass diese Entwicklung ausschließlich hete-
ronom funktioniert. Lediglich das Innere der Figur wird zu einem Feld der Ent-
wicklung, die von außen zwar durch verschiedenste Ereignisse – vor allem To-
desfälle – ausgelöst wird, aber dabei immer völlig auf sich selbst bezogen ist
und in pietistischen Selbsttechniken ihr Instrument findet. Entsprechende An-
leitungen findet sie in den Schriften der Herrnhuter Gemeinde, die nicht nur
dazu dienen, „um ein psychologisches Phänomen kennen zu lernen“ (MA 5,
398), sondern auch um „überflüssige Nahrung für [ihre] Einbildungskraft“
(MA 5, 399) zu finden. Äußerlich hingegen ist die schöne Seele alles andere als

47 Wie das Grimm’sche Wörterbuch verzeichnet, meint Gebrechen sowohl Fehler als auch
Krankheit, schwächt aber die Bedeutung Sünde entschieden ab. URL: http://www.woerter
buchnetz.de/DWB?lemma=gebrech [31. 08. 2018].
48 Vgl. MA 5, 795.

http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gebrech
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gebrech


276 III Folge

wirksam, sondern bleibt auf sich selbst bezogen. Ihre ästhetische Bildung wird
so letztlich durch ihre Selbstbezüglichkeit verhindert, die Wilhelms ästhetischer
Präpotenz im ersten Buch in erstaunlichem Maße ähnelt. Denn auf die Kunst-
werke, die ihr Onkel der schönen Seele zusendet, reagiert sie ebenso wie auf
alles andere, was ihr zustößt:

Ich war zu sehr gewohnt, mich mit mir selbst zu beschäftigen, die Angelegenheiten mei-
nes Herzens und meines Gemütes in Ordnung zu bringen, und mich davon mit ähnlich
gesinnten Personen zu unterhalten, als daß ich mit Aufmerksamkeit ein Kunstwerk hätte
betrachten sollen, ohne bald auf mich selbst zurück zu kehren. Ich war gewohnt, ein
Gemälde und einen Kupferstich nur anzusehen, wie die Buchstaben eines Buchs. Ein
schöner Druck gefällt wohl, aber wer wird ein Buch des Druckes wegen in die Hand neh-
men? So sollte mir auch eine bildliche Darstellung etwas sagen, sie sollte mich belehren,
rühren, bessern, und der Oheim mochte in seinen Briefen, mit denen er seine Kunstwerke
erläuterte, reden was er wollte, so blieb es mir doch immer beim Alten. (MA 5, 413)

Die schöne Seele ist also resistent gegen das ästhetische Bildungsprogramm ih-
res Onkels, weil ihre „eigene Natur“ (MA 5, 413) sie im Fokus auf sich selbst
verharren lässt. Dementsprechend ist ein Leben in der Herrnhuter Gemeinde
auch keine Option, weil sie dort nicht findet, was sie sich vorstellt (MA 5, 416).
„Freiheit“ (ebd.) besteht für die schöne Seele eben auch in einer konsequenten
Ausblendung all dessen, was ihre Innerlichkeit bedroht. Das stärkste Feld die-
ser Freiheit ist der eigene Körper, den sie „als einen äußern Gegenstand“ (MA 5,
417) ansieht und dementsprechend dressiert.49 Damit bleibt die schöne Seele –
die trotz ihrer morbiden Konstitution die meisten ihrer Verwandten und Gelieb-
ten bezeichnenderweise überlebt – dennoch notorisch auf ihren kranken Körper
bezogen, den sie mehrfach als „Grund“ (MA 5, 360) ihrer spirituellen Konstitu-
tion anführt.

Anlässlich der Kinder ihrer früh versterbenden Schwester, welche die schö-
ne Seele mit Wilhelms Entwicklung verbinden, reflektiert die schöne Seele das
Erziehungsprogramm schließlich explizit. Denn die Erziehung der Kinder wird
durch einen Abbé geleitet, der sie „an verschiedenen Orten […] bald hier bald
da“ (MA 5, 421) bildet und dabei einen bestimmten Plan verfolgt:

Ich konnte anfangs keinen Plan in dieser Erziehung sehn, bis mir mein Arzt zuletzt eröff-
nete: der Oheim habe sich durch den Abbé überzeugen lassen, daß, wenn man an der
Erziehung des Menschen etwas tun wolle, müsse man sehen, wohin seine Neigungen und
seine Wünsche gehen? sodann müsse man ihn in die Lage versetzen, jene, sobald als
möglich zu befriedigen, diese, sobald als möglich zu erreichen, damit der Mensch, wenn
er sich geirrt habe, früh genug seinen Irrtum gewahr werde, und wenn er das getroffen

49 Vgl. Wokalek 2011, 327 f.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 277

hat, was für ihn paßt, desto eifriger daran halte und sich desto emsiger fortbilde. Ich
wünsche daß dieser sonderbare Versuch gelingen möge, bei so guten Naturen ist es viel-
leicht möglich. (MA 5, 421)

Beschleunigung der Folge ist also das Programm dieser Erziehung, in der das
Ziel zum Prüfstein für Erfolg oder Irrtum wird. Gleichzeitig werden über dieses
Programm Ziel und Irrtum in den einzelnen Entwicklungsstadien eigentlich un-
unterscheidbar.50 Damit steht das Erziehungsprogramm der Neffen und Nichten
diametral der Selbstbezüglichkeit entgegen, die sich die schöne Seele auferlegt
hat, für die Grund und Ziel immer in sich und in Gott vereint liegen. Einen
Irrtum zu erkennen oder Harmonie durch etwas anderes als spirituelle Selbst-
techniken und den Rückzug aus der Welt herzustellen, steht für die schöne See-
le mit Ausnahme ihrer eigenen potenziellen Sündhaftigkeit schlicht nicht zur
Debatte. Aus diesem Grund wird die schöne Seele auch „für gefährlich“ (ebd.)
eingestuft und von den Kindern ferngehalten.

Die Harmonie der schönen Seele hat also ihre Kosten, die sich in der narrati-
ven Anlage der Bekenntnisse und ihrer Rahmung in den Lehrjahren zeigen. Einer
Entwicklung im Sinne des Bildungsprogramms der Turmgesellschaft stehen sie
diametral entgegen. Damit zeigen die Bekenntnisse nicht nur die Kosten ihrer
eigenen Diätetik auf, sondern weisen auch auf die negative Seite der Turmgesell-
schaft hin, die für Frauen und vor allem für autonome Frauen nicht offensteht.
Gleichzeitig weist das Format der Bekenntnisse aber auch auf die Turmgesell-
schaft insofern voraus, als sie institutionell auf Bekenntnisse bezogen bleibt.
Denn sämtliche autobiographischen Schriften der Turmgesellschaften sind ex-
plizite „Konfessionen“ (MA 5, 550). Die Vorgeschichte der Turmgesellschaft liegt
in „mystischen Eindrücke[n]“ (ebd.), wie sie in den Bekenntnissen einer schönen
Seele dargelegt werden. Insofern ist das sechste Buch keine Digression der Lehr-
jahre, sondern ihr negatives Zentrum. Dass dieses negative Zentrum ausgerech-
net in Gestalt einer autobiographischen Lebensgeschichte präsentiert wird, die
durchgehend final erzählt wird und darüber hinaus in der morbiden Körperlich-
keit der Protagonistin ihren kausalen Ausgangspunkt hat, deutet darauf hin,
dass es sich mit den Bekenntnissen auch um eine alternative narrative Folge zum
Initiationsschema des Bildungsromans handelt.

2.4 Das doppelte Ende der Folge: Die Schließung
der ‚Lehrjahre‘?

Nach dem Gegenentwurf der Bekenntnisse einer schönen Seele kommt die narra-
tive Folge in den letzten beiden Büchern der Lehrjahre zu ihrem Ende, indem

50 Vgl. Zumbusch 2012, 282–284.



278 III Folge

Wilhelm das Ziel seines Bildungsgangs erreicht. Gleichzeitig wird dieses Ziel der
Integration in die Turmgesellschaft durch die Erzählung in Frage gestellt, was
ich im letzten Abschnitt meiner Argumentation zeigen will.51 Grob folgen die
beiden letzten Bücher dabei einer doppelten Struktur: Während das siebte Buch
die Anspielungen und Beziehungen der in den ersten sechs Büchern eingeführ-
ten Figuren und Verhältnisse auflöst, problematisiert das achte Buch diese Auf-
lösung insofern, als Wilhelm trotz aller Schließung noch nicht am Ziel seines
Bildungswegs ist. Dementsprechend analysiere ich in zwei Schritten das dop-
pelte Ende der Folge, welche die ‚Meisterschaft‘ der Figur narrativ demontiert.

Das siebte Buch löst die bisher für jedes Buch charakteristischen Interventi-
onen der Turmgesellschaft als das geheime Zentrum von Wilhelms Bildungs-
gang in einer maximal konzentrierten Reihe auf und verbindet sie so im Syntag-
ma der narrativen Folge. Dass aber die narrative Folge gegen diese Auflösungen
im Sinne einer Teleologie nicht auf begrifflicher Ebene, sondern auf der Ebene
narrativer Verfahren Einspruch erhebt, soll meine Analyse zeigen. Eine, wenn
nicht die zentrale Frage des siebten Buchs sind Verwandtschaftsbeziehungen,
deren Zusammenhang bereits in den Bekenntnissen einer schönen Seele ange-
deutet wurde und die so zu einem Schlüssel der Entdeckungen des siebten
Buchs avanciert. Die erste Auflösung begegnet Wilhelm bereits am Anfang des
ersten Kapitels, wo er auf dem Weg zu Lotharios Landgut den Geistlichen des
zweiten Buchs wiedertrifft, der sich nun als katholischer Abbé entpuppt und
nicht als „lutherische[r] Landgeistliche[r]“ (MA5, 423), für den Wilhelm ihn bis
dahin gehalten hat. Mit „einem Lächeln“ (MA 5, 424) fordert er Wilhelm auf,
seinem Bildungsweg – „das nächste zu tun was vor uns liegt“ (ebd.) – zu fol-
gen, ohne „sich davon Rechenschaft geben zu wollen“ (ebd.). Die zweite Auflö-
sung folgt sofort nach der Ankunft auf dem Landgut, wo Wilhelm Jarno wieder-
begegnet, um anschließend auf einen Wundarzt zu treffen. Dieser Arzt erinnert
Wilhelm wegen seiner Tasche an den „alten Chirurgus […], der ihn in jenem
Walde verbunden hatte“ (MA 5, 430), auch wenn er seine Identität abstreitet
und die Tasche „in einer Auktion gekauft“ (ebd.) haben will.52 Kaum wird Wil-
helm zum „Augenzeuge[n]“ (MA 5, 431) eines Duells, dem sich Lothario gestellt
hat, werden die Verwandtschaftsverhältnisse zum ersten Mal expliziert. Denn
„[v]on diesem Augenblicke an ward unser Freund [Wilhelm] im Hause, als ge-
höre er zur Familie, behandelt“ (ebd.).

Das dritte Kapitel deckt schließlich auf, dass die Wilhelm in den vorherigen
Büchern begegneten Figuren ebenfalls Teil einer Familie sind: Der Graf, den
Wilhelms Auftritt als vermeintlicher Doppelgänger in Melancholie gestürzt hat,

51 Vgl. Schutjer 2001, 117–162, bes. 154–162.
52 Vgl. zu den Implikationen für die Wanderjahre: Böhme 1998, 179–183.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 279

ist niemand anderes als Lotharios Schwager und die Gräfin damit dessen
Schwester (vgl. MA 5, 434). Wilhelm erhält einen neuen Auftrag, indem er
Lydie – den Grund für Lotharios Duell – aus Lotharios Gesellschaft entfernen
soll, und dabei hofft, „seine Amazone“ (MA 5, 443) wiederzufinden. Dass sich
Wilhelm hier keineswegs moralisch einwandfrei verhält, sondern „hinterlistig“
(MA 5, 441) handelt, seinen Auftrag freilich trotzdem für „ein Werk einer aus-
drücklichen Schickung“ (ebd.) und deshalb für gerechtfertigt hält, zeigt der Er-
zählerkommentar hier deutlich. Der extradiegetisch-heterodiegetische Erzähler
ist also durchaus in der Lage, sowohl Wilhelms Disposition als auch das Bil-
dungsprogramm der Turmgesellschaft kritisch zu kommentieren.53 Statt seine
Amazone findet Wilhelm in Therese aber lediglich eine perfekte Haushälterin,
die sich zwar ebenfalls gerne in „Mannskleider[n]“ (MA 5, 456) zeigt, aber vor
allem von ihren Gefühlen für Lothario berichtet. Abermals greift der Erzähler
ordnend ein, in dem er die „umständlich[e]“ (MA 5, 462) Erzählung kürzt. Nach-
dem Wilhelm schließlich erfährt, dass Felix nicht Lotharios Sohn ist, lässt er
sich von Lothario überzeugen, sich des Kindes anzunehmen. Zwar kränkt ihn
Jarnos gleichzeitiger Vorschlag, das Theater zu verlassen, in seiner „Eigenliebe“
(MA 5, 471), wie wiederum der Erzähler bewertet, doch „[m]an ward einig, daß
er bald abreisen sollte“ (ebd.), um Mignon und Friedrich zu holen.

Dabei trifft er auf Marianes ehemalige Dienerin Barbara, die ihm von Maria-
nes Tod im Kindbett berichtet und ihn davon überzeugen will, dass Felix sein
Sohn ist.54 Barbaras Erzählung ist dabei überdeutlich als unzuverlässig mar-
kiert. Zunächst inszeniert sie eine makabre Erzählszene mit drei Gläsern Cham-
pagner, wobei sie eines für die Verstorbene reserviert, und beruft sich explizit
auf Wilhelms Kindheitserzählungen aus dem ersten Buch, worauf Wilhelm hef-
tig reagiert, indem er sie als „Sibylle! Furie!“ (MA 5, 477) beschimpft und damit
ebenfalls auf das erste Buch rekurriert, wo Norbergs abschließende Notiz Barba-
ra in ihrer Funktion als Kupplerin ebenfalls als „Sibylle“ (MA 5, 74) bezeichnet.
Aus der Prophetin ist damit auch eine Rachegöttin geworden, die den vermeint-
lichen Fluch über Wilhelm spricht. Wilhelm ist darum nicht geneigt, ihr die
Geschichte von Marianes Treue zu glauben und tut sie als „Märchen“ (MA 5,
478) ab. Als er schließlich doch durch Briefe von Mariane und Briefe von Nor-
berg an Mariane überzeugt ist, bezweifelt Madame Melina Barbaras Zuverlässig-
keit, weil sie Aurelie glauben machen wollte, „Felix sei ein Sohn Lotharios“
(MA 5, 487). Darüber hinaus hat sie Geld veruntreut (MA 5, 489), indem sie Nor-
berg ebenfalls als Vater ins Spiel gebracht hat. Vaterschaft ist – so zeigt dieser
Passus – maximal prekär.55

53 Vgl. anders Zumbusch 2012, 276 f.
54 Vgl. Zumbusch 2011, 282–284.
55 Vgl. Krimmer 2004.



280 III Folge

Im letzten Kapitel des siebten Buchs erfolgt schließlich die ultimative Auf-
lösung der narrativen Folge, indem Wilhelm in die Geheimnisse des Turms ein-
geweiht wird und seine Lehrjahre für abgeschlossen erklärt werden. Diese Auf-
lösung zeigt ein Paradox der Turmgesellschaft, die zwar gegen das Theater als
Institution der Bildung agitiert, aber theatrale Mittel einsetzt, um Wilhelms Ini-
tiation zu zelebrieren.56 Im Zentrum der Turmgesellschaft findet sich nämlich
ein Saal, den Wilhelm betritt, indem er aus „einem dunkeln und engen Behält-
nisse“ (MA 5, 495) tritt und „den Teppich“ (ebd.) aufhebt:

Der Saal, in dem er sich nunmehr befand, schien ehemals eine Kapelle gewesen zu sein,
an statt des Altars stand ein großer Tisch, auf einigen Stufen mit einem grünen Teppich
behangen, darüber schien ein zugezogener Vorhang ein Gemälde zu bedecken; an den
Seiten waren schön gearbeitete Schränke mit feinen Drahtgittern verschlossen, wie man
sie in Bibliotheken zu sehen pflegt, nur sah er an statt der Bücher viele Rollen aufgestellt.
(MA 5, 495)

Hinter dem Vorhang befindet sich kein Gemälde und kein Altarbild, sondern
„innerhalb eines Rahmens, eine leere, dunkle Öffnung“ (ebd.): eine Bühne. Auf
dieser Bühne konzentriert sich Wilhelms Lebenslauf, der in den ersten fünf Bü-
chern erzählt wurde. Denn nicht nur die „nicht ganz unbekannte Stimme“
(ebd.), die ihn in den Raum ruft, verweist auf seine Vergangenheit, sondern vor
allem auch die Figuren, die auf der Bühne im Zentrum der Turmgesellschaft
auftreten. Hier wird deutlich, dass auf allen Abschnitten von Wilhelms Bildung
Agenten der Turmgesellschaft ihre Finger im Spiel hatten. In den Pausen zwi-
schen den Auftritten hat Wilhelm „Zeit nachzudenken“ (MA 5, 496). Denn ei-
gentlich ist er die Hauptfigur der Inszenierung, die nicht nur die Spielleiter sei-
ner Erziehung auf die Bühne bringt, sondern ganz auf ihn zugeschnitten ist,
weil Sitzplatz und Beleuchtung durch den Raum so reguliert werden, dass die
Wirkung auf Wilhelm kalkulierter Teil der Inszenierung ist.

Aus dem ersten Buch tritt der Mann auf, der den Verkauf der Kunstsamm-
lung vermittelt hatte, was Wilhelm dazu bringt, das motivierende Prinzip seiner
Lebensgeschichte zu reflektieren: „Sonderbar! sagte er bei sich selbst, sollten zu-
fällige Ereignisse einen Zusammenhang haben? und das, was wir Schicksal nen-
nen, sollte es bloß Zufall sein?“ (ebd.). Statt sein Schicksal – Wilhelms Lieblings-
thema – zu bemühen, wird der Zufall zum Ausgangspunkt der Reflexion seiner
Lebensgeschichte. Zufällig ist in der Reihe aber nichts mehr. Denn schon als
zweite Figur tritt der „Landgeistliche[ ]“ (ebd.) des zweiten Buchs auf, der über
die „Weisheit der Lehrer“ (ebd.) spricht und das Bildungsprogramm der Turm-

56 Die Welten der Lehrjahre sind deshalb nicht so klar getrennt, wie vor allem die ältere For-
schung behauptet hat. Vgl. exemplarisch Sorg 1983, 70–79.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 281

gesellschaft, das bereits verschiedentlich angeklungen ist, über die Funktion des
Irrtums auf den Punkt bringt. Dabei sieht die Figur dem Abbé nur ähnlich,
scheint aber „nicht dieselbe Person“ (ebd.) zu sein, was wiederum für den Insze-
nierungscharakter der Szene spricht. Wilhelm hat wieder Zeit nachzudenken und
den Irrtum – das Theater – auf sich selbst zu beziehen. Doch bereits das dritte
Bild variiert dieses Programm, indem der Offizier aus dem dritten Buch auftritt,
der Bildung mit „Menschen […], zu denen man Zutrauen haben kann“ (ebd.),
verbindet. Dass nun auch der Offizier im Zentrum der Turmgesellschaft auf-
taucht, ist für „Wilhelmen völlig ein Rätsel“ (MA 5, 496 f.), sodass er sich zum
ersten Mal fragt, ob nicht weniger Zufall, sondern pädagogischer Plan hinter sei-
ner Bildung steckt. Sofort antwortet es aus der Turmgesellschaft: „Rechte nicht
mit uns! rief eine Stimme; Du bist gerettet, und auf dem Wege zum Ziel; Du wirst
keine Deiner Torheiten bereuen und keine zurück wünschen, kein glücklicheres
Schicksal kann einem Menschen werden.“ (MA 5, 497) Die unanschauliche Stim-
me legt also offen, dass die Turmgesellschaft – nur angedeutet in der ersten Per-
son Plural – Wilhelms Schicksal fabriziert hat, dass sie hinter dem steckt, was
Wilhelm so persistent Schicksal nennt und schließlich geneigt war, für Zufall zu
halten. Diese Reflexionsstufe, die Wilhelm nicht nur bildet, sondern Einblick in
die Bedingungen seiner Bildung gewährt, steigert die theatrale Anordnung durch
einen weiteren Ebenenwechsel, indem sie den „alte[n] König von Dänemark“
(ebd.) auftreten lässt.57 Denn der Geist von Hamlets Vater spielt eine Schlüssel-
rolle in der Hamlet-Inszenierung des fünften Buchs, wo Wilhelm weniger Hamlet
als sich selbst spielt und deshalb „Ähnlichkeit mit der Stimme seines Vaters zu
bemerken“ (MA 5, 323) glaubt.58 Wenn die Turmgesellschaft hier also genau die
Bühnenfigur auf ihre eigene Bühne bringt, die Wilhelm auf dem Höhepunkt sei-
ner Theaterkarriere zeigt und dabei gleichzeitig auf ihn selbst zurückwirft, stei-
gert sich die Inszenierung durch die letztlich unentscheidbare Kippfigur zwi-
schen Leben und Bühne in einen Moment der Initiation:59

Ich bin der Geist Deines Vaters, sagte das Bildnis, und scheide getrost, da meine Wünsche
für Dich, mehr als ich sie selbst begriff, erfüllt sind. Steile Gegenden lassen sich nur durch
Umwege erklimmen, auf der Ebene führen gerade Wege von einem Ort zum andern. Lebe
wohl, und gedenke mein, wenn Du genießest, was ich Dir vorbereitet habe.

57 Dass hier lediglich männliche Figuren auf die Bühne gebracht werden und Natalie – in der
paradigmatischen Struktur der Lehrjahre ebenfalls im vierten Buch prominente Agentin der
Turmgesellschaft – fehlt, zeigt eine Asymmetrie zwischen Struktur und Figuren an: Die Lehr-
jahre entsprechen in ihrer Struktur so keineswegs den Normen der Turmgesellschaft.
58 Zu Hamlet als Drama der Erkenntnis, das weitreichende Folgen für den Verlauf der Lehrjah-
re hat; vgl. Bornmüller 2013.
59 Vgl. Kittler 1978, 89.



282 III Folge

Wilhelm war äußerst betroffen, er glaubte die Stimme seines Vaters zu hören, und doch
war sie es auch nicht, er befand sich durch die Gegenwart und die Erinnerung in der
verworrensten Lage. (MA 5, 497)

Die Umschrift des Hamlet, welche die Turmgesellschaft hier vornimmt, ist äu-
ßerst aufschlussreich, weil sie den Zustand aktualisiert, in den Wilhelm als
Schauspieler mit „wunderbaren Empfindungen und Erinnerungen“ (MA 5, 323)
gerät und mit einer Inversion der Shakespeare’schen Konfiguration von Rache
und Schwur konfrontiert. Gleichwohl setzt dieses Arrangement Wilhelm in die
„verworrenste[ ] Lage“ (MA 5, 497) und beendet die Vorstellung.

Diese Vorstellung komprimiert die verschiedenen Stadien in Wilhelms Ent-
wicklung. Dass hier eine Entwicklung dargestellt wird, hängt aber von der äs-
thetischen Motivierung ab, die das theatrale Setting mit dem sich immer schnel-
ler, stärker und heftiger öffnenden und schließenden Vorhang leistet. Die Kritik
am Theater wird mit Mitteln des Theaters vorgebracht.60 Die Summe dieser
Entwicklung zieht der Lehrbrief, den der – von einem unbestimmten Ort – her-
vortretende Abbé an Wilhelm übergibt. Der Lehrbrief selbst aber enthält keines-
wegs die Erzählung von Wilhelms Werdegang, ist also – anders als das Deut-
sche Wörterbuch definiert – kein „zeugnis das einer sein handwerk rechtmäszig
erlernt hat“.61 Und um die „grundzüge einer lehre“62 zu finden, wie das Wörter-
buch mit explizitem Verweis auf die Stelle der Lehrjahre als zweite Bedeutung
des Lehrbriefs festhält, bedarf es einiger interpretativer Arbeit, die Wilhelm in
dieser Situation durchaus zu überfordern scheint. Zumindest unterbricht der
Abbé die Lektüre und fordert Wilhelm auf, sich im Raum umzusehen, der sich
als eine Bibliothek der Lehrbriefe entpuppt. Brennender als die Rollen interes-
siert Wilhelm allerdings die Frage, ob er Felix’ Vater ist, was der Abbé mit einer
Formel beantwortet, die wiederum auf die Bekenntnisse einer schönen Seele ver-
weist:

Felix ist Ihr Sohn! bei dem Heiligsten, was unter uns verborgen liegt, schwör ich Ihnen,
Felix ist Ihr Sohn, und der Gesinnung nach war seine abgeschiedne Mutter Ihrer nicht
unwert; empfangen Sie das liebliche Kind aus unserer Hand, kehren Sie sich um, und
wagen Sie es, glücklich zu sein. (MA 5, 498 f.)

Die Umkehr, zu der Wilhelm aufgefordert wird, meint nicht nur, dass sich die
Figur im Raum umdreht, um dort – wen sonst – Felix als seinen Sohn zu begrü-

60 Das stellt Zumbusch in einer ähnlichen Denkfigur für Mignons Exequien fest. Vgl. Zum-
busch 2012, 294. Dass die Turmgesellschaft das Theater beerbt, konstatiert auch Wilhelm Voß-
kamp. Vgl. Voßkamp 2013, 29 f.
61 URL: http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=lehrbrief [31. 08. 2018].
62 Ebd.

http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=lehrbrief


2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 283

ßen, sondern auch die Umkehr im Sinne einer conversio. Dazu war die schöne
Seele nicht fähig, weil sie keinen Irrtum – theologisch überformt als Sünde –
akzeptiert hat und darum schließlich auch keiner Bildung zugänglich war. Die-
se freilich säkularisierte Umkehr beschließt das siebte Buch, indem der Abbé
deklariert: „Deine Lehrjahre sind vorüber, die Natur hat Dich losgesprochen“
(MA 5, 499).

Die Lehrjahre sind vorüber, die Lehrjahre sind es indes keineswegs. Noch
knappe 110 Seiten in der Münchner Ausgabe verwendet das achte Buch darauf,
die Lehrjahre und mit ihr die Bildung ihrer Hauptfigur fortsetzen zu lassen. Mit
dem Auftritt von Wilhelms Vater und der Transposition von Vaterschaft auf Wil-
helm wird Wilhelm selbst zur Instanz der Bildung. Denn indem Felix „zu lehren
aufgefordert“ (MA 5, 500) wird, scheint „auch seine eigne Bildung erst anzufan-
gen“ (ebd.). Die Erzählung bemüht sich zu vereindeutigen und führt die Bil-
dung auf eine Lenkung zurück:

Alles, was er anzulegen gedachte, sollte dem Knaben entgegen wachsen, und alles, was
er herstellte, sollte eine Dauer auf einige Geschlechter haben. In diesem Sinne waren
seine Lehrjahre geendigt, und mit dem Gefühl des Vaters hatte er auch alle Tugenden
eines Bürgers erworben. (MA 5, 504)

Wilhelm hat also selbst einen Begriff von Bildung, indem er Felix in seiner Bil-
dung begleiten muss. Dabei eröffnet Wilhelm explizit den Gegensatz von finaler
und kausaler Struktur dieser Bildung, indem er ausruft: „Wehe jeder Art von
Bildung, welche die wirksamsten Mittel wahrer Bildung zerstört, und uns auf
das Ende hinweist, an statt uns auf dem Wege selbst zu beglücken“ (ebd.).

Offenbar privilegiert Wilhelm den kausalen Zugang – zumindest in der
theoretischen Struktur der Erziehung seines Sohnes. Dass der Zufall dabei ge-
bannt werden muss, zeigt sich im unmittelbar auf den Ausruf folgenden aleato-
rischen Bild:

Das Theater war ihm, wie die Welt, nur als eine Menge ausgeschütteter Würfel vorgekom-
men, deren jeder einzeln auf seiner Oberfläche bald mehr, bald weniger bedeutet, und
die allenfalls, zusammengezählt, eine Summe machen. Hier im Kinde lag ihm, konnte
man sagen, ein einzelner Würfel vor, auf dessen vielfachen Seiten der Wert und der Un-
wert der menschlichen Natur so deutlich eingegraben war. (MA 4, 504)

Eine Instanz des Zufalls besteht in der Verkehrung der Kausalketten. Die Inver-
sion, dass Felix „mehr ihn als er den Knaben erziehe“ (MA 5, 505), ist freilich
eine Gefahr, die das Konzept der Bildung auf den Kopf stellt. Als „Einleitung,
sich zu bekennen“ (MA 5, 506) führen diese Überlegungen zur erneuten Lektüre
der „Rolle seiner Lehrjahre“ (ebd.):



284 III Folge

Er fand die umständliche Geschichte seines Lebens in großen scharfen Zügen geschildert,
weder einzelne Begebenheiten, noch beschränkte Empfindungen verwirrten seinen Blick,
allgemeine liebevolle Betrachtungen gaben ihm Fingerzeige, ohne ihn zu beschämen,
und er sah zum erstenmal sein Bild außer sich, zwar nicht, wie im Spiegel, ein zweites
Selbst, sondern wie im Portrait, ein anderes Selbst; man bekennt sich zwar nicht zu allen
Zügen, aber man freut sich, daß ein denkender Geist uns so hat fassen, ein großes Talent
uns so hat darstellen wollen, daß ein Bild von dem, was wir waren, noch besteht, und
daß es länger als wir selbst dauren kann. (MA 5, 507)

Während die Erzählung also nur den aphorismenartigen Beginn der Rolle im
siebten Buch direkt zitiert, wird die Geschichte von Wilhelms Leben lediglich
erwähnt und sofort auf die – allerdings entpersonalisierte – Reaktion verscho-
ben, die Wilhelms Lektüre in ihm auslöst.63 Die Rolle der Lehrjahre wird so in
Gestalt einer materialen Mise en abyme zum Mittel eines Bekenntnisses, die
dazu führt, Therese einen Heiratsantrag zu machen, ohne sich mit der Turm-
gesellschaft in Gestalt seiner „Wächter und Aufseher“ (MA 5, 508) zu beratschla-
gen. An dieser Stelle platziert die Erzählung eine entscheidende Mutmaßung,
statt eine Erklärung zu geben:

Vielleicht hatte ihm der Gedanke, daß er in so vielen Umständen seines Lebens, in denen
er frei und im Verborgnen zu handeln glaubte, beobachtet, ja sogar geleitet worden war,
wie ihm aus der geschriebenen Rolle nicht undeutlich erschien, eine Art von unangeneh-
mer Empfindung gegeben […]. (MA 5, 507)

Dass diese Emanzipation nicht funktioniert, macht das direkt anschließende
Kapitel deutlich, in dem er statt Therese der Frau begegnet, die das eigentliche
Ziel seiner Bildung zu sein scheint: Natalie, der schönen Amazone. Diese Begeg-
nung zeigt, dass die Bildungsbegriffe, die Wilhelm bezogen auf Felix formuliert,
nicht durch die Motivierung der Lehrjahre abgedeckt werden. Denn auch hier
ist Wilhelm ganz Objekt der Turmgesellschaft, ihm bleibt „nicht Zeit weiter zu
denken oder zu wählen“ (MA 5, 512); die Ereignisse passieren Wilhelm genauso,
wie er „das wohlbekannte Bild vom kranken Königssohn“ (MA 5, 515) neben der
Kunstsammlung seines Großvaters bei Natalie entdeckt. Damit scheint sich der
Kreis zu schließen und die familiale Reihe – vom Großvater über den Vater zu
Wilhelm und schließlich in der Zukunft zu Felix – weist keine Lücken mehr auf.

Allerdings zeigt das Gespräch mit Natalie bereits die Kosten der Turmgesell-
schaft auf, die auch Wilhelm in seinen „Irrtümern gestärkt hat“ (MA 5, 522).
Denn Natalie befürchtet sogar, dass ihr Bruder „Opfer dieser pädagogischen Ver-
suche“ (MA 5, 523) wird.64 Auch die Frage der Heirat – die universale Schlie-
ßungsfigur des Initiationsschemas – ist mit den Bildungsprogrammen verbun-

63 Vgl. Schößler 2008, 155 f.
64 Zu den generischen Voraussetzungen dieser Pädagogik vgl. von Mücke 1991, bes. 207–229.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 285

den, weil Therese Wilhelms Antrag annimmt, während er sich bei Natalie
befindet. In den beiden Frauenfiguren, die nun in einem Konkurrenzverhältnis
um Wilhelm stehen, verdichten sich – so Jarno, den Therese in ihrem Brief zi-
tiert – zwei konkurrierende Bildungsbegriffe: „Therese dressiert ihre Zöglinge,
Natalie bildet sie.“ (MA 5, 533)65 Doch wieder löst die Turmgesellschaft den Irr-
tum auf, indem sie das Hindernis, das einer Verbindung zwischen Lothario und
Therese besteht, dadurch für nichtig erklärt, dass Therese „nicht die Tochter
ihrer Mutter“ (MA 5, 535) ist. Als veritable Heiratsmaschine (vgl. MA 5, 555) ver-
bindet die Turmgesellschaft nicht nur Therese mit Lothario, sondern auch Wil-
helm mit Natalie und schließlich Friedrich mit Philine und Jarno mit Lydie. Bil-
dung scheint in diesem Schlusstableau gar in den Hintergrund zu rücken. Denn
mit dem Rekurs auf die komödiantische Konfiguration der Eheschließung nach
Hindernissen vervielfältigt sich die Schließung des Romans.66 Die „in einzel-
ne[n] Paare[n]“ (MA 5, 548) spazierengehenden Figuren reflektieren das Ziel der
Turmgesellschaft, wobei Jarno Wilhelm gesteht, dass der Turm nur noch aus
„Reliquien von einem jugendlichen Unternehmen“ (MA 5, 549) besteht und Wil-
helms Rolle zwar auslegt, aber ihn trotzdem „verwirrt genug“ (MA 5, 551) macht.
Dass Jarno den Abbé als Spielleiter einsetzt, der anders als die „meisten Men-
schen“ (MA 5, 553) eben nicht beschränkt ist, verschleiert nicht, dass die Ziele
der Turmgesellschaft ihre Opfer fordern, deren prominentestes Mignon ist.67 Da-
rüber hinaus scheint für Wilhelm der „Ring seines Lebens […] sich auf ewig
nicht schließen zu wollen“ (MA 5, 571), obwohl die Turmgesellschaft am Ende
zu einer Versicherungsgesellschaft gegen Revolutionen verwandelt wird und
Wilhelm mit Jarno nach Amerika geschickt werden soll.68

Die Exequien Mignons schließlich führen zur letzten großen Erzählszene des
Romans. Denn ein aus Italien angereister Markese entpuppt sich als Mignons
Onkel und hinterlässt dem Abbé die Geschichte seiner Nichte, der sie verschrift-
licht und schließlich der versammelten Gesellschaft vorliest. Weil der Vater des
Markese seinen drei Söhnen drei unterschiedliche Bildungsziele aufgetragen
hat, stellt diese Erzählung des Abbés eine Urszene der gescheiterten Bildung
dar: Der erste Sohn soll die Güter erben, der zweite „den geistlichen Stand ergrei-
fen“ (MA 5, 581) und der dritte zum Militär gehen. Gegen den väterlichen Willen,
nur „nach dem härtesten Kampf“ (ebd.) erreichen die beiden jüngeren Söhne,

65 Vgl. Sorg 1983, 62 f.
66 Selbst Stefan Blessins auf „bürgerlich liberale Prinzipien“ (Blessin 1975, 223) abzielende
und so synthetisierende Lesart konstatiert für den Schluss der Lehrjahre eine „Heiratskomö-
die“ (Blessin 1975, 207).
67 Obgleich bereits im Titel geschlechtermäßig vereindeutigt, gibt Hoffmeister einen Über-
blick über die Deutungen zu Mignon als privilegierter Projektionsfigur. Vgl. Hoffmeister 1993.
68 Zu den Problemen dieser Assekuranz vgl. Egger 1997, 71.



286 III Folge

dass sie die ihnen zugedachten Rollen, ihren „Beruf umtauschen“ (ebd.) dürfen.
Die geistliche Berufung des jüngsten Sohnes namens Augustin hält nicht lange
an, vor allem nicht, als er die Tochter des Nachbarn erblickt: Sperata, die aber
gleichzeitig seine Schwester ist und bald von Augustin – der von der verwandt-
schaftlichen Beziehung zunächst nichts weiß – schwanger ist. Das Kind wird wie
seine Mutter (und auch Therese) unter dem Siegel der Verschwiegenheit gebo-
ren. Mignon wird bei einem Unfall für tot erklärt und ihre Mutter stirbt bald
daraufhin, wird aber zur Heiligen stilisiert, sodass Augustin sie – aufgebahrt –
wiederfindet und schließlich Italien verlässt.

Die Erzählung stellt so zwar den Inzest ins Zentrum, führt ihn aber gleich-
zeitig auf ein fehlgeleitetes Bildungsprogramm zurück. Dementsprechend taugt
der Inzest auch nicht dazu, die Identitäten von Harfner und Mignon analeptisch
aufzulösen oder gar ihr Verhalten kausal zu erklären.69 Trotzdem verfehlt die
Erzählung ihren Effekt auf Wilhelm nicht, der zuvor noch Anstalten gemacht
hat, eigenmächtig zu handeln. Sie wird zu einem „Ruf“ (MA 5, 595) und besie-
gelt Wilhelms Heteronomie:

Ich überlasse mich ganz meinen Freunden und ihrer Führung, sagte Wilhelm, es ist verge-
bens in dieser Welt nach eigenem Willen zu streben. Was ich fest zu halten wünschte,
muß ich fahren lassen, und eine unverdiente Wohltat drängt sich mir auf. (MA 5, 595)

Wilhelm folgt also dem Plan des Abbés, wartet auf Nachricht des Arztes, bei
dem der Harfner hospitalisiert ist, um dann den Markese eventuell zu verständi-
gen. Der Harfner erscheint mit dem Arzt, wobei offenkundig scheint, dass die
Therapie erfolgreich war. Doch es stellt sich heraus, dass weniger die morali-
sche und physische Behandlung der Grund für die Besserung des Harfners ist
als vielmehr die Möglichkeit, seinem Leben jederzeit ein Ende zu setzen. Denn
nur ein „Glas flüssiges Opium“ (MA 5, 596), das der Harfner aus der Apotheke
des Arztes gestohlen hat, gibt ihm – so seine eigene Interpretation – die Verfüg-
barkeit über sein eigenes Leben und damit die Gesundheit zurück. Wilhelm soll
also dem Markese nachreisen, ohne den Harfner über seinen Bruder in Kenntnis
zu setzen. Doch der Graf – Lotharios Bruder – kommt zurück und Wilhelms
Abreise unterbleibt zunächst. An dieser Stelle erscheint unvermittelt die Nach-
richt von Felix’ Vergiftung; die Regulationskraft der Turmgesellschaft in Gestalt
des Abbés, der doch den Harfner „nicht von seiner Seite“ (MA 5, 597) lassen
wollte, scheint gebrochen. Das Gesetz der „Prophylaxe“,70 das die Turmgesell-
schaft durch ihr „Prinzip des künstlich provozierten Zufalls“71 vertritt, hat ver-

69 Vgl. Zumbusch 2011, 285–289; Ammerlahn 1972; Sorg 1983, 95.
70 Zumbusch 2012, 287.
71 Ebd.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 287

sagt. Denn der Harfner hat seine eigene Geschichte, die der Abbé notiert hat,
im Zimmer des Abbés gelesen, wollte sich daraufhin umbringen und hat das
Gift dafür bereitgestellt. Natalie weiß schließlich, dass Felix nur seine „Unart“
(MA 5, 604), aus der Flasche zu trinken, gerettet hat. Der zumindest für Felix
„glückliche[ ] Ausgang“ (ebd.) – der Harfner bringt sich nach seinem Geständ-
nis und einem ersten erfolglosen Suizidversuch schließlich endgültig um –
führt aber neben „Unordnung und Verwirrung“ (ebd.) zu einer „Art von fieber-
hafter Schwingung“ (ebd.), die nicht nur das Haus, sondern vor allem Wilhelm
affiziert.

Die finale Lösung erfolgt ausgerechnet durch Friedrich, der sich von der
Pathologisierung Wilhelms durch den Arzt nicht täuschen lässt, sondern auf
das Bild vom kranken Königssohn verweist. Dieser Verweis ist gleichwohl
höchst prekär, wenn man ihn auf die Konstellation zwischen Lothario, Therese,
Wilhelm und Natalie überträgt, da Wilhelm zwar der erste Bräutigam von There-
se ist, aber dennoch unklar ist, wer auf wen, zu wessen Gunsten und zu wel-
chen Kosten verzichtet. Gleichwohl verschiebt Friedrichs „lächerliche Lobrede
auf die Medizin“ (MA 5, 606) den Zuständigkeitsbereich: Wilhelm ist nicht
durch einen Arzt, sondern durch eine Hochzeit zu helfen. In dieser Lage verwei-
gert Wilhelm zum ersten Mal in den Lehrjahren die Benennung einer steuernden
Instanz, als er sich vor Lothario selbst anklagt:

Vergebens klagen wir Menschen uns selbst, vergebens das Schicksal an! Wir sind elend
und zum Elend bestimmt, und ist es nicht völlig einerlei, ob eigene Schuld, höherer Ein-
fluß oder Zufall, Tugend oder Laster, Weisheit oder Wahnsinn uns ins Verderben stürzen.
(MA 5, 607)

In dem Moment also, in dem die Turmgesellschaft versagt hat und nur das
Elend als Bestimmung des Menschen gültig zu sein scheint, verwirft Wilhelm
alle sinnstiftenden Konzepte, die bisher seinen Lebenslauf vermeintlich struktu-
riert haben. Gleichwohl antwortet Lothario wieder nur mit einem weiteren Plan:
einer Doppelhochzeit, die das Dilemma auflöst. Die Initiation ist damit zumin-
dest prospektiv abgeschlossen. Denn die Doppelhochzeit bleibt am Ende im Sta-
tus eines Projekts; Wilhelms Heirat wird angekündigt, aber – anders etwa als
Mignons Exequien – nicht erzählt.72 Noch stärker erscheint der Übersprung der
Kausalketten im Schluss des Romans, der zunächst Friedrich und dann Wilhelm
das Wort erteilt:

Die Zeiten waren gut, und ich muß lachen, wenn ich dich ansehe, du kommst mir vor
wie Saul, der Sohn Kis, der ausging seines Vaters Eselinnen zu suchen, und ein König-
reich fand.

72 Vgl. Pfeiffer 2008, 137.



288 III Folge

Ich kenne den Wert eines Königreichs nicht, versetzte Wilhelm, aber ich weiß, daß ich
ein Glück erlangt habe, das ich nicht verdiene, und das ich mit nichts in der Welt vertau-
schen möchte. (MA 5, 610)

Das biblische Gleichnis, das Friedrich benutzt, um Wilhelms Lage zu beschrei-
ben, ist aufschlussreich, weil es die Motivierungsstruktur der Lehrjahre zusam-
menfasst. Zwei Zwecke werden im Gleichnis substituiert, was durch den Kon-
trast zwischen den Eselinnen und dem Königreich komisches Potenzial in sich
birgt.73 Gleichzeitig bleibt offen, wie der eine Zweck durch den anderen substi-
tuiert wird – seien es nun Eselinnen durch ein Königreich oder Natalie durch
die Reihe von Wilhelms Geliebten, auf die Friedrich mit Philine direkt anspielt,
während Wilhelm „jene Zeiten“ (MA 5, 610) nicht erinnern will. Der Schluss
zitiert so ein Kausalgefüge, ohne seinen Mechanismus zu erläutern, der im bib-
lischen Prätext noch durch Verheißung und Erfüllung abgesichert war.74 Darü-
ber hinaus wird in der Figur der Substitution ausgerechnet Wilhelms Schluss-
satz prekär. Denn das Glück75 besteht für Saul gerade in der Vertauschung
seines ursprünglichen Zwecks mit einem anderen; Wilhelm hingegen will sein
Glück „mit nichts in der Welt vertauschen“ (ebd.), was sich – wie die Wander-
jahre zeigen werden – vor dem Hintergrund von allgegenwärtiger Zirkulation
als wenig tragfähig herausstellen wird.

2.5 Zusammenfassung: Biographie erzählen –
Bildungsroman

„Alles geschieht gleichsam bloß zufällig, und ohne mein Zutun, und doch alles
wie ich mir es ehemals ausgedacht, wie ich mir’s vorgesetzt. Sehr sonderbar“
(MA 2.2, 330), wundert sich Wilhelm am Ende des sechsten Buchs und damit
am Ende der Theatralischen Sendung. Nicht nur das Ende der narrativen Folge
ist prekär, sondern sowohl ihr Anfang als auch ihr Verlauf. Das Initiationssche-
ma des Bildungsromans wird durch diese narrative Folge produziert und basiert
selbst auf einer paradigmatischen Struktur, die das erste Buch setzt und die
durch die weiteren Bücher wiederholt wird. Jede Stufe der Entwicklung folgt
damit ähnlichen narrativen Strukturen in den einzelnen Segmenten; an ihren
Übergängen kommen die metaleptischen Verfahren ins Spiel, die sowohl die
Übergänge herleiten als auch das Ziel der Folge destabilisieren. Durch die Wie-

73 Joseph Vogl deutet das als „ironische Konstellation“ (Vogl 2002, 37).
74 Vgl. 1 Sam 9–10; Sorg 1983, 98 f.
75 Vgl. zur Frage des Glücks ausführlich Röder 1968, bes. 88–91, 147–162; Hörisch 1983, 30–99.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 289

derholung ähnlicher Strukturen lassen sich Figurenreihen bilden, die analoge
Aufgaben und Positionen gegenüber Wilhelm übernehmen, wie sich besonders
an der Reihe von Frauenfiguren zeigen lässt. Dass sich Wilhelm dabei stets in
triadischen Konstellationen wiederfindet, ist strukturbildend für die Erzählung.

In der Theatralischen Sendung nimmt Wilhelms Kindheit und Familie einen
deutlich größeren Raum ein als in den Lehrjahren; sie erzählt dadurch die Vor-
geschichte des Bildungsromans. Die Analyse des ersten Buchs hat gezeigt, dass
die Theatralische Sendung die Ursprünge der narrativen Folge betont und damit
die Grundlagen für kausale Motivierungen legt. Das Theater wird nicht als Ge-
genwelt zu einer bürgerlichen Idylle inszeniert, sondern reagiert auf die Defekte
der bürgerlichen Kleinfamilie. Diese Motivierung der titelgebenden Sendung
zum Theater, der Wilhelm folgen wird, strukturiert die Erzählung chronolo-
gisch. Unterstützt wird diese Struktur durch einen starken extradiegetischen Er-
zähler, der diese kausalen Motivierungen produziert und die Fehlschlüsse der
Figur autoritativ korrigiert. In der Asymmetrie zwischen Erzähler und Figur der
Theatralischen Sendung liegt damit ein spezifisches narratives Potenzial.

Die Lehrjahre rekonfigurieren diesen Ausgangspunkt der narrativen Folge
in ihrem ersten Buch, indem sie zunächst die Ordnung der Erzählung verän-
dern und dabei die Ebene wechseln. Wilhelm selbst wird zum Erzähler seiner
Kindheit. Darin inszeniert er seine Lebensgeschichte als durchgehend final mo-
tivierte Folge, die in Mariane als Geliebte und Verkörperung des Theaters ihr
Ziel findet. Dass diese Erzählung nicht nur ihre Längen hat, wie sich an Maria-
nes Reaktion zeigt, sondern darüber hinaus mit falschen Schlüssen operiert,
wird deutlich, wenn die Erzählung an Norberg scheitert. Darüber hinaus greift
die Turmgesellschaft in die narrative Folge ein und setzt pointiert finale Stör-
momente, die auf ein anderes Ziel hindeuten, als es Wilhelm in seiner Kind-
heitsgeschichte konzipiert. Das erste Buch der Lehrjahre hängt in seinem Schei-
tern damit von Wilhelm als intradiegetisch-autodiegetischem Erzähler ab, der
seinen eigenen Bildungsweg so erzählt, als befände er sich kurz vor seinem
Ziel. Dass dem zwar mitnichten so ist, dass aber gleichzeitig seine Schlüsse,
die im zweiten Buch erläutert werden, scheinbar falsch sind, deckt die Turm-
gesellschaft erst später auf.

In den Bekenntnissen einer schönen Seele wird nicht nur eine alternative
Folge durchgespielt, sondern auch das Prinzip der narrativen Sinnstiftung re-
flektiert wie das Initiationsschema des Bildungsromans hinterfragt. In dieser
Autobiographie zeigt sich zunächst das Prinzip der narrativen Rahmung, die
medizinisches Wissen mit pietistischen Selbstpraktiken engführt. Zweitens in-
szenieren die Bekenntnisse die Kosten dieser alternativen Folge, die darüber
hinaus eine weibliche Alternative zum homosozialen Raum der Turmgesell-
schaft mit ihrem Bildungsprogramm formuliert. Die Alternative entpuppt sich
aber gemessen am Initiationsschema des Bildungsromans als Scheinalternative,



290 III Folge

da die schöne Seele ihr Ziel immer schon erreicht hat und ihre Ursache spätes-
tens durch ihre morbide Körperlichkeit festgelegt zu sein scheint. Die Bekennt-
nisse bilden also eine lückenlose finale Folge ab, die ihr Ziel aber in sich selbst
setzt. Damit sind sie auch in ihren narrativen Verfahren eine Alternative zum
restlichen Roman: Metaleptische Umstellungen von Zeit oder Motivierung fin-
den sich in den Bekenntnissen nicht; an ihre Stelle tritt eine lediglich lineare
Sinnstiftung, was sie als intradiegetische Erzählung in der Handlung der Lehr-
jahre umso gefährlicher macht. Denn während die Bekenntnisse immer schon
am Ziel angekommen sind, machen die Lehrjahre ein solches Ankommen gera-
dezu unmöglich.

Nichtsdestotrotz werden die in den Bekenntnissen angedeuteten Verwandt-
schaftsbeziehungen schließlich zum – durchaus komödiantischen – Schlüssel
der vorläufigen Auflösung der Lehrjahre, wie sie das siebte und achte Buch in-
szenieren. Denn an diesem doppelten Ende der Lehrjahre überführen sie ihre
paradigmatische Struktur in eine syntagmatische Familienzusammenführung:
Die Figuren, denen Wilhelm im Lauf der Lehrjahre in unterschiedlichen Beset-
zungen ähnlicher Positionen begegnet ist, werden nun zusammengebracht, was
die finale Besetzung durchaus problematisiert, wie die Substitution von Therese
durch Natalie zeigt. Dass mit der Aufdeckung des Bildungsprogramms aber kei-
neswegs sein Ziel erreicht ist, machen die Lehrjahre aber ebenso durch ihre
Motivierungsstruktur deutlich. Denn mit dem Initiationsritus am Ende des sieb-
ten Buchs kehrt das im Bildungsweg der Lehrjahre eigentlich konsequent elimi-
nierte Theater im Zentrum der Turmgesellschaft in Gestalt dezidiert theatraler
Anordnungen wieder. Diese Konfiguration verlangt nach weiteren Motivierun-
gen der Ereignisse, für die entweder vermeintlich höhere Mächte oder der Zufall
verantwortlich zeichnen sollen. Im doppelten Ende der Folge zeigt sich somit
das Problem sowohl kausaler als auch finaler Motivierung in Gestalt der Turm-
gesellschaft, die damit beschäftigt ist, die Reste von Wilhelms Bildungsgang mit
Mignon und dem Harfner zu entsorgen und still zu stellen:

Welch ein Leben, rief er aus, in diesem Saale der Vergangenheit! man könnte ihn eben so
gut den Saal der Gegenwart und der Zukunft nennen. So war alles und so wird alles sein!
(MA 5, 542)

In diesem Saal – nichts weniger als der Gruft der Turmgesellschaft – findet sich
das Ende jeder Folge und gleichzeitig die Voraussetzung für die Fortsetzung
von Wilhelms Folge. Dass es ausgerechnet Friedrich ist, der die finale Verbin-
dung von Wilhelm und Natalie stiftet, unterläuft die Autorität der Turmgesell-
schaft und jeder Planungs- und Steuerungsinstanz schließlich völlig. Übrig
bleibt nur der Zufall, gegen den die Schwundstufe der Turmgesellschaft als
transnationale Versicherungsgesellschaft zumindest finanziell absichern kann,
wenn sie ihn schon nicht zu steuern vermag.



3 Fazit: Die Folgen des Erzählens
Die narrative Funktion beschreibt keine neutralen temporalen Relationen, son-
dern setzt durch metaleptische Verfahren epistemologische Strukturen. Sie stiftet
Verbindungen, legt Zusammenhänge nahe und erklärt Ereignisse; kurzum: sie
bildet narrative Folgen, die Erkennen und Erzählen miteinander verschalten. Da-
rin besteht auch der gemeinsame Nenner der in diesem Kapitel analysierten Tex-
te. Sowohl Goethes biologische Schriften mit ihren osteologischen und botani-
schen Folgen als auch die Folgen des Wilhelm Meister-Komplexes sind narrative
Experimente im Umgang mit beschränkter Erkenntnis. Sie arbeiten sich an der
Definition, Verbindung und Zielsetzung von Entwicklungsstadien ab. Die Folge
der Biologie wie die Folge der Literatur kommen dabei stets an die Grenzen ihres
Erkennens. Dementsprechend sind die Folgen des Bildungsromans genauso pre-
kär wie die der biologischen Schriften, was beide in ihrer temporalen Struktur
und der Struktur ihrer Motivierungen – also mit narrativen Mitteln – reflektieren.

Mit den Fragen der Folge wird nämlich erstens die Segmentierung der Ge-
genstände bzw. Ereignisse prekär. Sowohl die biologische Folge als auch die
literarische Folge produzieren an bestimmten Stellen vorläufige narrative Schlie-
ßungen: sei es in den Stadien der Pflanze oder den oft mit Büchern markierten
Stadien der Figur eines Bildungsromans. Zweitens wird die Verbindung zwi-
schen diesen Entwicklungsstadien im Sinne eines durchgängigen Kausalgefüges
prekär. Dass die Ereignisse nacheinander folgen, impliziert nämlich keineswegs
einen kausalen Zusammenhang, auch wenn die Folge diese Schlüsse – sei es bei
den osteologischen Schlüssen auf die Gestalt und den Charakter der Tiere oder
den literarischen Schlüssen auf die Determination der Figur – nahelegt. Mit der
Frage nach der Ursache stellt sich aber drittens auch die Frage nach dem Ziel,
die beide Folgen ebenfalls stellen, aber zugleich problematisieren. Jeder Schlie-
ßung im Sinne eines Ziels – sei es der Pflanze, sei es der Figur – entziehen die
narrativen Folgen Stück für Stück ihre Grundlage. Weder sind Wilhelm oder die
vermeintlich steuernde Turmgesellschaft am Ende der Lehrjahre am Ziel noch ist
es die einjährige Pflanze, wie sich in den durchgewachsenen Pflanzen zeigt. Die-
se Fortsetzungsbemühungen, wo Schließungen ihren Platz beanspruchen, wer-
den durch narrative Verfahren hergestellt, die konsequenterweise eindeutige Zu-
schreibungen explizit vermeiden. Keines der narrativen Segmente kann als Teil
einer Folge isoliert existieren; ihre Verweise auf eine bestimmte narrative Folge
sind elementar. Gerade weil sie keine Schließung zulassen, treffen sich Erkennen
und Erzählen. Die analysierten Erzählungen reflektieren damit sowohl Blancken-
burgs Motivierungsgebot als auch Herders durchgängig theologisch abgesicherte
Kette der Bildung. In ihren Übertragungen ohne Zwischenschritt zeigen sie das
Potenzial und die Grenzen narrativer Verfahren der Folge unter den Bedingun-
gen von beschränkter Erkenntnis.

https://doi.org/10.1515/9783110586213-013





IV Modus





Mit dem Begriff des Modus ist diese Arbeit an der dritten Systemstelle angekom-
men, welche die narrative Funktion als epistemologische Funktion markiert.
Denn mit der Kategorie lässt sich nach Genette die „Regulierung der narrativen
Information“1 analysieren, womit auch die epistemologischen Bedingungen die-
ser Information in den Fokus rücken. Mittelbarkeit und Perspektive bedingen
epistemologische Fragen – das ist der Ausgangspunkt dieser Analyse. Beide Re-
gulatoren der narrativen Information hängen dabei von Ort und Folge, den an-
deren Systemstellen des hier vorgestellten narratologischen Ansatzes, ab: Ers-
tens setzt der Modus die Erzählinstanz mit der Wahrnehmung bzw. dem Wissen
der Figuren in Beziehung. Zweitens setzen die Strukturen von Zeit und Motivie-
rung verschiedene Grade der modalen Vermittlung voraus. Damit operiert jede
Art der Vermittlung bzw. Perspektivierung mit einer Verdoppelung.

Diese Verdoppelung reflektiert Engel durch seine Abwägung der unter-
schiedlichen Profile von Gespräch und Erzählung, mithin von dramatischem
und narrativem Modus avant la lettre. Nur eine Arbeitsteilung zwischen den
beiden Formen der Vermittlung kann – so sein Plädoyer – die narrative Hand-
lung darstellen. Denn während der dramatische Modus Handlung im Sinne ei-
nes Monologs, Dialogs oder Polylogs unmittelbar darstellen kann, leistet der
narrative Modus durch seine mittelbare Darstellung Übersicht und Einordnung.
Beide Darstellungsmodi sind so aufeinander angewiesen; ihr Einsatz und ihre
Grenzen bedürfen besonderer Aufmerksamkeit. Dabei argumentiert Engel be-
sonders gegen Paralipsen – Auslassungen der Handlung –, die das Gespräch in
seiner Leistung der Vollständigkeit einschränken würden.

Kant zeigt auf der anderen Seite, dass der Modus des Erkennens auf narrati-
ve Verfahren zurückgreift. Auch wenn er sich dagegen verwehrt, einen Roman
zu schreiben, rekurriert er in seiner programmatischen Bestimmung einer künf-
tigen allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht auf zwei miteinander
konfligierende narrative Dramaturgien mit unterschiedlichen Schwerpunkten.
In seinem Ausgangspunkt schafft er zunächst mit dem Theater als Metapher
einen Ort, von dem aus er den Lauf der Geschichte analysieren kann, obwohl
er Teil dieser Geschichte ist. Darüber hinaus bedient er sich Personifikationen,
tendenziöser Klammern, rhetorischer Fragen und ungedeckter Behauptungen
im Irrealis, um sein Argument zu führen. An einem argumentativen Knackpunkt
setzt er schließlich einen Moduswechsel über eine Klammer ein, um Schein-
alternativen zu seiner These zu diskreditieren. Kant benutzt damit die Paralep-
se, die nicht nur seine Perspektive in der Theatermetapher erweitert, sondern
darüber hinaus die Informationen über Klammern kommentiert. An den Modus-

1 Genette 1998, 115.

https://doi.org/10.1515/9783110586213-014



296 IV Modus

wechseln zeigen sich deshalb die epistemologischen Voraussetzungen der nar-
rativen Funktion, weil sie diese Verdoppelung markieren können.

Goethe benutzt komplexe modale Strukturen mit einer Vielzahl von Modus-
wechseln, um die epistemologische Dimension der narrativen Funktion zu mar-
kieren. Indem die Moduswechsel unterschiedliche Distanzen und Perspektiven
zwischen der Erzählinstanz und ihren Gegenständen produzieren, machen sie
auf die epistemologischen Voraussetzungen der narrativen Information auf-
merksam. Sie werden im Kontext dieser Arbeit dementsprechend als metalepti-
sche Verfahren analysierbar. Dabei avancieren besonders die Paralipse als in-
tentionale Auslassung und die Paralepse als Informationsüberschuss zu den
leitenden metaleptischen Verfahren, mit denen nun die Modi der Natur wie die
Modi der Literatur zu untersuchen sind.



1 Die Modi der Natur: Optische Schriften
Die Optik ist der dritte Schauplatz in Goethes frühen naturwissenschaftlichen
Schriften. Im Gegensatz zum ‚Urgestein‘ Granit, das den Ursprung der Welt er-
klären soll, und im Gegensatz zur ‚Urpflanze‘, die alle Stadien der Pflanzenent-
wicklung bestimmen soll, geht es beim ‚Urphänomen‘ der Optik weder um Fra-
gen des Ursprungs noch um Fragen der Entwicklung. Vielmehr soll es die stets
reproduzierbare Farbentstehung erklären, die Goethe aber nicht im Objekt, son-
dern im Subjekt verortet: Die von Goethe untersuchten Farben entstehen zual-
lererst im Auge und sind so keine objektiven Eigenschaften, sondern subjektive
Phänomene.1 Wie sind diese aber zu untersuchen und darzustellen? Hier setzt
das Leistungsprofil metaleptischer Verfahren an, indem sie verschiedene For-
men von Mittelbarkeit und Perspektive und damit – in der erzähltheoretischen
Diktion des achtzehnten Jahrhunderts – innere Handlung darstellen können.
Narrative Strukturen können also – so meine These – die Farben nur durch
verschiedene Moduswechsel abbilden; erst in der Verbindung einer doppelten
Perspektive und einer doppelten Mittelbarkeit werden sie als subjektive Farben
sichtbar.

In der folgenden Analyse gilt es deshalb, Mittelbarkeit und Perspektive ge-
rade an ihren Grenzen und Wechseln zu untersuchen. Wie in den systemati-
schen Vorüberlegungen ausgeführt, bezeichnet die Kategorie Modus nicht nur
die „Regulierung der narrativen Information“2, sondern immer auch die Reflexi-
on der Informationsgewinnung. Mit dem Begriff des Modus lässt sich so die
Reflexion des Erkennens im Erzählen analysieren, weil er die beiden epistemo-
logischen Zentren in narrativen Texten – Erzählinstanz und Figur – in ihrem
asymmetrischen, aber arbeitsteiligen Zugriff auf die erzählte Welt in Relation
setzt. In diesem Zusammenspiel von Erzählinstanz und Figur zeigt sich die nar-
rative Funktion, die nur als epistemologische zu denken ist.

In einem ersten Schritt arbeite ich diese epistemologische Dimension der
unter dem Begriff des Modus zur Disposition stehenden Vermittlung am Versuch
als Vermittler von Objekt und Subjekt (1792) heraus, der die naturwissenschaftli-
che experimentale Anleitung mit einem narrativen Essay kurzschließt (1.1). Das
entscheidende Kriterium für das Gelingen des naturwissenschaftlichen Experi-
ments wie des Essays ist nämlich eine Mittelbarkeit, die über Reihenbildung
funktioniert. Diese Mittelbarkeit zeigt sich auf der Darstellungsebene als Modus-
wechsel. Anschließend untersuche ich mit den Beiträgen zur Optik (1791/92)

1 Zu den phänomenologischen Implikationen des ‚Urphänomens‘ vgl. Hennigfeld 2015.
2 Genette 1998, 115.

https://doi.org/10.1515/9783110586213-015



298 IV Modus

Goethes erste größere Publikation seiner Farbstudien vor der ungleich berühmte-
ren Farbenlehre (1.2). Dabei zeigt sich die epistemologische Funktion des Modus-
wechsels im abwechselnden Einsatz von narrativer Rahmung und dramatischer
Versuchsanleitung. Der Text hat erstens zum Ziel, das ‚Urphänomen‘ der Farbe
sichtbar zu machen, obwohl diese Farbe ihren Ort nur im betrachtenden Subjekt
hat. Der Moduswechsel zwischen Nullfokalisierung und interner Fokalisierung
überschreitet so paraleptisch permanent die Perspektive des Farbe sehenden
Subjekts, obwohl die Beiträge genau die Erfahrung dieses optischen Phänomens
anleiten. Weil der Text diese Farbe aber nur beschreiben und nicht sehen lassen
kann, erfolgt hier zweitens der Einsatz eines komplexen multimedialen Arrange-
ments, das mit dem den Beiträgen beigelegten optischen Kartenspiel, nicht zu
ignorieren ist (1.3). In den Beiträgen oszillieren damit Versuchsanleitungen im
dramatischen Modus und Voraussetzungen bzw. Schließungen im narrativen
Modus, die alle einem, wenn auch verglichen mit der Farbenlehre noch zurück-
haltend formulierten Ziel untergeordnet sind: Newtons Theorie der Farbentste-
hung zu widerlegen.

1.1 Theoretische Modi: ‚Der Versuch als Vermittler von
Objekt und Subjekt‘

Für Johann Jakob Engel sind Moduswechsel der Königsweg guten Erzählens;
ein „philosophischer Naturkündiger“3 ist das Paradebeispiel für einen erfolgrei-
chen Erzähler, weil er „Naturerscheinungen werden sehen“4 lassen kann und
diese Erscheinungen aus der Vergangenheit des narrativen Modus in die Gegen-
wart des dramatischen Modus transponieren kann. An entscheidenden Stellen
soll die Erzählung „den Vorhang aufziehn“5 und die Mittelbarkeit drastisch re-
duzieren. Der dramatische Modus ist aber nichtsdestotrotz auf die vermittelnde
Rahmung durch den narrativen Modus angewiesen, gerade wenn es um
die Darstellung unsicherer Erkenntnis geht. Das zeigt sich insbesondere bei
Goethes Versuch als Vermittler von Objekt und Subjekt, der wohl berühmtesten
Reflexion seiner eigenen Methode, in der er das Leistungsprofil des Versuchs
bestimmt und dabei – so Engelhardt – die Beiträge zur Optik als vorkantische
Arbeit mit einem Rekurs auf Kant rechtfertigt.6 Dass der Versuch nicht nur die

3 Engel 1964, 186.
4 Ebd.
5 Engel 1964, 240.
6 Vgl. Engelhardt 2000, 12.



1 Die Modi der Natur: Optische Schriften 299

Vermittlung zwischen Objekt und Subjekt betrifft, wie der Titel indiziert,7 son-
dern darüber hinaus auf seiner Darstellungsebene ein komplexes Spiel von
Mittelbarkeit inszeniert, will meine Lektüre zeigen. Goethe geht es – so meine
These – zwar vordergründig um das erkenntnisstiftende Verfahren des natur-
wissenschaftlichen Experiments. An dessen Grenzen allerdings muss der Text
auf narrative Darstellungsverfahren zurückgreifen, um die Gefahr von Fehl-
schlüssen, die mit der naturwissenschaftlichen Experimentalanordnung ver-
bunden ist, durch eine doppelte Mittelbarkeit zu bannen. Das Ziel des Textes
besteht dabei darin, eine „Verfahrungsart“ (MA 4.2, 332) zu entwickeln, die vor
den Kurzschlüssen sowohl der Erfahrung als auch der Theorie schützt.

Bereits im Versuch als titelgebendem Leitbegriff zeigt sich diese doppelte
Mittelbarkeit. Denn der Versuch hat hier zwei Bedeutungen, die nur auf den
ersten Blick nichts miteinander zu tun haben. Erstens bezeichnet der Versuch
ein erkenntnisgenerierendes Verfahren im Sinne des Experiments: Der Versuch
als Experiment schafft Erkenntnis und formuliert dabei ein Ergebnis. Zweitens
bezeichnet der Versuch aber auch spätestens seit Montaignes Essais ein dem
Genre entsprechendes Darstellungsverfahren, das der Ergebnisoffenheit seiner
Gegenstände Rechnung trägt. Der Vorgang des Erkenntnisgewinns ist in dieser
zweiten Bedeutung tendenziell unabschließbar und nähert sich seinem Objekt
nur an, ohne es je erschöpfend zu erklären.8 Im Verlauf des Versuchs werden
diese beiden Bedeutungen des Versuchs unterschiedlich konfiguriert. Sie pro-
duzieren eine wechselseitige Abhängigkeit von narrativem Essay und naturwis-
senschaftlichem Experiment. Auf den Schritten seiner Argumentation begegnet
der Essay allerdings stets einem ästhetischen Gegennarrativ, von dem sich die
naturwissenschaftliche Epistemologie einerseits abgrenzen muss, aber an dem
sie andererseits auch parasitär Anteil nehmen muss, um ihr Ziel in den Erfah-
rungen höherer Art zu erreichen.9 Dabei wechselt der Versuch – wie auch in
seinen zahlreichen Vergleichen – in den narrativen Modus, indem er die Mittel-
barkeit seiner Darstellung erhöht. Auf der Darstellungsebene vollzieht er damit,

7 Ob der Titel von Goethe selbst stammt, ist dabei ungewiss. Im Austausch mit Schiller spricht
Goethe von der unbetitelten Handschrift noch deutlich allgemeiner als den ‚Kautelen des Be-
obachters‘. Ob der schließlich überlieferte Titel der revidierten Fassung, die 1823 in Zur Natur-
wissenschaft überhaupt erschien, von Goethe selbst oder von Riemer stammt, ist ungeklärt.
Vgl. MA 4.2, 1077. Für eine ausführliche Interpretation von Goethes experimenteller Methode,
allerdings mit holistischen Schlüssen auf Goethes Bewusstsein und dementsprechend weitem
Anspruch für Goethes Gesamtwerk vgl. Schimma 2014, bes. 64–78, 93 f.
8 Für diese doppelte Bedeutung des Versuchs mit weiteren Hinweisen zum Essay vgl. van der
Laan 2005.
9 Dabei knüpfe ich an die systematischen Bemerkungen von Friedrich Steinle an, der jüngst
Goethes Referenzen auf die französische Aufklärung nachgewiesen hat. Vgl. Steinle 2014.



300 IV Modus

was er auch inhaltlich mit der Mittelbarkeit des Versuchs fordert. Diese Struktur
will ich im Folgenden beschreiben.

Die ersten drei Absätze führen in das Hauptproblem der Vermittlung ein,
indem sie verschiedene Erkenntnisszenen mit unterschiedlichen Möglichkeiten
darstellen, „die Sachen anzusehen und zu beurteilen“ (MA 4.2, 321). Indem der
Text in den ersten beiden Absätzen der subjektiven Methode ihr objektives Ge-
genteil gegenüberstellt und schließlich im dritten Absatz einen ersten Versuch
zur Vermittlung unternimmt, bildet die Exposition die Argumentation metony-
misch ab. Der Essay beginnt in der dritten Person, die sich im generalisierenden
Singular den subjektiven Beobachtungen des Menschen widmet. Ausgangs-
punkt ist das mehrdeutige „Sobald“ (ebd.), das sowohl als temporale als auch
als konditionale Konjunktion fungieren kann. Indem sich der Mensch zum Maß-
stab seiner Naturbeobachtungen macht, sind diese notorisch unzuverlässig; sie
führen zu „tausend Irrtümern“ (MA 4.2, 321), weil der Mensch mit seiner Einbil-
dungskraft und seinem Witz voreilig Schlüsse zieht, die an den Phänomenen
vorbeigehen. Der erste Absatz zeigt also die Probleme einer Epistemologie auf,
die ganz auf das Subjekt ausgerichtet ist. Im zweiten Absatz stellt Goethe dieser
subjektiven Relation ihr Gegenteil entgegen: eine objektive Herangehensweise,
die allerdings nicht weniger unbefriedigend ist. In der dritten Person Plural er-
kunden Naturforscher die Natur, ohne sie auf sich selbst als Erkenntnissubjekte
zu beziehen mit dem Anspruch, zu „gleichgültige[n] und gleichsam göttliche[n]
Wesen“ (MA 4.2, 322) zu werden. Der „Maßstab zu dieser Erkenntnis“ (ebd.) ist
also ein radikal objektiver und damit nicht weniger problembehaftet als der
subjektive Zugang, wie der dritte Absatz des Essays in einem ersten Vermitt-
lungsversuch zwischen den beiden Extremen zeigt.10

In der ersten Fassung von 1792 findet sich aber noch vor dieser Vermittlung
zunächst die Disposition des Essays, wo als Beleg für die Probleme der objekti-
ven Methode auf die „Geschichte der Wissenschaften“ (ebd.) verwiesen wird,
die der zweite Teil des Aufsatzes erläutern soll. Der erste Teil ist dagegen der
Erkenntnis der „Kräfte der Natur“ (ebd.) gewidmet. Nach dieser Disposition ver-
sucht der Essay die erste Vermittlung zwischen subjektiver und objektiver Me-
thode. Dazu variiert er seine Eingangsformel, die durch den Doppelpunkt und
die Konjunktion „so“ ebenfalls sowohl konditional als auch temporal gelesen
werden kann:

Sobald wir einen Gegenstand in Beziehung auf sich selbst und in Verhältnis mit andern
betrachten und denselben nicht unmittelbar entweder begehren oder verabscheuen: so
werden wir mit einer ruhigen Aufmerksamkeit uns bald von ihm, seinen Teilen, seinen
Verhältnissen einen ziemlich deutlichen Begriff machen können. (MA 4.2, 322, Herv. SM)

10 Vgl. anders Neubauer 1997, 66 f.



1 Die Modi der Natur: Optische Schriften 301

An dieser Stelle legt die futurische Verbform des Hauptsatzes die konditionale
Lesart nahe, die nun nicht mehr zu einer Beschreibung, sondern zu einer An-
weisung wird, wie Gegenstände zu erkennen sind und wie – in der ersten Per-
son Plural – die Vermittlung zwischen „de[m] Mensch[en]“ (MA 4.2, 321) der
subjektiven und dem Naturforscher der objektiven Methode zu leisten ist. Die
damit verbundene Epistemologie, die zwischen möglichst unvoreingenomme-
ner Betrachtung und vorläufiger Begriffsbildung oszilliert, wird Schiller 1798
im Briefwechsel mit Goethe zu diesem Essay als „rationelle Empirie“ (MA 4.2,
1076) bezeichnen.11 Mir geht es an dieser Stelle aber vor allem um die Mittelbar-
keit, die diese Oszillation transportiert. Sie schützt nämlich vor den Irrtümern
der subjektiven Methode, ohne diese zu verwerfen, weil sie zum Ausgangs-
punkt einer narrativen Reihe avanciert, welche die „Betrachtungen fortsetzen“
(MA 4.2, 322) und „Gegenstände unter einander verknüpfen“ (ebd.) lässt. Der
„ziemlich deutliche[ ] Begriff“ (ebd.) ist dabei eine nur vorläufige Schließung;
bei der „Prüfung geheimer Naturverhältnisse“ (MA 4.2, 323) stößt diese Form
der Naturbeobachtung schnell an ihre Grenzen. Denn sie fordert immer eine
reflexive Distanz, die das Subjekt selbst zu „sein[em] eigne[n] strengste[n] Be-
obachter“ (ebd.) werden lässt. Dennoch lässt sich der Essay von dieser „hypo-
thetische[n] Unmöglichkeit“ (ebd.) nicht entmutigen, sondern formuliert sein
eigenes Programm:

[…] wir werden wenigstens am weitsten kommen, wenn wir uns die Mittel im Allgemeinen
zu vergegenwärtigen suchen, wodurch vorzügliche Menschen die Wissenschaften zu er-
weitern gewußt haben, wenn wir die Abwege genau bezeichnen, auf welchen sie sich
verirrt, und auf welchen ihnen manchmal Jahrhunderte eine große Anzahl von Schülern
gefolgt bis spätere Erfahrungen erst wieder den Beobachter auf den rechten Weg eingelei-
tet. (MA 4.2, 323)

Die Mittel der Erkenntnis zu vergegenwärtigen, setzt sich der Essay also pro-
grammatisch zum Ziel, wobei auch die Vermittlung zwischen Erkenntnissubjekt
und Erkenntnisobjekt anklingt. Kaum merklich verschiebt der Text dabei auch
das Instrument seines Erkennens: Nicht mehr die Beobachtung oder Betrachtung
der Natur ist der Leitbegriff, sondern die deutlich voraussetzungsreichere Erfah-
rung,12 die in den Erfahrungen höherer Art ihr Ziel finden wird. Wie kommt man
aber von den einfachen Erfahrungen zu den Erfahrungen höherer Art?

11 Zu Goethes Empirismus v. a. bezogen auf die Farbenlehre vgl. Vogl 2009, bes. 120–123. Zum
Briefwechsel vgl. Di Bartolo 2011, bes. 157–162.
12 Vgl. Adler 1998. Zu den Implikationen dieses Modells der Erfahrung, das sich anders als
Newtons Opticks nicht objektivieren lassen, vgl. Crary 1996, 37–73.



302 IV Modus

Der anschließende Teil des Essays führt die in der Ausgangsfrage eingeführ-
ten Konzepte weiter und nimmt dafür den Begriff der Erfahrung zum Ausgangs-
punkt. Das Problem liegt dabei weniger in der epistemologischen Struktur der
Erfahrung als in der Frage, „wie diese Erfahrungen zu machen und wie sie zu
nutzen“ (ebd.) sind. Das daran anschließende Plädoyer für kollektives Arbeiten
führt der Essay abermals mit einer Variation der Eingangsformel ein: „Sobald
scharfsinnige Menschen“ (ebd.) nämlich nur auf bestimmte Phänomene auf-
merksam gemacht werden, zeigen sie sich „zu Beobachtungen so geneigt als
geschickt“ (MA 4.2, 324). Kollektives Arbeiten ist also das Mittel der Wahl, wenn
es darum geht, Irrtümer zu vermeiden und Erkenntnis zu befördern, wobei hier
die Betonung auf die Beschaffenheit der gemeinsam arbeitenden Menschen ge-
legt wird: ihren Scharfsinn. Doch für den kollektiven Erkenntnisprozess muss –
wie Goethe in einem ersten Verweis auf die Beiträge zur Optik postuliert – die
individuelle Erfahrung formalisiert und vor allem reproduzierbar werden.13

Damit kommt der Text zur Definition des Versuchs, der als zentraler Begriff
den dergestalt vermittelten Erkenntnisprozess reguliert:

Wenn wir die Erfahrungen welche vor uns gemacht worden, die wir selbst oder andere
zu gleicher Zeit mit uns machen, vorsätzlich wiederholen und die Phänomene die teils
zufällig teils künstlich entstanden sind, wieder darstellen, so nennen wir dieses einen
Versuch. (MA 4.2, 325)

Der Versuch generiert für Goethe keine Erfahrungen, er wiederholt sie und stellt
sie wieder dar. Mit Wiederholbarkeit ist hier also nicht nur die Reproduzierbar-
keit einer Erfahrung gemeint, sondern auch und vor allem ihre Darstellung. Ob
Darstellung an dieser Stelle allerdings heißt, dass der Versuch als Darstellung
operiert oder ob der Versuch selbst eine Darstellung braucht, ist unentscheid-
bar. Diese Unentscheidbarkeit führt aber – wie Eva Geulen bemerkt – zumindest
dazu, dass Darstellung „mit bedacht sein [will] bei Versuchen und Versuchen
über Versuche“14. Diese Darstellung erfolgt narrativ durch Reihenbildung, also
mittels geordneter Vervielfältigung. Am Verfahren der Reihenbildung lassen
sich die Probleme des Versuchs als erkenntnisgenerierendes Verfahren erläu-
tern. Denn nur unmittelbar können Versuche nichts beweisen, mittelbar aber
durchaus.15 „Kombinationen“ (MA 4.2, 325) oder „Maschinen“ (ebd.) sorgen für
die Reproduzierbarkeit des Versuchs, aber nur in Form der Reihe – „durch Ver-

13 Zu einer Einordnung dieses kollektiven Erkenntnisprozesses vgl. Reulecke 2016, 252–254.
14 Vgl. Geulen 2014, 217. Vgl. auch Geulen 2017, 359 f. Zu einer Möglichkeit, diese Reihenbil-
dung narrativ zu denken, vgl. Sturm 2015.
15 Vgl. Geulen 2017, 364 f.



1 Die Modi der Natur: Optische Schriften 303

einigung und Verbindung“ (MA 4.2, 326) – erklären Versuche die so dargestell-
ten Phänomene.

Doch diese Reihenbildung ist alles andere als unproblematisch: „[Z]wei
Versuche die mit einander einige Ähnlichkeit haben zu vereinigen und zu ver-
binden, gehört mehr Strenge und Aufmerksamkeit, als selbst scharfe Beobach-
ter oft von sich gefordert haben“ (ebd.). Zudem ist der Versuch auch im Plural
notorisch unzuverlässig, wenn aus ihm Schlüsse gezogen werden, weil sie Kau-
salität nahelegen: „Zwei Versuche können scheinen auseinander zu folgen,
wenn zwischen ihnen noch eine große Reihe stehen sollte, um sie in eine recht
natürliche Verbindung zu bringen.“ (ebd., Herv. SM) An diesem Punkt, „beim
Übergang von der Erfahrung zum Urteil, von der Erkenntnis zur Anwendung“
(ebd.) unterlaufen dem Erkenntnissubjekt Fehler, weil – in der Metapher eines
Überfalls – „seine inneren Feinde auflauren, Einbildungskraft […], Ungeduld,
Vorschnelligkeit, Selbstzufriedenheit, Steifheit, Gedankenform, vorgefaßte
Meinung, Bequemlichkeit, Leichtsinn, Veränderlichkeit, und wie die ganze
Schar mit ihrem Gefolge heißen mag“ (ebd.). Dergestalt in den Hinterhalt gera-
ten muss sich das Erkenntnissubjekt vorsehen. Um dies zu veranschaulichen
greift die Metapher des Überfalls nicht, weshalb der Versuch das Register wech-
selt und ein Paradox aufstellt:

Ich möchte zur Warnung dieser Gefahr [unmittelbar aus Versuchen zu schließen] […] hier
eine Art von Paradoxon aufstellen, um eine lebhaftere Aufmerksamkeit zu erregen. Ich
wage nämlich zu behaupten: daß Ein Versuch, ja mehrere Versuche in Verbindung nichts
beweisen, ja daß nichts gefährlicher sei als irgend einen Satz unmittelbar durch Versuche
beweisen zu wollen. (MA 4.2, 326, Herv. SM)

Worin liegt dieses Paradox? Wie Wolfgang Krohn ausführt, handelt es sich um
ein Paradox der Ähnlichkeit, das sowohl die Unterschiede der ähnlichen Versu-
che als auch ihre Gleichheit betont.16 Dabei läuft der Experimente anstellende
Beobachter Gefahr, die Phänomene „für näher verwandt zu halten als sie sind“
(MA 4.2, 327) und dadurch das Paradox der Ähnlichkeit über Analogiebildung
vorschnell aufzulösen. Weil aber die „Neigung zu Hypothesen, zu Theorien,
Terminologien und Systemen“ (ebd.) nicht aus der menschlichen Epistemologie
wegzudenken ist, muss Goethe sie in seine Epistemologie integrieren.17 Dabei
gibt er aber Aufschluss über sein Konzept von der epistemischen Grundausstat-

16 Vgl. Krohn 1998, 407–409. Zugleich gilt für die Semantik des Paradoxes um 1800, dass
es – wie Anita Traninger für die frühe Neuzeit bemerkt – nicht umstandslos mit der logischen
Paradoxie gleichgesetzt werden darf, sondern vor allem als rhetorisches Paradox den „Wider-
spruch gegen eine etablierte Meinung“ bedeutet. Vgl. Traninger 2012, 216.
17 Allgemein zu Goethes Epistemologie vgl. Wellbery 2010.



304 IV Modus

tung des Menschen: „Eine jede Erfahrung die wir machen, ein jeder Versuch,
durch den wir sie wiederholen ist eigentlich ein isolierter Teil unserer Erkennt-
nis, durch öftere Wiederholung bringen wir diese isolierte Kenntnis zur Gewiß-
heit.“ (MA 4.2, 326 f.) Diese isolierten Teile zu verbinden, ist damit die Aufgabe
der Versuchsreihen, denen aber nicht der Status von Theorien zugeschrieben
werden soll, die dann wiederum die Erfahrungen regulieren. Daten sammeln,
statt aus Daten zu schließen, ist also die Konsequenz aus den Problemen des
Versuchs, wenn man – wie die Vergleiche nahelegen – keinen „despotischen
Hofe“ (MA 4.2, 328) gründen oder zum „Stifter einer Sekte“ (ebd.) werden will.18

Nachdem der Essay den Versuch definiert und die Probleme des experimen-
tellen Verfahrens reflektiert hat, beschäftigt sich sein nächster Abschnitt mit der
Frage, wie mittelbare Schlüsse aus Versuchsreihen gezogen werden können.
Nur die „unmittelbare Anwendung eines Versuchs zum Beweis irgendeiner Hy-
pothese“ (ebd.) ist problematisch, weniger die mittelbare, die sich zunächst in
der Untersuchung „alle[r] Seiten und Modifikationen einer einzigen Erfahrung
eines einzigen Versuches nach aller Möglichkeit“ (MA 4.2, 329) zeigt. Das
Grundprinzip, das mittelbare Schlüsse erlaubt, ist also das der „Vermannigfalti-
gung“ (ebd.), die bezeichnenderweise darin besteht, die Mittelbarkeit gleichzei-
tig auszuschalten und herzustellen. Die Überlegungen gehen davon aus, dass
die Natur ein komplexes Kausalgefüge darstellt, das sich in „einer ewigen Wir-
kung und Gegenwirkung“ (ebd.) befindet.19 Diese Verbindungen gilt es zu ent-
schlüsseln, wofür ein erster Versuch allerdings nur der Anfang ist:

Haben wir also einen solchen Versuch gefaßt, eine solche Erfahrung gemacht, so können
wir nicht sorgfältig genug untersuchen, was unmittelbar an ihn grenzt, was zunächst aus
ihm folgt, dieses ists, worauf wir mehr zu sehen haben, als was sich auf ihn bezieht. Die
Vermannigfaltigung eines jeden einzelnen Versuches ist also die eigentliche Pflicht eines
Naturforschers. (MA 4.2, 329)

Statt also aus dem initialen Versuch eine Schlussfolgerung zu ziehen, plädiert
der Essay für einen weiteren Versuch, der möglichst unmittelbar aus dem ers-
ten Versuch folgt. Hier löst sich das Paradox der Mittelbarkeit auf: Diese unmit-
telbare Folge der Versuche ermöglicht erst die mittelbare Schlussfolgerung. Als

18 Steinle sieht hier den „Politiker Goethe“ (Steinle 2014, 227) sprechen, was m. E. die Frage
nach der Funktion dieses Vergleichs eher verstellt als beantwortet. Ich argumentiere hingegen
dafür, die Metaphorik ernst zu nehmen und in ihrer Funktion für die Argumentation des Textes
zu betrachten.
19 Diese Prämisse ist vor allem auch für den Aspekt der Folge leitend. Unter dem Begriff der
Realteleologie analysiert sie Philip Ajouri im Gegensatz zur narrativ produzierten Teleologie.
Vgl. Ajouri 2007, bes. 18–23, 52–57.



1 Die Modi der Natur: Optische Schriften 305

Beispiel führt der Text – nun bereits zum zweiten Mal – die Beiträge zur Optik
an, die nicht nur eine Reihe von unmittelbar aneinander grenzenden, also nur
in einem Aspekt voneinander unterschiedenen Versuchen sind, sondern „wenn
man sie alle genau kennt und übersieht, gleichsam nur Einen Versuch ausma-
chen, nur Eine Erfahrung unter den mannigfaltigsten Ansichten darstellen“
(MA 4.2, 329 f.). Diese in einer Reihe von Versuchen multiperspektivisch um-
stellte Erfahrung qualifiziert Goethe als eine Erfahrung „offenbar von einer
höhern Art“ (MA 4.2, 330). Als „Formel“ (ebd.) kann sie die einzelnen Erfahrun-
gen erklären und bleibt dennoch an die Anschaulichkeit der einzelnen Erfah-
rungen in den Wiederholungen der Versuche gebunden. Mit dem mathemati-
schen Vergleich und dem Vorbild der „mathematische[n] Methode“ (ebd.) ist
also das Schließverfahren, nicht aber die theoretische Abstraktion der Rechen-
operationen gemeint. Dergestalt vermittelt durch „eine Reihe Erfahrungen der
höheren Art“ (MA 4.2, 331), die jederzeit ihre einzelnen Erfahrungen offenlegt,
können die Vermögen wieder zum Erkenntnisprozess zugelassen werden, wel-
che Goethe noch bei den einzelnen Versuchen verbannt hat: Verstand, Einbil-
dungskraft und Witz sind nun „nicht schädlich“ (ebd.), sondern dem Erkennt-
nisprozess förderlich, weil die einzelnen, möglichst lückenlosen Erfahrungen
in den Versuchen immer präsent sind.

Diese möglichst lückenlosen Erfahrungen, welche die ästhetischen Vermö-
gen bannen sollen, verstehen sich aber keineswegs von selbst, wie die Verglei-
che mit Politik und Mathematik andeuten. Zur Herleitung dieses Paradoxes der
durch Unmittelbarkeit hergestellten Mittelbarkeit bedient sich Goethe an ent-
scheidenden Punkten des Essays eines in seinen theoretischen Konsequenzen
meist überlesenen Gegennarrativs. Dieses Gegennarrativ vermittelt die erste Op-
position zwischen subjektiver und objektiver Epistemologie mit einer zweiten
Opposition zwischen vermeintlich subjektiver Kunst und vermeintlich objekti-
ver Wissenschaft. Wie ich an den Einsätzen dieses Gegennarrativs zeigen werde,
kollabieren diese Oppositionen aber schließlich und ermöglichen erst die Erfah-
rungen höherer Art.

An drei Stellen definiert Goethe die naturwissenschaftliche Erkenntnisge-
winnung in Abgrenzung zur Kunst: zunächst zur Kunst im Allgemeinen, dann
zur Literatur und schließlich zur Rhetorik. Diese Definitionen ex negativo zeigen
den Punkt, an dem der Text gewissermaßen von Erkenntnistheorie in Ästhetik
umschaltet. Damit reflektiert er sein Verfahren als doppelten Versuch. Die erste
Opposition operiert mit dem Begriff der Ganzheit. Der Künstler soll nur ein ferti-
ges Ganzes vorlegen, sich erst nach Abschluss seines Kunstwerks Lob und Tadel
aussetzen und in einem neuen Kunstwerk beherzigen; der Wissenschaftler
muss dagegen „jede einzelne Erfahrung, wider Vermutung öffentlich“ (MA 4.2,
325) machen, also mit offenen Karten spielen, weil er allein gar kein Ganzes



306 IV Modus

bilden kann. Subjektiven Verzerrungen kann also durch kollaboratives Arbeiten
ein Stück weit vorgebeugt werden. Die zweite Opposition variiert diese Gegen-
überstellung mit dem Begriff der Vermannigfaltigung – und zwar in vertausch-
ten Rollen. Während der „Schriftsteller[ ], der unterhalten will“ (MA 4.2, 329),
bewusst Lücken in seinen Texten als Einfallstore der Einbildungskraft belassen
muss und damit eben gerade kein Ganzes im Sinne von Vollständigkeit vorzule-
gen hat, soll der Naturforscher so arbeiten, als ob er der wissenschaftlichen
Community „nichts zu tun übrig lassen“ wollte (ebd.). Indem er also die Erfah-
rungen mit anderen unmittelbar angrenzenden Erfahrungen verbindet und so
die einzelne Erfahrung vermannigfaltigt, schafft er Erfahrungen „von einer hö-
hern Art“ (MA 4.2, 330). Diese Erfahrungen müssen in einer lückenlosen Reihe
dargestellt werden, die zwar prinzipiell unabschließbar ist, aber im Idealfall
unmittelbare, lückenlose Relationen zwischen den gereihten Elementen produ-
ziert. Das „Nächste aus dem Nächsten zu folgern“ ist also die Pflicht des Natur-
forschers, der sich – wie bereits angedeutet – von der Mathematik leiten lässt
(ebd.). Doch auch die Mathematik führt in Goethes Vergleich ganz ähnlich wie
der unmittelbare Versuch keine Beweise in dem Sinne, dass sie neue Erkennt-
nisse generiert; sie legt nur dar, sie rekapituliert. Das ist der Einsatz für die
dritte Variation des Gegennarrativs: Der kluge Redner nämlich stiftet Verbin-
dungen zwischen isolierten Phänomenen durch „Witz und Einbildungskraft“
(ebd.) und kann Beweise aus Argumenten stiften, wo der redliche Naturforscher
nur Reihen bilden kann. Die Lücken zwischen den Phänomenen werden also
durch die Verbindungen des Redners gefüllt, unabhängig davon, ob diese Ver-
bindungen den objektiven Zusammenhängen entsprechen oder nicht. Die Rhe-
torik gefährdet also zumindest potenziell die Wahrheitssuche des Naturwissen-
schaftlers.

Spätestens an dieser Stelle kollabieren allerdings die eingeführten Oppositi-
onen. Denn den höheren Erfahrungen ist ohne Einbildungskraft und Witz – den
prototypischen Vermögen der Kunst – nicht beizukommen, auch sie müssen
wiederum in eine Reihe gebracht werden. „Hat man aber eine Reihe Erfahrun-
gen der höheren Art zusammengebracht, so übe sich alsdann der Verstand, die
Einbildungskraft, der Witz an denselben wie er nur mag. Dieses wird nicht
schädlich, ja es wird nützlich sein“ (MA 4.2, 331). Das Gegennarrativ der Ästhe-
tik in Goethes Versuch über den Versuch weist auf die epistemologische Pointe
des Textes hin und verschiebt gleichzeitig die Argumentationsweise, indem es
die Unterscheidung von Wissenschaft und Kunst unterläuft. Wenn der erste Ein-
satz die isolierte Erfahrung für den intersubjektiven naturwissenschaftlichen Er-
kenntnisprozess propagiert und die Produktion von Ganzheit dem Künstler zu-
weist, stellt er eine Opposition zwischen verschiedenen epistemologischen
Verfahren auf. Wenn der zweite Einsatz aber Ganzheit mit Reihenbildung asso-



1 Die Modi der Natur: Optische Schriften 307

ziiert, vertauscht das Gegennarrativ die Rollen: Der Naturwissenschaftler hat
eine lückenlose Reihe zu produzieren, während der Schriftsteller Lücken mode-
rieren muss. Der dritte Einsatz schließlich stellt das Verfahren der Rhetorik als
eines aus, das den „Schein eines Rechts oder Unrechts, eines Wahren oder Fal-
schen“ (MA 4.2, 330) austauschbar macht. Indem aber die Naturwissenschaft
bei den Erfahrungen höherer Art mit Witz und Einbildungskraft dieselben Mittel
benutzt wie die Rhetorik, ist auch die Bildung eines „höhere[n] Prinzip[s]“
(MA 4.2, 332), das die Erfahrungen höherer Art wiederum reguliert, mit den skiz-
zierten Mitteln prekär.

Goethe nimmt also eine mittlere Position zwischen subjektiver und objekti-
ver Methode ein. Diese Positionierung erfolgt narrativ, und zwar im doppelten
Sinn: Erstens ist der Essay narrativ im engeren Sinn, weil seine lineare Anord-
nung nicht beliebig ist, sondern einem bestimmten Ziel dient: der Vermittlung
von Objekt und Subjekt. Dazu etabliert Goethe ein Gegennarrativ, das die Na-
turforschung zunächst ex negativo definiert. Am Schluss erlaubt es aber gerade
dieses Gegennarrativ, die Einbildungskraft und den Witz in den naturwissen-
schaftlichen Erkenntnisprozess zu reintegrieren und durch die Erfahrungen hö-
herer Art produktiv zu machen. Dergestalt sind die subjektive und objektive
Methode vermittelt. Zweitens führt der Essay auch mithilfe der Modellierung
seiner Erzählinstanzen als Agenten der Vermittlung vor, was er theoretisch for-
dert: Statt einen unerreichbaren „gleichsam göttliche[n]“ (MA 4.2, 322) Stand-
punkt der reinen Objektivität oder einen Standpunkt der reinen Subjektivität
zu veranschlagen, wählt Goethe die Form des Essays mit variablen Erzählin-
stanzen, die Mittelbarkeit produzieren. Dementsprechend variiert der Versuch
zwischen erster und dritter Person sowie zwischen Singular und Plural und
betont damit, dass es sich um eine Beobachtung zweiter Ordnung handelt –
auch wenn der Essay gar kein Objekt der Natur zum Gegenstand hat, sondern
seine eigene Methode. Der Einsatz des Gegennarrativs wie auch der nur ange-
deuteten vielzähligen Vergleiche markiert den Modus des Essays, indem es ihn
strukturiert und die Mittelbarkeit punktuell deutlich erhöht. In den im Essay
mehrfach erwähnten Beiträgen zur Optik verschärft sich dieses Verfahren der
Modusvariation noch deutlich markierter, wie ich im folgenden Kapitel zeigen
werde.

1.2 Narrative Rahmung und dramatische Versuchsanleitung
in den ‚Beiträgen zur Optik‘

Die Beiträge zur Optik beschäftigen sich mit den Phänomenen, die Goethe in
seiner Farbenlehre die physischen Farben nennen wird (vgl. MA 10, 22, 64). Der



308 IV Modus

Gegenstandsbereich der Beiträge nimmt damit eine Mittelstellung zwischen
subjektiven und objektiven Phänomenen ein. Denn einerseits sind die physi-
schen Farben objektiver als jene die Farbenlehre einleitenden physiologischen
Farben, die etwa als Nachbilder im Auge erscheinen. Andererseits sind sie aber
subjektiver als die chemischen Farben, die eine Eigenschaft von Objekten be-
zeichnen. In dieser Mittelstellung liegt ihr Potenzial, aber auch ihre darstelleri-
sche wie epistemologische Herausforderung. Mit den physischen Farben steht
nämlich nichts weniger als das ‚Urphänomen‘ auf dem Spiel, das nur schwer
zu entdecken und noch schwerer darzustellen ist.20 Denn das ‚Urphänomen‘ in
Gestalt der physischen Farben entsteht aus dem Zusammenspiel von Licht und
Schatten und ist deshalb an der Grenze von hellen und dunklen Flächen zu
beobachten. Das größte Problem dieses Phänomens besteht allerdings darin,
dass es nicht objektivierbar ist; es entsteht im Auge des Betrachters und kann
so nur angeleitet nachvollzogen, nicht aber einfach dargestellt werden. Wie
Goethe in der Schlussbetrachtung über Sprache und Terminologie der Farben-
lehre feststellen wird: Farben „lassen sich nicht festhalten, und doch soll man
von ihnen reden“ (MA 10, 226). Es genügt also nicht, das ‚Urphänomen‘ schlicht
zu beschreiben, es muss nachvollziehbar gemacht werden.

Das unternimmt Goethes erste Publikation zu seinen optischen Versuchen –
fast vierzig Jahre vor dem kolportierten Gespräch mit Eckermann zum ‚Urphäno-
men‘ – mithilfe eines relativ komplizierten multimedialen narrativen Arrange-
ments, das ich im Folgenden in zwei Schritten analysiere. Erstens verschalten
die Beiträge in der Paragraphenreihe verschiedene Grade von Mittelbarkeit, in-
dem sie eine mittelbare narrative Rahmung mit unmittelbaren dramatischen Ver-
suchsanleitungen kombinieren. Damit einher geht der Wechsel von reflektieren-
der Nullfokalisierung in den narrativen Rahmungen und interner Fokalisierung
in den dramatischen Versuchsanleitungen. Diese Arbeitsteilung von Erklären
und Erfahren wird aber durch verschiedene Fokalisierungswechsel dahingehend
verkompliziert, dass die Beiträge dezidiert beides zugleich regulieren und dar-
stellen wollen: die Erfahrung des Farben sehenden Subjekts und die Schlüsse,
die dieses Subjekt aus der Erfahrung zieht. Dementsprechend kalkulieren die
Beiträge zweitens mit ihrer eigenen Medialität, indem sie von der Medienkombi-
nation aus Text, Spielkarten und Prisma abhängen. Dort kollabiert die Arbeitstei-
lung schrittweise, bis schließlich deutlich wird, dass die Reihe von in den Ver-
suchsanleitungen produzierten Erfahrungen durch die leitende Hypothese von
Anfang an reguliert ist. Stets sind die Versuche also derart angeordnet, dass sie
eine Übersicht (Nullfokalisierung) nahelegen, diese aber von Passagen der Mit-

20 Vgl. Borchmeyer 2011, 65 f.; Schimma 2012.



1 Die Modi der Natur: Optische Schriften 309

sicht (interne Fokalisierung) ableiten; so suggeriert die Versuchsreihe, dass das
erzählende Ich mehr weiß und wahrnimmt als das erzählte und experimentie-
rende Ich, das darüber hinaus öfter als ‚man‘ oder ein allgemeiner Beobachter
generalisiert wird.

In den Beiträgen zur Optik von 1791 wird die Vermittlung der Gegenstände
gegenüber Goethes anderen frühen naturwissenschaftlichen Texten durch das
narrative Arrangement stabilisiert, wenn nicht gar kontrolliert.21 Die Struktur
widerspricht also – wie ich zeigen will – dezidiert der Selbstinszenierung der
Beiträge, dass sie eine prinzipiell ergebnisoffene Anordnung darstellen.22 Wie
Goethe 1791 in seiner im Journal des Luxus und der Moden erscheinenden An-
kündigung nach einer captatio benevolentiae expliziert,23 behandeln die Bei-
träge zunächst die „reine[n], ursprüngliche[n] Farben“, die paradoxerweise „an
völlig ungefärbten Körpern“ wahrzunehmen sind (MA 4.2, 262). Dementspre-
chend geht es Goethe in seinen Beiträgen um die Herstellung dieser Farben.
Sein Ausgangspunkt ist dabei die – später mit den Büttner’schen Prismen und
der daran anschließenden Urszene als sogenanntes Prismenaperçu narrativier-
te – Ablehnung von Newtons Refraktionshypothese, wie bereits Goethes erster
überlieferter Text zur Farbenlehre zeigt: Die Kraft, Farben hervorzubringen (vgl.
MA 4.2, 260).24 Bevor er allerdings die Versuchsanordnung expliziert, mit der
die Farben produziert werden können, bedarf es einiger Vorbereitung. Dafür
nimmt sich der Text durchaus Zeit: Von 122 Paragraphen verwendet er 42 da-
rauf, um die Versuche mit den Spielkarten und einem Prisma narrativ zu rah-
men. In der Ankündigung nimmt er dabei den Erkenntnisprozess vorweg und
erläutert den Durchgang durch die verschiedenen Farbphänomene, wobei er
zunächst die Versuchsanordnung mit dem Prisma als „Instrument[ ]“ (MA 4.2,
263) in den Mittelpunkt stellt, das aber nicht ohne Anleitung – das heißt:

21 Die Forschung attestiert dem Text dabei eine rhetorische Durcharbeitung und dementspre-
chende Leserlenkung. Vgl. Wenzel 2012, 84. Diese Aspekte der Steuerung decken sich auch –
wenngleich mit anderen theoretischen Grundlagen – mit dem Befund von Heather I. Sullivan,
die Goethes Farbenlehre in die Nähe von ökologischem Posthumanismus rückt. Vgl. Sullivan
2014, bes. 84 f. Vgl. anders Sepper 1988, 46–57.
22 Diese Annahme setzt sich bis in die neueste Forschung fort. Olaf L. Müller etwa argumen-
tiert – allerdings mit Fokus auf die Farbenlehre –, dass Goethes prismatische Versuche „our
own free, creative contribution to theory construction“ entdeckt (Müller 2016, 323). Vgl. auch
Müller 2015, 128–130.
23 Allein dieser Publikationsort zeugt von der veränderten Zielgruppe gegenüber dem Ver-
such, die Metamorphose der Pflanzen zu erklären. Zum Status des Journals des Luxus und der
Moden vgl. Borchert/Dressel 2004. Wenn sich Goethe hier explizit an ein Laienpublikum rich-
tet, mag das als Indiz für ein gesteigertes Bemühen um narrative Rahmung gewertet werden,
was aber am Text belegt werden will.
24 Zum Prismenaperçu vgl. Wenzel 2010; Schimma 2014, 80–83.



310 IV Modus

Goethes Anleitung in den Beiträgen – auskommt. Denn der Text präsupponiert
zunächst in der ersten Person Plural, dass „wir“ – und das meint „wir alle“ –
in unserer „Jugend“ in spielerischer Weise durch das Prisma in Staunen versetzt
werden; mehr noch: „wir bewundern die Farben, die dadurch an allen Gegen-
ständen sichtbar werden“ (ebd.). Danach sind wir aber schnell entmutigt: „Al-
lein dieses Vergnügen dauert nicht lange; das Schauspiel ist prächtig, aber
regellos, und wir legen bald, ohne darüber viel gedacht zu haben, mit geblende-
ten Augen das Glas aus den Händen“ (ebd.). Die Beiträge geben dem Schauspiel
seine Regel – dem Staunen seine nüchterne und erkenntnisgenerierende Fort-
setzung; sie tun das aber zunächst nicht durch eine Theorie, sondern durch
eine „Folge von Versuchen“ (ebd.), die das regellose Schauspiel zur Erkenntnis
des ‚Urphänomens‘ macht:

Ich konnte mir in diesen Rücksichten den Wunsch nicht versagen, eine Anzahl Erfahrun-
gen, an denen ich großes Vergnügen fand und die mir und andern merkwürdig genug
schienen, bekannt zu machen. Ich denke sie in einer gewissen Ordnung vorzutragen, so
daß eine durch die andere gewissermaßen erklärt werde. (MA 4.2, 263)

Was bieten die Beiträge zur Optik also nicht? Sie sind keine offene experimenta-
le Anordnung, die Grenzen des Erkennens konzediert und deren Ordnung sich
an diesen Grenzen abarbeitet. Sie sind vielmehr eine als narrative Reihe durch-
gearbeitete Folge von Versuchen, die auf ein bestimmtes Ziel hin arrangiert
sind: die Leser von Goethes Theorie von der Farbentstehung durch angeleitete
Farberfahrungen zu überzeugen. Das Mittel dieser Überzeugung soll zunächst
kein expliziter Erzählerkommentar sein, sondern die Vollständigkeit der Reihe.
Ein Versuch soll durch den nächsten erklärt werden, womit die Anordnung Kau-
salität erzeugt.

Dieses Verfahren hat allerdings – wie der programmatische Erzählerkom-
mentar postuliert – seine Schwächen:

[…] da ich aber allgemeiner zu interessieren wünsche, und man nicht leicht eine Folge
von Versuchen vortragen kann, ohne daß der Verstand und die Einbildungskraft des Zu-
schauers und Zuhörers auch ihren Teil an der Unterhaltung verlangen, so werde ich der
Notwendigkeit nicht ausweichen können, durch Theorie und Hypothese die vorzutragen-
den Erfahrungen einigermaßen zu verbinden, ja man würde mir verzeihen, wenn ich mich
genötigt sehen sollte, von jenem System einigermaßen abzuweichen, das ungeachtet aller
Widersprüche, die es erdulden mußte, sich noch immer im ausschließlichen Ansehen
erhalten hat. (MA 4.2, 263)

Theorie und Hypothese werden also die Darstellung der Versuche verbinden,
die sich aber immer auf die „Anzahl Erfahrungen“ (ebd.) zurückbinden lassen,
die Goethe in den Beiträgen mitteilt. Programmatisch annonciert Goethe so den



1 Die Modi der Natur: Optische Schriften 311

für die Beiträge bezeichnenden Moduswechsel von narrativem Erzählerkom-
mentar und dramatischer Versuchsanleitung. Dass darüber hinaus Newton –
hier noch sehr verhalten als herrschendes „System“ (ebd.) tituliert – der Haupt-
gegner auch in der Darstellungsweise ist, deutet sich im Gegensatz zur späteren
Farbenlehre erst an. Denn die Ankündigung verspricht, sich „der möglichsten
Deutlichkeit zu befleißigen“ (MA 4.2, 264) und sich über die beigegebenen
„Spielkarten“ (ebd.) buchstäblich in die eigenen Karten blicken zu lassen. Ab-
schließend umreißt die Ankündigung ihre wahrlich breite Zielgruppe, die neben
dem „schöne[n] Geschlecht“ (ebd.) Künstler, Lehrer und sowohl Liebhaber als
auch Kenner ihrer Gegenstände umfasst.

Die eigentlichen Beiträge zur Optik beginnen mit einer aus 32 Paragraphen
bestehenden und damit relativ umfangreichen Einleitung, die anders als die
folgenden Abschnitte nicht nummeriert ist und die zunächst die „Reize der Far-
ben“ (ebd.) beschwört.25 Dabei geht es noch nicht um die sogenannten reinen
Farben, die nur im Auge des Betrachters entstehen, sondern um die Farben der
„sichtbare[n] Natur“ (ebd.). Implizit arbeitet der Text mit einer Farbsemantik:
So folgen auf Grün, das als Grundfarbe der Natur inszeniert wird, die sogenann-
ten „entschiedenern Farben […] in den Stunden ihrer Hochzeitsfeier“ (MA 4.2,
265). Diese Farben des Frühlings sind nicht unmittelbar zugänglich, sondern
werden auch kulturell codiert, wie der dritte Paragraph exemplarisch zeigen
kann, der mit einer Reihe von Ausrufen beginnt:

§ 3

Wie angenehm beleben bunte und gescheckte Tiere die Wälder und die Wiesen! Wie ziert
der Schmetterling die Staude, der Vogel den Baum! Ein Schauspiel, das wir Nordländer
freilich nur aus Erzählungen kennen. Wir staunen als hörten wir ein Märchen, wenn der
entzückte Reisende uns von einem Palmenwalde spricht, auf den sich ein Flug der größ-
ten und buntesten Papageien niederläßt und zwischen seinen dunkeln Ästen wiegt.
(MA 4.2, 265)

Die Farben sind hier nicht das Produkt von Licht und Schatten, sondern Teil
der Natur, die aber – und das ist der entscheidende Punkt – im narrativen Mo-
dus vermittelt werden müssen. Erzählung und Märchen stehen also nicht dem
Erkennen entgegen, sondern sind sogar die Voraussetzung des Erkennens der
Farben, die in der ‚südländischen‘ Intensität eben nicht unmittelbar erfahren
werden können. Zugleich aber ist dem Text hier sein präsuppositionaler Cha-
rakter nicht abzusprechen: Die Erfahrungen, die er beschreibt, setzen die Farb-
erfahrung voraus, die sie vorgeben zu moderieren. So entdeckt der vierte Para-

25 Zu einer allgemeinen Einordnung in den Farbdiskurs bei Goethe vgl. Muenzer 2007.



312 IV Modus

graph in Italien zumindest retrospektiv als „Märchen“ die drei Grundfarben in
einer Reinheit, die fast vom späteren Grundprinzip der Farbentstehung ablenkt,
nämlich „daß auch Licht und Schatten in diesem Bilde sei“ (MA 4.2, 266). In-
dem der Farberfahrungsraum Italien zunächst als Märchen eingeführt und dann
als Bild bezeichnet wird, zeigt sich, dass die Beiträge auch vor ihrem Rekurs
auf die Spielkarten ein mediales Arrangement in Szene setzen, das im Gestus
der Ekphrasis Bilder beschwört, um sie dann zu moderieren: „und ich lasse
einen Vorhang über dieses Gemälde fallen, damit es uns nicht an ruhiger Be-
trachtung störe, die wir nunmehr anzustellen gedenken“ (ebd.). Auf diese Art
und Weise wird betont beiläufig die Hauptthese des Textes eingeführt, dass die
Farben an der Grenze von Licht und Schatten entstehen, um das so beschwore-
ne Bild zu moderieren. Der fünfte Paragraph thematisiert folglich die Gesetze
der Farben, die aber nicht die Farbentstehung erklären, sondern zum Indiz für
Entwicklungen wie etwa Jahreszeiten werden. Allerdings werden „diese zarten
Erscheinungen“ (ebd.) zum Ausgangspunkt für die „Lufterscheinung“ (MA 5,
267): Die Luft ist nicht blau, sie erscheint blau; der Regenbogen ist keine Eigen-
schaft der Luft, sondern das Ergebnis des Zusammenspiels eines „Schleier[s]“
(ebd.) und der Sonne.

Im achten Paragraph prägen die Beiträge schließlich – wieder im narrativen
Modus – ihr „sehr einfaches und beständiges Gesetz“ (ebd.). Sie formulieren
dieses Gesetz aber nicht juristisch oder in Gestalt einer abstrakten Setzung, son-
dern sie erzählen explizit eine heterodiegetische Geschichte, die auf das Ent-
wicklungsnarrativ der Ankündigung rekurriert. Denn Goethe narrativiert sein
Gesetz über verschiedene Stadien der Erkenntnis, die den unterschiedlichen Le-
bensaltern – vom Kind über den Knaben und Jüngling zum Mann – entspre-
chen. In dieser als natürlich präsupponierten Entwicklung gibt es zwischen dem
Stadium des Jünglings und dem letzten Stadium des Mannes einen Bruch. An
der Stelle, wo in der Ankündigung „mit geblendeten Augen das Glas aus den
Händen“ (MA 4.2, 263) gelegt wird, setzt Goethes Gesetz somit an. Denn die
„Farben, die bisher so angenehm waren, so manche Ergötzlichkeit gewährten“
(MA 4.2, 267), werden nun „dem Manne in dem Augenblicke hinderlich und
verdrießlich“ (ebd.), in dem er die Farben selbst in Experimenten reproduzieren
will. Die Farben werden in diesem Stadium zu „schönen und, wie gesagt, unter
gewissen Umständen unbequemen Erscheinungen“ (ebd.) und können nur in
der Reihe von Versuchen gebändigt werden. Farben sehen, aber ihre Regeln
nicht erklären können: das ist die Herausforderung dieses Stadiums. Bevor eine
Reihe von Versuchen dieser Herausforderung entgegentritt, handeln die Beiträ-
ge noch in wenigen Paragraphen die „Geschichte der Optik“ (ebd.) ab und nen-
nen nun – zunächst als „tiefsinnige[n] Mann“ (MA 4.2, 268) eingeführt – mit
Newton auch ihren Hauptgegner. Die Wissensgeschichte ersetzt also die durch



1 Die Modi der Natur: Optische Schriften 313

die verschiedenen Lebensalter bezeichnete allgemeine Abfolge und suggeriert
so den Schluss, dass mit Goethe endlich die Regeln der Farbentstehung und
ihre Veranschaulichung zusammentreffen. Dabei kündigt Goethe dezidiert nicht
an, sich an Newtons Theorie mit ihren „verwickelt und beschwerlich nachzu-
machen[den]“ (ebd.) Versuchen und ihren Voraussetzungen in der „höhere[n]
Rechenkunst“ (ebd.) abzuarbeiten.26 Stattdessen postuliert der vierzehnte Para-
graph, dass „reine Erfahrungen zum Fundament der ganzen Naturwissen-
schaft“ (MA 4.2, 268 f.) werden sollen. Damit schiebt er die bisherige Theorie-
geschichte weg:

In dieser Überzeugung entschloß ich mich, den physikalischen Teil der Lehre des Lichtes
und der Farben ohne jede andere Rücksicht vorzunehmen und gleichsam für einen Au-
genblick zu supponieren, als wenn in demselben noch vieles zweifelhaft, noch vieles zu
erfinden wäre. (MA 4.2, 269)

Dementsprechend rahmt Goethe die nun folgende Versuchsreihe mit ausführli-
chen Rechtfertigungen, die eine einzige captatio benevolentiae im Gestus von
Geständnissen darstellen. Hier expliziert der Text sein Vorgehen und erläutert
auch sein Arrangement:

§ 15

Meine Pflicht war daher, die bekannten Versuche aufs genaueste nochmals anzustellen,
sie zu analysieren, zu vergleichen und zu ordnen, wodurch ich in den Fall kam, neue
Versuche zu erfinden und die Reihe derselben vollständiger zu machen. (MA 4.2, 269)

Wohlgemerkt handelt es sich keinesfalls um die Versuche derjenigen Theorien,
denen Goethe hier widerspricht. Der Text legt mit seinen Versuchen auch keine
offene Reihe vor, die noch keine Schlüsse aus den Phänomenen zieht. Vielmehr
versucht er in einer geordneten und vollständigen Reihe von Versuchen, die
Schlüsse zwingend zu machen, indem die Zielgruppe „so leicht und bequem als
möglich die Erfahrungen selbst anstellen könne“ (ebd.).

Bevor die Beiträge aber endlich zu ihren diese Erfahrungen produzierenden
Versuchen kommen, inszeniert Goethe sein Interesse an den Farben als zufällig
und nicht durch die Wissenschaft, sondern durch den „Umgang mit Künstlern“
(MA 4.2, 270) hervorgerufen. Auch diese biographische Volte ist Teil der Argu-

26 Dass Goethe die für Newtons Argument nötigen mathematischen Grundlagen entbehrt hat,
ist ein Topos vor allem der älteren Goethe-Forschung. Vgl. exemplarisch Zehe 1987. Zu den
unterschiedlichen Methoden von Newton und Goethe und mit weitreichenden Konsequenzen
für die wissenschaftliche Beschäftigung mit Goethes Theorie der Farbenlehre vgl. Heisenberg
1967, bes. 422 f.



314 IV Modus

mentation, weil sie den Beiträgen erlaubt, das ästhetische „Verhältnis der Far-
ben zu Licht und Schatten“ (MA 4.2, 271) zu erläutern und unter ein allgemeine-
res, der Polarität unterworfenes „Gesetz der sogenannten warmen und kalten
Tinten“ (MA 4.2, 272) zu stellen. Und immer noch bevor die Beiträge den ersten
Versuch anstellen und auf diese Gesetze zurückkommen, fordert Goethe die be-
stimmende Arbeitsteilung der Beiträge zwischen narrativer Moderation und dra-
matischer Handlungsanweisung: dass „wir erst eine Reihe Erfahrungen“ (ebd.)
durchmachen, nachdem Goethe „das Allgemeinere“ (ebd.) vorangestellt hat.
Alle diese Erfahrungen sind wohlgemerkt in den Beiträgen angeleitet; sie exis-
tieren zuallererst im Text und sind durch Goethes Hypothesen gerahmt. Die Bei-
träge operieren also mit einer homodiegetischen Verdoppelung: Das erzählende
Ich erklärt die Farben, die das erzählte Ich sieht und die der Adressat der Bei-
träge sehen soll. In den folgenden Paragraphen setzen die Beiträge nochmals
auf der Ebene der narrativierenden Rahmung an und explizieren ihre hypotheti-
schen Grundbegriffe.

Dabei zeigt sich eine folgenreiche Asymmetrie in den beiden Polen von
Finsternis und Licht. Während die Finsternis als ein „Zustand des Raums […]
abstrakt ohne Gegenstand als eine Verneinung“ (ebd.) zu denken ist, ist das
Licht nicht abstrakt vorstellbar, sondern „als die Wirkung eines bestimmten Ge-
genstandes, der sich in dem Raume befindet und durch eben diese Wirkung
andere Gegenstände sichtbar macht“ (ebd.). Nachdem die Beiträge den Gegen-
satz von Licht und Finsternis als „beständigen Streit“ (MA 4.2, 273) charakteri-
siert haben, definieren sie die physischen Farben als „absolute Farben“ (ebd.),
die an „farbige[n] Körper[n]“ (ebd.) erscheinen. Schwarz und Weiß werden da-
gegen nicht als Farben akzeptiert, sondern als „Repräsentant der Finsternis“
(MA 4.2, 274) respektive als „Repräsentant des Lichts“ (ebd.) instrumentalisiert,
was auf die später einzusetzenden, meist schwarzen und weißen Spielkarten
verweist. Die triadische Konstellation der drei Grundfarben löst Goethe ab-
schließend gemäß dem Gesetz der Polarität auf, indem er lediglich Gelb und
Blau als reine Farben gelten lässt und Rot zwischen den beiden Farben platziert.
An dieser Stelle ändert der Text sein Verfahren, indem er von der narrativ struk-
turierten Vermittlung der Experimente zum Prisma als ihrem ersten und wich-
tigsten Instrument gelangt.

In vier Schritten haben sich die Beiträge bis zu diesem Punkt ihrer Versuchs-
reihe genähert und die Grundfarben der folgenden Experimente formuliert: Ers-
tens adressiert die Ankündigung noch vor der Paragraphenreihe der Beiträge
eine möglichst diverse Zielgruppe, bis schließlich die ersten Paragraphen in ei-
ner zweiten Rahmung keine Theorie der Farben postulieren, sondern von den
Bedingungen und Möglichkeiten ihres Entstehens erzählen. In einer dritten Rah-
mung reflektieren die Beiträge schließlich die „Geschichte der Optik“ (MA 4.2,



1 Die Modi der Natur: Optische Schriften 315

267), um diese in einer als confessio inszenierten captatio benevolentiae an die
Geschichte des eigenen Erkenntnisinteresses zu binden und die Zielgruppen der
Ankündigung wiederaufzunehmen. Erst dann formulieren die Beiträge viertens
die Gesetze der Farbentstehung als „das Allgemeinere“ (MA 4.2, 272). Narrativ
sind diese Rahmungen nicht nur, weil sie in sich kleine Erzählungen darstellen,
sondern auch weil sie miteinander durch die Motivierungsstruktur narrativ ver-
bunden sind, indem jede Rahmung die Grundlage für die folgende bildet. Erst
jetzt beschäftigt sich der folgende, als erster Abschnitt bezeichnete Teil der Bei-
träge mit dem zentralen Instrument der Versuche: dem Prisma, das Farben sehen
lässt, wo eigentlich nur ungefärbte Körper sichtbar sind. Auch dieses Prisma
wird aber zunächst nicht als wissenschaftliches Instrument eingeführt; vielmehr
wird sein Besitz zum „Majestätsrecht“ (MA 4.2, 275) des chinesischen Kaisers er-
klärt, womit die Farben bereits zum zweiten Mal exotisiert und damit kulturell
aufgeladen werden. Vor dem ersten Versuch, der noch weniger die Farben als
mehr das Prisma zum Gegenstand hat, warnen die Beiträge vor Risiken und Ne-
benwirkungen: „[D]ie Erscheinung ist blendend und manchen Augen schmerz-
haft“ (ebd.). Damit setzt Goethe abermals an dem Narrativ seiner Ankündigung
an, wo die Farberfahrung wegen der Blendung abgebrochen wurde. Hier fordert
er die Übung mit dem Prisma, um einen methodischen Verlauf der Versuche zu
gewährleisten, „daß die Seele des Beobachters aus der Zerstreuung sich sammle
und von dem Staunen zur Betrachtung übergehe“ (MA 4.2, 276).27 Erst jetzt er-
folgt der Einsatz des Prismas:

§ 37

Man nehme also zuerst das Prisma vor, betrachte durch dasselbe die Gegenstände des
Zimmers und der Landschaft, man halte den Winkel, durch den man sieht, bald ober-
wärts, bald unterwärts, man halte das Prisma horizontal oder vertikal und man wird
immer dieselbigen Erscheinungen wahrnehmen. Die Linien werden im gewissen Sinne
gebogen und gefärbt sein; schmale, kleine Körper werden ganz farbig erscheinen und
gleichsam farbige Strahlen von ihnen ausfahren; man wird Gelb, Rot, Grün, Blau, Violett
und Pfirsichblüt bald hier und da erblicken; alle Farben werden harmonieren; man wird
eine gewisse Ordnung wahrnehmen, ohne sie genau bestimmen zu können, und ich wün-
sche, daß man diese Erscheinungen so lange betrachte, bis man selbst ein Verlangen
empfindet, das Gesetz derselben näher einzusehen und sich aus diesem glänzenden Laby-
rinthe herauszufinden. Alsdann erst wünschte ich, daß man zu den nachstehenden Versu-
chen überginge und sich gefallen ließe, der Demonstration mit Aufmerksamkeit zu folgen
und das, was erst Spiel war, zu einer ernsthaften Beschäftigung zu machen. (MA 4.2, 276)

27 Die Bedeutung des Auges für den Wahrnehmungs- und Erkenntnisprozess ist hier nicht zu
unterschätzen; sein Training ist ein wesentlicher Teil der Beiträge, weil sie den Grundstein für
eine physiologisch orientierte Farbenlehre legen. Vgl. Crary 1996, 75–102; Schimma 2014, 27.
Zu den Apparaten im Spätwerk vgl. Schimma 2010.



316 IV Modus

Im beschwörenden auffordernden Konjunktiv verlangen die Beiträge nicht nur,
die Zutaten zum Experiment zu kombinieren, sondern sie wollen ein „Verlangen“
installieren, das die Voraussetzung für die folgenden Erfahrungen darstellt. Die
Beschreibung des Vorversuchs erschöpft sich also nicht in den Anweisungen
(„Man nehme“, „man halte“…) und in der vorwegnehmenden Beschreibung der
Ergebnisse („man wird […] wahrnehmen“, „man wird […] erblicken“). Vielmehr
fordern sie eine bestimmte Haltung ein, welche die folgende Versuchsreihe leitet.
Die Beiträge führen also erst „aus dem glänzenden Labyrinthe“ ihrer Gegenstän-
de heraus, nachdem sie in das Labyrinth gelockt haben. Eine narratologische
Modusanalyse dieses Paragraphs steht vor einigen Problemen, die sich insbeson-
dere durch das unpersönliche ‚man‘ und das Futur ergeben. Anhand des Para-
graphen lässt sich aber zeigen, wie die Beiträge ihre Theorie vermitteln und ihre
Phänomene produzieren. Aus der bisher bestimmenden homodiegetischen Ver-
doppelung von erzählendem und erzähltem Ich ist eine heterodiegetische Ver-
doppelung von anleitendem (‚ich‘) und durchführendem Experimentator (‚man‘)
geworden. Diese Verdoppelung geht mit einem Fokalisierungswechsel einher:
Nach der Anleitung des Beobachters beschreibt der Paragraph nämlich futu-
risch, also im früheren Erzählen, die Farberfahrungen. Damit beschränkt sich
Goethe auf die Erfahrungen, die nur der Beobachter machen kann; der Versuchs-
leiter kann diese Erfahrung lediglich anleiten, selbst sehen kann er sie nicht,
weil sie – wie öfter betont – nur im Auge des Beobachters entstehen. Diese inter-
ne Fokalisierung ist insofern paradox, dass sie die Wahrnehmung nicht auf eine
konkrete Figur beschränkt, sondern auf einen abstrakten Beobachter. Sie wech-
selt sofort wieder in den Nullfokus, sobald aus diesen Erfahrungen Erkenntnisse
abgeleitet werden. Diese Erkenntnisse werden bezeichnenderweise nicht mehr
im subtil auffordernden Konjunktiv vorgebracht, sondern durch das „ich wün-
sche“ als explizite Willenserklärung formuliert, die schließlich durch den Kon-
junktiv II („wünschte“) wieder abgeschwächt wird. In dieser Willenserklärung
pausiert die experimentale Anordnung. Der Einstieg in die nun folgenden Expe-
rimente wird solange dispensiert, bis das „Verlangen“ im Beobachter installiert
ist.

1.3 Spielkarten ohne Spiel: Das multimediale Arrangement
der ‚Beiträge zur Optik‘

Unter dem zweiten Abschnitt „Besondere prismatische Versuche“ (MA 4.2, 276)
erfolgt an dieser Stelle des Textes der Einsatz der sogenannten Spielkarten,28

28 Vgl. den Farbbogen zu MA 4.2; Maul/Giersch 2007. Zu einer kunsthistorischen Analyse vgl.
Rehm 2009. Dass Goethes Spielkarten vor allem formale Ähnlichkeiten mit zeitgenössischen



1 Die Modi der Natur: Optische Schriften 317

die ähnlich einer sich selbst erfüllenden Prophezeiung funktionieren: Sie neh-
men ihre Ergebnisse in Form von Erfahrungen vorweg, lenken dadurch den Er-
kenntnisprozess und sind keineswegs ein Apparat, der es erlaubt, „die Farb-
erscheinung unmittelbar sinnlich“ wahrzunehmen.29 Die Beiträge bringen dazu
ein multimediales Arrangement in Anschlag, das aus Text, Bild (in Form der
Spielkarten), Prisma und Beobachter besteht. In diesem Sinne sind die Versuche
narrativ gerahmt; sie werden gerade durch ihre vermeintlich reduzierte Mittel-
barkeit zu Argumenten für die übergeordnete narrative Struktur, indem sie die
Theorie der Farbentstehung illustrieren sollen. Dass die Versuche aber nur ver-
meintlich weniger stark vermittelt sind, zeigt ihre Abhängigkeit von dem multi-
medialen Arrangement, das sie erst produziert.30

Die narrative Rahmung der Versuche ist dabei bezeichnend, weil sie im
narrativen Modus die größtenteils im dramatischen Modus präsentierten Ver-
suchsanleitungen moderiert und die anschließend intern fokalisierten und
durch früheres Erzählen vorweggenommenen Farberfahrungen noch durch
nullfokalisierte narrative Kommentare reguliert. So erfolgt der Einsatz der
Spielkarten keineswegs unmittelbar. Zuerst wird die im 37. Paragraphen noch
wenig regulierte Haltung des Prismas eingeschränkt und axial gelenkt; dann –
so fordern die Beiträge auf – „beschaut der Beobachter nochmals zuerst alle
Gegenstände, die sich in seinem Gesichtskreise befinden“ (MA 4.2, 277), um
auch hier das Ergebnis im Futur sogleich zu beschreiben: „Er wird überall bun-
te Farben erblicken“ (ebd.). Das erste Ergebnis dieser Vorversuche beschreibt
den Ort der Farbentstehung: „an horizontalen Rändern“ (ebd.) zwischen ver-

Kartenspielen aufweisen, obwohl sie – wie ich argumentiere – wenig Spielraum bei ihrem
Einsatz und den produzierten Erfahrungen lassen, hat ebenfalls Rehm gezeigt. Vgl. Rehm
2012a, 3–5. An dieser Stelle ließen sich gerade im Rekurs auf Baumgartens ästhetische Übung –
wie Rehm andeutet (Rehm 2012a, 5–8) – weitere Überlegungen zum Spielbegriff anstellen, der
allerdings andere narratologische Voraussetzungen als diese Arbeit nahelegt.
29 Rehm 2009, 499, Herv. SM. An dieser Stelle treten die Grenzen der Systematik meiner Arbeit
wohl am deutlichsten zu Tage, die genauso medienblind ist wie die ihr zugrundeliegenden
Theorien. Denn die Medienkombination, der sich das multimediale Arrangement der Beiträge
durch die Spielkarten nebst Prisma bedient, kann sie narratologisch nur bis zu einem gewissen
Punkt erklären. Dieser Punkt ist hier im weiteren Sinn funktional bestimmt, indem ich zu-
nächst danach frage, welche Funktion dieses Arrangement für die gesamte narrative Struktur
der Beiträge hat. Anschließend beschreibe ich, welcher Struktur die Reihe der Karten – wie sie
durch den Einsatz im Text und ihre Nummerierung nahegelegt wird – selbst folgt. Zum leiten-
den Begriff der Medienkombination vgl. Rajewsky 2002, 18–23; Berndt/Tonger-Erk 2013, 166–
169. Zur Frage der Medienblindheit der Narratologie vgl. exemplarisch Rimmon-Kenan 1989;
Pierstorff 2018.
30 Zur Frage der Multimedialität vgl. Mersch 2003. Zum dafür grundlegenden Medienbegriff
vgl. Mersch 2006, bes. 18–27.



318 IV Modus

schiedenfarbigen Objekten. Bei einfarbigen Flächen wie dem „reinen blauen
Himmel“ (ebd.) dagegen erscheinen keine Farben. Narrativiert werden diese
Vorversuche also durch präsentisches Erzählen in der dritten Person sowie
durch unpersönliches Erzählen im auffordernden Konjunktiv, wobei letzteres
die späteren Anleitungen zum Farbensehen dominiert.

Nachdem Risiken und Nebenwirkungen unvollkommener Versuchsinstru-
mente im 42. Paragraphen abgehandelt wurden, beschreibt der 43. Paragraph
den ersten Versuch mit einer Spielkarte (s. Abb. 1):31

§ 43

Um sich davon [dem Entstehen der Farben an den Rändern von Licht und Schatten] zu
überzeugen, nehme man die Karte Nr. 1 vor das Prisma und man wird sehen, wie die
Farben sich an die wurmförmig gezogenen Linien anschmiegen. Man wird ein überein-
stimmendes, aber ein verworrenes und zum Teil undeutliches Farbenspiel bemerken.
(MA 4.2, 278)

Die bisher unkontrollierten Objekte der Vorversuche werden durch die erste Kar-
te eingeschränkt. Dabei wird Unordnung im Sinne von Verworrenheit und Un-
deutlichkeit produziert, statt die These an einer klaren Grenze zwischen Licht
und Schatten zu veranschaulichen. Die Anleitung zur Benutzung der ersten
Spielkarte folgt damit der narrativen Struktur von gleichzeitigem Erzählen im
Nullfokus als Anleitung zum Sehen und dem intern fokalisierten, früheren Er-
zählen, das die Ergebnisse vorwegnimmt und sich dabei temporär auf den Wahr-
nehmungsbereich des Beobachters beschränkt. Der erste Versuch mit dem Kar-
tenspiel steigert dieses Verfahren bezogen auf die Hauptthese der Beiträge sogar,
indem er die unreinen, potenziell verfälschenden Instrumente der Farberzeu-
gung reguliert, vor denen der vorhergehende Paragraph noch in Form von
„Knötchen“ (ebd.) im Papier oder der hervorstehenden „Faser“ (ebd.) in der Ta-
pete warnt und zum Ausgangspunkt der Versuchsreihe macht. Der erste Versuch
führt also nicht nur den Beweis von Goethes These, dass Farben an den Grenzen
von Licht und Schatten produziert werden können, sondern bringt dazu ausge-
rechnet die Abweichung von der Regel in Anschlag. Der zweite Versuch begnügt
sich anschließend nicht mehr mit der Produktion von verworrenen Farben, son-
dern verlangt anhand der zweiten Karte (s. Abb. 2), die ein schwarz-weißes Rau-
tenmuster zeigt: „Man wird mit Vergnügen ein Viereck wie das andere gefärbt
sehen“ (ebd.). Zur weiteren Verdeutlichung springt der Text hier entgegen der

31 Der Klassik-Stiftung Weimar sei an dieser Stelle herzlich für die Rechte zur Abbildung der
Karten aus Goethes optischem Kartenspiel gedankt. Alle Rechte an den Abbildungen verblei-
ben dessen ungeachtet bei ihr.



1 Die Modi der Natur: Optische Schriften 319

Abb. 1 Abb. 2 Abb. 3

Abb. 4 Abb. 5 Abb. 6

sonstigen Abfolge zu den Karten 20 (s. Abb. 3), 21 (s. Abb. 4) und 22 (s. Abb. 5),
um das Phänomen der zweiten Karte zu analysieren, das sich abhängig von der
Ausrichtung verändert, mit der man die Karte vor das Prisma hält.

Der Versuch mit der zweiten Karte wird also nicht durch einen narrativen
Kommentar erläutert, sondern durch weitere Versuche variiert. Mit den folgen-
den Karten aber ändert der Text signifikant sein Verfahren:



320 IV Modus

§ 45

Um diese wunderbaren Erscheinungen näher zu analysieren, nehmen wir die Karte Nr. 3
vor das Glas, und zwar so, daß der weiße Streifen derselben parallel mit der Achse gerich-
tet sei; wir bemerken alsdann, wenn das Blatt ohngefähr eine Elle vom Prisma entfernt
steht, einen reinen, wenig gebogenen Regenbogenstreifen, und zwar die Farben völlig in
der Ordnung, wie wir sie am Himmel gewahr werden, oben Rot, dann herunterwärts Gelb,
Grün, Blau, Violett. Wir finden in gedachter Entfernung den weißen Streifen ganz aufge-
hoben, gebogen, farbig und verbreitert. Die Karte Nr. 5 zeigt die Farbenordnung und Ge-
stalt dieser Erscheinung. (MA 4.2, 279)

Während der Fokalisierungswechsel bisher durch einen Tempuswechsel – vom
Präsens ins Futur – indiziert war, zeigt der 45. Paragraph einen Fokalisierungs-
wechsel im gleichzeitigen Erzählen der ersten Person Plural. Denn auf die Anlei-
tung durch den Versuchsleiter, wie die dritte Karte (s. Abb. 6) zu handhaben
ist, folgt die Erläuterung dessen, was der Beobachter sieht, ohne dass diese
Differenzierung in der grammatischen Person abgebildet würde. Statt die Ent-
stehung der Erscheinungen zu erklären, werden die Farben als „diese wunder-
baren Erscheinungen“ in weiteren Versuchen umstellt – die Beiträge verlassen
sich also auf ihre intern fokalisierten Farberscheinungen. Besonders bemer-
kenswert ist dabei nicht nur, dass Goethe hier einen Regenbogen produziert,
sondern vor allem, dass er den Karten ab jetzt Lösungskarten beigibt und sich
nicht mehr auf die Beschreibung der Versuchsergebnisse verlässt. Die Karten
wiederholen also die im Text beschriebene Erfahrung gleich doppelt. Die fünfte
Karte (s. Abb. 7) zeigt so die Lösung für Karte drei, die sechste Karte (s. Abb. 8)
für Karte vier (s. Abb. 9), bei der siebten Karte (s. Abb. 10) aber genügt nicht
mehr nur eine Lösung: Sie braucht mit den Karten acht und neun zwei Lösungs-
karten (s. Abb. 11/12) – je nachdem wie die Karte gedreht wird, was die Paragra-
phen 47 und 48 zeigen. Und eigentlich braucht sie noch eine dritte Karte im
Paragraphen 49, wo sich keine Farben zeigen – wo also die Karte selbst ihre
eigene Lösung ist.

An dieser Stelle verzweigt sich das Narrativ der Beiträge und zeigt das, was
Goethe später mit ‚Vermannigfaltigung‘ bezeichnen wird: Alternative Möglich-
keiten, die aber durch die möglichst vollständige Reihe, in der die Beiträge ihre
Versuche anordnen, in Schach gehalten werden. Entsprechend präsupponiert
der Text am Ende des 49. Paragraphen: „Diese Erfahrungen führen uns natür-
lich zu den folgenden Versuchen.“ (MA 4.2, 280) Genau an dieser Stelle der
narrativen Komplexitätssteigerung, wenn die Beiträge verschiedene Versuche
anstellen und so interne Fokalisierung an interne Fokalisierung reihen, um zu
beweisen, „daß sich die Ordnungen der Farben gewissermaßen umkehren“
(MA 4.2, 279), erfährt die Versuchsreihe den ersten Ansatzpunkt einer Schlie-
ßung, indem die erste Regel in einem Imperativ formuliert wird: „diesem Geset-



1 Die Modi der Natur: Optische Schriften 321

Abb. 7 Abb. 8 Abb. 9

Abb. 10 Abb. 11 Abb. 12

ze weiter nach[zu]spüren“ (MA 4.2, 280). Dezidiert „deswegen“ (ebd.) erfolgt
der Einsatz der siebten Karte mit ihren Lösungskarten. Nachdem die zehnte Kar-
te wiederum mit ihrer Lösungskarte den „Begriff von dem Gegensatze […] uns
immer einleuchtender“ (ebd.) zeigt, wiederholen die Beiträge die Versuche mit
den Karten drei und vier in veränderter Ausrichtung und dementsprechend mit
neuen Lösungskarten.



322 IV Modus

Nach den besonderen prismatischen Versuchen gibt der dritte Abschnitt der
Beiträge eine „Übersicht und weitere Ausführung“ (MA 4.2, 281). Der 54. Para-
graph formuliert dafür zusammenfassend die Regeln der bisher hervorgebrach-
ten Erscheinungen:

§ 54

Das Prisma zeigt nur Farben da, wo Licht und Schatten horizontal wechseln; deswegen
zeigt es gewöhnlich an allen horizontalen Rändern Farben, weil kaum ein Rand zu den-
ken ist, wo nicht auch Abweichung der Farbe oder des Lichts und des Schattens von
einem Gegenstand zum andern existiert.

(Ich merke hier zu mehrerer Deutlichkeit an, was erst in der Folge weiter ausgeführt wer-
den kann, daß an den Rändern, wo farbige Gegenstände an einander stoßen, das Prisma
gleichfalls die Farben nach dem bisherigen Gesetze zeigt, nämlich nur in so fern, als eine
Farbe, die über der andern steht, dunkler oder heller ist.) (MA 4.2, 281 f.)

Abgesehen davon, dass diese Regel die Tautologie mehr als streift, indem sie
den horizontalen Wechsel von Licht und Schatten an Rändern beobachtet und
schließlich den Begriff des Randes expliziert, statt die Farberscheinung zu er-
klären, ist hier für mein Argument die Klammer von besonderer Bedeutung.
Denn in der Klammer wird die Regel plötzlich zum Gesetz und seine Reichweite
zugleich vergrößert. Der narrative Modus, der die dramatischen Versuchsanord-
nungen rahmt, hat also – durch die Klammer überdeutlich markiert – einen
doppelten Boden. Er erklärt nicht nur die im dramatischen Modus der Anwei-
sung produzierten Erfahrungen, sondern beobachtet sich selbst permanent bei
dieser Erklärung. Durch den damit einhergehenden Fokalisierungswechsel wird
diese doppelte Struktur aber prekär. Denn die Beiträge wechseln Nullfokalisie-
rung und interne Fokalisierung; durch die Reihe ihrer Versuche überschreiten
sie die interne Fokalisierung der einzelnen Versuche, die auf den Beobachter
festgelegt sind. Der Versuchsleiter reguliert damit nicht nur die einzelnen Farb-
erfahrungen des Beobachters, sondern auch die Reihe der Versuche und damit
dessen Erkenntnisprozess. Um mit dem Versuch als Vermittler von Objekt und
Subjekt zu sprechen: Die Reihe mit ihrer doppelten Fokalisierung schafft den
Sprung von Erfahrung zu Erkenntnis; die Kosten dieses Sprungs sind paralepti-
sche Übergriffe, die dem Beobachter nicht nur vorschreiben, was er zu sehen
hat, sondern auch erklären wollen, warum die Farben so entstehen. Statt diesen
Grund aber zu explizieren, verschieben die Versuche der Beiträge ihre Erklärung
auf immer weitere Versuche.

Damit wird die Reihe der Versuche und mit ihr die Reihe der Paragraphen
in ihrer Anordnung in Frage gestellt. Da der Gegensatz von Licht und Schatten
aber dazu führt, dass sich die Farben „nicht auf einander folgend“ (MA 4.2, 282)
zeigen, fordern die Beiträge dazu auf, „die Versuche, die wir schon gesehen



1 Die Modi der Natur: Optische Schriften 323

haben, in dieser Rücksicht nochmals zu wiederholen“ (ebd.). Das Gesetz vom
Gegensatz hat also Auswirkungen auf die Paragraphenreihe, die nun nicht
mehr nur sequenziell organisiert ist, sondern über Querverweise Wiederholun-
gen fordert. Formal ausgedrückt: die Gegenstände der Versuche erfordern in
ihrer narrativen Darstellung einen Moduswechsel; der Moduswechsel fordert
eine veränderte Folge der Darstellung; die Paragraphenreihe wird folglich zu
einem Paradigma für eine Theorie, die keine Kausalität mehr kennt, sondern
eine anders geregelte Farbwahrnehmung erspielt.

Wie die Beiträge organisiert sind, sobald sie diese Flucht in die Versuche
unterbrechen und Gesetze bzw. Regeln formulieren, lässt sich am 56. Paragra-
phen zeigen, der die Wiederholung der Versuche mit den Karten drei und vier
als Dunkelkammer-Experiment inszeniert, auf das Newton seine Theorie der
Farbentstehung gründet:

§ 56

Wenn wir den Versuch, welcher den horizontalen weißen Streifen ganz gefärbt und die
fünf Farben einer Folge zeigt, einen Augenblick bewundern, so hilft uns doch bald die
alte Theorie und wir können uns diesen horizontalen Papierstreifen als eine Öffnung ei-
nes Fensterladens, als die Wirkung eines hereinfallenden, in die fünf oder sieben Farben
gebrochenen Lichtstreifens vorstellen. Wenn wir aber den schwarzen Streifen auf weiß
Papier vor uns nehmen: so verwundern wir uns um desto mehr, da wir auch diesen
schwarzen Streifen völlig aufgehoben und die Finsternis sowohl als das Licht in Farben
verwandelt sehen. Ich habe fast einen jeden, der diese letzte Erfahrung zum ersten Mal
machte, über diese beiden Versuche erstaunt gesehen; ich habe die vergeblichen Bemü-
hungen gesehen, das Phänomen aus der bisherigen Theorie zu erklären. (MA 4.2, 282)

Die dritte Karte (s. Abb. 6) wird also durch die narrative Rahmung zum Dunkel-
kammer-Experiment, das Newtons These als „alte Theorie“ scheinbar bestä-
tigt.32 Doch die Umkehrung der vierten Karte (s. Abb. 9) will gemäß dem Gesetz
des Gegensatzes bzw. der Polarität zeigen, dass Newtons These falsifiziert ist.
Die Analogie der durch die Beiträge eingesetzten multimedialen Anordnung mit
der Versuchsanordnung in Newtons experimentum crucis ist freilich problema-
tisch, was der Paragraph aber durch narrative Kohärenzstiftung verdeckt.33 Der
Versuch wird nämlich nicht nur wiederholt, er wird „einen Augenblick“ lang
bewundert, was nicht nur auf eine erneute Durchführung schließen lässt, son-
dern auf affektive Aufladung, die hier im Sinne einer Zeitdehnung operiert. Erst

32 Allgemein zum Status der Camera obscura vgl. Crary 1996, 37–73. Zu Goethes Ablehnung
der Camera obscura, allerdings nicht bezogen auf die Beiträge zur Optik, vgl. Crary 1996, 75–
83.
33 Zu Newtons Experiment in Bezug auf Goethes Farbenlehre vgl. Müller 2015, 88–99.



324 IV Modus

diese Aufladung produziert die Analogie zu Newtons Versuch: Vom anfängli-
chen Bewundern des Versuchs löst die nun theoretisch aufgeladene Versuchs-
reihe aber Verwunderung aus, sobald die vierte Karte ‚Licht‘ als weiße Fläche
und ‚Finsternis‘ als schwarzen Balken vertauscht. Gleichzeitig wechseln die Bei-
träge explizit die Ebene, wenn nun die Erfahrungen produzierenden Beobachter
im Zentrum der Aufmerksamkeit stehen und nicht mehr die direkten Farberfah-
rungen. Denn von der Bewunderung über die Verwunderung führt die Reihe
zum Erstaunen darüber, dass die Beiträge völlig andere Erfahrungen produzie-
ren, als die „bisherige[ ] Theorie“ nahelegt. Der Ebenenwechsel wird an dieser
Stelle über das Verb eingeleitet, das eben erst Farben sehen lässt und dann das
Erstaunen der Beobachter bzw. die vergeblichen Bemühungen seiner Auflösung
gesehen hat. Die Vorzeitigkeit des Perfekts – alle Versuche sind bereits gemacht
und wurden auch von Goethe als Versuchsleiter angeleitet und beobachtet –
deutet hier wiederum an, dass die Beiträge keineswegs eine offene, theoriefreie
Erkenntnismethode vorführen, sondern vielmehr eine Theorie falsifizieren und
durch eine alternative Theorie ersetzen wollen.

Das Grundgesetz dieser Theorie formulieren die Beiträge schließlich im 59.
Paragraphen als „Gesetz der farbigen Ränder“ (MA 4.2, 283):

§ 59

Gesetz der farbigen Ränder, wie solche durchs Prisma erscheinen, wenn, wie bei allen
bisherigen Versuchen vorausgesetzt wird, der brechende Winkel unterwärts gekehrt ist:

Schema 1. Schema 2.
Weiß auf Schwarz Schwarz auf Weiß

rot blau
gelb violett
† † † † † †
blau rot

violett gelb

Ist der Körper, an dem die Ränder erscheinen, breit genug: so kann der mit † † † bezeichne-
te Raum eine proportionierliche Breite haben; ist der Körper schmal oder es vermehrt sich
die Strahlung durch Entfernung, so entsteht an dem Orte, der mit † † † bezeichnet ist, in
dem ersten Falle Grün, in dem andern Pfirschblüt, und das Schema sieht alsdenn so aus:

Schema 3. Schema 4.
Weiß auf Schwarz Schwarz auf Weiß

rot blau
gelb violett
grün pfirschblüt
blau rot

violett gelb



1 Die Modi der Natur: Optische Schriften 325

Nur ist in beiden Fällen zu bemerken, daß die Mischungen Grün und Pfirschblüt bei star-
ken Strahlungen dergestalt prädominieren, daß sie die Farben, woraus sie zusammenge-
setzt sind, gänzlich aufheben; doch wird dieses erst in dem eigenen Kapitel von der Strah-
lung genauer ausgeführt werden. (MA 4.2, 283 f.)

Bei der Formulierung seines ersten, aus den Versuchen abgeleiteten Gesetzes
greifen die Beiträge bezeichnenderweise nicht mehr auf die Karten zurück, um
die Farben zu bezeichnen, sondern ersetzen in ihren Schemata das Zusammen-
spiel von Anleitung, Prisma und Karten durch Text.34 Weil auch keine Lösungs-
karte mehr die verschiedenen Schemata illustriert, wird das multimediale
Arrangement am Moment der theoretischen Schließung also weitgehend verab-
schiedet.35 Es bleibt aber dergestalt Teil der Beiträge, als der Text nicht nur
linear gelesen werden will, sondern zum Schauen auffordert, das räumliche Be-
ziehungen zwischen den einzelnen Wörtern und Zeichen produziert. Also kal-
kulieren die Beiträge selbst mit ihrer eigenen Textbildlichkeit,36 sobald sie ihr
Gesetz formulieren; sie stellen über einen Chiasmus von „Weiß auf Schwarz“ zu
„Schwarz auf Weiß“ eine parallele Struktur her, wo in den Karten und Versu-
chen nur eine Abfolge zu erkennen ist. Durch diese Parallelisierung zwingt der
Text zur Synthese, statt die Reihe fortzusetzen und insinuiert gleichzeitig, dass
Newtons Experiment nur eine Seite der Farbentstehung erklären kann. Alle bis-
herigen Versuche werden also durch diese vier Schemata erklärbar.

Bevor die Beiträge aber in einer Rekapitulation nochmals die Ergebnisse der
einzelnen Versuche zusammenfassen, modifizieren die folgenden Paragraphen
das experimentale Setting, indem zunächst andere Prismen herangezogen wer-
den (§§ 60 f.), die Karten nach Form (§§ 62, 64) und Farben (§ 63) modifiziert
werden, um schließlich den Zielpunkt der experimentellen Folge offenzulegen:
Dabei handelt es sich wiederum um Newtons experimentum crucis.

§ 68

Ich habe noch einen weiten Weg zu machen, ehe ich an das Experiment gelange, wo ein
durch einen Fensterladen in eine dunkle Kammer geworfener Lichtstrahl ein Phänomen
zeigt, dem ähnlich, das wir auf unserer Karte erblicken. So viel aber leidet die Reihe der
Demonstration hier anzuführen […]. (MA 4.2, 287)

34 Diese Struktur ignoriert die auf Kant rekurrierende Entgegensetzung von Bild und Schema,
die Rehm vornimmt. Vgl. Rehm 2009, 502–505.
35 Indirekt greift auch dieser Paragraph Newton auf, indem er – wie Friedrich Steinle gezeigt
hat – Newtons Spektrum in seinem dritten Schema zum Spezialfall der eigenen Theorie macht.
Vgl. Steinle 2002, 148 f.
36 Vgl. Berndt/Tonger-Erk 2013, 168. Dabei geht es aber nicht in einer „verbale[n] Transkrip-
tion der experimentellen Arrangements“ (Steinle 2014, 234) auf, sondern operiert dezidiert mit
den Mitteln von Textbildlichkeit.



326 IV Modus

Was die Beiträge bereits im 56. Paragraphen angedeutet haben, explizieren sie
nun in einer – freilich in den beiden Teilen der Erzählung nie eingelösten –
Ankündigung: Newtons Experiment nachzustellen. Der 69. Paragraph gibt eine
Ahnung davon, wie die Beiträge dabei mit Newton umzugehen gedenken. Nicht
nur verweisen sie auf ein Kapitel, „das eigens von der Strahlung handeln soll“
(MA 4.2, 288), sondern sie zeigen eine regelwidrige Wiederholung von Newtons
Versuch, weil sie ihn außerhalb der Camera obscura durchführen. Newtons Ver-
such wird so nicht widerlegt, sondern im doppelten Sinne vorgeführt.37

In der Rekapitulation, die den vierten Abschnitt der Beiträge ausmacht, ist
der narrative Modus besonders prägnant, weil er einen Einblick in das Schließ-
verfahren gibt, indem er „teils die Erfahrungen selbst, teils diejenigen Sätze,
welche unmittelbar daraus folgen“ (MA 4.2, 289), wiederholt. Statt einer voll-
ständigen Reihe von Erfahrungen wiederholt die Zusammenfassung eine Aus-
wahl, die nun erneut eine Folge bilden und so eine Erfahrung höherer Art dar-
stellen. Auch die Ordnung der Erfahrungen und Sätze wird als „mehr oder
weniger willkürlich“ (ebd.) annonciert, weil eine „rein und natürlich“ (ebd.)
entwickelte Folge erst künftig zusammengestellt werden kann, sobald die Phä-
nomene „auf mehr als eine Weise bearbeitet“ (ebd.) sein werden. Nach den
24 Thesen der Rekapitulation, die je auf unterschiedliche Paragraphen verwei-
sen und dabei eine alternative Folge der Beiträge nahelegen, deutet der 73. Pa-
ragraph die weiteren Versuche an, indem er „einige allgemeine Betrachtungen“
(MA 4.2, 291) auf das Ende der Fortsetzung der Beiträge verschiebt. Der „Grund
zu allem Künftigen“ (ebd.) aber ist in den bisher dargestellten Versuchen schon
gelegt; das Gesetz wird „in allen Linsen, Glaskugeln und andern mannigfaltig
geschliffenen Gläsern, in Wassertropfen und Dünsten, ja endlich mit dem blo-
ßen Auge“ (ebd.) nur verifiziert werden.

Mit dem fünften und sechsten Abschnitt endet der erste Teil der Beiträge
zur Optik. Sie setzen die Folge der Versuche nicht fort, sondern stellen die Ver-
suchsanordnung dar. Der fünfte Abschnitt beschreibt den „zu diesen Versuchen
nötigen Apparat“ (ebd.) mit besonderem Fokus auf die Karten, während der
sechste Abschnitt die Tafeln beschreibt. Der fünfte Abschnitt präsentiert aller-
dings weniger das multimediale Arrangement, als er es narrativiert und recht-
fertigt. Er beginnt im Präteritum mit der Entstehungsgeschichte der Beiträge.
Denn sobald sich Goethe „vornahm, die Erfahrungen über die Entstehung der
prismatischen Farben dem Publikum vorzulegen“ (ebd.), ergreift ihn Sendungs-
bewusstsein in Form eines Wunsches, „sie so schnell als möglich, wenigstens
in [s]einem Vaterlande, bekannt und ausgebreitet zu sehen“ (ebd.). Zur Veran-

37 Zu Goethes Umgang mit Newtons Opticks vgl. exemplarisch Steinle 2002.



1 Die Modi der Natur: Optische Schriften 327

Abb. 13 Abb. 14

schaulichung der Erfahrungen reichen weder Beschreibung noch Kupfer aus,
sondern lediglich das Kartenspiel genügt, um sowohl „durch das Anschauen zu
überzeugen, als auch ein lebhafteres Interesse zu erregen“ (MA 4.2, 292). Das
optische Kartenspiel ist also ein „Evidenz“ (MA 4.2, 293) stiftendes narratives
Medium, aber auch schlicht ein verkaufsförderndes Surplus der Beiträge. Die
Karten sind dabei durch ihre einfache Grundstruktur in Schwarz und Weiß „ins
Unendliche [zu] vervielfältigen“ (MA 4.2, 292); die so gewonnenen Gegenstände
sind darauf ausgelegt, „von der Konsequenz“ (ebd.) der Goethe’schen Theorie
zu überzeugen. Während der 87. Paragraph die 14. Karte (s. Abb. 13) und ihre
Lösungskarte (s. Abb. 14) erklärt, die in der Versuchsreihe „nicht Platz nehmen
konnte“ (MA 4.2, 295), aber „zur Belustigung“ (ebd.) durchaus angestellt wer-
den darf, gibt der 88. Paragraph schließlich eine Art narrativiertes Glossar, das
in einer Liste endet, welche die Positionierung des Prismas genauer beschreibt.
In dieser nachgetragenen Anleitung zeigen die Beiträge abermals, dass sie kei-
neswegs mit einer linearen Lektüre kalkulieren, sondern über Querverweise al-
ternative Folgen anbieten.

Der als zweites Stück überschriebene zweite und letzte Teil der Beiträge
ändert das multimediale Arrangement, indem nun statt Spielkarten eine gro-
ße – und im Gegensatz zu den meisten Spielkarten – kolorierte Tafel und ein
Kupfer beigegeben werden.38 Die Nummerierung der Abschnitte schließt an den
ersten Teil an, sodass der siebte Abschnitt mit der „Beschreibung eines großen

38 Zur Tafel vgl. Rehm 2012.



328 IV Modus

Prisma[s]“ (MA 4.2, 299) beginnt. Die Veränderung des Erfahrungsapparats der
Beiträge begründet sich im Misserfolg des ersten Teils. Denn die dafür nötigen
„Prismen [sind] beinahe gänzlich aus dem Handel verschwunden“ (MA 4.2,
300) und die Erfahrungen deshalb für den Großteil der Zielgruppe nur in der
Beschreibung und in den Lösungskarten zu erfahren. Deshalb ist der siebte
Abschnitt weniger die Beschreibung eines Prismas als vielmehr eine mit einer
Abbildung (vgl. MA 4.2, 314) unterstützte Bauanleitung der „einfache[n] Ma-
schine“ (MA 4.2, 300) eines Wasserprismas.

Der folgende achte Abschnitt lässt aufgrund seines Titels – „Von den Strah-
lungen“ (MA 4.2, 301) – vermuten, dass es hier um Newtons optische Theorie
gehen soll, wie die Beiträge in ihrem ersten Teil angekündigt haben (vgl.
MA 4.2, 288). Diese Vermutung lösen die Beiträge aber nicht ein, sondern sie
werden an dieser Stelle definitorisch, indem sie Strahlung als Phänomen der
physischen Farben definieren, „ohne noch irgend auf die Ursache desselben
deuten zu wollen“ (MA 4.2, 302). Im Folgenden aber werden die so definierten
„farbigen Erscheinungen an den Rändern“ (ebd.) situiert und affirmieren damit
das Gesetz, das die Beiträge selbst im ersten Teil aufgestellt haben. Doch sowohl
mit Strahlung als auch mit Rand meint der zweite Teil nicht dasselbe wie der
erste: also nicht den Newton’schen Lichtstrahl oder den Rand zwischen schwar-
zen und weißen Flächen, sondern die Ränder zwischen den prismatisch erzeug-
ten Farben. Die folgenden beiden Abschnitte untersuchen anhand der beigeleg-
ten Tafel graue und farbige Flächen; sie sind im Gestus ebenso affirmativ wie
der vorangegangene Abschnitt und begrifflich nicht schärfer.

Im neunten und letzten Abschnitt der Beiträge unternehmen sie eine vor-
läufige Schließung, indem sie die Farben nochmals dezidiert als subjektiv klas-
sifizieren, weil sie „in dem Auge des Beobachters“ (MA 4.2, 312) entstehen. Die
Grunderfahrung, die diese Farben sehen lässt, besteht aus „zwei entgegenge-
setzte[n] Ränder[n]“ (ebd.), die „sämtliche prismatische Farben“ (ebd.) erzeu-
gen. Dass dieser Rekurs auf einen einzigen Versuch nicht gegen die Komplexität
der Beiträge spricht, will der Text mit Vergleichen zu Mathematik und Geogra-
phie bzw. Navigation veranschaulichen, um nochmals sein Verfahren zu postu-
lieren:

Ein solches Gesetz kann gefunden, deutlich gemacht und tausendfältig angewendet wer-
den, ohne daß man eine theoretische Erklärungsart gewählt oder gewagt hat.

Darf ich mir schmeicheln, in einer so durchgearbeiteten Materie, als die Lehre von den
Farben ist, etwas Nützliches und Zweckdienliches zu leisten: so kann ich es nur alsdann,
wenn ich die vielen Versuche, welche bezüglich auf Entstehung der Farben von so vielen
Beobachtern angestellt worden und die überall zerstreut liegen, zusammenbringe, und
sie nach ihrer natürlichen Verwandtschaft ohne weitere Rücksicht in Ordnung stelle.
(MA 4.2, 312 f.)



1 Die Modi der Natur: Optische Schriften 329

Wenn die Beiträge ihr Verfahren selbst als dezidiert untheoretisch beschreiben,
so sind sie aber – wie meine Analyse gezeigt hat – von metaleptischen Verfah-
ren abhängig. Dass das hier formulierte Ziel der Reihenbildung nicht nur weite-
re Texte ankündigt, sondern auch das eigene Verfahren mithilfe rhetorischer
Fragen zu rechtfertigen sucht, zeigt die narrative Schließung. Die heraufbe-
schworene natürliche Ordnung ist noch keineswegs gefunden, sondern bleibt
Desiderat. Die Schließung der Beiträge hängt somit von einer Präsupposition
ab: „Man wird mir verzeihen, wenn ich nicht gleich anzeige, woher ich sie [die
Versuche] nehme, wo und wie sie bisher vorgetragen worden, wie man sie zu
erklären gesucht und ob sie dieser oder jener Theorie günstig scheinen.“
(MA 4.2, 313) Die Beiträge verzichten in der Darstellung ihrer Versuche weitge-
hend auf Belege und Theorien und verlassen sich ganz auf ihr multimediales
Arrangement. Als eine Art Nachwort enden die Beiträge nach dem Fazit – ana-
log zu den Spielkarten des ersten Teils – mit einer Erklärung der Kupfertafel.

Bis 1810 veröffentlicht Goethe keine weitere Untersuchung zu seinen Farb-
studien, obwohl verschiedene Texte gerade für die Zeit von 1792 bis 1795 eine
intensive Tätigkeit hierzu nahelegen (vgl. MA 4.2, 315–441). Im mit Blendendes
Bild überschriebenen Text zeigt sich ein deutlich anderes Verfahren, als es die
Beiträge zur Optik veranschlagen, was auch mit dem veränderten Gegenstand
zu tun hat, der nochmals an Subjektivität gewonnen hat. Denn nun beschäfti-
gen den Text nicht mehr die als physische Farben bezeichneten Phänomene,
sondern die in der Farbenlehre als physiologisch bezeichneten und prominent
an den Anfang der Abhandlung gestellten Farben. Diese entstehen nun völlig
im Auge als Nachbilder.39

Erster Versuch

Er ward in einer dunkeln Kammer angestellt, welche nicht ganz verfinstert war, sondern
in welcher man die Gegenstände, besonders eine weiß aufgestellte Tafel, noch deutlich
unterscheiden konnte. Ich ließ durch die Öffnung des Ladens auf ein horizontal liegendes
weißes Papier das Sonnenlicht fallen […]. Nach eröffnetem Schieber sah ich fünf Sekun-
den starr auf den erleuchteten Raum, schloß darauf den Schieber und sah gleichfalls starr
auf die weiße Tafel. Es erschien mir sogleich daselbst das Spektrum […]. (MA 4.2, 438)

Die Farben erscheinen also nicht mehr durch ein Prisma an den Rändern ver-
schiedenfarbiger Flächen, sondern im Auge des Betrachters, der hier nur in der
ersten Person Singular von seinen subjektiven Erfahrungen berichten kann. Die
kurze Reihe von vier Versuchen unterscheidet sich dementsprechend signifi-

39 Jonathan Crary setzt Goethe mit Schopenhauer an den Beginn des subjektiven Sehens,
geht aber weder auf die Beiträge zur Optik noch auf das Blendende Bild ein. Vgl. Crary 1996,
75–105.



330 IV Modus

kant von der Versuchsreihe der Beiträge. Die Versuche sind keine Anleitungen
mehr, sondern Wahrnehmungsprotokolle im Präteritum mit relativ genauen
Zeitangaben, die extradiegetisch-homodiegetisch Erfahrungen fixieren, auf ihre
Wiederholbarkeit achten und dabei Regelhaftigkeit andeuten, aber noch auf
kein Gesetz schließen. Zeitlichkeit spielt deshalb eine so große Rolle, weil die
Phänomene einen bestimmten Ablauf und nur eine begrenzte Dauer haben, wo-
von die den Versuchsprotokollen vorangestellte Liste Auskunft gibt, die unter-
schiedliche Zeitangaben miteinander in Verbindung setzt.40

Dieser kurze Text ist in vielerlei Hinsicht bemerkenswert, vor allem aber
weil er genau die Versuchsanordnung in Anschlag bringt, welche die Beiträge
zur Optik als Ziel formulieren. Denn der Aufbau zeigt erstaunliche Ähnlichkeit
mit der Ankündigung im 68. Paragraphen. Hier wird ein Versuchsaufbau be-
schrieben, „wo ein durch einen Fensterladen in eine dunkle Kammer geworfe-
ner Lichtstrahl ein Phänomen zeigt“ (MA 4.2, 287).41 Was tut das Blendende Bild
aber mit der so entworfenen dunklen Kammer: Die Versuchsanleitung schließt
die Öffnung und findet abermals nicht Newtons Hypothese bestätigt, sondern
physiologische Nachbilder. Ohne These freilich publiziert Goethe diese Versu-
che nicht, sondern bettet sie in den didaktischen Teil seiner Farbenlehre ein,
wo sich wieder die aus den Beiträgen bekannte Form des auffordernden Kon-
junktivs finden wird (vgl. MA 10, 36–39). Ein zweiter Aspekt zeigt sich an der
Gegenüberstellung des Blendenden Bildes mit den Beiträgen. Der Text zu den
physiologischen Farben inszeniert in seinen Versuchsprotokollen eine Mitsicht,
bleibt damit auf die Wahrnehmung und den epistemologischen Horizont des
erzählten Ichs beschränkt, um in der vorangestellten Tabelle eine Übersicht her-
zustellen. Die Beiträge zur Optik operieren an keiner Stelle mit dieser Beschrän-
kung der Perspektive. Stets sind die Versuche so angeordnet, dass durch die
Reihe von intern fokalisierten Versuchen eine Übersicht produziert wird; stets
legen die Verbformen nahe, dass das erzählende Ich mehr weiß und wahrnimmt
als das erzählte und experimentierende Ich.

1.4 Zusammenfassung: Farbensehen erzählen – Optik

Die Beiträge zur Optik regen trotz gegenläufiger Rhetorik nicht zu eigenen Ver-
suchen an, sondern wiederholen Goethes Versuchsreihe in einer Abhandlung,

40 Zum Moment der Zeitlichkeit bei den physiologischen Farben und zu den Implikationen
für die Objektivität subjektiver Phänomene vgl. Crary 1996, 103–140.
41 Dass weitere Karten, die in den ersten beiden publizierten Teilen der Beiträge zur Optik
keine Rolle spielen, diese Analogie zu produzieren suchen, hat Rehm gezeigt. Vgl. Rehm 2009,
513–518.



1 Die Modi der Natur: Optische Schriften 331

in der Erkennen und Erzählen zusammenfallen. Ihre metaleptischen Verfahren
sind dabei darauf ausgerichtet, Goethes These zur Farbentstehung zu bestäti-
gen. Sie erreichen dieses Ziel, indem sie auf eine vermittelnde Versuchsanord-
nung zurückgreifen, wie sie der Versuch als Vermittler von Objekt und Subjekt
formuliert. Dort zeigt sich die doppelte Bedeutung des Versuchs, der nicht nur
die titelgebende Vermittlung leistet, sondern von einer bestimmten Form der
Mittelbarkeit abhängt. Die Reflexion des narrativen Modus schiebt sich dabei
aber vor die im dramatischen Modus entworfene experimentale Anordnung.
Denn nur mittelbar kann der naturwissenschaftliche Versuch etwas beweisen.
Diese Mittelbarkeit reflektiert der Versuch narrativ, indem er – vor dem Hinter-
grund der zeitgenössischen Ästhetik – drei ‚Rollen‘ des Erzählens vorsieht, an
denen sich wiederum das epistemologische Profil der narrativen Funktion zeigt:
Künstler, Schriftsteller und schließlich Redner. Als Personifikationen veran-
schaulichen sie die ästhetische Alternative zum naturwissenschaftlichen Er-
zählverfahren. Die naturwissenschaftliche Erzählung soll erstens – anders als
die Kunst – nicht als Ganzes abgeschlossen sein; sie soll zweitens – anders als
die Literatur – einen lückenlosen Text bilden und keine Einfallstore für Einbil-
dungskraft generieren und sie soll drittens – anders als die rhetorisch durchge-
formte Rede – keine Verbindungen nahelegen, wo sie keine vollständige Reihe
konstituieren kann. Gerade aber die Rhetorik, die mit Witz und Einbildungskraft
Verbindungen stiftet, wird schließlich doch in den naturwissenschaftlichen Er-
kenntnisprozess integriert, wenn der Gegenstand stimmt: Nicht mehr an einzel-
nen Versuchen, sondern an der möglichst abgeschlossenen Reihe dürfen sich
die sonst so schädlichen Vermögen üben. In seinem ästhetischen Zuschnitt
hängt der Versuch vom metaleptischen Verfahren des Moduswechsels ab, indem
er die Mittelbarkeit seiner eigenen Darstellung schlagartig entschieden erhöht.

Die Beiträge zur Optik veranschlagen dasselbe metaleptische Verfahren des
Moduswechsels. Sie tun dies auf zwei Ebenen, wobei die erste Ebene nur mit
textuellen Verfahren operiert und die zweite Ebene ein multimediales Arrange-
ment bemüht, das aus Text, Spielkarten, Prisma und Beobachter besteht. Auf
der ersten Ebene lässt sich ein permanenter Moduswechsel zwischen narrati-
vem und dramatischem Modus konstatieren: In narrativen Kommentaren und
Erläuterungen erhöhen die Beiträge die Mittelbarkeit ihres Zugriffs auf das Phä-
nomen der Farben, während sie in den Versuchsanleitungen im dramatischen
Modus ihre Phänomene erst produzieren. Dabei wechseln sie zwischen null-
fokalisierten Kommentaren und intern fokalisierten Farberfahrungen. In der
Anordnung der so gerahmten Versuche bleibt nur wenig von der programma-
tisch bemühten Freiheit der Versuchsanordnung übrig. Sie alle haben ein Ziel:
Goethes Theorie der Farben zu bestätigen und Newton als Hauptgegner zu wi-
derlegen. In den Anleitungen zum Farbensehen erfolgt der Einsatz der opti-



332 IV Modus

schen Spielkarten, die aber sowohl durch ihre narrative Rahmung als auch
durch verschiedene Lösungskarten keine offene experimentale Anordnung in-
szenieren. Das zeigt sich insbesondere an den Stellen, an denen die Beiträge
mithilfe der Spielkarten Newtons experimentelle Anordnung abzubilden vorge-
ben, ohne dabei ihre Bedingungen zu erklären oder zu explizieren. Bezeichnen-
derweise formulieren die Beiträge ihr Gesetz in vier Schemata, in denen schließ-
lich der Text selbst mit seiner Bildlichkeit kalkuliert, indem er listenförmige
Zuordnungen nahelegt, die Newtons Spektrum umfassen. Nicht zuletzt mit dem
Blendenden Bild als Kontrastfolie und Urszene der physiologischen Farben zeigt
sich im virtuosen Wechsel zwischen narrativem und dramatischem Modus ei-
nerseits sowie in der Medienkombination des multimedialen Arrangements an-
dererseits die intrikate Darstellungsweise der Beiträge.



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen
deutscher Ausgewanderten‘

Moduswechsel sind kennzeichnend für die Stellen der Beiträge zur Optik, an de-
nen Erzählen und Erkennen zusammenfallen: Das Objekt der Erkenntnis hängt
vom Subjekt des Erkennens ab. Auch für die Unterhaltungen deutscher Ausge-
wanderten, die in sechs Teilen in den Horen des Jahrgangs 1795 erschienen sind,
ist das metaleptische Verfahren des Moduswechsels konstitutiv, das die narrative
als epistemologische Funktion von Erzählungen entlarvt. Erzählungen stellen
ihre Ereignisse nicht einfach dar, sondern sie binden diese Darstellung an ein
epistemologisches Organon, was sich in den Unterhaltungen an den widerstrei-
tenden politischen Perspektiven zeigt, die durch das Erzählen unterschiedlich
vermittelt werden. Dabei sind politische Fragen aus den Horen – wie Schillers
berühmte Ankündigung expliziert – eigentlich programmatisch ausgeschlossen.1

Nichtsdestotrotz führen die Unterhaltungen den politischen Streit in die Zeit-
schrift ein, allerdings ohne sich klar auf eine Seite zu schlagen. Denn Modus-
wechsel und Fokalisierungswechsel erlauben keine Übersicht; diese mangelnde
Übersicht der einleitenden Rahmenerzählung kritisiert Schiller neben dem politi-
schen Thema in seinem Brief an Goethe vom 29. 11. 1794. Wie auch bezogen auf
Wilhelm Meisters Lehrjahre bemängelt er dabei insbesondere, dass der Leser „zu
wenig auf einmal zu übersehen“ (MA 8.1, 40) bekommt und deshalb „die not-
wendigen Beziehungen des Gesagten auf das Ganze“ (ebd.) nicht angemessen
bestimmen kann. Diese Orientierungslosigkeit ist also zu einem guten Teil auf
die narrative Struktur zurückzuführen, die zu „AuslegungsSucht“ (MA 8.1, 41)
reizt, statt Übersicht – und politische Positionierung – zu bieten.

Dass die Unterhaltungen tatsächlich zu Interpretationen anregen, zeigt die –
abgesehen von der stets umfangreichen Diskussion des Märchens – erst kürzlich
intensivierte Forschung, welche die Unterhaltungen größtenteils als eine Schule
der Entsagung liest, die als Schwellentext von Goethes Frühwerk auf sein Spät-
werk verweisen.2 Im Kontext meiner Überlegungen soll es dagegen um die Mo-
mente gehen, welche die Übersicht erschweren und die ich auf metaleptische

1 Die Frage nach den verschiedenen ästhetischen Programmen von Goethe und Schiller hat
die Forschung bezogen auf die Unterhaltungen intensiver beschäftigt. Vgl. Witte 1984; Reinhart
2003; Clement 2010, 243.
2 Vgl. Zumbusch 2012, 303; Oesterle 2001, 185. Einen Überblick über die ältere Forschung samt
der asymmetrischen Aufmerksamkeit, die das Märchen gegenüber dem Rest der Unterhaltun-
gen erfahren hat, gibt der Eintrag zu den Unterhaltungen im Goethe-Handbuch. Vgl. Bauschin-
ger 1997, 242–248.

https://doi.org/10.1515/9783110586213-016



334 IV Modus

Verfahren zurückführe. Denn genau an den Störungen der Übersicht zeigen die
Unterhaltungen, dass die narrative Funktion eine epistemologische Funktion ist.
Mit dem hier entwickelten narratologischen Ansatz lässt sich argumentieren,
dass die Unterhaltungen in ihrer narrativen Struktur die motivischen Variationen
des Entsagens konterkarieren. Denn der Entsagung auf der Motivebene der ver-
schiedenen Erzählebenen steht nämlich ein ausuferndes Erzählen entgegen, das
sich dezidiert nichts versagen kann und deshalb zu keinem Ende und keiner
normativen wie narrativen Schließung kommt, sondern die narrative Struktur
der Erzählreihe im Märchen suspendiert.3 Mit dem Modell der Metalepse greife
ich nochmals auf den Briefwechsel zwischen Goethe und Schiller zurück, in dem
Goethe den Übergang zur letzten metadiegetischen Erzählung der Unterhaltun-
gen im Brief vom 21. 8. 1795 als „Übersprung“ (MA 8.1, 101) ankündigt. Dieser
Übersprung ist ein erstes Indiz für die Paralipsen, welche die Unterhaltungen als
metaleptische Verfahren nicht nur am Rande des Märchens kennzeichnen, son-
dern als Übersprünge von narrativer Information strukturbildend sind. Die Lü-
cken der erzählten Welt werden über Moduswechsel – also Distanzmanagement
und Perspektivsteuerung – markiert und treten zunächst in der einleitenden
Rahmenerzählung und schließlich an den Grenzen aller metadiegetischer Er-
zählungen auf;4 so sind sie für die gesamte narrative Struktur konstitutiv und
führen zur Grundsatzreflexion eines Erzählens, das widerstreitende Meinungen
narrativ verbindet, ohne sie zu synthetisieren. Dem dominierenden Entsagungs-
motiv, das die Forschung dem Text unterstellt, läuft damit – wie ich zeigen will –
die narrative Struktur der Unterhaltungen zuwider.

In einem ersten Schritt analysiere ich den politischen Rahmen der ersten
intradiegetischen Ebene, der für eine Novellensammlung ungewöhnlich viel
Raum einnimmt (2.1).5 Dort lässt sich anhand der verschiedenen Moduswechsel
zeigen, dass sich die extradiegetisch-heterodiegetische Erzählinstanz sukzessi-

3 Dabei knüpfe ich an die – allerdings nicht auf die narrative Struktur abzielende – Feststel-
lung von Zumbusch an, dass die Entsagung der Unterhaltungen einen „Doppelsinn“ besitzt.
Zumbusch 2012, 304.
4 Die Benennung folgt hier Genette 1998, 249–256. Dass das Attribut metadiegetisch für Erzäh-
lung unter den funktionalen Gesichtspunkten der Stimme, wie sie im systematischen Kapitel
erläutert werden (siehe Kap. I.1.2), durchaus problematisch ist, sei hier betont. Denn der Platz
der Erzählungen im diegetischen Rahmen legt eigentlich nahe, dass sie ebenfalls intradiege-
tisch sind – im Gegensatz zur extradiegetischen Rahmenerzählung. Nicht umsonst greift Ge-
nette auf das durchaus fragwürdige Sprechblasenmodell zurück (Genette 1998, 250), um diese
Ebenen als Rahmungen zu veranschaulichen.
5 Dass die Unterhaltungen überhaupt als Novellensammlung rezipiert werden, hat eine lange
Tradition. Vgl. exemplarisch Müller 1969, 162; Kunz 1973, 29–32; Neumann 1984; Schlaffer 1993,
50; Müller 2001a, 97.



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 335

ve zurückzieht, bis sie von einem intradiegetischen Erzähler abgelöst wird, der
aber die Lücke der politischen Positionierung nicht füllen wird. Dieser Erzähler
handelt tatsächlich als Arrangeur, der seine Erzählungen programmatisch
rahmt und die gesellige Gemeinschaft der titelgebenden Ausgewanderten in ih-
ren Erzählungen und Deutungen steuert. In einem zweiten Schritt untersuche
ich die metadiegetischen Erzählungen, die nicht nur verschiedene Motive und
Erzählgenres variieren (2.2). Vielmehr bilden sie eine Stufenfolge des Erzählens,
die auf der Suche nach der perfekten Erzählform mit verschiedenen Erzählver-
fahren experimentiert. In einem dritten Schritt analysiere ich schließlich das
Märchen, das die Unterhaltungen in der Logik ihrer seriellen Publikationsform
einerseits fortsetzt, andererseits aber auch beendet (2.3). Diese Mehrdeutigkeit
bezogen auf die Struktur der gesamten Unterhaltungen reflektiert das Märchen
durch verschiedene Figurationen des Fortsetzens und Schließens, die gleichzei-
tig semantische Unterbestimmtheit und narrative Überbestimmtheit erzeugen.

2.1 Diegetische Struktur: Politische Rahmungen und
narrative Übersprünge

Vor allem die jüngere Forschung hat herausgestellt,6 dass die Unterhaltungen
deutscher Ausgewanderten das Leistungsprofil des Erzählens reflektieren. An-
gesichts ihrer Handlung und der abundanten intertextuellen Bezüge auf novel-
listische Traditionen ist dies nicht verwunderlich, angesichts der politischen
Umstellung im Rahmen – etwa gegenüber der Pest als initialer Katastrophe im
Decamerone – allerdings auch keineswegs selbstverständlich.7 Dieser diegeti-
sche Rahmen erscheint zunächst relativ einfach zu rekapitulieren: Eine Gruppe
linksrheinischer Adeliger flieht vor den Revolutionstruppen auf die rechte
Rheinseite und lässt sich – als sich das Glück gegen die französische Armee
stellt – auf einem Landgut unweit des Rheins und der linksrheinischen Kampf-
handlungen nieder, um in der Hoffnung auf baldige Rückkehr die weiteren
Ereignisse abzuwarten. Durch die unterschiedlichen politischen Einstellungen
der Ausgewanderten kommt es zu Spannungen, die eine veritable Krise ihrer

6 Vgl. Müller 2001a; Kleinschmidt 2011, bes. 97 f.; Zumbusch 2012, 304 f.; Eriksson 2013; Stroh-
maier 2013, bes. 214–223.
7 Zumbusch hat mit Verweis auf die Reisen der Söhne Megaprazons darauf hingewiesen, dass
Krankheit und Politik im Diskurs der Zeit durchaus assoziiert sind und dass die französische
Revolution als ‚Zeitfieber‘ therapiebedürftig semantisiert wird. Vgl. Zumbusch 2012, 300. Zu
strukturellen Analogien zwischen dem Decamerone und den Unterhaltungen vgl. Auer 2015,
159–164.



336 IV Modus

Gemeinschaft – in den Begriffen der Unterhaltungen wie der Novellentheorie:
ihrer Geselligkeit8 – nach sich ziehen. Dieser Krise wird mit der Aufstellung
verschiedener programmatischer Regeln für die Erzählungen begegnet, mit de-
nen sich die Gesellschaft unterhält und die ihre Gemeinschaft sichern sollen.
Bereits der extradiegetische Einsatz des Erzählens ist dabei keineswegs un-
problematisch. Denn er ist weniger Antwort als vielmehr Symptom einer hand-
festen Krise, die sich sowohl auf der Inhalts- als auch auf der Darstellungsseite
zeigt. Genau in dieser Umstellung besteht mein Argument: Die Erzählprogram-
me und die ihnen folgenden metadiegetischen Erzählungen sind keine unter-
haltend-eskapistische Antwort auf die politische Krise, sondern sind mit ihr
strukturell aufs Engste verbunden. Das zeigt sich weniger in motivischen Kon-
gruenzen als vielmehr in formalen Strukturanalogien zwischen Intradiegese
und Metadiegesen in Form von Ebenensprüngen, die durch Moduswechsel aus-
gelöst werden.9 Bevor diese Sprünge anhand der einzelnen metadiegetischen
Erzählungen analysiert werden können, ist die intradiegetische Ebene zu dis-
kutieren.

Die Unterhaltungen zeichnen sich in ihrem Rahmen durch eine extradiege-
tisch-heterodiegetische Erzählinstanz aus, die von der politischen Krise mit do-
minanter Nullfokalisierung erzählt. Nichtsdestotrotz ist dieses Erzählen keines-
wegs objektiv und frei von normativen Stellungnahmen, sondern situierbar und
vor allem normativ gebunden, was der Beginn der Unterhaltungen zeigt:

In jenen unglücklichen Tagen, welche für Deutschland, für Europa, ja für die übrige Welt
die traurigsten Folgen hatten, als das Heer der Franken durch eine übelverwahrte Lücke
in unser Vaterland einbrach, verließ eine edle Familie ihre Besitzungen in jenen Gegen-
den und entfloh über den Rhein, um den Bedrängnissen zu entgehen, womit alle ausge-
zeichnete Personen bedrohet waren, denen man zum Verbrechen machte, daß sie sich
ihrer Väter mit Freuden und Ehren erinnerten, und mancher Vorteile genossen, die ein
wohldenkender Vater seinen Kindern und Nachkommen so gern zu verschaffen wünsch-
te. (MA 4.1, 436)

Die Erzählung lässt keinen Zweifel darüber aufkommen, auf welcher Seite der
Auseinandersetzung – der historische Hintergrund der Koalitionskriege lässt
sich leicht rekonstruieren10 – ihre Sympathien liegen; ihre Situierung in „un-

8 Vgl. Aust 2012, 4 f. Zu den Klassifikationsproblemen der Unterhaltungen als Novellensamm-
lung vgl. ebd., 92–94.
9 Unter den theoretischen Voraussetzungen der Grice’schen Kommunikationsmaximen und
dementsprechend mit anderen Ergebnissen als meine Arbeit untersucht Alexandra Strohmaier
diesen Moduswechsel als Bruch mit der Maxime der Modalität und stellt so die einschlägige
Verbindung der Unterhaltungen zu Die guten Frauen her. Vgl. Strohmaier 2013, bes. 219 f.
10 Vgl. MA 4.1, 1067.



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 337

ser[em] Vaterland“ wird unmittelbar in der Reihung von Deutschland, Europa,
Welt im Tricolon klimaktisch universalisiert. Zugleich ist es keine beliebige
Gruppe von adeligen Exilierten, sondern dezidiert eine Familie, was die Erzäh-
lung sofort auf die genealogischen Fragen von Erbschaft und Geburt bringt. Die
eigentliche Bedrohung der Revolution richtet sich in dieser normativen Perspek-
tive nicht gegen den Adel als einen Stand, sondern gegen eine Familie und ihre
Möglichkeiten, im Modell des „wohldenkende[n] Vater[s]“ seinen Nachkommen
„Vorteile“ zu vererben.

Bezeichnenderweise wird diese Position im folgenden Absatz von einer
Frau ausgefüllt. Das Familienoberhaupt in Gestalt der Baronesse von C. ist zwar
eine „Witwe in mittlern Jahren“ (ebd.), aber „als eine treffliche Hausmutter“
(ebd.) angesichts der gleichwohl stets von Kontingenz bedrohten Bedingungen
der Flucht keineswegs überfordert:11

Nun mußte sie sich unerwartet als Führerin einer kleinen Karawane darstellen und wußte
auch diese zu leiten, für sie zu sorgen und den guten Humor, wie er sich zeigte, in ihrem
Kreise, auch mitten unter Bangigkeit und Not zu unterhalten. Und wirklich stellte sich bei
unsern Flüchtlingen die gute Laune nicht selten ein, denn überraschende Vorfälle, neue
Verhältnisse gaben den aufgespannten Gemütern manchen Stoff zu Scherz und Lachen.
(MA 4.1, 436, Herv. SM)

Neben der exotistischen Metapher, die den distanzierten und ironischen Ton
der extradiegetischen Erzählinstanz markiert, ist vor allem die Einführung der
titelgebenden Unterhaltungen bezeichnend. Denn die erste Nennung markiert
die Mehrdeutigkeit des Verbs ‚unterhalten‘, das nicht etwa in der heute weiter-
verbreiteten und im Grimm’schen Wörterbuch formulierten Bedeutung von
jemanden „mit angenehmer unterredung […] beschäftigt halten, (angenehm)
beschäftigen“ gebraucht wird, sondern im ‚Erhalten‘ des „guten Humor[s]“
(ebd.).12

Die Ausgewanderten zu unterhalten, ist damit die Aufgabe der Baronesse.
Dass mit Humor mehr als gute „Stimmung“ (MA 4.1, 1067) gemeint ist, wie der
Kommentar der Münchner Ausgabe nahelegt, zeigt sich an dem folgenden Er-
zählerbericht und dem anschließenden Kommentar. Denn ein merkwürdiges
Paradox kennzeichnet die Flucht über den Rhein: dass „diese traurige[n] Zu-
stände lustiger wurden, als eine vorsätzliche Lustreise ehemals hatte werden
können“ (MA 4.1, 437). Dieser gar durch den Indikativ des Hilfsverbs ‚hatte‘ ver-
stärkte Übersprung des Traurigen ins Komische scheint begründungsbedürftig;
die Erzählung rekurriert kommentierend auf Literatur, genauer auf das Drama,

11 Zur Rolle des Zufalls vgl. Auer 2015; Zumbusch 2012, 309 f.
12 URL: http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=unterhalten [31. 08. 2018].

http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=unterhalten


338 IV Modus

um die erzählte Welt im Vergleich zu bebildern und zu erläutern. In diesem
Vergleich wird die (Ver)Fassung der Unterhaltungen aus dem politischen Kon-
text der Zeit und dem affektiven Bereich der Figurenpsychologie in einen expli-
zit poetologischen Bereich verschoben. Die Frage der Fassung wird auf diese
Art und Weise zu einer Formfrage. Dass dabei ausgerechnet das Drama zum
Bildspender avanciert, zeigt die Formulierung des Leistungsprofils des Erzäh-
lens ex negativo:

Denn wie wir manchmal in der Komödie eine Zeitlang ohne über die absichtlichen Possen
zu lachen, ernsthaft zuschauen können, dagegen aber sogleich ein lautes Gelächter ent-
steht, wenn in der Tragödie etwas Unschickliches vorkommt: so wird auch ein Unglück
in der wirklichen Welt das die Menschen aus ihrer Fassung bringt gewöhnlich von lächer-
lichen, oft auf der Stelle, gewiß aber hinterdrein, belachten Umständen begleitet sein.
(MA 4.1, 437)

Beschrieben wird weniger eine Inversion als ein asymmetrischer Vergleich, der
eine metaleptische Übertragung ohne Zwischenschritt inszeniert: Die Tragödie
wie das „Unglück in der wirklichen Welt“ sind anfälliger für uneigentliche Ele-
mente als die Komödie.13 Entscheidend ist die ‚Fassung‘, die das Unglück ge-
fährdet; denn sie verbindet als tertium comparationis Mensch und dramatische
Gattung im – zugegeben abenteuerlichen – Vergleich, wenn beide aus der Fas-
sung geraten.14 Das Lachen ist die Reaktion sowohl des Zuschauers in der Tra-
gödie als auch des Menschen im Unglück der „wirklichen Welt“, allerdings mit
gegensätzlichem Effekt: Während das Lachen der Tragödie die Fassung völlig
zerstört, gewinnen die Menschen im Unglück durch das Lachen ihre Fassung
erst wieder. Allerdings ist dieser Effekt dezidiert erst „hinterdrein“ gewiss,
was – hier wechselt die Gattungstheorie ihre Systemstelle – auf eine bestimmte,
nämlich narrative Vermittlung der komischen Elemente inmitten des erlebten
Unglücks verweist. Denn erst das spätere Erzählen von den lächerlichen Um-
ständen kann im Unglück der wirklichen Welt die Fassung durch Lachen wie-
derherstellen. Der einer Affektäußerung des Lachens als Disposition zugrunde-
liegende Humor weist deshalb auf das eigentliche Ziel der Unterhaltungen hin:15

13 Dabei knüpfe ich durchaus an das an, was Zumbusch unter der Ansteckungsgefahr des
„Zeitfieber[s]“ semantisiert, wenngleich ich die zugrundeliegende narrative Struktur beschrei-
be. Zumbusch 2012, 300.
14 Zum Begriff der Fassung und zur Verfassung der geselligen Gemeinschaft vgl. Auer 2015,
bes. 166–169. Den hier in den Blick genommenen dramatischen Vergleich vernachlässigt Auer
dabei allerdings, wenngleich er den Rahmen der Unterhaltungen durch das Wortfeld grund-
legend destabilisiert sieht.
15 Vgl. dazu den entsprechenden Eintrag im DWB; URL: http://www.woerterbuchnetz.de/
DWB?lemma=humor [31. 08. 2018].

http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=humor
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=humor


2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 339

die Wahrung der Fassung. Dementsprechend ist es nur konsequent, wenn alle
Figuren, die fast wie in einem Personenverzeichnis als Teile des Flüchtlingszugs
aufgeführt werden, zunächst ihre Fassung verlieren. So kennt Luise, die älteste
Tochter der Baronesse, bei der Flucht weder sich selbst, noch erkennt sie mehr
ihren Verlobten. Die Fassungslosigkeit der Figuren ordnet die extradiegetische
Erzählinstanz kommentierend ein und rahmt sie auch normativ.

Das zeigt sich an der Beschreibung von Karl, dessen politische Ansichten
der übrigen Gesellschaft und der Erzählung zuwiderlaufen, weil er sich „von
der blendenden Schönheit [hat] verführen lassen, die unter dem Namen Freiheit
sich erst heimlich, dann öffentlich so viele Anbeter zu verschaffen wußte […]“
(MA 4.1, 438). Karl ist also Anhänger der revolutionären Ideale und trotzdem
Teil der Ausgewanderten. Der Vergleich, den die Unterhaltungen heranziehen,
um Karl zu beschreiben, ist dabei bezeichnend. Denn auch hier erklärt ein Er-
zählerkommentar, dass sowohl die Idee der Freiheit als auch die „Leidenschaft“
(ebd.) der Liebe die normative Hierarchie gefährdet. Besonders gefährdet sie
den eingangs so betont bedrohten Wert der Familie. Denn „Eltern, Verwandte
und Freunde werden uns fremd indem wir uns etwas zueignen, das uns ganz
ausfüllt und uns alles übrige fremd macht“ (ebd.). Die Aufgabe des Erzähler-
kommentars erschöpft sich hier nicht darin, die psychologische Disposition der
Figuren zu erläutern; er gibt einen genauen normativen Rahmen vor, indem
er die Figuren situiert. Karl ist dabei klar derjenige, der „die Zufriedenheit der
Gesellschaft“ (ebd.) durch seine Gespräche gefährdet und stört. Zugleich wird
er zum diskursiven Zentrum der Unterhaltungen, an dem sich die anderen Figu-
ren in ihrer politischen wie familialen Positionierung abarbeiten müssen:

Friedrich hatte sich schon einigemal mit ihm überworfen und ließ sich in der letzten Zeit
gar nicht mehr mit ihm ein. Die Baronesse wußte ihn auf eine kluge Weise wenigstens zu
augenblicklicher Mäßigung zu leiten; Fräulein Luise machte ihm am meisten zu schaffen,
indem sie, freilich oft ungerechter Weise, seinen Charakter und seinen Verstand verdäch-
tig zu machen suchte. Der Hofmeister gab ihm im Stillen recht; der Geistliche im Stillen
unrecht und die Kammermädchen […] hörten ihn gerne reden […]. (MA 4.1, 438 f.)

In dieser Liste der Hauptfiguren wird klar, dass sie sich – egal in welcher Wei-
se – zu Karl verhalten müssen.

Davon nicht ausgenommen ist der Geheimerat von S. samt Familie, der auf
dem rechtsrheinischen Gut der Baronesse ankommt. Auch er steht – in Diensten
eines Fürsten – auf Seiten der deutschen Koalitionstruppen und avanciert zu
einer Spiegelfigur der extradiegetisch-heterodiegetischen Erzählinstanz. Denn
analog zum Beginn der Unterhaltungen wird seine politische Haltung mit einem
identifikatorischen Tricolon eingeführt:



340 IV Modus

Sein Fürst, das Land, er selbst hatten viel durch den Einfall der Franzosen gelitten; er
hatte die Willkür der Nation, die nur vom Gesetz sprach, kennen gelernt und den Unter-
drückungsgeist derer die das Wort Freiheit immer im Munde führten. (MA 4.1, 440 f.)

In diesem Tricolon zeigt sich dieselbe politische Positionierung wie am Anfang
der Erzählung, auch wenn der Erzählerkommentar dem Geheimerat durchaus
ein „hypochondrische[s] Gemüte“ (MA 4.1, 441) und Leidenschaft im Urteilen
attestiert, was sich bezogen auf Karl als fatal für die gesellige Gemeinschaft
herausstellen wird. Als sich die politische Situation mit der Blockade von Mainz
schließlich zuspitzt, kommt es zum Eklat und zum Disput „mit ungebundener
Leidenschaft“ (MA 4.1, 442). An dieser Stelle wechselt die Erzählung zum ersten
Mal über längere Passagen in den dramatischen Modus, indem sie das Streit-
gespräch zwischen dem Geheimerat und Karl in direkter Rede wiedergibt und
sich so einer Bewertung wie Positionierung entzieht. Nach den längeren Ein-
gangsäußerungen der beiden Kontrahenten (vgl. MA 4.1, 442 f.) schaltet die Er-
zählung wieder in den Gesprächsbericht um, um den Streit schließlich in indi-
rekter Rede abzubilden:

Der Geheimerat behauptete dagegen, es sei lächerlich zu denken, daß die Franzosen nur
irgend einen Augenblick, bei einer Kapitulation oder sonst für sie sorgen würden, viel-
mehr würden diese Leute gewiß in die Hände der Alliierten fallen und er hoffe sie alle
gehangen zu sehen.

Diese Drohung hielt Karl nicht aus und rief vielmehr: er hoffe, daß die Guillotine auch in
Deutschland eine gesegnete Ernte finden und kein schuldiges Haupt verfehlen werde.
Dazu fügte er einige sehr starke Vorwürfe, welche den Geheimerat persönlich trafen und
in jedem Sinne beleidigend waren. (MA 4.1, 444)

Welcher Art diese Vorwürfe waren, die Karl – nachdem sie sich gegenseitig Gal-
genstrick und Guillotine an den Hals gewünscht haben – an den Geheimerat
richtet, verschweigt die Erzählung in einer Ellipse, woraufhin letzterer sich aus
der „Gesellschaft [zu] entfernen“ (MA 4.1, 444) genötigt sieht.

Hier ist die gesellige Gemeinschaft temporär still gestellt: „Die Gesellschaft
schwieg.“ (MA 4.1, 445) Dieses Stillschweigen führt nicht zum Abbruch des Er-
zählens: Die Erzählinstanz kompensiert das Schweigen im narrativen Modus
und beschreibt die Abreise im Erzählerbericht und im Gesprächsbericht. Nach
der Abreise des Geheimerats und seiner Familie wirft die Baronesse Karl vor,
dass sie durch sein Verhalten nicht nur die Gesellschaft ihrer langjährigen
Freundin missen muss, sondern darüber hinaus auch dass der gesamten geselli-
gen Gemeinschaft nun „die Unterhaltung ihres Gatten“ (MA 4.1, 446) fehlt, der
vor allem die Gabe hat, sein „unerschöpfliches“ (ebd.) Wissen in gute, ja unter-
haltsame Geschichten zu verpacken. Mit diesem Bruch der geselligen Gemein-
schaft korrespondiert ein eklatanter Moduswechsel. Nachdem die Erzählung bei



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 341

der Darstellung des Streitgesprächs noch alle Register der Vermittlung von Figu-
renrede gezogen hat, zieht sie sich nun auf einen radikalen dramatischen Mo-
dus zurück, der nicht einmal mehr moderierende verba dicendi kennt, son-
dern – ähnlich einem dramatischen Text – nur noch die Figurennamen ihrer
Rede kursiv voranstellt. Mit der Krise der Geselligkeit korrespondiert also bereits
auf der Darstellungsebene eine Krise des Erzählens, wo die extradiegetisch-
heterodiegetische Erzählinstanz die Fassungslosigkeit der Figuren nicht mehr
zu kompensieren vermag, sondern selbst ihre Fassung verliert.

Dieser Rückzug der Erzählinstanz wird durch das erste Erzählprogramm der
Unterhaltungen reflektiert, indem die Baronesse dieses zunächst als Befehl und
Forderung, dann abgeschwächt als „Rat“ und „Bitte“ (MA 4.1, 447) formuliert.
In Rückbesinnung auf „gesellige Bildung“ (MA 4.1, 448) und „gesellige Scho-
nung“ (MA 4.1, 449), welche die Baronesse in der Zurechtweisung Karls selbst
noch gebrochen hat (vgl. MA 4.1, 446), wird ein „Gesetz“ etabliert, dass aus
der Gesellschaft „gänzlich alle Unterhaltung über das Interesse des Tages [zu]
verbannen“ (MA 4.1, 450) ist. Das oberste Ziel der Unterhaltungen ist dabei klar
die Selbsterhaltung der geselligen Gemeinschaft: „lehrreich, nützlich und be-
sonders gesellig zu sein“ (ebd.) wird zur Maxime.16 Das Erzählprogramm der
Baronesse regelt also zunächst die Inhalte der Unterhaltung, das somit zwar
Reiseberichte, Geschichte, Philosophie und Naturkunde als mögliche Gegen-
stände absteckt (vgl. ebd.), aber vor allem widerstreitende politische Meinun-
gen ausschließt.

Doch dieses Programm ist insofern nur bedingt gültig, als mit dem Geistli-
chen der intradiegetische Erzähler der meisten nun folgenden metadiegeti-
schen Erzählungen fehlt: Er hat – auf „einem langen Spaziergange“ (MA 4.1,
451) – weder dem Eklat noch der programmatischen Lösung beigewohnt. In
seiner daher notwendigen narrativen Wiederholung wird das Programm aber
variiert. Diese Variation wird bisher meist als Begründung eines novellisti-
schen Erzählprogramms gedeutet, was vor allem an der programmatischen
Reformulierung des Neuigkeitswerts einer Erzählung liegt:17 Denn „[n]ur das
Neue scheint gewöhnlich wichtig, weil es ohne Zusammenhang Verwunderung
erregt und unsre Einbildungskraft einen Augenblick in Bewegung setzt, unser
Gefühl nur leicht berührt und unsern Verstand völlig in Ruhe läßt“ (MA 4.1,
452). Reflexionsloses Erzählen ohne Bezug zu den sich Unterhaltenden – also
ohne Gefahr die gesellige Gemeinschaft zu gefährden – scheint zum Zwecke
„ewiger Zerstreuung“ (ebd.) die Konversation zu bestimmen und bildet unüber-

16 Zu den Implikationen dieses Modells von Geselligkeit und allgemeinerer Verortungen vgl.
Peter 1999, bes. 304; Kiefer 2001; Scialdone 2014.
17 Vgl. Neumann 1984; Schlaffer 1993, 50.



342 IV Modus

sehbar zugleich das entschiedene Feindbild des intradiegetischen Erzählers.
Die Rekonfiguration des Erzählprogramms durch den Geistlichen nimmt näm-
lich indirekt einen zweiten Ausschluss vor: Nicht nur das „Interesse des Tages“
(MA 4.1, 450), sondern eben das, was „Tück- und Schadenfreude“ (MA 4.1,
452) fördert. Glücklicherweise hat der Geistliche eine Sammlung von Geschich-
ten, die eben keine „skandalöse Chronik“ (MA 4.1, 453) ist, wie Luise insinuiert.
Denn der Geistliche hat ausgewählt:

Zur Übersicht der großen Geschichte fühl ich weder Kraft noch Mut, und die einzelnen
Weltbegebenheiten verwirren mich; aber unter den vielen Privatgeschichten, wahren und
falschen, mit denen man sich im Publiko trägt, die man sich insgeheim einander erzählt,
gibt es manche die noch einen reineren, schönern Reiz haben als den Reiz der Neuheit.
Manche die durch eine geistreiche Wendung uns immer zu erheitern Anspruch machen,
manche die uns die menschliche Natur und ihre innere Verborgenheiten auf einen Augen-
blick eröffnen, andere wieder, deren sonderbare Albernheiten uns ergötzen. Aus der gro-
ßen Menge, die im gemeinen Leben unsere Aufmerksamkeit und unsre Bosheit beschäf-
tigen und die eben so gemein sind als die Menschen, denen sie begegnen oder die sie
erzählen, habe ich diejenigen gesammelt, die mir nur irgend einen Charakter zu haben
schienen, die meinen Verstand, die mein Gemüt berührten und beschäftigten und die mir,
wenn ich wieder daran dachte, einen Augenblick reiner und ruhiger Heiterkeit gewährten.
(MA 4.1, 453 f.)

Der Geistliche scheint das Erzählprogramm der Baronesse deutlich zu verschär-
fen, indem er den Zweck der Unterhaltung nicht nur ex negativo definiert, son-
dern eine voraussetzungsreichere Wirkungsästhetik entwirft.

Aber nicht nur Luise scheint nicht zu wissen, worauf der Geistliche mit sei-
ner Sammlung hinauswill. Auch die Erzählung entzieht sich jeglichen Kommen-
tars und wechselt nochmals in den radikalen dramatischen Modus. Weder han-
delt es sich bei den Erzählungen des Geistlichen um eine „Sammlung lüsterner
Späße“ (MA 4.1, 454) noch um eine frömmelnde „Mädchenschule“ (ebd.), aber
der Geistliche weigert sich dennoch beharrlich, seine Geschichten zu klassifizie-
ren oder positiv zu bestimmen. Erst nachdem ihn auch die Baronesse dazu auf-
fordert, gibt er folgende Definition, die wieder auf die intendierte Wirkung der
Erzählung abzielt:

Der Alte. Soll ich wiederholen, mein Fräulein: daß dem wohldenkenden Menschen nur
dann etwas skandalös vorkomme, wenn er Bosheit, Übermut, Lust zu schaden, Widerwil-
len zu helfen bemerkt, daß er davon sein Auge wegwendet; dagegen aber kleine Fehler
und Mängel lustig findet, und besonders mit seiner Betrachtung gern bei Geschichten
verweilt, wo er den guten Menschen in leichtem Widerspruch mit sich selbst, seinen Be-
gierden und seinen Vorsätzen findet, wo alberne und auf ihren Wert eingebildete Toren
beschämt, zurecht gewiesen oder betrogen werden; wo jede Anmaßung auf eine natürli-
che, ja eine zufällige Weise bestraft wird; wo Vorsätze, Wünsche und Hoffnungen bald
gestört, aufgehalten und vereitelt, bald unerwartet angenähert, erfüllt und bestätigt wer-



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 343

den. Da wo der Zufall mit der menschlichen Schwäche und Unzulänglichkeit spielt, hat
er am liebsten seine stille Betrachtung und keiner seiner Helden, deren Geschichten er
bewahrt, hat von ihm weder Tadel zu besorgen noch Lob zu erwarten. (MA 4.1, 455)

Was der Geistliche hier entwirft, ist ein Programm der moralischen Erzählung,
die explizit mit Komik angereichert ist,18 aber keine Lehrsätze formuliert. Statt-
dessen regt sie eine stille Betrachtung an und stellt dadurch die anfangs so
gefährdete Fassung der Figuren als Zuhörende sicher.19 Den Gegenständen ent-
spricht ein auf die Art und Weise des Erzählens abzielendes Erzählprogramm,
das zunächst mit Motivierung kalkuliert, indem der Zufall aufgewertet wird.
Darüber hinaus expliziert der Geistliche: „Es kommt freilich vieles auf die Be-
obachter an, und was für eine Seite man den Sachen abzugewinnen weiß.“
(ebd.) Der Geistliche legitimiert seine Erzählungen über ihre modale Struktur:
Mittelbarkeit und Perspektive bilden die Punkte der Beobachtung, die eine Er-
zählung in diesem Sinne reizvoll machen. Dabei verbittet er sich jede Interpreta-
tion, die in seinen Erzählungen Personen der diegetischen Welt wiedererkennen
will: „man soll keine meiner Geschichten deuten!“ (MA 4.1, 456) In dieser Art
und Weise werden nicht nur Gegenstände der Erzählungen beschränkt, sondern
ihre „Gestalt“ (ebd.) – und damit wird ihre Erzählweise zum entscheidenden
Merkmal. Mit der Engführung von Beobachter und Erzähler lenkt der Text die
Aufmerksamkeit genau auf die modale Struktur der Erzählungen und auf die
Relation zwischen Erzähler und Erzählung.

Die Beschränkung der Gegenstände, wie sie die Baronesse im ersten Er-
zählprogramm formuliert, erweist sich folglich als nicht hinreichend für die
Rahmung der folgenden metadiegetischen Erzählungen. Erst die durch den
Geistlichen in seiner Variation und Modifikation des ersten Erzählprogramms
formulierten Modalitäten des Erzählens wie der Interpretation können die Ver-
fassung der geselligen Gemeinschaft in den darauffolgenden Erzählungen si-
chern. Das Deutungsverbot besteht dabei auch weniger in einer Entsagung al-
ler Interpretationsmöglichkeiten als vielmehr in einer Art Referenzverbot: Das
„Rätsel zu entziffern“ (ebd.) heißt eben nicht, Verbindungen zur Welt der Rah-
menerzählung herzustellen, sondern die „Gestalt“ (ebd.) vor die Gegenstände
der Erzählungen zu stellen. Luise erkennt wohl, dass dem Geistlichen theore-

18 Zum Verhältnis von Moralistik und Komik vgl. Scholl 2011.
19 Vgl. den Eintrag im Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft, der Moralistik als
„[i]n unsystematischer Form präsentierte, auf explizite moralische Belehrung verzichtende
Darstellungen menschlicher Verhaltensweisen“ definiert (Werle 2000, hier 633). Einen breite-
ren Blick auf die Moralistik bieten Behrens/Moog-Grünewald 2010; darin besonders Stierle
2010, 10–22. Zur anthropologischen Grundierung und ihren narratologischen Konsequenzen
vgl. weiter Berg 2007, bes. 366–372; Berg 2006, bes. 288–291; Becheru 2011, bes. 282–284.



344 IV Modus

tisch nicht beizukommen ist, und verlangt eine Geschichte als „ein Stückchen
zur Probe“ (ebd.), was der Geistliche mit dem Hinweis auf die gesellige Funk-
tion der Geschichten verweigert. Der Disput zwischen Luise und dem Geistli-
chen ist damit allerdings nicht beendet, sondern lediglich auf die metadiegeti-
schen Erzählungen verschoben. Erst nachdem dieses zweite Erzählprogramm
formuliert ist, wechseln die Unterhaltungen wieder in den narrativen Modus
zurück; gleichwohl werden die Erzählerkommentare, die den Anfang der Un-
terhaltungen noch dominiert haben, im Verlauf des Textes nicht mehr in die-
sem Ausmaß zu finden sein. An ihre Stelle treten die intradiegetischen Erzähler
und ihre metadiegetischen Erzählungen.

2.2 Modi des Erzählens: Reihe der metadiegetischen
Erzählungen

Nach dem doppelten programmatischen Rahmen können die metadiegetischen
Erzählungen beginnen. Ihr Ausgangspunkt ist genau das Szenario, das die Baro-
nesse explizit untersagt hat: Kaum hat sich die Baronesse zurückgezogen, ma-
chen „Nachrichten“ und „Gerüchte“ (MA 4.1, 456) über den Verlauf der Kämpfe
die Runde und mit ihnen der „Zweifel“ (ebd.) über ihren Wahrheitsgehalt. Der
Geistliche hat sogleich eine pragmatische Lösung bei der Hand: „daß wir das-
jenige glauben, was uns angenehm ist, ohne Umstände das verwerfen, was uns
unangenehm wäre, und daß wir übrigens wahr sein lassen, was wahr sein kann“
(MA 4.1, 457). Damit ist die entscheidende Wendung weg vom „Interesse des
Tages“ (MA 4.1, 450) hin zum „Romanhaften [und] Geisterhaften“ (MA 4.1, 457)
und damit zum Interesse der Erzählungen vollzogen. Doch gerade hier ist die
Frage nach der Wahrheit nicht abzuschaffen, was sich darin zeigt, dass der
Geistliche die Bewertung des Wahrheitsgehalts durch Zeitgenossen der ersten
metadiegetischen Erzählung von der Sängerin Antonelli – einer veritablen Geis-
tergeschichte – voranstellt. Damit verschiebt sich die Frage der Wahrheit der
gegenwärtigen Nachrichten auf die Frage nach der Wahrheit der Erzählung.20

Diese Wahrheit wird sogar doppelt verhandelt, indem die Diskussion gespiegelt
und damit von der intradiegetischen auf die metadiegetische Welt verschoben
wird, wie der intradiegetische Rahmen zeigt:

Als ich mich in Neapel aufhielt, begegnete daselbst eine Geschichte, die großes Aufsehen
erregte, und worüber die Urteile sehr verschieden waren. Die einen behaupteten, sie sei
völlig ersonnen, die andern, sie sei wahr, aber es stecke ein Betrug dahinter. Diese Partei

20 Vgl. Zumbusch 2012, 307–309.



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 345

war wieder unter einander selbst uneinig; sie stritten wer dabei betrogen haben könnte;
andere dagegen behaupteten: es sei keinesweges ausgemacht, daß geistige Naturen nicht
sollten auf Elemente und Körper wirken können, und man müsse nicht jede wunderbare
Begebenheit ausschließlich entweder für Lüge oder Trug erklären. Nun zur Geschichte
selbst. (MA 4.1, 457)

Noch bevor der Geistliche zu seiner ersten Erzählung ansetzt, stellt er also die
Diskussion um die Geschichte mit ihren verschiedenen Parteien vor. Dabei be-
glaubigt er selbst als intradiegetisch-homodiegetischer Erzähler ihre Begeben-
heit, die allerdings wohlgemerkt zunächst nicht in den erzählten Ereignissen
besteht, sondern in der Geschichte, die „begegnete“. Die Erzählung selbst be-
ginnt mit einer Beschreibung der Hauptfigur, die durch eine Rechtfertigung da-
rüber abgeschlossen wird, wie der Geistliche zu seinen Informationen gekom-
men ist. Denn er selbst war – nun als erzähltes Ich – Teil der Geschichte: Er
kann also aus direkter Anschauung von der Sängerin Antonelli berichten, der
ein seltsames akustisches Phänomen begegnet, das in einem verlassenen und
verstorbenen Liebhaber seine Ursache haben soll.21 Das hindert ihn aber nicht,
im dezidierten Nullfokus von den Gefühlen unterschiedlicher Figuren zu berich-
ten oder ihre Einstellungen kommentierend zu bewerten.

Größtenteils bedient sich die Erzählung des narrativen Modus; nur verein-
zelt und an entscheidenden Stellen wechselt sie in den dramatischen Modus
und stellt Figurenrede direkt dar (vgl. MA 4.1, 459, 462, 464 f.). In einer Erzähl-
pause wiederholt die gesellige Gemeinschaft der Ausgewanderten genau die
Fragen nach der Wahrheit der Geschichte, die der Geistliche im Rahmen vor-
weggenommen hat:

Als der Erzähler einen Augenblick inne hielt, fing die Gesellschaft an ihre Gedanken und
Zweifel über diese Geschichte zu äußern, ob sie wahr sei, ob sie auch wahr sein könne?

Der Alte behauptete, sie müsse wahr sein, wenn sie interessant sein solle: denn für eine
erfundene Geschichte habe sie wenig Verdienst. (MA 4.1, 466)

Damit verschiebt sich die Debatte von der Wahrheit zur Wahrscheinlichkeit.
Denn ob die Geschichte „wahr sei“, kann nur der intradiegetische Erzähler be-
zeugen. Ob sie indes „wahr sein könne“, ist dagegen eine Frage der Wahr-
scheinlichkeit und damit interpretative Aufgabe des intradiegetischen Publi-
kums, die der Geistliche außerdem direkt vor dem Erzählen der Geschichte als
Maxime der Wahrheitsfindung gestellt hat (vgl. MA 4.1, 457). Diese Verschie-

21 Diese Erzählung hat – wie die meisten metadiegetischen Erzählungen der Unterhaltungen –
ein Vorbild: Hier bedient sich Goethe der Geschichte der Pariser Schauspielerin Claire-Josephi-
ne Clairon de la Tude. Vgl. MA 4.1, 1068 f.



346 IV Modus

bung sekundiert der Geistliche – hier und im Folgenden öfter als der „Alte“
(ebd.) bezeichnet – auf die Wirkung der Geschichte in Gestalt ihres Interesses.
Gleichwohl reagiert er auf den Einwand, ob sich niemand nach den Umständen
des verstorbenen Liebhabers erkundigt habe, mit einem Rollenwechsel, indem
er von seinen Nachforschungen erzählt, mit denen er diese Rückfragen bereits
in der erzählten Welt vorweggenommen hat. Die Reaktionen des intradiegeti-
schen Publikums steuern also auf den Verlauf der Erzählung. Als erzähltes Ich
findet der Geistliche die Frau, die für den verlassenen Liebhaber der Sängerin
bis zu seinem Tod gesorgt hat. Sie erzählt dem Geistlichen von den letzten Stun-
den des Liebhabers, was dieser als erzählendes Ich in indirekter Rede wieder-
gibt, einschließlich seiner letzten Worte:

Verzweiflend habe er ausgerufen: nein, es soll ihr nichts helfen! Sie vermeidet mich; aber
auch nach meinem Tod soll sie keine Ruhe vor mir haben. Mit dieser Heftigkeit verschied
er und nur zu sehr mußten wir erfahren, daß man auch jenseit des Grabes Wort halten
könne. (MA 4.1, 467)

Hier zeigt sich die Kraft des Moduswechsels, der die Erzählebenen sprengt, in-
dem nun nicht mehr die metametadiegetische Erzählung der Frau vom Tod des
Liebhabers in indirekter Rede berichtet, sondern mit dem Wechsel ins Präte-
ritum Indikativ die Erfahrung, „daß man auch jenseit des Grabes Wort halten
könne“, das akustische Phänomen beglaubigt.

Auch diese Nachforschungen klären die Diskussion der Ausgewanderten
aber nicht abschließend. Denn vor die unlösbare Frage nach der Wahrheit der
Geschichte gestellt, verschiebt Friedrich alias Fritz die Bewertung auf eine neue
Geschichte: Statt zu interpretieren wird – unter dem Vorzeichen des Interesses,
das der Geistliche zum Wahrheitskriterium erhoben hat – weitererzählt. Der
Aufschub besteht darin, „gleichfalls eine Geschichte zu erzählen, die zwar der
vorigen an Interesse nicht gleiche, aber doch auch [wie Friedrich seine Erzäh-
lung ankündigt] von der Art sei, daß man sie niemals mit völliger Gewißheit
habe erklären können“ (ebd.). Die zweite metadiegetische Erzählung behandelt
mit dem rätselhaften Klopfen ein ähnliches akustisches Phänomen von zweifel-
haftem Ursprung wie die erste Erzählung. Die Distanz zur erzählten Welt wird
allerdings gesteigert. Der intradiegetische Erzähler ist nicht mehr Teil der er-
zählten Welt, aber über seinen „Freunde“ (ebd.) mit derselben verbunden. Die-
se kurze Erzählung ist deutlich distanzierter gestaltet und bricht kein einziges
Mal mit dem narrativen Modus. Sie bietet wiederum eine Vielzahl von Anlässen,
die „sich auf mehr als eine Weise deuten“ (MA 4.1, 469) lassen, sodass die ver-
sammelte Gesellschaft zunächst ihre verschiedenen Meinungen und Kommen-
tare wiedergibt. Karl glaubt, dass es sich hier nur um einen Mangel an Informa-
tionen handelt, „weil die Umstände, unter welchen solche Wunder geschehen,



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 347

nicht alle bemerkt sind“ (ebd.). Für ihn handelt es sich bei den akustischen
Phänomenen also um prinzipiell erklärbare; die Erzählungen zeigen kein unsi-
cheres, sondern nur unvollständiges Wissen. Dagegen wendet der Geistliche
ein, dass die Erzählungen eine veritable Krise des Erkennens inszenieren, der
nicht einfach mit zusätzlichen Informationen beizukommen ist:

Wenn es nur nicht überhaupt so schwer wäre zu untersuchen, sagte der Alte, und in dem
Augenblicke, wo etwas dergleichen begegnet, die Punkte und Momente alle gegenwärtig
zu haben, worauf es eigentlich ankommt, damit man nichts entwischen lasse, worin Be-
trug und Irrtum sich verstecken könne. Vermag man denn einem Taschenspieler so leicht
auf die Sprünge zu kommen, von dem wir doch wissen, daß er uns zum Besten hat?
(MA 4.1, 469)

Alle Untersuchung ist also schwer, nicht nur die Umstände der Untersuchung
sind es. Kaum wird diese Grenze des Erkennens problematisiert, zeitigen die
metadiegetischen Erzählungen einen nicht zu unterschätzenden Effekt in der
Welt der Intradiegese.22 Denn das rätselhafte Klopfen der zweiten bzw. der knal-
lende Ton der ersten metadiegetischen Erzählung wandern in Gestalt der zer-
springenden Schreibtischplatte in die Rahmenerzählung, indem „ein sehr
starker Knall“ (ebd.) die gesellige Gemeinschaft erschüttert. Diese narrative
Metalepse verweist auf die epistemologische Funktion des Erzählens, die hier
dann im dramatischen Modus expliziert wird, indem die Figuren über das rät-
selhafte Phänomen diskutieren, das aus der Metadiegese in die Intradiegese ge-
sprungen ist. Bezeichnenderweise steht dabei vor der Ursachenforschung eine
weitreichende Interpretation: Das Phänomen wird erst analog zur Geschichte
der Sängerin Antonelli durch Karl „scherzend“ als Zeichen eines „sterbende[n]
Liebhaber[s]“ (ebd.) gedeutet. Diese Deutung bezieht Luise – bereits als leicht
„aus der Fassung“ (MA 4.1, 437) zu bringende Figur eingeführt – dementspre-
chend auf ihren „Bräutigam“ (MA 4.1, 469), der auf der Seite der Alliierten ge-
gen Frankreich kämpft. Die Geselligkeit ist durch diese Analogie wiederum ge-
fährdet und muss gebannt werden. Dezidiert „um sie zu zerstreuen“ (ebd.) wird
deshalb die Ursachenforschung mit Barometer, aber ohne Hygrometer aufge-
nommen, was gleichwohl in derselben erkenntnistheoretischen Aporie endet,
die der Geistliche in Bezug auf die metadiegetischen Erzählungen formuliert
hat. Der ironische Unterton ist dabei nicht zu überhören: „[I]mmer die nötigsten
Instrumente“ (MA 4.1, 470) fehlen bei der Ursachenforschung unerklärlicher
Phänomene.

22 Zum problematischen Wechsel zwischen Ebenen- und Weltmodell bei Genettes Definition
der Metalepse siehe Kap. I.4.1. Zur Akustik des ersten Ebenensprungs vgl. Krings 2011.



348 IV Modus

Der Übersprung von Kausalketten ist an dieser Stelle programmatisch, weil
er zum Hauptthema der Unterhaltungen führt: der erzähltheoretischen Reflexion
von Geschichten wie Nachrichten. Wie immer, wenn die Figuren nicht mehr wei-
terwissen, kommt eine Nachricht der ratlosen Gesellschaft zu Hilfe, die aller-
dings das Ereignis narrativ kontextualisiert. Das Gut der Tante auf der anderen
Seite des Rheins, auf der die Kampfhandlungen wüten, steht in Flammen. Diese
Nachricht unterbricht nicht nur die Überlegungen zum Schreibtisch, sie wird für
die Ursachenforschung entscheidend, weil sich auf dem Gut der Tante eine Art
Zwilling des zersprungenen Schreibtisches befindet, der zur selben Zeit aus dem
gleichen Holz vom identischen Tischler hergestellt wurde. Die Zerstörung des
einen Tisches durch den Brand koinzidiert dergestalt mit der Zerstörung seines
Gegenstücks, was Anlass zu Spekulationen über den Zusammenhang dieser Er-
eignisse bietet. Eine „unleugbare […] Sympathie zwischen Hölzern“ (MA 4.1, 471)
wird dadurch zum Erklärungsmodell für Phänomene, die „mit Händen [zu] grei-
fen und doch nicht [zu] erklären“ (ebd.) sind. Ohne den Zufall in ein kausales
Modell aufzulösen,23 relativiert die extradiegetische Erzählinstanz die durch
Fritz hervorgebrachte „Mutmaßung“ (MA 4.1, 470), indem sie seine Motivationen
hinterfragt und sich zugleich weigert, die Frage zu beantworten oder zu bewer-
ten: Ob Fritz „wirklich diese Meinung hegte, oder ob der Wunsch, seine Schwes-
ter zu beruhigen, ihm zu diesem Einfall geholfen, wollen wir nicht entscheiden“
(MA 4.1, 471). Das Modalverb ‚wollen‘ löst nun eine metaleptische Bewegung
aus, welche die Erzählinstanz affiziert: Aus der Vermutung der Figur wird die
Vermutung der Erzählung, die an dieser Stelle nicht mehr die Motive der Figur
aufklärt und dieses Zurücktreten durch das Modalverb betont. Selbst im narrati-
ven Modus markiert der Text an dieser Stelle also die Grenzen seines Erkennens.
Auch wenn die Figuren in ihrer Epistemologie beschränkt sind, haben sie – ins-
besondere in der Konfiguration von Fritz und Karl – die gesellige Gemeinschaft
erhalten und die aus der Fassung gebrachte Luise beruhigt. Der erkenntnistheo-
retischen Aporie wird also mit narrativer Kompetenz begegnet.

Der Knall der Schreibtischplatte ist eine veranschaulichte narrative Meta-
lepse, weil er eine Übertragung ohne Zwischenschritt darstellt. Nicht nur über-
schreitet er die diegetischen Ebenen der Erzählung als narrative Metalepse,
indem er von der metadiegetischen auf die intradiegetische Ebene springt. Zu-
gleich unterlegt die Unerklärbarkeit des Zusammenhangs zwischen der Zerstö-
rung der beiden Schreibtische dem rhetorischen Tropus der Metalepse eine An-
schauung, weil der Knall für die Darstellung der Beziehung zwischen Ursache
und Wirkung verwendet wird, wobei genau die Mittelposition der Übertragung

23 Vgl. Zumbusch 2012, 309.



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 349

übersprungen wird.24 Die kausale Reihe weist also eine Lücke auf. Den Hinter-
grund dieser narrativen Struktur – darauf weist der Kommentar der Frankfurter
Ausgabe bereits hin, ohne sie beim Namen zu nennen25 – bildet die empiristi-
sche Erkenntniskritik, wie sie etwa Hume im achtzehnten Jahrhundert promi-
nent formuliert hat, indem er einen substantialistischen Begriff von Kausalität
auflöst und Kausalität stattdessen in der Wahrnehmung verortet. Mit Wahrneh-
mung ist das Stichwort gefallen, dass die Unterhaltungen hier nicht nur etwa
eine narrative Metalepse darstellen, die unter dem Aspekt des Ortes in dieser
Arbeit analysiert werden könnte. Vielmehr reflektiert der Moduswechsel diese
narrative Metalepse; weil über den Übersprung diskutiert wird, verschiebt sich
das Erklärungspotenzial des narrativen Modus: Die Figuren spekulieren und die
Erzählinstanz hält sich mit Vereindeutigungen zurück. Auf die narrative Meta-
lepse reagiert der Text also mit einer Paralipse als intentionaler Auslassung, die
auf die epistemologische Funktion der narrativen Funktion verweist.

Das so ausgestellte Verständnis von Kausalität, welches das zunächst auf
die metadiegetischen Erzählungen bezogene Deutungsverbot des Geistlichen
auf Weltdeutung erweitert, wird in Karls abwertender Parallelisierung von Na-
turwissenschaft und Geschichtsschreibung markiert, wonach die Wahrheit eher
verstellt als dargestellt wird:

Überhaupt, sagte Karl: scheint mir: daß jedes Phänomen, so wie jedes Faktum an sich
eigentlich das Interessante sei. Wer es erklärt oder mit andern Begebenheiten zusammen-
hängt, macht sich gewöhnlich eigentlich nur einen Spaß, und hat uns zum besten, wie
z. B. der Naturforscher und Historienschreiber. Aber eine einzelne Handlung oder Bege-
benheit ist interessant, nicht weil sie erklärbar oder wahrscheinlich, sondern weil sie
wahr ist. Wenn gegen Mitternacht die Flamme den Schreibtisch der Tante verzehrt hat,
so ist das sonderbare Reißen des unsern zu gleicher Zeit für uns eine wahre Begebenheit,
sie mag übrigens erklärbar sein und zusammenhängen mit was sie will. (MA 4.1, 471)

Der metaleptische Sprung des Knalls aus der Metadiegese in die Intradiegese
wird also zum Anlass der Reflexion von Wahrheit und Wahrheitsbegriffen und
schließt zugleich den Kreis, den die Spekulation über den Wahrheitsgehalt von
„Nachrichten“ und „Gerüchte[n]“ (MA 4.1, 456) eröffnet hat. Eine Identifikation
des hier vorgeführten Wahrheitsbegriffs, der an die Erkenntnisskepsis des acht-
zehnten Jahrhunderts erinnert, trägt jedoch nur bedingt zum Verständnis der
metaleptischen Verfahren bei, die diese Arbeit analysiert. Hingegen ist an dieser

24 Diesen Mechanismus erklärt die Systematik dieser Arbeit ausführlich (siehe Kap. I.4).
25 Dieser Hinweis bezieht sich zwar erst auf die Explizierung des moralistischen Erzählpro-
gramms nach der vierten metadiegetischen Erzählung, ist aber bereits hier leitend. Vgl. FA 9,
1573 f.



350 IV Modus

Stelle festzuhalten, dass unter dem Begriff des Interesses die Verschiebung von
der Wahrheit zur Wahrscheinlichkeit, die der Geistliche noch vor der ersten me-
tadiegetischen Erzählung vorgenommen hat, umgekehrt wird. Den Figuren gibt
der Knall der Schreibtischplatte vielmehr Anlass, Wahrheit derart minimalis-
tisch zu definieren, dass sie keine Zusammenhänge zwischen den Ereignissen
außer ihrer Gleichzeitigkeit umfasst. Ganz los vom Interesse, zu „erklären und
begreifen“ (MA 4.1, 471), kommt die Gesellschaft freilich nicht, und so macht
Karl die Probe aufs Exempel, indem er eine Geschichte erzählt, die „nicht min-
der interessant sei“ (ebd.).

An diesem Punkt wird die dritte Erzählung eingeschaltet und mit ihr eine
neue Form der Vermittlung von intradiegetischem Erzähler und metadiegeti-
scher Erzählung. Sind die Ereignisse der ersten Erzählung dem erzählenden
Geistlichen noch persönlich begegnet – waren also die Identität zwischen er-
zählendem und erzähltem Ich der homodiegetischen Erzählung der Garant ei-
ner Wahrheit in der Fiktion –, so war die zweite Erzählung durch Friedrichs
Freund als den mittelbaren Erzähler abgesichert. Die dritte Erzählung schließ-
lich wird über ihre Quelle – die „Memoiren“ des „Marschall[s] von Bassom-
pierre“ (ebd.) – verbürgt, wobei sich der intradiegetische Erzähler Karl seiner
Stimme bemächtigt, indem er die Erzählung damit ankündigt, dass es ihm „er-
laubt [sei], in seinem [Bassompierres, SM] Namen zu reden“ (ebd.). Die dritte
Erzählung präsentiert sich damit zwar formal als homodiegetische Erzählung,
kündigt aber die Identität zwischen erzählendem und erzähltem Ich auf höherer
diegetischer Ebene explizit auf. Sie verfährt dabei ähnlich wie die erste Erzäh-
lung, indem sie größtenteils im narrativen Modus und in transponierter Rede
erzählt, aber an entscheidenden Stellen – den Anweisungen der titelgebenden
‚schönen Krämerin‘ an Bassompierre – in den dramatischen Modus umschaltet
(vgl. MA 4.1, 473 f.). Die vierte Geschichte – ebenfalls vom Marschall von Bas-
sompierre – erhöht die Distanz nochmals deutlich, indem sie heterodiegetisch
erzählt wird und dazu nicht von Bassompierre selbst, sondern von „einem sei-
ner Vorfahren“ (MA 4.1, 475) handelt. Keine Moduswechsel kennzeichnen diese
Geschichte. Nur eine entscheidende Figurenäußerung wird in indirekter Rede
wiedergegeben. Was die metadiegetischen Erzählungen abschließt, ist ein zwei-
ter metaleptischer Sprung von der metadiegetischen auf die intradiegetische
Ebene. Deutlich weniger verstörend als der Knall der Schreibtischplatte wird
die Rede von Talismanen zum Anlass für Friedrich, ein „Geheimnis“ (MA 4.1,
475) anzudeuten, wonach sich auch in der Welt der Intradiegese ein derartiges
Objekt erhalten hat und patrilinear vererbt wird, was angesichts des toten Va-
ters durchaus prekär ist. Bei der Andeutung muss es bleiben, woraufhin Fried-
rich die Erzählgemeinschaft auflöst.

Am nächsten Morgen findet sich – bevor die Erzählreihe fortgesetzt wird –
eine dritte und letzte Variation des Erzählprogramms. Die Baronesse, die be-



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 351

zeichnenderweise allen bisherigen metadiegetischen Erzählungen ferngeblieben
ist, formuliert es ex negativo, als der Geistliche anbietet, eine Geschichte zu er-
zählen: Ihr Negativbeispiel bilden „Erzählungen […], bei welchen, nach Weise
der Tausend und Einen Nacht, Eine Begebenheit in die andere eingeschachtelt,
Ein Interesse durch das andere verdrängt wird“, damit die „vernünftige Folge“
der erzählten Ereignisse „durch Unterbrechung“ (MA 4.1, 476) gereizt wird. Die
Baronesse geht weiter, indem sie – im Widerspruch zu ihrem ersten Programm –
die Erzählweise über die Erzählgegenstände stellt: „Die Gegenstände Ihrer [des
Geistlichen, SM] Erzählungen gebe ich Ihnen ganz frei, aber lassen Sie uns we-
nigstens an der Form sehen, daß wir in guter Gesellschaft sind.“ (ebd.) Dann
folgt ein Katalog poetischer Ökonomie, der aus den Poetiken des achtzehnten
Jahrhunderts zu stammen scheint:

Geben Sie uns zum Anfang eine Geschichte von wenig Personen und Begebenheiten, die
gut erfunden und gedacht sei, wahr, natürlich und nicht gemein, so viel Handlung als
unentbehrlich und so viel Gesinnung als nötig ist, die nicht still stehe, sich nicht auf
Einem Flecke zu langsam bewege, sich aber auch nicht übereile, in der die Menschen
erscheinen wie man sie gern mag, nicht vollkommen, aber gut, nicht außerordentlich,
aber interessant und liebenswürdig. Ihre Geschichte sei unterhaltend, so lange wir sie
hören, befriedigend wenn sie zu Ende ist und hinterlasse uns einen stillen Reiz weiter
nachzudenken. (MA 4.1, 476 f.)

Dieser Katalog verdichtet verschiedene zeitgenössische poetologische Regeln
und ist als Erzählprogramm damit um einiges anspruchsvoller als jenes, wel-
ches die Baronesse noch nach der initialen geselligen Krise formuliert hat. Es
reguliert die Figuren- und Ereignisanzahl, fordert eine reduzierte Handlung und
bestimmte, wenngleich nicht näher spezifizierte Charaktereigenschaften, ein
mittleres Erzähltempo und mittlere Charaktere als Figuren. Wie der Geistliche
bemerkt, ist an dieser Reihe von „hohen und strengen Forderungen“ (MA 4.1,
477) besonders eine weitere Umstellung des Wahrheitsbegriffs zu erkennen, in-
dem ‚wahr‘ und ‚gut erfunden‘ eben keinen Widerspruch mehr darstellen. Dem-
entsprechend ist die folgende fünfte Erzählung die erste der Unterhaltungen, die
die Stellung des intradiegetischen Erzählers zu seiner metadiegetischen Erzäh-
lung nicht expliziert. Sie stellt eine „Geschichte zur Probe“ (MA 4.1, 476) dar,
indem sie nicht nur eine, sondern als „die erste und letzte“ (MA 4.1, 495) das
Muster einer „moralischen Erzählung“ (ebd.) exemplifiziert. Dieses Muster wird
hier allerdings erst nach der Erzählung deutlich gemacht, während es vor der
ersten metadiegetischen Erzählung im Erzählprogramm des Geistlichen bloß
angedeutet wird. Die Erzählung selbst ist als eine „alte Geschichte“ (MA 4.1,
477) in ihrer Herkunft unterbestimmt, operiert aber mit dezidiertem Nullfokus,
kann so Gedankenrede als direkte Rede wiedergeben, hat Einblick in verschie-
dene Figuren und arbeitet mit rhetorischen Fragen und souveränen Modus-



352 IV Modus

wechseln. Die Erzählung ist also deutlich weniger limitiert als die ersten vier
Erzählungen und damit freier in ihrer Vermittlung der erzählten Ereignisse. Ob-
wohl sie mit der Frage der ehelichen Treue und der Entsagung eine dezidiert
moralische Frage in ihr Zentrum stellt, formuliert sie keine explizite Moral im
Erzählerkommentar. Sie endet vielmehr mit einer Figurenrede, in der die poten-
ziell untreue Frau ihren Erkenntnisprozess reflektiert. Denn sie ist nach eigener
Aussage durch eine „Schule durch Irrtum und Hoffnung“ (MA 4.1, 494) gegan-
gen, die ihr die „Kraft der Tugend“ (ebd.) entdeckt hat.

Auf die Figurenrede folgt unmittelbar die Bewertung der Erzählung durch
die Baronesse, welche die Erzählung als „zierlich, vernünftig, unterhaltend und
unterrichtend“ (ebd.) lobt. Sie gibt ihr auch „den Ehrentitel einer moralischen
Erzählung“ (MA 4.1, 495). Bezeichnenderweise wechseln die Unterhaltungen an
dieser Stelle erneut in den dramatischen Modus. Die extradiegetische Erzähl-
instanz zieht sich erneut zurück, um die Figuren über die Erzählung urteilen
zu lassen. Abermals disputieren Luise und der Geistliche über den Begriff der
Moral, wobei der Geistliche mit den Begriffen von Pflicht und Neigung eine Kan-
tische Pflichtenethik zu vertreten scheint.26 Für die Frage meiner Analyse ist we-
niger der anzitierte philosophische Diskurs interessant, sondern mehr seine Kon-
sequenzen für die intradiegetische Diskussion der Erzählverfahren. Denn der
hier aufgespannte – von der extradiegetischen Erzählinstanz völlig unkommen-
tierte – philosophische Horizont ermöglicht es, die moralische Erzählung zu um-
stellen, indem sie den „Geiste“ (MA 4.1, 496) einer moralischen Erzählung fest-
legen, aber ihren „Stoff“ (ebd.) freigeben. An dieser Stelle wird deutlich, dass
der Geistliche im dramatischen Modus als Figur den extradiegetischen Erzähler
insofern ablöst, als er das Leistungsprofil des Erzählens reflektiert: „Verwirrun-
gen und Mißverständnisse sind die Quellen des tätigen Lebens und der Unterhal-
tung.“ (ebd.) Übersicht oder normative Einordnungen im Erzählerkommentar
der Extradiegese wären in diesem Zusammenhang also sogar kontraproduktiv
für die Unterhaltungen, weil sie dazu führen würden, dass die Erzählung abge-
brochen und normativ still gestellt würde. Genauso kontraproduktiv wäre eine
eindeutige Bewertung im Sinn des Kantischen Begriffs. Ein „befriedigend[es]“
Ende und ein „stille[r] Reiz weiter nachzudenken“ (MA 4.1, 477) als Effekt der
Erzählung, den die Baronesse fordert, wären so das Ende jeder Geselligkeit, das
die metadiegetische Erzählung natürlich nicht leistet. Kaum ist sie nämlich zu
Ende, fordert die Baronesse statt einer theoretischen Diskussion eine weitere Er-
zählung: „Haben Sie noch eine Geschichte dieser Art, so wünschen wir sie zu
hören. Ich liebe mir sehr Parallelgeschichten. Eine deutet auf die andere hin und

26 Vgl. MA 4.1, 1071 f. Vgl. darüber hinaus: Neumann 1984, 452 f.; Zumbusch 2012, 312.



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 353

erklärt ihren Sinn besser als viele trockne Worte“ (MA 4.1, 496). In diesem
Wunsch nach narrativer Variation statt interpretativer Schließung soll eine wei-
tere metadiegetische Erzählung die Aufgabe einer intradiegetischen Diskussion
übernehmen. Die Fortsetzung der Reihe wird dadurch aber auch prinzipiell un-
abschließbar, weil jede Erzählung ihre Interpretation in einer weiteren Erzäh-
lung zu fordern scheint.

Gleichwohl ist Übersicht und Innensicht in die Figuren das Alleinstellungs-
merkmal in der sechsten metadiegetischen Erzählung der Unterhaltungen:
„[N]ur durch eine genaue Darstellung dessen was in den Gemütern vorging“,
wird diese „neu und interessant“ (MA 4.1, 497), wie der Geistliche seine Erzäh-
lung ankündigt. Das „Interesse des Tages“ (MA 4.1, 450) ist also durch das Inte-
resse an der Darstellung des Innenlebens der Figuren substituiert. Damit ist
eine Art Wanderungsbewegung der Vermittlung angedeutet, die direkt zum den
Erzählrahmen sprengenden Märchen führt. Wo sich die extradiegetisch-hetero-
diegetische Erzählinstanz zurückzieht, tritt der Geistliche auf der intradiegeti-
schen Ebene an deren Stelle und gibt nun die Kommentare, die zu Beginn der
Unterhaltungen der Extradiegese vorbehalten waren:

Man kann in Familien oft die Bemerkung machen, daß Kinder, sowohl der Gestalt als
dem Geiste nach, bald vom Vater bald von der Mutter Eigenschaften zu haben scheinen,
und so kommt auch manchmal der Fall vor, daß ein Kind die Naturen beider Eltern auf
eine besondere und verwundernswürdige Weise verbindet.

Hievon war ein junger Mensch, den ich Ferdinand nennen will, ein auffallender Beweis.
(MA 4.1, 497)

Der Geistliche leitet das von der Baronesse geforderte „Familiengemälde“ (ebd.)
also sentenzartig ein und kündigt die nachfolgende Geschichte als „auffallen-
de[n] Beweis“ dieser Sentenz an. Die Souveränität des Erzählers geht sogar so
weit, dass er ihre Hauptfigur rhetorisch selbst benennt (vgl. ebd.). Auch wenn
die Herkunft der Geschichte nachgereicht wird – der Geistliche hat die Hauptfi-
gur seiner Erzählung Jahre nach den erzählten Vorfällen kennen gelernt und
die Geschichte selbst von ihr gehört (vgl. MA 4.1, 515 f.) –, bleibt die Erzählung
intradiegetisch-heterodiegetisch mit Nullfokalisierung. Sie ist die mit Abstand
umfangreichste Erzählung der Unterhaltungen und ist als letzte vor dem Mär-
chen strukturell exponiert. Nach einer kurzen Charakterisierung der Hauptfigur
und ihrer „zwei Seelen“ (MA 4.1, 497) erläutert der Geistliche diesen Charakter
an „eine[r] Begebenheit, die seinen ganzen Charakter ins Licht setzt“ (ebd.). Die
Erzählung ist mit Sentenzen förmlich gespickt, die allesamt einen doppelten
Boden haben. Einerseits erklären sie den besonderen Fall in Gestalt von Ferdi-
nand, andererseits verallgemeinern sie diesen Fall, indem sie ihn zum Exempel
erheben. Gleichwohl lösen sie die Überlegungen der Figur nicht im Erzähler-
kommentar auf. Das zeigt sich insbesondere an den Überlegungen zum Zufall,



354 IV Modus

mit denen Ferdinand seine Lage beschreibt und die der Erzähler als „Sophiste-
reien über Besitz und Recht“ (MA 4.1, 501) zwar qualifiziert, aber ihren Inhalt
nicht bewertet.27 Schließlich zeigt die Erzählung eine Entwicklung der Figur,
die ähnlich wie die Erzählung vom Prokurator eine moralische Einsicht statt
einer Norm formuliert:

Er hatte sich überzeugt, daß der Mensch Kraft habe, das Gute zu wollen und zu vollbrin-
gen, er glaubte nun auch, daß dadurch der Mensch das göttliche Wesen für sich interes-
sieren und sich dessen Beistand versprechen könne, den er so eben unmittelbar erfahren
hatte. (MA 4.1, 513)

Wieder in indirekter Rede wird diese Sentenz – im Gegensatz zu den umfangrei-
chen Erzählerkommentaren – nur vermittelt formuliert. Unmittelbar an die Er-
zählung anschließend formuliert Luise allerdings deren Moral, die in der Frage
nach der Möglichkeit besteht, „diesem oder jenem Wunsche zu entsagen“ (ebd.).
Als sie den Geistlichen auffordert, seine Erzählung fortzusetzen, wechseln die
Unterhaltungen ein viertes und letztes Mal in den dramatischen Modus. Wohlge-
merkt hängt dieser Moduswechsel nur bedingt von der vorhergehenden morali-
schen Diskussion zwischen Karl und Luise ab. Vielmehr bricht die Erzählung ab,
sobald es um poetologische Fragen geht:

Lassen Sie uns, sagte Luise zum Alten, nun Ihre Geschichte weiter hören.

Der Alte. Sie ist wirklich schon aus.

Luise. Die Entwicklung haben wir freilich gehört, nun möchten wir aber auch gerne das
Ende vernehmen.

Der Alte. Sie unterscheiden richtig, und da Sie sich für das Schicksal meines Freundes
interessieren, so will ich Ihnen wie es ihm ergangen noch kürzlich erzählen. (MA 4.1, 513)

Indem Luise zwischen Entwicklung und Endpunkt unterscheidet, hat sie eine
andere Lektion gelernt als eine moralische: nämlich eine narratologische Lek-
tion, die auf die Motivierungsstruktur der Erzählung abzielt. Die Entwicklung
bezeichnet dabei die kausale Struktur der Ferdinand-Erzählung, die mit Ferdi-
nands entscheidender Einsicht tatsächlich abgeschlossen ist. Ihr Ende findet
die Erzählung aber erst im Schicksal bzw. Ziel der Figur – mithin in der Ehe
und der bürgerlichen Absicherung. Was die Ferdinand-Erzählung damit abbil-
det, erinnert abseits aller motivischer Unterschiede im Initiationsplot durchaus

27 Vgl. Auer 2015, 172. Die strukturgebende Frage von Zufall und Schicksal bietet eine weitere
Parallele der Ferdinand-Erzählung zu Wilhelm Meister. Denn die Ferdinand-Erzählung endet
mit der Produktion von Kontingenz, indem die Hauptfigur selbst zum Auslöser des Zufalls
wird. Vgl. MA 4.1, 516.



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 355

an die Theatralische Sendung bzw. die Lehrjahre. Die hier diskutierten Aspekte
der Motivierung werden aber – und darauf kommt es mir an dieser Stelle an –
nicht durch Erzählerkommentar, sondern im dramatischen Modus reflektiert:
Die Unterhaltungen betonen damit ihre Vermittlung mit dem Geistlichen als Er-
zähler und Luise als Stichwortgeberin der Erzählung – und rahmen dergestalt
die Initiationserzählung.

Am Ende der Erzählung offenbart der Geistliche die Herkunft der Erzäh-
lung und setzt sich – wie bereits erwähnt – in einer doppelten Rolle zu ihr ins
Verhältnis. Denn eigentlich erzählt er eine metametadiegetische Erzählung, die
ihm durch die Hauptfigur selbst als autodiegetische Erzählung vermittelt wur-
de. Ferdinand hat aus seiner Erfahrung ein pädagogisches Programm gemacht,
worin eine weitere Analogie zu Wilhelm Meisters Lehrjahren auf struktureller,
wenn auch nicht auf figuraler Ebene liegt.28 Bevor aber auch das Ende der
Erzählung interpretiert werden kann, kommt Friedrich von seiner Expedition
zum Gut der Tante zurück, das nach den ersten beiden Erzählungen gebrannt
hat. Wie Cornelia Zumbusch herausgestellt hat, ist der Bericht vom gesprunge-
nen Schreibtisch an dieser Stelle explizit eine Art Schutzerzählung,29 weil er
die „Szenen des Jammers und der Verwüstung“ (MA 4.1, 517) verdrängt, die
der Brand verursacht hat, sodass er Friedrichs „heiter[e]“ (ebd.) Verfassung
wiederherstellt. Die Schutzerzählung entfaltet ihre Kraft allerdings nur, solan-
ge tatsächlich erzählt wird. Dementsprechend darf das Erzählen als Fortset-
zung der Spekulation über den Vorfall nicht enden.

Gleichwohl bleibt es bei der Koinzidenz der beiden Ereignisse: Ihr Zeitpunkt
ist identisch, was durch eine vom verbrannten Schreibtisch gerettete Uhr bewie-
sen wird, die genau im Moment des Brandes stehen geblieben ist. Auch wenn
der Hofmeister den Unterschied zwischen Koinzidenz und Kausalität anmerkt,
geht die Einbildungskraft erneut mit den Figuren durch. Ihr wird „abermals
vollkommen freien Lauf“ (ebd.) gelassen, was den Zusammenhang der beiden
Ereignisse angeht. Die Einbildungskraft stellt hier gerade keine Kantische30 Ver-
mittlung zwischen Sinnlichkeit und Verstand her, sondern wird zum Katalysa-
tor von spekulativen, metaleptischen Sprüngen. Deren Agentin ist in diesem
Fall Luise, die Tochter der Baronesse, die inzwischen „von dem Wohlbefinden
ihres Bräutigams Nachricht gehabt“ (ebd.) hat, das durch den Riss der Schreib-

28 Ohne auf die narrative Struktur einzugehen, weist Bernd Witte auf das „Kaufmannsmilieu“
als gemeinsamen Nenner der fünften und sechsten Erzählung mit den Lehrjahren hin. Vgl.
Witte 1984, 469.
29 Vgl. Zumbusch 2012, bes. 308 f.
30 Vgl. Kant 2011, B181; für Bezüge auf Kants Ästhetik des Ornaments vgl. Oesterle 2001, 190–
194.



356 IV Modus

tischplatte noch in Frage gestellt war. Die Spekulation über den Zusammenhang
der beiden Ereignisse wird nicht weiter vertieft; stattdessen wird die ungezügel-
te Einbildungskraft zum Anlass der tatsächlich letzten Erzählung, die als „Fort-
setzung“ (MA 4.1, 519) den Erzählrahmen zugleich sprengt – zum Anlass des
Märchens:

Wissen Sie nicht, sagte Karl zum Alten, uns irgend ein Märchen zu erzählen? Die Einbil-
dungskraft ist ein schönes Vermögen, nur mag ich nicht gern, wenn sie das was wirklich
geschehen ist, verarbeiten will; die luftigen Gestalten, die sie erschafft, sind uns als We-
sen einer eigenen Gattung sehr willkommen, verbunden mit der Wahrheit bringt sie meist
nur Ungeheuer hervor und scheint mir alsdann gewöhnlich mit dem Verstand und der
Vernunft im Widerspruche zu stehen. Sie muß sich, deucht mich, an keinen Gegenstand
hängen, sie muß uns keinen Gegenstand aufdringen wollen, sie soll, wenn sie Kunstwer-
ke hervorbringt, nur wie eine Musik auf uns selbst spielen, uns in uns selbst bewegen
und zwar so daß wir vergessen, daß etwas außer uns sei, das diese Bewegung hervor-
bringt. (MA 4.1, 517)

Ausgerechnet Karl verlangt damit nach einer Erzählung, die explizit alles aus-
schließt, „was wirklich geschehen ist“ und begründet diesen Verzicht auf die
Gegenstände wirkungsästhetisch. Doch der Verzicht geht weiter, indem Karl
auch eine Erzählung fordert, die es schafft, dass die Einbildungskraft „an kei-
nen Gegenstand“ mehr gebunden ist. Der Geistliche alias der Alte und Meister-
erzähler der Unterhaltungen antwortet darauf mit einer Umkehrung, indem er
die Einbildungskraft nicht als aktiv steuerndes Vermögen klassifiziert, weil sie
„nicht fordern“ (ebd.) kann und „erwarten [muss,] was ihr geschenkt wird“
(ebd.). Die Unterhaltungen enden aber nicht mit dem Versprechen des Geistli-
chen, ein Märchen zu erzählen, durch das die Ausgewanderten „an nichts und
an alles erinnert werden sollen“ (MA 4.1, 518). Vielmehr schließt die Erzählung
mit dem Hinweis auf „Neuigkeiten und Nachrichten“ (ebd.), die Friedrich von
seiner Exkursion auf die andere Rheinseite und damit von den dort laufenden
Kampfhandlungen mitgebracht hat. Auf diese – dezidiert tagespolitischen –
Mitteilungen, die nochmals gegen das erste Erzählprogramm der Baronesse ver-
stoßen, verweisen die Unterhaltungen aber in der Erwähnung des sprachlichen
Akts nur abstrakt; ihr Inhalt bleibt ausgespart.

2.3 Fortsetzung und Schließung: Das ‚Märchen‘

Mit dem Märchen sind die Unterhaltungen am Ende der Stufenfolge zunehmend
vermittelter Erzählungen angelangt; der intradiegetische Erzähler löst die extra-
diegetisch-heterodiegetische Erzählinstanz nicht nur auf einer ihm unterge-
ordneten Ebene ab, sondern setzt sich als intradiegetisch-heterodiegetischer



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 357

Erzähler mit Nullfokus gar an ihre Stelle, wenn man das Zurücktreten der Rah-
menerzählung in der paratextuell indizierten „Fortsetzung“ (MA 4.1, 519) ernst
nimmt.31 Diese Verschiebung zeigt sich zunächst im Verhältnis der metadiegeti-
schen Erzählungen zu ihrem intradiegetischen Erzählrahmen. War der Zusam-
menhang zwischen Intradiegese und Metadiegese in den bisherigen sechs Er-
zählungen bereits interpretationsbedürftig, wird er bezogen auf das Märchen
vollends prekär. Annonciert ist das Märchen nämlich ausdrücklich als Erzäh-
lung, die alles ausschließt, „was wirklich geschehen ist“ (MA 4.1, 517).32 Die
Fiktivität der Gegenstände versperrt Deutungen im Sinne von direkten Bezügen
zur intradiegetischen Welt. Die Einbildungskraft, die durch die Nachricht der
Koinzidenz der beiden zerstörten Schreibtische befeuert wurde, wird also auf
die Gattung des Märchens verschoben, allerdings nicht ohne dass der Geistliche
als ihr Erzähler zuvor die Bilder des Märchens ins Gedächtnis zurückrufen und
so die freie Einbildungskraft zumindest die Erinnerung zügeln muss, um dann
„an nichts und an alles“ (MA 4.1, 518) zu erinnern.

Damit ist das Stichwort der vorliegenden Analyse gegeben. Denn das Mär-
chen zeichnet sich strukturell durch semantische Unterbestimmtheit aus, die
bisher als „Ambivalenz“33 oder „bewußte Vieldeutigkeit“34 interpretiert wurde.
Diese semantische Unterbestimmtheit geht auf das Konto einer intertextuellen
Überdeterminiertheit, was sich nicht zuletzt in einer Vielzahl von – gerade my-
thologischen – Deutungen zeigt.35 1816 stellt Goethe selbst drei mögliche Deu-
tungslinien tabellarisch nebeneinander, um dabei anzumerken, dass die Erzäh-
lung deshalb zu verschiedenen, durchaus gleichberechtigten Interpretationen
einlädt, weil sie „Bilder, Ideen und Begriffe durch einander schlingt“ (MA 4.1,
1054).36 Auch wenn Harry Maync bereits um 1900 diesen Überblick über die
„Deutungswut“37 der verschiedenen Interpretationen erweitert und damit die
prinzipielle Unmöglichkeit einer alleingültigen, kohärenten Deutung des enig-
matischen Textes besiegelt, war die Forschung in ihren Bemühungen um eine
schlüssige Interpretation durch Entschlüsselung ausgesprochen persistent,
was – wenig überraschend – zu vielfältigen und sich widersprechenden Inter-

31 Diesen viel beachteten Bruch des Novellenzyklus interpretiert etwa Andreas Gailus als Aus-
druck einer Krise der dezidiert narrativen Repräsentation. Vgl. Gailus 2003, bes. 446.
32 Diese Stelle interpretiert die Forschung öfter als Hinweis auf ein autonomieästhetisches
Programm. Vgl. exemplarisch Zumbusch 2012, 314.
33 Neumann 1984, 454.
34 MA 4.1, 1049.
35 Ein besonders schlagendes Beispiel dieser Deutungen im ideologisierten Gestus der Offen-
barung bilden die Aufsätze von Rudolf Steiner. Vgl. Steiner 1999.
36 Vgl. Oesterle 2001, 198–200.
37 Zit. nach Kreuzer 1977, 221.



358 IV Modus

pretationen geführt hat.38 Vereinzelt hat man auch Parallelen zu Goethes Farb-
forschungen gezogen, hat sich dabei aber auf die motivische Ebene konzen-
triert, auf der narrative Strukturen keine Rolle spielen.39 Dass das Märchen sehr
wohl auch auf den politischen Rahmen der Unterhaltungen zu beziehen ist, ist
eines der weniger umstrittenen Ergebnisse.40 An dieser Verbindung knüpfe ich
an und verfolge zunächst eine formale Beschreibung des Märchens als Erzäh-
lung in der Reihe der anderen metadiegetischen Erzählungen der Unterhaltun-
gen. Denn ich will die Unterschiede und Gemeinsamkeiten des Märchens und
der anderen Erzählungen nicht motivisch, sondern strukturell analysieren.

Zwei strukturelle Modelle – so die These meiner Lektüre – führt das Mär-
chen eng. Auf der einen Seite kennzeichnet die Erzählung geradezu eine Obses-
sion mit Kreisen und Kreisförmigkeit: Kreise werden eröffnet, geschlossen, ge-
spiegelt und aufgelöst, was in der Forschung im Rückgriff auf das Modell des
Kaleidoskops reflektiert wird, in dem verschiedene Kreisfigurationen aufeinan-
der folgen.41 Auf der anderen Seite stellt die Erzählung gerade bezogen auf die
Erzählstruktur und die Figurenanordnung dem Modell des Kreises das Modell
der Reihe und Abfolge entgegen. In der Kombination dieser beiden Strukturen
finden sich die metaleptischen Verfahren, die hier als Paralipsen Lücken produ-
zieren. Narratologisch kann diese Kombination als Engführung der Erzählstruk-
tur der Unterhaltungen verstanden werden, indem die korrespondierenden Pro-
bleme der Fortsetzung und Schließung einander entgegengestellt werden. Denn
das Märchen ist beides zugleich: sowohl die paratextuell annoncierte Fortset-
zung als auch der Abschluss der Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten.
Narrative Vermittlung spielt für diese Ambiguität des Märchens die entscheiden-
de Rolle; ausgerechnet indem sie Lücken produzieren, werden die Moduswech-
sel zum Motor des Erzählens. Das Märchen erzählt nämlich nicht zuletzt die
Geschichte einer allerdings unspezifischen Erfüllung, die von Worten abhängt.
Diese Worte finden sich in verschiedenen Prophezeiungen, aber am program-
matischsten in der Reihe, die in einer Rätselstruktur vom Gold über das Licht
zum Gespräch führt. Bevor ich aber zu dieser exponierten orakelgleichen Stelle
komme, sind die narrativen Rahmenbedingungen des Märchens zu skizzieren.

Bereits für eine Fortsetzung der Unterhaltungen spricht die in der Modus-
analyse grundlegende Bestimmung der intradiegetischen Stimmen, die – im
Verlauf der verschiedenen Erzählungen zunehmend abstrakter geworden – nun
bezogen auf das Märchen bei völliger Unanschaulichkeit angelangt sind und

38 Vgl. Niggl 2001, 91–95.
39 Vgl. Kraft 2012, bes. 98–110; Sullivan 2007.
40 Vgl. Brown 1975, 20–32; Fink 1971, 114 f.; Mommsen 1981; Bauschinger 1997, 246–248.
41 Vgl. Kreuzer 1977, 225–230.



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 359

keinerlei Lücken des Wissens oder der Perspektive mehr offenbaren. Dabei ist
die durch den Geistlichen erzählte Geschichte nicht nur „irgend ein Märchen“
(MA 4.1, 517), wie Karl es fordert. Der bestimmte Artikel ist hingegen geradezu
charakteristisch für die Erzählung, deren demgemäß regulierte Zeit- und Raum-
struktur keineswegs den gängigen Gattungsvorgaben für Märchen entspricht.42

So kombiniert die Erzählung mit Blick auf ihre Orts- und Zeitangaben Unbe-
stimmtheit einerseits mit dem Singular des bestimmten Artikels und anderer-
seits mit der Beschwörung der Gegenwart: „An dem großen Flusse, der eben
von einem starken Regen geschwollen und übergetreten war, lag in seiner Hüt-
te, müde von der Anstrengung des Tages, der alte Fährmann und schlief.“
(MA 4.1, 519, Herv. SM) Auch wenn Raum und Zeit also nicht spezifiziert wer-
den, erweckt der Gebrauch des bestimmten Artikels den Eindruck der – nicht
näher konkretisierten – Singularität. Die Verwendung des temporalen Adverbs
‚eben‘ suggeriert trotz des späteren Erzählens im Präteritum die Nähe von Er-
zählzeit und erzählter Zeit. Bezogen auf die Raumstruktur sind die Parallelen
des Märchens zur Rahmenhandlung wenngleich abstrakt, doch unübersehbar:
Ein durch einen Fluss zweigeteilter Raum ist durch eine Krise erschüttert, die
sich im Gesang der weiblichen Hauptfigur der schönen Lilie (vgl. MA 4.1, 534)
verdichtet. Diese und weitere Kongruenzen haben vor allem die ältere For-
schung veranlasst, das Märchen als eine „Allegorie der Französischen Revolu-
tion“43 zu interpretieren. Dagegen stehen Interpretationen, welche die Rätsel-
haftigkeit der Erzählung explizit in ihrer Erzählweise verorten: „Zum Rätsel aber
wird jetzt nicht mehr wie in den ersten Geschichten die erzählte Begebenheit,
sondern die Erzählung selbst, der Text mit seinen symbolischen Bildern.“44

Dass diese Bilder sich zwar – wie Goethe selbst bemerkt – „durch einander
schlingen“,45 aber dabei keineswegs zufällig oder beliebig wirken, ist der Effekt
eines bestimmten Erzählverfahrens, das Ingrid Kreuzer als „pseudofinal“ cha-
rakterisiert.46 Obwohl alle Handlungen dezidiert nicht kausal motiviert sind,
folgen sie einer Art Bauplan.47 Er bedient sich wiederum verschiedener mytho-
logischer, insbesondere heilsgeschichtlicher Topoi, was in dem leitmotivisch
wiederkehrenden Ausspruch „Es ist an der Zeit!“ (MA 4.1, 525; vgl. in Variation

42 So fehlen berühmte Märchenformeln wie das einleitende „Es war einmal“ oder das schlie-
ßende „und wenn sie nicht gestorben sind …“. Vgl. zu den Strukturen des Märchens Neuhaus
2005, bes. 9, 24–26, 89–96; Kreuzer 1977, 222.
43 Vgl. MA 4.1, 1048.
44 MA 4.1, 1050.
45 MA 4.1, 1054.
46 Kreuzer 1977, 228.
47 Vgl. Breithaupt 2000, 100–102.



360 IV Modus

MA 4.1, 527, 533, 535, 543) mit seinen Anspielungen an die Offenbarung des
Johannes und an das Lukasevangelium48 deutlich wird. Dieser Bauplan zeigt
sich insbesondere in der bereits skizzierten Raumstruktur, die nicht nur eine
Vielzahl von Rundbauten anordnet, sondern die Erzählung im Zirkelschluss be-
endet. Denn sowohl Ausgangspunkt als auch Schlusspunkt der Erzählung bil-
det die Hütte des Fährmanns, die – in einen silbernen Altar verwandelt – in
den Rundtempel integriert wird und auch das Ende der Erzählung markiert,
indem die Hauptfiguren durch den Altar in einen Raum – einen nicht näher
beschriebenen Palast – außerhalb der erzählten Welt abgehen. Dem Schluss im
Zentrum des Rundtempels geht eine Reihe von Figuren voran, die zum Erzähl-
prinzip avanciert: Hier als „Zug“ (MA 4.1, 542) in eine veritable Reihe der erzähl-
ten Welt gebracht, strukturieren die Figuren den Gang der Erzählung: vom
Fährmann über die Irrlichter und die grüne Schlange zum Alten mit der Lam-
pe – einer Spiegelfigur des Geistlichen der Rahmenhandlung49 – bis hin zu des-
sen Frau, dem Prinz und der schönen Lilie. Bis auf eine Ausnahme, nämlich die
Erzählung der Frau des Alten vom Besuch der Irrlichter (vgl. MA 4.1, 526 f.) ist
die Erzählung strikt linear und hat jeweils eine der Figuren im Fokus, die einan-
der wie in einem Staffellauf abwechseln.50 Weder zeitliche noch räumliche
Sprünge kennzeichnen dabei die Erzählung: Die Bewegungen der Figuren bil-
den ein topographisches Kontinuum,51 das ohne Analepsen oder Prolepsen
erzählt wird. Besonders fällt das bereits in der Rahmenhandlung der Unterhal-
tungen wiederholt verwendete verbum dicendi ‚versetzen‘ auf, das im Märchen
zwanzig Mal auftritt. Es indiziert eben keine Schließung, sondern die kontinu-
ierliche Fortsetzung einer Reihe von Äußerungen.52 Die Kehrseite dieses Kon-
tinuums und die relative Nähe der Erzählung zu den Figuren besteht in der
paraliptischen Aussparung einer Übersicht,53 vor allem über die relational ver-
mittelte Raumstruktur, wie sie sich in den Lokaladverbien zeigt, die – etwa im
‚Diesseits‘ und ‚Jenseits‘ des Flusses (vgl. MA 4.1, 522) – stets an die Wahrneh-
mung der Figuren gebunden bleiben.

48 Offb Joh 22,10; Lk 9,51 – vgl. MA 4.1, 1073; Oesterle 2015; Ohly 1995, bes. 232–235.
49 Vgl. anders Ludwig 2014, 91.
50 Vgl. Kreuzer 1977, 222–224.
51 Vgl. Zumbusch 2012, 315 f.
52 Dieses Bindemittel des dramatischen Modus wäre in einer anderen Untersuchung mit der
intensiv diskutierten Frage der Forschung zu konfrontieren, ob das Märchen einem symboli-
schen oder allegorischen Prinzip folgt. Vgl. Bauschinger 1997, 247.
53 Ohne auf ihre narrative Faktur hinzuweisen, konstatiert diese fehlende Übersicht über den
erzählten Raum bereits Kreuzer. Vgl. Kreuzer 1977, 234.



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 361

Die ausgesparte Übersicht über die topographische Struktur geht mit der
Unterbestimmung des Ziels der Handlung einher. Obwohl es ein Ziel zu geben
scheint, dem alle Figuren und ihre Handlungen unterworfen sind, wird dieses
Ziel paraliptisch ausgespart, was den Unterschied zu den zitierten biblischen
Topoi von Erlösung und Erfüllung markiert.54 Dementsprechend weist das Mär-
chen keine einzige freie Handlung auf: Selbst das als Fortsetzung der Entsagung
der anderen metadiegetischen Erzählungen interpretierte Opfer der Schlange55

nimmt nur ein Geopfert-Werden vorweg; ihre Entscheidung zum Opfer ist also
dezidiert unfrei, wie die Figur selbst konstatiert: „Mich aufzuopfern, ehe ich
aufgeopfert werde“ (MA 4.1, 541).

Wie kommt es aber nun zu dem spezifischen Verhältnis von Reihe und
Schließung, welches das Märchen kennzeichnet? Das erste Moment der Schlie-
ßung der Figurenreihe, die durch den Tausch vornehmlich von Gold angetrie-
ben wird, findet im Garten der Lilie statt, der bezeichnenderweise nicht von
mehreren Figuren gleichzeitig betreten werden darf: „[N]ur einzeln“ nämlich
dürfen die Besucher „kommen und gehen, wenn sie nicht empfindliche Schmer-
zen erdulten sollten“ (MA 4.1, 532). Auch deutet die Raumstruktur das Moment
der Schließung an: „Auf einem eingeschlossenen grünen Platze in dem Schat-
ten einer herrlichen Gruppe mannigfaltiger Bäume“ (ebd.) erwartet die Lilie ihre
Besucher. Der Jüngling und spätere König der Märchenwelt durchbricht den
Kreis und lässt sich – gefangen im „traurigen Kreis“ (MA 4.1, 537) der Märchen-
welt und ohne Hoffnung, die „Umarmung [der Lilie zu] genießen“ (MA 4.1,
536) – durch die Berührung der Lilie töten. Das veranlasst die Schlange zu einer
erneuten Schließung, indem sie in der Form des Ouroboros einen Kreis um den
Leichnam des Jünglings zieht.56 Dieser Kreis löst zwar seine Bedeutung als
Ewigkeitssymbol nicht ein, doch kann er „wenigstens die nächsten schreckli-
chen Folgen des Unglücks auf einige Zeit“ (MA 4.1, 537) aufschieben – gemeint
ist die Verwesung, die den Gesetzen des Märchens zufolge besonders bei Nacht
droht. Auf die Auflösung des Kreises folgt das Opfer der Schlange, das den Jüng-
ling und den Kanarienvogel der Lilie wiederbelebt. Der Jüngling ist zunächst
jedoch ohne Bewusstsein, mit dem er anschließend im Rundbau des Tempels
über die Attribute des Schwertes, Zepters und Lorbeerkranzes ausgestattet wird,
woraufhin der Riese des Märchens im Zentrum einer Sonnenuhr auf dem Vorhof
des Tempels in eine „kolossalische mächtige Bildsäule“ (MA 4.1, 548) mutiert.
Damit sind nur die vielleicht markantesten Beispiele der „Textbewegung“ prä-

54 Christian Clement deutet die ästhetische Erfahrung des Märchens sogar als apokalyptisches
Ereignis. Vgl. Clement 2010, bes. 242–248.
55 Vgl. Oesterle 2002, 68 f.
56 Vgl. Berndt/Maienborn 2013, 101.



362 IV Modus

sentiert, „in der sich ein komplexes Verhältnis von innen und außen, Einschluß
und Ausschluß, Berührung und Schutz, Leben und Tod entfaltet“.57 Zugleich
steht der Bewegung der Schließung die Bewegung der fortsetzenden Reihe ent-
gegen, die selbst im Schlussbild nicht abgeschlossen wird, indem „der König mit
den Seinigen in den Altar“ (MA 4.1, 549) steigt und die erzählte Welt verlässt.
Dementsprechend ist das Schlussbild der Erzählung keineswegs so optimistisch,
wie es auf den ersten Blick scheinen mag. Die Gefahr, dass die Menschenmenge
im Tempel erdrückt wird (vgl. ebd.), kann nur über einen Goldregen auf dem
Vorplatz abgewendet werden, der aber dazu führt, dass sich die Menschenmenge
„drängte und zerriß […] auch noch da keine Goldstücke mehr herabfielen“
(MA 4.1, 550). Die dergestalt geschaffene Ordnung ist am Ende des Märchens
also keineswegs perfekt. Zumindest muss gelten, dass das „Wunschbild […] von
Entsagung und Liebe“,58 zu dem es der Kommentar der Münchner Ausgabe im
Gegensatz zu den politischen Wirren der Unterhaltungen inszeniert, nicht unge-
brochen dargestellt wird.

Das zeigt sich an zwei Einsatzpunkten des dramatischen Modus, die ich ex-
emplarisch analysieren will: der Orakelstruktur von Frage und Antwort im dra-
matischen Modus sowie dem bereits erwähnten Lied der schönen Lilie. Generell
dominiert der dramatische Modus das Märchen verglichen mit den anderen me-
tadiegetischen Erzählungen der Unterhaltungen; ‚versetzen‘ ist – wie bereits er-
wähnt – die am häufigsten verwendete inquit-Formel neben dem allgemeinen
‚sagte‘; Erzählerkommentare sind ausgesprochen selten und geben nur beding-
ten Aufschluss über die normative Ordnung der erzählten Welt.59 Die Handlung
des Märchens beginnt mit der Ankunft dreier glänzender Irrlichter, die Gold ver-
zehren und in Form von Münzen wieder ausschütten können. Dieses Gold findet
die grüne Schlange, verschlingt es und wird so selbst glänzend, was sie veran-
lasst, einen merkwürdigen unterirdischen Tempel zu besuchen, den sie bisher
nicht sehen konnte. Dort findet sie „das Bildnis eines ehrwürdigen Königs in
lauterm Golde aufgestellt“ (MA 4.1, 524), das sie in das rätselhafte Gespräch ver-
wickelt:

Kaum hatte die Schlange dieses ehrwürdige Bildnis angeblickt, als der König zu reden
anfing und fragte: wo kommst du her? – Aus den Klüften, versetzte die Schlange, in
denen das Gold wohnt. – Was ist herrlicher als Gold, fragte der König? – Das Licht, ant-

57 Zumbusch 2012, 314.
58 MA 4.1, 1050.
59 Ein Beispiel für einen derartigen Kommentar ist die Funktionsweise des Korbs, mit dem
die Alte den zu Onyx gewordenen Mops und das dem Fluss versprochene Gemüse trägt. Vgl.
MA 4.1, 527 f. In dieser Funktion ist er eine veranschaulichte Metapher. Vgl. Breithaupt 2000,
112.



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 363

wortete die Schlange. – Was ist erquicklicher als Licht? fragte jener – das Gespräch ant-
wortete diese. (MA 4.1, 524)

Das Bildnis beginnt also die Schlange zu befragen; die drei Fragen sind dabei
miteinander verbunden und regulieren eine Klimax von Gold über das Licht
zum Gespräch.60 In den drei Fragen exponiert dieses so kurze wie enigmatische
Zwiegespräch eine Struktur, die sogleich variiert wird. Denn die Schlange bleibt
nicht allein im unterirdischen Tempel, sondern wird von einem Mann mit einer
Lampe ergänzt, dem ebenfalls drei Fragen gestellt werden:

Indessen sagte der goldne König zum Manne: wie viel Geheimnisse weißt du? – Drei ver-
setzte der Alte – Welches ist das wichtigste? fragte der silberne König. – Das offenbare,
versetzte der Alte. – Willst du es auch uns eröffnen? fragte der eherne. – Sobald ich das
vierte weiß, sagte der Alte – Was kümmerts mich! murmelte der zusammengesetzte König
vor sich hin. (MA 4.1, 525)

Die zweite Fragenreihe zeigt, dass Wissen nicht im Tempel zu finden ist, son-
dern von außen – in Gestalt der Schlange bzw. des Alten – in den Tempel getra-
gen und durch die Fragen eröffnet wird. Im Zusammentreffen der Schlange und
des Alten im Tempel deutet sich dabei die Erfüllung der Prophezeiung an, die
die Welt des Märchens zu strukturieren scheint. Denn die Schlange „weiß das
vierte“ (ebd.). Es bleibt allerdings bei der Erwähnung, dass die Schlange dem
Alten „etwas ins Ohr“ (ebd.) zischt, was diesen zu eben der Prophezeiung ver-
anlasst: „Es ist an der Zeit!“ (ebd.)

Bevor eine ähnliche Fragenreihung zum dritten Mal in der Erzählung er-
scheint, ist aber das Lied der schönen Lilie eingeschaltet. Nachdem der Alte die
hermeneutische Anleitung gegeben hat, „das größte Unglück als Vorbote des
größten Glückes an[zu]sehen“ (MA 4.1, 533), die in Ironie alle Zeichen in der
Welt des Märchens ins Gegenteil verkehrt, singt die schöne Lilie folgendes Lied:

Was helfen mir die vielen guten Zeichen?
Des Vogels Tod, der Freundin schwarze Hand?
Der Mops von Edelstein, hat er wohl seines gleichen?
Und hat ihn nicht die Lampe mir gesandt?
Entfernt vom süßen menschlichen Genusse,
Bin ich doch mit dem Jammer nur vertraut.
Ach! warum steht der Tempel nicht am Flusse,
Ach! warum ist die Brücke nicht gebaut! (MA 4.1, 534)

60 Dass diese Frageszene einen Schlüssel zur Interpretation des Märchens darstellt, ist eben-
falls ein Topos der Forschung. Vgl. Zumbusch 2012, 318; Oesterle 2001, 204–209.



364 IV Modus

Die Zweiteilung des relativ einfach strukturierten Liedes ist überdeutlich mar-
kiert. Zwei Kreuzreimstrophen mit vier Versen sind zu einem Achtzeiler verbun-
den; jeder Vers weist mit Ausnahme des dritten fünf Akzente auf; alle Akzente
alternieren regelmäßig ebenso, wie sich betonte und unbetonte Kadenzen regel-
mäßig abwechseln. Die Zweiteilung ergibt sich neben dem Reimschema vor al-
lem aus der Syntax, die in der ersten Hälfte des Gedichts aus Fragen besteht
und in der zweiten Hälfte aus einer Feststellung und zwei Ausrufen, die gleich-
wohl syntaktisch als Fragen formuliert sind. Laut Horst J. Frank zeigt die für
das achtzehnte Jahrhundert relativ seltene Form der hier kombinierten Vier-
zeiler eine besondere Affinität zum „Ausdruck bittenden Verlangens“.61 Das Ge-
dicht fasst die verschiedenen hermeneutischen Fäden zusammen, die das Mär-
chen bisher in Ereignissen ausgelegt hat, um schließlich in den abschließenden
Ausrufen einen Einblick in die Prophezeiung zu gewähren, welche die Welt des
Märchens zu strukturieren scheint. Die Gesetze der Welt des Märchens werden
also nicht im Erzählerkommentar expliziert, sondern in direkter, dazu noch in
gesungener Figurenrede angedeutet. Die strukturgebende Paralipse hängt da-
mit vom Moduswechsel ab.

Zur Erfüllung der Prophezeiung bedarf es allerdings noch einer verdoppel-
ten Frageszene, die wiederum im dramatischen Modus wiedergegeben wird. Die
Gruppe der Figuren versammelt sich im unterirdischen Tempel:

Nach einiger Pause fragte der goldne König woher kommt ihr? – aus der Welt! antwortete
der Alte. Wohin geht ihr? fragte der silberne König – in die Welt! sagte der Alte – Was
wollt ihr bei uns? fragte der eherne König – euch begleiten, sagte der Alte. (MA 4.1, 543)

Der vierte König wird durch eine Intervention der Irrlichter an dieser Stelle zu-
nächst übergangen, sodass es sich nochmals um drei Fragen handelt, die eine
Transformation von der einen in die andere Welt ankündigen und damit ihre
Gegenwart als einen Zwischenzustand beschreiben. Schließlich, während sich
die Irrlichter über das Gold des gemischten Königs hermachen, fragt dieser:

Wer wird die Welt beherrschen? rief dieser mit stotternder Stimme. – Wer auf seinen
Füßen steht, antwortete der Alte – Das bin ich! sagte der gemischte König – Es wird sich
offenbaren, sagte der Alte, denn es ist an der Zeit.
Die schöne Lilie fiel dem Alten um den Hals und küßte ihn aufs herzlichste. Heiliger
Vater! sagte sie, tausendmal dank ich dir, denn ich höre das ahnungsvolle Wort zum
dritten mal. (MA 4.1, 543)

Diese vierte Frage mit ihrer Antwort löst die Transformation der Welt des Mär-
chens aus; der unterirdische Tempel überquert – ebenfalls unterirdisch – den

61 Frank 1993, 311.



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 365

Fluss und kommt an die Oberfläche. Wieder ist es der Alte, der mit drei Worten
die Rollen der drei ungemischten Könige erläutert: „drei sind die da herrschen
auf Erden: die Weisheit, der Schein und die Gewalt“ (MA 4.1, 545). Die drei Kö-
nige lassen sich den Begriffen zuordnen, während sich der gemischte König
„plötzlich ungeschickt niedersetzte“ (ebd.) und zum „Mittelding zwischen Form
und Klumpen“ (ebd.) geworden ist. In der Erfüllung kehrt sich nun die Struktur
um. Denn die Könige statten den Jüngling und Zukünftigen der schönen Lilie
mit Schwert, Zepter und Eichenkranz aus und geben ihm – wieder in direkter
Rede – Instruktionen, wie er mit diesen Herrschaftsattributen umzugehen hat:

Der Jüngling gürtete sich – Das Schwert an der Linken, die Rechte frei! Rief der gewaltige
König. Sie gingen darauf zum silbernen, der sein Szepter gegen den Jüngling neigte. Die-
ser ergriff es mit der linken Hand, und der König sagte mit gefälliger Stimme: Weide die
Schafe. Als sie zum goldnen Könige kamen, drückte er mit väterlich segnender Gebärde
dem Jüngling den Eichenkranz aufs Haupt und sprach: erkenne das Höchste. (MA 4.1,
546)

Mit diesen drei Attributen ist die Initiationserzählung, die das Märchen so promi-
nent figuriert, aber nicht abgeschlossen. Denn der Jüngling teilt dem Alten mit:

Herrlich und sicher ist das Reich unserer Väter, aber du hast die vierte Kraft vergessen,
die noch früher, allgemeiner, gewisser die Welt beherrscht, die Kraft der Liebe. Mit diesen
Worten fiel er dem schönen Mädchen um den Hals […]. (MA 4.1, 546)

Erst jetzt ist aus dem Jüngling ein König geworden. Das Märchen endet mit dem
Paradox von Schließung und Fortsetzung, indem die Figuren in die zum Altar
verwandelte Hütte des Fährmanns steigen, was zwar zum Anfang des Textes
zurückführt.62 Gleichzeitig führt den König dieser Weg „durch verborgene Hal-
len nach seinem Palaste“ (MA 4.1, 549) und damit aus der erzählten Welt des
Märchens hinaus. Auch im Schluss der letzten metadiegetischen Erzählung
bleibt also die Frage nach Fortsetzung oder Schließung der Unterhaltungen un-
entschieden, die Paralipse selbst im Ende unaufgelöst.

2.4 Zusammenfassung: Modi zu erzählen – ‚Unterhaltungen‘

In seiner Rezension der Horen im Januar 1796 bespricht August Wilhelm
Schlegel das Ende der Unterhaltungen mit einem Kommentar zu ihrer narrativen
Struktur: „und wenn wir geendigt haben; so sehen wir im Geist den Erzähler,

62 Zu den Anspielungen auf römische Architektur vgl. Ohly 1995, bes. 218–224.



366 IV Modus

der bisher unter der Gestalt eines alten Geistlichen aufgetreten ist, die Maske
abwerfen, und mit einem Flügelpaar dastehn“.63 Dass der Alte in Gestalt des
Geistlichen sukzessive die extradiegetische Erzählinstanz ablöst und schließlich
im Märchen in der Figur des Alten mit der Lampe eine weitere Spiegelfigur fin-
det, hat meine Analyse gezeigt. Die Unterhaltungen können damit keineswegs
als bloße narrative Schule der Entsagung gelesen werden. Denn normative Zu-
schreibungen werden in der Kette von metadiegetischen Erzählungen weniger
affirmiert als durch den immer stärker dominierenden dramatischen Modus sys-
tematisch destabilisiert. Dergestalt markieren die paraliptischen Moduswech-
sel – sowohl in Änderungen der Mittelbarkeit als auch der Fokalisierung – die
epistemologische Basis der narrativen Funktion, die sich an drei Schritten be-
obachten lässt.

In einem ersten Schritt habe ich die extradiegetisch-heterodiegetische Er-
zählinstanz analysiert. Anfangs in ihren normativen Zuschreibungen mit abun-
danten Erzählerkommentaren noch ausgesprochen stabil, gerät sie an ihre
Grenzen, sobald dieser normative Rahmen in Frage gestellt wird und die geselli-
ge Gemeinschaft zu zerbrechen droht. Das zeigt sich im Text an entscheidenden
und radikalen Wechseln in den dramatischen Modus, an denen die sonst domi-
nierende nullfokalisierte Erzählinstanz versagt. Der erste Wechsel reagiert dem-
entsprechend auf die bedrohte Gemeinschaft der Ausgewanderten. Der zweite
Wechsel allerdings antwortet auf die Reformulierung des Erzählprogramms
durch den Geistlichen. Aus dem politischen Streit, der die Geselligkeit bricht,
ist ein narratologischer geworden, der Geselligkeit stiften kann. Nicht mehr die
Frage nach der richtigen politischen Einstellung ist der zentrale Motor der Er-
zählung, sondern die Frage nach der richtigen Erzählung und damit nach dem
Leistungsprofil des Erzählens.

In einem zweiten Schritt habe ich die verschiedenen metadiegetischen Er-
zählungen analysiert, die dieses Leistungsprofil auf die Probe stellen. Die sechs
Erzählungen fungieren dabei keineswegs als Lösung der Krise, sondern als ihre
Suspension bzw. Fortsetzung mit anderen Mitteln. In der Reihe der Erzählungen
ist weniger ein „Museum abgegriffener Prosaformen“64 als vielmehr eine Schule
des Erzählens zu erkennen, welche die Grenzen der ihr zugrundeliegenden nar-
rativen Funktionen sukzessive ausweitet. Diese Erweiterung geht aber mit zu-
nehmender Abstraktion einher, was die Stellung der intradiegetischen Erzähler
zu ihren metadiegetischen Erzählungen bestimmt. Zugleich wird die Steuerung
von Mittelbarkeit zunehmend komplexer: Der dramatische Modus, der die intra-
diegetische Erzählung so wirkmächtig affiziert und die extradiegetische Erzähl-

63 Zit. nach MA 4.1, 1064.
64 Schlaffer 1993, 19.



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 367

instanz zurückgedrängt hat, gewinnt nun in den metadiegetischen Erzählungen
schrittweise an Bedeutung.

In einem dritten Schritt habe ich das Märchen in seiner doppelten Struktur
als Schließung und Fortsetzung der Unterhaltungen untersucht. Durch den Wi-
derstreit von zyklischen Formationen, die vor allem die erzählte Welt strukturie-
ren, und Figurationen der Reihe, die besonders die Figuren arrangieren, spie-
gelt das Märchen die narrative Struktur der Unterhaltungen wider. Auch im
Märchen zeigt sich dabei das Leistungsprofil des Moduswechsels. Denn die
Gesetze der enigmatischen erzählten Welt werden nicht im narrativen Modus
vermittelt, sondern im dramatischen Modus von orakelähnlichen Frage- und
Antwort-Sequenzen sowie dem zentralen Lied der schönen Lilie. Die narrative
Struktur des Märchens bindet es enger an die Unterhaltungen, als das die For-
schung bisher beschrieben hat. Der Moduswechsel hat damit nicht nur das Po-
tenzial, die narrative Gemeinschaft aufzulösen, sondern die Deutung der narra-
tiven Welt offenzuhalten.



3 Fazit: Die Modi des Erzählens
Die verschiedenen Formen des Moduswechsels sind metaleptische Verfahren,
die der narrativen Funktion eine epistemologische Struktur unterlegen. Das
Märchen als Schluss und Fortsetzung der Unterhaltungen deutscher Ausgewan-
derten zeigt, dass der strukturgebende Moduswechsel nicht denselben Effekt
haben muss wie in den Beiträgen zur Optik. Denn während auf der Seite der
Unterhaltungen Lücken über Paralipsen geschaffen und offengehalten werden
und so zu proliferierenden Interpretationen führen, kennzeichnet die Beiträge
eine paraleptische Tendenz zur Schließung, weil sie ihre Ergebnisse in einem
multimedialen Setting maximal absichern. Zusammenfassend seien diese Me-
chanismen von Paralipse und Paralepse in ein Verhältnis gesetzt. Denn auch
wenn ihr Effekt unterschiedlicher kaum sein könnte, bedienen sie sich ähnli-
cher Verfahren, um die Informationsvergabe des Erzählens zu steuern. Diese
Steuerung betrifft den Modus des Erzählens, der die Mitteilbarkeit und die Per-
spektive der Erzählungen analysierbar macht.

Die Modusanalyse erlaubt es, die „Regulierung der narrativen Information“1

zu beschreiben, indem sie die Distanz graduell und die Perspektive punktuell
bestimmen kann. Dabei zeichnet sich die Modusanalyse in der hier erarbeiteten
Perspektive durch vielfältige Relationen zu den Aspekten aus, die mit den Be-
griffen von Ort und Folge analysiert wurden. Der Modus hängt nämlich erstens
von einer Stimme ab, die mit den Figuren – sei es in ihrer Rede oder Wahrneh-
mung – der erzählten Welt in Relation gesetzt werden muss. Zweitens hängt
der Modus von den Folgen der Erzählung ab, weil der dramatische Modus mit
geringstmöglicher Vermittlung Zeitdeckung inszeniert, während der narrative
Modus Freiheit in den Erzähltempi besitzt. Die Paralipsen als intentionale Aus-
lassungen und die Paralepsen als Informationsüberschüsse verweisen schließ-
lich auf eine epistemologisch grundierte Basisfunktion des Erzählens, weil sie
den epistemologischen Zugriff auf die erzählte Welt markieren und reflektieren.

Der Versuch als Vermittler von Objekt und Subjekt operiert mit dieser episte-
mologischen Funktion sowohl in seinen theoretischen Forderungen als auch in
seiner narrativen Form. Mittelbarkeit ist Goethes entscheidendes Kriterium für
das naturwissenschaftliche Experiment wie für den Essay als narratives Genre.
Der konzeptuelle Vorschlag des Versuchs besteht einerseits in der Reihenbil-
dung, die Erfahrungen der höheren Art generiert, hängt aber andererseits in
seiner Argumentation von der Darstellungsweise ab, die an entscheidenden
Stellen – den argumentativen blinden Flecken des Essays – in den narrativen

1 Genette 1998, 115.

https://doi.org/10.1515/9783110586213-017



3 Fazit: Die Modi des Erzählens 369

Modus umschaltet und sein Verfahren kommentiert. Dabei greift der Versuch
auf ein Narrativ zurück, das nicht nur der Abgrenzung von Ästhetik und Natur-
wissenschaft dient, sondern eine wechselseitige Abhängigkeit inszeniert, wel-
che die anfänglich noch aus der naturwissenschaftlichen Erkenntnis ausge-
schlossenen ästhetischen Vermögen – besonders die Einbildungskraft – wieder
integrieren kann. Der Moduswechsel zeitigt hier also sowohl auf der konzeptu-
ellen Ebene als auch auf der Darstellungsebene Effekte. Die Vermittlung, die
der Versuch titelgebend leistet, hängt von seiner eigenen Modalstruktur ab.

In den Beiträgen zur Optik zeigt sich die epistemologische Funktion des Mo-
duswechsels in der Variation von narrativer Rahmung und dramatischer Ver-
suchsanleitung auf zwei Ebenen, welche die dieser Arbeit zugrundeliegende
Systematik an ihre Grenzen geführt haben. Denn zunächst lässt sich ein perma-
nenter Wechsel zwischen narrativem und dramatischem Modus feststellen: Die
im dramatischen Modus hergestellten Phänomene werden durch den narrativen
Modus theoretisch gerahmt und kommentierend kontrolliert. Die Folge der Ver-
suche ist damit keineswegs eine freie Versuchsreihe, die zu eigenständigen Er-
kenntnissen führen soll, sondern dient der Bestätigung der spezifischen Theorie
der Farbentstehung. Permanente Paralepsen kennzeichnen den Text, der zwar
vorgibt, eine freie Anordnung zu inszenieren, aber dabei die Lösungen stets
parat hat und vorwegnimmt. Dieses Verfahren verschärft sich mit dem multime-
dialen Arrangement der Beiträge, das mit optischen Spielkarten, einem Prisma
und einem Betrachter kalkuliert und in Anleitungen Farberfahrungen produ-
ziert. Auch diese Reihe der derart aufgerüsteten Versuche zum Farbensehen
zeigt aber keine offene epistemologische Anordnung, sondern reguliert mit Lö-
sungskarten und tendenziösen Darstellungen ihres Hauptgegners ihr Ergebnis.
Am Ende des Kartenspiels gewinnt stets Goethes Theorie, die sich gleichwohl
nicht auf die Anschaulichkeit ihres Kartenspiels verlässt, sondern ihre Erkennt-
nis in textbildlich organisierten Schemata generiert. Die Beiträge zur Optik sind
also – das hat die Analyse ihrer Erzählmodi gezeigt – eine geschlossene Folge
von Versuchen, die auch in ihrer Unabschließbarkeit immer nur eines produzie-
ren kann: eine alternative Theorie zu Newtons Opticks.

Die Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten arbeiten sich ebenfalls an
der Frage der Mittelbarkeit ab. Anstelle der Farben treten zunächst politische
Überzeugungen, die durch eine extradiegetisch-heterodiegetische Erzählinstanz
sowohl normativ als auch in ihrer Darstellung gerahmt werden. Sobald aber die
normativen Koordinaten der erzählten Welt keine eindeutige Zuordnung mehr
erlauben, versagt diese Erzählinstanz und zieht sich paraliptisch so weit zu-
rück, dass sie nur mehr zu einem radikalen dramatischen Modus in der Lage
ist. Bereits auf dieser ersten diegetischen Ebene verschiebt sich der Hauptkon-
flikt der Unterhaltungen von einem politischen zu einem narratologischen Dis-



370 IV Modus

put. Diesen Disput kann nur noch ein intradiegetischer Erzähler schlichten. Er
tut dies aber nicht in autoritativen Erzählerkommentaren, sondern ebenfalls im
Dialog durch Gespräche und damit im dramatischen Modus. Gleichwohl ist die-
se Ablösung der extradiegetischen Erzählinstanz durch den Geistlichen weniger
eine Schlichtung als die Initialzündung für eine veritable Schule des Erzählens
in der folgenden Reihe von metadiegetischen Erzählungen. Die verschiedenen,
aber allesamt vom dramatischen Modus abhängenden Erzählprogramme sind
die Katalysatoren dieser Erzählreihe.

In den verschiedenen metadiegetischen Erzählungen machen die Unterhal-
tungen die Probe aufs Exempel. Denn sie sind keineswegs willkürlich angeord-
net, sondern ihre formale Struktur legt eine Entwicklung in der Art und Weise
ihrer Vermittlung nahe. Die intradiegetischen Erzähler weiten nämlich sukzessi-
ve ihre Kompetenzen aus; sie lassen immer weniger Informationen weg, je ab-
strakter ihre Stellung zu den erzählten Welten wird. Trotzdem setzen sie den
dramatischen Modus immer stärker ein und verhindern so – etwa in vereindeu-
tigenden oder gar moralisierenden Kommentaren – die Diskussion der Erzähl-
gemeinschaft. Ab einem gewissen Punkt allerdings verselbstständigt sich die
Reihe der Erzählungen, sodass eine Tendenz zur Metadiegese unübersehbar
wird. Denn sobald die Baronesse „Parallelgeschichten“ (MA 4.1, 496) fordert,
ersetzen weitere Erzählungen die Diskussion auf intradiegetischer Ebene.

Das den Rahmen der Erzählgemeinschaft sprengende Märchen schließlich
führt die Deutungsbestrebungen der Unterhaltungen durch mehrere Aspekte ad
absurdum. Bereits der Status der Erzählung ist als Schließung und Fortsetzung
der Unterhaltungen unentscheidbar, was das Märchen durch seine variierend
kreisförmige Topologie und narrativ strukturierende Figurenreihung reflektiert.
Aber der unterbestimmten Semantik entspricht eine recht geschlossene Struktur,
die wiederum vom Einsatz des dramatischen Modus abhängt. Die gleichwohl
unterbestimmten Regeln der erzählten Welt werden so nicht in einem Erzähler-
kommentar vermittelt, sondern in Figurenrede. In den Frage- und Antwort-
sequenzen wird erstens die Erfüllung einer Prophezeiung zunächst angekündigt
und schließlich eingelöst. Die Regeln dieser Prophezeiung werden zweitens im
Lied der schönen Lilie in Figurenrede angedeutet. Besiegelt wird die Erfüllung
der Prophezeiung nochmals in drei direkten Reden, die als Direktiven aus dem
Jüngling einen König machen. Nichtsdestotrotz gibt das Märchen keine Über-
sicht – weder über seine Topographie noch über die regulierenden normativen
Strukturen. Die Paralipse ist ihr Strukturmerkmal; in ihr liegt die Energie, welche
die bis heute ungebremsten Interpretationen antreibt. Statt die Lücken des Mär-
chens zu füllen, kann eine narratologische Analyse die Struktur beschreiben, die
diese Lücken produziert. Bezeichnenderweise ist die Paralepse die andere Seite
dieser Medaille: Statt Lücken zu produzieren, markiert sie durch Informations-



3 Fazit: Die Modi des Erzählens 371

überschüsse die epistemologische Grundierung der narrativen Funktion. Mittel-
barkeit und Perspektive werden so zu den Aspekten der Erzählung, die ohne
Erkennen nicht zu denken sind.





Fazit
Goethes frühe Erzählungen zeigen über die Abteilungsgrenze von Naturwissen-
schaft und Literatur hinweg, dass Erzählen nicht ohne Erkennen zu denken ist.
Die narrative Funktion ist zugleich eine epistemologische Funktion. Denn die
Zuordnungen, die durch die narrative Funktion geregelt werden, sind alles ande-
re als neutral: Sie stellen Ereignisse nicht dar, sie stellen diese erst her, sodass
sich die narrative als epistemologische Funktion entpuppt. Mit der Entwicklung
eines historisch-narratologischen Ansatzes mittlerer Reichweite und der Analyse
von Goethes frühen Erzählungen hat diese Arbeit ein doppeltes Ziel. Entspre-
chend dieser doppelten Zielsetzung ziehe ich ein zweigeteiltes Fazit: ein über-
greifend systematisches und ein analytisches, das speziell auf Goethes frühe Er-
zählungen eingeht. Um die analytischen Ergebnisse zusammenzufassen, eignet
sich ein Text als Kontrastfolie für die frühen Erzählungen: Die Metamorphose der
Pflanzen. Dieser lyrische Text reduziert nicht nur narrative Komplexität, sondern
verliert dabei dezidiert auch in der Dimension als Lehrgedicht epistemologische
Komplexität. Indem der Text zwischen den Abteilungen von literarischen und
naturwissenschaftlichen Texten steht, bildet seine Analyse den Abschluss der
Konstellationen in Goethes frühen Erzählungen.

Systematisches Fazit: Historische Narratologie mittlerer Reichweite

In einem ersten systematischen Schritt habe ich das theoretische Fundament
für diese Analyse gelegt, die sich als historische Narratologie mittlerer Reich-
weite unter den Bedingungen des späten achtzehnten Jahrhunderts begreift.
Unter Historisierung versteht diese Arbeit keine Kontextualisierung der Darstel-
lungsinhalte, sondern eine historisch reflektierte Analyse der Darstellungsver-
fahren. Bei Genettes strukturalistischer Narratologie nimmt die Untersuchung
dementsprechend ihren systematischen Ausgangspunkt. Obwohl diese die wohl
differenzierteste Beschreibung der Darstellungsverfahren bereithält, die außer-
dem überhistorische Gültigkeit beansprucht, ist ihr Geltungsbereich doch einge-
schränkt. Denn dadurch, dass Genette seine Beispiele größtenteils aus dem
neunzehnten und frühen zwanzigsten Jahrhundert wählt – allen voran aus
Prousts Recherche –, erhalten seine Kategorien einen historischen Index. Das
wird besonders deutlich, wenn Genette auf Beispiele anderer Epochen auswei-
chen muss, weil er an die Grenzen seiner Kategorien stößt. Bei der Analyse der
strukturalistischen narratologischen Systematik wird an den Grenzen ihres Sys-
tems deutlich, dass die narrative Funktion eine epistemologische Funktion ist.
Genettes „Funktionen des Erzählers“,1 die verschiedene Aufgaben des Erzählers

1 Genette 1998, 183.

https://doi.org/10.1515/9783110586213-018



374 Fazit

für seine Erzählung profilieren, haben im Rekurs auf Jakobsons poetische Funk-
tion einen entscheidenden blinden Fleck, der gleichwohl ins Zentrum der struk-
turalistischen Systematik führt: die narrative Funktion. Deshalb habe ich Genet-
te mit Hamburgers epistemologischem Funktionsbegriff konfrontiert. Hamburger
denkt die Erzählfunktion nicht personal, sondern strukturell; ihr spezifisches
Profil ist ein epistemologisches. Dementsprechend erzählt eine Erzählfunktion
nicht von ihren Gegenständen, sondern sie erzählt ihre Gegenstände. Die Erzähl-
funktion zeigt sich somit nicht in einer anthropomorph gedachten Personifika-
tion, sondern in verschiedenen Erzählverfahren, die auf ihre epistemologische
Grundierung hinweisen. Was Genette im Kern seiner Konzeption der Stimme
nicht bewältigt, wird mit Hamburger zu einer positiven Bestimmung der Erzähl-
funktion, deren epistemologisches Profil sich darin äußert, dass sie die erzählte
Welt nicht nur vermittelt, sondern den Zugriff auf die erzählte Welt zugleich rela-
tional immer mit abbildet. Auf dieser Basis verschiebt sich die strukturalistische
Systematik hin zu den Verfahren, die das Erkennen im Erzählen reflektieren.

An drei Systemstellen bildet sich die Epistemologie der narrativen Funktion
ab: An der Systemstelle des Ortes zeigt sich erstens, dass dem Ursprung des
Erzählens ein Ort des Erkennens entspricht, der die Zuordnungsvorschriften der
Stimme reguliert. Der Ort des Erzählens bestimmt die Stimme in ihrer zeitlichen
Relation genauso wie in ihrer Platzierung im diegetischen Ebenensystem und
im Grad ihrer Involviertheit in der erzählten Welt. An der Systemstelle der Folge
zeigt sich zweitens, dass die erzählten Ereignisse nicht einfach nur temporal
sequenziert und in ihrer Ordnung, Dauer und Frequenz nach angeordnet, son-
dern immer auch motiviert werden, was auf die epistemologischen Vorausset-
zungen des Erzählens verweist. An der Systemstelle des Modus zeigt sich
schließlich drittens, dass sowohl die verschiedenen Grade an Mittelbarkeit bzw.
Unmittelbarkeit als auch die Fokalisierung das Erzählen als Erkennen auswei-
sen. In Fragen der Perspektive verschaltet die Narratologie mit der Fokalisie-
rung Wissen und Wahrnehmung, was mit Hamburgers Begriff der Erzählfunk-
tion als prozessual konzipiertes Erkennen verstanden werden kann. In der
Frage der Vermittlung zeitigt das Distanzmanagement zwischen narrativem und
dramatischem Modus den Effekt narrativer Dramaturgie mit weitreichenden
Konsequenzen für die epistemologische Grundierung des Erzählens.

Diesen drei Systemstellen lassen sich die zeitgenössischen Reflexionen des
Erzählens wie des Erkennens zuordnen: Lessing, Blanckenburg und Engel erör-
tern auf der einen Seite als historische Erzähltheoretiker das Leistungsprofil des
Erzählens im Rückgriff auf das Erkennen. In ihren proto-narratologischen Theo-
rien bestimmen sie das Leistungsprofil verschiedener Erzählverfahren, indem
sie ihre epistemologische Grundierung untersuchen. Lessing entwirft in seinem
Fabelbuch eine Ambivalenz der Stimme, die eine anschauende Erkenntnis



Fazit 375

garantiert. Blanckenburg wertet in seinem Versuch über den Roman diese Stim-
me insofern auf, als sie die innere Geschichte in ihrem kausalen und finalen
Zusammenhang darstellen muss. Dabei arbeitet er sich an Fragen der Folge ab,
die eine ebenso starke wie unanschauliche Erzählinstanz voraussetzt. Engel
schließlich vermisst das narrative Leistungsprofil der Erzählmodi, indem er ihre
jeweiligen Effekte für die epistemologische Struktur des Erzählens analysiert
und eine Arbeitsteilung von dramatischem und narrativem Modus postuliert.

Auf der anderen Seite bestimmen Baumgarten, Herder und Kant die zeitge-
nössischen Bedingungen des Erkennens und rekurrieren dabei auf das Erzählen.
Baumgarten bestimmt den Ort des Erkennens als einen Ort des Erzählens, indem
er vom erzählenden Redner ausgeht, um den felix aestheticus zu profilieren. In
diesem Zusammenhang wird ausgerechnet die Fabel zum Prototyp ästhetischer
Darstellung wie ästhetischer Erkenntnis. Herder braucht zweitens für die Analo-
gie zwischen Natur- und Kulturgeschichte narrative Verfahren, die sich an der
‚Kette der Bildung‘ manifestieren. Dieser Metapher unterlegt Herder Zeitlichkeit
und suggeriert damit die Analogie, die ins Zentrum seiner Argumentation führt.
Kant schließlich untersucht die Möglichkeit einer allgemeinen Geschichte, in-
dem er unterschiedliche Vermittlungen erwägt. Dass Kant dezidiert keinen Ro-
man schreiben will, hindert ihn nicht daran, an entscheidenden Punkten des
Arguments narrative Verfahren einzusetzen. Diese bilden die Voraussetzungen
dafür, wie eine allgemeine Geschichte überhaupt zu denken wäre.

Mit dem Begriff der Metalepse gebe ich dieser historisch-spezifischen Ver-
schränkung vor dem systematischen Hintergrund der revidierten strukturalisti-
schen Narratologie ihr Modell. Denn mit verschiedenen metaleptischen Verfah-
ren markieren Erzählungen des späten achtzehnten Jahrhunderts, dass die
narrative Funktion eine epistemologische ist. An den Systemstellen von Ort,
Folge und Modus kommen so unterschiedliche – meist aus der Rhetorik ent-
lehnte – Verfahren zum Einsatz, die das Erkennen im Erzählen produzieren. Die
metaleptischen Verfahren der Übertragung ohne Zwischenschritt lassen sich in
drei große Komplexe gliedern: die narrative Metalepse, die Syllepse und die
Doppeleinheit von Paralepse und Paralipse. In der narrativen Metalepse werden
die diegetischen Ebenen überschritten; der Ort des Erzählens wird damit als ein
Ort des Erkennens markiert. In der Syllepse werden Ereignisse ohne Zwischen-
schritt zusammengefasst; die Folge des Erzählens wird damit als eine Folge des
Erkennens markiert. In der Paralepse/Paralipse werden Informationen über-
sprungen bzw. hinzugefügt; der Modus des Erzählens wird damit als Modus
des Erkennens markiert. Diese allesamt metaleptischen Verfahren, die bisher
höchstens Fußnoten der narratologischen Systematik gebildet haben, avancie-
ren zur Basis einer historischen Narratologie mittlerer Reichweite. Sie indizieren
Gebote des Erzählens, die paradoxerweise erst durch den Verstoß gegen sie



376 Fazit

wirksam werden: 1. Du sollst dir kein Bild machen; 2. Du sollst keine Lücken
produzieren; 3. Du sollst dein Wissen nicht überschreiten.

Analytisches Fazit: Kontrastfolie Lehrgedicht

Goethes frühe Erzählungen machen die Probe aufs Exempel, weil sie den Zu-
sammenhang von Erkennen und Erzählen sowohl in den naturwissenschaftli-
chen als auch in den literarischen Erzählungen über metaleptische Verfahren
produzieren. Um diese metaleptischen Verfahren zu rekapitulieren, bietet sich
die Analyse eines Textes an, der nicht mehr zum Frühwerk zählt und in dem
eben gerade keines der metaleptischen Verfahren Verwendung findet, sondern
der fundamental anders funktioniert. Bei dem Text, der 1798 – wenn man der
Periodisierung der Münchner Ausgabe folgen möchte – in der kurzen mittleren
Werkphase der ‚Weimarer Klassik‘ entstanden ist, handelt es sich um Die Me-
tamorphose der Pflanzen. Dieses Gedicht, in dem Goethe den Versuch die Me-
tamorphose der Pflanzen zu erklären in Verse überträgt, stellt nämlich das
Leistungsprofil des Erzählens in allen Aspekten aus, die ich in meiner Arbeit
entwickelt habe – und zwar gerade deshalb, weil es sich von den komplexen
Erzählungen des Frühwerks signifikant unterscheidet: Denn das Gedicht basiert
sowohl literarisch als auch naturwissenschaftlich – und das ist der entscheiden-
de Punkt – auf einer nur bedingt narrativen Struktur, weil es im Hinblick auf
Ort, Folge und Modus gerade keine metaleptischen Verfahren veranschlagt. Ers-
tens ist der Ort des Erzählens fixiert und als Ort des Erkennens intradiegetisch,
also in der im Gedicht entworfenen erzählten Welt platziert. Die bereits einge-
weihte Aussageinstanz weiht selbst wiederum als Lehrer und Liebender eine
uneingeweihte und unwissende Geliebte in die Geheimnisse der Natur ein. Das
Bild einer extradiegetischen Stimme tritt vor dieser intradiegetischen Instanz
zurück: Es gibt nur eine Erzählebene, die mit einer kommunikativen Situation
besetzt ist. Die Geheimnisse, in welche die intradiegetische Instanz ihre Adres-
satin einweiht, zeigen sich zweitens in einer lückenlosen Folge sowohl der
Pflanze als auch der Darstellung. Das durchgängige Kausalgefüge ist mit der
teleologischen Finalität doppelt abgesichert. Unsicherheiten und Theorien zu
den verursachenden Faktoren der Pflanzenentwicklung sind gegenüber dem
Versuch ebenso getilgt wie die Abweichungen vom präsupponierten Normalfall
der regelmäßigen Metamorphose. Drittens operiert das Gedicht mit einem fixier-
ten narrativen Modus, der im Imperativ Wissen transportiert, statt über Modus-
wechsel den zugrundeliegenden Erkenntnisprozess zu hinterfragen. Gerade die-
se eingeschränkte narrative Struktur hat somit, wie ich abschließend zeigen
möchte, signifikanten Einfluss auf die Modellierung des Erkennens. Indem das
Lehrgedicht ohne metaleptische Verfahren auskommt, gelingt ihm nämlich eine



Fazit 377

argumentative Schließung, die im Frühwerk aufgrund der komplexen meta-
leptischen Verfahren überhaupt nicht möglich wäre. Durch den mehrdeutigen
Status als Lehrgedicht und Elegie schiebt sich darüber hinaus vor das naturwis-
senschaftliche Wissen des Textes die Verführungsszene seiner kommunikativen
Situation.

Mit achtjähriger Verzögerung sollen in der lyrischen Form des Lehrgedichts
die Gedanken des Versuchs „transparent gemacht werden“ (MA 6.1, 881). Dass
es aber „mit unmißverständlich erotischen Assoziationen[ ] naturwissenschaftli-
che Information auf eine wirksamere Weise lyrisch vermittel[t]“ (ebd.), wie der
Kommentar der Münchner Ausgabe formuliert, muss im Kontext dieser Arbeit
relativiert werden. Denn die erotische Rahmung in der lyrischen Form hat ihren
Preis: Sie stiftet zwar intratextuell die erotische Gemeinschaft und überbrückt
damit die Aporien des Erkennens, tilgt aber genau die Stellen der botanischen
Folge, die der Versuch mittels metaleptischer Verfahren als die Grenzen des Er-
kennens markiert hat. Dabei greift das Gedicht zwar auf alle drei Aspekte des
Erzählens zurück, um seinen Erkenntnisanspruch zu sichern. Jedoch dienen
Ort, Folge und Modus nun nicht mehr primär der Infragestellung des Erkennens
durch Erzählen, sondern vor allem einem Zweck: der Verführung. Bereits der
Status als Lehrgedicht ist deshalb alles andere als selbstverständlich, weil das
Gedicht – wie Günter Peters zeigt2 – nicht nur im publikationsgeschichtlichen
Kontext3 von Goethes Elegien steht, sondern darüber hinaus in seinen idylli-
schen Strukturen ernst genommen werden muss.4 Dass das elegische Distichon5

diese Mehrdeutigkeit von Lehrdichtung und Idylle transportiert, ist dabei
grundlegend. Die Bezeichnung der Metamorphose als Lehrgedicht steht also un-
ter Vorbehalt;6 seine Ambiguität wird bereits in der einleitenden rahmenden
Feststellung deutlich:

Dich verwirret, Geliebte, die tausendfältige Mischung
Dieses Blumengewühls über dem Garten umher;

Viele Namen hörest du an, und immer verdränget
Mit barbarischem Klang einer den andern im Ohr.

(MA 6.1, 14: V. 1–4)

2 Vgl. Peters 1990, 49–51; Peters 1993, 176–196.
3 Vgl. Arz 1996, 253 f.
4 Vgl. allgemein zum Lehrgedicht Albertsen 1967; Jäger 1970; Siegrist 1974; Krämer 2015.
5 Allgemein zur Funktion des Verses, insbesondere aber des Alexandriners im Lehrgedicht
vgl. Siegrist 1974, 76–78.
6 Vgl. Müller 1956, 257; Müller 1968a, 359–361; Jäger 1970, 560 f., 568 f. Vgl. allgemein zum
Status des Lehrgedichts als kommunikatives Experiment Holland 2009, 21 f.



378 Fazit

Die hier konstatierte Verwirrung hat nur noch wenig mit dem Versuch gemein:
Sie ist dezidiert auf einen Garten und seine Blumen bezogen, doch weniger auf
die Phänomene selbst als vielmehr auf Erasmus Darwins ungleich erfolgreiche-
res Lehrgedicht The Botanic Garden.7 Die Verwirrung ist eine wissenschaftliche
und bezieht sich indirekt auf Linnés Nomenklatur, die zwar das „Blumenge-
wühl[ ]“ (ebd.) benennen, aber nicht erklären kann. Diese Erklärung will das
Gedicht leisten; die Positionen des erkennenden Subjekts und des Erkenntnis-
objekts sind dabei klar verteilt. Darüber hinaus sind auch der Ort des Erzählens
sowie der Ort des Erkennens fixiert. Die Stimme des Gedichts konstituiert sich
über den Eingangsanruf dementsprechend als in das Wissen der Natur einge-
weihter Lehrer und Liebender und steuert bezogen auf die Pflanzen als Erkennt-
nisobjekt den Erkenntnisprozess der Geliebten als des erkennenden Subjekts.
Anders als in den triadischen Apostrophen der Leiden des jungen Werthers oder
der frühen geologischen Schriften hinterfragt dieser – zweistellige – Anruf nicht
die epistemologischen Bedingungen der Erzählung, sondern verdeckt sie. Dem-
entsprechend liefert das Gedicht die Präsupposition dieses von allen Unsicher-
heiten gereinigten Durchgangs durch die Metamorphose einer exemplarischen
Pflanze sogleich:

Alle Gestalten sind ähnlich, und keine gleichet der andern;
Und so deutet das Chor auf ein geheimes Gesetz,

Auf ein heiliges Rätsel. O, könnt’ ich dir, liebliche Freundin,
Überliefern sogleich glücklich das lösende Wort!

Werdend betrachte sie nun, wie nach und nach sich die Pflanze,
Stufenweise geführt, bildet zu Blüten und Frucht.

(MA 6.1, 14: V. 5–10)

Den Ausgangspunkt der Verwirrung bildet das Paradox von Ähnlichkeit und
Differenz. Dem Wissen, das dieses Paradox löst, entspricht – das macht der
Ausruf klar – nämlich kein Begriff, sondern es kann nur im Prozess der an-
schauenden Erkenntnis vermittelt werden. Dass die hier zur Disposition stehen-
de botanische Folge Stufen hat, also in Entwicklungsstadien unterteilt ist, ist
dabei nur ein untergeordneter Aspekt. Stärker fällt ins Gewicht, dass sie in Blü-
ten und Frucht ein klares Ziel hat. Das Gedicht erläutert damit lediglich die
regelmäßige Metamorphose. Mit der im Imperativ unmissverständlich zu be-
trachtenden botanischen Folge, die zwischen empirischem Phänomen und
abstrakter Idee vermittelt,8 verändert sich auch das im Gedicht geführte wie

7 Vgl. Krämer 2015, 39–41.
8 Vgl. Holland 2009, 43.



Fazit 379

verführte Erkenntnissubjekt in Gestalt der Geliebten.9 Dass dabei die unregel-
mäßige und die zufällige Metamorphose, denen sich der Versuch noch widmet,
keine Rolle spielen, ist dementsprechend wenig erstaunlich. Denn beide Abwei-
chungen würden ja das Ziel des Gedichts gefährden: mit anschauender Erkennt-
nis der Pflanze die Geliebte (zu Analogiebildung und mehr) zu verführen.10 Der
Modus dieser anschauenden Erkenntnis ist der als Invokation markierte Impe-
rativ: „du siehst’s“ (MA 6.1, 15: V. 26). Er stabilisiert die Folge, die ihre Ursachen
wahlweise in der Erde (vgl. MA 6.1, 14: V. 11) oder in der Natur gründet, die „mit
mächtigen Händen“ (MA 6.1, 15: V. 33) in die Bildung der Pflanze eingreift,
wenn nicht gar „die göttliche Hand“ (MA 6.1, 16: V. 50) oder die „Göttin“
(MA 6.1, 16: V. 67) selbst interveniert. Der „Trieb“ (MA 6.1, 15 f.: V. 23, V. 32, V. 37)
wird so umstandslos benannt statt hergeleitet oder erklärt. Die Metamorphose
der Pflanze regt in dieser Erzählung, die weder Brüche noch Lücken kennt, als
„Wundergebild“ (MA 6.1, 15: V. 40) zum „Erstaunen“ (MA 6.1, 15: V. 30) an. Da-
bei lassen sich zwar die verschiedenen Stadien der regelmäßigen Metamorpho-
se der Pflanze den Abschnitten des Versuchs zuordnen,11 aber die einzelnen Sta-
dien sind immer auf die Adresse der Geliebten hin strukturiert, die sich analog
zur Pflanze entwickeln soll. Diese Analogie ist mit dem Partizip im neunten
Vers expliziert, da dieses sowohl auf die Natur als auch auf die Betrachtung der
Adressatin bezogen ist. Damit ändert sich die Konfiguration der botanischen
Folge, weil sie in der Übertragung auf Tiere, Menschen und zwischenmenschli-
che Beziehungen ihr Ziel neu bestimmt.

Das Problem der Kausalität, das der Versuch durchgängig verhandelt, wird
im Gedicht ignoriert, indem letzteres die Ursachen umstandslos benennt, statt
sie zu problematisieren. Das zeigt sich nicht nur an den Übergängen der botani-
schen Folge, sondern bereits an ihrem Ausgangspunkt:

Einfach schlief in dem Samen die Kraft; ein beginnendes Vorbild
Lag, verschlossen in sich, unter die Hülle gebeugt,

Blatt und Wurzel und Keim, nur halb geformet und farblos;
(MA 6.1, 15: V. 15–17)

Folgt man Gideon Stienings Interpretation, dann konstituiert sich hier der epis-
temologische Eigenwert des Gedichts gegenüber dem Versuch, indem es „aus-

9 Vgl. Stiening 2010, 195.
10 Dass sich das zugrundeliegende Totalitätsparadigma auf Spinoza beziehen lässt, hat Armin
Westerhoff gezeigt; vgl. Westerhoff 2010. Zu den Spuren der zufälligen Metamorphose in Die
Metamorphose der Pflanzen vgl. Holland 2009, 48.
11 Vgl. Richter 1984, bes. 156–160.



380 Fazit

führlich und anschaulich“12 die im Versuch ausgesparte Beschaffenheit des
Samenkorns schildert. Das Gedicht nimmt hier zwar deutlich für die zeitgenös-
sisch mit dem Stichwort der Evolution bezeichnete Präformationslehre Partei,
indem es dem Samenkorn die Strukturen von Blatt, Wurzel und Keim präfor-
miert zugesteht, aber es macht diese durchaus umstrittene Theorie weder trans-
parent noch explizit, sondern zum impliziten Ursprung der botanischen Folge.
Auch an deren Ende wird die Fortpflanzung als Ziel beschrieben. Dabei wech-
selt das Gedicht vom Register botanischer Theorie in das der Mythologie:13

Traulich stehen sie nun, die holden Paare, beisammen,
Zahlreich ordnen sie sich um den geweihten Altar.

Hymen schwebet herbei, und herrliche Düfte, gewaltig,
Strömen süßen Geruch, Alles belebend, umher.

Nun vereinzelt schwellen sogleich unzählige Keime,
Hold in den Mutterschoß schwellender Früchte gehüllt.

Und hier schließt die Natur den Ring der ewigen Kräfte;
Doch ein neuer sogleich fasset den vorigen an,

Daß die Kette sich fort durch alle Zeiten verlänge,
Und das Ganze belebt, so wie das Einzelne, sei.

(MA 6.1, 16: V. 53–62)

Mit Hymen ist das Stichwort gefallen, „weil Hymenaeus machen soll, daß Mann
und Weib bey einander wohnen“ – wie ein Blick in Hederichs Gründliches my-
thologisches Lexicon belegt.14 Als „Gott der Hochzeiten“15 stiftet er nicht nur die
‚Hochzeit‘ der Pflanze, sondern auch die Gemeinschaft des erzählenden Lieben-
den und seiner Geliebten, die das Lehrgedicht zur Elegie bzw. Idylle hin öff-
net.16 Denn Hymen ist explizit die Kraft, die olfaktorisch belebt. Das Erkennen
der Pflanze hängt damit auch von der erotischen Rahmung der Situation ab;
die Frage nach den Ursachen der pflanzlichen Entwicklung setzt spätestens mit
diesem Registerwechsel aus. Die Pflanze, die das Gedicht in diesem Durchgang
durch ihre regelmäßige Metamorphose vor Augen stellt, ist dabei keine Pflanze,
die in einem Garten zu finden wäre; ihre Entwicklung kann nur mithilfe des

12 Stiening 2010, 211.
13 Mit dieser Beziehung spielt das Lehrgedicht seit Lukrez, wobei der Musenanruf – der hier
bezeichnenderweise durch den Anruf der Geliebten ersetzt ist – die größte Aufmerksamkeit
bündelt (vgl. Siegrist 1974, 162–164). Mit Hymen handelt es sich aber nicht um eines der mytho-
logischen „Versatzstücke“ (Siegrist 1974, 113), mit denen die Lehrdichtung ihr Wissen aus-
schmückt, sondern im Kontext der Metamorphose der Pflanzen um eine Frage der Ursache.
14 Hederich 1770, 1306.
15 Hederich 1770, 1307.
16 Vgl. Peters 1990, 53 f.



Fazit 381

Gedichts veranschaulicht werden und hängt damit von seiner Rahmung und
deren Bildern ab.

Doch die Folge des Gedichts bleibt nicht bei dieser hochzeitlichen Imagina-
tion stehen, sondern führt sie weiter und überbietet damit ihre eigene Explizit-
heit. Zunächst wird das vorläufige Ergebnis der Metamorphose festgehalten, in-
dem das anfangs noch verwirrende Gewimmel nun durch „die ew’gen Gesetze“
(MA 6.1, 16: V. 65) erkannt werden kann. Das Erkenntnisobjekt ist nach diesem
Durchgang dezidiert keine echte Pflanze in einem echten Garten, sondern Teil
des „bunten Gewimmel[s], / Das verwirrend nicht mehr sich vor dem Geiste
bewegt“ (MA 6.1, 16: V. 63 f.).17 In der idealen Pflanze des Gedichts offenbart
sich also das Gesetz der Natur. Diese Offenbarung ermöglicht nicht nur die
Übertragung der Gesetze auf die Tiere in Gestalt von Raupe und Schmetterling,
sondern auch auf den Menschen. Dabei steht allerdings nicht die Bildung eines
Menschen im Fokus, sondern die Beziehung zwischen zwei Menschen: Wie aus
Bekanntschaft über Gewohnheit und Freundschaft schließlich „heilige Liebe“
(MA 6.1, 16: V. 77) wird. Das Ziel vollendet das Gedicht dabei in sich selbst. Denn
die Liebe ist – um in der Analogie der Elegie zu bleiben – nur Blüte, die „zu der
höchsten Frucht gleicher Gesinnungen auf[strebt]“ (MA 6.1, 16: V. 78); sie wird
von der Frucht als „[g]leicher Ansicht der Dinge“ (MA 6.1, 17: V. 79) abgelöst.
Indem die Geliebte also Einsicht in die Metamorphose der Pflanze erhält, nähert
sie sich der Aussageinstanz in ihrem spezifischen und zwar nicht zu hinterfra-
genden Blick auf die Natur und die Welt an: „Sich verbinde das Paar, finde die
höhere Welt.“ (MA 6.1, 17: V. 80) – so lautet konsequenterweise die Schlusszeile
des Gedichts. Sie enthält eine Aufforderung, die sowohl die Aussageinstanz als
auch die adressierte Geliebte umfasst. Die Metamorphose der Pflanzen ist also
weniger ein Versuch der Wissenschaftspopularisierung;18 zum Gedicht gibt der
Versuch keinen entschlüsselnden „Kommentar“19 an die Hand. Vielmehr zeigt
es durch seine einfache narrative Struktur ex negativo das epistemologische
Leistungsprofil des Erzählens, indem es anders als die deutlich avancierteren
Verfahren des Versuchs keine unsichere Erkenntnis präsentiert und seine eigene
Epistemologie verdeckt.

Analytisches Fazit: Erkennen erzählen

In den 26 Jahren von 1770 bis 1796 ist das anders: Die Vielzahl von narrativen
Formen, die sowohl Goethes naturwissenschaftliche als auch die literarischen

17 Vgl. Weber 2014, bes. 112–114.
18 Vgl. Stiening 2010, 210.
19 Müller 1968a, 356.



382 Fazit

Schriften auszeichnen, verhindern Schließungen geradezu notorisch, indem sie
ihre Bedingungen systematisch destabilisieren. Sie inszenieren eine Suche nach
den Möglichkeitsbedingungen des Erkennens im Erzählen. Mit dem in der Sys-
tematik entwickelten Ansatz einer historischen Narratologie mittlerer Reichwei-
te lässt sich diese Suche beschreiben, die in dem Verstoß gegen drei Gebote ihr
narratives Potenzial an den Systemstellen von Ort, Folge und Modus entfaltet.

Das erste Gebot, das sich auf die Unanschaulichkeit der Stimme bezieht,
benennen die ersten naturphilosophischen Schriften, um dann in den narrati-
ven Experimenten die Probe aufs Exempel zu machen. Nur eine Vervielfältigung
und Destabilisierung des Ortes, von dem aus erzählt wird, ermöglicht die Explo-
ration der geologischen Erkenntnisobjekte. Den Grenzen des Erkennens begeg-
nen die Erzählungen mit der Multiplikation von Stimmen, die unterschiedliche
und miteinander eigentlich unvereinbare Formen des Erkennens kombinieren.
Die Ordnung der Natur, die in Goethes kurzen Texten zum Granit zur Diskussion
steht, ist dabei nicht die Voraussetzung, sondern das Ergebnis des Erzählens.
Ähnliches gilt für die literarische Untersuchung des menschlichen Herzens, der
sich Die Leiden des jungen Werthers widmen. Auch sie verunsichern in ihrer
vielschichtigen und monologischen Variation des Briefromans den Ort, von
dem aus Einblick in Werthers Innenleben gewonnen werden kann. Ihr Ergebnis
kann in zwei einander ausbalancierenden Bewegungen auf einer vertikalen wie
einer horizontalen Achse zusammengefasst werden. Auf der vertikalen Achse
wird der Ort durch die diegetischen Ebenen des Textes sukzessive verschoben:
vom extradiegetischen Herausgeber über Werther als homodiegetischen Erzäh-
ler bis hin zu Werther als rezitierend kommunizierende Figur. Auf diesen drei
Ebenen der vertikalen Achse wird die Notwendigkeit der Handlung weniger
durch eine Motivierung der verschiedenen Ereignisse erzeugt, sondern durch
eine immer dichter werdende, von metaleptischen Sprüngen abhängende Ur-
sachensuche in Werthers Innenleben. Auf einer zweiten horizontalen Achse
hingegen macht der Text in drei Parallelnarrativen die Gesetze dieses letztlich
mörderischen Herzens und des ihn begründenden empfindsamen Codes trans-
parent. Das Suizidgespräch, Werthers Doppelgänger und die so genannte Bau-
ernburschenepisode haben insofern explikativen Charakter, weil sie Werthers
Schicksal mit narrativen Mitteln spiegeln. Das Regulativ dieser Spiegelungen
ist ebenfalls metaleptisch, weil es von Übertragungen ohne Zwischenschritte
abhängt.

Das zweite Gebot, das eine durchgehende Motivierung und Transparenz der
Kausalketten verlangt, stößt gleichwohl immer auf die Grenzen des Erkennens,
wenn es um die Identifikation der Ursache von biologischen Folgen geht. Des-
halb muss die biologische Folge mit Hypothesen arbeiten, die in Gestalt von
kausalen und finalen Motivierungen erzählt werden können. Dadurch stellen



Fazit 383

die Texte freilich immer zugleich auch den vorläufigen Status ihres Erkennens
aus. In der osteologischen Folge werden somit die biologischen Phänomene
klassifiziert, während sie in der botanischen Folge auseinanderentwickelt wer-
den. Der Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu erklären segmentiert des-
halb nicht nur die Entwicklung der einjährigen Pflanze in verschiedene Stadien
und verbindet sie untereinander in einer raffenden Erzählung. Vielmehr steht
der Text vor der Herausforderung, die Ursache der Folge nicht erklären zu kön-
nen, aber sie zugleich über alternative Folgen und Unregelmäßigkeiten in seine
Darstellung zu integrieren. Segmentieren, darstellen und erklären kann der Text
die Metamorphose der Pflanze nur mit metaleptischen Verfahren, die sich be-
sonders in sylleptischen Verdichtungen zeigen. Wenn indes weder Knochen
noch Pflanzen, sondern die Bildung des Menschen untersucht werden, greifen
der Bildungsroman und seine Vorstufen auf ähnliche metaleptische Verfahren
zurück, um die Grenzen des Erkennens zu markieren. In ihrer Ursachensuche
hängen sie von sylleptischen Verfahren ab, die in der Theatralischen Sendung
die kausale Motivierung mit einer defekten Kindheit in verschiedenen Verdop-
pelungen und einer starken Asymmetrie zwischen Erzähler und Figur bebildern.
Die Lehrjahre stellen diese Suche nach den Ursprüngen auf Finalität um, indem
sie die Kindheitserzählung diegetisch rahmen und damit abschwächen. Dass
das damit in den Vordergrund gestellte Ziel der Figurenentwicklung im Theater
einen doppelten Boden hat, macht diese diegetische Struktur deutlich. Wäh-
rend die Bekenntnisse einer schönen Seele die Probe aufs Exempel machen, in-
dem sie eine Lebensgeschichte scheinbar ohne Entwicklung erzählen, ist die
Schließung des Bildungsromans eine nur vorläufige. Das vorläufige wie parado-
xe Ende der Folge, die das Theater durch die Turmgesellschaft ersetzt, hebt
schließlich in der Unauflösbarkeit von Kausalität und Finalität ausgerechnet
die Kontingenz hervor. Der Unvermeidlichkeit der Kontingenz begegnet die
Turmgesellschaft konsequenterweise mit ihrer Umwandlung in eine Art Versi-
cherungsgesellschaft.

Gegen das dritte Gebot, das mit dem Begriff des Modus die Frage von Mittel-
barkeit und Perspektive miteinander verschaltet, verstoßen die naturwissen-
schaftlichen Schriften, indem sie das naturwissenschaftliche Experiment mit
dem Essay als Darstellungsform kurzschließen. Der Versuch hat damit eine ver-
mittelnde Funktion, die nur narrativ realisiert werden kann. In den Beiträgen
zur Optik wird diese vermittelnde Funktion über gezielte Moduswechsel strate-
gisch eingesetzt, um gemäß Goethes Theorie Farben sehen zu lassen. Diese Far-
ben hängen aber von Paralepsen ab, die immer mehr sehen und wissen als die
vermeintlich offene Versuchsreihe. Die Verdoppelung von wissendem Versuchs-
leiter und unwissendem, aber erkennendem Subjekt bildet sich entsprechend
in den unterschiedlichen Modi und Aussageinstanzen der Versuchsanleitungen



384 Fazit

und ihren narrativen Rahmungen ab. Das optische Kartenspiel schließlich wird
nicht nur zum privilegierten Versuchsobjekt, sondern mit seinen Lösungskarten
zum Regulativ des Erkennens, das die vermeintlich offene Reihe von Versuchen
als gesteuerte Erfahrungsmaschine entlarvt. Die Unterhaltungen deutscher Aus-
gewanderten hingegen inszenieren eine gegenläufige Bewegung, indem die ex-
tradiegetische Erzählinstanz zugunsten intradiegetischer Erzähler zurücktritt.
Damit einher gehen verschiedene und sich beschleunigende Wechsel vom nar-
rativen in den dramatischen Modus, die Paralipsen erzeugen und dem normati-
ven System der Unterhaltungen Schritt für Schritt seinen Boden entziehen. Da-
mit wird aber auch das Ziel der Erzählsammlung, das oft in einer Schule der
Entsagung identifiziert wird, prekär. Die Reihe der sechs Erzählungen wird zu
einer Schule des Erzählens, was sich im Einsatz verschiedener Formen narrati-
ver Vermittlung offenbart, die in einem intrikaten Distanzmanagement zwi-
schen narrativem und dramatischem Modus wechseln. Die intradiegetischen
Erzählungen lösen dementsprechend nicht die politische Krise, sondern sus-
pendieren sie und setzen sie mit anderen Mitteln fort. Am Ende dieser Schule
des Erzählens findet sich das Märchen, das die Unterhaltungen sowohl fortsetzt
als auch schließt. Durch die Kombination von semantischer Unterbestimmtheit
mit narrativer Überbestimmtheit und in der Oszillation der Vermittlung treibt
das Märchen die formalen Fragen der Unterhaltungen auf die Spitze.

Goethe erzählt also nicht von der Geologie oder den Leiden des jungen Wer-
thers, sondern er erkundet den Ursprung der Welt und das Herz des Menschen.
Er erzählt nicht von Knochen und Pflanzen oder Wilhelm Meisters Initiation,
sondern er erforscht die Entwicklung der Natur und die Bildung des bürgerli-
chen Subjekts. Seine Texte erzählen nicht von verschiedenen Farbversuchen
oder den politischen Wirren der französischen Revolution, sondern sie explo-
rieren die Voraussetzung der subjektiven Farben und die Kraft des Erzählens.
Goethes frühe Erzählungen schaffen im Erzählen ihren Gegenstand; sie erzäh-
len nicht von ihren Gegenständen, sie erzählen ihre Gegenstände. Dazu gehört,
dass sie immer den Zugriff auf diese Gegenstände – ihre epistemologische Di-
mension – mit abbilden. An allen drei Systemstellen der Arbeit zeigt sich das
Potenzial des Erzählens in der Modellierung des Erkennens. Die vorgestellte
Analyse hat mehr als nur klassifikatorischen Charakter, wenn sie es ermöglicht,
die Texte – gemäß der Aufgabe von Goethes „Literator“ (MA 11.1.2, 193) – „auf-
zustellen und zu ordnen“ (ebd.): Indem sie die epistemologische Struktur der
narrativen Funktion analysiert, wertet sie Goethes Frühwerk auf beiden Seiten
und in ihren Austauschbeziehungen entschieden auf. Sowohl in den naturwis-
senschaftlichen als auch den literarischen Erzählungen führt Goethes Frühwerk
zu nichts weniger als den Grundlagen des modernen Erzählens.



Literaturverzeichnis

Goethe-Ausgaben mit Siglen
FA: Johann Wolfgang Goethe: Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche.

40 Bände, hg. von Hendrik Birus et al., Frankfurt am Main 1987–2013.
LA: Goethe. Die Schriften zur Naturwissenschaft. Vollständige mit Erläuterungen versehene

Ausgabe im Auftrage der Deutschen Akademie der Naturforscher zu Halle. Leopoldina.
Begründet von K. Lothar Wolf und Wilhelm Troll, hg. von Dorothea Kuhn und Wolf von
Engelhardt. 11 Text- und 18 Kommentarbände, Weimar 1947 ff.

MA: Johann Wolfgang Goethe: Sämtliche Werke nach Epochen seines Schaffens. Münchner
Ausgabe, hg. von Karl Richter in Zusammenarbeit mit Herbert G. Göpfert, Norbert Miller
und Gerhard Sauder, München 1985–1998.

Nachschlagewerke
Brunner, Otto, Werner Conze, Reinhart Koselleck (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe.

Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Stuttgart 1972–
1997.

Conversations-Lexicon oder kurzgefaßtes Handwörterbuch für die in der gesellschaftlichen
Unterhaltung aus den Wissenschaften und Künsten vorkommenden Gegenstände mit
beständiger Rücksicht auf die Ereignisse der älteren und neueren Zeit, Amsterdam,
Leipzig 1809–1811 [= Brockhaus-Conversations-Lexikon].

Grimm, Jacob, Wilhelm Grimm, Deutsches Wörterbuch, Leipzig 1854–1961. Trier Center
for Digital Humanities / Kompetenzzentrum für elektronische Erschließungs- und
Publikationsverfahren in den Geisteswissenschaften an der Universität Trier. 1998–
2016. URL: http://woerterbuchnetz.de/DWB/ [31. 08. 2018].

Hederich, Benjamin, Gründliches mythologisches Lexicon, Leipzig 1770. Reprografischer
Nachdruck, Darmstadt 1996.

Konersmann, Ralf (Hg.), Wörterbuch der philosophischen Metaphern, Darmstadt 32014.
Lausberg, Heinrich, Handbuch der literarischen Rhetorik. Eine Grundlegung der

Literaturwissenschaft, Stuttgart 42008.
Sulzer, Johann Georg, Allgemeine Theorie der Schönen Künste in einzeln, nach

alphabetischer Ordnung der Kunstwörter auf einander folgenden Artikeln abgehandelt,
Leipzig 1771–1774.

Zedler, Johann Heinrich, Grosses vollständiges Universal-Lexicon aller Wissenschafften
und Künste, Halle, Leipzig 1731–1754.

Weitere Quellen
Baumgarten, Alexander Gottlieb, Reflections on Poetry. Alexander Gottlieb Baumgarten’s

Meditationes philosophicae de nonnullis ad poema pertinentibus, translated, with the
Original Text, an Introduction, and Notes, hg. von Karl Aschenbrenner und William B.
Holter, Berkeley, Los Angeles 1954.

Baumgarten, Alexander Gottlieb, Ästhetik, übers., mit einer Einführung, Anmerkungen
und Registern hg. von Dagmar Mirbach, Hamburg 2007.

https://doi.org/10.1515/9783110586213-019

http://woerterbuchnetz.de/DWB/


386 Literaturverzeichnis

Blanckenburg, Friedrich von, Versuch über den Roman. Faksimiledruck der Originalausgabe
von 1774, hg. von Eberhard Lämmert, Stuttgart 1965.

Blanckenburg, Friedrich von, Über Werthers Leiden. In: Texte zur Romantheorie II (1732–
1780), hg. von Ernst Weber, München 1981, S. 392–441.

Engel, Johann Jakob, Über Handlung, Gespräch und Erzählung. Faksimiledruck der ersten
Fassung von 1774 aus der Neuen Bibliothek der schönen Wissenschaften und der freyen
Künste, hg. von Ernst Theodor Voss, Stuttgart 1964.

Herder, Johann Gottfried, Über den Ursprung der Sprache. In: Frühe Schriften 1764–1772, hg.
von Ulrich Gaier (= Werke in zehn Bänden: Bd. 1), Frankfurt am Main 1985, S. 695–810.

Herder, Johann Gottfried, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit. In: Werke,
Bd. 3, hg. von Wolfgang Proß, München 2002.

Kant, Immanuel, Werke in sechs Bänden, hg. von Wilhelm Weischedel, Darmstadt 72011.
Lessing, Gotthold Ephraim, Werke 1758–1759, hg. von Gunter E. Grimm, Frankfurt am Main

1997.
Moritz, Karl Philipp, Über die bildende Nachahmung des Schönen. In: Werke, hg. von Horst

Günter, Frankfurt am Main 1981, S. 549–578.
Quintilianus, Marcus Fabius, Ausbildung des Redners. Zwölf Bücher. Lateinisch und deutsch,

hg. u. übers. von Helmut Rahn, Darmstadt 2011.
Schiller, Friedrich, Über Anmut und Würde. In: Werke und Briefe, Bd. 8: Theoretische

Schriften, hg. von Otto Dann et al., Frankfurt am Main 1992, S. 330–394.
Schlegel, Friedrich, Über Goethes Meister. In: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Erste

Abteilung: Kritische Neuausgabe, Bd. 2, hg. von Ernst Behler, München u. a. 1967,
S. 125–146.

Forschungsliteratur
Abbott, H. Porter, Narrativity. In: The Living Handbook of Narratology, hg. von Peter Hühn

et al., Hamburg 2014. URL: http://www.lhn.uni-hamburg.de/article/narrativity [31. 08.
2018].

Adler, Hans, Die Prägnanz des Dunklen. Gnoseologie, Ästhetik, Geschichtsphilosophie bei
Johann Gottfried Herder, Hamburg 1990.

Adler, Hans, Erfahrung. In: Goethe-Handbuch, Bd. 4.1: Personen, Sachen, Begriffe: A–K, hg.
von Bernd Witte et al., Stuttgart, Weimar 1998, S. 272–274.

Adler, Hans, Herder’s Style. In: A Companion to the Works of Johann Gottfried Herder, hg.
von Hans Adler, Wulf Koepke, Rochester 2009, S. 331–350.

Ajouri, Philip, Erzählen nach Darwin. Die Krise der Teleologie im literarischen Realismus:
Friedrich Theodor Vischer und Gottfried Keller, Berlin, New York 2007.

Alber, Jan, Monika Fludernik (Hg.), Postclassical Narratology. Approaches and Analyses.
Columbus 2010.

Albertsen, Leif Ludwig, Das Lehrgedicht. Eine Geschichte der antikisierenden Sachepik in der
neueren deutschen Literatur mit einem unbekannten Gedicht Albrecht von Hallers,
Aarhus 1967.

Albrecht, Andrea, Claudia Löschner, Käte Hamburger. Kontext, Theorie und Praxis. In: Käte
Hamburger. Kontext, Theorie und Praxis, hg. von Andrea Albrecht, Claudia Löschner,
Berlin, Boston 2015, S. 1–10.

Albrecht, Andrea, „[H]eute gerade nicht mehr aktuell“. Käte Hamburgers Novalis-Deutung im
Kontext des Marburger Neukantianismus und der deutschen Geistesgeschichte. In: Käte

http://www.lhn.uni-hamburg.de/article/narrativity


Forschungsliteratur 387

Hamburger. Kontext, Theorie und Praxis, hg. von Andrea Albrecht, Claudia Löschner,
Berlin, Boston 2015, S. 11–76.

Alewyn, Richard, Klopstock! In: Euphorion 73/1, 1979, S. 357–364.
Ameriks, Karl, Das Schicksal von Kants Rezensionen zu Herders Ideen. In: Immanuel Kant.

Schriften zur Geschichtsphilosophie, hg. von Otfried Höffe, Berlin 2011, S. 119–136.
Ammerlahn, Hellmut, Mignons nachgetragene Vorgeschichte und das Inzestmotiv: Zur

Genese und Symbolik der Goetheschen Geniusgestalten. In: Monatshefte 64/1, 1972,
S. 15–24.

Amrine, Frederick, Goethean Intuitions. In: Goethe Yearbook 18, 2011, S. 35–50.
Arz, Maike, Die Metamorphose der Pflanzen. In: Goethe-Handbuch, Bd. 1: Gedichte, hg.

von Regine Otto, Bernd Witte, Stuttgart, Weimar 1996, S. 253–257.
Auer, Michael, (Ver)Fassungsfragen. Recht und Zufall in den Unterhaltungen deutscher

Ausgewanderten. In: Ästhetik des Zufalls. Ordnungen des Unvorhersehbaren in Literatur
und Theorie, hg. von Christoph Pflaumbaum, Carolin Rocks, Christian Schmitt, Stefan
Tetzlaff, Heidelberg 2015, S. 159–176.

Aurnhammer, Achim, Maler Werther. Zur Bedeutung der bildenden Kunst in Goethes Roman.
In: Literaturwissenschaftliches Jahrbuch. Neue Folge, begründet von Hermann Kunisch
im Auftrage der Görres-Gesellschaft 36, 1995, S. 83–104.

Aust, Hugo, Novelle, Stuttgart, Weimar 52012.
Avanessian, Armen, Sektion 1. Die Entstehung zweier Disziplinen: Biologie und Ästhetik.

Einleitung. In: Vita aesthetica. Szenarien ästhetischer Lebendigkeit, hg. von Armen
Avanessian, Winfried Menninghaus, Jan Völker, Zürich, Berlin 2009, S. 15–16.

Avanessian, Armen, Anke Hennig (Hg.), Der Präsensroman, Berlin, Boston 2013.
Bal, Mieke, Narration and Focalization. In: Bal, A Mieke Bal Reader, Chicago 2006, S. 3–39.
Barr Nisbet, Hugh, Die Naturgeschichte der Nationen. Naturgeschichte und

naturwissenschaftliche Modelle in Herders Ideen zur Philosophie der Geschichte
der Menschheit. In: Nationen und Kulturen. Zum 250. Geburtstag Johann Gottfried
Herders, hg. von Regine Otto, Würzburg 1996, S. 153–164.

Barr Nisbet, Hugh, Naturgeschichte und Humangeschichte bei Goethe, Herder und Kant. In:
Goethe und die Verzeitlichung der Natur, hg. von Peter Matussek, München 1998,
S. 15–43.

Barthes, Roland, S/Z, Frankfurt am Main 1987.
Barthes, Roland, Die Handlungsfolgen. In: Barthes, Das semiologische Abenteuer.

Aus dem Französischen von Dieter Hornig, Frankfurt am Main 1988, S. 144–155.
Baumann, Peter, Erkenntnistheorie, Stuttgart 32015.
Bauschinger, Sigrid, Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten. In: Goethe-Handbuch,

Bd. 3: Prosaschriften, hg. von Bernd Witte, Peter Schmidt, Stuttgart, Weimar 1997,
S. 232–252.

Becheru, Sorina, Der ‚ganze‘ Mensch als ‚abenteuerliche‘ Erzählung. Anthropologische
Dimensionen einer narrativen Evolution kleiner Prosaformen in den Unterhaltungen
deutscher Ausgewanderten. In: Kleine anthropologische Prosaformen der Goethezeit
(1750–1830), hg. von Alexander Košenina, Carsten Zelle in Verbindung mit Ute Pott,
Hannover 2011, S. 271–300.

Becker, Hans Joachim, Metamorphose. In: Goethe-Handbuch, Bd. 4.2: Personen, Sachen,
Begriffe: L–Z, hg. von Bernd Witte et al., Stuttgart, Weimar 1998, S. 700–702.

Behre, Maria, Selbsterforschung – Naturforschung – Leseforschung in den Alpen. Goethes
Lösung des Werther-Problems in den Briefen aus der Schweiz. In: Das Erschreiben der



388 Literaturverzeichnis

Berge. Die Alpen in der deutschsprachigen Literatur, hg. von Johann Georg Lughofer,
Innsbruck 2014, S. 47–59.

Behrens, Rudolf, Maria Moog-Grünewald (Hg.), Moralistik. Explorationen und Perspektiven,
München 2010.

Bell, Matthew, Goethe’s Naturalistic Anthropology. Man and Other Plants, Oxford 1994.
Benn, Gottfried, Goethe und die Naturwissenschaften, Zürich 1949.
Berg, Gunhild, Erzählte Menschenkenntnis. Moralische Erzählungen und Verhaltensschriften

der deutschsprachigen Spätaufklärung, Tübingen 2006.
Berg, Gunhild, Beiträge zur Menschenerkenntnis. ‚Anthropologisierte‘ Erzählstrategien in

Moralischen Erzählungen der deutschsprachigen Spätaufklärung. In: Physis und Norm.
Neue Perspektiven der Anthropologie im 18. Jahrhundert, hg. von Manfred Beetz, Jörn
Garber, Heinz Thoma, Göttingen 2007, S. 354–372.

Berndt, Frauke, Anamnesis. Studien zur Topik der Erinnerung in der erzählenden Literatur
zwischen 1800 und 1900 (Moritz – Keller – Raabe), Tübingen 1999.

Berndt, Frauke, Poema/Gedicht. Die epistemische Konfiguration der Literatur um 1750,
Berlin, Boston 2011.

Berndt, Frauke, Lily Tonger-Erk, Intertextualität. Eine Einführung, Berlin 2013.
Berndt, Frauke, Claudia Maienborn, The Sucking Subject. Structural Ambiguities of Goethe’s

‚Auf dem See‘ in Literary and Linguistic Perspective. In: Goethe Yearbook 20, 2013,
S. 91–115.

Berndt, Frauke, Literarische Bildlichkeit und Rhetorik. In: Handbuch Literatur & Visuelle
Kultur, hg. von Claudia Benthien, Brigitte Weingart, Berlin, Boston 2014, S. 48–67.

Berndt, Frauke, Die Kunst der Analogie. A. G. Baumgartens literarische Epistemologie. In:
Schönes Denken. A. G. Baumgarten im Spannungsfeld zwischen Ästhetik, Logik und
Ethik, hg. von Andrea Allerkamp, Dagmar Mirbach, Hamburg 2016 (Sonderheft.
Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft 15), S. 183–199.

Berndt, Frauke, Mundus poetarum. A. G. Baumgartens Fiktionstheorie. In: Komplexität und
Einfachheit. DFG-Symposion, hg. von Albrecht Koschorke, Stuttgart, Weimar 2017,
S. 316–338.

Beutler, Ernst, Vom griechischen Epigramm im 18. Jahrhundert, Leipzig 1909.
Bickenbach, Matthias, Die Sentenz in der Fabel und ihr Verschwinden im 18. Jahrhundert

(Lessing, Goethe). In: Sentenz in der Literatur. Perspektiven auf das 18. Jahrhundert,
hg. von Alice Stašková, Simon Zeisberg, Göttingen 2014, S. 188–209.

Bies, Michael, Im Grunde ein Bild. Die Darstellung der Naturforschung bei Kant, Goethe und
Alexander von Humboldt, Göttingen 2012.

Bies, Michael, Der Goethe des Grashalms: Zur ‚Darstellung‘ der Naturforschung um 1800. In:
Zeitschrift für deutsche Philologie 131/4, 2012a, S. 513–535.

Blatter, Christoph, Johann Jakob Engel (1741–1802). Wegbereiter der modernen Erzählkunst.
Untersuchungen zur Darstellung von Unmittelbarkeit und Innerlichkeit in Engels Theorie
und Dichtung, Bern u. a. 1993.

Blechschmidt, Stefan, Goethes lebendiges Archiv. Mensch, Morphologie, Geschichte,
Heidelberg 2009.

Blessin, Stefan, Die radikal-liberale Konzeption von Wilhelm Meisters Lehrjahren. In:
Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 49, 1975,
S. 190–225.

Bleumer, Hartmut, ‚Historische Narratologie‘? Metalegendarisches Erzählen im Silvester
Konrads von Würzburg. In: Historische Narratologie – Mediävistische Perspektiven, hg.
von Harald Haferland, Matthias Meyer, Berlin, New York 2010, S. 231–261.



Forschungsliteratur 389

Bleumer, Hartmut, Historische Narratologie. In: Literatur- und Kulturtheorien in der
Germanistischen Mediävistik, hg. von Christiane Ackermann, Michael Egerding, Berlin,
Boston 2015, S. 213–274.

Blödorn, Andreas, Daniela Langer, Michael Scheffel, Einleitung: Stimmen – im Text? In:
Stimme(n) im Text. Narratologische Positionsbestimmungen, hg. von Andreas Blödorn,
Daniela Langer, Michael Scheffel, Berlin, New York 2006, S. 1–8.

Blödorn, Andreas, Daniela Langer, Implikationen eines metaphorischen Stimmenbegriffs:
Derrida – Bachtin – Genette. In: Stimme(n) im Text. Narratologische
Positionsbestimmungen, hg. von Andreas Blödorn, Daniela Langer, Michael Scheffel,
Berlin, New York 2006, S. 53–82.

Blödorn, Andreas, Lektüre als Fieberanfall – Empathie als Modell der (An)Spannung. In:
Zwischen Text und Leser. Studien zu Begriff, Geschichte und Funktion literarischer
Spannung, hg. von Ingo Isrigler, Christoph Jürgensen, Daniela Langer, München 2008,
S. 165–188.

Bockwinkel, Peggy, Käte Hamburgers Die Logik der Dichtung und die Rezeption der Deixis.
In: Käte Hamburger. Kontext, Theorie und Praxis, hg. von Andrea Albrecht, Claudia
Löschner, Berlin, Boston 2015, S. 233–252.

Böhme, Hartmut, Fetisch und Idol. Die Temporalität von Erinnerungsformen in Goethes
Wilhelm Meister, Faust und Der Sammler und die Seinigen. In: Goethe und die
Verzeitlichung der Natur, hg. von Peter Matussek, München 1998, S. 178–201.

Bollacher, Martin, Der junge Goethe und Spinoza. Studien zur Geschichte des Spinozismus
in der Epoche des Sturms und Drangs, Tübingen 1969.

Bollacher, Martin, Spinoza, Baruch de. In: Goethe-Handbuch, Bd. 4.2: Personen, Sachen,
Begriffe: L–Z, hg. von Bernd Witte et al., Stuttgart 1998, S. 999–1003.

Borchert, Angela, Ralf Dressel (Hg.), Das Journal des Luxus und der Moden: Kultur um 1800.
Heidelberg 2004.

Borchmeyer, Dieter, Goethe und die moderne Naturwissenschaft. Einführung. In: Jahrbuch
der Bayerischen Akademie der Schönen Künste 25, 2011, S. 63–73.

Borgards, Roland, Harald Neumeyer, Nicolas Pethes, Yvonne Wübben (Hg.), Literatur und
Wissen. Stuttgart 2013.

Bornmüller, Falk, „All for nothing?“ Die symbolische Darstellungs- und Erkenntnisform als
philosophische und literaturtheoretische Herausforderung. In: Textpraxis. Digitales
Journal für Philologie 6, 2013. URL: http://www.uni-muenster.de/textpraxis/falk-
bornmueller-symbolische-darstellungs-und-erkenntnisform [31. 08. 2018].

Bothe, Katrin, Der junge Goethe und die Natur. Zu einigen Parallelen zwischen ‚Urfaust‘
und ‚Werther‘. In: „Gottes ist der Orient! Gottes ist der Occident!“. Goethe und die
Religionen der Welt, hg. von Wolfgang Beutin, Thomas Bütow, Frankfurt am Main u. a.
2000, S. 109–133.

Brandstetter, Gabriele, Gerhard Neumann (Hg.), Romantische Wissenspoetik. Die Künste
und die Wissenschaften um 1800, Würzburg 2004.

Braungart, Georg, Apokalypse in der Urzeit. Die Entdeckung der Tiefenzeit in der Geologie
um 1800 und ihre literarischen Nachbeben. In: Zeit – Zeitenwechsel – Endzeit. Zeit
im Wandel der Zeiten, Kulturen, Techniken und Disziplinen, hg. von Ulrich G. Leinsle,
Jochen Mecke, Regensburg 2000, S. 107–120.

Braungart, Georg, Die Geologie und das Erhabene. In: Schillers Natur. Leben, Denken
und literarisches Schaffen, hg. von Georg Braungart, Bernhard Greiner, Hamburg 2005,
S. 157–176.

http://www.uni-muenster.de/textpraxis/falk-bornmueller-symbolische-darstellungs-und-erkenntnisform
http://www.uni-muenster.de/textpraxis/falk-bornmueller-symbolische-darstellungs-und-erkenntnisform


390 Literaturverzeichnis

Braungart, Georg, Poetik der Natur: Literatur und Geologie. In: Natur – Kultur. Zur
Anthropologie von Sprache und Literatur, hg. von Thomas Anz, Paderborn 2009,
S. 55–77.

Breidbach, Olaf, Goethes Metamorphosenlehre, München 2006.
Breidbach, Olaf, ,Die Wahlverwandtschaften‘ – Versuch einer wissenschaftshistorischen

Perspektivierung. In: Goethes ‚Wahlverwandtschaften‘. Werk und Forschung, hg.
von Helmut Hühn, Berlin, New York 2010, S. 291–310.

Breidbach, Olaf, Goethes Naturverständnis, München 2011.
Breithaupt, Fritz, Jenseits der Bilder. Goethes Politik der Wahrnehmung, Freiburg im Breisgau

2000.
Breuer, Ulrich, Bekenntnisse. Diskurs – Gattung – Werk, Frankfurt am Main u. a. 2000.
Brown, Jane K., Goethe’s Cyclical Narratives. Die Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten

and Wilhelm Meisters Lehrjahre, Chapel Hill 1975.
Brüning, Gerrit, Ungleiche Gleichgesinnte. Die Beziehung zwischen Goethe und Schiller

1794–1798, Göttingen 2015.
Bunia, Remigius, Faltungen: Fiktion, Erzählen, Medien, Berlin 2007.
Burdorf, Dieter, Poetik der Form. Eine Begriffs- und Problemgeschichte, Stuttgart, Weimar

2001.
Burkhardt, Achim, Metalepsis. In: Historisches Wörterbuch der Rhetorik, Bd. 5: L–Musi, hg.

von Gert Ueding, Tübingen 2001, Sp. 1087–1099.
Busch, Werner, Der Berg als Gegenstand von Naturwissenschaft und Kunst: zu Goethes

geologischem Begriff. In: Goethe und die Kunst, hg. von Sabine Schulze, Friedmar Apel,
Ostfildern 1994, S. 485–497.

Campe, Rüdiger, Von Fall zu Fall. Goethes Werther, Büchners ‚Lenz‘. In: Was der Fall ist.
Casus und Lapsus, hg. von Inka Mülder-Bach, Michael Ott, München 2014, S. 33–55.

Carter, William H., „Die Ketten […] mit der Zeit lieben lernen“: Herder’s Reflections on
Individual Freedom and Political Liberty in the Ideen zur Philosophie der Geschichte
der Menschheit. In: Herder-Jahrbuch 13, 2016, S. 63–83.

Chatman, Seymour, Story and Discourse. Narrative Structure in Fiction and Film, Ithaca,
London 1978.

Chihaia, Matei, Gérard Genette (* 1930). In: Klassiker der modernen Literaturtheorie. Von
Sigmund Freud bis Judith Butler, hg. von Matías Martínez, Michael Scheffel, München
2010, S. 343–364.

Clement, Christian, „Offenbares Geheimnis“ oder „geheime Offenbarung“? Goethes Märchen
und die Apokalypse. In: Goethe Yearbook 17, 2010, S. 239–257.

Cohn, Dorrit, Transparent Minds. Narrative Modes for Presenting Consciousness in Fiction,
Princeton 1983.

Cohn, Dorrit, Discordant Narration. In: Style 34/2, 2000, S. 307–316.
Cohn, Dorrit, Metalepsis and Mise en Abyme. In: Narrative 20/1, 2012, S. 105–114.
Crary, Jonathan, Techniken des Betrachters. Sehen und Moderne im 19. Jahrhundert, übers.

von Anne Vonderstein, Dresden, Basel 1996.
Culler, Jonathan, Apostrophe. In: Diacritics 7/4, 1977, S. 59–69.
Currie, Pamela, Goethe’s Visual World, London 2013.
Dainat, Holger, Goethes Natur oder: Was ist ein Autor? In: Paratexte in Literatur, Film,

Fernsehen, hg. von Klaus Kreimeier, Georg Stanitzek, Berlin 2004, S. 101–116.
Dane, Gesa, Käte Hamburger (1896–1992). In: Wissenschaftsgeschichte der Germanistik

in Porträts, hg. von Christoph König, Hans-Harald Müller, Werner Röcke, Berlin,
New York 2000, S. 189–198.



Forschungsliteratur 391

Dane, Gesa, „Das noch nie erklärte böse Ding“. Zur Anthropologie der Sünde in Goethes
Bekenntnisse einer schönen Seele. In: Lenz-Jahrbuch 19, 2011, S. 97–117.

Dehrmann, Mark-Georg, Die Vorschule des Dialogischen. Theorie und Praxis des
philosophischen Dialogs bei Engel. In: Johann Jakob Engel (1741–1802). Philosoph
für die Welt, Ästhetiker und Dichter, hg. von Alexander Košenina, Hannover-Laatzen
2005, S. 27–46.

Demmerling, Christoph, Íngrid Vendrell Ferran (Hg.), Wahrheit, Wissen und Erkenntnis
in der Literatur. Philosophische Beiträge, Berlin 2014.

De Jong, Irene, Metalepsis in Ancient Greek Literature. In: Narratology and Interpretation.
The Content of Narrative Form in Ancient Literature, hg. von Jonas Grethlein, Antonios
Rengakos, Berlin, New York 2009, S. 87–115.

Di Bartolo, Maurizio, „Wären Sie als ein Grieche […] gebohren worden…“ Die Debatte
um die „rationelle Empirie“ in dem Briefwechsel von Goethe und Schiller (Januar–
Februar 1798). In: Naturforschung und menschliche Geschichte, hg. von Thomas Bach,
Mario Marino, Heidelberg 2011, S. 153–174.

Dilthey, Wilhelm, Aus der Zeit der Spinoza-Studien Goethe’s. In: Archiv für Geschichte
der Philosophie 7/3, 1894, S. 317–341.

Dörr, Volker C., Über epische und dramatische Dichtung von Goethe und Schiller. In:
Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Bernhard Fischer, Norbert
Oellers, Berlin 2011 (Beiheft zur Zeitschrift für deutsche Philologie 14), S. 121–136.

Dollinger, Roland, The Self-Inflicted Suffering of Young Werther: An Example of Masochism
in the 18th Century. In: One Hundred Years of Masochism. Literary Texts, Social and
Cultural Contexts, hg. von Michael C. Finke, Carl Niekerk, Amsterdam, Atlanta 2000,
S. 91–108.

Drügh, Heinz, Luxus der Lehrjahre. Zur Logik der Verschwendung in Goethes Wilhelm
Meister. In: Luxus. Die Ambivalenz des Überflüssigen in der Moderne, hg. von Christine
Weder, Maximilian Bergengruen, Göttingen 2011, S. 143–159.

Eckle, Jutta, Dorothea Kuhn, „Wie dauern Sie mich, armer Freund“. Ein Fundstück
zu Goethes Aufsatz Naturlehre. In: Physica et historia. Festschrift für Andreas Kleinert
zum 65. Geburtstag, hg. von Susan Splinter et al., Stuttgart 2005, S. 243–253.

Edmiston, William Fredrick, Focalization and the First-Person Narrator: A Revision
of the Theory. In: Poetics Today 10/4, 1989, S. 729–744.

Edmiston, William Fredrick, Hindsight and Insight. Focalization in Four Eighteenth-Century
French Novels, University Park 1991.

Edmunds, Kathryn, „der Gesang soll deinen Namen erhalten“: Ossian, Werther and Texts
of/for Mourning. In: Goethe Yearbook 8, 1996, S. 45–65.

Egger, Irmgard, „… eine Art von Experiment“: Goethes Kritik szientifischer Methoden
und die ‚Wilhelm Meister‘-Romane. In: Jahrbuch des freien deutschen Hochstifts, 1997,
S. 69–92.

Egger, Irmgard, Diätetik und Askese. Zur Dialektik der Aufklärung in Goethes Romanen,
München 2001.

Eichner, Siglinde, Die Prosafabel Lessings in seiner Theorie und Dichtung. Ein Beitrag
zur Ästhetik des 18. Jahrhunderts, Bonn 1974.

Engel, Manfred, Der Roman der Goethezeit. Band I: Anfänge in Klassik und Frühromantik:
Transzendentale Geschichten, Stuttgart, Weimar 1993.

Engelhardt, Wolf von, Goethes Beschäftigung mit Gesteinen und Erdgeschichte im ersten
Weimarer Jahrzehnt. In: Genio huius loci. Dank an Leiva Petersen, hg. von Dorothea
Kuhn, Bernhard Zeller, Wien u. a. 1982, S. 169–204.



392 Literaturverzeichnis

Engelhardt, Wolf von, Goethe und die Geologie. In: Ein unteilbares Ganzes. Goethe: Kunst
und Wissenschaft, hg. von Günter Schnitzler, Gottfried Schramm, Freiburg im Breisgau
1997, S. 245–273.

Engelhardt, Wolf von, „Der Versuch als Vermittler von Objekt und Subjekt“: Goethes Aufsatz
im Licht von Kants Vernunftkritik. In: Athenaeum 10, 2000, S. 9–28.

Engelhardt, Wolf von, Goethe im Gespräch mit der Erde. Landschaft, Gesteine, Mineralien
und Erdgeschichte in seinem Leben und Werk, Weimar 2003.

Erhart, Walter, Beziehungsexperimente. Goethes ‚Werther‘ und Wielands ‚Musarion‘. In:
Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 66, 1992,
S. 333–360.

Eriksson, Birgit, Revolution, Modernity, and the Potential of Narratives: Self-Determination
and History in Goethe’s Works of the 1790s. In: German Life and Letters 66/4, 2013,
S. 368–387.

Esposito, Elena, Die Fiktion der wahrscheinlichen Realität. Aus dem Italienischen von Nicole
Reinhardt, Frankfurt am Main 2007.

Fechner, Jörg-Ulrich, „Vergesellschaftete Begebenheiten“ für „rechtschaffene Müßiggänger“.
Funktionen der Religiosität im Roman des 18. Jahrhunderts, an Hand einiger Zeugnisse
und Beispiele. In: Religionskritik und Religiosität in der deutschen Aufklärung, hg.
von Karlfried Gründer et al., Heidelberg 1989, S. 55–78.

Felman, Shoshana, The Scandal of the Speaking Body. Don Juan with J. L. Austin,
or Seduction in Two Languages, Stanford 2003.

Fick, Monika, Lessing-Handbuch: Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart 32010.
Fink, Gonthier-Louis, Das Märchen. Goethes Auseinandersetzung mit seiner Zeit. In: Neue

Folge des Jahrbuchs der Goethe-Gesellschaft 33, 1971, S. 96–122.
Fink-Langlois, Antoinette, Le „Fragment de Roman Épistolaire“ de Goethe. In: Cahiers

de l’Hermétisme, 1980, S. 209–217.
Fischer-Lamberg, Hanna, Die Datierung des Goetheschen Romanfragments ‚Arianne

an Wetty‘. In: Goethe-Jahrbuch 17, 1955, S. 246–253.
Fischer-Lamberg, Hanna, Textkritische Bemerkungen zu ‚Arianne an Wetty‘ und dem Aufsatz

‚Über das, was man ist‘. In: Goethe-Jahrbuch 18, 1956, S. 190–193.
Fludernik, Monika, Scene Shift, Metalepsis, and the Metaleptic Mode. In: Style 37/4, 2003,

382–400.
Fludernik, Monika, Erzähltheorie. Eine Einführung, Darmstadt 32010.
Forster, Eduard Morgan, Aspects of the Novel and Related Writings, London 1974.
Förster, Eckart, Goethe und die Idee einer Naturphilosophie. In: Morphologie und Moderne.

Goethes ‚anschauliches Denken‘ in den Geistes- und Kulturwissenschaften seit 1800,
hg. von Jonas Maatsch, Berlin, Boston 2014, S. 43–56.

Frank, Caroline, Prolegomena zu einer historischen Raumnarratologie am Beispiel
von drei autodiegetisch erzählten Romanen. In: Diegesis 3/2, 2014, S. 22–49.

Frank, Horst J., Handbuch der deutschen Strophenformen, Tübingen, Basel 21993.
Frey, Christiane, „Ist das nicht der Fall der Krankheit?“ Der literarische Fall am Beispiel

von Goethes ‚Werther‘. In: Zeitschrift für Germanistik 19/2, 2009, S. 317–329.
Frick, Werner, Providenz und Kontingenz. Untersuchungen zur Schicksalssemantik

im deutschen und europäischen Roman des 17. und 18. Jahrhunderts, Tübingen 1988.
Fricke, Harald, Poetik. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft, Bd. III: P–Z, hg.

von Jan-Dirk Müller et al., Berlin, New York 2003, S. 100–105.
Fulda, Daniel, Wissenschaft aus Kunst. Die Entstehung der modernen deutschen

Geschichtsschreibung 1760–1860, Berlin, New York 1996.



Forschungsliteratur 393

Gabriel, Gottfried, Zwischen Logik und Literatur. Erkenntnisformen von Dichtung, Philosophie
und Wissenschaft, Stuttgart 1991.

Gabriel, Markus, Die Erkenntnis der Welt – Eine Einführung in die Erkenntnistheorie,
München 2012.

Gädeke, Manfrid, Goethes Urpflanze und der ‚Bauplan‘ der Morphologie. In: Goethes Beitrag
zur Erneuerung der Naturwissenschaften, hg. von Peter Heusser, Bern u. a. 2000,
S. 107–129.

Gaier, Ulrich, Soziale Bildung gegen ästhetische Erziehung. Goethes Rahmen der
Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten als satirische Antithese zu Schillers
Ästhetischen Briefen I–IX. In: Poetische Autonomie? Zur Wechselwirkung
von Dichtung und Philosophie in der Epoche Goethes und Hölderlins, hg. von Helmut
Bachmaier, Thomas Rentsch, Stuttgart 1987, S. 207–272.

Gailus, Andreas, Poetics of Containment. Goethe’s Conversations of German Refugees
and the Crisis of Representation. In: Modern Philology 100/3, 2003, S. 436–474.

Gailus, Andreas, Forms of Life: Nature, Culture, and Art in Goethe’s Wilhelm Meister’s
Apprenticeship. In: The Germanic Review 87/2, 2012, S. 138–174.

Gamper, Michael, Christine Weder, Gattungsexperimente. Explorative Wissenspoetik
und literarische Form: Aphorismus/Fragment/Notat – Essay – Novelle/Roman – Lyrik
(Michael Gamper) – Märchen (Christine Weder). In: Experiment und Literatur. Themen,
Methoden, Theorien, hg. von Michael Gamper, Göttingen 2010, S. 96–178.

Geisenhanslüke, Achim, Einführung in die Literaturtheorie, Darmstadt 62013.
Genette, Gérard, Fiktion und Diktion. Aus dem Französischen von Heinz Jatho, München

1992.
Genette, Gérard, Die Erzählung. Aus dem Französischen von Andreas Knop, mit einem

Nachwort hg. von Jochen Vogt, München 21998.
Genette, Gérard, Métalepse. De la figure à la fiction, Paris 2004.
Gess, Nicola, Sandra Janßen (Hg.), Wissens-Ordnungen. Zu einer historischen Epistemologie

der Literatur, Berlin, Boston 2014.
Gess, Nicola, Sandra Janßen, Einleitung. Zu einer historischen Epistemologie der Literatur.

In: Wissens-Ordnungen. Zu einer historischen Epistemologie der Literatur, hg. von Gess,
Janßen, Berlin, Boston 2014, S. 1–15.

Geulen, Eva, Funktionen von Reihenbildung in Goethes Morphologie. In: Experimental-
anordnungen der Bildung. Exteriorität – Theatralität – Literarizität, hg. von Bettine
Menke, Thomas Glaser, München 2014, S. 209–222.

Geulen, Eva, Aus dem Leben der Form. Goethes Morphologie und die Nager, Köln 2016.
Geulen, Eva, Keeping it Simple, Making it Difficult. Morphologische Reihen bei Goethe

und anderen. In: Komplexität und Einfachheit. DFG-Symposion 2015, hg. von Albrecht
Koschorke, Stuttgart 2017, S. 357–373.

Gittel, Benjamin, Historische Epistemologie und Literaturwissenschaft. In: Scientia Poetica
20/1, 2016, S. 290–305.

Giuriato, Davide, „klar und deutlich“. Ästhetik des Kunstlosen im 18./19. Jahrhundert,
Freiburg im Breisgau u. a. 2015.

Gnam, Andrea, „Geognosie, Geologie, Mineralogie und Angehöriges“. Goethe als Erforscher
der Erdgeschichte. In: Goethe nach 1999. Positionen und Perspektiven, hg. von Matthias
Luserke, Göttingen 2001, S. 79–87.

Goebel, Eckart, Goethe-Handbuch Bd. 4: Personen, Sachen, Begriffe, hg. von Hans-Dietrich
Dahnke und Regine Otto [Rezension]. In: Weimarer Beiträge 45/2, 1999, S. 306–310.



394 Literaturverzeichnis

Goebel, Eckart, Stationen der Erzählforschung in der Literaturwissenschaft. In: Die
erzählerische Dimension. Eine Gemeinsamkeit der Künste, hg. von Eberhard Lämmert,
Berlin 1999a, S. 3–33.

Goebel, Eckart, Charis und Charisma. Grazie und Gewalt von Winckelmann bis Heidegger,
Berlin 2006.

Goebel, Eckart, Jenseits des Unbehagens. ‚Sublimierung‘ von Goethe bis Lacan, Bielefeld
2009.

Görner, Rüdiger, Granit. Zur Poesie eines Gesteins. In: Görner, Goethe. Wissen und
Entsagen – aus Kunst, München 1995, S. 50–62.

Graczyk, Annette, Das literarische Tableau zwischen Kunst und Wissenschaft, München
2004.

Gratzke, Michael, Werther’s Love. Representations of Suicide, Heroism, Masochism,
and Voluntary Self-Divestiture. In: Publications of the English Goethe Society 81/1,
2012, S. 26–38.

Gray, Richard T., Goethe als Stiefvater der modernen Physiognomik. In: Körper – Diskurse –
Praktiken. Zur Semiotik und Lektüre von Körpern in der Moderne, hg. von Brigitte Prutti,
Sabine Wilke, Heidelberg 2003, S. 93–125.

Greiner, Bernhard, Puppenspiel und Hamlet-Nachfolge: Wilhelm Meisters ‚Aufgabe‘
der theatralischen Sendung. In: Euphorion 83/3, 1989, S. 281–296.

Grimm, Sieglinde, Johann Jakob Engel: Dichtung und Popularphilosophie. In: Johann Jakob
Engel (1741–1802). Philosoph für die Welt, Ästhetiker und Dichter, hg. von Alexander
Košenina, Hannover-Laatzen 2005, S. 97–122.

Groddeck, Wolfram, Reden über Rhetorik. Zu einer Stilistik des Lesens, Frankfurt am Main,
Basel 22008.

Groß, Steffen W., Felix Aestheticus. Die Ästhetik als Lehre vom Menschen. Zum 250. Jahres-
tag des Erscheinens von Alexander Gottlieb Baumgartens ‚Aesthetica‘, Würzburg 2001.

Grubmüller, Klaus, Fabel2. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft, Bd. I: A–G,
hg. von Klaus Weimar et al., Berlin, New York 1997, S. 555–558.

Grüne, Matthias, Das vergessene Erbe. Zur Konzeption einer Geschichte der Erzähltheorie.
In: Diegesis 3/2, 2014, S. 50–65.

Grüne, Matthias, Kontinuität und Historizität narratologischer Begriffe. In: Textuelle
Historizität. Interdisziplinäre Perspektiven auf das historische Apriori, hg. von Heidrun
Kämper, Ingo H. Warnke, Daniel Schmidt-Brücken, Berlin, Boston 2016, S. 123–139.

Grüne, Matthias, Realistische Narratologie. Otto Ludwigs „Romanstudien“ im Kontext einer
Geschichte der Erzähltheorie, Berlin, Boston 2018.

Günzler, Claus, Das Teleologieproblem bei Kant und Goethe, Freiburg im Breisgau 1964.
Gumbrecht, Hans Ulrich, Historisierung der Beobachtung zweiter Ordnung – eine

epistemologische Rahmenerzählung. In: Beobachtung zweiter Ordnung im historischen
Kontext. Niklas Luhmann in Amerika, hg. von Perla Chinchilla Pawling, Aldo
Mazzucchelli, Hans Ulrich Gumbrecht, München 2013, S. 7–22.

Gutjahr, Ortrud, Einführung in den Bildungsroman, Darmstadt 2007.
Gutjahr, Ortrud, Theatralität und Innerlichkeit. Zur Bildungsfunktion der ‚Bekenntnisse einer

schönen Seele‘ in Goethes Wilhelm Meisters Lehrjahre. In: Neue Einblicke in Goethes
Erzählwerk. Genese und Entwicklung einer literarischen und kulturellen Identität, hg.
von Raymond Heitz, Christine Maillard, Heidelberg 2011, S. 45–69.

Haferland, Harald, Matthias Meyer (Hg.), Historische Narratologie – Mediävistische
Perspektiven. Berlin, New York 2010.



Forschungsliteratur 395

Haferland, Harald, Motivation von hinten. Durchschaubarkeit des Erzählens und Finalität
in der Geschichte des Erzählens. In: Diegesis 3/2, 2014, S. 66–95.

Hajduk, Stefan, Esoterik der „Macht, die über uns waltet und alles zum Besten lenkt“: Das
Wissen vom Anderen in Goethes Wilhelm Meisters Lehrjahre. In: Goethe Yearbook 19,
2012, S. 165–183.

Halsall, Albert W., Apostrophe. In: Historisches Wörterbuch der Rhetorik, Bd. 1: A–Bib, hg.
von Gert Ueding, Tübingen 1992, Sp. 830–836.

Hamacher, Bernd, Einführung in das Werk Johann Wolfgang von Goethes, Darmstadt 2013.
Hamburger, Käte, Die Logik der Dichtung, Stuttgart 21968.
Hanebeck, Julian, Understanding Metalepsis. The Hermeneutics of Narrative Transgression,

Berlin, Boston 2017.
Hansen, Adolph, Goethes Metamorphose der Pflanzen. Geschichte einer botanischen

Hypothese, Gießen 1907.
Hansen, Per Krogh, Stefan Iversen, Henrik Skov Nielsen, Rolf Reitan (Hg.), Strange Voices

in Narrative Fiction. Berlin, Boston 2011.
Harlos, Christopher, Rhetoric, Structuralism, and Figurative Discourse: Gérard Genette’s

Concept of Rhetoric. In: Philosophy and Rhetoric 19/4, 1986, S. 209–223.
Hasubek, Peter, Der Erzähler in den Fabeln Lessings. In: Fabelforschung, hg. von Peter

Hasubek, Darmstadt 1983, S. 363–383.
Haverkamp, Anselm, Illusion und Empathie. Die Struktur der ‚teilnehmenden Lektüre‘

in den Leiden Werthers. In: Erzählforschung. Ein Symposion, hg. von Eberhard Lämmert,
Stuttgart 1982, S. 243–268.

Heinz, Jutta, „Der Dichter ist der einzige wahre Mensch“. Metamorphosen des
Schöpferischen. In: Ereignis Weimar – Jena. Kultur um 1800, hg. von Olaf Breidbach,
Klaus Manger, Georg Schmidt, Paderborn 2015, S. 159–186.

Heisenberg, Werner, Die Goethesche und die Newtonsche Farbenlehre im Lichte
der modernen Physik. In: Goethe im zwanzigsten Jahrhundert, hg. von Hans Mayer,
Hamburg 1967, S. 418–432.

Hennig, John, Goethe’s Translations of Ossian’s ‚Songs of Selma‘. In: The Journal of English
and Germanic Philology 45/1, 1946, S. 77–87.

Hennig, John, Goethe’s Translation from Macpherson’s ‚Berrathon‘. In: The Modern Language
Review 42/1, 1947, S. 127–130.

Hennigfeld, Iris, Goethe’s Phenomenological Way of Thinking and the Urphänomen. In:
Goethe Yearbook 22, 2015, S. 143–167.

Hering, Robert, Der Prosahymnus ‚Die Natur‘ und sein Verfasser. In: Goethe-Jahrbuch 13,
1927, S. 138–156.

Herman, David, Toward a Formal Description of Narrative Metalepsis. In: Journal of Literary
Semantics 26/2, 1997, S. 132–152.

Herman, David, Story Logic. Problems and Possibilities of Narrative, Lincoln 2002.
Herman, David, Basic Elements of Narrative, Oxford 2009.
Herman, David, Storytelling and the Sciences of Mind, Cambridge 2013.
Herman, David, Cognitive Narratology. In: The Living Handbook of Narratology, hg. von Peter

Hühn et al., Hamburg 2013a. URL: http://www.lhn.uni-hamburg.de/article/cognitive-
narratology-revised-version-uploaded-22-september-2013 [31. 08. 2018].

Heusser, Peter (Hg.), Goethes Beitrag zur Erneuerung der Naturwissenschaften. Bern u. a.
2000.

Höffe, Otfried, Einführung. In: Immanuel Kant. Schriften zur Geschichtsphilosophie, hg.
von Otfried Höffe, Berlin 2011, S. 1–27.

http://www.lhn.uni-hamburg.de/article/cognitive-narratology-revised-version-uploaded-22-september-2013
http://www.lhn.uni-hamburg.de/article/cognitive-narratology-revised-version-uploaded-22-september-2013


396 Literaturverzeichnis

Hörisch, Jochen, Gott, Geld und Glück. Zur Logik der Liebe in den Bildungsromanen Goethes,
Kellers und Thomas Manns, Frankfurt am Main 1983.

Hoesch, Matthias, Vernunft und Vorsehung. Säkularisierte Eschatologie in Kants Religions-
und Geschichtsphilosophie, Berlin, Boston 2014.

Hoffmeister, Gerhart (Hg.), Goethes Mignon und ihre Schwestern. Interpretationen
und Rezeptionen, New York u. a. 1993.

Holland, Jocelyn, The School of Shipwrecks: Improvisation in Wilhelm Meisters theatralische
Sendung and the Lehrjahre. In: Goethe Yearbook 15, 2008, S. 19–33.

Holland, Jocelyn, German Romanticism and Science. The Procreative Poetics of Goethe,
Novalis, and Ritter, New York 2009.

Horn, Eva, Bettine Menke, Christoph Menke (Hg.), Literatur als Philosophie – Philosophie
als Literatur, München 2006.

Huck, Christian, Coming to Our Senses: Narratology and the Visual. In: Point of View,
Perspective, and Focalization. Modeling Mediation in Narrative, hg. von Peter Hühn,
Wolf Schmid, Jörg Schönert, Berlin, New York 2009, S. 201–218.

Huxley, Thomas Henry, Nature. Aphorisms by Goethe. In: Nature 1, 1869, S. 9–11.
Immer, Nikolas, Friedrich von Blanckenburg und der Roman der Spätaufklärung. In:

Aufklärung. Epoche, Autoren, Werke, hg. von Michael Hofmann, Darmstadt 2013,
S. 169–190.

Jäger, Hans-Wolf, Zur Poetik der Lehrdichtung in Deutschland. In kritischen Zusätzen
zu L. L. Albertens Buch ‚Das Lehrgedicht‘. In: Deutsche Vierteljahrsschrift
für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 44/3, 1970, S. 544–576.

Jahn, Günter, Lessings Fabelabhandlungen. Ein Elementarbuch der Didaktik und Methodik,
Bielefeld 2000.

Jakobson, Roman, Linguistik und Poetik. In: Literaturwissenschaft und Linguistik. Ergebnisse
und Perspektiven, Bd. II/1: Zur linguistischen Basis der Literaturwissenschaft, I, hg. von
Jens Ihwe, Frankfurt am Main 1971, 142–178.

Jannidis, Fotis, Das Individuum und sein Jahrhundert. Eine Komponenten- und
Funktionsanalyse des Begriffs ‚Bildung‘ am Beispiel von Goethes ‚Dichtung und
Wahrheit‘, Tübingen 1996.

Jannidis, Fotis, Narratology and the Narrative. In: What Is Narratology? Questions
and Answers Regarding the Status of a Theory, hg. von Tom Kindt, Hans-Harald Müller,
Berlin, New York 2003, S. 35–54.

Jannidis, Fotis, Figur und Person. Beitrag zu einer historischen Narratologie, Berlin, New York
2004.

Jannidis, Fotis, Wer sagt das? Erzählen mit Stimmverlust. In: Stimme(n) im Text.
Narratologische Positionsbestimmungen, hg. von Andreas Blödorn, Daniela Langer,
Michael Scheffel, Berlin, New York 2006, S. 151–164.

Jens, Tilman, Goethe und seine Opfer. Eine Schmähschrift, Düsseldorf 1999.
Jesch, Tatjana, Malte Stein, Perspectivization and Focalization: Two Concepts –

One Meaning? An Attempt at Conceptual Differentiation. In: Point of View, Perspective,
and Focalization. Modeling Mediation in Narrative, hg. von Peter Hühn, Wolf Schmid,
Jörg Schönert, Berlin, New York 2009, S. 59–77.

Jüttner, Siegfried, Auf dem Weg zur Wissenspoetik. Die enzyklopädische Essayistik von Denis
Diderot am Beispiel des Artikels „Encyclopédie“. In: Vom Weltbuch bis zum World Wide
Web. Enzyklopädische Literaturen, hg. von Waltraud Wiethölter, Frauke Berndt, Stephan
Kammer, Heidelberg 2005, S. 105–128.

Jung, Werner, Kleine Geschichte der Poetik, Hamburg 1997.



Forschungsliteratur 397

Kablitz, Andreas, Erzählperspektive – Point of View – Focalisation: Überlegungen zu einem
Konzept der Erzähltheorie. In: Zeitschrift für französische Sprache und Literatur 98/3,
1988, S. 237–255.

Kafalenos, Emma, Narrative Causalities, Columbus 2006.
Kaminski, Johannes D., Werner’s Accounting Eye: Circulating Blood and Money in Wilhelm

Meisters theatralische Sendung. In: Publications of the English Goethe Society 83/1,
2014, S. 37–52.

Kaminski, Nicola, Die Musen als Lexikographen. Zedlers Großes Vollständiges Universal-
Lexicon im Schnittpunkt von poetischem, wissenschaftlichem, juristischem und
ökonomischem Diskurs. In: Daphnis 29, 2000, S. 649–693.

Kammer, Stephan, „Eins und doppelt“. Goethes Poetik der Ambiguität. In: Amphibolie –
Ambiguität – Ambivalenz, hg. von Frauke Berndt, Stephan Kammer, Würzburg 2009,
S. 157–182.

Keller, Claudia, Lebendiger Abglanz. Goethes Italien-Projekt als Kulturanalyse, Göttingen
2018.

Kiefer, Sascha, „Gesellige Bildung“. Ein Ideal des Rokoko und seine Fortschreibung
in Goethes Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten (1795). In: Literatur und Kultur
des Rokoko, hg. von Matthias Luserke, Reiner Marx, Reiner Wild, Göttingen 2001,
S. 235–249.

Kindt, Tom, Hans-Harald Müller (Hg.), What Is Narratology? Questions and Answers
Regarding the Status of a Theory, Berlin, New York 2003.

King, Martina, „Ich habe im Sommer des Jahres 1838 eine Reihe von Beobachtungen
angestellt“. Naturwissenschaftliches Erzählen im frühen 19. Jahrhundert. In: Diegesis 6/1,
2017, S. 20–45.

Kinzel, Ulrich, Ethische Projekte. Literatur und Selbstgestaltung im Kontext des
Regierungsdenkens. Humboldt, Goethe, Stifter, Raabe, Frankfurt am Main 2000.

Kistler, Mark O., The Sources of the Goethe-Tobler Fragment ‚Die Natur‘. In: Monatshefte 46/7,
1954, S. 383–389.

Kittler, Friedrich A., Über die Sozialisation Wilhelm Meisters. In: Dichtung als
Sozialisationsspiel. Studien zu Goethe und Gottfried Keller, hg. von Gerhard Kaiser,
Friedrich A. Kittler, Göttingen 1978, S. 13–124.

Kleeberg, Ingrid, Die Ordnung der Ideen und Zeichen. Epistemologie und Literaturkritik
im Zeitalter der Rationalität. In: Wissens-Ordnungen. Zu einer historischen
Epistemologie der Literatur, hg. von Nicola Gess, Sandra Janßen, Berlin, Boston 2014,
S. 40–68.

Klein, Sonja, Goethes ‚Ossian‘-Übersetzung oder Werthers Aufbruch in die deutsche
Moderne. In: „Das Fremde im Eigensten“. Die Funktion von Übersetzungen im Prozess
der deutschen Nationenbildung, hg. von Bernd Kortländer, Sikander Singh, Tübingen
2011, S. 59–75.

Kleiner, Gerd, Anmut/Grazie. In: Ästhetische Grundbegriffe, Bd. 1: Absenz bis Darstellung,
hg. von Karlheinz Barck et al., Stuttgart, Weimar 2010, S. 193–208.

Kleingeld, Pauline, Die Bedeutung des weltbürgerlichen Zustandes. Der Siebente Satz
der Idee. In: Immanuel Kant. Schriften zur Geschichtsphilosophie, hg. von Otfried Höffe,
Berlin 2011, S. 79–89.

Kleinschmidt, Christoph, Deutungsgewalt. Normen des Erzählens und Interpretierens
in Goethes Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten. In: (Be-)richten und Erzählen,
Literatur als gewaltfreier Diskurs?, hg. von Moritz Baßler et al., München 2011,
S. 97–107.



398 Literaturverzeichnis

Kleinschnieder, Manfred, Goethes Naturstudien. Wissenschaftstheoretische und
-geschichtliche Untersuchungen, Bonn 1971.

Klimek, Sonja, Paradoxes Erzählen. Die Metalepse in der phantastischen Literatur, Paderborn
2010.

Köppe, Tilmann (Hg.), Literatur und Wissen. Theoretisch-methodische Zugänge, Berlin 2010.
Kommerell, Max, Wilhelm Meister. In: Essays, Notizen, Poetische Fragmente. Aus dem

Nachlass, hg. von Inge Jens, Olten, Freiburg im Breisgau 1969, S. 81–186.
Kornbacher, Agnes, August Wilhelm Schlegels Einfluß auf den Aufsatz ‚Über epische und

dramatische Dichtung von Goethe und Schiller‘ (1797). In: Goethe-Jahrbuch 115, 1998,
S. 63–67.

Koschorke, Albrecht, Körperströme und Schriftverkehr. Mediologie des 18. Jahrhunderts,
München 1999.

Koschorke, Albrecht, Identifikation und Ironie. Zur Zeitform des Erzählens in Goethes
Wilhelm Meister. In: Empathie und Erzählung, hg. von Claudia Breger, Fritz Breithaupt,
Freiburg im Breisgau u. a. 2010, S. 173–185.

Koschorke, Albrecht, Wahrheit und Erfindung. Grundzüge einer Allgemeinen Erzähltheorie,
Frankfurt am Main 32013.

Koselleck, Reinhart, Geschichte. In: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon
zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 2: E–G, hg. von Otto Brunner, Werner
Conze, Reinhart Koselleck, Stuttgart 1975, S. 647–717.

Košenina, Alexander (Hg.), Johann Jakob Engel (1741–1802). Philosoph für die Welt,
Ästhetiker und Dichter, Hannover-Laatzen 2005.

Kraft, Helga W., Goethes Farbenlehre und Das Märchen. Farbmagie oder -wissenschaft? In:
Die Farben imaginierter Welten. Zur Kulturgeschichte ihrer Codierung in Literatur
und Kunst vom Mittelalter bis zur Gegenwart, hg. von Monika Schausten, Berlin 2012,
S. 89–110.

Kraglund, Rikke Andersen, ‚Alternate Strains are to the Muses Dear‘: The Oddness
of Genette’s Voice in Narrative Discourse. In: Strange Voices in Narrative Fiction, hg.
von Per Krogh Hansen, Stefan Iversen, Henrik Skov Nielsen, Rolf Reitan, Berlin,
Boston 2011, S. 37–54.

Krämer, Olav, Transformationen des wissenschaftlichen Lehrgedichts um 1800. Erasmus
Darwins ‚The Temple of Nature‘ und Johann Wolfgang Goethes ‚Metamorphose
der Tiere‘. In: Das Wissen der Poesie. Lyrik, Versepik und die Wissenschaften
im 19. Jahrhundert, hg. von Henning Hufnagel, Olav Krämer, Berlin, New York 2015,
S. 37–67.

Kreutzer, Leo, Dialektischer Humanismus. Herder und Goethe und die Kultur(en)
der globalisierten Welt, Hannover 2015.

Kreuzer, Ingrid, Stukturprinzipien in Goethes Märchen. In: Jahrbuch der deutschen
Schillergesellschaft 21, 1977, S. 216–246.

Krimmer, Elisabeth, Mama’s Baby, Papa’s Maybe: Paternity and Bildung in Goethe’s ‚Wilhelm
Meisters Lehrjahre‘. In: The German Quarterly 77/3, 2004, S. 257–277.

Krings, Hermann, Hans Michael Baumgartner, Erkennen, Erkenntnis. In: Historisches
Wörterbuch der Philosophie, Bd. 2: D–F, hg. von Joachim Ritter et al., Basel, Stuttgart
1972, Sp. 643–662.

Krings, Marcel, Die entgötterte Welt. Religion und Ökonomie in Goethes ‚Lehrjahren‘. In:
Zeitschrift für deutsche Philologie 127/2, 2008, S. 161–176.

Krings, Marcel, ‚Versuche auf Geister‘. Zur Akustik der Gespenstergeschichte in Goethes
‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ und Kleists ‚Bettelweib von Locarno‘. In:



Forschungsliteratur 399

Phono-Graphien. Akustische Wahrnehmung in der deutschsprachigen Literatur von 1800
bis zur Gegenwart, hg. von Marcel Krings, Würzburg 2011, S. 231–252.

Krohn, Wolfgang, Goethes Versuch über den Versuch. In: Goethe und die Verzeitlichung
der Natur, hg. von Peter Matussek, München 1998, S. 399–413.

Kuch, Raphael, Intermediales Erzählen im frühneuzeitlichen illustrierten Roman. Zu Struktur
und Wirkung der Medienkombination bei Jörg Wickram, Berlin 2014.

Kuhn, Dorothea, Goethe und die Biologie. In: Ein unteilbares Ganzes. Goethe, Kunst
und Wissenschaft, hg. von Günter Schnitzler, Gottfried Schramm, Freiburg im Breisgau
1997, S. 323–357.

Kuni, Verena, Metamorphose. In: Ästhetische Grundbegriffe, Bd. 4: Medien bis Populär, hg.
von Karlheinz Barck et al., Stuttgart, Weimar 2010, S. 72–83.

Kunz, Josef (Hg.), Novelle, Darmstadt 21973.
Lämmert, Eberhard, Nachwort. In: Blanckenburg, Friedrich von, Versuch über den Roman, hg.

von Eberhard Lämmert, Stuttgart 1965, S. 541–589.
Lahn, Silke, Jan Christoph Meister, Einführung in die Erzähltextanalyse. Stuttgart 32016.
Lamarque, Peter, On Not Expecting Too Much from Narrative. In: Mind and Language 19/4,

2004, S. 393–408.
Lange, Horst, Goethe and Spinoza: A Reconsideration. In: Goethe Yearbook, 18, 2011,

S. 11–33.
Lange, Stella Marie, Das Gespräch in seiner Inszenierung und Darstellung. Emotionales

Sprechen im Briefroman zwischen rhetorischer und poetischer Praxis. In: Rhetorik.
Ein internationales Jahrbuch 33 (Rhetorik im 18. Jahrhundert), 2014, S. 97–113.

Laudin, Gérard, Herders ‚Bildung‘ und Adelungs ‚Cultur‘ im Vergleich. In: Herder und seine
Wirkung / Herder and His Impact, hg. von Michael Maurer, Heidelberg 2014, S. 205–215.

Liebrand, Claudia, Briefromane und ihre ‚Lektüreanweisungen‘. Richardsons ‚Clarissa‘,
Goethes ‚Die Leiden des jungen Werthers‘, Laclos’ ‚Les Liaisons Dangereuses‘. In:
Arcadia 32/2, 1997, S. 342–364.

Lockemann, Wolfgang, Die Auffassung des Erzählens in der deutschen Dichtungstheorie
vom Barock zur Aufklärung, Mainz 1963.

Löschner, Claudia, Denksystem – Logik und Dichtung bei Käte Hamburger, Berlin 2013.
Lovejoy, Arthur O., Die große Kette der Wesen. Geschichte eines Gedankens, übers.

von Dieter Turck, Frankfurt am Main 1993.
Ludwig, Ariane, „Ohne Poesie läßt sich nichts in der Welt wirken, Poesie aber ist Mährchen.“

Zu Johann Wolfgang von Goethes Märchen und zu seinem Mährchen. In: Fabula 55,
2014, S. 87–104.

Mac Con Mí, Torlach, Die Emotionen Ossians. In: Deutsche Vierteljahrsschrift für
Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 84/3, 2010, S. 292–314.

Mahne, Nicole, Transmediale Erzähltheorie. Eine Einführung, Göttingen 2007.
Manger, Klaus, Herder im Weimarer Viergestirn. In: Herder und seine Wirkung / Herder

and His Impact, hg. von Michael Maurer, Heidelberg 2014, S. 51–60.
Manns, Stefan, Grenzen des Erzählens. Konzeption und Struktur des Erzählens in Georg

Philipp Harsdörffers ‚Schauplätzen‘, Berlin 2013.
Margolin, Uri, Telling in the Plural. From Grammar to Ideology. In: Poetics Today 21/3, 2000,

S. 591–618.
Margolin, Uri, Narrator. In: The Living Handbook of Narratology. Hamburg 2014, hg. von Peter

Hühn et al., URL: http://www.lhn.uni-hamburg.de/article/narrator [31. 08. 2018].
Martin, Dieter, Werthers Brieffreund. In: Wechselleben der Weltgegenstände. Beiträge zu

Goethes kunsttheoretischem und literarischem Werk, hg. von Hee-Ju Kim, Heidelberg
2010, S. 197–217.

http://www.lhn.uni-hamburg.de/article/narrator


400 Literaturverzeichnis

Martínez, Matías, Michael Scheffel, Einführung in die Erzähltheorie, München 102016.
Matussek, Peter (Hg.), Goethe und die Verzeitlichung der Natur, München 1998.
Maul, Gisela, Ulrich Giersch (Hg.), Goethes Experimente zu Licht und Farbe, Weimar 2007.
Maurer, Michael, Johann Gottfried Herder. Leben und Werk, Köln 2014.
May, Kurt, Wilhelm Meisters Lehrjahre, ein Bildungsroman? In: Deutsche Vierteljahrsschrift

für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 31/1, 1957, S. 1–37.
Meier, Albert, Goethezeit. Unter Mitarbeit von Katharina Derlin. In: Geschichte des

deutschsprachigen Romans, hg. von Volker Meid, Stuttgart 2013, S. 163–304.
Meixner, Sebastian, Die Notwendigkeit der Apostrophe. Metaleptische Strukturen in Johann

Wolfgang Goethes Die Leiden des jungen Werthers. In: Ästhetik des Zufalls. Ordnungen
des Unvorhersehbaren in Literatur und Theorie, hg. von Christoph Pflaumbaum et al.,
Heidelberg 2015, S. 121–137.

Meixner, Sebastian, Bekenntnisliteratur. In: Handbuch Literatur & Psychoanalyse, hg. von
Frauke Berndt, Eckart Goebel, Berlin, Boston 2017, S. 424–444.

Meixner, Sebastian, Erkenntnis erzählen. Goethes frühe naturwissenschaftliche Schriften. In:
Die Erzählung der Aufklärung, hg. von Frauke Berndt, Daniel Fulda, Hamburg 2018,
S. 617–628.

Mersch, Dieter, Einleitung. Wort, Bild, Ton, Zahl – Modalitäten medialen Darstellens. In:
Die Medien der Künste. Beiträge zur Theorie des Darstellens, hg. von Dieter Mersch,
München 2003, S. 9–49.

Mersch, Dieter, Medientheorien zur Einführung, Hamburg 2006.
Meuthen, Erich, Selbstüberredung. Rhetorik und Roman im 18. Jahrhundert, Freiburg im

Breisgau 1994.
Meyer-Kalkus, Reinhart, Werthers Krankheit zum Tode. Pathologie und Familie in der

Empfindsamkeit. In: Urszenen. Literaturwissenschaft als Diskursanalyse und
Diskurskritik, hg. von Friedrich A. Kittler, Horst Turk, Frankfurt am Main 1977, S. 76–138.

Misselhorn, Catrin, Schamma Schahadat, Irina Wutsdorff (Hg.), Erkenntnis und Darstellung.
Formen der Philosophie und der Literatur, Paderborn 2011.

Mommsen, Katharina, „Märchen des Utopien“. Goethes Märchen und Schillers Ästhetische
Briefe. In: Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte. Festschrift für Richard
Brinkmann, hg. von Jürgen Brummack et al., Tübingen 1981, S. 244–257.

Moravetz, Monika, Formen der Rezeptionslenkung im Briefroman des 18. Jahrhunderts.
Richardsons ‚Clarissa‘, Rosseaus ‚Nouvelle Héloise‘ und Laclos’ ‚Liaisons Dangereuses‘,
Tübingen 1990.

Mücke, Dorothea E. von, Virtue and the Veil of Illusion. Generic Innovation and
the Pedagogical Project in Eighteenth-Century Literature, Stanford 1991.

Mücke, Dorothea E. von, The Practices of the Enlightenment. Aesthetics, Authorship,
and the Public, New York 2015.

Muenzer, Clark S., Fugitive Images and Visual Memory in Goethe’s Discourse on Color. In:
Amsterdamer Beiträge zur neueren Germanistik 62/1, 2007, S. 219–237.

Müller, Gerhard H., Goethe und die Steine. In: Goethe. Ungewohnte Ansichten, hg. von Karl
Richter, Sankt Ingberg 2001, S. 223–253.

Müller, Günther, Johann Wolfgang von Goethe. ‚Die Metamorphose der Pflanzen‘. In:
Die deutsche Lyrik. Form und Geschichte. Interpretationen, Bd. 1, hg. von Benno
von Wiese, Düsseldorf 1956, S. 251–271.

Müller, Günther, Erzählzeit und erzählte Zeit. In: Müller, Morphologische Poetik. Gesammelte
Aufsätze, Tübingen 1968, S. 269–286.



Forschungsliteratur 401

Müller, Günther, Goethes Elegie ,Die Metamorphose der Pflanzen‘. Versuch einer
morphologischen Interpretation. In: Müller, Morphologische Poetik. Gesammelte
Aufsätze, Tübingen 1968a, 356–387.

Müller, Joachim, Zur Entstehung der deutschen Novelle. Die Rahmenhandlung in Goethes
‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ und die Thematik der Französischen
Revolution. In: Gestaltungsgeschichte und Gesellschaftsgeschichte. Literatur-, Kunst-
und Musikwissenschaftliche Studien, hg. von Helmut Kreuzer in Zusammenarbeit
mit Käte Hamburger, Stuttgart 1969, S. 152–175.

Müller, Klaus-Detlef, Den Krieg wegschreiben. Hermann und Dorothea und die
Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten. In: Ironische Propheten. Sprachbewußtsein
und Humanität in der Literatur von Herder bis Heine, hg. von Markus Heilmann, Birgit
Wägenbaur, Tübingen 2001a, S. 85–100.

Müller, Olaf L., Mehr Licht. Goethe mit Newton im Streit um die Farben, Frankfurt am Main
2015.

Müller, Olaf L., Prismatic Equivalence – A New Case of Underdetermination: Goethe vs.
Newton on the Prism Experiments. In: British Journal for the History of Philosophy 24/2,
2016, S. 323–347.

Müller-Salget, Klaus, Zur Struktur von Goethes ‚Werther‘. In: Müller-Salget, Literatur ist
Widerstand. Aufsätze aus drei Jahrzehnten, Innsbruck 2005, 73–87.

Nauta, Ruurd, The Concept of ‚Metalepsis‘: From Rhetoric to the Theory of Allusion and to
Narratology. In: Über die Grenze. Metalepse in Text- und Bildmedien des Altertums, hg.
von Ute E. Eisen, Peter von Möllendorff, Berlin, Boston 2013, S. 469–482.

Neubauer, John, Der Schatten als Vermittler von Objekt und Subjekt. Zur Subjektbezogenheit
von Goethes Naturwissenschaft. In: Phänomenologie der Natur, hg. von Gernot Böhme,
Gregor Schiemann, Frankfurt am Main 1997, S. 64–84.

Neuhaus, Stefan, Märchen, Tübingen 2005.
Neumann, Gerhard, Die Anfänge deutscher Novellistik. Schillers ‚Verbrecher aus verlorener

Ehre‘ – Goethes ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘. In: Unser Commercium.
Goethes und Schillers Literaturpolitik, hg. von Wilfried Barner, Eberhard Lämmert,
Norbert Oellers, Stuttgart 1984, S. 433–460.

Neumann, Michael, Die fünf Ströme des Erzählens. Eine Anthropologie der Narration, Berlin,
Boston 2013.

Neumeyer, Harald, Anomalien, Autonomien und das Unbewusste. Selbstmord in
Wissenschaft und Literatur von 1700 bis 1800, Göttingen 2009.

Niederhoff, Burkhard, Focalization. In: The Living Handbook of Narratology. Hamburg 2013,
hg. von Peter Hühn et al., URL: http://www.lhn.uni-hamburg.de/article/focalization
[31. 08. 2018].

Niekerk, Carl, „Individuum est ineffabile“. Bildung, der Physiognomikstreit und die Frage
nach dem Subjekt in Goethes Wilhelm-Meister-Projekt. In: Colloquia Germanica 28/1,
1995, S. 1–33.

Niggl, Günter, Verantwortliches Handeln als Utopie? Überlegungen zu Goethes Märchen. In:
Niggl, Studien zur Literatur der Goethezeit, Berlin 2001, S. 91–105.

Nünning, Ansgar, Vera Nünning (Hg.), Neue Ansätze in der Erzähltheorie, Trier 2002.
Oesterle, Günter, Die „schwere Aufgabe, zugleich bedeutend und deutungslos“ sowie „an

nichts und alles erinnert“ zu sein. Bild- und Rätselstrukturen in Goethes Das Märchen.
In: Bildersturm und Bilderflut um 1800. Zur schwierigen Anschaulichkeit der Moderne,
hg. von Helmut J. Schneider, Ralf Simon, Thomas Wirtz, Bielefeld 2001, S. 185–209.

http://www.lhn.uni-hamburg.de/article/focalization


402 Literaturverzeichnis

Oesterle, Günter, Das Faszinosum der Arabeske um 1800. In: Goethe und das Zeitalter
der Romantik, hg. von Walter Hinderer, Würzburg 2002, S. 51–70.

Oesterle, Ingrid, Zeit – Zeiten – Erinnerung in Märchen Goethes und der Frühromantik. In:
Märchen, Mythen und Moderne. 200 Jahre Kinder- und Hausmärchen der Brüder Grimm.
Teil 1, hg. von Claudia Bringer-von der Heyde et al., Frankfurt am Main u. a. 2015,
S. 43–50.

Ohly, Friedrich, Römisches und Biblisches in Goethes ‚Märchen‘. In: Ohly, Ausgewählte
und neue Schriften zur Literaturgeschichte und zur Bedeutungsforschung, hg. von Uwe
Ruberg, Dietmar Peil, Stuttgart, Leipzig 1995, S. 217–235.

Oppel, Horst, Morphologische Literaturwissenschaft. Goethes Ansicht und Methode, Mainz
1947.

Pabst, Stephan, Werthers Ossian. Zur Aporetik des Authentischen. In: Leib/Seele – Geist/
Buchstabe. Dualismen in der Ästhetik und den Künsten um 1800 und 1900, hg.
von Markus Dauss, Ralf Haekel, Würzburg 2009, S. 121–145.

Peter, Emanuel, Geselligkeiten. Literatur, Gruppenbildung und kultureller Wandel
im 18. Jahrhundert, Tübingen 1999.

Peters, Günter, Das Schauspiel der Natur. Goethes Elegien ‚Die Metamorphose der Pflanzen‘
und ‚Euphrosyne‘ im Kontext einer Naturästhetik der szenischen Anschauung. In:
Poetica 22, 1990, S. 46–83.

Peters, Günter, Die Kunst der Natur. Ästhetische Reflexion in Blumengedichten von Brockes,
Goethe und Gautier, München 1993.

Peukert, Kurt Werner, Physiognomik in Goethes Morphologie. In: Deutsche Vierteljahrsschrift
für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 47/3, 1973, S. 400–419.

Pfeiffer, Joachim, Das Subjekt des Romans. Zur Subversion des Bildungsromans in Goethes
Wilhelm Meisters Lehrjahre. In: Das Subjekt des Diskurses. Festschrift für Klaus-Michael
Bogdal, hg. von Achim Geisenhanslüke, Georg Mein, Franziska Schößler, Heidelberg
2008, S. 137–150.

Pier, John, Gérard Genette’s Evolving Narrative Poetics. In: Narrative 18/1, 2010, S. 8–18.
Pier, John, Narrative Levels. In: The Living Handbook of Narratology. Hamburg 2016, hg.

von Peter Hühn et al., URL: http://www.lhn.uni-hamburg.de/article/narrative-levels-
revised-version-uploaded-23-april-2014 [31. 08. 2018].

Pierstorff, Cornelia, Medien des Erzählens: Inter- und Transmedialität. Einleitung. In:
Die Erzählung der Aufklärung, hg. von Frauke Berndt, Daniel Fulda, Hamburg 2018,
S. 423–428.

Pinzani, Alessandro, Botanische Anthropologie und physikalische Staatslehre. Zum Fünften
und Sechsten Satz der Idee. In: Immanuel Kant. Schriften zur Geschichtsphilosophie,
hg. von Otfried Höffe, Berlin 2011, S. 63–78.

Piper, Andrew, Mark Algee-Hewitt, The Werther Effect I. Goethe, Objecthood, and the
Handling of Knowledge. In: Distant Readings. Topologies of German Culture in the Long
Nineteenth Century, hg. von Matt Erlin, Lynne Tatlock, Rochester 2014, S. 155–184.

Pirholt, Mattias, Metamimesis. Imitation in Goethe’s Wilhelm Meisters Lehrjahre and Early
German Romanticism, Rochester 2012.

Plett, Heinrich F., Einführung in die rhetorische Textanalyse, Hamburg 92001.
Pörksen, Uwe, Wissenschaftssprache und Sprachauffassung bei Linné und Goethe. In:

Pörksen, Deutsche Naturwissenschaftssprachen. Historische und kritische Studien,
Tübingen 1986, S. 72–96.

Pörksen, Uwe, Raumzeit. Goethes Zeitbegriff aufgrund seiner sprachlichen Darstellung
geologischer Ideen und ihrer Visualisierung. In: Goethe und die Verzeitlichung
der Natur, hg. von Peter Matussek, München 1998, S. 101–127.

http://www.lhn.uni-hamburg.de/article/narrative-levels-revised-version-uploaded-23-april-2014
http://www.lhn.uni-hamburg.de/article/narrative-levels-revised-version-uploaded-23-april-2014


Forschungsliteratur 403

Pörksen, Uwe, Raumzeit. Goethes Zeitbegriff, abgelesen an seinen sprachlichen und
zeichnerischen Naturstudien, Stuttgart 1999.

Polaschegg, Andrea, Der unterschlagene Anfang des dramatischen Modus. Doppelte
dissimulatio in Briefroman und bürgerlichem Trauerspiel. In: Der Einsatz des Dramas.
Dramenanfänge, Wissenschaftspoetik und Gattungspolitik, hg. von Claude Haas, Andrea
Polaschegg, Freiburg im Breisgau 2012, S. 189–214.

Portmann, Adolf, Goethe and the Concept of Metamorphosis. In: Goethe and the Sciences:
A Reappraisal, hg. von Frederick Amrine, Francis J. Zucker, Harvey Wheeler, Dordrecht
u. a. 1987, S. 133–145.

Raff, Thomas, Die Sprache der Materialien. Anleitung zu einer Ikonologie der Werkstoffe,
Münster u. a. 2008.

Rajewsky, Irina O., Intermedialität, Tübingen 2002.
Rehm, Robin, Bild und Erfahrung. Goethes chromatisches Kartenspiel der ‚Beiträge zur Optik‘

von 1791. In: Zeitschrift für Kunstgeschichte 72/4, 2009, S. 497–518.
Rehm, Robin, „Beweglichkeit der Farbe“. Goethes Foliotafel der ‚Beyträge zur Optik‘ und die

harmonischen Farbkombinationen Philipp Otto Runges von 1810. In: „Ein Unendliches
in Bewegung“. Künste und Wissenschaften im medialen Wechselspiel bei Goethe, hg.
von Barbara Naumann, Margrit Wyder, Zürich 2012, S. 221–244.

Rehm, Robin, Experiment und Spiel in Goethes Farbenlehre. In: Schwarte, Ludger (Hg.),
Experimentelle Ästhetik. 2012a. URL: http://www.dgae.de/wp-content/uploads/2011/
09/Rehm_Goethes_Kartenspiel.pdf [31. 08. 2018].

Reinhart, Hartmut, Lizenz zum Spielen. Goethes Märchen in seiner dialogischen Verbindung
mit Schillers ästhetischen Schriften. In: Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 47,
2003, S. 99–122.

Renner, Karl N., „… laß das Büchlein deinen Freund seyn“. Goethes Roman ‚Die Leiden des
jungen Werther‘ und die Diätetik der Aufklärung. In: Zur Sozialgeschichte der deutschen
Literatur von der Aufklärung bis zur Jahrhundertwende, hg. von Günther Häntzschel,
John Ormrod, Karl N. Renner, Tübingen 1985, S. 1–20.

Renner, Kaspar, Herder und der geistliche Stand. Neue Perspektiven für die germanistische
Forschung. In: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und
Geistesgeschichte 89/2, 2015, S. 198–234.

Reulecke, Anne-Kathrin, Täuschend, ähnlich. Fälschung und Plagiat als Figuren des Wissens
in Literatur und Wissenschaften. Eine philologisch-kulturwissenschaftliche Studie,
München 2016.

Rheinberger, Hans-Jörg, Historische Epistemologie. Zur Einführung, Hamburg 2007.
Richardson, Brian, Plural Focalization, Singular Voices: Wandering Perspectives in

‚We‘-Narration. In: Point of View, Perspective, and Focalization, hg. von Peter Hühn,
Wolf Schmid, Jörg Schönert, Berlin, New York 2009, S. 143–159.

Richter, Karl, Wissenschaft und Poesie „auf höherer Stelle“ vereint. Goethes Elegie
‚Die Metamorphose der Pflanzen‘. In: Gedichte und Interpretationen, Bd. 3: Klassik
und Romantik, hg. von Wulf Segebrecht, Stuttgart 1984, S. 156–168.

Ricken, Norbert, Die Ordnung der Bildung. Beiträge zu einer Genealogie der Bildung,
Wiesbaden 2006.

Rimmon-Kenan, Shlomith, How the Model Neglects the Medium. Linguistics, Language,
and the Crisis of Narratology. In: Journal of Narrative Technique 19/1, 1989, S. 157–166.

Rocks, Carolin, Konstellationen des Widerstreits. Zum Verhältnis von Begriff und Metapher
in Kants Geschichtsphilosophie, Münster 2009 [unveröffentlichte Magisterarbeit].

http://www.dgae.de/wp-content/uploads/2011/09/Rehm_Goethes_Kartenspiel.pdf
http://www.dgae.de/wp-content/uploads/2011/09/Rehm_Goethes_Kartenspiel.pdf


404 Literaturverzeichnis

Röder, Gerda, Glück und glückliches Ende im deutschen Bildungsroman. Eine Studie
zu Goethes ‚Wilhelm Meister‘, München 1968.

Rohde, Carsten, Phantasma der Fülle. Zur Funktion des Imaginären in der Literatur
des 18. Jahrhunderts (‚Himmelslyrik‘, Klopstock, Goethe). In: Comparatio 6/1, 2014,
S. 137–157.

Rüdiger, Horst, Pflanzensymbole in Goethes ,Divan‘. In: Horst, Goethe und Europa. Essays
und Aufsätze 1944–1983, hg. von Willy R. Berger, Erwin Koppen, Berlin u. a. 1990,
S. 300–313.

Ryan, Marie-Laure, Possible Worlds. In: Hühn, Peter et al. (Hg.), The Living Handbook
of Narratology. Hamburg 2013. URL: http://www.lhn.uni-hamburg.de/article/possible-
worlds [31. 08. 2018].

Safranski, Rüdiger, Goethe. Kunstwerk des Lebens. Biographie, München 2013.
Saltzwedel, Johannes, Das Gesicht der Welt. Physiognomisches Denken in der Goethezeit,

München 1993.
Sang, Jürgen, Christian Friedrich von Blanckenburg und seine Theorie des Romans. Eine

monographische Studie, München 1967.
Sauder, Gerhard, Werther – empfindsam? In: Neue Einblicke in Goethes Erzählwerk. Genese

und Entwicklung einer literarischen und kulturellen Identität, hg. von Raymond Heitz,
Christine Maillard, Heidelberg 2010, S. 27–44.

Schäfer, Armin, „Ich lehre nicht, ich erzähle“. Versuch über einen Essay von Goethe. In:
Versuchsanordnungen 1800, hg. von Sabine Schimma, Joseph Vogl, Berlin 2009,
S. 175–188.

Schäfer, Armin, Kein „Frieden mit dem ‚schönen Schein‘“. Ausgewählte Problemstellungen
in neuen Beiträgen zur Goethe-Forschung. In: Monatshefte 108/2, 2016, S. 259–277.

Schaffrick, Matthias, Marcus Willand (Hg.), Theorien und Praktiken der Autorschaft. Berlin,
Boston 2014.

Scheffel, Michael, Käte Hamburgers Logik der Dichtung – ein „Grundbuch“ der Fiktionalitäts-
und Erzähltheorie? Versuch einer Re-Lektüre. In: Käte Hamburger. Zur Aktualität einer
Klassikerin, hg. von Johanna Bossinade, Angelika Schaser, Göttingen 2003, S. 140–155.

Scheffel, Michael, Formen und Funktionen von Ambiguität in der literarischen Erzählung.
Ein Beitrag aus narratologischer Sicht. In: Amphibolie – Ambiguität – Ambivalenz, hg.
von Frauke Berndt, Stephan Kammer, Würzburg 2009, S. 89–103.

Schildknecht, Christiane, Literatur und Philosophie. Perspektiven einer Überschneidung. In:
Wahrheit, Wissen und Erkenntnis in der Literatur. Philosophische Beiträge, hg. von
Christoph Demmerling, Íngrid Vendrell Ferran, Berlin 2014, S. 41–56.

Schimma, Sabine, Die Poesie der Doppelblicke. Goethes entoptische Studien im Gedicht
und ihr wissenschaftlicher Hintergrund. In: „Wir sind Experimente: wollen wir es auch
sein!“. Experiment und Literatur II 1790–1890, hg. von Michael Gamper, Martina Wernli,
Jörg Zimmer, Göttingen 2010, S. 77–99.

Schimma, Sabine, „So sehr ich die Unvollkommenheit jenes ersten Versuches fühlte und
fühle“. Die Medien und ihr Eigenleben in Goethes Farbstudien. In: Goethe-Jahrbuch 129,
2012, S. 21–29.

Schimma, Sabine, Blickbildungen. Ästhetik und Experiment in Goethes Farbstudien, Köln
2014.

Schings, Hans-Jürgen, ‚Agathon‘, ‚Anton Reiser‘, ‚Wilhelm Meister‘. Zur Pathologie
des modernen Subjekts im Roman. In: Goethe im Kontext. Kunst und Humanität,
Naturwissenschaft und Politik von der Aufklärung bis zur Restauration, hg.
von Wolfgang Wittkowski, Tübingen 1984, S. 42–68.

http://www.lhn.uni-hamburg.de/article/possible-worlds
http://www.lhn.uni-hamburg.de/article/possible-worlds


Forschungsliteratur 405

Schings, Hans-Jürgen, Wilhelm Meisters schöne Amazone. In: Schings, Zustimmung zur Welt.
Goethe-Studien, Würzburg 2011, S. 95–153.

Schlaffer, Hannelore, Poetik der Novelle, Stuttgart, Weimar 1993.
Schmid, Wolf, Narrativity and Eventfulness. In: What Is Narratology? Questions and Answers

Regarding the Status of a Theory, hg. von Tom Kindt, Hans-Harald Müller, Berlin,
New York 2003, S. 17–33.

Schmidt, Wolf Gerhardt, ‚Homer des Nordens‘ und ‚Mutter der Romantik‘. James
Macphersons ‚Ossian‘ und seine Rezeption in der deutschsprachigen Literatur, Berlin
2003.

Schmidt-Biggemann, Wilhelm, Rhetorik und Topik der Geschichtsphilosophie am Beispiel
Herder. In: Herders Rhetoriken im Kontext des 18. Jahrhunderts, hg. von Ralf Simon,
Heidelberg 2014, S. 129–142.

Schneider, Hermann, Goethes Prosahymnus ‚Die Natur‘. In: Archiv für das Studium
der neueren Sprachen und Literaturen 62, 1908, Bd. 120/3, S. 257–281.

Schneider, Ulrich Johannes, Die Erfindung des allgemeinen Wissens. Enzyklopädisches
Schreiben im Zeitalter der Aufklärung, Berlin 2013.

Schnyder, Peter, Grund-Fragen. Goethes Text ‚Über den Granit‘ als „Ur-Ei“ der Wissens-
repräsentation. In: „Ein Unendliches in Bewegung“. Künste und Wissenschaften
im medialen Wechselspiel bei Goethe, hg. von Barbara Naumann, Margrit Wyder,
Bielefeld 2012, S. 245–263.

Schöndorf, Harald, Erkenntnistheorie, Stuttgart 2014.
Schößler, Franziska, Das Ende des Subjekts. Goethes Lehrjahre und Kafkas Schloß. In:

Das Subjekt des Diskurses. Festschrift für Klaus-Michael Bogdal, hg. von Achim
Geisenhanslüke, Georg Mein, Franziska Schößler, Heidelberg 2008, S. 151–163.

Scholes, Robert, Structuralism in Literature. An Introduction, New Haven 1974.
Scholl, Dorothea, Moralistik und Komik. In: Literatur und Moral, hg. von Volker Kapp,

Dorothea Scholl, Berlin 2011, S. 557–582.
Schröder, Wolfgang M., Freiheit im Großen ist nichts als Natur. Kants Idee zu einer

allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht. Einleitung und Erster und Zweiter
Satz. In: Immanuel Kant. Schriften zur Geschichtsphilosophie, hg. von Otfried Höffe,
Berlin 2011, S. 29–44.

Schutjer, Karin, Narrating Community after Kant: Schiller, Goethe, and Hölderlin, Detroit
2001.

Schweitzer, Christoph E., Who Is the Editor in Goethe’s Die Leiden des jungen Werthers? In:
Goethe Yearbook 12, 2004, S. 31–40.

Scialdone, Maria Paola, Von einem aufklärerischen zu einem frühromantischen
Geselligkeitsmodus. Goethes ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘. In: Links 14,
2014, S. 47–64.

Sepper, Dennis L., Goethe contra Newton. Polemics and the Project for a New Science
of Color, Cambridge 1988.

Shen, Dan, Narrative, Reality, and Narrator as Construct: Reflections on Genette’s ‘Narrating’.
In: Narrative 9/2, 2001, S. 123–129.

Siegrist, Christoph, Das Lehrgedicht der Aufklärung, Stuttgart 1974.
Simon, Ralf, Polemik und Argument. Das kurze Kapitel zur Sprachphilosophie in Herders

‚Ideen‘ (9. Buch, 2. Kapitel). In: Vom Selbstdenken. Aufklärung und Aufklärungskritik
in Herders ‚Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit‘, hg. von Regine Otto,
John H. Zammito, Heidelberg 2001, S. 145–156.



406 Literaturverzeichnis

Simon, Ralf, Die Idee der Prosa. Zur Ästhetikgeschichte von Baumgarten bis Hegel mit einem
Schwerpunkt bei Jean Paul, München 2013.

Sorg, Klaus-Dieter, Gebrochene Teleologie. Studien zum Bildungsroman von Goethe
bis Thomas Mann, Heidelberg 1983.

Spoerhase, Carlos, Die lyrische Apostrophe als triadisches Kommunikationsmodell.
Am Beispiel von Klopstocks Ode ‚Von der Fahrt auf dem Zürcher See‘. In: Deutsche
Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 87/2, 2013,
S. 147–185.

Stanitzek, Georg, Kommunikation (Communicatio & Apostrophe einbegriffen). In:
Literaturwissenschaft, hg. von Jürgen Fohrmann, Harro Müller, München 1995, S. 13–30.

Steinby, Liisa, Time, Space, and Subjectivity in Gérard Genette’s ‚Narrative Discourse‘. In:
Poetics Today 37/4, 2016, S. 579–603.

Steinecke, Hartmut, ‚Wilhelm Meister‘ und die Folgen. Goethes Roman und die Entwicklung
der Gattung im 19. Jahrhundert. In: Goethe im Kontext. Kunst und Humanität,
Naturwissenschaft und Politik von der Aufklärung bis zur Restauration, hg. von
Wolfgang Wittkowski, Tübingen 1984, S. 89–118.

Steiner, Jacob, Sprache und Stilwandel in Goethes Wilhelm Meister, Zürich 1959.
Steiner, Rudolf, Goethes geheime Offenbarung in seinem Märchen von der grünen Schlange

und der schönen Lilie, Dornach 21999.
Steiner, Uwe, Wilhelm Meisters Lehrjahre. In: Goethe-Handbuch, Bd. 3: Prosaschriften, hg.

von Bernd Witte, Peter Schmidt, Stuttgart, Weimar 1997, S. 113–152.
Steinle, Friedrich, „Das Nächste ans Nächste reihen“. Goethe, Newton und das Experiment.

In: Philosophia naturalis 39/1, 2002, S. 141–172.
Steinle, Friedrich, „Erfahrung der höhern Art“. Goethe, die experimentelle Methode

und die französische Aufklärung. In: Heikle Balancen. Die Weimarer Klassik im Prozess
der Moderne, hg. von Thorsten Valk, Göttingen 2014, S. 221–249.

Stephan, Inge, Inszenierte Weiblichkeit. Codierung der Geschlechter in der Literatur
des 18. Jahrhunderts, Köln 2004.

Stiening, Gideon, Epistolare Subjektivität. Das Erzählsystem in Friedrich Hölderlins
Briefroman ‚Hyperion oder der Eremit in Griechenland‘, Tübingen 2005.

Stiening, Gideon, „Und das Ganze belebt, so wie das Einzelne, sei“. Zum Verhältnis
von Wissen und Literatur am Beispiel von Goethes Die Metamorphose der Pflanzen. In:
Literatur und Wissen. Theoretisch-methodische Zugänge, hg. von Tilmann Köppe, Berlin
2010, S. 192–213.

Stierle, Karlheinz, Was heißt Moralistik? In: Moralistik. Explorationen und Perspektiven, hg.
von Rudolf Behrens, Maria Moog-Grünewald, München 2010, S. 1–22.

Strohmaier, Alexandra, Entwurf zu einer performativitätstheoretischen Narratologie
am Beispiel der Rahmenzyklen Goethes. In: Kultur – Wissen – Narration. Perspektiven
transdisziplinärer Erzählforschung für die Kulturwissenschaften, hg. von Strohmaier,
Bielefeld 2013, S. 199–227.

Strowick, Elisabeth, Sprechende Körper. Poetik der Ansteckung. Performativa in Literatur
und Rhetorik, München 2009.

Strub, Christian, Von der ‚Großen Kette der Wesen‘ zur ‚Kette der Cultur‘? Eine Frage zur
Verbindbarkeit von Traditionsgehalten. In: Begriffsgeschichte der Naturwissenschaften.
Zur historischen und kulturellen Dimension naturwissenschaftlicher Konzepte, hg.
von Ernst Müller, Falko Schmieder, Berlin, New York 2008, S. 117–128.

Strub, Christian, Weltzusammenhänge. Kettenkonzepte in der europäischen Philosophie,
Würzburg 2011.



Forschungsliteratur 407

Strub, Christian, Band, Kette. In: Wörterbuch der philosophischen Metaphern, hg. von Ralf
Konersmann, Darmstadt 32014, S. 25–36.

Sturm, Fabian, Das „Blätterwerk“ der Kunst. Auf den Spuren eines morphologischen
Narrativs in Goethes ‚Novelle‘. In: Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 59, 2015,
S. 156–179.

Sullivan, Heather I., Collecting the Rocks of Time. Goethe, the Romantics and Early Geology.
In: European Romantic Review 10/1, 1999, S. 341–370.

Sullivan, Heather I., Seeing the Light: Goethe’s Märchen as Science – Newton’s Science
as Fairy Tale. In: Goethe Yearbook 14, 2007, S. 103–127.

Sullivan, Heather I., The Ecology of Colors. Goethe’s Materialist Optics and Ecological
Posthumanism. In: Material Ecocriticism, hg. von Serenella Iovino, Serpil Oppermann,
Bloomington 2014, S. 80–94.

Suphan, Bernhard, Aus der Zeit der Spinoza-Studien Goethes 1784–85. In: Goethe-Jahrbuch
12, 1891, S. 3–12.

Takeda, Arata, Die Erfindung des Anderen. Zur Genese des fiktionalen Herausgebers
im Briefroman des 18. Jahrhunderts, Würzburg 2008.

Ter-Nedden, Gisbert, Lessings Meta-Fabeln und Bodmers ‚Lessingische unäsopische Fabeln‘
oder: Das Ende der Fabel als Lese-Literatur. In: Europäische Fabeln des
18. Jahrhunderts. Zwischen Pragmatik und Autonomisierung: Traditionen, Formen,
Perspektiven, hg. von Dirk Rose, Bucha bei Jena 2010, S. 159–205.

Thomé, Horst, Roman und Naturwissenschaft. Eine Studie zur Vorgeschichte der deutschen
Klassik, Frankfurt am Main u. a. 1978.

Titzmann, Michael, Bemerkungen zu Wissen und Sprache in der Goethezeit (1770–1830).
Mit dem Beispiel der optischen Kodierung von Erkenntnisprozessen. In: Bewegung
und Stillstand in Metaphern und Mythen. Fallstudien zum Verhältnis von elementarem
Wissen und Literatur im 19. Jahrhundert, hg. von Jürgen Link, Wulf Wülfing, Stuttgart
1984, S. 100–120.

Tobin, Robert, Warm Brothers. Queer Theory and the Age of Goethe, Philadelphia 2000.
Traninger, Anita, Disputation, Deklamation, Dialog. Medien und Gattungen europäischer

Wissensverhandlungen zwischen Scholastik und Humanismus, Stuttgart 2012.
Traninger, Anita, Erzähler und persona. Rhetorik und Narratologie zwischen Mündlichkeit

und Schriftlichkeit. In: Wege moderner Rhetorikforschung. Klassische Fundamente
und interdisziplinäre Entwicklung, hg. von Gert Ueding, Gregor Kalivoda, Berlin 2013,
S. 185–210.

Trappen, Stefan, Handlungsbegriff und Literaturbegriff bei J. J. Engel. Ein Beitrag zur Poetik
der Aufklärung. In: Johann Jakob Engel (1741–1802). Philosoph für die Welt, Ästhetiker
und Dichter, hg. von Alexander Košenina, Hannover-Laatzen 2005, S. 123–136.

Trop, Gabriel, Poetry and Morphology. Goethe’s ‘Parabase’ and the Intensification
of the Morphological Gaze. In: Monatshefte 105/3, 2013, S. 389–406.

Ueberweg, Friedrich, Helmut Holzhey, Grundriss der Geschichte der Philosophie, Bd. 9:
Die Philosophie des 18. Jahrhunderts, Basel 2004.

Ueding, Gert, Bernd Steinbrink, Grundriss der Rhetorik. Geschichte, Technik, Methode,
Stuttgart 52011.

Van der Laan, James, Über Goethe, Essays und Experimente. In: Literarische
Experimentalkulturen. Poetologien des Experiments im 19. Jahrhundert, hg. von Marcus
Krause, Nicolas Pethes, Würzburg 2005, S. 243–250.

Vasić Daki, Maija Zulja, Käte Hamburgers Theorie der Dichtungsgattungen. Die theoretischen
Grundlagen der ‚Logik der Dichtung‘, Stuttgart 2005.



408 Literaturverzeichnis

Völker, Jan, Ästhetik der Lebendigkeit. Kants dritte Kritik, München 2011.
Vogl, Joseph, Für eine Poetologie des Wissens. In: Die Literatur und die Wissenschaften

1770–1930. Walter Müller-Seidel zum 75. Geburtstag, hg. von Karl Richter et al.,
Stuttgart 1997, S. 107–127.

Vogl, Joseph, Poetologien des Wissens um 1800, München 1999.
Vogl, Joseph, Kalkül und Leidenschaft. Poetik des ökonomischen Menschen, München 2002.
Vogl, Joseph, Bemerkung über Goethes Empirismus. In: Versuchsanordnungen 1800, hg.

von Sabine Schimma, Joseph Vogl, Berlin 2009, S. 113–123.
Voss, Ernst Theodor, Nachwort. In: Johann Jakob Engel, Über Handlung Gespräch und

Erzählung. Faksimiledruck der ersten Fassung von 1774 aus der ‚Neuen Bibliothek
der schönen Wissenschaften und der freyen Künste‘, hg. und mit einem Nachwort
versehen von Ernst Theodor Voss, Stuttgart 1964, S. 1*–175*.

Voßkamp, Wilhelm, Dialogische Vergegenwärtigung beim Schreiben und Lesen. Zur Poetik
des Briefromans im 18. Jahrhundert. In: Deutsche Vierteljahrsschrift für
Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 45/1, 1971, S. 80–116.

Voßkamp, Wilhelm, Romantheorie in Deutschland. Von Martin Opitz bis Friedrich
von Blanckenburg, Stuttgart 1973.

Voßkamp, Wilhelm, Wilhelm Meisters theatralische Sendung. In: Goethe-Handbuch, Bd. 3:
Prosaschriften, hg. von Berndt Witte, Peter Schmidt, Stuttgart, Weimar 1997, S. 101–113.

Voßkamp, Wilhelm, Der Roman des Lebens. Die Aktualität der Bildung und ihre Geschichte
im Bildungsroman, Berlin 2009.

Voßkamp, Wilhelm, Utopie und Geheimnis oder Wie lässt sich vom Geheimen erzählen,
an Beispielen von Bacon bis Goethe. In: Deutsche Geheimgesellschaften. Von der
Frühen Neuzeit bis zur Gegenwart, hg. von Jost Hermand, Sabine Mödersheim, Köln
2013, S. 15–30.

Wagner, Tim, Topik. In: Historisches Wörterbuch der Rhetorik, Bd. 9: St–Z, hg. von Gert
Ueding, Tübingen 2009, Sp. 605–626.

Waniek, Erdmann, Werther lesen und Werther als Leser. In: Goethe Yearbook 1, 1982,
S. 51–92.

Weber, Christian, Phänomenologie der visuellen Einbildungskraft in Goethes Gedicht
‚Die Metamorphose der Pflanzen‘. In: Zwischen Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit.
Visualität in Wissenschaft und Kunst um 1800, hg. von Jürgen Kaufmann, Martin Kirves,
Dirk Uhlmann, Paderborn 2014, S. 97–115.

Weber, Ernst (Hg.), Texte zur Romantheorie II (1732–1780), München 1981.
Weimar, Klaus, Wo und was ist der Erzähler. In: Modern Language Notes 109/3, 1994,

S. 495–506.
Weitin, Thomas, Dramatischer Stil im medialen Wandel. Goethes Anwaltsschriften

als stilistisches Vorbild für den ‚Werther‘. In: Goethe-Jahrbuch 125, 2008, S. 15–27.
Weixler, Antonius, Lukas Werner, Zeit und Erzählen – eine Skizze. In: Zeiten Erzählen.

Ansätze – Aspekte – Analysen, hg. von Antonius Weixler, Lukas Werner, Berlin,
New York 2015, S. 1–24.

Wellbery, David E., Morphisms of the Phantasmatic Body: Goethe’s ‚The Sorrows of Young
Werther‘. In: Body and Text in the Eighteenth Century, hg. von Veronica Kelly, Dorothea
E. von Mücke, Stanford 1994, S. 181–208.

Wellbery, David E., Das Gesetz der Schönheit. Lessings Ästhetik der Repräsentation. In:
Was heißt ,Darstellen‘?, hg. von Christiaan L. Hart Nibbrig, Frankfurt am Main 1994a,
S. 175–204.



Forschungsliteratur 409

Wellbery, David E., Zur Physiognomik des Genies: Goethe/Lavater. ‚Mahomeths Gesang‘. In:
Geschichten der Physiognomik. Text, Bild, Wissen, hg. von Rüdiger Campe, Manfred
Schneider, Freiburg im Breisgau 1996, S. 331–356.

Wellbery, David E., Die Enden des Menschen. Anthropologie und Einbildungskraft
im Bildungsroman (Wieland, Goethe, Novalis). In: Das Ende. Figuren einer Denkform, hg.
von Karlheinz Stierle, Rainer Warning, München 1996a, S. 600–639.

Wellbery, David E., Romanticism and Modernity. Epistemological Continuities
and Discontinuities. In: European Romantic Review 21/3, 2010, S. 275–289.

Wellbery, David E., Die goethische Methodologie des intuitiven Verstandes. In: Deutsche
Zeitschrift für Philosophie 60/6, 2012, S. 1003–1010.

Wellbery, David E., Form und Idee: Skizze eines Begriffsfeldes um 1800. In: Morphologie und
Moderne. Goethes ‚anschauliches Denken‘ in den Geistes- und Kulturwissenschaften
seit 1800, hg. von Jonas Maatsch, Berlin, New York 2014, S. 17–42.

Wenzel, Manfred, Goethe und Darwin. Goethes morphologische Schriften in ihrem
naturwissenschaftlichen Kontext, Bochum 1982.

Wenzel, Manfred, Goethe und Darwin. Der Streit um Goethes Stellung zum Darwinismus
in der Rezeptionsgeschichte der morphologischen Schriften. In: Goethe-Jahrbuch 100,
1983, S. 145–158.

Wenzel, Manfred, Der gescheiterte Dilettant: Goethe, Soemmerring und das Os intermaxillare
beim Menschen. In: Gehirn – Nerven – Seele. Anatomie und Physiologie im Umfeld
S. Th. Soemmerrings, hg. von Gunter Mann, Franz Dumont, Stuttgart, New York 1988,
S. 289–329.

Wenzel, Manfred, „… ich sprach wie durch einen Instinkt sogleich vor mich laut aus,
dass die Newtonische Lehre falsch sei.“ – Dokumente und Deutungen zur Datierung
von Goethes Prismenaperçu. In: Liber Amicorum. Katharina Mommsen
zum 85. Geburtstag, hg. von Andreas Remmel, Paul Remmel, Bonn 2010, S. 541–570.

Wenzel, Manfred (Hg.), Goethe-Handbuch. Supplemente 2: Naturwissenschaften, Stuttgart
2012.

Werle, Dirk, Käte Hamburger und die frühe Erzähltheorie. In: Käte Hamburger. Kontext,
Theorie und Praxis, hg. von Andrea Albrecht, Claudia Löschner, Berlin, Boston 2015,
S. 101–117.

Werle, Peter, Moralistik. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft, Bd. II: H–O, hg.
von Harald Fricke et al., Berlin, New York 2000, S. 633–636.

Werner, Lukas, Zeit. In: Handbuch Erzählliteratur. Theorie, Analyse, Geschichte, hg.
von Matías Martínez, Stuttgart 2011, S. 150–158.

Werner, Lukas, Zeit im Text – Möglichkeiten der formalen Historisierung. Zur Relation
von Zeit und Ich-Erzähler in Grimmelshausens Simplicissimus und Schnabels Insel
Felsenburg. In: Zeiten erzählen. Ansätze – Aspekte – Analysen, hg. von Antonius
Weixler, Lukas Werner, Berlin, Boston 2015, S. 79–103.

Westerhoff, Armin, „Bildsam ändre der Mensch selbst die bestimmte Gestalt“. Spinoza
und die Verschränkung von Erkenntnis und Ethik in Goethes Elegie ‚Die Metamorphose
der Pflanzen‘. In: Ein neuer Blick auf die Welt. Spinoza in Literatur, Kunst und Ästhetik,
hg. von Martin Bollacher, Thomas Kisser, Manfred Walther, Würzburg 2010, S. 19–27.

Wiethölter, Waltraud, Frauke Berndt, Stephan Kammer, Zum Doppelleben der Enzyklopädik –
eine historisch-systematische Skizze. In: Vom Weltbuch bis zum World Wide Web.
Enzyklopädische Literaturen, hg. von Wiethölter, Berndt, Kammer, Heidelberg 2005,
S. 1–51.

Winter, Hans-Gerhard, Dialog und Dialogroman in der Aufklärung, Darmstadt 1974.



410 Literaturverzeichnis

Wirth, Uwe, Die Geburt des Autors aus dem Geist der Herausgeberfiktion. Editoriale
Rahmung im Roman um 1800: Wieland, Goethe, Brentano, Jean Paul und E. T. A.
Hoffmann, München 2008.

Witte, Bernd, Das Opfer der Schlange. Zur Auseinandersetzung Goethes mit Schiller in den
‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ und im ‚Märchen‘. In: Unser Commercium.
Goethes und Schillers Literaturpolitik, hg. von Wilfried Barner, Eberhard Lämmert,
Norbert Oellers, Stuttgart 1984, S. 461–484.

Wokalek, Marie, Die schöne Seele als Denkfigur, Göttingen 2011.
Wyder, Margrit, Die Scala Naturae und ihre Transformationen, Köln u. a. 1998.
Wyder, Margrit, Von der Stufenleiter der Wesen zur Metamorphosenlehre. Goethes

Morphologie und ihre Gesetze. In: Von der Pansophie zur Weltweisheit. Goethes
analogisch-philosophische Konzepte, hg. von Hans-Jürgen Schrader, Katharine Weder,
Tübingen 2004, S. 31–53.

Wyder, Margrit, „Die Reiche der Welt und ihre Herrlichkeit“. Biblische Bezüge in Goethes
Gedanken zur Erdgeschichte. In: Goethe und die Bibel, hg. von Johannes Anderegg,
Stuttgart 2005, S. 135–160.

Wyder, Margrit, Goethes geologische Passionen: Vom Alter der Erde. In: Goethe-Jahrbuch
125, 2008, S. 136–146.

Zaharia, Mihaela, Metamorphose. In: Goethe-Handbuch. Supplemente, Bd. 2:
Naturwissenschaften, hg. von Manfred Wenzel, Stuttgart, Weimar 2012, S. 542–544.

Zehe, Horst, Etwas über „das Exemplar von Newtons Optik, welches Goethe gebraucht […]
hat“. In: Goethe-Jahrbuch 104, 1987, S. 360–362.

Zipfel, Frank, Fiktion, Fiktivität, Fiktionalität. Analysen zur Fiktion in der Literatur und
zum Fiktionsbegriff in der Literaturwissenschaft, Berlin 2001.

Zipfel, Frank, Unreliable Narration and Fictional Truth. In: Journal of Literary Theory 5/1, 2011,
S. 109–130.

Zumbusch, Cornelia, Nachgetragene Ursprünge. Vorgeschichten im Roman (Wieland, Goethe,
Stifter). In: Poetica 43/3, 2011, S. 267–299.

Zumbusch, Cornelia, Die Immunität der Klassik, Frankfurt am Main 2012.
Zymner, Rüdiger, ,Stimme(n)‘ als Text und Stimme(n) als Ereignis. In: Stimme(n) im Text.

Narratologische Positionsbestimmungen, hg. von Andreas Blödorn, Daniela Langer,
Michael Scheffel, Berlin, New York 2006, S. 321–347.



Personenregister
Bal, Mieke 40
Barthes, Roland 32, 38, 40, 121, 122
Batteux, Charles 52, 62
Baumgarten, Alexander Gottlieb 6, 17, 18,

68, 69, 72–78, 89, 101, 102, 111, 115,
116, 317, 375

Berndt, Frauke 47, 72–75, 247, 317, 325, 361
Blanckenburg, Friedrich von 5, 6, 17, 18, 46,

50, 55–61, 63, 66, 104, 105, 108, 110,
149, 150, 158, 174, 193, 291, 374, 375

Bonnet, Charles 155, 211
Braungart, Georg 117
Breidbach, Olaf 12, 119, 120, 229
Breithaupt, Fritz 359, 362
Breitinger, Johann Jakob 52
Brown, Jane K. 358
Buffon, Georges-Louis Leclerc de 117, 137,

138, 155, 212, 213
Bühler, Karl 25, 26

Campe, Rüdiger 26, 27, 182
Camper, Peter 211, 215
Chatman, Seymour 32
Cohn, Dorrit 20, 39, 62, 99, 108, 148, 166
Condillac, Étienne Bonnot de 155
Crary, Jonathan 301, 315, 323, 329, 330
Culler, Jonathan 151, 158, 165

Darwin, Charles 197, 226
Darwin, Erasmus 378
Diderot, Denis 155
Dilthey, Wilhelm 124, 125, 187
Drügh, Heinz 246, 269

Eckle, Jutta 124, 126, 129, 130
Engel, Johann Jakob 6, 17, 18, 46, 50, 60–

64, 66, 108, 111, 295, 298, 374, 375
Engelhardt, Wolf von 117, 134, 142, 298
Erhart, Walter 166, 168
Esposito, Elena 34

Forster, E. M. 32
Förster, Eckart 119

https://doi.org/10.1515/9783110586213-020

Gamper, Michael 8
Gellert, Christian Fürchtegott 52
Genette, Gérard 11, 17–25, 27–43, 55, 59,

92–104, 106, 107, 109, 110, 115, 198,
252, 295, 297, 334, 347, 368, 373, 374

Gess, Nicola 9
Geulen, Eva 229, 302
Goebel, Eckart 11–13, 272
Gottsched, Johann Christoph 52
Greiner, Bernhard 250
Grimm, Jacob und Wilhelm 9, 275, 337
Groddeck, Wolfram 35, 93, 95, 96, 122

Hamburger, Käte 18, 19, 24–29, 41–43, 92,
109, 374

Haverkamp, Anselm 152, 160, 162
Heisenberg, Werner 313
Heraklit 8
Herder, Johann Gottfried 6, 17, 18, 69, 72,

78–85, 88, 89, 105, 109, 111, 130, 154,
155, 194, 291, 375

Herman, David 19, 40, 42, 96, 97
Heusser, Peter 119, 197
Höffe, Otfried 82, 84, 85
Holland, Jocelyn 253, 377–379
Horaz (Quintus Horatius Flaccus) 56, 74
Hörisch, Jochen 288
Horn, Eva 9
Huxley, Thomas Henry 120

Jakobson, Roman 20, 21, 109
Jannidis, Fotis 10, 33, 106, 208

Kant, Immanuel 6, 17, 18, 69, 72, 78, 81–90,
108, 109, 111, 123, 295, 298, 325, 355,
375

Kittler, Friedrich A. 281
Knebel, Karl Ludwig von 129
Kommerell, Max 246
Koppe, Johann Friedrich 253
Koschorke, Albrecht 11, 40, 83, 150, 151,

158, 252, 256, 257
Koselleck, Reinhart 78
Krohn, Wolfgang 303
Kuhn, Dorothea 129, 197, 211



412 Personenregister

La Fontaine, Jean de 55
La Motte, Antonie Houdar de 52
Lamarque, Peter 10, 32
Lämmert, Eberhard 11, 34, 55, 59, 60
Lavater, Johann Caspar 157, 199, 200, 211,

212, 215, 220, 224, 243
Leibniz, Gottfried Wilhelm 53, 67, 72, 73, 89
Lessing, Gotthold Ephraim 6, 17, 18, 45, 50–

55, 61, 62, 65, 66, 76, 77, 101, 102, 110,
115, 255, 374

Lichtenberg, Georg Christoph 203
Liebrand, Claudia 149
Linné, Carl von 198, 211, 227, 230, 231, 236,

240, 241, 378
Livius, Titus 74, 75
Lovejoy, Arthur O. 78

Martínez, Matías 11, 25, 32, 34, 36, 38, 51,
99, 100

Mersch, Dieter 317
Moritz, Karl Philipp 127
Mücke, Dorothea E. von 270, 272, 274, 284
Muenzer, Clark S. 311
Müller, Günther 11, 32, 377, 381

Neumann, Gerhard 246, 334, 341, 352, 357

Oesterle, Günter 333, 355, 357, 361, 363
Oesterle, Ingrid 360

Parmenides 8
Polaschegg, Andrea 162
Pörksen, Uwe 134, 143, 197, 242
Proust, Marcel 35–37, 39, 41, 106, 373

Quintilian (Marcus Fabius Quintilianus) 52,
76, 77, 93–96

Rehm, Robin 316, 317, 325, 327, 330
Rheinberger, Hans-Jörg 9
Richer, Henri 52
Rocks, Carolin 85, 88

Safranski, Rüdiger 12
Saussure, Horace-Bénédict de 136, 143
Scheffel, Michael 11, 24, 25, 30–32, 34, 36,

38, 51, 99, 100
Schiller, Friedrich 3, 5, 246, 247, 272, 299,

301, 333, 334
Schimma, Sabine 299, 308, 309, 315
Schings, Hans-Jürgen 246, 248, 266–268
Schlegel, August Wilhelm 5
Stanzel, Franz Karl 11
Stiening, Gideon 12, 149, 379–381
Strowick, Elisabeth 271
Sullivan, Heather I. 12, 13, 146, 309, 358
Sulzer, Johann Georg 64, 67, 68, 126, 188

Tobler, Georg Christoph 120, 122
Todorov, Tzvetan 28
Traninger, Anita 303

Ueding, Gert 152

Vergil (Publius Vergilius Maro) 74, 75, 94, 97
Vogl, Joseph 8, 269, 288, 301
Voßkamp, Wilhelm 60, 150, 152, 249, 266,

282

Weder, Christine 8
Wellbery, David E. 45, 112, 119, 170, 171,

212, 252, 253, 268, 269, 303
Wenzel, Manfred 111, 118, 120, 128, 129,

197, 200, 211, 309
Wirth, Uwe 148, 150, 159–161, 165, 248
Wolf, Friedrich August 3
Wolff, Christian 53, 72, 89
Wyder, Margrit 12, 117, 129, 141, 143, 197,

211

Zedler, Johann Heinrich 45, 47–51, 54, 65,
68–72, 89

Zipfel, Frank 106
Zumbusch, Cornelia 248, 261, 269, 270,

277, 279, 282, 286, 333–335, 337, 338,
344, 348, 352, 355, 357, 360, 362, 363



Werkregister
Arianne an Wetty 13, 14, 147, 149, 153–157,

162, 184, 188
Beiträge zur Optik 7, 8, 10, 14, 212, 297,

298, 302, 305, 307–318, 320–333, 368,
369, 383

Blendendes Bild 329
Botanik als Wissenschaft 200, 227, 244

Der Versuch als Vermittler von Objekt und
Subjekt 14, 297, 298, 322, 331, 368

Die Leiden des jungen Werthers 1, 7, 12, 14,
29, 112, 115, 147–150, 153, 157–177,
179–189, 248, 256, 258, 378, 382, 384

Die Metamorphose der Pflanzen 13, 14
Die Natur 14, 118–123

Einfache Nachahmung der Natur, Manier,
Styl 199, 200, 204, 206, 243

Farbenlehre 13

Granit I 14, 118, 134, 136–140, 142, 145,
146, 188

Granit II 14, 118, 128, 134, 138–141, 143–
147, 188

Hefte zur Morphologie 13

In wiefern die Idee: Schönheit sei
Vollkommenheit mit Freiheit, auf
organische Naturen angewendet werden
könne 199, 200, 209, 243

Märchen 2, 279, 311, 312, 333–335, 353,
356–368, 370, 384

https://doi.org/10.1515/9783110586213-021

Naturformen der Dichtung 2, 14
Naturgeschichtlicher Beitrag zu Lavaters

‚Physiognomischen Fragmenten‘ 199,
212, 214, 217, 224, 225, 243

Naturlehre 118, 120, 128–134, 146, 188, 202

Über die Notwendigkeit von
Hypothesen 199, 200, 204, 242

Über epische und dramatische Dichtung 3,
14

Unterhaltungen deutscher
Ausgewanderten 1, 7, 14, 112, 333–339,
341, 344, 345, 348, 349, 351–356, 358,
360, 362, 365–370, 384

Versuch aus der vergleichenden
Knochenlehre 199, 200, 214, 225, 243

– 1. Abschnitt. Versuch einer allgemeinen
Knochenlehre 200, 244

– 2. Abschnitt. Versuch einer allgemeinen
Vergleichungslehre 199, 200, 206, 243

Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu
erklären 13, 14, 200, 225, 227–229,
244, 245, 376, 383

Versuch über die Gestalt der Tiere 199, 200,
217, 221, 225, 244

Von den Kotyledonen 200, 227, 244

West-östlicher Divan 2
Wilhelm Meisters Lehrjahre 1, 7, 12–14, 112,

194, 246–250, 260–262, 265, 268–273,
277, 280–285, 288–291, 333, 354, 355,
383

Wilhelm Meisters theatralische Sendung 1,
7, 14, 112, 193, 194, 248–251, 254,
260–263, 265, 266, 268, 269, 288,
289, 355, 383





Nachwort

Dieser Publikation liegt meine 2017 an der Eberhard Karls Universität Tübingen
eingereichte Dissertationsschrift zugrunde, die ich für die Drucklegung gering-
fügig überarbeitet habe.

Mein größter Dank gilt Frauke Berndt. Sie hat diese Arbeit nicht nur betreut,
sondern in der Balance von vertrauensvoller Freiheit und größter Ansprechbar-
keit begleitet. Klaus Sachs-Hombach danke ich herzlich für die Zweitbetreuung
und besonders für die Gespräche über die systematischen Fragen, denen sich
diese Arbeit gestellt hat. Eckart Goebel hat einen nicht geringen Anteil an mei-
ner anhaltenden Faszination für Goethes Texte. Für die Begutachtung meiner
Arbeit danke ich ihm umso mehr.

Der Studienstiftung des deutschen Volkes danke ich nicht nur für die finan-
zielle Unterstützung, sondern vor allem für die intellektuelle Plattform, die sie
bereitgestellt hat. Dem Tübinger Graduiertenkolleg ‚Ambiguität – Produktion
und Rezeption‘ danke ich für die Unterstützung und den interdisziplinären Aus-
tausch, besonders Matthias Bauer und Joachim Knape.

David E. Wellbery danke ich herzlich für die Einladung an die University of
Chicago im Herbst 2014 und das anregende Kolloquium zu Goethe, in dem ich
erste Hypothesen meiner Arbeit entwickeln und testen durfte.

Dorothea E. von Mücke danke ich ebenso herzlich für ihre kritischen wie
hilfreichen Anmerkungen zu dieser Arbeit.

Ohne das Kolloquium von Frauke Berndt, das dieses Projekt in Tübingen
und Zürich von der Exposéphase bis zu seinem Abschluss immer konstruktiv
begleitet hat, wäre die Arbeit nicht das, was sie heute ist.

Den Herausgeberinnen und Herausgebern der Reihe ‚Studien zur deutschen
Literatur‘ – Georg Braungart, Eva Geulen, Steffen Martus und Martina Wagner-
Egelhaaf – danke ich herzlich für die Aufnahme der Arbeit.

Dem Schweizer Nationalfonds danke ich für den großzügigen Zuschuss, der
die Drucklegung der Arbeit ermöglicht hat; bei Marcus Böhm, Anja Michalski
und Susanne Rade vom De Gruyter Verlag bedanke ich mich für ihre Unterstüt-
zung im Publikationsprozess. Josef Rauch und Friedemann Weitz bin ich ihrer
sorgfältigen Korrekturen wegen zu Dank verpflichtet.

Für die anhaltende und intensive Diskussion zu dieser Arbeit und über sie
hinaus danke ich besonders Cornelia Pierstorff und Carolin Rocks. Für den an-
regenden interdisziplinären Austausch danke ich neben meinen Tübinger wie
Zürcher Kolleginnen und Kollegen vor allem Timo Kehren, Carolin Krahn und
Christoph Poetsch.

Schließlich gilt ein besonderer Dank meiner Familie sowie Raphael Rauch,
die diese Arbeit nicht nur intellektuell begleitet haben.

https://doi.org/10.1515/9783110586213-022




	Inhalt
	Einleitung
	I. Systematik
	1. Funktionen des Erzählens I: Probleme der Narratologie
	2. Erzählen um 1770: Aufstieg und Krise einer Darstellungsform
	3. Erkennen um 1770: Skizze eines Paradigmenwechsels
	4. Funktionen des Erzählens II: Epistemologie der Narratologie
	II. Ort
	Einleitung
	1. Der Ort der Natur: Geologische Schriften
	2. Der Ort der Literatur: ‚Die Leiden des jungen Werthers‘
	3. Fazit: Die Orte des Erzählens
	III. Folge
	Einleitung
	1. Die Folge der Natur: Biologische Schriften
	2. Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister
	3. Fazit: Die Folgen des Erzählens
	IV. Modus
	Einleitung
	1. Die Modi der Natur: Optische Schriften
	2. Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘
	3. Fazit: Die Modi des Erzählens
	Fazit
	Literaturverzeichnis
	Personenregister
	Werkregister
	Nachwort



