
Fazit
Goethes frühe Erzählungen zeigen über die Abteilungsgrenze von Naturwissen-
schaft und Literatur hinweg, dass Erzählen nicht ohne Erkennen zu denken ist.
Die narrative Funktion ist zugleich eine epistemologische Funktion. Denn die
Zuordnungen, die durch die narrative Funktion geregelt werden, sind alles ande-
re als neutral: Sie stellen Ereignisse nicht dar, sie stellen diese erst her, sodass
sich die narrative als epistemologische Funktion entpuppt. Mit der Entwicklung
eines historisch-narratologischen Ansatzes mittlerer Reichweite und der Analyse
von Goethes frühen Erzählungen hat diese Arbeit ein doppeltes Ziel. Entspre-
chend dieser doppelten Zielsetzung ziehe ich ein zweigeteiltes Fazit: ein über-
greifend systematisches und ein analytisches, das speziell auf Goethes frühe Er-
zählungen eingeht. Um die analytischen Ergebnisse zusammenzufassen, eignet
sich ein Text als Kontrastfolie für die frühen Erzählungen: Die Metamorphose der
Pflanzen. Dieser lyrische Text reduziert nicht nur narrative Komplexität, sondern
verliert dabei dezidiert auch in der Dimension als Lehrgedicht epistemologische
Komplexität. Indem der Text zwischen den Abteilungen von literarischen und
naturwissenschaftlichen Texten steht, bildet seine Analyse den Abschluss der
Konstellationen in Goethes frühen Erzählungen.

Systematisches Fazit: Historische Narratologie mittlerer Reichweite

In einem ersten systematischen Schritt habe ich das theoretische Fundament
für diese Analyse gelegt, die sich als historische Narratologie mittlerer Reich-
weite unter den Bedingungen des späten achtzehnten Jahrhunderts begreift.
Unter Historisierung versteht diese Arbeit keine Kontextualisierung der Darstel-
lungsinhalte, sondern eine historisch reflektierte Analyse der Darstellungsver-
fahren. Bei Genettes strukturalistischer Narratologie nimmt die Untersuchung
dementsprechend ihren systematischen Ausgangspunkt. Obwohl diese die wohl
differenzierteste Beschreibung der Darstellungsverfahren bereithält, die außer-
dem überhistorische Gültigkeit beansprucht, ist ihr Geltungsbereich doch einge-
schränkt. Denn dadurch, dass Genette seine Beispiele größtenteils aus dem
neunzehnten und frühen zwanzigsten Jahrhundert wählt – allen voran aus
Prousts Recherche –, erhalten seine Kategorien einen historischen Index. Das
wird besonders deutlich, wenn Genette auf Beispiele anderer Epochen auswei-
chen muss, weil er an die Grenzen seiner Kategorien stößt. Bei der Analyse der
strukturalistischen narratologischen Systematik wird an den Grenzen ihres Sys-
tems deutlich, dass die narrative Funktion eine epistemologische Funktion ist.
Genettes „Funktionen des Erzählers“,1 die verschiedene Aufgaben des Erzählers

1 Genette 1998, 183.

https://doi.org/10.1515/9783110586213-018



374 Fazit

für seine Erzählung profilieren, haben im Rekurs auf Jakobsons poetische Funk-
tion einen entscheidenden blinden Fleck, der gleichwohl ins Zentrum der struk-
turalistischen Systematik führt: die narrative Funktion. Deshalb habe ich Genet-
te mit Hamburgers epistemologischem Funktionsbegriff konfrontiert. Hamburger
denkt die Erzählfunktion nicht personal, sondern strukturell; ihr spezifisches
Profil ist ein epistemologisches. Dementsprechend erzählt eine Erzählfunktion
nicht von ihren Gegenständen, sondern sie erzählt ihre Gegenstände. Die Erzähl-
funktion zeigt sich somit nicht in einer anthropomorph gedachten Personifika-
tion, sondern in verschiedenen Erzählverfahren, die auf ihre epistemologische
Grundierung hinweisen. Was Genette im Kern seiner Konzeption der Stimme
nicht bewältigt, wird mit Hamburger zu einer positiven Bestimmung der Erzähl-
funktion, deren epistemologisches Profil sich darin äußert, dass sie die erzählte
Welt nicht nur vermittelt, sondern den Zugriff auf die erzählte Welt zugleich rela-
tional immer mit abbildet. Auf dieser Basis verschiebt sich die strukturalistische
Systematik hin zu den Verfahren, die das Erkennen im Erzählen reflektieren.

An drei Systemstellen bildet sich die Epistemologie der narrativen Funktion
ab: An der Systemstelle des Ortes zeigt sich erstens, dass dem Ursprung des
Erzählens ein Ort des Erkennens entspricht, der die Zuordnungsvorschriften der
Stimme reguliert. Der Ort des Erzählens bestimmt die Stimme in ihrer zeitlichen
Relation genauso wie in ihrer Platzierung im diegetischen Ebenensystem und
im Grad ihrer Involviertheit in der erzählten Welt. An der Systemstelle der Folge
zeigt sich zweitens, dass die erzählten Ereignisse nicht einfach nur temporal
sequenziert und in ihrer Ordnung, Dauer und Frequenz nach angeordnet, son-
dern immer auch motiviert werden, was auf die epistemologischen Vorausset-
zungen des Erzählens verweist. An der Systemstelle des Modus zeigt sich
schließlich drittens, dass sowohl die verschiedenen Grade an Mittelbarkeit bzw.
Unmittelbarkeit als auch die Fokalisierung das Erzählen als Erkennen auswei-
sen. In Fragen der Perspektive verschaltet die Narratologie mit der Fokalisie-
rung Wissen und Wahrnehmung, was mit Hamburgers Begriff der Erzählfunk-
tion als prozessual konzipiertes Erkennen verstanden werden kann. In der
Frage der Vermittlung zeitigt das Distanzmanagement zwischen narrativem und
dramatischem Modus den Effekt narrativer Dramaturgie mit weitreichenden
Konsequenzen für die epistemologische Grundierung des Erzählens.

Diesen drei Systemstellen lassen sich die zeitgenössischen Reflexionen des
Erzählens wie des Erkennens zuordnen: Lessing, Blanckenburg und Engel erör-
tern auf der einen Seite als historische Erzähltheoretiker das Leistungsprofil des
Erzählens im Rückgriff auf das Erkennen. In ihren proto-narratologischen Theo-
rien bestimmen sie das Leistungsprofil verschiedener Erzählverfahren, indem
sie ihre epistemologische Grundierung untersuchen. Lessing entwirft in seinem
Fabelbuch eine Ambivalenz der Stimme, die eine anschauende Erkenntnis



Fazit 375

garantiert. Blanckenburg wertet in seinem Versuch über den Roman diese Stim-
me insofern auf, als sie die innere Geschichte in ihrem kausalen und finalen
Zusammenhang darstellen muss. Dabei arbeitet er sich an Fragen der Folge ab,
die eine ebenso starke wie unanschauliche Erzählinstanz voraussetzt. Engel
schließlich vermisst das narrative Leistungsprofil der Erzählmodi, indem er ihre
jeweiligen Effekte für die epistemologische Struktur des Erzählens analysiert
und eine Arbeitsteilung von dramatischem und narrativem Modus postuliert.

Auf der anderen Seite bestimmen Baumgarten, Herder und Kant die zeitge-
nössischen Bedingungen des Erkennens und rekurrieren dabei auf das Erzählen.
Baumgarten bestimmt den Ort des Erkennens als einen Ort des Erzählens, indem
er vom erzählenden Redner ausgeht, um den felix aestheticus zu profilieren. In
diesem Zusammenhang wird ausgerechnet die Fabel zum Prototyp ästhetischer
Darstellung wie ästhetischer Erkenntnis. Herder braucht zweitens für die Analo-
gie zwischen Natur- und Kulturgeschichte narrative Verfahren, die sich an der
‚Kette der Bildung‘ manifestieren. Dieser Metapher unterlegt Herder Zeitlichkeit
und suggeriert damit die Analogie, die ins Zentrum seiner Argumentation führt.
Kant schließlich untersucht die Möglichkeit einer allgemeinen Geschichte, in-
dem er unterschiedliche Vermittlungen erwägt. Dass Kant dezidiert keinen Ro-
man schreiben will, hindert ihn nicht daran, an entscheidenden Punkten des
Arguments narrative Verfahren einzusetzen. Diese bilden die Voraussetzungen
dafür, wie eine allgemeine Geschichte überhaupt zu denken wäre.

Mit dem Begriff der Metalepse gebe ich dieser historisch-spezifischen Ver-
schränkung vor dem systematischen Hintergrund der revidierten strukturalisti-
schen Narratologie ihr Modell. Denn mit verschiedenen metaleptischen Verfah-
ren markieren Erzählungen des späten achtzehnten Jahrhunderts, dass die
narrative Funktion eine epistemologische ist. An den Systemstellen von Ort,
Folge und Modus kommen so unterschiedliche – meist aus der Rhetorik ent-
lehnte – Verfahren zum Einsatz, die das Erkennen im Erzählen produzieren. Die
metaleptischen Verfahren der Übertragung ohne Zwischenschritt lassen sich in
drei große Komplexe gliedern: die narrative Metalepse, die Syllepse und die
Doppeleinheit von Paralepse und Paralipse. In der narrativen Metalepse werden
die diegetischen Ebenen überschritten; der Ort des Erzählens wird damit als ein
Ort des Erkennens markiert. In der Syllepse werden Ereignisse ohne Zwischen-
schritt zusammengefasst; die Folge des Erzählens wird damit als eine Folge des
Erkennens markiert. In der Paralepse/Paralipse werden Informationen über-
sprungen bzw. hinzugefügt; der Modus des Erzählens wird damit als Modus
des Erkennens markiert. Diese allesamt metaleptischen Verfahren, die bisher
höchstens Fußnoten der narratologischen Systematik gebildet haben, avancie-
ren zur Basis einer historischen Narratologie mittlerer Reichweite. Sie indizieren
Gebote des Erzählens, die paradoxerweise erst durch den Verstoß gegen sie



376 Fazit

wirksam werden: 1. Du sollst dir kein Bild machen; 2. Du sollst keine Lücken
produzieren; 3. Du sollst dein Wissen nicht überschreiten.

Analytisches Fazit: Kontrastfolie Lehrgedicht

Goethes frühe Erzählungen machen die Probe aufs Exempel, weil sie den Zu-
sammenhang von Erkennen und Erzählen sowohl in den naturwissenschaftli-
chen als auch in den literarischen Erzählungen über metaleptische Verfahren
produzieren. Um diese metaleptischen Verfahren zu rekapitulieren, bietet sich
die Analyse eines Textes an, der nicht mehr zum Frühwerk zählt und in dem
eben gerade keines der metaleptischen Verfahren Verwendung findet, sondern
der fundamental anders funktioniert. Bei dem Text, der 1798 – wenn man der
Periodisierung der Münchner Ausgabe folgen möchte – in der kurzen mittleren
Werkphase der ‚Weimarer Klassik‘ entstanden ist, handelt es sich um Die Me-
tamorphose der Pflanzen. Dieses Gedicht, in dem Goethe den Versuch die Me-
tamorphose der Pflanzen zu erklären in Verse überträgt, stellt nämlich das
Leistungsprofil des Erzählens in allen Aspekten aus, die ich in meiner Arbeit
entwickelt habe – und zwar gerade deshalb, weil es sich von den komplexen
Erzählungen des Frühwerks signifikant unterscheidet: Denn das Gedicht basiert
sowohl literarisch als auch naturwissenschaftlich – und das ist der entscheiden-
de Punkt – auf einer nur bedingt narrativen Struktur, weil es im Hinblick auf
Ort, Folge und Modus gerade keine metaleptischen Verfahren veranschlagt. Ers-
tens ist der Ort des Erzählens fixiert und als Ort des Erkennens intradiegetisch,
also in der im Gedicht entworfenen erzählten Welt platziert. Die bereits einge-
weihte Aussageinstanz weiht selbst wiederum als Lehrer und Liebender eine
uneingeweihte und unwissende Geliebte in die Geheimnisse der Natur ein. Das
Bild einer extradiegetischen Stimme tritt vor dieser intradiegetischen Instanz
zurück: Es gibt nur eine Erzählebene, die mit einer kommunikativen Situation
besetzt ist. Die Geheimnisse, in welche die intradiegetische Instanz ihre Adres-
satin einweiht, zeigen sich zweitens in einer lückenlosen Folge sowohl der
Pflanze als auch der Darstellung. Das durchgängige Kausalgefüge ist mit der
teleologischen Finalität doppelt abgesichert. Unsicherheiten und Theorien zu
den verursachenden Faktoren der Pflanzenentwicklung sind gegenüber dem
Versuch ebenso getilgt wie die Abweichungen vom präsupponierten Normalfall
der regelmäßigen Metamorphose. Drittens operiert das Gedicht mit einem fixier-
ten narrativen Modus, der im Imperativ Wissen transportiert, statt über Modus-
wechsel den zugrundeliegenden Erkenntnisprozess zu hinterfragen. Gerade die-
se eingeschränkte narrative Struktur hat somit, wie ich abschließend zeigen
möchte, signifikanten Einfluss auf die Modellierung des Erkennens. Indem das
Lehrgedicht ohne metaleptische Verfahren auskommt, gelingt ihm nämlich eine



Fazit 377

argumentative Schließung, die im Frühwerk aufgrund der komplexen meta-
leptischen Verfahren überhaupt nicht möglich wäre. Durch den mehrdeutigen
Status als Lehrgedicht und Elegie schiebt sich darüber hinaus vor das naturwis-
senschaftliche Wissen des Textes die Verführungsszene seiner kommunikativen
Situation.

Mit achtjähriger Verzögerung sollen in der lyrischen Form des Lehrgedichts
die Gedanken des Versuchs „transparent gemacht werden“ (MA 6.1, 881). Dass
es aber „mit unmißverständlich erotischen Assoziationen[ ] naturwissenschaftli-
che Information auf eine wirksamere Weise lyrisch vermittel[t]“ (ebd.), wie der
Kommentar der Münchner Ausgabe formuliert, muss im Kontext dieser Arbeit
relativiert werden. Denn die erotische Rahmung in der lyrischen Form hat ihren
Preis: Sie stiftet zwar intratextuell die erotische Gemeinschaft und überbrückt
damit die Aporien des Erkennens, tilgt aber genau die Stellen der botanischen
Folge, die der Versuch mittels metaleptischer Verfahren als die Grenzen des Er-
kennens markiert hat. Dabei greift das Gedicht zwar auf alle drei Aspekte des
Erzählens zurück, um seinen Erkenntnisanspruch zu sichern. Jedoch dienen
Ort, Folge und Modus nun nicht mehr primär der Infragestellung des Erkennens
durch Erzählen, sondern vor allem einem Zweck: der Verführung. Bereits der
Status als Lehrgedicht ist deshalb alles andere als selbstverständlich, weil das
Gedicht – wie Günter Peters zeigt2 – nicht nur im publikationsgeschichtlichen
Kontext3 von Goethes Elegien steht, sondern darüber hinaus in seinen idylli-
schen Strukturen ernst genommen werden muss.4 Dass das elegische Distichon5

diese Mehrdeutigkeit von Lehrdichtung und Idylle transportiert, ist dabei
grundlegend. Die Bezeichnung der Metamorphose als Lehrgedicht steht also un-
ter Vorbehalt;6 seine Ambiguität wird bereits in der einleitenden rahmenden
Feststellung deutlich:

Dich verwirret, Geliebte, die tausendfältige Mischung
Dieses Blumengewühls über dem Garten umher;

Viele Namen hörest du an, und immer verdränget
Mit barbarischem Klang einer den andern im Ohr.

(MA 6.1, 14: V. 1–4)

2 Vgl. Peters 1990, 49–51; Peters 1993, 176–196.
3 Vgl. Arz 1996, 253 f.
4 Vgl. allgemein zum Lehrgedicht Albertsen 1967; Jäger 1970; Siegrist 1974; Krämer 2015.
5 Allgemein zur Funktion des Verses, insbesondere aber des Alexandriners im Lehrgedicht
vgl. Siegrist 1974, 76–78.
6 Vgl. Müller 1956, 257; Müller 1968a, 359–361; Jäger 1970, 560 f., 568 f. Vgl. allgemein zum
Status des Lehrgedichts als kommunikatives Experiment Holland 2009, 21 f.



378 Fazit

Die hier konstatierte Verwirrung hat nur noch wenig mit dem Versuch gemein:
Sie ist dezidiert auf einen Garten und seine Blumen bezogen, doch weniger auf
die Phänomene selbst als vielmehr auf Erasmus Darwins ungleich erfolgreiche-
res Lehrgedicht The Botanic Garden.7 Die Verwirrung ist eine wissenschaftliche
und bezieht sich indirekt auf Linnés Nomenklatur, die zwar das „Blumenge-
wühl[ ]“ (ebd.) benennen, aber nicht erklären kann. Diese Erklärung will das
Gedicht leisten; die Positionen des erkennenden Subjekts und des Erkenntnis-
objekts sind dabei klar verteilt. Darüber hinaus sind auch der Ort des Erzählens
sowie der Ort des Erkennens fixiert. Die Stimme des Gedichts konstituiert sich
über den Eingangsanruf dementsprechend als in das Wissen der Natur einge-
weihter Lehrer und Liebender und steuert bezogen auf die Pflanzen als Erkennt-
nisobjekt den Erkenntnisprozess der Geliebten als des erkennenden Subjekts.
Anders als in den triadischen Apostrophen der Leiden des jungen Werthers oder
der frühen geologischen Schriften hinterfragt dieser – zweistellige – Anruf nicht
die epistemologischen Bedingungen der Erzählung, sondern verdeckt sie. Dem-
entsprechend liefert das Gedicht die Präsupposition dieses von allen Unsicher-
heiten gereinigten Durchgangs durch die Metamorphose einer exemplarischen
Pflanze sogleich:

Alle Gestalten sind ähnlich, und keine gleichet der andern;
Und so deutet das Chor auf ein geheimes Gesetz,

Auf ein heiliges Rätsel. O, könnt’ ich dir, liebliche Freundin,
Überliefern sogleich glücklich das lösende Wort!

Werdend betrachte sie nun, wie nach und nach sich die Pflanze,
Stufenweise geführt, bildet zu Blüten und Frucht.

(MA 6.1, 14: V. 5–10)

Den Ausgangspunkt der Verwirrung bildet das Paradox von Ähnlichkeit und
Differenz. Dem Wissen, das dieses Paradox löst, entspricht – das macht der
Ausruf klar – nämlich kein Begriff, sondern es kann nur im Prozess der an-
schauenden Erkenntnis vermittelt werden. Dass die hier zur Disposition stehen-
de botanische Folge Stufen hat, also in Entwicklungsstadien unterteilt ist, ist
dabei nur ein untergeordneter Aspekt. Stärker fällt ins Gewicht, dass sie in Blü-
ten und Frucht ein klares Ziel hat. Das Gedicht erläutert damit lediglich die
regelmäßige Metamorphose. Mit der im Imperativ unmissverständlich zu be-
trachtenden botanischen Folge, die zwischen empirischem Phänomen und
abstrakter Idee vermittelt,8 verändert sich auch das im Gedicht geführte wie

7 Vgl. Krämer 2015, 39–41.
8 Vgl. Holland 2009, 43.



Fazit 379

verführte Erkenntnissubjekt in Gestalt der Geliebten.9 Dass dabei die unregel-
mäßige und die zufällige Metamorphose, denen sich der Versuch noch widmet,
keine Rolle spielen, ist dementsprechend wenig erstaunlich. Denn beide Abwei-
chungen würden ja das Ziel des Gedichts gefährden: mit anschauender Erkennt-
nis der Pflanze die Geliebte (zu Analogiebildung und mehr) zu verführen.10 Der
Modus dieser anschauenden Erkenntnis ist der als Invokation markierte Impe-
rativ: „du siehst’s“ (MA 6.1, 15: V. 26). Er stabilisiert die Folge, die ihre Ursachen
wahlweise in der Erde (vgl. MA 6.1, 14: V. 11) oder in der Natur gründet, die „mit
mächtigen Händen“ (MA 6.1, 15: V. 33) in die Bildung der Pflanze eingreift,
wenn nicht gar „die göttliche Hand“ (MA 6.1, 16: V. 50) oder die „Göttin“
(MA 6.1, 16: V. 67) selbst interveniert. Der „Trieb“ (MA 6.1, 15 f.: V. 23, V. 32, V. 37)
wird so umstandslos benannt statt hergeleitet oder erklärt. Die Metamorphose
der Pflanze regt in dieser Erzählung, die weder Brüche noch Lücken kennt, als
„Wundergebild“ (MA 6.1, 15: V. 40) zum „Erstaunen“ (MA 6.1, 15: V. 30) an. Da-
bei lassen sich zwar die verschiedenen Stadien der regelmäßigen Metamorpho-
se der Pflanze den Abschnitten des Versuchs zuordnen,11 aber die einzelnen Sta-
dien sind immer auf die Adresse der Geliebten hin strukturiert, die sich analog
zur Pflanze entwickeln soll. Diese Analogie ist mit dem Partizip im neunten
Vers expliziert, da dieses sowohl auf die Natur als auch auf die Betrachtung der
Adressatin bezogen ist. Damit ändert sich die Konfiguration der botanischen
Folge, weil sie in der Übertragung auf Tiere, Menschen und zwischenmenschli-
che Beziehungen ihr Ziel neu bestimmt.

Das Problem der Kausalität, das der Versuch durchgängig verhandelt, wird
im Gedicht ignoriert, indem letzteres die Ursachen umstandslos benennt, statt
sie zu problematisieren. Das zeigt sich nicht nur an den Übergängen der botani-
schen Folge, sondern bereits an ihrem Ausgangspunkt:

Einfach schlief in dem Samen die Kraft; ein beginnendes Vorbild
Lag, verschlossen in sich, unter die Hülle gebeugt,

Blatt und Wurzel und Keim, nur halb geformet und farblos;
(MA 6.1, 15: V. 15–17)

Folgt man Gideon Stienings Interpretation, dann konstituiert sich hier der epis-
temologische Eigenwert des Gedichts gegenüber dem Versuch, indem es „aus-

9 Vgl. Stiening 2010, 195.
10 Dass sich das zugrundeliegende Totalitätsparadigma auf Spinoza beziehen lässt, hat Armin
Westerhoff gezeigt; vgl. Westerhoff 2010. Zu den Spuren der zufälligen Metamorphose in Die
Metamorphose der Pflanzen vgl. Holland 2009, 48.
11 Vgl. Richter 1984, bes. 156–160.



380 Fazit

führlich und anschaulich“12 die im Versuch ausgesparte Beschaffenheit des
Samenkorns schildert. Das Gedicht nimmt hier zwar deutlich für die zeitgenös-
sisch mit dem Stichwort der Evolution bezeichnete Präformationslehre Partei,
indem es dem Samenkorn die Strukturen von Blatt, Wurzel und Keim präfor-
miert zugesteht, aber es macht diese durchaus umstrittene Theorie weder trans-
parent noch explizit, sondern zum impliziten Ursprung der botanischen Folge.
Auch an deren Ende wird die Fortpflanzung als Ziel beschrieben. Dabei wech-
selt das Gedicht vom Register botanischer Theorie in das der Mythologie:13

Traulich stehen sie nun, die holden Paare, beisammen,
Zahlreich ordnen sie sich um den geweihten Altar.

Hymen schwebet herbei, und herrliche Düfte, gewaltig,
Strömen süßen Geruch, Alles belebend, umher.

Nun vereinzelt schwellen sogleich unzählige Keime,
Hold in den Mutterschoß schwellender Früchte gehüllt.

Und hier schließt die Natur den Ring der ewigen Kräfte;
Doch ein neuer sogleich fasset den vorigen an,

Daß die Kette sich fort durch alle Zeiten verlänge,
Und das Ganze belebt, so wie das Einzelne, sei.

(MA 6.1, 16: V. 53–62)

Mit Hymen ist das Stichwort gefallen, „weil Hymenaeus machen soll, daß Mann
und Weib bey einander wohnen“ – wie ein Blick in Hederichs Gründliches my-
thologisches Lexicon belegt.14 Als „Gott der Hochzeiten“15 stiftet er nicht nur die
‚Hochzeit‘ der Pflanze, sondern auch die Gemeinschaft des erzählenden Lieben-
den und seiner Geliebten, die das Lehrgedicht zur Elegie bzw. Idylle hin öff-
net.16 Denn Hymen ist explizit die Kraft, die olfaktorisch belebt. Das Erkennen
der Pflanze hängt damit auch von der erotischen Rahmung der Situation ab;
die Frage nach den Ursachen der pflanzlichen Entwicklung setzt spätestens mit
diesem Registerwechsel aus. Die Pflanze, die das Gedicht in diesem Durchgang
durch ihre regelmäßige Metamorphose vor Augen stellt, ist dabei keine Pflanze,
die in einem Garten zu finden wäre; ihre Entwicklung kann nur mithilfe des

12 Stiening 2010, 211.
13 Mit dieser Beziehung spielt das Lehrgedicht seit Lukrez, wobei der Musenanruf – der hier
bezeichnenderweise durch den Anruf der Geliebten ersetzt ist – die größte Aufmerksamkeit
bündelt (vgl. Siegrist 1974, 162–164). Mit Hymen handelt es sich aber nicht um eines der mytho-
logischen „Versatzstücke“ (Siegrist 1974, 113), mit denen die Lehrdichtung ihr Wissen aus-
schmückt, sondern im Kontext der Metamorphose der Pflanzen um eine Frage der Ursache.
14 Hederich 1770, 1306.
15 Hederich 1770, 1307.
16 Vgl. Peters 1990, 53 f.



Fazit 381

Gedichts veranschaulicht werden und hängt damit von seiner Rahmung und
deren Bildern ab.

Doch die Folge des Gedichts bleibt nicht bei dieser hochzeitlichen Imagina-
tion stehen, sondern führt sie weiter und überbietet damit ihre eigene Explizit-
heit. Zunächst wird das vorläufige Ergebnis der Metamorphose festgehalten, in-
dem das anfangs noch verwirrende Gewimmel nun durch „die ew’gen Gesetze“
(MA 6.1, 16: V. 65) erkannt werden kann. Das Erkenntnisobjekt ist nach diesem
Durchgang dezidiert keine echte Pflanze in einem echten Garten, sondern Teil
des „bunten Gewimmel[s], / Das verwirrend nicht mehr sich vor dem Geiste
bewegt“ (MA 6.1, 16: V. 63 f.).17 In der idealen Pflanze des Gedichts offenbart
sich also das Gesetz der Natur. Diese Offenbarung ermöglicht nicht nur die
Übertragung der Gesetze auf die Tiere in Gestalt von Raupe und Schmetterling,
sondern auch auf den Menschen. Dabei steht allerdings nicht die Bildung eines
Menschen im Fokus, sondern die Beziehung zwischen zwei Menschen: Wie aus
Bekanntschaft über Gewohnheit und Freundschaft schließlich „heilige Liebe“
(MA 6.1, 16: V. 77) wird. Das Ziel vollendet das Gedicht dabei in sich selbst. Denn
die Liebe ist – um in der Analogie der Elegie zu bleiben – nur Blüte, die „zu der
höchsten Frucht gleicher Gesinnungen auf[strebt]“ (MA 6.1, 16: V. 78); sie wird
von der Frucht als „[g]leicher Ansicht der Dinge“ (MA 6.1, 17: V. 79) abgelöst.
Indem die Geliebte also Einsicht in die Metamorphose der Pflanze erhält, nähert
sie sich der Aussageinstanz in ihrem spezifischen und zwar nicht zu hinterfra-
genden Blick auf die Natur und die Welt an: „Sich verbinde das Paar, finde die
höhere Welt.“ (MA 6.1, 17: V. 80) – so lautet konsequenterweise die Schlusszeile
des Gedichts. Sie enthält eine Aufforderung, die sowohl die Aussageinstanz als
auch die adressierte Geliebte umfasst. Die Metamorphose der Pflanzen ist also
weniger ein Versuch der Wissenschaftspopularisierung;18 zum Gedicht gibt der
Versuch keinen entschlüsselnden „Kommentar“19 an die Hand. Vielmehr zeigt
es durch seine einfache narrative Struktur ex negativo das epistemologische
Leistungsprofil des Erzählens, indem es anders als die deutlich avancierteren
Verfahren des Versuchs keine unsichere Erkenntnis präsentiert und seine eigene
Epistemologie verdeckt.

Analytisches Fazit: Erkennen erzählen

In den 26 Jahren von 1770 bis 1796 ist das anders: Die Vielzahl von narrativen
Formen, die sowohl Goethes naturwissenschaftliche als auch die literarischen

17 Vgl. Weber 2014, bes. 112–114.
18 Vgl. Stiening 2010, 210.
19 Müller 1968a, 356.



382 Fazit

Schriften auszeichnen, verhindern Schließungen geradezu notorisch, indem sie
ihre Bedingungen systematisch destabilisieren. Sie inszenieren eine Suche nach
den Möglichkeitsbedingungen des Erkennens im Erzählen. Mit dem in der Sys-
tematik entwickelten Ansatz einer historischen Narratologie mittlerer Reichwei-
te lässt sich diese Suche beschreiben, die in dem Verstoß gegen drei Gebote ihr
narratives Potenzial an den Systemstellen von Ort, Folge und Modus entfaltet.

Das erste Gebot, das sich auf die Unanschaulichkeit der Stimme bezieht,
benennen die ersten naturphilosophischen Schriften, um dann in den narrati-
ven Experimenten die Probe aufs Exempel zu machen. Nur eine Vervielfältigung
und Destabilisierung des Ortes, von dem aus erzählt wird, ermöglicht die Explo-
ration der geologischen Erkenntnisobjekte. Den Grenzen des Erkennens begeg-
nen die Erzählungen mit der Multiplikation von Stimmen, die unterschiedliche
und miteinander eigentlich unvereinbare Formen des Erkennens kombinieren.
Die Ordnung der Natur, die in Goethes kurzen Texten zum Granit zur Diskussion
steht, ist dabei nicht die Voraussetzung, sondern das Ergebnis des Erzählens.
Ähnliches gilt für die literarische Untersuchung des menschlichen Herzens, der
sich Die Leiden des jungen Werthers widmen. Auch sie verunsichern in ihrer
vielschichtigen und monologischen Variation des Briefromans den Ort, von
dem aus Einblick in Werthers Innenleben gewonnen werden kann. Ihr Ergebnis
kann in zwei einander ausbalancierenden Bewegungen auf einer vertikalen wie
einer horizontalen Achse zusammengefasst werden. Auf der vertikalen Achse
wird der Ort durch die diegetischen Ebenen des Textes sukzessive verschoben:
vom extradiegetischen Herausgeber über Werther als homodiegetischen Erzäh-
ler bis hin zu Werther als rezitierend kommunizierende Figur. Auf diesen drei
Ebenen der vertikalen Achse wird die Notwendigkeit der Handlung weniger
durch eine Motivierung der verschiedenen Ereignisse erzeugt, sondern durch
eine immer dichter werdende, von metaleptischen Sprüngen abhängende Ur-
sachensuche in Werthers Innenleben. Auf einer zweiten horizontalen Achse
hingegen macht der Text in drei Parallelnarrativen die Gesetze dieses letztlich
mörderischen Herzens und des ihn begründenden empfindsamen Codes trans-
parent. Das Suizidgespräch, Werthers Doppelgänger und die so genannte Bau-
ernburschenepisode haben insofern explikativen Charakter, weil sie Werthers
Schicksal mit narrativen Mitteln spiegeln. Das Regulativ dieser Spiegelungen
ist ebenfalls metaleptisch, weil es von Übertragungen ohne Zwischenschritte
abhängt.

Das zweite Gebot, das eine durchgehende Motivierung und Transparenz der
Kausalketten verlangt, stößt gleichwohl immer auf die Grenzen des Erkennens,
wenn es um die Identifikation der Ursache von biologischen Folgen geht. Des-
halb muss die biologische Folge mit Hypothesen arbeiten, die in Gestalt von
kausalen und finalen Motivierungen erzählt werden können. Dadurch stellen



Fazit 383

die Texte freilich immer zugleich auch den vorläufigen Status ihres Erkennens
aus. In der osteologischen Folge werden somit die biologischen Phänomene
klassifiziert, während sie in der botanischen Folge auseinanderentwickelt wer-
den. Der Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu erklären segmentiert des-
halb nicht nur die Entwicklung der einjährigen Pflanze in verschiedene Stadien
und verbindet sie untereinander in einer raffenden Erzählung. Vielmehr steht
der Text vor der Herausforderung, die Ursache der Folge nicht erklären zu kön-
nen, aber sie zugleich über alternative Folgen und Unregelmäßigkeiten in seine
Darstellung zu integrieren. Segmentieren, darstellen und erklären kann der Text
die Metamorphose der Pflanze nur mit metaleptischen Verfahren, die sich be-
sonders in sylleptischen Verdichtungen zeigen. Wenn indes weder Knochen
noch Pflanzen, sondern die Bildung des Menschen untersucht werden, greifen
der Bildungsroman und seine Vorstufen auf ähnliche metaleptische Verfahren
zurück, um die Grenzen des Erkennens zu markieren. In ihrer Ursachensuche
hängen sie von sylleptischen Verfahren ab, die in der Theatralischen Sendung
die kausale Motivierung mit einer defekten Kindheit in verschiedenen Verdop-
pelungen und einer starken Asymmetrie zwischen Erzähler und Figur bebildern.
Die Lehrjahre stellen diese Suche nach den Ursprüngen auf Finalität um, indem
sie die Kindheitserzählung diegetisch rahmen und damit abschwächen. Dass
das damit in den Vordergrund gestellte Ziel der Figurenentwicklung im Theater
einen doppelten Boden hat, macht diese diegetische Struktur deutlich. Wäh-
rend die Bekenntnisse einer schönen Seele die Probe aufs Exempel machen, in-
dem sie eine Lebensgeschichte scheinbar ohne Entwicklung erzählen, ist die
Schließung des Bildungsromans eine nur vorläufige. Das vorläufige wie parado-
xe Ende der Folge, die das Theater durch die Turmgesellschaft ersetzt, hebt
schließlich in der Unauflösbarkeit von Kausalität und Finalität ausgerechnet
die Kontingenz hervor. Der Unvermeidlichkeit der Kontingenz begegnet die
Turmgesellschaft konsequenterweise mit ihrer Umwandlung in eine Art Versi-
cherungsgesellschaft.

Gegen das dritte Gebot, das mit dem Begriff des Modus die Frage von Mittel-
barkeit und Perspektive miteinander verschaltet, verstoßen die naturwissen-
schaftlichen Schriften, indem sie das naturwissenschaftliche Experiment mit
dem Essay als Darstellungsform kurzschließen. Der Versuch hat damit eine ver-
mittelnde Funktion, die nur narrativ realisiert werden kann. In den Beiträgen
zur Optik wird diese vermittelnde Funktion über gezielte Moduswechsel strate-
gisch eingesetzt, um gemäß Goethes Theorie Farben sehen zu lassen. Diese Far-
ben hängen aber von Paralepsen ab, die immer mehr sehen und wissen als die
vermeintlich offene Versuchsreihe. Die Verdoppelung von wissendem Versuchs-
leiter und unwissendem, aber erkennendem Subjekt bildet sich entsprechend
in den unterschiedlichen Modi und Aussageinstanzen der Versuchsanleitungen



384 Fazit

und ihren narrativen Rahmungen ab. Das optische Kartenspiel schließlich wird
nicht nur zum privilegierten Versuchsobjekt, sondern mit seinen Lösungskarten
zum Regulativ des Erkennens, das die vermeintlich offene Reihe von Versuchen
als gesteuerte Erfahrungsmaschine entlarvt. Die Unterhaltungen deutscher Aus-
gewanderten hingegen inszenieren eine gegenläufige Bewegung, indem die ex-
tradiegetische Erzählinstanz zugunsten intradiegetischer Erzähler zurücktritt.
Damit einher gehen verschiedene und sich beschleunigende Wechsel vom nar-
rativen in den dramatischen Modus, die Paralipsen erzeugen und dem normati-
ven System der Unterhaltungen Schritt für Schritt seinen Boden entziehen. Da-
mit wird aber auch das Ziel der Erzählsammlung, das oft in einer Schule der
Entsagung identifiziert wird, prekär. Die Reihe der sechs Erzählungen wird zu
einer Schule des Erzählens, was sich im Einsatz verschiedener Formen narrati-
ver Vermittlung offenbart, die in einem intrikaten Distanzmanagement zwi-
schen narrativem und dramatischem Modus wechseln. Die intradiegetischen
Erzählungen lösen dementsprechend nicht die politische Krise, sondern sus-
pendieren sie und setzen sie mit anderen Mitteln fort. Am Ende dieser Schule
des Erzählens findet sich das Märchen, das die Unterhaltungen sowohl fortsetzt
als auch schließt. Durch die Kombination von semantischer Unterbestimmtheit
mit narrativer Überbestimmtheit und in der Oszillation der Vermittlung treibt
das Märchen die formalen Fragen der Unterhaltungen auf die Spitze.

Goethe erzählt also nicht von der Geologie oder den Leiden des jungen Wer-
thers, sondern er erkundet den Ursprung der Welt und das Herz des Menschen.
Er erzählt nicht von Knochen und Pflanzen oder Wilhelm Meisters Initiation,
sondern er erforscht die Entwicklung der Natur und die Bildung des bürgerli-
chen Subjekts. Seine Texte erzählen nicht von verschiedenen Farbversuchen
oder den politischen Wirren der französischen Revolution, sondern sie explo-
rieren die Voraussetzung der subjektiven Farben und die Kraft des Erzählens.
Goethes frühe Erzählungen schaffen im Erzählen ihren Gegenstand; sie erzäh-
len nicht von ihren Gegenständen, sie erzählen ihre Gegenstände. Dazu gehört,
dass sie immer den Zugriff auf diese Gegenstände – ihre epistemologische Di-
mension – mit abbilden. An allen drei Systemstellen der Arbeit zeigt sich das
Potenzial des Erzählens in der Modellierung des Erkennens. Die vorgestellte
Analyse hat mehr als nur klassifikatorischen Charakter, wenn sie es ermöglicht,
die Texte – gemäß der Aufgabe von Goethes „Literator“ (MA 11.1.2, 193) – „auf-
zustellen und zu ordnen“ (ebd.): Indem sie die epistemologische Struktur der
narrativen Funktion analysiert, wertet sie Goethes Frühwerk auf beiden Seiten
und in ihren Austauschbeziehungen entschieden auf. Sowohl in den naturwis-
senschaftlichen als auch den literarischen Erzählungen führt Goethes Frühwerk
zu nichts weniger als den Grundlagen des modernen Erzählens.


