
2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen
deutscher Ausgewanderten‘

Moduswechsel sind kennzeichnend für die Stellen der Beiträge zur Optik, an de-
nen Erzählen und Erkennen zusammenfallen: Das Objekt der Erkenntnis hängt
vom Subjekt des Erkennens ab. Auch für die Unterhaltungen deutscher Ausge-
wanderten, die in sechs Teilen in den Horen des Jahrgangs 1795 erschienen sind,
ist das metaleptische Verfahren des Moduswechsels konstitutiv, das die narrative
als epistemologische Funktion von Erzählungen entlarvt. Erzählungen stellen
ihre Ereignisse nicht einfach dar, sondern sie binden diese Darstellung an ein
epistemologisches Organon, was sich in den Unterhaltungen an den widerstrei-
tenden politischen Perspektiven zeigt, die durch das Erzählen unterschiedlich
vermittelt werden. Dabei sind politische Fragen aus den Horen – wie Schillers
berühmte Ankündigung expliziert – eigentlich programmatisch ausgeschlossen.1

Nichtsdestotrotz führen die Unterhaltungen den politischen Streit in die Zeit-
schrift ein, allerdings ohne sich klar auf eine Seite zu schlagen. Denn Modus-
wechsel und Fokalisierungswechsel erlauben keine Übersicht; diese mangelnde
Übersicht der einleitenden Rahmenerzählung kritisiert Schiller neben dem politi-
schen Thema in seinem Brief an Goethe vom 29. 11. 1794. Wie auch bezogen auf
Wilhelm Meisters Lehrjahre bemängelt er dabei insbesondere, dass der Leser „zu
wenig auf einmal zu übersehen“ (MA 8.1, 40) bekommt und deshalb „die not-
wendigen Beziehungen des Gesagten auf das Ganze“ (ebd.) nicht angemessen
bestimmen kann. Diese Orientierungslosigkeit ist also zu einem guten Teil auf
die narrative Struktur zurückzuführen, die zu „AuslegungsSucht“ (MA 8.1, 41)
reizt, statt Übersicht – und politische Positionierung – zu bieten.

Dass die Unterhaltungen tatsächlich zu Interpretationen anregen, zeigt die –
abgesehen von der stets umfangreichen Diskussion des Märchens – erst kürzlich
intensivierte Forschung, welche die Unterhaltungen größtenteils als eine Schule
der Entsagung liest, die als Schwellentext von Goethes Frühwerk auf sein Spät-
werk verweisen.2 Im Kontext meiner Überlegungen soll es dagegen um die Mo-
mente gehen, welche die Übersicht erschweren und die ich auf metaleptische

1 Die Frage nach den verschiedenen ästhetischen Programmen von Goethe und Schiller hat
die Forschung bezogen auf die Unterhaltungen intensiver beschäftigt. Vgl. Witte 1984; Reinhart
2003; Clement 2010, 243.
2 Vgl. Zumbusch 2012, 303; Oesterle 2001, 185. Einen Überblick über die ältere Forschung samt
der asymmetrischen Aufmerksamkeit, die das Märchen gegenüber dem Rest der Unterhaltun-
gen erfahren hat, gibt der Eintrag zu den Unterhaltungen im Goethe-Handbuch. Vgl. Bauschin-
ger 1997, 242–248.

https://doi.org/10.1515/9783110586213-016



334 IV Modus

Verfahren zurückführe. Denn genau an den Störungen der Übersicht zeigen die
Unterhaltungen, dass die narrative Funktion eine epistemologische Funktion ist.
Mit dem hier entwickelten narratologischen Ansatz lässt sich argumentieren,
dass die Unterhaltungen in ihrer narrativen Struktur die motivischen Variationen
des Entsagens konterkarieren. Denn der Entsagung auf der Motivebene der ver-
schiedenen Erzählebenen steht nämlich ein ausuferndes Erzählen entgegen, das
sich dezidiert nichts versagen kann und deshalb zu keinem Ende und keiner
normativen wie narrativen Schließung kommt, sondern die narrative Struktur
der Erzählreihe im Märchen suspendiert.3 Mit dem Modell der Metalepse greife
ich nochmals auf den Briefwechsel zwischen Goethe und Schiller zurück, in dem
Goethe den Übergang zur letzten metadiegetischen Erzählung der Unterhaltun-
gen im Brief vom 21. 8. 1795 als „Übersprung“ (MA 8.1, 101) ankündigt. Dieser
Übersprung ist ein erstes Indiz für die Paralipsen, welche die Unterhaltungen als
metaleptische Verfahren nicht nur am Rande des Märchens kennzeichnen, son-
dern als Übersprünge von narrativer Information strukturbildend sind. Die Lü-
cken der erzählten Welt werden über Moduswechsel – also Distanzmanagement
und Perspektivsteuerung – markiert und treten zunächst in der einleitenden
Rahmenerzählung und schließlich an den Grenzen aller metadiegetischer Er-
zählungen auf;4 so sind sie für die gesamte narrative Struktur konstitutiv und
führen zur Grundsatzreflexion eines Erzählens, das widerstreitende Meinungen
narrativ verbindet, ohne sie zu synthetisieren. Dem dominierenden Entsagungs-
motiv, das die Forschung dem Text unterstellt, läuft damit – wie ich zeigen will –
die narrative Struktur der Unterhaltungen zuwider.

In einem ersten Schritt analysiere ich den politischen Rahmen der ersten
intradiegetischen Ebene, der für eine Novellensammlung ungewöhnlich viel
Raum einnimmt (2.1).5 Dort lässt sich anhand der verschiedenen Moduswechsel
zeigen, dass sich die extradiegetisch-heterodiegetische Erzählinstanz sukzessi-

3 Dabei knüpfe ich an die – allerdings nicht auf die narrative Struktur abzielende – Feststel-
lung von Zumbusch an, dass die Entsagung der Unterhaltungen einen „Doppelsinn“ besitzt.
Zumbusch 2012, 304.
4 Die Benennung folgt hier Genette 1998, 249–256. Dass das Attribut metadiegetisch für Erzäh-
lung unter den funktionalen Gesichtspunkten der Stimme, wie sie im systematischen Kapitel
erläutert werden (siehe Kap. I.1.2), durchaus problematisch ist, sei hier betont. Denn der Platz
der Erzählungen im diegetischen Rahmen legt eigentlich nahe, dass sie ebenfalls intradiege-
tisch sind – im Gegensatz zur extradiegetischen Rahmenerzählung. Nicht umsonst greift Ge-
nette auf das durchaus fragwürdige Sprechblasenmodell zurück (Genette 1998, 250), um diese
Ebenen als Rahmungen zu veranschaulichen.
5 Dass die Unterhaltungen überhaupt als Novellensammlung rezipiert werden, hat eine lange
Tradition. Vgl. exemplarisch Müller 1969, 162; Kunz 1973, 29–32; Neumann 1984; Schlaffer 1993,
50; Müller 2001a, 97.



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 335

ve zurückzieht, bis sie von einem intradiegetischen Erzähler abgelöst wird, der
aber die Lücke der politischen Positionierung nicht füllen wird. Dieser Erzähler
handelt tatsächlich als Arrangeur, der seine Erzählungen programmatisch
rahmt und die gesellige Gemeinschaft der titelgebenden Ausgewanderten in ih-
ren Erzählungen und Deutungen steuert. In einem zweiten Schritt untersuche
ich die metadiegetischen Erzählungen, die nicht nur verschiedene Motive und
Erzählgenres variieren (2.2). Vielmehr bilden sie eine Stufenfolge des Erzählens,
die auf der Suche nach der perfekten Erzählform mit verschiedenen Erzählver-
fahren experimentiert. In einem dritten Schritt analysiere ich schließlich das
Märchen, das die Unterhaltungen in der Logik ihrer seriellen Publikationsform
einerseits fortsetzt, andererseits aber auch beendet (2.3). Diese Mehrdeutigkeit
bezogen auf die Struktur der gesamten Unterhaltungen reflektiert das Märchen
durch verschiedene Figurationen des Fortsetzens und Schließens, die gleichzei-
tig semantische Unterbestimmtheit und narrative Überbestimmtheit erzeugen.

2.1 Diegetische Struktur: Politische Rahmungen und
narrative Übersprünge

Vor allem die jüngere Forschung hat herausgestellt,6 dass die Unterhaltungen
deutscher Ausgewanderten das Leistungsprofil des Erzählens reflektieren. An-
gesichts ihrer Handlung und der abundanten intertextuellen Bezüge auf novel-
listische Traditionen ist dies nicht verwunderlich, angesichts der politischen
Umstellung im Rahmen – etwa gegenüber der Pest als initialer Katastrophe im
Decamerone – allerdings auch keineswegs selbstverständlich.7 Dieser diegeti-
sche Rahmen erscheint zunächst relativ einfach zu rekapitulieren: Eine Gruppe
linksrheinischer Adeliger flieht vor den Revolutionstruppen auf die rechte
Rheinseite und lässt sich – als sich das Glück gegen die französische Armee
stellt – auf einem Landgut unweit des Rheins und der linksrheinischen Kampf-
handlungen nieder, um in der Hoffnung auf baldige Rückkehr die weiteren
Ereignisse abzuwarten. Durch die unterschiedlichen politischen Einstellungen
der Ausgewanderten kommt es zu Spannungen, die eine veritable Krise ihrer

6 Vgl. Müller 2001a; Kleinschmidt 2011, bes. 97 f.; Zumbusch 2012, 304 f.; Eriksson 2013; Stroh-
maier 2013, bes. 214–223.
7 Zumbusch hat mit Verweis auf die Reisen der Söhne Megaprazons darauf hingewiesen, dass
Krankheit und Politik im Diskurs der Zeit durchaus assoziiert sind und dass die französische
Revolution als ‚Zeitfieber‘ therapiebedürftig semantisiert wird. Vgl. Zumbusch 2012, 300. Zu
strukturellen Analogien zwischen dem Decamerone und den Unterhaltungen vgl. Auer 2015,
159–164.



336 IV Modus

Gemeinschaft – in den Begriffen der Unterhaltungen wie der Novellentheorie:
ihrer Geselligkeit8 – nach sich ziehen. Dieser Krise wird mit der Aufstellung
verschiedener programmatischer Regeln für die Erzählungen begegnet, mit de-
nen sich die Gesellschaft unterhält und die ihre Gemeinschaft sichern sollen.
Bereits der extradiegetische Einsatz des Erzählens ist dabei keineswegs un-
problematisch. Denn er ist weniger Antwort als vielmehr Symptom einer hand-
festen Krise, die sich sowohl auf der Inhalts- als auch auf der Darstellungsseite
zeigt. Genau in dieser Umstellung besteht mein Argument: Die Erzählprogram-
me und die ihnen folgenden metadiegetischen Erzählungen sind keine unter-
haltend-eskapistische Antwort auf die politische Krise, sondern sind mit ihr
strukturell aufs Engste verbunden. Das zeigt sich weniger in motivischen Kon-
gruenzen als vielmehr in formalen Strukturanalogien zwischen Intradiegese
und Metadiegesen in Form von Ebenensprüngen, die durch Moduswechsel aus-
gelöst werden.9 Bevor diese Sprünge anhand der einzelnen metadiegetischen
Erzählungen analysiert werden können, ist die intradiegetische Ebene zu dis-
kutieren.

Die Unterhaltungen zeichnen sich in ihrem Rahmen durch eine extradiege-
tisch-heterodiegetische Erzählinstanz aus, die von der politischen Krise mit do-
minanter Nullfokalisierung erzählt. Nichtsdestotrotz ist dieses Erzählen keines-
wegs objektiv und frei von normativen Stellungnahmen, sondern situierbar und
vor allem normativ gebunden, was der Beginn der Unterhaltungen zeigt:

In jenen unglücklichen Tagen, welche für Deutschland, für Europa, ja für die übrige Welt
die traurigsten Folgen hatten, als das Heer der Franken durch eine übelverwahrte Lücke
in unser Vaterland einbrach, verließ eine edle Familie ihre Besitzungen in jenen Gegen-
den und entfloh über den Rhein, um den Bedrängnissen zu entgehen, womit alle ausge-
zeichnete Personen bedrohet waren, denen man zum Verbrechen machte, daß sie sich
ihrer Väter mit Freuden und Ehren erinnerten, und mancher Vorteile genossen, die ein
wohldenkender Vater seinen Kindern und Nachkommen so gern zu verschaffen wünsch-
te. (MA 4.1, 436)

Die Erzählung lässt keinen Zweifel darüber aufkommen, auf welcher Seite der
Auseinandersetzung – der historische Hintergrund der Koalitionskriege lässt
sich leicht rekonstruieren10 – ihre Sympathien liegen; ihre Situierung in „un-

8 Vgl. Aust 2012, 4 f. Zu den Klassifikationsproblemen der Unterhaltungen als Novellensamm-
lung vgl. ebd., 92–94.
9 Unter den theoretischen Voraussetzungen der Grice’schen Kommunikationsmaximen und
dementsprechend mit anderen Ergebnissen als meine Arbeit untersucht Alexandra Strohmaier
diesen Moduswechsel als Bruch mit der Maxime der Modalität und stellt so die einschlägige
Verbindung der Unterhaltungen zu Die guten Frauen her. Vgl. Strohmaier 2013, bes. 219 f.
10 Vgl. MA 4.1, 1067.



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 337

ser[em] Vaterland“ wird unmittelbar in der Reihung von Deutschland, Europa,
Welt im Tricolon klimaktisch universalisiert. Zugleich ist es keine beliebige
Gruppe von adeligen Exilierten, sondern dezidiert eine Familie, was die Erzäh-
lung sofort auf die genealogischen Fragen von Erbschaft und Geburt bringt. Die
eigentliche Bedrohung der Revolution richtet sich in dieser normativen Perspek-
tive nicht gegen den Adel als einen Stand, sondern gegen eine Familie und ihre
Möglichkeiten, im Modell des „wohldenkende[n] Vater[s]“ seinen Nachkommen
„Vorteile“ zu vererben.

Bezeichnenderweise wird diese Position im folgenden Absatz von einer
Frau ausgefüllt. Das Familienoberhaupt in Gestalt der Baronesse von C. ist zwar
eine „Witwe in mittlern Jahren“ (ebd.), aber „als eine treffliche Hausmutter“
(ebd.) angesichts der gleichwohl stets von Kontingenz bedrohten Bedingungen
der Flucht keineswegs überfordert:11

Nun mußte sie sich unerwartet als Führerin einer kleinen Karawane darstellen und wußte
auch diese zu leiten, für sie zu sorgen und den guten Humor, wie er sich zeigte, in ihrem
Kreise, auch mitten unter Bangigkeit und Not zu unterhalten. Und wirklich stellte sich bei
unsern Flüchtlingen die gute Laune nicht selten ein, denn überraschende Vorfälle, neue
Verhältnisse gaben den aufgespannten Gemütern manchen Stoff zu Scherz und Lachen.
(MA 4.1, 436, Herv. SM)

Neben der exotistischen Metapher, die den distanzierten und ironischen Ton
der extradiegetischen Erzählinstanz markiert, ist vor allem die Einführung der
titelgebenden Unterhaltungen bezeichnend. Denn die erste Nennung markiert
die Mehrdeutigkeit des Verbs ‚unterhalten‘, das nicht etwa in der heute weiter-
verbreiteten und im Grimm’schen Wörterbuch formulierten Bedeutung von
jemanden „mit angenehmer unterredung […] beschäftigt halten, (angenehm)
beschäftigen“ gebraucht wird, sondern im ‚Erhalten‘ des „guten Humor[s]“
(ebd.).12

Die Ausgewanderten zu unterhalten, ist damit die Aufgabe der Baronesse.
Dass mit Humor mehr als gute „Stimmung“ (MA 4.1, 1067) gemeint ist, wie der
Kommentar der Münchner Ausgabe nahelegt, zeigt sich an dem folgenden Er-
zählerbericht und dem anschließenden Kommentar. Denn ein merkwürdiges
Paradox kennzeichnet die Flucht über den Rhein: dass „diese traurige[n] Zu-
stände lustiger wurden, als eine vorsätzliche Lustreise ehemals hatte werden
können“ (MA 4.1, 437). Dieser gar durch den Indikativ des Hilfsverbs ‚hatte‘ ver-
stärkte Übersprung des Traurigen ins Komische scheint begründungsbedürftig;
die Erzählung rekurriert kommentierend auf Literatur, genauer auf das Drama,

11 Zur Rolle des Zufalls vgl. Auer 2015; Zumbusch 2012, 309 f.
12 URL: http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=unterhalten [31. 08. 2018].

http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=unterhalten


338 IV Modus

um die erzählte Welt im Vergleich zu bebildern und zu erläutern. In diesem
Vergleich wird die (Ver)Fassung der Unterhaltungen aus dem politischen Kon-
text der Zeit und dem affektiven Bereich der Figurenpsychologie in einen expli-
zit poetologischen Bereich verschoben. Die Frage der Fassung wird auf diese
Art und Weise zu einer Formfrage. Dass dabei ausgerechnet das Drama zum
Bildspender avanciert, zeigt die Formulierung des Leistungsprofils des Erzäh-
lens ex negativo:

Denn wie wir manchmal in der Komödie eine Zeitlang ohne über die absichtlichen Possen
zu lachen, ernsthaft zuschauen können, dagegen aber sogleich ein lautes Gelächter ent-
steht, wenn in der Tragödie etwas Unschickliches vorkommt: so wird auch ein Unglück
in der wirklichen Welt das die Menschen aus ihrer Fassung bringt gewöhnlich von lächer-
lichen, oft auf der Stelle, gewiß aber hinterdrein, belachten Umständen begleitet sein.
(MA 4.1, 437)

Beschrieben wird weniger eine Inversion als ein asymmetrischer Vergleich, der
eine metaleptische Übertragung ohne Zwischenschritt inszeniert: Die Tragödie
wie das „Unglück in der wirklichen Welt“ sind anfälliger für uneigentliche Ele-
mente als die Komödie.13 Entscheidend ist die ‚Fassung‘, die das Unglück ge-
fährdet; denn sie verbindet als tertium comparationis Mensch und dramatische
Gattung im – zugegeben abenteuerlichen – Vergleich, wenn beide aus der Fas-
sung geraten.14 Das Lachen ist die Reaktion sowohl des Zuschauers in der Tra-
gödie als auch des Menschen im Unglück der „wirklichen Welt“, allerdings mit
gegensätzlichem Effekt: Während das Lachen der Tragödie die Fassung völlig
zerstört, gewinnen die Menschen im Unglück durch das Lachen ihre Fassung
erst wieder. Allerdings ist dieser Effekt dezidiert erst „hinterdrein“ gewiss,
was – hier wechselt die Gattungstheorie ihre Systemstelle – auf eine bestimmte,
nämlich narrative Vermittlung der komischen Elemente inmitten des erlebten
Unglücks verweist. Denn erst das spätere Erzählen von den lächerlichen Um-
ständen kann im Unglück der wirklichen Welt die Fassung durch Lachen wie-
derherstellen. Der einer Affektäußerung des Lachens als Disposition zugrunde-
liegende Humor weist deshalb auf das eigentliche Ziel der Unterhaltungen hin:15

13 Dabei knüpfe ich durchaus an das an, was Zumbusch unter der Ansteckungsgefahr des
„Zeitfieber[s]“ semantisiert, wenngleich ich die zugrundeliegende narrative Struktur beschrei-
be. Zumbusch 2012, 300.
14 Zum Begriff der Fassung und zur Verfassung der geselligen Gemeinschaft vgl. Auer 2015,
bes. 166–169. Den hier in den Blick genommenen dramatischen Vergleich vernachlässigt Auer
dabei allerdings, wenngleich er den Rahmen der Unterhaltungen durch das Wortfeld grund-
legend destabilisiert sieht.
15 Vgl. dazu den entsprechenden Eintrag im DWB; URL: http://www.woerterbuchnetz.de/
DWB?lemma=humor [31. 08. 2018].

http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=humor
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=humor


2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 339

die Wahrung der Fassung. Dementsprechend ist es nur konsequent, wenn alle
Figuren, die fast wie in einem Personenverzeichnis als Teile des Flüchtlingszugs
aufgeführt werden, zunächst ihre Fassung verlieren. So kennt Luise, die älteste
Tochter der Baronesse, bei der Flucht weder sich selbst, noch erkennt sie mehr
ihren Verlobten. Die Fassungslosigkeit der Figuren ordnet die extradiegetische
Erzählinstanz kommentierend ein und rahmt sie auch normativ.

Das zeigt sich an der Beschreibung von Karl, dessen politische Ansichten
der übrigen Gesellschaft und der Erzählung zuwiderlaufen, weil er sich „von
der blendenden Schönheit [hat] verführen lassen, die unter dem Namen Freiheit
sich erst heimlich, dann öffentlich so viele Anbeter zu verschaffen wußte […]“
(MA 4.1, 438). Karl ist also Anhänger der revolutionären Ideale und trotzdem
Teil der Ausgewanderten. Der Vergleich, den die Unterhaltungen heranziehen,
um Karl zu beschreiben, ist dabei bezeichnend. Denn auch hier erklärt ein Er-
zählerkommentar, dass sowohl die Idee der Freiheit als auch die „Leidenschaft“
(ebd.) der Liebe die normative Hierarchie gefährdet. Besonders gefährdet sie
den eingangs so betont bedrohten Wert der Familie. Denn „Eltern, Verwandte
und Freunde werden uns fremd indem wir uns etwas zueignen, das uns ganz
ausfüllt und uns alles übrige fremd macht“ (ebd.). Die Aufgabe des Erzähler-
kommentars erschöpft sich hier nicht darin, die psychologische Disposition der
Figuren zu erläutern; er gibt einen genauen normativen Rahmen vor, indem
er die Figuren situiert. Karl ist dabei klar derjenige, der „die Zufriedenheit der
Gesellschaft“ (ebd.) durch seine Gespräche gefährdet und stört. Zugleich wird
er zum diskursiven Zentrum der Unterhaltungen, an dem sich die anderen Figu-
ren in ihrer politischen wie familialen Positionierung abarbeiten müssen:

Friedrich hatte sich schon einigemal mit ihm überworfen und ließ sich in der letzten Zeit
gar nicht mehr mit ihm ein. Die Baronesse wußte ihn auf eine kluge Weise wenigstens zu
augenblicklicher Mäßigung zu leiten; Fräulein Luise machte ihm am meisten zu schaffen,
indem sie, freilich oft ungerechter Weise, seinen Charakter und seinen Verstand verdäch-
tig zu machen suchte. Der Hofmeister gab ihm im Stillen recht; der Geistliche im Stillen
unrecht und die Kammermädchen […] hörten ihn gerne reden […]. (MA 4.1, 438 f.)

In dieser Liste der Hauptfiguren wird klar, dass sie sich – egal in welcher Wei-
se – zu Karl verhalten müssen.

Davon nicht ausgenommen ist der Geheimerat von S. samt Familie, der auf
dem rechtsrheinischen Gut der Baronesse ankommt. Auch er steht – in Diensten
eines Fürsten – auf Seiten der deutschen Koalitionstruppen und avanciert zu
einer Spiegelfigur der extradiegetisch-heterodiegetischen Erzählinstanz. Denn
analog zum Beginn der Unterhaltungen wird seine politische Haltung mit einem
identifikatorischen Tricolon eingeführt:



340 IV Modus

Sein Fürst, das Land, er selbst hatten viel durch den Einfall der Franzosen gelitten; er
hatte die Willkür der Nation, die nur vom Gesetz sprach, kennen gelernt und den Unter-
drückungsgeist derer die das Wort Freiheit immer im Munde führten. (MA 4.1, 440 f.)

In diesem Tricolon zeigt sich dieselbe politische Positionierung wie am Anfang
der Erzählung, auch wenn der Erzählerkommentar dem Geheimerat durchaus
ein „hypochondrische[s] Gemüte“ (MA 4.1, 441) und Leidenschaft im Urteilen
attestiert, was sich bezogen auf Karl als fatal für die gesellige Gemeinschaft
herausstellen wird. Als sich die politische Situation mit der Blockade von Mainz
schließlich zuspitzt, kommt es zum Eklat und zum Disput „mit ungebundener
Leidenschaft“ (MA 4.1, 442). An dieser Stelle wechselt die Erzählung zum ersten
Mal über längere Passagen in den dramatischen Modus, indem sie das Streit-
gespräch zwischen dem Geheimerat und Karl in direkter Rede wiedergibt und
sich so einer Bewertung wie Positionierung entzieht. Nach den längeren Ein-
gangsäußerungen der beiden Kontrahenten (vgl. MA 4.1, 442 f.) schaltet die Er-
zählung wieder in den Gesprächsbericht um, um den Streit schließlich in indi-
rekter Rede abzubilden:

Der Geheimerat behauptete dagegen, es sei lächerlich zu denken, daß die Franzosen nur
irgend einen Augenblick, bei einer Kapitulation oder sonst für sie sorgen würden, viel-
mehr würden diese Leute gewiß in die Hände der Alliierten fallen und er hoffe sie alle
gehangen zu sehen.

Diese Drohung hielt Karl nicht aus und rief vielmehr: er hoffe, daß die Guillotine auch in
Deutschland eine gesegnete Ernte finden und kein schuldiges Haupt verfehlen werde.
Dazu fügte er einige sehr starke Vorwürfe, welche den Geheimerat persönlich trafen und
in jedem Sinne beleidigend waren. (MA 4.1, 444)

Welcher Art diese Vorwürfe waren, die Karl – nachdem sie sich gegenseitig Gal-
genstrick und Guillotine an den Hals gewünscht haben – an den Geheimerat
richtet, verschweigt die Erzählung in einer Ellipse, woraufhin letzterer sich aus
der „Gesellschaft [zu] entfernen“ (MA 4.1, 444) genötigt sieht.

Hier ist die gesellige Gemeinschaft temporär still gestellt: „Die Gesellschaft
schwieg.“ (MA 4.1, 445) Dieses Stillschweigen führt nicht zum Abbruch des Er-
zählens: Die Erzählinstanz kompensiert das Schweigen im narrativen Modus
und beschreibt die Abreise im Erzählerbericht und im Gesprächsbericht. Nach
der Abreise des Geheimerats und seiner Familie wirft die Baronesse Karl vor,
dass sie durch sein Verhalten nicht nur die Gesellschaft ihrer langjährigen
Freundin missen muss, sondern darüber hinaus auch dass der gesamten geselli-
gen Gemeinschaft nun „die Unterhaltung ihres Gatten“ (MA 4.1, 446) fehlt, der
vor allem die Gabe hat, sein „unerschöpfliches“ (ebd.) Wissen in gute, ja unter-
haltsame Geschichten zu verpacken. Mit diesem Bruch der geselligen Gemein-
schaft korrespondiert ein eklatanter Moduswechsel. Nachdem die Erzählung bei



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 341

der Darstellung des Streitgesprächs noch alle Register der Vermittlung von Figu-
renrede gezogen hat, zieht sie sich nun auf einen radikalen dramatischen Mo-
dus zurück, der nicht einmal mehr moderierende verba dicendi kennt, son-
dern – ähnlich einem dramatischen Text – nur noch die Figurennamen ihrer
Rede kursiv voranstellt. Mit der Krise der Geselligkeit korrespondiert also bereits
auf der Darstellungsebene eine Krise des Erzählens, wo die extradiegetisch-
heterodiegetische Erzählinstanz die Fassungslosigkeit der Figuren nicht mehr
zu kompensieren vermag, sondern selbst ihre Fassung verliert.

Dieser Rückzug der Erzählinstanz wird durch das erste Erzählprogramm der
Unterhaltungen reflektiert, indem die Baronesse dieses zunächst als Befehl und
Forderung, dann abgeschwächt als „Rat“ und „Bitte“ (MA 4.1, 447) formuliert.
In Rückbesinnung auf „gesellige Bildung“ (MA 4.1, 448) und „gesellige Scho-
nung“ (MA 4.1, 449), welche die Baronesse in der Zurechtweisung Karls selbst
noch gebrochen hat (vgl. MA 4.1, 446), wird ein „Gesetz“ etabliert, dass aus
der Gesellschaft „gänzlich alle Unterhaltung über das Interesse des Tages [zu]
verbannen“ (MA 4.1, 450) ist. Das oberste Ziel der Unterhaltungen ist dabei klar
die Selbsterhaltung der geselligen Gemeinschaft: „lehrreich, nützlich und be-
sonders gesellig zu sein“ (ebd.) wird zur Maxime.16 Das Erzählprogramm der
Baronesse regelt also zunächst die Inhalte der Unterhaltung, das somit zwar
Reiseberichte, Geschichte, Philosophie und Naturkunde als mögliche Gegen-
stände absteckt (vgl. ebd.), aber vor allem widerstreitende politische Meinun-
gen ausschließt.

Doch dieses Programm ist insofern nur bedingt gültig, als mit dem Geistli-
chen der intradiegetische Erzähler der meisten nun folgenden metadiegeti-
schen Erzählungen fehlt: Er hat – auf „einem langen Spaziergange“ (MA 4.1,
451) – weder dem Eklat noch der programmatischen Lösung beigewohnt. In
seiner daher notwendigen narrativen Wiederholung wird das Programm aber
variiert. Diese Variation wird bisher meist als Begründung eines novellisti-
schen Erzählprogramms gedeutet, was vor allem an der programmatischen
Reformulierung des Neuigkeitswerts einer Erzählung liegt:17 Denn „[n]ur das
Neue scheint gewöhnlich wichtig, weil es ohne Zusammenhang Verwunderung
erregt und unsre Einbildungskraft einen Augenblick in Bewegung setzt, unser
Gefühl nur leicht berührt und unsern Verstand völlig in Ruhe läßt“ (MA 4.1,
452). Reflexionsloses Erzählen ohne Bezug zu den sich Unterhaltenden – also
ohne Gefahr die gesellige Gemeinschaft zu gefährden – scheint zum Zwecke
„ewiger Zerstreuung“ (ebd.) die Konversation zu bestimmen und bildet unüber-

16 Zu den Implikationen dieses Modells von Geselligkeit und allgemeinerer Verortungen vgl.
Peter 1999, bes. 304; Kiefer 2001; Scialdone 2014.
17 Vgl. Neumann 1984; Schlaffer 1993, 50.



342 IV Modus

sehbar zugleich das entschiedene Feindbild des intradiegetischen Erzählers.
Die Rekonfiguration des Erzählprogramms durch den Geistlichen nimmt näm-
lich indirekt einen zweiten Ausschluss vor: Nicht nur das „Interesse des Tages“
(MA 4.1, 450), sondern eben das, was „Tück- und Schadenfreude“ (MA 4.1,
452) fördert. Glücklicherweise hat der Geistliche eine Sammlung von Geschich-
ten, die eben keine „skandalöse Chronik“ (MA 4.1, 453) ist, wie Luise insinuiert.
Denn der Geistliche hat ausgewählt:

Zur Übersicht der großen Geschichte fühl ich weder Kraft noch Mut, und die einzelnen
Weltbegebenheiten verwirren mich; aber unter den vielen Privatgeschichten, wahren und
falschen, mit denen man sich im Publiko trägt, die man sich insgeheim einander erzählt,
gibt es manche die noch einen reineren, schönern Reiz haben als den Reiz der Neuheit.
Manche die durch eine geistreiche Wendung uns immer zu erheitern Anspruch machen,
manche die uns die menschliche Natur und ihre innere Verborgenheiten auf einen Augen-
blick eröffnen, andere wieder, deren sonderbare Albernheiten uns ergötzen. Aus der gro-
ßen Menge, die im gemeinen Leben unsere Aufmerksamkeit und unsre Bosheit beschäf-
tigen und die eben so gemein sind als die Menschen, denen sie begegnen oder die sie
erzählen, habe ich diejenigen gesammelt, die mir nur irgend einen Charakter zu haben
schienen, die meinen Verstand, die mein Gemüt berührten und beschäftigten und die mir,
wenn ich wieder daran dachte, einen Augenblick reiner und ruhiger Heiterkeit gewährten.
(MA 4.1, 453 f.)

Der Geistliche scheint das Erzählprogramm der Baronesse deutlich zu verschär-
fen, indem er den Zweck der Unterhaltung nicht nur ex negativo definiert, son-
dern eine voraussetzungsreichere Wirkungsästhetik entwirft.

Aber nicht nur Luise scheint nicht zu wissen, worauf der Geistliche mit sei-
ner Sammlung hinauswill. Auch die Erzählung entzieht sich jeglichen Kommen-
tars und wechselt nochmals in den radikalen dramatischen Modus. Weder han-
delt es sich bei den Erzählungen des Geistlichen um eine „Sammlung lüsterner
Späße“ (MA 4.1, 454) noch um eine frömmelnde „Mädchenschule“ (ebd.), aber
der Geistliche weigert sich dennoch beharrlich, seine Geschichten zu klassifizie-
ren oder positiv zu bestimmen. Erst nachdem ihn auch die Baronesse dazu auf-
fordert, gibt er folgende Definition, die wieder auf die intendierte Wirkung der
Erzählung abzielt:

Der Alte. Soll ich wiederholen, mein Fräulein: daß dem wohldenkenden Menschen nur
dann etwas skandalös vorkomme, wenn er Bosheit, Übermut, Lust zu schaden, Widerwil-
len zu helfen bemerkt, daß er davon sein Auge wegwendet; dagegen aber kleine Fehler
und Mängel lustig findet, und besonders mit seiner Betrachtung gern bei Geschichten
verweilt, wo er den guten Menschen in leichtem Widerspruch mit sich selbst, seinen Be-
gierden und seinen Vorsätzen findet, wo alberne und auf ihren Wert eingebildete Toren
beschämt, zurecht gewiesen oder betrogen werden; wo jede Anmaßung auf eine natürli-
che, ja eine zufällige Weise bestraft wird; wo Vorsätze, Wünsche und Hoffnungen bald
gestört, aufgehalten und vereitelt, bald unerwartet angenähert, erfüllt und bestätigt wer-



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 343

den. Da wo der Zufall mit der menschlichen Schwäche und Unzulänglichkeit spielt, hat
er am liebsten seine stille Betrachtung und keiner seiner Helden, deren Geschichten er
bewahrt, hat von ihm weder Tadel zu besorgen noch Lob zu erwarten. (MA 4.1, 455)

Was der Geistliche hier entwirft, ist ein Programm der moralischen Erzählung,
die explizit mit Komik angereichert ist,18 aber keine Lehrsätze formuliert. Statt-
dessen regt sie eine stille Betrachtung an und stellt dadurch die anfangs so
gefährdete Fassung der Figuren als Zuhörende sicher.19 Den Gegenständen ent-
spricht ein auf die Art und Weise des Erzählens abzielendes Erzählprogramm,
das zunächst mit Motivierung kalkuliert, indem der Zufall aufgewertet wird.
Darüber hinaus expliziert der Geistliche: „Es kommt freilich vieles auf die Be-
obachter an, und was für eine Seite man den Sachen abzugewinnen weiß.“
(ebd.) Der Geistliche legitimiert seine Erzählungen über ihre modale Struktur:
Mittelbarkeit und Perspektive bilden die Punkte der Beobachtung, die eine Er-
zählung in diesem Sinne reizvoll machen. Dabei verbittet er sich jede Interpreta-
tion, die in seinen Erzählungen Personen der diegetischen Welt wiedererkennen
will: „man soll keine meiner Geschichten deuten!“ (MA 4.1, 456) In dieser Art
und Weise werden nicht nur Gegenstände der Erzählungen beschränkt, sondern
ihre „Gestalt“ (ebd.) – und damit wird ihre Erzählweise zum entscheidenden
Merkmal. Mit der Engführung von Beobachter und Erzähler lenkt der Text die
Aufmerksamkeit genau auf die modale Struktur der Erzählungen und auf die
Relation zwischen Erzähler und Erzählung.

Die Beschränkung der Gegenstände, wie sie die Baronesse im ersten Er-
zählprogramm formuliert, erweist sich folglich als nicht hinreichend für die
Rahmung der folgenden metadiegetischen Erzählungen. Erst die durch den
Geistlichen in seiner Variation und Modifikation des ersten Erzählprogramms
formulierten Modalitäten des Erzählens wie der Interpretation können die Ver-
fassung der geselligen Gemeinschaft in den darauffolgenden Erzählungen si-
chern. Das Deutungsverbot besteht dabei auch weniger in einer Entsagung al-
ler Interpretationsmöglichkeiten als vielmehr in einer Art Referenzverbot: Das
„Rätsel zu entziffern“ (ebd.) heißt eben nicht, Verbindungen zur Welt der Rah-
menerzählung herzustellen, sondern die „Gestalt“ (ebd.) vor die Gegenstände
der Erzählungen zu stellen. Luise erkennt wohl, dass dem Geistlichen theore-

18 Zum Verhältnis von Moralistik und Komik vgl. Scholl 2011.
19 Vgl. den Eintrag im Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft, der Moralistik als
„[i]n unsystematischer Form präsentierte, auf explizite moralische Belehrung verzichtende
Darstellungen menschlicher Verhaltensweisen“ definiert (Werle 2000, hier 633). Einen breite-
ren Blick auf die Moralistik bieten Behrens/Moog-Grünewald 2010; darin besonders Stierle
2010, 10–22. Zur anthropologischen Grundierung und ihren narratologischen Konsequenzen
vgl. weiter Berg 2007, bes. 366–372; Berg 2006, bes. 288–291; Becheru 2011, bes. 282–284.



344 IV Modus

tisch nicht beizukommen ist, und verlangt eine Geschichte als „ein Stückchen
zur Probe“ (ebd.), was der Geistliche mit dem Hinweis auf die gesellige Funk-
tion der Geschichten verweigert. Der Disput zwischen Luise und dem Geistli-
chen ist damit allerdings nicht beendet, sondern lediglich auf die metadiegeti-
schen Erzählungen verschoben. Erst nachdem dieses zweite Erzählprogramm
formuliert ist, wechseln die Unterhaltungen wieder in den narrativen Modus
zurück; gleichwohl werden die Erzählerkommentare, die den Anfang der Un-
terhaltungen noch dominiert haben, im Verlauf des Textes nicht mehr in die-
sem Ausmaß zu finden sein. An ihre Stelle treten die intradiegetischen Erzähler
und ihre metadiegetischen Erzählungen.

2.2 Modi des Erzählens: Reihe der metadiegetischen
Erzählungen

Nach dem doppelten programmatischen Rahmen können die metadiegetischen
Erzählungen beginnen. Ihr Ausgangspunkt ist genau das Szenario, das die Baro-
nesse explizit untersagt hat: Kaum hat sich die Baronesse zurückgezogen, ma-
chen „Nachrichten“ und „Gerüchte“ (MA 4.1, 456) über den Verlauf der Kämpfe
die Runde und mit ihnen der „Zweifel“ (ebd.) über ihren Wahrheitsgehalt. Der
Geistliche hat sogleich eine pragmatische Lösung bei der Hand: „daß wir das-
jenige glauben, was uns angenehm ist, ohne Umstände das verwerfen, was uns
unangenehm wäre, und daß wir übrigens wahr sein lassen, was wahr sein kann“
(MA 4.1, 457). Damit ist die entscheidende Wendung weg vom „Interesse des
Tages“ (MA 4.1, 450) hin zum „Romanhaften [und] Geisterhaften“ (MA 4.1, 457)
und damit zum Interesse der Erzählungen vollzogen. Doch gerade hier ist die
Frage nach der Wahrheit nicht abzuschaffen, was sich darin zeigt, dass der
Geistliche die Bewertung des Wahrheitsgehalts durch Zeitgenossen der ersten
metadiegetischen Erzählung von der Sängerin Antonelli – einer veritablen Geis-
tergeschichte – voranstellt. Damit verschiebt sich die Frage der Wahrheit der
gegenwärtigen Nachrichten auf die Frage nach der Wahrheit der Erzählung.20

Diese Wahrheit wird sogar doppelt verhandelt, indem die Diskussion gespiegelt
und damit von der intradiegetischen auf die metadiegetische Welt verschoben
wird, wie der intradiegetische Rahmen zeigt:

Als ich mich in Neapel aufhielt, begegnete daselbst eine Geschichte, die großes Aufsehen
erregte, und worüber die Urteile sehr verschieden waren. Die einen behaupteten, sie sei
völlig ersonnen, die andern, sie sei wahr, aber es stecke ein Betrug dahinter. Diese Partei

20 Vgl. Zumbusch 2012, 307–309.



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 345

war wieder unter einander selbst uneinig; sie stritten wer dabei betrogen haben könnte;
andere dagegen behaupteten: es sei keinesweges ausgemacht, daß geistige Naturen nicht
sollten auf Elemente und Körper wirken können, und man müsse nicht jede wunderbare
Begebenheit ausschließlich entweder für Lüge oder Trug erklären. Nun zur Geschichte
selbst. (MA 4.1, 457)

Noch bevor der Geistliche zu seiner ersten Erzählung ansetzt, stellt er also die
Diskussion um die Geschichte mit ihren verschiedenen Parteien vor. Dabei be-
glaubigt er selbst als intradiegetisch-homodiegetischer Erzähler ihre Begeben-
heit, die allerdings wohlgemerkt zunächst nicht in den erzählten Ereignissen
besteht, sondern in der Geschichte, die „begegnete“. Die Erzählung selbst be-
ginnt mit einer Beschreibung der Hauptfigur, die durch eine Rechtfertigung da-
rüber abgeschlossen wird, wie der Geistliche zu seinen Informationen gekom-
men ist. Denn er selbst war – nun als erzähltes Ich – Teil der Geschichte: Er
kann also aus direkter Anschauung von der Sängerin Antonelli berichten, der
ein seltsames akustisches Phänomen begegnet, das in einem verlassenen und
verstorbenen Liebhaber seine Ursache haben soll.21 Das hindert ihn aber nicht,
im dezidierten Nullfokus von den Gefühlen unterschiedlicher Figuren zu berich-
ten oder ihre Einstellungen kommentierend zu bewerten.

Größtenteils bedient sich die Erzählung des narrativen Modus; nur verein-
zelt und an entscheidenden Stellen wechselt sie in den dramatischen Modus
und stellt Figurenrede direkt dar (vgl. MA 4.1, 459, 462, 464 f.). In einer Erzähl-
pause wiederholt die gesellige Gemeinschaft der Ausgewanderten genau die
Fragen nach der Wahrheit der Geschichte, die der Geistliche im Rahmen vor-
weggenommen hat:

Als der Erzähler einen Augenblick inne hielt, fing die Gesellschaft an ihre Gedanken und
Zweifel über diese Geschichte zu äußern, ob sie wahr sei, ob sie auch wahr sein könne?

Der Alte behauptete, sie müsse wahr sein, wenn sie interessant sein solle: denn für eine
erfundene Geschichte habe sie wenig Verdienst. (MA 4.1, 466)

Damit verschiebt sich die Debatte von der Wahrheit zur Wahrscheinlichkeit.
Denn ob die Geschichte „wahr sei“, kann nur der intradiegetische Erzähler be-
zeugen. Ob sie indes „wahr sein könne“, ist dagegen eine Frage der Wahr-
scheinlichkeit und damit interpretative Aufgabe des intradiegetischen Publi-
kums, die der Geistliche außerdem direkt vor dem Erzählen der Geschichte als
Maxime der Wahrheitsfindung gestellt hat (vgl. MA 4.1, 457). Diese Verschie-

21 Diese Erzählung hat – wie die meisten metadiegetischen Erzählungen der Unterhaltungen –
ein Vorbild: Hier bedient sich Goethe der Geschichte der Pariser Schauspielerin Claire-Josephi-
ne Clairon de la Tude. Vgl. MA 4.1, 1068 f.



346 IV Modus

bung sekundiert der Geistliche – hier und im Folgenden öfter als der „Alte“
(ebd.) bezeichnet – auf die Wirkung der Geschichte in Gestalt ihres Interesses.
Gleichwohl reagiert er auf den Einwand, ob sich niemand nach den Umständen
des verstorbenen Liebhabers erkundigt habe, mit einem Rollenwechsel, indem
er von seinen Nachforschungen erzählt, mit denen er diese Rückfragen bereits
in der erzählten Welt vorweggenommen hat. Die Reaktionen des intradiegeti-
schen Publikums steuern also auf den Verlauf der Erzählung. Als erzähltes Ich
findet der Geistliche die Frau, die für den verlassenen Liebhaber der Sängerin
bis zu seinem Tod gesorgt hat. Sie erzählt dem Geistlichen von den letzten Stun-
den des Liebhabers, was dieser als erzählendes Ich in indirekter Rede wieder-
gibt, einschließlich seiner letzten Worte:

Verzweiflend habe er ausgerufen: nein, es soll ihr nichts helfen! Sie vermeidet mich; aber
auch nach meinem Tod soll sie keine Ruhe vor mir haben. Mit dieser Heftigkeit verschied
er und nur zu sehr mußten wir erfahren, daß man auch jenseit des Grabes Wort halten
könne. (MA 4.1, 467)

Hier zeigt sich die Kraft des Moduswechsels, der die Erzählebenen sprengt, in-
dem nun nicht mehr die metametadiegetische Erzählung der Frau vom Tod des
Liebhabers in indirekter Rede berichtet, sondern mit dem Wechsel ins Präte-
ritum Indikativ die Erfahrung, „daß man auch jenseit des Grabes Wort halten
könne“, das akustische Phänomen beglaubigt.

Auch diese Nachforschungen klären die Diskussion der Ausgewanderten
aber nicht abschließend. Denn vor die unlösbare Frage nach der Wahrheit der
Geschichte gestellt, verschiebt Friedrich alias Fritz die Bewertung auf eine neue
Geschichte: Statt zu interpretieren wird – unter dem Vorzeichen des Interesses,
das der Geistliche zum Wahrheitskriterium erhoben hat – weitererzählt. Der
Aufschub besteht darin, „gleichfalls eine Geschichte zu erzählen, die zwar der
vorigen an Interesse nicht gleiche, aber doch auch [wie Friedrich seine Erzäh-
lung ankündigt] von der Art sei, daß man sie niemals mit völliger Gewißheit
habe erklären können“ (ebd.). Die zweite metadiegetische Erzählung behandelt
mit dem rätselhaften Klopfen ein ähnliches akustisches Phänomen von zweifel-
haftem Ursprung wie die erste Erzählung. Die Distanz zur erzählten Welt wird
allerdings gesteigert. Der intradiegetische Erzähler ist nicht mehr Teil der er-
zählten Welt, aber über seinen „Freunde“ (ebd.) mit derselben verbunden. Die-
se kurze Erzählung ist deutlich distanzierter gestaltet und bricht kein einziges
Mal mit dem narrativen Modus. Sie bietet wiederum eine Vielzahl von Anlässen,
die „sich auf mehr als eine Weise deuten“ (MA 4.1, 469) lassen, sodass die ver-
sammelte Gesellschaft zunächst ihre verschiedenen Meinungen und Kommen-
tare wiedergibt. Karl glaubt, dass es sich hier nur um einen Mangel an Informa-
tionen handelt, „weil die Umstände, unter welchen solche Wunder geschehen,



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 347

nicht alle bemerkt sind“ (ebd.). Für ihn handelt es sich bei den akustischen
Phänomenen also um prinzipiell erklärbare; die Erzählungen zeigen kein unsi-
cheres, sondern nur unvollständiges Wissen. Dagegen wendet der Geistliche
ein, dass die Erzählungen eine veritable Krise des Erkennens inszenieren, der
nicht einfach mit zusätzlichen Informationen beizukommen ist:

Wenn es nur nicht überhaupt so schwer wäre zu untersuchen, sagte der Alte, und in dem
Augenblicke, wo etwas dergleichen begegnet, die Punkte und Momente alle gegenwärtig
zu haben, worauf es eigentlich ankommt, damit man nichts entwischen lasse, worin Be-
trug und Irrtum sich verstecken könne. Vermag man denn einem Taschenspieler so leicht
auf die Sprünge zu kommen, von dem wir doch wissen, daß er uns zum Besten hat?
(MA 4.1, 469)

Alle Untersuchung ist also schwer, nicht nur die Umstände der Untersuchung
sind es. Kaum wird diese Grenze des Erkennens problematisiert, zeitigen die
metadiegetischen Erzählungen einen nicht zu unterschätzenden Effekt in der
Welt der Intradiegese.22 Denn das rätselhafte Klopfen der zweiten bzw. der knal-
lende Ton der ersten metadiegetischen Erzählung wandern in Gestalt der zer-
springenden Schreibtischplatte in die Rahmenerzählung, indem „ein sehr
starker Knall“ (ebd.) die gesellige Gemeinschaft erschüttert. Diese narrative
Metalepse verweist auf die epistemologische Funktion des Erzählens, die hier
dann im dramatischen Modus expliziert wird, indem die Figuren über das rät-
selhafte Phänomen diskutieren, das aus der Metadiegese in die Intradiegese ge-
sprungen ist. Bezeichnenderweise steht dabei vor der Ursachenforschung eine
weitreichende Interpretation: Das Phänomen wird erst analog zur Geschichte
der Sängerin Antonelli durch Karl „scherzend“ als Zeichen eines „sterbende[n]
Liebhaber[s]“ (ebd.) gedeutet. Diese Deutung bezieht Luise – bereits als leicht
„aus der Fassung“ (MA 4.1, 437) zu bringende Figur eingeführt – dementspre-
chend auf ihren „Bräutigam“ (MA 4.1, 469), der auf der Seite der Alliierten ge-
gen Frankreich kämpft. Die Geselligkeit ist durch diese Analogie wiederum ge-
fährdet und muss gebannt werden. Dezidiert „um sie zu zerstreuen“ (ebd.) wird
deshalb die Ursachenforschung mit Barometer, aber ohne Hygrometer aufge-
nommen, was gleichwohl in derselben erkenntnistheoretischen Aporie endet,
die der Geistliche in Bezug auf die metadiegetischen Erzählungen formuliert
hat. Der ironische Unterton ist dabei nicht zu überhören: „[I]mmer die nötigsten
Instrumente“ (MA 4.1, 470) fehlen bei der Ursachenforschung unerklärlicher
Phänomene.

22 Zum problematischen Wechsel zwischen Ebenen- und Weltmodell bei Genettes Definition
der Metalepse siehe Kap. I.4.1. Zur Akustik des ersten Ebenensprungs vgl. Krings 2011.



348 IV Modus

Der Übersprung von Kausalketten ist an dieser Stelle programmatisch, weil
er zum Hauptthema der Unterhaltungen führt: der erzähltheoretischen Reflexion
von Geschichten wie Nachrichten. Wie immer, wenn die Figuren nicht mehr wei-
terwissen, kommt eine Nachricht der ratlosen Gesellschaft zu Hilfe, die aller-
dings das Ereignis narrativ kontextualisiert. Das Gut der Tante auf der anderen
Seite des Rheins, auf der die Kampfhandlungen wüten, steht in Flammen. Diese
Nachricht unterbricht nicht nur die Überlegungen zum Schreibtisch, sie wird für
die Ursachenforschung entscheidend, weil sich auf dem Gut der Tante eine Art
Zwilling des zersprungenen Schreibtisches befindet, der zur selben Zeit aus dem
gleichen Holz vom identischen Tischler hergestellt wurde. Die Zerstörung des
einen Tisches durch den Brand koinzidiert dergestalt mit der Zerstörung seines
Gegenstücks, was Anlass zu Spekulationen über den Zusammenhang dieser Er-
eignisse bietet. Eine „unleugbare […] Sympathie zwischen Hölzern“ (MA 4.1, 471)
wird dadurch zum Erklärungsmodell für Phänomene, die „mit Händen [zu] grei-
fen und doch nicht [zu] erklären“ (ebd.) sind. Ohne den Zufall in ein kausales
Modell aufzulösen,23 relativiert die extradiegetische Erzählinstanz die durch
Fritz hervorgebrachte „Mutmaßung“ (MA 4.1, 470), indem sie seine Motivationen
hinterfragt und sich zugleich weigert, die Frage zu beantworten oder zu bewer-
ten: Ob Fritz „wirklich diese Meinung hegte, oder ob der Wunsch, seine Schwes-
ter zu beruhigen, ihm zu diesem Einfall geholfen, wollen wir nicht entscheiden“
(MA 4.1, 471). Das Modalverb ‚wollen‘ löst nun eine metaleptische Bewegung
aus, welche die Erzählinstanz affiziert: Aus der Vermutung der Figur wird die
Vermutung der Erzählung, die an dieser Stelle nicht mehr die Motive der Figur
aufklärt und dieses Zurücktreten durch das Modalverb betont. Selbst im narrati-
ven Modus markiert der Text an dieser Stelle also die Grenzen seines Erkennens.
Auch wenn die Figuren in ihrer Epistemologie beschränkt sind, haben sie – ins-
besondere in der Konfiguration von Fritz und Karl – die gesellige Gemeinschaft
erhalten und die aus der Fassung gebrachte Luise beruhigt. Der erkenntnistheo-
retischen Aporie wird also mit narrativer Kompetenz begegnet.

Der Knall der Schreibtischplatte ist eine veranschaulichte narrative Meta-
lepse, weil er eine Übertragung ohne Zwischenschritt darstellt. Nicht nur über-
schreitet er die diegetischen Ebenen der Erzählung als narrative Metalepse,
indem er von der metadiegetischen auf die intradiegetische Ebene springt. Zu-
gleich unterlegt die Unerklärbarkeit des Zusammenhangs zwischen der Zerstö-
rung der beiden Schreibtische dem rhetorischen Tropus der Metalepse eine An-
schauung, weil der Knall für die Darstellung der Beziehung zwischen Ursache
und Wirkung verwendet wird, wobei genau die Mittelposition der Übertragung

23 Vgl. Zumbusch 2012, 309.



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 349

übersprungen wird.24 Die kausale Reihe weist also eine Lücke auf. Den Hinter-
grund dieser narrativen Struktur – darauf weist der Kommentar der Frankfurter
Ausgabe bereits hin, ohne sie beim Namen zu nennen25 – bildet die empiristi-
sche Erkenntniskritik, wie sie etwa Hume im achtzehnten Jahrhundert promi-
nent formuliert hat, indem er einen substantialistischen Begriff von Kausalität
auflöst und Kausalität stattdessen in der Wahrnehmung verortet. Mit Wahrneh-
mung ist das Stichwort gefallen, dass die Unterhaltungen hier nicht nur etwa
eine narrative Metalepse darstellen, die unter dem Aspekt des Ortes in dieser
Arbeit analysiert werden könnte. Vielmehr reflektiert der Moduswechsel diese
narrative Metalepse; weil über den Übersprung diskutiert wird, verschiebt sich
das Erklärungspotenzial des narrativen Modus: Die Figuren spekulieren und die
Erzählinstanz hält sich mit Vereindeutigungen zurück. Auf die narrative Meta-
lepse reagiert der Text also mit einer Paralipse als intentionaler Auslassung, die
auf die epistemologische Funktion der narrativen Funktion verweist.

Das so ausgestellte Verständnis von Kausalität, welches das zunächst auf
die metadiegetischen Erzählungen bezogene Deutungsverbot des Geistlichen
auf Weltdeutung erweitert, wird in Karls abwertender Parallelisierung von Na-
turwissenschaft und Geschichtsschreibung markiert, wonach die Wahrheit eher
verstellt als dargestellt wird:

Überhaupt, sagte Karl: scheint mir: daß jedes Phänomen, so wie jedes Faktum an sich
eigentlich das Interessante sei. Wer es erklärt oder mit andern Begebenheiten zusammen-
hängt, macht sich gewöhnlich eigentlich nur einen Spaß, und hat uns zum besten, wie
z. B. der Naturforscher und Historienschreiber. Aber eine einzelne Handlung oder Bege-
benheit ist interessant, nicht weil sie erklärbar oder wahrscheinlich, sondern weil sie
wahr ist. Wenn gegen Mitternacht die Flamme den Schreibtisch der Tante verzehrt hat,
so ist das sonderbare Reißen des unsern zu gleicher Zeit für uns eine wahre Begebenheit,
sie mag übrigens erklärbar sein und zusammenhängen mit was sie will. (MA 4.1, 471)

Der metaleptische Sprung des Knalls aus der Metadiegese in die Intradiegese
wird also zum Anlass der Reflexion von Wahrheit und Wahrheitsbegriffen und
schließt zugleich den Kreis, den die Spekulation über den Wahrheitsgehalt von
„Nachrichten“ und „Gerüchte[n]“ (MA 4.1, 456) eröffnet hat. Eine Identifikation
des hier vorgeführten Wahrheitsbegriffs, der an die Erkenntnisskepsis des acht-
zehnten Jahrhunderts erinnert, trägt jedoch nur bedingt zum Verständnis der
metaleptischen Verfahren bei, die diese Arbeit analysiert. Hingegen ist an dieser

24 Diesen Mechanismus erklärt die Systematik dieser Arbeit ausführlich (siehe Kap. I.4).
25 Dieser Hinweis bezieht sich zwar erst auf die Explizierung des moralistischen Erzählpro-
gramms nach der vierten metadiegetischen Erzählung, ist aber bereits hier leitend. Vgl. FA 9,
1573 f.



350 IV Modus

Stelle festzuhalten, dass unter dem Begriff des Interesses die Verschiebung von
der Wahrheit zur Wahrscheinlichkeit, die der Geistliche noch vor der ersten me-
tadiegetischen Erzählung vorgenommen hat, umgekehrt wird. Den Figuren gibt
der Knall der Schreibtischplatte vielmehr Anlass, Wahrheit derart minimalis-
tisch zu definieren, dass sie keine Zusammenhänge zwischen den Ereignissen
außer ihrer Gleichzeitigkeit umfasst. Ganz los vom Interesse, zu „erklären und
begreifen“ (MA 4.1, 471), kommt die Gesellschaft freilich nicht, und so macht
Karl die Probe aufs Exempel, indem er eine Geschichte erzählt, die „nicht min-
der interessant sei“ (ebd.).

An diesem Punkt wird die dritte Erzählung eingeschaltet und mit ihr eine
neue Form der Vermittlung von intradiegetischem Erzähler und metadiegeti-
scher Erzählung. Sind die Ereignisse der ersten Erzählung dem erzählenden
Geistlichen noch persönlich begegnet – waren also die Identität zwischen er-
zählendem und erzähltem Ich der homodiegetischen Erzählung der Garant ei-
ner Wahrheit in der Fiktion –, so war die zweite Erzählung durch Friedrichs
Freund als den mittelbaren Erzähler abgesichert. Die dritte Erzählung schließ-
lich wird über ihre Quelle – die „Memoiren“ des „Marschall[s] von Bassom-
pierre“ (ebd.) – verbürgt, wobei sich der intradiegetische Erzähler Karl seiner
Stimme bemächtigt, indem er die Erzählung damit ankündigt, dass es ihm „er-
laubt [sei], in seinem [Bassompierres, SM] Namen zu reden“ (ebd.). Die dritte
Erzählung präsentiert sich damit zwar formal als homodiegetische Erzählung,
kündigt aber die Identität zwischen erzählendem und erzähltem Ich auf höherer
diegetischer Ebene explizit auf. Sie verfährt dabei ähnlich wie die erste Erzäh-
lung, indem sie größtenteils im narrativen Modus und in transponierter Rede
erzählt, aber an entscheidenden Stellen – den Anweisungen der titelgebenden
‚schönen Krämerin‘ an Bassompierre – in den dramatischen Modus umschaltet
(vgl. MA 4.1, 473 f.). Die vierte Geschichte – ebenfalls vom Marschall von Bas-
sompierre – erhöht die Distanz nochmals deutlich, indem sie heterodiegetisch
erzählt wird und dazu nicht von Bassompierre selbst, sondern von „einem sei-
ner Vorfahren“ (MA 4.1, 475) handelt. Keine Moduswechsel kennzeichnen diese
Geschichte. Nur eine entscheidende Figurenäußerung wird in indirekter Rede
wiedergegeben. Was die metadiegetischen Erzählungen abschließt, ist ein zwei-
ter metaleptischer Sprung von der metadiegetischen auf die intradiegetische
Ebene. Deutlich weniger verstörend als der Knall der Schreibtischplatte wird
die Rede von Talismanen zum Anlass für Friedrich, ein „Geheimnis“ (MA 4.1,
475) anzudeuten, wonach sich auch in der Welt der Intradiegese ein derartiges
Objekt erhalten hat und patrilinear vererbt wird, was angesichts des toten Va-
ters durchaus prekär ist. Bei der Andeutung muss es bleiben, woraufhin Fried-
rich die Erzählgemeinschaft auflöst.

Am nächsten Morgen findet sich – bevor die Erzählreihe fortgesetzt wird –
eine dritte und letzte Variation des Erzählprogramms. Die Baronesse, die be-



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 351

zeichnenderweise allen bisherigen metadiegetischen Erzählungen ferngeblieben
ist, formuliert es ex negativo, als der Geistliche anbietet, eine Geschichte zu er-
zählen: Ihr Negativbeispiel bilden „Erzählungen […], bei welchen, nach Weise
der Tausend und Einen Nacht, Eine Begebenheit in die andere eingeschachtelt,
Ein Interesse durch das andere verdrängt wird“, damit die „vernünftige Folge“
der erzählten Ereignisse „durch Unterbrechung“ (MA 4.1, 476) gereizt wird. Die
Baronesse geht weiter, indem sie – im Widerspruch zu ihrem ersten Programm –
die Erzählweise über die Erzählgegenstände stellt: „Die Gegenstände Ihrer [des
Geistlichen, SM] Erzählungen gebe ich Ihnen ganz frei, aber lassen Sie uns we-
nigstens an der Form sehen, daß wir in guter Gesellschaft sind.“ (ebd.) Dann
folgt ein Katalog poetischer Ökonomie, der aus den Poetiken des achtzehnten
Jahrhunderts zu stammen scheint:

Geben Sie uns zum Anfang eine Geschichte von wenig Personen und Begebenheiten, die
gut erfunden und gedacht sei, wahr, natürlich und nicht gemein, so viel Handlung als
unentbehrlich und so viel Gesinnung als nötig ist, die nicht still stehe, sich nicht auf
Einem Flecke zu langsam bewege, sich aber auch nicht übereile, in der die Menschen
erscheinen wie man sie gern mag, nicht vollkommen, aber gut, nicht außerordentlich,
aber interessant und liebenswürdig. Ihre Geschichte sei unterhaltend, so lange wir sie
hören, befriedigend wenn sie zu Ende ist und hinterlasse uns einen stillen Reiz weiter
nachzudenken. (MA 4.1, 476 f.)

Dieser Katalog verdichtet verschiedene zeitgenössische poetologische Regeln
und ist als Erzählprogramm damit um einiges anspruchsvoller als jenes, wel-
ches die Baronesse noch nach der initialen geselligen Krise formuliert hat. Es
reguliert die Figuren- und Ereignisanzahl, fordert eine reduzierte Handlung und
bestimmte, wenngleich nicht näher spezifizierte Charaktereigenschaften, ein
mittleres Erzähltempo und mittlere Charaktere als Figuren. Wie der Geistliche
bemerkt, ist an dieser Reihe von „hohen und strengen Forderungen“ (MA 4.1,
477) besonders eine weitere Umstellung des Wahrheitsbegriffs zu erkennen, in-
dem ‚wahr‘ und ‚gut erfunden‘ eben keinen Widerspruch mehr darstellen. Dem-
entsprechend ist die folgende fünfte Erzählung die erste der Unterhaltungen, die
die Stellung des intradiegetischen Erzählers zu seiner metadiegetischen Erzäh-
lung nicht expliziert. Sie stellt eine „Geschichte zur Probe“ (MA 4.1, 476) dar,
indem sie nicht nur eine, sondern als „die erste und letzte“ (MA 4.1, 495) das
Muster einer „moralischen Erzählung“ (ebd.) exemplifiziert. Dieses Muster wird
hier allerdings erst nach der Erzählung deutlich gemacht, während es vor der
ersten metadiegetischen Erzählung im Erzählprogramm des Geistlichen bloß
angedeutet wird. Die Erzählung selbst ist als eine „alte Geschichte“ (MA 4.1,
477) in ihrer Herkunft unterbestimmt, operiert aber mit dezidiertem Nullfokus,
kann so Gedankenrede als direkte Rede wiedergeben, hat Einblick in verschie-
dene Figuren und arbeitet mit rhetorischen Fragen und souveränen Modus-



352 IV Modus

wechseln. Die Erzählung ist also deutlich weniger limitiert als die ersten vier
Erzählungen und damit freier in ihrer Vermittlung der erzählten Ereignisse. Ob-
wohl sie mit der Frage der ehelichen Treue und der Entsagung eine dezidiert
moralische Frage in ihr Zentrum stellt, formuliert sie keine explizite Moral im
Erzählerkommentar. Sie endet vielmehr mit einer Figurenrede, in der die poten-
ziell untreue Frau ihren Erkenntnisprozess reflektiert. Denn sie ist nach eigener
Aussage durch eine „Schule durch Irrtum und Hoffnung“ (MA 4.1, 494) gegan-
gen, die ihr die „Kraft der Tugend“ (ebd.) entdeckt hat.

Auf die Figurenrede folgt unmittelbar die Bewertung der Erzählung durch
die Baronesse, welche die Erzählung als „zierlich, vernünftig, unterhaltend und
unterrichtend“ (ebd.) lobt. Sie gibt ihr auch „den Ehrentitel einer moralischen
Erzählung“ (MA 4.1, 495). Bezeichnenderweise wechseln die Unterhaltungen an
dieser Stelle erneut in den dramatischen Modus. Die extradiegetische Erzähl-
instanz zieht sich erneut zurück, um die Figuren über die Erzählung urteilen
zu lassen. Abermals disputieren Luise und der Geistliche über den Begriff der
Moral, wobei der Geistliche mit den Begriffen von Pflicht und Neigung eine Kan-
tische Pflichtenethik zu vertreten scheint.26 Für die Frage meiner Analyse ist we-
niger der anzitierte philosophische Diskurs interessant, sondern mehr seine Kon-
sequenzen für die intradiegetische Diskussion der Erzählverfahren. Denn der
hier aufgespannte – von der extradiegetischen Erzählinstanz völlig unkommen-
tierte – philosophische Horizont ermöglicht es, die moralische Erzählung zu um-
stellen, indem sie den „Geiste“ (MA 4.1, 496) einer moralischen Erzählung fest-
legen, aber ihren „Stoff“ (ebd.) freigeben. An dieser Stelle wird deutlich, dass
der Geistliche im dramatischen Modus als Figur den extradiegetischen Erzähler
insofern ablöst, als er das Leistungsprofil des Erzählens reflektiert: „Verwirrun-
gen und Mißverständnisse sind die Quellen des tätigen Lebens und der Unterhal-
tung.“ (ebd.) Übersicht oder normative Einordnungen im Erzählerkommentar
der Extradiegese wären in diesem Zusammenhang also sogar kontraproduktiv
für die Unterhaltungen, weil sie dazu führen würden, dass die Erzählung abge-
brochen und normativ still gestellt würde. Genauso kontraproduktiv wäre eine
eindeutige Bewertung im Sinn des Kantischen Begriffs. Ein „befriedigend[es]“
Ende und ein „stille[r] Reiz weiter nachzudenken“ (MA 4.1, 477) als Effekt der
Erzählung, den die Baronesse fordert, wären so das Ende jeder Geselligkeit, das
die metadiegetische Erzählung natürlich nicht leistet. Kaum ist sie nämlich zu
Ende, fordert die Baronesse statt einer theoretischen Diskussion eine weitere Er-
zählung: „Haben Sie noch eine Geschichte dieser Art, so wünschen wir sie zu
hören. Ich liebe mir sehr Parallelgeschichten. Eine deutet auf die andere hin und

26 Vgl. MA 4.1, 1071 f. Vgl. darüber hinaus: Neumann 1984, 452 f.; Zumbusch 2012, 312.



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 353

erklärt ihren Sinn besser als viele trockne Worte“ (MA 4.1, 496). In diesem
Wunsch nach narrativer Variation statt interpretativer Schließung soll eine wei-
tere metadiegetische Erzählung die Aufgabe einer intradiegetischen Diskussion
übernehmen. Die Fortsetzung der Reihe wird dadurch aber auch prinzipiell un-
abschließbar, weil jede Erzählung ihre Interpretation in einer weiteren Erzäh-
lung zu fordern scheint.

Gleichwohl ist Übersicht und Innensicht in die Figuren das Alleinstellungs-
merkmal in der sechsten metadiegetischen Erzählung der Unterhaltungen:
„[N]ur durch eine genaue Darstellung dessen was in den Gemütern vorging“,
wird diese „neu und interessant“ (MA 4.1, 497), wie der Geistliche seine Erzäh-
lung ankündigt. Das „Interesse des Tages“ (MA 4.1, 450) ist also durch das Inte-
resse an der Darstellung des Innenlebens der Figuren substituiert. Damit ist
eine Art Wanderungsbewegung der Vermittlung angedeutet, die direkt zum den
Erzählrahmen sprengenden Märchen führt. Wo sich die extradiegetisch-hetero-
diegetische Erzählinstanz zurückzieht, tritt der Geistliche auf der intradiegeti-
schen Ebene an deren Stelle und gibt nun die Kommentare, die zu Beginn der
Unterhaltungen der Extradiegese vorbehalten waren:

Man kann in Familien oft die Bemerkung machen, daß Kinder, sowohl der Gestalt als
dem Geiste nach, bald vom Vater bald von der Mutter Eigenschaften zu haben scheinen,
und so kommt auch manchmal der Fall vor, daß ein Kind die Naturen beider Eltern auf
eine besondere und verwundernswürdige Weise verbindet.

Hievon war ein junger Mensch, den ich Ferdinand nennen will, ein auffallender Beweis.
(MA 4.1, 497)

Der Geistliche leitet das von der Baronesse geforderte „Familiengemälde“ (ebd.)
also sentenzartig ein und kündigt die nachfolgende Geschichte als „auffallen-
de[n] Beweis“ dieser Sentenz an. Die Souveränität des Erzählers geht sogar so
weit, dass er ihre Hauptfigur rhetorisch selbst benennt (vgl. ebd.). Auch wenn
die Herkunft der Geschichte nachgereicht wird – der Geistliche hat die Hauptfi-
gur seiner Erzählung Jahre nach den erzählten Vorfällen kennen gelernt und
die Geschichte selbst von ihr gehört (vgl. MA 4.1, 515 f.) –, bleibt die Erzählung
intradiegetisch-heterodiegetisch mit Nullfokalisierung. Sie ist die mit Abstand
umfangreichste Erzählung der Unterhaltungen und ist als letzte vor dem Mär-
chen strukturell exponiert. Nach einer kurzen Charakterisierung der Hauptfigur
und ihrer „zwei Seelen“ (MA 4.1, 497) erläutert der Geistliche diesen Charakter
an „eine[r] Begebenheit, die seinen ganzen Charakter ins Licht setzt“ (ebd.). Die
Erzählung ist mit Sentenzen förmlich gespickt, die allesamt einen doppelten
Boden haben. Einerseits erklären sie den besonderen Fall in Gestalt von Ferdi-
nand, andererseits verallgemeinern sie diesen Fall, indem sie ihn zum Exempel
erheben. Gleichwohl lösen sie die Überlegungen der Figur nicht im Erzähler-
kommentar auf. Das zeigt sich insbesondere an den Überlegungen zum Zufall,



354 IV Modus

mit denen Ferdinand seine Lage beschreibt und die der Erzähler als „Sophiste-
reien über Besitz und Recht“ (MA 4.1, 501) zwar qualifiziert, aber ihren Inhalt
nicht bewertet.27 Schließlich zeigt die Erzählung eine Entwicklung der Figur,
die ähnlich wie die Erzählung vom Prokurator eine moralische Einsicht statt
einer Norm formuliert:

Er hatte sich überzeugt, daß der Mensch Kraft habe, das Gute zu wollen und zu vollbrin-
gen, er glaubte nun auch, daß dadurch der Mensch das göttliche Wesen für sich interes-
sieren und sich dessen Beistand versprechen könne, den er so eben unmittelbar erfahren
hatte. (MA 4.1, 513)

Wieder in indirekter Rede wird diese Sentenz – im Gegensatz zu den umfangrei-
chen Erzählerkommentaren – nur vermittelt formuliert. Unmittelbar an die Er-
zählung anschließend formuliert Luise allerdings deren Moral, die in der Frage
nach der Möglichkeit besteht, „diesem oder jenem Wunsche zu entsagen“ (ebd.).
Als sie den Geistlichen auffordert, seine Erzählung fortzusetzen, wechseln die
Unterhaltungen ein viertes und letztes Mal in den dramatischen Modus. Wohlge-
merkt hängt dieser Moduswechsel nur bedingt von der vorhergehenden morali-
schen Diskussion zwischen Karl und Luise ab. Vielmehr bricht die Erzählung ab,
sobald es um poetologische Fragen geht:

Lassen Sie uns, sagte Luise zum Alten, nun Ihre Geschichte weiter hören.

Der Alte. Sie ist wirklich schon aus.

Luise. Die Entwicklung haben wir freilich gehört, nun möchten wir aber auch gerne das
Ende vernehmen.

Der Alte. Sie unterscheiden richtig, und da Sie sich für das Schicksal meines Freundes
interessieren, so will ich Ihnen wie es ihm ergangen noch kürzlich erzählen. (MA 4.1, 513)

Indem Luise zwischen Entwicklung und Endpunkt unterscheidet, hat sie eine
andere Lektion gelernt als eine moralische: nämlich eine narratologische Lek-
tion, die auf die Motivierungsstruktur der Erzählung abzielt. Die Entwicklung
bezeichnet dabei die kausale Struktur der Ferdinand-Erzählung, die mit Ferdi-
nands entscheidender Einsicht tatsächlich abgeschlossen ist. Ihr Ende findet
die Erzählung aber erst im Schicksal bzw. Ziel der Figur – mithin in der Ehe
und der bürgerlichen Absicherung. Was die Ferdinand-Erzählung damit abbil-
det, erinnert abseits aller motivischer Unterschiede im Initiationsplot durchaus

27 Vgl. Auer 2015, 172. Die strukturgebende Frage von Zufall und Schicksal bietet eine weitere
Parallele der Ferdinand-Erzählung zu Wilhelm Meister. Denn die Ferdinand-Erzählung endet
mit der Produktion von Kontingenz, indem die Hauptfigur selbst zum Auslöser des Zufalls
wird. Vgl. MA 4.1, 516.



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 355

an die Theatralische Sendung bzw. die Lehrjahre. Die hier diskutierten Aspekte
der Motivierung werden aber – und darauf kommt es mir an dieser Stelle an –
nicht durch Erzählerkommentar, sondern im dramatischen Modus reflektiert:
Die Unterhaltungen betonen damit ihre Vermittlung mit dem Geistlichen als Er-
zähler und Luise als Stichwortgeberin der Erzählung – und rahmen dergestalt
die Initiationserzählung.

Am Ende der Erzählung offenbart der Geistliche die Herkunft der Erzäh-
lung und setzt sich – wie bereits erwähnt – in einer doppelten Rolle zu ihr ins
Verhältnis. Denn eigentlich erzählt er eine metametadiegetische Erzählung, die
ihm durch die Hauptfigur selbst als autodiegetische Erzählung vermittelt wur-
de. Ferdinand hat aus seiner Erfahrung ein pädagogisches Programm gemacht,
worin eine weitere Analogie zu Wilhelm Meisters Lehrjahren auf struktureller,
wenn auch nicht auf figuraler Ebene liegt.28 Bevor aber auch das Ende der
Erzählung interpretiert werden kann, kommt Friedrich von seiner Expedition
zum Gut der Tante zurück, das nach den ersten beiden Erzählungen gebrannt
hat. Wie Cornelia Zumbusch herausgestellt hat, ist der Bericht vom gesprunge-
nen Schreibtisch an dieser Stelle explizit eine Art Schutzerzählung,29 weil er
die „Szenen des Jammers und der Verwüstung“ (MA 4.1, 517) verdrängt, die
der Brand verursacht hat, sodass er Friedrichs „heiter[e]“ (ebd.) Verfassung
wiederherstellt. Die Schutzerzählung entfaltet ihre Kraft allerdings nur, solan-
ge tatsächlich erzählt wird. Dementsprechend darf das Erzählen als Fortset-
zung der Spekulation über den Vorfall nicht enden.

Gleichwohl bleibt es bei der Koinzidenz der beiden Ereignisse: Ihr Zeitpunkt
ist identisch, was durch eine vom verbrannten Schreibtisch gerettete Uhr bewie-
sen wird, die genau im Moment des Brandes stehen geblieben ist. Auch wenn
der Hofmeister den Unterschied zwischen Koinzidenz und Kausalität anmerkt,
geht die Einbildungskraft erneut mit den Figuren durch. Ihr wird „abermals
vollkommen freien Lauf“ (ebd.) gelassen, was den Zusammenhang der beiden
Ereignisse angeht. Die Einbildungskraft stellt hier gerade keine Kantische30 Ver-
mittlung zwischen Sinnlichkeit und Verstand her, sondern wird zum Katalysa-
tor von spekulativen, metaleptischen Sprüngen. Deren Agentin ist in diesem
Fall Luise, die Tochter der Baronesse, die inzwischen „von dem Wohlbefinden
ihres Bräutigams Nachricht gehabt“ (ebd.) hat, das durch den Riss der Schreib-

28 Ohne auf die narrative Struktur einzugehen, weist Bernd Witte auf das „Kaufmannsmilieu“
als gemeinsamen Nenner der fünften und sechsten Erzählung mit den Lehrjahren hin. Vgl.
Witte 1984, 469.
29 Vgl. Zumbusch 2012, bes. 308 f.
30 Vgl. Kant 2011, B181; für Bezüge auf Kants Ästhetik des Ornaments vgl. Oesterle 2001, 190–
194.



356 IV Modus

tischplatte noch in Frage gestellt war. Die Spekulation über den Zusammenhang
der beiden Ereignisse wird nicht weiter vertieft; stattdessen wird die ungezügel-
te Einbildungskraft zum Anlass der tatsächlich letzten Erzählung, die als „Fort-
setzung“ (MA 4.1, 519) den Erzählrahmen zugleich sprengt – zum Anlass des
Märchens:

Wissen Sie nicht, sagte Karl zum Alten, uns irgend ein Märchen zu erzählen? Die Einbil-
dungskraft ist ein schönes Vermögen, nur mag ich nicht gern, wenn sie das was wirklich
geschehen ist, verarbeiten will; die luftigen Gestalten, die sie erschafft, sind uns als We-
sen einer eigenen Gattung sehr willkommen, verbunden mit der Wahrheit bringt sie meist
nur Ungeheuer hervor und scheint mir alsdann gewöhnlich mit dem Verstand und der
Vernunft im Widerspruche zu stehen. Sie muß sich, deucht mich, an keinen Gegenstand
hängen, sie muß uns keinen Gegenstand aufdringen wollen, sie soll, wenn sie Kunstwer-
ke hervorbringt, nur wie eine Musik auf uns selbst spielen, uns in uns selbst bewegen
und zwar so daß wir vergessen, daß etwas außer uns sei, das diese Bewegung hervor-
bringt. (MA 4.1, 517)

Ausgerechnet Karl verlangt damit nach einer Erzählung, die explizit alles aus-
schließt, „was wirklich geschehen ist“ und begründet diesen Verzicht auf die
Gegenstände wirkungsästhetisch. Doch der Verzicht geht weiter, indem Karl
auch eine Erzählung fordert, die es schafft, dass die Einbildungskraft „an kei-
nen Gegenstand“ mehr gebunden ist. Der Geistliche alias der Alte und Meister-
erzähler der Unterhaltungen antwortet darauf mit einer Umkehrung, indem er
die Einbildungskraft nicht als aktiv steuerndes Vermögen klassifiziert, weil sie
„nicht fordern“ (ebd.) kann und „erwarten [muss,] was ihr geschenkt wird“
(ebd.). Die Unterhaltungen enden aber nicht mit dem Versprechen des Geistli-
chen, ein Märchen zu erzählen, durch das die Ausgewanderten „an nichts und
an alles erinnert werden sollen“ (MA 4.1, 518). Vielmehr schließt die Erzählung
mit dem Hinweis auf „Neuigkeiten und Nachrichten“ (ebd.), die Friedrich von
seiner Exkursion auf die andere Rheinseite und damit von den dort laufenden
Kampfhandlungen mitgebracht hat. Auf diese – dezidiert tagespolitischen –
Mitteilungen, die nochmals gegen das erste Erzählprogramm der Baronesse ver-
stoßen, verweisen die Unterhaltungen aber in der Erwähnung des sprachlichen
Akts nur abstrakt; ihr Inhalt bleibt ausgespart.

2.3 Fortsetzung und Schließung: Das ‚Märchen‘

Mit dem Märchen sind die Unterhaltungen am Ende der Stufenfolge zunehmend
vermittelter Erzählungen angelangt; der intradiegetische Erzähler löst die extra-
diegetisch-heterodiegetische Erzählinstanz nicht nur auf einer ihm unterge-
ordneten Ebene ab, sondern setzt sich als intradiegetisch-heterodiegetischer



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 357

Erzähler mit Nullfokus gar an ihre Stelle, wenn man das Zurücktreten der Rah-
menerzählung in der paratextuell indizierten „Fortsetzung“ (MA 4.1, 519) ernst
nimmt.31 Diese Verschiebung zeigt sich zunächst im Verhältnis der metadiegeti-
schen Erzählungen zu ihrem intradiegetischen Erzählrahmen. War der Zusam-
menhang zwischen Intradiegese und Metadiegese in den bisherigen sechs Er-
zählungen bereits interpretationsbedürftig, wird er bezogen auf das Märchen
vollends prekär. Annonciert ist das Märchen nämlich ausdrücklich als Erzäh-
lung, die alles ausschließt, „was wirklich geschehen ist“ (MA 4.1, 517).32 Die
Fiktivität der Gegenstände versperrt Deutungen im Sinne von direkten Bezügen
zur intradiegetischen Welt. Die Einbildungskraft, die durch die Nachricht der
Koinzidenz der beiden zerstörten Schreibtische befeuert wurde, wird also auf
die Gattung des Märchens verschoben, allerdings nicht ohne dass der Geistliche
als ihr Erzähler zuvor die Bilder des Märchens ins Gedächtnis zurückrufen und
so die freie Einbildungskraft zumindest die Erinnerung zügeln muss, um dann
„an nichts und an alles“ (MA 4.1, 518) zu erinnern.

Damit ist das Stichwort der vorliegenden Analyse gegeben. Denn das Mär-
chen zeichnet sich strukturell durch semantische Unterbestimmtheit aus, die
bisher als „Ambivalenz“33 oder „bewußte Vieldeutigkeit“34 interpretiert wurde.
Diese semantische Unterbestimmtheit geht auf das Konto einer intertextuellen
Überdeterminiertheit, was sich nicht zuletzt in einer Vielzahl von – gerade my-
thologischen – Deutungen zeigt.35 1816 stellt Goethe selbst drei mögliche Deu-
tungslinien tabellarisch nebeneinander, um dabei anzumerken, dass die Erzäh-
lung deshalb zu verschiedenen, durchaus gleichberechtigten Interpretationen
einlädt, weil sie „Bilder, Ideen und Begriffe durch einander schlingt“ (MA 4.1,
1054).36 Auch wenn Harry Maync bereits um 1900 diesen Überblick über die
„Deutungswut“37 der verschiedenen Interpretationen erweitert und damit die
prinzipielle Unmöglichkeit einer alleingültigen, kohärenten Deutung des enig-
matischen Textes besiegelt, war die Forschung in ihren Bemühungen um eine
schlüssige Interpretation durch Entschlüsselung ausgesprochen persistent,
was – wenig überraschend – zu vielfältigen und sich widersprechenden Inter-

31 Diesen viel beachteten Bruch des Novellenzyklus interpretiert etwa Andreas Gailus als Aus-
druck einer Krise der dezidiert narrativen Repräsentation. Vgl. Gailus 2003, bes. 446.
32 Diese Stelle interpretiert die Forschung öfter als Hinweis auf ein autonomieästhetisches
Programm. Vgl. exemplarisch Zumbusch 2012, 314.
33 Neumann 1984, 454.
34 MA 4.1, 1049.
35 Ein besonders schlagendes Beispiel dieser Deutungen im ideologisierten Gestus der Offen-
barung bilden die Aufsätze von Rudolf Steiner. Vgl. Steiner 1999.
36 Vgl. Oesterle 2001, 198–200.
37 Zit. nach Kreuzer 1977, 221.



358 IV Modus

pretationen geführt hat.38 Vereinzelt hat man auch Parallelen zu Goethes Farb-
forschungen gezogen, hat sich dabei aber auf die motivische Ebene konzen-
triert, auf der narrative Strukturen keine Rolle spielen.39 Dass das Märchen sehr
wohl auch auf den politischen Rahmen der Unterhaltungen zu beziehen ist, ist
eines der weniger umstrittenen Ergebnisse.40 An dieser Verbindung knüpfe ich
an und verfolge zunächst eine formale Beschreibung des Märchens als Erzäh-
lung in der Reihe der anderen metadiegetischen Erzählungen der Unterhaltun-
gen. Denn ich will die Unterschiede und Gemeinsamkeiten des Märchens und
der anderen Erzählungen nicht motivisch, sondern strukturell analysieren.

Zwei strukturelle Modelle – so die These meiner Lektüre – führt das Mär-
chen eng. Auf der einen Seite kennzeichnet die Erzählung geradezu eine Obses-
sion mit Kreisen und Kreisförmigkeit: Kreise werden eröffnet, geschlossen, ge-
spiegelt und aufgelöst, was in der Forschung im Rückgriff auf das Modell des
Kaleidoskops reflektiert wird, in dem verschiedene Kreisfigurationen aufeinan-
der folgen.41 Auf der anderen Seite stellt die Erzählung gerade bezogen auf die
Erzählstruktur und die Figurenanordnung dem Modell des Kreises das Modell
der Reihe und Abfolge entgegen. In der Kombination dieser beiden Strukturen
finden sich die metaleptischen Verfahren, die hier als Paralipsen Lücken produ-
zieren. Narratologisch kann diese Kombination als Engführung der Erzählstruk-
tur der Unterhaltungen verstanden werden, indem die korrespondierenden Pro-
bleme der Fortsetzung und Schließung einander entgegengestellt werden. Denn
das Märchen ist beides zugleich: sowohl die paratextuell annoncierte Fortset-
zung als auch der Abschluss der Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten.
Narrative Vermittlung spielt für diese Ambiguität des Märchens die entscheiden-
de Rolle; ausgerechnet indem sie Lücken produzieren, werden die Moduswech-
sel zum Motor des Erzählens. Das Märchen erzählt nämlich nicht zuletzt die
Geschichte einer allerdings unspezifischen Erfüllung, die von Worten abhängt.
Diese Worte finden sich in verschiedenen Prophezeiungen, aber am program-
matischsten in der Reihe, die in einer Rätselstruktur vom Gold über das Licht
zum Gespräch führt. Bevor ich aber zu dieser exponierten orakelgleichen Stelle
komme, sind die narrativen Rahmenbedingungen des Märchens zu skizzieren.

Bereits für eine Fortsetzung der Unterhaltungen spricht die in der Modus-
analyse grundlegende Bestimmung der intradiegetischen Stimmen, die – im
Verlauf der verschiedenen Erzählungen zunehmend abstrakter geworden – nun
bezogen auf das Märchen bei völliger Unanschaulichkeit angelangt sind und

38 Vgl. Niggl 2001, 91–95.
39 Vgl. Kraft 2012, bes. 98–110; Sullivan 2007.
40 Vgl. Brown 1975, 20–32; Fink 1971, 114 f.; Mommsen 1981; Bauschinger 1997, 246–248.
41 Vgl. Kreuzer 1977, 225–230.



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 359

keinerlei Lücken des Wissens oder der Perspektive mehr offenbaren. Dabei ist
die durch den Geistlichen erzählte Geschichte nicht nur „irgend ein Märchen“
(MA 4.1, 517), wie Karl es fordert. Der bestimmte Artikel ist hingegen geradezu
charakteristisch für die Erzählung, deren demgemäß regulierte Zeit- und Raum-
struktur keineswegs den gängigen Gattungsvorgaben für Märchen entspricht.42

So kombiniert die Erzählung mit Blick auf ihre Orts- und Zeitangaben Unbe-
stimmtheit einerseits mit dem Singular des bestimmten Artikels und anderer-
seits mit der Beschwörung der Gegenwart: „An dem großen Flusse, der eben
von einem starken Regen geschwollen und übergetreten war, lag in seiner Hüt-
te, müde von der Anstrengung des Tages, der alte Fährmann und schlief.“
(MA 4.1, 519, Herv. SM) Auch wenn Raum und Zeit also nicht spezifiziert wer-
den, erweckt der Gebrauch des bestimmten Artikels den Eindruck der – nicht
näher konkretisierten – Singularität. Die Verwendung des temporalen Adverbs
‚eben‘ suggeriert trotz des späteren Erzählens im Präteritum die Nähe von Er-
zählzeit und erzählter Zeit. Bezogen auf die Raumstruktur sind die Parallelen
des Märchens zur Rahmenhandlung wenngleich abstrakt, doch unübersehbar:
Ein durch einen Fluss zweigeteilter Raum ist durch eine Krise erschüttert, die
sich im Gesang der weiblichen Hauptfigur der schönen Lilie (vgl. MA 4.1, 534)
verdichtet. Diese und weitere Kongruenzen haben vor allem die ältere For-
schung veranlasst, das Märchen als eine „Allegorie der Französischen Revolu-
tion“43 zu interpretieren. Dagegen stehen Interpretationen, welche die Rätsel-
haftigkeit der Erzählung explizit in ihrer Erzählweise verorten: „Zum Rätsel aber
wird jetzt nicht mehr wie in den ersten Geschichten die erzählte Begebenheit,
sondern die Erzählung selbst, der Text mit seinen symbolischen Bildern.“44

Dass diese Bilder sich zwar – wie Goethe selbst bemerkt – „durch einander
schlingen“,45 aber dabei keineswegs zufällig oder beliebig wirken, ist der Effekt
eines bestimmten Erzählverfahrens, das Ingrid Kreuzer als „pseudofinal“ cha-
rakterisiert.46 Obwohl alle Handlungen dezidiert nicht kausal motiviert sind,
folgen sie einer Art Bauplan.47 Er bedient sich wiederum verschiedener mytho-
logischer, insbesondere heilsgeschichtlicher Topoi, was in dem leitmotivisch
wiederkehrenden Ausspruch „Es ist an der Zeit!“ (MA 4.1, 525; vgl. in Variation

42 So fehlen berühmte Märchenformeln wie das einleitende „Es war einmal“ oder das schlie-
ßende „und wenn sie nicht gestorben sind …“. Vgl. zu den Strukturen des Märchens Neuhaus
2005, bes. 9, 24–26, 89–96; Kreuzer 1977, 222.
43 Vgl. MA 4.1, 1048.
44 MA 4.1, 1050.
45 MA 4.1, 1054.
46 Kreuzer 1977, 228.
47 Vgl. Breithaupt 2000, 100–102.



360 IV Modus

MA 4.1, 527, 533, 535, 543) mit seinen Anspielungen an die Offenbarung des
Johannes und an das Lukasevangelium48 deutlich wird. Dieser Bauplan zeigt
sich insbesondere in der bereits skizzierten Raumstruktur, die nicht nur eine
Vielzahl von Rundbauten anordnet, sondern die Erzählung im Zirkelschluss be-
endet. Denn sowohl Ausgangspunkt als auch Schlusspunkt der Erzählung bil-
det die Hütte des Fährmanns, die – in einen silbernen Altar verwandelt – in
den Rundtempel integriert wird und auch das Ende der Erzählung markiert,
indem die Hauptfiguren durch den Altar in einen Raum – einen nicht näher
beschriebenen Palast – außerhalb der erzählten Welt abgehen. Dem Schluss im
Zentrum des Rundtempels geht eine Reihe von Figuren voran, die zum Erzähl-
prinzip avanciert: Hier als „Zug“ (MA 4.1, 542) in eine veritable Reihe der erzähl-
ten Welt gebracht, strukturieren die Figuren den Gang der Erzählung: vom
Fährmann über die Irrlichter und die grüne Schlange zum Alten mit der Lam-
pe – einer Spiegelfigur des Geistlichen der Rahmenhandlung49 – bis hin zu des-
sen Frau, dem Prinz und der schönen Lilie. Bis auf eine Ausnahme, nämlich die
Erzählung der Frau des Alten vom Besuch der Irrlichter (vgl. MA 4.1, 526 f.) ist
die Erzählung strikt linear und hat jeweils eine der Figuren im Fokus, die einan-
der wie in einem Staffellauf abwechseln.50 Weder zeitliche noch räumliche
Sprünge kennzeichnen dabei die Erzählung: Die Bewegungen der Figuren bil-
den ein topographisches Kontinuum,51 das ohne Analepsen oder Prolepsen
erzählt wird. Besonders fällt das bereits in der Rahmenhandlung der Unterhal-
tungen wiederholt verwendete verbum dicendi ‚versetzen‘ auf, das im Märchen
zwanzig Mal auftritt. Es indiziert eben keine Schließung, sondern die kontinu-
ierliche Fortsetzung einer Reihe von Äußerungen.52 Die Kehrseite dieses Kon-
tinuums und die relative Nähe der Erzählung zu den Figuren besteht in der
paraliptischen Aussparung einer Übersicht,53 vor allem über die relational ver-
mittelte Raumstruktur, wie sie sich in den Lokaladverbien zeigt, die – etwa im
‚Diesseits‘ und ‚Jenseits‘ des Flusses (vgl. MA 4.1, 522) – stets an die Wahrneh-
mung der Figuren gebunden bleiben.

48 Offb Joh 22,10; Lk 9,51 – vgl. MA 4.1, 1073; Oesterle 2015; Ohly 1995, bes. 232–235.
49 Vgl. anders Ludwig 2014, 91.
50 Vgl. Kreuzer 1977, 222–224.
51 Vgl. Zumbusch 2012, 315 f.
52 Dieses Bindemittel des dramatischen Modus wäre in einer anderen Untersuchung mit der
intensiv diskutierten Frage der Forschung zu konfrontieren, ob das Märchen einem symboli-
schen oder allegorischen Prinzip folgt. Vgl. Bauschinger 1997, 247.
53 Ohne auf ihre narrative Faktur hinzuweisen, konstatiert diese fehlende Übersicht über den
erzählten Raum bereits Kreuzer. Vgl. Kreuzer 1977, 234.



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 361

Die ausgesparte Übersicht über die topographische Struktur geht mit der
Unterbestimmung des Ziels der Handlung einher. Obwohl es ein Ziel zu geben
scheint, dem alle Figuren und ihre Handlungen unterworfen sind, wird dieses
Ziel paraliptisch ausgespart, was den Unterschied zu den zitierten biblischen
Topoi von Erlösung und Erfüllung markiert.54 Dementsprechend weist das Mär-
chen keine einzige freie Handlung auf: Selbst das als Fortsetzung der Entsagung
der anderen metadiegetischen Erzählungen interpretierte Opfer der Schlange55

nimmt nur ein Geopfert-Werden vorweg; ihre Entscheidung zum Opfer ist also
dezidiert unfrei, wie die Figur selbst konstatiert: „Mich aufzuopfern, ehe ich
aufgeopfert werde“ (MA 4.1, 541).

Wie kommt es aber nun zu dem spezifischen Verhältnis von Reihe und
Schließung, welches das Märchen kennzeichnet? Das erste Moment der Schlie-
ßung der Figurenreihe, die durch den Tausch vornehmlich von Gold angetrie-
ben wird, findet im Garten der Lilie statt, der bezeichnenderweise nicht von
mehreren Figuren gleichzeitig betreten werden darf: „[N]ur einzeln“ nämlich
dürfen die Besucher „kommen und gehen, wenn sie nicht empfindliche Schmer-
zen erdulten sollten“ (MA 4.1, 532). Auch deutet die Raumstruktur das Moment
der Schließung an: „Auf einem eingeschlossenen grünen Platze in dem Schat-
ten einer herrlichen Gruppe mannigfaltiger Bäume“ (ebd.) erwartet die Lilie ihre
Besucher. Der Jüngling und spätere König der Märchenwelt durchbricht den
Kreis und lässt sich – gefangen im „traurigen Kreis“ (MA 4.1, 537) der Märchen-
welt und ohne Hoffnung, die „Umarmung [der Lilie zu] genießen“ (MA 4.1,
536) – durch die Berührung der Lilie töten. Das veranlasst die Schlange zu einer
erneuten Schließung, indem sie in der Form des Ouroboros einen Kreis um den
Leichnam des Jünglings zieht.56 Dieser Kreis löst zwar seine Bedeutung als
Ewigkeitssymbol nicht ein, doch kann er „wenigstens die nächsten schreckli-
chen Folgen des Unglücks auf einige Zeit“ (MA 4.1, 537) aufschieben – gemeint
ist die Verwesung, die den Gesetzen des Märchens zufolge besonders bei Nacht
droht. Auf die Auflösung des Kreises folgt das Opfer der Schlange, das den Jüng-
ling und den Kanarienvogel der Lilie wiederbelebt. Der Jüngling ist zunächst
jedoch ohne Bewusstsein, mit dem er anschließend im Rundbau des Tempels
über die Attribute des Schwertes, Zepters und Lorbeerkranzes ausgestattet wird,
woraufhin der Riese des Märchens im Zentrum einer Sonnenuhr auf dem Vorhof
des Tempels in eine „kolossalische mächtige Bildsäule“ (MA 4.1, 548) mutiert.
Damit sind nur die vielleicht markantesten Beispiele der „Textbewegung“ prä-

54 Christian Clement deutet die ästhetische Erfahrung des Märchens sogar als apokalyptisches
Ereignis. Vgl. Clement 2010, bes. 242–248.
55 Vgl. Oesterle 2002, 68 f.
56 Vgl. Berndt/Maienborn 2013, 101.



362 IV Modus

sentiert, „in der sich ein komplexes Verhältnis von innen und außen, Einschluß
und Ausschluß, Berührung und Schutz, Leben und Tod entfaltet“.57 Zugleich
steht der Bewegung der Schließung die Bewegung der fortsetzenden Reihe ent-
gegen, die selbst im Schlussbild nicht abgeschlossen wird, indem „der König mit
den Seinigen in den Altar“ (MA 4.1, 549) steigt und die erzählte Welt verlässt.
Dementsprechend ist das Schlussbild der Erzählung keineswegs so optimistisch,
wie es auf den ersten Blick scheinen mag. Die Gefahr, dass die Menschenmenge
im Tempel erdrückt wird (vgl. ebd.), kann nur über einen Goldregen auf dem
Vorplatz abgewendet werden, der aber dazu führt, dass sich die Menschenmenge
„drängte und zerriß […] auch noch da keine Goldstücke mehr herabfielen“
(MA 4.1, 550). Die dergestalt geschaffene Ordnung ist am Ende des Märchens
also keineswegs perfekt. Zumindest muss gelten, dass das „Wunschbild […] von
Entsagung und Liebe“,58 zu dem es der Kommentar der Münchner Ausgabe im
Gegensatz zu den politischen Wirren der Unterhaltungen inszeniert, nicht unge-
brochen dargestellt wird.

Das zeigt sich an zwei Einsatzpunkten des dramatischen Modus, die ich ex-
emplarisch analysieren will: der Orakelstruktur von Frage und Antwort im dra-
matischen Modus sowie dem bereits erwähnten Lied der schönen Lilie. Generell
dominiert der dramatische Modus das Märchen verglichen mit den anderen me-
tadiegetischen Erzählungen der Unterhaltungen; ‚versetzen‘ ist – wie bereits er-
wähnt – die am häufigsten verwendete inquit-Formel neben dem allgemeinen
‚sagte‘; Erzählerkommentare sind ausgesprochen selten und geben nur beding-
ten Aufschluss über die normative Ordnung der erzählten Welt.59 Die Handlung
des Märchens beginnt mit der Ankunft dreier glänzender Irrlichter, die Gold ver-
zehren und in Form von Münzen wieder ausschütten können. Dieses Gold findet
die grüne Schlange, verschlingt es und wird so selbst glänzend, was sie veran-
lasst, einen merkwürdigen unterirdischen Tempel zu besuchen, den sie bisher
nicht sehen konnte. Dort findet sie „das Bildnis eines ehrwürdigen Königs in
lauterm Golde aufgestellt“ (MA 4.1, 524), das sie in das rätselhafte Gespräch ver-
wickelt:

Kaum hatte die Schlange dieses ehrwürdige Bildnis angeblickt, als der König zu reden
anfing und fragte: wo kommst du her? – Aus den Klüften, versetzte die Schlange, in
denen das Gold wohnt. – Was ist herrlicher als Gold, fragte der König? – Das Licht, ant-

57 Zumbusch 2012, 314.
58 MA 4.1, 1050.
59 Ein Beispiel für einen derartigen Kommentar ist die Funktionsweise des Korbs, mit dem
die Alte den zu Onyx gewordenen Mops und das dem Fluss versprochene Gemüse trägt. Vgl.
MA 4.1, 527 f. In dieser Funktion ist er eine veranschaulichte Metapher. Vgl. Breithaupt 2000,
112.



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 363

wortete die Schlange. – Was ist erquicklicher als Licht? fragte jener – das Gespräch ant-
wortete diese. (MA 4.1, 524)

Das Bildnis beginnt also die Schlange zu befragen; die drei Fragen sind dabei
miteinander verbunden und regulieren eine Klimax von Gold über das Licht
zum Gespräch.60 In den drei Fragen exponiert dieses so kurze wie enigmatische
Zwiegespräch eine Struktur, die sogleich variiert wird. Denn die Schlange bleibt
nicht allein im unterirdischen Tempel, sondern wird von einem Mann mit einer
Lampe ergänzt, dem ebenfalls drei Fragen gestellt werden:

Indessen sagte der goldne König zum Manne: wie viel Geheimnisse weißt du? – Drei ver-
setzte der Alte – Welches ist das wichtigste? fragte der silberne König. – Das offenbare,
versetzte der Alte. – Willst du es auch uns eröffnen? fragte der eherne. – Sobald ich das
vierte weiß, sagte der Alte – Was kümmerts mich! murmelte der zusammengesetzte König
vor sich hin. (MA 4.1, 525)

Die zweite Fragenreihe zeigt, dass Wissen nicht im Tempel zu finden ist, son-
dern von außen – in Gestalt der Schlange bzw. des Alten – in den Tempel getra-
gen und durch die Fragen eröffnet wird. Im Zusammentreffen der Schlange und
des Alten im Tempel deutet sich dabei die Erfüllung der Prophezeiung an, die
die Welt des Märchens zu strukturieren scheint. Denn die Schlange „weiß das
vierte“ (ebd.). Es bleibt allerdings bei der Erwähnung, dass die Schlange dem
Alten „etwas ins Ohr“ (ebd.) zischt, was diesen zu eben der Prophezeiung ver-
anlasst: „Es ist an der Zeit!“ (ebd.)

Bevor eine ähnliche Fragenreihung zum dritten Mal in der Erzählung er-
scheint, ist aber das Lied der schönen Lilie eingeschaltet. Nachdem der Alte die
hermeneutische Anleitung gegeben hat, „das größte Unglück als Vorbote des
größten Glückes an[zu]sehen“ (MA 4.1, 533), die in Ironie alle Zeichen in der
Welt des Märchens ins Gegenteil verkehrt, singt die schöne Lilie folgendes Lied:

Was helfen mir die vielen guten Zeichen?
Des Vogels Tod, der Freundin schwarze Hand?
Der Mops von Edelstein, hat er wohl seines gleichen?
Und hat ihn nicht die Lampe mir gesandt?
Entfernt vom süßen menschlichen Genusse,
Bin ich doch mit dem Jammer nur vertraut.
Ach! warum steht der Tempel nicht am Flusse,
Ach! warum ist die Brücke nicht gebaut! (MA 4.1, 534)

60 Dass diese Frageszene einen Schlüssel zur Interpretation des Märchens darstellt, ist eben-
falls ein Topos der Forschung. Vgl. Zumbusch 2012, 318; Oesterle 2001, 204–209.



364 IV Modus

Die Zweiteilung des relativ einfach strukturierten Liedes ist überdeutlich mar-
kiert. Zwei Kreuzreimstrophen mit vier Versen sind zu einem Achtzeiler verbun-
den; jeder Vers weist mit Ausnahme des dritten fünf Akzente auf; alle Akzente
alternieren regelmäßig ebenso, wie sich betonte und unbetonte Kadenzen regel-
mäßig abwechseln. Die Zweiteilung ergibt sich neben dem Reimschema vor al-
lem aus der Syntax, die in der ersten Hälfte des Gedichts aus Fragen besteht
und in der zweiten Hälfte aus einer Feststellung und zwei Ausrufen, die gleich-
wohl syntaktisch als Fragen formuliert sind. Laut Horst J. Frank zeigt die für
das achtzehnte Jahrhundert relativ seltene Form der hier kombinierten Vier-
zeiler eine besondere Affinität zum „Ausdruck bittenden Verlangens“.61 Das Ge-
dicht fasst die verschiedenen hermeneutischen Fäden zusammen, die das Mär-
chen bisher in Ereignissen ausgelegt hat, um schließlich in den abschließenden
Ausrufen einen Einblick in die Prophezeiung zu gewähren, welche die Welt des
Märchens zu strukturieren scheint. Die Gesetze der Welt des Märchens werden
also nicht im Erzählerkommentar expliziert, sondern in direkter, dazu noch in
gesungener Figurenrede angedeutet. Die strukturgebende Paralipse hängt da-
mit vom Moduswechsel ab.

Zur Erfüllung der Prophezeiung bedarf es allerdings noch einer verdoppel-
ten Frageszene, die wiederum im dramatischen Modus wiedergegeben wird. Die
Gruppe der Figuren versammelt sich im unterirdischen Tempel:

Nach einiger Pause fragte der goldne König woher kommt ihr? – aus der Welt! antwortete
der Alte. Wohin geht ihr? fragte der silberne König – in die Welt! sagte der Alte – Was
wollt ihr bei uns? fragte der eherne König – euch begleiten, sagte der Alte. (MA 4.1, 543)

Der vierte König wird durch eine Intervention der Irrlichter an dieser Stelle zu-
nächst übergangen, sodass es sich nochmals um drei Fragen handelt, die eine
Transformation von der einen in die andere Welt ankündigen und damit ihre
Gegenwart als einen Zwischenzustand beschreiben. Schließlich, während sich
die Irrlichter über das Gold des gemischten Königs hermachen, fragt dieser:

Wer wird die Welt beherrschen? rief dieser mit stotternder Stimme. – Wer auf seinen
Füßen steht, antwortete der Alte – Das bin ich! sagte der gemischte König – Es wird sich
offenbaren, sagte der Alte, denn es ist an der Zeit.
Die schöne Lilie fiel dem Alten um den Hals und küßte ihn aufs herzlichste. Heiliger
Vater! sagte sie, tausendmal dank ich dir, denn ich höre das ahnungsvolle Wort zum
dritten mal. (MA 4.1, 543)

Diese vierte Frage mit ihrer Antwort löst die Transformation der Welt des Mär-
chens aus; der unterirdische Tempel überquert – ebenfalls unterirdisch – den

61 Frank 1993, 311.



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 365

Fluss und kommt an die Oberfläche. Wieder ist es der Alte, der mit drei Worten
die Rollen der drei ungemischten Könige erläutert: „drei sind die da herrschen
auf Erden: die Weisheit, der Schein und die Gewalt“ (MA 4.1, 545). Die drei Kö-
nige lassen sich den Begriffen zuordnen, während sich der gemischte König
„plötzlich ungeschickt niedersetzte“ (ebd.) und zum „Mittelding zwischen Form
und Klumpen“ (ebd.) geworden ist. In der Erfüllung kehrt sich nun die Struktur
um. Denn die Könige statten den Jüngling und Zukünftigen der schönen Lilie
mit Schwert, Zepter und Eichenkranz aus und geben ihm – wieder in direkter
Rede – Instruktionen, wie er mit diesen Herrschaftsattributen umzugehen hat:

Der Jüngling gürtete sich – Das Schwert an der Linken, die Rechte frei! Rief der gewaltige
König. Sie gingen darauf zum silbernen, der sein Szepter gegen den Jüngling neigte. Die-
ser ergriff es mit der linken Hand, und der König sagte mit gefälliger Stimme: Weide die
Schafe. Als sie zum goldnen Könige kamen, drückte er mit väterlich segnender Gebärde
dem Jüngling den Eichenkranz aufs Haupt und sprach: erkenne das Höchste. (MA 4.1,
546)

Mit diesen drei Attributen ist die Initiationserzählung, die das Märchen so promi-
nent figuriert, aber nicht abgeschlossen. Denn der Jüngling teilt dem Alten mit:

Herrlich und sicher ist das Reich unserer Väter, aber du hast die vierte Kraft vergessen,
die noch früher, allgemeiner, gewisser die Welt beherrscht, die Kraft der Liebe. Mit diesen
Worten fiel er dem schönen Mädchen um den Hals […]. (MA 4.1, 546)

Erst jetzt ist aus dem Jüngling ein König geworden. Das Märchen endet mit dem
Paradox von Schließung und Fortsetzung, indem die Figuren in die zum Altar
verwandelte Hütte des Fährmanns steigen, was zwar zum Anfang des Textes
zurückführt.62 Gleichzeitig führt den König dieser Weg „durch verborgene Hal-
len nach seinem Palaste“ (MA 4.1, 549) und damit aus der erzählten Welt des
Märchens hinaus. Auch im Schluss der letzten metadiegetischen Erzählung
bleibt also die Frage nach Fortsetzung oder Schließung der Unterhaltungen un-
entschieden, die Paralipse selbst im Ende unaufgelöst.

2.4 Zusammenfassung: Modi zu erzählen – ‚Unterhaltungen‘

In seiner Rezension der Horen im Januar 1796 bespricht August Wilhelm
Schlegel das Ende der Unterhaltungen mit einem Kommentar zu ihrer narrativen
Struktur: „und wenn wir geendigt haben; so sehen wir im Geist den Erzähler,

62 Zu den Anspielungen auf römische Architektur vgl. Ohly 1995, bes. 218–224.



366 IV Modus

der bisher unter der Gestalt eines alten Geistlichen aufgetreten ist, die Maske
abwerfen, und mit einem Flügelpaar dastehn“.63 Dass der Alte in Gestalt des
Geistlichen sukzessive die extradiegetische Erzählinstanz ablöst und schließlich
im Märchen in der Figur des Alten mit der Lampe eine weitere Spiegelfigur fin-
det, hat meine Analyse gezeigt. Die Unterhaltungen können damit keineswegs
als bloße narrative Schule der Entsagung gelesen werden. Denn normative Zu-
schreibungen werden in der Kette von metadiegetischen Erzählungen weniger
affirmiert als durch den immer stärker dominierenden dramatischen Modus sys-
tematisch destabilisiert. Dergestalt markieren die paraliptischen Moduswech-
sel – sowohl in Änderungen der Mittelbarkeit als auch der Fokalisierung – die
epistemologische Basis der narrativen Funktion, die sich an drei Schritten be-
obachten lässt.

In einem ersten Schritt habe ich die extradiegetisch-heterodiegetische Er-
zählinstanz analysiert. Anfangs in ihren normativen Zuschreibungen mit abun-
danten Erzählerkommentaren noch ausgesprochen stabil, gerät sie an ihre
Grenzen, sobald dieser normative Rahmen in Frage gestellt wird und die geselli-
ge Gemeinschaft zu zerbrechen droht. Das zeigt sich im Text an entscheidenden
und radikalen Wechseln in den dramatischen Modus, an denen die sonst domi-
nierende nullfokalisierte Erzählinstanz versagt. Der erste Wechsel reagiert dem-
entsprechend auf die bedrohte Gemeinschaft der Ausgewanderten. Der zweite
Wechsel allerdings antwortet auf die Reformulierung des Erzählprogramms
durch den Geistlichen. Aus dem politischen Streit, der die Geselligkeit bricht,
ist ein narratologischer geworden, der Geselligkeit stiften kann. Nicht mehr die
Frage nach der richtigen politischen Einstellung ist der zentrale Motor der Er-
zählung, sondern die Frage nach der richtigen Erzählung und damit nach dem
Leistungsprofil des Erzählens.

In einem zweiten Schritt habe ich die verschiedenen metadiegetischen Er-
zählungen analysiert, die dieses Leistungsprofil auf die Probe stellen. Die sechs
Erzählungen fungieren dabei keineswegs als Lösung der Krise, sondern als ihre
Suspension bzw. Fortsetzung mit anderen Mitteln. In der Reihe der Erzählungen
ist weniger ein „Museum abgegriffener Prosaformen“64 als vielmehr eine Schule
des Erzählens zu erkennen, welche die Grenzen der ihr zugrundeliegenden nar-
rativen Funktionen sukzessive ausweitet. Diese Erweiterung geht aber mit zu-
nehmender Abstraktion einher, was die Stellung der intradiegetischen Erzähler
zu ihren metadiegetischen Erzählungen bestimmt. Zugleich wird die Steuerung
von Mittelbarkeit zunehmend komplexer: Der dramatische Modus, der die intra-
diegetische Erzählung so wirkmächtig affiziert und die extradiegetische Erzähl-

63 Zit. nach MA 4.1, 1064.
64 Schlaffer 1993, 19.



2 Die Modi der Literatur: ‚Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‘ 367

instanz zurückgedrängt hat, gewinnt nun in den metadiegetischen Erzählungen
schrittweise an Bedeutung.

In einem dritten Schritt habe ich das Märchen in seiner doppelten Struktur
als Schließung und Fortsetzung der Unterhaltungen untersucht. Durch den Wi-
derstreit von zyklischen Formationen, die vor allem die erzählte Welt strukturie-
ren, und Figurationen der Reihe, die besonders die Figuren arrangieren, spie-
gelt das Märchen die narrative Struktur der Unterhaltungen wider. Auch im
Märchen zeigt sich dabei das Leistungsprofil des Moduswechsels. Denn die
Gesetze der enigmatischen erzählten Welt werden nicht im narrativen Modus
vermittelt, sondern im dramatischen Modus von orakelähnlichen Frage- und
Antwort-Sequenzen sowie dem zentralen Lied der schönen Lilie. Die narrative
Struktur des Märchens bindet es enger an die Unterhaltungen, als das die For-
schung bisher beschrieben hat. Der Moduswechsel hat damit nicht nur das Po-
tenzial, die narrative Gemeinschaft aufzulösen, sondern die Deutung der narra-
tiven Welt offenzuhalten.


