2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister

Unter dem Begriff ,Bildungsroman‘ diskutiert die Forschung zu Goethes Wil-
helm Meister-Romanen - sei es in affirmativer oder abgrenzender Weise — seit
mehr als zweihundert Jahren Aspekte der Folge. Sie legt der temporalen Abfolge
von Ereignissen verschiedene Motivierungen zugrunde und analysiert damit die
Entwicklung der titelgebenden Hauptfigur.! Dabei kann sich die Forschung mit
Friedrich Schiller auf einen der ersten Leser der Lehrjahre beziehen, der den
Roman - so formuliert Hans-Jiirgen Schings in seinem Kommentar der Miinch-
ner Ausgabe exemplarisch und durchaus emphatisch — durch eine ,Wiirdi-
gung® begleitet, ,,deren Sensibilitdt, Scharfblick und Niveau bis heute nicht
iibertroffen worden sind“.? Schillers wiirdigende Kritik verdichtet sich bezogen
auf das achte Buch der Lehrjahre, wo er besonders in seinem Brief vom 19. Okto-
ber 1796 seine ,,Grille mit etwas deutlicherer Pronunciation der Hauptldee®
(MA 8.1, 257) wiederholt. Diese Hauptidee hat die Aufgabe, den Bildungsgang
der Lehrjahre zu strukturieren, wie Schiller bereits in seinem friiheren Brief vom
8. Juli desselben Jahres formuliert:

Der Roman, so wie er da ist, ndhert sich in mehrern Stiicken der Epopee, unter andern
auch darin, daf er Maschinen hat, die in gewissem Sinne die Gotter oder das regierende
Schicksal darin vorstellen. Der Gegenstand foderte dieses. Meisters Lehrjahre sind keine
blof} blinde Wirkung der Natur, sie sind eine Art von Experiment. Ein verborgen wirken-
der hoherer Verstand, die Madchte des Turms, begleiten ihn mit ihrer Aufmerksamkeit,
und ohne die Natur in ihrem freien Gange zu storen, beobachten, leiten sie ihn von ferne,
und zu einem Zwecke, davon er selbst keine Ahnung hat, noch haben darf. So leise und
locker auch dieser Einfluf} von aufien ist, so ist er doch wirklich da, und zu Erreichung
des poetischen Zwecks war er unentbehrlich. Lehrjahre sind ein Verhaltnisbegriff, sie fo-
dern ihr Korrelatum, die Meisterschaft, und zwar muf} die Idee von dieser letzten jene erst
erklaren und begriinden. (MA 8.1, 203)

Was Schiller hier kritisiert, betrifft die Motivierungsstruktur des Textes, fiir die
er eine Asymmetrie zwischen Figur und Leser fordert.> Den Entwicklungssta-

1 Vgl. exemplarisch Steiner 1997, 138-146; auferdem May 1957; Blessin 1975; Sorg 1983; Stei-
necke 1984; Gutjahr 2007, 11-25; Pfeiffer 2008; Krings 2008; Driigh 2011, 144-147; Neumann
2013, 519-527. Die Debatte bezieht sich dabei wiederholt auf die Interpretationen von Friedrich
Schlegel und Max Kommerell. Vgl. Schlegel 1967; Kommerell 1969. Eine andere Perspektive
gibt Stefan Hajduk auf den Roman, wenn er ,,Goethes narrative Esoterik“ (Hajduk 2012, 169)
an einen ,,im Erzdhlten abwesend[en]“ (ebd.) Erzdhler bindet und statt die Motivierungsstruk-
tur zu untersuchen Riickschliisse auf eine organisierende Instanz vornimmt.

2 MAS5, 621.

3 Vgl. Kommerell 1969, 87 f.

https://doi.org/10.1515/9783110586213-012



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister = 247

dien der Figur sollen die narrativen Segmente dabei entsprechen. Wahrend der
Figur im Verlauf ihres Bildungsgangs sein Zweck und Ziel — die Meisterschaft —
notwendig opak bleiben muss, darf dem Leser diese finale Struktur der ,,Okono-
mie des Ganzen“ (MA 8.1, 204) nicht vorenthalten werden. Deshalb braucht die
Struktur eine Anschauung in der erzdhlten Welt. Schiller konstatiert also einen
,Fehler“, der die ,Darstellung der Idee“ (MA 8.1, 205) betrifft und damit die
narrative Struktur destabilisiert. Als Losung schlédgt er vor, mit dem Abbé eine
figurierte Garantie des Ziels der Lehrjahre zu starken. Goethe reagiert auf Schil-
lers Kritik bekanntermafien ausweichend, indem er auf seinen ,,gewissen realis-
tischen Tic*“ (MA 8.1, 208) verweist, der ihn an der geforderten Explizierung
hindert. Der sich anschlieRenden Bitte an Schiller, ,,mit einigen kecken Pinsel-
strichen, das noch selbst hinzu zu fiigen, was [Goethe], durch die sonderbarste
Natur-Notwendigkeit gebunden, nicht auszusprechen vermag* (MA 8.1, 209f.),
kommt Schiller nicht nach, und Goethe selbst wird den Abschluss des Bildungs-
gangs auch in der letzten Fassung des Romans verweigern, um ihn dann in den
Wanderjahren fortzusetzen.

Was Schiller als Fehler der Darstellung kritisiert, sind also Intransparenzen
im Initiationsschema von Wilhelms Entwicklung. Das Initiationsschema des Bil-
dungsromans ist der Ausgangspunkt meiner Argumentation;* seine Abwei-
chungen lese ich aber nicht als Fehler, sondern als Hinweis darauf, dass die
narrative Funktion epistemologisch grundiert ist und eben nicht mit einem wie
auch immer gearteten epistemologischen Privileg etwa in Form von allwissen-
den Figuren oder Strukturen kalkulieren kann. Die hier analysierten Texte ope-
rieren mit einer narrativen Folge, die nicht von einem Bildungsgang erzahlt,
sondern diesen Bildungsgang als Entwicklung iiberhaupt erst produziert. So
lasst sich — angelehnt an Berndt — zeigen, dass das Initiationsmodell nicht
nur die ,narrative Realisierung des epistemologischen bzw. des semiotischen
Modells Bildung“® ist, sondern dieses Modell erst ermdglicht. Die narrative
Funktion stellt also das Modell ,Initiation‘ erst her; sie tut dies — so meine The-
se — keineswegs iiber eine durchgehend kausal oder final motivierte und chro-
nologische Folge, sondern ausgerechnet mit metaleptischen Verfahren, die
Ubertragungen ohne Zwischenschritte produzieren. Die Asymmetrie zwischen
der unwissenden Figur und der bestimmenden, weil durch die Initiation immer
festgelegten Struktur wird dabei allerdings aufgel6st: Die Struktur der Initiation
ist genauso unwissend wie der Initiand. An ihre Stelle tritt eine narrative Struk-
tur, die eine Folge von Wiederholungen produziert. Anachronien, Anisochro-
nien und nicht-singulatives Erzdhlen werden so zu Momenten, an denen der

4 Vgl. Berndt 1999, 51-63.
5 Berndt 1999, 54. Vgl. Titzmann 1984.



248 — Il Folge

Roman Uberspriinge im Kausalgefiige ohne finale Absicherung erzeugt. Die ge-
lungene Initiation als Ziel wird damit systematisch destabilisiert.® Die Theatrali-
sche Sendung und Wilhelm Meisters Lehrjahre sind in diesem Sinn schematisch
erzdhlt, als sie dhnliche narrative Strukturen in jedem Buch wiederholen. An
die Stelle von kausalen und finalen Motivierungen des Initiationsschemas tritt
damit die strukturelle Motivierung eines paradigmatischen Erzdhlens, das we-
der Ursachen noch Ziele setzt, aber nichtsdestotrotz iiber Wiederholung Not-
wendigkeit erzeugt.

Die Entwicklung eines Menschen - so kénnte man in diesem Kontext poin-
tiert formulieren — folgt ndmlich keineswegs klareren Gesetzen als etwa die Ent-
wicklung der sich verwandelnden Pflanze. Dabei will ich keine Analogie zwi-
schen biologischem und paddagogischem Gegenstand herstellen und Wilhelm
Meister als morphologischen Roman in organologischer Manier lesen.” Viel-
mehr will ich lediglich die Strukturen analysieren, die der narrativen Darstel-
lung zugrunde liegen,® weil sie die verschiedenen Ereignisse in den Folgen von
Wilhelm Meister in Ubertragungen ohne Zwischenschritt verbinden.® Diese me-
taleptischen Verfahren sind — nicht zuletzt durch das Titelblatt und Goethes
Inszenierung als Herausgeber — ausgesprochen exponiert, wie Uwe Wirth im
Kontext seiner Analyse der Leiden des jungen Werthers hervorgehoben hat.'©
Mehr als um die Frage nach dem Ort des Erzdhlens geht es aber um die Verbin-
dung der einzelnen Stadien der Erzdhlung und ihrer Segmente, mit anderen
Worten: um Aspekte der Folge. Diese Folge zeichnet sich — wie zu zeigen sein
wird — durch eine paradigmatische Struktur aus, die das erste Buch der Lehrjah-
re prasentiert. Diese Struktur wiederholen und variieren die folgenden Biicher,
allerdings ohne sie im siebten und achten Buch abzuschlief3en. Deshalb richte
ich meine Aufmerksamkeit auf kleinere und gréfere Uberspriinge in der Moti-

6 Vgl. Sorg 1983, bes. 58-62.

7 Vgl. Schings 2011, 120-124. Diese Deutung kann sich bereits auf Kérner beziehen: Vgl. Zum-
busch 2012, 286. Sorg zieht geschichtsphilosophische Aspekte fiir seine Deutung der Teleolo-
gieproblematik in den Lehrjahren heran. Vgl. Sorg 1983, 38-40. Fiir eine Zusammenfassung
dieser Linie vgl. auch Gailus 2012, 140 f., 147-153. Zu allgemeineren Problemen dieser universa-
lisierenden Methode vgl. Oppel 1947.

8 Damit gehe ich auch - anders als Andreas Gailus — davon aus, dass die Gegenstdande der
biologischen Schriften auf Reprédsentation, insbesondere narrative Reprdsentation angewiesen
sind und genauso wie der Mensch von Kontingenz und Offenheit bedroht sind. Vgl. Gailus
2012, bes. 139-142.

9 Mit dem gegenteiligen Verfahren — von den Wortern als Ereignissen auf die Strukturen zu
schliefen — hat Ulrich Kinzel die Lehrjahre gelesen. Vgl. Kinzel 2000, 193-274, zur Methode
bes. 193-205.

10 Vgl. Wirth 2008, 283. Vgl. auch Roder 1968, 39f.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister = 249

vierungsstruktur der Erzdhlung, die insbesondere an narrativen Aspekten der
Zeit zu Tage treten. Dazu ist es notig, die einzelnen Stadien der Erzdhlung zu
rekonstruieren und ihre Verbindungen zu priifen.

Bevor ich aber auf die einzelnen Stadien der Entwicklung in Wilhelm Meis-
ters Lehrjahren eingehe, analysiere ich die Vorgeschichte des Bildungsromans,
die sich in der Theatralischen Sendung zeigt (2.1). Dort stellt sich insbesondere
die Exposition und daran anschlieflend die paradigmatisch werdende Struktur
im ersten Buch deutlich anders dar als in den Lehrjahren, weil das Theater als
Zielpunkt der Sendung bereits in der Exposition strukturell diskreditiert ist. An-
schlieflend analysiere ich die wichtigsten Umstellungen in den Lehrjahren im
Hinblick auf die weitere Entwicklung der Figur und die Folge des Romans (2.2).
In einem dritten Schritt beschreibe ich die alternative Folge, die sich in den
Bekenntnissen einer schonen Seele — dem sechsten Buch der Lehrjahre — mani-
festiert (2.3), um schlief3lich in einem vierten Schritt die Probleme des Ziels der
Folge zu analysieren, wie sie sich im siebten und achten Buch zeigen (2.4).

2.1 Vor dem Bildungsroman: Die Exposition in ,Wilhelm
Meisters theatralischer Sendung*

,Die Anfiange des Wilhelm Meister wird man in dieser Epoche auch schon ge-
wahr, obgleich nur kotyledonenartig” (MA 14, 11), notiert Goethe in seinen Tag-
und Jahresheften im Eintrag, der mit ,,Bis 1780“ datiert ist. Dieser Vergleich der
ersten Romanentwiirfe mit den sich ausfaltenden Keimblattern der Metamorpho-
se der Pflanzen ist abseits aller literaturpolitischer Selbstinszenierung!! insofern
ernst zu nehmen, als die Theatralische Sendung neben anderen Anderungen'®
vor allem in ihrer narrativen Struktur signifikant von den Verfahren abweicht,
die Wilhelm Meisters Lehrjahre veranschlagen. Besonders auffallig sind die Um-
stellungen im ersten Buch beider Texte, die den Ursprung der narrativen Folge
exponieren und darin selbst die weiteren Entwicklungsstadien prafigurieren. Bis
ins Goethe-Handbuch hat es dabei die Feststellung geschafft, dass die Theatrali-
sche Sendung gegeniiber den Lehrjahren dem Zufall in der Motivierungsstruktur
eine deutlich stirkere Rolle zuweist.!> Diese Betonung des Zufalls geht aber mit
einer starken Personalisierung der narrativen Funktion einher. Die extradiege-
tisch-heterodiegetische Erzdhlinstanz erhalt insbesondere durch ihre ausfiihrli-
chen und um keine Bewertung verlegenen Erzdhlerkommentare einen hohen

11 Vgl. Blechschmidt 2009.
12 Vgl. Kaminski 2014.
13 Vgl. Vofl)kamp 1997, 110.



250 — Il Folge

Grad an Anschaulichkeit. In diesen Kommentaren unterlegt der Erzdahler — im
Fall dieses Romans kann man trotz der extradiegetisch-heterodiegetischen In-
stanz tatsdchlich von einem solchen sprechen — den Ereignissen mit kausaler
Motivierung Notwendigkeit. Denn alle Ereignisse modgen zwar zufallig erschei-
nen, werden aber durch die Kindheit des Protagonisten motiviert, weshalb gera-
de das erste Buch der Theatralischen Sendung so wichtig ist. Dem Zufall der
Handlung begegnet die Erzdahlung dabei zundchst mit kausaler Motivierung. Al-
lerdings interpretiert die Figur die Ereignisse anders als der Erzdhler, indem sie
ihre Kindheit auf das Theater und Mariane als Zielpunkte hin konzipiert und
damit final motiviert, wahrend der Erzidhler in der Kindheit Griinde fiir die Irr-
tiimer der Figur findet und damit eine kausale Motivierung produziert. Diese
doppelte Motivierung des Zufalls gilt es im Folgenden zu analysieren.

Dabei soll die Theatralische Sendung nicht als fragmentarische Vorstufe der
Lehrjahre gelesen werden, sondern zundchst als eigenstdndiger Text, der in sei-
nem ersten Buch den Ausgangspunkt fiir eine ebenfalls eigenstindige Folge
legt. Das Ziel dieser Folge besteht nicht in der Eingliederung in die Turmgesell-
schaft, sondern will eine ,Selbstbegriindung des modernen Subjekts von der
dsthetischen Welt her“!* darstellen. Weil die #sthetische Welt das Theater zu
meinen scheint, betont die Theatralische Sendung damit weniger das Ziel als
vielmehr den Ausgangspunkt der Selbstbegriindung. Dass diese allerdings nicht
bruchlos zu verstehen ist, zeigt sich bereits in der Mehrdeutigkeit des Titels.
Denn ,theatralische Sendung‘ kann — wie Bernhard Greiner betont — sowohl
das ,,Gesendet-Sein zum Theater” und damit das Theater als Ziel der Sendung
bedeuten als auch die ,Sendung des Theaters als Verwirklichungsraum von
Identitdt“, also den historischen Zielpunkt des Theaters meinen, wie die Debat-
ten um ein deutsches Nationaltheater im achtzehnten Jahrhundert formulie-
ren.’”” In beiden Bedeutungen allerdings erfiillt das Theater der Theatralischen
Sendung diese Aufgabe nicht, weil der Text genau in dem Moment abbricht, in
dem sich die Erfiillung andeutet.

Den Ausgangspunkt und Ursprung von Wilhelms Entwicklung in der Thea-
tralischen Sendung bildet seine Kindheit, die iiber eine Familienaufstellung in-
szeniert wird. Trotz der idyllischen Topik, die bei der Zeit- und Ortsangabe so-
wie dem gutbiirgerlichen Milieu bereits im ersten Satz anklingt, entspricht die
familiale Konstellation keineswegs idyllischen Zustdnden. Denn Wilhelms El-
tern leben alles andere als harmonisch; seine Mutter pflegt ,,eine Leidenschaft
fiir einen abgeschmackten Menschen“ (MA 2.2, 14); lediglich die Furcht vor ei-

14 Greiner 1989, 281.
15 Ebd.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister =—— 251

nem ,schimpfliche[n] Ehe- und Scheidungsproze3“ (ebd.) hilt die Eltern zu-
sammen, nicht aber ohne negative Folgen fiir Wilhelm:

Er kriegte dadurch eine Entfremdung gegen seine Mutter, und war daher recht iibel dran,
weil sein Vater auch ein harter Mann war; daf} ihm also nichts {ibrig bliebe als sich in
sich selbst zu verkriechen, ein Schicksal, das bei Kindern und Alten von grof3en Folgen
ist. (MA 2.2, 14)

Wie das Adverb unmissverstandlich anzeigt, ldsst der Erzdhlerbericht keinen
Zweifel daran, dass Wilhelms defekte biirgerliche Familie — allerdings noch un-
spezifizierte — Konsequenzen fiir seine Entwicklung haben wird. Zufillig
scheint an dieser Konstellation dabei durch die zahlreichen Kommentare zu-
ndchst nichts: Herkunft bedingt Zukunft, und im Zweifel finden dementspre-
chend - so legt das erste Buch nahe — alle Probleme der Hauptfigur ihre Ursa-
che in der defekten Familienkonstellation.

Zu Wilhelms Gliick wird den defekten Eltern in Gestalt der GroSmutter und
des Lieutenants ein zweites Paar gegeniibergestellt, das ,,Miihe“ (MA 2.2, 11) auf
den sich zuriickziehenden jungen Wilhelm verwendet. Denn die Grofmutter
weifd: ,,Kinder miissen Komddien haben und Puppen® (MA 2.2, 10), und deshalb
schenkt sie Wilhelm zu Weihnachten ein Puppenspiel, das auf einer Tiirschwel-
le im elterlichen Haus aufgefiihrt wird. Der Effekt dieser Vorfiihrung auf Wil-
helm unterscheidet ihn von den anderen Kindern:

Der Vorhang fiel zu, die Tiire schlof3 sich, und die ganze kleine Gesellschaft war wie
betrunken taumelnd und begierig ins Bett zu kommen, nur Wilhelm der aus Gesellschaft
mit mufdte lag allein, dunkel {iber das Vergangene, nachdenkend, unbefriedigt in seinem
Vergniigen, voller Hoffnungen, Drang und Ahndung. (MA 2.2, 13)

Wieder im kommentierenden Erzdhlerbericht, der Wilhelm als ,,unser[en] Wil-
helm* (MA 2.2, 12) zusitzlich vereinnahmt, zeigt sich, dass das Theater im Pro-
tagonisten auf fruchtbaren Boden fillt und mit der Schwelle des Vorhangs auch
eine Schwelle in der Entwicklung der Figur {iberschritten wird. Das Theater ist
in der Theatralischen Sendung also zundchst nicht das Gegenmodell zu einer
ansonsten intakten biirgerlichen Kleinfamilie, sondern kompensiert in Gestalt
des Puppenspiels ein Stiick weit deren Defekte. Denn es erweckt in Wilhelm
den Wunsch einer Spaltung, wie sich beim wiederholten Zuschauen zeigt:

Wie das zuginge? war itzo sein Anliegen. Daf3 die Puppen nicht selbst redeten, das hatte
er sich das erstemal schon gesagt, daf sie sich nicht von selbst bewegten, dariiber lief3
er sich nicht vexieren, aber warum das alles doch so hiibsch war, und es doch so aussah
als wenn sie selbst redeten und sich bewegten, warum man so gerne zusah, und wo die
Lichter und die Leute sein mogten, das war ihm ein Rétsel, das ihn um desto mehr beun-
ruhigte, jemehr er wiinschte zugleich unter den Bezauberten und Zauberern zu sein, zu-



252 — Il Folge

gleich seine Hande verdeckt im Spiel zu haben und als Zuschauer eben die Freude zu
genieflen die er und die iibrige Kinder empfingen. (MA 2.2, 15)

Wilhelm begniigt sich also nicht mit der Rolle des Zuschauers, will aber auch
nicht einfach die Seiten hinter den Vorhang wechseln, sondern beides: Spiellei-
ter und Zuschauer zugleich sein.’® Dass dieser Wunsch, der Wilhelm ,ruhiger
und unruhiger als vorher* (MA 2.2, 15) werden ldsst, mit einem Stadium der
kindlichen Entwicklung vergleichbar ist, legt wieder der Erzahlerkommentar
nahe, der Wilhelms Zustand mit der kindlichen Entdeckung des ,,Unterschied|s]
der Geschlechter* (ebd.) parallelisiert. Um ihr Argument zu fithren und die kau-
sale Motivierung zu produzieren, wechselt die Erzdhlung also souverdan zwi-
schen direkter Gedankenrede und erklarenden Kommentaren. Dieser Vergleich
wird umso starker betont, als das Puppenspiel als Wilhelms ,,Helden- und Freu-
denwelt“ (MA 2.2, 17) ausgerechnet in der Speisekammer aufbewahrt wird, die
fiir Kinder ,wie ungefiahr Ratten und Mause“ (MA 2.2, 16) tabu ist.

Als Wilhelm trotz dieses Verbots zumindest das Buch zum Puppenspiel ent-
wendet und die Rollen auswendig lernt, darf er es, nachdem ihn die GrofSmutter
entdeckt hat, selbst zur Auffithrung bringen. In der Rolle des Puppenspielers
hat Wilhelm nun den Uberblick, indem er ,,iiber seiner kleinen Welt schwebte*
(MA 2.2, 20), und kann sich gleichzeitig vorstellen, ,welch herrliche Wirkung*
(ebd.) diese Welt im Zuschauer haben muss. Der erste Versuch mit dem Lieute-
nant, der — auch namenlos durch seine Figurenbezeichnung als Platzhalter des
Vaters markiert!” — Wilhelm zum Spiel ermuntert, ,,ging trefflich“ (ebd.). Aber
bei der Vorfiihrung vor einigen Kindern unterldauft Wilhelm ein weitreichender
Fehler:

Den andern Tag da eine Gesellschaft Kinder geladen war, desgleichen, aufler dal Wilhelm
in dem Feuer der Aktion seinen Jonathan fallen lief3, und er genétigt war mit der Hand
hinunter zu greifen und ihn zu holen, daf} denn die Illusion sehr unterbrach, ein grofies
Geldchter verursachte und ihn unséglich krankte. (MA 2.2, 20)

Die Hand des Marionettenspielers zerstort die Illusion;!® dem Vater ist der Feh-
ler fast ,,willkommen*“ (ebd.), was Wilhelm — nun als ,,[u]nsern Prinzen* (ebd.) —
doppelt krankt. Der Illusionsbruch ist dabei genau das, was Genette unter einer
narrativen Metalepse versteht: der Bruch der verschiedenen diegetischen Ebe-
nen. Dieser Bruch erlaubt es dem Erzdhler, die Familienkonstellation zwischen
Wilhelm und seinem Vater zu beschreiben und gleichzeitig Wilhelms Ambitio-

16 Vgl. Koschorke 2010, 178.
17 Vgl. Wellbery 1996a, 619-622.
18 Vgl. Pirholt 2012, 43f.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister = 253

nen zum Theater zu qualifizieren. Wilhelms Entwicklung ist so im Gegensatz zu
seinem ersten Versuch auf dem Theater durchgehend motiviert, eine weitere
Schwelle in der Folge seiner Biographie ist iiberschritten und von der besagten
familialen Konstellation mit den defekten Eltern und dem kompensierenden
Paar von Grofmutter und Lieutenant determiniert.

Analog zu Wilhelms erster Auffiihrung ist auch der zweite Versuch auf dem
Theater durch einen ,,Unfall* (MA 2.2, 25) bestimmt. Vom Puppenspiel ist Wil-
helm auf das Theater mit Schauspielern gekommen; doch erst bei der Auffiih-
rung bemerken Wilhelm und seine Freunde,

daB er nicht wisse was er zu sagen habe. In der Hitze der Erfindung, da Wilhelm ganz
von seinem Gegenstand durchdrungen war, hatte er vergessen dafy doch jeder wissen
miisse, was und wo er’s zu sagen habe, und in der Lebhaftigkeit der Ausfiihrung war’s
den iibrigen auch nicht beigefallen. (MA 2.2, 25)

Vor lauter Einbildungskraft, die allerdings die ,,Hauptkompetenz des Protago-
nisten ausmacht®,'® hat Wilhelm also den Text vergessen.?® Wilhelm tritt so
notgedrungen allein vor das Publikum und rezitiert aus Koppes Ubersetzung
von Tassos Gerusalemme liberata. Da er als Tankred auftritt, bei seiner Rezita-
tion aber ,,ins Erzdhlende“ (ebd.) iibergeht und deshalb ,,in seiner eignen Rede
endlich als dritte Person® (ebd.) selbst vorkommt, unterlduft ihm wiederum eine
narrative Metalepse, die von den Zuschauern ebenfalls mit ,,grof}em Geldchter”
(ebd.) quittiert wird. Gleichzeitig Figur und Erzdhler zu sein, zerst6rt die Wir-
kung des Theaters. Als Notlosung spielt man schlie8lich das aus Kindertagen
bekannte Puppenspiel nach und Wilhelm schwort sich noch wahrend der Vor-
stellung, ,,sich nie, als wohl vorher iiberlegt, an ein Stiick zu wagen* (MA 2.2,
26). In der Perspektive der Figur sind diese Riickschldge Probleme, die es zu
iiberwinden gilt, um schliellich ihr Ziel zu erreichen: das Theater, das zum
finalen Endpunkt der Entwicklung stilisiert wird. Dem Erzahler hingegen die-
nen sie dazu, die Disposition der Figur zu erkldren: Wilhelms ,Wahn“ (ebd.)
und ,,sehr lebhafte Vorstellungskraft“ (ebd.) kénnen so auf die familiale Kon-
stellation zuriickgefiihrt und damit kausal erklart werden.

Die néchste Stufe von Wilhelms Entwicklung korrespondiert mit neuen und
immer komplexeren Stiicken, die Wilhelm mit anderen nunmehr Jugendlichen
auffiihrt. Insbesondere seine ,,Direktorial Qualitat“ (MA 2.2, 27) zeigt sich durch
die ,,Unparteilichkeit“ (MA 2.2, 28), mit der er die kleine Theatergesellschaft zu
fiihren versteht. Bei der Erzdhlung von Wilhelms Pubertdt wird der bisher nur

19 Wellbery 1996a, 601.
20 Vgl. Holland 2008, 21-23.



254 — Il Folge

implizite Parallelismus explizit, mit der die Theatralische Sendung Wilhelms
Biographie bebildert. Das Theater wird namlich zum Bildspender, der den ,,mitt-
ler[en], halbe[n] Zustand“ (MA 2.2, 29) der Kinder beschreiben lasst, in dem sich
nicht nur deren ,,Sinn“ (ebd.), sondern auch ihr ,,Korper[ ]“ (ebd.) befindet:

Eben so ist’s mit dem innern Zustand ihres Korpers, eben so mit ihrer Gestalt. Und so
wurd’s auch mit dem Theater unsrer jungen Freunde. Je ldnger sie spielten, je mehr Miihe
sie sich gaben, wie sie nach und nach hie und da etwas aufhaschten, wurd ihr Spiel
immer langweiliger, das Drollige ihrer ersten Unbefangenheit fiel weg, wo sie oft die Stii-
cke ohne es zu wissen herrlich parodierten, es ward eine steife einbildische Mittelmaf3ig-
keit draus die um desto fataler war, weil sie sich’s selbst sagen konnten, und oft gar von
ihren Zuschauern hérten, dafl sie sich um vieles gebessert hitten. (MA 2.2, 29)

An dieser Stelle 6ffnet sich der Text zum ersten Mal {iber die Grenzen der ,,mitt-
leren Reichsstadt“ (MA 2.2, 9) hinaus zum professionellen Theater der Zeit, in-
dem ,eine Gesellschaft Komddianten® (MA 2.2, 29) die Stadt besucht und zum
Vorbild von Wilhelms Theatergesellschaft avanciert. Das deutsche Theater wird
dabei umstandslos in den Vergleich integriert, womit Bildspender und Bildemp-
fanger austauschbar werden. Es ist ebenso halbwiichsig wie Wilhelms Theater-
truppe und darum ,,in eben der Krise, man warf die Kinderschuhe weg, ehe sie
ausgetreten waren, und muf3te indes barfuf} laufen (ebd.).

Die Erzdhlung schreibt mit dieser Analogie also sowohl Literaturgeschichte
als auch Wilhelms Lebensgeschichte. Dabei zeigt sich auch der bestimmende
Gegensatz zwischen der Welt des Theaters und der Welt des Biirgertums, indem
Wilhelms Talente nicht dem ,,wahren Geiste des Handelsmanns“ (MA 2.2, 31)
entsprechen. Aus seiner kompensatorischen Aufgabe fiir die defekte biirgerli-
che Familie ist das Theater so zu einem Gegenspieler des Biirgertums avanciert.
In erlebter Rede berichtet der Text von diesem Gegensatz zwischen Theater und
Biirgertum:

Und mit der Fiille von Liebe, von Freundschaft, von Ahndung grofier Taten wo sollte er
damit hin? Muf3te nicht die Biihne ein Heilort fiir ihn werden, da er wie in einer Nuf3 die
Welt; wie in einem Spiegel seine Empfindungen und kiinftigen Taten, die Gestalten seiner
Freunde und Briider der Helden, und die {iberblinkende Herrlichkeiten der Natur bei aller
Witterung unter Dache bequem anstaunen konnte. (MA 2.2, 31)

Wilhelm ist also ,,ans Theater gefesselt“ (MA 2.2, 32), aber durch ein Paradox,
wie der Text unmissverstandlich zu verstehen gibt, indem er es auf ein ,,unnatiir-
liche[s] Naturgefiihl“ (ebd.) zuriickfiihrt. Spatestens an dieser Stelle zeigen sich
ebenfalls unmissverstandliche normative Distanzierungsmomente des Erzadhlers:
Wilhelms Lektiire wird als ,,ungeheure[r] Plunder teutsch und franzésischen
Theater[s]“ (ebd.) bezeichnet. Dass Wilhelm ,das Erstechen, Tot-niederfallen
und verzweiflungsvolle Hinstiirzen*“ (MA 2.2, 32f.) iibt und alle ,,zweiunddreiflig



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister = 255

Leidenschaften® (MA 2.2, 33) der barocken Affektenlehre in einem Monolog dar-
stellt, wird mit unverkennbarer Ironie erzihlt.

Wahrend Wilhelms Fahigkeiten zum Schauspieler also sukzessive in einer
»garenden Zeit“ (MA 2.2, 33) fortzuschreiten scheinen, wird die nichste und zu-
ndchst letzte Stufe seiner Entwicklung im ersten Buch von aufien durch eine
Schauspielerin eingeleitet. Dass diese Stufe allerdings unter grof3em Vorbehalt
steht, macht der Erzdhler von Anfang an klar, wenn er das ,,Madgen* alias ,,Ma-
dam B.“ (MA 2.2, 34) oder ,,Mariane“ (MA 2.2, 39) einfiihrt:

Um alles Mif3verstandnis aufzuheben, will ich gleich hier entdecken, daf sie eine Gewis-
sensheurat mit einem Menschen ohne Gewissen eingegangen war, er verliefy kurz drauf
die Gesellschaft, und sie war, bis auf weniges, wieder Mddgen wie vorher, den Namen,
den sie einmal hatte, behielt sie, und galt wechselsweise fiir Jungfrau, Frau, und Witwe.
Wilhelmen war dran gelegen sie fiir das letzte zu halten und er fand wirklich die starksten
Griinde auf dieser Seite. (MA 2.2, 34f.)

Dem Erzdhlerkommentar widerspricht die Figurenperspektive diametral; trotz
der unterschiedlichen Namen, die der Erzdhler fiir die Figur findet, bestehen
zundchst keine Zweifel an der héheren Zuverlassigkeit seiner Bewertung. Wil-
helm ist ungeachtet dessen von Mariane alias Madam B. umso mehr eingenom-
men, als er in einer ausufernden wie affektbelasteten Apologie vor ihr und zwei
weiteren Schauspielern das Theater vor dem Biirgertum in Schutz nimmt (vgl.
MA 2.2, 35f.) und darin nicht gerade registersicher Bibelzitate aus der Schop-
fungsgeschichte montiert, was seine Zuhorer ,verwundert“ (MA 2.2, 36) zur
Kenntnis nehmen und seinen Auftritt deshalb nur als Schauspiel - als ,,agieren
und ,,deklamieren® (ebd.) — verstehen kénnen. Spatestens als Wilhelm und Ma-
dame B. die siebte Szene des ersten Aufzugs von Lessings Mif§ Sara Sampson
rezitieren, die den Schluss des Trauerspiels als Traum vorwegnimmt, ist es um
Wilhelm geschehen. Am nichsten Tag wird er schlielich von ,,eine[r] unsicht-
bare[n] Hand“ (MA 2.2, 37) auf das Sofa von Madam B. gefiihrt. Wilhelms Lei-
denschaft wird dabei in ihrer Abhdngigkeit von theatralen Mitteln dargestellt,
die selbst dann wirken, wenn er Mariane nicht vom Zuschauerraum, sondern
ohne ,,perspektivische Magie“ (MA 2.2, 39) hinter der Biihne — durchaus analog
zum Marionettentheater — betrachtet und die idyllischen Kulissen des Theater-
stiicks zwar in ihrer Kulissenhaftigkeit durchschaut, sich aber trotzdem in ,,ein
Paradies fiihlen“ (ebd.) kann.

Sukzessive stellen sich aber Zweifel an den Zuschreibungen des Erzdhlers
ein, wenn er Wilhelm und Mariane als ,,zwei junge gleich unschuldige Seelen*
(MA 2.2, 42) darstellt und damit die Tauschung zumindest stellenweise nicht
mehr korrigiert, mit der sich nicht nur Wilhelm, sondern auch Mariane iiber
ihre Gefiihle wie iiber ,,ihren Zustand betrog® (MA 2.2, 45). Wahrend sich die



256 — Il Folge

Beziehung durch Marianes Schwangerschaft also zuspitzt, scheint Wilhelm
durch einen ,,hellen Wink des Schicksals“ (MA 2.2, 46) von seinen biirgerlichen
Verpflichtungen befreit zu sein, als sein angehender Schwager Werner nicht
nur Wilhelms Schwester, sondern auch das viterliche Handelsunternehmen zu
iibernehmen beabsichtigt: ,,Seine Bestimmung zum Theater war ihm nunmehr
klar“ (ebd.); doch diese Bestimmung hingt von der Liebe zu Mariane ab. Denn
nur ,,indem er an Marianens Hand hinstrebte“ (ebd.), konkretisieren sich seine
Plane zum Theater. Werners Interventionsversuch kann das ,,schone ganze Bild
Marianens“ (MA 2.2, 48) nur kurz erschiittern; mit ,,alle[n] Lindors und Lean-
ders im Busen® (ebd.) findet sich Wilhelm fast jede Nacht bei Mariane ein. Wih-
rend Mariane ihre Schwangerschaft immer weniger verbergen kann und von
einer Theaterschneiderin dazu angehalten wird, Wilhelm zu verlassen, schreibt
dieser einen Liebesbrief, in dem er Mariane in seine Plidne einweiht, die Stadt
und das biirgerliche Leben zu verlassen und gemeinsam Theater zu machen.

Dieser Liebesbrief ist nicht nur von Theatermetaphern férmlich durchsetzt,
sondern offenbart wiederum besonders eindringlich die Asymmetrie zwischen
der Figur und dem Erzahler. Wahrend der Erzdhler den Brief als Dokument fiir
Wilhelms affektiven wie intellektuellen Zustand einschaltet und in ihm nach
Spuren und Ursachen fiir diesen Zustand sucht, wahnt Wilhelm sich seinem
Ziel in Gestalt von Biihnenlaufbahn und Mariane ganz nahe und richtet seine
Bitte daraufhin final aus. Das zeigt sich bereits in der Moderation des Briefs, wo
der Erzdhler unmissverstindlich klarmacht, dass Wilhelm ,,einen langen Brief*
(MA 2.2, 53) braucht, ,,um alles recht rund und voll zu sagen, wie er’s bei sich
in seinem Herzen fiihlte“ (ebd.). Dabei generalisiert der Erzdhlerkommentar
wieder:

[...] das Schreiben half ihm aus dieser Verlegenheit, denn wie wir einem abwesenden
Geliebten eine herrliche Gestalt zu geben gewohnt sind, so finden wir auch nichts unge-
reimtes in einem erhdhten Ausdruck unsrer Gefiihle, welchen die, allem Romantischen,
so feindselige Gegenwart, mehrenteils mif3billigt. (MA 2.2, 53)

Der Brief wird also nur mit erheblichen Vorbehalten des Erzdhlers eingefiihrt.
Der Brief selbst erinnert dabei an die Briefe der Leiden des jungen Werthers und
folgt zeitgendssischen Konventionen des empfindsamen Liebesbriefs,?! mischt
aber die Register in einer eigentiimlichen Weise: Die Schreibszene des Briefs
ersetzt die Zusammenkunft der Liebenden.

Im Brief inszeniert sich Wilhelm nach dem obligatorischen Eingangsanruf
in unverkennbar biblischen Ténen als ,gliicklichste[r] unter den Mannern*

21 Vgl. Koschorke 2010, 182.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister = 257

(ebd.), der als Brautigam ,,vor den geheiligten Teppichen steht, gedankenvoll,
liisstern, vor den geheimnisvollen Vorhdngen, woher ihm die Lieblichkeit der
Liebe entgegen sduselt“ (ebd.). Diese Inszenierung ist bereits insofern fragwiir-
dig, als Wilhelm und Mariane keineswegs wie ein keusches Brautpaar auf die
Hochzeitsnacht warten. Und sie wird noch fragwiirdiger, weil der Text anschlie-
end Unmittelbarkeitstopoi des empfindsamen Liebescodes aufruft, die eine
Ubereinstimmung der Herzen ausdriicken sollen, aber — durch die narrative Mo-
deration markiert — nur Wilhelms Prasuppositionen und Projektionen formulie-
ren: ,Liebste, du weif3t nicht was ich will, und doch konntest du’s wissen*
(MA 2.2, 53f.). So will Wilhelm die affektive Gemeinschaft sichern und merkt —
wie Albrecht Koschorke feststellt — als ,,narzisstischer Liebhaber“?? nicht, dass
er Mariane maximal missversteht:

Ich verstehe dich! welch ein Elender miif3t ich sein wenn ich an diesen Zeichen, die reine,
uneigenniitzige, mehr fiir mich besorgte Liebe, nicht erkennen wollte! Sei ruhig! wir geho-
ren einander an, und keins von beiden verlafit oder verliert etwas, wenn wir fiir einander
leben. Nimm sie hin diese Hand feierlich noch dies iiberfliissige Zeichen. (MA 2.2, 54)

Wiahrend Wilhelm Mariane in diesem Heiratsantrag zu einem empfindsamen
Ideal stilisiert, ist dieses durch die Erzdhlerkommentare vor dem Brief bereits
griindlich demontiert. Die Doppelbddigkeit der Darstellung geht noch einen
Schritt weiter, wenn Wilhelm Analogien sucht, um seinen Plan zu bebildern,
sich mit Mariane von seinen Eltern zu 16sen:

Mein Herz hat schon lang meiner Eltern Haus verlassen es ist bei dir, wie mein Geist auf
der Biihne schwebt. O meine Geliebte! ist leicht ein Mensch, dem so gewdhrt ist wie mir,
seine Wiinsche zu verbinden? was mir itzt keinen Schlaf in die Augen kommen 14f3t, was
mich an meine Papiere heftet, was in mir, wie eine ewige Morgenréte, auf und ab steigt,
deine Liebe und mein Gliick. (MA 2.2, 54)

Theater und Liebe sind also die beiden dominierenden Felder, die hier mit-
einander verbunden Wilhelms Entwicklung bestimmen. Diese Analogie betont
Wilhelm mit einer rhetorischen Metalepse. Denn nicht nur schwebt sein Geist
auf der Biihne, sondern nach dem wiederholten Anruf folgt die rhetorische Fra-
ge, ob ein Mensch wie Wilhelm ,,leicht“ (ebd.) ist. Dieser Ubersprung hingt
von einer doppelten Bedeutung von ,leicht‘ ab, die durch das semantische Feld
,schweben‘ ausgelost wird. Einerseits kann Wilhelm sein Elternhaus leichten
Herzens verlassen, weil sein Herz bereits bei Mariane und sein Geist auf der
Biihne schwebt. Andererseits aber gibt es nicht leicht einen Menschen wie Wil-

22 Koschorke 2010, 180.



258 — Il Folge

helm, der seine beiden Wiinsche — Theater und Geliebte — so verbinden kann.
Die Negation in der rhetorischen Frage verneint auch die erste Bedeutung der
rhetorischen Metalepse und macht es fragwiirdig, ob die Sache wirklich so leicht
gehen wird und ob sie wirklich ,ein gliickliches Ende nehmen“ (MA 2.2, 55)
muss, wie Wilhelm prasupponiert. Neben einem Heiratsantrag und den Pldanen
fiir die gemeinsame Zukunft diskutiert Wilhelm noch das Verhaltnis von Kirche
und Theater und driickt seine Hoffnungen in prophetischem Gestus aus, ,,daf3
auf uns herab steigen soll, die grofie Schonheit, und die so von allen gewiinschte
Erscheinung des Ubermenschlichen in menschlicher Gestalt“ (ebd.). Der Brief
endet mit der ebenfalls topischen Formel, vor lauter unaussprechlichen Gefiih-
len nicht schlief3en zu kénnen, und dem sich selbst entlarvenden Widerspruch,
dass Wilhelm die Augen bereits ,,zwei dreimal zugefallen“ (MA 2.2, 56) sind, ob-
wohl er oben noch vor lauter Gefiihl ergriffen , keinen Schlaf* (MA 2.2, 54) gefun-
den hat.

Anders als in den Leiden des jungen Werthers, wo Werthers Version ,seiner
Lotte* nur sehr subtil — etwa in der Kanarienvogel-Episode — in Frage gestellt
wird, ist Marianes Bild, wie es Wilhelms Brief inszeniert, durch den Erzihler-
kommentar von Anfang an explizit demontiert, was sich in der Ubergabe des
Briefs fortsetzt. Denn ein solcher Brief kann nicht einfach {ibergeben werden,
er muss Mariane in der richtigen, namlich ,,sch6ne[n] Stimmung* (MA 2.2, 59)
erreichen. Der erste Versuch der Ubergabe schligt fehl; den zweiten Versuch
inszeniert Wilhelm sorgféltig. Dabei benutzt er wiederum theatrale Mittel, um
die prasupponierte affektive Symmetrie herzustellen, also Mariane auch das
fithlen zu lassen, was er fiihlt. Nachts kleidet er sich um, engagiert Spielleute,
umarmt Bdume, kiisst den Ring von Marianes Tiir und ist umso irritierter, als
er ,eine schwarze Gestalt“ (MA 2.2, 58) aus Marianes Wohnung schleichen sieht.
Erst als sich Wilhelm wieder zu Hause zu seinem Fetisch fliichtet — einem Hals-
tuch, das er beim ersten erfolglosen Versuch der Briefiibergabe aus Marianes
Wohnung mitgenommen hat - und sich so davon iiberzeugen will, dass die
Gestalt ,,Blendwerk® (MA 2.2, 59) sei, fillt der Beweis aus dem Halstuch: ein
Zettel von Marianes (anderem) Liebhaber, der ein ganz anderes Register aufruft
als Wilhelms langer Liebesbrief. Denn Norman — sein Konkurrent — schreibt in
einem Code, der zwar auch einen Plan andeutet, die Stadt zu verlassen, und
dabei ebenfalls Marianes Erscheinung reguliert, aber sehr viel handfester durch
Kleidung als durch die von Wilhelm aus dem Arsenal der Empfindsamkeit mon-
tierten Bilder:

,»S0 hab ich dich lieb kleiner Narre, was war dir auch gestern? Heute Nacht komm ich zu
dir. Ich glaub wohl, dafl dir’s leid tut von hier wegzugehen, aber hab Geduld, auf die
***Mef3 komm ich auch. Hore, tu mir nicht wieder die schwarz-griin-braune Jacke an, du
siehst drin aus wie die Hexe von Endor, hab ich dir nicht das weif3e Negligée drum ge-



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister = 259

schickt, daf} ich ein weif3 Schifgen in meinen Armen halten will. Schick mir deine Zettel
immer durch das alte Luder, die hat der Teufel selbst zur Iris bestellt.“ (MA 2.2, 59)

Dieser kurze Zettel hat es in sich. Denn erstens fasst er das Liebesbekenntnis,
fiir das Wilhelm mehrere Seiten braucht, konzentriert zusammen. Zweitens
spielt er mit der Hexe von Endor auf das erste Buch Samuel an und bedient sich
damit ausgerechnet des biblischen Bildinventars, das Wilhelm in den Puppen-
spielen zum Theater gefiihrt hat. Mit der Kleidervorschrift gibt der Zettel drittens
eine ebenso konzentrierte Anweisung, wie sich Mariane zu kleiden hat, wih-
rend Wilhelm sich seine Geliebte im ,weifen Nachtkleide*“ (MA 2.2, 58) nur vor-
stellt. Dabei ruft der Zettel in anakreontischen Bildern eine ganz und gar andere
als die empfindsame Liebe auf, indem er Mariane als ,,weif3 Schifgen® (MA 2.2,
59) inszeniert. Wilhelms Konkurrent weify genau, was er fiihlt und wie er diese
Gefiihle ausdriicken kann. Dementsprechend thematisiert er schliefilich den
Kommunikationskanal, mit dem wohl die als Marianes Vertraute eingefiihrte
Theaterschneiderin (vgl. MA 2.2, 49) gemeint ist, und préfiguriert {iber die In-
szenierung als Iris nicht nur den Tod im Kindbett, den Mariane sterben wird,?3
sondern verdeutlicht umso mehr, wie Wilhelms Kommunikation mit Mariane
zum Scheitern verurteilt ist.

Trotz dieser konzentrierten Demontage des Liebesbriefs durch den kurzen
Zettel von Marianes Liebhaber hilt sich der Erzdhler — gemessen an den friihe-
ren Kommentaren — erstaunlich zuriick. Entgegen aller Markierungen, dass sich
Wilhelm gerade einem Wunschbild hingibt, weigert er sich im letzten Kapitel
des ersten Buchs, die Figur zu korrigieren. Analog dazu, wie Wilhelm die emp-
findsame Ubergabe des Liebesbriefs inszeniert, bezeichnet der Erzédhlerbericht
Marianes Zimmer, in dem sich wohlgemerkt gerade der andere Liebhaber befin-
det, als ,,Heiligtum der Liebe“ (MA 2.2, 58), nachdem er Wilhelms Gefiihlszu-
stand zwar in Vergleichen und Metaphern bebildert, aber nicht relativiert hat.
Auch die direkte Rede des Monologs, den Wilhelm ,wie ein goldner Traum*
(MA 2.2, 57) mit sich selbst fiihrt, bleibt unkommentiert und unkorrigiert; das
erste Buch endet mit besagtem Zettel von Marianes anderem Liebhaber. Das
zweite Buch {iberspringt zundchst die Krise, die diese Erkenntnis in Wilhelm
ausgelost hat, indem es lakonisch beginnt: ,,Wilhelm war nunmehr auf der Bes-
serung® (MA 2.2, 60). Doch bald reflektiert der Erzdhler diese Ellipse explizit:
»Doch ich merke, um meine Leser zu befriedigen werde ich die Erzdhlung an
das Ende des vorigen Buchs ankniipfen miissen“ (MA 2.2, 60f.), um dann aber
zunichst allgemein von der ,,Pest oder ein[em] bose[n] Fieber” (MA 2.2, 61) zu
sprechen. Bevor der Erzahler die Krise seiner Hauptfigur iiber pathologische

23 Vgl. MA 2.2, 818.



260 — 1l Folge

Analogien bebildert, nimmt sie in der Theatralischen Sendung bereits die Thea-
terdiskussionen vorweg, die sich hier an Corneille (vgl. MA 2.2, 60) entzlinden.
Damit wird zwar bereits die Ursache bzw. das Moment betont, mit der Wilhelm
seine Krise iiberwindet, bevor er diese iiberhaupt erst erzahlt. Allerdings erfolgt
diese Betonung nur mittels eines Ubersprungs, der in der Ellipse zwischen dem
ersten und dem zweiten Buch stattfindet. An der ersten Buchgrenze der Thea-
tralischen Sendung zeigt sich so eine folgenreiche metaleptische Ubertragung
ohne Zwischenschritt, welche zunichst die Uberwindung der Krise erzihlt, um
anschlief3end die Krise erst auszumalen und analeptisch mit verschiedenen Dis-
positionen — psychologisch und physiologisch als Krankheit sowie didtetisch in
iibermifigem Kaffeekonsum?* — zu begriinden. Dass diese Ubertragung ohne
Zwischenschritt funktioniert, verdankt sie der Parallelfiihrung von Theater und
Biographie, die das erste Buch so obsessiv vollzogen hat. Umso starker wirkt
sie, weil sie die erste Umstellung nach dem ohne Anachronien erzdhlten ersten
Buch ist. In dieser Umstellung der narrativen Folge besteht nicht der einzige
Unterschied, den die Theatralische Sendung gegeniiber den Lehrjahren aus-
zeichnet. Im Folgenden werde ich die Folge in den Lehrjahren analysieren, die
den Ausgangspunkt von Wilhelms Entwicklung deutlich anders konturiert.

2.2 Rekonfiguration der Folge: Die paradigmatische Struktur
der ,Lehrjahre‘

Drei grofie Umstellungen kennzeichnen die narrative Struktur der Lehrjahre ge-
geniiber der Theatralischen Sendung: Erstens dndert sich die Ordnung der narra-
tiven Folge, indem sie nicht mit Wilhelms Kindheit, sondern mit seiner Bezie-
hung zu Mariane — also seiner letzten Entwicklungsstufe im ersten Buch der
Theatralischen Sendung — einsetzt. Zweitens tritt der extradiegetisch-heterodie-
getische Erzahler stark zuriick, sowohl was seine Kommentare als auch was den
Erzdhlerbericht angeht. Dieses Zuriicktreten geht mit einer Verschiebung des
Erzdhlens auf die zweite diegetische Ebene einher, indem Wilhelm zum Erzédhler
seiner — von allen familialen Defekten der Theatralischen Sendung gelduterten —
Kindheitsgeschichte avanciert, die nun nicht mehr als kausaler Fundus fiir Wil-
helms weitere Entwicklung fungiert, sondern final auf Wilhelms Bestimmung
zum Theater verweist. Drittens ist das erste Buch gerade gegen Ende hin deut-
lich stdrker strukturiert; durch eine zusitzliche Figur greift bereits hier die
Turmgesellschaft in Wilhelms Entwicklung ein. Der kausalen Folge wird also

24 Vgl. Kaminski 2014.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister =— 261

eine finale Motivierung zugrunde gelegt, die sich auch in der deutlich abstrakte-
ren narrativen Struktur beobachten 1ldsst. Denn das erste Buch funktioniert als
Paradigma fiir die folgenden Biicher der Lehrjahre, die eine dhnliche Folge mit
anderen Besetzungen fast episodisch wiederholen und variieren.”> An den
Aspekten von Ordnung, Erzdhlebenen und Ereignisstruktur zeigt sich — so die
These — die Rekonfiguration der narrativen Folge in den Lehrjahren. An allen
Aspekten operiert der Text dabei mit einer massiven Komplexitdtssteigerung,
die das narrative Potenzial des Textes gegeniiber der Theatralischen Sendung
verschiebt, weil sie die zu Beginn starkere finale Motivierung subtiler, aber fiir
das narrative Verfahren weit folgenreicher als durch starke Erzahlerkommenta-
re korrigiert.

Ausgangspunkt meiner Analyse dieser Rekonfiguration ist die Umstellung
der narrativen Ordnung: Die Lehrjahre beginnen nicht mit Wilhelms Kindheit,
sondern mit der Beziehung zwischen Mariane und Wilhelm, die bereits am Ende
des ersten Kapitels durch das erste Liebesbekenntnis von Mariane besiegelt
scheint. Fiir die Beziehung ist dabei eine Nebenfigur zentral, welche die Thea-
terschneiderin der Theatralischen Sendung beerbt: Als ,alte Dienerin, Vertraute,
Ratgeberin, Unterhdndlerin und Haushilterin® (MA 5, 9) wird Barbara einge-
fiihrt, die nicht nur Marianes Haushalt fiihrt, sondern auch ihre Liebschaften
verwaltet. Wahrend in der Theatralischen Sendung noch Wilhelms Eltern durch
die Grofimutter und den Lieutenant verdoppelt und positiv gespiegelt sind, wird
hier Mariane durch Barbara von negativen Attributen zumindest partiell ent-
lastet. Deutlich akzentuiert ist in diesem Zusammenhang die dkonomische
Metaphorik, weil sich Wilhelms Konkurrent — nun nicht mehr Norman, sondern
Norberg — {iber ein Paket bemerkbar macht und als ,,Gabe“ (ebd.) zu einer Ge-
gengabe auffordert. Mariane selbst wird dadurch zum Einsatz in diesem 6kono-
mischen Tauschhandel zwischen Barbara und Norberg, wie Mariane expliziert:
,Wenn Norberg zuriickkehrt, bin ich wieder sein, bin ich dein, mache mit mir
was du willst, aber bis dahin will ich mein sein“ (MA 5, 10). Der Dialog zwischen
Mariane und Barbara ersetzt dabei Erzahlerbericht und -kommentar. Die narrati-
ve Funktion, die zwar im Nullfokus den Horizont von Barbara zuweilen iiber-
schreitet, scheint vielmehr an Marianes Haushdlterin gekoppelt zu sein, ohne
allerdings ihre Bewertungen zu teilen. Sie verfiigt nicht nur iiber keine Innen-
sicht in Mariane, sondern zieht sich — als Wilhelm schliefllich trotz Barbaras
gegenteiligem Rat zu Mariane kommt — mit Barbara und mithilfe einer narrativen
Metalepse aus der Beschreibung der ,,Seligkeit zweier Liebenden* (MA 5, 11)

25 Dass die Struktur der Lehrjahre durch ihre Segmentierung in Biicher und Kapitel eine grof3e
Rolle spielt, hat die Forschung 6fter bemerkt. Vgl. zuletzt Zumbusch 2012, 272.



262 — 1l Folge

zuriick: ,,Die Alte ging murrend bei Seite, wir entfernen uns mit ihr und lassen
die Gliicklichen allein“ (ebd.).

Im zweiten Kapitel verschieben sich schliefllich die diegetischen Ebenen,
indem Wilhelm als intradiegetischer Erzdhler vom Puppenspiel seiner Kindheit
erzdhlt und dabei in den Bewertungen von seiner Mutter korrigiert wird (vgl.
MA 5, 12f.). Auch im weiteren Verlauf des Kapitels ist Wilhelm der Erzéhler sei-
ner Kindheit, die so in einigen Analepsen vorgestellt wird. So zuriickhaltend
dabei die extradiegetische Erzdhlfunktion in ihren Zuschreibungen auch ist, so
stellt sie trotzdem in summarischen Passagen die entscheidenden Analogien
her, wenn sie auf Ursachenforschung fiir Wilhelms Neigungen zum Theater und
zu Mariane erkldrt, dass sich Wilhelms ,Leidenschaft zur Biihne [...] mit der
ersten Liebe zu einem weiblichen Geschopfe“ (MA 5, 14) verbindet. Wilhelm als
Erzdhler indes strukturiert seine Kindheit als final motiviertes Narrativ:

Es ist eine schone Empfindung, liebe Mariane, versetzte Wilhelm: wenn wir uns alter
Zeiten und alter unschddlicher Irrtiimer erinnern, besonders wenn es in einem Augenbli-
cke geschieht, da wir eine Hohe gliicklich erreicht haben, von welcher wir uns umsehen
und den zuriickgelegten Weg iiberschauen kénnen. Es ist so angenehm, selbstzufrieden,
sich mancher Hindernisse zu erinnern, die wir oft mit einem peinlichen Gefiihle fiir un-
iiberwindlich hielten, und dasjenige, was wir jetzt entwickelt sind, mit dem zu verglei-
chen, was wir damals unentwickelt waren. Aber unaussprechlich gliicklich fiihl’ ich mich
jetzt, da ich in diesem Augenblicke mit dir von dem Vergangnen rede, weil ich zugleich
vorwadrts in das reizende Land schaue, das wir zusammen Hand in Hand durchwandern
konnen. (MA 5, 16f.)

Wilhelm inszeniert sich also — wohlgemerkt noch vor dem eigentlichen Beginn
seiner ,Lehrjahre® — als entwickeltes Subjekt, das aus dieser Position die eigene
Geschichte als eine Entwicklungsgeschichte vom erzdhlten Ich zum erzdhlen-
den Ich prasentieren kann und sich am oder kurz vor dem Ziel seiner bisherigen
Entwicklung wahnt. Die Kindheit hat damit fiir die Lehrjahre insgesamt einen
vollig anderen Status, wenn die Erziahlerkommentare der Theatralischen Sen-
dung bis in einzelne Formulierungen um eine diegetische Ebene verschoben
werden. Wahrend in der Theatralischen Sendung die beiden epistemologischen
Zentren zwischen Erzdhler und Figur klar verteilt und hierarchisiert sind, indem
der Erzdhler die Figur korrigiert, ist die Struktur in den Lehrjahren deutlich
komplizierter. Zwar korrigiert Wilhelm — immer unter finalem Vorbehalt - als
erzdhlendes Ich sein erzdhltes Ich, aber seine Erzdhlung ist selbst ein intradie-
getisches Ereignis. Als solches ist sie gegeniiber den Erzdahlungen anderer Figu-
ren epistemologisch nicht privilegiert; die Reaktionen der anderen Figuren —
allen voran Marianes — werden auf diese Art und Weise zu entscheidenden
Signalen, die den Effekt der Erzdhlung in Frage stellen. Diese Reaktionen kénn-
ten enttduschender nicht sein, wenngleich sie von Wilhelm unbemerkt bleiben.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister =—— 263

Denn Mariane iiberfillt unweigerlich ,,Schlifrigkeit* (MA 5, 24f.), und nur mit-
hilfe von Barbara kann sie Wilhelms Riickfragen ausweichen, der Mariane auf-
fordert, ihre eigene Lebensgeschichte zu erzdhlen. Denn Barbara entgegnet:

Glauben Sie denn, sagte das kluge Weib, daf} wir auf das, was uns friih begegnet, so
aufmerksam sind, dal wir so artige Begebenheiten zu erzdhlen haben, und, wenn wir
sie zu erzdhlen hétten, dafl wir der Sache auch ein solches Geschick zu geben wiifiten?
(MA 5, 25)

Geschick meint dabei sowohl die Geschicklichkeit, mit der Wilhelm erzihlt, als
auch das Ziel, auf das er die erzdhlten Ereignisse hin strukturiert. Barbara
weicht also nicht nur Wilhelms Riickfrage aus, sondern kommentiert zugleich
seine Erzdhlweise. Dabei bemerkt dieser aber weder die ,,grof3e Verlegenheit*
(MA 5, 25) noch Marianes ,traurigen Blick“ (MA 5, 26), die seine Anfrage verur-
sachen. Auf welche Art sich Wilhelm in seiner Entwicklung zum ,,guten Schau-
spieler (MA 5, 25) und Dichter (vgl. MA 5, 32) inszeniert, wird durch Marianes
Reaktion jedenfalls zumindest relativiert. Das kommentiert die extradiegetische
Erzihlinstanz durchaus ironisch, indem sie wiinscht, ,,daf} unser Held fiir seine
Lieblingsgeschichten aufmerksamere Zuhorer kiinftig finden moége“ (MA 5, 33).

Die von allen kleinfamilialen Defekten und Verdoppelungen der Theatrali-
schen Sendung gereinigte Kindheit wird also ausschliefllich intradiegetisch-
autodiegetisch erzdhlt, was umso bemerkenswerter ist, da Wilhelm sie — ganz
im Gegensatz zu seiner Mutter oder Werner — als einen Weg zum Theater in-
szeniert, der nun mit Mariane seine Erfiillung finden soll. Nach der einschla-
fernden Erzdhlung von Wilhelms Kindheit iibernimmt der extradiegetisch-
heterodiegetische Erzdhlerbericht das Ruder, um im neunten Kapitel Marianes
und Wilhelms kontrdren Gefiihlszustand zu beschreiben. Wahrend Marianes
Gefiihlszustand, der zwischen ,,Vergniigen und Verdruf3* (MA 5, 34) schwankt,
so mittelbar gezeigt wird, wechselt die Erzahlung bei Wilhelm unvermittelt in
den inneren Monolog:

Kaum lie das Ubermaf der ersten Freude nach, so stellte sich das hell vor seine Seele,
was ihn bisher dunkel durchwiihlt hatte. Sie ist dein! Sie hat sich dir hingegeben! Sie,
das geliebte, gesuchte, angebetete Geschopf, dir auf Treu und Glauben hingegeben; aber
sie hat sich keinem Undankbaren {iberlassen. Wo er stand und ging, redete er mit sich
selbst, sein Herz flof3 bestdndig iiber, und er sagte sich in einer Fiille von prachtigen
Worten die erhabensten Gesinnungen vor. Er glaubte den hellen Wink des Schicksals zu
verstehen, das ihm durch Marianen die Hand reichte, sich aus dem stockenden, schlep-
penden biirgerlichen Leben heraus zu reiflen, aus dem er schon so lange sich zu retten
gewiinscht hatte. [...] Seine Bestimmung zum Theater war ihm nunmehr Kklar [...]. (MA 5,
34f1.)

In diesen kurzen, in der Theatralischen Sendung ihre deutlich ausfiihrlichere
Analogie findenden Passagen (vgl. MA 2.2, 44-46), die den Konflikt am Ende



264 — |1l Folge

des ersten Buchs préafigurieren, ndhert sich die Erzahlung Wilhelm durch den
inneren Monolog und den damit verbundenen Moduswechsel deutlich starker
als Mariane und betont auf diese Weise die Asymmetrie der beiden Figuren.
Doch bereits das zehnte Kapitel verldasst den narrativen Modus und gibt statt-
dessen im dramatischen Modus einen Dialog zwischen Werner und Wilhelm
wieder. Denn indem sich Wilhelm zu seiner Flucht aus dem biirgerlichen Eltern-
haus auf die Theaterbiihne riistet, ordnet er seine Papiere, die Werner spéttisch
kommentiert, besonders als das Gesprach auf Wilhelms einzigen vollendeten
Versuch eines Theaterstiicks mit dem Titel ,,Jiingling am Scheidewege* (MA 5,
37) kommt. Werner Kkritisiert vor allem die ,\Vorstellungsart“ (ebd.) des Stiicks,
in dem Wilhelm — gut autobiographisch — die Personifikation des Handels und
die Personifikation der Tragodie in der Tradition des barocken allegorischen
Spiels gegeneinander antreten ldsst, um den titelgebenden Jiingling fiir sich zu
gewinnen. Da die Tragddie wohl allzu leichtes Spiel hat, redet sich Werner in
Rage, ohne zu wissen, dass Wilhelm gerade Mariane in die Nachfolge der perso-
nifizierten Tragbdie gestellt hat (vgl. MA 5, 33). Werners monologisierende
»Apostrophen® (MA 5, 39) versuchen schlie3lich, Wilhelm ausgerechnet mit
theatralen Bildern davon zu iiberzeugen, das Stiick zu verwerfen und umzu-
schreiben: Der Handel soll zum ,,Schauspiel“ (MA 5, 39) werden, dem sich nie-
mand, auch nicht ein ,fremder Zuschauer“ (ebd.), entziehen kann.

Wihrend sich also der Konflikt zwischen Mariane und Wilhelm bzw. Wil-
helm und Werner zuspitzt, gibt das elfte Kapitel zundchst Hintergrundinforma-
tionen zu letzteren, indem die ,Viter unsrer beiden Freunde* (MA 5, 40) vorge-
stellt werden. Diese kleine rhetorische Metalepse, die durch die erste Person
Plural wie schon am Ende des ersten Kapitels ausgelst wird, stort die diegeti-
schen Ebenen nur punktuell, ist aber ein entscheidender Hinweis darauf, dass
auch hier Kausalitat produziert wird. Denn mit den beiden Vatern verhandelt
der Text ebenfalls einen Gegensatz und greift dabei den Kontrast zwischen Wil-
helm und Werner wieder auf. Die beiden Viter ersetzen in der Struktur der
Handlung namlich nicht nur die Heirat von Wilhelms Schwester und Werner,
sondern stellen die Beziehung der beiden Familien auf geschiftliche und damit
vielversprechendere Beine. Denn sie werden als ,,ein paar Manner von sehr ver-
schiedener Denkungsart [eingefiihrt], deren Gesinnungen aber darin iiberein-
kamen, daf3 sie den Handel fiir das edelste Geschéft hielten“ (ebd.). Auch wenn
der kleinste gemeinsame Nenner zwischen den beiden Vitern nicht bei Wilhelm
und Werner fortgefiihrt wird, fiihrt hier der Text eher beildaufig die Quelle des
Wohlstands von Wilhelms Familie ein. Das Kapital zum Handeln hat Wilhelms
Vater durch den Verkauf ,eine[r] kostbare[n] Sammlung von Gemailden, Zeich-
nungen, Kupferstichen und Antiquitdten“ (ebd.) erworben und bei Werners Va-
ter investiert. Als sie sich nun ,,wegen gemeinschaftlicher Geschéfte* (MA 5, 41)



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister =—— 265

treffen, beschliefien sie ,,eben heute die Versendung Wilhelms in Handelsange-
legenheiten“ (ebd.). Neben dem epischen Prisens, das iiber die sylleptische
Zeitstruktur die epistemologische Dimension der narrativen Funktion abermals
betont, ist vor allem bemerkenswert, dass Wilhelm nun dezidiert zum Objekt
einer Versendung und damit selbst zur Sendung wird. Die Lehrjahre disambi-
guieren also den Titel der Theatralischen Sendung. Freilich beschlieflen die Va-
ter diese Versendung, ohne zu wissen, dass Wilhelm einen ganz anderen Begriff
von der ,,Bestimmung seines Lebens® (ebd.) hat als den Handel. Dementspre-
chend weiht er Mariane in seine Pldne ein, die aber unfdhig ist, sich fiir oder
gegen Wilhelm zu entscheiden. Im Dialog mit Barbara legt Mariane schlief3lich
ihre Entscheidung in deren Hande: ,,Mache was du willst, ich kann nichts den-
ken; aber folgen will ich® (MA 5, 45).

Das 13. und 14. Kapitel schliefllich scheinen zunéchst ebenfalls von der ei-
gentlichen Folge der Handlung abzulenken, indem sie von Wilhelms Begeg-
nung mit Melina erzdhlen, die in der Theatralischen Sendung erst im zweiten
Buch auf Wilhelms langerer Reise erwdahnt wird. Diese Umstellung hat aber ei-
nen nicht zu unterschiatzenden Effekt fiir die Struktur des Romans. Denn sie
zeigt Wilhelms iiberbordende Einbildungskraft noch vor der Krise am Ende des
ersten Buchs, wenn er ,,seine Mariane in diesem Augenblicke vor den Richt-
stuhl“ (MA 5, 51) und damit in die Position der — nach Wilhelms Dafiirhalten —
zu Unrecht angeklagten Frau versetzt, mit der Melina geflohen ist. Auch er-
schopft sich die Funktion dieses Einschubs nicht in der Begegnung mit dem,
was ansonsten ,,nur in Romanen und Komoédien vorzugehen pflegt® (ebd.), die
eine Verhandlung in ,,Handlung® (ebd.) setzen und so iiber Literatur bebildern.
Denn Wilhelm wird zum ,,Mittelsmann® (ebd.) in dieser Handlung und glaubt,
dem angeklagten Paar helfen zu kénnen. Doch Melina ist weniger der Theater-
mensch, als den ihn sich Wilhelm vorstellt. Denn er strebt keine Karriere auf
dem Theater an, sondern ,eine biirgerliche Bedienung* (MA 5, 52), ,,einen klei-
nen Schreiber- oder Einnehmer-Dienst* (MA 5, 54). Schlief8lich bittet er Wil-
helm, sich bei den Eltern seiner Verlobten dafiir einzusetzen. Melina ist also das
Beispiel fiir eine gescheiterte Theaterlaufbahn; indem Wilhelm dieses negative
Beispiel mitgeteilt wird, bevor er exakt diese Laufbahn einschldgt, wird ihre
Funktion umso exponierter. Statt Melinas Einwande aber zu iiberdenken, setzt
sich Wilhelm imaginativ an seine Stelle: ,,Ein ganzer Roman, was er an der
Stelle des Unwiirdigen morgenden Tages tun wiirde, entwickelte sich in seiner
Seele“ (MA 5, 55). Und selbst bei seinem juristischen Vermittlungsversuch zeigt
Wilhelm wenig Gespiir fiir die Situation, wie der Erzahler unmissverstiandlich
erldutert (vgl. MA 5, 56), und scheitert entsprechend klaglich. Er verkennt ,,die
geheimen Triebfedern“ (ebd.) der Figuren und dass es sich im Konflikt zwischen
dem Paar und dem Vater der Frau keineswegs lediglich um biirgerlichen Diinkel



266 — Il Folge

handelt. Denn auf Melina hat nicht nur die Tochter, sondern auch die Stiefmut-
ter ,ein Auge [...] geworfen“ (ebd.): Der Vater will entsprechend den Konkurren-
ten, die Stiefmutter ihre Konkurrentin in Gestalt der Stieftochter loswerden. Die
Melina-Episode verzogert also nicht Handlung, sondern reflektiert sie. Ihr Po-
tenzial entfaltet sie ausgerechnet im Verkennen der Figur: Wilhelm wird sowohl
eine gescheiterte Theaterlaufbahn als auch eine scheiternde Konkurrenzsitua-
tion in Form eines verdoppelten Dreiecks vorgefiihrt, was aber nicht dazu fiihrt,
dass er sein eigenes Ziel — das Theater und Mariane — {iberdenkt.

Nach Wilhelms Riickkehr entspricht das erste Buch zundchst wieder der
Folge der Theatralischen Sendung, doch ein weiteres, scheinbar retardierendes
Moment unterbricht die Handlung. Die bereits erwdhnte Kunstsammlung, die
das 6konomische Fundament von Wilhelms vaterlichem Handelsgeschift bilde-
te, wird an einer prominenten Stelle nochmals thematisiert. Wilhelm hat bereits
seinen Liebesbrief an Mariane geschrieben und wurde beim ersten Uberbrin-
gungsversuch — wie in der Theatralischen Sendung — von ihr weggeschickt. Mit
dem Liebesbrief und dem Halstuch samt Norbergs Notiz in der Tasche — dem
Zeichen von Wilhelms Gefiihlen sowie dem Zeichen von Marianes Untreue —
begegnet ihm ein ,,Unbekannter* (MA 5, 67), der sich bald aber als Bekannter
zu erkennen gibt. Allerdings gibt er sich nur Wilhelm zu erkennen; die Erzdh-
lung selbst verschweigt ,,seinen Namen [...] und seinen Geburtsort, auch die
Geschifte® (ebd.), die ihn in die Stadt gefiihrt haben. Bekannt ist er Wilhelm,
weil er als Gutachter die ,,Ursache® (MA 5, 68) dafiir war, dass die Kunstsamm-
lung seines Grofivaters verkauft wurde. Aulerdem hat er den zehnjdhrigen Wil-
helm noch als ,,muntere[n] Knabe[n]“ (ebd.) in Erinnerung. Schnell kommt das
Gesprach auf Wilhelms Lieblingsbild aus der Sammlung, das ,,die Geschichte
vor[stellt], wie der kranke K6nigssohn sich iiber die Braut seines Vaters in Liebe
verzehrt“ (MA 5, 69).2° Wihrend der Unbekannte das Bild als schlecht gemalt
und manieriert kritisiert, offenbart Wilhelm sein Kunstverstandnis, das ganz auf
das Dargestellte zielt: ,,der Gegenstand ist es, der mich an einem Gemalde reizt,
nicht die Kunst* (ebd.). Wilhelm ist offenbar unempfinglich fiir die dsthetische
Lektion, die ihm der Unbekannte erteilen will, denn er fiihlt sich in das nur
noch in seiner Erinnerung existierende Gemaélde ein:

Wie jammerte mich, wie jammert mich noch ein Jiingling, der die siilen Triebe, das
schonste Erbteil, das uns die Natur gab, in sich verschlief3en, und das Feuer, das ihn und
andere erwdrmen und beleben sollte, in seinem Busen verbergen muf3, so daf3 sein Inners-

26 Dieses Bild hat die Forschung stark beschaftigt. Eine Zusammenfassung der dlteren For-
schung findet sich bei Schings 2011, 124-135. Vgl. auch Vof3)kamp 2009, 70-76; Currie 2013,
21-23.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister =— 267

tes unter ungeheuren Schmerzen verzehrt wird. Wie bedaure ich die Ungliickliche, die
sich einem andern widmen soll, wenn ihr Herz schon den wiirdigen Gegenstand eines
wahren und reinen Verlangens gefunden hat. (MA 5, 69)

Da dieses Bild im achten Buch (vgl. MA 5, 605f.) wieder in den Lehrjahren er-
scheint und die dortige Beschreibung darauf hindeutet, dass das Bild den
,,Gliickswechsel“ (MA 5, 729) in der zugrundeliegenden Dreiecksgeschichte dar-
stellt, ist Wilhelms Fokus auf den Jammer ungeachtet der sich anbahnenden
Konfliktlosung — der Vater verzichtet schliefilich zugunsten seines Sohnes auf
seine Frau - bemerkenswert.”” Der unbekannte Gesprichspartner indes bringt
Wilhelms Kunstverstandnis auf den Punkt, der darin besteht, dass Wilhelm ,,im-
mer nur sich selbst und [seine] Neigung in den Kunstwerken“ (MA 5, 69) sieht.
Gleichzeitig weist er auf ein Defizit in der Kindheitsgeschichte hin. Denn mit
dem Verkauf der Kunstsammlung wurde Wilhelm auch die Méglichkeit genom-
men, sich dsthetisch zu bilden. Wilhelm l&dsst dies freilich nicht gelten, weil er
im Theater mehr als nur die ,,Jeblosen Bilder* (MA 5, 70) der Sammlung sieht.
Dabei fiihrt er eine entscheidende Grofle der Sinnstiftung ein: ,,das Schicksal
das [s]ein Bestes und eines jeden Bestes einzuleiten weif3“ (ebd.).

Damit erhdlt das narrative Prinzip, das Wilhelm bereits in der Erzahlung
seiner Kindheit {iber finale Motivierungen veranschlagt hat, einen Begriff und
gibt zugleich dem Unbekannten die Gelegenheit zu einer Kritik dieser ,,Vorstel-
lungsart® (ebd.), wozu er einen Chiasmus bemiiht:

Wehe dem, der sich von Jugend auf gew6hnt, in dem Notwendigen etwas Willkiirliches
finden zu wollen, der dem Zufdlligen eine Art von Vernunft zuschreiben méchte, welcher
zu folgen sogar eine Religion sei. Heif3t das etwas weiter, als seinem eignem Verstande
entsagen, und seinen Neigungen unbedingten Raum geben? Wir bilden uns ein, fromm
zu sein, indem wir ohne Uberlegung hinschlendern, uns durch angenehme Zufille deter-
minieren lassen, und endlich dem Resultate eines solchen schwankenden Lebens den
Namen einer gottlichen Fiihrung geben. (MA 5, 70)

Den gliicklichen Zufall lasst diese relativ rigide Vorstellungsart allerdings nicht
zu, indem sie eine Vernunft postuliert, die ,,das Notwendige als den Grund ihres
Daseins [ansieht], das Zufillige [...] zu lenken“ (ebd.) weif3, weil Notwendigkeit
und Zufall das ,,Gewebe dieser Welt“ (ebd.) ausmachen. Dem Notwendigen
Willkiir zuzuschreiben, dem Zufall indes Vernunft, lehnt der Unbekannte ab. In
diesem Chiasmus modifiziert sich aber die Ausgangsiiberlegung, dass die Ver-
nunft zwischen Notwendigkeit und Zufall steht, indem sie — im Umkehrschluss
der chiastischen Fehlbesetzung — der Notwendigkeit Vernunft und dem Zufall

27 Vgl. Schings 2011, 128f.



268 —— I Folge

lediglich Willkiir unterstellt. Das weist auf die Voraussetzungen des Weltbildes
hin, die sich spater in der Turmgesellschaft nicht ungebrochen zeigen werden.
Denn ein Abgesandter dieser Turmgesellschaft ist dieser Unbekannte, der nichts
weniger will, als Wilhelms Lehrjahre an- und einzuleiten. Insofern kann diese
Passage, welche die sich zuspitzende Liebesgeschichte von Mariane und Wil-
helm pausiert, kaum iiberbewertet werden: Kurz vor der Katastrophe des ersten
Buchs reflektiert der Text das Glaubensbekenntnis der die Handlung — wie sich
allerdings erst spater herausstellen wird — vermeintlich lenkenden Instanz. Hier
liegt also der eigentliche Beginn der Lehrjahre. Obwohl Wilhelm und der Unbe-
kannte noch weiter diskutieren, was aber lediglich im Gesprachsbericht ange-
zeigt wird, und sich dabei gegenseitig nicht wirklich {iberzeugen, verabreden
sie sich ,,auf den folgenden Tag“ (MA 5, 71). Wie aber bereits mehrfach angedeu-
tet, ndhert sich hier die Liebesgeschichte zwischen Wilhelm und Mariane ihrer
Katastrophe, indem Wilhelm von Marianes Untreue erfihrt, sodass von einem
weiteren Treffen nicht berichtet wird.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass das erste Buch der Lehr-
jahre die narrative Folge der Theatralischen Sendung an entscheidenden Stellen
rekonfiguriert. Diese Rekonfiguration setzt eine paradigmatische Struktur fiir
die folgenden Biicher der Lehrjahre, die sie wiederholen und variieren. Das zeigt
sich erstens im Beziehungsgeflecht zwischen den Figuren: Die Triade zwischen
Wilhelm, Mariane und Norberg wird — analog zur Triade des Jiinglings am Schei-
dewege und zur verdoppelten Triade von Melina — strukturbildend fiir den wei-
teren Verlauf von Wilhelms Entwicklung. Zweitens zeigt sich die paradigmati-
sche Struktur in einer weitreichenden Umstellung der narrativen Verfahren, die
in ihrer Exposition ein anderes Licht auf Wilhelm werfen. Indem Wilhelm selbst
zum intradiegetischen Erzadhler seiner Kindheitsgeschichte avanciert und diese
final motiviert, legen die Lehrjahre einen anderen Akzent auf die Figur. Die
Kindheitsgeschichte wird so — anders als in der Theatralischen Sendung — nicht
mehr primdr zum Fundus einer kausalen Suche nach den Ursachen von Wil-
helms Disposition in der defekten Familienkonstellation. Vielmehr veranschau-
licht sie Wilhelms Disposition als Erzdhler, der Sinn final generiert und so in
seine initiale Krise schlittert.?® Diese Krise wird zum Ausgangspunkt der Lehr-
jahre: Seine Initiation ist — anders als Wilhelm bis zu seinem Liebesbrief meint —
gerade nicht abgeschlossen, sondern erst im Beginnen. Drittens zeigt sich der
paradigmatische Charakter des ersten Buchs in der besonderen Rolle des Un-
bekannten, der kurz vor dem finalen Konflikt in die Handlung eingreift. Er ist
dabei ebenfalls doppelt codiert, indem er einerseits explizit als ,,Ursache®

28 Vgl. Wellbery 1996a, 622—-625. Vgl. auch Pfeiffer 2008, 139-145; Schings 1984, 53 f.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister =— 269

(MA 5, 68) fiir eine entscheidende Zasur in Wilhelms Entwicklung eingefiihrt
wird. Andererseits verkdrpert er als Abgesandter der Turmgesellschaft auch das
Ziel der Lehrjahre, das kiinftig in jedem Buch figuriert wird. Von der kausalen
Motivierung der Theatralischen Sendung ist der Akzent in den Lehrjahren also
auf die finale Motivierung hin verschoben. Dass diese Verschiebung aber nicht
als schliefllich Erfiillung findende Ablosung zu denken ist, zeigt nicht nur Wil-
helms Kindheitsgeschichte, sondern vor allem das Ende seiner Entwicklung. Be-
vor ich das Ende dieser Folge, das im siebten und achten Buch erzdhlt wird,
genauer analysiere, mochte ich aber den Fokus auf ein Gegenmodell zu Wil-
helms Entwicklung legen, das sich im sechsten Buch findet: den Bekenntnissen
einer schénen Seele.

2.3 Alternative Folge: Die ,Bekenntnisse einer schonen
Seele’

Nach dem ersten Buch variieren die Lehrjahre ihre Grundstruktur, indem neue
Figuren verschiedene Positionen der paradigmatischen Struktur neu besetzen,
die Wilhelms Entwicklung beschreibt. In einem sind sich die Lehrjahre aber bis
zum Ende des fiinften Buchs einig: In ihrem Zentrum steht die Entwicklung ih-
rer — gleichwohl durchaus geschwichten — Hauptfigur.?? Auch wenn Wellbery
postuliert, dass der Text sich ,,keiner schematischen Lektiire* erschlieft,>° zeigt
sich in diesen ersten fiinf Biichern ein relativ schematisches Grundprinzip der
Lehrjahre,?! das Wellbery selbst in der bereits erwdhnten Metonymisierung be-
schreibt.>? Diese Metonymisierung avanciert in der Perspektive meiner Arbeit zu
einer Art Katalysator der narrativen Folge, weil die Metonymie nicht nur ver-
schiedene Figuren durch Attribute ersetzt, wie etwa die Uniform Mariane sub-
stituiert,>® sondern auch verschiedene Figuren miteinander verbindet, sodass
Mariane durch ihre Offiziersuniform mit dem Lieutenant, mit der ,schone[n]
Amazone® (MA 5, 224) und sogar mit Friedrich assoziiert werden kann. Dem-
entsprechend wiederholt sich im zweiten Buch die Assoziation von Liebe und
Theater in Philine als Personifikation des Luxus®* und die auf die Turmgesell-

29 Vgl. Pfeiffer 2008, 139.

30 Wellbery 1996a, 615.

31 Vgl. auch Zumbusch 2012, 272; Vogl 2002, 35-38.

32 Vgl. Wellbery 1996a, 622-625. Diese Feststellung kann sich auf Friedrich Schlegel berufen:
Vgl. Schlegel 1967, 134.

33 Vgl. Kinzel 2000, 194-198. Zur Funktion des Crossdressings vgl. Tobin 2000, 124-131.

34 Vgl. Driigh 2011, 154-159.



270 — Il Folge

schaft hinweisende Diskussion um Fragen des Schicksals und Zufalls mit dem
blinden Passagier der Wasserfahrt. Das dritte Buch besetzt diese Positionen mit
der Gréfin und Jarno um, ohne aber beispielsweise Philine fallen zu lassen (vgl.
MA 5, 188). Das vierte Buch schlief3lich fiihrt Natalie und den bereits im ersten
Buch erwdhnten Serlo mit Aurelie ein und damit auch beide Sphiren eng. Das
fiinfte Buch verdichtet diese Konfiguration mit dem Geist der Hamlet-Auffiihrung
neben der Weiterfithrung von Aurelie und Serlo. Jedes Buch hat damit Anteil an
einer metonymischen Verschiebung der narrativen Folge, die Wilhelm — ganz
gemaf} dem Initiationsschema des Bildungsromans — aus einer anfanglichen Kri-
se und seiner Herkunftssphire durch verschiedene, jeweils am Rand der Biicher
auftretende Krisen in neue Spharen und auf die Theaterbiihne fiihrt. Gleichzeitig
wird die Figur in ein immer dichter werdendes Netz aus Beziehungen verstrickt,
das in seiner Auflésung auch das Ende der Initiation andeutet.

Doch mit dem sechsten Buch scheint sich dieses Verfahren mit den Bekennt-
nissen einer schonen Seele auf mehrfache Weise zu dndern. Erstens liegt ein
Wechsel narrativer Ebenen vor, der intradiegetische Erzdhlungen gegeniiber ex-
tradiegetischen Kommentaren bis in die darauffolgenden Biicher zunehmend
bevorzugt® und dariiber hinaus durch die Buchform, in der die Bekenntnisse vor-
liegen, deutlich starker markiert ist als die bisherigen intradiegetischen Erzahlun-
gen wie Wilhelms Kindheitserzdhlung oder Aurelies Liebes- und Lebenserzih-
lung. Die strukturelle Sonderstellung zeigt sich auch in der inneren Organisation
des sechsten Buchs, das als einziges Buch der Lehrjahre ohne Kapitelgliederun-
gen auskommt, sodass die narrative Funktion lediglich von der titelgebenden
schonen Seele abhdngt. Zweitens zeigt sich durch das autobiographische Format
der Bekenntnisse eine abgeschlossene narrative Folge, die dariiber hinaus eine
alternative Folge zu Wilhelms Bildungsweg und Bildungsprogramm darstellt.®
Als Modell fiir die Bildung einer selbststiandigen Frau ldsst diese Folge keine Ver-
bindungen zu anderen Frauenfiguren des Romans zu, steht also in keiner meto-
nymischen Beziehung zu ihnen und bildet auf struktureller Ebene kein Paradig-
ma.? Diese alternative Folge ist aber keineswegs nur positiv konnotiert, was ihre
narrative Rahmung zeigt. In den Bekenntnissen einer schonen Seele — so meine
These - setzen die Lehrjahre ihre bisher auf Wilhelm fokussierte narrative Folge
nur scheinbar aus. Denn die Bekenntnisse stellen die Folge durch Ubersprung
von Kausalitéit her, indem sie die Produktion von Kausalitidt und Finalitdt markie-
ren. Sie tun das, indem sie das Prinzip der Folge explizit reflektieren, weil die
schone Seele sich gerade dadurch auszeichnet, dass sie sich selbst stets treu

35 Vgl. Zumbusch 2012, 275-277.
36 Vgl. Breuer 2000, 233-266; Krings 2008, 169 f.
37 Vgl. von Miicke 2015, 142149, bes. 144-146; Pfeiffer 2008, 142-144; Egger 1997, 81f.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister = 271

bleibt und damit dem Schema einer wie auch immer gearteten Entwicklung prin-
zipiell zuwiderlauft. Thre autobiographische Lebensgeschichte ist durchgehend
final motiviert und hat dariiber hinaus einen kausalen Ausgangspunkt im kran-
ken Korper der Protagonistin. Damit stellen die Bekenntnisse aber auch Wilhelms
Folge in Frage, die im siebten und achten Buch ihr zweifelhaftes Ende finden
wird. Ich werde also zundchst kurz die narrative Rahmung des sechsten Buchs
analysieren und anschliefiend die verschiedenen narrativen Verfahren skizzieren,
mit denen die Bekenntnisse das Prinzip der Folge scheinbar aufier Kraft setzen,
um dieses dann doch - darin liegt ihr zentrales Paradox — auf einer zweiten
Ebene wieder narrativ einzusetzen.

Die Bekenntnisse einer schénen Seele werden als Hommage an Susanna
Katharina von Klettenberg gelesen — einer Pietistin im Umfeld der Herrnhuter
Briidergemeinde.?® Das grof3te Problem ihrer narrativen Folge zeigt sich in der
Modellierung von Korperlichkeit, indem der Text den Skandal des sprechenden
Korpers inszeniert.>® Gegenstinde der Bekenntnisse sind nidmlich zunichst
nicht die verschiedenen Glaubensbekenntnisse der schonen Seele. Im Gegen-
teil: Thr privilegiertes Objekt ist ihr kranker Korper, der als Symptom geistiger
Zustdande lesbar gemacht wird. Die fiir diese Lektiire zustdndige Disziplin ist
eine didtetisch verstandene und protopsychologisch argumentierende Medizin.
Mit der Betonung des kranken Korpers, der die Schonheit der Seele geradezu
bedingt, hingt die medizinische Rahmung der Bekenntnisse zusammen. Keines-
wegs stammt der Titel der Lebensgeschichte namlich von der Verfasserin selbst,
sondern von einem Arzt, der Wilhelm und Aurelie den Text anvertraut. Der Kon-
text dieser Ubergabe ist héchst prekir. Im Zuge der Behandlung des ,deutliche
Spuren des Wahnsinns“ (MA 5, 336) zeigenden Harfners kommt die Konversa-
tion zwischen Wilhelm und dem Arzt ,natiirlich auf die Methode, Wahnsinnige
zu kurieren® (MA 5, 347). Wahrend der Geistliche, bei dem der Harfner quasi
hospitalisiert ist, eine Therapie durch ein ,tdtiges Leben“ (ebd.) favorisiert,
meint der Arzt, dass ,wahrhaft religiése Gesinnungen“ (MA 5, 350) fiir Patienten
mit ,,einer nicht ganz herzustellenden krinklichen Anlage“ (ebd.) férderlich
seien.

Die Bekenntnisse einer schonen Seele werden als ein solcher Fall und damit
als Fallgeschichte in die Lehrjahre eingefiihrt. Der Erzdhler enthalt sich seiner
Bewertung (vgl. MA 5, 355), inkorporiert das Buch aber dem Roman und unter-
bricht damit Wilhelms Lehrjahre. Mit gutem Grund, denn zumindest fiir Aurelie
ist ihre Lektiire fatal: Sie stirbt unvermittelt, nachdem ihr ,heftige[s] und trotzi-
ge[s] Wesen [...] auf einmal gelinder“ wurde (ebd.). Die Bekenntnisse einer scho-

38 Vgl. Gutjahr 2011, 48f.
39 Vgl. Felman 2003; Strowick 2009, bes. 87-93.



272 — Il Folge

nen Seele sind so nicht nur die Diagnose des titelgebenden Arztes, sondern auch
im Zuge von Aurelies ,,didtetische[r] und medizinische[r] Behandlung® (MA 5,
350) ein héchst prekires pharmakon.*® Damit nicht genug: Die pietistischen
Selbstpraktiken der Bekenntnisse werden in der Rahmenhandlung durchaus
problematisiert, wenn nicht ironisiert. Denn der Arzt schildert — verbunden mit
der Ubergabe des Manuskripts — den Fall eines Grafen, der Gefahr lduft, ,unter
die Herrenhuter zu gehen“ (MA 5, 349), nachdem er seinen vermeintlichen Dop-
pelgédnger erblickt hat und nun unter melancholischen Zustdnden leidet. Der
vermeintliche Doppelgédnger war aber niemand anderes als Wilhelm selbst, der
in der Kleidung des Grafen in den ehelichen Gemdchern platziert wurde — in
der Hoffnung, die Grafin zu verfiihren. Wilhelm sieht sich in groéf3ter Verwirrung
freilich zu ,,umstindliche[m] Bekenntnis“ (ebd.) von seiner Rolle in dieser Intri-
ge veranlasst. Damit ist die Komplexitdt nur angedeutet, welche die Bekenntnis-
se einer schonen Seele in die Lehrjahre integrieren. Sie sind als Fallgeschichte
sowohl Diagnose als auch Dokument einer Therapie, die in der Rahmenhand-
lung weitreichende Folgen hat: den Tod Aurelies, die Aufdeckung der Intrige
um Wilhelm und die Grifin sowie schlieSlich im achten Buch die geplante
Hochzeit von Wilhelm und Natalie, der Nichte der schénen Seele.

Neben dieser narrativen Rahmung, welche die sonst weitgehend chronolo-
gisch strukturierte narrative Folge der Lehrjahre prominent unterbricht, haben
die Bekenntnisse eine andere Struktur als die Lehrjahre, weil sie dem Prinzip
der Folge bereits durch die titelgebende Charakterisierung des bekennenden
Ichs widersprechen: Eine schone Seele ist; sie entwickelt sich genau so wenig
wie sie gebildet wird. Mit dem Begriff der schénen Seele rekurriert der Text
bekanntlich neben der bereits in der Antike als Kalokagathia formulierten Har-
monie vom Wahren, Guten und Schonen auch auf die belle dme in Rousseaus
Julie ou la nouvelle Héloise. Mit Christoph Martin Wieland avanciert sie zum
empfindsamen Modewort, das Friedrich Schiller in Uber Anmut und Wiirde phi-
losophisch verankert: ,,In einer schénen Seele ist es also, wo Sinnlichkeit und
Vernunft, Pflicht und Neigung harmonieren, und Grazie ist ihr Ausdruck in der
Erscheinung“.“! Wahrend Grazie in der Asthetik des achtzehnten Jahrhunderts
Schonheit in der Bewegung bezeichnet, liegt das Grundproblem des Modells in
seiner Statik.*?> Denn eine schone Seele hat ,kein andres Verdienst, als daf sie
ist“,*3 weil man nicht zu einer schénen Seele werden kann, sondern entweder

40 Vgl. Egger 2001, 31-35, 226-231.

41 Schiller 1992, 371. Zur psychoanalytischen Karriere dieses auf Ausgleichs abzielenden Ide-
als und seinen Kosten, wie sie Goethes Lyrik verhandeln vgl. Goebel 2009, 15-57; von Miicke
2015, 143f.

42 Vgl. Kleiner 2010, 199-203; Goebel 2006, 48f.

43 Schiller 1992, 370.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister = 273

eine ist oder eben keine. Trotzdem — und darin liegt das Paradox der Bekennt-
nisse — stellt das sechste Buch eine narrative Folge dar, die davon Rechenschaft
ablegt, wie man eine schone Seele wird. Allerdings entsprechen die Bekenntnis-
se keinem Siindenbekenntnis. Weil sie nur werden kann, was sie ist, empfindet
die schone Seele der Lehrjahre dementsprechend namlich niemals Reue (vgl.
MA 5, 390, 422). Eine solche Reue sieht etwa das Hallische Bekehrungssystem
vor, dem sich die schone Seele fiir kurze Zeit unterwirft, bevor sie die Herrn-
huter Gemeinde entdeckt (vgl. MA 5, 390). Doch fiir sie gibt es kein Gesetz aufier
ihrem ,Trieb“, der sie ,immer recht fiithret“ (MA 5, 422), und folglich kennt sie
keinen Widerspruch mit sich selbst. Ohne diesen Widerspruch kann die schone
Seele aber weder bekehrt noch therapiert werden. Doch sie empfindet nicht nur
keine Reue, sondern sie hat nicht einmal einen Begriff von Siinde, dem ,nie
erklarte[n] bose[n] Ding“ (MA 5, 391).“* Wie passt dieses in ihrer Harmonie ge-
wissermafden statische und sich immer selbst erfiillende Modell zur narrativen
Folge eines Bildungsromans im weiteren Sinn und zu einer Autobiographie im
engeren? Pointierter gefragt: Was hat eine schone Seele iiberhaupt zu bekennen
aufler ihrem Glauben, der doch notwendig an begriffliche Grenzen stof3t (vgl.
MA 5, 396)?

Genau an dieser Frage arbeitet sich Goethes Text ab, indem er gegen die
Vorstellung umfassender Harmonie durchaus die Briiche der schénen Seele be-
tont. Einerseits inszeniert er sie ndmlich trotz der Statik des Begriffs als Ent-
wicklungsgeschichte und fiihrt andererseits die Kosten auf, mit denen ihr spiri-
tueller Zustand verbunden ist. Insbesondere scheint die spirituelle Entwicklung
der Protagonistin von ihrer morbiden Korperlichkeit abzuhdngen. Korperliche
Gebrechen werden gar als Geburtshelfer der schénen Seele und als kausaler
Ausgangspunkt ihrer Bekenntnisse inszeniert: Als Achtjdhrige wird die Figur
schwer krank, die Zeit vor ihrer Krankheit entzieht sich ihrer Erinnerung. Das
neun Monate dauernde Krankenlager — inszeniert als zweite Graviditat — nutzt
die Figur einerseits zu umfangreicher Lektiire vor allem der Bibel mit ihren
»|bledenkliche[n] Stellen“ (MA 5, 362) und zu gemeinsamen Studien mit ihrem
Vater, der ihr nicht nur anatomische Praparate, ,,Menschenhaut, Knochen, Mu-
mien und dergleichen“ (MA 5, 360) aufs Bett legt, sondern auch ,Vogel und
Tiere, die er auf der Jagd erlegte“ (ebd.). Auf Driangen ihrer Mutter lernt sie
Kochen, aber lieber nutzt sie den Kiichentisch als Seziertisch, um weiteres me-
dizinisches Wissen zu erwerben: ,,Ein Huhn, ein Ferkel aufzuschneiden, war fiir
mich ein Fest. Dem Vater brachte ich die Eingeweide und er redete mit mir
dariiber wie mit einem jungen Studenten, und pflegte mich oft mit inniger Freu-

44 Vgl. Dane 2011.



274 — Il Folge

de seinen mifratenen Sohn zu nennen* (MA 5, 362).*> Obwohl sie wihrend ihrer
Krankheit Gott zu ihrem Vertrauten macht, beginnt sie, ,,die Welt zu sehen*
(MA 5, 365) und die ,,Empfindungen fiir den Unsichtbaren“ (MA 5, 366) zu ver-
gessen. Sie verlobt sich und 16st die Verlobung, als sie einen ,,Streit in [ihrer]
Seele“ (MA 5, 380) entdeckt. An dieser Stelle zeigt sich auch ein narrativer
Bruch in den Bekenntnissen, der mit einer Reihe von rhetorischen Fragen einge-
leitet wird:

Darf ich hier das Gesetz einer blof3 historischen Darstellung iiberschreiten, und einige
Betrachtungen iiber dasjenige machen, was in mir vorging? Was konnte das sein, das
meinen Geschmack und meine Sinnesart so dnderte, dafl ich im zwei und zwanzigsten
Jahre, ja friiher, kein Vergniigen an Dingen fand, die Leute von diesem Alter unschuldig
belustigen kénnen? Warum waren sie mir nicht unschuldig? Ich darf wohl antworten:
eben weil sie mir nicht unschuldig waren, weil ich nicht wie andre meines gleichen unbe-
kannt mit meiner Seele war. Nein, ich wufdte aus Erfahrungen, die ich ungesucht erlangt
hatte, dafl es hohere Empfindungen gebe, die uns ein Vergniigen wahrhaftig gewdhrten,
das man vergebens bei Lustbarkeiten sucht, und daf} in diesen hthern Freuden zugleich
ein geheimer Schatz zur Starkung im Ungliick aufbewahrt sei. (MA 5, 380)

In den rhetorischen Fragen zeigt sich das Paradox der schonen Seele, die hier
eine Grenziiberschreitung markiert, wie sie gleichwohl fiir die gesamten Be-
kenntnisse strukturbildend ist: Indem die schone Seele ihre Lebensgeschichte
zu einer Folge von Seelenzustdnden verbindet und sich gleichzeitig sowohl von
sich selbst in Gestalt ihres erzdhlten Ichs als auch von ihrer Umgebung ab-
grenzt, analysiert sie ihren eigenen spirituellen Zustand und unterlegt ihm und
den daraus resultierenden Reaktionen auf die Welt Notwendigkeit. Der Riick-
zugsort dieser Abgrenzung, der gleichzeitig Kontinuitdt zwischen erzdhlendem
und erzdhltem Ich stiftet, ist die Seele, die keinen ,Zwang“ (MA 5, 382) mehr
erlaubt, den ihr die Verlobung aufgenétigt hatte.

Gleichwohl entwickelt sich die schone Seele in verschiedenen Stadien, und
weil sie ,,ganz ohne System® (MA 5, 389) ihres ,,eigenen Selbsts, ohne fremde
Formen in reinen Zusammenhang® (ebd.) nicht habhaft werden kann, unter-
wirft sie sich — allerdings erfolglos — dem bereits erwdhnten ,hallischen
Bekehrungssystem* (MA 5, 390). Erfolglos ist dieses Bekehrungssystem, weil es
die Akzeptanz der Siindhaftigkeit zur Voraussetzung macht und so confessio
und conversio aneinanderbindet:*®

Das alles traf bei mir weder nahe noch ferne zu. Wenn ich Gott aufrichtig suchte, so lief3
er sich finden, und hielt mir von vergangenen Dingen nichts vor. Ich sah hinten nach wohl

45 Vgl. Stephan 2004, 189-204.
46 Vgl. von Miicke 2015, 145f.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister = 275

ein, wo ich unwiirdig gewesen und wuf3te auch, wo ich es noch war; aber die Erkenntnis
meiner Gebrechen war ohne alle Angst. Nicht einen Augenblick ist mir eine Furcht vor
der Holle angekommen, ja die Idee eines bdsen Geistes und eines Straf- und Qualortes
nach dem Tode konnte keinesweges in dem Kreise meiner Ideen Platz finden. (MA 5, 390)

Die morbide Korperlichkeit der schonen Seele ist bezeichnend, weil sie Verbre-
chen mit Gebrechen generalisierend substituiert.”” Doch die korperlichen Ge-
brechen sind es gerade, die sie Gott finden lassen und ihr nicht den Zugang
verwehren. Erfolglos ist das Hallische Bekehrungssystem also, weil die schéne
Seele den Begriff der Siinde als Verbrechen gegen Gott umdeutet: als Gebrechen
fiir Gott.

Gleichwohl bleibt die Konstellation der Siinde fiir die ndchste Stufe ihrer
spirituellen Entwicklung virulent. Denn fiir Philo, einen ,,Mann von Geist, Herz
und Talenten® (MA 5, 392), wird sie eine Art Beichtmutter. Seine Position im
Entwicklungsnarrativ der schonen Seele zeigt Philo vor allem in ,,gewissen Be-
kenntnissen“ (MA 5, 393), die ihr einen Begriff von der ,Wirklichkeit der Siinde*
(MA 5, 394) geben. Und diese Siinde hat es in sich, weil in ihr sogar die grofien
Verbrecher der Zeit schlummern: ,,ein Girard, ein Cartouche, ein Damiens und
welches Ungeheuer man nennen will“ (ebd.). Dass mit Jean-Baptiste Girard aus-
gerechnet die Verfithrung eines Beichtkindes thematisch wird, deutet an dieser
Stelle die Art der Siinde an, die die schone Seele als Beichtmutter Philos zu
begehen im Stande scheint.*® Auch wenn die homodiegetische Erzihlerin die
Gefahr durch die Siinde sofort pathologisiert, mit medizinischem Vokabular als
»Anlage zur Krankheit“ (ebd.) rationalisiert und sich Gott als ,,grole[m] Arzt“
(ebd.) anvertraut, wird an dieser Stelle deutlich, dass Bekehrung und Bekennt-
nis zusammenhdngen. In ihrer potenziellen Siindhaftigkeit liegt namlich auch
die Voraussetzung fiir ihre weitere spirituelle Entwicklung.

Dabei wird aber auch deutlich, dass diese Entwicklung ausschliefllich hete-
ronom funktioniert. Lediglich das Innere der Figur wird zu einem Feld der Ent-
wicklung, die von aufien zwar durch verschiedenste Ereignisse — vor allem To-
desfille — ausgel6st wird, aber dabei immer vollig auf sich selbst bezogen ist
und in pietistischen Selbsttechniken ihr Instrument findet. Entsprechende An-
leitungen findet sie in den Schriften der Herrnhuter Gemeinde, die nicht nur
dazu dienen, ,,um ein psychologisches Phinomen kennen zu lernen“ (MA 5,
398), sondern auch um ,iiberfliissige Nahrung fiir [ihre] Einbildungskraft®
(MA 5, 399) zu finden. Auflerlich hingegen ist die schéne Seele alles andere als

47 Wie das Grimm’sche Worterbuch verzeichnet, meint Gebrechen sowohl Fehler als auch
Krankheit, schwicht aber die Bedeutung Siinde entschieden ab. URL: http://www.woerter
buchnetz.de/DWB?lemma=gebrech [31. 08.2018].

48 Vgl. MA 5, 795.


http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gebrech
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gebrech

276 —— Il Folge

wirksam, sondern bleibt auf sich selbst bezogen. Ihre dsthetische Bildung wird
so letztlich durch ihre Selbstbeziiglichkeit verhindert, die Wilhelms dsthetischer
Prépotenz im ersten Buch in erstaunlichem Maf3e dhnelt. Denn auf die Kunst-
werke, die ihr Onkel der schénen Seele zusendet, reagiert sie ebenso wie auf
alles andere, was ihr zustoft:

Ich war zu sehr gewohnt, mich mit mir selbst zu beschéftigen, die Angelegenheiten mei-
nes Herzens und meines Gemiites in Ordnung zu bringen, und mich davon mit dhnlich
gesinnten Personen zu unterhalten, als dafl ich mit Aufmerksamkeit ein Kunstwerk hatte
betrachten sollen, ohne bald auf mich selbst zuriick zu kehren. Ich war gewohnt, ein
Gemadlde und einen Kupferstich nur anzusehen, wie die Buchstaben eines Buchs. Ein
schoner Druck gefdllt wohl, aber wer wird ein Buch des Druckes wegen in die Hand neh-
men? So sollte mir auch eine bildliche Darstellung etwas sagen, sie sollte mich belehren,
rithren, bessern, und der Oheim mochte in seinen Briefen, mit denen er seine Kunstwerke
erlauterte, reden was er wollte, so blieb es mir doch immer beim Alten. (MA 5, 413)

Die schéne Seele ist also resistent gegen das dsthetische Bildungsprogramm ih-
res Onkels, weil ihre ,,eigene Natur®“ (MA 5, 413) sie im Fokus auf sich selbst
verharren lasst. Dementsprechend ist ein Leben in der Herrnhuter Gemeinde
auch keine Option, weil sie dort nicht findet, was sie sich vorstellt (MA 5, 416).
,Freiheit® (ebd.) besteht fiir die schone Seele eben auch in einer konsequenten
Ausblendung all dessen, was ihre Innerlichkeit bedroht. Das starkste Feld die-
ser Freiheit ist der eigene K6rper, den sie ,,als einen duf3ern Gegenstand“ (MA 5,
417) ansieht und dementsprechend dressiert.** Damit bleibt die schéne Seele —
die trotz ihrer morbiden Konstitution die meisten ihrer Verwandten und Gelieb-
ten bezeichnenderweise iiberlebt — dennoch notorisch auf ihren kranken Koérper
bezogen, den sie mehrfach als ,,Grund“ (MA 5, 360) ihrer spirituellen Konstitu-
tion anfiihrt.

Anlésslich der Kinder ihrer friih versterbenden Schwester, welche die scho-
ne Seele mit Wilhelms Entwicklung verbinden, reflektiert die schéne Seele das
Erziehungsprogramm schlief3lich explizit. Denn die Erziehung der Kinder wird
durch einen Abbé geleitet, der sie ,,an verschiedenen Orten [...] bald hier bald
da“ (MA 5, 421) bildet und dabei einen bestimmten Plan verfolgt:

Ich konnte anfangs keinen Plan in dieser Erziehung sehn, bis mir mein Arzt zuletzt er6ff-
nete: der Oheim habe sich durch den Abbé iiberzeugen lassen, daf3, wenn man an der
Erziehung des Menschen etwas tun wolle, miisse man sehen, wohin seine Neigungen und
seine Wiinsche gehen? sodann miisse man ihn in die Lage versetzen, jene, sobald als
moglich zu befriedigen, diese, sobald als moglich zu erreichen, damit der Mensch, wenn
er sich geirrt habe, frith genug seinen Irrtum gewahr werde, und wenn er das getroffen

49 Vgl. Wokalek 2011, 327f.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister = 277

hat, was fiir ihn paflt, desto eifriger daran halte und sich desto emsiger fortbilde. Ich
wiinsche daf3 dieser sonderbare Versuch gelingen mdége, bei so guten Naturen ist es viel-
leicht mdglich. (MA 5, 421)

Beschleunigung der Folge ist also das Programm dieser Erziehung, in der das
Ziel zum Priifstein fiir Erfolg oder Irrtum wird. Gleichzeitig werden iiber dieses
Programm Ziel und Irrtum in den einzelnen Entwicklungsstadien eigentlich un-
unterscheidbar.’® Damit steht das Erziehungsprogramm der Neffen und Nichten
diametral der Selbstbeziiglichkeit entgegen, die sich die schéne Seele auferlegt
hat, fiir die Grund und Ziel immer in sich und in Gott vereint liegen. Einen
Irrtum zu erkennen oder Harmonie durch etwas anderes als spirituelle Selbst-
techniken und den Riickzug aus der Welt herzustellen, steht fiir die schone See-
le mit Ausnahme ihrer eigenen potenziellen Siindhaftigkeit schlicht nicht zur
Debatte. Aus diesem Grund wird die schone Seele auch ,fiir gefihrlich® (ebd.)
eingestuft und von den Kindern ferngehalten.

Die Harmonie der schénen Seele hat also ihre Kosten, die sich in der narrati-
ven Anlage der Bekenntnisse und ihrer Rahmung in den Lehrjahren zeigen. Einer
Entwicklung im Sinne des Bildungsprogramms der Turmgesellschaft stehen sie
diametral entgegen. Damit zeigen die Bekenntnisse nicht nur die Kosten ihrer
eigenen Didtetik auf, sondern weisen auch auf die negative Seite der Turmgesell-
schaft hin, die fiir Frauen und vor allem fiir autonome Frauen nicht offensteht.
Gleichzeitig weist das Format der Bekenntnisse aber auch auf die Turmgesell-
schaft insofern voraus, als sie institutionell auf Bekenntnisse bezogen bleibt.
Denn samtliche autobiographischen Schriften der Turmgesellschaften sind ex-
plizite ,, Konfessionen“ (MA 5, 550). Die Vorgeschichte der Turmgesellschaft liegt
in ,,mystischen Eindriicke[n]“ (ebd.), wie sie in den Bekenntnissen einer schonen
Seele dargelegt werden. Insofern ist das sechste Buch keine Digression der Lehr-
jahre, sondern ihr negatives Zentrum. Dass dieses negative Zentrum ausgerech-
net in Gestalt einer autobiographischen Lebensgeschichte prasentiert wird, die
durchgehend final erzdhlt wird und dariiber hinaus in der morbiden Korperlich-
keit der Protagonistin ihren kausalen Ausgangspunkt hat, deutet darauf hin,
dass es sich mit den Bekenntnissen auch um eine alternative narrative Folge zum
Initiationsschema des Bildungsromans handelt.

2.4 Das doppelte Ende der Folge: Die SchlieBung
der ,Lehrjahre?

Nach dem Gegenentwurf der Bekenntnisse einer schénen Seele kommt die narra-
tive Folge in den letzten beiden Biichern der Lehrjahre zu ihrem Ende, indem

50 Vgl. Zumbusch 2012, 282-284.



278 =— Il Folge

Wilhelm das Ziel seines Bildungsgangs erreicht. Gleichzeitig wird dieses Ziel der
Integration in die Turmgesellschaft durch die Erzdahlung in Frage gestellt, was
ich im letzten Abschnitt meiner Argumentation zeigen will.”! Grob folgen die
beiden letzten Biicher dabei einer doppelten Struktur: Wahrend das siebte Buch
die Anspielungen und Beziehungen der in den ersten sechs Biichern eingefiihr-
ten Figuren und Verhdltnisse aufl6st, problematisiert das achte Buch diese Auf-
16sung insofern, als Wilhelm trotz aller Schliefung noch nicht am Ziel seines
Bildungswegs ist. Dementsprechend analysiere ich in zwei Schritten das dop-
pelte Ende der Folge, welche die ,Meisterschaft’ der Figur narrativ demontiert.

Das siebte Buch 16st die bisher fiir jedes Buch charakteristischen Interventi-
onen der Turmgesellschaft als das geheime Zentrum von Wilhelms Bildungs-
gang in einer maximal konzentrierten Reihe auf und verbindet sie so im Syntag-
ma der narrativen Folge. Dass aber die narrative Folge gegen diese Auflésungen
im Sinne einer Teleologie nicht auf begrifflicher Ebene, sondern auf der Ebene
narrativer Verfahren Einspruch erhebt, soll meine Analyse zeigen. Eine, wenn
nicht die zentrale Frage des siebten Buchs sind Verwandtschaftsbeziehungen,
deren Zusammenhang bereits in den Bekenntnissen einer schonen Seele ange-
deutet wurde und die so zu einem Schliissel der Entdeckungen des siebten
Buchs avanciert. Die erste Auflésung begegnet Wilhelm bereits am Anfang des
ersten Kapitels, wo er auf dem Weg zu Lotharios Landgut den Geistlichen des
zweiten Buchs wiedertrifft, der sich nun als katholischer Abbé entpuppt und
nicht als ,,lutherische[r] Landgeistliche[r]“ (MAS5, 423), fiir den Wilhelm ihn bis
dahin gehalten hat. Mit ,einem Licheln® (MA 5, 424) fordert er Wilhelm auf,
seinem Bildungsweg — ,,das nichste zu tun was vor uns liegt (ebd.) - zu fol-
gen, ohne ,,sich davon Rechenschaft geben zu wollen® (ebd.). Die zweite Auflo-
sung folgt sofort nach der Ankunft auf dem Landgut, wo Wilhelm Jarno wieder-
begegnet, um anschliefRend auf einen Wundarzt zu treffen. Dieser Arzt erinnert
Wilhelm wegen seiner Tasche an den ,alten Chirurgus [...], der ihn in jenem
Walde verbunden hatte® (MA 5, 430), auch wenn er seine Identitdt abstreitet
und die Tasche ,,in einer Auktion gekauft* (ebd.) haben will.>? Kaum wird Wil-
helm zum ,,Augenzeuge[n]“ (MA 5, 431) eines Duells, dem sich Lothario gestellt
hat, werden die Verwandtschaftsverhdltnisse zum ersten Mal expliziert. Denn
»[vlon diesem Augenblicke an ward unser Freund [Wilhelm] im Hause, als ge-
hore er zur Familie, behandelt“ (ebd.).

Das dritte Kapitel deckt schlief3lich auf, dass die Wilhelm in den vorherigen
Biichern begegneten Figuren ebenfalls Teil einer Familie sind: Der Graf, den
Wilhelms Auftritt als vermeintlicher Doppelgédnger in Melancholie gestiirzt hat,

51 Vgl. Schutjer 2001, 117-162, bes. 154-162.
52 Vgl. zu den Implikationen fiir die Wanderjahre: Bohme 1998, 179-183.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister =—— 279

ist niemand anderes als Lotharios Schwager und die Grédfin damit dessen
Schwester (vgl. MA 5, 434). Wilhelm erhilt einen neuen Auftrag, indem er
Lydie — den Grund fiir Lotharios Duell — aus Lotharios Gesellschaft entfernen
soll, und dabei hofft, ,seine Amazone“ (MA 5, 443) wiederzufinden. Dass sich
Wilhelm hier keineswegs moralisch einwandfrei verhalt, sondern ,hinterlistig*
(MA 5, 441) handelt, seinen Auftrag freilich trotzdem fiir ,ein Werk einer aus-
driicklichen Schickung® (ebd.) und deshalb fiir gerechtfertigt hilt, zeigt der Er-
zahlerkommentar hier deutlich. Der extradiegetisch-heterodiegetische Erzdhler
ist also durchaus in der Lage, sowohl Wilhelms Disposition als auch das Bil-
dungsprogramm der Turmgesellschaft kritisch zu kommentieren.> Statt seine
Amazone findet Wilhelm in Therese aber lediglich eine perfekte Haushalterin,
die sich zwar ebenfalls gerne in ,,Mannskleider[n]“ (MA 5, 456) zeigt, aber vor
allem von ihren Gefiihlen fiir Lothario berichtet. Abermals greift der Erzdhler
ordnend ein, in dem er die ,,umstindlich[e]* (MA 5, 462) Erzihlung kiirzt. Nach-
dem Wilhelm schliefllich erfihrt, dass Felix nicht Lotharios Sohn ist, 1ldasst er
sich von Lothario iiberzeugen, sich des Kindes anzunehmen. Zwar krankt ihn
Jarnos gleichzeitiger Vorschlag, das Theater zu verlassen, in seiner ,,Eigenliebe*
(MA 5, 471), wie wiederum der Erzidhler bewertet, doch ,[m]an ward einig, dafl
er bald abreisen sollte“ (ebd.), um Mignon und Friedrich zu holen.

Dabei trifft er auf Marianes ehemalige Dienerin Barbara, die ihm von Maria-
nes Tod im Kindbett berichtet und ihn davon iiberzeugen will, dass Felix sein
Sohn ist.>* Barbaras Erzahlung ist dabei iiberdeutlich als unzuverldssig mar-
kiert. Zunachst inszeniert sie eine makabre Erzdhlszene mit drei Glasern Cham-
pagner, wobei sie eines fiir die Verstorbene reserviert, und beruft sich explizit
auf Wilhelms Kindheitserzdhlungen aus dem ersten Buch, worauf Wilhelm hef-
tig reagiert, indem er sie als ,,Sibylle! Furie!* (MA 5, 477) beschimpft und damit
ebenfalls auf das erste Buch rekurriert, wo Norbergs abschlief;ende Notiz Barba-
ra in ihrer Funktion als Kupplerin ebenfalls als ,,Sibylle“ (MA 5, 74) bezeichnet.
Aus der Prophetin ist damit auch eine Rachegéttin geworden, die den vermeint-
lichen Fluch iiber Wilhelm spricht. Wilhelm ist darum nicht geneigt, ihr die
Geschichte von Marianes Treue zu glauben und tut sie als ,,Marchen* (MA 5,
478) ab. Als er schlief3lich doch durch Briefe von Mariane und Briefe von Nor-
berg an Mariane iiberzeugt ist, bezweifelt Madame Melina Barbaras Zuverldssig-
keit, weil sie Aurelie glauben machen wollte, ,Felix sei ein Sohn Lotharios“
(MA 5, 487). Dariiber hinaus hat sie Geld veruntreut (MA 5, 489), indem sie Nor-
berg ebenfalls als Vater ins Spiel gebracht hat. Vaterschaft ist — so zeigt dieser
Passus — maximal prekir.>

53 Vgl. anders Zumbusch 2012, 276 f.
54 Vgl. Zumbusch 2011, 282-284.
55 Vgl. Krimmer 2004.



280 — Il Folge

Im letzten Kapitel des siebten Buchs erfolgt schliefilich die ultimative Auf-
l6sung der narrativen Folge, indem Wilhelm in die Geheimnisse des Turms ein-
geweiht wird und seine Lehrjahre fiir abgeschlossen erklart werden. Diese Auf-
16sung zeigt ein Paradox der Turmgesellschaft, die zwar gegen das Theater als
Institution der Bildung agitiert, aber theatrale Mittel einsetzt, um Wilhelms Ini-
tiation zu zelebrieren.>® Im Zentrum der Turmgesellschaft findet sich ndmlich
ein Saal, den Wilhelm betritt, indem er aus ,,einem dunkeln und engen Behdlt-
nisse“ (MA 5, 495) tritt und ,,den Teppich* (ebd.) aufhebt:

Der Saal, in dem er sich nunmehr befand, schien ehemals eine Kapelle gewesen zu sein,
an statt des Altars stand ein grofier Tisch, auf einigen Stufen mit einem griinen Teppich
behangen, dariiber schien ein zugezogener Vorhang ein Gemalde zu bedecken; an den
Seiten waren schon gearbeitete Schrianke mit feinen Drahtgittern verschlossen, wie man
sie in Bibliotheken zu sehen pflegt, nur sah er an statt der Biicher viele Rollen aufgestellt.
(MA 5, 495)

Hinter dem Vorhang befindet sich kein Gemilde und kein Altarbild, sondern
»innerhalb eines Rahmens, eine leere, dunkle Offnung® (ebd.): eine Biihne. Auf
dieser Biihne konzentriert sich Wilhelms Lebenslauf, der in den ersten fiinf Bii-
chern erzdhlt wurde. Denn nicht nur die ,nicht ganz unbekannte Stimme*
(ebd.), die ihn in den Raum ruft, verweist auf seine Vergangenheit, sondern vor
allem auch die Figuren, die auf der Biihne im Zentrum der Turmgesellschaft
auftreten. Hier wird deutlich, dass auf allen Abschnitten von Wilhelms Bildung
Agenten der Turmgesellschaft ihre Finger im Spiel hatten. In den Pausen zwi-
schen den Auftritten hat Wilhelm ,,Zeit nachzudenken*“ (MA 5, 496). Denn ei-
gentlich ist er die Hauptfigur der Inszenierung, die nicht nur die Spielleiter sei-
ner Erziehung auf die Biihne bringt, sondern ganz auf ihn zugeschnitten ist,
weil Sitzplatz und Beleuchtung durch den Raum so reguliert werden, dass die
Wirkung auf Wilhelm kalkulierter Teil der Inszenierung ist.

Aus dem ersten Buch tritt der Mann auf, der den Verkauf der Kunstsamm-
lung vermittelt hatte, was Wilhelm dazu bringt, das motivierende Prinzip seiner
Lebensgeschichte zu reflektieren: ,,Sonderbar! sagte er bei sich selbst, sollten zu-
fallige Ereignisse einen Zusammenhang haben? und das, was wir Schicksal nen-
nen, sollte es blof3 Zufall sein?“ (ebd.). Statt sein Schicksal — Wilhelms Lieblings-
thema - zu bemiihen, wird der Zufall zum Ausgangspunkt der Reflexion seiner
Lebensgeschichte. Zufdllig ist in der Reihe aber nichts mehr. Denn schon als
zweite Figur tritt der ,Landgeistliche[]“ (ebd.) des zweiten Buchs auf, der iiber
die ,,Weisheit der Lehrer (ebd.) spricht und das Bildungsprogramm der Turm-

56 Die Welten der Lehrjahre sind deshalb nicht so klar getrennt, wie vor allem die &ltere For-
schung behauptet hat. Vgl. exemplarisch Sorg 1983, 70-79.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister = 281

gesellschaft, das bereits verschiedentlich angeklungen ist, iiber die Funktion des
Irrtums auf den Punkt bringt. Dabei sieht die Figur dem Abbé nur dhnlich,
scheint aber ,,nicht dieselbe Person“ (ebd.) zu sein, was wiederum fiir den Insze-
nierungscharakter der Szene spricht. Wilhelm hat wieder Zeit nachzudenken und
den Irrtum — das Theater — auf sich selbst zu beziehen. Doch bereits das dritte
Bild variiert dieses Programm, indem der Offizier aus dem dritten Buch auftritt,
der Bildung mit ,Menschen [...], zu denen man Zutrauen haben kann* (ebd.),
verbindet. Dass nun auch der Offizier im Zentrum der Turmgesellschaft auf-
taucht, ist fiir ,Wilhelmen voéllig ein Rétsel“ (MA 5, 4961f.), sodass er sich zum
ersten Mal fragt, ob nicht weniger Zufall, sondern padagogischer Plan hinter sei-
ner Bildung steckt. Sofort antwortet es aus der Turmgesellschaft: ,,Rechte nicht
mit uns! rief eine Stimme; Du bist gerettet, und auf dem Wege zum Ziel; Du wirst
keine Deiner Torheiten bereuen und keine zuriick wiinschen, kein gliicklicheres
Schicksal kann einem Menschen werden.“ (MA 5, 497) Die unanschauliche Stim-
me legt also offen, dass die Turmgesellschaft — nur angedeutet in der ersten Per-
son Plural — Wilhelms Schicksal fabriziert hat, dass sie hinter dem steckt, was
Wilhelm so persistent Schicksal nennt und schlief3lich geneigt war, fiir Zufall zu
halten. Diese Reflexionsstufe, die Wilhelm nicht nur bildet, sondern Einblick in
die Bedingungen seiner Bildung gewdhrt, steigert die theatrale Anordnung durch
einen weiteren Ebenenwechsel, indem sie den ,,alte[n] Konig von Dinemark*
(ebd.) auftreten lisst.”” Denn der Geist von Hamlets Vater spielt eine Schliissel-
rolle in der Hamlet-Inszenierung des fiinften Buchs, wo Wilhelm weniger Hamlet
als sich selbst spielt und deshalb ,,Ahnlichkeit mit der Stimme seines Vaters zu
bemerken®“ (MA 5, 323) glaubt.>® Wenn die Turmgesellschaft hier also genau die
Biihnenfigur auf ihre eigene Biihne bringt, die Wilhelm auf dem Héhepunkt sei-
ner Theaterkarriere zeigt und dabei gleichzeitig auf ihn selbst zuriickwirft, stei-
gert sich die Inszenierung durch die letztlich unentscheidbare Kippfigur zwi-
schen Leben und Biihne in einen Moment der Initiation:*®

Ich bin der Geist Deines Vaters, sagte das Bildnis, und scheide getrost, da meine Wiinsche
fiir Dich, mehr als ich sie selbst begriff, erfiillt sind. Steile Gegenden lassen sich nur durch
Umwege erklimmen, auf der Ebene fiihren gerade Wege von einem Ort zum andern. Lebe
wohl, und gedenke mein, wenn Du genief3est, was ich Dir vorbereitet habe.

57 Dass hier lediglich mannliche Figuren auf die Biihne gebracht werden und Natalie - in der
paradigmatischen Struktur der Lehrjahre ebenfalls im vierten Buch prominente Agentin der
Turmgesellschaft — fehlt, zeigt eine Asymmetrie zwischen Struktur und Figuren an: Die Lehr-
jahre entsprechen in ihrer Struktur so keineswegs den Normen der Turmgesellschaft.

58 Zu Hamlet als Drama der Erkenntnis, das weitreichende Folgen fiir den Verlauf der Lehrjah-
re hat; vgl. Bornmiiller 2013.

59 Vgl. Kittler 1978, 89.



282 — Il Folge

Wilhelm war duf3erst betroffen, er glaubte die Stimme seines Vaters zu horen, und doch
war sie es auch nicht, er befand sich durch die Gegenwart und die Erinnerung in der
verworrensten Lage. (MA 5, 497)

Die Umschrift des Hamlet, welche die Turmgesellschaft hier vornimmt, ist du-
Berst aufschlussreich, weil sie den Zustand aktualisiert, in den Wilhelm als
Schauspieler mit ,,wunderbaren Empfindungen und Erinnerungen“ (MA 5, 323)
gerdt und mit einer Inversion der Shakespeare’schen Konfiguration von Rache
und Schwur konfrontiert. Gleichwohl setzt dieses Arrangement Wilhelm in die
,verworrenste[] Lage® (MA 5, 497) und beendet die Vorstellung.

Diese Vorstellung komprimiert die verschiedenen Stadien in Wilhelms Ent-
wicklung. Dass hier eine Entwicklung dargestellt wird, hingt aber von der ds-
thetischen Motivierung ab, die das theatrale Setting mit dem sich immer schnel-
ler, starker und heftiger 6ffnenden und schlief}enden Vorhang leistet. Die Kritik
am Theater wird mit Mitteln des Theaters vorgebracht.®® Die Summe dieser
Entwicklung zieht der Lehrbrief, den der — von einem unbestimmten Ort — her-
vortretende Abbé an Wilhelm iibergibt. Der Lehrbrief selbst aber enthilt keines-
wegs die Erzahlung von Wilhelms Werdegang, ist also — anders als das Deut-
sche Worterbuch definiert — kein ,,zeugnis das einer sein handwerk rechtméiszig
erlernt hat“.®* Und um die ,,grundziige einer lehre“®? zu finden, wie das Worter-
buch mit explizitem Verweis auf die Stelle der Lehrjahre als zweite Bedeutung
des Lehrbriefs festhilt, bedarf es einiger interpretativer Arbeit, die Wilhelm in
dieser Situation durchaus zu iiberfordern scheint. Zumindest unterbricht der
Abbé die Lektiire und fordert Wilhelm auf, sich im Raum umzusehen, der sich
als eine Bibliothek der Lehrbriefe entpuppt. Brennender als die Rollen interes-
siert Wilhelm allerdings die Frage, ob er Felix’ Vater ist, was der Abbé mit einer
Formel beantwortet, die wiederum auf die Bekenntnisse einer schénen Seele ver-
weist:

Felix ist Ihr Sohn! bei dem Heiligsten, was unter uns verborgen liegt, schwor ich Thnen,
Felix ist Ihr Sohn, und der Gesinnung nach war seine abgeschiedne Mutter Threr nicht
unwert; empfangen Sie das liebliche Kind aus unserer Hand, kehren Sie sich um, und
wagen Sie es, gliicklich zu sein. (MA 5, 498f.)

Die Umkehr, zu der Wilhelm aufgefordert wird, meint nicht nur, dass sich die
Figur im Raum umdreht, um dort — wen sonst — Felix als seinen Sohn zu begrii-

60 Das stellt Zumbusch in einer dhnlichen Denkfigur fiir Mignons Exequien fest. Vgl. Zum-
busch 2012, 294. Dass die Turmgesellschaft das Theater beerbt, konstatiert auch Wilhelm Vof3-
kamp. Vgl. Vof3kamp 2013, 29f.

61 URL: http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemmas=lehrbrief [31. 08.2018].

62 Ebd.


http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=lehrbrief

2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister = 283

3en, sondern auch die Umkehr im Sinne einer conversio. Dazu war die schone
Seele nicht fahig, weil sie keinen Irrtum — theologisch iiberformt als Siinde —
akzeptiert hat und darum schlief3lich auch keiner Bildung zugénglich war. Die-
se freilich sdkularisierte Umkehr beschlief3t das siebte Buch, indem der Abbé
deklariert: ,,Deine Lehrjahre sind voriiber, die Natur hat Dich losgesprochen*
(MA 5, 499).

Die Lehrjahre sind voriiber, die Lehrjahre sind es indes keineswegs. Noch
knappe 110 Seiten in der Miinchner Ausgabe verwendet das achte Buch darauf,
die Lehrjahre und mit ihr die Bildung ihrer Hauptfigur fortsetzen zu lassen. Mit
dem Auftritt von Wilhelms Vater und der Transposition von Vaterschaft auf Wil-
helm wird Wilhelm selbst zur Instanz der Bildung. Denn indem Felix ,,zu lehren
aufgefordert” (MA 5, 500) wird, scheint ,,auch seine eigne Bildung erst anzufan-
gen“ (ebd.). Die Erzihlung bemiiht sich zu vereindeutigen und fiihrt die Bil-
dung auf eine Lenkung zuriick:

Alles, was er anzulegen gedachte, sollte dem Knaben entgegen wachsen, und alles, was
er herstellte, sollte eine Dauer auf einige Geschlechter haben. In diesem Sinne waren
seine Lehrjahre geendigt, und mit dem Gefiihl des Vaters hatte er auch alle Tugenden
eines Biirgers erworben. (MA 5, 504)

Wilhelm hat also selbst einen Begriff von Bildung, indem er Felix in seiner Bil-
dung begleiten muss. Dabei erdffnet Wilhelm explizit den Gegensatz von finaler
und kausaler Struktur dieser Bildung, indem er ausruft: ,Wehe jeder Art von
Bildung, welche die wirksamsten Mittel wahrer Bildung zerstort, und uns auf
das Ende hinweist, an statt uns auf dem Wege selbst zu begliicken“ (ebd.).

Offenbar privilegiert Wilhelm den kausalen Zugang - zumindest in der
theoretischen Struktur der Erziehung seines Sohnes. Dass der Zufall dabei ge-
bannt werden muss, zeigt sich im unmittelbar auf den Ausruf folgenden aleato-
rischen Bild:

Das Theater war ihm, wie die Welt, nur als eine Menge ausgeschiitteter Wiirfel vorgekom-
men, deren jeder einzeln auf seiner Oberfliche bald mehr, bald weniger bedeutet, und
die allenfalls, zusammengezdhlt, eine Summe machen. Hier im Kinde lag ihm, konnte
man sagen, ein einzelner Wiirfel vor, auf dessen vielfachen Seiten der Wert und der Un-
wert der menschlichen Natur so deutlich eingegraben war. (MA 4, 504)

Eine Instanz des Zufalls besteht in der Verkehrung der Kausalketten. Die Inver-
sion, dass Felix ,,mehr ihn als er den Knaben erziehe“ (MA 5, 505), ist freilich
eine Gefahr, die das Konzept der Bildung auf den Kopf stellt. Als ,,Einleitung,
sich zu bekennen® (MA 5, 506) fiihren diese Uberlegungen zur erneuten Lektiire
der ,,Rolle seiner Lehrjahre* (ebd.):



284 — Il Folge

Er fand die umstédndliche Geschichte seines Lebens in grof3en scharfen Ziigen geschildert,
weder einzelne Begebenheiten, noch beschrankte Empfindungen verwirrten seinen Blick,
allgemeine liebevolle Betrachtungen gaben ihm Fingerzeige, ohne ihn zu beschdmen,
und er sah zum erstenmal sein Bild aufier sich, zwar nicht, wie im Spiegel, ein zweites
Selbst, sondern wie im Portrait, ein anderes Selbst; man bekennt sich zwar nicht zu allen
Ziigen, aber man freut sich, dafl ein denkender Geist uns so hat fassen, ein grof3es Talent
uns so hat darstellen wollen, dafl ein Bild von dem, was wir waren, noch besteht, und
daf} es ldnger als wir selbst dauren kann. (MA 5, 507)

Wahrend die Erzdhlung also nur den aphorismenartigen Beginn der Rolle im
siebten Buch direkt zitiert, wird die Geschichte von Wilhelms Leben lediglich
erwahnt und sofort auf die — allerdings entpersonalisierte — Reaktion verscho-
ben, die Wilhelms Lektiire in ihm ausldst.®® Die Rolle der Lehrjahre wird so in
Gestalt einer materialen Mise en abyme zum Mittel eines Bekenntnisses, die
dazu fiihrt, Therese einen Heiratsantrag zu machen, ohne sich mit der Turm-
gesellschaft in Gestalt seiner ,Wachter und Aufseher® (MA 5, 508) zu beratschla-
gen. An dieser Stelle platziert die Erzdhlung eine entscheidende Mutmafung,
statt eine Erkldrung zu geben:

Vielleicht hatte ihm der Gedanke, daf} er in so vielen Umsténden seines Lebens, in denen
er frei und im Verborgnen zu handeln glaubte, beobachtet, ja sogar geleitet worden war,
wie ihm aus der geschriebenen Rolle nicht undeutlich erschien, eine Art von unangeneh-
mer Empfindung gegeben [...]. (MA 5, 507)

Dass diese Emanzipation nicht funktioniert, macht das direkt anschlieflende
Kapitel deutlich, in dem er statt Therese der Frau begegnet, die das eigentliche
Ziel seiner Bildung zu sein scheint: Natalie, der schénen Amazone. Diese Begeg-
nung zeigt, dass die Bildungsbegriffe, die Wilhelm bezogen auf Felix formuliert,
nicht durch die Motivierung der Lehrjahre abgedeckt werden. Denn auch hier
ist Wilhelm ganz Objekt der Turmgesellschaft, ihm bleibt ,nicht Zeit weiter zu
denken oder zu wihlen“ (MA 5, 512); die Ereignisse passieren Wilhelm genauso,
wie er ,,das wohlbekannte Bild vom kranken Konigssohn“ (MA 5, 515) neben der
Kunstsammlung seines Grof3vaters bei Natalie entdeckt. Damit scheint sich der
Kreis zu schlieflen und die familiale Reihe — vom Grofdvater iiber den Vater zu
Wilhelm und schliefllich in der Zukunft zu Felix — weist keine Liicken mehr auf.

Allerdings zeigt das Gesprach mit Natalie bereits die Kosten der Turmgesell-
schaft auf, die auch Wilhelm in seinen ,Irrtiimern gestdrkt hat* (MA 5, 522).
Denn Natalie befiirchtet sogar, dass ihr Bruder ,,Opfer dieser padagogischen Ver-
suche“ (MA 5, 523) wird.®* Auch die Frage der Heirat — die universale Schlie-
Bungsfigur des Initiationsschemas — ist mit den Bildungsprogrammen verbun-

63 Vgl. Schofler 2008, 155f.
64 Zu den generischen Voraussetzungen dieser Padagogik vgl. von Miicke 1991, bes. 207-229.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister =——— 285

den, weil Therese Wilhelms Antrag annimmt, wihrend er sich bei Natalie
befindet. In den beiden Frauenfiguren, die nun in einem Konkurrenzverhiltnis
um Wilhelm stehen, verdichten sich — so Jarno, den Therese in ihrem Brief zi-
tiert — zwei konkurrierende Bildungsbegriffe: ,Therese dressiert ihre Zoglinge,
Natalie bildet sie.“ (MA 5, 533)°® Doch wieder 16st die Turmgesellschaft den Irt-
tum auf, indem sie das Hindernis, das einer Verbindung zwischen Lothario und
Therese besteht, dadurch fiir nichtig erklart, dass Therese ,nicht die Tochter
ihrer Mutter* (MA 5, 535) ist. Als veritable Heiratsmaschine (vgl. MA 5, 555) ver-
bindet die Turmgesellschaft nicht nur Therese mit Lothario, sondern auch Wil-
helm mit Natalie und schlieflich Friedrich mit Philine und Jarno mit Lydie. Bil-
dung scheint in diesem Schlusstableau gar in den Hintergrund zu riicken. Denn
mit dem Rekurs auf die komdédiantische Konfiguration der Eheschlieffung nach
Hindernissen vervielfiltigt sich die SchlieBung des Romans.®® Die ,,in einzel-
ne[n] Paare[n]“ (MA 5, 548) spazierengehenden Figuren reflektieren das Ziel der
Turmgesellschaft, wobei Jarno Wilhelm gesteht, dass der Turm nur noch aus
»Reliquien von einem jugendlichen Unternehmen“ (MA 5, 549) besteht und Wil-
helms Rolle zwar auslegt, aber ihn trotzdem ,verwirrt genug* (MA 5, 551) macht.
Dass Jarno den Abbé als Spielleiter einsetzt, der anders als die ,,meisten Men-
schen“ (MA 5, 553) eben nicht beschrankt ist, verschleiert nicht, dass die Ziele
der Turmgesellschaft ihre Opfer fordern, deren prominentestes Mignon ist.®” Da-
riiber hinaus scheint fiir Wilhelm der ,Ring seines Lebens [...] sich auf ewig
nicht schlieflen zu wollen“ (MA 5, 571), obwohl die Turmgesellschaft am Ende
zu einer Versicherungsgesellschaft gegen Revolutionen verwandelt wird und
Wilhelm mit Jarno nach Amerika geschickt werden soll.%8

Die Exequien Mignons schlief3lich fiihren zur letzten grofien Erzdhlszene des
Romans. Denn ein aus Italien angereister Markese entpuppt sich als Mignons
Onkel und hinterldsst dem Abbé die Geschichte seiner Nichte, der sie verschrift-
licht und schliefilich der versammelten Gesellschaft vorliest. Weil der Vater des
Markese seinen drei S6éhnen drei unterschiedliche Bildungsziele aufgetragen
hat, stellt diese Erzdhlung des Abbés eine Urszene der gescheiterten Bildung
dar: Der erste Sohn soll die Giiter erben, der zweite ,,den geistlichen Stand ergrei-
fen“ (MA 5, 581) und der dritte zum Militir gehen. Gegen den viterlichen Willen,
nur ,nach dem hértesten Kampf* (ebd.) erreichen die beiden jiingeren SGhne,

65 Vgl. Sorg 1983, 62f.

66 Selbst Stefan Blessins auf ,,biirgerlich liberale Prinzipien® (Blessin 1975, 223) abzielende
und so synthetisierende Lesart konstatiert fiir den Schluss der Lehrjahre eine ,Heiratskomo-
die“ (Blessin 1975, 207).

67 Obgleich bereits im Titel geschlechtermifig vereindeutigt, gibt Hoffmeister einen Uber-
blick iiber die Deutungen zu Mignon als privilegierter Projektionsfigur. Vgl. Hoffmeister 1993.
68 Zu den Problemen dieser Assekuranz vgl. Egger 1997, 71.



286 — Il Folge

dass sie die ihnen zugedachten Rollen, ihren ,,Beruf umtauschen“ (ebd.) diirfen.
Die geistliche Berufung des jlingsten Sohnes namens Augustin halt nicht lange
an, vor allem nicht, als er die Tochter des Nachbarn erblickt: Sperata, die aber
gleichzeitig seine Schwester ist und bald von Augustin — der von der verwandt-
schaftlichen Beziehung zunichst nichts weif3 — schwanger ist. Das Kind wird wie
seine Mutter (und auch Therese) unter dem Siegel der Verschwiegenheit gebo-
ren. Mignon wird bei einem Unfall fiir tot erklart und ihre Mutter stirbt bald
daraufhin, wird aber zur Heiligen stilisiert, sodass Augustin sie — aufgebahrt —
wiederfindet und schliefilich Italien verldsst.

Die Erzahlung stellt so zwar den Inzest ins Zentrum, fiihrt ihn aber gleich-
zeitig auf ein fehlgeleitetes Bildungsprogramm zuriick. Dementsprechend taugt
der Inzest auch nicht dazu, die Identitaten von Harfner und Mignon analeptisch
aufzulésen oder gar ihr Verhalten kausal zu erkliren.®® Trotzdem verfehlt die
Erzahlung ihren Effekt auf Wilhelm nicht, der zuvor noch Anstalten gemacht
hat, eigenmichtig zu handeln. Sie wird zu einem ,,Ruf* (MA 5, 595) und besie-
gelt Wilhelms Heteronomie:

Ich iiberlasse mich ganz meinen Freunden und ihrer Fiihrung, sagte Wilhelm, es ist verge-
bens in dieser Welt nach eigenem Willen zu streben. Was ich fest zu halten wiinschte,
muf ich fahren lassen, und eine unverdiente Wohltat dréngt sich mir auf. (MA 5, 595)

Wilhelm folgt also dem Plan des Abbés, wartet auf Nachricht des Arztes, bei
dem der Harfner hospitalisiert ist, um dann den Markese eventuell zu verstandi-
gen. Der Harfner erscheint mit dem Arzt, wobei offenkundig scheint, dass die
Therapie erfolgreich war. Doch es stellt sich heraus, dass weniger die morali-
sche und physische Behandlung der Grund fiir die Besserung des Harfners ist
als vielmehr die Moglichkeit, seinem Leben jederzeit ein Ende zu setzen. Denn
nur ein ,,Glas fliissiges Opium* (MA 5, 596), das der Harfner aus der Apotheke
des Arztes gestohlen hat, gibt ihm — so seine eigene Interpretation — die Verfiig-
barkeit iiber sein eigenes Leben und damit die Gesundheit zuriick. Wilhelm soll
also dem Markese nachreisen, ohne den Harfner iiber seinen Bruder in Kenntnis
zu setzen. Doch der Graf — Lotharios Bruder — kommt zuriick und Wilhelms
Abreise unterbleibt zunédchst. An dieser Stelle erscheint unvermittelt die Nach-
richt von Felix’ Vergiftung; die Regulationskraft der Turmgesellschaft in Gestalt
des Abbés, der doch den Harfner ,nicht von seiner Seite“ (MA 5, 597) lassen
wollte, scheint gebrochen. Das Gesetz der ,,Prophylaxe®,’® das die Turmgesell-
schaft durch ihr ,,Prinzip des kiinstlich provozierten Zufalls“’! vertritt, hat ver-

69 Vgl. Zumbusch 2011, 285-289; Ammerlahn 1972; Sorg 1983, 95.
70 Zumbusch 2012, 287.
71 Ebd.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister = 287

sagt. Denn der Harfner hat seine eigene Geschichte, die der Abbé notiert hat,
im Zimmer des Abbés gelesen, wollte sich daraufhin umbringen und hat das
Gift dafiir bereitgestellt. Natalie weif3 schlie8lich, dass Felix nur seine ,,Unart*
(MA 5, 604), aus der Flasche zu trinken, gerettet hat. Der zumindest fiir Felix
»gliickliche[] Ausgang® (ebd.) — der Harfner bringt sich nach seinem Gesténd-
nis und einem ersten erfolglosen Suizidversuch schliefilich endgiiltig um -
fiihrt aber neben ,,Unordnung und Verwirrung® (ebd.) zu einer ,,Art von fieber-
hafter Schwingung® (ebd.), die nicht nur das Haus, sondern vor allem Wilhelm
affiziert.

Die finale Losung erfolgt ausgerechnet durch Friedrich, der sich von der
Pathologisierung Wilhelms durch den Arzt nicht tauschen ldsst, sondern auf
das Bild vom kranken Konigssohn verweist. Dieser Verweis ist gleichwohl
héchst prekdr, wenn man ihn auf die Konstellation zwischen Lothario, Therese,
Wilhelm und Natalie {ibertragt, da Wilhelm zwar der erste Brautigam von There-
se ist, aber dennoch unklar ist, wer auf wen, zu wessen Gunsten und zu wel-
chen Kosten verzichtet. Gleichwohl verschiebt Friedrichs ,lacherliche Lobrede
auf die Medizin“ (MA 5, 606) den Zustidndigkeitsbereich: Wilhelm ist nicht
durch einen Arzt, sondern durch eine Hochzeit zu helfen. In dieser Lage verwei-
gert Wilhelm zum ersten Mal in den Lehrjahren die Benennung einer steuernden
Instanz, als er sich vor Lothario selbst anklagt:

Vergebens klagen wir Menschen uns selbst, vergebens das Schicksal an! Wir sind elend
und zum Elend bestimmt, und ist es nicht v6llig einerlei, ob eigene Schuld, héherer Ein-
flul oder Zufall, Tugend oder Laster, Weisheit oder Wahnsinn uns ins Verderben stiirzen.
(MA 5, 607)

In dem Moment also, in dem die Turmgesellschaft versagt hat und nur das
Elend als Bestimmung des Menschen giiltig zu sein scheint, verwirft Wilhelm
alle sinnstiftenden Konzepte, die bisher seinen Lebenslauf vermeintlich struktu-
riert haben. Gleichwohl antwortet Lothario wieder nur mit einem weiteren Plan:
einer Doppelhochzeit, die das Dilemma aufl6st. Die Initiation ist damit zumin-
dest prospektiv abgeschlossen. Denn die Doppelhochzeit bleibt am Ende im Sta-
tus eines Projekts; Wilhelms Heirat wird angekiindigt, aber — anders etwa als
Mignons Exequien — nicht erzihlt.”? Noch stirker erscheint der Ubersprung der
Kausalketten im Schluss des Romans, der zunachst Friedrich und dann Wilhelm
das Wort erteilt:

Die Zeiten waren gut, und ich muf3 lachen, wenn ich dich ansehe, du kommst mir vor
wie Saul, der Sohn Kis, der ausging seines Vaters Eselinnen zu suchen, und ein Koénig-
reich fand.

72 Vgl. Pfeiffer 2008, 137.



288 — Il Folge

Ich kenne den Wert eines K6nigreichs nicht, versetzte Wilhelm, aber ich weif3, daf ich
ein Gliick erlangt habe, das ich nicht verdiene, und das ich mit nichts in der Welt vertau-
schen mochte. (MA 5, 610)

Das biblische Gleichnis, das Friedrich benutzt, um Wilhelms Lage zu beschrei-
ben, ist aufschlussreich, weil es die Motivierungsstruktur der Lehrjahre zusam-
menfasst. Zwei Zwecke werden im Gleichnis substituiert, was durch den Kon-
trast zwischen den Eselinnen und dem Konigreich komisches Potenzial in sich
birgt.”® Gleichzeitig bleibt offen, wie der eine Zweck durch den anderen substi-
tuiert wird — seien es nun Eselinnen durch ein Konigreich oder Natalie durch
die Reihe von Wilhelms Geliebten, auf die Friedrich mit Philine direkt anspielt,
wihrend Wilhelm ,,jene Zeiten“ (MA 5, 610) nicht erinnern will. Der Schluss
zitiert so ein Kausalgefiige, ohne seinen Mechanismus zu erldautern, der im bib-
lischen Pritext noch durch Verheifung und Erfiillung abgesichert war.”* Darii-
ber hinaus wird in der Figur der Substitution ausgerechnet Wilhelms Schluss-
satz prekdr. Denn das Gliick”® besteht fiir Saul gerade in der Vertauschung
seines urspriinglichen Zwecks mit einem anderen; Wilhelm hingegen will sein
Gliick ,,mit nichts in der Welt vertauschen* (ebd.), was sich — wie die Wander-
jahre zeigen werden — vor dem Hintergrund von allgegenwartiger Zirkulation
als wenig tragfdhig herausstellen wird.

2.5 Zusammenfassung: Biographie erzdhlen -
Bildungsroman

»Alles geschieht gleichsam blof3 zufillig, und ohne mein Zutun, und doch alles
wie ich mir es ehemals ausgedacht, wie ich mir’s vorgesetzt. Sehr sonderbar*
(MA 2.2, 330), wundert sich Wilhelm am Ende des sechsten Buchs und damit
am Ende der Theatralischen Sendung. Nicht nur das Ende der narrativen Folge
ist prekdr, sondern sowohl ihr Anfang als auch ihr Verlauf. Das Initiationssche-
ma des Bildungsromans wird durch diese narrative Folge produziert und basiert
selbst auf einer paradigmatischen Struktur, die das erste Buch setzt und die
durch die weiteren Biicher wiederholt wird. Jede Stufe der Entwicklung folgt
damit dhnlichen narrativen Strukturen in den einzelnen Segmenten; an ihren
Ubergidngen kommen die metaleptischen Verfahren ins Spiel, die sowohl die
Uberginge herleiten als auch das Ziel der Folge destabilisieren. Durch die Wie-

73 Joseph Vogl deutet das als ,,ironische Konstellation® (Vogl 2002, 37).
74 Vgl. 1 Sam 9-10; Sorg 1983, 98f.
75 Vgl. zur Frage des Gliicks ausfiihrlich Roder 1968, bes. 88-91, 147-162; Horisch 1983, 30-99.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister =——— 289

derholung dhnlicher Strukturen lassen sich Figurenreihen bilden, die analoge
Aufgaben und Positionen gegeniiber Wilhelm iibernehmen, wie sich besonders
an der Reihe von Frauenfiguren zeigen lasst. Dass sich Wilhelm dabei stets in
triadischen Konstellationen wiederfindet, ist strukturbildend fiir die Erzdhlung.

In der Theatralischen Sendung nimmt Wilhelms Kindheit und Familie einen
deutlich grofleren Raum ein als in den Lehrjahren; sie erzdhlt dadurch die Vor-
geschichte des Bildungsromans. Die Analyse des ersten Buchs hat gezeigt, dass
die Theatralische Sendung die Urspriinge der narrativen Folge betont und damit
die Grundlagen fiir kausale Motivierungen legt. Das Theater wird nicht als Ge-
genwelt zu einer biirgerlichen Idylle inszeniert, sondern reagiert auf die Defekte
der biirgerlichen Kleinfamilie. Diese Motivierung der titelgebenden Sendung
zum Theater, der Wilhelm folgen wird, strukturiert die Erzdhlung chronolo-
gisch. Unterstiitzt wird diese Struktur durch einen starken extradiegetischen Er-
zahler, der diese kausalen Motivierungen produziert und die Fehlschliisse der
Figur autoritativ korrigiert. In der Asymmetrie zwischen Erzdhler und Figur der
Theatralischen Sendung liegt damit ein spezifisches narratives Potenzial.

Die Lehrjahre rekonfigurieren diesen Ausgangspunkt der narrativen Folge
in ihrem ersten Buch, indem sie zundchst die Ordnung der Erzdhlung verdn-
dern und dabei die Ebene wechseln. Wilhelm selbst wird zum Erzdhler seiner
Kindheit. Darin inszeniert er seine Lebensgeschichte als durchgehend final mo-
tivierte Folge, die in Mariane als Geliebte und Verkdrperung des Theaters ihr
Ziel findet. Dass diese Erzdhlung nicht nur ihre Langen hat, wie sich an Maria-
nes Reaktion zeigt, sondern dariiber hinaus mit falschen Schliissen operiert,
wird deutlich, wenn die Erzdhlung an Norberg scheitert. Dariiber hinaus greift
die Turmgesellschaft in die narrative Folge ein und setzt pointiert finale Stor-
momente, die auf ein anderes Ziel hindeuten, als es Wilhelm in seiner Kind-
heitsgeschichte konzipiert. Das erste Buch der Lehrjahre hangt in seinem Schei-
tern damit von Wilhelm als intradiegetisch-autodiegetischem Erzahler ab, der
seinen eigenen Bildungsweg so erzdhlt, als befinde er sich kurz vor seinem
Ziel. Dass dem zwar mitnichten so ist, dass aber gleichzeitig seine Schliisse,
die im zweiten Buch erlautert werden, scheinbar falsch sind, deckt die Turm-
gesellschaft erst spater auf.

In den Bekenntnissen einer schonen Seele wird nicht nur eine alternative
Folge durchgespielt, sondern auch das Prinzip der narrativen Sinnstiftung re-
flektiert wie das Initiationsschema des Bildungsromans hinterfragt. In dieser
Autobiographie zeigt sich zundchst das Prinzip der narrativen Rahmung, die
medizinisches Wissen mit pietistischen Selbstpraktiken engfiihrt. Zweitens in-
szenieren die Bekenntnisse die Kosten dieser alternativen Folge, die dariiber
hinaus eine weibliche Alternative zum homosozialen Raum der Turmgesell-
schaft mit ihrem Bildungsprogramm formuliert. Die Alternative entpuppt sich
aber gemessen am Initiationsschema des Bildungsromans als Scheinalternative,



290 — 1l Folge

da die schone Seele ihr Ziel immer schon erreicht hat und ihre Ursache spites-
tens durch ihre morbide Korperlichkeit festgelegt zu sein scheint. Die Bekennt-
nisse bilden also eine liickenlose finale Folge ab, die ihr Ziel aber in sich selbst
setzt. Damit sind sie auch in ihren narrativen Verfahren eine Alternative zum
restlichen Roman: Metaleptische Umstellungen von Zeit oder Motivierung fin-
den sich in den Bekenntnissen nicht; an ihre Stelle tritt eine lediglich lineare
Sinnstiftung, was sie als intradiegetische Erzdhlung in der Handlung der Lehr-
jahre umso gefdhrlicher macht. Denn wihrend die Bekenntnisse immer schon
am Ziel angekommen sind, machen die Lehrjahre ein solches Ankommen gera-
dezu unmoéglich.

Nichtsdestotrotz werden die in den Bekenntnissen angedeuteten Verwandt-
schaftsbeziehungen schliefilich zum — durchaus komddiantischen — Schliissel
der vorldaufigen Auflésung der Lehrjahre, wie sie das siebte und achte Buch in-
szenieren. Denn an diesem doppelten Ende der Lehrjahre iiberfiihren sie ihre
paradigmatische Struktur in eine syntagmatische Familienzusammenfiihrung:
Die Figuren, denen Wilhelm im Lauf der Lehrjahre in unterschiedlichen Beset-
zungen dhnlicher Positionen begegnet ist, werden nun zusammengebracht, was
die finale Besetzung durchaus problematisiert, wie die Substitution von Therese
durch Natalie zeigt. Dass mit der Aufdeckung des Bildungsprogramms aber kei-
neswegs sein Ziel erreicht ist, machen die Lehrjahre aber ebenso durch ihre
Motivierungsstruktur deutlich. Denn mit dem Initiationsritus am Ende des sieb-
ten Buchs kehrt das im Bildungsweg der Lehrjahre eigentlich konsequent elimi-
nierte Theater im Zentrum der Turmgesellschaft in Gestalt dezidiert theatraler
Anordnungen wieder. Diese Konfiguration verlangt nach weiteren Motivierun-
gen der Ereignisse, fiir die entweder vermeintlich hthere Machte oder der Zufall
verantwortlich zeichnen sollen. Im doppelten Ende der Folge zeigt sich somit
das Problem sowohl kausaler als auch finaler Motivierung in Gestalt der Turm-
gesellschaft, die damit beschaftigt ist, die Reste von Wilhelms Bildungsgang mit
Mignon und dem Harfner zu entsorgen und still zu stellen:

Welch ein Leben, rief er aus, in diesem Saale der Vergangenheit! man kdnnte ihn eben so
gut den Saal der Gegenwart und der Zukunft nennen. So war alles und so wird alles sein!
(MA 5, 542)

In diesem Saal — nichts weniger als der Gruft der Turmgesellschaft — findet sich
das Ende jeder Folge und gleichzeitig die Voraussetzung fiir die Fortsetzung
von Wilhelms Folge. Dass es ausgerechnet Friedrich ist, der die finale Verbin-
dung von Wilhelm und Natalie stiftet, unterlduft die Autoritat der Turmgesell-
schaft und jeder Planungs- und Steuerungsinstanz schliefRlich vollig. Ubrig
bleibt nur der Zufall, gegen den die Schwundstufe der Turmgesellschaft als
transnationale Versicherungsgesellschaft zumindest finanziell absichern kann,
wenn sie ihn schon nicht zu steuern vermag.



