
2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister

Unter dem Begriff ‚Bildungsroman‘ diskutiert die Forschung zu Goethes Wil-
helm Meister-Romanen – sei es in affirmativer oder abgrenzender Weise – seit
mehr als zweihundert Jahren Aspekte der Folge. Sie legt der temporalen Abfolge
von Ereignissen verschiedene Motivierungen zugrunde und analysiert damit die
Entwicklung der titelgebenden Hauptfigur.1 Dabei kann sich die Forschung mit
Friedrich Schiller auf einen der ersten Leser der Lehrjahre beziehen, der den
Roman – so formuliert Hans-Jürgen Schings in seinem Kommentar der Münch-
ner Ausgabe exemplarisch und durchaus emphatisch – durch eine „Würdi-
gung“ begleitet, „deren Sensibilität, Scharfblick und Niveau bis heute nicht
übertroffen worden sind“.2 Schillers würdigende Kritik verdichtet sich bezogen
auf das achte Buch der Lehrjahre, wo er besonders in seinem Brief vom 19. Okto-
ber 1796 seine „Grille mit etwas deutlicherer Pronunciation der HauptIdee“
(MA 8.1, 257) wiederholt. Diese Hauptidee hat die Aufgabe, den Bildungsgang
der Lehrjahre zu strukturieren, wie Schiller bereits in seinem früheren Brief vom
8. Juli desselben Jahres formuliert:

Der Roman, so wie er da ist, nähert sich in mehrern Stücken der Epopee, unter andern
auch darin, daß er Maschinen hat, die in gewissem Sinne die Götter oder das regierende
Schicksal darin vorstellen. Der Gegenstand foderte dieses. Meisters Lehrjahre sind keine
bloß blinde Wirkung der Natur, sie sind eine Art von Experiment. Ein verborgen wirken-
der höherer Verstand, die Mächte des Turms, begleiten ihn mit ihrer Aufmerksamkeit,
und ohne die Natur in ihrem freien Gange zu stören, beobachten, leiten sie ihn von ferne,
und zu einem Zwecke, davon er selbst keine Ahnung hat, noch haben darf. So leise und
locker auch dieser Einfluß von außen ist, so ist er doch wirklich da, und zu Erreichung
des poetischen Zwecks war er unentbehrlich. Lehrjahre sind ein Verhältnisbegriff, sie fo-
dern ihr Korrelatum, die Meisterschaft, und zwar muß die Idee von dieser letzten jene erst
erklären und begründen. (MA 8.1, 203)

Was Schiller hier kritisiert, betrifft die Motivierungsstruktur des Textes, für die
er eine Asymmetrie zwischen Figur und Leser fordert.3 Den Entwicklungssta-

1 Vgl. exemplarisch Steiner 1997, 138–146; außerdem May 1957; Blessin 1975; Sorg 1983; Stei-
necke 1984; Gutjahr 2007, 11–25; Pfeiffer 2008; Krings 2008; Drügh 2011, 144–147; Neumann
2013, 519–527. Die Debatte bezieht sich dabei wiederholt auf die Interpretationen von Friedrich
Schlegel und Max Kommerell. Vgl. Schlegel 1967; Kommerell 1969. Eine andere Perspektive
gibt Stefan Hajduk auf den Roman, wenn er „Goethes narrative Esoterik“ (Hajduk 2012, 169)
an einen „im Erzählten abwesend[en]“ (ebd.) Erzähler bindet und statt die Motivierungsstruk-
tur zu untersuchen Rückschlüsse auf eine organisierende Instanz vornimmt.
2 MA 5, 621.
3 Vgl. Kommerell 1969, 87 f.

https://doi.org/10.1515/9783110586213-012



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 247

dien der Figur sollen die narrativen Segmente dabei entsprechen. Während der
Figur im Verlauf ihres Bildungsgangs sein Zweck und Ziel – die Meisterschaft –
notwendig opak bleiben muss, darf dem Leser diese finale Struktur der „Ökono-
mie des Ganzen“ (MA 8.1, 204) nicht vorenthalten werden. Deshalb braucht die
Struktur eine Anschauung in der erzählten Welt. Schiller konstatiert also einen
„Fehler“, der die „Darstellung der Idee“ (MA 8.1, 205) betrifft und damit die
narrative Struktur destabilisiert. Als Lösung schlägt er vor, mit dem Abbé eine
figurierte Garantie des Ziels der Lehrjahre zu stärken. Goethe reagiert auf Schil-
lers Kritik bekanntermaßen ausweichend, indem er auf seinen „gewissen realis-
tischen Tic“ (MA 8.1, 208) verweist, der ihn an der geforderten Explizierung
hindert. Der sich anschließenden Bitte an Schiller, „mit einigen kecken Pinsel-
strichen, das noch selbst hinzu zu fügen, was [Goethe], durch die sonderbarste
Natur-Notwendigkeit gebunden, nicht auszusprechen vermag“ (MA 8.1, 209 f.),
kommt Schiller nicht nach, und Goethe selbst wird den Abschluss des Bildungs-
gangs auch in der letzten Fassung des Romans verweigern, um ihn dann in den
Wanderjahren fortzusetzen.

Was Schiller als Fehler der Darstellung kritisiert, sind also Intransparenzen
im Initiationsschema von Wilhelms Entwicklung. Das Initiationsschema des Bil-
dungsromans ist der Ausgangspunkt meiner Argumentation;4 seine Abwei-
chungen lese ich aber nicht als Fehler, sondern als Hinweis darauf, dass die
narrative Funktion epistemologisch grundiert ist und eben nicht mit einem wie
auch immer gearteten epistemologischen Privileg etwa in Form von allwissen-
den Figuren oder Strukturen kalkulieren kann. Die hier analysierten Texte ope-
rieren mit einer narrativen Folge, die nicht von einem Bildungsgang erzählt,
sondern diesen Bildungsgang als Entwicklung überhaupt erst produziert. So
lässt sich – angelehnt an Berndt – zeigen, dass das Initiationsmodell nicht
nur die „narrative Realisierung des epistemologischen bzw. des semiotischen
Modells Bildung“5 ist, sondern dieses Modell erst ermöglicht. Die narrative
Funktion stellt also das Modell ‚Initiation‘ erst her; sie tut dies – so meine The-
se – keineswegs über eine durchgehend kausal oder final motivierte und chro-
nologische Folge, sondern ausgerechnet mit metaleptischen Verfahren, die
Übertragungen ohne Zwischenschritte produzieren. Die Asymmetrie zwischen
der unwissenden Figur und der bestimmenden, weil durch die Initiation immer
festgelegten Struktur wird dabei allerdings aufgelöst: Die Struktur der Initiation
ist genauso unwissend wie der Initiand. An ihre Stelle tritt eine narrative Struk-
tur, die eine Folge von Wiederholungen produziert. Anachronien, Anisochro-
nien und nicht-singulatives Erzählen werden so zu Momenten, an denen der

4 Vgl. Berndt 1999, 51–63.
5 Berndt 1999, 54. Vgl. Titzmann 1984.



248 III Folge

Roman Übersprünge im Kausalgefüge ohne finale Absicherung erzeugt. Die ge-
lungene Initiation als Ziel wird damit systematisch destabilisiert.6 Die Theatrali-
sche Sendung und Wilhelm Meisters Lehrjahre sind in diesem Sinn schematisch
erzählt, als sie ähnliche narrative Strukturen in jedem Buch wiederholen. An
die Stelle von kausalen und finalen Motivierungen des Initiationsschemas tritt
damit die strukturelle Motivierung eines paradigmatischen Erzählens, das we-
der Ursachen noch Ziele setzt, aber nichtsdestotrotz über Wiederholung Not-
wendigkeit erzeugt.

Die Entwicklung eines Menschen – so könnte man in diesem Kontext poin-
tiert formulieren – folgt nämlich keineswegs klareren Gesetzen als etwa die Ent-
wicklung der sich verwandelnden Pflanze. Dabei will ich keine Analogie zwi-
schen biologischem und pädagogischem Gegenstand herstellen und Wilhelm
Meister als morphologischen Roman in organologischer Manier lesen.7 Viel-
mehr will ich lediglich die Strukturen analysieren, die der narrativen Darstel-
lung zugrunde liegen,8 weil sie die verschiedenen Ereignisse in den Folgen von
Wilhelm Meister in Übertragungen ohne Zwischenschritt verbinden.9 Diese me-
taleptischen Verfahren sind – nicht zuletzt durch das Titelblatt und Goethes
Inszenierung als Herausgeber – ausgesprochen exponiert, wie Uwe Wirth im
Kontext seiner Analyse der Leiden des jungen Werthers hervorgehoben hat.10

Mehr als um die Frage nach dem Ort des Erzählens geht es aber um die Verbin-
dung der einzelnen Stadien der Erzählung und ihrer Segmente, mit anderen
Worten: um Aspekte der Folge. Diese Folge zeichnet sich – wie zu zeigen sein
wird – durch eine paradigmatische Struktur aus, die das erste Buch der Lehrjah-
re präsentiert. Diese Struktur wiederholen und variieren die folgenden Bücher,
allerdings ohne sie im siebten und achten Buch abzuschließen. Deshalb richte
ich meine Aufmerksamkeit auf kleinere und größere Übersprünge in der Moti-

6 Vgl. Sorg 1983, bes. 58–62.
7 Vgl. Schings 2011, 120–124. Diese Deutung kann sich bereits auf Körner beziehen: Vgl. Zum-
busch 2012, 286. Sorg zieht geschichtsphilosophische Aspekte für seine Deutung der Teleolo-
gieproblematik in den Lehrjahren heran. Vgl. Sorg 1983, 38–40. Für eine Zusammenfassung
dieser Linie vgl. auch Gailus 2012, 140 f., 147–153. Zu allgemeineren Problemen dieser universa-
lisierenden Methode vgl. Oppel 1947.
8 Damit gehe ich auch – anders als Andreas Gailus – davon aus, dass die Gegenstände der
biologischen Schriften auf Repräsentation, insbesondere narrative Repräsentation angewiesen
sind und genauso wie der Mensch von Kontingenz und Offenheit bedroht sind. Vgl. Gailus
2012, bes. 139–142.
9 Mit dem gegenteiligen Verfahren – von den Wörtern als Ereignissen auf die Strukturen zu
schließen – hat Ulrich Kinzel die Lehrjahre gelesen. Vgl. Kinzel 2000, 193–274, zur Methode
bes. 193–205.
10 Vgl. Wirth 2008, 283. Vgl. auch Röder 1968, 39 f.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 249

vierungsstruktur der Erzählung, die insbesondere an narrativen Aspekten der
Zeit zu Tage treten. Dazu ist es nötig, die einzelnen Stadien der Erzählung zu
rekonstruieren und ihre Verbindungen zu prüfen.

Bevor ich aber auf die einzelnen Stadien der Entwicklung in Wilhelm Meis-
ters Lehrjahren eingehe, analysiere ich die Vorgeschichte des Bildungsromans,
die sich in der Theatralischen Sendung zeigt (2.1). Dort stellt sich insbesondere
die Exposition und daran anschließend die paradigmatisch werdende Struktur
im ersten Buch deutlich anders dar als in den Lehrjahren, weil das Theater als
Zielpunkt der Sendung bereits in der Exposition strukturell diskreditiert ist. An-
schließend analysiere ich die wichtigsten Umstellungen in den Lehrjahren im
Hinblick auf die weitere Entwicklung der Figur und die Folge des Romans (2.2).
In einem dritten Schritt beschreibe ich die alternative Folge, die sich in den
Bekenntnissen einer schönen Seele – dem sechsten Buch der Lehrjahre – mani-
festiert (2.3), um schließlich in einem vierten Schritt die Probleme des Ziels der
Folge zu analysieren, wie sie sich im siebten und achten Buch zeigen (2.4).

2.1 Vor dem Bildungsroman: Die Exposition in ‚Wilhelm
Meisters theatralischer Sendung‘

„Die Anfänge des Wilhelm Meister wird man in dieser Epoche auch schon ge-
wahr, obgleich nur kotyledonenartig“ (MA 14, 11), notiert Goethe in seinen Tag-
und Jahresheften im Eintrag, der mit „Bis 1780“ datiert ist. Dieser Vergleich der
ersten Romanentwürfe mit den sich ausfaltenden Keimblättern der Metamorpho-
se der Pflanzen ist abseits aller literaturpolitischer Selbstinszenierung11 insofern
ernst zu nehmen, als die Theatralische Sendung neben anderen Änderungen12

vor allem in ihrer narrativen Struktur signifikant von den Verfahren abweicht,
die Wilhelm Meisters Lehrjahre veranschlagen. Besonders auffällig sind die Um-
stellungen im ersten Buch beider Texte, die den Ursprung der narrativen Folge
exponieren und darin selbst die weiteren Entwicklungsstadien präfigurieren. Bis
ins Goethe-Handbuch hat es dabei die Feststellung geschafft, dass die Theatrali-
sche Sendung gegenüber den Lehrjahren dem Zufall in der Motivierungsstruktur
eine deutlich stärkere Rolle zuweist.13 Diese Betonung des Zufalls geht aber mit
einer starken Personalisierung der narrativen Funktion einher. Die extradiege-
tisch-heterodiegetische Erzählinstanz erhält insbesondere durch ihre ausführli-
chen und um keine Bewertung verlegenen Erzählerkommentare einen hohen

11 Vgl. Blechschmidt 2009.
12 Vgl. Kaminski 2014.
13 Vgl. Voßkamp 1997, 110.



250 III Folge

Grad an Anschaulichkeit. In diesen Kommentaren unterlegt der Erzähler – im
Fall dieses Romans kann man trotz der extradiegetisch-heterodiegetischen In-
stanz tatsächlich von einem solchen sprechen – den Ereignissen mit kausaler
Motivierung Notwendigkeit. Denn alle Ereignisse mögen zwar zufällig erschei-
nen, werden aber durch die Kindheit des Protagonisten motiviert, weshalb gera-
de das erste Buch der Theatralischen Sendung so wichtig ist. Dem Zufall der
Handlung begegnet die Erzählung dabei zunächst mit kausaler Motivierung. Al-
lerdings interpretiert die Figur die Ereignisse anders als der Erzähler, indem sie
ihre Kindheit auf das Theater und Mariane als Zielpunkte hin konzipiert und
damit final motiviert, während der Erzähler in der Kindheit Gründe für die Irr-
tümer der Figur findet und damit eine kausale Motivierung produziert. Diese
doppelte Motivierung des Zufalls gilt es im Folgenden zu analysieren.

Dabei soll die Theatralische Sendung nicht als fragmentarische Vorstufe der
Lehrjahre gelesen werden, sondern zunächst als eigenständiger Text, der in sei-
nem ersten Buch den Ausgangspunkt für eine ebenfalls eigenständige Folge
legt. Das Ziel dieser Folge besteht nicht in der Eingliederung in die Turmgesell-
schaft, sondern will eine „Selbstbegründung des modernen Subjekts von der
ästhetischen Welt her“14 darstellen. Weil die ästhetische Welt das Theater zu
meinen scheint, betont die Theatralische Sendung damit weniger das Ziel als
vielmehr den Ausgangspunkt der Selbstbegründung. Dass diese allerdings nicht
bruchlos zu verstehen ist, zeigt sich bereits in der Mehrdeutigkeit des Titels.
Denn ‚theatralische Sendung‘ kann – wie Bernhard Greiner betont – sowohl
das „Gesendet-Sein zum Theater“ und damit das Theater als Ziel der Sendung
bedeuten als auch die „Sendung des Theaters als Verwirklichungsraum von
Identität“, also den historischen Zielpunkt des Theaters meinen, wie die Debat-
ten um ein deutsches Nationaltheater im achtzehnten Jahrhundert formulie-
ren.15 In beiden Bedeutungen allerdings erfüllt das Theater der Theatralischen
Sendung diese Aufgabe nicht, weil der Text genau in dem Moment abbricht, in
dem sich die Erfüllung andeutet.

Den Ausgangspunkt und Ursprung von Wilhelms Entwicklung in der Thea-
tralischen Sendung bildet seine Kindheit, die über eine Familienaufstellung in-
szeniert wird. Trotz der idyllischen Topik, die bei der Zeit- und Ortsangabe so-
wie dem gutbürgerlichen Milieu bereits im ersten Satz anklingt, entspricht die
familiale Konstellation keineswegs idyllischen Zuständen. Denn Wilhelms El-
tern leben alles andere als harmonisch; seine Mutter pflegt „eine Leidenschaft
für einen abgeschmackten Menschen“ (MA 2.2, 14); lediglich die Furcht vor ei-

14 Greiner 1989, 281.
15 Ebd.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 251

nem „schimpfliche[n] Ehe- und Scheidungsprozeß“ (ebd.) hält die Eltern zu-
sammen, nicht aber ohne negative Folgen für Wilhelm:

Er kriegte dadurch eine Entfremdung gegen seine Mutter, und war daher recht übel dran,
weil sein Vater auch ein harter Mann war; daß ihm also nichts übrig bliebe als sich in
sich selbst zu verkriechen, ein Schicksal, das bei Kindern und Alten von großen Folgen
ist. (MA 2.2, 14)

Wie das Adverb unmissverständlich anzeigt, lässt der Erzählerbericht keinen
Zweifel daran, dass Wilhelms defekte bürgerliche Familie – allerdings noch un-
spezifizierte – Konsequenzen für seine Entwicklung haben wird. Zufällig
scheint an dieser Konstellation dabei durch die zahlreichen Kommentare zu-
nächst nichts: Herkunft bedingt Zukunft, und im Zweifel finden dementspre-
chend – so legt das erste Buch nahe – alle Probleme der Hauptfigur ihre Ursa-
che in der defekten Familienkonstellation.

Zu Wilhelms Glück wird den defekten Eltern in Gestalt der Großmutter und
des Lieutenants ein zweites Paar gegenübergestellt, das „Mühe“ (MA 2.2, 11) auf
den sich zurückziehenden jungen Wilhelm verwendet. Denn die Großmutter
weiß: „Kinder müssen Komödien haben und Puppen“ (MA 2.2, 10), und deshalb
schenkt sie Wilhelm zu Weihnachten ein Puppenspiel, das auf einer Türschwel-
le im elterlichen Haus aufgeführt wird. Der Effekt dieser Vorführung auf Wil-
helm unterscheidet ihn von den anderen Kindern:

Der Vorhang fiel zu, die Türe schloß sich, und die ganze kleine Gesellschaft war wie
betrunken taumelnd und begierig ins Bett zu kommen, nur Wilhelm der aus Gesellschaft
mit mußte lag allein, dunkel über das Vergangene, nachdenkend, unbefriedigt in seinem
Vergnügen, voller Hoffnungen, Drang und Ahndung. (MA 2.2, 13)

Wieder im kommentierenden Erzählerbericht, der Wilhelm als „unser[en] Wil-
helm“ (MA 2.2, 12) zusätzlich vereinnahmt, zeigt sich, dass das Theater im Pro-
tagonisten auf fruchtbaren Boden fällt und mit der Schwelle des Vorhangs auch
eine Schwelle in der Entwicklung der Figur überschritten wird. Das Theater ist
in der Theatralischen Sendung also zunächst nicht das Gegenmodell zu einer
ansonsten intakten bürgerlichen Kleinfamilie, sondern kompensiert in Gestalt
des Puppenspiels ein Stück weit deren Defekte. Denn es erweckt in Wilhelm
den Wunsch einer Spaltung, wie sich beim wiederholten Zuschauen zeigt:

Wie das zuginge? war itzo sein Anliegen. Daß die Puppen nicht selbst redeten, das hatte
er sich das erstemal schon gesagt, daß sie sich nicht von selbst bewegten, darüber ließ
er sich nicht vexieren, aber warum das alles doch so hübsch war, und es doch so aussah
als wenn sie selbst redeten und sich bewegten, warum man so gerne zusah, und wo die
Lichter und die Leute sein mögten, das war ihm ein Rätsel, das ihn um desto mehr beun-
ruhigte, jemehr er wünschte zugleich unter den Bezauberten und Zauberern zu sein, zu-



252 III Folge

gleich seine Hände verdeckt im Spiel zu haben und als Zuschauer eben die Freude zu
genießen die er und die übrige Kinder empfingen. (MA 2.2, 15)

Wilhelm begnügt sich also nicht mit der Rolle des Zuschauers, will aber auch
nicht einfach die Seiten hinter den Vorhang wechseln, sondern beides: Spiellei-
ter und Zuschauer zugleich sein.16 Dass dieser Wunsch, der Wilhelm „ruhiger
und unruhiger als vorher“ (MA 2.2, 15) werden lässt, mit einem Stadium der
kindlichen Entwicklung vergleichbar ist, legt wieder der Erzählerkommentar
nahe, der Wilhelms Zustand mit der kindlichen Entdeckung des „Unterschied[s]
der Geschlechter“ (ebd.) parallelisiert. Um ihr Argument zu führen und die kau-
sale Motivierung zu produzieren, wechselt die Erzählung also souverän zwi-
schen direkter Gedankenrede und erklärenden Kommentaren. Dieser Vergleich
wird umso stärker betont, als das Puppenspiel als Wilhelms „Helden- und Freu-
denwelt“ (MA 2.2, 17) ausgerechnet in der Speisekammer aufbewahrt wird, die
für Kinder „wie ungefähr Ratten und Mäuse“ (MA 2.2, 16) tabu ist.

Als Wilhelm trotz dieses Verbots zumindest das Buch zum Puppenspiel ent-
wendet und die Rollen auswendig lernt, darf er es, nachdem ihn die Großmutter
entdeckt hat, selbst zur Aufführung bringen. In der Rolle des Puppenspielers
hat Wilhelm nun den Überblick, indem er „über seiner kleinen Welt schwebte“
(MA 2.2, 20), und kann sich gleichzeitig vorstellen, „welch herrliche Wirkung“
(ebd.) diese Welt im Zuschauer haben muss. Der erste Versuch mit dem Lieute-
nant, der – auch namenlos durch seine Figurenbezeichnung als Platzhalter des
Vaters markiert17 – Wilhelm zum Spiel ermuntert, „ging trefflich“ (ebd.). Aber
bei der Vorführung vor einigen Kindern unterläuft Wilhelm ein weitreichender
Fehler:

Den andern Tag da eine Gesellschaft Kinder geladen war, desgleichen, außer daß Wilhelm
in dem Feuer der Aktion seinen Jonathan fallen ließ, und er genötigt war mit der Hand
hinunter zu greifen und ihn zu holen, daß denn die Illusion sehr unterbrach, ein großes
Gelächter verursachte und ihn unsäglich kränkte. (MA 2.2, 20)

Die Hand des Marionettenspielers zerstört die Illusion;18 dem Vater ist der Feh-
ler fast „willkommen“ (ebd.), was Wilhelm – nun als „[u]nsern Prinzen“ (ebd.) –
doppelt kränkt. Der Illusionsbruch ist dabei genau das, was Genette unter einer
narrativen Metalepse versteht: der Bruch der verschiedenen diegetischen Ebe-
nen. Dieser Bruch erlaubt es dem Erzähler, die Familienkonstellation zwischen
Wilhelm und seinem Vater zu beschreiben und gleichzeitig Wilhelms Ambitio-

16 Vgl. Koschorke 2010, 178.
17 Vgl. Wellbery 1996a, 619–622.
18 Vgl. Pirholt 2012, 43 f.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 253

nen zum Theater zu qualifizieren. Wilhelms Entwicklung ist so im Gegensatz zu
seinem ersten Versuch auf dem Theater durchgehend motiviert, eine weitere
Schwelle in der Folge seiner Biographie ist überschritten und von der besagten
familialen Konstellation mit den defekten Eltern und dem kompensierenden
Paar von Großmutter und Lieutenant determiniert.

Analog zu Wilhelms erster Aufführung ist auch der zweite Versuch auf dem
Theater durch einen „Unfall“ (MA 2.2, 25) bestimmt. Vom Puppenspiel ist Wil-
helm auf das Theater mit Schauspielern gekommen; doch erst bei der Auffüh-
rung bemerken Wilhelm und seine Freunde,

daß er nicht wisse was er zu sagen habe. In der Hitze der Erfindung, da Wilhelm ganz
von seinem Gegenstand durchdrungen war, hatte er vergessen daß doch jeder wissen
müsse, was und wo er’s zu sagen habe, und in der Lebhaftigkeit der Ausführung war’s
den übrigen auch nicht beigefallen. (MA 2.2, 25)

Vor lauter Einbildungskraft, die allerdings die „Hauptkompetenz des Protago-
nisten ausmacht“,19 hat Wilhelm also den Text vergessen.20 Wilhelm tritt so
notgedrungen allein vor das Publikum und rezitiert aus Koppes Übersetzung
von Tassos Gerusalemme liberata. Da er als Tankred auftritt, bei seiner Rezita-
tion aber „ins Erzählende“ (ebd.) übergeht und deshalb „in seiner eignen Rede
endlich als dritte Person“ (ebd.) selbst vorkommt, unterläuft ihm wiederum eine
narrative Metalepse, die von den Zuschauern ebenfalls mit „großem Gelächter“
(ebd.) quittiert wird. Gleichzeitig Figur und Erzähler zu sein, zerstört die Wir-
kung des Theaters. Als Notlösung spielt man schließlich das aus Kindertagen
bekannte Puppenspiel nach und Wilhelm schwört sich noch während der Vor-
stellung, „sich nie, als wohl vorher überlegt, an ein Stück zu wagen“ (MA 2.2,
26). In der Perspektive der Figur sind diese Rückschläge Probleme, die es zu
überwinden gilt, um schließlich ihr Ziel zu erreichen: das Theater, das zum
finalen Endpunkt der Entwicklung stilisiert wird. Dem Erzähler hingegen die-
nen sie dazu, die Disposition der Figur zu erklären: Wilhelms „Wahn“ (ebd.)
und „sehr lebhafte Vorstellungskraft“ (ebd.) können so auf die familiale Kon-
stellation zurückgeführt und damit kausal erklärt werden.

Die nächste Stufe von Wilhelms Entwicklung korrespondiert mit neuen und
immer komplexeren Stücken, die Wilhelm mit anderen nunmehr Jugendlichen
aufführt. Insbesondere seine „Direktorial Qualität“ (MA 2.2, 27) zeigt sich durch
die „Unparteilichkeit“ (MA 2.2, 28), mit der er die kleine Theatergesellschaft zu
führen versteht. Bei der Erzählung von Wilhelms Pubertät wird der bisher nur

19 Wellbery 1996a, 601.
20 Vgl. Holland 2008, 21–23.



254 III Folge

implizite Parallelismus explizit, mit der die Theatralische Sendung Wilhelms
Biographie bebildert. Das Theater wird nämlich zum Bildspender, der den „mitt-
ler[en], halbe[n] Zustand“ (MA 2.2, 29) der Kinder beschreiben lässt, in dem sich
nicht nur deren „Sinn“ (ebd.), sondern auch ihr „Körper[ ]“ (ebd.) befindet:

Eben so ist’s mit dem innern Zustand ihres Körpers, eben so mit ihrer Gestalt. Und so
wurd’s auch mit dem Theater unsrer jungen Freunde. Je länger sie spielten, je mehr Mühe
sie sich gaben, wie sie nach und nach hie und da etwas aufhaschten, wurd ihr Spiel
immer langweiliger, das Drollige ihrer ersten Unbefangenheit fiel weg, wo sie oft die Stü-
cke ohne es zu wissen herrlich parodierten, es ward eine steife einbildische Mittelmäßig-
keit draus die um desto fataler war, weil sie sich’s selbst sagen konnten, und oft gar von
ihren Zuschauern hörten, daß sie sich um vieles gebessert hätten. (MA 2.2, 29)

An dieser Stelle öffnet sich der Text zum ersten Mal über die Grenzen der „mitt-
leren Reichsstadt“ (MA 2.2, 9) hinaus zum professionellen Theater der Zeit, in-
dem „eine Gesellschaft Komödianten“ (MA 2.2, 29) die Stadt besucht und zum
Vorbild von Wilhelms Theatergesellschaft avanciert. Das deutsche Theater wird
dabei umstandslos in den Vergleich integriert, womit Bildspender und Bildemp-
fänger austauschbar werden. Es ist ebenso halbwüchsig wie Wilhelms Theater-
truppe und darum „in eben der Krise, man warf die Kinderschuhe weg, ehe sie
ausgetreten waren, und mußte indes barfuß laufen“ (ebd.).

Die Erzählung schreibt mit dieser Analogie also sowohl Literaturgeschichte
als auch Wilhelms Lebensgeschichte. Dabei zeigt sich auch der bestimmende
Gegensatz zwischen der Welt des Theaters und der Welt des Bürgertums, indem
Wilhelms Talente nicht dem „wahren Geiste des Handelsmanns“ (MA 2.2, 31)
entsprechen. Aus seiner kompensatorischen Aufgabe für die defekte bürgerli-
che Familie ist das Theater so zu einem Gegenspieler des Bürgertums avanciert.
In erlebter Rede berichtet der Text von diesem Gegensatz zwischen Theater und
Bürgertum:

Und mit der Fülle von Liebe, von Freundschaft, von Ahndung großer Taten wo sollte er
damit hin? Mußte nicht die Bühne ein Heilort für ihn werden, da er wie in einer Nuß die
Welt; wie in einem Spiegel seine Empfindungen und künftigen Taten, die Gestalten seiner
Freunde und Brüder der Helden, und die überblinkende Herrlichkeiten der Natur bei aller
Witterung unter Dache bequem anstaunen konnte. (MA 2.2, 31)

Wilhelm ist also „ans Theater gefesselt“ (MA 2.2, 32), aber durch ein Paradox,
wie der Text unmissverständlich zu verstehen gibt, indem er es auf ein „unnatür-
liche[s] Naturgefühl“ (ebd.) zurückführt. Spätestens an dieser Stelle zeigen sich
ebenfalls unmissverständliche normative Distanzierungsmomente des Erzählers:
Wilhelms Lektüre wird als „ungeheure[r] Plunder teutsch und französischen
Theater[s]“ (ebd.) bezeichnet. Dass Wilhelm „das Erstechen, Tot-niederfallen
und verzweiflungsvolle Hinstürzen“ (MA 2.2, 32 f.) übt und alle „zweiunddreißig



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 255

Leidenschaften“ (MA 2.2, 33) der barocken Affektenlehre in einem Monolog dar-
stellt, wird mit unverkennbarer Ironie erzählt.

Während Wilhelms Fähigkeiten zum Schauspieler also sukzessive in einer
„gärenden Zeit“ (MA 2.2, 33) fortzuschreiten scheinen, wird die nächste und zu-
nächst letzte Stufe seiner Entwicklung im ersten Buch von außen durch eine
Schauspielerin eingeleitet. Dass diese Stufe allerdings unter großem Vorbehalt
steht, macht der Erzähler von Anfang an klar, wenn er das „Mädgen“ alias „Ma-
dam B.“ (MA 2.2, 34) oder „Mariane“ (MA 2.2, 39) einführt:

Um alles Mißverständnis aufzuheben, will ich gleich hier entdecken, daß sie eine Gewis-
sensheurat mit einem Menschen ohne Gewissen eingegangen war, er verließ kurz drauf
die Gesellschaft, und sie war, bis auf weniges, wieder Mädgen wie vorher, den Namen,
den sie einmal hatte, behielt sie, und galt wechselsweise für Jungfrau, Frau, und Witwe.
Wilhelmen war dran gelegen sie für das letzte zu halten und er fand wirklich die stärksten
Gründe auf dieser Seite. (MA 2.2, 34 f.)

Dem Erzählerkommentar widerspricht die Figurenperspektive diametral; trotz
der unterschiedlichen Namen, die der Erzähler für die Figur findet, bestehen
zunächst keine Zweifel an der höheren Zuverlässigkeit seiner Bewertung. Wil-
helm ist ungeachtet dessen von Mariane alias Madam B. umso mehr eingenom-
men, als er in einer ausufernden wie affektbelasteten Apologie vor ihr und zwei
weiteren Schauspielern das Theater vor dem Bürgertum in Schutz nimmt (vgl.
MA 2.2, 35 f.) und darin nicht gerade registersicher Bibelzitate aus der Schöp-
fungsgeschichte montiert, was seine Zuhörer „verwundert“ (MA 2.2, 36) zur
Kenntnis nehmen und seinen Auftritt deshalb nur als Schauspiel – als „agieren“
und „deklamieren“ (ebd.) – verstehen können. Spätestens als Wilhelm und Ma-
dame B. die siebte Szene des ersten Aufzugs von Lessings Miß Sara Sampson
rezitieren, die den Schluss des Trauerspiels als Traum vorwegnimmt, ist es um
Wilhelm geschehen. Am nächsten Tag wird er schließlich von „eine[r] unsicht-
bare[n] Hand“ (MA 2.2, 37) auf das Sofa von Madam B. geführt. Wilhelms Lei-
denschaft wird dabei in ihrer Abhängigkeit von theatralen Mitteln dargestellt,
die selbst dann wirken, wenn er Mariane nicht vom Zuschauerraum, sondern
ohne „perspektivische Magie“ (MA 2.2, 39) hinter der Bühne – durchaus analog
zum Marionettentheater – betrachtet und die idyllischen Kulissen des Theater-
stücks zwar in ihrer Kulissenhaftigkeit durchschaut, sich aber trotzdem in „ein
Paradies fühlen“ (ebd.) kann.

Sukzessive stellen sich aber Zweifel an den Zuschreibungen des Erzählers
ein, wenn er Wilhelm und Mariane als „zwei junge gleich unschuldige Seelen“
(MA 2.2, 42) darstellt und damit die Täuschung zumindest stellenweise nicht
mehr korrigiert, mit der sich nicht nur Wilhelm, sondern auch Mariane über
ihre Gefühle wie über „ihren Zustand betrog“ (MA 2.2, 45). Während sich die



256 III Folge

Beziehung durch Marianes Schwangerschaft also zuspitzt, scheint Wilhelm
durch einen „hellen Wink des Schicksals“ (MA 2.2, 46) von seinen bürgerlichen
Verpflichtungen befreit zu sein, als sein angehender Schwager Werner nicht
nur Wilhelms Schwester, sondern auch das väterliche Handelsunternehmen zu
übernehmen beabsichtigt: „Seine Bestimmung zum Theater war ihm nunmehr
klar“ (ebd.); doch diese Bestimmung hängt von der Liebe zu Mariane ab. Denn
nur „indem er an Marianens Hand hinstrebte“ (ebd.), konkretisieren sich seine
Pläne zum Theater. Werners Interventionsversuch kann das „schöne ganze Bild
Marianens“ (MA 2.2, 48) nur kurz erschüttern; mit „alle[n] Lindors und Lean-
ders im Busen“ (ebd.) findet sich Wilhelm fast jede Nacht bei Mariane ein. Wäh-
rend Mariane ihre Schwangerschaft immer weniger verbergen kann und von
einer Theaterschneiderin dazu angehalten wird, Wilhelm zu verlassen, schreibt
dieser einen Liebesbrief, in dem er Mariane in seine Pläne einweiht, die Stadt
und das bürgerliche Leben zu verlassen und gemeinsam Theater zu machen.

Dieser Liebesbrief ist nicht nur von Theatermetaphern förmlich durchsetzt,
sondern offenbart wiederum besonders eindringlich die Asymmetrie zwischen
der Figur und dem Erzähler. Während der Erzähler den Brief als Dokument für
Wilhelms affektiven wie intellektuellen Zustand einschaltet und in ihm nach
Spuren und Ursachen für diesen Zustand sucht, wähnt Wilhelm sich seinem
Ziel in Gestalt von Bühnenlaufbahn und Mariane ganz nahe und richtet seine
Bitte daraufhin final aus. Das zeigt sich bereits in der Moderation des Briefs, wo
der Erzähler unmissverständlich klarmacht, dass Wilhelm „einen langen Brief“
(MA 2.2, 53) braucht, „um alles recht rund und voll zu sagen, wie er’s bei sich
in seinem Herzen fühlte“ (ebd.). Dabei generalisiert der Erzählerkommentar
wieder:

[…] das Schreiben half ihm aus dieser Verlegenheit, denn wie wir einem abwesenden
Geliebten eine herrliche Gestalt zu geben gewohnt sind, so finden wir auch nichts unge-
reimtes in einem erhöhten Ausdruck unsrer Gefühle, welchen die, allem Romantischen,
so feindselige Gegenwart, mehrenteils mißbilligt. (MA 2.2, 53)

Der Brief wird also nur mit erheblichen Vorbehalten des Erzählers eingeführt.
Der Brief selbst erinnert dabei an die Briefe der Leiden des jungen Werthers und
folgt zeitgenössischen Konventionen des empfindsamen Liebesbriefs,21 mischt
aber die Register in einer eigentümlichen Weise: Die Schreibszene des Briefs
ersetzt die Zusammenkunft der Liebenden.

Im Brief inszeniert sich Wilhelm nach dem obligatorischen Eingangsanruf
in unverkennbar biblischen Tönen als „glücklichste[r] unter den Männern“

21 Vgl. Koschorke 2010, 182.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 257

(ebd.), der als Bräutigam „vor den geheiligten Teppichen steht, gedankenvoll,
lüstern, vor den geheimnisvollen Vorhängen, woher ihm die Lieblichkeit der
Liebe entgegen säuselt“ (ebd.). Diese Inszenierung ist bereits insofern fragwür-
dig, als Wilhelm und Mariane keineswegs wie ein keusches Brautpaar auf die
Hochzeitsnacht warten. Und sie wird noch fragwürdiger, weil der Text anschlie-
ßend Unmittelbarkeitstopoi des empfindsamen Liebescodes aufruft, die eine
Übereinstimmung der Herzen ausdrücken sollen, aber – durch die narrative Mo-
deration markiert – nur Wilhelms Präsuppositionen und Projektionen formulie-
ren: „Liebste, du weißt nicht was ich will, und doch könntest du’s wissen“
(MA 2.2, 53 f.). So will Wilhelm die affektive Gemeinschaft sichern und merkt –
wie Albrecht Koschorke feststellt – als „narzisstischer Liebhaber“22 nicht, dass
er Mariane maximal missversteht:

Ich verstehe dich! welch ein Elender müßt ich sein wenn ich an diesen Zeichen, die reine,
uneigennützige, mehr für mich besorgte Liebe, nicht erkennen wollte! Sei ruhig! wir gehö-
ren einander an, und keins von beiden verläßt oder verliert etwas, wenn wir für einander
leben. Nimm sie hin diese Hand feierlich noch dies überflüssige Zeichen. (MA 2.2, 54)

Während Wilhelm Mariane in diesem Heiratsantrag zu einem empfindsamen
Ideal stilisiert, ist dieses durch die Erzählerkommentare vor dem Brief bereits
gründlich demontiert. Die Doppelbödigkeit der Darstellung geht noch einen
Schritt weiter, wenn Wilhelm Analogien sucht, um seinen Plan zu bebildern,
sich mit Mariane von seinen Eltern zu lösen:

Mein Herz hat schon lang meiner Eltern Haus verlassen es ist bei dir, wie mein Geist auf
der Bühne schwebt. O meine Geliebte! ist leicht ein Mensch, dem so gewährt ist wie mir,
seine Wünsche zu verbinden? was mir itzt keinen Schlaf in die Augen kommen läßt, was
mich an meine Papiere heftet, was in mir, wie eine ewige Morgenröte, auf und ab steigt,
deine Liebe und mein Glück. (MA 2.2, 54)

Theater und Liebe sind also die beiden dominierenden Felder, die hier mit-
einander verbunden Wilhelms Entwicklung bestimmen. Diese Analogie betont
Wilhelm mit einer rhetorischen Metalepse. Denn nicht nur schwebt sein Geist
auf der Bühne, sondern nach dem wiederholten Anruf folgt die rhetorische Fra-
ge, ob ein Mensch wie Wilhelm „leicht“ (ebd.) ist. Dieser Übersprung hängt
von einer doppelten Bedeutung von ‚leicht‘ ab, die durch das semantische Feld
‚schweben‘ ausgelöst wird. Einerseits kann Wilhelm sein Elternhaus leichten
Herzens verlassen, weil sein Herz bereits bei Mariane und sein Geist auf der
Bühne schwebt. Andererseits aber gibt es nicht leicht einen Menschen wie Wil-

22 Koschorke 2010, 180.



258 III Folge

helm, der seine beiden Wünsche – Theater und Geliebte – so verbinden kann.
Die Negation in der rhetorischen Frage verneint auch die erste Bedeutung der
rhetorischen Metalepse und macht es fragwürdig, ob die Sache wirklich so leicht
gehen wird und ob sie wirklich „ein glückliches Ende nehmen“ (MA 2.2, 55)
muss, wie Wilhelm präsupponiert. Neben einem Heiratsantrag und den Plänen
für die gemeinsame Zukunft diskutiert Wilhelm noch das Verhältnis von Kirche
und Theater und drückt seine Hoffnungen in prophetischem Gestus aus, „daß
auf uns herab steigen soll, die große Schönheit, und die so von allen gewünschte
Erscheinung des Übermenschlichen in menschlicher Gestalt“ (ebd.). Der Brief
endet mit der ebenfalls topischen Formel, vor lauter unaussprechlichen Gefüh-
len nicht schließen zu können, und dem sich selbst entlarvenden Widerspruch,
dass Wilhelm die Augen bereits „zwei dreimal zugefallen“ (MA 2.2, 56) sind, ob-
wohl er oben noch vor lauter Gefühl ergriffen „keinen Schlaf“ (MA 2.2, 54) gefun-
den hat.

Anders als in den Leiden des jungen Werthers, wo Werthers Version ‚seiner
Lotte‘ nur sehr subtil – etwa in der Kanarienvogel-Episode – in Frage gestellt
wird, ist Marianes Bild, wie es Wilhelms Brief inszeniert, durch den Erzähler-
kommentar von Anfang an explizit demontiert, was sich in der Übergabe des
Briefs fortsetzt. Denn ein solcher Brief kann nicht einfach übergeben werden,
er muss Mariane in der richtigen, nämlich „schöne[n] Stimmung“ (MA 2.2, 59)
erreichen. Der erste Versuch der Übergabe schlägt fehl; den zweiten Versuch
inszeniert Wilhelm sorgfältig. Dabei benutzt er wiederum theatrale Mittel, um
die präsupponierte affektive Symmetrie herzustellen, also Mariane auch das
fühlen zu lassen, was er fühlt. Nachts kleidet er sich um, engagiert Spielleute,
umarmt Bäume, küsst den Ring von Marianes Tür und ist umso irritierter, als
er „eine schwarze Gestalt“ (MA 2.2, 58) aus Marianes Wohnung schleichen sieht.
Erst als sich Wilhelm wieder zu Hause zu seinem Fetisch flüchtet – einem Hals-
tuch, das er beim ersten erfolglosen Versuch der Briefübergabe aus Marianes
Wohnung mitgenommen hat – und sich so davon überzeugen will, dass die
Gestalt „Blendwerk“ (MA 2.2, 59) sei, fällt der Beweis aus dem Halstuch: ein
Zettel von Marianes (anderem) Liebhaber, der ein ganz anderes Register aufruft
als Wilhelms langer Liebesbrief. Denn Norman – sein Konkurrent – schreibt in
einem Code, der zwar auch einen Plan andeutet, die Stadt zu verlassen, und
dabei ebenfalls Marianes Erscheinung reguliert, aber sehr viel handfester durch
Kleidung als durch die von Wilhelm aus dem Arsenal der Empfindsamkeit mon-
tierten Bilder:

„So hab ich dich lieb kleiner Narre, was war dir auch gestern? Heute Nacht komm ich zu
dir. Ich glaub wohl, daß dir’s leid tut von hier wegzugehen, aber hab Geduld, auf die
***Meß komm ich auch. Höre, tu mir nicht wieder die schwarz-grün-braune Jacke an, du
siehst drin aus wie die Hexe von Endor, hab ich dir nicht das weiße Negligée drum ge-



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 259

schickt, daß ich ein weiß Schäfgen in meinen Armen halten will. Schick mir deine Zettel
immer durch das alte Luder, die hat der Teufel selbst zur Iris bestellt.“ (MA 2.2, 59)

Dieser kurze Zettel hat es in sich. Denn erstens fasst er das Liebesbekenntnis,
für das Wilhelm mehrere Seiten braucht, konzentriert zusammen. Zweitens
spielt er mit der Hexe von Endor auf das erste Buch Samuel an und bedient sich
damit ausgerechnet des biblischen Bildinventars, das Wilhelm in den Puppen-
spielen zum Theater geführt hat. Mit der Kleidervorschrift gibt der Zettel drittens
eine ebenso konzentrierte Anweisung, wie sich Mariane zu kleiden hat, wäh-
rend Wilhelm sich seine Geliebte im „weißen Nachtkleide“ (MA 2.2, 58) nur vor-
stellt. Dabei ruft der Zettel in anakreontischen Bildern eine ganz und gar andere
als die empfindsame Liebe auf, indem er Mariane als „weiß Schäfgen“ (MA 2.2,
59) inszeniert. Wilhelms Konkurrent weiß genau, was er fühlt und wie er diese
Gefühle ausdrücken kann. Dementsprechend thematisiert er schließlich den
Kommunikationskanal, mit dem wohl die als Marianes Vertraute eingeführte
Theaterschneiderin (vgl. MA 2.2, 49) gemeint ist, und präfiguriert über die In-
szenierung als Iris nicht nur den Tod im Kindbett, den Mariane sterben wird,23

sondern verdeutlicht umso mehr, wie Wilhelms Kommunikation mit Mariane
zum Scheitern verurteilt ist.

Trotz dieser konzentrierten Demontage des Liebesbriefs durch den kurzen
Zettel von Marianes Liebhaber hält sich der Erzähler – gemessen an den frühe-
ren Kommentaren – erstaunlich zurück. Entgegen aller Markierungen, dass sich
Wilhelm gerade einem Wunschbild hingibt, weigert er sich im letzten Kapitel
des ersten Buchs, die Figur zu korrigieren. Analog dazu, wie Wilhelm die emp-
findsame Übergabe des Liebesbriefs inszeniert, bezeichnet der Erzählerbericht
Marianes Zimmer, in dem sich wohlgemerkt gerade der andere Liebhaber befin-
det, als „Heiligtum der Liebe“ (MA 2.2, 58), nachdem er Wilhelms Gefühlszu-
stand zwar in Vergleichen und Metaphern bebildert, aber nicht relativiert hat.
Auch die direkte Rede des Monologs, den Wilhelm „wie ein goldner Traum“
(MA 2.2, 57) mit sich selbst führt, bleibt unkommentiert und unkorrigiert; das
erste Buch endet mit besagtem Zettel von Marianes anderem Liebhaber. Das
zweite Buch überspringt zunächst die Krise, die diese Erkenntnis in Wilhelm
ausgelöst hat, indem es lakonisch beginnt: „Wilhelm war nunmehr auf der Bes-
serung“ (MA 2.2, 60). Doch bald reflektiert der Erzähler diese Ellipse explizit:
„Doch ich merke, um meine Leser zu befriedigen werde ich die Erzählung an
das Ende des vorigen Buchs anknüpfen müssen“ (MA 2.2, 60 f.), um dann aber
zunächst allgemein von der „Pest oder ein[em] böse[n] Fieber“ (MA 2.2, 61) zu
sprechen. Bevor der Erzähler die Krise seiner Hauptfigur über pathologische

23 Vgl. MA 2.2, 818.



260 III Folge

Analogien bebildert, nimmt sie in der Theatralischen Sendung bereits die Thea-
terdiskussionen vorweg, die sich hier an Corneille (vgl. MA 2.2, 60) entzünden.
Damit wird zwar bereits die Ursache bzw. das Moment betont, mit der Wilhelm
seine Krise überwindet, bevor er diese überhaupt erst erzählt. Allerdings erfolgt
diese Betonung nur mittels eines Übersprungs, der in der Ellipse zwischen dem
ersten und dem zweiten Buch stattfindet. An der ersten Buchgrenze der Thea-
tralischen Sendung zeigt sich so eine folgenreiche metaleptische Übertragung
ohne Zwischenschritt, welche zunächst die Überwindung der Krise erzählt, um
anschließend die Krise erst auszumalen und analeptisch mit verschiedenen Dis-
positionen – psychologisch und physiologisch als Krankheit sowie diätetisch in
übermäßigem Kaffeekonsum24 – zu begründen. Dass diese Übertragung ohne
Zwischenschritt funktioniert, verdankt sie der Parallelführung von Theater und
Biographie, die das erste Buch so obsessiv vollzogen hat. Umso stärker wirkt
sie, weil sie die erste Umstellung nach dem ohne Anachronien erzählten ersten
Buch ist. In dieser Umstellung der narrativen Folge besteht nicht der einzige
Unterschied, den die Theatralische Sendung gegenüber den Lehrjahren aus-
zeichnet. Im Folgenden werde ich die Folge in den Lehrjahren analysieren, die
den Ausgangspunkt von Wilhelms Entwicklung deutlich anders konturiert.

2.2 Rekonfiguration der Folge: Die paradigmatische Struktur
der ‚Lehrjahre‘

Drei große Umstellungen kennzeichnen die narrative Struktur der Lehrjahre ge-
genüber der Theatralischen Sendung: Erstens ändert sich die Ordnung der narra-
tiven Folge, indem sie nicht mit Wilhelms Kindheit, sondern mit seiner Bezie-
hung zu Mariane – also seiner letzten Entwicklungsstufe im ersten Buch der
Theatralischen Sendung – einsetzt. Zweitens tritt der extradiegetisch-heterodie-
getische Erzähler stark zurück, sowohl was seine Kommentare als auch was den
Erzählerbericht angeht. Dieses Zurücktreten geht mit einer Verschiebung des
Erzählens auf die zweite diegetische Ebene einher, indem Wilhelm zum Erzähler
seiner – von allen familialen Defekten der Theatralischen Sendung geläuterten –
Kindheitsgeschichte avanciert, die nun nicht mehr als kausaler Fundus für Wil-
helms weitere Entwicklung fungiert, sondern final auf Wilhelms Bestimmung
zum Theater verweist. Drittens ist das erste Buch gerade gegen Ende hin deut-
lich stärker strukturiert; durch eine zusätzliche Figur greift bereits hier die
Turmgesellschaft in Wilhelms Entwicklung ein. Der kausalen Folge wird also

24 Vgl. Kaminski 2014.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 261

eine finale Motivierung zugrunde gelegt, die sich auch in der deutlich abstrakte-
ren narrativen Struktur beobachten lässt. Denn das erste Buch funktioniert als
Paradigma für die folgenden Bücher der Lehrjahre, die eine ähnliche Folge mit
anderen Besetzungen fast episodisch wiederholen und variieren.25 An den
Aspekten von Ordnung, Erzählebenen und Ereignisstruktur zeigt sich – so die
These – die Rekonfiguration der narrativen Folge in den Lehrjahren. An allen
Aspekten operiert der Text dabei mit einer massiven Komplexitätssteigerung,
die das narrative Potenzial des Textes gegenüber der Theatralischen Sendung
verschiebt, weil sie die zu Beginn stärkere finale Motivierung subtiler, aber für
das narrative Verfahren weit folgenreicher als durch starke Erzählerkommenta-
re korrigiert.

Ausgangspunkt meiner Analyse dieser Rekonfiguration ist die Umstellung
der narrativen Ordnung: Die Lehrjahre beginnen nicht mit Wilhelms Kindheit,
sondern mit der Beziehung zwischen Mariane und Wilhelm, die bereits am Ende
des ersten Kapitels durch das erste Liebesbekenntnis von Mariane besiegelt
scheint. Für die Beziehung ist dabei eine Nebenfigur zentral, welche die Thea-
terschneiderin der Theatralischen Sendung beerbt: Als „alte Dienerin, Vertraute,
Ratgeberin, Unterhändlerin und Haushälterin“ (MA 5, 9) wird Barbara einge-
führt, die nicht nur Marianes Haushalt führt, sondern auch ihre Liebschaften
verwaltet. Während in der Theatralischen Sendung noch Wilhelms Eltern durch
die Großmutter und den Lieutenant verdoppelt und positiv gespiegelt sind, wird
hier Mariane durch Barbara von negativen Attributen zumindest partiell ent-
lastet. Deutlich akzentuiert ist in diesem Zusammenhang die ökonomische
Metaphorik, weil sich Wilhelms Konkurrent – nun nicht mehr Norman, sondern
Norberg – über ein Paket bemerkbar macht und als „Gabe“ (ebd.) zu einer Ge-
gengabe auffordert. Mariane selbst wird dadurch zum Einsatz in diesem ökono-
mischen Tauschhandel zwischen Barbara und Norberg, wie Mariane expliziert:
„Wenn Norberg zurückkehrt, bin ich wieder sein, bin ich dein, mache mit mir
was du willst, aber bis dahin will ich mein sein“ (MA 5, 10). Der Dialog zwischen
Mariane und Barbara ersetzt dabei Erzählerbericht und -kommentar. Die narrati-
ve Funktion, die zwar im Nullfokus den Horizont von Barbara zuweilen über-
schreitet, scheint vielmehr an Marianes Haushälterin gekoppelt zu sein, ohne
allerdings ihre Bewertungen zu teilen. Sie verfügt nicht nur über keine Innen-
sicht in Mariane, sondern zieht sich – als Wilhelm schließlich trotz Barbaras
gegenteiligem Rat zu Mariane kommt – mit Barbara und mithilfe einer narrativen
Metalepse aus der Beschreibung der „Seligkeit zweier Liebenden“ (MA 5, 11)

25 Dass die Struktur der Lehrjahre durch ihre Segmentierung in Bücher und Kapitel eine große
Rolle spielt, hat die Forschung öfter bemerkt. Vgl. zuletzt Zumbusch 2012, 272.



262 III Folge

zurück: „Die Alte ging murrend bei Seite, wir entfernen uns mit ihr und lassen
die Glücklichen allein“ (ebd.).

Im zweiten Kapitel verschieben sich schließlich die diegetischen Ebenen,
indem Wilhelm als intradiegetischer Erzähler vom Puppenspiel seiner Kindheit
erzählt und dabei in den Bewertungen von seiner Mutter korrigiert wird (vgl.
MA 5, 12 f.). Auch im weiteren Verlauf des Kapitels ist Wilhelm der Erzähler sei-
ner Kindheit, die so in einigen Analepsen vorgestellt wird. So zurückhaltend
dabei die extradiegetische Erzählfunktion in ihren Zuschreibungen auch ist, so
stellt sie trotzdem in summarischen Passagen die entscheidenden Analogien
her, wenn sie auf Ursachenforschung für Wilhelms Neigungen zum Theater und
zu Mariane erklärt, dass sich Wilhelms „Leidenschaft zur Bühne […] mit der
ersten Liebe zu einem weiblichen Geschöpfe“ (MA 5, 14) verbindet. Wilhelm als
Erzähler indes strukturiert seine Kindheit als final motiviertes Narrativ:

Es ist eine schöne Empfindung, liebe Mariane, versetzte Wilhelm: wenn wir uns alter
Zeiten und alter unschädlicher Irrtümer erinnern, besonders wenn es in einem Augenbli-
cke geschieht, da wir eine Höhe glücklich erreicht haben, von welcher wir uns umsehen
und den zurückgelegten Weg überschauen können. Es ist so angenehm, selbstzufrieden,
sich mancher Hindernisse zu erinnern, die wir oft mit einem peinlichen Gefühle für un-
überwindlich hielten, und dasjenige, was wir jetzt entwickelt sind, mit dem zu verglei-
chen, was wir damals unentwickelt waren. Aber unaussprechlich glücklich fühl’ ich mich
jetzt, da ich in diesem Augenblicke mit dir von dem Vergangnen rede, weil ich zugleich
vorwärts in das reizende Land schaue, das wir zusammen Hand in Hand durchwandern
können. (MA 5, 16 f.)

Wilhelm inszeniert sich also – wohlgemerkt noch vor dem eigentlichen Beginn
seiner ‚Lehrjahre‘ – als entwickeltes Subjekt, das aus dieser Position die eigene
Geschichte als eine Entwicklungsgeschichte vom erzählten Ich zum erzählen-
den Ich präsentieren kann und sich am oder kurz vor dem Ziel seiner bisherigen
Entwicklung wähnt. Die Kindheit hat damit für die Lehrjahre insgesamt einen
völlig anderen Status, wenn die Erzählerkommentare der Theatralischen Sen-
dung bis in einzelne Formulierungen um eine diegetische Ebene verschoben
werden. Während in der Theatralischen Sendung die beiden epistemologischen
Zentren zwischen Erzähler und Figur klar verteilt und hierarchisiert sind, indem
der Erzähler die Figur korrigiert, ist die Struktur in den Lehrjahren deutlich
komplizierter. Zwar korrigiert Wilhelm – immer unter finalem Vorbehalt – als
erzählendes Ich sein erzähltes Ich, aber seine Erzählung ist selbst ein intradie-
getisches Ereignis. Als solches ist sie gegenüber den Erzählungen anderer Figu-
ren epistemologisch nicht privilegiert; die Reaktionen der anderen Figuren –
allen voran Marianes – werden auf diese Art und Weise zu entscheidenden
Signalen, die den Effekt der Erzählung in Frage stellen. Diese Reaktionen könn-
ten enttäuschender nicht sein, wenngleich sie von Wilhelm unbemerkt bleiben.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 263

Denn Mariane überfällt unweigerlich „Schläfrigkeit“ (MA 5, 24 f.), und nur mit-
hilfe von Barbara kann sie Wilhelms Rückfragen ausweichen, der Mariane auf-
fordert, ihre eigene Lebensgeschichte zu erzählen. Denn Barbara entgegnet:

Glauben Sie denn, sagte das kluge Weib, daß wir auf das, was uns früh begegnet, so
aufmerksam sind, daß wir so artige Begebenheiten zu erzählen haben, und, wenn wir
sie zu erzählen hätten, daß wir der Sache auch ein solches Geschick zu geben wüßten?
(MA 5, 25)

Geschick meint dabei sowohl die Geschicklichkeit, mit der Wilhelm erzählt, als
auch das Ziel, auf das er die erzählten Ereignisse hin strukturiert. Barbara
weicht also nicht nur Wilhelms Rückfrage aus, sondern kommentiert zugleich
seine Erzählweise. Dabei bemerkt dieser aber weder die „große Verlegenheit“
(MA 5, 25) noch Marianes „traurigen Blick“ (MA 5, 26), die seine Anfrage verur-
sachen. Auf welche Art sich Wilhelm in seiner Entwicklung zum „guten Schau-
spieler“ (MA 5, 25) und Dichter (vgl. MA 5, 32) inszeniert, wird durch Marianes
Reaktion jedenfalls zumindest relativiert. Das kommentiert die extradiegetische
Erzählinstanz durchaus ironisch, indem sie wünscht, „daß unser Held für seine
Lieblingsgeschichten aufmerksamere Zuhörer künftig finden möge“ (MA 5, 33).

Die von allen kleinfamilialen Defekten und Verdoppelungen der Theatrali-
schen Sendung gereinigte Kindheit wird also ausschließlich intradiegetisch-
autodiegetisch erzählt, was umso bemerkenswerter ist, da Wilhelm sie – ganz
im Gegensatz zu seiner Mutter oder Werner – als einen Weg zum Theater in-
szeniert, der nun mit Mariane seine Erfüllung finden soll. Nach der einschlä-
fernden Erzählung von Wilhelms Kindheit übernimmt der extradiegetisch-
heterodiegetische Erzählerbericht das Ruder, um im neunten Kapitel Marianes
und Wilhelms konträren Gefühlszustand zu beschreiben. Während Marianes
Gefühlszustand, der zwischen „Vergnügen und Verdruß“ (MA 5, 34) schwankt,
so mittelbar gezeigt wird, wechselt die Erzählung bei Wilhelm unvermittelt in
den inneren Monolog:

Kaum ließ das Übermaß der ersten Freude nach, so stellte sich das hell vor seine Seele,
was ihn bisher dunkel durchwühlt hatte. Sie ist dein! Sie hat sich dir hingegeben! Sie,
das geliebte, gesuchte, angebetete Geschöpf, dir auf Treu und Glauben hingegeben; aber
sie hat sich keinem Undankbaren überlassen. Wo er stand und ging, redete er mit sich
selbst, sein Herz floß beständig über, und er sagte sich in einer Fülle von prächtigen
Worten die erhabensten Gesinnungen vor. Er glaubte den hellen Wink des Schicksals zu
verstehen, das ihm durch Marianen die Hand reichte, sich aus dem stockenden, schlep-
penden bürgerlichen Leben heraus zu reißen, aus dem er schon so lange sich zu retten
gewünscht hatte. […] Seine Bestimmung zum Theater war ihm nunmehr klar […]. (MA 5,
34 f.)

In diesen kurzen, in der Theatralischen Sendung ihre deutlich ausführlichere
Analogie findenden Passagen (vgl. MA 2.2, 44–46), die den Konflikt am Ende



264 III Folge

des ersten Buchs präfigurieren, nähert sich die Erzählung Wilhelm durch den
inneren Monolog und den damit verbundenen Moduswechsel deutlich stärker
als Mariane und betont auf diese Weise die Asymmetrie der beiden Figuren.
Doch bereits das zehnte Kapitel verlässt den narrativen Modus und gibt statt-
dessen im dramatischen Modus einen Dialog zwischen Werner und Wilhelm
wieder. Denn indem sich Wilhelm zu seiner Flucht aus dem bürgerlichen Eltern-
haus auf die Theaterbühne rüstet, ordnet er seine Papiere, die Werner spöttisch
kommentiert, besonders als das Gespräch auf Wilhelms einzigen vollendeten
Versuch eines Theaterstücks mit dem Titel „Jüngling am Scheidewege“ (MA 5,
37) kommt. Werner kritisiert vor allem die „Vorstellungsart“ (ebd.) des Stücks,
in dem Wilhelm – gut autobiographisch – die Personifikation des Handels und
die Personifikation der Tragödie in der Tradition des barocken allegorischen
Spiels gegeneinander antreten lässt, um den titelgebenden Jüngling für sich zu
gewinnen. Da die Tragödie wohl allzu leichtes Spiel hat, redet sich Werner in
Rage, ohne zu wissen, dass Wilhelm gerade Mariane in die Nachfolge der perso-
nifizierten Tragödie gestellt hat (vgl. MA 5, 33). Werners monologisierende
„Apostrophen“ (MA 5, 39) versuchen schließlich, Wilhelm ausgerechnet mit
theatralen Bildern davon zu überzeugen, das Stück zu verwerfen und umzu-
schreiben: Der Handel soll zum „Schauspiel“ (MA 5, 39) werden, dem sich nie-
mand, auch nicht ein „fremder Zuschauer“ (ebd.), entziehen kann.

Während sich also der Konflikt zwischen Mariane und Wilhelm bzw. Wil-
helm und Werner zuspitzt, gibt das elfte Kapitel zunächst Hintergrundinforma-
tionen zu letzteren, indem die „Väter unsrer beiden Freunde“ (MA 5, 40) vorge-
stellt werden. Diese kleine rhetorische Metalepse, die durch die erste Person
Plural wie schon am Ende des ersten Kapitels ausgelöst wird, stört die diegeti-
schen Ebenen nur punktuell, ist aber ein entscheidender Hinweis darauf, dass
auch hier Kausalität produziert wird. Denn mit den beiden Vätern verhandelt
der Text ebenfalls einen Gegensatz und greift dabei den Kontrast zwischen Wil-
helm und Werner wieder auf. Die beiden Väter ersetzen in der Struktur der
Handlung nämlich nicht nur die Heirat von Wilhelms Schwester und Werner,
sondern stellen die Beziehung der beiden Familien auf geschäftliche und damit
vielversprechendere Beine. Denn sie werden als „ein paar Männer von sehr ver-
schiedener Denkungsart [eingeführt], deren Gesinnungen aber darin überein-
kamen, daß sie den Handel für das edelste Geschäft hielten“ (ebd.). Auch wenn
der kleinste gemeinsame Nenner zwischen den beiden Vätern nicht bei Wilhelm
und Werner fortgeführt wird, führt hier der Text eher beiläufig die Quelle des
Wohlstands von Wilhelms Familie ein. Das Kapital zum Handeln hat Wilhelms
Vater durch den Verkauf „eine[r] kostbare[n] Sammlung von Gemälden, Zeich-
nungen, Kupferstichen und Antiquitäten“ (ebd.) erworben und bei Werners Va-
ter investiert. Als sie sich nun „wegen gemeinschaftlicher Geschäfte“ (MA 5, 41)



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 265

treffen, beschließen sie „eben heute die Versendung Wilhelms in Handelsange-
legenheiten“ (ebd.). Neben dem epischen Präsens, das über die sylleptische
Zeitstruktur die epistemologische Dimension der narrativen Funktion abermals
betont, ist vor allem bemerkenswert, dass Wilhelm nun dezidiert zum Objekt
einer Versendung und damit selbst zur Sendung wird. Die Lehrjahre disambi-
guieren also den Titel der Theatralischen Sendung. Freilich beschließen die Vä-
ter diese Versendung, ohne zu wissen, dass Wilhelm einen ganz anderen Begriff
von der „Bestimmung seines Lebens“ (ebd.) hat als den Handel. Dementspre-
chend weiht er Mariane in seine Pläne ein, die aber unfähig ist, sich für oder
gegen Wilhelm zu entscheiden. Im Dialog mit Barbara legt Mariane schließlich
ihre Entscheidung in deren Hände: „Mache was du willst, ich kann nichts den-
ken; aber folgen will ich“ (MA 5, 45).

Das 13. und 14. Kapitel schließlich scheinen zunächst ebenfalls von der ei-
gentlichen Folge der Handlung abzulenken, indem sie von Wilhelms Begeg-
nung mit Melina erzählen, die in der Theatralischen Sendung erst im zweiten
Buch auf Wilhelms längerer Reise erwähnt wird. Diese Umstellung hat aber ei-
nen nicht zu unterschätzenden Effekt für die Struktur des Romans. Denn sie
zeigt Wilhelms überbordende Einbildungskraft noch vor der Krise am Ende des
ersten Buchs, wenn er „seine Mariane in diesem Augenblicke vor den Richt-
stuhl“ (MA 5, 51) und damit in die Position der – nach Wilhelms Dafürhalten –
zu Unrecht angeklagten Frau versetzt, mit der Melina geflohen ist. Auch er-
schöpft sich die Funktion dieses Einschubs nicht in der Begegnung mit dem,
was ansonsten „nur in Romanen und Komödien vorzugehen pflegt“ (ebd.), die
eine Verhandlung in „Handlung“ (ebd.) setzen und so über Literatur bebildern.
Denn Wilhelm wird zum „Mittelsmann“ (ebd.) in dieser Handlung und glaubt,
dem angeklagten Paar helfen zu können. Doch Melina ist weniger der Theater-
mensch, als den ihn sich Wilhelm vorstellt. Denn er strebt keine Karriere auf
dem Theater an, sondern „eine bürgerliche Bedienung“ (MA 5, 52), „einen klei-
nen Schreiber- oder Einnehmer-Dienst“ (MA 5, 54). Schließlich bittet er Wil-
helm, sich bei den Eltern seiner Verlobten dafür einzusetzen. Melina ist also das
Beispiel für eine gescheiterte Theaterlaufbahn; indem Wilhelm dieses negative
Beispiel mitgeteilt wird, bevor er exakt diese Laufbahn einschlägt, wird ihre
Funktion umso exponierter. Statt Melinas Einwände aber zu überdenken, setzt
sich Wilhelm imaginativ an seine Stelle: „Ein ganzer Roman, was er an der
Stelle des Unwürdigen morgenden Tages tun würde, entwickelte sich in seiner
Seele“ (MA 5, 55). Und selbst bei seinem juristischen Vermittlungsversuch zeigt
Wilhelm wenig Gespür für die Situation, wie der Erzähler unmissverständlich
erläutert (vgl. MA 5, 56), und scheitert entsprechend kläglich. Er verkennt „die
geheimen Triebfedern“ (ebd.) der Figuren und dass es sich im Konflikt zwischen
dem Paar und dem Vater der Frau keineswegs lediglich um bürgerlichen Dünkel



266 III Folge

handelt. Denn auf Melina hat nicht nur die Tochter, sondern auch die Stiefmut-
ter „ein Auge […] geworfen“ (ebd.): Der Vater will entsprechend den Konkurren-
ten, die Stiefmutter ihre Konkurrentin in Gestalt der Stieftochter loswerden. Die
Melina-Episode verzögert also nicht Handlung, sondern reflektiert sie. Ihr Po-
tenzial entfaltet sie ausgerechnet im Verkennen der Figur: Wilhelm wird sowohl
eine gescheiterte Theaterlaufbahn als auch eine scheiternde Konkurrenzsitua-
tion in Form eines verdoppelten Dreiecks vorgeführt, was aber nicht dazu führt,
dass er sein eigenes Ziel – das Theater und Mariane – überdenkt.

Nach Wilhelms Rückkehr entspricht das erste Buch zunächst wieder der
Folge der Theatralischen Sendung, doch ein weiteres, scheinbar retardierendes
Moment unterbricht die Handlung. Die bereits erwähnte Kunstsammlung, die
das ökonomische Fundament von Wilhelms väterlichem Handelsgeschäft bilde-
te, wird an einer prominenten Stelle nochmals thematisiert. Wilhelm hat bereits
seinen Liebesbrief an Mariane geschrieben und wurde beim ersten Überbrin-
gungsversuch – wie in der Theatralischen Sendung – von ihr weggeschickt. Mit
dem Liebesbrief und dem Halstuch samt Norbergs Notiz in der Tasche – dem
Zeichen von Wilhelms Gefühlen sowie dem Zeichen von Marianes Untreue –
begegnet ihm ein „Unbekannter“ (MA 5, 67), der sich bald aber als Bekannter
zu erkennen gibt. Allerdings gibt er sich nur Wilhelm zu erkennen; die Erzäh-
lung selbst verschweigt „seinen Namen […] und seinen Geburtsort, auch die
Geschäfte“ (ebd.), die ihn in die Stadt geführt haben. Bekannt ist er Wilhelm,
weil er als Gutachter die „Ursache“ (MA 5, 68) dafür war, dass die Kunstsamm-
lung seines Großvaters verkauft wurde. Außerdem hat er den zehnjährigen Wil-
helm noch als „muntere[n] Knabe[n]“ (ebd.) in Erinnerung. Schnell kommt das
Gespräch auf Wilhelms Lieblingsbild aus der Sammlung, das „die Geschichte
vor[stellt], wie der kranke Königssohn sich über die Braut seines Vaters in Liebe
verzehrt“ (MA 5, 69).26 Während der Unbekannte das Bild als schlecht gemalt
und manieriert kritisiert, offenbart Wilhelm sein Kunstverständnis, das ganz auf
das Dargestellte zielt: „der Gegenstand ist es, der mich an einem Gemälde reizt,
nicht die Kunst“ (ebd.). Wilhelm ist offenbar unempfänglich für die ästhetische
Lektion, die ihm der Unbekannte erteilen will, denn er fühlt sich in das nur
noch in seiner Erinnerung existierende Gemälde ein:

Wie jammerte mich, wie jammert mich noch ein Jüngling, der die süßen Triebe, das
schönste Erbteil, das uns die Natur gab, in sich verschließen, und das Feuer, das ihn und
andere erwärmen und beleben sollte, in seinem Busen verbergen muß, so daß sein Inners-

26 Dieses Bild hat die Forschung stark beschäftigt. Eine Zusammenfassung der älteren For-
schung findet sich bei Schings 2011, 124–135. Vgl. auch Voßkamp 2009, 70–76; Currie 2013,
21–23.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 267

tes unter ungeheuren Schmerzen verzehrt wird. Wie bedaure ich die Unglückliche, die
sich einem andern widmen soll, wenn ihr Herz schon den würdigen Gegenstand eines
wahren und reinen Verlangens gefunden hat. (MA 5, 69)

Da dieses Bild im achten Buch (vgl. MA 5, 605 f.) wieder in den Lehrjahren er-
scheint und die dortige Beschreibung darauf hindeutet, dass das Bild den
„Glückswechsel“ (MA 5, 729) in der zugrundeliegenden Dreiecksgeschichte dar-
stellt, ist Wilhelms Fokus auf den Jammer ungeachtet der sich anbahnenden
Konfliktlösung – der Vater verzichtet schließlich zugunsten seines Sohnes auf
seine Frau – bemerkenswert.27 Der unbekannte Gesprächspartner indes bringt
Wilhelms Kunstverständnis auf den Punkt, der darin besteht, dass Wilhelm „im-
mer nur sich selbst und [seine] Neigung in den Kunstwerken“ (MA 5, 69) sieht.
Gleichzeitig weist er auf ein Defizit in der Kindheitsgeschichte hin. Denn mit
dem Verkauf der Kunstsammlung wurde Wilhelm auch die Möglichkeit genom-
men, sich ästhetisch zu bilden. Wilhelm lässt dies freilich nicht gelten, weil er
im Theater mehr als nur die „leblosen Bilder“ (MA 5, 70) der Sammlung sieht.
Dabei führt er eine entscheidende Größe der Sinnstiftung ein: „das Schicksal
das [s]ein Bestes und eines jeden Bestes einzuleiten weiß“ (ebd.).

Damit erhält das narrative Prinzip, das Wilhelm bereits in der Erzählung
seiner Kindheit über finale Motivierungen veranschlagt hat, einen Begriff und
gibt zugleich dem Unbekannten die Gelegenheit zu einer Kritik dieser „Vorstel-
lungsart“ (ebd.), wozu er einen Chiasmus bemüht:

Wehe dem, der sich von Jugend auf gewöhnt, in dem Notwendigen etwas Willkürliches
finden zu wollen, der dem Zufälligen eine Art von Vernunft zuschreiben möchte, welcher
zu folgen sogar eine Religion sei. Heißt das etwas weiter, als seinem eignem Verstande
entsagen, und seinen Neigungen unbedingten Raum geben? Wir bilden uns ein, fromm
zu sein, indem wir ohne Überlegung hinschlendern, uns durch angenehme Zufälle deter-
minieren lassen, und endlich dem Resultate eines solchen schwankenden Lebens den
Namen einer göttlichen Führung geben. (MA 5, 70)

Den glücklichen Zufall lässt diese relativ rigide Vorstellungsart allerdings nicht
zu, indem sie eine Vernunft postuliert, die „das Notwendige als den Grund ihres
Daseins [ansieht], das Zufällige […] zu lenken“ (ebd.) weiß, weil Notwendigkeit
und Zufall das „Gewebe dieser Welt“ (ebd.) ausmachen. Dem Notwendigen
Willkür zuzuschreiben, dem Zufall indes Vernunft, lehnt der Unbekannte ab. In
diesem Chiasmus modifiziert sich aber die Ausgangsüberlegung, dass die Ver-
nunft zwischen Notwendigkeit und Zufall steht, indem sie – im Umkehrschluss
der chiastischen Fehlbesetzung – der Notwendigkeit Vernunft und dem Zufall

27 Vgl. Schings 2011, 128 f.



268 III Folge

lediglich Willkür unterstellt. Das weist auf die Voraussetzungen des Weltbildes
hin, die sich später in der Turmgesellschaft nicht ungebrochen zeigen werden.
Denn ein Abgesandter dieser Turmgesellschaft ist dieser Unbekannte, der nichts
weniger will, als Wilhelms Lehrjahre an- und einzuleiten. Insofern kann diese
Passage, welche die sich zuspitzende Liebesgeschichte von Mariane und Wil-
helm pausiert, kaum überbewertet werden: Kurz vor der Katastrophe des ersten
Buchs reflektiert der Text das Glaubensbekenntnis der die Handlung – wie sich
allerdings erst später herausstellen wird – vermeintlich lenkenden Instanz. Hier
liegt also der eigentliche Beginn der Lehrjahre. Obwohl Wilhelm und der Unbe-
kannte noch weiter diskutieren, was aber lediglich im Gesprächsbericht ange-
zeigt wird, und sich dabei gegenseitig nicht wirklich überzeugen, verabreden
sie sich „auf den folgenden Tag“ (MA 5, 71). Wie aber bereits mehrfach angedeu-
tet, nähert sich hier die Liebesgeschichte zwischen Wilhelm und Mariane ihrer
Katastrophe, indem Wilhelm von Marianes Untreue erfährt, sodass von einem
weiteren Treffen nicht berichtet wird.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass das erste Buch der Lehr-
jahre die narrative Folge der Theatralischen Sendung an entscheidenden Stellen
rekonfiguriert. Diese Rekonfiguration setzt eine paradigmatische Struktur für
die folgenden Bücher der Lehrjahre, die sie wiederholen und variieren. Das zeigt
sich erstens im Beziehungsgeflecht zwischen den Figuren: Die Triade zwischen
Wilhelm, Mariane und Norberg wird – analog zur Triade des Jünglings am Schei-
dewege und zur verdoppelten Triade von Melina – strukturbildend für den wei-
teren Verlauf von Wilhelms Entwicklung. Zweitens zeigt sich die paradigmati-
sche Struktur in einer weitreichenden Umstellung der narrativen Verfahren, die
in ihrer Exposition ein anderes Licht auf Wilhelm werfen. Indem Wilhelm selbst
zum intradiegetischen Erzähler seiner Kindheitsgeschichte avanciert und diese
final motiviert, legen die Lehrjahre einen anderen Akzent auf die Figur. Die
Kindheitsgeschichte wird so – anders als in der Theatralischen Sendung – nicht
mehr primär zum Fundus einer kausalen Suche nach den Ursachen von Wil-
helms Disposition in der defekten Familienkonstellation. Vielmehr veranschau-
licht sie Wilhelms Disposition als Erzähler, der Sinn final generiert und so in
seine initiale Krise schlittert.28 Diese Krise wird zum Ausgangspunkt der Lehr-
jahre: Seine Initiation ist – anders als Wilhelm bis zu seinem Liebesbrief meint –
gerade nicht abgeschlossen, sondern erst im Beginnen. Drittens zeigt sich der
paradigmatische Charakter des ersten Buchs in der besonderen Rolle des Un-
bekannten, der kurz vor dem finalen Konflikt in die Handlung eingreift. Er ist
dabei ebenfalls doppelt codiert, indem er einerseits explizit als „Ursache“

28 Vgl. Wellbery 1996a, 622–625. Vgl. auch Pfeiffer 2008, 139–145; Schings 1984, 53 f.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 269

(MA 5, 68) für eine entscheidende Zäsur in Wilhelms Entwicklung eingeführt
wird. Andererseits verkörpert er als Abgesandter der Turmgesellschaft auch das
Ziel der Lehrjahre, das künftig in jedem Buch figuriert wird. Von der kausalen
Motivierung der Theatralischen Sendung ist der Akzent in den Lehrjahren also
auf die finale Motivierung hin verschoben. Dass diese Verschiebung aber nicht
als schließlich Erfüllung findende Ablösung zu denken ist, zeigt nicht nur Wil-
helms Kindheitsgeschichte, sondern vor allem das Ende seiner Entwicklung. Be-
vor ich das Ende dieser Folge, das im siebten und achten Buch erzählt wird,
genauer analysiere, möchte ich aber den Fokus auf ein Gegenmodell zu Wil-
helms Entwicklung legen, das sich im sechsten Buch findet: den Bekenntnissen
einer schönen Seele.

2.3 Alternative Folge: Die ‚Bekenntnisse einer schönen
Seele‘

Nach dem ersten Buch variieren die Lehrjahre ihre Grundstruktur, indem neue
Figuren verschiedene Positionen der paradigmatischen Struktur neu besetzen,
die Wilhelms Entwicklung beschreibt. In einem sind sich die Lehrjahre aber bis
zum Ende des fünften Buchs einig: In ihrem Zentrum steht die Entwicklung ih-
rer – gleichwohl durchaus geschwächten – Hauptfigur.29 Auch wenn Wellbery
postuliert, dass der Text sich „keiner schematischen Lektüre“ erschließt,30 zeigt
sich in diesen ersten fünf Büchern ein relativ schematisches Grundprinzip der
Lehrjahre,31 das Wellbery selbst in der bereits erwähnten Metonymisierung be-
schreibt.32 Diese Metonymisierung avanciert in der Perspektive meiner Arbeit zu
einer Art Katalysator der narrativen Folge, weil die Metonymie nicht nur ver-
schiedene Figuren durch Attribute ersetzt, wie etwa die Uniform Mariane sub-
stituiert,33 sondern auch verschiedene Figuren miteinander verbindet, sodass
Mariane durch ihre Offiziersuniform mit dem Lieutenant, mit der „schöne[n]
Amazone“ (MA 5, 224) und sogar mit Friedrich assoziiert werden kann. Dem-
entsprechend wiederholt sich im zweiten Buch die Assoziation von Liebe und
Theater in Philine als Personifikation des Luxus34 und die auf die Turmgesell-

29 Vgl. Pfeiffer 2008, 139.
30 Wellbery 1996a, 615.
31 Vgl. auch Zumbusch 2012, 272; Vogl 2002, 35–38.
32 Vgl. Wellbery 1996a, 622–625. Diese Feststellung kann sich auf Friedrich Schlegel berufen:
Vgl. Schlegel 1967, 134.
33 Vgl. Kinzel 2000, 194–198. Zur Funktion des Crossdressings vgl. Tobin 2000, 124–131.
34 Vgl. Drügh 2011, 154–159.



270 III Folge

schaft hinweisende Diskussion um Fragen des Schicksals und Zufalls mit dem
blinden Passagier der Wasserfahrt. Das dritte Buch besetzt diese Positionen mit
der Gräfin und Jarno um, ohne aber beispielsweise Philine fallen zu lassen (vgl.
MA 5, 188). Das vierte Buch schließlich führt Natalie und den bereits im ersten
Buch erwähnten Serlo mit Aurelie ein und damit auch beide Sphären eng. Das
fünfte Buch verdichtet diese Konfiguration mit dem Geist der Hamlet-Aufführung
neben der Weiterführung von Aurelie und Serlo. Jedes Buch hat damit Anteil an
einer metonymischen Verschiebung der narrativen Folge, die Wilhelm – ganz
gemäß dem Initiationsschema des Bildungsromans – aus einer anfänglichen Kri-
se und seiner Herkunftssphäre durch verschiedene, jeweils am Rand der Bücher
auftretende Krisen in neue Sphären und auf die Theaterbühne führt. Gleichzeitig
wird die Figur in ein immer dichter werdendes Netz aus Beziehungen verstrickt,
das in seiner Auflösung auch das Ende der Initiation andeutet.

Doch mit dem sechsten Buch scheint sich dieses Verfahren mit den Bekennt-
nissen einer schönen Seele auf mehrfache Weise zu ändern. Erstens liegt ein
Wechsel narrativer Ebenen vor, der intradiegetische Erzählungen gegenüber ex-
tradiegetischen Kommentaren bis in die darauffolgenden Bücher zunehmend
bevorzugt35 und darüber hinaus durch die Buchform, in der die Bekenntnisse vor-
liegen, deutlich stärker markiert ist als die bisherigen intradiegetischen Erzählun-
gen wie Wilhelms Kindheitserzählung oder Aurelies Liebes- und Lebenserzäh-
lung. Die strukturelle Sonderstellung zeigt sich auch in der inneren Organisation
des sechsten Buchs, das als einziges Buch der Lehrjahre ohne Kapitelgliederun-
gen auskommt, sodass die narrative Funktion lediglich von der titelgebenden
schönen Seele abhängt. Zweitens zeigt sich durch das autobiographische Format
der Bekenntnisse eine abgeschlossene narrative Folge, die darüber hinaus eine
alternative Folge zu Wilhelms Bildungsweg und Bildungsprogramm darstellt.36

Als Modell für die Bildung einer selbstständigen Frau lässt diese Folge keine Ver-
bindungen zu anderen Frauenfiguren des Romans zu, steht also in keiner meto-
nymischen Beziehung zu ihnen und bildet auf struktureller Ebene kein Paradig-
ma.37 Diese alternative Folge ist aber keineswegs nur positiv konnotiert, was ihre
narrative Rahmung zeigt. In den Bekenntnissen einer schönen Seele – so meine
These – setzen die Lehrjahre ihre bisher auf Wilhelm fokussierte narrative Folge
nur scheinbar aus. Denn die Bekenntnisse stellen die Folge durch Übersprung
von Kausalität her, indem sie die Produktion von Kausalität und Finalität markie-
ren. Sie tun das, indem sie das Prinzip der Folge explizit reflektieren, weil die
schöne Seele sich gerade dadurch auszeichnet, dass sie sich selbst stets treu

35 Vgl. Zumbusch 2012, 275–277.
36 Vgl. Breuer 2000, 233–266; Krings 2008, 169 f.
37 Vgl. von Mücke 2015, 142–149, bes. 144–146; Pfeiffer 2008, 142–144; Egger 1997, 81 f.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 271

bleibt und damit dem Schema einer wie auch immer gearteten Entwicklung prin-
zipiell zuwiderläuft. Ihre autobiographische Lebensgeschichte ist durchgehend
final motiviert und hat darüber hinaus einen kausalen Ausgangspunkt im kran-
ken Körper der Protagonistin. Damit stellen die Bekenntnisse aber auch Wilhelms
Folge in Frage, die im siebten und achten Buch ihr zweifelhaftes Ende finden
wird. Ich werde also zunächst kurz die narrative Rahmung des sechsten Buchs
analysieren und anschließend die verschiedenen narrativen Verfahren skizzieren,
mit denen die Bekenntnisse das Prinzip der Folge scheinbar außer Kraft setzen,
um dieses dann doch – darin liegt ihr zentrales Paradox – auf einer zweiten
Ebene wieder narrativ einzusetzen.

Die Bekenntnisse einer schönen Seele werden als Hommage an Susanna
Katharina von Klettenberg gelesen – einer Pietistin im Umfeld der Herrnhuter
Brüdergemeinde.38 Das größte Problem ihrer narrativen Folge zeigt sich in der
Modellierung von Körperlichkeit, indem der Text den Skandal des sprechenden
Körpers inszeniert.39 Gegenstände der Bekenntnisse sind nämlich zunächst
nicht die verschiedenen Glaubensbekenntnisse der schönen Seele. Im Gegen-
teil: Ihr privilegiertes Objekt ist ihr kranker Körper, der als Symptom geistiger
Zustände lesbar gemacht wird. Die für diese Lektüre zuständige Disziplin ist
eine diätetisch verstandene und protopsychologisch argumentierende Medizin.
Mit der Betonung des kranken Körpers, der die Schönheit der Seele geradezu
bedingt, hängt die medizinische Rahmung der Bekenntnisse zusammen. Keines-
wegs stammt der Titel der Lebensgeschichte nämlich von der Verfasserin selbst,
sondern von einem Arzt, der Wilhelm und Aurelie den Text anvertraut. Der Kon-
text dieser Übergabe ist höchst prekär. Im Zuge der Behandlung des „deutliche
Spuren des Wahnsinns“ (MA 5, 336) zeigenden Harfners kommt die Konversa-
tion zwischen Wilhelm und dem Arzt „natürlich auf die Methode, Wahnsinnige
zu kurieren“ (MA 5, 347). Während der Geistliche, bei dem der Harfner quasi
hospitalisiert ist, eine Therapie durch ein „tätiges Leben“ (ebd.) favorisiert,
meint der Arzt, dass „wahrhaft religiöse Gesinnungen“ (MA 5, 350) für Patienten
mit „einer nicht ganz herzustellenden kränklichen Anlage“ (ebd.) förderlich
seien.

Die Bekenntnisse einer schönen Seele werden als ein solcher Fall und damit
als Fallgeschichte in die Lehrjahre eingeführt. Der Erzähler enthält sich seiner
Bewertung (vgl. MA 5, 355), inkorporiert das Buch aber dem Roman und unter-
bricht damit Wilhelms Lehrjahre. Mit gutem Grund, denn zumindest für Aurelie
ist ihre Lektüre fatal: Sie stirbt unvermittelt, nachdem ihr „heftige[s] und trotzi-
ge[s] Wesen […] auf einmal gelinder“ wurde (ebd.). Die Bekenntnisse einer schö-

38 Vgl. Gutjahr 2011, 48 f.
39 Vgl. Felman 2003; Strowick 2009, bes. 87–93.



272 III Folge

nen Seele sind so nicht nur die Diagnose des titelgebenden Arztes, sondern auch
im Zuge von Aurelies „diätetische[r] und medizinische[r] Behandlung“ (MA 5,
350) ein höchst prekäres pharmakon.40 Damit nicht genug: Die pietistischen
Selbstpraktiken der Bekenntnisse werden in der Rahmenhandlung durchaus
problematisiert, wenn nicht ironisiert. Denn der Arzt schildert – verbunden mit
der Übergabe des Manuskripts – den Fall eines Grafen, der Gefahr läuft, „unter
die Herrenhuter zu gehen“ (MA 5, 349), nachdem er seinen vermeintlichen Dop-
pelgänger erblickt hat und nun unter melancholischen Zuständen leidet. Der
vermeintliche Doppelgänger war aber niemand anderes als Wilhelm selbst, der
in der Kleidung des Grafen in den ehelichen Gemächern platziert wurde – in
der Hoffnung, die Gräfin zu verführen. Wilhelm sieht sich in größter Verwirrung
freilich zu „umständliche[m] Bekenntnis“ (ebd.) von seiner Rolle in dieser Intri-
ge veranlasst. Damit ist die Komplexität nur angedeutet, welche die Bekenntnis-
se einer schönen Seele in die Lehrjahre integrieren. Sie sind als Fallgeschichte
sowohl Diagnose als auch Dokument einer Therapie, die in der Rahmenhand-
lung weitreichende Folgen hat: den Tod Aurelies, die Aufdeckung der Intrige
um Wilhelm und die Gräfin sowie schließlich im achten Buch die geplante
Hochzeit von Wilhelm und Natalie, der Nichte der schönen Seele.

Neben dieser narrativen Rahmung, welche die sonst weitgehend chronolo-
gisch strukturierte narrative Folge der Lehrjahre prominent unterbricht, haben
die Bekenntnisse eine andere Struktur als die Lehrjahre, weil sie dem Prinzip
der Folge bereits durch die titelgebende Charakterisierung des bekennenden
Ichs widersprechen: Eine schöne Seele ist; sie entwickelt sich genau so wenig
wie sie gebildet wird. Mit dem Begriff der schönen Seele rekurriert der Text
bekanntlich neben der bereits in der Antike als Kalokagathia formulierten Har-
monie vom Wahren, Guten und Schönen auch auf die belle âme in Rousseaus
Julie ou la nouvelle Héloïse. Mit Christoph Martin Wieland avanciert sie zum
empfindsamen Modewort, das Friedrich Schiller in Über Anmut und Würde phi-
losophisch verankert: „In einer schönen Seele ist es also, wo Sinnlichkeit und
Vernunft, Pflicht und Neigung harmonieren, und Grazie ist ihr Ausdruck in der
Erscheinung“.41 Während Grazie in der Ästhetik des achtzehnten Jahrhunderts
Schönheit in der Bewegung bezeichnet, liegt das Grundproblem des Modells in
seiner Statik.42 Denn eine schöne Seele hat „kein andres Verdienst, als daß sie
ist“,43 weil man nicht zu einer schönen Seele werden kann, sondern entweder

40 Vgl. Egger 2001, 31–35, 226–231.
41 Schiller 1992, 371. Zur psychoanalytischen Karriere dieses auf Ausgleichs abzielenden Ide-
als und seinen Kosten, wie sie Goethes Lyrik verhandeln vgl. Goebel 2009, 15–57; von Mücke
2015, 143 f.
42 Vgl. Kleiner 2010, 199–203; Goebel 2006, 48 f.
43 Schiller 1992, 370.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 273

eine ist oder eben keine. Trotzdem – und darin liegt das Paradox der Bekennt-
nisse – stellt das sechste Buch eine narrative Folge dar, die davon Rechenschaft
ablegt, wie man eine schöne Seele wird. Allerdings entsprechen die Bekenntnis-
se keinem Sündenbekenntnis. Weil sie nur werden kann, was sie ist, empfindet
die schöne Seele der Lehrjahre dementsprechend nämlich niemals Reue (vgl.
MA 5, 390, 422). Eine solche Reue sieht etwa das Hallische Bekehrungssystem
vor, dem sich die schöne Seele für kurze Zeit unterwirft, bevor sie die Herrn-
huter Gemeinde entdeckt (vgl. MA 5, 390). Doch für sie gibt es kein Gesetz außer
ihrem „Trieb“, der sie „immer recht führet“ (MA 5, 422), und folglich kennt sie
keinen Widerspruch mit sich selbst. Ohne diesen Widerspruch kann die schöne
Seele aber weder bekehrt noch therapiert werden. Doch sie empfindet nicht nur
keine Reue, sondern sie hat nicht einmal einen Begriff von Sünde, dem „nie
erklärte[n] böse[n] Ding“ (MA 5, 391).44 Wie passt dieses in ihrer Harmonie ge-
wissermaßen statische und sich immer selbst erfüllende Modell zur narrativen
Folge eines Bildungsromans im weiteren Sinn und zu einer Autobiographie im
engeren? Pointierter gefragt: Was hat eine schöne Seele überhaupt zu bekennen
außer ihrem Glauben, der doch notwendig an begriffliche Grenzen stößt (vgl.
MA 5, 396)?

Genau an dieser Frage arbeitet sich Goethes Text ab, indem er gegen die
Vorstellung umfassender Harmonie durchaus die Brüche der schönen Seele be-
tont. Einerseits inszeniert er sie nämlich trotz der Statik des Begriffs als Ent-
wicklungsgeschichte und führt andererseits die Kosten auf, mit denen ihr spiri-
tueller Zustand verbunden ist. Insbesondere scheint die spirituelle Entwicklung
der Protagonistin von ihrer morbiden Körperlichkeit abzuhängen. Körperliche
Gebrechen werden gar als Geburtshelfer der schönen Seele und als kausaler
Ausgangspunkt ihrer Bekenntnisse inszeniert: Als Achtjährige wird die Figur
schwer krank, die Zeit vor ihrer Krankheit entzieht sich ihrer Erinnerung. Das
neun Monate dauernde Krankenlager – inszeniert als zweite Gravidität – nutzt
die Figur einerseits zu umfangreicher Lektüre vor allem der Bibel mit ihren
„[b]edenkliche[n] Stellen“ (MA 5, 362) und zu gemeinsamen Studien mit ihrem
Vater, der ihr nicht nur anatomische Präparate, „Menschenhaut, Knochen, Mu-
mien und dergleichen“ (MA 5, 360) aufs Bett legt, sondern auch „Vögel und
Tiere, die er auf der Jagd erlegte“ (ebd.). Auf Drängen ihrer Mutter lernt sie
Kochen, aber lieber nutzt sie den Küchentisch als Seziertisch, um weiteres me-
dizinisches Wissen zu erwerben: „Ein Huhn, ein Ferkel aufzuschneiden, war für
mich ein Fest. Dem Vater brachte ich die Eingeweide und er redete mit mir
darüber wie mit einem jungen Studenten, und pflegte mich oft mit inniger Freu-

44 Vgl. Dane 2011.



274 III Folge

de seinen mißratenen Sohn zu nennen“ (MA 5, 362).45 Obwohl sie während ihrer
Krankheit Gott zu ihrem Vertrauten macht, beginnt sie, „die Welt zu sehen“
(MA 5, 365) und die „Empfindungen für den Unsichtbaren“ (MA 5, 366) zu ver-
gessen. Sie verlobt sich und löst die Verlobung, als sie einen „Streit in [ihrer]
Seele“ (MA 5, 380) entdeckt. An dieser Stelle zeigt sich auch ein narrativer
Bruch in den Bekenntnissen, der mit einer Reihe von rhetorischen Fragen einge-
leitet wird:

Darf ich hier das Gesetz einer bloß historischen Darstellung überschreiten, und einige
Betrachtungen über dasjenige machen, was in mir vorging? Was konnte das sein, das
meinen Geschmack und meine Sinnesart so änderte, daß ich im zwei und zwanzigsten
Jahre, ja früher, kein Vergnügen an Dingen fand, die Leute von diesem Alter unschuldig
belustigen können? Warum waren sie mir nicht unschuldig? Ich darf wohl antworten:
eben weil sie mir nicht unschuldig waren, weil ich nicht wie andre meines gleichen unbe-
kannt mit meiner Seele war. Nein, ich wußte aus Erfahrungen, die ich ungesucht erlangt
hatte, daß es höhere Empfindungen gebe, die uns ein Vergnügen wahrhaftig gewährten,
das man vergebens bei Lustbarkeiten sucht, und daß in diesen höhern Freuden zugleich
ein geheimer Schatz zur Stärkung im Unglück aufbewahrt sei. (MA 5, 380)

In den rhetorischen Fragen zeigt sich das Paradox der schönen Seele, die hier
eine Grenzüberschreitung markiert, wie sie gleichwohl für die gesamten Be-
kenntnisse strukturbildend ist: Indem die schöne Seele ihre Lebensgeschichte
zu einer Folge von Seelenzuständen verbindet und sich gleichzeitig sowohl von
sich selbst in Gestalt ihres erzählten Ichs als auch von ihrer Umgebung ab-
grenzt, analysiert sie ihren eigenen spirituellen Zustand und unterlegt ihm und
den daraus resultierenden Reaktionen auf die Welt Notwendigkeit. Der Rück-
zugsort dieser Abgrenzung, der gleichzeitig Kontinuität zwischen erzählendem
und erzähltem Ich stiftet, ist die Seele, die keinen „Zwang“ (MA 5, 382) mehr
erlaubt, den ihr die Verlobung aufgenötigt hatte.

Gleichwohl entwickelt sich die schöne Seele in verschiedenen Stadien, und
weil sie „ganz ohne System“ (MA 5, 389) ihres „eigenen Selbsts, ohne fremde
Formen in reinen Zusammenhang“ (ebd.) nicht habhaft werden kann, unter-
wirft sie sich – allerdings erfolglos – dem bereits erwähnten „hallischen
Bekehrungssystem“ (MA 5, 390). Erfolglos ist dieses Bekehrungssystem, weil es
die Akzeptanz der Sündhaftigkeit zur Voraussetzung macht und so confessio
und conversio aneinanderbindet:46

Das alles traf bei mir weder nahe noch ferne zu. Wenn ich Gott aufrichtig suchte, so ließ
er sich finden, und hielt mir von vergangenen Dingen nichts vor. Ich sah hinten nach wohl

45 Vgl. Stephan 2004, 189–204.
46 Vgl. von Mücke 2015, 145 f.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 275

ein, wo ich unwürdig gewesen und wußte auch, wo ich es noch war; aber die Erkenntnis
meiner Gebrechen war ohne alle Angst. Nicht einen Augenblick ist mir eine Furcht vor
der Hölle angekommen, ja die Idee eines bösen Geistes und eines Straf- und Quälortes
nach dem Tode konnte keinesweges in dem Kreise meiner Ideen Platz finden. (MA 5, 390)

Die morbide Körperlichkeit der schönen Seele ist bezeichnend, weil sie Verbre-
chen mit Gebrechen generalisierend substituiert.47 Doch die körperlichen Ge-
brechen sind es gerade, die sie Gott finden lassen und ihr nicht den Zugang
verwehren. Erfolglos ist das Hallische Bekehrungssystem also, weil die schöne
Seele den Begriff der Sünde als Verbrechen gegen Gott umdeutet: als Gebrechen
für Gott.

Gleichwohl bleibt die Konstellation der Sünde für die nächste Stufe ihrer
spirituellen Entwicklung virulent. Denn für Philo, einen „Mann von Geist, Herz
und Talenten“ (MA 5, 392), wird sie eine Art Beichtmutter. Seine Position im
Entwicklungsnarrativ der schönen Seele zeigt Philo vor allem in „gewissen Be-
kenntnissen“ (MA 5, 393), die ihr einen Begriff von der „Wirklichkeit der Sünde“
(MA 5, 394) geben. Und diese Sünde hat es in sich, weil in ihr sogar die großen
Verbrecher der Zeit schlummern: „ein Girard, ein Cartouche, ein Damiens und
welches Ungeheuer man nennen will“ (ebd.). Dass mit Jean-Baptiste Girard aus-
gerechnet die Verführung eines Beichtkindes thematisch wird, deutet an dieser
Stelle die Art der Sünde an, die die schöne Seele als Beichtmutter Philos zu
begehen im Stande scheint.48 Auch wenn die homodiegetische Erzählerin die
Gefahr durch die Sünde sofort pathologisiert, mit medizinischem Vokabular als
„Anlage zur Krankheit“ (ebd.) rationalisiert und sich Gott als „große[m] Arzt“
(ebd.) anvertraut, wird an dieser Stelle deutlich, dass Bekehrung und Bekennt-
nis zusammenhängen. In ihrer potenziellen Sündhaftigkeit liegt nämlich auch
die Voraussetzung für ihre weitere spirituelle Entwicklung.

Dabei wird aber auch deutlich, dass diese Entwicklung ausschließlich hete-
ronom funktioniert. Lediglich das Innere der Figur wird zu einem Feld der Ent-
wicklung, die von außen zwar durch verschiedenste Ereignisse – vor allem To-
desfälle – ausgelöst wird, aber dabei immer völlig auf sich selbst bezogen ist
und in pietistischen Selbsttechniken ihr Instrument findet. Entsprechende An-
leitungen findet sie in den Schriften der Herrnhuter Gemeinde, die nicht nur
dazu dienen, „um ein psychologisches Phänomen kennen zu lernen“ (MA 5,
398), sondern auch um „überflüssige Nahrung für [ihre] Einbildungskraft“
(MA 5, 399) zu finden. Äußerlich hingegen ist die schöne Seele alles andere als

47 Wie das Grimm’sche Wörterbuch verzeichnet, meint Gebrechen sowohl Fehler als auch
Krankheit, schwächt aber die Bedeutung Sünde entschieden ab. URL: http://www.woerter
buchnetz.de/DWB?lemma=gebrech [31. 08. 2018].
48 Vgl. MA 5, 795.

http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gebrech
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gebrech


276 III Folge

wirksam, sondern bleibt auf sich selbst bezogen. Ihre ästhetische Bildung wird
so letztlich durch ihre Selbstbezüglichkeit verhindert, die Wilhelms ästhetischer
Präpotenz im ersten Buch in erstaunlichem Maße ähnelt. Denn auf die Kunst-
werke, die ihr Onkel der schönen Seele zusendet, reagiert sie ebenso wie auf
alles andere, was ihr zustößt:

Ich war zu sehr gewohnt, mich mit mir selbst zu beschäftigen, die Angelegenheiten mei-
nes Herzens und meines Gemütes in Ordnung zu bringen, und mich davon mit ähnlich
gesinnten Personen zu unterhalten, als daß ich mit Aufmerksamkeit ein Kunstwerk hätte
betrachten sollen, ohne bald auf mich selbst zurück zu kehren. Ich war gewohnt, ein
Gemälde und einen Kupferstich nur anzusehen, wie die Buchstaben eines Buchs. Ein
schöner Druck gefällt wohl, aber wer wird ein Buch des Druckes wegen in die Hand neh-
men? So sollte mir auch eine bildliche Darstellung etwas sagen, sie sollte mich belehren,
rühren, bessern, und der Oheim mochte in seinen Briefen, mit denen er seine Kunstwerke
erläuterte, reden was er wollte, so blieb es mir doch immer beim Alten. (MA 5, 413)

Die schöne Seele ist also resistent gegen das ästhetische Bildungsprogramm ih-
res Onkels, weil ihre „eigene Natur“ (MA 5, 413) sie im Fokus auf sich selbst
verharren lässt. Dementsprechend ist ein Leben in der Herrnhuter Gemeinde
auch keine Option, weil sie dort nicht findet, was sie sich vorstellt (MA 5, 416).
„Freiheit“ (ebd.) besteht für die schöne Seele eben auch in einer konsequenten
Ausblendung all dessen, was ihre Innerlichkeit bedroht. Das stärkste Feld die-
ser Freiheit ist der eigene Körper, den sie „als einen äußern Gegenstand“ (MA 5,
417) ansieht und dementsprechend dressiert.49 Damit bleibt die schöne Seele –
die trotz ihrer morbiden Konstitution die meisten ihrer Verwandten und Gelieb-
ten bezeichnenderweise überlebt – dennoch notorisch auf ihren kranken Körper
bezogen, den sie mehrfach als „Grund“ (MA 5, 360) ihrer spirituellen Konstitu-
tion anführt.

Anlässlich der Kinder ihrer früh versterbenden Schwester, welche die schö-
ne Seele mit Wilhelms Entwicklung verbinden, reflektiert die schöne Seele das
Erziehungsprogramm schließlich explizit. Denn die Erziehung der Kinder wird
durch einen Abbé geleitet, der sie „an verschiedenen Orten […] bald hier bald
da“ (MA 5, 421) bildet und dabei einen bestimmten Plan verfolgt:

Ich konnte anfangs keinen Plan in dieser Erziehung sehn, bis mir mein Arzt zuletzt eröff-
nete: der Oheim habe sich durch den Abbé überzeugen lassen, daß, wenn man an der
Erziehung des Menschen etwas tun wolle, müsse man sehen, wohin seine Neigungen und
seine Wünsche gehen? sodann müsse man ihn in die Lage versetzen, jene, sobald als
möglich zu befriedigen, diese, sobald als möglich zu erreichen, damit der Mensch, wenn
er sich geirrt habe, früh genug seinen Irrtum gewahr werde, und wenn er das getroffen

49 Vgl. Wokalek 2011, 327 f.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 277

hat, was für ihn paßt, desto eifriger daran halte und sich desto emsiger fortbilde. Ich
wünsche daß dieser sonderbare Versuch gelingen möge, bei so guten Naturen ist es viel-
leicht möglich. (MA 5, 421)

Beschleunigung der Folge ist also das Programm dieser Erziehung, in der das
Ziel zum Prüfstein für Erfolg oder Irrtum wird. Gleichzeitig werden über dieses
Programm Ziel und Irrtum in den einzelnen Entwicklungsstadien eigentlich un-
unterscheidbar.50 Damit steht das Erziehungsprogramm der Neffen und Nichten
diametral der Selbstbezüglichkeit entgegen, die sich die schöne Seele auferlegt
hat, für die Grund und Ziel immer in sich und in Gott vereint liegen. Einen
Irrtum zu erkennen oder Harmonie durch etwas anderes als spirituelle Selbst-
techniken und den Rückzug aus der Welt herzustellen, steht für die schöne See-
le mit Ausnahme ihrer eigenen potenziellen Sündhaftigkeit schlicht nicht zur
Debatte. Aus diesem Grund wird die schöne Seele auch „für gefährlich“ (ebd.)
eingestuft und von den Kindern ferngehalten.

Die Harmonie der schönen Seele hat also ihre Kosten, die sich in der narrati-
ven Anlage der Bekenntnisse und ihrer Rahmung in den Lehrjahren zeigen. Einer
Entwicklung im Sinne des Bildungsprogramms der Turmgesellschaft stehen sie
diametral entgegen. Damit zeigen die Bekenntnisse nicht nur die Kosten ihrer
eigenen Diätetik auf, sondern weisen auch auf die negative Seite der Turmgesell-
schaft hin, die für Frauen und vor allem für autonome Frauen nicht offensteht.
Gleichzeitig weist das Format der Bekenntnisse aber auch auf die Turmgesell-
schaft insofern voraus, als sie institutionell auf Bekenntnisse bezogen bleibt.
Denn sämtliche autobiographischen Schriften der Turmgesellschaften sind ex-
plizite „Konfessionen“ (MA 5, 550). Die Vorgeschichte der Turmgesellschaft liegt
in „mystischen Eindrücke[n]“ (ebd.), wie sie in den Bekenntnissen einer schönen
Seele dargelegt werden. Insofern ist das sechste Buch keine Digression der Lehr-
jahre, sondern ihr negatives Zentrum. Dass dieses negative Zentrum ausgerech-
net in Gestalt einer autobiographischen Lebensgeschichte präsentiert wird, die
durchgehend final erzählt wird und darüber hinaus in der morbiden Körperlich-
keit der Protagonistin ihren kausalen Ausgangspunkt hat, deutet darauf hin,
dass es sich mit den Bekenntnissen auch um eine alternative narrative Folge zum
Initiationsschema des Bildungsromans handelt.

2.4 Das doppelte Ende der Folge: Die Schließung
der ‚Lehrjahre‘?

Nach dem Gegenentwurf der Bekenntnisse einer schönen Seele kommt die narra-
tive Folge in den letzten beiden Büchern der Lehrjahre zu ihrem Ende, indem

50 Vgl. Zumbusch 2012, 282–284.



278 III Folge

Wilhelm das Ziel seines Bildungsgangs erreicht. Gleichzeitig wird dieses Ziel der
Integration in die Turmgesellschaft durch die Erzählung in Frage gestellt, was
ich im letzten Abschnitt meiner Argumentation zeigen will.51 Grob folgen die
beiden letzten Bücher dabei einer doppelten Struktur: Während das siebte Buch
die Anspielungen und Beziehungen der in den ersten sechs Büchern eingeführ-
ten Figuren und Verhältnisse auflöst, problematisiert das achte Buch diese Auf-
lösung insofern, als Wilhelm trotz aller Schließung noch nicht am Ziel seines
Bildungswegs ist. Dementsprechend analysiere ich in zwei Schritten das dop-
pelte Ende der Folge, welche die ‚Meisterschaft‘ der Figur narrativ demontiert.

Das siebte Buch löst die bisher für jedes Buch charakteristischen Interventi-
onen der Turmgesellschaft als das geheime Zentrum von Wilhelms Bildungs-
gang in einer maximal konzentrierten Reihe auf und verbindet sie so im Syntag-
ma der narrativen Folge. Dass aber die narrative Folge gegen diese Auflösungen
im Sinne einer Teleologie nicht auf begrifflicher Ebene, sondern auf der Ebene
narrativer Verfahren Einspruch erhebt, soll meine Analyse zeigen. Eine, wenn
nicht die zentrale Frage des siebten Buchs sind Verwandtschaftsbeziehungen,
deren Zusammenhang bereits in den Bekenntnissen einer schönen Seele ange-
deutet wurde und die so zu einem Schlüssel der Entdeckungen des siebten
Buchs avanciert. Die erste Auflösung begegnet Wilhelm bereits am Anfang des
ersten Kapitels, wo er auf dem Weg zu Lotharios Landgut den Geistlichen des
zweiten Buchs wiedertrifft, der sich nun als katholischer Abbé entpuppt und
nicht als „lutherische[r] Landgeistliche[r]“ (MA5, 423), für den Wilhelm ihn bis
dahin gehalten hat. Mit „einem Lächeln“ (MA 5, 424) fordert er Wilhelm auf,
seinem Bildungsweg – „das nächste zu tun was vor uns liegt“ (ebd.) – zu fol-
gen, ohne „sich davon Rechenschaft geben zu wollen“ (ebd.). Die zweite Auflö-
sung folgt sofort nach der Ankunft auf dem Landgut, wo Wilhelm Jarno wieder-
begegnet, um anschließend auf einen Wundarzt zu treffen. Dieser Arzt erinnert
Wilhelm wegen seiner Tasche an den „alten Chirurgus […], der ihn in jenem
Walde verbunden hatte“ (MA 5, 430), auch wenn er seine Identität abstreitet
und die Tasche „in einer Auktion gekauft“ (ebd.) haben will.52 Kaum wird Wil-
helm zum „Augenzeuge[n]“ (MA 5, 431) eines Duells, dem sich Lothario gestellt
hat, werden die Verwandtschaftsverhältnisse zum ersten Mal expliziert. Denn
„[v]on diesem Augenblicke an ward unser Freund [Wilhelm] im Hause, als ge-
höre er zur Familie, behandelt“ (ebd.).

Das dritte Kapitel deckt schließlich auf, dass die Wilhelm in den vorherigen
Büchern begegneten Figuren ebenfalls Teil einer Familie sind: Der Graf, den
Wilhelms Auftritt als vermeintlicher Doppelgänger in Melancholie gestürzt hat,

51 Vgl. Schutjer 2001, 117–162, bes. 154–162.
52 Vgl. zu den Implikationen für die Wanderjahre: Böhme 1998, 179–183.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 279

ist niemand anderes als Lotharios Schwager und die Gräfin damit dessen
Schwester (vgl. MA 5, 434). Wilhelm erhält einen neuen Auftrag, indem er
Lydie – den Grund für Lotharios Duell – aus Lotharios Gesellschaft entfernen
soll, und dabei hofft, „seine Amazone“ (MA 5, 443) wiederzufinden. Dass sich
Wilhelm hier keineswegs moralisch einwandfrei verhält, sondern „hinterlistig“
(MA 5, 441) handelt, seinen Auftrag freilich trotzdem für „ein Werk einer aus-
drücklichen Schickung“ (ebd.) und deshalb für gerechtfertigt hält, zeigt der Er-
zählerkommentar hier deutlich. Der extradiegetisch-heterodiegetische Erzähler
ist also durchaus in der Lage, sowohl Wilhelms Disposition als auch das Bil-
dungsprogramm der Turmgesellschaft kritisch zu kommentieren.53 Statt seine
Amazone findet Wilhelm in Therese aber lediglich eine perfekte Haushälterin,
die sich zwar ebenfalls gerne in „Mannskleider[n]“ (MA 5, 456) zeigt, aber vor
allem von ihren Gefühlen für Lothario berichtet. Abermals greift der Erzähler
ordnend ein, in dem er die „umständlich[e]“ (MA 5, 462) Erzählung kürzt. Nach-
dem Wilhelm schließlich erfährt, dass Felix nicht Lotharios Sohn ist, lässt er
sich von Lothario überzeugen, sich des Kindes anzunehmen. Zwar kränkt ihn
Jarnos gleichzeitiger Vorschlag, das Theater zu verlassen, in seiner „Eigenliebe“
(MA 5, 471), wie wiederum der Erzähler bewertet, doch „[m]an ward einig, daß
er bald abreisen sollte“ (ebd.), um Mignon und Friedrich zu holen.

Dabei trifft er auf Marianes ehemalige Dienerin Barbara, die ihm von Maria-
nes Tod im Kindbett berichtet und ihn davon überzeugen will, dass Felix sein
Sohn ist.54 Barbaras Erzählung ist dabei überdeutlich als unzuverlässig mar-
kiert. Zunächst inszeniert sie eine makabre Erzählszene mit drei Gläsern Cham-
pagner, wobei sie eines für die Verstorbene reserviert, und beruft sich explizit
auf Wilhelms Kindheitserzählungen aus dem ersten Buch, worauf Wilhelm hef-
tig reagiert, indem er sie als „Sibylle! Furie!“ (MA 5, 477) beschimpft und damit
ebenfalls auf das erste Buch rekurriert, wo Norbergs abschließende Notiz Barba-
ra in ihrer Funktion als Kupplerin ebenfalls als „Sibylle“ (MA 5, 74) bezeichnet.
Aus der Prophetin ist damit auch eine Rachegöttin geworden, die den vermeint-
lichen Fluch über Wilhelm spricht. Wilhelm ist darum nicht geneigt, ihr die
Geschichte von Marianes Treue zu glauben und tut sie als „Märchen“ (MA 5,
478) ab. Als er schließlich doch durch Briefe von Mariane und Briefe von Nor-
berg an Mariane überzeugt ist, bezweifelt Madame Melina Barbaras Zuverlässig-
keit, weil sie Aurelie glauben machen wollte, „Felix sei ein Sohn Lotharios“
(MA 5, 487). Darüber hinaus hat sie Geld veruntreut (MA 5, 489), indem sie Nor-
berg ebenfalls als Vater ins Spiel gebracht hat. Vaterschaft ist – so zeigt dieser
Passus – maximal prekär.55

53 Vgl. anders Zumbusch 2012, 276 f.
54 Vgl. Zumbusch 2011, 282–284.
55 Vgl. Krimmer 2004.



280 III Folge

Im letzten Kapitel des siebten Buchs erfolgt schließlich die ultimative Auf-
lösung der narrativen Folge, indem Wilhelm in die Geheimnisse des Turms ein-
geweiht wird und seine Lehrjahre für abgeschlossen erklärt werden. Diese Auf-
lösung zeigt ein Paradox der Turmgesellschaft, die zwar gegen das Theater als
Institution der Bildung agitiert, aber theatrale Mittel einsetzt, um Wilhelms Ini-
tiation zu zelebrieren.56 Im Zentrum der Turmgesellschaft findet sich nämlich
ein Saal, den Wilhelm betritt, indem er aus „einem dunkeln und engen Behält-
nisse“ (MA 5, 495) tritt und „den Teppich“ (ebd.) aufhebt:

Der Saal, in dem er sich nunmehr befand, schien ehemals eine Kapelle gewesen zu sein,
an statt des Altars stand ein großer Tisch, auf einigen Stufen mit einem grünen Teppich
behangen, darüber schien ein zugezogener Vorhang ein Gemälde zu bedecken; an den
Seiten waren schön gearbeitete Schränke mit feinen Drahtgittern verschlossen, wie man
sie in Bibliotheken zu sehen pflegt, nur sah er an statt der Bücher viele Rollen aufgestellt.
(MA 5, 495)

Hinter dem Vorhang befindet sich kein Gemälde und kein Altarbild, sondern
„innerhalb eines Rahmens, eine leere, dunkle Öffnung“ (ebd.): eine Bühne. Auf
dieser Bühne konzentriert sich Wilhelms Lebenslauf, der in den ersten fünf Bü-
chern erzählt wurde. Denn nicht nur die „nicht ganz unbekannte Stimme“
(ebd.), die ihn in den Raum ruft, verweist auf seine Vergangenheit, sondern vor
allem auch die Figuren, die auf der Bühne im Zentrum der Turmgesellschaft
auftreten. Hier wird deutlich, dass auf allen Abschnitten von Wilhelms Bildung
Agenten der Turmgesellschaft ihre Finger im Spiel hatten. In den Pausen zwi-
schen den Auftritten hat Wilhelm „Zeit nachzudenken“ (MA 5, 496). Denn ei-
gentlich ist er die Hauptfigur der Inszenierung, die nicht nur die Spielleiter sei-
ner Erziehung auf die Bühne bringt, sondern ganz auf ihn zugeschnitten ist,
weil Sitzplatz und Beleuchtung durch den Raum so reguliert werden, dass die
Wirkung auf Wilhelm kalkulierter Teil der Inszenierung ist.

Aus dem ersten Buch tritt der Mann auf, der den Verkauf der Kunstsamm-
lung vermittelt hatte, was Wilhelm dazu bringt, das motivierende Prinzip seiner
Lebensgeschichte zu reflektieren: „Sonderbar! sagte er bei sich selbst, sollten zu-
fällige Ereignisse einen Zusammenhang haben? und das, was wir Schicksal nen-
nen, sollte es bloß Zufall sein?“ (ebd.). Statt sein Schicksal – Wilhelms Lieblings-
thema – zu bemühen, wird der Zufall zum Ausgangspunkt der Reflexion seiner
Lebensgeschichte. Zufällig ist in der Reihe aber nichts mehr. Denn schon als
zweite Figur tritt der „Landgeistliche[ ]“ (ebd.) des zweiten Buchs auf, der über
die „Weisheit der Lehrer“ (ebd.) spricht und das Bildungsprogramm der Turm-

56 Die Welten der Lehrjahre sind deshalb nicht so klar getrennt, wie vor allem die ältere For-
schung behauptet hat. Vgl. exemplarisch Sorg 1983, 70–79.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 281

gesellschaft, das bereits verschiedentlich angeklungen ist, über die Funktion des
Irrtums auf den Punkt bringt. Dabei sieht die Figur dem Abbé nur ähnlich,
scheint aber „nicht dieselbe Person“ (ebd.) zu sein, was wiederum für den Insze-
nierungscharakter der Szene spricht. Wilhelm hat wieder Zeit nachzudenken und
den Irrtum – das Theater – auf sich selbst zu beziehen. Doch bereits das dritte
Bild variiert dieses Programm, indem der Offizier aus dem dritten Buch auftritt,
der Bildung mit „Menschen […], zu denen man Zutrauen haben kann“ (ebd.),
verbindet. Dass nun auch der Offizier im Zentrum der Turmgesellschaft auf-
taucht, ist für „Wilhelmen völlig ein Rätsel“ (MA 5, 496 f.), sodass er sich zum
ersten Mal fragt, ob nicht weniger Zufall, sondern pädagogischer Plan hinter sei-
ner Bildung steckt. Sofort antwortet es aus der Turmgesellschaft: „Rechte nicht
mit uns! rief eine Stimme; Du bist gerettet, und auf dem Wege zum Ziel; Du wirst
keine Deiner Torheiten bereuen und keine zurück wünschen, kein glücklicheres
Schicksal kann einem Menschen werden.“ (MA 5, 497) Die unanschauliche Stim-
me legt also offen, dass die Turmgesellschaft – nur angedeutet in der ersten Per-
son Plural – Wilhelms Schicksal fabriziert hat, dass sie hinter dem steckt, was
Wilhelm so persistent Schicksal nennt und schließlich geneigt war, für Zufall zu
halten. Diese Reflexionsstufe, die Wilhelm nicht nur bildet, sondern Einblick in
die Bedingungen seiner Bildung gewährt, steigert die theatrale Anordnung durch
einen weiteren Ebenenwechsel, indem sie den „alte[n] König von Dänemark“
(ebd.) auftreten lässt.57 Denn der Geist von Hamlets Vater spielt eine Schlüssel-
rolle in der Hamlet-Inszenierung des fünften Buchs, wo Wilhelm weniger Hamlet
als sich selbst spielt und deshalb „Ähnlichkeit mit der Stimme seines Vaters zu
bemerken“ (MA 5, 323) glaubt.58 Wenn die Turmgesellschaft hier also genau die
Bühnenfigur auf ihre eigene Bühne bringt, die Wilhelm auf dem Höhepunkt sei-
ner Theaterkarriere zeigt und dabei gleichzeitig auf ihn selbst zurückwirft, stei-
gert sich die Inszenierung durch die letztlich unentscheidbare Kippfigur zwi-
schen Leben und Bühne in einen Moment der Initiation:59

Ich bin der Geist Deines Vaters, sagte das Bildnis, und scheide getrost, da meine Wünsche
für Dich, mehr als ich sie selbst begriff, erfüllt sind. Steile Gegenden lassen sich nur durch
Umwege erklimmen, auf der Ebene führen gerade Wege von einem Ort zum andern. Lebe
wohl, und gedenke mein, wenn Du genießest, was ich Dir vorbereitet habe.

57 Dass hier lediglich männliche Figuren auf die Bühne gebracht werden und Natalie – in der
paradigmatischen Struktur der Lehrjahre ebenfalls im vierten Buch prominente Agentin der
Turmgesellschaft – fehlt, zeigt eine Asymmetrie zwischen Struktur und Figuren an: Die Lehr-
jahre entsprechen in ihrer Struktur so keineswegs den Normen der Turmgesellschaft.
58 Zu Hamlet als Drama der Erkenntnis, das weitreichende Folgen für den Verlauf der Lehrjah-
re hat; vgl. Bornmüller 2013.
59 Vgl. Kittler 1978, 89.



282 III Folge

Wilhelm war äußerst betroffen, er glaubte die Stimme seines Vaters zu hören, und doch
war sie es auch nicht, er befand sich durch die Gegenwart und die Erinnerung in der
verworrensten Lage. (MA 5, 497)

Die Umschrift des Hamlet, welche die Turmgesellschaft hier vornimmt, ist äu-
ßerst aufschlussreich, weil sie den Zustand aktualisiert, in den Wilhelm als
Schauspieler mit „wunderbaren Empfindungen und Erinnerungen“ (MA 5, 323)
gerät und mit einer Inversion der Shakespeare’schen Konfiguration von Rache
und Schwur konfrontiert. Gleichwohl setzt dieses Arrangement Wilhelm in die
„verworrenste[ ] Lage“ (MA 5, 497) und beendet die Vorstellung.

Diese Vorstellung komprimiert die verschiedenen Stadien in Wilhelms Ent-
wicklung. Dass hier eine Entwicklung dargestellt wird, hängt aber von der äs-
thetischen Motivierung ab, die das theatrale Setting mit dem sich immer schnel-
ler, stärker und heftiger öffnenden und schließenden Vorhang leistet. Die Kritik
am Theater wird mit Mitteln des Theaters vorgebracht.60 Die Summe dieser
Entwicklung zieht der Lehrbrief, den der – von einem unbestimmten Ort – her-
vortretende Abbé an Wilhelm übergibt. Der Lehrbrief selbst aber enthält keines-
wegs die Erzählung von Wilhelms Werdegang, ist also – anders als das Deut-
sche Wörterbuch definiert – kein „zeugnis das einer sein handwerk rechtmäszig
erlernt hat“.61 Und um die „grundzüge einer lehre“62 zu finden, wie das Wörter-
buch mit explizitem Verweis auf die Stelle der Lehrjahre als zweite Bedeutung
des Lehrbriefs festhält, bedarf es einiger interpretativer Arbeit, die Wilhelm in
dieser Situation durchaus zu überfordern scheint. Zumindest unterbricht der
Abbé die Lektüre und fordert Wilhelm auf, sich im Raum umzusehen, der sich
als eine Bibliothek der Lehrbriefe entpuppt. Brennender als die Rollen interes-
siert Wilhelm allerdings die Frage, ob er Felix’ Vater ist, was der Abbé mit einer
Formel beantwortet, die wiederum auf die Bekenntnisse einer schönen Seele ver-
weist:

Felix ist Ihr Sohn! bei dem Heiligsten, was unter uns verborgen liegt, schwör ich Ihnen,
Felix ist Ihr Sohn, und der Gesinnung nach war seine abgeschiedne Mutter Ihrer nicht
unwert; empfangen Sie das liebliche Kind aus unserer Hand, kehren Sie sich um, und
wagen Sie es, glücklich zu sein. (MA 5, 498 f.)

Die Umkehr, zu der Wilhelm aufgefordert wird, meint nicht nur, dass sich die
Figur im Raum umdreht, um dort – wen sonst – Felix als seinen Sohn zu begrü-

60 Das stellt Zumbusch in einer ähnlichen Denkfigur für Mignons Exequien fest. Vgl. Zum-
busch 2012, 294. Dass die Turmgesellschaft das Theater beerbt, konstatiert auch Wilhelm Voß-
kamp. Vgl. Voßkamp 2013, 29 f.
61 URL: http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=lehrbrief [31. 08. 2018].
62 Ebd.

http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=lehrbrief


2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 283

ßen, sondern auch die Umkehr im Sinne einer conversio. Dazu war die schöne
Seele nicht fähig, weil sie keinen Irrtum – theologisch überformt als Sünde –
akzeptiert hat und darum schließlich auch keiner Bildung zugänglich war. Die-
se freilich säkularisierte Umkehr beschließt das siebte Buch, indem der Abbé
deklariert: „Deine Lehrjahre sind vorüber, die Natur hat Dich losgesprochen“
(MA 5, 499).

Die Lehrjahre sind vorüber, die Lehrjahre sind es indes keineswegs. Noch
knappe 110 Seiten in der Münchner Ausgabe verwendet das achte Buch darauf,
die Lehrjahre und mit ihr die Bildung ihrer Hauptfigur fortsetzen zu lassen. Mit
dem Auftritt von Wilhelms Vater und der Transposition von Vaterschaft auf Wil-
helm wird Wilhelm selbst zur Instanz der Bildung. Denn indem Felix „zu lehren
aufgefordert“ (MA 5, 500) wird, scheint „auch seine eigne Bildung erst anzufan-
gen“ (ebd.). Die Erzählung bemüht sich zu vereindeutigen und führt die Bil-
dung auf eine Lenkung zurück:

Alles, was er anzulegen gedachte, sollte dem Knaben entgegen wachsen, und alles, was
er herstellte, sollte eine Dauer auf einige Geschlechter haben. In diesem Sinne waren
seine Lehrjahre geendigt, und mit dem Gefühl des Vaters hatte er auch alle Tugenden
eines Bürgers erworben. (MA 5, 504)

Wilhelm hat also selbst einen Begriff von Bildung, indem er Felix in seiner Bil-
dung begleiten muss. Dabei eröffnet Wilhelm explizit den Gegensatz von finaler
und kausaler Struktur dieser Bildung, indem er ausruft: „Wehe jeder Art von
Bildung, welche die wirksamsten Mittel wahrer Bildung zerstört, und uns auf
das Ende hinweist, an statt uns auf dem Wege selbst zu beglücken“ (ebd.).

Offenbar privilegiert Wilhelm den kausalen Zugang – zumindest in der
theoretischen Struktur der Erziehung seines Sohnes. Dass der Zufall dabei ge-
bannt werden muss, zeigt sich im unmittelbar auf den Ausruf folgenden aleato-
rischen Bild:

Das Theater war ihm, wie die Welt, nur als eine Menge ausgeschütteter Würfel vorgekom-
men, deren jeder einzeln auf seiner Oberfläche bald mehr, bald weniger bedeutet, und
die allenfalls, zusammengezählt, eine Summe machen. Hier im Kinde lag ihm, konnte
man sagen, ein einzelner Würfel vor, auf dessen vielfachen Seiten der Wert und der Un-
wert der menschlichen Natur so deutlich eingegraben war. (MA 4, 504)

Eine Instanz des Zufalls besteht in der Verkehrung der Kausalketten. Die Inver-
sion, dass Felix „mehr ihn als er den Knaben erziehe“ (MA 5, 505), ist freilich
eine Gefahr, die das Konzept der Bildung auf den Kopf stellt. Als „Einleitung,
sich zu bekennen“ (MA 5, 506) führen diese Überlegungen zur erneuten Lektüre
der „Rolle seiner Lehrjahre“ (ebd.):



284 III Folge

Er fand die umständliche Geschichte seines Lebens in großen scharfen Zügen geschildert,
weder einzelne Begebenheiten, noch beschränkte Empfindungen verwirrten seinen Blick,
allgemeine liebevolle Betrachtungen gaben ihm Fingerzeige, ohne ihn zu beschämen,
und er sah zum erstenmal sein Bild außer sich, zwar nicht, wie im Spiegel, ein zweites
Selbst, sondern wie im Portrait, ein anderes Selbst; man bekennt sich zwar nicht zu allen
Zügen, aber man freut sich, daß ein denkender Geist uns so hat fassen, ein großes Talent
uns so hat darstellen wollen, daß ein Bild von dem, was wir waren, noch besteht, und
daß es länger als wir selbst dauren kann. (MA 5, 507)

Während die Erzählung also nur den aphorismenartigen Beginn der Rolle im
siebten Buch direkt zitiert, wird die Geschichte von Wilhelms Leben lediglich
erwähnt und sofort auf die – allerdings entpersonalisierte – Reaktion verscho-
ben, die Wilhelms Lektüre in ihm auslöst.63 Die Rolle der Lehrjahre wird so in
Gestalt einer materialen Mise en abyme zum Mittel eines Bekenntnisses, die
dazu führt, Therese einen Heiratsantrag zu machen, ohne sich mit der Turm-
gesellschaft in Gestalt seiner „Wächter und Aufseher“ (MA 5, 508) zu beratschla-
gen. An dieser Stelle platziert die Erzählung eine entscheidende Mutmaßung,
statt eine Erklärung zu geben:

Vielleicht hatte ihm der Gedanke, daß er in so vielen Umständen seines Lebens, in denen
er frei und im Verborgnen zu handeln glaubte, beobachtet, ja sogar geleitet worden war,
wie ihm aus der geschriebenen Rolle nicht undeutlich erschien, eine Art von unangeneh-
mer Empfindung gegeben […]. (MA 5, 507)

Dass diese Emanzipation nicht funktioniert, macht das direkt anschließende
Kapitel deutlich, in dem er statt Therese der Frau begegnet, die das eigentliche
Ziel seiner Bildung zu sein scheint: Natalie, der schönen Amazone. Diese Begeg-
nung zeigt, dass die Bildungsbegriffe, die Wilhelm bezogen auf Felix formuliert,
nicht durch die Motivierung der Lehrjahre abgedeckt werden. Denn auch hier
ist Wilhelm ganz Objekt der Turmgesellschaft, ihm bleibt „nicht Zeit weiter zu
denken oder zu wählen“ (MA 5, 512); die Ereignisse passieren Wilhelm genauso,
wie er „das wohlbekannte Bild vom kranken Königssohn“ (MA 5, 515) neben der
Kunstsammlung seines Großvaters bei Natalie entdeckt. Damit scheint sich der
Kreis zu schließen und die familiale Reihe – vom Großvater über den Vater zu
Wilhelm und schließlich in der Zukunft zu Felix – weist keine Lücken mehr auf.

Allerdings zeigt das Gespräch mit Natalie bereits die Kosten der Turmgesell-
schaft auf, die auch Wilhelm in seinen „Irrtümern gestärkt hat“ (MA 5, 522).
Denn Natalie befürchtet sogar, dass ihr Bruder „Opfer dieser pädagogischen Ver-
suche“ (MA 5, 523) wird.64 Auch die Frage der Heirat – die universale Schlie-
ßungsfigur des Initiationsschemas – ist mit den Bildungsprogrammen verbun-

63 Vgl. Schößler 2008, 155 f.
64 Zu den generischen Voraussetzungen dieser Pädagogik vgl. von Mücke 1991, bes. 207–229.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 285

den, weil Therese Wilhelms Antrag annimmt, während er sich bei Natalie
befindet. In den beiden Frauenfiguren, die nun in einem Konkurrenzverhältnis
um Wilhelm stehen, verdichten sich – so Jarno, den Therese in ihrem Brief zi-
tiert – zwei konkurrierende Bildungsbegriffe: „Therese dressiert ihre Zöglinge,
Natalie bildet sie.“ (MA 5, 533)65 Doch wieder löst die Turmgesellschaft den Irr-
tum auf, indem sie das Hindernis, das einer Verbindung zwischen Lothario und
Therese besteht, dadurch für nichtig erklärt, dass Therese „nicht die Tochter
ihrer Mutter“ (MA 5, 535) ist. Als veritable Heiratsmaschine (vgl. MA 5, 555) ver-
bindet die Turmgesellschaft nicht nur Therese mit Lothario, sondern auch Wil-
helm mit Natalie und schließlich Friedrich mit Philine und Jarno mit Lydie. Bil-
dung scheint in diesem Schlusstableau gar in den Hintergrund zu rücken. Denn
mit dem Rekurs auf die komödiantische Konfiguration der Eheschließung nach
Hindernissen vervielfältigt sich die Schließung des Romans.66 Die „in einzel-
ne[n] Paare[n]“ (MA 5, 548) spazierengehenden Figuren reflektieren das Ziel der
Turmgesellschaft, wobei Jarno Wilhelm gesteht, dass der Turm nur noch aus
„Reliquien von einem jugendlichen Unternehmen“ (MA 5, 549) besteht und Wil-
helms Rolle zwar auslegt, aber ihn trotzdem „verwirrt genug“ (MA 5, 551) macht.
Dass Jarno den Abbé als Spielleiter einsetzt, der anders als die „meisten Men-
schen“ (MA 5, 553) eben nicht beschränkt ist, verschleiert nicht, dass die Ziele
der Turmgesellschaft ihre Opfer fordern, deren prominentestes Mignon ist.67 Da-
rüber hinaus scheint für Wilhelm der „Ring seines Lebens […] sich auf ewig
nicht schließen zu wollen“ (MA 5, 571), obwohl die Turmgesellschaft am Ende
zu einer Versicherungsgesellschaft gegen Revolutionen verwandelt wird und
Wilhelm mit Jarno nach Amerika geschickt werden soll.68

Die Exequien Mignons schließlich führen zur letzten großen Erzählszene des
Romans. Denn ein aus Italien angereister Markese entpuppt sich als Mignons
Onkel und hinterlässt dem Abbé die Geschichte seiner Nichte, der sie verschrift-
licht und schließlich der versammelten Gesellschaft vorliest. Weil der Vater des
Markese seinen drei Söhnen drei unterschiedliche Bildungsziele aufgetragen
hat, stellt diese Erzählung des Abbés eine Urszene der gescheiterten Bildung
dar: Der erste Sohn soll die Güter erben, der zweite „den geistlichen Stand ergrei-
fen“ (MA 5, 581) und der dritte zum Militär gehen. Gegen den väterlichen Willen,
nur „nach dem härtesten Kampf“ (ebd.) erreichen die beiden jüngeren Söhne,

65 Vgl. Sorg 1983, 62 f.
66 Selbst Stefan Blessins auf „bürgerlich liberale Prinzipien“ (Blessin 1975, 223) abzielende
und so synthetisierende Lesart konstatiert für den Schluss der Lehrjahre eine „Heiratskomö-
die“ (Blessin 1975, 207).
67 Obgleich bereits im Titel geschlechtermäßig vereindeutigt, gibt Hoffmeister einen Über-
blick über die Deutungen zu Mignon als privilegierter Projektionsfigur. Vgl. Hoffmeister 1993.
68 Zu den Problemen dieser Assekuranz vgl. Egger 1997, 71.



286 III Folge

dass sie die ihnen zugedachten Rollen, ihren „Beruf umtauschen“ (ebd.) dürfen.
Die geistliche Berufung des jüngsten Sohnes namens Augustin hält nicht lange
an, vor allem nicht, als er die Tochter des Nachbarn erblickt: Sperata, die aber
gleichzeitig seine Schwester ist und bald von Augustin – der von der verwandt-
schaftlichen Beziehung zunächst nichts weiß – schwanger ist. Das Kind wird wie
seine Mutter (und auch Therese) unter dem Siegel der Verschwiegenheit gebo-
ren. Mignon wird bei einem Unfall für tot erklärt und ihre Mutter stirbt bald
daraufhin, wird aber zur Heiligen stilisiert, sodass Augustin sie – aufgebahrt –
wiederfindet und schließlich Italien verlässt.

Die Erzählung stellt so zwar den Inzest ins Zentrum, führt ihn aber gleich-
zeitig auf ein fehlgeleitetes Bildungsprogramm zurück. Dementsprechend taugt
der Inzest auch nicht dazu, die Identitäten von Harfner und Mignon analeptisch
aufzulösen oder gar ihr Verhalten kausal zu erklären.69 Trotzdem verfehlt die
Erzählung ihren Effekt auf Wilhelm nicht, der zuvor noch Anstalten gemacht
hat, eigenmächtig zu handeln. Sie wird zu einem „Ruf“ (MA 5, 595) und besie-
gelt Wilhelms Heteronomie:

Ich überlasse mich ganz meinen Freunden und ihrer Führung, sagte Wilhelm, es ist verge-
bens in dieser Welt nach eigenem Willen zu streben. Was ich fest zu halten wünschte,
muß ich fahren lassen, und eine unverdiente Wohltat drängt sich mir auf. (MA 5, 595)

Wilhelm folgt also dem Plan des Abbés, wartet auf Nachricht des Arztes, bei
dem der Harfner hospitalisiert ist, um dann den Markese eventuell zu verständi-
gen. Der Harfner erscheint mit dem Arzt, wobei offenkundig scheint, dass die
Therapie erfolgreich war. Doch es stellt sich heraus, dass weniger die morali-
sche und physische Behandlung der Grund für die Besserung des Harfners ist
als vielmehr die Möglichkeit, seinem Leben jederzeit ein Ende zu setzen. Denn
nur ein „Glas flüssiges Opium“ (MA 5, 596), das der Harfner aus der Apotheke
des Arztes gestohlen hat, gibt ihm – so seine eigene Interpretation – die Verfüg-
barkeit über sein eigenes Leben und damit die Gesundheit zurück. Wilhelm soll
also dem Markese nachreisen, ohne den Harfner über seinen Bruder in Kenntnis
zu setzen. Doch der Graf – Lotharios Bruder – kommt zurück und Wilhelms
Abreise unterbleibt zunächst. An dieser Stelle erscheint unvermittelt die Nach-
richt von Felix’ Vergiftung; die Regulationskraft der Turmgesellschaft in Gestalt
des Abbés, der doch den Harfner „nicht von seiner Seite“ (MA 5, 597) lassen
wollte, scheint gebrochen. Das Gesetz der „Prophylaxe“,70 das die Turmgesell-
schaft durch ihr „Prinzip des künstlich provozierten Zufalls“71 vertritt, hat ver-

69 Vgl. Zumbusch 2011, 285–289; Ammerlahn 1972; Sorg 1983, 95.
70 Zumbusch 2012, 287.
71 Ebd.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 287

sagt. Denn der Harfner hat seine eigene Geschichte, die der Abbé notiert hat,
im Zimmer des Abbés gelesen, wollte sich daraufhin umbringen und hat das
Gift dafür bereitgestellt. Natalie weiß schließlich, dass Felix nur seine „Unart“
(MA 5, 604), aus der Flasche zu trinken, gerettet hat. Der zumindest für Felix
„glückliche[ ] Ausgang“ (ebd.) – der Harfner bringt sich nach seinem Geständ-
nis und einem ersten erfolglosen Suizidversuch schließlich endgültig um –
führt aber neben „Unordnung und Verwirrung“ (ebd.) zu einer „Art von fieber-
hafter Schwingung“ (ebd.), die nicht nur das Haus, sondern vor allem Wilhelm
affiziert.

Die finale Lösung erfolgt ausgerechnet durch Friedrich, der sich von der
Pathologisierung Wilhelms durch den Arzt nicht täuschen lässt, sondern auf
das Bild vom kranken Königssohn verweist. Dieser Verweis ist gleichwohl
höchst prekär, wenn man ihn auf die Konstellation zwischen Lothario, Therese,
Wilhelm und Natalie überträgt, da Wilhelm zwar der erste Bräutigam von There-
se ist, aber dennoch unklar ist, wer auf wen, zu wessen Gunsten und zu wel-
chen Kosten verzichtet. Gleichwohl verschiebt Friedrichs „lächerliche Lobrede
auf die Medizin“ (MA 5, 606) den Zuständigkeitsbereich: Wilhelm ist nicht
durch einen Arzt, sondern durch eine Hochzeit zu helfen. In dieser Lage verwei-
gert Wilhelm zum ersten Mal in den Lehrjahren die Benennung einer steuernden
Instanz, als er sich vor Lothario selbst anklagt:

Vergebens klagen wir Menschen uns selbst, vergebens das Schicksal an! Wir sind elend
und zum Elend bestimmt, und ist es nicht völlig einerlei, ob eigene Schuld, höherer Ein-
fluß oder Zufall, Tugend oder Laster, Weisheit oder Wahnsinn uns ins Verderben stürzen.
(MA 5, 607)

In dem Moment also, in dem die Turmgesellschaft versagt hat und nur das
Elend als Bestimmung des Menschen gültig zu sein scheint, verwirft Wilhelm
alle sinnstiftenden Konzepte, die bisher seinen Lebenslauf vermeintlich struktu-
riert haben. Gleichwohl antwortet Lothario wieder nur mit einem weiteren Plan:
einer Doppelhochzeit, die das Dilemma auflöst. Die Initiation ist damit zumin-
dest prospektiv abgeschlossen. Denn die Doppelhochzeit bleibt am Ende im Sta-
tus eines Projekts; Wilhelms Heirat wird angekündigt, aber – anders etwa als
Mignons Exequien – nicht erzählt.72 Noch stärker erscheint der Übersprung der
Kausalketten im Schluss des Romans, der zunächst Friedrich und dann Wilhelm
das Wort erteilt:

Die Zeiten waren gut, und ich muß lachen, wenn ich dich ansehe, du kommst mir vor
wie Saul, der Sohn Kis, der ausging seines Vaters Eselinnen zu suchen, und ein König-
reich fand.

72 Vgl. Pfeiffer 2008, 137.



288 III Folge

Ich kenne den Wert eines Königreichs nicht, versetzte Wilhelm, aber ich weiß, daß ich
ein Glück erlangt habe, das ich nicht verdiene, und das ich mit nichts in der Welt vertau-
schen möchte. (MA 5, 610)

Das biblische Gleichnis, das Friedrich benutzt, um Wilhelms Lage zu beschrei-
ben, ist aufschlussreich, weil es die Motivierungsstruktur der Lehrjahre zusam-
menfasst. Zwei Zwecke werden im Gleichnis substituiert, was durch den Kon-
trast zwischen den Eselinnen und dem Königreich komisches Potenzial in sich
birgt.73 Gleichzeitig bleibt offen, wie der eine Zweck durch den anderen substi-
tuiert wird – seien es nun Eselinnen durch ein Königreich oder Natalie durch
die Reihe von Wilhelms Geliebten, auf die Friedrich mit Philine direkt anspielt,
während Wilhelm „jene Zeiten“ (MA 5, 610) nicht erinnern will. Der Schluss
zitiert so ein Kausalgefüge, ohne seinen Mechanismus zu erläutern, der im bib-
lischen Prätext noch durch Verheißung und Erfüllung abgesichert war.74 Darü-
ber hinaus wird in der Figur der Substitution ausgerechnet Wilhelms Schluss-
satz prekär. Denn das Glück75 besteht für Saul gerade in der Vertauschung
seines ursprünglichen Zwecks mit einem anderen; Wilhelm hingegen will sein
Glück „mit nichts in der Welt vertauschen“ (ebd.), was sich – wie die Wander-
jahre zeigen werden – vor dem Hintergrund von allgegenwärtiger Zirkulation
als wenig tragfähig herausstellen wird.

2.5 Zusammenfassung: Biographie erzählen –
Bildungsroman

„Alles geschieht gleichsam bloß zufällig, und ohne mein Zutun, und doch alles
wie ich mir es ehemals ausgedacht, wie ich mir’s vorgesetzt. Sehr sonderbar“
(MA 2.2, 330), wundert sich Wilhelm am Ende des sechsten Buchs und damit
am Ende der Theatralischen Sendung. Nicht nur das Ende der narrativen Folge
ist prekär, sondern sowohl ihr Anfang als auch ihr Verlauf. Das Initiationssche-
ma des Bildungsromans wird durch diese narrative Folge produziert und basiert
selbst auf einer paradigmatischen Struktur, die das erste Buch setzt und die
durch die weiteren Bücher wiederholt wird. Jede Stufe der Entwicklung folgt
damit ähnlichen narrativen Strukturen in den einzelnen Segmenten; an ihren
Übergängen kommen die metaleptischen Verfahren ins Spiel, die sowohl die
Übergänge herleiten als auch das Ziel der Folge destabilisieren. Durch die Wie-

73 Joseph Vogl deutet das als „ironische Konstellation“ (Vogl 2002, 37).
74 Vgl. 1 Sam 9–10; Sorg 1983, 98 f.
75 Vgl. zur Frage des Glücks ausführlich Röder 1968, bes. 88–91, 147–162; Hörisch 1983, 30–99.



2 Die Folge der Literatur: Wilhelm Meister 289

derholung ähnlicher Strukturen lassen sich Figurenreihen bilden, die analoge
Aufgaben und Positionen gegenüber Wilhelm übernehmen, wie sich besonders
an der Reihe von Frauenfiguren zeigen lässt. Dass sich Wilhelm dabei stets in
triadischen Konstellationen wiederfindet, ist strukturbildend für die Erzählung.

In der Theatralischen Sendung nimmt Wilhelms Kindheit und Familie einen
deutlich größeren Raum ein als in den Lehrjahren; sie erzählt dadurch die Vor-
geschichte des Bildungsromans. Die Analyse des ersten Buchs hat gezeigt, dass
die Theatralische Sendung die Ursprünge der narrativen Folge betont und damit
die Grundlagen für kausale Motivierungen legt. Das Theater wird nicht als Ge-
genwelt zu einer bürgerlichen Idylle inszeniert, sondern reagiert auf die Defekte
der bürgerlichen Kleinfamilie. Diese Motivierung der titelgebenden Sendung
zum Theater, der Wilhelm folgen wird, strukturiert die Erzählung chronolo-
gisch. Unterstützt wird diese Struktur durch einen starken extradiegetischen Er-
zähler, der diese kausalen Motivierungen produziert und die Fehlschlüsse der
Figur autoritativ korrigiert. In der Asymmetrie zwischen Erzähler und Figur der
Theatralischen Sendung liegt damit ein spezifisches narratives Potenzial.

Die Lehrjahre rekonfigurieren diesen Ausgangspunkt der narrativen Folge
in ihrem ersten Buch, indem sie zunächst die Ordnung der Erzählung verän-
dern und dabei die Ebene wechseln. Wilhelm selbst wird zum Erzähler seiner
Kindheit. Darin inszeniert er seine Lebensgeschichte als durchgehend final mo-
tivierte Folge, die in Mariane als Geliebte und Verkörperung des Theaters ihr
Ziel findet. Dass diese Erzählung nicht nur ihre Längen hat, wie sich an Maria-
nes Reaktion zeigt, sondern darüber hinaus mit falschen Schlüssen operiert,
wird deutlich, wenn die Erzählung an Norberg scheitert. Darüber hinaus greift
die Turmgesellschaft in die narrative Folge ein und setzt pointiert finale Stör-
momente, die auf ein anderes Ziel hindeuten, als es Wilhelm in seiner Kind-
heitsgeschichte konzipiert. Das erste Buch der Lehrjahre hängt in seinem Schei-
tern damit von Wilhelm als intradiegetisch-autodiegetischem Erzähler ab, der
seinen eigenen Bildungsweg so erzählt, als befände er sich kurz vor seinem
Ziel. Dass dem zwar mitnichten so ist, dass aber gleichzeitig seine Schlüsse,
die im zweiten Buch erläutert werden, scheinbar falsch sind, deckt die Turm-
gesellschaft erst später auf.

In den Bekenntnissen einer schönen Seele wird nicht nur eine alternative
Folge durchgespielt, sondern auch das Prinzip der narrativen Sinnstiftung re-
flektiert wie das Initiationsschema des Bildungsromans hinterfragt. In dieser
Autobiographie zeigt sich zunächst das Prinzip der narrativen Rahmung, die
medizinisches Wissen mit pietistischen Selbstpraktiken engführt. Zweitens in-
szenieren die Bekenntnisse die Kosten dieser alternativen Folge, die darüber
hinaus eine weibliche Alternative zum homosozialen Raum der Turmgesell-
schaft mit ihrem Bildungsprogramm formuliert. Die Alternative entpuppt sich
aber gemessen am Initiationsschema des Bildungsromans als Scheinalternative,



290 III Folge

da die schöne Seele ihr Ziel immer schon erreicht hat und ihre Ursache spätes-
tens durch ihre morbide Körperlichkeit festgelegt zu sein scheint. Die Bekennt-
nisse bilden also eine lückenlose finale Folge ab, die ihr Ziel aber in sich selbst
setzt. Damit sind sie auch in ihren narrativen Verfahren eine Alternative zum
restlichen Roman: Metaleptische Umstellungen von Zeit oder Motivierung fin-
den sich in den Bekenntnissen nicht; an ihre Stelle tritt eine lediglich lineare
Sinnstiftung, was sie als intradiegetische Erzählung in der Handlung der Lehr-
jahre umso gefährlicher macht. Denn während die Bekenntnisse immer schon
am Ziel angekommen sind, machen die Lehrjahre ein solches Ankommen gera-
dezu unmöglich.

Nichtsdestotrotz werden die in den Bekenntnissen angedeuteten Verwandt-
schaftsbeziehungen schließlich zum – durchaus komödiantischen – Schlüssel
der vorläufigen Auflösung der Lehrjahre, wie sie das siebte und achte Buch in-
szenieren. Denn an diesem doppelten Ende der Lehrjahre überführen sie ihre
paradigmatische Struktur in eine syntagmatische Familienzusammenführung:
Die Figuren, denen Wilhelm im Lauf der Lehrjahre in unterschiedlichen Beset-
zungen ähnlicher Positionen begegnet ist, werden nun zusammengebracht, was
die finale Besetzung durchaus problematisiert, wie die Substitution von Therese
durch Natalie zeigt. Dass mit der Aufdeckung des Bildungsprogramms aber kei-
neswegs sein Ziel erreicht ist, machen die Lehrjahre aber ebenso durch ihre
Motivierungsstruktur deutlich. Denn mit dem Initiationsritus am Ende des sieb-
ten Buchs kehrt das im Bildungsweg der Lehrjahre eigentlich konsequent elimi-
nierte Theater im Zentrum der Turmgesellschaft in Gestalt dezidiert theatraler
Anordnungen wieder. Diese Konfiguration verlangt nach weiteren Motivierun-
gen der Ereignisse, für die entweder vermeintlich höhere Mächte oder der Zufall
verantwortlich zeichnen sollen. Im doppelten Ende der Folge zeigt sich somit
das Problem sowohl kausaler als auch finaler Motivierung in Gestalt der Turm-
gesellschaft, die damit beschäftigt ist, die Reste von Wilhelms Bildungsgang mit
Mignon und dem Harfner zu entsorgen und still zu stellen:

Welch ein Leben, rief er aus, in diesem Saale der Vergangenheit! man könnte ihn eben so
gut den Saal der Gegenwart und der Zukunft nennen. So war alles und so wird alles sein!
(MA 5, 542)

In diesem Saal – nichts weniger als der Gruft der Turmgesellschaft – findet sich
das Ende jeder Folge und gleichzeitig die Voraussetzung für die Fortsetzung
von Wilhelms Folge. Dass es ausgerechnet Friedrich ist, der die finale Verbin-
dung von Wilhelm und Natalie stiftet, unterläuft die Autorität der Turmgesell-
schaft und jeder Planungs- und Steuerungsinstanz schließlich völlig. Übrig
bleibt nur der Zufall, gegen den die Schwundstufe der Turmgesellschaft als
transnationale Versicherungsgesellschaft zumindest finanziell absichern kann,
wenn sie ihn schon nicht zu steuern vermag.


