
1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften
Die Biologie als wissenschaftliche Disziplin existiert zum Entstehungszeitpunkt
von Goethes frühen naturwissenschaftlichen Schriften noch nicht; trotzdem
erlaubt es der Begriff der Biologie, wie Dorothea Kuhn feststellt, so verschiede-
ne Disziplinen wie Medizin, Botanik und Zoonomie, Anatomie und Osteologie
sowie Physiologie zusammenzufassen. Denn Goethes unter dem Begriff der
Biologie versammelte naturwissenschaftliche Schriften bedienen sich Metho-
den unterschiedlicher Provenienz, um Relationen zwischen ihren Gegenstän-
den – Pflanzen, Tieren, Menschen – und vor allem ihre jeweilige Entwicklung
darzustellen.1 Während Goethes geologische Schriften vor allem nach einem
Ort suchen, von dem aus sie ihren Gegenstand erkennen und erzählen können,
steht in der Biologie als der zweiten Abteilung der naturwissenschaftlichen
Schriften die Frage nach der Folge im Mittelpunkt. Denn wo das ‚Urgestein‘
Granit Einblick in den Ursprung der Welt gibt, stellt seine eigene Entstehung
zwar den Ausgangspunkt, jedoch nicht die Abfolge der weiteren Entwicklung
dar. Das ändert sich auf dem Feld der Biologie, wo es nicht mehr nur um den
geologisch verbürgten Zeitpunkt der Erdentstehung, sondern um den darauf
folgenden Ablauf der Erdentwicklung geht. Wie die Forschung unter dem
Stichwort der ‚Verzeitlichung‘ seit einigen Jahren vermehrt diskutiert, ist das
Erkennen im späten achtzehnten Jahrhundert ohne temporale Dimensionie-
rung nicht zu denken.2 Dass mit einer zeitlichen Abfolge allenfalls der erste
Schritt in der Erforschung dieser Entwicklung getan ist, zeigen die biologi-
schen Schriften vor allem in ihrer Darstellungsweise, die ihre Aufmerksamkeit
von einer finalen Motivierung auf kausale Relationen der einzelnen biologi-
schen Stadien verschiebt. Wie vielfach bemerkt wurde, heißt diese Verschie-
bung aber nicht, dass Goethes biologische Schriften die Evolutionstheorie vor-
wegnehmen.3 Denn obwohl sich die einzelnen Arten getrennt entwickeln und
nacheinander entstanden sind, haben sie sich nicht auseinander entwickelt –
so Goethes an den im Folgenden analysierten Texten zu belegende Vorstellung.
Im Rahmen der scala naturae oder Stufenleiter der Wesen werden zwar die
verschiedenen Arten auf Entwicklungsstufen lokalisiert und durchaus hierar-
chisiert, aber es wird keine Entwicklung auseinander nahegelegt. Trotzdem
stellen die Texte die Frage nach der Entstehung der Arten, obwohl sie diese
anders als Darwins Evolutionstheorie etwa 70 Jahre später beantworten.

1 Vgl. Kuhn 1997, 324 f. Zum Paradigmenwechsel von der Naturgeschichte zur Biologie am
Beispiel von Goethe vgl. Schäfer 2009.
2 Vgl. Wyder 2004, 34; Matussek 1998; Pörksen 1999; Heusser 2000.
3 Vgl. Wenzel 1982; Wenzel 1983.

https://doi.org/10.1515/9783110586213-011



198 III Folge

Wie diese biologischen Erzählungen funktionieren, will ich unter dem As-
pekt der Folge analysieren, der die zeitliche Sequenz mit Fragen der Motivierung
verschaltet. Die Grundthese dieses Kapitels lautet, dass Goethes biologische Tex-
te von narrativen Darstellungsverfahren abhängen, die auf ihre epistemologi-
schen Voraussetzungen hinweisen. Sobald die Texte eine Folge aufstellen, aber
die ihr zugrundeliegenden Ursachen nicht erklären können, zeigen sich metalep-
tische Verfahren. Ihr Effekt ist nichts weniger als ein epistemologischer Schlüs-
sel: Trotz der lückenhaften Folge der biologischen Objekte können sie durch
die metaleptischen Verfahren in einer kontinuierlichen Folge dargestellt werden.
Nicht mehr die Folge der Objekte reguliert damit die Darstellung, sondern die
Folge der Darstellung macht die Objekte erst erkennbar. Dementsprechend ar-
beiten die biologischen Texte mit einer doppelten temporalen Sequenz: einer
Sequenz der in eine Abfolge gebrachten Objekte und einer Sequenz der Darstel-
lung dieser Abfolge.

Drei Fragen stellen sich nach Genette bei der Untersuchung der doppelten
temporalen Sequenz: Zunächst steht die Frage nach der Ordnung der verschie-
denen Stadien im Vordergrund, wobei hier nicht die Situierung auf verschiede-
nen Erzählebenen wie unter dem Aspekt der Stimme gemeint ist, sondern die
relationale Ordnung der verschiedenen Ereignisse untereinander respektive
nacheinander. Diese Relationen sind dabei mit Motivierungen verknüpft, weil
temporale Relationen in den seltensten Fällen ohne eine Qualifizierung aus-
kommen, wie sich an der Begründungsbedürftigkeit der Prolepse exemplarisch
zeigen lässt. Denn die Prolepse bezeichnet hier nicht nur als narratologischer
Begriff einen Zeitsprung, sondern in Goethes botanischen Schriften in der Nach-
folge von Carl von Linnés Prolepsis Plantarum einen vermeintlichen Sprung in
der Entwicklung der Pflanzen. Damit ist die Prolepse ein metaleptisches Ver-
fahren, welches das Erkennen dieses Sprungs mit abbildet. Zweitens steht bei
Genette die Frage nach der Dauer im Zentrum, die verschiedene Erzähltempi
beschreiben lässt. Erst die raffende Erzählung kann etwa dem Wachstum der
einjährigen Pflanze Herr werden; sie übernimmt damit eine experimentelle Auf-
gabe, weil so auch die Bestimmung dieser Geschwindigkeiten Einfluss auf die
Abfolge der erzählten Ereignisse hat. Alle Anisochronien haben damit meta-
leptisches Potenzial. Drittens untersucht die Frage nach der Frequenz die Häu-
figkeit der Erzählung. Dabei steht die iterative Erzählung mit ihren Übergängen
in singulative Ereignisse im Fokus, wobei gerade die Iteration im Zuge der Re-
produzierbarkeit von Beobachtungen eine maßgebliche Rolle spielt. Sie kann
die potenziell unendlich umfangreiche Information reduzieren und fokussieren.
Zugleich aber reflektiert sie ebenfalls als metaleptisches Verfahren, dass die
narrative Funktion auf einer epistemologischen Funktion basiert. Die biologi-
sche Folge ist damit nicht primär eine Frage ihrer Gegenstände, sondern eine
Frage ihrer Darstellung.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 199

Fragen der biologischen Folge behandelt Goethe nicht nur bezogen auf die
Botanik, sondern entwickelt sie ebenso entscheidend an der Osteologie. Um der
Unübersichtlichkeit der meist mit großer Verzögerung und oft erst posthum
publizierten Texte zu begegnen, analysiere ich zunächst die Voraussetzungen
der biologischen Folge in Goethes frühen naturwissenschaftlichen Schriften, die
in dieser Frage in einer Reihe von kleineren Texten eng an ästhetische Überle-
gungen anschließen und damit Fragen des Erkennens mit Fragen des Erzählens
explizit verbinden. Die Auswahl und Anordnung des Korpus bildet die Komple-
xitätssteigerung der Texte sowohl in Fragen des Erkennens mit stetig komplexer
werdenden Erkenntnisverfahren und -objekten als auch in Fragen des Erzäh-
lens mit stetig anspruchsvoller werdenden narrativen Verfahren ab.

Deshalb analysiere ich in einem ersten Abschnitt (1.1) Über die Notwendig-
keit von Hypothesen (ca. 1789/90) und damit einen kleinen Text, der sich an der
Frage von Kausalität abarbeitet. Anschließend untersuche ich Einfache Nach-
ahmung der Natur, Manier, Styl (1789), in der Goethe Kausalität mit narrativen
Stufenfolgen in Verbindung bringt. Diese Stufenfolgen verbinden aber das Pro-
blem der Kausalität mit dem der Finalität, wie der im Kontext der osteologi-
schen Schriften entstandene Text 2. Abschnitt. Versuch einer allgemeinen Verglei-
chungslehre (1794) zeigt. Als letzten Text der Voraussetzungen untersuche ich
In wiefern die Idee: Schönheit sei Vollkommenheit mit Freiheit, auf organische
Naturen angewendet werden könne (1794), der Zuschreibungen von Schönheit
durch Zweckfreiheit hinterfragt und deren subjektive Seite betont.

In einem zweiten Abschnitt (1.2) analysiere ich exemplarisch an vier Texten
Goethes frühe osteologische Schriften. Der Ausgangspunkt von Goethes Be-
schäftigung mit der osteologischen Folge ist die Physiognomie, wie der Natur-
geschichtliche Beitrag zu Lavaters ‚Physiognomischen Fragmenten‘ (1776) zeigt.
Dieser führt Goethe von Menschenschädeln zu Tierschädeln und hängt in sei-
nen Übertragungen ohne Zwischenschritt von metaleptischen Verfahren ab.
Die Mensch-Tier-Grenze steht auch im Versuch aus der vergleichenden Knochen-
lehre (1784) im Zentrum: Erst die metaleptisch organisierte Reihe ermöglicht
den Vergleich der verschiedenen Schädelknochen und gibt so eine Typologie
der verschiedenen Ausprägungen des tierischen Zwischenkieferknochens.4 Im
Versuch über die Gestalt der Tiere (1790/91) erhält diese Reihe von Ausprägun-
gen mit dem osteologischen Typus ein Regulativ. Mit dem 1. Abschnitt. Versuch

4 Dieser Aufsatz wird als Kulminationspunkt der osteologischen Studien im ersten Weimarer
Jahrzehnt gesehen und wurde von Goethe 1820 in den Morphologischen Heften unter dem Titel
Dem Menschen wie den Tieren ist ein Zwischenknochen der oberen Kinnlade zuzuschreiben pu-
bliziert. Ich folge hier – anders als die Münchner Ausgabe – dem ursprünglichen Titel, der
vollständig lautet: Versuch aus der vergleichenden Knochenlehre daß der Zwischenknochen der
obern Kinnlade dem Menschen mit den übrigen Tieren gemein sei. Vgl. MA 2.2, 908.



200 III Folge

Tab. 5: Korpus der naturwissenschaftlichen Texte in III.1.

1.1 Voraussetzungen 1.2 Osteologie 1.3 Botanik

Über die Notwendigkeit von Naturgeschichtlicher Beitrag zu Von den Kotyledonen
Hypothesen (ca. 1789/90) Lavaters ‚Physiognomischen (1785/86)

Fragmenten‘ (1776)

Einfache Nachahmung der Versuch aus der vergleichenden Botanik als Wissenschaft
Natur, Manier, Styl (1789) Knochenlehre (1784) (ca. 1788)

2. Abschnitt. Versuch Versuch über die Gestalt der Versuch die
einer allgemeinen Tiere (1790/91) Metamorphose der
Vergleichungslehre (1794) Pflanzen zu erklären

(1790)In wiefern die Idee: Schönheit 1. Abschnitt. Versuch einer
sei Vollkommenheit mit allgemeinen Knochenlehre
Freiheit, auf organische (1794)
Naturen angewendet werden
könne (1794)

einer allgemeinen Knochenlehre (1794), der im Kontext des bereits analysierten
2. Abschnitt. Versuch einer allgemeinen Vergleichungslehre steht, ändert Goethe
schließlich das Objekt seiner Untersuchungen: Nicht mehr vergleicht er unter-
schiedliche Tierschädel, sondern den Schädeltypus der ‚höheren Tiere‘.

Ein solcher Typus führt mich von der Osteologie zur Botanik, sodass ich
drittens (1.3) nach einem kurzen Seitenblick auf zwei Vorarbeiten – Von den
Kotyledonen (1785/86) und Botanik als Wissenschaft (ca. 1788) – schließlich
Goethes Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu erklären (1790) untersuche.
Damit steht die botanische Folge zur Disposition, auf deren Lücken und Irregu-
laritäten die Versuchsform in ihrer Darstellung reagieren muss. Im Zentrum des
Kapitels stehen somit die beiden einzigen biologischen Schriften, die Goethe
bereits kurz nach ihrer Entstehung veröffentlicht hat: die Aufsätze zum Zwi-
schenkieferknochen und zur Metamorphose der Pflanzen.

1.1 Voraussetzungen: Biologie erzählen

Nicht eindeutig zu datieren ist Goethes kurzer nachgelassener Text Über die
Notwendigkeit von Hypothesen, der vermutlich um 1789/90 entstanden ist.5 Aus-
gerechnet im Kontext der geologischen Schriften kann er die erkenntnistheo-
retischen Fragen präzisieren, die mit den narrativen Verbindungen zwischen

5 Vgl. Wenzel 2012, 228.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 201

Phänomenen entstehen, also Fragen, die ich unter dem Begriff der Folge fasse.
Diese Fragen werden vor allem dann virulent, wenn nicht mehr nur der Ur-
sprung der Welt rekonstruiert, sondern die Naturgeschichte in ihrer Entwick-
lung erschlossen werden soll. Bereits der – nicht von Goethe stammende – Titel
deutet dabei darauf hin, dass es dem Text weniger um Geologie als um die
Frage nach der Aufgabe von Hypothesen geht. Die Weimarer Ausgabe ist ent-
sprechend eine – wenngleich vielsagende – Ausnahme, wenn sie den Text in
seinem Erstdruck von 1894 mit Über die Bildung der Erde betitelt. Denn mit der
Bildung der Erde geht es nicht allein um die Suche nach dem ‚Urgestein‘ und
den Ausgangspunkt der Erdentstehung, sondern um einen Prozess mit verschie-
denen Entwicklungsstadien, die in eine Reihenfolge gebracht werden müssen.
Andere einschlägige Ausgaben folgen aber diesem Vorschlag nicht, weil der
Text genau dann abbricht, wenn die leitende Hypothese über die Bildung der
Erde vorgetragen werden soll. Stattdessen gibt er aufgrund seiner metalepti-
schen Verfahren einen Einblick in die epistemologischen Bedingungen der Fol-
ge. Denn mit einer Hypothese lässt sich genau dieses epistemologische Moment
der Folge fassen; sie kann eine Folge denken und darstellen. So verbindet die
Hypothese eigentlich getrennte Phänomene, aber nicht ohne dabei auf die Pro-
bleme von Kausalität und Finalität zu stoßen.

Der Text steigt mit einer Finalkonstruktion ein, die den Auftakt für eine
kleine asyndetische Folge bildet:

Damit eine Wissenschaft aus der Stelle rucke die Erweiterungen vollkommener werden
sind Hypothesen so gut als Erfahrungen und Beobachtungen nötig. Was der Beobachter
treu und sorgfältig gesammlet hat was ein Vergleich in dem Geist allenfalls geordnet hat
vereiniget der Philosoph unter einem Gesichtspunkt verbindet es zu einen [sic] Ganzen
und macht es dadurch übersehbar und genießbar. (MA 3.2, 297)6

Die fehlende Kommasetzung und die ausgesparte Konjunktion machen es zu-
nächst nicht gerade leicht, die syntaktische Struktur des ersten Satzes zu be-
stimmen, der mit „die Erweiterungen vollkommener werden“ den unmittelbar
vorherigen Satzteil in einer Synonymia spezifizierend reiht. Die Art dieser Rei-
hung spart der Text sylleptisch aus, ohne allerdings die syntaktische Struktur
zu gefährden, und generiert dadurch eine Folge in seiner Darstellung. Die Syl-
lepse als metaleptisches Verfahren markiert dergestalt das Erkennen im Erzäh-
len. Dabei geht es noch nicht um die Abfolge der Stadien, die Aufschluss über

6 Wie die Münchner Ausgabe selbst vermerkt, enthält die Handschrift zahlreiche Fehler, die
dort aber nur behutsam korrigiert sind. Für stärkere Eingriffe haben sich dagegen sowohl die
Leopoldina-Ausgabe als auch die ihr folgende Frankfurter Ausgabe entschieden. Vgl. LA I, 11,
35 f.; FA 25, 24 f.



202 III Folge

die Erdentstehung geben sollen, sondern schlicht um eine Abfolge im Syntagma
des ersten Satzes. Bevor Goethe also noch den Erkenntnisprozess segmentiert
und in eine Folge bringt, bereitet er diese Folge seines Gegenstandes auf seiner
Darstellungsebene vor. Anschließend differenziert der Text drei personifizierte
Rollen, die für den wissenschaftlichen Erkenntnisprozess notwendig sind: Be-
obachter, Vergleich und Philosoph. Diese drei Rollen teilen sich den Erkenntnis-
prozess nicht einfach auf, sie bauen aufeinander auf und konstituieren dadurch
ebenfalls eine Folge. Auffällig ist die fehlende Bestimmung des direkten Objekts
in einem Nebensatz: Was beobachtet, geordnet und philosophisch ganz ge-
macht wird, ist also sekundär. Ebenso sekundär ist der ontologische Status der
Hypothese als Hilfsmittel:

Sei auch eine solche Theorie eine solche Hypothese nur eine Dichtung so gewährt sie
schon Nutzen genug sie lehrt uns einzelne Dinge in Verbindung entfernte Dinge in einer
Nachbarschaft zu sehen, und es werden die Lücken einer Erkenntnis nicht ehr sichtbar
als eben dadurch. (MA 3.2, 297)

Hier zeigt sich an der Verschaltung von Theorie und Hypothese wieder, dass
Goethe mit asyndetischen und darum unspezifizierten Aneinanderreihungen ar-
beitet. In der unspezifizierten Synonymia wird die Relation zwischen Theorie
und Hypothese betont ausgespart, aber in ihren epistemologischen Effekten be-
schrieben. Damit führt der Text vor, was er theoretisch behauptet: Gerade in
den unterspezifizierten Reihen gibt er Einblick in sein eigenes Schließverfahren,
weil die Synonymie Bedeutungsgleichheit nahelegt, wo terminologisch durch-
aus Differenzen vorliegen. Zusätzlich ist der Text dabei kaum merklich von der
dritten Person Singular in die erste Person Plural gewechselt, die aber sofort
zugunsten des unpersönlichen ‚man‘ wieder fallengelassen wird. Den eigentli-
chen Nutzen der Hypothesen veranschaulicht der Text mit einem Vergleich:

[…] und was mehr ist als alles ist: eine Hypothese erhebt die Seele und gibt ihr die Elastizi-
tät wieder welche ihr einzelne zerstückte Erfahrungen gleichsam rauben. Sie sind in der
Naturlehre was in der Moral der Glaube an einen Gott in allen die Unsterblichkeit der
Seele ist. Diese erhabenen Empfindungen verbinden in sich alles was übrigens gut in den
Menschen ist, heben ihn über sich selbst weg und führen ihm weiter als er ohne sie ge-
kommen wär. (MA 3.2, 297)

Hypothesen konstituieren also Zusammenhang; auch hier genügt nicht ein Ver-
gleich („in der Moral“), sondern dieser wird sofort durch einen zweiten Ver-
gleich („in allen“) spezifizierend fortgesetzt.

Der zweite Absatz greift diese Folge auf, indem er die „Theorien und Hypo-
thesen“ (ebd.) selbst in eine Reihe setzt und als „Stufen“ definiert, „auf denen
man das Publikum nur kurze zeit muß ruhen lassen um sie alsdenn immer hö-
her und weiter hinauf zu führen“ (ebd.). Die einzelnen Hypothesen sind also



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 203

weniger synchrone Alternativen, sondern diachrone Stufen einer Wissens-
geschichte und werden so in ein Fortschrittsnarrativ eingebettet. Aus einem
Tableau wird eine Folge; der Text schreibt Wissensgeschichte. An dieser Stelle
kündigt Goethe eine weitere Stufe in der Theorie der Erdentstehung an und
wechselt dafür in die erste Person Singular:

In diesem Sinne halte ich es gar nicht für überflüssig noch eine Theorie von der Entste-
hung der Erde zu wagen die zwar an sich nicht neu ist wohl aber manches in eine neue
Verbindung stellt, und ich bin überzeugt daß man die ganze Lehre wie ich sie vorstelle
in vielen Schriftstellern zerstreut antreffen werde und ich wünschte daß irgend ein junger
mann der sich auf die Studien dieser Wissenschaft legte bei seiner Lektüre acht haben
und durch Citata einen jeglichen das Seinige wieder geben wollte. (MA 3.2, 297 f.)

Was leisten hier also Hypothesen? Sie führen nicht unbedingt zu Erkenntnissen,
die in ihren Teilen völlig innovativ sind. Allerdings erlauben sie das, was der
Text im ersten Absatz dem Philosophen zuspricht: ein Ganzes zu produzieren,
das die zerstreuten Teile an einem Ort zusammenführt und so operationalisier-
bar respektive narrativ vermittelbar macht. Goethe benutzt also die Wissens-
geschichte zur narrativen Theoriebildung, indem er nicht eigene Untersuchun-
gen über die Entstehung der Erde anstellt, sondern bestehende Theorien zu
einer neuen Theorie zusammenführt und sich so selbst in die Wissensgeschich-
te einschreibt. Die Art und Weise dieser Zusammenführung erläutert der Text
dabei nicht, sondern regt im Gegenteil zur eigenen Analyse an, indem er –
durchaus ironisch – eine vierte Rolle in Gestalt eines jungen Mannes einführt,
der die zusammengesetzte Hypothese wieder zerlegt und dabei philologische
Quellenrecherche betreibt.

Der dritte Absatz zitiert schließlich eine Autoritätsbezeugung – ohne aber
den „ersten Naturkundige[n]“ (MA 3.2, 298) namentlich zu nennen, auf den er
sich beruft.7 Stattdessen begründet er seine Parteinahme in der „Theorie der
Elekt[rizität]“ (ebd.) wieder mit seiner „[p]hilosophischen Absicht den Leser auf
die Theorie aufmerksam zu machen“ (ebd.). Dass die Aufgabe von Theorien und
Hypothesen dabei offenbar weit über ihren heuristischen Wert hinausgeht, wird
schließlich darin deutlich, dass der Text diese Entscheidung nicht als Partei-
nahme für eine der beiden konkurrierenden Theorien versteht. Vielmehr ist die
Wahrheit der Theorie nicht entscheidend für ihren Wert, sondern ihre Anschau-
lichkeit:

Ich wünsche sehr hierbei nicht mißverstanden zu werden. Ich sehe solche Hypothesen in
der Phisik für nichts weiter an als bequeme Bilder, sich die Vorstellung des Ganzen zu

7 Laut dem Kommentar der Frankfurter Ausgabe könnte es sich dabei um Georg Christoph
Lichtenberg handeln. Vgl. FA 25, 875.



204 III Folge

erleichtern. Die Vorstellungs Art die die größte Erleichterung gewährt, ist die beste, so
weit sie auch von der Wahrheit selbst, der wir uns dadurch zu nähern suchen entfernt
sein mag, Kenner werden nun mehr entscheiden ob die meinigen solche Vorzüge verbin-
det. (MA 3.2, 298)

Mit dem Ende des Textes wird deutlich: Anschaulichkeit in der Darstellung –
das sollen Hypothesen leisten. Die Wahrheitssuche ist dabei bezeichnenderwei-
se sekundär. In der Schlussformel ist vor allem die Wahl des Verbs „verbindet“
insofern signifikant, als die Hypothesen zur Erdentstehung, die der Text zumin-
dest programmatisch andeutet, eben nur in verbundener Form die Erkenntnis-
leistung garantieren und isoliert gar keinen Erkenntnisfortschritt bieten. Mit an-
deren Worten: Sie haben ihre Berechtigung nur in ihrer Zusammenstellung und
Anordnung als Folge. Dabei hängen sie von dem Operator der Verbindung ab,
die der Text nicht expliziert, aber in seinem Verfahren – den sich häufenden
asyndetischen Synonymiae – vorführt.

Derartige Fragen der Folge sind nicht strikt auf Goethes naturwissenschaft-
liche Schriften beschränkt, sondern mit ästhetischen Erwägungen verbunden,
welche die Erkenntnis ebenfalls strukturieren. Besonders prominent stellt – von
der Münchner Ausgabe unter ‚Vermischte Schriften‘ rubriziert – Einfache Nach-
ahmung der Natur, Manier, Styl diese Folge bereits in den Titel. Denn die 1789 im
Teutschen Merkur erschienene Abhandlung postuliert, „dass die ‚naturgemäße
Darstellung‘ sich mit dem Begriff des Stils beschreiben lässt“.8 Es geht also zu-
nächst um die Naturdarstellung. Die Folge, die Über die Notwendigkeit von Hy-
pothesen noch als Folge im Erkenntnisprozess verortet hat und die von Erfah-
rungen über Beobachtungen zu Hypothesen führt, wird hier gänzlich von der
Natur auf die Darstellung verschoben. Dabei ist zwar eine eindeutige Präferenz
für den Stil festzustellen, aber die Abfolge bedeutet trotzdem keine Hierarchie:
Jeder Begriff hat Anteil an der Darstellung der Natur.

Goethe beginnt mit einer kurzen Rechtfertigung und Ankündigung der fol-
genden Begriffsarbeit, um dann in drei unterschiedlich langen Abschnitten die
drei Leitbegriffe anhand der Rolle eines Künstlers in der dritten Person Singular
zu explizieren. Der erste Begriff, die einfache Nachahmung der Natur, bedingt
„beschränkte Gegenstände“ (MA 3.2, 187), die von einer wiederum „beschränk-
te[n] Natur“ (ebd.) – als Erkenntnissubjekt – dargestellt werden. Sie verschaltet
also Erkennen und Darstellen dergestalt, dass die Natur vom darzustellenden
Erkenntnisobjekt auf die Seite des Erkenntnissubjekts rückt. Dabei fällt auf,
dass Erkennen und Darstellen hier enggeführt werden, indem das Erkenntnis-
subjekt nicht nur Natur erkennt, sondern sie auch darstellen muss. Denn in der

8 Bies 2012, 123 f.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 205

einfachen Nachahmung besteht eine völlige Kongruenz zwischen Erkennen und
Darstellen einerseits und Subjekt und Objekt andererseits: Ein von der Natur
beschränkter, aber mit „natürliche[m] Talent“ (ebd.) ausgestatteter Künstler
ahmt ein beschränktes Objekt detailgetreu nach. Dementsprechend funktioniert
die einfache Nachahmung ein Stück weit autonom, sodass sie „ihrer Natur nach
eine hohe Vollkommenheit nicht aus[schließt]“ (ebd.). Damit dient die Natur
selbst zur Qualifikation der Nachahmung, ist also das Regulativ der subjektiven
Natur, die nachahmt, und der objektiven Natur, die nachgeahmt wird. Diese
Volten der Attribution verschieben die Natur also von der Objekt- auf die Sub-
jektseite und machen transparent, was der Text mit der Kongruenz von Subjekt
und Objekt nur impliziert: Eine (künstlerische) Darstellung von Natur ist ohne
das Erkennen nicht zu denken. Damit setzen die unter dem Aspekt der Folge
beobachtbaren metaleptischen Verfahren einen anderen Akzent als diejenigen
des Aspekts des Ortes, von dem aus erkannt und erzählt werden kann; mit ihrer
Frage nach Kausalität destabilisieren sie die Zuschreibungen von Erkenntnis-
objekt und Erkenntnissubjekt.

In der zweiten Form der Naturdarstellung führt die Beschränkung dieser
direkten Übertragung der einfachen Nachahmung zu einer partiellen Abstrak-
tion von einzelnen Details mithilfe einer „Sprache“ (ebd.). Weder der Zugriff auf
die Natur noch die Darstellung der Natur erfolgen damit direkt. Die Natur wird
in ein eigenes Zeichensystem übertragen. Die Darstellung mit Manier gibt ihr
„eine eigne bezeichnende Form“ (ebd.). Diese Sprache hat Rückwirkungen auf
die Naturerkenntnis: „[S]o wird auch jeder Künstler dieser Art, die Welt anders
sehen, ergreifen und nachbilden, er wird ihre Erscheinungen, bedächtiger oder
leichter fassen, er wird sie gesetzter oder flüchtiger wieder hervorbringen“
(MA 3.2, 188). Wo also in der einfachen Nachahmung noch eine direkte Kongru-
enz zwischen Subjekt und Objekt besteht, hat die in Goethes Sinn manieristi-
sche Naturdarstellung Rückwirkungen auf die Naturerkenntnis. Damit deutet
die Manier die Stärke ihres Erkennens bereits an, die in der Komplexitätsreduk-
tion besteht. Dementsprechend sind komplexe Objekte wie Landschaften die
idealen Gegenstände für die Darstellung der Manier, die anders als die einfache
Nachahmung nicht Gefahr läuft, sich in Einzelheiten zu verlieren.

Die dritte und komplexeste Form der Naturdarstellung bezeichnet schließ-
lich der Stil, den der Text in eine Reihe stellt:

Gelangt die Kunst durch Nachahmung der Natur, durch Bemühung sich eine allgemeine
Sprache zu machen, durch genaues und tiefes Studium der Gegenstände selbst, endlich
dahin, daß sie die Eigenschaften der Dinge und die Art wie sie bestehen genau und immer
genauer kennen lernt, daß sie die Reihe der Gestalten übersieht und die verschiedenen
charakteristischen Formen neben einander zu stellen und nachzuahmen weiß: dann wird
der Styl der höchste Grad wohin sie gelangen kann; der Grad, wo sie sich den höchsten
menschlichen Bemühungen gleichstellen darf. (MA 3.2, 188)



206 III Folge

Das Ende der Reihe im Stil besteht also in der Übersicht der „Reihe der Gestal-
ten“. Dafür muss der Stil im Gegensatz zur einfachen Nachahmung und zur
Manier „auf den tiefsten Grundfesten der Erkenntnis“ (ebd.) gegründet sein.
Spätestens an dieser Stelle zeigt sich, dass Ästhetik und Naturwissenschaft auf-
einander angewiesen sind, wenn es um das Erkennen und das Darstellen ihrer
Gegenstände geht. Selbst in der einfachen Nachahmung hilft es, wie der Text
weiter ausführt, wenn der Künstler „noch ein unterrichteter Botaniker ist“
(MA 3.2, 189) und sich durch diese Kenntnisse „einen Styl“ (MA 3.2, 190) bildet.
Die drei Möglichkeiten der Naturdarstellung sind also epistemologisch grun-
diert und dabei voneinander abhängig; die einfache Nachahmung verortet der
Text „also gleichsam im Vorhofe des Styls“ (ebd.) und die Manier findet ihren
Platz im Erkenntnisprozess als „Mittel“ (ebd.) zwischen Nachahmung und Stil.
Der Stil führt schließlich an die Grenzen des Erkennens „in so fern uns erlaubt
ist“ (MA 3.2, 188). Narrativ ist diese programmatische Darstellung des Erkennt-
nisprozesses, indem sie Motivierungen andeutet, die die Ordnung des Darzu-
stellenden im Stil betreffen. Ohne diese Motivierungen wäre die Reihenbildung
des Stils unmöglich. Kunst meint hier also nicht nur eine besondere Fertigkeit
der Darstellung, sondern ist immer auf das Erkennen im Erzählen bezogen.

Dieser Bezug zeigt sich in einem etwas späteren Aufsatz im Kontext der
Biologie, die bereits in Einfache Nachahmung der Natur, Manier, Styl ihre bevor-
zugten Beispiele in den Titel stellte. Im 2. Abschnitt. Versuch einer allgemeinen
Vergleichungslehre von 1794 erhält die bisher noch abstrakt formulierte Reihe
der nebeneinander zu stellenden Phänomene im Kontext des Versuchs über die
Gestalt der Tiere und vor allem des Versuchs einer allgemeinen Knochenlehre
ihren Gegenstand und pointiert das Problem der Reihenbildung in der Span-
nung zwischen der Frage nach der Ursache und dem Ziel der Reihe, also nach
kausaler und finaler Motivierung.9 Dabei positioniert sich der Text dezidiert ge-
gen teleologische Vorstellungen in der biologischen Folge und plädiert auf diese
Art und Weise gegen ein anthropozentrisches Schöpfungsnarrativ und dafür,
die Bedingungen in den Gestalten der Natur zu untersuchen, statt im Menschen
ihren Zweck vorauszusetzen. Folglich gibt der Text weniger Richtlinien für eine
allgemeine Vergleichungslehre an die Hand, als er mehr Bedingungen ihrer
Möglichkeiten erläutert. Vergleichungslehre heißt in diesem Zusammenhang
stets die Anordnung in Reihen, die Schlüsse ermöglichen: von Ursachen und
Bedingungen auf ihre in Gestalten überlieferten Konsequenzen.

Der argumentative Ausgangspunkt ist die Diagnose einer wissenschaftli-
chen Krise, die keine Erkenntnisfortschritte mehr produziert und „nicht von

9 Vgl. allgemein Günzler 1964, bes. 55–65.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 207

Flecke zu rücken scheint“ (MA 4.2, 179). Auch dieser Text operiert also mit einer
doppelten, hier wissensgeschichtlichen Folge: der ins Stocken geratenen Folge
der Wissenschaft und der Folge der Natur, die von der Wissenschaft untersucht
wird. Die Ursachen für diese Stagnation der ersten Folge findet der Text in der
„Vorstellungsart nach welcher die Gegenstände herkömmlich betrachtet wer-
den“ (ebd.) und in der Terminologie, die Irrtümer unhinterfragt reproduziert.
Die Vorstellungsart, welche die Erkenntnis der Naturgeschichte – das Hauptthe-
ma des Textes – lähmt, ist die der Zweckgebundenheit der Natur. Doch bevor
Goethe dieses Hauptproblem benennt, rechtfertigt er in einer intrikaten Wen-
dung sein Vorgehen: „Von dieser allgemeinen Betrachtung, gehe ich gleich zu
dem Gegenstande über welchen wir hier behandeln um sogleich so deutlich als
möglich zu sein und mich von meinem Zwecke nicht zu entfernen.“ (ebd.) Bevor
er also die weit verbreitete Meinung kritisiert, dass die Natur zum Zweck des
Menschen geschaffen sei, verortet der Text seinen eigenen Zweck eben in dieser
Kritik. In der ersten Folge der Wissenschaft gibt es folglich einen Zweck, der
im Erkenntnisfortschritt besteht und dem sich das wissenschaftliche Subjekt
unterordnet. Für die Natur gilt diese Zweckgebundenheit allerdings nicht. Die
Vorstellung, dass die Gestalten der Natur „durch eine absichtliche Urkraft“
(MA 4.2, 180) bestimmt werden, wird zurückgewiesen. Dabei scheut sich der
Text aber vor einem Rundumschlag:

Es kann diese Vorstellungsart für sich fromm, für gewisse Gemüter angenehm für gewisse
Vorstellungsarten unentbehrlich sein, und ich finde es weder rätlich noch möglich sie im
ganzen zu bestreiten. Es ist wenn man sich so ausdrücken darf eine triviale Vorstellungs-
art, die eben deswegen wie alle triviale Dinge trivial ist, weil sie der menschlichen Natur
im ganzen bequem und zureichend ist. (MA 4.2, 180)

Statt die Vorstellungsart also völlig abzulehnen, wird sie selbst auf die mensch-
liche Natur zurückgeführt und so erklär- wie angreifbar. Dass der Mensch sich
für „das Letzte der Schöpfung“ hält und sich so als „Endzweck“ setzt, kann
damit als „Trugschluß“ entlarvt werden (ebd.). Rhetorische Fragen gestehen der
Vorstellung die Funktion zur Komplexitätsreduktion durchaus zu und lassen
den Text schließlich konstatieren, dass „es überhaupt den Menschen unmöglich
ist diese Vorstellungsart fahren zu lassen“ (MA 4.2, 181). Der Naturforscher aller-
dings muss sich von dem geläufigen Anthropozentrismus verabschieden, auch
wenn er „als Mensch jene Vorstellungsart nicht los werden könnte wenigstens
insofern er ein Naturforscher ist“ (ebd.).

Die Begründung führt – neben dem Beispiel eines Botanikers – zu einer
anderen „Betrachtung […], die jedoch unmittelbar aus der vorigen fließt“ (ebd.):
zu der Frage nach der Gestalt von komplexen Organismen. Dabei kehrt der Text
die Richtung der Determination um und verabschiedet mit ihr die finale Moti-



208 III Folge

vierung zugunsten einer kausalen Relation. Goethe schafft in diesem Zusam-
menhang die kausale Begründungsfigur in Gestalt einer „Urkraft der Natur“
(MA 4.2, 182) und der „Weisheit eines denkenden Wesens welches wir derselben
[Urkraft, SM] unterzulegen pflegen“ (ebd.) nicht ab, sondern unterstellt ihr mit-
telbares Wirken. Statt also die Gestalt der Tiere allein durch ihren Bauplan in
der Schöpfung zu begründen, gesteht Goethe Umwelteinflüssen entscheidende
Wirkung zu, wie er am Beispiel des Fisches expliziert:

Der Fisch ist für das Wasser da, scheint mir viel weniger zu sagen als: der Fisch ist in
dem Wasser und durch das Wasser da; denn dieses letzte drückt viel deutlicher aus, was
in dem erstern nur dunkel verborgen liegt, nämlich: die Existenz eines Geschöpfes das
wir Fisch nennen, sei nur unter der Bedingung eines Elementes das wir Wasser nennen
möglich, nicht allein um darin zu sein, sondern auch um darin zu werden. Eben dieses
gilt von allen übrigen Geschöpfen. Dieses wäre also die erste und allgemeinste Betrach-
tung von innen nach außen und von außen nach innen, die entschiedene Gestalt ist
gleichsam der innere Kern, welcher durch die Determination des äußeren Elementes sich
verschieden bildet. (MA 4.2, 182)

Die Zweckmäßigkeit nach außen, das heißt die Finalität der Gestalt liegt also
weder im Menschen begründet noch alleine in einem göttlichen Plan, sondern
in den Einflüssen der Umwelt.10 Dabei verwirft Goethe nicht grundsätzlich die
Rahmung einer schöpfenden Kraft, aber ihre direkten Wirkungen. Tiere sind
also nicht so geschaffen, dass sie ihrer Umwelt angepasst sind, sondern die
Umwelt passt die Tiere in ihrer Gestalt an: Sie sind geschaffen, „um darin zu
werden“.

Die determinierenden Faktoren sieht der Text dann auch in den Elementen
und dementsprechend stellt sich die Frage neu:

[N]unmehr fragen und untersuchen [wir] was wirkt ein allgemeines Element unter seinen
verschiedenen Bestimmungen auf eben diese allgemeine Gestalt? Was wirkt die determi-
nierte und determinierende Gestalt diesen Elementen entgegen? Was entsteht durch diese
Wirkung für eine Gestalt, der festen, der weicheren, der innersten und der äußersten Tei-
le. (MA 4.2, 183)

Wie die Frage durch die Zusammenführung von determinierten und determinie-
renden Gestalten andeutet, gibt sich der Text nicht mit dem Schema zufrieden,
dass die Elemente die Gestalten determinieren. Vielmehr werden die Gestalten
selbst zu determinierenden Faktoren; die Reihe der Gestaltbildung wird so fort-
gesetzt.

10 Diese Umwelt kann als natura naturans freilich wiederum mit diesem Ziel kurzgeschlossen
werden, wie für Goethe öfter durch den Rekurs auf Spinoza festgestellt wird. Vgl. exemplarisch
Bies 2012, 142 f.; vgl. weiter Jannidis 1996, 130–132.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 209

Moment dieser Erweiterung und Fortführung des Arguments ist ein Ver-
gleich, der hier metaleptisch herstellt, was die Argumentation nicht anders be-
gründen kann:

Und wie würdig ist es der Natur daß sie sich immer derselben Mittel bedienen muß um
ein Geschöpf hervorzubringen und zu ernähren; so wird man auf eben diesen Wegen
fortschreiten und wie man nur erst die unorganisierten, undeterminierten Elemente als
Vehikel der unorganisierten Wesen angesehen, so wird man sich nunmehr in der Betrach-
tung erheben und wird die organisierte Welt wieder als einen Zusammenhang von vielen
Elementen ansehen. Das ganze Pflanzenreich z.E. wird uns wieder als ein ungeheures
Meer erscheinen, welches eben so gut zur bedingten Existenz der Insekten nötig ist, als
das Weltmeer und die Flüsse zur bedingten Existenz der Fische, und wir werden sehen
daß eine ungeheure Anzahl lebender Geschöpfe in diesem Pflanzen-Ozean geboren und
ernährt werde, ja wir werden zuletzt die ganze tierische Welt wieder nur als ein großes
Element ansehen, wo ein Geschlecht auf dem andern und durch das andere, wo nicht
entsteht doch [sich] erhält. Wir werden uns gewöhnen Verhältnisse und Beziehungen,
nicht als Bestimmungen und Zwecke anzusehen, und dadurch ganz allein in der Kenntnis
wie sich die bildende Natur von allen Seiten und nach allen Seiten äußert weiterkommen.
(MA 4.2, 183 f.)

Das Pflanzenreich als Meer, das wiederum die Gestalten beeinflusst; die Tierwelt
als Element, das ebenso zur determinierenden Kraft avanciert: das ist die Um-
stellung, die der Text wagt. Katalysator dieser Umstellung ist die Frage der Fol-
ge, die Finalität durch Kausalität ersetzt. Die letzte Frage nach der Determination
des Menschen allerdings spart Goethe aus und verschiebt sie stattdessen auf die
Frage nach der Funktion des wissenschaftlichen Fortschritts, der „ein nützliches
Resultat für die Menschheit“ (MA 4.2, 184) verspricht. Die Schlusswendung des
Textes bedient sich dabei also wieder der doppelten Folge, die er bereits am
Anfang installiert hat: von der Folge der Natur in ihren vielfältigen Gestalten zur
Folge der Wissenschaft in der Reihe von Hypothesen und Theorien.

Dass die Frage nach dem Ziel der Natur im Allgemeinen und dem Ziel des
Menschen im Besonderen trotz dieser Verschiebung von finaler auf kausale Mo-
tivierung virulent bleibt, zeigt die titelgebende Frage In wiefern die Idee: Schön-
heit sei Vollkommenheit mit Freiheit, auf organische Naturen angewendet werden
könne, den ich als letzten Text der Voraussetzungen analysiere. Nicht nur ver-
sucht dieser Text, ästhetische Prinzipien für die Naturwissenschaft fruchtbar zu
machen, sondern vor allem generiert er implizit eine eigene Typologie, die schö-
ne von hässlichen Tieren unterscheidet. Schönheit ist damit kein Kriterium,
das – wie im Versuch einer allgemeinen Vergleichungslehre noch in Gestalt des
botanischen Naturliebhabers – die naturwissenschaftliche Typologie stört, son-
dern wird im Gegenteil zu einem eigenen, erkenntnisgenerierenden Kriterium
in der Ordnung der Wirbeltiere. Schönheit definiert der Text als Ausdruck von
Freiheit. Vollkommenheit ist dabei gewissermaßen Voraussetzung. Denn sobald



210 III Folge

„ein Tier nur die notwendigen beschränkten Bedürfnisse ungehindert befriedi-
gen“ (MA 4.2, 186) kann, ist es vollkommen. Freiheit ist dann möglich, wenn
das Tier in seinem Körperbau nicht dergestalt beschränkt ist, dass der „willkür-
liche Gebrauch“ (ebd.) des Körpers unmöglich wird. Wenn dem Tier also „neben
der Befriedigung des Bedürfnisses noch so viel Kraft und Fähigkeit bleibt, will-
kürliche gewissermaßen zwecklose Handlungen zu unternehmen; so wird es
uns auch äußerlich den Begriff von Schönheit geben“ (ebd.). Schönheit ist da-
mit kein objektives Kriterium, es lässt sich nicht auf „irgend eine Proportion
von Zahl oder Maß beweisen“ (ebd.), sondern ist insofern subjektiv, als sie auf
das Sinnliche beschränkt ist und darüber hinaus im Potenzialis verbleiben
muss:

Ich muß noch eins hierbei bemerken. Wir nennen ein Tier schön, wenn es uns den Begriff
gibt, daß es seine Glieder nach Willkür brauchen könne, sobald es sie wirklich nach Will-
kür gebraucht, wird die Idee des Schönen sogleich durch die Empfindung des Artigen,
Angenehmen, Leichten, Prächtigen pp verschlungen. (MA 4.2, 187)

Die Schönheit findet sich also nicht in der Realität, sondern nur in der Vorstel-
lung, die entsteht, wenn man die Gestalten der Tiere vergleichend studiert.11 Sie
ist damit weder Teil des Erkenntnissubjekts noch Teil des Erkenntnisobjekts,
sondern Produkt der Relation zwischen beiden Instanzen. Mithilfe der Ästhetik
schlägt der Text damit die durchaus metaleptische Brücke zwischen Tier und
Mensch, indem er die Tiere gewissermaßen verschönert. Dementsprechend un-
ternimmt er einen „Versuch über die tierische und menschliche Gestalt“ (MA 4.2,
187), den der Versuch einer allgemeinen Vergleichungslehre noch scheut.

Dabei ist nicht nur dieser Sprung interessant, sondern vor allem der Ver-
such, eine adäquate Darstellungsweise zu formulieren. Denn am Schluss wird
der Text programmatisch und hebt an, eine ästhetisch informierte Naturwissen-
schaft auf der Basis einer „anatomischen physiologischen“ (MA 4.2, 188) Grund-
lage zu skizzieren. Diese durch Schönheit geführte Naturwissenschaft soll die
Brücke zwischen Freiheit und Determination schlagen und so gewissermaßen
die teleologische Vorstellung der Freiheit mit dem kausalen Konzept der Deter-
mination versöhnen. Aber „allein zur Darstellung eines so mannigfaltigen und
so wunderbaren Ganzen hält es sehr schwer sich die Möglichkeit der Form eines
angemessenen Vortrags zu denken“ (ebd.). Diesen angemessenen Vortrag ex-
plorieren die folgenden Texte zur Biologie auf verschiedene Art und Weise. Oft
schalten sie Bilder ein, meist versuchen sie, sich an ein weites Publikum zu
wenden, immer aber sind sie narrativ: Sie inszenieren eine doppelte Folge, wel-

11 Zu Spinoza in diesem Kontext siehe Kap. II.1.1.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 211

che die Motivierungen der verschiedenen Stadien über metaleptische Verfahren
markiert und problematisiert.

1.2 Osteologische Folge: Schriften zur Knochenlehre

Eine der brisantesten Reihen der Spätaufklärung ist die osteologische Folge, die
Vergleiche zwischen verschiedenen anatomischen Formen anstellt, um dadurch
etwa die Mensch-Tier-Grenze zu bestimmen. Nicht zuletzt durch Lavaters Über-
setzungen wurden in diesem Zusammenhang Charles Bonnets Theorien am
Ende des achtzehnten Jahrhunderts äußerst populär, die auf osteologischer
Basis Affen und Menschen vergleichen. Während Linné keinen anatomischen
Unterschied zwischen dem Menschen und dem Affen feststellt, meint der nie-
derländische Mediziner und Anatom Peter Camper, im Fehlen des Zwischen-
kieferknochens beim Menschen den anatomischen Prüfstein der Mensch-Tier-
Grenze bestimmt zu haben.12 Um diesen Vergleich führen zu können, müssen
die Knochen in einer bestimmten Art angeordnet werden; die narrative Darstel-
lung dieser Anordnung – so meine These – ermöglicht es überhaupt erst, aus
den so gereihten Knochen Schlüsse auf die Naturgeschichte zu ziehen. Dabei
basiert die Folge, die Goethes Texte produzieren, nicht auf einer Entwicklung
der dargestellten Objekte auseinander, wie sie etwa die Evolutionstheorie an-
nimmt. Stattdessen wird die Folge zunächst in der Beschreibung von Knochen
verschiedener Tiere im Sinne einer Suite von Schädelbeschreibungen erstellt,
die aber eine Entwicklung der naturgeschichtlichen Erzählung und damit des
Erkennens nahelegt.13 Das Produkt dieses Erkennens folgt schließlich einer
Abstraktion, indem der Schädelknochen als Objekt der narrativen Folge nicht
mehr an ein konkretes Tier gebunden ist, sondern einen Typus beschreibt. Die
Darstellung des Typus als allgemeines Bild des osteologischen Schädelaufbaus
von Säugetieren hängt aber von den narrativen Folgen ab, die sich aus der Fol-
ge der Schädelbeschreibungen verschiedener Tiere ergeben. Kausalität produ-
zieren die frühen osteologischen Schriften durch ihre narrative Darstellung; an
deren metaleptischen Verfahren, die Übertragungen ohne Zwischenschritt her-
stellen, zeigt sich ihre epistemologische Grundierung.

Im Folgenden zeichne ich die Stationen der frühen osteologischen Schriften
bis zum Typus nach. An diesen Stationen verschärft sich sukzessive die Frage
der Folge und mit ihr häufen sich die metaleptischen Verfahren. Der erste Text,
in dem sich Goethe mit osteologischen Folgen beschäftigt, ist der Naturge-

12 Vgl. Wyder 2004, 35; Kuhn 1997, 332; Wenzel 1988.
13 Vgl. Wyder 1998, 186 f.



212 III Folge

schichtliche Beitrag zu Lavaters ‚Physiognomischen Fragmenten‘ von 1776.14 Des-
sen wiederum erster, mit „eingang“ (MA 2.2, 525) überschriebener Abschnitt
beginnt mit einem Lob der Anatomie des menschlichen Schädels. In einer Kette
von Ausrufen wird zunächst die Lage des Schädels in Beziehung zum Körper
gesetzt, um dann die einzelnen Teile des Schädels zu preisen. Keineswegs be-
schränkt sich Goethe dabei auf anatomische Fakten, sondern sieht im anatomi-
schen Gerüst die Möglichkeit für andere Organe gegeben: Gehirn, Lippen und
Augen sind es, die laut Goethe den Menschen im Denken und im Ausdruck von
Empfindungen zum Menschen machen. Der zweite Absatz stellt die anatomi-
schen Möglichkeiten des menschlichen Schädels gegen den Tierschädel. Der
menschliche Schädel wird so zum Normalfall, der Tierschädel zum defizitären
Subtyp, der selbst „Erinnerung und überlegte Entscheidung“ (ebd.) zwar nicht
völlig unmöglich macht, aber doch stark beschränkt. Wenn der Text sich
anschließend 21 verschiedenen Tierschädeln widmet, dann erweitert er das
physiognomische Verfahren auf die Tiere. So soll der anatomische Bau Rück-
schlüsse auf den Charakter des Tieres im Rahmen der physiognomischen
Ausdruckspsychologie ermöglichen. Aber im Unterschied zu den Menschen
sind die Tiere dabei immer Vertreter ihrer Art und nie Individuen. Darin besteht
auch die Grenze der Übertragbarkeit des physiognomischen Verfahrens von
Menschen auf Tiere. Denn während jeder Tierschädel in der physiognomischen
Projektion immer prototypische Charaktereigenschaften indiziert und es dem-
entsprechend genügt, einen Schädel pro Art zu analysieren, muss „die Verschie-
denheit der Menschenschädel“ (MA 2.2, 526) untersucht werden, weil sich
bei den Menschen prinzipiell alle Charaktereigenschaften finden lassen. Die
Mensch-Tier-Grenze ist also auch durch eine Komplexitätssteigerung gekenn-
zeichnet, die sich freilich nicht aus den anatomischen Strukturen herleiten
lässt, sondern die der Text im Gegenteil postuliert und durch narrative Schlüsse
reproduziert.

In der Beschreibung der Tierschädel greift Goethe auf Schädelzeichnungen
aus Buffons Histoire naturelle zurück. Auffällig sind freilich nicht die anatomi-
schen Details, die zu Zeichen für den Charakter der Tiere werden, sondern auch
ihre Einteilung und Reihenfolge. Denn keineswegs ist der Knochenbau der Aus-
gangspunkt der Argumentation, vielmehr indiziert er die Instrumentalisierung
der Tiere durch den Menschen bzw. ihr Jagdverhalten. Von „Last- und weiden-

14 Bekanntermaßen beschränkt sich Goethes Anteil an den Physiognomischen Fragmenten
nicht auf diesen naturgeschichtlichen Beitrag. Allerdings beschäftigen sich seine übrigen Bei-
träge (vgl. exemplarisch Wellbery 1996, 331–335; Gray 2003, 93–104) nicht mit Aspekten der
Folge und sprengen auch die weiteste Definition naturkundlicher oder naturwissenschaftlicher
Schriften (vgl. Saltzwedel 1993, 214–227). Deshalb beschränke ich mich auf diesen Text, um
die osteologische Folge zu analysieren.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 213

den Tiere[n]“ (ebd.) grenzt der Text die „gierigen Tiere ohne Grausamkeit“
(MA 2.2, 527) oder die „Raubtiere[ ]“ (MA 2.2, 528) ab. Die vergleichende Reihen-
folge der Abbildungen wird zugunsten dieser Gruppierung aufgebrochen; die
Anordnung folgt dabei grob dem Merkmal absteigender Nähe zum Menschen
im Sinne von Zahmheit. Am Beispiel des Löwenschädels lässt sich zeigen, dass
Goethe weniger an anatomischen Details interessiert ist als vielmehr an ihrer
Semantisierung:

Wäre 9. der Löwe besser gezeichnet; aber schon im Büffon, woraus diese kopiert sind,
steht just dieser herrliche Schädel am unbestimmtesten gebildet.

Wie merkwürdig auch schon so, der länglichstumpfe Hinterkopf!

Die Wölbung, wie edel; der Abgang der anstoßenden Linien, wie sanft! – des Schnauz-
beins Niedersteigen, wie schnell, wie kräftig! Der Vorderkopf, wie gepackt! stark! ruhig
und gewaltig! wert der spezialsten Vergleichung mit dem Tiger! Wie wenig, wie viel sind
beide verschieden! (MA 2.2, 529)

Die Abbildung des Schädels dient hier offenbar nicht der Wissensgewinnung,
sondern ist nur Ausgangspunkt zu einer Reihe hymnischer Ausrufe, die den
„herrliche[n] Schädel“ (ebd.) preisen. Das Fundament der Semantisierung, die
Knochen qualifiziert, wird dabei betont ausgespart. Die Lobpreisung des Schä-
dels verweist nur auf einen näheren Vergleich mit dem Tiger, der aber nicht
durchgeführt, sondern auf ihre charakterliche Verschiedenheit verschoben
wird, wobei der Text nicht vor Widersprüchen zurückschreckt. Als letzten Schä-
del untersucht der Text die Hyäne:

18. Die Hyäne . . ist durch das Hinterhaupt von allen sehr merklich verschieden. Dieser
Kopf zeigt bei Menschen, wenn er hart und massiv ist, und wenn er nicht die ganze Wöl-
bung des Kopfes ausmacht – Hartsinn und Herzenskraft. – Im Ganzen scheint dies Profil
eine eisenmäßige Hartnäckigkeit auszudrücken. (MA 2.2, 530)

Über die Fallen der Rückübertragung der menschlichen Physiognomie15 auf tieri-
sche Schädel streiten bereits Goethes Zeitgenossen heftig. Tierschädel – so stellt
der Text bereits zu Beginn fest – zeichnen sich nämlich durch dominante Merk-
male aus, die auf spezifische charakterliche Eigenschaften schließen lassen. Alle
diese charakterlichen Eigenschaften sind allerdings im Menschen vorhanden,
sodass die Tierschädel im Umkehrschluss zu einem Paradigma menschlicher
Charaktereigenschaften avancieren. Bezogen auf die Hyäne benennt Goethe die-
ses Verfahren nun explizit, weil der Schädel nur über die Charaktereigenschaften
zu entschlüsseln ist, die beim Menschen beobachtet werden können. Die an-

15 Vgl. exemplarisch Niekerk 1995, 7 f.



214 III Folge

fangs noch so zurückhaltend formulierte Warnung vor der „Anwendung auf die
Verschiedenheit der Menschenschädel“ (MA 2.2, 526) schlägt der Text damit am
Ende selbst in den Wind. Nicht mehr die Tierschädel sind paradigmatisch für
die Untersuchung der menschlichen Physiognomie, sondern umgekehrt: Weil
die menschliche Anatomie alle Charaktereigenschaften vereint, erklärt sie den
Charakter der Tiere, die sich nicht durch individuelle Abweichung auszeichnen,
sondern immer für ihre gesamte Art stehen. Was bei Menschen, die sich durch
„Hartsinn und Herzenskraft“ (MA 2.2, 530) auszeichnen, an der „hart[en] und
massiv[en]“ (ebd.) Bildung ihres Hinterkopfes zu erkennen ist, findet sich auch
bei allen Hyänen, deren Art folglich bestimmte Charaktereigenschaften zuge-
schrieben werden können.

Der Text suggeriert mit seiner narrativen Reihe damit Kausalität, wo nur
Koinzidenz vorliegt. Dieser Mechanismus funktioniert über die Anordnung der
Beschreibungen nach Merkmalen, die nicht anatomisch fundiert sind, sondern
über externe Merkmale an den Knochenbau herangetragen werden. Der Charak-
ter der Tiere scheint so nur von ihrem Knochenbau abzuhängen; die Argumen-
tation und ihre Darstellung in normativen Ausrufen aber zeigt das Gegenteil.
Die in Ansätzen erkennbare Übertragung auf menschliche Anatomie bringt die
argumentative Reihe schließlich ins Wanken und kehrt das Argument um. Da-
mit zeigt der Text die wechselseitige Abhängigkeit der Schließverfahren, die
allesamt metaleptisch – also als Übertragungen ohne Zwischenschritt – funktio-
nieren: Von den Menschen wird zunächst auf die Tiere geschlossen, um dann
anhand verschiedener osteologischer Merkmale der Tiere auf menschliche Ei-
genschaften zu schließen. Indem nun bei der Hyäne dieser Mechanismus noch-
mals umgekehrt wird, entzieht Goethe der Physiognomie nichts weniger als ihr
epistemologisches Fundament. In der narrativen Darstellung werden die Gren-
zen des Erkennens also nicht überspielt, sondern im Gegenteil sogar betont.

Auch aus zeitgenössischer Perspektive steht der 1784 erschienene Versuch
aus der vergleichenden Knochenlehre16 auf wissenschaftlich solideren Füßen,
weil er keine Charaktereigenschaften aus dem Knochenbau ableitet, aber trotz-
dem die Mensch-Tier-Grenze hinterfragt. Goethes Naturgeschichtlicher Beitrag zu

16 In der Münchner Ausgabe, die hier verwendet wird, ist der Aufsatz unter dem Titel Dem
Menschen wie den Tieren ist ein Zwischenknochen der obern Kinnlade zuzuschreiben abgedruckt
und mit dem Zusatz „Jena 1786“ versehen. Sowohl die falsche Datierung als auch der abwei-
chende Titel stammen aus der Zweitpublikation im zweiten Heft des ersten Bandes Zur Mor-
phologie von 1820. Da die dortige Version nur in einer kleinen, aber entscheidenden Stelle von
der Erstpublikation als Prachthandschrift von 1784 abweicht, bildet die Münchner Ausgabe
trotzdem die Grundlage dieses Kapitels, die um die Frankfurter Ausgabe an entscheidender
Stelle ergänzt wird.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 215

Lavaters ‚Physiognomischen Fragmenten‘ ist aber als Vorgeschichte des Versuchs
aufschlussreich, weil er als Goethes erster osteologischer Text das vergleichen-
de Verfahren mit der Reihenbildung kurzschließt. Diesen Kurzschluss veran-
schlagt der Versuch zum Zwischenkieferknochen nun auch programmatisch:

Einige Versuche osteologischer Zeichnungen sind hier in der Absicht zusammen geheftet
worden, um Kennern und Freunden vergleichender Zergliederungskunde eine kleine Ent-
deckung vorzulegen die ich glaube gemacht zu haben. (MA 2.2, 530)

Bereits der erste Satz argumentiert also mit einer intentional arrangierten Folge
von anatomischen Zeichnungen, die Wilhelm Waitz nach Campers bereits er-
wähnter Methode angefertigt hat. Diese Tafeln dienen zunächst der Veran-
schaulichung des Zwischenkieferknochens bei verschiedenen Tieren: Pferd,
Ochse, Fuchs, Löwe, Walross und Affe werden so auf den Zwischenkieferkno-
chen hin befragt, damit Goethe schließlich in vier Abbildungen den Zwischen-
kieferknochen beim Menschen illustrieren kann. Nach der ersten Tafel, die den
Oberkiefer eines Pferdes zeigt (MA 2.2, 532), setzt der Text zudem eine Tabelle
(vgl. MA 2.2, 533) ein, die nicht nur als Legende der ersten Tafel dient, sondern
auch eine Ordnung postuliert. Um den Beweis zu führen, dass der Zwischenkie-
ferknochen keineswegs das Zeug zum Prüfstein zwischen Affen und Menschen
hat, genügt es Goethe also nicht, lediglich Affe und Mensch zu vergleichen: Er
bildet eine, wenn auch vorläufige Reihe, die durch „Augenschein“ (MA 2.2, 530)
überzeugen soll. Denn der Zwischenkieferknochen ist „bei verschiedenen Tie-
ren von sehr verschiedener Gestalt“ (MA 2.2, 531) und braucht deshalb genaue
Erläuterungen. Die Einteilungen, die der Text dann zur Beschreibung der ver-
schiedenen Tafeln vornimmt, sind zumindest programmatisch strikt motiviert:

Vielleicht wird es hier und da nicht sogleich in die Augen fallen, warum man diese und
jene Einteilung festgesetzt und eine oder andere Benennung gewählt hat. Es ist nichts
ohne Ursache geschehen und wenn man mehrere Schädel durchsieht und vergleicht, so
wird die Schwierigkeit deren ich oben schon gedacht noch mehr auffallen. (MA 2.2, 533 f.)

Die Anordnung der Darstellung ist also nicht willkürlich, sondern dient in einer
„lineare[n] Ordnung“17 dem Ziel, den Zwischenkieferknochen beim Tier in viel-
fältigsten Varianten mit einer kontinuierlichen Reihe genau zu beschreiben, um
ihn schließlich beim Menschen nachweisen zu können; eine durchgehende
Kausalkette ist also sein erklärtes Ziel in der Darstellung. Zähne und Knochen-
kanäle wie -nähte werden so zu den Merkmalen, die in unterschiedlichen Aus-
prägungen in je anderer Art und Weise nachgewiesen werden können.

17 Kleinschnieder 1971, 37.



216 III Folge

Die Folge reproduziert nun gerade nicht das Anordnungsprinzip der scala
naturae, benutzt aber insofern ihr Kontinuitätsprinzip, als sie möglichst voll-
ständige Reihen zu bilden versucht, und postuliert sogar die funktionale Äqui-
valenz der verschiedenen Knochen über die verschiedenen Tiere hinweg, was
Manfred Kleinschnieder als „Abteilungskonstanz“ bezeichnet.18 Außerdem bie-
tet der Text keine lineare Abfolge der Tafeln an, sondern vollzieht Sprünge,
wenn sich bestimmte Formen beim menschlichen Schädel bei einem anderen
Tierschädel besonders gut illustrieren lassen (vgl. MA 2.2, 542). So kann der
Text – nach vielen Verweisen auf andere anatomische Arbeiten – endlich
schließen:

Es wird also kein Zweifel übrig bleiben, daß diese Knochenabteilung sich sowohl bei Men-
schen als Tieren findet, ob wir gleich nur einen Teil der Grenzen dieses Knochens an
unserem Geschlechte genau bestimmen können, da die übrigen verwachsen und mit der
oberen Kinnlade auf das genaueste verbunden sind. (MA 2.2, 543)

Die unterschiedlichen Ausprägungen versucht der Text noch durch unter-
schiedliche Zahnbildung zu erklären und kündigt schließlich eine groß angeleg-
te Reihe in der vergleichenden Knochenlehre an, die Fische und Amphibien
neben Vögeln und Walen umfasst.

An dieser Stelle wird der Text erneut programmatisch: Wo seine eigene Fol-
ge der verschiedenen Zwischenkieferknochen lückenhaft und beschränkt ist,
verspricht er eine – unerreichbare und auch deshalb im Konjunktiv verbleiben-
de – vollständige Folge in einer „ausführliche[n] Betrachtung“ (MA 2.2, 544),
die der „außerordentliche[n] Mannigfaltigkeit“ (ebd.) des Phänomens gerecht
werde:

Man könnte alsdann mehr ins einzelne gehen und bei genauer stufenweiser Vergleichung
mehrerer Tiere, vom Einfachsten auf das Zusammengesetztere, vom Kleinen und Einge-
engten auf das Ungeheure und Ausgedehnte fortschreiten.

Welch eine Kluft zwischen dem os intermaxillare der Schildkröte und des Elefanten, und
doch läßt sich eine Reihe Formen dazwischen stellen die beide verbindet. Das was an
ganzen Körpern niemand leugnet, könnte man hier an einem kleinen Teile zeigen.
(MA 2.2, 544 f.)

Diese hier angekündigte vollständige Folge gehorcht nicht mehr dem analyti-
schen Prinzip, das die verschiedenen Teile des Zwischenkieferknochens be-
nennt und dann die Beispiele so anordnet, dass die verschiedenen Aspekte be-
sonders deutlich zu erkennen sind. Vielmehr will diese Anordnung die Stufen

18 Kleinschnieder 1971, 39.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 217

der Anatomie verdeutlichen. Sie beantwortet damit viel mehr als nur die Frage
nach dem anatomischen Unterschied zwischen Affe und Mensch, weil sie von
der Vollständigkeit und der Verbindung diskreter Formen träumt. Form ist hier
das Stichwort, das den Text entscheidet. Denn in der Erstpublikation steht statt
der „Reihe Formen“ (MA 2.2, 545) noch die „Reihe Wesen“ (FA 24, 23). Während
diese nicht genau zu datierende Substitution das Vorhaben deutlich abstrahiert,
deutet die ursprüngliche Fassung an, dass der Text in seiner programmatischen
Folge ein mehr oder weniger direktes Abbild einer Kette von Wesen geben woll-
te. Diese Kette würde die zoologische Typologie stabilisieren und einen Beitrag
zur „Naturgeschichte“ (MA 2.2, 545) leisten.19 Das Ziel dieser anatomischen Ver-
gleiche ist klar: den gemeinsamen Nenner der Natur über ihre Ausprägungen
hinweg zu finden und zu konstatieren, dass sie „immer gleich, immer mehr
bewundernswürdig“ (ebd.) bleibt. Dieser gemeinsame Nenner wird aber nicht
theoretisch postuliert, sondern narrativ durch metaleptische Verfahren – die
vergleichende Reihe, die Übertragungen ohne Zwischenschritt vornimmt – her-
gestellt, welche die verschiedenen Ausprägungen des Zwischenkieferknochens
derart vollständig abbilden, dass dieser Knochen auch im menschlichen Schä-
del zu finden ist.

Was den osteologischen Folgen der bislang analysierten Texte indes fehlt,
ist ein regulatives Prinzip: Sie verfahren größtenteils deskriptiv und arbeiten
sich an den Gemeinsamkeiten und Unterschieden von anatomischen Strukturen
ab. Der Versuch über die Gestalt der Tiere dagegen postuliert neben der Forde-
rung nach einer einheitlichen Terminologie ein regulatives Prinzip, das er im
osteologischen Typus entwirft und an verschiedenen Beispielen demonstriert.
Der Typus wird damit explizit zu einem Schlüssel des Erkennens, der die Gestalt
der Tiere nicht nur beschreiben, sondern auch erklären kann. Die osteologi-
schen Texte steigern also ihren Abstraktionsgrad und damit aber auch ihren
Erklärungsanspruch. Hat der Naturgeschichtliche Beitrag eine Typologie ver-
schiedener Schädelknochen vorgelegt, wurde diese Typologie mit dem Zwi-
schenkieferknochen auf eine spezifische Differenz hin fokussiert. Im Versuch
über die Gestalt der Tiere geht Goethe weiter, weil er die Ähnlichkeit der ver-
schiedenen Tiere über ihre Anatomie erklären will, indem er den Typus als Bau-
plan der Tiere zur Ursache der anatomischen Entwicklung erhebt und die ein-
zelnen Tierarten nur als Realisierungen dieses Bauplans konzipiert. Goethe
unternimmt also in diesem Text einen großen Rückschluss von einer Vielzahl
von Schädeln auf einen Prototyp. Um diesen Prototyp herzuleiten, kommt er

19 Ansätze dafür finden sich in der Beschreibung des Zwischenkieferknochens mehrerer Tiere
bezüglich auf die beliebte Einteilung und Terminologie, die neben den bisher behandelten Zwi-
schenkieferknochen die von Reh, Hase, Schwein und Elefant beschreibt.



218 III Folge

nicht um metaleptische Verfahren herum, die Notwendigkeit postulieren und
das Schließverfahren umkehren.

Der Versuch gliedert sich in drei Kapitel, von denen das erste wiederum in
drei Teile unterteilt ist. Im ersten Teil resümiert er den Forschungsstand der
vergleichenden Anatomie und formuliert die gegenwärtigen Probleme der Ana-
tomie, die zwar ein detailliertes Beschreibungsinstrumentarium der Einzelphä-
nomene entwickelt hat, aber ohne tertium comparationis Fehlschlüsse von die-
sen Einzelphänomenen auf ein allgemeineres Prinzip begeht. Der zweite Teil
erkundet zunächst abstrakt verschiedene Möglichkeiten, um die Probleme zu
überwinden – und der dritte Teil schlägt schließlich den osteologischen Typus
als tertium comparationis und damit als Mittel dieser Überwindung vor. Ein
zweites und drittes Kapitel schließen sich an; bleiben aber – wie auch die letz-
ten Abschnitte des vorangehenden dritten Teils – in Stichpunkten formuliert
und damit fragmentarisch. In der als „Vorerinnerung“ überschriebenen Einlei-
tung grenzt der Versuch bereits beide Teile des Titels ein. Statt sich mit allen
Tieren zu beschäftigen, beschränkt sich der Text auf die Säugetiere, und statt
sich mit der Gestalt im Allgemeinen zu befassen, konzentriert er sich auf die
Osteologie. „Das Übrige behält sich der Verfasser für die Zukunft vor“ (MA 4.2,
134), nicht aber ohne eine Schließbewegung anzudeuten: Von den Säugetieren
kann nämlich später auf andere Tiere, von der anatomischen Struktur „auf die
weicheren Teile des Gebäudes“ (ebd.) geschlossen werden.

Im ersten Teil des ersten Kapitels referiert der Versuch den Forschungsstand
in der Anatomie, um daraus Desiderate abzuleiten. Dafür analysiert er die Metho-
de, mit der die Anatomie ihre Erkenntnisse gewinnt: Ähnlichkeit macht sie durch
Vergleiche sichtbar. Allerdings wendet die zeitgenössische Anatomie – so der
Vorwurf des Textes – diese Ähnlichkeit unzureichend an. Die Ähnlichkeit der
Tiere untereinander ist dabei weniger problematisch als die „Ähnlichkeit der Tie-
re mit dem Menschen“ (ebd.). Spätestens hier kommt die Methode, die sich im
„Beschreiben Zergliedern und Ordnen“ (ebd.) erschöpft, an ihre Grenzen. Denn
die isolierte Betrachtung der anatomischen Teile verhindert gerade den Ver-
gleich, weil sie separate Terminologien entwickelt: „Reiter, Jäger, Fleischer“
(MA 4.2, 135) haben „jeder für sich“ (ebd.) Begriffe für ihre Gegenstände, ohne
auf eine gemeinsame Basis des Vergleichs Rücksicht zu nehmen, sodass „falsche
Vergleichung“ (ebd.) zu falschen Schlüssen führt. Den Menschen selbst zur „Base
der vergleichenden Anatomie“ (ebd.) zu erheben, führt ebenfalls zu Fehlschlüs-
sen, weil diese Basis den tierischen Knochenbau „auf die Terminologie der
menschlichen Teile reduziert“ (ebd.). Es braucht also eine neue Basis, ein ein-
heitliches tertium comparationis, das sich Goethe zu finden vorgenommen hat.

Der zweite Teil formuliert die Notwendigkeit dieses tertium comparationis
in einem von Konditionalphrasen und konjunktivischen Formulierungen durch-
setzten Absatz:



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 219

Wie nun aber gegenwärtig bei so vielen trefflichen Vorarbeiten bei täglich fortgesetzten
Bemühungen so vieler einzelner Menschen, ja ganzer Schulen, die Wissenschaft auf ein-
mal zur Konsistenz gelanget, ein allgemeiner Leitfaden durch das Labyrinth der Gestalten
gegeben ein allgemeines Fachwerk, worin jede einzelne Beobachtung zum allgemeinen
Gebrauch niedergelegt werden könne, aufzubauen wäre, scheint mir der Weg zu sein
wenn ein allgemeiner Typus, ein allgemeines Schema ausgearbeitet und aufgestellt wür-
de, welchem sowohl Menschen als Tiere untergeordnet blieben, mit dem die Klassen, die
Geschlechter die Gattungen verglichen, wornach sie beurteilt würden. (MA 4.2, 136)

Ein Schema, das die Grenzen zwischen Mensch und Tier in der Anatomie über-
spannt, das „nicht empirisch“ (MA 4.2, 136) vorgeht, sondern sich „rationell“
(ebd.) in Abstraktion versucht, ist also das Ziel dieser Anatomie. Auffällig ist
die Argumentation des Versuchs – gerade wenn es darum geht, die Irrtümer zu
diskreditieren. Denn er führt ein kausales Schließverfahren ein, das „von der
übereinstimmenden Gestalt, auf die Konsequenz des Baues“ (MA 4.2, 137)
schließt. Weil der Knochenbau das Aussehen in Form der Gestalt verursacht,
ist der Umkehrschluss heuristisch naheliegend. Die „Konsequenz des Baues“
bedeutet, dass der Knochenbau die analytische Folge der Gestalt ist. So ist von
der Gestalt des Menschen darauf zu schließen, dass der Menschenschädel ei-
nen Zwischenkieferknochen besitzt, auch wenn der Knochen selbst in der ana-
tomischen Analyse nicht mehr sichtbar ist, weil er mit benachbarten Knochen
verwachsen ist. Das Schließverfahren invertiert also das, was der Aufsatz die
„Bildung eines Geschöpfes“ (MA 4.2, 136) nennt. Die Folge der Natur (erst die
Knochen, dann die Gestalt) hat damit eine andere Richtung als die Folge der
Darstellung (erst die Gestalt, dann die Knochen), wobei letztere einen klaren
epistemologischen Vorteil mit sich bringt. Der immer noch programmatische
Typus würde die „Spuren“ (MA 4.2, 137) der Bildung entschlüsseln und so

bestimmen und festsetzen: inwiefern ein jeder Teil notwendig und immer gegenwärtig
sei, ob er sich manchmal nur durch eine wunderbare Gestalt verberge durch eine Ver-
wachsung der Suturen zufällig verstecke in verminderter Zahl erscheine sich bis [auf] eine
kaum zu erkennende Spur verliere, für überwiegend untergeordnet oder gar als aufgeho-
ben betrachtet werden müsse. (MA 4.2, 137)

Das durch diese metaleptische Umstellung geschulte Darstellungs- und Er-
kenntnisverfahren macht also Dinge sichtbar, die dem Auge nicht zugänglich
sind; es findet Suturen, die zwar nicht in den Objekten vorhanden sind, aber
vorhanden sein müssten.

Der dritte Teil macht genau diesen Vorschlag und zeigt abermals, wie obses-
siv Goethe mit kausalen Strukturen operiert. Denn zunächst kündigt er an, die
„Ursachen“ (ebd.) zu erläutern, die ihn dazu bewogen haben, das Schema in
dieser Weise zu ordnen. Davor allerdings sind noch „einige Betrachtungen vo-



220 III Folge

raus zu schicken“ (ebd.). Diese Bemerkungen stellen einen Paradigmenwechsel
dar, weil sie nicht mehr nur die verschiedenen Tiere anhand ihrer anatomischen
Strukturen synchron vergleichen, sondern den Typus in der diachronen Ent-
wicklung der einzelnen Tiere suchen: „es mögen solche [Knochenabteilungen,
SM] an einigen Tierarten in ihrem ausgewachsenen Zustande sich deutlich se-
hen lassen oder bei andern nur an jüngeren Tieren vielleicht gar nur an Em-
bryonen zu erkennen sein“ (MA 4.2, 138). Es geht hier dementsprechend nicht
mehr um den synchronen Vergleich verschiedener anatomischer Strukturen,
sondern um die diachrone Entwicklung dieser Strukturen. Die osteologische
Folge erhält damit eine zusätzliche temporale Qualität, weil die Knochen nicht
einfach nur narrativ gereiht werden, sondern sich selbst auseinander entwi-
ckeln. Der Typus hilft also dabei, die Knochen zu erkennen, „wie sie die Natur
sondert bildet und bestimmt“ (ebd.) und führt so auf „einen höhern Standpunkt
der Erkenntnis“ (MA 4.2, 139). Er erlaubt es, die vielfältigen Gestalten der Natur
auf bestimmte Gesetze zurückzuführen, fordert aber auch einen genauen Blick
auf diese verschiedenen Bildungen.

Im Gegensatz zu Goethes Beitrag zu Lavaters ‚Physiognomischen Fragmen-
ten‘ wird es so möglich, „sogar das Tier mit sich selbst zu vergleichen“ (ebd.),
das heißt die Realisierung mit ihrem Typus. Entscheidende Variablen dieser Bil-
dungen sind „Größe, Lage, Richtung und Verhältnis“ (ebd.), die aber alle auf
die „unveränderliche Verbindung der Teile unter einander“ (ebd.) zurückge-
führt werden können. Als erstes Beispiel für diesen Rückschluss gibt der Text
die Schädel der Tiere. Gesetzt ist dabei,

daß die Natur nicht allein diesen Hauptteil des tierischen Gebäudes, nach einem und
demselben Muster bildet, sondern daß sie auch ihren Zweck bei allen durch einerlei Mittel
erreicht, daß die mannigfaltigen Knochenanfänge und die daraus entstehenden Knochen-
abteilungen, an den Schädeln aller Tiere völlig dieselben, und überall im Grunde auf
einerlei Weise, obgleich in den mannigfaltigsten Modifikationen gegenwärtig seien.
(MA 4.2, 140)

Dieses Muster bildet der Typus, der den gemeinsamen Nenner des anatomi-
schen Baus beschreibbar macht und dabei auch als Leitfaden der anatomischen
Analyse dient. Denn wenn die Gestalt es nahelegt, muss der Knochenteil zu
finden sein:

Man wird diese Teile sorgfältig aufsuchen und weil man gewiß daß man sie finden müsse
nicht eher ruhen bis man sie ausgefunden und ihre Gestalt ihr Verhältnis gegen die übri-
gen Teile genau bezeichnet. (MA 4.2, 140)

Die „Konsequenz der Gestalt“ (MA 4.2, 140) kommt also so zu ihrem Recht; der
Typus erlaubt die Formulierung eines „Bildungs-principi[ums]“ (ebd.), das



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 221

auch – zumindest prinzipiell – nicht vor dem Bildungsprozess haltmacht und
Embryos und nicht ausgewachsene Tiere untersucht. Mit zwei Beispielen kon-
kretisiert der Text sein Verfahren: dem Tränenbein des Ochsen und der Verbin-
dung von Oberkiefer und Nasenknochen bei „reißenden Tieren“ (MA 4.2, 141)
wie dem Bären. In beiden Fällen verbinden sich Knochen, die sich – gemäß
dem osteologischen Bauplan – nicht verbinden dürften. Der Widerspruch lässt
sich in beiden Fällen mit einer Rückführung auf das „os wormianum“ (MA 4.2,
142) auflösen, das als Nahtknochen die Verbindung nahelegt, weil es mit den
anderen Knochen verwachsen ist. Dergestalt verbindet ein „dritte[r] Knochen-
punkt“ (ebd.) die beiden Teile, sodass das osteologische System intakt bleibt.

Anschließend bricht der Text mit seinem bisherigen Erzählverfahren, wie-
derholt zunächst stichpunktartig die bereits erläuterten Thesen und konkreti-
siert sie ab einem gewissen Punkt. Besonders auffällig ist, dass der Typus, der
im ersten Abschnitt nicht auf den Begriff gebracht wird, nun explizit als Bild
bezeichnet wird. Die „Ausarbeitung dieses Bildes“ (MA 4.2, 143) verbleibt so wie
der Text generell im Status einer Ankündigung. Bevor der Text in seinem zwei-
ten und dritten Kapitel ausfranst, bricht der letzte Absatz des ersten Kapitels
mitten im Satz ab:

Wenn sich nun in der Folge zeigen wird; daß nur aus der genausten Kenntnis dieser
Knochenabteilungen der eigentliche allgemeine Typus ausgearbeitet und zuletzt der geis-
tige Punkt der Vergleichung hervorsteigen kann; so wird hoffentlich die Ursache (MA 4.2,
145)

Ausgerechnet mit dem Begriff der Ursache endet die Näherung an den Typus,
der das Regulativ der vergleichenden Osteologie bilden soll. Der Versuch über
die Gestalt der Tiere bildet deshalb einen weitreichenden Paradigmenwechsel
ab, weil er der osteologischen Folge, die zunächst nur verschiedene anato-
mische Objekte synchron zueinander ins Verhältnis setzt, eine diachrone Ent-
wicklung zugesteht. Die Ursachensuche, die diese Entwicklung gefordert hat,
verbleibt gleichwohl im Status einer Ankündigung und wird schließlich ausge-
rechnet mit der Hoffnung auf die Entdeckung der Ursache auch in einer syntak-
tischen Ellipse abgebrochen.

Im Versuch einer allgemeinen Knochenlehre, den die Frankfurter Ausgabe
als 1. Abschnitt unter den allgemeinen Titel Zur Vergleichungslehre stellt, zeigt
sich konkret an der Beschreibung des Tierschädels, wie die osteologische Folge
von metaleptischen Verfahren produziert wird und damit ihre epistemologische
Struktur markiert. Denn der Aufsatz beschreibt nicht mehr einen oder mehrere
spezifische Tierschädel, sondern den Typus des Schädels der sogenannten hö-
heren Tiere, wie der Versuch über die Gestalt der Tiere gefordert hat. Dafür be-
schreibt Goethe die elf Knochen nicht einfach in einer beliebigen Reihenfolge;



222 III Folge

die Sequenz konstituiert eine Folge, insofern diese sich dem Gegenstand als
besonders angemessen, ja als „natürlich“ (MA 4.2, 146) inszeniert und derge-
stalt mit Motivierungen kalkuliert. Diese natürliche Folge braucht aber eine
Rechtfertigung und hier finden sich die Reste der zu Beginn des Kapitels analy-
sierten Physiognomie: Während Beschreibungen des menschlichen Schädels
vom Stirnknochen ausgehen, weil dieser signifikant für die sich durch Geistes-
tätigkeit auszeichnende „menschliche Natur“ (ebd.) ist, muss man beim Tier
von den „Werkzeuge[n] der Nahrung“ (ebd.) ausgehen, weil sich Tiere durch
Nahrungsaufnahme charakterisieren und klassifizieren lassen. Ausgerechnet
der Zwischenkieferknochen wird so zum Ausgangspunkt der narrativen Erkun-
dung des typischen Tierschädels. Allerdings nennt ihn der Versuch als Schnei-
deknochen explizit anders und distanziert sich damit zumindest terminologisch
von den Arbeiten zum Zwischenkieferknochen. Nichtsdestotrotz ist dieser Kno-
chen „höchst merkwürdig“ (MA 4.2, 147), weil er „fast allein, schon auf die Le-
bensweise eines Tieres schließen“ (ebd.) lässt. Von der Funktion für das Fress-
verhalten des Tieres und der daraus resultierenden Typologie kommt Goethe
zu einer Beschreibung des Knochens, den er nun als „Schlußstein“ (ebd.) der
tierischen Anatomie bezeichnet. Außerdem zeigt sich, dass der Versuch an die-
ser Stelle den Typus als eine Art Gerüst denkt, das verschiedene Variationen
möglich macht: Ob das Tier Schneidezähne hat und welche Form genau die
verschiedenen Teile des Knochens annehmen, lässt der Typus offen; er ist ein
System der Potenzialität, das von jeder Art unterschiedlich aktualisiert wird.
Dementsprechend kann der Text verschiedenste Säugetiere vom Ochsen über
das Reh zum Hasen oder Bären zur Illustration desselben Knochens präsentie-
ren. Seine äquivalente Aufgabe für die Nahrungsaufnahme des Tieres bleibt in-
des konstant.

Vom Zwischenkieferknochen kommt der Text zur oberen Kinnlade, dann
zum Wangenbein und über das Tränenbein zum Gaumenbein – so beginnt die
Folge des osteologischen Typus. Zwei narrative Spezifika sind bei der Beschrei-
bung dieser fünf Knochen bemerkenswert. Erstens wird den Knochen zumin-
dest rhetorische Handlungsmacht zugestanden, wenn sie zum Subjekt der Be-
schreibung werden: Verschiedene Knochen verbinden sich miteinander, lassen
Öffnungen zu und fordern Schließungen. Zweitens erweckt die erste Person Plu-
ral den Eindruck einer angeleiteten Beschreibung, die von einer Station zur
nächsten führt. „Wir teilen“ (MA 4.2, 151), „Wir suchen“ (MA 4.2, 152) bestimmte
Knochen mit ihren Teilen und dabei „betrachten wir“ (ebd.) eine ganze Reihe
von Phänomenen. Nach den ersten fünf Knochen pausiert die Abhandlung, um
zu rekapitulieren und zu den weiteren Knochen überzuleiten:

Wir wollen die bisher beschriebenen Knochen, nunmehr in einem Zusammenhange vor-
nehmen, teils um die Ursachen anzuzeigen warum wir sie in dieser Ordnung vorgenom-



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 223

men, teils um sie, insofern es geschehen kann unter einander zu vergleichen, teils auch
das Gebäude so weit es jetzt aufgeführt ist mit einem Blick zu übersehen. (MA 4.2, 154)

Der Text synthetisiert hier nicht nur die vorher in einer Abfolge erzählten Phä-
nomene, er reflektiert dezidiert seine Ordnung, die keineswegs zwingend ist,
wenn man sich das Schema eines Säugetierschädels vergegenwärtigt (vgl.
MA 4.2, 1036 f.). Da Goethe bis auf seinen Ausgangspunkt die Übergänge zwi-
schen den einzelnen Knochen nicht motiviert, sondern nur gereiht hat, holt er
diese Motivierung nun nach und wechselt gleichzeitig den Standpunkt, um ei-
nen Überblick zu schaffen. Dabei bildet Goethe zunächst eine Gruppe von drei
Knochen und baut so aus dem entstandenen Kiefer die Basis für ein „Gebäude“
(MA 4.2, 155), dem aber „sowohl sein Inhalt als seine Decke fehle“ (ebd.). Damit
beschreibt Goethe weniger den anatomischen Aufbau eines Schädels, als dass
er in der Verknüpfung der einzelnen Beschreibungen sein eigenes Objekt auf-
baut, worauf die persistente Gebäudemetapher hinweist.

Als „Übergang“ (ebd.) zu den folgenden sechs Knochen, die neben den bis-
herigen fünf jeweils einen eigenen Abschnitt erhalten, beschreibt der Text sechs
kleinere Knochen und konzentriert sich auf das Siebbein, das „sonderbare Ei-
genschaften“ (MA 4.2, 157) vereint und dabei auch die Ordnung der Erzählung
gefährdet. Denn sein Aufbau fordert eigentlich Schlüsse zu anderen Knochen,
die aber die Disposition verbietet:

Wir können diesen Begriff gegenwärtig hier nur andeuten; und es wird erst künftighin,
wenn wir das Labyrinth des Siebbeins mit dem Körper des Keilbeins vergleichen können,
[sich zeigen] in wiefern solche Meinung Grund hat. (MA 4.2, 157)

Wie die Variation der Gebäudemetapher durch die Qualifikation des Siebbeins
als Labyrinth hier indiziert, werden Begriffe also prekär und gefährden die kon-
tinuierliche Folge der Darstellung:

Es kann aber von allem diesen nur gegenwärtig die Anzeige getan werden, indem in der
Folge wenn wir das ganze Knochengebäude zusammengestellt, durch Vergleichung diese
Begriffe erst entwickelt und bestätiget werden können. (MA 4.2, 157)

Der Versuch weigert sich also beharrlich, seine Thesen zu explizieren, und er-
geht sich stattdessen in Andeutungen, um schnell zu den verbleibenden sechs
Knochen in der zweiten Hälfte der Abhandlung zu wechseln.

Nicht umsonst setzt der zweite Teil ausgerechnet beim Stirnbein an, mit dem
jede Beschreibung des menschlichen Schädels zu beginnen hat, wie die Einlei-
tung noch fordert. Hier allerdings muss sich die Abhandlung „von dem Begriff,
den uns der menschliche Stirnknochen eingeprägt, völlig entfernen“ (MA 4.2,
158). Statt das Stirnbein nun zu beschreiben, macht der Text einige Bemerkun-



224 III Folge

gen, die seine Relation zu anderen Knochen des Schädels bestimmen. Die „Be-
schreibung der allgemeinen Gestalt“ (MA 4.2, 160) reicht er hingegen erst nach.
Das Keilbein als siebter beschriebener Knochen schließlich wird abermals zum
Anlass, von der Reihe nebeneinander gestellter Knochen zurückzutreten:

Betrachten wir das von uns bisher aufgeführte Gebäude im ganzen, so können wir fortfah-
ren die Teile desselben unter einander zu vergleichen und die bisher nur neben einander
gestellten Dinge uns durch die lebendige Kraft des Urteils auch lebendiger zu machen.
(MA 4.2, 163)

Zum wiederholten Mal stellt der Text Gruppen zusammen und macht diese
Gruppenbildung zur Basis seines Vergleichs. In der Anordnung – und ihren me-
taleptischen Umstellungen – versteckt sich also das regulative Prinzip der Er-
zählung. Dass der Versuch hier persistent mit der Metapher des Gebäudes ope-
riert, das er durch metaleptische Verfahren in der erst nachträglich motivierten
Reihe aber gleichsam erstellt, macht auf die Äquivalenzbeziehungen aufmerk-
sam, die der narrativen Folge zugrunde liegen. Diese Äquivalenzbeziehungen
expliziert der Versuch aber nicht, sondern produziert sie über metaleptische Ver-
fahren. Form und osteologische Relation werden also zum gemeinsamen Nen-
ner von Stirn- und Nasenknochen trotz ihrer unterschiedlichen Größe. Die ver-
bleibenden vier Knochen bilden den „zweiten Abschnitt des Schädels […]
welcher einfach leichter zu denken und vor- und rückwärts zu verbinden ist“
(MA 4.2, 163 f.). Das hintere Keilbein wird mit dem Schlafbein, dem Zitzenbein
und dem Felsenbein verbunden; die letzten Teile des hinteren Schädels moti-
viert der Text stärker untereinander: Das Felsenbein als letzter Knochen etwa
ist „ohne den Zusammenhang mit den vorigen schwer zu beschreiben“ (MA 4.2,
167). Nach dem Felsenbein schließt Goethe mit einer Analogie zwischen Tier
und Mensch. Denn die letzten drei Knochen sind bei Tieren – insbesondere bei
der Ziege – separat sichtbar; beim Menschen jedoch erst, nachdem sich die ana-
tomische Betrachtung am Tier geübt hat, weil sie beim Menschen miteinander
verwachsen sind. Hier kehrt der Text also die viel kritisierte Richtung um, die
von der menschlichen Anatomie auf die tierische schließt. Der Mensch kann
durch die Analyse des Tieres erkannt werden. Dieses Tier allerdings ist nicht
eine spezifische Art, sondern ein Typus, der sich selbst nur in der Folge ver-
schiedener Tiere zeigt und auch nur als solche dargestellt werden kann.

Die vier analysierten Texte zeigen also nicht nur eine Komplexitätssteige-
rung bezogen auf ihre Gegenstände, sondern vor allem in ihren narrativen Ver-
fahren. Der Naturgeschichtliche Beitrag zu Lavaters ‚Physiognomischen Fragmen-
ten‘ arrangiert eine narrative Folge aus verschiedenen Tieren und lässt über
diese Folge auf ihre Charaktereigenschaften schließen. Die Basis dieser typolo-
gischen Folge von Projektionen ist der Vergleich mit dem Menschen, der über



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 225

metaleptische Verfahren hergestellt wird. Der Versuch aus der vergleichenden
Knochenlehre übernimmt zunächst das Verfahren aus dem Naturgeschichtlichen
Beitrag: Er führt eine Reihe von Tierschädeln auf und arrangiert sie in einer
Folge. Allerdings ändert er das Verfahren, indem die Tierschädel in der Folge
explizit verglichen werden. Ein Regulativ dieser Folge postuliert allerdings erst
der Versuch über die Gestalt der Tiere, der den Typus als tertium comparationis
der aus dem Vergleich zu ziehenden Analogieschlüsse ausweist. Der Versuch
einer allgemeinen Knochenlehre schließlich führt aus, was der Versuch über die
Gestalt der Tiere fordert: Mit einem Typus erklärt er nicht mehr verschiedene
Tierarten, sondern die Gattung der Säugetiere; sein Schließverfahren hängt von
der Synekdoche ab. An der osteologischen Folge lässt sich zeigen, dass meta-
leptische Schließverfahren zur Bildung des Typus beitragen. Am Ausgangs-
punkt des Typus liegt damit die narrative Folge, die über den Vergleich der
gereihten Elemente zu einem abstrakten Modell führt. Aus der vergleichenden
ist so eine allgemeine Knochenlehre geworden.

1.3 Botanische Folge: ‚Versuch die Metamorphose
der Pflanzen zu erklären‘

Die narrative Funktion der frühen biologischen Schriften ist eine epistemologi-
sche Funktion, weil sie Folgen produziert, die von metaleptischen Verfahren
abhängen. Die osteologischen Schriften schreiben Naturgeschichte, indem sie
aus dem Vergleich verschiedener Knochen einen Typus ableiten, der die Folge
der Knochen reguliert und so den anatomischen Aufbau und dadurch die Ge-
stalt von Tieren erklären kann. Die osteologische Folge produziert also einen
Schlüssel für die Analyse von weiteren Knochen, der nicht theoretisch formu-
liert, sondern nur in narrativer Form vermittelt werden kann. Die botanische
Folge geht noch einen Schritt weiter, indem sie die Übergänge der verschiede-
nen Entwicklungsstufen von Pflanzen in den Blick nimmt. Der Haupttext der
botanischen Folge ist Goethes Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu erklä-
ren, der aber – anders als der Titel verspricht – nichts in dem Sinn erklärt, dass
er die Ursachen der Pflanzenentwicklung erläutert. Vielmehr beschreibt er die
Übergänge der einzelnen Stadien und legt so Rückschlüsse auf die Regeln der
Metamorphose nahe. Dabei steht dezidiert ein Typus mit „einer nicht näher spe-
zifizierten, symbolischen Pflanze“20 im Zentrum des Versuchs. Wo die neueste
Forschung – wie etwa Michael Bies – die Abhängigkeit der naturwissenschaftli-

20 Bies 2012a, 529.



226 III Folge

chen Ergebnisse von ihrer Darstellung festgestellt hat, setzt mein Argument an:
Goethes botanische Schriften erzählen ebenso wie auch seine osteologischen,
nämlich erzählen sie Naturgeschichte bzw. Naturgeschichten. Doch während
sich die Knochen nicht von der Stelle bewegen – längst sind alle Tiere tot –,
wird das Erzählen noch einmal komplizierter, sobald es um wachsende und
sich damit ständig verändernde Pflanzen geht.21 Sie liegen Goethe nicht in ei-
nem still gestellten Tableau vor, sondern er stellt sie sich in ihrem permanenten
Wachstum lebendig vor Augen, ohne sie beim narrativen Zugriff an einem
Punkt ihres Wachstums still zu stellen.

Dass die botanische Erzählung der Pflanzenentwicklung grundsätzlich mit
Zeitraffung arbeitet, verwundert angesichts der Wachstumszeiten der einjähri-
gen Pflanze nicht. An den entscheidenden Stellen – den metamorphischen
Übergängen – muss die raffende Erzählung aber unterbrochen werden, um die
Motivierung der verschiedenen Entwicklungsstadien bestimmen zu können.
Diese Motivierungen rühren aber an einen zeitgenössischen Streit der Botanik
zwischen Evolution und Epigenese.22 Auf der einen Seite des Konflikts geht die
prädarwinistische Evolutionstheorie von präformierten, sich sukzessive entfal-
tenden und sich so entwickelnden Kernen der Pflanze aus: Die Ursache für das
Pflanzenwachstum findet sich dementsprechend in seinem Ausgangspunkt. Die
Aufgabe der botanischen Analyse ist es folglich, die entwickelte Pflanze in allen
sich entwickelnden Stadien zu finden; sie operiert also mit einer finalen Moti-
vierung. Auf der anderen Seite des Disputs geht die Theorie der Epigenese aber
davon aus, dass der Pflanzenkern unstrukturiert ist und von einem unterschied-
lich konzipierten Bildungstrieb ausgeformt wird. Die daraus abgeleitete Auf-
gabe der botanischen Analyse besteht also darin, die Ursache des Triebs zu be-
schreiben; sie operiert mit einer kausalen Motivierung. Beide Theorien reagieren
so auf Lücken im zeitgenössischen botanischen Wissen.23 Goethe allerdings
stellt diese Lücken durch metaleptische Verfahren aus. Der Entwicklung der
„symbolischen Pflanze“24 des Versuchs ist nur mit einem Erzählverfahren bei-
zukommen, das die lebendige Pflanze in jedem Stadium ihrer Entwicklung
anschaulich darstellen kann und gleichzeitig an ihren Übergängen die epistemo-
logische Funktion der narrativen Funktion ausstellt. Denn die von Goethe be-
schriebene Pflanze gibt es genauso wenig wie den osteologischen Typus: Sie ist
nicht zu beobachten, weil sie eine Hochrechnung von verschiedenen einjährigen
Pflanzen ist. Diese Hochrechnung aber ist in der botanischen Folge kein still

21 Vgl. bes. Bies 2012; Bies 2012a.
22 Vgl. Kleinschnieder 1971, 91–129.
23 Vgl. Bies 2012a, 526–533.
24 Bies 2012a, 529.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 227

gestellter Typus, sondern muss in ihrer Entwicklung als verzeitlichte Typenbil-
dung beschrieben werden. Diese botanische Folge analysiere ich schwerpunkt-
mäßig am Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu erklären, nicht ohne jedoch
zunächst auf zwei Texte einzugehen, welche die botanische Folge vorbereiten.

Noch vor der italienischen Reise widmet sich der kurze Aufsatz Von den
Kotyledonen von 1785/86 den Keimblättern; er ist eine von Goethes frühesten
Untersuchungen zur Botanik. Sie inszeniert noch keine botanische Folge im
skizzierten Sinn, sondern vergleicht ähnlich wie die osteologischen Schriften
verschiedene Keimblätter (Kotyledonen). Statt also das Wachstum der Pflanzen
aus den Kotyledonen zu beschreiben, klassifiziert der Text verschiedene Pflan-
zen nach der Gestalt ihrer Keimblätter (vgl. MA 2.2, 580), die aber in den späte-
ren Texten zum Ausgangspunkt der botanischen Folge avancieren. Die „wun-
derbarsten Übergänge“ (MA 2.2, 585), die hier im Fokus stehen, sind nicht die
Übergänge verschiedener Stadien im Pflanzenwachstum, sondern Übergänge in
der Klassifikation des Pflanzenreichs, die zwischen dem türkischen Korn, der
Bohne, einer „[d]ritte[n] Art Pflanzen“ (MA 2.2, 588) und der Dattelpalme durch
ihre verschieden strukturierten Keimblätter unterscheidet. Nur in einer Neben-
bemerkung werden die Anfänge der Pflanze, die sich in eben den Keimblättern
erkennen lassen, in ihrer „sukzessive[n] Entwicklung“ (MA 2.2, 590) betrachtet.
Allerdings beschränkt sich diese Beobachtung auch auf das „Wachstum der
kleinen Placenta bis zu völliger Aufzehrung des Kernes“ (ebd.), bleibt also bei
der Ausbildung der Kotyledonen stehen.

Die Notizen aus Italien, in denen Goethe während seiner italienischen Reise
meist spontan botanische Beobachtungen und Reflexionen festhält, fließen
schließlich in einen Text ein, mit dem die Münchner Ausgabe ohne Übertitel
die biologischen Schriften zwischen 1786 und 1790 beginnen lässt und den die
Frankfurter Ausgabe mit „Botanik als Wissenschaft“ überschreibt (FA 24, 93).
An diesem fragmentarischen Text lässt sich zeigen, dass Goethes frühe botani-
schen Texte der „Begriff vom Hervorbringen“ (MA 3.2, 303) zunehmend in dem
Sinn fasziniert, dass ein „Wachstum oder die Entwickelung von Knoten zu Kno-
ten“ (MA 3.2, 304) zu erkennen ist. Dabei entscheidet sich der Text weder für
die prädarwinistische Evolutionstheorie, die Goethe als „Einschachtlungs Hy-
pothese“ (ebd.) bezeichnet, noch die Epigenese, sondern sucht einen „Begriff
zwischen beiden Hypothesen“ (MA 3.2, 305). Gemessen am programmatischen
Charakter des Textes fällt umso mehr auf, dass er sich keineswegs auf regelmä-
ßige Pflanzenbildungen beschränkt, sondern mit den „durchgewachsnen Blu-
men“ (MA 3.2, 307) ausgerechnet die Phänomene besonders hervorhebt, die
gegen die ausgewachsene Pflanze sprechen, für die sich wiederum Linné vor-
wiegend interessiert. Der Text formuliert also den Anspruch, ausgehend von
den Ausnahmen eine Regel zu formulieren, die diese nicht als Abweichung,



228 III Folge

sondern als Fundament begreift. Dabei trifft er aber auf das Problem der Bewe-
gung:

Die größte Schwierigkeit bei der Auslegung dieses Systems besteht darin daß man etwas
als still und feststehend behandeln soll was in der Natur immer in Bewegung ist daß man
dasjenige auf ein einfaches sichtbares und gleichsam greifbares Gesetz reduzieren soll
was in der Natur sich ewig verändert und sich vor unsern Beobachtungen bald unter diese
bald unter jene Gestalt verbirgt, wenn wir nicht gleichsam a priori uns überzeugen könn-
ten daß solche Gesetze dasein müßten so würde es eine Verwegenheit sein solche aufsu-
chen und entdecken zu wollen allein es muß uns dieses nicht abhalten vorwärts zu gehn.
(MA 3.2, 307)

Die Abteilungskonstanz, die für die osteologische Folge veranschlagt wird, gilt
also auch hier, allerdings nun auf das Wachstum der Pflanze bezogen, die der
Text als „eine Hervorbringung ihres Gleichen ohne Geschlechts Würkung“
(MA 3.2, 309) definiert. Die Abteilungskonstanz wird damit um die Homonomie
der verschiedenen Abschnitte im Wachstum der Pflanze ergänzt, die eine
Gleichartigkeit der verschiedenen Pflanzenteile über ihre Entwicklung hinweg
postuliert. Zeit ist dabei von ausschlaggebender Bedeutung, weil die Pflanze in
ihren Stadien durch Wiederholung dieselbe bleibt: „sie wiederholt sich sie
bringt sich selbst wieder hervor“ (ebd.). Bezeichnend für diesen frühen Text ist,
dass er den Begriff der Urpflanze verabschiedet hat, der – wie Aus meinem Le-
ben. Dichtung und Wahrheit so prominent nahelegt – in Italien noch ein Schlüs-
selbegriff der Naturbetrachtung ist. Statt die Gesetze der Pflanzenbildung auf
das statische Konzept der Urpflanze zurückzuführen,25 betont die Sukzession
bereits das dynamische Prinzip der botanischen Folge, das der Versuch die Me-
tamorphose der Pflanzen zu erklären veranschlagt.

Das metaleptische Verfahren, das die Metamorphose der Pflanzen darstel-
len kann, zielt genau auf dieses dynamische Prinzip, das sich an den Übergän-
gen zwischen verschiedenen Stadien zeigt. Auch wenn Goethe dieses Prinzip in
seinen Punkten zur Beobachtung der Metamorphose der Raupe (MA 4.2, 240–257)
auf Tiere anwenden wird, verwendet er den Begriff zunächst in der Botanik.
Während der Typus die Gesetzmäßigkeit betont, akzentuiert die Metamorphose
„alle vorhandenen Möglichkeiten der Natur, vom Grundmuster oder Typus ab-
zuweichen“.26 Dabei bezeichnet die Metamorphose sowohl Prozess als auch Er-
gebnis.27 Dass jedes Ergebnis der Metamorphose aber nur ein vorläufiges ist,
zeigt sich in der Struktur des Versuchs die Metamorphose der Pflanzen zu erklä-

25 Vgl. Gädeke 2000.
26 Zaharia 2012, 542.
27 Vgl. Becker 1998, 700.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 229

ren, der nicht nur Übergänge erzählt, sondern diese auch zu motivieren, das
heißt physiologisch zu erklären versucht. Dabei arbeitet er sich an dem Wider-
spruch zwischen Ausdehnung und Zusammenziehung ab, den die Metamorpho-
se inszeniert.28 Um die „geheime Verwandtschaft der verschiedenen äußern
Pflanzenteile“ (MA 3.2, 319) zu untersuchen, bedarf es deshalb bestimmter nar-
rativer Verfahren, allen voran das der Segmentierung in verschiedene Abschnit-
te. Deshalb erzählt der Text in 123 Paragraphen vorwiegend in der ersten Person
Plural die Geschichte der einjährigen Pflanze vom Samenkorn über die verschie-
denen Stadien bis hin zu den Früchten und Samen. Die Motivierung der ver-
schiedenen Stadien führt aber an die Grenzen der bereits erwähnten konkurrie-
renden Theorien von Evolution oder Epigenesis und ihrer unterschiedlichen
Motivierungsvorschriften. Statt sich nun festzulegen, verschiebt der Text die
Motivierung immer weiter, bis sich die Reihe der Stadien nicht mehr schließen
lässt. Katalysator dieser Verschiebung sind sylleptische Übertragungen ohne
Zwischenschritt, die genau an den Stellen das Argument überbrücken, wo der
Text ins Spekulieren geraten müsste. Diese Stellen sind blinde Flecken einer
kausalen Reihe, die aber gleichwohl nicht dazu führen, dass der Text sie
zugunsten einer finalen Motivierung verabschiedet.

Vor dem Hintergrund der beiden Grundbegriffe des Textes – Typus und Me-
tamorphose – besteht mein Vorschlag darin, diese Übergänge in Beziehung zum
Gesetz des Pflanzenwachstums zu stellen, das Goethe in der Wechselbeziehung
von Ausdehnung und Zusammenziehung formuliert. Denn in einer narratologi-
schen Analyse werden Ausdehnung und Zusammenziehung zu narrativen Prin-
zipien, die Zeit- und Motivierungsstruktur verschalten. An den Übergängen der
verschiedenen Stadien pausiert die botanische Folge folglich, um die Stadien
im Wachstum umso schneller zu raffen. Dabei inszeniert die botanische Folge
jedes Stadium als die Ursache für das unmittelbar darauffolgende Stadium; sie
stellt also kausale Motivierung her. Allerdings wird diese Kausalkette in den
narrativen Pausen der Darstellung unterbrochen und mit dem Ziel des Wachs-
tums abgeglichen. Am Ende jedes Entwicklungsschritts komplementiert der Ver-
such deshalb die kausale Struktur mit finalen Motivierungen, um den vorläufi-
gen Schließungen an den Unterbrechungen der Erzählung eine Richtung zu
geben. Die folgende Analyse will zeigen, wie die Paragraphenreihe des Versuchs
mit metaleptischen Figuren der Folge arbeitet, um die Metamorphose der Pflan-
zen zu erklären.

Neben dem seit 1784 in einer Prachthandschrift zirkulierten Aufsatz zum
Zwischenkieferknochen ist der Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu erklä-
ren der erste naturwissenschaftliche Text, den Goethe veröffentlicht hat. Mit nur

28 Vgl. Geulen 2017, 359 f.; Breidbach 2006, bes. 122–126; Bies 2012, 162–176.



230 III Folge

einer Publikation zu Lebzeiten begnügt sich Goethe allerdings nicht: Nach der
ersten Veröffentlichung 1790 nimmt er den Text 1817 fast unverändert in Zur
Morphologie auf, um ihn schließlich 1831 nochmals als deutsch-französischer
Paralleldruck mit einer Übersetzung von Soret zu publizieren. Der Aufsatz be-
ginnt mit einem lateinischen Linné-Zitat aus der Prolepsis Plantarum, das die
Prämisse formuliert, nach der die Natur sich selbst immer ähnlich sei („natura
enim sibi semper est similis“, MA 3.2, 318). Diese Ähnlichkeit gilt es also in je-
dem Stadium der Pflanzenmetamorphose zu erläutern, wie bereits ein Blick in
das dem Motto vorangestellte Inhaltsverzeichnis nahelegt; Wiederholung wird
damit zum Grundprinzip des Textes. Konsequenterweise teilt das Inhaltsver-
zeichnis die 123 Paragraphen in 18 Abschnitte ein, denen bis zum elften Ab-
schnitt Stadien der Pflanzenentwicklung entsprechen. So führt der Versuch
„[v]on den Samenblättern“ (MA 3.2, 318) im ersten Abschnitt bis zu „den unmit-
telbaren Hüllen des Samens“ (ebd.) im elften Abschnitt. Dann ändert der Text
aber sein Verfahren: Im zwölften Abschnitt beschreibt er als „Rückblick und
Übergang“ (ebd.) nicht mehr nur den Übergang der Pflanze, sondern auch den
Übergang des Textes und kommt so auf Unregelmäßigkeiten der Metamorphose
wie die bereits erwähnten durchgewachsenen Pflanzen zu sprechen. Besonders
auffällig ist dabei, dass Linné nicht nur zum Motto des Textes avanciert, son-
dern dass seine „Theorie von der Antizipation“ (ebd.) einen eigenen vorletzten
Abschnitt erhält. Im letzten Abschnitt der „Wiederholung“ (ebd.) wird der Text
dabei nicht nur die Pflanze imitieren, die sich im Wachstum durch den Über-
gang in einen neuen Zyklus selbst wiederholt (vgl. MA 3.2, 309), sondern zu-
gleich seinen Gewährsmann Linné überbieten, indem er seine Theorie als frühe-
res Stadium der Wissensgeschichte inszeniert.

Diese Überbietungsgeste hängt aber von narrativen Verfahren ab, die ich
nun in drei Schritten untersuche. Zunächst analysiere ich, wie der Text in der
Einleitung programmatisch sein Erkenntnisinteresse exponiert und dabei be-
reits darauf hinweist, dass die narrative Funktion der botanischen Folge eine
epistemologische Funktion ist. Zweitens analysiere ich die ersten elf Abschnitte
bis zur Zäsur des zwölften Abschnittes. Dort inszeniert der Text die regelmäßige
Metamorphose der Pflanze als chronologische und durchgehend motivierte Se-
quenz ohne temporale Anachronien, wohl aber mit Anisochronien: Raffungen
und Pausen, die Ähnlichkeit der verschiedenen Stadien untereinander suggerie-
ren. Drittens schließlich analysiere ich die Abweichungen von dieser Sequenz
in den letzten sechs Abschnitten, die nun mit Anachronien in Gestalt von Pro-
lepsen und Analepsen den Abweichungen ihres Gegenstandes Rechnung tragen
muss.

Goethe beginnt ohne Ankündigung mit einer aus neun Paragraphen beste-
henden Einleitung. Am Anfang dieser Einleitung steht eine Setzung, die im ers-
ten Paragraphen eine Beobachtung fordert:



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 231

Ein jeder, der nur das Wachstum der Pflanzen einigermaßen beobachtet, wird leicht be-
merken, daß gewisse äußere Teile derselben, sich manchmal verwandeln und in die Ge-
stalt der nächstliegenden Teile bald ganz, bald mehr oder weniger übergehen. (MA 3.2,
319)

Mit einer Allaussage führt Goethe so seinen Gegenstand ein: Statt sich der
Pflanze oder ihrem Wachstum im Allgemeinen zu widmen, interessieren ihn
die Übergänge, die aber – so das erste Beispiel des Versuchs – auch an der
ausgewachsenen Blume im Sinne einer simultanen Metamorphose als „sicht-
bare Zeichen ihres Ursprungs“ (MA 3.2, 319) erkennbar bleiben, also als Zei-
chen, die auf die sukzessive Metamorphose verweisen. Der dritte Paragraph be-
schreibt diese Zeichen indes als Skandal, weil sie darauf hinweisen, „daß es auf
diese Weise, der Pflanze möglich ist einen Schritt rückwärts zu tun, und die
Ordnung des Wachstums umzukehren“ (ebd.). Der Kommentar der Münchner
Ausgabe bemüht sich zu beschwichtigen, dass eine solche Umkehr eigentlich
ein „Verhalten in der Entwicklung“ (MA 3.2, 620) und damit unproblematisch
ist. Dass der Text diese Entwicklung der Staubblätter aber als Umkehr insze-
niert, weist auf das metaleptische Verfahren hin, das mit Prolepsen und Analep-
sen arbeiten wird, um die Entwicklung der Pflanze – vor dem Hintergrund des
dynamischen Typus – transparent zu machen. Dabei inszeniert der Versuch sei-
ne Ergebnisse zunächst als relativ unspektakulär:

Die geheime Verwandtschaft der verschiedenen äußern Pflanzenteile, als der Blätter, des
Kelchs, der Krone, der Staubfäden, welche sich nach einander und gleichsam auseinan-
der entwickeln, ist von den Forschern im allgemeinen längst erkannt, ja auch besonders
bearbeitet worden, und man hat die Wirkung, wodurch ein und dasselbe Organ sich uns
mannigfaltig verändert sehen läßt, die Metamorphose der Pflanzen genannt. (MA 3.2, 319)

Dezidiert stellt sich der Text damit in die Tradition der zeitgenössischen Natur-
forschung; hinter dieser rhetorischen Nachfolge, die – wie sich im Verlauf des
Versuchs zeigen wird – durchaus das Potenzial einer Vereinnahmung in sich
trägt, verbergen sich aber signifikante Umstellungen, die ausgerechnet an dem
Punkt zu Tage treten, an dem Goethe auf seinen titelgebenden Begriff zu spre-
chen kommt. Denn zum einen verwendet der Versuch den Metamorphose-Begriff
keineswegs konform mit der zeitgenössischen Forschung,29 ohne freilich auf ei-
nen bestimmten Beitrag zu verweisen, obwohl der Schluss auf Linné nahe
liegt.30 Zum anderen aber – und das ist entscheidender für mein Argument –
zeigt sich bereits an der syntaktischen Struktur, dass der Text aus einer tempora-

29 Vgl. Saltzwedel 1993, 234 f.; Kuni 2002, 79 f.
30 Vgl. MA 3.2, 620.



232 III Folge

len Sukzession eine kausale Folge macht: „nach einander und gleichsam aus-
einander“ (ebd.) konzipiert Goethe die verschiedenen Stadien; die Metamorpho-
se der Pflanzen ist nicht mehr nur ein beschreibender Begriff, sondern wird zu
einer „Wirkung“, die „sehen läßt“ (ebd.).

Goethe versteckt also seine These hinter der – wenngleich unspezifischen –
Referenz auf die zeitgenössische Forschung und gibt im Folgenden eine Eintei-
lung der Metamorphose in drei verschiedene Arten: die regelmäßige, die unregel-
mäßige und die zufällige Metamorphose. Die regelmäßige oder „fortschreitende“
(MA 3.2, 320) Metamorphose steht im Zentrum zumindest des ersten Teils des
Versuchs. Sie beschreibt die „Umwandlung einer Gestalt in die andere, gleichsam
auf einer geistigen Leiter“ (ebd.) und wird an einjährigen Pflanzen demonstriert.
Die unregelmäßige oder „rückschreitende“ (ebd.) Metamorphose dagegen kehrt
diese Leiter um. Auch dieser Metamorphose widmet sich der Versuch, weil sie
abseits des „großen Zwecke[s]“ (ebd.), der das Ziel der regelmäßigen Metamor-
phose ist, Rückschlüsse auf den Kausalzusammenhang treffen lässt:

Durch die Erfahrungen, welche wir an dieser [unregelmäßigen, SM] Metamorphose zu
machen Gelegenheit haben, werden wir dasjenige enthüllen können was uns die regelmä-
ßige verheimlicht, deutlich sehen, was wir dort nur schließen dürfen; und auf diese Weise
steht es zu hoffen, daß wir unsere Absicht am sichersten erreichen. (MA 3.2, 320)

Die Absicht und damit das Ziel des Versuchs ist also nur über die Abweichung
zu erreichen. Genauso wichtig wie die Integration der unregelmäßigen Meta-
morphose ist dem Text aber auch die Abgrenzung von der zufälligen Metamor-
phose, „weil sie uns von dem einfachen Wege, welchem wir zu folgen haben,
ableiten und unsern Zweck verrücken könnte“ (ebd.). Denn mit der zufälligen
Metamorphose ist das Kausalgefüge, das der Text untersuchen möchte, nicht
mehr auf die Natur in Gestalt der Pflanze zurückzuführen, sondern insofern
zufällig, als sie „von außen, besonders durch Insekten gewirkt wird“ (ebd.),
und damit nicht kontrolliert werden kann. Mit „diesen monströsen, und doch
in gewisse Grenzen eingeschränkten Auswüchsen“ (ebd.) will der Text nichts
zu tun haben. Der letzte Paragraph der Einleitung verbindet eine Rechtfertigung
mit einer Ankündigung und wechselt dazu in die erste Person Singular. Zu-
nächst rechtfertigt der Versuch seinen Verzicht „auf erläuternde Kupfer“
(MA 3.2, 321), die er „in der Folge nachzubringen“ (ebd.) andeutet, und betont
seine Vorläufigkeit. Die sich daran anschließende Widmung ist insofern interes-
sant, als sie nicht nur eine Verbeugung vor „gleichgesinnten Schriftstellern“
(ebd.) darstellt, sondern sich an „gleichzeitige[ ] Meister“ (ebd.) wendet, in die
sich Goethe hier zunächst implizit, später explizit einreiht.

Damit komme ich zum zweiten Schritt meiner Analyse. Die Einleitung hat
die Voraussetzungen der regelmäßigen Metamorphose expliziert, die der Ver-



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 233

such nun in zwölf Abschnitten und 75 Paragraphen erläutert. Die Erzählung
folgt in ihrer Anordnung der regelmäßigen Metamorphose, indem sie die Sta-
dien chronologisch abhandelt und durch Raffung beschleunigt, um an ihren
Übergängen zu pausieren. Die narrative Basisstruktur ist dabei für jedes Stadi-
um ähnlich: Auf die Bezeichnung der Phänomene folgt ihre Explikation über
eine genaue Beschreibung und schließlich ein Analogieschluss von Planzentei-
len verschiedener Stadien, worauf wiederum die Überleitung zum nächsten Sta-
dium folgt. So werden die Kotyledonen zunächst benannt (§ 11), dann ihre Er-
scheinung anhand der verschiedenen Bestandteile expliziert (§ 12 f.), woraufhin
geschlossen werden kann: „[W]ir erkennen sie vielmehr für die ersten Blätter
des Stengels“ (MA 3.2, 322). Wenn sie als Blätter gelten können, lässt sich der
Analogieschluss bilden, dass sie Knoten sowie Augen haben müssen und folg-
lich Ansatzpunkte für die weitere Entwicklung der Pflanze bieten. Anschließend
aber pausiert die Beschreibung der Kotyledonen, um sie in einer „Bemerkung“
(ebd.) in Beziehung zu den „folgenden Blättern“ (ebd.) zu stellen.

Diese narrative Pause hat es in sich, weil sie nicht nur Merkwürdigkeiten
der Pflanzenentwicklung vorwegnimmt, sondern in der Beschreibung bestimm-
ter nichtprototypischer Arten gar Stadien bis zum Kelch überspringt, der erst
im IV. Abschnitt behandelt werden wird. Um diese Bemerkung, die sich „wieder
zu erinnern“ (MA 3.2, 325) der Versuch vornimmt, in den Griff zu bekommen,
schließt der Abschnitt mit einer weiteren Bemerkung, der zu den Stengelblät-
tern überleitet, indem er sie mit den Kotyledonen auf der Basis ihrer Komplexi-
tät vergleicht. Der nächste Abschnitt von der Ausbildung der Stengelblätter wie-
derholt diese Abfolge, indem er zunächst die Blätter als „Federchen[ ]“ (ebd.)
bezeichnet, dann ihre Gestalt im Gegensatz zu den Kotyledonen beschreibt
(§ 19), um schließlich die verschiedenen, sich in ihrer Komplexität stets stei-
gernden Variationen anzuzeigen (§ 20). Darauf folgt der Analogieschluss zum
Blattstiel (§ 21), um über weitere Analogieschlüsse schließlich das Stadium der
Stengelblätter über deren größte Ausdehnung zur „Epoche der Blüte“ (MA 3.2,
329) überzuleiten, nachdem die narrative Folge wiederum in einer Bemerkung
(v. a. § 27) pausiert. Der Aufbau der einzelnen Abschnitte lässt sich also grob als
Abfolge von Bezeichnung, Explikation, Analogieschluss, Bemerkung und Über-
leitung beschreiben. Auffällig ist, dass sich der Text im Zuge der Analyse dieser
Stadien mehrfach dagegen wehrt, Abweichungen von seinem Schema zu be-
handeln und so seine Folge zu gefährden (vgl. §§ 17, 22, 23): Hinweise auf diese
Phänomene erledigt der Text „im Vorbeigehn“ (MA 3.2, 327) und verweist auf
eine Behandlung „in der Folge“ (MA 3.2, 326). Die einzelnen Stadien werden
also über Wiederholung verknüpft, die sich in dieser Struktur mit ihren sukzes-
siv angeordneten Elementen beobachten lässt. Einerseits reguliert der Versuch
seine Folge damit insofern, als er ohne Anachronien in durchgehenden Motivie-



234 III Folge

rungen die regelmäßige Metamorphose darstellt und die unregelmäßige Meta-
morphose ausschließt. Andererseits weisen Anisochronien in Gestalt von pau-
sierenden Erzählerkommentaren, die diese Ausschließung rechtfertigen und die
Folge des Pflanzenwachstums durch Bemerkungen vervielfältigen, immer da-
rauf hin, wie begründungsbedürftig die regelmäßige Metamorphose ist.

Wenn Goethe bei der Darstellung der regelmäßigen Metamorphose von kau-
salen Zusammenhängen spricht – etwa in der „vornehmste[n] Ursache“ (ebd.)
der Ausbildung des nächsten Stadiums –, dann heißt das weder, dass er die
Stadien auf die ausgewachsene Pflanze hin final strukturiert, noch dass er die
„ersten Triebfedern der Naturwirkungen entdecken“ (MA 3.2, 351) will. Vielmehr
meinen Ursache und Wirkung hier die Möglichkeit der Entwicklung, dass also
in einem Stadium der Metamorphose beginnend mit den Kotyledonen die Mög-
lichkeiten für weitere Entwicklungen angelegt sind. Damit handelt es sich um
eine Kausalität auf einer höheren Ebene, die nicht mehr die Stadien verbindet,
sondern die Wiederholungsbeziehungen in der Realisierung von Möglichkeit bis
hin zum Ziel der Metamorphose bezeichnet. Die Kausalität der Folge wird damit
durch die Wiederholung erst narrativ geschaffen. Im § 38 resümiert der Text
zum ersten Mal sein metaleptisches Verfahren, nachdem er die Bildung des Kel-
ches beschrieben hat, die im § 16 schon angedeutet wurde. Erst dieses Resümee
erlaubt es, das Ziel der Pflanze zu formulieren. An diesem Paragraphen lässt
sich damit das Prinzip der Motivierung zeigen:

§. 38

Auf diese Weise bildete also die Natur den Kelch; daß sie mehrere Blätter und folglich
mehrere Knoten, welche sie sonst nach einander, und in einiger Entfernung von einander
hervorgebracht hätte, zusammen, meist in einer gewissen bestimmten Zahl und Ordnung
um Einen Mittelpunkt verbindet. Wäre durch zudringende überflüssige Nahrung der Blü-
tenstand verhindert worden; so würden sie alsdann aus einander geruckt, und in ihrer
ersten Gestalt erschienen sein. Die Natur bildet also im Kelch kein neues Organ, sondern
sie verbindet und modifiziert nur die uns schon bekannt gewordenen Organe, und berei-
tet sich dadurch eine Stufe näher zum Ziel. (MA 3.2, 332)

Dieser Paragraph ist aus zwei Gründen signifikant für die Paragraphenreihe des
Versuchs. Zum einen zeigt er explizit, dass es dem Text um den Typus einjähri-
ger Pflanzen geht; dieser Typus erlaubt es, Aussagen im Konjunktiv zu treffen
und so die Bedingungen für das Pflanzenwachstum („überflüssige Nahrung“)
zu beschreiben. Dabei wird offensichtlich, dass die Form des Erzählens für die
Form des Erkennens entscheidend ist. Dass die Prämissen des Schlusses im
Konjunktiv stehen, verhindert nicht den Schluss im Indikativ; im Gegenteil
macht der Potenzialis den Schluss erst möglich und führt zum Ziel des Pflanzen-
wachstums, das aber – wie noch zu zeigen sein wird – gar nicht so einfach zu
definieren ist. Zum anderen wechselt der Text in diesem Paragraph das erste



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 235

Mal von der Präsenserzählung ins spätere Erzählen. Das tut er genau an dem
Punkt, an dem das Pflanzenwachstum kein neues Organ aus einem bereits be-
stehenden hervorbringt, sondern bereits existierende Bestandteile der Pflanze
„verbindet und modifiziert“ (ebd.). Wo die Pflanze also von der Sukzession ver-
schiedener Organe das erste Mal schließt, spiegelt das der Text, indem er von
der botanischen Folge abstrahiert und selbst – durch den Konjunktiv markiert –
eine narrative Pause inszeniert. Zugleich weist er auf die Gefahr hin, die in den
Bedingungen der Folge liegt. Denn die Schließung erfolgt nur, wenn die Pflanze
nicht durch überflüssige Nahrung dazu verleitet wird, immer weiter zu wach-
sen, ohne einen Kelch zu bilden (vgl. § 30).

Die Kronenbildung ist also die erste Pause, die die Pflanze in ihrer Meta-
morphose einlegt; bei den Kronenblättern besteht auch die Gefahr, die Ähnlich-
keit der verschiedenen Stadien zu verkennen, denn „[i]hre feine Organisation,
ihre Farbe, ihr Geruch, würden uns ihren Ursprung ganz unkenntlich machen,
wenn wir die Natur nicht in mehreren außerordentlichen Fällen belauschen
könnten“ (MA 3.2, 335). Entscheidend für dieses Argument ist insbesondere ein
außerordentlicher Fall, der in einem Übersprung besteht:

Auch gehet die Natur manchmal, indem sie das Organ des Kelchs gleichsam überspringt,
unmittelbar zur Krone, und wir haben Gelegenheit in diesem Falle gleichfalls zu beobach-
ten, daß Stengelblätter zu Kronenblättern übergehen. (MA 3.2, 336)

Nur über die Übersprünge eines Stadiums lässt sich so die Homonomie von
Stengelblättern und Kronenblättern beweisen. Dass die Pflanze ein Stadium der
regelmäßigen Metamorphose überspringt, deutet als Ellipse aber auf den regel-
mäßigen Ablauf hin. Sie gefährden also nicht die regelmäßige Metamorphose,
sondern bedingen sie geradezu. Denn nur der Übersprung des Kelchs zeigt die
Homonomie der verschiedenen Pflanzenteile; der Übersprung wird zum Kataly-
sator der regelmäßigen Folge, weil er die metamorphotischen Stadien des Typus
erkennen lässt. Die Abweichung ist an dieser Stelle also noch gut in das Erken-
nen wie das Erzählen zu integrieren, auch wenn die Darstellung des Pflanzen-
wachstums währenddessen pausiert werden muss, um den theoretischen Refle-
xionen im Erzählerkommentar Platz zu geben.

Im 59. Paragraphen reflektiert der Text zum zweiten Mal sein Verfahren und
sein Erkenntnisinteresse und schaltet so am Ende des siebten Abschnitts noch-
mals einen Erzählerkommentar ein:

§. 59

Unnötig würde es sein, sich hier ernstlich zu verwahren, daß es bei diesen Bemerkungen
die Absicht nicht sei, das durch die Bemühungen der Beobachter und Ordner bisher abge-
sonderte und in Fächer gebrachte zu verwirren; man wünscht nur durch diese Betrach-
tungen die abweichenden Bildungen der Pflanzen erklärbarer zu machen. (MA 3.2, 343)



236 III Folge

Hier wird zumindest programmatisch formuliert, dass der Versuch die taxono-
mische Ordnung in der Nachfolge von Linné nicht abschaffen, sondern ergän-
zen will – und zwar auf die abweichenden Bildungen der unregelmäßigen
Metamorphose und explizit nicht auf die regelmäßige Metamorphose. Diese Fo-
kussierung geht mit einer ausgefeilten narrativen Modellierung einher: Denn
die eigentliche Abgrenzung ist eine weitere Form der in Goethes frühen natur-
wissenschaftlichen Texten oft gebrauchten captatio benevolentiae, die aber
hier nicht nur im Konjunktiv steht, sondern explizit als „[u]nnötig“ (MA 3.2,
343) bewertet wird. Mit der so gerahmten captatio benevolentiae geht darüber
hinaus ein Stimmenwechsel einher, der zunächst von einem syntaktisch kom-
pliziert aufgebauten Passiv die Absicht des Textes eher versteckt als offenlegt.
Auch in der positiven Reformulierung des Programms findet der Text nicht in
die sonst dominierende erste Person Plural zurück, sondern flüchtet sich in ein
unpersönliches ‚man‘. Diese captatio benevolentiae dient aber ausgerechnet als
Übergang zum nächsten Abschnitt, der „[n]och einiges von den Staubwerkzeu-
gen“ (ebd.) erläutert. Der narrative Kommentar beendet also nicht einen eige-
nen Abschnitt, sondern zerstückelt den Abschnitt zu den Staubwerkzeugen in
zwei Teile, was die narrative Folge weiter verlangsamt. Inhaltlich dienen die
Staubwerkzeuge in diesem Zusammenhang als „Argument für die innere Iden-
tität der verschiedenen Pflanzenteile, welche uns bisher in so mannigfaltigen
Gestalten erschienen sind“ (ebd.); sie wiederholen die Nektarien, die ja bereits
als „Annäherungen der Kronenblätter zu den Staubgefäßen“ (MA 3.2, 342) ein-
geführt wurden. Trotz dieser Analogie der unterschiedlichen Pflanzenteile
braucht der Versuch verschiedene, aufeinander folgende Abschnitte. Wo dieser
Übergang im Objekt prekär ist – die Abgrenzung der Nektarien von den Staub-
werkzeugen ist nicht selbstverständlich (vgl. § 71) –, leistet ein narrativer Bruch
den Übergang, wie im § 59 sichtbar wurde. Das Erzählverfahren bildet damit
die epistemologische Struktur ab.

Der Versuch verwendet also enorme Energie darauf, die als analog gesetz-
ten Teile der Pflanze in eine narrative Folge zu bringen und gerät dabei zuneh-
mend in Erklärungsnöte, was sich in den immer umfangreicheren Kommenta-
ren niederschlägt. Die ähnlichen Teile zeigen sich in der Pflanze selbst bereits
im Laufe ihres Wachstums nacheinander. Besonders aufschlussreich sind Fäl-
le, in denen die Pflanze – wie im § 72 formuliert – die Folge ihres Wachstums
umkehrt, nachdem der vorhergehende Paragraph die regelmäßige Folge the-
matisiert hat. Denn erst „[r]ückschreitend zeigt uns die Natur öfters den Fall,
daß sie die Griffel und Narben wieder in Blumenblätter verwandelt“ (MA 3.2,
346). Statt also die Kausalität begründen zu können, funktioniert die Argumen-
tation über eine analeptische Umkehrung. An dieser Stelle formuliert der Text
sein erstes Gesetz:



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 237

§. 73

Wir wiederholen hier jene oben angezeigte Bemerkungen, daß Griffel und Staubfäden auf
der gleichen Stufe des Wachstums stehen, und erläutern jenen Grund des wechselsweisen
Ausdehnens und Zusammenziehens dadurch abermals. Vom Samen bis zu der höchsten
Entwickelung des Stengelblattes, bemerkten wir zuerst eine Ausdehnung, darauf sahen
wir durch eine Zusammenziehung den Kelch entstehen, die Blumenblätter durch eine
Ausdehnung, die Geschlechtsteile abermals durch eine Zusammenziehung; und wir wer-
den nun bald die größte Ausdehnung in der Frucht, und die größte Konzentration in dem
Samen gewahr werden. In diesen sechs Schritten vollendet die Natur unaufhaltsam das
ewige Werk der Fortpflanzung der Vegetabilien durch zwei Geschlechter. (MA 3.2, 347)

Die Wiederholung, mit der der Versuch sein Gesetz hier einleitet, ist mehr eine
Zusammenfassung. Zwar wird die Polarität von Ausdehnen und Zusammenzie-
hen in verschiedenen Paragraphen angedeutet (u. a. in den §§ 33, 38, 41 und
50), aber erst hier bringt der Text sie – im Erzählerbericht des späteren Erzäh-
lens – in eine strukturierte Folge von sechs Schritten, in denen sich Ausdeh-
nung und Zusammenziehung abwechseln. Spätestens an dieser Stelle zeigt sich
auch, wie der Text diese Folge konzipiert: Bemerken, sehen, gewahr werden
sind die Verben, mit denen die botanische Folge dargestellt wird. Damit wird
die Erzählung selbst zu einem Mittel der Erkenntnis, das jedoch von der Folge
abhängt, die sie über metaleptische Verfahren produziert. Das Prinzip von Aus-
dehnung und Zusammenziehung ist dabei der Schlüssel, der die Prinzipien der
regelmäßigen Metamorphose gerade durch ihre Abweichungen in Gestalt der
unregelmäßigen Metamorphose ergründen kann. Die Griffel und Staubfäden
spiegeln dieses Prinzip insofern wider, als sie beide durch eine Zusammenzie-
hung entstehen, obwohl sie der Text in den Abschnitten VIII und IX nacheinan-
der abhandeln muss. Der Text muss also nacheinander erzählen, was im
Wachstum der Pflanze auf derselben Entwicklungsstufe zu finden ist.

Damit kann sich Goethe dem letzten Abschnitt widmen: der Ausdehnung
der Frucht und dem Zusammenziehen des Samens. Auch hier ist die „rück-
schreitende Metamorphose“ (MA 3.2, 347) wieder von heuristischem Wert, be-
sonders wenn es die „Blattähnlichkeit“ (MA 3.2, 349) zu beweisen gilt. Die Dar-
stellung der regelmäßigen Metamorphose endet mit dem Abschnitt XII, der als
„Rückblick und Übergang“ (MA 3.2, 351) das Verfahren im späteren Erzählen
nochmals zusammenfasst und kommentiert:

Und so wären wir der Natur auf ihren Schritten, so bedachtsam als möglich gefolgt; wir
hätten die äußere Gestalt der Pflanze in allen ihren Umwandlungen, von ihrer Entwicke-
lung aus dem Samenkorn, bis zur neuen Bildung desselben begleitet. Und ohne Anma-
ßung die ersten Triebfedern der Naturwirkungen entdecken zu wollen, auf Äußerung der
Kräfte, durch welche die Pflanze ein und eben dasselbe Organ nach und nach umbildet,
unsre Aufmerksamkeit gerichtet. Um den einmal ergriffenen Faden nicht zu verlassen,



238 III Folge

haben wir die Pflanze durchgehends nur als einjährig betrachtet, wir haben nur die Um-
wandlung der Blätter welche die Knoten begleiten bemerkt, und alle Gestalten aus ihnen
hergeleitet. (MA 3.2, 351)

Der Text kommt also an dieser Stelle zu einem vorläufigen Ende, das wiederum
vom Konjunktiv abhängt und in den Indikativ über die Ellipse des Hilfsverbs
überleitet und so schließt: Vom Samenkorn ausgehend ist er wieder beim Sa-
menkorn angelangt. Dass diese Schritte der Natur erst in der narrativen Folge
erkennbar und unterscheidbar werden und dass weiter die Ähnlichkeit der ein-
zelnen sukzessiv auftretenden Pflanzenteile erst durch diese Folge aus dem
Blatt abzuleiten ist, macht der Text zwar nicht explizit. Aber er zeigt, dass diese
Schließung eine vorläufige ist, weil er betont, dass es, „um diesem Versuch die
nötige Vollständigkeit zu geben, nunmehr noch nötig [ist], von den Augen zu
sprechen welche unter jedem Blatt verborgen liegen“ (MA 3.2, 351). Deshalb ist
der Versuch mit diesem ersten Durchgang von den Samen zu den Samen nicht
abgeschlossen, sondern braucht einen weiteren narrativen Durchgang durch
die botanische Folge.

Der zweite Teil des Versuchs beginnt somit mit der Erläuterung der Augen,
die eine zweite Form der Metamorphose der Pflanze in Gang bringen, die neben
der „erste[n], einfache[n], langsam fortschreitende[n] Fortpflanzung der Vegeta-
bilien“ (MA 3.2, 352) als ungeschlechtliche Form der Fortpflanzung steht. Es gibt
also eine zweite Folge, die der bislang dargestellten Folge aus verschiedenen
Knoten und der abschließenden geschlechtlichen Fortpflanzung von Staubfäden
und Griffel beigeordnet ist. Das Auge hat dabei „in seinen Wirkungen eine große
Ähnlichkeit mit dem reifen Samen“ (ebd.); ist also Ausgangspunkt einer alterna-
tiven Folge, die nicht auf Keimblättern und damit der Ableitung aus dem Blatt
gründet – der Hauptanalogie und Basis für den Typus des Versuchs. Zunächst
reagiert der Text auf diese Bedrohung seines Systems neben dem Verweis auf
den Botaniker Joseph Gärtner mit der Differenzierung zwischen „ausgebildeten
Pflanzen“ (MA 3.2, 353), bei denen Samen von Augen deutlich unterschieden
sind, und „unausgebildeten Pflanzen“ (ebd.), bei denen sich aber „der Unter-
schied zwischen beiden selbst vor den Blicken des schärfsten Beobachters zu
verlieren“ (ebd.) scheint. Die Krise ist noch tiefgreifender als gedacht. Denn sie
rührt an die Methode des Versuchs, der nach dieser für die unausgebildeten
Pflanzen vergeblichen Differenzierung nochmals ansetzt:

Es gibt unbezweifelte Samen, unbezweifelte Gemmen [Knospen, SM]; aber der Punkt, wo
wirklich befruchtete, durch die Wirkung zweier Geschlechter von der Mutterpflanze iso-
lierte Samen mit Gemmen zusammentreffen, welche aus der Pflanze nur hervordringen
und sich ohne bemerkbare Ursache loslösen, ist wohl mit dem Verstande, keineswegs
aber mit den Sinnen zu erkennen. (MA 3.2, 353)



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 239

Das schärfste Beobachten hilft hier also nicht weiter, sondern muss um die Fä-
higkeit des Verstandes ergänzt werden, Analogien zu bilden. Die Folgerung be-
zieht sich dementsprechend auf die Analogie, dass die Samen trotz ihrer unter-
schiedlichen Gestalt in ihrer Aufgabe für das Pflanzenwachstum „mit beiden
[Gemmen und Augen, SM] nahe verwandt sind“ (ebd.).

Im folgenden Abschnitt XIV macht Goethe die Probe aufs Exempel, indem
er die Bildung der zusammengesetzten Blüten und Fruchtstände aus den Augen
erklärt, wo er bisher nur die einfachen Blüten aus den Knoten erklären konnte.
Die aus Augen entwickelten Pflanzen als „besondere Pflänzchen“ (ebd.) können
dabei das Stadium des Kelchs überspringen und direkt zur Blüte gelangen. Das
erklärt der Text mit den „reinere[n] Säfte[n]“ (MA 3.2, 354), welche die Tochter-
pflanze aus den Knoten ihrer Mutterpflanze erhält. Bei der Behandlung der
Augen nimmt sich der Text also die erste Folge, die er in den ersten 84 Paragra-
phen beschrieben hat, nochmals vor, aber modifiziert und begründet sie an-
ders. Gleichwohl bleibt die erste Folge das Basismodell für die zweite. Indem
der Versuch so Analogien der Entwicklung „von Knoten zu Knoten“ und „von
Auge zu Auge“ (MA 3.2, 355) bildet, ist die Folge indes prinzipiell unabschließ-
bar; die Folge der Pflanze kann beliebig wuchernd fortgesetzt werden: Jedes
Stadium wird so potenziell zum Ansatzpunkt einer neuen Pflanze. Die dadurch
entstehenden „mannigfaltigen Gestalten“ (MA 3.2, 356) lassen sich – wie der
Text im § 102 vorläufig schließt – nichtsdestotrotz erklären:

nur wird freilich dazu erfordert, daß man mit jenen oben festgestellten Begriffen der Aus-
dehnung und Zusammenziehung, der Zusammendrängung und Anastomose, wie mit Al-
gebraischen Formeln bequem zu operieren, und sie da, wo sie hingehören anzuwenden
wisse. Da nun hierbei viel darauf ankommt, daß man die verschiedenen Stufen, welche
die Natur so wohl in der Bildung der Geschlechter, der Arten, der Varietäten, als in dem
Wachstum einer jeden einzelnen Pflanze betritt, genau beobachte und mit einander ver-
gleiche: so würde eine Sammlung Abbildungen zu diesem Endzwecke neben einander
gestellt, und eine Anwendung der botanischen Terminologie auf die verschiedenen Pflan-
zenteile bloß in dieser Rücksicht angenehm und nicht ohne Nutzen sein. Es würden zwei
Fälle von durchgewachsenen Blumen, welche der oben angeführten Theorie sehr zu stat-
ten kommen, den Augen vorgelegt, sehr entscheidend gefunden werden. (MA 3.2, 356)

Nicht nur der Vergleich mit der Mathematik ist hier bemerkenswert, weil er den
Status der deskriptiven Begriffe ändert. Vielmehr erweitert der Versuch seinen
Gegenstandsbereich radikal, indem die Metamorphose der Pflanze generalisier-
bar wird. Der Versuch will also nicht nur die Metamorphose der Pflanze analy-
sieren und erklären, sondern einen Schlüssel zu weiteren – wenn nicht allen –
Bildungen der Natur liefern: Gattungen, Arten und Varietäten werden so im
Analogieschluss zur Metamorphose der Pflanze erklärbar. Gleichzeitig verbleibt



240 III Folge

die Forderung nach Abbildungen im Konjunktiv31 – genauso wie das Beispiel
der durchgewachsenen Blumen, das den Abschnitt zu den Augen veranschauli-
chen könnte.

Letzteres löst der Text aber in den Abschnitten XV und XVI ein, die sich
nun nicht mehr mit einem Pflanzentypus, sondern mit konkreten Pflanzen in
Gestalt der durchgewachsenen Rose und Nelke beschäftigen. Sie bilden den vor-
läufigen Abschluss des zweiten Teils des Versuchs und werden explizit funktio-
nalisiert: „Alles was wir bisher nur mit der Einbildungskraft und dem Verstande
zu ergreifen gesucht, zeigt uns das Beispiel einer durchgewachsenen Rose auf
das Deutlichste.“ (MA 3.2, 357) Die beiden durchgewachsenen Blumen sind aber
durchaus problematisch. Zwar liefern sie den „sichtbaren Beweis“ (ebd.) für
einige Hypothesen und vor allem für die Blattähnlichkeit des Kelches. Gleich-
zeitig zeigen sie eine Gefahr der Natur:

Und so zeigen uns denn beide Fälle, daß die Natur gewöhnlich in den Blumen ihren
Wachstum schließe und gleichsam eine Summe ziehe, daß sie der Möglichkeit ins Unend-
liche mit einzelnen Schritten fortzugehen Einhalt tue, um durch die Ausbildung der Sa-
men schneller zum Ziel zu gelangen. (MA 3.2, 358)

Den Einhalt der potenziell ins Unendliche ausgreifenden Folge, den der Text hier
so optimistisch formuliert, ist durch die „ungeheure[ ] Entwickelung“ (MA 3.2,
358) durchaus bedroht, auch wenn die Bildung von Samen in der durchgewach-
senen Nelke eine Fortpflanzung im Sinne der regelmäßigen Metamorphose er-
möglicht.

Diese Bedrohung der natürlichen Folge im Wachstum der Pflanze, die nicht
mehr schließt, sondern potenziell unendlich weiterwächst, affiziert auch die
Folge des Versuchs. Denn in seinem letzten Abschnitt vor dem Fazit widmet sich
der Text Linnés Theorie der Antizipation:

§. 107

Wenn ich, auf diesem Wege, den einer meiner Vorgänger, welcher ihn, noch dazu, an der
Hand seines großen Lehrers versuchte, so fürchterlich und gefährlich beschreibt, (c) auch
hie und da gestrauchelt hätte, wenn ich ihn nicht genugsam geebnet und zum besten
meiner Nachfolger von allen Hindernissen gereiniget hätte; so hoffe ich doch diese Bemü-
hung nicht fruchtlos unternommen zu haben. (MA 3.2, 361)

Der Konditionalsatz im Konjunktiv, der mit der Fußnote (c) auf Ferber und Lin-
né verweist, macht nochmals klar, dass die Nachfolge, in die sich der Text stellt,
alles andere als einfach ist. Gleichwohl versteckt sich hier im Konjunktiv nur
kaum der eigene Anspruch, der schließlich darin besteht, Linnés Theorie hinter

31 Vgl. Bies 2012, 165 f.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 241

sich zu lassen, also „da fortschreiten [zu] können, wo er stehen blieb“ (MA 3.2,
361). Statt Linnés Theorie nun Schritt für Schritt zu falsifizieren, begnügt sich
der Text mit der Darstellung dessen, „was ihn hinderte weiter fort und bis ans
Ziel zu schreiten“ (ebd.). Das Ziel freilich ist der Versuch selbst, wie im weiteren
Verlauf der Argumentation klar wird. Denn Linné hat seine Theorie mit den
Bäumen am falschen, weil zu komplexen Beispiel entwickelt, statt wie Goethe
„auf die einjährigen Pflanzen besonders Rücksicht zu nehmen“ (MA 3.2, 362).
Die einjährigen Pflanzen hätten nämlich Linnés Vorstellung der Antizipation
oder Prolepsis falsifiziert, da die Knospen genau dieser Pflanzen nicht darauf
hindeuten können, dass sie eigentlich auf sechs Jahre angelegt wären. Vielmehr
lassen sich mithilfe des Versuchs die Knospen des Baumes als einjährige Pflan-
zen erfassen: Die einjährigen Pflanzen werden zum Prototyp der Metamorphose
und können die mehrjährigen Pflanzen erklären. Linné hat also das Gesetz der
Zusammendrängung einer sukzessiven Entwicklung (vgl. MA 3.2, 361) von der
falschen Seite her betrachtet, weil er sich mehr für die ausgewachsene Pflanze
als für ihre Entwicklung interessiert. Neben diesem Hauptargument gegen
Linné identifiziert der Versuch noch eine zweite Ursache für seinen Irrtum, weil
er die innere Rinde des Baumes in ihrer Rolle für die weitere Entwicklung der
Pflanze unterschätzt hat (vgl. § 111). Am Ende des Textes wird so klar, dass das
Motto, das der Versuch eben diesem Text entnimmt, nicht bloße Referenz, son-
dern vielmehr der Ausgangspunkt zum Erkenntnisfortschritt ist, den der Ver-
such in seiner Paragraphenfolge vorlegt.

In zwölf Paragraphen fasst der Versuch seine Ergebnisse schließlich zusam-
men. Er beginnt mit einem Wunsch, dass der Text Nachfolger finde und so
selbst nur eine Stufe auf dem Weg „der Wahrheit“ (MA 3.2, 363) einnehme. Da-
mit reiht sich Goethe in eine Folge ein und inszeniert einen offenen Prozess. In
der anschließenden Wiederholung der „Haupt Resultate“ (ebd.) strukturiert der
Text seine bisher – bis auf wenige summierende Abschnitte – sukzessiv an-
geordneten Stufen der Metamorphose der einjährigen Pflanze neu und leitet
Thesen ab: Das Wachstum der Pflanze und ihre Fortpflanzung hängen mitei-
nander zusammen, obwohl die Fortpflanzung „auf einmal“ (MA 3.2, 364) und
das Wachstum „sukzessiv“ (ebd.) vonstattengeht. Ob die Pflanze weiterwächst
oder Blüten ausbildet, ist manipulierbar: Der Versuch hat damit auch eine zu-
mindest angedeutete experimentelle Komponente. Die Verbindung zwischen
diesen beiden Modi der Metamorphose der Pflanze wird aber sofort in das pola-
re Schema von Ausdehnung und Zusammenziehung integriert, indem das
Wachstum mit ersterem, die Fortpflanzung mit letzterem assoziiert wird. Des-
halb kann der Text zusammenfassen: „Es mag nun die Pflanze sprossen, blühen
oder Früchte bringen, so sind es doch nur immer dieselbigen Organe welche in
vielfältigen Bestimmungen und unter oft veränderten Gestalten die Vorschrift



242 III Folge

der Natur erfüllen“ (MA 3.2, 364 f.). Der Versuch in seiner Folge kann dieses Or-
gan in allen Metamorphosen beschreiben, obwohl er sich schließlich weigert,
ein „allgemeines Wort“ (MA 3.2, 366) zu setzen, das „dieses in so verschiedene
Gestalten metamorphosierte Organ“ bezeichnet (ebd.) und stattdessen auf die
Konkretion seines in der botanischen Folge erst produzierten Gegenstandes ver-
traut.32 Auffällig ist, dass die Abweichungen der unregelmäßigen Metamorpho-
se und die potenziell problematischen Phänomene wie die durchgewachsenen
Blumen in der Zusammenfassung keine Erwähnung finden, sieht man von ei-
nem kurzen Paragraphen zu den Augen ab (vgl. § 122). Auch wenn der Text
schließlich ankündigt, seinen Gegenstand „in der Folge genauer und umständ-
licher abzuhandeln“ (ebd.), bleibt der zweite Versuch zur Metamorphose der
Pflanzen fragmentarisch.

1.4 Zusammenfassung: Entwicklung erzählen – Biologie

Folge erzählen heißt für Goethes biologische Schriften, dass die narrative Funk-
tion epistemologisch grundiert ist, wenn sie zwischen verschiedenen biologi-
schen Ereignissen Zusammenhang stiftet und so Erklärungspotenzial bean-
sprucht. Dabei hängt sie von metaleptischen Verfahren ab, welche die narrative
Zeit mit Ordnung, Dauer und Frequenz je verschieden konfigurieren: Anachro-
nien (Prolepse, Analepse, Syllepse etc.) und Anisochronien (Raffung, Pause
etc.) sowie alle Abweichungen von singulativen Frequenzen (insbesondere Ite-
ration und Repetition). Mit der temporalen Struktur der Erzählungen ändert sich
aber auch ihre Motivierung. Sie oszillieren zwischen kausaler und finaler Moti-
vierung, was für die theoretischen Schlüsse der Biologie weitreichende Konse-
quenzen hat. Nur in diesem Zusammenspiel von Zeit und Motivierung bildet die
biologische Folge einen Typus als Schlüssel für weitere Untersuchungen, der
aber nicht theoretisch formuliert, sondern nur narrativ dargestellt werden kann.
Diese biologische Folge hat das Kapitel in drei Schritten analysiert.

In einem ersten Schritt habe ich die Voraussetzungen der biologischen Fol-
ge untersucht. Die Analyse von Über die Notwendigkeit von Hypothesen indiziert
eine Verschiebung im Erkenntnisinteresse wie in der Darstellungsweise: Statt
nach dem Ursprung der Welt zu fragen, steht nun die Entwicklung mit ihren
unterschiedlichen Stadien im Zentrum. Diese Entwicklung kann nur eine ar-
beitsteilige theoretische Folge von Beobachtung, Vergleich und Hypothese er-
klären. Dass der Text selbst im Status der Hypothese verbleibt und seine eigent-

32 Vgl. Pörksen 1986, 85–88.



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 243

liche Hypothese zur Erdbildung gar nicht erst formuliert, unterstreicht dieses
metaleptische Verfahren, das eine theoretische Folge mit einer narrativen Folge
darstellt. Die Frage nach Entwicklung ist dabei eng mit ästhetischen Überlegun-
gen verbunden, wie die Untersuchung von Einfache Nachahmung der Natur,
Manier, Styl zeigt. Zwar suggeriert der Text eine Stufenfolge, welche die drei
Darstellungsweisen aber nicht hierarchisieren will. Den Darstellungsweisen ent-
sprechen nichtsdestotrotz ihre bevorzugten Gegenstände mit ansteigender
Komplexität, die sukzessiv voraussetzungsreichere epistemologische Zugriffe
fordern. Als Überleitung zur Osteologie habe ich schließlich zwei weitere kurze
Texte analysiert, die den bisher analysierten Stufen explizit die Frage ihrer Moti-
vierung stellen. Der 2. Abschnitt. Versuch einer allgemeinen Vergleichungslehre
plädiert für eine strikt kausale Vorgehensweise, weigert sich aber, ein Schöp-
fungsnarrativ als Erstursache zu platzieren. Stattdessen wechselt er das Register
und fragt danach, was das Schöpfungsnarrativ in der Naturforschung leistet,
um schließlich ein erstaunlich dichtes Netz an Determinationen für die Entwick-
lung der verschiedenen Gestalten der Natur zu präsentieren. Dabei operiert der
Text prominent mit einer doppelten Folge: der Folge seiner Gegenstände in
eben jenen Gestalten der Natur und der Folge der Wissenschaft, die im Fort-
schritt ihr Ziel besitzt; er verbindet damit Naturgeschichte und Wissensge-
schichte. Dass der Text durch die Verschiebung von der Folge der Natur zur
Folge der Wissenschaft den Sprung vom Tier zum Menschen ausklammert, zeigt
sich insbesondere in einem weiteren kleinen Text, der diesen Zusammenhang
zu seinem Hauptthema macht: In wiefern die Idee: Schönheit sei Vollkommenheit
mit Freiheit, auf organische Naturen angewendet werden könne schlägt nicht nur
eine Typologie der Tiere nach ästhetischen Kriterien vor. Indem er diese Kriteri-
en reflektiert, stellt er die Prinzipien des typologischen Verfahrens ebenso in
Frage wie das teleologische Schöpfungsnarrativ, das den Menschen als Ziel der
Naturgeschichte setzt.

An den im engeren Sinn osteologischen Schriften lässt sich anschließend
zeigen, dass der Aspekt der Folge nicht von der Abfolge der Gegenstände ab-
hängt, sondern vor allem auf der Darstellungsebene zu suchen ist. Die Folge
von osteologischen Strukturen ist ein – dezidiert narratives – Mittel des Ver-
gleichs, das umfassende Erkenntnisse über den Knochenaufbau verschiedener
Tiere zu generieren verspricht. Im Naturgeschichtlichen Beitrag zu Lavaters ‚Phy-
siognomischen Fragmenten‘ zeigt sich so der menschliche Schädel als Normal-
fall, um den verschiedene Tierschädel als verminderte Subtypen qua Äquivalen-
zen gruppiert werden und so den Charakter der einzelnen Tierarten bestimmen.
Im Versuch aus der vergleichenden Knochenlehre wird letzteres zwar fallen gelas-
sen, aber die Reihenbildung der verschiedenen Tierschädel wird umgekehrt
zum heuristischen Instrument für die Suche nach dem Zwischenkieferknochen



244 III Folge

des Menschen. Der Versuch über die Gestalt der Tiere unterlegt diesem typologi-
schen Verfahren einen regulativen Begriff: den osteologischen Typus. Um die
Gestalt der Tiere erkennen zu können, bedarf es eines Schlüssels in Gestalt die-
ses Typus, der als Muster eine Stufe höher als die bisher verhandelten Phäno-
mene angesiedelt und dementsprechend in den beobachtbaren Realisierungen
variabel ist. Mit dem Begriff der Ursache allerdings bricht der Text genau dann
ab, wenn es an die Definition dieses Typus geht. Der 1. Abschnitt. Versuch einer
allgemeinen Knochenlehre beschreibt schließlich exakt diesen Typus in Gestalt
des Schädels der sogenannten höheren Tiere. Dabei problematisiert er in seiner
Darstellung besonders die Frage der Kausalität, indem den verschiedenen Kno-
chen je nach Ausprägung Potenzial für Rückschlüsse auf die Tiere unterstellt
wird. Der Typus des Tierschädels wird damit zu einem Schema, das in un-
terschiedlichen Realisierungen unterschiedliche Schlussfolgerungen zulässt.
Goethes frühe osteologische Schriften zeigen so, wie im Zusammenspiel von
Erkennen und Erzählen in doppelten Folgen ein zunächst vergleichendes Ver-
fahren in eine programmatisch allgemeine Knochenlehre übergeht.

Mit der Botanik ändert sich nicht nur der Gegenstand, sondern auch die
narrative Folge: Anders als die toten Knochen entwickelt sich die Pflanze näm-
lich und besitzt damit eine ihr eigene Zeitlichkeit. Die Übergänge zwischen den
verschiedenen Stadien dieser Entwicklung stehen mit dem Begriff der Metamor-
phose im Mittelpunkt des Versuchs die Metamorphose der Pflanzen zu erklären.
In Vorarbeiten wie Von den Kotyledonen und Botanik als Wissenschaft lässt sich
schrittweise nachvollziehen, wie der typologischen Gleichzeitigkeit eine se-
quenzielle Folge unterlegt wird. Die Metamorphose ist dabei grundsätzlich
mehrdeutig, weil der Begriff sowohl den Prozess als auch das Ergebnis bezeich-
net. Dem Begriff entspricht dabei ein metaleptisches Verfahren, das die Ent-
wicklung der einjährigen Pflanze segmentieren, darstellen und erklären kann.
Sichtbar wird die Metamorphose nur, indem Goethe über Raffung und Pause
die Erzähldauer moderiert. Am Ende jedes Stadiums in der Entwicklung der
Pflanze pausiert die Erzählung und beschreibt den Übergang zum nächsten.
Diese Sukzession ist aber motiviert. Denn indem jedes Stadium die Ursache für
das folgende Stadium bildet, wird aus der temporalen Sukzession eine kausale
Folge, die aber im Lauf der regelmäßigen Metamorphose zunehmend erklä-
rungsbedürftig wird. Probleme ereilen dieses Kausalgefüge schließlich, wenn
das Ziel der einjährigen Pflanze in den durchgewachsenen Pflanzen ignoriert
wird. Hier zeigt sich die Stärke des metaleptischen Verfahrens, das die Abwei-
chungen der botanischen Folge in die narrative Folge des Versuchs integrieren
kann. Der Preis für diese Integration besteht indes darin, dem Typus der einjäh-
rigen Pflanze die individuellen Abweichungen der durchgewachsenen Rose und
Nelke gegenüberzustellen. Die alternative Folge der durchgewachsenen Pflanze



1 Die Folge der Natur: Biologische Schriften 245

löst also eine Verzweigung der narrativen Struktur aus. Der Versuch die Meta-
morphose der Pflanzen zu erklären ist damit weniger die Beschreibung einer spe-
zifisch botanischen Versuchsanordnung oder das Protokoll von botanischen
Beobachtungen, sondern zuallererst eine Erzählung, welche die Übergänge zwi-
schen verschiedenen Stadien der Entwicklung mittels metaleptischer Verfahren
generiert. In der biologischen Folge gibt es kein neutrales Erzählen, das unab-
hängig von seinen Gegenständen und der Erkenntnis dieser Gegenstände wäre;
vielmehr besitzt selbst die chronologische und durchgehend motivierte Abfolge
ein epistemologisches Profil. Goethes frühe biologische Erzählungen sind dem-
entsprechend nicht Erzählungen von der Entwicklung der Naturgeschichte,
sondern stellen diese erst im Erzählen her.


