
1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften
Goethes erstes naturwissenschaftliches Betätigungsfeld ist die Geologie. Nach-
dem er sich bereits in Leipzig mit Physik und in Straßburg mit Chemie und
Anatomie beschäftigt hat, nehmen seine naturwissenschaftlichen Bemühungen
erst in Weimar Fahrt auf – ausgerechnet im ersten Weimarer Jahrzehnt, das bis
heute als unproduktiv geschmäht wird. Wie die von der Forschung stets bemüh-
ten biographischen Dokumente und Goethes Mitarbeit in der Bergwerkskom-
mission nahelegen, scheinen seine geologischen Forschungen zunächst ledig-
lich darauf abzuzielen, den Ilmenauer Bergbau wiederzubeleben.1 Ein Blick in
die Texte widerlegt diese Vorannahme allerdings schnell; sie sind nur wenig
dazu geeignet, dem Vorhaben der Bergwerkskommission auf die Sprünge zu
helfen. Stattdessen geht es ihnen um das Erkennen der Natur. Dieses Erkennen
stößt allerdings schnell an seine Grenzen, wenn es von der geologischen Be-
schreibung zu Thesen der Gesteinsbildung gelangt. Denn Geologie oder Geo-
gnosie, wie die Disziplin zeitgenössisch meist genannt wird,2 zu betreiben,
heißt im ausgehenden achtzehnten Jahrhundert immer auch, den Ursprung der
Welt zu erforschen.3 Dies ist vor allem der Fall, wenn es sich um das ‚Urgestein‘
Granit handelt, das am prominentesten von Georges-Louis Leclerc de Buffon
Les Époques de la nature (1778) als Fundament der Welt gehandelt wird und so
Einblicke in die Anfänge der Erdentstehung verspricht.4

Jedes Gestein und insbesondere der Granit haben also ihren Platz in der
Geschichte – und diese Geschichte verlangt nach Geschichten. An der Stelle,
wo das Erkennen der geologischen Objekte notwendig spekulativ wird, erfolgt
der Einsatz des Erzählens. Narrativ sind die Texte dabei weniger, weil sie ver-
schiedene Ereignisse in der Gesteins- und Erdentstehung miteinander motivie-
rend verbinden, sondern vielmehr, weil sie am vermeintlichen Ursprung der
Erde mit Positionen des Erzählens experimentieren. Goethes frühe geologische
Schriften werden dadurch selbst zu einem Steinbruch der narrativen Stimme:
Sie suchen einen Ort, von dem aus die geologischen Objekte nicht nur beschrie-
ben, sondern auch ihre Entstehung erklärt werden kann. Diese Suche nach ei-
nem Ort des Erzählens, der zugleich ein Ort des Erkennens ist, hängt von meta-
leptischen Verfahren ab. Denn alle Texte unterlaufen – in unterschiedlichen
Gewichtungen – die Leitdifferenzen der narratologischen Kategorie der Stimme:

1 Vgl. Gnam 2001, 79–82; Engelhardt 1997, 245–247; Engelhardt 1982, 169–179.
2 Vgl. Gnam 2001, 80; Braungart 2009.
3 Vgl. Braungart 2005, 159–164; Braungart 2000, 108–110; Görner 1995, 53; Busch 1994.
4 Vgl. Wyder 2008, 137; vgl. dazu auch Goethes Text Epochen der Gesteinsbildung (MA 2.2,
509–511).

https://doi.org/10.1515/9783110586213-007



118 II Ort

Tab. 4: Korpus der naturwissenschaftlichen Texte in II.1.

1.1 Voraussetzungen 1.2 Denken in Differenzen 1.3 Das Urgestein erzählen

Die Natur (1782/83) Naturlehre (1789) Granit I (1784)
Studie nach Spinoza Antwort (1789) Granit II (1785)
(1784/85 bzw. 1788/89)

Weder sind ihr Standpunkt oder ihr Zeitpunkt eindeutig zu bestimmen, noch
sind ihre Stellung zum Erzählgegenstand zweifelsfrei oder ihre Aussage-
instanzen zu determinieren. Diese metaleptischen Störungen interpretiere ich
nicht als Fehler der Erzählungen. Im Gegenteil untersuche ich ihre Funktion für
die epistemologische Struktur der Texte. Jede metaleptische Übertretung – so
die These dieses Kapitels – entwirft einen bestimmten Zugriff auf den Gegen-
stand der Erzählungen, der die Grenzen des Erkennens nicht überspielt, son-
dern narrativ ausstellt.5

Die Voraussetzung von Goethes geologischen Schriften sind naturphiloso-
phische Übungen, die einen metaleptischen Standpunkt und ein dementspre-
chendes Erzählverfahren veranschlagen, um auf die Objekte der Natur zugrei-
fen zu können. Dieser naturphilosophische Ausgangspunkt soll in einem ersten
Schritt in den Texten Die Natur (1782/83) und Studie nach Spinoza (1784/85 oder
1788/89)6 analysiert werden (1.1). Mein Lektürevorschlag besteht darin, die Tex-
te nicht als gleichsam zu überwindende Vorstufe der späteren naturwissen-
schaftlichen Texte zu lesen, sondern als erstes Experimentierfeld der narrativen
Verfahren, die später keineswegs aufgegeben, sondern ihren Gegenständen ent-
sprechend neu konfiguriert werden. In einem zweiten Schritt analysiere ich mit
der Naturlehre (1789) und ihrer Antwort (1789) einen frühen Text, in dem Goethe
sein System der Natur ausgerechnet in Briefform darlegt (1.2). Am Anfang dieses
Systems steht das ‚Urgestein‘ Granit, das ich drittens in den Texten Granit I
(1784) und Granit II (1785) untersuche (1.3). Hier erhalten Goethes frühe Überle-
gungen zur Naturwissenschaft erstmals einen konkreten Gegenstand und zei-
gen gleichzeitig in ihren narrativen Verfahren über topologische Metaphern
buchstäblich, dass sie nach einem Ort des Erkennens suchen, der nur mittels
metaleptischer Verfahren entworfen werden kann.

5 Damit muss auch die weitverbreitete Periodisierung in Goethes naturwissenschaftlichen
Texten zumindest befragt werden, nach der sich Goethe in den 1780er Jahren primär mit Klas-
sifizierung beschäftigt hat, um dann in den 1790er Jahren Technologien des Beobachtens ins
Kalkül zu ziehen (vgl. exemplarisch Gailus 2012, 148 f.).
6 Die Datierung der Entstehung erweist sich vor dem Hintergrund, dass die Studie nach Spino-
za erst 1891 gedruckt wurde, als schwierig. Vgl. MA 2.2, 877; Wenzel 2012, 238 f., 646.



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 119

1.1 Voraussetzungen: Zwischen Naturphilosophie
und Naturwissenschaft

Goethes frühe naturwissenschaftliche Schriften bewegen sich auf der Grenze
zwischen Naturphilosophie und Naturwissenschaft. Eckart Förster hat kürzlich
gezeigt, dass diese Grenze nicht als Schwelle im Sinne einer modernen Ablö-
sungsbewegung zu verstehen ist: Die frühen naturwissenschaftlichen Texte ver-
abschieden nicht einfach naturphilosophische Methoden, um anschließend
ausschließlich mit strikt naturwissenschaftlichen Herangehensweisen zu ope-
rieren.7 Stattdessen vermitteln sie zwischen Naturphilosophie und Naturwissen-
schaft in ihrem Versuch des anschauenden Denkens, indem sie sich zwar nicht
mit naturphilosophischer Spekulation zufriedengeben, aber deshalb das Er-
kenntnisinteresse der Naturphilosophie keineswegs fallen lassen. Denn die Na-
turphilosophie unterscheidet sich von der Naturwissenschaft um 1800 vor allem
durch ihr unterschiedliches Schließverfahren. Dementsprechend analysiert
Förster das Verfahren, das bei Goethe sowohl naturphilosophisch – von der Ur-
sache auf die Wirkung bzw. vom Allgemeinen auf das Besondere – als auch
naturwissenschaftlich – von der Wirkung auf die Ursache bzw. vom Besonderen
auf das Allgemeine – schließt.8 Diese kombinierende Methode des anschauen-
den Denkens hat aber einen entscheidenden Nachteil, der ihre Vermittlung be-
trifft. Zwar erfasst sie „das Ganze als Ganzes“, das Ergebnis des Denkens ist auf
den Begriff zu bringen und ohne größere Probleme kommunizierbar; gleichzei-
tig ist dieses Ergebnis aber „nicht mittels diskursiven Denkens erfahr- oder be-
urteilbar“.9 Daran anknüpfend stellt sich die Frage nach der Vermittlung dieses
anschauenden Denkens, das nicht unabhängig von seiner Darstellung zu den-
ken ist, weil erst seine Abbildung den epistemologisch grundierten Erfahrungs-
prozess beurteilen lässt. Pointierter formuliert: Ohne Darstellung gibt es keine
Erkenntnis im Sinn des anschauenden Denkens. Das Mittel der Wahl sind meta-
leptische Verfahren, die in den zu analysierenden Texten unterschiedlich ein-
gesetzt werden, um mit Aporien, Paradoxa und Unsicherheiten im Erkenntnis-
prozess umzugehen. Zwei Texte veranschaulichen diese Abhängigkeit von der
Darstellung, wenn es um Goethes naturphilosophisches und naturwissenschaft-
liches Projekt geht: Die Natur und Studie nach Spinoza. Beide Texte verbindet,
dass ihre Autorschaft umstritten ist. Nichtsdestotrotz geben sie Goethes frühe

7 Vgl. Förster 2014, 44 f.
8 Vgl. Förster 2014, 45 f. Zu den Implikationen im Hinblick auf den intuitiven Verstand vgl.
Wellbery 2012.
9 Förster 2014, 54. Damit radikalisiert Förster einen Befund der neueren Forschung, die sich
dieser Frage intensiv widmet. Vgl. Heusser 2000; Breidbach 2011, bes. 30.



120 II Ort

naturwissenschaftliche Thesen so pointiert wieder, dass die Forschung überein-
gekommen ist, die beiden Texte in Goethes Gesamtausgaben aufzunehmen.10

Die Natur ist der früheste Text zu einer allgemeinen Naturlehre, den die
Goethe-Gesamtausgaben verzeichnen. Seine Autorschaft war lange ungeklärt,
obwohl das Goethe-Handbuch in seinen Supplementen mittlerweile davon aus-
geht, dass der Text nicht von Goethe, sondern von dem Schweizer Theologen
Georg Christoph Tobler stammt.11 Überliefert ist die Handschrift von Goethes
Schreiber Seidel mit Goethes eigenhändigen Korrekturen im Vorfeld der anony-
men Publikation im 32. Stück des Tiefurter Journals, das Ende 1782 oder Anfang
1783 erschienen ist. Auch der Titel wechselt mehrmals: Während das Tiefurter
Journal noch „Fragment“ setzte, titeln Eckermann und Riemer für Goethes
Werkausgabe letzter Hand „Die Natur. Aphoristisch. (Um das Jahr 1780.)“. Nicht
zuletzt die Aufnahme in die Werkausgabe und Goethes in diesem Kontext er-
schienene Erläuterung haben dazu geführt, dass der kleine Text bereits früh
größere wissenschaftliche Beachtung gefunden hat.12 Diese Karriere führt ihn
gar in die 1869 erschienene Gründungsausgabe der heute noch führenden Wis-
senschaftszeitschrift Nature, wo er in der Übersetzung von T. H. Huxley unter
dem Titel „Nature: Aphorisms by Goethe“ zum Programm einer neuen wissen-
schaftlichen Plattform avanciert.13

Im Kontext von Goethes frühen naturwissenschaftlichen Schriften ist der
Text aber nicht nur durch sein Konzept der Natur von fundamentalem Interesse,
sondern besonders aufgrund seiner Darstellungsverfahren. Sie inszenieren eine
bestimmte epistemologische Konfiguration, die es im Folgenden zu analysieren
gilt. Denn weder die Klassifizierung als Aphorismensammlung noch als „Skiz-
ze“14 oder „Rhapsodie“15 beschreiben das dezidiert narrative Potenzial dieses
Textes, weil er in seinem Verlauf verschiedene Stimmen erprobt, die sich suk-
zessive individualisieren. Gleichzeitig kennzeichnet den Text eine Struktur von
Wiederholung und Variation, die seine einzelnen Sätze in einen stärkeren Zu-
sammenhang stellt, als es die Klassifikation als ‚Aphorismen‘ nahelegt. Durch

10 Vgl. Wenzel 2012, 237 f. Die Münchner Ausgabe hält die Autorschaft dagegen noch für un-
geklärt (vgl. MA 2.2, 477).
11 Vgl. Wenzel 2012, 237. Bereits Morris entwickelt in seinem Kommentar von 1905 eine vor
dem Hintergrund zeitgenössischer Autorschaftstheorien durchaus interessante Hypothese,
dass Tobler „eine Art phonographisches Talent gewesen sei“ (zit. Beutler 1909, 121) und Goethe
durch die Niederschrift des Aufsatzes gewissermaßen seine Stimme geliehen hat. Vgl. Dainat
2004; Hering 1927.
12 Vgl. FA 25, 862 f.
13 Huxley 1869.
14 Breidbach 2011, 30.
15 LA II, 1B, 1107.



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 121

Wiederholung und Variation verfährt der Text insofern metaleptisch, als er die
Frage nach einem möglichen Standpunkt der Naturerkenntnis am Ende durch
die Thematisierung seiner Stimme explizit verweigert und die Ebene wechselt.
Katalysator dieses Ebenenwechsels sind nicht zuletzt die abundanten Verweise
auf religiöse Intertexte, die schließlich zum Ende des Sprechens über Natur füh-
ren, das seinerseits in einem imaginären Sprechen der Natur aufgeht.

Natur! Wir sind von ihr umgeben und umschlungen – unvermögend aus ihr herauszutre-
ten, und unvermögend tiefer in sie hinein zu kommen. Ungebeten und ungewarnt nimmt
sie uns in den Kreislauf ihres Tanzes auf und treibt sich mit uns fort, bis wir ermüdet sind
und ihrem Arme entfallen. (MA 2.2, 477)

Der Text beginnt mit einem Ausruf, der durchaus als Anruf interpretiert werden
kann. Dergestalt exklamatorisch setzt Die Natur in einer Reihe von Negationen
eine erkenntnistheoretische Falle in Szene: Die kollektivierte Aussageinstanz ist
von der Natur umstellt und darum vor allem „unvermögend“, ihren Platz und
damit ihre epistemologische Position zu verändern bzw. zu verbessern, wie die
Reihe von Negationspartikeln unmissverständlich klarmacht. In der Metapher
des Tanzes ist es eindeutig, wer hier wen führt; der Aufforderung zum Tanz
nicht nachzukommen, ist keine Option; und dem Tanz zu entkommen heißt, mit
fatalen Konsequenzen „ihrem Arme [zu] entfallen“. Was der Text anschließend
inszeniert, ist genau ein solcher Tanz von Bewegung und Gegenbewegung; sein
Motor ist das Paradox, worin auch die narrative Qualität des Textes besteht.
Denn Die Natur erzählt keine Geschichte mit einer doppelten temporalen Struk-
tur; der Text arrangiert Ereignisse nicht in einer zeitlichen Folge, die unab-
hängig von der Erzählzeit funktioniert. Vielmehr erprobt Die Natur in apho-
ristischen Volten verschiedene Positionen, von der aus eine Geschichte erzählt
werden könnte. Dabei wechseln die Aussageinstanzen von der ersten Person
Plural über die dritte Person Singular zur ersten Person Singular: Sie verengt
sich also vom umgreifenden ‚wir‘ über das unpersönliche ‚sie‘ und das noch
unpersönlichere ‚man‘ zum individuellen ‚ich‘.

Diese Entwicklung vollzieht sich in 29 Absätzen, wobei der erste und der
letzte Absatz einen Rahmen bilden. Die 27 gerahmten Absätze sind in sich anti-
thetisch organisiert und behandeln jeweils ein Paradox; die häufigste Konstruk-
tion ist adversativ und benutzt die Adverben ‚aber‘ und ‚doch‘. Die Antithesen
werden dabei nicht auseinander entwickelt; es ist keine argumentative Reihe
erkennbar, wohl aber sind Wiederholungen und Variationen zu konstatieren.
Mit der Antithese greift Die Natur auf eine Gedankenfigur zurück, die für Roland
Barthes die beständigste Figur der Rhetorik ist, weil sie als „die Figur des Un-
sühnbaren“ jede Verbindung der beiden oppositionellen Terme unterläuft und



122 II Ort

trotzdem in der Paradoxie oder „Wortallianz“ vollzieht.16 An dieser anfängli-
chen Spannung arbeitet sich der Text ab und hinterfragt somit auch die „Glaub-
würdigkeit“ seiner Stimmen, die hier immer vor allem die Funktion haben, die
Natur zu erkennen.17 Die erste Antithese „Alles ist neu und doch immer das
Alte“ (MA 2.2, 477)18 wird dynamisierend variiert zu: „Es ist ein ewiges Leben
Werden und Bewegen in ihr und doch rückt sie nicht weiter.“ (ebd.) Schließlich
greift der vorletzte Absatz diese Opposition wieder auf, indem er sie personali-
siert: „Jedem erscheint sie [die Natur, SM] in einer eigenen Gestalt. Sie verbirgt
sich in tausend Namen und Termen und ist immer dieselbe.“ (MA 2.2, 479) Mit
dieser losen Reihe von Antithesen, die sich variierend durch den Text ziehen,
bildet Die Natur bezeichnenderweise genau das aus, was Barthes als die Fortset-
zung des Skandals der Antithese in der Paradoxie bezeichnet: den „Erzähler“,
der „an der inneren Abgrenzung der Adversion, auf der Mauer der Antithese“
die Tabuverletzung personifiziert.19 Dementsprechend zeigt sich am Ende des
Textes, dass die Aussageinstanz ihre Verengung vom ‚wir‘ zum ‚ich‘ sogar noch
radikalisiert, indem sie sich zur Funktion der Natur stilisiert: „Ich sprach nicht
von ihr. Nein was wahr ist und was falsch ist alles hat sie gesprochen. Alles ist
ihre Schuld, alles ist ihr Verdienst.“ (MA 2.2, 479)

Damit ist der Text nicht nur ein Hymnus an die Natur,20 sondern auch ein
Hymnus der Natur, den die Natur sich selbst singt. Der Ort, von dem aus die
Natur beschrieben werden kann, liegt in der Natur selbst. Analog dazu ist die
Stimme, die erzählt, ebenfalls zumindest imaginativ die Stimme der Natur. Da-
mit diese Vorstellung eine Anschauung erhalten kann, bedient sich der Text
eines metaleptischen Verfahrens, das von der erzählten Natur zu einer erzählen-
den Natur führt. Die sukzessive Verengung der Aussageinstanz mündet also in
einer Entdifferenzierung von Ich und Natur. Vorbereitet und verstärkt wird diese
metaleptische Entdifferenzierung durch intertextuelle Bezüge, die Die Natur im
Laufe des Hymnus veranschlagt. Dass mit Tobler der vermutliche Autor ein
Theologe ist, kann als erstes Indiz für theologische Intertexte gewertet werden,
selbst wenn Gott mit keinem Wort Erwähnung findet.21 Spätestens im 24. Absatz
sind diese auch ohne Rekurs auf den vermeintlichen Urheber nicht mehr zu

16 Barthes 1987, 31 f. Vgl. auch Groddeck 2008, 195 f.; Lausberg 2008, §§ 787–807.
17 Groddeck 2008, 196.
18 Bereits die ältere Forschung liest diese Antithese darüber hinaus sogar als Schlüsselstelle
zu Goethes späteren naturwissenschaftlichen Schriften. Vgl. Schneider 1908, 273.
19 Barthes 1987, 32.
20 Vgl. Schneider 1908, 257–281.
21 Vgl. LA II, 1B, 1108–1110. Daneben haben vor allem Verweise auf Shaftesbury und die anti-
ke Orphik Forschungsenergie gebündelt. Vgl. Kistler 1954, 383–389.



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 123

übersehen: „Sie hat keine Sprache noch Rede, aber sie schafft Zungen und Her-
zen durch die sie fühlt und spricht.“ (MA 2.2, 479) Mit diesem freien Verweis auf
Psalm 19,4 stellt der Text die Verbindung der Natur als Werk Gottes zu ihrem
Schöpfer her. Damit kann die Natur zum Gegenstand des Lobpreises werden, ja
der Lobpreis ist selbst Teil der Natur. Aus der erkenntnistheoretischen Falle des
Anfangs mit ihren Grenzen des Erkennens wird so ein privilegierter Zugang zur
Natur, der allerdings – das ist die Pointe – bestimmte narrative Verfahren in
Form einer spezifischen Stimme braucht. Genau an dieser Stelle wird die Natur
zur natura naturans, Schöpfer und Schöpfung zugleich, die darüber hinaus kei-
ne Zeit außer der Gegenwart kennt:

Sie ist alles. Sie belohnt sich selbst und bestraft sich selbst, erfreut und quält sich selbst.
Sie ist rauh und gelinde, lieblich und schröcklich, kraftlos und allgewaltig. Alles ist im-
mer da in ihr. Vergangenheit und Zukunft kennt sie nicht. Gegenwart ist ihr Ewigkeit. Sie
ist gütig. Ich preise sie mit allen ihren Werken. Sie ist weise und still. Man reißt ihr keine
Erklärung vom Leibe, trutzt ihr kein Geschenk ab, das sie nicht freiwillig gibt. Sie ist listig
aber zu gutem Ziele und am besten ist’s ihre List nicht zu merken. (MA 2.2, 479)22

Der Text wechselt hier zum ersten Mal in die erste Person Singular; damit ist
das Ende der Entwicklung seiner Erzählfunktionen erreicht. Weil er sich so ei-
nerseits in Antithesen weigert, einen genauen Standpunkt zu bestimmen, von
dem aus die Natur erkannt und erzählt werden kann, andererseits aber über die
biblischen Intertexte und seine zunehmend personalisierten Erzählfunktionen
die Möglichkeit eines solchen Punktes andeutet, zeigt sich die Schwellenposi-
tion des Textes. Mit der Grundfigur der Antithese geht die spezifische Zeitlich-
keit des Textes einher, die Narrativität nicht durch doppelte temporale Sequen-
zialität herstellt, sondern radikale Gegenwart inszeniert. Gegenwart meint in
diesem Zusammenhang, dass Die Natur eine Stimmenfindung in Gang setzt, an
deren Ende die erste Person Singular steht, die aber mit der Auflösung der Diffe-
renz von erkennendem Subjekt und zu erkennendem Objekt einhergeht.

Dieses Verfahren verschärft sich in Goethes Studie nach Spinoza, welche
die Grenzen der Erkenntnis als willkürliche und souveräne Begrenzung der
Erkenntnis zur „Gnade der Natur“ (MA 2.2, 482) umdeutet. Dieser Schluss, der
mit der Erwähnung Gottes expliziert, was Die Natur in ihren biblischen Intertex-
ten nur andeutet, ist hier durch den Konjunktiv verstärkt allerdings deutlich
ironisch zu lesen, wie es der Kommentar der Münchner Ausgabe nahelegt und
die Leopoldina-Ausgabe als Möglichkeit zumindest zulässt.23 Im Kontext der
frühen naturwissenschaftlichen Schriften, die zunächst den Ort bestimmen

22 Vgl. dazu die ‚List der Natur‘, die bei Kant eine größere Rolle spielt (siehe Kap. I.3.4).
23 Vgl. MA 2.2, 876 f.; LA II, 1B, 1127.



124 II Ort

müssen, von dem aus erkannt werden kann, ist diese Interpretation erklärungs-
bedürftig. Wie also kommt die Studie dazu, die Beschränkung zu diskreditieren,
wenn sie diese doch zu Beginn als Voraussetzung der Erkenntnis postuliert?
Meine diesbezügliche These dazu greift auf der Ebene ihrer Darstellungsverfah-
ren: Denn mithilfe von metonymischen Ketten, die sich zu zirkulären, qua Ana-
logie operierenden Schlüssen verbinden, erkundet der Text die Grenzen der
Erkenntnis. Dementsprechend will ich zeigen, dass die Studie als eine frühe
Näherung an eine epistemologische Fragestellung gelesen werden kann, die be-
reits Wilhelm Dilthey als einen ihrer ersten Kommentatoren beschäftigt hat: Wie
können die Grenzen der Erkenntnis ausgelotet werden?24

Bereits der Titel, der allerdings nicht von Goethe selbst stammt,25 weist eine
ironische Deutung zumindest nicht von sich, indem er die Mehrdeutigkeit zwi-
schen Nachfolge und Abgrenzung zum Programm macht: „Studie nach Spino-
za“ kann erstens heißen, dass Goethe Spinozas Ideen folgt, aber zweitens auch,
dass Goethe Spinozas Ideen überwunden glaubt und nun an sie anknüpft. Die
spärliche Forschung scheint die erste Deutung zu bevorzugen, schließt aber die
zweite Deutung nicht aus, wenn etwa Dilthey prominent behauptet: „Goethe
war niemals Spinozist“.26 Horst Lange radikalisiert diese Deutung noch – zu-
mindest für den vorliegenden Text – und spricht der Studie bis auf ihren Titel
Referenzen zu Spinozas Ideen rundweg ab,27 auch wenn Jutta Eckle diese Refe-
renzen genauer verfolgt.28 Die Frage, die sich mir im Kontext dieser Analyse
stellt, lautet allerdings nicht: Wie steht Goethe zu Spinoza? Vielmehr frage ich
nach den narrativen Verfahren, mit denen der Text die Grenzen des Erkennens
auslotet. Auch hier lassen sich metaleptische Verfahren konstatieren, allerdings
in einer doppelten Konstellation. Erstens springt die Studie in ihrem Erkenntnis-
objekt zwischen der Ordnung der Dinge und der Ordnung des Einzeldings. Da-
mit allerdings impliziert sie eine folgenreiche Analogie, die von der Verbindung
der Einzeldinge abhängt und die der Text nicht kausal begründet, sondern als
Kontiguität beschreibt. Der Schlüssel zu Grenzen des Erkennens ist also die
Metalepse, die sich rhetorisch als Metonymie realisiert und schließlich von ei-
ner im weitesten Sinn pantheistischen Naturauffassung zu einer ästhetischen
Naturerkenntnis springt.

24 Vgl. Dilthey 1894, 320 f.
25 Vgl. LA II, 1B, 1116.
26 Dilthey 1894, 333.
27 Vgl. Lange 2011, 20.
28 Vgl. LA II, 1B, 1116–1127. Vgl. darüber hinaus für einen Überblick zu Goethes Spinoza-Rezep-
tion: Bollacher 1998; Amrine 2011.



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 125

Der Text lässt sich in vier Teile gliedern:29 Seinen Einstieg bildet die Gleich-
setzung der Begriffe von Dasein und Vollkommenheit,30 die zum dritten und
entscheidenden Begriff – der Unendlichkeit – führt: „Der Begriff vom Dasein
und der Vollkommenheit ist ein und eben derselbe, wenn wir diesen Begriff so
weit verfolgen als es uns möglich ist so sagen wir daß wir uns das Unendliche
denken.“ (MA 2.2, 479) Bereits im ersten Satz werden die Grenzen des Erken-
nens zur Bedingung („so weit […] als es uns möglich“), um die initiale Setzung
zu extrapolieren und im Status einer Aussage („so sagen wir“) zu relativieren.
Der zweite Satz weist auf diese Unmöglichkeit explizit hin, vollzieht aber die
Gleichsetzung in umgekehrter Reihenfolge nach: „Das Unendliche aber oder die
vollständige Existenz kann von uns nicht gedacht werden.“ (MA 2.2, 480) Über
eine metonymische Reihe verbindet der Text also Dasein, Vollkommenheit, Un-
endliches und vollständige Existenz, um dann die in jedem Fall notwendige
Beschränkung auf eine der beiden Seiten der Erkenntnis zu verschieben: auf
das Erkenntnisobjekt oder das Erkenntnissubjekt. Unendliches mit beschränk-
tem Geist zu denken heißt also, die eigene Beschränkung zu erkennen und da-
mit die Richtung des Erkennens vom Objekt auf sich selbst als erkennendes
Subjekt umzulenken. Das hält die Studie im zweiten Abschnitt freilich nicht da-
von ab, Aussagen über das Unendliche zu treffen und es in Relation zum be-
schränkten Einzelding zu setzen. Dass dieses beschränkte Einzelding kein Teil
des Unendlichen ist, sondern am Unendlichen teilnimmt, also in einer Bezie-
hung zum Unendlichen steht, leistet an dieser Stelle die Metonymie in einer
Bedeutungsverschiebung zwischen ‚Teile haben‘, ‚Teile sein‘ und ‚Teil nehmen‘:

Man kann nicht sagen daß das Unendliche Teile habe.

Alle beschränkte Existenzen sind im Unendlichen sind aber keine Teile des Unendlichen
sie nehmen vielmehr Teil an der Unendlichkeit. (MA 2.2, 480)

Damit folgt auch der zweite Abschnitt der Studie der Struktur von Setzung, Er-
läuterung und Schlussfolgerung, die einen Kausalzusammenhang zwischen be-
schränkten Einzeldingen ablehnt und stattdessen die Kette der Dinge auf Anläs-
se im Sinne von Gelegenheiten (occasiones) begründet: „[E]s also scheint daß
ein Ding vom andern hervorgebracht werde welches aber nicht ist, sondern ein
lebendiges Wesen gibt dem andern Anlaß zu sein und nötigt es in einem be-
stimmten Zustand zu existieren“ (ebd.). Ein Ding gibt also lediglich den Anlass
für ein nächstes, begründet es aber nicht.

29 Vgl. Dilthey 1894, 333.
30 Dass damit ein spinozistischer Grundsatz des Frühwerks ausgedrückt ist, betont Bollacher
an prominenter Stelle. Vgl. Bollacher 1969, 237 f.



126 II Ort

Mit diesem Plädoyer für eine Kontiguität, die nicht auf Kausalität beruht,
beschreibt der Text zugleich sein Verfahren, das die Naturerkenntnis nicht
durch Schlüsse begründen will, sondern den Zusammenhang der Dinge meta-
leptisch aus dem Unendlichen postuliert. Metaleptisch ist dieses Postulat, weil
es Kausalität überspringt und stattdessen verschiedene Orte setzt, von dem aus
die Natur erkannt werden könnte. Weil dieses Postulat aber nicht begründet
werden kann, wie der erste Abschnitt bereits gesetzt hat, widmet sich der dritte
Abschnitt folglich dem Einzelding, genauer: dem lebendigen Einzelding. Dabei
steht im Vordergrund, wie dieses Einzelding zu erkennen ist. Messverfahren
werden als „grobe Handlung“ diskreditiert, und der einzige „Maßstab“ zur Er-
fassung eines Einzeldings wäre in ihm selbst zu finden (ebd.). Dieser aber ent-
zieht sich den Sinnen, was Goethe mit einem Vergleich aus der Geometrie ver-
anschaulicht.31 Anschließend wiederholt die Studie die Analogie, die sie bereits
mit der Beziehung von Einzelding und Unendlichem eingeführt hat. Auf der
Ebene des Einzeldings postuliert der Text also ein analoges Verhältnis zwischen
Teil und Ganzem. Was damit in der Ordnung der Dinge bereits als Hilfsinstru-
ment der Erkenntnis veranschlagt wurde, wird nochmals auf der Ebene der Ord-
nung des Einzeldings postuliert. Dabei können aber „weder die Teile zum Maß
des Ganzen noch das Ganze zum Maß der Teile angewendet werden“ (ebd.). So
ist die Analogiebildung vorläufig abgeschlossen und die metonymische Reihe
von Teilnahme und Teilhabe kann variierend wiederholt werden:

[…] so nimmt wie wir oben gesagt haben ein eingeschränktes lebendiges Wesen Teil an
der Unendlichkeit oder vielmehr es hat etwas Unendliches in sich wenn wir nicht lieber
sagen wollen daß wir den Begriff der Existenz und der Vollkommenheit des eingeschränk-
testen lebendigen Wesens nicht ganz fassen können und es also eben so wie das Unge-
heure Ganze in dem alle Existenzen begriffen sind für unendlich erklären müssen.
(MA 2.2, 480 f.)

Selbst im organischen Einzelding das Ganze fassen zu wollen, übersteigt also
die Grenzen der Erkenntnis, der Ebenenwechsel von der Relation der Dinge zur
Relation im Ding führt in dieselbe Aporie.

Wie aber ist nun trotz dieser Aporien die Natur zu erkennen? Der vierte
Abschnitt schlägt eine ästhetische Form der Naturerkenntnis vor, die Spinoza –
folgt man Eckles Kommentar der Leopoldina-Ausgabe – spätestens hier defini-
tiv verlässt und auf Sulzers Allgemeine Theorie der Schönen Künste zurück-

31 Dass sich „das Maß des Diameters“ (MA 2.2, 480) sehr wohl auf die „Peripherie“ (ebd.) des
Zirkels anwenden lässt, ist bereits zu Goethes Zeit durchaus bekannt und hat etwa ins Brock-
haus-Conversations-Lexicon von 1811 unter dem Titel „Quadratur des Zirkels“ Eingang gefun-
den. Vgl. Brockhaus 1811, 304 f.



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 127

greift.32 Das Ganze des organischen Einzellebewesens oder das ungeheure Gan-
ze des Unendlichen ist zum Attribut der Erkenntnis geworden. Nachdem die
„Seele“ die Menge an Dingen und ihre Relation geordnet, Verbindungen produ-
ziert und gemäß der „Natur und unsrer Art zu denken und zu empfinden“
(MA 2.2, 481) beschränkt hat, spielt Goethe die erhabene und die große Erfah-
rung durch:

Wird die Seele ein Verhältnis gleichsam im Keime gewahr dessen Harmonie wenn sie ganz
entwickelt wäre sie nicht ganz auf einmal überschauen oder empfinden könnte so nennen
wir diesen Eindruck erhaben, und es ist der herrlichste der einer menschlichen Seele zu
teile werden kann.

Wenn wir ein Verhältnis erblicken welches in seiner ganzen Entfaltung zu überschauen
oder zu ergreifen das Maß unsrer Seele eben hinreicht dann nennen wir den Eindruck
groß. (MA 2.2, 481, Herv. SM)

Damit wird auch das Vermessen, das Goethe noch im dritten Abschnitt als grobe
Handlung epistemologisch diskreditiert hat, zur Vermessung der Seele als Er-
kenntnisvermögen wieder rehabilitiert, um die Grenzen der Erkenntnis zu be-
stimmen. Ästhetisch wird diese Erkenntnis, wenn sie sowohl „wahr“ als auch
„schön“ (MA 2.2, 481) ist. Da die Wahrheit ihren Grund im „vollständigen Da-
sein“ hat, kann sie aber nie völlig erreicht werden. In dieser Unmöglichkeit
besteht der Einsatz der Schönheit, die eintritt, wenn dieses „Dasein“ unserem
Verarbeitungsapparat angemessen, also „beschränkt“ ist (ebd.).33 Die Gefahren
dieser Schönheit liegen in ihrer Anwendung auf den „Zusammenhange der Din-
ge“ (ebd.), wo sie Wahrheit und Gewissheit vortäuscht, ohne beides begründen
zu können. Wenn man dieser Gefahr und damit der Illusion nachgibt, dass man
„ein Ganzes […] von dem Zusammenhange der Dinge gebildet und nunmehr
den Kreis zugeschlossen“ (MA 2.2, 481 f.) hat, wird man schließlich „immer ein-
fältiger und einfältiger werden“ (MA 2.2, 482) müssen, um sich in epistemolo-
gisch unlauteren, aber zumindest bequemen Tautologien einzurichten. So ist
der Schluss deutlich ironisch zu lesen:

Nun möchten wir zwar nach unsrer Art zu denken diese Beschränkung keine Gabe nen-
nen weil ein Mangel nicht als eine Gabe angesehen werden kann wohl aber möchten wir
es als eine Gnade der Natur ansehen daß sie da der Mensch nur meist zu unvollständigen

32 Vgl. LA II, 1B, 1123 f.
33 Damit ist der Text freilich ein Kind seiner Zeit, wie sich in Verweisen etwa auf Karl Philipp
Moritz’ Über die bildende Nachahmung des Schönen zeigen ließe, wo die epistemologischen
Limitationen ganz ähnlich funktionieren und Ästhetik von diesen Limitationen geradezu ab-
hängt. Vgl. Moritz 1981, bes. 565 f.



128 II Ort

Begriffen zu gelangen imstande ist sie ihn doch mit einer solchen Zufriedenheit seiner
Enge versorgt hat. (MA 2.2, 482)

Die Studie nach Spinoza formuliert damit keine positive Epistemologie, sondern
lotet die Grenzen des Erkennens aus, indem sie spinozistische Thesen mit ästhe-
tischer Theorie verschaltet. Der Operationsmodus dieser Epistemologie ist der
Analogieschluss, der verschiedene metonymische Reihen in zirkulären Struktu-
ren verbindet und gleichzeitig metaleptisch die Ebenen zwischen Kollektiv- und
Individualbegriffen überspringt. Der letzte Schluss dieser zirkulären Struktur ist
der gefährlichste, weil er als Plädoyer für ein genügsames Nichtwissen gelesen
werden kann: Von einer Affirmation der cognitio intuitiva, die genau solche
Analogiebildungen postuliert, ist unter diesen Voraussetzungen nicht mehr zu
sprechen;34 daraus weiß sich der Text nur noch mittels Ironie zu retten. Sein
propositionales Fazit mag Beschränkung lauten, seine Erzählverfahren aber
widersprechen genau dieser Beschränkung durch exzessive metonymische Rei-
hen und der dort manifestierten Suche nach einem Ort, von dem aus die Natur
erkannt werden könnte. In dieser Suche ähneln sich Goethes früheste natur-
wissenschaftliche Texte, auch wenn sie unterschiedliche Erzählverfahren ver-
anschlagen.

1.2 Denken in Differenzen: ‚Naturlehre‘ und ‚Antwort‘

Mit der Naturlehre und ihrer Antwort tritt der spekulative Aspekt in Goethes
frühen naturwissenschaftlichen Schriften deutlich zurück. An seine Stelle treten
narrative Verfahren, die eine Topik der Naturerkenntnis über eine markiert fikti-
onale kommunikative Struktur produzieren. Diese Fiktionalisierung unterstützt
das Plädoyer der Texte für ein Denken in Differenzen statt in Analogien. In den
Werkausgaben produzieren die beiden Texte abermals ein Systematisierungs-
problem. Die Münchner Ausgabe rubriziert den Brief unter dem Etikett der ‚ver-
mischten Schriften‘ mit dem Titel Naturlehre und seiner gleichnamigen Antwort,
während die Frankfurter Ausgabe die Texte in dem von Manfred Wenzel besorg-
ten Band unter Goethes allgemeiner Naturlehre fasst. Auch wenn die beiden
Texte nicht zu Goethes geologischen Schriften zählen, stellen sie etwa vier Jahre
nach Granit II das System bereit, in dem die Geologie ihren Platz findet. Sie
geben so einen signifikanten Einblick in die Epistemologie der geologischen
Schriften, indem sie die verschiedenen Abteilungen der Natur differenzieren
und gleichzeitig auf die Gefahren der Analogie hinweisen, die in der Studie nach

34 Vgl. Lange 2011, 19 f.



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 129

Spinoza noch eingefordert wird. Differenzbildung statt Analogiebildung ist also
der Zielpunkt der beiden Briefe. Sie arbeiten sich daran ab, einen Ort des Erken-
nens zu finden, der den Orten der Naturlehre – den Naturreichen der biologi-
schen Systematik – entspricht. Die Suche nach dem Ort des Erkennens ist dabei
von narrativen Verfahren abhängig; sie funktioniert über die Brief-Struktur der
Texte und ihre umfangreichen topologischen Metaphern, die den Ort des Erken-
nens mit dem Ort des Erkenntnisobjekts verbinden.

Die beiden Briefe stehen im Kontext einer Diskussion über die verschiede-
nen Naturreiche, die Goethe kurz nach seiner Rückkehr aus Italien mit Karl Lud-
wig von Knebel führt. Goethe antwortet auf Knebels Aufsatz Die Formen des
gefrierenden Waßers als Analogien höherer Naturbildungen (1788) zu dessen gro-
ßer Irritation35 nicht mit einem Aufsatz seinerseits oder einem Privatbrief, son-
dern bemüht eine Fiktion: Er antwortet mit einem in Neapel situierten und auf
„den 10. Jan. 178–“ datierten Brief, den er wiederum selbst – dann ohne Orts-
und Datumsangabe – beantwortet.36 Den ersten Brief veröffentlicht Goethe als
„Nr. 9“ anonym in der Februarausgabe 1789 von Wielands Teutschem Merkur
unter der Rubrik Auszüge aus dem Taschenbuche eines Reisenden, seine Antwort
in der März-Ausgabe als „Nr. 10“ unter derselben Rubrik. Die beiden Texte sind
nicht nur eine Absage an einen „bequemen Mystizismus“ (MA 3.2, 198) der Na-
turphilosophie, sondern belegen erneut die Suche nach einem erkenntnistheore-
tischen Ort in Goethes naturwissenschaftlichen Schriften. Diese Suche lässt sich
wiederum mit dem Modellbegriff der Metalepse beschreiben, die hier als Ebe-
nenwechsel in der Antwort erscheint. Indem die Antwort nämlich die kommuni-
kative Struktur thematisiert, plädiert sie für eine weitreichende erkenntnistheo-
retische Arbeitsteilung, die zwar das Denken in Differenzen nicht verabschiedet,
aber trotzdem das Denken in Analogien in die naturkundliche Epistemologie
integriert.

Obwohl der Text durch die Orts- und Datumsangabe paratextuell als Brief
gekennzeichnet ist, beginnt der erste Absatz ohne Adresse in der ersten Person
Singular mit einer Ortsbeschreibung, die über das Trikolon von Himmel, Erde
und Vegetation Totalität beansprucht. In „diesem schönen Lande“ (MA 3.2, 195)
kann selbst der Winter der Natur nichts von ihrer Schönheit nehmen. Deshalb
mag die Freude, welche die extradiegetisch-homodiegetische Stimme beschreibt,

35 Vgl. Wenzel 2012, 227; Eckle/Kuhn 2005, bes. 245 f.; Wyder 1998, 197–208.
36 Auch wenn diese Antwort – folgt man Manfred Wenzel – wohl die Antwort auf eine Reak-
tion Knebels darstellt, der Goethe nach dem ersten Brief im Teutschen Merkur ein Schreiben an
einen Freund, über einen aus Neapel datierten Brief im Teutschen Merkur Februar 1789 sandte.
Dieses Schreiben ist gleichwohl erst 2005 bei Eckle/Kuhn 2005 gedruckt worden (vgl. Wenzel
2012, 227). Dass die ‚Antwort‘ auf den ersten Brief Bezug nimmt, bleibt von dieser Textgeschich-
te unbenommen.



130 II Ort

wenn sie „andere Naturerscheinungen“ unter weniger günstigen Bedingungen
würdigt, selbst die „Freunde in Norden“ zumindest „einigermaßen schadlos“
halten (ebd.). Erst der zweite Absatz verengt den Fokus, indem er direkt den
„teure[n] Freund“ (ebd.) adressiert. An dieser Stelle werden auch die Naturer-
scheinungen präzisiert: Es handelt sich um „gefrorne[ ] Fensterscheiben“, wel-
che die Form von „Blättern, Zweigen, Ranken, ja sogar […] Rosen bilden“ (ebd.).
Diese Analogie der Form darf aber nicht darüber hinwegtäuschen, dass es sich
bei Eisblumen und ‚echten‘ Blumen um Phänomene aus kategorial verschiede-
nen Ordnungen handelt; „diese Kristallisationen zum Range der Vegetabilien
[zu] erheben“ (ebd.) wäre ein unzulässiger, ja die Erkenntnis der Natur gefähr-
dender Schluss. Die Kette zwischen den Phänomenen erinnert – wie Eckle in
ihrem Kommentar der Leopoldina-Ausgabe bemerkt – an Herders große ‚Kette
der Bildung‘ und ist darum nicht weniger unzuverlässig.37 Statt nun die Analo-
gien der Form zu verfolgen, setzt die Naturlehre gerade die Differenzen ins Zen-
trum ihres Interesses, die der Text topologisch denkt.38 Goethe stellt also die
Verbindung zwischen den verschiedenen Naturreichen nicht etwa spekulativ
her, sondern sucht nach dem Ort des Erkennens, der ihre Unterschiede anschau-
lich macht. Das Subjekt dieses differenzierenden Denkens ist nicht mehr ein all-
gemeines ‚Wir‘, sondern ein Geist, dezidiert in der dritten Person. Dieser Geist

wird mit Strenge, ja mit Pedantismus, darauf halten, daß die großen eingeschlagenen
Merkpfähle nicht verrückt werden, welche, wenn sie auch nur willkürlich eingeschlagen
waren, ihm doch dazu helfen müssen, das Land zu messen und auf das genaueste zu
kennen. Er wird die drei großen in die Augen fallenden Gipfel, Kristallisation, Vegetation,
und animalische Organisation, niemals einander zu nähern suchen, vielmehr wird er nur
ihre Zwischenräume genau zu kennen trachten, und mit großem Interesse an den Punk-
ten verweilen, wo die verschiedenen Reiche zusammen zu treffen und in einander überzu-
gehen scheinen. (MA 3.2, 196)

Mineral-, Pflanzen- und Tierreich werden also tunlichst getrennt; die Veran-
schaulichung dieser Trennung erfolgt über topologische Metaphern, die über
die „Merkpfähle“ als Topik eingeführt werden. Denn diese Merkpfähle funktio-
nieren als „Bild der räumlichen Anordnung von Begriffsbeziehungen, zwischen
denen man sich orientieren und bewegen kann“.39 Obwohl diese topische
Struktur dezidiert „willkürlich“ ist, hat sie so großen heuristischen Wert, dass
sie unter keinen Umständen aufzugeben ist und in einer topologischen Allego-

37 Vgl. LA II, 1B, 1135.
38 Annette Graczyk analysiert diese Topik im Kontext des literarischen Tableaus und zieht
Analogien zu politischen Ordnungsmodellen. Vgl. Graczyk 2004, 173 f.
39 Wagner 2009, 605.



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 131

rie fortgesetzt wird: Die Ordnung der Natur wird zu einem Land, das vermessen
werden kann; die drei Naturreiche werden zu Gipfeln dieses Landes. Diese Gip-
fel sind zwar begehbar, aber fallen – wie der Text nun wieder in der ersten
Person Plural postuliert – nie zusammen: „Ein Salz ist kein Baum, ein Baum
kein Tier; hier können wir die Pfähle feststecken, wo uns die Natur den Platz
selbst angewiesen hat.“ (MA 3.2, 197) Die Differenzierung erlaubt – um auf der
Textoberfläche zu bleiben – erst das Einschlagen der Merkpfähle auf den Gip-
feln. Aus der präsupponierten Willkür der Merkpfähle ist die dem Erkenntnisob-
jekt angemessene und darum keineswegs mehr willkürliche Vermessungshilfe
geworden.

Nachdem der Text auf diese Art die Ordnung der Natur abgesteckt hat, wech-
selt er in eine Anleitung zur Untersuchung der Kristallisation auf gefrorenen
Fensterscheiben. Diese Anleitung gibt nicht nur den Versuchsaufbau vor, son-
dern nimmt auch die Ergebnisse bis zu dem Punkt vorweg, an dem sich der Er-
zähler schließlich „selbst überraschen und belehren“ (ebd.) lässt. In diesem kur-
zen Absatz versammelt die Naturlehre nicht nur zeitgenössisches Wissen um die
Vorgänge der Kristallisation und verweist auf die damals geläufige Phlogiston-
Theorie. Vielmehr reflektiert sie das Verhältnis von Zeichen und Bezeichnetem:

Übrigens lassen Sie uns für alle Kunstwörter einen gleichen Respekt haben! Jedes zeigt
von der Bemühung des Menschengeistes etwas Unbegreifliches zu begreifen. Lassen Sie
uns die Worte, Aggregation, Kristallisation, Epigenese, Evolution, nach unsrer Bequem-
lichkeit brauchen, je nachdem, eins oder das andere, zu unsrer Beobachtung am besten
zu passen scheint. (MA 3.2, 197)

Mit diesen zeitgenössischen naturwissenschaftlichen Termini kehrt der Men-
schengeist in die Argumentation zurück, der immer mit einer beschränkten Epis-
temologie geschlagen ist; ihre Anordnung ist nicht willkürlich, sondern bezeich-
net „in aufsteigender Reihe […] immer komplexere Prozesse der Entstehung und
Zeugung“.40 Auch wenn die Kunstwörter willkürlich gebraucht werden sollen
und der Beobachtung und damit dem Erkenntnisinteresse untergeordnet wer-
den, zeigt ihre Anordnung eine aufsteigende Reihe. Unbegreifliches zu begreifen
ist also ein unabschließbarer, aber darum noch lange kein zielloser Prozess.

In den zusammenfassenden letzten beiden Absätzen wird diese Reihe durch
einen Chiasmus geschlossen: „Da wir nicht mit wenig viel tun können, so muß
es uns nicht verdrießen, mit vielem wenig zu tun“ (ebd.). Dieser Chiasmus mün-
det in eine Kritik am „bequemen Mystizismus“ (MA 3.2, 198), der programma-
tisch zugunsten differenzierender Naturwissenschaft abgeschafft werden soll.

40 LA II, 1B, 1138.



132 II Ort

Denn die Naturerkenntnis zielt „immer wieder auf den großen Begriff […]: daß
das alle nur ein harmonisches Eins, und er doch auch wieder ein harmonisches
Eins sei“ (ebd.). Damit steht hinter allen Differenzierungsbemühungen am
Schluss des Textes doch wieder eine Analogie – nämlich diejenige zwischen
Erkenntnissubjekt und Erkenntnisobjekt. Dieses Ziel ist aber nicht mit der Me-
thode zu verwechseln, die zur Erkenntnis führt; die Analogie als „Art zu be-
trachten und aus den Betrachtungen zu folgern“ bleibt nichtsdestotrotz „gefähr-
lich“ (MA 3.2, 196).

Erst im Zusammenhang mit ihrer Antwort zeigt die Naturlehre aber ihr er-
kenntnistheoretisches Potenzial, das von narrativen Verfahren abhängt. War die
Naturlehre noch voller verschiedener Rollen – Sender, Adressat und dritte In-
stanzen wie den forschenden Geist –, zeigt die Antwort eine andere Struktur,
die weniger die Differenzbildung betont als vielmehr Analogien produzieren
will. Auf die im ersten Brief geforderten erkenntnistheoretischen Differenzierun-
gen antwortet der zweite Brief mit einer Analyse der kommunikativen Differen-
zen. Nach einer captatio benevolentiae stellt er nämlich fest:

Bei dieser Gelegenheit habe ich recht empfunden, wie viel vorteilhafter es sei, sich über
wissenschaftliche Gegenstände mündlich als schriftlich zu unterhalten. In der Entfernung
und bei schriftlicher Kommunikation glaubt man oft anders zu denken als der zweite und
man denkt eben so; man glaubt überein zu denken und denkt verschieden. Im Gespräche
löst sich ein solches Mißverständnis leicht auf, schriftlich fängt es an zu stocken, und
leider sehen wir daß oft kluge und verständige Männer, wenn einmal ihre Abweichungen
von einander gedruckt sind, sich fast nie wieder zusammen finden können. (MA 3.2,
214 f.)

Statt die Analogien zwischen den verschiedenen Naturreichen zu verteidigen,
antwortet der zweite Brief mit einem Ebenenwechsel, der die Art der Kommuni-
kation selbst zum Thema macht. Dabei greift der Brief das chiastische Verfahren
auf, indem er die Meinungsverschiedenheit als Missverständnis inszeniert und
als Ähnlichkeit und Differenz auf die Kommunikationsform des Briefs überträgt.
Aus dem epistemologischen Chiasmus des ersten Briefs ist – gut metaleptisch –
ein kommunikativer Chiasmus geworden. Der Text verwendet damit erhebliche
Energie auf seine Form; diese Energie hat Folgen für den Gegenstand, die er-
kenntnistheoretische bzw. naturwissenschaftliche Debatte. Denn der rhetori-
sche Versuch, Übereinstimmung zwischen den Briefen herzustellen, hat Auswir-
kungen auf das Denken in Analogien, das die Antwort nichtsdestotrotz vertritt.
Die Präsupposition, dass die beiden Briefe „übereinstimmender denken“
(MA 3.2, 215), als der erste Brief glauben machen will, und die Konzession, dass
„es eine ganz andere Empfindung“ (ebd.) ist, wenn gefrorene Fensterscheiben
und lebende Pflanzen untersucht werden, täuschen nicht darüber hinweg, dass
„dem anschauenden Auge“ (ebd.) bestimmte Analogien zwischen beiden For-



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 133

men auffallen. Selbst wenn diesen Beobachtungen noch die „Einbildungskraft
[…] zu Hülfe käme“ (ebd.), ist die „Ähnlichkeit, wenigstens in der Erscheinung“
(MA 3.2, 215 f.), nicht zu übersehen.

Die Antwort geht damit auf kein einziges Argument des ersten Briefs ein,
sondern schafft einen gemeinsamen Nenner, wo der erste Brief Differenzen pos-
tuliert. Dergestalt erweitert die Antwort den Erkenntnisprozess und setzt sich
in eine Reihe zum Denken in Differenzen. Nach dem genauen „Trennen und
Absondern“ (MA 3.2, 216) nimmt sich der Brief die Freiheit des Vergleichens.
Den argumentativen Anknüpfungspunkt bilden die „Kunstwörter[ ]“ (ebd.) des
ersten Briefs. Diese nämlich fordert der erste Brief dezidiert auf, willkürlich zu
gebrauchen. Gleiches Recht fordert der zweite Brief dementsprechend für die
„verschiedenen Seelenkräfte[ ]“ (ebd.): Einbildungskraft und Witz werden so für
den naturwissenschaftlichen Erkenntnisprozess rehabilitiert, weil die Einbil-
dungskraft Vergangenes vergegenwärtigt und der Witz die Verbindungen zwi-
schen verschiedenen Phänomenen herstellt.

Die Antwort schlägt die Naturlehre also mit ihren eigenen Waffen. Explizit
appelliert der Text dabei an das naturwissenschaftliche „Genie“ (ebd.) und
schlägt eine Arbeitsteilung vor:

Wenn es also Männer gibt die recht genaue Beobachtungen machen, andere, welche das
Erkannte ordnen und bestimmen, und wir es mit den Arbeiten dieser Männer sehr genau
nehmen müssen, weil sie selbst ein sehr ernsthaftes Pensum übernommen haben: so wol-
len wir es mit der dritten Klasse desto leichter nehmen, zu welcher sich vorerst Ihre
Freunde bekennen, die Ihnen zusammen einen herzlichen Gruß entbieten. (MA 3.2, 216)

Die Antwort ist also weniger eine Revision des ersten Briefs als vielmehr seine
Fortsetzung, wie hier in der Konditional- oder Temporalkonstruktion markiert
wird. Dabei inszeniert sich die Stimme der Antwort mithilfe rhetorischer Mittel
als wissenschaftliches Genie, das auf die Ergebnisse genau der Arbeitsweisen
aufbaut, wie sie im ersten Brief postuliert werden. An die Empiriker und Analy-
tiker schließt dieses Genie an, das im Gegensatz zu den ihm vorausgehenden
erkenntnistheoretischen Positionen Verbindungen herzustellen vermag, ohne
an Kausalität gebunden zu sein. Ohne die Briefform und die Struktur der dop-
pelten Antwort wäre diese erkenntnistheoretische Reihe nicht zu denken; die
verteilten Rollen der beiden Briefe machen ihre Verbindungen erst möglich. Die
Naturlehre und ihre Antwort entscheiden sich damit nicht für einen epistemolo-
gischen Ort und ein entsprechendes Verfahren; vielmehr inszenieren sie eine
Suche nach diesem Ort durch narrative Verfahren in einer erkenntnistheoreti-
schen Arbeitsteilung, die letztlich unvermittelt bleibt.



134 II Ort

1.3 Das Urgestein erzählen: ‚Granit I‘ und ‚Granit II‘

Während die bisher analysierten Texte den Zusammenhang von Erkennen und
Erzählen rein theoretisch, also ohne konkretes Erkenntnisobjekt produzieren,
ist die Geologie die erste Abteilung von Goethes naturwissenschaftlichen Tex-
ten, welche die Probe aufs Exempel macht. Unter Goethes vielfältigen – oft zur
Geologie gerechneten – mineralogischen, geologischen und kartographischen
Texten hat besonders Granit II – früher unter dem Titel Über den Granit – die
Aufmerksamkeit der Forschung gebündelt, zumal Goethe den Text wohl als
Ausgangspunkt eines geplanten, aber nie verwirklichten Romans über das Welt-
all vorgesehen hat.41 Auch wenn gerade der Begriff des Romans in diesem Zu-
sammenhang auf die narrative Verknüpfung verschiedener Naturereignisse ab-
zielt, geht es in Granit II weniger um Aspekte der Folge – sei diese nun temporal
oder kausal.42 Vielmehr sucht Goethe nach einem Ort des Erkennens, von dem
aus erzählt werden kann, nicht mehr dadurch, dass er nur naturphilosophi-
schen Gedankenexperimenten folgt, sondern zusätzlich dadurch, dass er meta-
leptische Verfahren veranschlagt. Allerdings hat Granit II in einem weiteren
kurzen Text, der bezeichnenderweise als Granit I in die Leopoldina-Ausgabe
eingegangen ist und den die Forschung nur vereinzelt wahrnimmt, eine Vorge-
schichte, die den Ausgangspunkt dieser Suche nach einem Ort bildet, von dem
aus erzählt und erkannt werden kann. Dementsprechend lese ich die beiden
Granit-Texte nicht als „poetische Anverwandlung“ einer „anorganischen Mate-
rie“,43 sondern als ersten Schauplatz des Zusammenhangs von Erkennen und
Erzählen. Diesen Zusammenhang analysiere ich in zwei Schritten und folge da-
mit der Teilung in Granit I und Granit II. Denn analog zur Naturlehre und ihrer
Antwort reagiert Granit II auf die Aporien, die zum Abbruch von Granit I führen,
indem sich der Text dem gemeinsamen Gegenstand genau umgekehrt nähert:
Will Granit I noch vom Objekt ausgehend den Ort des Erkennens bestimmen,
greift Granit II die verschiedenen subjektiven Annäherungen an den Granit of-
fensiv auf. Beide Texte haben damit Anteil an einer Stimmenfindung, die episte-
mologisch grundiert ist.

Granit I inszeniert sich als Anfang von Goethes geologischen Studien, der
zugleich in einen rhetorischen Abbruch mündet. Der Herausgeber des entspre-
chenden Bandes der Leopoldina-Ausgabe Wolf von Engelhardt hält den Text nur

41 Vgl. Graczyk 2004, 189 f.
42 Der Granit ist Ausgangspunkt der Gesteinssuiten, die Goethe zum Teil gleichzeitig (vgl.
MA 2.2, 502 f.), aber vor allem später fast obsessiv angelegt hat, und darum kein beliebiges
Element dieser Suiten. Vgl. Pörksen 1998, bes. 115–120.
43 Görner 1995, 52.



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 135

für den Anfang einer unvollendeten Abhandlung, den Goethe am 18. Januar 1784
diktiert hat und der dementsprechend in zeitlichem Zusammenhang mit der
zweiten Harzreise von 1783 zu lesen ist. Welche Aporien diesen Abbruch im Text
verursachen und welches Darstellungspotenzial gerade im Fragmentarischen
liegt, möchte ich im Folgenden zeigen. Meine leitende These dabei ist, dass der
Text metaleptische Verfahren notwendig braucht, um zu beschreiben, wie der
Granit erkannt werden kann. Diese metaleptischen Verfahren führen ihn von
einer Beschreibung der Lage über die Zusammensetzung zur Entstehung des
Granits. Die narrative Abfolge verschiedener Aspekte des Erkenntnisgegenstands
ist keineswegs nur dem Granit geschuldet, sondern vielmehr Effekt der Grenzen
des Erkennens; verbunden werden die Aspekte durch eine narrative Metalepse,
die mit verschiedenen Lokaladverbien den Standpunkt des Erkennens und Er-
zählens genauso wie den erzählten geologischen Raum destabilisiert und damit
die Grenzen des Erkennens narrativ ausstellt. Den Ausgangspunkt dieser Desta-
bilisierung bildet eine Rechtfertigung:

Da wir von denen Gebürgs-Lagen reden wollen in der Ordnung wie wir solche auf- und
nebeneinander finden, so ist es natürlich daß wir von dem Granit den Anfang machen.
(MA 2.2, 487)

Am Beginn des Textes steht so die Frage nach seiner Disposition, die er seinem
Gegenstand entnimmt: der Ordnung der geologischen Lagen.44 Damit postuliert
der Text eine Kongruenz von natürlicher wie textueller Ordnung, was dadurch
expliziert wird, dass ‚natürlich‘ hier zu einer Qualifikation des Darstellungsver-
fahrens wird. Allerdings ist diese vermeintlich natürliche Ordnung insofern pre-
kär, als sie zwei Vektoren besitzt, die einen mehrdimensionalen Raum andeu-
ten: „auf- und nebeneinander“ (MA 2.2, 487). Diesen Raum muss der Text als
lineare Abfolge von Zeichen in eine narrative Folge bringen; das schafft er mit
einer doppelten Kausalkonstruktion. Der Ausgangspunkt – „daß wir von dem
Granit den Anfang machen“ (ebd.) – ist nämlich doppelt begründet, indem sich
zwei kausale Sätze auf ihn beziehen: der erste vorangestellte Nebensatz und
der gesamte zweite Absatz, der mit der Konjunktion „Denn“ (ebd.) den Gegen-
stand des Textes nochmals fundiert. Diese Fundierung entspricht dem damali-
gen Common Sense der Forschung zum Granit, „daß er die tiefste Gebürgsart
unseres Erdbodens ist“ (ebd.), zumindest die tiefste bisher bekannte. Alle übri-
gen Gesteinsarten sind – hier variiert der Text die mehrdimensionale Ordnung
des ersten Satzes – „auf und neben ihm gefunden“ (ebd.) worden. Der Granit

44 Zur Weiterführung dieser Ordnung vgl. Goethes Text Die Granitgebürge, der ebenso an ei-
ner natürlichen Ordnung scheitert und „Unordnung und Verwirrung“ (MA 2.2, 513) konstatiert.



136 II Ort

wird also zu Beginn mit dieser doppelten Kausalkonstruktion als ‚Urgestein‘
inszeniert, indem er positioniert wird: im Inneren der Erde und am Anfang der
geologischen Erzählung. Das Besondere an diesem ‚Urgestein‘ ist aber nicht nur
seine Lage, sondern auch seine Zusammensetzung, die der dritte Absatz be-
schreibt. Quarz, Feldspat und Glimmer konstituieren das Gestein. Folglich sind
auch seine Bestandteile „an- und nebeneinander“ (ebd.) angeordnet, ohne dass
ein vierter Bestandteil sie verbinden würde. Sie halten sich „untereinander“
(MA 2.2, 488) fest und sind doch „voneinander“ (ebd.) genau zu unterscheiden.

Der Granit wird also nicht nur als ein Gestein inszeniert, das in der Tiefe
der Erde die restlichen Gesteine auf und neben sich versammelt, sondern auch
als ein Gestein, das in seiner eigenen Zusammensetzung diese topologische
Struktur spiegelt. Diese Spiegelung zeigt sich im Text über eine Häufung relatio-
naler Lokaladverben, die zu der Frage der Beziehung des Gesteins zu seinen
Teilen führen. Obwohl der Granit aus drei einzelnen Komponenten zusammen-
gesetzt ist, kann der Text – wie sonst bei Teil-Ganzes-Relationen üblich – nicht
erst den Teil und dann das Ganze denken; gerade weil die drei Bestandteile
ohne ein verbindendes Element erscheinen, scheinen sie „nicht zusammenge-
setzt oder aneinander gebracht sondern zugleich mit ihrem Ganzen das sie aus-
machen entstanden“ (ebd.) zu sein. Der Granit ist also spätestens hier das ‚Urge-
stein‘ schlechthin, gerade weil es zusammengesetzt ist und doch die Teile, aus
denen es zusammengesetzt ist, nicht vor ihm entstanden sind. Damit verweigert
der Granit eine temporale und kausale Linearität, was Granit I nicht nur durch
Raummetaphern darstellt, sondern worauf er auch durch eine Verschiebung
seiner Fragestellung reagiert: Von einer Beschreibung des Gesteins wechselt
Goethe damit kaum merklich zur Frage nach seiner Entstehung.

Aber wie kann der Granit entstanden sein, wenn seine Bestandteile ihm
nicht vorausgehen? Die Erklärung findet Granit I in der üblichen isolierten Form
der zusammengesetzten Teile, die im Granit eben nicht realisiert wurde:45

Und obgleich nur der Glimmer öfters in seiner sechsseitigen, tafelartigen Kristallisation
erscheint und Quarz, und Feldspat, weil es ihnen an Raum gebrach, die ihnen eigne Ge-
stalten nicht annehmen konnten so sieht man doch offenbar, daß der Granit durch eine
lebendige, bei ihrem Ursprung innerlich sehr zusammengedrängte Kristallisation entstan-
den ist. (MA 2.2, 488)

Damit wechselt der Text explizit zur Spekulation über die Entstehung des Gra-
nits und greift Horace-Bénédict de Saussures Voyages dans les Alpes auf, der
den Granit ebenfalls als Produkt einer Kristallisation beschreibt, die aus einer

45 Vgl. zu dieser Form Goethes Text Vollendung eines Dinges, wo der Quarz sich im Bergkristall
vollendet zeigt (MA 2.2, 512).



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 137

nicht näher benannten und bekannten Ursache den Granit mit seinen Bestand-
teilen produziert.46 Mit dieser Spekulation betritt die Erzählung aber unsicheres
Gebiet, weshalb der fünfte Absatz sein Erkenntnisverfahren variiert: Hat sich
Granit I bisher einer kollektiven Stimme in der ersten Person Plural bedient,
wechselt er hier in die dritte Person Singular und beschreibt den „Menschen“
(ebd.), der vom Granit epistemologisch überfordert ist. Denn dieser Mensch
schließt fälschlicherweise von „Wirkungen“ auf „große Bewegungen und Ge-
waltsamkeit der Kräfte“ ihrer Entstehung (ebd.). Von dieser Kosmogonie grenzt
sich der Text ab, indem er die tägliche Erfahrung – allerdings selbst im Kon-
junktiv – gegen diese Vermutungen stellt: „ob er sich gleich täglich an dersel-
ben [der Natur, SM] eines andern belehren könnte“ (ebd.). Ein „streitendes un-
einig tobendes Chaos“ (ebd.), wie es Ovid in seinen Metamorphosen beschreibt
und worauf Granit I hier neben Buffons Époques de la Nature wohl anspielt,47

widerspricht freilich aufgrund der Assoziation mit einer Kosmogonie gewaltiger
Kräfte der These einer stillen Kristallisation.

Diesen Widerspruch formuliert der Text aber nicht direkt, sondern durch
eine rhetorisch explizite Metalepse, die Ovid und Buffon depersonalisiert als
‚man‘ abbildet: „Man hat von dem Körper der Sonne ungeheure Massen ab-
schöpfen ins Unendliche schleudern und so unser Sonnensystem erschaffen
lassen.“ (ebd.) Durch die Infinitivkonstruktion erhält das Verb ‚lassen‘ hier die
Bedeutung von ‚bewirken‘; aus der Darstellung der Entstehung der Welt ist so
narrativ die Schöpfung der Welt geworden. Der Kausalität, die sie hier rheto-
risch einfordert, fehlt dabei ihre Begründung; die Abgrenzung von diesen Theo-
rien der Weltschöpfung erfolgt implizit und mündet in einen Abbruch, der
nochmals das Darstellungsverfahren variiert.

Mein Geist hat keine Flügel, um sich in jene Uranfänge hervorzuschwingen. Ich stehe auf
dem Granit fest, und frage ihn ob er uns einigen Anlaß geben wolle zu denken wie die
Masse woraus er entstanden beschaffen gewesen. (MA 2.2, 488)

An dieser Stelle tritt das erste Mal ein ‚ich‘ auf den Plan, das den Granit be-
fragt – und damit bricht der Text ab. Der Ausgangspunkt dieses Abbruchs ist
eine epistemologische Unzugänglichkeit, die wieder topologisch bebildert wird:
Denn im Verb ‚hervorschwingen‘ verbirgt sich ein epistemologisch paradoxer
Ort, weil das Lokaladverb ‚hervor‘ eigentlich eine Bewegung aus einem Hinter-
grund in einen Vordergrund (von dort hinten nach hier vorn) bezeichnet.48 Der

46 Vgl. LA II, 7, 579 f.
47 Vgl. LA II, 7, 580.
48 Vgl. Lemma: „hervor, adv. vor in der Richtung nach einem sprechenden.“ URL: http://
www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=hervor [31. 08. 2018].

http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=hervor
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=hervor


138 II Ort

Sprecher ist dabei – das macht das Deutsche Wörterbuch unmissverständlich
klar – vorne lokalisiert; wenn ein Sprecher ‚hervor‘ mit einem Verb der Bewe-
gung kombiniert, ist er an zwei Orten gleichzeitig: hinten und vorne. Die Posi-
tion, die das Ich im letzten Absatz von Granit I also einnehmen möchte, aber
nicht kann, ist damit unmöglich – umso mehr, als die räumliche Dimension
durch die zeitliche Dimension der Vergangenheit ergänzt wird. Gleichzeitig
macht der Granit seinem Ruf als ‚Urgestein‘ alle Ehre, wenn er genau diese
unmögliche Bewegung zu verhindern scheint, indem er das ‚ich‘ „fest“ (ebd.)
stehen lässt. Die Suche nach dem Ort, von dem aus der Granit erkannt werden
kann, wird damit abgebrochen. Einerseits negiert Granit I diesen Ort, indem er
mit dem Verb ‚hervorschwingen‘ einen paradoxen Ort inszeniert. Andererseits
zeigt der Stimmenwechsel – von „wir“ über „man“ zu „ich“ – die Möglichkeit
einer epistemologischen Verortung an, die aber keine positive Begründung der
geologischen Anfänge der Welt leisten kann.

Die Grenzen des Erkennens manifestieren sich also in mehreren meta-
leptischen Verfahren. Erstens verbinden die gehäuft auftretenden relationalen
Lokaladverbien die verschiedenen Ebenen des Textes: Auf-, neben-, unter-, von-
und aneinander bestimmt den Granit nicht nur in Relation zu anderen Gestei-
nen, sondern auch im Verhältnis seiner Teile. Über die Stimmenwechsel, die
durch die grammatischen Personen indiziert werden, korrespondieren verschie-
dene narrative Ebenen mit den unterschiedlichen Aspekten des Granits; diese
Erzählebenen sind nicht in eine Hierarchie zu bringen, bilden aber nichtsdesto-
trotz verschiedene Formen des Erkennens ab. Metaleptisch sind diese Verbin-
dungen insofern, als sie eine Desorientierung inszenieren, die den Schluss von
der Lage des Granits auf seine innere Zusammensetzung hinterfragt. Diese in-
nere Zusammensetzung zeigt das Potenzial des Granits, der den Schlüssel zur
Entstehung der Welt an die Hand gibt. Hier inszeniert Granit I zweitens eine
Übertragung ohne Zwischenschritt im Sinne der Autor-Metalepse, um die geg-
nerischen Thesen der Erdentstehung zu diskreditieren, indem er sowohl der Li-
teratur (Ovid) als auch der Geognosie (Buffon) zum Vorwurf macht, Darstellung
mit der dargestellten Entstehung zu verwechseln. Goethe scheut also die direkte
argumentative Auseinandersetzung mit dem globalen Verweis auf alltägliche
Naturphänomene und setzt stattdessen auf einen narrativen Kunstgriff. Dieser
narrative Kunstgriff führt drittens zu einer weiteren narrativen Metalepse, die
sich schließlich als gescheiterter Ebenenwechsel an einem unmöglichen Ort
zeigt, indem der Text nun maximal subjektiv als ‚ich‘ den Granit befragt.

Der adressierte Granit antwortet in Granit I zwar nicht, aber die Suche nach
einem möglichen Ort des Erkennens durch narrative Mittel greift Granit II – mit
1785 etwa ein Jahr später entstanden – wieder auf. Während Granit I die Suche
nach diesem Ort aus dem Gegenstand entwickelt, indem der Text die Zusam-



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 139

mensetzung des Granits durch Lokaladverbien topologisch klassifiziert, insze-
niert Granit II diese Suche offensiv vom Erkenntnissubjekt her und knüpft damit
an die letzte Wendung von Granit I an. Dass Granit II in der Münchner Ausgabe
unter den naturwissenschaftlichen Schriften aufgeführt wird, ist – anders als
bei Granit I – keineswegs unumstritten. Denn wie Peter Schnyder zusammen-
fasst,49 ist sich die Forschung alles andere als einig darüber, wie sie diesen Text
mit seinen disparaten Darstellungsverfahren fassen soll: Sie hat ihn als Aufsatz
oder Bericht, als Essay oder Versuch, als Fragment oder sogar als Hymne auf
den Granit gelesen. Diese Klassifikationsprobleme führe ich auf sein Verfahren
zurück: mit narrativen Mitteln einen Ort des Erkennens zu suchen, der zugleich
ein Ort der Darstellung ist. Diese Suche, die in Granit I noch zum Abbruch der
Erzählung geführt hat, gestaltet Granit II einigermaßen kompliziert. Denn in
kaum einer zweiten naturwissenschaftlichen Schrift montiert Goethe derart dis-
parate Stimmen mit durchaus waghalsigen metaleptischen Sprüngen, die den
Granit von völlig unterschiedlichen Ebenen aus beschreiben können, aber in
ihrer Beschreibung dabei trotzdem immer auf bestimmte Topoi zurückgreifen.50

Der Text beginnt gut begriffsgeschichtlich mit der Geschichte des Granits
als einer Geschichte seiner Benennung, die aber schnell an ihre Grenzen stößt.
Ausgangspunkt ist die antike Benennung nach seinem Herkunftsort Syene –
„einem Orte an den Grenzen von Äthiopien“ (MA 2.2, 503). Doch nicht sein Ort,
sondern die „ungeheuren Massen“ des Granits führen „zu ungeheuren Werken“
der Menschen (ebd.). Von Anfang an drängt der Granit also förmlich zu mensch-
licher Bearbeitung; er wird als Material für Kunstwerke wie ägyptische Obe-
lisken, Sphinxen und Memnonsbilder eingeführt und damit dezidiert als Fun-
dament von Kultur.51 In Rom verdichtet sich dieses Bild, das dem Papst als
„ohnmächtige[n] Herr[n]“ seine „allgewaltige[n] Vorfahren“ (MA 2.2, 504) ge-
genüberstellt. Damit erhält der Granit bereits eine Geschichte, die von seiner
Benennung zu seiner Bearbeitung führt: Eine Kultur zu beurteilen heißt, ihre
Fähigkeiten in der Granitverarbeitung zu evaluieren. Statt mit einer Natur-
geschichte des Granits beginnt Granit II also mit einer Kulturgeschichte.

Im zweiten Absatz setzt der Text diese Kulturgeschichte fort, indem er von
der Antike in die Neuzeit wechselt und nochmals bei der Benennung ansetzt,
die diesmal den Begriff Granit von seinem „körnigten Ansehen“ (ebd.) ableitet.
Allerdings bleibt auch hier die Kulturgeschichte prägend; die ungeheuren Mas-
sen des Gesteins, die ja eigentlich erst den Anlass zu künstlerischer Bearbeitung
gegeben hatten, haben sich auf die „ungeheuren Massen jener Spitzsäulen“

49 Vgl. Schnyder 2012, 249.
50 Vgl. Trop 2013, 396.
51 Vgl. Raff 2008, 166–189, bes. 166 f. und 174–179.



140 II Ort

(ebd.), also auf die Obelisken als Objekte künstlerischer Bearbeitung verscho-
ben – genauso wie der Obelisk auf den Petersplatz in Rom versetzt wurde. Dass
diese Kulturgeschichte des Granits aber eine epistemologische Sackgasse ist,
sobald man aus ihr seine geologische Entstehung ableiten will, zeigt die Annah-
me, die aus ihr folgt und von der sich Goethe abgrenzt: dass es sich bei Granit
um einen Kunststein handelt, der „aus einer flüssigen Masse zusammenge-
häuft“ wurde (ebd.).

Hier wechselt der Granit II zum ersten Mal sein Mittel des Erkennens: Weder
die Begriffs- noch die Kulturgeschichte entschlüsseln das Rätsel des Granits,
sondern die Berichte „von vielen trefflich beobachtenden Reisenden“ (ebd.).
Diese Reisen sind keine Bildungsreisen nach Rom oder Ägypten, sondern – die
Voyages dans les Alpes, die bereits in Granit I eine Rolle gespielt haben, klingen
hier an – Reisen „in unbekannte Gebürge“ (ebd.). Auf diesen naturkundlichen
Exkursionen findet sich bestätigt,

daß das Höchste und das Tiefste Granit sei, daß diese Steinart die man nun näher kennen
und von andern unterscheiden lernte die Grundfeste unserer Erde sei worauf sich alle
übrigen mannigfaltigen Gebürge hinauf gebildet. (MA 2.2, 504)

Granit – weiß dieser Forschungsbericht im späteren Erzählen – ist also das
Höchste und das Tiefste und darum die Basis der Erde. Während Granit I noch
einen paradoxen Beobachterstandpunkt inszeniert hat, ist dieser paradoxe Ort
auf die Seite des Erkenntnisobjekts gerückt: Der Granit ist zugleich Gipfel und
Fundament der Erde. Und genau darin besteht die Herausforderung von Gra-
nit II. Denn der Text gerät an die Grenzen seines Wissens, wechselt ins Präsens
und anschließend in eine Beschreibung des Granits: „So viel wissen wir von
diesem Gesteine und wenig mehr“ (ebd.). Sein „Ursprung“ ist genauso unge-
klärt wie seine „Mischung“, seine „Lage und das Verhältnis seiner Teile“. „Dau-
er“ und „Farbe“ sind ebenso uneinheitlich; selbst „die Massen eines jeden Ge-
bürges sind oft von Schritt zu Schritte wieder in sich unterschieden, und im
ganzen doch wieder immer einander gleich“ (ebd.). Dieses also maximal rätsel-
hafte Gestein erfordert dementsprechend einen anderen Zugriff. Deshalb wech-
selt der Text hier nicht nur seinen erkenntnistheoretischen Zuschnitt, sondern
reflektiert mit ihm auch sein narratives Verfahren:

Und so wird jeder der den Reiz kennt den natürliche Geheimnisse für den Menschen ha-
ben, sich nicht wundern daß ich den Kreis der Beobachtungen den ich sonst betreten,
verlassen und mich mit einer recht leidenschaftlichen Neigung in diesen gewandt habe.
(MA 2.2, 504)

Von der dritten Person über die erste Person Plural ist der Granit II bei der ersten
Person Singular angelangt und legitimiert sein Verfahren dezidiert „mit einer



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 141

recht leidenschaftlichen Neigung“, also als emphatischer Naturforscher. Aus
dem Forschungsbericht wird eine epistemologische Reflexion im Gestus einer
captatio benevolentiae:

Ich fürchte den Vorwurf nicht daß es ein Geist des Widerspruches sein müsse der mich von
Betrachtung und Schilderung des menschlichen Herzens des jüngsten mannigfaltigsten
beweglichsten veränderlichsten, erschütterlichsten Teiles der Schöpfung zu der Beobach-
tung des ältesten, festesten, tiefsten, unerschütterlichsten Sohnes der Natur geführt hat.
Denn man wird mir gerne zugeben daß alle natürlichen Dinge in einem genauen Zusam-
menhange stehen, daß der forschende Geist sich nicht gerne von etwas Erreichbarem
ausschließen läßt. Ja man gönne mir, der ich durch die Abwechselungen der menschli-
chen Gesinnungen, durch die schnellen Bewegungen derselben in mir selbst und in an-
dern manches gelitten habe und leide, die erhabene Ruhe, die jene einsame stumme Nähe
der großen leise sprechenden Natur gewährt, und wer davon eine Ahndung hat folge mir.
(MA 2.2, 504 f., Herv. SM)

Granit II rechtfertigt hier auf den ersten Blick einen Wechsel des Erkenntnis-
gegenstandes: vom Herzen zum Granit, wobei bereits dieser Wechsel in Form
der Gegenüberstellung die „Betrachtung und Schilderung“ (MA 2.2, 505) mit
„Beobachtung“ (ebd.), also Darstellungsverfahren mit Erkenntnisverfahren pa-
rallelisiert.52 Die Gegenüberstellung aber erfolgt in einer Reihe von superlativi-
schen Gegensatzpaaren, die einander keineswegs ausschließen, wie es der prä-
supponierte Vorwurf im „Geist des Widerspruches“ (ebd.) insinuiert. Denn das
Herz und der Granit sind näher miteinander verbunden, als die Oppositionen
vermuten lassen. Dass „alle natürlichen Dinge in einem genauen Zusammen-
hange stehen“ (ebd.), schließt Herz und Granit mit ein. In den Oppositionen
verbirgt sich eine Asymmetrie, die diesen Zusammenhang herstellt. Denn wo
das Herz am „mannigfaltigsten“ ist, ist es der Granit keineswegs weniger, ist er
ja, wie der Text im selben Absatz bereits festgestellt hat, „[h]öchst mannigfaltig
in der größten Einfalt“ (MA 2.2, 504). Deshalb fehlt das Gegenstück in der Reihe
von Superlativ-Attributen, die sich sonst relativ umstandslos zu Paaren gruppie-
ren lassen: das Jüngste, Beweglichste, Veränderlichste und Erschütterlichste
steht dem Ältesten, Festesten, Tiefsten und Unerschütterlichsten gegenüber.
Dass dabei ausgerechnet das Veränderlichste gegen das Tiefste in Stellung ge-
bracht wird, ist nur konsequent, wenn man bedenkt, dass der Text vorher den
Granit – ganz im Geiste des Widerspruchs – als „das Höchste und das Tiefste“
(ebd.) bezeichnet hat. Begriffs- und Kulturgeschichte hängen also mit der Natur-
geschichte bzw. der Reflexion ihrer Epistemologie durchaus zusammen.

Dass der Granit als widersprüchliches Gestein nicht mit einer einfachen Op-
positionsbildung zu erklären ist, liegt damit auf der Hand. Dementsprechend

52 Vgl. Wyder 1998, 161 f.



142 II Ort

wechselt die Erzählung erneut ihr Register und fällt in einen leidenschaftlichen
Hymnus an die Natur, die den Granit direkt als „ihr ältesten würdigsten Denk-
mäler der Zeit“ (MA 2.2, 505) adressiert.53 Damit vollzieht er nicht nur eine Apo-
strophe, indem er sich von seinen Rezipienten erster Ordnung („wer davon eine
Ahndung hat“) ab- und dem Granit zuwendet, sondern qualifiziert den Granit
in seiner unbearbeiteten und nicht in verarbeiteter Form wie die eingangs er-
wähnten Kunstwerke zum Denkmal der Zeit. Dieser Hymnus bricht aber nicht
mit den zuvor erzählten Wissensbeständen, sondern greift sie in veränderter
Form wieder auf. Von der Expedition ins Gebirge übernimmt er den Standpunkt:
„Auf einem hohen nackten Gipfel sitzend und eine weite Gegend überschau-
end“ kann sich der Erzähler den Grund vorstellen, der „bis zu den tiefsten Orten
der Erde hinreicht“ (ebd.). Hier sind Höchstes und Tiefstes imaginativ vereint;
das erzählende Ich kann sich in seinen Selbstgesprächen – als erzähltes Ich
nun tatsächlich sich selbst adressierend – in eine Zeit „vor allem Leben und
über alles Leben“ (ebd.) versetzen. Dabei erfährt es die Entstehung des Granits
als Schöpfungsgeschichte buchstäblich am eigenen Leib:

In diesem Augenblicke da die innern anziehenden und bewegenden Kräfte der Erde
gleichsam unmittelbar auf mich wirken, da die Einflüsse des Himmels mich näher um-
schweben, werde ich zu höheren Betrachtungen der Natur hinauf gestimmt, und wie der
Menschengeist alles belebt so wird auch ein Gleichnis in mir rege dessen Erhabenheit ich
nicht widerstehen kann. (MA 2.2, 505)

Erde und Himmel beeinflussen das erzählende Ich derartig, dass es in Gleich-
nissen redet und die Flügel erhält, die in Granit I noch fehlen. Diese Flügel
führen in unbestreitbar religiöse Sphären: Das erzählende Ich imaginiert den
Menschen, der zum Zeugen der Schöpfung wird und auf dem Granitgipfel „dem
Wesen aller Wesen ein Opfer“ (MA 2.2, 505 f.) bringt. Das erzählende Ich versetzt
sich – narratologisch gesprochen – in diesen Menschen und eignet sich seinen
Standpunkt und seine Perspektive an, indem es von der dritten in die erste
Person wechselt.

Diese religiös gestimmte Meditation in geognostische Urszenen führt die
Seele dieses Menschen ihrerseits über Raummetaphern zu einer Gipfelbestei-
gung

in die vergangene Jahrhunderte hinauf, sie vergegenwärtigt sich alle Erfahrungen sorgfäl-
tiger Beobachter, alle Vermutungen feuriger Geister. Diese Klippe sage ich zu mir selber

53 Wolf von Engelhardt qualifiziert diese Adresse bereits als Personifikation und ordnet diese
Personifikation in die spinozistisch inspirierte Erkenntnistheorie ein. Vgl. Engelhardt 2003,
113–115.



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 143

stand schroffer zackiger höher in die Wolken da dieser Gipfel, noch als eine meerumfloß-
ne Insel, in den alten Wassern dastand; um sie sauste der Geist, der über den Wogen
brütete, und in ihrem weiten Schoße die höheren Berge aus den Trümmern des Urgebür-
ges und aus ihren Trümmern und den Resten der eigenen Bewohner die späteren und
ferneren Berge sich bildeten. (MA 2.2, 506)

Dieses Super-Ich, das Überblick nicht nur als räumliche, sondern auch als zeitli-
che Kategorie fasst, kann die gleichwohl spekulativen Ursprünge der Welt dar-
stellen; Katalysator dieser Darstellung ist der granitene „Felsen“ (ebd.). Implizit
lassen sich dabei durchaus Referenzen zu zeitgenössischen geognostischen
Theorien – wie denen des bereits erwähnten Saussure – ziehen,54 aber diese
Theorien werden durch die Struktur des Textes in ein anderes Register verscho-
ben und als Spekulation markiert, nicht mit Beweisen untermauert. Statt auf
die Kraft des Arguments zu vertrauen, baut Granit II auf die Anschaulichkeit
des hymnischen und (natur)religiös überformten Schöpfungsnarrativs, das wie-
derum die Kraft des Wortes („sage ich zu mir selber“) inszeniert.

In einer vorletzten Volte zieht sich das Ich dementsprechend zurück, weil
es sich – von „jeder schweifenden Betrachtung“ (ebd.) ablassend – auf die Ge-
genwart des Steins konzentriert und dabei aber den Granit nicht in einer einzi-
gen Form, sondern „hier gerade dort gelehnt in die Höhe stehen bald scharf
übereinander gebaut, bald in unförmlichen Klumpen wie übereinander gewor-
fen“ (ebd.) sieht, also nur „Trümmer Unordnung und Zerstörung“ (MA 2.2, 507)
sehen kann. Da hilft nur der Rückzug aus dem „lebendigen Anschauen […] in
die Studierstube“ (ebd.) und ein Blick in „die Bücher unserer Vorfahren“ (ebd.),
wo allerdings nicht weniger Unordnung und Zerstörung herrscht:

Hier heißt es bald, das Urgebürge sei durchaus ganz als wenn es aus einem Stücke gegos-
sen wäre, bald es sei durch Flözklüfte in Lager und Bänke getrennt die durch eine große
Anzahl Gänge nach allen Richtungen durchschnitten werden; bald es sei dieses Gestein
keine Schichten sondern in ganzen Massen die ohne das geringste Regelmäßige abwech-
selnd getrennt seien; ein anderer Beobachter will dagegen bald starke Schichten, bald
wieder Verwirrung angetroffen haben. Wie vereinigen wir alle diese Widersprüche und
finden einen Leitfaden zu ferneren Beobachtungen. (MA 2.2, 507, Herv. SM)

Der verknüpfende Operator ‚bald‘ ist in diesem abrissartigen Forschungsbericht
kein Temporaladverb, sondern funktioniert als lokale Bestimmung von einan-
der ausschließenden Meinungen, die an unterschiedlichen Stellen der For-
schung vertreten werden.55 Der Schluss aus dem Studium der Bücher ist – wie

54 Vgl. LA II, 7, 584.
55 Vgl. Wyder 2008, 139. Zu Goethes Verwendung von ‚bald‘ in den naturwissenschaftlichen
Schriften vgl. Pörksen 1999, 20–22.



144 II Ort

das Satzzeichen unmissverständlich indiziert – keine Frage, sondern eine Fest-
stellung.56 Denn eigentlich hat die narrative Funktion alle diese widersprüchli-
chen Meinungen bereits versammelt: Aus den Widersprüchen und aus der Un-
ordnung des Granits resultieren nur konsequenterweise Widersprüche und
Unordnung in seiner Erforschung.

Trotzdem endet damit nicht der Versuch, den Granit narrativ zu umstellen,
sondern mit einer Ankündigung und einer Warnung. Die Ankündigung, die Wi-
dersprüche zu synthetisieren, die nicht nur den Gegenstand, sondern auch sei-
ne Erforschung kennzeichnet, konfrontiert der Text mit einer abschließenden
captatio benevolentiae, die an einen kollektiven Erkenntnisprozess erinnert, bei
dem „selbst die Irrtümer nützlich“ (MA 2.2, 507) werden, weil sie „Gelegenheit
geben“ (ebd.), die Scharfsinnigkeit einzuüben und so nicht nur in der Erfor-
schung des Granits „weiter […] gehen“ (ebd.), sondern auch den Erkenntnisap-
parat trainieren. Diese Inszenierung kombiniert Goethe mit der dezidiert „mehr
für Ausländer […] als für Deutsche“ (ebd.) geltenden Warnung, dass der Granit
nicht mit anderen Gesteinsarten zu verwechseln sei. In dieser – in ihrer Diffe-
renzierung der verschiedenen Nationen durchaus ironisch zu lesenden – War-
nung steckt dabei aber das erkenntnistheoretische Potenzial des Granits, der
vor allem eines übt: „wohl unterscheiden zu lernen“ (ebd.).

Dieses Denken in Differenzen fordert Granit II mit einem Erzählverfahren,
das verschiedenste Orte des Erkennens inszeniert, ohne sie zu synthetisieren
oder in eine hierarchische Ordnung zu bringen. Seien diese Orte nationale Per-
spektiven, wissenschaftliche Lehrmeinungen, hymnische Meditationen, natur-
kundliche Exkursionen oder kulturgeschichtliche Erörterungen: Der Granit kann
nicht von einem einzigen Ort aus exklusiv erschlossen werden, sondern nur
durch eine kombinatorische Positionierung. Der Operator dieser Kombination ist
in metaleptischen Verfahren zu finden, die genau an den Brüchen der Erzählung
den Übergang zwischen den verschiedenen Stimmen sichern und zwischen Be-
griffs- und Kulturgeschichte, epistemologischer Reflexion, emphatischem Hym-
nus, Forschungsbericht und Ankündigung vermitteln. Metaleptisch sind diese
Verfahren, weil sie keine notwendigen Schließverfahren abbilden, sondern Gren-
zen des Erkennens durch Wiederholung und Variation bestimmter Topoi in der
Beschreibung des Granits überbrücken. Dabei entsprechen in Granit II die ver-
schiedenen Ebenen des Erkennens durchaus Ebenen des Erzählens, wie sich
durch die Wechsel der Stimmen und Zeitstruktur und die ihr zugrunde liegenden

56 Ältere Ausgaben wie die Hamburger Ausgabe und auch der erste Band der Leopoldina-
Ausgabe verzeichnen hier noch ein Fragezeichen (vgl. LA I, 1, 61). Die Leopoldina-Ausgabe
korrigiert sich in ihrem elften Band allerdings selbst (vgl. LA I, 11, 14) und verzeichnet auch
keine Unsicherheit bei den Lesarten (vgl. LA II, 7, 581).



1 Der Ort der Natur: Geologische Schriften 145

Tempuswechsel zeigt. Als Antwort auf Granit I zeigt Granit II nicht nur die Um-
kehrung der Perspektive ins Subjektive, sondern die Radikalisierung dieser Sub-
jektivierung in seiner Vervielfältigung von Ebenen und Stimmen. Immer wenn
sich eine epistemologische Funktion erschöpft hat, lässt der Text diese fallen
und wechselt zu einer anderen. Jedem Zugriff auf den Granit entspricht so ein
spezifisches narratives Format. Von der Begriffs- und Kulturgeschichte des Gra-
nits führt diese Reihe über die durch Reiseberichte gestützte Naturgeschichte,
eine Reflexion auf den Granit als epistemisches Objekt und einen naturreligiös
inspirierten Hymnus zu einem Forschungsbericht und schließlich zu einer di-
daktischen Warnung. Diese epistemologischen Funktionen, die auf ganz unter-
schiedliche Aspekte des Granits zugreifen können, sind also narrativ strukturiert
und arbeiten sich dementsprechend unterschiedlich am Granit ab. Dennoch sind
sie über bestimmte Topoi verbunden, ohne die das ‚Urgestein‘ nicht zu beschrei-
ben ist. Damit inszeniert Goethe ein Spiel zwischen Analogieschlüssen und Diffe-
renzbildungen, die sich nicht auf einen gemeinsamen Nenner bringen lassen.
Den Granit erklären damit weder Granit I noch Granit II. Vielmehr umstellen die
beiden Texte den Granit und legen die epistemologischen Dimensionen offen,
die die Untersuchung des ‚Urgesteins‘ mit sich bringt.

1.4 Zusammenfassung: Ursprung erzählen – Geologie

Goethes naturphilosophische und naturwissenschaftliche Anfänge bieten eine
narrative Stimmenfindung, die epistemologisch grundiert ist. Diese Stimmenfin-
dung lässt sich an vier Aspekten beobachten. Zunächst zeigt sie sich in der
Modellierung der Aussageinstanzen. Keiner der untersuchten Texte kommt mit
einer einheitlichen und konstanten Aussageinstanz aus, sondern inszeniert in
unterschiedlichem Maße verschiedene Wechsel. Diese Wechsel strukturieren
nicht selten die Dramaturgie der Erzählung deutlicher als eine etwa doppelte
temporale Sequenz, die in keinem der Texte eine größere Rolle spielt, wenn sie
überhaupt konstatiert werden kann. Das heißt aber nicht, dass die temporale
Struktur der Erzählungen – dem zweiten Aspekt, der einen Einblick in die Stim-
menfindung gibt – einheitlich ist. Im Gegenteil ist auch sie von größeren Wech-
seln geprägt. Selbst wo eine doppelte temporale Sequenz zu finden ist und wo
Vergangenheit – etwa in Erzählerberichten – eine größere Rolle spielt, ist Aktu-
alisierung eine konstante Funktion des Erzählens mit doppeltem temporalen
Boden. Drittens manifestiert sich in der Struktur der Erzählebenen der unter-
suchten Texte eine Tendenz zur Multiplikation und Transgression der Ebenen.
Viertens schließlich sind die Texte auch bezogen auf ihre Erzählformate äußerst
heterogen. Gerade die frühen naturwissenschaftlichen Schriften führen auf der



146 II Ort

Ebene ihrer Darstellung vor, dass eine strikte Trennung zwischen Naturphiloso-
phie und Naturwissenschaft wenig sinnvoll erscheint, weil sich argumentative
Muster, rhetorische Strukturen und narrative Verfahren überlappen. Auf den
Modellbegriff der Metalepse sind diese Verfahren zu bringen, weil sie sich kon-
stanten Aussageinstanzen, einheitlichen Erzähltempi, separierten Erzählebenen
und ungebrochenen Erzählstilen konsequent verweigern und diese Verfahren
genau dann einsetzen, wenn es um die Grenzen des Erkennens geht.

Der früheste hier untersuchte Text ist zwar einerseits klar ein naturphiloso-
phischer. Trotzdem hat die Analyse gezeigt, dass sich im naturphilosophischen
Hymnus Die Natur die Formulierung eines epistemologischen Problems verbirgt,
das für die weiteren Texte an Signifikanz gewinnt. Hier findet sich bereits eine
komplexe Modellierung der Aussageinstanzen genauso wie der Einsatz der anti-
thetischen Struktur angesichts einer epistemologischen Aporie: Teil der Natur zu
sein und diese gleichzeitig erkennen zu wollen. Die Studie nach Spinoza als zwei-
ter untersuchter Text dagegen gibt diesem epistemologischen Problem eine an-
dere Wendung, indem er es in ästhetische Theorie überführt. Die Naturlehre mit
ihrer Antwort zeigt neben dem Einsatz des Briefformats und der Dialektik von
Analogie und Differenz, dass es selbst für Goethes naturwissenschaftliche Schrif-
ten wenig zielführend ist, den Autor mit der Aussageinstanz umstandslos zu
assoziieren. In den beiden kurzen Texten zum Granit schließlich begegnet die
epistemologische Aporie ihrem ersten konkreten epistemischen Objekt. In Gra-
nit I führt das Denken vom Objekt her schließlich zum Abbruch der Untersu-
chung. In Granit II dagegen führt der Versuch, umgekehrt den Granit vom Sub-
jekt her zu denken, zur Proliferation, die narrative Stimmen und Formate
gleichermaßen ungehemmt aneinander montiert.

Goethe ist kein Freund von Revolutionen, sondern bevorzugt in seinem
Denken kontinuierliche Entwicklung und dementsprechend in der Geologie die
Kristallisation – so das in der Forschung bis heute weit verbreitete Klischee.57

Die naturwissenschaftlichen Schriften insbesondere zur Geologie bieten aber
ein anderes Bild: Weil sie intensiv nach einem Ort suchen, der ihren Erkenntnis-
gegenstand erschließen kann, findet sich auf der Ebene ihrer Darstellung alles
andere als Linearität und Kontinuität. Narratologisch lässt sich dieses Verfahren
als metaleptischer Stimmenwechsel beschreiben. Nicht in einem kontinuierli-
chen Narrativ ist der Geologie und insbesondere dem Granit beizukommen, son-
dern nur mit einer massiven Vervielfältigung der epistemologisch strukturierten
Stimmen.

57 Vgl. Sullivan 1999, 344–347.


