
4 Funktionen des Erzählens II: Epistemologie
der Narratologie

Ausgangspunkt meiner Arbeit war die klassische narratologische Systematik;
ein erster Befund bestand darin, dass das Erkennen in der Narratologie zwar
explizit keine signifikante Rolle spielt, jedoch in den narratologischen Anfän-
gen nistet: Ort, Folge und Modus sind entsprechend epistemologisch grundierte
Begriffe. Denn wo die strukturalistische Diskursnarratologie ihre Phänomene
nur unter erheblichen Schwierigkeiten beschreiben kann, greift sie implizit auf
epistemologische Begriffe und Modelle zurück. Diese Begriffe und Modelle sind
aber – genauso wie die narratologischen Kategorien – keineswegs ahistorisch
denkbar, sondern in einem spezifischen Kontext je unterschiedlich konfiguriert.
Deshalb habe ich im zweiten Schritt historische Poetiken aus dem späten acht-
zehnten Jahrhundert untersucht, wo sich erste Ansätze zu einer deutschsprachi-
gen Erzähltheorie erkennen lassen, die sich von der Gattungstheorie emanzi-
piert und sich so aufmacht, das Leistungsprofil des Erzählens zu bestimmen.
In diesem Zusammenhang stoßen die proto-narratologischen Poetiken auf die
epistemologische Funktion des Erzählens. In einem dritten Schritt habe ich die
Epistemologie desselben Zeitraums – dezidiert mit dem Fokus auf ihre Darstel-
lung – untersucht. Auf den Feldern der Ästhetik, Geschichte und Philosophie
zeigt sich auch hier, dass Erkennen und Erzählen aufeinander bezogen sind,
indem die Erkenntnistheorien auf das Erzählen und auf narrative Verfahren zu-
rückgreifen.

In einem vierten Schritt gilt es nun, diese historischen Befunde wieder an
den systematischen Ausgangspunkt der narratologischen Systematik anzubin-
den und zusammenzufassen. Dazu habe ich mit der Metalepse einen Modell-
begriff gewählt, der diejenigen Probleme zu systematisieren erlaubt, die ich bis-
her immer relativ allgemein als blinde Flecken oder Grenzen der Systematik
bezeichnet habe. Das abschließende Kapitel des ersten Teils erläutert den Zu-
sammenhang von Erkennen und Erzählen vor dem historischen Hintergrund
des späten achtzehnten Jahrhunderts. Erstens generalisiere ich dazu die Meta-
lepse als Modellbegriff, indem ich das rhetorische Erbe der narratologischen
Figur als ‚Übertragung ohne Zwischenschritt‘ rekonstruiere. In dieser Denk-
bewegung stehen die narrativen Verfahren unter dem Integral der Metalepse,
weil sie in Form von drei abgeleiteten Imperativen in die Richtung einer Re-
Rhetorisierung der Narratologie weisen (4.1). Diese Imperative strukturieren das
System der epistemologisch revidierten Narratologie und werden jeweils in ei-
nem eigenen Unterkapitel behandelt. Denn an jeder Systemstelle weisen andere
metaleptische Verfahren auf die Epistemologie der narrativen Funktion hin: Ort

https://doi.org/10.1515/9783110586213-005



92 I Systematik

(4.2), Folge (4.3) und Modus der Metalepse (4.4) strukturieren so die narratolo-
gische Systematik. Wo die Imperative der narrativen Funktion verletzt werden,
reflektiert sie ihre Epistemologie.

4.1 Übertragung ohne Zwischenschritt: Metalepse

Der Modellbegriff der Metalepse verbindet Erkennen und Erzählen zu einer Ein-
heit; die Metalepse ist deren Integral. Mit seiner Hilfe möchte ich argumentieren,
dass die narrative Funktion eine epistemologische Funktion ist. Denn mit dem
Modell der Metalepse werden die Regeln beschreibbar, denen die Zuordnungs-
vorschriften folgen, die Hamburger mit ihrem Funktionsbegriff an den Anfang
des Erzählens gestellt hat. Ein Integral differenziert nicht – fragt nicht: Wer
spricht? –, sondern beschreibt die Regeln der Funktion – fragt also: Welche Ver-
fahren produzieren den Zusammenhang von Erkennen und Erzählen? So kann
der blinde Fleck der strukturalistischen Narratologie ausgeleuchtet werden, der
für Texte des späten achtzehnten Jahrhunderts besonders problematisch ist.
Denn in den Reflexionen des achtzehnten Jahrhunderts sind Erkennen und Er-
zählen noch nicht getrennt, was sowohl ein Blick in die proto-narratologischen
Theorien als auch in die Erkenntnistheorien der Zeit gezeigt hat.

Wenn Genette 2004 in seiner Schrift Métalepse. De la figure à la fiction der
Metalepse einen Sonderstatus gegenüber anderen rhetorischen Figuren zu-
weist, dann antwortet er auf ein narratologisches Problem mit Fiktionstheorie,
indem er konstatiert: „une figure est (déjà) une petit fiction“.1 Die Analyse sei-
nes Diskurses der Erzählung und dessen Revisionen im Neuen Diskurs zeigen
aber, dass das narratologische Problem nur mit dem Zusammenhang von Narra-
tologie und Epistemologie bewältigt werden kann. Diesen Zusammenhang be-
zeichnet das Integral der Metalepse, das – ich trenne hier Modellbegriff von
seinen Formen – durch metaleptische Verfahren produziert wird. Damit ist die
Metalepse in meiner Systematik also doppelt abgebildet: erstens als modellbil-
dendes Integral, das – abgeleitet von der narrativen Metalepse – Erkennen und
Erzählen verbindet, und zweitens als ein Arsenal an rhetorischen Verfahren,
das dieses Integral an unterschiedlichen Stellen der narratologischen Systema-
tik produziert und damit anders als bei Genette nicht auf die Systemstelle der
Stimme beschränkt ist. Als metaleptische Verfahren weisen eine Reihe von rhe-
torischen Figuren und Tropen auf die epistemologischen Probleme hin, die an
den drei Systemstellen der Arbeit – Ort, Folge und Modus – unterschiedlich

1 Genette 2004, 17.



4 Funktionen des Erzählens II: Epistemologie der Narratologie 93

gebündelt werden. Unter diesen Verfahren findet sich das gesamte Figurenarse-
nal, das Genette auch in seiner Systematik zur Beschreibung narrativer Struktu-
ren veranschlagt, darunter besonders metaleptische (Ort), sylleptische (Folge)
und paraleptische wie paraliptische (Modus) Verfahren. All diese rhetorischen
Verfahren bilden das Integral der Metalepse insofern, als sie die narrative Funk-
tion in ihrer epistemologischen Grundierung kennzeichnen. Die strukturalisti-
sche Systematik rekurriert also an ihren konzeptuellen Grenzen auf ein rhetori-
sches Fundament, das ich mit einer Re-Rhetorisierung der Narratologie stark
machen will. Denn diese Re-Rhetorisierung verspricht, den Zusammenhang von
Erkennen und Erzählen genauer zu beschreiben. Bevor ich diesen Zusammen-
hang an den drei Systemstellen anhand der metaleptischen Verfahren erörtere,
leite ich den Modellbegriff der Metalepse durch einen Rekurs auf seinen rhetori-
schen Begriff her, dem diese Doppelung von Struktur und Verfahren ebenfalls
zugrunde liegt.

Die Metalepse ist nicht erst seit ihrem Eintritt in die Narratologie durch
Genette eine viel beachtete rhetorische Figur. Dass sie in jüngster Zeit enorme
Energien der Forschung gebündelt hat, mag als Indiz für ihre konzeptuelle Pro-
duktivität gelten.2 Wie andere narratologische Begriffe hat die Metalepse ihren
Ursprung in der antiken Rhetorik. Etymologisch leitet sich ‚Metalepse‘ vom
griechischen metalambánein (μεταλαμβάνειν) – teilnehmen, übernehmen,
übertragen, verändern3 – her und bezeichnet sehr allgemein gesprochen eine
Übertragung ohne Zwischenschritt.4 Damit steht sie an einer Schnittstelle der
rhetorischen Systematik zwischen Wiederholungsfiguren und Substitutions-
figuren.5 Achim Burkhardt unterscheidet im Historischen Wörterbuch der Rheto-
rik drei verschiedene Formen der Metalepse nach ihren Diskursbegründern: die
tryphonisch-quintilianische, die donatische und die melanchthonische Meta-

2 Einen Überblick über die Geschichte der Metalepse gibt Nauta 2013. Einen narratologischen
Überblick über Metalepse seit Genette bietet außerdem Klimek 2010. Die Metalepse als herme-
neutischen Prozess untersucht Hanebeck und leitet die Geschichte der Metalepse mit Verwei-
sen auf die neueste Forschung her. Vgl. Hanebeck 2017, bes. 12–17. Eine andere Typologie der
Metalepse gibt Fludernik und versieht die Metalepse zumindest teilweise mit dem Signum der
Moderne. Vgl. Fludernik 2003, bes. 392.
3 Vgl. Burkhardt 2001, 1087.
4 Diese Formulierung greift die einschlägige Definition von Quintilian auf, nachdem die Meta-
lepse darauf hinweist, „ut inter id, quod transfertur, et id, quo transfertur, sit medius quidam
gradus, nihil ipse significans, sed praebens transitum“ [„daß sich zwischen dem, was übertra-
gen wird, und dem, worauf es übertragen wird, eine Art Mittelstufe findet, die selbst nichts
bezeichnet, sondern nur einen Übergang bietet“] (Quintilian 2011, VIII 6, 38). Freilich be-
schränkt Quintilian den Tropus auf die Komödie und meint mit Übergang dezidiert den Über-
gang von einem Tropus zu einem anderen. Vgl. Quintilian 2011, VIII 6, 37.
5 Vgl. Groddeck 2008, 150.



94 I Systematik

lepse. Während die tryphonisch-quintilianische Form die „Verwendung des fal-
schen, d. h. kontextuell nicht gemeinten Teilsynonyms eines homonymen
(bzw. polysemen) Wortes“6 bezeichnet, fassen die anderen beiden Typen die
Metalepse als eine Sonderform der Metonymie. Die donatische Metalepse meint
eine metonymische Assoziationskette; die melanchthonische eine Substituti-
onsfigur, die nach dem Prinzip der Kausalität funktioniert. An diese Substituti-
on schließt Genette an, wenn er im Diskurs im Kapitel der Stimme auf die „Me-
talepse des Autors“7 zurückgreift. Als Sonderfall der Metonymie vertauscht sie
etwa im Beispiel „Vergil lesen“ Autor und Text. Auf einen Satz zur narrativen
Metalepse erweitert stört diese Figur ihr Kausalgefüge, wenn es etwa heißt –
so Genettes Beispiel –, dass Vergil Dido sterben lässt.8 Die Ebene der narration
dringt also in die Ebenen der Erzählung (récit) und Geschichte (histoire) ein
und verunsichert dadurch die narratologische Systematik sowie deren grundle-
gendes Ebenenmodell. Die Metalepse verletzt nämlich die „bewegliche, aber
heilige Grenze zwischen zwei Welten: zwischen der, in der man erzählt, und
der, von der erzählt wird“.9 Dass Genette in seiner Begrifflichkeit vom Modell
der Erzählebenen zum Konzept diegetischer Welten und damit ins Register der
Fiktionstheorie wechselt, hat weitreichende wie unreflektierte Folgen für die
Erzähltheorie. Denn dieser Wechsel suggeriert, dass mit den formalen Differen-
zierungen des Ebenenmodells Differenzierungen von Universen – also holis-
tisch und diskret strukturierten Merkmalsbündeln – zur Disposition stehen.10

Mittels einer Metalepse kann sogar die Schwelle des Textes zum (impliziten)
Leser überschritten werden:

Das Verwirrendste an der Metalepse liegt sicherlich in dieser inakzeptablen und doch
so schwer abweisbaren Hypothese, wonach das Extradiegetische vielleicht immer schon
diegetisch ist und der Erzähler und seine narrativen Adressaten, d. h. Sie und ich, viel-
leicht auch noch zu irgendeiner Erzählung gehören.11

Die Metalepse fügt sich zwar einerseits nahtlos in Genettes System von „Prolep-
se, Analepse, Syllepse und Paralepse“ ein, indem sie den spezifischen Sinn von
„‚aufnehmen (erzählen) und dabei die Ebene wechseln‘“12 hat, andererseits

6 Burkhardt 2001, 1087.
7 Genette 1998, 167.
8 Vgl. ebd.
9 Genette 1998, 168 f.
10 Deshalb fasst etwa de Jong in ihrer Typologie der Metalepse die Vermischung der erzählten
Welt mit der Welt des Erzählers als eigenen und – bezogen auf ihren antiken Korpus – sogar
umfangreichsten Typus. Vgl. de Jong 2009, 106–113.
11 Genette 1998, 169.
12 Genette 1998, 168.



4 Funktionen des Erzählens II: Epistemologie der Narratologie 95

aber stellt diese Figur das narrative System mit seinen Ebenen zugleich so
grundsätzlich in Frage, dass sich Genette gezwungen sieht, in seinen Ergän-
zungen zum Diskurs die Metalepse zumindest im Extremfall auf humoristische
oder phantastische Literatur zu beschränken.13 Denn die Metalepse verstößt
gegen ein grundsätzliches Gebot der Erzähltheorie, indem sie einer Struktur
Anschauung verleiht, die immer unanschaulich bleiben muss und dabei die
Hierarchie der Erzählebenen verletzt: der extradiegetisch-heterodiegetischen
Erzählsituation, von der aus immer erzählt wird, die aber selbst nie Gegen-
stand der Erzählung werden darf. Andernfalls kommt es zu folgenschweren
Systemverwirrungen, die sich darin niederschlagen, dass die Grenzen der Er-
zählung nicht mehr trennscharf bestimmt werden können und dabei die pro-
blematischste Grenze zwischen der fiktiven Welt des Textes und der realen
Welt der Autoren und Leser verletzt wird. Genette betreibt also einerseits eine
Erweiterung des Metalepse-Konzepts, indem er gerade gegenüber Fontanier
postuliert, dass sich die Metalepse auf narrative Einheiten bezieht und folglich
nicht nur Gültigkeit auf Wortebene beanspruchen kann, sondern auf Satzebene
zu veranschlagen ist. Andererseits verengt er die Bedeutung gegenüber dem
rhetorischen Bedeutungsspektrum enorm, indem er sie auf die Problematisie-
rung von Kausalbedingungen beschränkt.

Ausgangspunkt meiner Überlegungen zum Verhältnis von Erzählen und Er-
kennen ist zwar die narratologische Reformulierung der Metalepse durch Genet-
te. Für eine Erweiterung der Metalepse zur narratologischen Grundfigur greife
ich allerdings auf rhetorische Theorien der Metalepse zurück. In dieser Doppe-
lung versuche ich, mit der Metalepse ein Problem beschreibbar zu machen, das
an der Schnittstelle von Erzählen und Erkennen in Erscheinung tritt. Denn so-
wohl in der narratologischen als auch in der rhetorischen Systematik hat die
Metalepse einen Sonderstatus inne, weil sie die Bedingungen reflektiert, zu de-
nen die jeweiligen Systeme funktionieren – die Figur bildet also gewissermaßen
den Reentry der Systeme. Denn die Metalepse überspringt nicht nur narrative
Ebenen und sprengt dadurch die narratologische wie die rhetorische Systema-
tik, sondern ihre Destabilisierung erfolgt gerade in der Rhetorik auf zwei Arten:
Einerseits aktiviert die Metalepse – in ihrer von Burkhardt als tryphonisch-quin-
tilianisch bezeichneten Form14 – als Wiederholungsfigur ein zunächst verborge-
nes Homonym durch ein Synonym. Sie sprengt also in dieser Aktivierung den
„ursprünglichen Kontext“15 des Zeichens und destabilisiert Sinnzuschreibun-
gen. Andererseits ist die Synonymie aber nur eine Form der Beziehung der wie-

13 Vgl. Genette 1998, 251.
14 Vgl. Burkhardt 2001, 1087.
15 Groddeck 2008, 150.



96 I Systematik

derholten Elemente, die genauso gut durch Synekdochen, Metonymien, Meta-
phern oder Ironie produziert werden kann. Wolfram Groddeck entdeckt folglich
in der Metalepse „bei variierender Verwendung eine kleine, aber vollständige
Tropologie“,16 sodass sie ausgerechnet als Wiederholungsfigur eine Art Master-
Tropus darstellt, der die Systematik der Tropen reflektiert. Die Metalepse reflek-
tiert so die Struktur des rhetorischen Systems; analog verwende ich sie als
Modellbegriff, der die narrative Funktion als epistemologische Funktion be-
schreibbar macht.

Auch wenn sich David Herman nicht explizit auf Rhetorik bezieht, rekur-
riert seine formale Analyse der Metalepse genau auf dieses Moment der Wieder-
holung auf zwei verschiedenen Erzählebenen.17 Statt von Erzählebenen spricht
Herman allerdings von Rahmen (frames) und meint damit nicht nur die in der
deutschsprachigen Terminologie gebräuchliche Struktur einer ‚Rahmenerzäh-
lung‘, sondern angelehnt an Goffmans Rahmenanalyse auch ein „set of princi-
ples organizing interactional events of all sorts, including the events connected
with the construction and elaboration of (narrative and other) discourse“.18 Die
Rahmen dienen also der Interpretation von Erfahrungen und haben eine episte-
mologische Funktion. Bezogen auf die Metalepse kann Hermans Wechsel vom
Ebenenmodell auf das Rahmenmodell als Antwort auf Genettes Weltmetaphorik
interpretiert werden. Dementsprechend bezeichnet die Metalepse weniger einen
Ebenenwechsel als vielmehr einen Bruch im Zuordnungssystem eines mehrfach
gerahmten Textes. Zwei Arten dieses Bruchs unterscheidet Herman: Erstens
können – in Mikroperspektive – lexikalische Einheiten in verschiedenen Rah-
men wiederholt werden. Mit dieser Wiederholung unterminieren sie das Prinzip
der Kohäsion, das die Rahmen eigentlich intern strukturiert. Zweitens zeigen
sich metaleptische Verfahren – in Makroperspektive – bei Manipulationen von
ganzen Textregistern.

Mit der Wiederholung schließt Herman freilich nicht an dieselbe Form der
Metalepse wie Genette an, sondern macht – mit Burkhardt gesprochen – die
tryphonisch-quintilianische Form fruchtbar, die mittels Synonymie die verbor-
gene Homonymie aktiviert.19 Der Rahmen in Hermans Konzept der Metalepse
übernimmt die Funktion des Kontextes, der durch die Wiederholung derselben
lexikalischen Einheit in verschiedenen Rahmen gesprengt wird. Rahmen konsti-
tuieren sich dabei eigentlich erst durch Wiederholung; wiederholte lexikalische
Einheiten erzeugen erst Kohäsion. Die Kraft der Metalepse liegt genau darin,

16 Groddeck 2008, 152; vgl. Burkhardt 2001, 1090.
17 Für eine Einordnung vgl. Klimek 2010, 55.
18 Herman 1997, 136.
19 Vgl. Groddeck 2008, 150.



4 Funktionen des Erzählens II: Epistemologie der Narratologie 97

dass sie sich dieses Prinzip zu eigen macht und über die Rahmengrenzen hin-
weg anwendet. Die zweite Form der Metalepse beschreibt nun nicht mehr ledig-
lich eine einfache Wiederholung, sondern eine Art Kontamination durch die
Mischung verschiedener, hier mittels Register markierter Rahmen. Denn jeder
Rahmen – so eine Grundannahme Hermans – verfügt über sein eigenes sprach-
liches und narratives Register, das sich vor allem durch „lexical patterns“20

auszeichnet. Indem nun diese semantischen Register nicht einfach nur gebro-
chen werden, sondern mit den verschiedenen Rahmungen einen bestimmten,
ihnen zugeordneten Platz haben, entsteht durch die Registermischung eine
metaleptische Struktur, die keine Rahmung mehr vor der anderen bevorzugt.
Damit bricht das hierarchische Ebenenmodell ein und macht die Assoziationen
von Hermans Rahmenkonzept mit den Vorstellungen der aus der älteren narra-
tologischen Forschung stammenden Struktur von Rahmen- und Binnenerzäh-
lung zunichte. Keine Rahmung – auch und erst recht nicht die erste Rahmung –
hat einen privilegierten Status bezogen auf die Rahmen anderer Ordnung. Die
semantische Registermischung macht darauf aufmerksam, dass die entspre-
chende gemischte Passage – auch ohne Aussageinstanz, ohne die Hermans
Konzept zumindest prinzipiell auskommt – so konstruiert ist, dass sie nur eine
mögliche Version der erzählten Ereignisse darstellt. Die anderen Möglichkeiten
bildet sie implizit durch die semantische Registermischung in der Erzählung ab;
das Verfahren ähnelt damit der rhetorischen Metalepse im engeren Sinn, die in
Form einer plötzlich aktivierten Homonymie ihren Kontext – oder Rahmen –
sprengt. Auch wenn Herman also von Genettes Konzept der Metalepse ausgeht,
greift er somit implizit auf eine andere rhetorische Tradition des Begriffs zurück,
indem er die Wiederholung auf der Ebene von lexikalischen Einheiten über
Rahmengrenzen hinweg mit der semantischen Registermischung und der so im-
pliziten Homonymie auf der Ebene von lexikalischen Mustern kombiniert.

Sowohl Hermans als auch Genettes Konzept der Metalepse haben damit in
ihrer je spezifischen Form der Vertauschung die Übertragung ohne Zwischen-
schritt als gemeinsamen Nenner. In der einfachsten Form meint das bei Genette,
dass der Zwischenschritt der Autor-Metalepse ‚Vergil lässt Dido sterben‘ gegen-
über der Rekonstruktion getilgt wird: ‚Vergil erschafft die Aeneis, in der erzählt
wird, dass Dido stirbt‘.21 Innerhalb der Aeneis wird Vergil für den Tod der Figur
verantwortlich gemacht. Diese Unterstellung einer Ursache suggeriert eine Kau-
salbeziehung, die dem Ebenenmodell zuwiderläuft, weil Dido und Vergil nicht
nur narrative Ebenen trennen, sondern auch Welten. In Hermans Erweiterung

20 Herman 1997, 144.
21 Dieses Beispiel ist kanonisch für die Metalepse. Vgl. exemplarisch Genette 1998, 167;
Genette 2004, 12; Chihaia 2010, 349.



98 I Systematik

der Metalepse wird ebenfalls ein Zwischenschritt getilgt, der die eigentlich dis-
tinkten Rahmen verbinden könnte. Dazu macht sich die Metalepse ein funda-
mentales Prinzip des erzählenden Textes zunutze, das Kohäsion über Wiederho-
lung generiert und so verschiedene Rahmen bildet. Die Metalepse stört diese
Kohäsionsbildung, indem sie bestimmte Elemente über die Grenzen der distink-
ten Rahmen hinweg wiederholt und damit die Zuordnungszuschriften untermi-
niert. Indem sie auf Wiederholung basiert, ist sie dezidiert an Genettes narrative
Funktion anzuschließen, der diese auf der Basis von Jakobsons poetischer
Funktion konzipiert.

Statt nun – nach dieser kursorischen Umstellung der Metalepse zwischen
Rhetorik und Narratologie – einen allgemeinen Überblick über die Metalepse
zu geben, indem ich die Stationen ihrer Theoretisierung verfolge,22 versuche
ich, das Konzept für die Aspekte von Ort, Folge und Modus fruchtbar zu ma-
chen. Wie ich bisher gezeigt habe, fordern die metaleptischen Verfahren die
Theoriebildung heraus, sei sie rhetorisch oder narratologisch. Vor dem Hinter-
grund der Aspekte von Ort, Folge und Modus lässt sich diese Herausforderung
in drei Imperativen formulieren, die im weiteren Verlauf des Kapitels dazu
dienen sollen, die systematischen Probleme mit den historischen Aspekten zu
verknüpfen. Die Metalepse wird so zu einem Modellbegriff, der allen drei Kate-
gorien zugrunde liegt und dem verschiedene metaleptische Verfahren unter-
schiedlich zuarbeiten. Damit wird sie zu einer Strukturgröße, die für die narra-
tologische Theoriebildung einen erheblichen Erklärungswert beanspruchen
kann, weil sie die epistemologische Konturierung des Erzählens in den Vorder-
grund rückt. Was mit der Metalepse dann allerdings einhergeht, ist die funda-
mentale Destabilisierung vertrauter narratologischer Kategorien: Den Ort des
Erzählens verunsichert die Metalepse erstens, indem sie den Punkt veranschau-
licht, von dem aus erzählt wird. Weil in der Narratologie die Stabilität der Extra-
diegese mit Unanschaulichkeit erkauft wird, verstößt die Metalepse gegen das
erste narratologische Gebot: Du sollst dir kein Bild machen. Zweitens verunsi-
chert die Metalepse die Kausalstruktur der Erzählung, indem sie Zwischen-
schritte überspringt oder Kausalität suggeriert, wo ein Ebenensprung vorliegt.
Damit verstößt sie gegen das zweite narratologische Gebot, das weniger univer-
selle als vielmehr spezifisch historische Gültigkeit für das späte achtzehnte
Jahrhundert in Anspruch nimmt: Du sollst keine Lücken produzieren. Drittens
schließlich verunsichert die Metalepse den Modus des Erzählens, weil sie Per-
spektivierung und Mittelbarkeit ausstellt. Damit verstößt sie gegen das dritte
Gebot der Narratologie: Du sollst dein Wissen nicht überschreiten. Diese Verun-

22 Vgl. hierzu Hanebeck 2017, 11–120.



4 Funktionen des Erzählens II: Epistemologie der Narratologie 99

sicherungen interpretiere ich dabei nicht als Fehler, der das System gefährdet,
sondern als Indizien für die theoretischen Grundlagen des Systems.

4.2 Ort: Du sollst dir kein Bild machen

Am Ort des Erzählens werden einerseits Erkenntnisfunktionen reflektiert; am
Ort des Erkennens sind andererseits Erzählfunktionen platziert. Damit steht die
narratologische Kategorie der Stimme als Systemstelle dieses Ortes auf dem
Prüfstand. Genette situiert die Stimme eines narrativen Textes an drei Punkten:
Er definiert ihren Zeitpunkt, ihren Standpunkt und ihr Verhältnis zur erzählten
Geschichte; also bestimmt er die Stimme temporal, lokal und allgemein relatio-
nal. Mit dem Modellbegriff der Metalepse kann jedoch theoretisch bewältigt
werden, dass es sich bei der Stimme keineswegs um eine solch stabile Position
handelt. Am Ort des Erzählens markieren so metaleptische Verfahren die episte-
mologische Struktur der narrativen Funktion, das heißt rhetorische Metalepsen,
die als Wiederholungsfiguren die narrativen Ebenen überspringen, weisen auf
den strukturellen Zusammenhang von Erkennen und Erzählen hin, der mit der
Metalepse auf den Begriff gebracht wird. Weil metaleptische Verfahren die Stim-
me destabilisieren, wird die Narratologie mit diesem Begriff dazu gezwungen,
den stabilen Anker der Erzählung zu lichten.

Das hat zunächst Konsequenzen für den zweiten Aspekt der Stimme: ihren
Standpunkt, mit dem die metaleptischen Verfahren das Ebenenmodell des nar-
rativen Textes in Frage stellen.23 Die Verunsicherung des Standpunktes der
Stimme ist dabei von einer fundamentalen Asymmetrie im Ebenenmodell ab-
hängig. Denn es macht – zumindest für die meisten Erzähltheorien24 – einen
erheblichen Unterschied, ob die Grenze zwischen Extradiegese und Intradiegese
oder die Grenze zwischen Intradiegese und Metadiegese etc. verletzt wird. Diese
Asymmetrie hängt mit der besonderen Funktion der extradiegetischen Ebene
zusammen, wo ein Erzählakt situiert ist, der die Erzählung erst hervorbringt.
Dieser erste Erzählakt ist per definitionem kein Ereignis, von dem erzählt werden
kann. Deshalb ist dieser Akt von den intradiegetischen Erzählungen, die er er-
zeugt, kategorial unterschieden. Im Gegensatz dazu sind Erzählakte, die auf
der intradiegetischen Ebene verortet sind, selbst immer Ereignisse der erzählten
Welt; ihre Stimme hat damit eine Anschauung – sie wird von einer meist perso-

23 Dort verortet die im deutschsprachigen Kontext wahrscheinlich einflussreichste Einfüh-
rung in die Erzähltheorie die Metalepse neben dem Verhältnis von Subjekt und Adressat des
Erzählens. Vgl. Martínez/Scheffel 2016, 84 f., 93.
24 Vgl. Cohn 2012.



100 I Systematik

nal gedachten Figur gesprochen – und folglich meist ein explizites epistemolo-
gisches Profil, weil diese Figur etwa dumm ist oder lügt oder krank ist oder
übertreibt. Von diesem epistemologischen Profil hängt die Einbettung der meta-
diegetischen Erzählung in der intradiegetischen Erzählung ab: Mithilfe der me-
tadiegetischen Erzählung kann die erzählende Figur etwa Ereignisse der intra-
diegetischen Ebene erklären oder von ihnen ablenken. Die Verbindungen der
metadiegetischen Erzählung mit der intradiegetischen Ebene sind semantisch
und damit prinzipiell unendlich.25 Da diese Relationen allerdings sowohl mit
dem Ort des Erzählens zusammenhängen als auch eine Folge – sei sie additiv,
konsekutiv, korrelativ oder kausal – über narrative Ebenen hinweg konstituie-
ren, behandle ich sie anders als Martínez und Scheffel nicht nur unter der Kate-
gorie der Stimme, sondern auch unter der Kategorie der Zeit.

Verbunden mit der Frage nach dem Standort ist die Frage nach dem Ver-
hältnis der Stimme zum Geschehen. Diese – eigentlich inhaltliche – Relation
bestimmt Genette auf einer Skala, welche die Grade der Involviertheit der
Stimme abbildet und die prinzipiell unabhängig von der grammatischen Per-
son ist, in der die Stimme spricht. In homodiegetischen Erzählungen ist die
Stimme Teil der erzählten Welt; in heterodiegetischen Erzählungen ist das
nicht der Fall. Das hat für die Erzählung epistemologische Konsequenzen, weil
in homodiegetischen Erzählungen im erzählten Ich bereits ein epistemologi-
sches Zentrum innerhalb der erzählten Welt existiert, das mit dem erzählenden
Ich über Kontinuität verbunden ist. Damit in diesen Fällen keine metaleptische
Struktur entsteht, die in der Unentscheidbarkeit zwischen der Epistemologie
des erzählenden Ichs und des erzählten bzw. erlebenden Ichs bestünde, blei-
ben die beiden Funktionen – Erzählen vs. Erleben – zumindest terminologisch
strikt getrennt. Die beiden Funktionen befinden sich auf verschiedenen diege-
tischen Ebenen, sodass die Frage nach dem Verhältnis der Stimme zum Ge-
schehen ihrer Erzählung von ihrem Standpunkt abhängig ist. Selbst in homo-
diegetischen Erzählungen sind die Funktionen deshalb nie kongruent. Wenn
allerdings metaleptische Verfahren diese Kongruenz suggerieren, ist die funk-
tionale Arbeitsteilung nachhaltig gestört: Mithilfe der Metalepse als Modell-
begriff ist diese suggerierte Kongruenz in die Narratologie integrierbar.

Die erwähnte Arbeitsteilung zwischen erzählendem und erzähltem Ich gilt
selbst für gleichzeitiges Erzählen, womit der dritte Punkt der Stimme angespro-
chen ist: ihr Zeitpunkt. Im gleichzeitigen Erzählen kollabiert – besonders mar-
kiert im Fall des homodiegetischen gleichzeitigen Erzählens – die Unterschei-
dung zwischen erzählendem und erzähltem Ich. Die Narratologie kann darauf

25 Vgl. Martínez/Scheffel 2016, 83–85.



4 Funktionen des Erzählens II: Epistemologie der Narratologie 101

entweder reagieren, indem sie derartige Fälle als Ausnahmen die Regel bestä-
tigen lässt oder indem sie die Ebene wechselt und die Stimme zu einer intra-
diegetisch-homodiegetischen deklariert, die durch eine pragmatische Operation,
wie z. B. die Annahme eines Tagebuchs, eines inneren Monologs o. Ä. gerahmt
wird.26 Auch das frühere und das spätere Erzählen werden durch metaleptische
Verfahren bedroht, indem die Chronologie des Erzählens und vor allem der ba-
sale chronologische Imperativ in Frage gestellt werden, demzufolge sich das Ge-
schehen vor seiner Erzählung ereignet haben muss oder zumindest eine realisti-
sche Epistemologie im früheren Erzählen hinterfragt.27 Der anfälligste Typ für
metaleptische Verfahren ist aber die eingeschobene Erzählung, in welcher der
chronologische Imperativ zwischen Geschichte und Narration so verwirrt werden
kann, dass die beiden Zeit- und Erzählebenen nicht mehr differenziert werden
können.28 Dieser kurze Durchgang durch Genettes narratologische Systematik
zeigt, dass die Metalepse als Verletzung der Erzählebenen nicht auf den Stand-
punkt der Stimme beschränkt bleibt, sondern mit den anderen Aspekten der
Stimme – ihrem Zeitpunkt und ihrem Verhältnis zur erzählten Welt – verbunden
ist.

Im achtzehnten Jahrhundert stellt sich die Frage nach dem Ort des Erzäh-
lens bzw. Erkennens in besonderer Weise, weil das epistemologische Leistungs-
profil von verschiedensten Theoretikern dazu genutzt wird, um Literatur aufzu-
werten: Literatur ist demzufolge dann gut, wenn sie erkenntnisfördernd ist.
Diese Funktionalisierung der Literatur erhält spätestens ab der Mitte des acht-
zehnten Jahrhunderts enormen Gegenwind von den Anfängen der Autonomie-
ästhetik. Sowohl Baumgarten als auch Lessing arbeiten sich in diesem Kontext
am epistemologischen Leistungsprofil der Literatur ab, indem sie ausgerechnet
auf die wenig geschätzte Gattung der Fabel zurückgreifen und sie durch ihre
Darstellungsform aufwerten. Lessing operiert mit einer Ambivalenz der Stimme,
die der anschaulichen Darstellung vor der symbolischen Explikation des durch
die Fabel zu vermittelnden Lehrsatzes den Vorzug gibt. Diese anschauliche Dar-
stellung basiert aber – paradoxerweise – auf der maximalen Unanschaulichkeit
der Stimme, womit Lessing die Asymmetrie des narratologischen Ebenenmo-
dells avant la lettre epistemologisch begründet. Zwar tilgt Lessing die expliziten
Erzählerkommentare in Promythien und Epimythien. Allerdings kompensiert er

26 Vgl. Genette 1998, 252.
27 Bezeichnenderweise behandelt Genette als Beispiel für eine frühere oder prädiktive Erzäh-
lung Saint-Amants Moyse sauvé (vgl. Genette 1998, 157). Am selben Beispiel hat er vor dem
Diskurs der Erzählung in einer eigenen Arbeit den Begriff der Metalepse erstmals angedacht,
wenngleich noch nicht in einem System eingebettet. Vgl. Chihaia 2010, 349.
28 Vgl. Genette 1998, 155 f.



102 I Systematik

dies in der Struktur des Fabelbuchs, indem er den einzelnen Abschnitten Meta-
fabeln voranstellt und das gesamte Buch mit Abhandlungen versieht, sich also
nicht auf die Überzeugungskraft seiner Fabeln allein verlässt. Nur mit dieser
narrativen Komplexitätssteigerung gelingt für Lessing damit die Aufwertung der
Fabel und ihres epistemologischen Leistungsprofils.

Ähnlich funktioniert Baumgartens Modell des felix aestheticus, der nicht
nur eine Allegorie des Textes im Allgemeinen, sondern eine Funktion der Stim-
me im Besonderen darstellt. Er bildet die Erzählfunktion in der ästhetischen
Erkenntnistheorie ab und setzt so rhetorische Begriffe ein, um Ästhetik zu
schreiben. In den Fiktionsparagraphen von Baumgartens Aesthetica lässt sich
über Wiederholung und Variation seiner Zitate eine Metalepse auch auf der Ver-
fahrensebene bis in die syntaktische Struktur konstatieren. Die Frage nach der
Herkunft von Aeneas wird ihm zum Anlass, die erzählende historische Fiktion
theoretisch zu bestimmen; ohne die rhetorische Metalepse würde das logische
Schließverfahren nicht funktionieren. Die Fabel avanciert für Baumgarten
schließlich zum Prototyp der literarischen Epistemologie, indem sie Unwahr-
scheinlichkeit mit Wahrheit kombiniert. Vor allem stellt die Fabel dabei die er-
zähltheoretischen Begriffe bereit, die Baumgarten an anderen Gattungen veran-
schlagen wird. Die Mehrdeutigkeit des Begriffs ist damit der Ansatzpunkt der
literarischen Epistemologie, die Baumgarten dann aber von der Systemstelle der
Stimme weg und zur Handlungsanalyse hinführt, indem er die verschiedenen
Möglichkeiten der Verknüpfung von Ereignissen in der Erzählung eruiert.

4.3 Folge: Du sollst keine Lücken produzieren

Bereits Genette erläutert in seiner Explikation des Ebenenmodells im Kapitel
zum Standpunkt der Stimme die Funktionen der metadiegetischen Erzählun-
gen. Die metadiegetische Erzählung versteht er damit als intradiegetisches Er-
eignis, das in jedem Erzähltext entweder erstens kausal motiviert ist – dann ist
die metadiegetische Erzählung explikativ –, oder zweitens in einer nur themati-
schen Beziehung oder gar drittens in keiner expliziten Beziehung zur intradie-
getischen Handlung steht.29 Damit weist Genette explizit darauf hin, „daß die
Narration ein Akt ist, eine Handlung wie jede andere auch“.30 Diese Handlun-
gen müssen als Ereignisse zu einer Folge verknüpft werden, wobei normaler-
weise die Narration die Funktion dieser Verknüpfung übernimmt – also Zuord-

29 Vgl. Genette 1998, 166 f.
30 Genette 1998, 167.



4 Funktionen des Erzählens II: Epistemologie der Narratologie 103

nungen generiert; die Metalepse ist als Störung dieser Verknüpfung keineswegs
auf die Stimme beschränkt.

Nicht nur die Struktur diegetischer Ebenen zwingt zu Motivierungen, son-
dern auch die zeitliche Abfolge, die – wie gezeigt wurde – im Zentrum der Ge-
nette’schen Narratologie steht.31 Wie verändert sich das System, wenn die nar-
rative Funktion als epistemologische Funktion strukturiert ist? Weniger der
Zeitpunkt des Erzählens (narration) als vielmehr die dargestellte Abfolge der
erzählten Ereignisse (récit) wird an dieser Stelle zum Problem, wobei die Grenze
zwischen Stimme und Kategorien der Zeit – Ordnung, Dauer und Frequenz –
durchlässig ist.32 Die Ordnung der Erzählung scheint zunächst wenig von meta-
leptischen Verfahren affiziert werden zu können, weil Erzählzeit und erzählte
Zeit prinzipiell logisch voneinander getrennt sind und deshalb autonom funkti-
onieren. Autonomie impliziert aber, dass in ihrem Verhältnis keine logikwidri-
gen Überschreitungen über diegetische Ebenen hinweg vorkommen. Allerdings
brauchen Anachronien – wie bereits erwähnt – epistemische Träger, was gerade
für Erzählungen am Rande der Achronie problematisch wird. Für dieses Grenz-
phänomen zieht Genette den Begriff der Syllepse heran, der zwei Ereignisse
zusammenfasst, ohne ihre temporale Relation zu bestimmen.33 Im Kontext der
Metalepse als Modell wird dabei deutlich, dass nicht nur – wie Genette an dieser
Stelle ausführt – die Erzählzeit autonom ist, sondern auch, dass der Standard-
fall der erzählten Zeit als chronologisch ablaufende und messbare Zeit hinter-
fragt wird. Was hier in Frage gestellt wird, sind allerdings weniger diegetische
Ebenen, sondern der zeitliche Ablauf einer diegetischen Ebene durch die Narra-
tion selbst.

Unter dem Aspekt der Dauer ist dabei in einigen Fällen die doppelte Zeit-
lichkeit der Erzählung die notwendige Bedingung metaleptischer Verfahren, wie
sich an Genettes Beispiel aus Balzacs Illusions perdues zeigen lässt.34 Dort wer-
den Erzählzeit und erzählte Zeit durch die temporale Konjunktion ‚während‘
enggeführt, sodass ein isochroner Zusammenhang ähnlich dem zeitdeckenden
Erzählen suggeriert wird, aber dabei eigentlich getrennte diegetische Ebenen
verbunden werden. Damit steht nichts weniger als die Autonomie der Narration
zur Disposition, die sich hier – zumindest scheinbar – nach der temporalen
Struktur der erzählten Welt richtet. Die Syllepse ist dementsprechend – ebenso
wie die Analepse und Prolepse – ein metaleptisches Verfahren, indem sie die

31 Zu Anschlüssen und Erweiterungen der Zeitanalyse in der Narratologie vgl. Weixler/
Werner 2015.
32 Vgl. zu dieser Durchlässigkeit Werner 2015.
33 Vgl. Genette 1998, 58.
34 Vgl. Genette 1998, 168.



104 I Systematik

Autonomie der Narration bezogen auf ihre Zeitgestaltung hervorhebt, aber die
Heteronomie der Zeit auf der Ebene der Geschichte hinterfragt. Der Syllepse
begegnet Genette aber nicht nur unter dem Aspekt der Ordnung, sondern auch
in seiner Untersuchung der Frequenz. Die iterative Erzählung fasst nämlich
potenziell unendlich viele Ereignisse in einer einzigen Erzählung zusammen;
diese iterativen Passagen sind den singulativen Szenen – zumindest „bis hin
zu Balzac“35 – untergeordnet. Sie bilden eine Art Hintergrund, vor dem dann
singulative – und bedeutendere – Ereignisse geschehen. Die so produzierte Hie-
rarchie der erzählten Ereignisse wird aber durch metaleptische Verfahren reflek-
tiert und als Faktur entlarvt, weil sie mit der Verunsicherung der Erzählebene
die synthetisierende Funktion destabilisieren, auf die jede iterative Erzählung
basiert. Jede Iteration hängt von einer narrativen Funktion ab und weist zu-
gleich darauf hin, dass dieser narrativen Funktion eine epistemologische
Dimension zugrunde liegt. Indem metaleptische Verfahren somit – wieder mit
Genettes Erzählfunktionen gesprochen – die Regiefunktion in Zweifel ziehen,
verunsichern sie auch die Gewichtung der erzählten Ereignisse. Das geht so
weit, dass die Erzählung nicht nur Zeiten, sondern auch Kausalitäten übersprin-
gen kann, wie bei Genettes Beispiel von Cortazars Erzählung, in der ein Mann
von den Figuren eines Romans ermordet wird, den dieser gerade liest.36 Die
Lektüre des Romans und seine Handlungen ereignen sich – wie am Ende
des Textes deutlich wird – parallel und nicht auf verschiedenen diegetischen
Ebenen.

Wenn eine Figur von den Ereignissen in einem Roman umgebracht werden
kann, den sie gerade liest, steht das Kausalgefüge eines Textes zur Disposition,
das in den Erzähltheorien des achtzehnten Jahrhunderts besondere Beachtung
gefunden hat. Blanckenburgs Versuch über den Roman stellt eine durchgehende
Kausalkette gar ins Zentrum des Motivierungsgebotes seiner Romantheorie. Die-
se durchgehende kausale Motivierung bezieht sich weniger auf äußere als auf
innere Handlung, gerät so aber in Konflikt mit einer finalen Motivierung, die
für Blanckenburg klar teleologisch in der Perfektion der Figur liegt. Während
Blanckenburg diesen Widerspruch nicht wahrnimmt, zeigt sich die eindeutige
Parteinahme in der Positionierung gegen Eingriffe von höherer diegetischer
Ebene: „Der Dichter selbst gehört gar nicht mit ins Ganze seines Werks; er wäre
was außerordentliches, das gleichsam in den Gang desselben hineingriffe“.37

Dieser Dichter in Blanckenburgs Sinn hat für den Roman zwei Funktionen, die
auf unterschiedlichen Ebenen angesiedelt und mit unterschiedlichen epistemo-

35 Genette 1998, 83.
36 Vgl. Genette 1998, 167.
37 Blanckenburg 1965, 339.



4 Funktionen des Erzählens II: Epistemologie der Narratologie 105

logischen Lizenzen ausgestattet sind: die des Schöpfers und die des Geschichts-
schreibers. Nur so kann er den Kausal- und den Finalnexus garantieren und
deshalb gilt bei Blanckenburg in besonderer Schärfe das Bilderverbot für jede
Erzählinstanz. Als Vorläufer des objektiven Erzählens sind konsequenterweise
auch Eingriffe durch den Erzähler unzulässig; die Erzählung hat sich vielmehr
am Gang der Handlung zu orientieren. Prolepsen und Analepsen produzieren
damit genauso wie Syllepsen als Variationen der Folge den Zusammenhang von
Erkennen im Erzählen, indem sie die narrative Funktion als epistemologisch
grundiert entlarven. Indem Blanckenburg in den beiden Funktionen des Erzäh-
lers – Schöpfer und Geschichtsschreiber – die Arbeitsteilung des Romans zwi-
schen Erfinden und Erzählen kurzschließt, legt er aber nichtsdestotrotz seiner
Theorie eine metaleptische Struktur zugrunde.

Genau umgekehrt verhält es sich bei Herders Ideen zur Philosophie der Ge-
schichte der Menschheit: Während Blanckenburg eine metaleptische Struktur
veranschlagt, aber metaleptische Verfahren im Roman grundsätzlich untersagt,
bedient sich Herder metaleptischer Verfahren, um eine kontinuierliche und kei-
nesfalls metaleptische Struktur denken zu können. Denn Herders Geschichte
der Menschheit versucht, zwischen Naturgeschichte und Kulturgeschichte zu
vermitteln. Dafür braucht er Metaphern, am prominentesten die ‚Kette der Bil-
dung‘ im neunten Buch seiner Ideen. Diese Metapher aber ist nur schwer herzu-
leiten: Wie ist eine Kette der Menschheit zu denken, wenn sich ihre einzelnen
Stadien, ihre Übergänge und Kausalitäten der Erkenntnis entziehen, weil das
erkennende Subjekt immer Teil der Kette ist? Kein (menschlicher) Ort des Er-
kennens ist also zu denken, der die Folge der Geschichte überblicken könnte.
An dieser Stelle springt die Darstellung der Argumentation bei: Herder wechselt
die Ebene durch eine Apostrophe, die aus zwei Appellen besteht. Während in
einem ersten Schritt der eigentlich heteronome Mensch als Objekt der ‚Kette der
Bildung‘ angerufen wird, die ‚Kette der Bildung‘ nicht zu verlassen, ruft Herder
in einem zweiten Appell die ‚Kette der Bildung‘ selbst an. Damit verwendet Her-
der in der Darstellung seiner Ideen eine Metalepse, um die Kontinuität seiner
Geschichte ohne Lücken und Übersprünge herzustellen. Dem erkenntnistheore-
tisch unlösbaren Evidenzmangel der Geschichtsphilosophie begegnet Herder
also auf der Darstellungsebene.

4.4 Modus: Du sollst dein Wissen nicht überschreiten

Metaleptische Verfahren stellen also zwei Gebote der Narratologie in Frage, die
in der zweiten Hälfte des achtzehnten Jahrhunderts eine besondere Rolle spie-
len. Das Bilderverbot der Extradiegese unterlaufen sie, indem sie von der intra-



106 I Systematik

diegetischen Ebene auf die extradiegetische Ebene springen; das Gebot einer
durchgehenden Kausalkette unterlaufen sie, indem sie den Zwischenschritt ei-
ner Kausalkette überspringen. Mit dem dritten Gebot steht nun einer der Punkte
der Erzähltheorie zur Disposition, der am meisten Diskussionen ausgelöst hat:
Du sollst dein Wissen nicht überschreiten. Für die fiktionale Erzählung gilt aber
vermeintlich im Gegensatz zur faktualen, dass sie die Lizenz hat, ihr Wissen zu
überschreiten, und ohne diese Lizenz gar nicht denkbar ist.38 Dass die Narrato-
logie diese Grenzen des Wissens aber über Perspektive und Modus – die Regu-
lierung der narrativen Information – in ihrer Systematik reflektiert, ist der Aus-
gangspunkt meiner Argumentation. Das lässt sich an Genettes Konzept der
Fokalisierung zeigen. Anders als Stanzels einflussreicher Typenkreis trennt sie
bekanntermaßen Aspekte der Stimme von Aspekten der Wahrnehmung – aller-
dings zu dem Preis, dass sie Wahrnehmung und Wissen miteinander ver-
mengt.39 Für Brüche in der Wahrnehmungs- und Wissensstruktur einer Erzäh-
lung prägt Genette die Begriffe der Paralipse und Paralepse. Während die
Paralipse als intentionale Auslassung weniger Probleme für die Logik der er-
zählten Welt bereitet, stört die Paralepse als Informationsüberschuss die Per-
spektivierung enorm: In ihr überschreitet eine eigentlich limitierte Narration ihr
Wissen, indem sie erzählt, was sie nicht wissen darf, weil sie es nicht wahr-
genommen haben kann. Unaufhebbare Paralepsen basieren so auf einer meta-
leptischen Struktur, indem sie sowohl Figurenwissen als auch Erzählebenen
überspringen. Damit stellen sie die Metalepse als Integral her, weil sie auf die
Epistemologie der narrativen Funktion hinweisen. Sie entsprechen dem, was
Klimek in ihrer Systematisierung der Metalepse anhand phantastischer Litera-
tur als absteigende Metalepse bezeichnet hat, da die Richtung der Überschrei-
tung hier „von einem narrativen Niveau auf ein tieferes“ erfolgt.40 Dabei wird
deutlich, dass Fokalisierung ohne Stimme nicht denkbar ist – sie braucht not-
wendigerweise zwei Orte: einen Ort des Erzählens und einen Ort der Wahrneh-
mung.41 Als Beispiele führt Genette mehrere Stellen in Prousts Recherche an,
wenn der extradiegetisch-homodiegetische Erzähler ‚Marcel‘ nicht nur die Gren-
zen des erzählten Ichs, sondern auch die Grenzen des erzählenden Ichs über-

38 Vgl. zu dieser fiktionstheoretischen Frage Zipfel 2001, 56–58; Bunia 2007, 172, 247 f., 317,
373; Zipfel 2011, 109 f.
39 Dass das Wissen als definierende Kategorie der Fokalisierung problematisch ist, stellt Ed-
miston mit Blick auf französische Literatur des 18. Jahrhunderts fest. Vgl. Edmiston 1989, 738–
743. Vgl. weiter Edmiston 1991.
40 Klimek 2010, 70. Allerdings können auch diese absteigenden Metalepsen Symptom einer
Wissenskrise werden, indem sie auf die Grenzen des Wissens hinweisen. Das gesteht Klimek
vor allem den aufsteigenden Metalepsen zu, die ich an der Systemstelle ‚Ort‘ behandle.
41 Vgl. Jannidis 2006.



4 Funktionen des Erzählens II: Epistemologie der Narratologie 107

schreitet, weil er mit dominanter, aber durch das erzählende Ich nichtsdesto-
trotz beschränkter Nullfokalisierung erzählt und damit nicht an das Wissen und
die Wahrnehmung des erzählten Ichs gebunden ist. Diese Passagen müssen
„für jeden Puristen des point of view einfach skandalös sein“, denn „[a]llem
Anschein nach kann der Beobachter zwar weder alles sehen noch alles hören,
dafür aber sämtliche Gedanken erraten“.42 Genette hilft sich mit Vervielfälti-
gung: Weil eine Kombination von zwei Fokalisierungen das System sprengen
würde, konstatiert er „einfach zwei konkurrierende Codes […], die zu zwei Wirk-
lichkeitsebenen gehören, die – ohne sich irgendwo zu überschneiden – einan-
der entgegengesetzt sind“.43 Überschneidungen in den beiden Codes gibt es
freilich in der Zuordnungsvorschrift, die sie erst hervorbringt und die hier über
das erzählende Ich ‚Marcel‘ eine Anschauung erhält. Einen Stimmenwechsel –
die nicht-hierarchische Duplikation der Stimme – sieht die narratologische Sys-
tematik dagegen nicht vor.

Eine Überlagerung von zwei – allerdings hierarchisch getrennten – Stim-
men kann die Narratologie aber sehr wohl denken. Neben der qualitativen Mo-
dulation des Modus, die nach dem Kanal der Wahrnehmung fragt, behandelt
Genette mit der Frage der Distanz die quantitative Modulation der narrativen
Information.44 Die erlebte Rede ist der Paradefall der Überblendung zweier
Stimmen und spielt mit der Unentscheidbarkeit von Erzählerrede und Figuren-
rede. Damit widerlegt sie auch die Formel ‚Informant + Information = K‘, die
Genette als mimetisches Grundgesetz für jede Erzählung als Ausgangsüber-
legung eingeführt hat.45 Denn hier sind sowohl der Informant als auch die In-
formation gleichermaßen markiert und präsent; der Informant – die Erzähler-
stimme – tritt nicht hinter die Information und damit an dieser Stelle hinter die
Gedanken der Figur zurück, sondern bleibt durch das Tempus und die dritte
Person der Verbalphrase in der Erzählung präsent. Die so modulierte Distanz
löst aber keine metaleptische Struktur aus, weil hier keine logisch getrennten
Grenzen überschritten werden, solange die Zugangsbedingungen zu den Ge-
danken oder der Rede der Figur von Seiten der Erzählfunktion intakt sind, so-
lange also keine Paralepse erfolgt. Distanz ohne Perspektive erzeugt darum kei-
ne strukturelle Metalepse. Allerdings sind die unter dem Aspekt der Distanz
behandelten Phänomene die Voraussetzung metaleptischer Verfahren und bie-
ten gerade in der transponierten – insbesondere der erlebten – Rede dement-
sprechend leicht zu identifizierende Angriffsflächen.

42 Genette 1998, 148.
43 Ebd.
44 Vgl. Genette 1998, 220.
45 Vgl. Genette 1998, 222.



108 I Systematik

Dem Distanzmanagement zwischen dramatischem und narrativem Modus
ist Engels Abhandlung Ueber Handlung, Gespräch und Erzehlung gewidmet.
Handlung besteht bei Engel – wie bei Blanckenburg – aus einer kausalen Folge,
die aber durch einen intentionalen Handlungsträger (meist eine Figur) ergänzt
und damit vermittelt werden muss. Diese Intentionen gilt es in einem literari-
schen Text transparent zu machen und das gelingt – so Engels Plädoyer – bes-
ser mit der Darstellung des Gesprächs. Denn das Gespräch erlaubt Rückschlüsse
auf die Intentionen der Figur und kann so das Kausalgefüge direkter darstellen,
als es ein Erzählerbericht vermag. Dieser Mechanismus gilt nicht für den – wohl
immer unanschaulich zu denkenden – Erzähler, der nicht handelt, sondern er-
zählt; deshalb sind Rückschlüsse auf seine Funktion nicht erlaubt.46 Das Ge-
spräch dagegen ist Handeln im Reden; durch die Tendenz zur Isochronie ist
diese Beziehung unmittelbarer als in der Erzählung, die vorwiegend von ver-
gangenen Ereignissen berichtet und darum Sprünge macht, selektiert und syn-
thetisiert: also die Kausalkette der Handlung eigentlich gefährdet. Dennoch ist
das Gespräch auf die Erzählung angewiesen, weil der dramatische Modus die
Handlung nur ohne Auslassungen oder Umstellungen und damit immer bloß
vollständig zeigen kann. So lässt der dramatische Modus zwar Rückschlüsse auf
den Handlungsträger zu, macht aber den Zielpunkt der Handlung nur ungenü-
gend transparent. Ohne die Erzählung würde das Gespräch folglich nur Frag-
mente ohne übergreifenden Bogen darstellen. Die Erzählung alleine würde sich
aber in Untersuchungen, Erläuterungen und Bemerkungen verlieren, sodass
beide Darstellungsmodi aufeinander angewiesen sind und eine erstaunliche
Arbeitsteilung eingehen, wenn es um die Informationsvergabe des narrativen
Textes geht: Immer wenn es um unsicheres Wissen geht, wenn Reflexionen nö-
tig werden, erfolgt der Einsatz des Erzählens. Eine Zwischenstufe wie die trans-
ponierte Rede zwischen dramatischem und narrativem Modus kennt Engel noch
nicht; die Variation und Kombination der beiden Modi erlaubt es aber, die nar-
rative Information möglichst effektiv zu gestalten. Die Gefahr des Erzählens
sieht Engel bezeichnenderweise nicht in Paralepsen, sondern in Paralipsen,
also Auslassungen der Handlung, die durch das Gespräch vollständig und un-
mittelbar dargestellt würden. Ohne diese Paralipsen allerdings würde der Text
seine Wirkung verfehlen, weshalb Engel einen balancierten Einsatz nahelegt.
Die Kausalkette der Handlung als das höchste Kriterium zur Bewertung einer
Erzählung wird so – gemessen an Blanckenburg – stückweise relativiert.

Während Engel das Leistungsprofil des Erzählens in seinen beiden Modi –
dem dramatischen und dem narrativen Modus – vermisst, will Kant in seiner

46 Damit verhindert Engel Irritationen, wie sie Cohn unter dem Begriff ‚discordant narration‘
für unanschauliche, aber unzuverlässige Erzählinstanzen geprägt hat. Vgl. Cohn 2000.



4 Funktionen des Erzählens II: Epistemologie der Narratologie 109

Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht unter allen Um-
ständen vermeiden, einen Roman zu schreiben. Dementsprechend schreibt er
keine Geschichte, sondern stellt die Idee zu einer allgemeinen Geschichte dar.
Dazu bedarf es bestimmter Distanzierungen und Abgrenzungen, die aber ausge-
rechnet von literarischen Metaphern geleistet werden. Weil Kant keinen Roman
schreiben will, braucht er das Theater als Metapher, um sich selbst als philoso-
phischen Zuschauer der Geschichte zu inszenieren, obwohl er gleichzeitig Teil
dieser Geschichte ist. Das Ziel der Geschichte zu bestimmen, stellt Kant aber vor
enorme Schwierigkeiten, was sich in den zwei konfligierenden Strukturen des
Textes – der linearen und der symmetrischen Disposition – zeigt. Denn mit der
bürgerlichen Gesellschaft ist das Ziel der Geschichte keineswegs erreicht; sie
muss international abgesichert werden. Dort allerdings verbürgt keine überge-
ordnete Macht die Durchsetzung des Rechts, sondern allein die kollektive Macht
des Völkerbunds. Die Idee des Völkerbunds ist dabei vom Modus ihrer Darstel-
lung abhängig. Die drei Alternativen des siebten Satzes explorieren weniger al-
ternative Ideen zu einer allgemeinen Geschichte, sondern führen – unterstützt
durch den Moduswechsel in den Klammern – auf Kants Idee hin. Wo er die
Notwendigkeit seines Gedankengangs nicht herstellen kann, unterstreicht Kant
ihre Zweckmäßigkeit mit dem Modus, in dem er seine Idee verpackt: mit Perso-
nifikationen, tendenziösen Klammern, rhetorischen Fragen und ungedeckten
Behauptungen im Irrealis. Dabei nimmt der Text für sich dezidiert den philoso-
phischen Überblick als einzig mögliche Perspektive in Anspruch, dessen Mög-
lichkeit er aber erst auslotet und damit produziert. Kant überschreitet sein Wis-
sen zwar, wenn er in die Zukunft der Geschichte blickt und nicht nur das Ziel
der Geschichte bestimmt, sondern auch den Weg zu diesem Ziel vorhersagt und
die Mechanismen dieses Weges definiert. Allerdings legt er – anders als Her-
der – den Gesichtspunkt dieser Überschreitung offen, indem er seine Möglich-
keit reflektiert.

4.5 Zwischenfazit: Die epistemologische Funktion

Ohne Wiederholung ist Literatur nicht denkbar – darauf weist Jakobson mit
seiner poetischen Funktion hin. Ohne Wiederholung ist auch Erzählen nicht
denkbar – das macht Genette deutlich, wenn er seine narrative Funktion in
Anlehnung an Jakobsons poetische Funktion konzipiert. Dass mit Funktion aber
nicht nur eine einseitige Abhängigkeit der Erzählung von ihrer Erzählstimme
indiziert ist, sondern ein wechselseitiges Zuordnungsverhältnis, macht Ham-
burger mit ihrem Funktionsbegriff deutlich, der verschiedene Zuordnungsvor-
schriften für einen narrativen Text abbildet und auf einen epistemologischen



110 I Systematik

Tab. 3: Systematik der narrativen Verfahren.

Integrale Funktion der Metalepse

Systemstelle Ort Folge Modus

Phänomen Anschauung Zusammenhang Information

Grenze Erzählebenen Zeit- und Wissens- und
Handlungsstruktur Wahrnehmungsstruktur

Verfahren Metalepse Syllepse Paralepse/Paralipse

Nenner bringt. Diese drei Schritte gliedern mein systematisches Argument; die
Metalepse kann die Regeln dieser Zuordnungsvorschriften an den Stellen abbil-
den, wo sie nicht zu ignorieren sind. Nicht zu ignorieren sind sie an den Stellen,
an denen die Wiederholung als narratives Prinzip die Grenzen der narratologi-
schen Systematik überspringt. Dabei zeigt sich, dass an den Grenzen des Erzäh-
lens Probleme des Erkennens auftauchen: Die narrative Funktion ist epistemo-
logisch strukturiert, was sich an den Systemstellen dieser Arbeit – Ort, Folge
und Modus – beobachten lässt. An der Systemstelle des Ortes kann die Meta-
lepse in Gestalt der narrativen Metalepse den Übersprung von Erzählebenen
beschreiben; an der Systemstelle der Folge kann sie in Gestalt der Syllepse den
Übersprung von Zeit- und Handlungsstruktur analysieren und an der System-
stelle des Modus kann sie als Paralepse bzw. Paralipse den Übersprung der Wis-
sens- und Wahrnehmungsstruktur bezeichnen.

Auch wenn die strukturalistische Narratologie die Verbindung von Erken-
nen und Erzählen systematisch verdrängt, kehrt die Beziehung gerade für Er-
zähltexte des späten achtzehnten Jahrhunderts unwiderruflich wieder. Zeit-
gleich beschäftigt sich die proto-narratologische Erzähltheorie mit Fragen des
Erzählens, denen sie gleichwohl andere Gewichtungen gibt, als dies etwa Ge-
nette circa 200 Jahre später tut. An den Grenzen dessen, was das Erzählen
leistet, zeigt sich hier prominent die Frage nach dem Erkennen und seiner an-
gemessenen narrativen Modellierung. Lessing konzipiert so den Ort des Erzäh-
lens radikal unanschaulich, indem er die Stimme abstrakt denkt. Die Funktion
des Ortes übernimmt stattdessen, wie ich anhand des Fabelbuchs gezeigt
habe, das narrative Arrangement, das verschiedene Erzählebenen gliedert: Ab-
handlungen, Metafabeln, Fabeln. Blanckenburg betont gegenüber dem Ort des
Erzählens die Folge der Erzählung und formuliert sein Gebot der durchgehen-
den kausalen Motivierung. Diese gerät aber durchaus mit der finalen Motivie-
rung in Konflikt, die Blanckenburg in der Perfektibilität der Figur – und mit
ihr: des Lesers – sieht. Nur mit der funktionalen Differenzierung des Dichters



4 Funktionen des Erzählens II: Epistemologie der Narratologie 111

in Schöpfer und Geschichtsschreiber kann er diesem Widerspruch begegnen.
Die Struktur dieser Differenzierung ist dann metaleptisch, wenn Erfinden und
Erzählen auf zwei verschiedenen Ebenen durch das Motivierungsgebot kurzge-
schlossen werden. Engel schließlich betont den Modus des Erzählens, indem
er mit Gespräch und Erzählung zwei unterschiedliche narrative Darstellungs-
modi vermisst. Das Leistungsprofil des Erzählens ergibt sich ausgerechnet in
Abgrenzung zum dialogisch gedachten Gespräch, womit Engel die Fragen des
narrativen und dramatischen Modus vorwegnimmt. Metaleptisch wird das nar-
rative Informationsmanagement an den Grenzen der beiden Modi, wo Auslas-
sungen in Gestalt von Paralipsen oder Überschüsse in Gestalt von Paralepsen
das Kausalgefüge der Erzählung nicht bedrohen, sondern absichern.

Wo die proto-narratologische Erzähltheorie des späten achtzehnten Jahr-
hunderts an den Grenzen des Erzählens das Erkennen entdeckt, stoßen Reflexi-
onen über die Epistemologie auf das Erzählen. Baumgartens Modell des felix
aestheticus weist auf die Erzählfunktion in der ästhetischen Erkenntnistheorie
hin. Die so genannten Fiktionsparagraphen bedienen sich dabei narrativer Dar-
stellungsmittel – insbesondere der Wiederholung und Variation –, um ihr Argu-
ment zu führen. Dieses Darstellungsverfahren ist metaleptisch, weil es die Gren-
zen zwischen Argument und Beleg unterläuft. Den narrativen Prototyp des
Erkennens findet Baumgarten dabei in der Fabel, die zur Heuristik des Erzäh-
lens avanciert. Herder arbeitet sich dagegen an der Frage der Folge ab. Um die
‚Kette der Bildung‘ – seine Metapher für die durchgehend motivierte Geschichte
der Menschheit – denken zu können, ohne einen übermenschlichen Stand-
punkt einzunehmen, bedienen sich die Ideen zur Philosophie der Geschichte der
Menschheit einer Metalepse. An der Stelle, an der sie ihrer epistemologischen
Beschränkung nicht ausweichen können, apostrophieren sie den Gegenstand,
anstatt ihn argumentativ herzuleiten. Kant stößt an der Frage nach der Vermitt-
lung seiner Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht auf
Mittel des Modus. Im siebten Satz des Textes überschlagen sich die mittelbaren
Anteile der Darstellung. Um den Standpunkt eines philosophischen Überblicks
zu konstruieren, bedarf die Idee einer radikal gesteigerten Mittelbarkeit, die sich
in Personifikationen, tendenziösen Klammern, rhetorischen Fragen und unge-
deckten Behauptungen im Irrealis zeigt.

Erkennen und Erzählen sind auf vielfältige Weise miteinander verbunden.
Sie sind sowohl systematisch als auch historisch zwei Seiten derselben Medail-
le. Wenn ich im Folgenden diese Relation in Goethes frühen Erzählungen analy-
siere, nehme ich ein Diktum ernst, das die Goethe-Forschung jüngst formuliert
hat: „Der Dichter Goethe wäre ohne den Naturforscher undenkbar“.47 Gleiches

47 Wenzel 2012, XX.



112 I Systematik

gilt allerdings umgekehrt: Die naturwissenschaftlichen Texte wären ohne die
literarischen ebenfalls undenkbar. Die hier versammelten narratologisch-episte-
mologischen Studien ordnen – mit historisch spezifischem Interesse – Goethes
narratives Frühwerk neu, indem sie es einerseits bis in die 1790er Jahre und
damit um die Zeit erweitern, als wichtige naturwissenschaftliche Texte des
Frühwerks entstanden. Andererseits ist die Basis dieser Neuordnung dezidiert
die Ebene ihrer narrativen Darstellungsverfahren. Alle Texte – so die Hypothe-
se – arbeiten sich an Fragen des Erkennens mit narrativen Mitteln ab und ope-
rieren an den Grenzen der in diesem Kapitel abgesteckten Erzähltheorie, die
so den analytischen Fokus bestimmt. An ihren drei Systemstellen lassen sich
literarische und naturwissenschaftliche Erzähltexte miteinander in einen pro-
duktiven und wechselseitigen Dialog setzen: An der Systemstelle des Ortes ar-
beiten sich sowohl die frühen geologischen Schriften als auch Die Leiden des
jungen Werthers an der Frage nach dem Ort des Erkennens als einem Ort des
Erzählens ab. An der Systemstelle der Folge fragen sowohl die biologischen
Schriften als auch die verschiedenen Stufen der ersten beiden Texte zum Wil-
helm Meister nach den Verknüpfungen von Ereignissen und dem Gegensatz von
Kausalität und Finalität. An der Systemstelle des Modus lassen die frühen opti-
schen Schriften durch ihre Erzählmodi Farben sehen sowie die Unterhaltungen
deutscher Ausgewanderten in ihrem Management der Informationsvergabe eine
Schule der perfekten Erzählung demonstrieren. Goethe schreibt keinen Text
zweimal, wie David E. Wellbery mit dem Begriff der endogenen Form konsta-
tiert.48 Diese Feststellung lässt sich in der Perspektive dieser Arbeit dahin-
gehend unterstützen, dass Goethe in jedem Text die Probe aufs Exempel macht.
Wo die proto-narratologische Erzähltheorie an die Grenzen der strukturalisti-
schen Narratologie führt, leistet die Metalepse als Modellbegriff die Zusammen-
führung von Erkennen und Erzählen. Goethe führt – deshalb ist sein Frühwerk
so einschlägig – diese historische Erzählpraxis nicht nur auf das Feld der Lite-
ratur, sondern auch auf das Feld der Naturwissenschaft und profiliert nichts
weniger als die Epistemologie des Erzählens.

48 Vgl. Wellbery 2014, bes. 19 f.


