
2 Erzählen um 1770: Aufstieg und Krise
einer Darstellungsform

In der zweiten Hälfte des achtzehnten Jahrhunderts wird das Leistungsprofil
des Erzählens im Austausch mit ästhetischen Diskursen formuliert und in ver-
schiedenen Poetiken reflektiert, die sich zu dieser Zeit von normativen zu de-
skriptiven Poetiken wandeln.1 In diesen Poetiken spielt insbesondere die
Diskursivitätsbegründung der Ästhetik als philosophische Disziplin eine we-
sentliche Rolle; sie manifestiert sich spezifisch in der epistemologischen Grun-
dierung ihrer Erzähltheorien. Diese epistemologische Dimension soll im Folgen-
den analysiert werden. Nachdem der erste Teil des systematischen Kapitels
gezeigt hat, wie in der narratologischen Systematik Erzählen und Erkennen zu-
sammenhängen, lege ich nun dar, welchen Platz die zeitgenössischen Reflexio-
nen in der zweiten Hälfte des achtzehnten Jahrhunderts dem Erkennen im Er-
zählen zuweisen.

Ausgangspunkt dieser Analyse ist die in der Forschung konstatierte Ten-
denz einer Autonomisierung des Erzählens, die sich in der Aufwertung von nar-
rativen Großgattungen wie dem Roman niederschlägt. Sie indiziert den Aufstieg
einer in ihrer Formlosigkeit gegenüber dem Epos als noch diskreditierten Dar-
stellungsform, dessen Kehrseite aber eine Krise des Erzählens ist, wie ein Blick
in die zeitgenössischen Rezensionen und Poetiken offenlegt. Keineswegs ist das
Erzählen um 1770 in seinen literarischen Darstellungsformaten etabliert und fi-
xiert. Darauf weisen die vielfältigen Versuche hin, die besonders den Roman als
narratives Großformat entweder an das Epos anschließen oder zugunsten einer
Wiederbelebung des antiken epischen Formats abschaffen wollen.2 Diese Ambi-
valenz des Erzählens in der zweiten Hälfte des achtzehnten Jahrhunderts soll in
einem ersten Schritt anhand des einschlägigen Eintrags zum Roman in Zedlers
Universal-Lexicon skizziert werden (2.1).

In einem zweiten Schritt analysiere ich Gotthold Ephraim Lessings Fabeln.
Drey Bücher. Nebst Abhandlungen mit dieser Dichtungsart verwandten Inhalts,
die ausgerechnet an der maximal didaktischen und darum heteronomen Erzähl-
gattung der Fabel das neue Leistungsprofil des nun autonomen Erzählens expli-
ziert (2.2). Denn Lessing arbeitet sich in seiner Abhandlung, wie David E. Well-
bery argumentiert,3 am größten Problem der zweiten Hälfte des achtzehnten

1 Vgl. Fricke 2003, 101 f.; Jung 1997, 54–75. Zu den Implikationen dieses poetologischen Para-
digmenwechsels für den Formbegriff vgl. Burdorf 2001, 45–103.
2 Vgl. Meier 2013, 162.
3 Vgl. Wellbery 1994a, 176 f.

https://doi.org/10.1515/9783110586213-003



46 I Systematik

Jahrhunderts ab: an der Sicherung der Subjektposition, die nicht mehr mora-
lisch verankert ist. Diese Absicherung führt zu einer Poetik der Fabel, in der die
Stimme im Spannungsfeld von Erzählen und Erkennen reflektiert wird. Insofern
eignet sich Lessings Fabelbuch, um zu zeigen, wie der Ort des Erzählens episte-
mologisch profiliert wird.

Drittens untersuche ich mit Friedrich von Blanckenburgs Versuch über den
Roman eine der wirkmächtigsten Poetiken zum Roman (2.3). Das größte Pro-
blem dieser theoretischen Reflexion ist das Problem der Folge, das sich im strik-
ten Motivierungsgebot niederschlägt: Nur die Darstellung einer kausal motivier-
ten Ereignisreihe garantiert einen guten Roman. Diese Ereignisreihe bildet für
Blanckenburg – im Gegensatz zum antiken Epos – eine innere Geschichte. Um
diese aber darzustellen, wird ein „bloße[r] Erzehler“4 problematisch. Mit den
Funktionen von „Schöpfer und Geschichtsschreiber […] zugleich“5 wird die nar-
rative Funktion, die innere Handlung darstellt, deshalb enorm aufgewertet. Die
Kehrseite dieser Aufwertung besteht aber in ihrer radikalen Unanschaulichkeit:
Die narrative Funktion darf kein Bild erhalten, sondern muss hinter ihrer Erzäh-
lung verschwinden, um die innere Handlung plausibel zu machen.

Mit der Darstellung der inneren Handlung beschäftigt sich Johann Jakob
Engels zeitgleich mit Blanckenburg erschienene Abhandlung Ueber Handlung,
Gespräch und Erzehlung, die ich im vierten Teil des Kapitels analysiere (2.4).
Dort untersuche ich, wie Engel Aspekte der Mittelbarkeit systematisch mit Fra-
gen der Perspektivierung verbindet und damit den Modus der Erzählung profi-
liert. Engel geht dabei einen Schritt weiter als Blanckenburg: Nicht nur der Ro-
man, sondern jede Form von Darstellung, die mit Erkenntnis zu tun hat, steht
unter einem strikten Motivierungsgebot. Literatur unterscheidet sich in dieser
Perspektive nicht prinzipiell von naturwissenschaftlichen oder historiographi-
schen Darstellungen, hat aber den entscheidenden Vorteil, dass sie innere
Handlung besser darstellen kann. Gegenüber der Philosophie ist die Literatur
darüber hinaus insofern privilegiert, als sie sich nicht nur mit propositionaler
Erkenntnis zufriedengibt, sondern Empfindungen abbilden und transportieren
kann. Dazu hat Literatur zwei Möglichkeiten: Gespräch und Erzählung, die sie
unter dieser Prämisse einzusetzen angehalten ist.

2.1 Enzyklopädische Vorgeschichte: Roman

Dass die Reflexion über das Erzählen bei weitem nicht erst im achtzehnten
Jahrhundert beginnt, betont die historische Narratologie, indem sie die Gat-

4 Blanckenburg 1965, 265.
5 Blanckenburg 1965, 379.



2 Erzählen um 1770: Aufstieg und Krise einer Darstellungsform 47

tungstheorie als Vorläuferin der Erzähltheorie in ihre Systematik integriert.6

Der Roman als narrative Großform ist ein privilegiertes Objekt der Reflexion
über das Erzählen im achtzehnten Jahrhundert, wo sich insbesondere um die
Jahrhundertmitte ein weitreichender Paradigmenwechsel andeutet. Das lässt
sich am 1742 veröffentlichten Eintrag zu den „Romanen, Romainen, Romans“
im 32. Band von Zedlers Grossem vollständigen Universal-Lexicon Aller Wissen-
schafften und Künste exemplarisch zeigen.7 Zedlers Universal-Lexicon ist des-
halb der Ausgangspunkt der Untersuchung zu den historischen Erzähltheori-
en, weil es im enzyklopädischen Verfahren Spezial- und Fachwissen aus den
verschiedensten Disziplinen vernetzt und als allgemeines Wissen zugänglich
macht.8 Damit gibt Zedler als „gigantische anonyme Wissensmaschine“9 des
achtzehnten Jahrhunderts den Blick auf die Epistemologie der ausgehenden
frühen Neuzeit und die sich anbahnenden Paradigmenwechsel frei.10

Der Eintrag zum Roman gibt zunächst eine kurze, am galanten Roman des
siebzehnten Jahrhunderts orientierte Definition des Romans als mindestens teil-
weise fiktionalisierte „Helden- und Liebes-Erzählungen“,11 um anschließend die
Gattungsgeschichte zu umreißen. Dieser historische Abriss ist vor allem deshalb
bemerkenswert, weil er das Epos in Gestalt der „Gedichte des Homerus, Virgili-
us und anderer Alten“ kurzerhand als „eine Art von Romanen“ integriert und
den Roman damit typologisch über das Epos als romanhafte Erzählung in Ver-
sen setzt.12 Dergestalt markiert der Eintrag eine weitreichende Verschiebung in
der Gattungshierarchie der Erzähltexte, indem der Roman eben nicht mehr wie
in anderen Reflexionen der Zeit als Derivation oder gar Degeneration des anti-
ken epischen Erzählens definiert wird, sondern zum Oberbegriff avanciert.13 An-
schließend wechselt der Eintrag das Genre weg von einer historischen Einord-
nung hin zu einer systematischen Analyse und Anleitung:

Die Haupt=Eigenschaften eines guten Romans scheinen da hinaus zu lauffen, 1) daß die
Schreibart rein, zierlich und scharffsinnig, auch eben so wenig gezwungen, als nachläßig

6 Vgl. Grüne 2014, 51–54.
7 Die Datierung ist in diesem Zusammenhang zu relativieren, da Zedlers Lexikon zum Großteil
aus Plagiaten besteht. Vgl. Kaminski 2000. Auch der Eintrag zu den Romanen ist – bis auf
geringfügige Änderungen in den Formulierungen – wörtlich aus der Auflage von 1722 des All-
gemeinen Historischen Lexicon übernommen, das von Johann Franz Buddeus herausgegeben
wurde.
8 Zu den historischen und systematischen Grundlagen der Enzyklopädik vgl. exemplarisch
Wiethölter, Berndt, Kammer 2005, bes. 29–51.
9 Schneider 2013, 82.
10 Vgl. Schneider 2013, 94.
11 Zedler, Bd. 32: Ro–Rz, Sp. 700.
12 Ebd.
13 Vgl. Fechner 1989, bes. 66.



48 I Systematik

sey; 2) daß deren Inhalt, nebst dessen Ausführung, geschickt sei, eines klugen Lesers
Verwunderung, und Vergnügen zu wege zu bringen; und endlich 3) daß solcher dem-
selben auch nutzen und erbauen könne. Das erste von den ieztbemeldeten 3 Stücken
erfordert, daß sehr wichtige, rare und mit allerhand ungemeinen (doch nicht unwahr-
scheinlichen oder gar unmöglichen) Zufällen vergesellschafftete Begebenheiten vorge-
stellt werden. Zu dem andern trägt theils die künstliche Auswickelung der eingemischten
Verwirrungen, theils aber eine angenehme und natürliche Abbildung der in dem mensch-
lichen Leben vorkommenden Affecten und so weiter ein grosses bey. Das dritte wird son-
derlich dadurch befördert, wenn die in der Welt am meisten im Schwange gehende
Schwachheiten und Laster auf solche Art vorgestellet werden, daß kein Verlangen dar-
nach, sondern vielmehr ein Widerwillen und Abscheu davor, wie nicht weniger eine kluge
Vorsichtigkeit dagegen entstehen muß, und wenn am andern Theil die Tugenden und
tugendhaffte Personen nicht nur mit den Verdrüßlichkeiten, so sie auszustehen, sondern
auch mit den Belohnungen, so sie zu erwarten haben, dergestalt aufgeführet werden, daß
man zu der Großmuth, Standhafftigkeit und andern dergleichen rühmlichen Neigungen
sich unvermerckt gezogen finde[.] Fast von allen alten Romanen kan man ohne Unter-
scheid sagen, daß ihnen die iezt angedeutete Stücke mangeln.14

Zedler geht es damit also weder um eine Geschichte des Romans noch um eine
rein negative Kritik des Romans, sondern vielmehr um die positive Definition
„eines guten Romans“. Auch wenn der Eintrag dem Barockroman verpflichtet
bleibt, den Arminius von Daniel Casper von Lohenstein als positives Beispiel
hervorhebt und die zeitgenössische Literatur nach 1710 völlig ausklammert,15

weisen die Kriterien des guten Romans über den Barockroman hinaus. Die drei
angelegten Kriterien und ihre Explikation situieren den Roman nämlich auf der
Schwelle der Loslösung von moralisch-ethischer Didaxe, die in den zeitgenössi-
schen moralischen Wochenschriften – dem damals privilegierten Ort der Ro-
mankritik – noch fehlt.16 Genauer lassen sich an den drei Kriterien drei Aspekte
herausstellen, die den Eintrag auf der Schwelle zur Autonomie des Erzählens
situieren. Erstens verschiebt sich die Bewertung eines guten Romans von den
Inhalten zu den Erzählverfahren. Zweitens muss ein guter Roman das Spiel mit
dem Wissen beherrschen, also seine Handlung durch Verwirrung und Entwir-
rung souverän gestalten. Drittens ist die Bewertung seiner Inhalte ein Effekt der
narrativen Darstellungsweise und zeigt eine Asymmetrie: Wo die Laster reflek-
tiert werden müssen, kann zur Tugend überredet werden.

Diese drei Aspekte veranschaulicht der Lexikoneintrag in zwei Schritten:
Auf die Exposition folgt die Explikation. Das erste und grundlegende Kriterium
führt in die Stilistik und ruft unter dem Stichwort der Schreibart zunächst rheto-

14 Zedler, Bd. 32: Ro–Rz, Sp. 701. Zur Datierung vgl. Weber 1981.
15 Vgl. Zedler, Bd. 32: Ro–Rz, Sp. 702. Vgl. Fechner 1989, 69 f.
16 Vgl. Weber 1981, 608–615.



2 Erzählen um 1770: Aufstieg und Krise einer Darstellungsform 49

rische Stilkriterien auf: „rein, zierlich und scharffsinnig“ muss der gute Roman
vor allem geschrieben sein und damit der puritas, der elegantia und dem acu-
men bzw. argutia folgen. Gerade die in der Frühaufklärung unter Verdacht
stehende Zierlichkeit (elegantia) wird durch die negative Ergänzung abge-
schwächt, dass der Stil zwar zierlich, aber weder gezwungen noch nachlässig
zu sein hat. Das zweite Kriterium betrifft den Inhalt dieser Schreibart, der an
einen „klugen Leser[ ]“ gerichtet zu sein hat und dabei im Leser sowohl Verwun-
derung als auch Vergnügen auslösen soll. Damit ist die Brücke zum dritten Kri-
terium für einen guten Roman geschlagen, das den Effekt für den Leser nun
explizit der prodesse-et-delectare-Doktrin unterordnet und dabei – markiert
durch das Verb ‚erbauen‘ – religiös umdeutet.17

Wie die folgende Explikation der Kriterien im Eintrag zeigt, hängen die drei
postulierten Kriterien eines guten Romans von narrativen Darstellungsmitteln
ab; der Gattungstheorie des Romans liegt somit eine Erzähltheorie zugrunde.
Die Schreibart basiert dementsprechend – als notwendiges Kriterium eines gu-
ten Romans – auf der Selektion der Ereignisse. Stilistische Kategorien werden
auf das Ereignis als den Kern der romanhaften Erzählung hin bezogen, damit
narratologisch reformuliert und avancieren so zu Garanten guten Erzählens.
Das zeigt sich vor allem in der Qualifikation der handlungstragenden Ereignis-
se. Die erzählten Ereignisse müssen nicht nur wichtig und selten, sondern vor
allem durch „Zufälle“ motiviert sein.18 Diese Zufälle sollen zwar „ungemein“
sein, dabei dürfen sie aber weder unwahrscheinlich noch unmöglich sein. Mit
diesem Wahrscheinlichkeitspostulat geht es also auf der Verfahrensebene um
die Motivierung der Ereignisfolge, was vor allem durch die Verbindung mit dem
Begriff der Scharfsinnigkeit indiziert wird. Ein besonderer Akzent liegt dabei –
markiert durch das Epitheton „vergesellschafftet[ ]“ – auf der Qualität der Ereig-
nisse, die nicht individuell und isoliert, sondern dezidiert in einem sozialen
Zusammenhang zu stehen haben. Das Spiel mit dem Wissen bildet darüber
hinaus das leitende Kriterium für die Ausführung dieses Inhaltes: Sie hat die
Balance zwischen der „künstliche[n] Auswickelung der eingemischten Verwir-
rungen“ einerseits und andererseits der „angenehme[n] und natürliche[n] Ab-

17 Vgl. Fechner 1989, 68.
18 ‚Zufall‘ ist in der historischen Semantik des achtzehnten Jahrhunderts noch nicht eindeutig
von ‚Vorfall‘ abgegrenzt und verweist an dieser Stelle – wie eine Suche im Zedler selbst belegt –
nicht ausschließlich auf Kontingenz im Sinne von „Verhängnis, Schickung, Zufall“ (Zedler,
Bd. 47, Sp. 798), sondern unter dem Lemma „Casus, ist eben ein Symptoma, ein Zufall“ (Zedler,
Bd. 5, Sp. 1382) auf eine medizinische und juristische Fallbeschreibung und unter dem Lemma
„Vorfall, siehe Zufall“ (Zedler, Bd. 50, Sp. 791) direkt aufeinander. Dass es hier trotzdem um
die Motivierung der Ereignisse geht, leite ich daraus ab, dass sie – für einen guten Roman –
möglich und wahrscheinlich zu sein haben.



50 I Systematik

bildung der in dem menschlichen Leben vorkommenden Affecten und so wei-
ter“ zu halten.

Was muss also ein guter Roman erzählökonomisch leisten? Er muss erstens
den Überblick über die narrativen Ereignisse und zweitens auch einen Einblick
in die Affekte seiner Figuren bieten. Dergestalt entfernt sich der Roman von der
äußeren Geschichte und damit von der prototypisch dem antiken Epos unter-
stellten und bis in den galanten Roman wirksamen Heldenerzählung hin zur
Darstellung einer inneren Geschichte, ohne – und darin besteht der Spagat –
den großen Bogen des Zusammenhangs zu verlieren. Drittens hängt damit die
intendierte ethische Wirkung der Romane zusammen: Ein guter Roman soll nut-
zen und erbauen; das erreicht er nicht mit einem Darstellungsverbot, sondern
durch seine Darstellungsweise.19 „Schwachheiten und Laster“ sollen nicht aus-
geklammert, sondern so erzählt werden, dass sie abgelehnt werden. Diese Ab-
lehnung soll nicht nur auf Affekten – also „Widerwillen und Abscheu“ – basie-
ren, sondern eine „kluge Vorsichtigkeit“ im Leser installieren. Der Lerneffekt ist
also nicht auf die Überwältigung durch maximale Anschaulichkeit beschränkt
und damit auf Imitation gemünzt, sondern zielt auf Reflexion. Im Gegensatz
dazu sollen nachahmenswerte „Tugenden und tugendhaffte Personen“ so dar-
gestellt werden, dass sie nicht nur negativ abbilden, was die tugendhafte Figur
zu erleiden hat, sondern positiv zeigen, was sie an Belohnungen für ihre Mühen
erwarten kann. Hier allerdings soll keine Reflexion ausgelöst werden, sondern
vielmehr Persuasion, sodass sich der Leser „unvermerckt“ zu den positiven
ethischen Idealen hingezogen fühlt.

In dieser Asymmetrie, die zum Guten überreden will und vom Schlechten
reflektierend überzeugen will, zeigt sich die Schwellenposition des Eintrags. Ei-
nerseits funktionalisiert Zedler den Roman noch als religiös gebundene morali-
sche Schule; andererseits verweist er mit der Betonung der Reflexion und der
Verfahrensebene auf den Roman als Schule des Erkennens. An seinen Erzählver-
fahren und nicht in seinen Inhalten liegt die Stärke eines guten Romans. Dazu
werden tradierte stilistische Kategorien in die Romantheorie überführt, wo sie ein
erzähltheoretisches Profil erhalten, das heißt nicht mehr der Vermittlung unre-
flektiert nachzuahmender religiöser Normen dienen, sondern einer Lektüre, die
Reflexion systematisch einfordert. Diese sich hier andeutende Autonomisierung
des Erzählens soll im Folgenden an drei Texten exemplarisch erläutert werden,
welche die im Zedler’schen Eintrag bereits angedeutete epistemologische Funkti-
on an unterschiedlichen Systemstellen explizieren: Lessings Fabeln. Drey Bücher.
Nebst Abhandlungen mit dieser Dichtungsart verwandten Inhalts, Blanckenburgs
Versuch über den Roman und Engels Ueber Handlung, Gespräch und Erzehlung.

19 Vgl. Weber 1981, 615.



2 Erzählen um 1770: Aufstieg und Krise einer Darstellungsform 51

2.2 Die Ambivalenz der Stimme: Lessings Erzähler

Die Fabel ist eine „Gattung uneigentlichen, argumentativ funktionalisierten Er-
zählens“, definiert das Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft.20 Doch
ausgerechnet die Fabel als prototypisch heteronome, weil explizit lehrhafte Gat-
tung führt ins Zentrum der bereits bei Zedler angedeuteten Autonomisierung
des Erzählens.21 Lessings Fabelbuch von 1759 legt sowohl in den dort ver-
sammelten Fabeln als auch in seinen begleitenden Abhandlungen diese Auto-
nomisierung in drei Schritten dar. Erstens emanzipiert sich die Fabel von der
Versform, indem Lessing – besonders prominent in seinen so genannten Meta-
fabeln – in Prosa erzählt. Im Zuge dessen wird der Begriff der Fabel aber mehr-
deutig, weil er sowohl das Darstellungsverfahren – das Fabulieren – als auch
ihren Darstellungsinhalt – die Geschichte – bezeichnet.22 Zweitens begegnet
Lessing dem zentralen Problem des Fabulierens mit einer Theoretisierung der
Stimme, die zum Garant für die anschauende Erkenntnis wird. Im Vortrag der
Fabel muss die Stimme nämlich radikal unanschaulich sein, um den Eigenwert
des ästhetischen Anteils an der anschauenden Erkenntnis sicherzustellen. Drit-
tens schließlich entsorgt Lessing mit dem sentenzartigen Epimythion das tra-
ditionelle didaktische Zentrum der Gattung und einen Grundbestandteil der
Fabel: Statt ihre Moral zu explizieren und sich auf die auctoritas der Sentenz zu
verlassen, wird die Fabel in ihrer „Geschichte“23 interpretationsbedürftig. Das
geht mit einer bestimmten von Lessing postulierten Erzählform einher, die ich
als Ambivalenz der Stimme charakterisieren möchte.

Der Ausgangspunkt von Lessings Abhandlungen zur Fabel ist ihre Mehr-
deutigkeit. Die Fabel bezeichnet nämlich einerseits „[j]ede Erdichtung, womit
der Poet eine gewisse Absicht verbindet“.24 Damit werden Komposita mit be-
stimmten Gattungen möglich: Auch das Drama oder das Epos haben dement-
sprechend eine Fabel. Andererseits bezeichnet die Fabel aber auch eine Gat-
tung, die Lessing auf Aesop zurückführt. Diese Gattung ist wiederum selbst eine
„Erdichtung, die auf einen gewissen Zweck abzielet“.25 Folglich besitzt jede Fa-
bel im zweiten Sinn eine Fabel im ersten Sinn – sie hat einen Zweck, der sich
nicht in ihrem „moralischen Nutzen“ erschöpft,26 wie Lessing später ausführen

20 Grubmüller 1997, 555.
21 Fabel wird bis ins achtzehnte Jahrhundert nur in den Rhetoriken, nicht in den Poetiken
expliziert. Vgl. Fick 2010, 217–221.
22 Vgl. Martínez/Scheffel 2016, 28.
23 Lessing 1997, 300; vgl. Bickenbach 2014, 197–205.
24 Lessing 1997, 345.
25 Ebd.
26 Lessing 1997, 407.



52 I Systematik

wird. Dieser Nutzen ist von den Darstellungsverfahren der Fabel abhängig. Um
diese zu explizieren, arbeitet sich Lessing in seiner ersten Abhandlung an ver-
schiedenen Theoretikern der Fabel ab, die er der Reihe nach widerlegt.27 Im
Zuge dieses Durchgangs durch die Fabeltheorie, der Lessing von de La Motte
über Richer zu Breitinger und Batteux führt, während er Gellert und Gottsched
bezeichnenderweise übergeht,28 werden die dort postulierten poetologischen
Leitbegriffe der Fabel kontinuierlich abgebaut, bis am Ende lediglich die an-
schauende Erkenntnis steht, welche die Fabel durch ihre narrative Gestaltung
zu leisten hat. Das schafft sie weder durch allegorische Verfahren, die ihre
Wahrheit poetisch verstecken, wie de La Motte in Lessings Lesart postuliert. Die
Fabel darf „nicht bloß eine allegorische Handlung [sein], sondern [kann] die
Erzehlung einer solchen Handlung“ sein.29 Noch schafft sie es – wie Richer for-
dert – durch ihre Versform30 oder durch ihre Gleichnishaftigkeit.31 Dagegen ist
die Handlung als „Folge von Veränderungen“32 notwendiger Bestandteil jeder
Fabel, aber nur insofern die Ereignisfolge „einen einzigen anschauenden Be-
griff“33 abbildet. An Batteux kritisiert Lessing schließlich die Definition der Fi-
gur, die ins Zentrum des Leistungsprofils der Fabel führt. Denn wo Batteux ein
„vernünftige[s] Wesen“ als Handlungsträger voraussetzt, ohne das jede Hand-
lung auch innerhalb der Fabel als „Unternehmung, die mit Wahl und Absicht
geschiehet“, keinen Sinn ergäbe, lehnt Lessing eine solche Verengung und
Anthropomorphisierung ab.34 Das Eigentümliche der Fabel sei vielmehr, dass
sie über ihre Tierfiguren gerade keine vernünftigen Agenten abbildet, sondern
Eigenschaften in maximal knapper und anschaulicher Form abruft. Wie Lessing
in der zweiten Abhandlung explizieren wird, liegt der Fabel also eine typologi-
sche Semantik ihrer Figuren zugrunde, derzufolge etwa der Fuchs schlau und
listig und der Löwe mächtig, gefährlich und stolz ist und stets entsprechend
handelt.35 Damit greift Lessing auf ein Argument aus antiken Poetiken zurück,
nach dem die Fabel dort einsetzt, wo Wirklichkeit mit sprechenden und han-
delnden Tierfiguren dezidiert nicht abgebildet wird.36 Konsequenterweise wirft
er Batteux vor, die Fabel nicht vom Drama und vom Epos abzugrenzen. Denn

27 Vgl. Lessing 1997, 369.
28 Vgl. Fick 2010, 220 f.
29 Lessing 1997, 348.
30 Vgl. Lessing 1997, 355.
31 Vgl. Lessing 1997, 357.
32 Ebd.
33 Lessing 1997, 358.
34 Lessing 1997, 362.
35 Vgl. Grubmüller 1997, 555. Vgl. weiter Lessing 1997, 378–385.
36 Vgl. Quintilian 2011, 5, 11, 19 f.



2 Erzählen um 1770: Aufstieg und Krise einer Darstellungsform 53

wo Drama und Epos Leidenschaften erregen sollen und dazu Leidenschaften
abbilden müssen, hat die Fabel „mit unsern Leidenschaften nichts zu tun, son-
dern allein mit unserer Erkenntnis“.37 Wie erreicht die Fabel diese Erkenntnis,
die in der Überzeugung „von irgend einer einzeln[en] moralischen Wahrheit“38

besteht? Durch den „Fabuliste[n]“,39 der diese Wahrheit sinnlich vergegenwär-
tigt. Handlung oder Perspektive sind im Gegensatz zu Epos und Drama sekun-
där. Die Fabel kann ihre „Personen oft mitten auf dem Wege stehen“40 lassen
und muss die Einheit der Handlung nicht berücksichtigen. Genauso wenig ist
die Fabel perspektiviert: Sie hinterfragt die semantische Typologie ihrer Figuren
nicht und operiert stets mit Übersicht.

Diese Übersicht führt zum zentralen Problem des Fabelerzählens, das Les-
sing epistemologisch löst. Denn er setzt die Stimme der Fabel als Garanten für
die anschauende Erkenntnis (cognitio intuitiva). Während die symbolische Er-
kenntnis (cognitio symbolica)41 ohne Fabulisten auskommt und der anschauen-
den Erkenntnis in Klarheit und Geschwindigkeit unterlegen ist,42 ist die an-
schauende Erkenntnis vom „Vortrage der Fabeln“ abhängig.43 Im Gegensatz zu
Leibniz und Wolff, von denen Lessing den Begriff übernimmt, bezeichnet Les-
sing mit der anschauenden Erkenntnis dabei nicht nur die Veranschaulichung
eines Lehrsatzes.44 Für ihn besitzt die sinnliche Anschauung im Zuge ästheti-
scher Revisionen des rationalistischen Begriffs einen Eigenwert. Dieser Eigen-
wert aber ist in der Fabel von einer intrikaten Balance abhängig. Wenn die Fa-
bel einerseits nicht in ihrer Lehre aufgehen darf und sich so nicht in deren
Vermittlung erschöpft, darf sie sich auf der anderen Seite nicht in poetische
Sprachspiele verlieren. Die Synthese von Anschauung und Erkenntnis, die als
Zusammenführung von englischem Empirismus und französischem Rationalis-
mus gedeutet wurde,45 ist von einer folgenreichen Umstellung der Erzählerstim-
me abhängig, die diesen Balanceakt zu leisten hat. Die anschauende Erkenntnis
hängt also vom Ort des Erzählens ab. Auch wenn Lessing diese Umstellung in
der vierten Abhandlung „von dem Vortrage der Fabeln“ nur indirekt reflektiert,

37 Lessing 1997, 367; vgl. ebd., 384 f.
38 Lessing 1997, 367.
39 Ebd.
40 Ebd.
41 Vgl. Lessing 1997, 372. Symbolisch meint hier tatsächlich nur zeichenhafte Repräsentation,
nicht im Sinne des klassischen Symbolbegriffs, den Lessing laut Eichner sogar mit dem Begriff
der anschauenden Erkenntnis vorwegnimmt. Vgl. Eichner 1974.
42 Vgl. Lessing 1997, 372.
43 Lessing 1997, 398.
44 Vgl. Eichner 1974, 60–83.
45 Vgl. Hasubek 1983, 365.



54 I Systematik

zeigen seine Fabeln die Tragweite dieser Umstellung. Wie Peter Hasubek fest-
stellt, übernehmen die dort verhandelten Erzählinstanzen vielfältige Funktio-
nen und steuern so die anschauende Erkenntnis.46 Ihre Grundvoraussetzung ist
die maximale Unanschaulichkeit der Erzählinstanz, die nie Teil der Fabel sein
darf, also immer extradiegetisch-heterodiegetisch zu sein hat, auch wenn sie in
der ersten Person auftritt.47 Diese Unanschaulichkeit führt aber im Fall Lessings
genau nicht zu einer apodiktischen Erzählstimme, die ihre Moral in allgemeinen
Sätzen expliziert,48 sondern die im Gegenteil ihre moralische Lehre nur mittel-
bar darstellt. Das schafft sie insbesondere durch Ironie als einem Grundzug von
Lessings Fabeln.49 Im Gegensatz zu Hasubek interpretiere ich diese Ironie aber
nicht als Gefahr für die anschauende Erkenntnis, sondern vielmehr als ihre Vo-
raussetzung. Denn die Ironie aktiviert verschiedene, einander widerstreitende
Deutungen, relativiert damit die noch im Zedler-Eintrag intakte normative Ord-
nung50 und fordert den „heuristischen Nutzen“51 geradezu heraus, den die Fabel
im Idealfall leistet. Dementsprechend ist die Fabel eine Schule anschauender
Erkenntnis; sie lehrt das „Principium der Reduction“52 durch Anschaulichkeit
der Einzelfälle. So dienen die Fabeln zum einen als Archiv dieser Einzelfälle
und zum anderen als Schule des Erfindens neuer Fabeln: Sie schaffen den
Sprung vom „Finden zum Erfinden“ und erziehen so zum „Genie“.53

Damit muss die Stimme der Fabel zwei Dinge gleichzeitig leisten; darin be-
steht ihre Ambivalenz. Einerseits muss sie in einem besonderen Fall das Allge-
meine veranschaulichen; andererseits – wie eben ausgeführt – das „Principium
der Reduction“ und damit die genau gegenläufige Bewegung vom Allgemeinen
zum Besonderen vermitteln.54 Um in einem besonderen Fall das Allgemeine
darzustellen, muss sich die Stimme eines verallgemeinernden Kommentars ent-
halten, wie er üblicherweise in Pro- und Epimythien zu finden ist. Anschauliche
Darstellung statt symbolischer Explikation ist also die Grundmaxime der Les-
sing’schen Fabel. Doch die anschauliche Darstellung hängt von der maximalen
Unanschaulichkeit der Stimme ab, die nach einem den „Weltweisen“ repräsen-
tierenden „Geschichtsschreiber“55 modelliert wird. Diese Unanschaulichkeit

46 Vgl. Hasubek 1983, 366–380.
47 Vgl. Hasubek 1983, 382.
48 Vgl. Lessing 1997, 403.
49 Vgl. Hasubek 1983, 378.
50 Vgl. Ter-Nedden 2010, 184.
51 Lessing 1997, 408.
52 Lessing 1997, 409.
53 Lessing 1997, 408 f. Vgl. Jahn 2000, bes. 40.
54 Lessing 1997, 409.
55 Lessing 1997, 302.



2 Erzählen um 1770: Aufstieg und Krise einer Darstellungsform 55

wird durch das rhetorische Stilideal maximaler Klarheit verstärkt. Denn indem
sich Lessing von der poetischen Sprache und den „blumenreichern Abwe-
ge[n]“56 La Fontaines abgrenzt und das Prinzip der Reduktion auch auf den
Sprachstil angewandt haben will, gibt die Stimme der Fabel im Idealfall nichts
von sich preis. Sie ist – mit Genette gesprochen – ganz auf ihre narrative Funk-
tion beschränkt und leistet so paradoxerweise die extranarrativen Funktionen.
Die bis zu Lessing konstitutive Trennung von eigentlichem Inhalt – dem morali-
schen Lehrsatz – und dem fabulierenden Vortrag der Fabel wird dabei unterlau-
fen. „Selbst denken, statt den Vorurteilen der Autorität [zu] folgen“ ist – wie
Matthias Bickenbach formuliert – das Ziel der Lessing’schen Fabeln.57 Zwar ver-
langt das Fabelbuch in den einzelnen Fabeln diese Autonomie. Gleichzeitig ex-
pliziert es aber durchaus seine Lehre in den so genannten Metafabeln an den
Schwellen der drei Teile des Buchs sowie in den umfangreichen Paratexten auf
einer höheren Ebene. Die Tilgung der Promythien und Epimythien in den ein-
zelnen Fabeln erfolgt also nicht ersatzlos, sondern wird durch die Struktur des
Buchs und seiner Paratexte auf einer höheren textuellen Ebene gespiegelt. Da-
mit verschiebt sich das argumentative Ziel des Textes und das Leistungsprofil
des Erzählens: Es geht nicht mehr um die Vermittlung einer universell gültigen
Moral, sondern vor allem um die Einübung von Erkenntnis- und Reflexionsver-
mögen. Die Fabeln sind gemeinsam mit den sie begleitenden Abhandlungen ein
Instrument dieser Einübung.

2.3 Das Problem der Folge: Blanckenburgs
Motivierungsgebot

Analog zur Fabel ist auch der Roman in den Poetiken des achtzehnten Jahrhun-
derts heteronom bestimmt. In seinem 1774 erschienenen Versuch über den Ro-
man schließt Blanckenburg explizit an Lessings Fabeltheorie an, um in einer
durchaus eigenartigen Verbeugung vor der Fabel das Leistungsprofil des Ro-
mans zu schärfen.58 Dabei zeigt sich, dass auch Blanckenburg auf der Schwelle
einer weitreichenden Umstellung von einer normativ gefestigten Gattungstheo-
rie zu einer Darstellungstheorie steht, wenn er verschiedene narrative Darstel-
lungstechniken quer zu ihren traditionellen Gattungen vergleichend analy-
siert.59 Im Zuge dessen bestimmt er den entscheidenden Unterschied zur Fabel

56 Lessing 1997, 299.
57 Bickenbach 2014, 200.
58 Vgl. Blanckenburg 1965, 367 f.
59 Vgl. Lämmert 1965, 564. Vgl. auch Lockemann 1963, 167; Sang 1967, 45–50.



56 I Systematik

in der Figurenkonzeption des Romans. Denn anders als die Fabel und das
Epos60 soll der Roman die innere Geschichte eines Menschen anschauend dar-
stellen. Dazu muss der Roman die Entwicklung einer Figur in Handlung setzen.
Dementsprechend definiert Blanckenburg den Roman über den Aspekt der Fol-
ge: Zeitstruktur und Motivierung. In einem ersten Schritt soll in Abgrenzung
von anderen Gattungen das zentrale Kriterium der Kausalität analysiert werden,
das Blanckenburgs Romankonzept unter dem Begriff der Notwendigkeit zu fina-
len und ästhetisch-kompositorischen Motivierungen in Beziehung setzt.61 In
einem zweiten Schritt wird die narrative Funktion innerhalb des Romans unter-
sucht, die Kausalität und Finalität der inneren Geschichte garantiert und des-
halb bestimmte Formen haben muss.

Die drei arrivierten Gattungen Epos, Fabel und Drama mit ihren spezifi-
schen Darstellungsformen umstellen den Roman in Blanckenburgs Versuch.
Vom Epos erhält der Roman seine Dignität, von der Fabel seine Lehrhaftigkeit
und vom Drama seine Anschaulichkeit. Denn Blanckenburgs Ziel besteht darin,
den Roman „zu einem sehr angenehmen, und sehr lehrreichen Zeitvertreibe“62

zu machen. Dass das Epos diese Vermittlung der Horaz’schen Formel – „durch
das Vergnügen zu unterrichten“63 – Mitte des achtzehnten Jahrhunderts nicht
mehr leisten kann, liegt für Blanckenburg auf der Hand. Denn während das
Epos die „Handlungen des Bürgers“64 dezidiert als öffentliche Person zu den
kulturellen Bedingungen der Antike beschreibt, stellt der Roman die „Handlun-
gen und Empfindungen des Menschen“65 in den „ganz bürgerlichen Zeiten“66

dar. Dabei geht Blanckenburg davon aus, dass alle Handlungen motiviert sein
müssen; der Ort dieser Motivierungen ist das Innenleben der Figuren. Dement-
sprechend zeichnet sich ein guter Roman durch eine lückenlose Kausalkette
aus, welche die Handlungen durch die Darstellung des Innenlebens erklärt. Das
Innenleben der Figuren aber spielt im antiken Epos keine Rolle, was der Versuch
weniger an seinen Inhalten als durch seine Darstellungsweise, seine „Schreib-
art“67 anschaulich macht. Denn die öffentliche Rede mit ihrem „epischen
Ton“68 wäre für den Roman ein unangemessenes Stilregister.

60 Vgl. Blanckenburg 1965, 367 f.
61 Blanckenburg privilegiert zwar die kausale Motivierung, setzt sie aber dezidiert auch ins
Verhältnis zur finalen und ästhetischen Motivierung. Vgl. anders Haferland 2014, 68 f. Vgl. all-
gemein zur Relation von kompositorischer und finaler Motivierung Ajouri 2007, 27–29.
62 Blanckenburg 1965, VII.
63 Blanckenburg 1965, 249.
64 Blanckenburg 1965, 17.
65 Ebd.
66 Blanckenburg 1965, XIII.
67 Blanckenburg 1965, 20.
68 Blanckenburg 1965, 21.



2 Erzählen um 1770: Aufstieg und Krise einer Darstellungsform 57

Auch wenn Blanckenburg sich an dieser Stelle zu spezifizieren weigert:
Der bürgerliche Held redet jedenfalls anders. Wenn er aber redet und so Unmit-
telbarkeit herstellen soll, dann hat das dramatische Wirkung.69 Obwohl das
Drama dem Roman an Illusionskraft weit überlegen ist, kann es die innere Ge-
schichte nur unzureichend explorieren, da es zunächst nur äußere Handlungen
darstellt: Die Leidenschaften bringt das Drama anschaulich auf die Bühne, das
„Werden der Leidenschaften“70 dagegen kann der Roman besser vermitteln.
Dazu braucht er aber den Blick ins Innere seiner Figuren, wobei der Roman den
Vorteil hat, dass er die „innre und äußre Geschichte genau Schritt mit einander
halten“71 lassen kann. So aber ergibt sich das Hauptproblem für Blanckenburgs
Versuch in seiner didaktischen Funktionalisierung des Romans. Denn der Ro-
man hat mit der Vervollkommnung des „denkenden Kopf[es]“72 ein eindeutiges,
nämlich ethisch-didaktisch konfiguriertes Ziel. Nichtsdestotrotz ist er in der
Darstellung eines moralischen Satzes der Fabel dezidiert unterlegen.73 Was
kann aber der Roman, was die Fabel nicht schafft? Den Roman kennzeichnen
individuelle Figuren mit einem komplexen Innenleben, die sich entwickeln
können, während die Fabel nur typisierte Figuren ohne Innenleben und Ent-
wicklung darstellen kann. Der Roman stellt dagegen die „innre Geschichte“74

eines Charakters dar. Diese innere Geschichte hat für Blanckenburg stets ein
Ziel. Sie ist teleologisch auf die Vervollkommnung des Protagonisten ausgerich-
tet, die der Leser in der Lektüre nachvollziehen können muss.75 Die Ereignisse
der inneren Geschichte müssen also doppelt motiviert sein: Zum einen müssen
sie sich kausal auseinanderentwickeln; zum anderen müssen sie sich final auf
die Vervollkommnung beziehen lassen. Dementsprechend bestimmt nicht etwa
der Tod der Figur das Ende des Romans, sondern ihre „Vollendung“.76

Durchgängige kausale Motivierung und teleologische Finalität sind aber
zwei Möglichkeiten der Verbindung von Ereignissen, die nicht unbedingt wider-
spruchsfrei miteinander vereinbar sind.77 Denn entweder werden Ereignisse in
eine Kette von Ursache und Wirkung eingebettet, die im Idealfall zu jedem Zeit-
punkt der Erzählung transparent gemacht wird: Jedes Ereignis folgt notwendig
aus dem anderen. Oder aber die Ereignisse werden final motiviert, indem sie

69 Vgl. Blanckenburg 1965, 99 f.
70 Blanckenburg 1965, 30.
71 Blanckenburg 1965, 100.
72 Blanckenburg 1965, VII.
73 Vgl. Blanckenburg 1965, 368.
74 Blanckenburg 1965, 392.
75 Vgl. Blanckenburg 1965, 419–426.
76 Blanckenburg 1965, 254.
77 Vgl. Frick 1988, 355–364; Haferland 2014, 76.



58 I Systematik

lediglich retrospektiv Sinn ergeben: Jedes Ereignis zielt auf ein finales, schlie-
ßendes Ereignis hin. Dieser Widerspruch spielt für Blanckenburg indes nur eine
untergeordnete Rolle, weil sein optimistisches Weltbild ihn gar nicht wahr-
nimmt.78 Als zweite Schöpfung ahmt jeder Roman den a priori als vernünftig
gesetzten Zusammenhang der Schöpfung nach: Alles strebt nach Vollkommen-
heit.79 Bezeichnenderweise legt Blanckenburg aber den Akzent ganz auf die
Kausalität, die keine freien Motive und Zufälle kennt. Genau darin liegt das
Privileg des Romans: ein Ganzes zu formen, das anders als das Leben über-
schaubar ist und das die Kausalität, die als Prinzip universelle Gültigkeit be-
sitzt, anschaulich machen kann. Weder „Sprung“ noch „Lücke“ kennzeichnet
deshalb den guten Roman; Kausalität und Finalität sind für Blanckenburg also
kein Widerspruch, weil beiden Prinzipien bestimmte Notwendigkeiten zugrun-
de liegen.80 Gefährdet werden sie aber durch eine ästhetische oder kompositori-
sche Motivierung, die Blanckenburg als „Nothwendigkeit des Dichters“ bezeich-
net.81 Die größte Gefahr für die durchgängige Kausalkette ist in diesem
Zusammenhang der „Witz des Verfassers“, der „uns von einem Vorfall zum an-
dern hinüber hüpfen“ lässt.82 Mit der Ablehnung dieser Sprünge geht die Ableh-
nung von Überraschungseffekten einher, die nicht in die Kette von Ursache und
Wirkung zu integrieren sind.83 Die Komposition ist der Notwendigkeit der Hand-
lung stets untergeordnet.84

Damit hängt der zweite Aspekt der Folge zusammen. Während ich bisher
nur erläutert habe, nach welchen Prinzipien die einzelnen Ereignisse zu verbin-
den sind und welchen Ursprung bzw. welches Ziel sie in Blanckenburgs Roman-
theorie haben, gilt es jetzt zu fragen, wie diese Verbindung und Zielsetzung
durch eine narrative Funktion geleistet wird. Mit der „Nothwendigkeit des Dich-
ters“ sind diese Relationen bereits angesprochen, indem Blanckenburg den
Dichter als „Schöpfer und Geschichtsschreiber seiner Personen zugleich“ konfi-
guriert.85 Denn der „Dichter soll und will ja mehr, als Biograph seiner Personen

78 Vgl. Frick 1988, 356.
79 Vgl. Blanckenburg 1965, 310–315.
80 Blanckenburg 1965, 315.
81 Blanckenburg 1965, 343.
82 Blanckenburg 1965, 353.
83 Vgl. Blanckenburg 1965, 376.
84 Vgl. zu dieser Spannung auch Voßkamp 1973, 195 f.
85 Wolfgang Lockemann sieht darin sogar die entscheidende Innovation Blanckenburgs ge-
genüber älteren Poetiken des siebzehnten Jahrhunderts (vgl. Lockemann 1962, 171). Philip
Ajouri argumentiert ähnlich, ebnet die Widersprüche des Versuchs aber ein und unterschlägt
damit die nicht unwesentlichen Kosten, die mit den Reibungen zwischen den Funktionen des
Autors – ‚Schöpfer‘ und ‚Geschichtsschreiber‘ – entstehen (vgl. Ajouri 2007, 49–63).



2 Erzählen um 1770: Aufstieg und Krise einer Darstellungsform 59

seyn“.86 Der Vorteil gegenüber dem Biographen besteht in der „Stelle“ und im
daraus resultierenden „Gesichtspunkt“, von dem aus erzählt wird; beide ermög-
lichen einen Überblick über das „Ganze [des als Figur dargestellten] einzeln[en]
Menschen“.87 Nur deshalb kennt der Dichter sowohl alle Ursachen als auch das
Ziel der Ereignisse, also „wohin alles abzweckt“.88 Der Punkt, von dem aus er-
zählt wird, ist daher an dem final zu denkenden Punkt verortet, „in dem alle
einzelne Strahlen [der Erzählung wie der Entwicklung des Protagonisten, SM]
zusammen kommen und vereint werden sollen“.89 Damit verbindet Blancken-
burg die epistemologische mit der narrativen Funktion. Der „bloße[ ] Erzehler“
hätte kein privilegiertes Wissen: Er würde weder die Ursachen noch das Ziel der
handlungstragenden Ereignisse kennen und könnte so die innere Geschichte
gar nicht erzählen.90 Dementsprechend lehnt Blanckenburg figurale Erzähler
aufgrund ihrer beschränkten Epistemologie strikt ab.

Besondere Kritik verdient vor allem der Briefroman gleich aus mehreren
Gründen. Erstens kann der Briefroman nur vergangene Ereignisse erzählen, die
bereits abgeschlossen sein müssen, wenn der figurale Erzähler den Brief ver-
fasst.91 Zweitens kann der Briefroman die innere Geschichte nicht schlüssig er-
zählen. Denn zum einen ist die Innensicht auf den homodiegetischen Brief-
schreiber beschränkt. Zum anderen – und dieses Argument ist für Blanckenburg
entscheidend – steht der homodiegetische Erzähler unter dem Eindruck der er-
zählten Ereignisse: Er hat keine ausreichend große Distanz zu ihnen, um sie
anschaulich und vor allem in der kausalen Ordnung von Ursache und Folge zu
erzählen. Denn der Briefroman bedroht die kausale Abfolge: Der „Gemüthszu-
stand“ des Erzählers zum Zeitpunkt der Niederschrift des Briefs ist das Resultat
der Ereignisse, die aber erst noch zu erzählen sind. Der Leser eines Briefromans
muss also „das letztere zu erst erfahren, die Wirkung ehe, als die Ursache ge-
wahr werden“.92 Mit Genette formuliert: Die narrative Funktion des Briefromans
verhindert die transparente und kontinuierlich-chronologische temporale und
kausale Struktur der Erzählung. Der Briefroman ist – so folgert Blanckenburg
aus seiner Analyse der Zeitstruktur und Motivierung – mitnichten ein „dramati-
sches“ Darstellungsverfahren, sondern „nur immer Erzählung“.93

86 Blanckenburg 1965, 379.
87 Ebd.
88 Blanckenburg 1965, 380.
89 Blanckenburg 1965, 379.
90 Blanckenburg 1965, 265. Erzählen hat bei Blanckenburg und seinen Zeitgenossen einen
durchaus negativen Akzent. Vgl. dazu Lämmert 1965, 564 f.
91 Vgl. Blanckenburg 1965, 520. Dramatisch im eigentlichen Sinn ist der Briefroman laut
Blanckenburg deshalb nicht; er dramatisiert nur das Erzählen, nicht das Erzählte.
92 Blanckenburg 1965, 524.
93 Blanckenburg 1965, 520.



60 I Systematik

Was der Briefroman durch die erzählenden Figuren nicht leisten kann, ist
eines der Hauptkriterien des guten Romans: die Folge der Ereignisse in ihrem
kausalen Zusammenhang darzustellen. Das kann nur eine starke, laut Eberhard
Lämmert an spätere Konzepte des objektiven Erzählens erinnernde Erzählfunk-
tion leisten.94 Denn sie ist strikt an die Psychologie der erzählten Figuren ge-
bunden und darf in Kommentaren nicht vom Gang der Handlung abweichen:
weder vorgreifen noch unterbrechen.95 Zwischen den beiden Figurationen, die
im Roman die Darstellung der inneren Geschichte gewährleisten, das heißt zwi-
schen „Schöpfer“ und „Geschichtsschreiber“, geht aber die ästhetisch-komposi-
torische Motivierung verloren. Wie Wilhelm Voßkamp feststellt, bedarf es in
Blanckenburgs Theorie schlicht „keiner Erzählerrolle, die […] die ästhetische
Einheit des Kunstwerks im Vollzug des Lesens erst herstellt“.96 Die narrative
Funktion geht idealerweise in der Kausalkette der dargestellten inneren Ge-
schichte auf.97 Damit sie das tun kann, muss sie sich erstens auf die innere
Geschichte der Figuren konzentrieren und zweitens den Widerspruch zwischen
Kausalität und Finalität einebnen. Drittens muss die narrative Funktion unan-
schaulich bleiben und kann nur so ihr Ziel der umfassenden Darstellung der
inneren Geschichte einlösen, indem sie die Darstellungsstrategien des histori-
schen Erzählens mit dem epistemologischen Privileg des Erfindens verbindet.

2.4 Die Frage der Übersicht: Engels Erzählmodi

Ähnlich wie Blanckenburgs Versuch über den Roman befindet sich auch Johann
Jakob Engels 1774 und damit zeitgleich erschienener Text Ueber Handlung, Ge-
spräch und Erzehlung auf der Schwelle von der Gattungstheorie zur Erzähltheo-
rie. Neun Jahre vor den 1783 publizierten Anfangsgründen einer Theorie der Dicht-
arten, die sich dezidiert gegen eine starre Gattungstheorie wenden, weist bereits
der Titel der Abhandlung darauf hin, worum es Engel in seiner Erzähltheorie
geht. Hier steht keine Taxonomie der Gattungen im Vordergrund, sondern es
geht um zwei Möglichkeiten, Handlung darzustellen: Gespräch und Erzählung.98

Dass diese Möglichkeiten ihre prototypischen Gattungen in erzählenden und
dramatischen Texten haben, ficht Engel zwar nicht an. Allerdings zeichnet sich
sein Ansatz dezidiert dadurch aus, dass er Darstellungsmodus und Gattung un-

94 Vgl. Lämmert 1965, 564.
95 Vgl. Blanckenburg 1965, 509–512, 526 f.
96 Voßkamp 1973, 196.
97 Vgl. Blanckenburg 1965, 339.
98 Vgl. Voss 1964, 113*.



2 Erzählen um 1770: Aufstieg und Krise einer Darstellungsform 61

abhängig voneinander denkt.99 Dabei knüpft Engel an das Redekriterium aus
antiken Poetiken an, das Erzählen von Darstellen trennt. Ob der Dichter also
„ganz in seiner eigenen Person“100 spricht oder seine Figuren im Gespräch zu
Wort kommen lässt, macht für Engel den entscheidenden Unterschied – und
beide Formen der Darstellung kommen zu je unterschiedlichen Bedingungen
in „epischen, […] dramatischen, […] [oder] lyrischen Werke[n]“101 vor. Mit dem
Begriffspaar von Gespräch und Erzählung legt Engel damit den Grundstein da-
für, was die gegenwärtige Narratologie unter dem Stichwort der Modusanalyse
untersucht. Engels Erzähltheorie soll an dieser Stelle meiner Arbeit als Veran-
schaulichung dafür dienen, dass die proto-narratologischen Poetiken des spä-
ten achtzehnten Jahrhunderts Fragen der Mittelbarkeit und Perspektivierung in
Erzählungen systematisch miteinander verbinden. In einem ersten Schritt lege
ich deshalb dar, wie Engels Handlungsbegriff mit seinem Kausalitätspostulat
zusammenhängt. In einem zweiten Schritt skizziere ich, wie dieses Kausalitäts-
postulat mit Mittelbarkeit und Perspektivierung zusammenhängt, was sich in
seinen fünf Thesen zum Verhältnis von Gespräch und Erzählung zeigen lässt.

Kausalität ist für Engel – wie bereits für Blanckenburg – das zentrale Kri-
terium für Handlung. Allerdings definiert Engel Narrativität nicht über die
Temporalität der erzählten Geschichte: Es ist unerheblich, ob der Gegenstand
einer Darstellung durch Zeitlichkeit bestimmt ist oder nicht. Genauso wie die
Beschreibung eines Bildes oder einer Landschaft ist auch die „Succession“ nur
Beschreibung, falls sie die Motivierung der aneinander gereihten Zustände
nicht berücksichtigt.102 In der Verwandlung der Beschreibung von Begebenhei-
ten in die Darstellung von Handlung liegt Engels erstes Hauptanliegen. Die ver-
bundenen Zustände müssen motiviert sein, sie müssen in ihrer Entwicklung
transparent gemacht und in ein kausales Verhältnis eingebettet werden. Den
Ausgangspunkt dieser Transformation findet er in der Erzählung. Im Unter-
schied zu Blanckenburg gesteht Engel dabei auch dem Historiker zu, derartige
Motivierungen narrativ darzustellen und macht ihn nicht zum Gegner, sondern
zum Vorbild des Dichters.103 Er ist in seiner Darstellung keineswegs auf die äu-
ßeren Begebenheiten beschränkt, sein Text muss – in den Worten Engels –
„pragmatisch“104 werden, also Handlungen mittels ihrer Motivierungen darstel-

99 Damit hat Engel Anteil an der Begriffsgeschichte der erlebten Rede. Vgl. Grüne 2016, 133–
135.
100 Engel 1964, 181.
101 Engel 1964, 182.
102 Engel 1964, 186. Damit widerspricht er dezidiert auch Lessings Handlungsbegriff. Vgl.
Trappen 2005, 132 f.
103 Vgl. Voss 1964, 96*–102*.
104 Engel 1964, 188.



62 I Systematik

len. Handlung definiert Engel im Rekurs auf Lessing und Batteux ausdrücklich
dort, wo wir „Veränderung durch die Thätigkeit eines Wesens werden sehn, das
mit Absichten wirkt“.105 Umso erstaunlicher ist Engels Beispiel, das die Um-
wandlung der bloß „unpragmatische[n]“106 Darstellung einer Begebenheit in
die Erzählung einer Handlung vorführt. Ausgerechnet ein „philosophischer Na-
turkündiger“107 soll nämlich nicht nur die temporale Sukzession einer Entwick-
lung darstellen, sondern die „Naturerscheinungen werden sehen“108 lassen,
sodass die Leser schließlich „Rechenschaft von ihrem Entstehen geben“109 kön-
nen. Der Prototyp der „eigentlichen Erzehlung“110 ist damit ausgerechnet die
naturwissenschaftliche Erzählung. Die vier Figuren – Historiograph, Naturfor-
scher, Philosoph und Dichter – bedienen sich alle narrativer Verfahren; ihre
Darstellungsweise ist damit zu hinterfragen. Allerdings haben es Historiogra-
phen und Naturforscher größtenteils mit der „Körperwelt“111 zu tun, weil Natur
und Geschichte keiner Absicht folgen; die eigentliche innere Handlung aber
ergründen nur der Philosoph und der Dichter, denen die „Geisterwelt“112 der
menschlichen Seele zugänglich ist. Denn der „eigentliche Schauplatz aller
Handlung ist die denkende und empfindende Seele“.113 Dort finden sich Ursa-
chen, die es erlauben, einen Zustand in eine kausale Abfolge einzureihen. Dabei
ist der Dichter dem Philosophen stets klar überlegen, weil „der Mensch […]
mehr zum Empfinden, als zum Begreifen geschaffen“114 ist. Der für mein Argu-
ment entscheidende Unterschied liegt aber nicht zwischen Literatur und Philo-
sophie, sondern zwischen Gespräch und Erzählung und führt zum zweiten As-
pekt der Folge: dem Zusammenhang von Mittelbarkeit und Perspektivierung.115

Nachdem Engel die Handlung definiert hat, ist seine entscheidende Leitdif-
ferenz nämlich die zwischen Gespräch und Erzählung, die er in fünf Thesen
exploriert. Die erste These betrifft ihre unterschiedliche temporale Struktur:

105 Engel 1964, 191.
106 Engel 1964, 186.
107 Ebd.
108 Engel 1964, 187.
109 Ebd.
110 Engel 1964, 186.
111 Engel 1964, 190.
112 Ebd.
113 Engel 1964, 201.
114 Engel 1964, 191. Vgl. Grimm 2005, bes. 110.
115 Diese Verbindung erkennt bereits Christoph Blatter (vgl. Blatter 1993, 41–44), der Paralle-
len zwischen Engel und Cohns Konzept der Psychonarration konstatiert. Im Gegensatz dazu
differenziert die ältere Forschung nicht zwischen Innensicht und Mittelbarkeit (in strukturalis-
tischer Terminologie, genauer: zwischen Fokalisierung und Distanz). Vgl. Winter 1974, 130.



2 Erzählen um 1770: Aufstieg und Krise einer Darstellungsform 63

Eine Erzählung berichtet stets von vergangenen Dingen, das Gespräch dagegen
stellt zeitgleiche Handlung dar.116 Diese temporale Differenz bedingt – wie En-
gel später in seiner fünften These ausführen wird117 – eine bestimmte Kommu-
nikationssituation, die den Vermittler vom Vermittelten, den Erzähler von der
erzählten Figur trennt: Den Erzähler konfiguriert er als „Zeuge[n]“, der eine
Nachricht überbringt und so auf einen Adressaten bezogen ist;118 die in ein Ge-
spräch verwickelten Figuren kennen dagegen lediglich sich selbst als Sprecher
und Empfänger.

Die zweite These hängt mit diesem Kommunikationsmodell zusammen:
„Die Erzehlung nehmlich kann von dem jedesmaligen Zustande einer handeln-
den Seele; sie kann auch von dem ganzen genauen Zusammenhange aller in
ihr vorgehenden Veranderungen [sic] nie eine so specielle, bestimmte, vollstän-
dige Idee geben, als das Gespräch“.119 Das Gespräch wird zum „Spiegel“ der
Seele seiner Sprecher;120 und genau darin besteht der große Unterschied zwi-
schen der Erzählerrede und der Figurenrede: Wo das Gespräch den Rückschluss
auf die innere Handlung der Figur par excellence garantiert, ist dieser Rück-
schluss auf den Erzähler strikt untersagt. Er darf nicht zur „Hauptperson“ seiner
eigenen Erzählung werden.121 Das Gespräch als Form ist nicht in Erzählung zu
übersetzen, und die Lösung für dieses Darstellungsdefizit des Erzählens liegt
im Wechsel in den dramatischen Modus: „[S]obald nur die Handlung interes-
sant genug wird“122 soll die gute Erzählung „den Vorhang aufziehn“,123 wobei
Engel bezeichnenderweise den bei Blanckenburg heftig kritisierten Richardson
als positives Beispiel anführt. Der Wechsel in den dramatischen Modus ist also
das probate Mittel, um die handelnde Seele der Figuren und damit ihre innere
Geschichte möglichst unmittelbar darzustellen.

Wenn es bis zu diesem Punkt scheint, als würde Engel den dramatischen
Modus eindeutig bevorzugen, so zeigt seine dritte These, dass er den Preis des
unmittelbaren Gesprächs durchaus kennt. Denn anders als das Gespräch kann
die Erzählung synthetisieren und „hat auch die Freyheit, bald größere, bald
kleinere Sprünge zu thun, mehrere Momente, und oft ganze Reihen […] zu über-
hüpfen“.124 Was das Gespräch an Vollständigkeit gibt, hat die Erzählung an

116 Vgl. Engel 1964, 231 f.
117 Vgl. Engel 1964, 255.
118 Engel 1964, 232.
119 Engel 1964, 233.
120 Ebd.
121 Engel 1964, 236.
122 Engel 1964, 240.
123 Ebd.
124 Engel 1964, 247.



64 I Systematik

Exemplarität und Signifikanz: „Sie ist gleichsam nur ein Auszug, aber wenn sie
gut gemacht ist, ein wohlzusammenhangender Auszug der Handlung“.125

Mit dieser narrativen Konzentration auf das Wesentliche ist Engels vierte
These verbunden. Die Erzählung kann nämlich anders als das Gespräch „auf
einen bestimmten Gesichtspunkt, auf eine gewisse festgesetzte Absicht [hin]ar-
beiten“.126 Die Erzählung besitzt Übersicht, sie kann den Gang der Handlung
anders strukturieren und über Analepsen und Prolepsen komplexere Hand-
lungsstränge darstellen sowie Beschreibungen einschalten. Das Gespräch dage-
gen ist auf die Chronologie der Handlung angewiesen; Beschreibungen der Ge-
sprächssituation kennt es – laut Engel – nicht, während die Erzählung den
Nebentext, „die Pantomime“,127 expliziert. Dabei ist der „Gesichtspunkt“128 als
Begriff mehrdeutig: Er meint sowohl den Ort, von dem aus erzählt wird, als auch
den Ort bzw. das Ereignis, auf das hin erzählt wird.129 Perspektivierung und
Finalität werden hier also über die Verbindung zur Stimme kurzgeschlossen.

Das führt Engel schließlich zu seinem letzten und bereits in der ersten The-
se angedeuteten Punkt. Mit dem Gesichtspunkt hängen die Absicht und der
Adressatenbezug zusammen. Während die Erzählung „jeden Augenblick offen-
bare Rücksicht auf [ihren] Zuhörer“130 nimmt, kann das Gespräch nur Rücksicht
auf die beteiligten Figuren nehmen. Das heißt auch, dass das Drama keine epis-
temologische Funktion auf der Ebene der Vermittlung kennt – alles „ist gewiß“,
alle „Fakta“ stehen auf der Bühne.131 In der Erzählung

ist oft manches in der Vergangenheit ungewiß; das giebt Untersuchungen: manches hängt
von kleinen Umständen ab, die in der Entwickelung der Hauptursachen nicht vorbereitet
wurden; das giebt Erläuterungen: manches gehört auf eine ganz vorzügliche Art, zu der
besondern Absicht des Erzehlers; das giebt Räsonnements und Bemerkungen.132

An dieser Stelle deutet sich ein weitreichender Paradigmenwechsel an: Das Er-
zählen wird zum geeigneten Darstellungsmodus für unsicheres Wissen, während
das Gespräch keinen Zweifel an der Gewissheit der dargestellten und sich in
Rede manifestierenden Handlung zulässt. Damit ist das Erzählen prädestiniert
für die problematisierende Darstellung von Erkennen. Doch ist es auf das Ge-

125 Engel 1964, 248.
126 Engel 1964, 249.
127 Engel 1964, 254.
128 Engel 1964, 249.
129 Vgl. Sulzer, Bd. 1, 470–472.
130 Engel 1964, 255.
131 Ebd.
132 Ebd.



2 Erzählen um 1770: Aufstieg und Krise einer Darstellungsform 65

spräch angewiesen, das die moralphilosophische Indienstnahme ausbalanciert,
die in Untersuchungen, Erläuterungen, Räsonnements und Bemerkungen, kurz:
in allen narrativen Funktionen, die über den bloßen Erzählerbericht hinaus-
gehen, durchaus denkbar wäre.133 Gespräch und Erzählung sind also wechselsei-
tige Korrektive, die es nur arbeitsteilig schaffen, Handlung anschaulich dar-
zustellen. Was die Erzählung an Übersicht und Synthese durch Mittelbarkeit
leistet, kann das Gespräch durch Mitsicht und Unmittelbarkeit ergänzen.

2.5 Zwischenfazit: Erkennen in Erzähltheorien um 1770

Die Analyse der exemplarischen Texte zeigt, dass in der zweiten Hälfte des acht-
zehnten Jahrhunderts unter der Oberfläche einer Gattungsdiskussion das Leis-
tungsprofil des Erzählens durch spezifische Darstellungsmittel erstmals vermes-
sen wird. Alle hier untersuchten Texte sind sich darin einig, dass Erzählen eine
epistemologische Funktion für den Leser erfüllen soll; das Erzählen ist damit
dezidiert in das Projekt der Aufklärung eingebettet. Die Bemühungen, die Auto-
nomie des Erzählens zu verteidigen, sind so gesehen immer noch auf einer hö-
heren Ebene einem Erziehungsauftrag verpflichtet. Nichtsdestotrotz ist auffäl-
lig, dass sich diese Autonomisierung beschleunigt, sobald das epistemologische
Leistungsprofil von erzählenden Genres maximiert werden soll.

Das manifestiert sich bereits im Eintrag zum Roman in Zedlers Universal-
Lexicon, der auf der Schwelle zur ethisch-moralischen Didaxe steht und dabei
doch eine folgenreiche Asymmetrie installiert, indem er den Roman beauftragt,
das Schlechte zu reflektieren und zum Guten zu überreden. Daneben offenbart
die Umstellung in der traditionellen Gattungshierarchie die Emanzipation des
Erzählens in Prosa und seiner erfolgreichsten Gattung: des Romans. Traditionel-
le Kriterien aus der Stilistik reformuliert der Eintrag narratologisch und posi-
tioniert sich auf der Schwelle von Gattungs- und Erzähltheorie. Damit der so
gestaltete Roman seine erkenntnistheoretische Wirkung im Leser entfalten
kann, muss er bezogen auf seine Geschichte insbesondere das Spiel mit dem
Wissen beherrschen und von der äußeren zur inneren Geschichte souverän
changieren. Der Erkenntnisgewinn der Leser durch den Roman läuft also paral-
lel zur Abbildung des Erkennens im Roman.

Lessings Fabeltheorie expliziert die epistemologische Funktion von Litera-
tur durch ihre Aneignung des Begriffs der anschauenden Erkenntnis. Lessing
emanzipiert nicht nur die vielleicht heteronomste Gattung der Literatur vom

133 Vgl. Grimm 2005, 112 f.



66 I Systematik

Verskriterium, sondern er postuliert auch, dass die anschauende Erkenntnis der
Fabel durch ihre Erzählweise garantiert wird, genauer: von ihrer Stimme ab-
hängt. Diese Stimme konzeptualisiert er als radikal unanschaulich; insbesonde-
re sind ihr explizite Anweisungen und moralisierende Kommentare untersagt,
die in der Fabel ihren traditionellen Ort in den Pro- und Epimythien besitzen.
Nur durch einen derart gestalteten Ort des Erzählens kann die Fabel zwischen
einem allgemeinen Lehrsatz und einer individuellen Geschichte vermitteln.

In Blanckenburgs Versuch über den Roman steht dagegen nicht der Ort des
Erzählens, sondern die Folge der Erzählung im Mittelpunkt. Was der Roman zu
leisten hat, ist eine möglichst transparente Darstellung der kausalen Kette der
inneren Geschichte. Dabei schließen sich in Blanckenburgs optimistischem
Weltbild Kausalität und Finalität keineswegs aus. Lediglich der Witz des Erzäh-
lers und damit die ästhetische Motivierung stellen eine Gefahr für die Kausal-
kette dar. Blanckenburgs Antwort fällt dabei ähnlich aus wie die von Lessing:
Nur ein maximal unanschaulicher Erzähler, der zugleich die Rollen des erfin-
denden ‚Dichters‘ und des erzählenden ‚Geschichtsschreibers‘ übernehmen
kann, garantiert die kontinuierliche Folge.

Auch Engels Diskurs Ueber Handlung, Gespräch und Erzehlung geht von die-
sem Motivierungsgebot Blanckenburg’scher Prägung aus. Allerdings geht es
ihm mit seiner Gegenüberstellung von Gespräch und Erzählung deutlich stärker
als Blanckenburg um verschiedene narrative Darstellungsmodi, die keineswegs
auf literarische Texte beschränkt sind. War bei Blanckenburg noch der Historio-
graph das Feindbild des Dichters, wird dieser – bemerkenswerterweise nach
dem Naturwissenschaftler – umgekehrt zum Vorbild. Engel postuliert schließ-
lich eine Arbeitsteilung von Gespräch und Erzählung, die beide einem Ziel die-
nen: Handlung, und das heißt innere Handlung, so anschaulich wie möglich
darzustellen.


