
Einleitung

Dem Literator kommen die poetischen Werke zuerst
als Buchstaben in die Hand, sie liegen als Bücher vor ihm,
die er aufzustellen und zu ordnen berufen ist.
(MA 11.1.2, 193)1

Goethe erkennt, indem er erzählt. Denn gegen Ende des achtzehnten Jahrhun-
derts wächst die Aufmerksamkeit dafür, dass das Erzählen von Ereignissen,
Handlungen oder Entwicklungen eigentlich ein Erkennen dessen ist, was er-
zählt wird. Erzählungen sind keine Darstellungen von ‚Geschichten‘, sondern
zeigen, dass und wie Ereignisse, Handlungen oder Entwicklungen erzählend
erkannt werden und in Abhängigkeit davon Wissen über die Welt herstellen.
Goethe erzählt entsprechend nicht vom Ursprung der Erde (Geologie) oder vom
Herz des Menschen (Die Leiden des jungen Werthers); er erzählt nicht von der
Entwicklung der Natur (Biologie) oder der Bildung des bürgerlichen Subjekts
(Wilhelm Meister); er erzählt nicht von Farben (Optik) oder von politischen Per-
spektiven (Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten): Goethes frühe Erzäh-
lungen erzählen nicht von ihren Gegenständen, sie erzählen ihre Gegenstände.
Dieser Zusammenhang von Erzählen und Erkennen verlangt nach einer histori-
schen Narratologie mittlerer Reichweite. Deshalb verfolgt die vorliegende Arbeit
ein doppeltes Ziel: Erstens will sie einen Beitrag zur historischen Narratologie
leisten, weil in Poetik, Ästhetik und Philosophie des späten achtzehnten Jahr-
hunderts Narratologie und Epistemologie eine Einheit bilden oder miteinander
verschränkt sind. In den proto-narratologischen Theorien ist noch verbunden,
was die Erzählforschung des zwanzigsten und einundzwanzigsten Jahrhunderts

1 Grundlage dieser Arbeit ist die Münchner Ausgabe. Alle Zitate werden mit dem Kürzel ‚MA‘
neben Band- und Seitenzahl im Fließtext nachgewiesen. Vereinzelt greife ich in begründeten
Fällen auf die Leopoldina-Ausgabe (‚LA‘) und die Frankfurter Ausgabe (‚FA‘) zurück, mit denen
ich ebenso verfahre. Hierbei beziehen sich alle Verweise der Frankfurter Ausgabe auf die erste
Abteilung, die ich nicht gesondert ausweise. Alle Hervorhebungen in Zitaten finden sich –
sofern nicht anders angegeben – im Original. Vorüberlegungen dieser Arbeit mit Fokus auf
Goethes Leiden des jungen Werthers sind in einem Aufsatz publiziert (Meixner 2015). Systemati-
sche Vorüberlegungen zu Goethes frühen naturwissenschaftlichen Schriften habe ich auf der
Jahrestagung der Deutschen Gesellschaft zur Erforschung des achtzehnten Jahrhunderts im
September 2015 vorgestellt und anschließend veröffentlicht (Meixner 2018). In meinem Beitrag
zum Handbuch ‚Literatur und Psychoanalyse‘ gehen Vorüberlegungen zu den Bekenntnissen
einer schönen Seele ein, die ich im Kapitel III.2.3. unter den systematischen Bedingungen dieser
Arbeit weiter ausführe (Meixner 2017).

https://doi.org/10.1515/9783110586213-001



2 Einleitung

trennt, indem sie epistemologische Probleme in die Fiktionstheorie auslagert.
Zweitens will die Arbeit auf dieser Basis einen Beitrag zur Goethe-Forschung
leisten, indem sie Goethes frühe Erzählungen über die Abteilungsgrenzen sei-
ner Schriften hinweg analysiert, sodass die naturwissenschaftlichen und litera-
rischen Erzählungen im Hinblick auf ihre Erzählformen miteinander verglichen
werden können.

„Allegorie, Ballade, Cantate, Drama, Elegie, Epigramm, Epistel, Epopee, Er-
zählung, Fabel, Heroide, Idylle, Lehrgedicht, Ode, Parodie, Roman, Romanze,
Satyre.“ (MA 11.1.2, 193) – Die alphabetische Reihe dient Goethe in den Noten
und Abhandlungen zu besserem Verständniß des West-östlichen Divans von 1819
dazu, verschiedene literarische Formen nebeneinanderzustellen. Obwohl der
anschließende Systematisierungsversuch unter dem Titel „Naturformen der
Dichtung“ (MA 11.1.2, 194) literaturwissenschaftliche Karriere gemacht hat,
bleibt das „Schema […], welches zugleich die äußeren zufälligen Formen und
diese inneren nothwendigen Uranfänge in faßlicher Ordnung darbrächte“
(MA 11.1.2, 195), ein Desiderat. Mit dem Konjunktiv zeigt Goethe an, dass es um
1800 kein System literarischer Formen gibt – es bleibt folglich nur das Alphabet
als arbiträre Ordnung. Auch Goethe selbst untersucht die Formen gerade nicht
theoretisch. Dennoch begegnet er dem skizzierten Desiderat dadurch, dass sei-
ne Texte die Probe aufs Exempel machen, wobei insbesondere die narrativen
Texte zur innovativsten Literatur um 1800 zählen. In meiner Arbeit werde ich
diese Erzählungen als narrative Formexperimente lesen, die sich aber nicht auf
Goethes literarische Arbeiten beschränken lassen, sondern – wie das Lehrge-
dicht in der Liste andeutet – ebenso in den naturwissenschaftlichen Schriften
stattfinden. Dabei zeigt der Blick in Goethes hier fokussiertes Frühwerk, dass
die beiden Abteilungen seiner Schriften mehr verbindet als lediglich motivische
Übereinstimmungen.

Goethe macht sich auf die Suche nach einem System literarischer Formen,
deren Weg ihn auf das Feld narrativer Formexperimente führt, und zwar zu der
Zeit, in der er feststellt, dass die Ordnung der Literatur „immer so schwierig“
(ebd.) ist wie die Ordnung der Natur. Literatur und Natur bilden somit im Ho-
rizont derselben Fragen eine Konstellation: Wie erzählen und wie erkennen?
Goethe reagiert auf die Krisen des Erkennens um 1800 mit einer radikalen Kom-
plexitätssteigerung des Erzählens. Das Vorurteil, dass die wissenschaftlichen
Schriften Formen der Erkenntnis abbilden, während die literarischen Schriften
Formen des Erzählens reflektieren, muss konsequenterweise hinterfragt wer-
den. Denn Goethe lotet ungeachtet dieser Grenze zwischen mathesis und poiesis
das epistemologische Profil des Erzählens in unterschiedlichen Formen neu
aus: vom Briefroman über den Theater- und Bildungsroman bis hin zur Novelle
und zum Märchen auf der literarischen Seite und von der naturphilosophischen



Einleitung 3

Studie über verschiedene narrative Formen des Versuchs bis hin zu einem mul-
timedialen optischen Experimentierkasten auf der naturwissenschaftlichen Sei-
te. Weil dieses breite Spektrum der Erzählformen in den – hier in einer bewusst
weiten Definition zum Frühwerk gerechneten – 26 Jahren von 1770 bis 1796
ebenso divers wie innovativ ist, setzt die Analyse dieser Formen ein entspre-
chendes narratologisches Modell mittlerer historischer Reichweite voraus, das
diese Arbeit zunächst entwickeln muss. Zuvor skizziere ich jedoch Goethes eige-
ne Ansätze zu einer Erzähltheorie, die ins Zentrum der Frage nach den narrati-
ven Verfahren seiner Texte führen.

Der Erzähler – „ein höheres Wesen“

Goethe entwirft keine eigene Erzähltheorie, die im Kontext der sich intensivie-
renden theoretischen Bemühungen seiner Zeit um eine Aufwertung des Erzäh-
lens steht, sondern erprobt das Leistungsprofil des Erzählens in seinen narrati-
ven Texten. Vor programmatischen Aussagen schreckt er dennoch nicht zurück,
wie sich an seiner 1797 gemeinsam mit Friedrich Schiller verfassten Programm-
schrift Über epische und dramatische Dichtung zeigen lässt, die ausgerechnet im
Rückgriff auf das antike Epos das moderne Erzählen begründet.2 Zur selben
Zeit, in der die Identität des größten Dichters der Antike in der ‚Homerischen
Frage‘ – am prominentesten durch Friedrich August Wolfs Prolegomena ad Ho-
merum (1795) – angezweifelt wird, findet ein, wenn nicht gar der maßgebliche
Paradigmenwechsel in der Begriffsgeschichte des Erzählers und damit der Zen-
tralkategorie des modernen Erzählens statt. Nur vordergründig geht es Goethe
in diesem Text um eine Trennung von dramatischer und epischer Dichtung oder
um die Wiederbelebung des antiken Epos.3 Was der Text in antikisierendem
Gestus inszeniert, ist vielmehr die Differenzierung zwischen dem Autor und der
Erzählinstanz eines narrativen Textes. Während er den Autor relativ unspezi-
fisch, aber gleichwohl persistent als erfindenden ‚Dichter‘ definiert, veran-
schaulicht er die Aufgaben der Vermittlung mithilfe zweier Rollen: derjenigen
des ‚Rhapsoden‘ und derjenigen des ‚Mimen‘. Der ‚Mime‘ ist dabei zunächst für
die dramatische Unmittelbarkeit, der ‚Rhapsode‘ für die narrative Mittelbarkeit
zuständig. Während der ‚Dichter‘ die erzählte Welt erfindet, stellen sie ‚Mime‘
und ‚Rhapsode‘ zwar arbeitsteilig, aber nicht gleichberechtigt dar:

2 Insbesondere zur Frage der Autorschaft und der Anteile Goethes und Schillers am Text vgl.
Dörr 2011, 121–127.
3 Vgl. anders Brüning 2015. Zur Weimarer Arbeitsteilung mit Schiller in der Rolle des Dramati-
kers und Goethe in der Rolle des Epikers vgl. Dörr 2011, 128 f.



4 Einleitung

Die Behandlung im Ganzen betreffend, wird der Rhapsode, der das vollkommen Vergan-
gene vorträgt, als ein weiser Mann erscheinen, der in ruhiger Besonnenheit das Geschehe-
ne übersieht; sein Vortrag wird dahin zwecken, die Zuhörer zu beruhigen, damit sie ihm
gern und lange zuhören […]. (MA 4.2, 127)

Dergestalt als „weiser Mann“ (ebd.) auftretend ist der ‚Rhapsode‘ eine maximal
abstrakte Erzählinstanz, die der Erzählung zu ihrer Stimme verhilft. Nur auf-
grund dieser Aufgabe hat er die Übersicht über die erzählte Welt; obwohl es
dezidiert sein ‚Gedicht‘ ist, ist er – anders als der ‚Dichter‘ (Autor) – nicht der
Schöpfer der erzählten Inhalte, sondern ausschließlich für den Erzählakt zu-
ständig. Deshalb ist er radikal unanschaulich – eine logische Funktion, die
zwar erzählt, von der aber nicht erzählt wird, sodass sie die „Einbildungskraft“
(MA 4.2, 128) des Publikums nicht durch ihre Präsenz stört:

Der Rhapsode sollte als ein höheres Wesen in seinem Gedicht nicht selbst erscheinen, er
läse hinter einem Vorhange am allerbesten, so daß man von aller Persönlichkeit abstra-
hierte und nur die Stimme der Musen im Allgemeinen zu hören glaubte. (MA 4.2, 128)

Dementsprechend gibt der ‚Rhapsode‘ der Erzählung lediglich eine Stimme,
ohne aber seine „Persönlichkeit“ (ebd.) erkennbar werden zu lassen – als Ver-
treter einer Stimme der „Musen im Allgemeinen“ (ebd.). Eben weil der ‚Rhap-
sode‘ unanschaulich ist, ist „ihm überall [zu] folgen“ (ebd.). Damit begründet
Goethe nichts weniger als die seit den 1960er Jahren in allen narratologischen
Systematiken grundlegende fiktionstheoretische Arbeitsteilung, wonach der
Autor erfindet und der Erzähler vermittelt.4 Nur so kann die erzählende Dich-
tung das leisten, was Goethe ihr zuschreibt – mit eindeutiger Bevorzugung nar-
rativer Darstellungstechniken gegenüber dramatischen: eine reflektorische Dis-
tanz zum Erzählgegenstand. Die Distanz allein garantiert die für den Erzähler
wie für den Leser gleichermaßen verbundene Haltung der „Freiheit“ (MA 4.2,
1014) und ist – so Goethe – die Bedingung für die kontemplative, reflektierende
und imaginative Tätigkeit, die jede Erzählung, zumindest jede gute Erzählung,
leisten soll.5

4 Vgl. Grüne 2014, 58 f. Zu den Problemen dieser Arbeitsteilung vgl. Schaffrick/Willand 2014,
bes. 68–75. Vgl. allgemeiner zu den Voraussetzungen einer solchen Erzähltheorie Grüne 2016,
wobei im Kontext dieser Arbeit die Kontinuität der Fragen unter den Vorbehalt der historischen
Spezifik gestellt wird.
5 Erzähler und Leser sind – wie verwandte Termini – in dieser Arbeit prinzipiell abstrakte
Begriffe und werden dementsprechend gemäß ihres grammatischen Genus verwendet. Dass
diese Begriffe als Positionen etwa von Erzähler*innen und Leser*innen unterschiedlich besetzt
und aktualisiert werden können, bleibt davon unberührt.



Einleitung 5

Diese Inszenierung der Funktion des Erzählers betrifft das Verhältnis von
Erzählen und Erkennen. Denn wo Autoren in fiktionalen Erzählungen vermeint-
lich selber sprechen, ergibt die Frage nach dem Erkennen der erzählten Welt
keinen Sinn: Als ihre Schöpfer sind diese Autor-Erzähler per definitionem allwis-
send. Sobald aber der ‚Rhapsode‘ vom ‚Dichter‘ funktional getrennt ist, wird
das Wissen des Erzählers erklärungsbedürftig. Die Stimme hinter dem Vorhang
muss als vermittelnde Instanz der Erzählung ihren epistemologischen Zugang
zur erzählten Welt deshalb durch ihre abstrakte Struktur beglaubigen. Der „blo-
ße[ ] Erzehler“,6 der noch das Feindbild in zeitgenössischen Romanpoetiken wie
vor allem Friedrich von Blanckenburgs Versuch über den Roman ist, muss alles
begründen, was über die Chronologie der Ereignisse hinausgeht. Dass der Er-
zähler also als „ein höheres Wesen“ (MA 4.2, 128) konzipiert wird, das nur un-
anschaulich die „Stimme der Musen im Allgemeinen“ (ebd.) vertreten kann,
ist – so die These meiner Arbeit – die Reaktion auf diese Begründungsbedürftig-
keit des epistemologischen Zugangs zur erzählten Welt. Drei narratologische
Aspekte werden in Goethes Inszenierung deutlich, die das Leistungsprofil des
Erzählens vermisst:
– Ort: Erstens kann mit der Positionierung „hinter einem Vorhange“ (ebd.)

der Ort des Erzählens bestimmt werden, der deshalb stets unanschaulich
bleiben muss, weil es sich lediglich um die Origo des Erzählens handelt.
Ihr epistemologisches Profil gewinnt das Erzählen also zunächst durch ihre
Positionierung.

– Folge: Zweitens muss diese maximal unanschauliche Erzählinstanz die Fol-
ge der erzählten Ereignisse darstellen. Die Chronologie der Ereignisse und
die Folge der Erzählung müssen dabei nicht kongruieren, im Gegenteil: Die
Folge kann Prolepsen und Analepsen einschalten, muss aber – unter dem
Diktum dessen, was Schiller im Brief an Goethe „Freiheit“ (MA 4.2, 1014)
gegenüber der dargestellten „persönlich beschränkte[n] Tätigkeit“ (MA 4.2,
126) der literarischen Figuren nennt – stets von vergangenen Ereignissen
erzählen und bleibt damit auf das spätere Erzählen beschränkt.7 Dergestalt
leistet die Erzählinstanz auch und vor allem die Motivierung der narrativen
Ereignisse.

– Modus: Drittens kann die Erzählinstanz im Dienst der durchgängigen Moti-
vierung und abgesichert durch ihre Unanschaulichkeit sowohl die Distanz
zu den erzählten Ereignissen moderieren als auch verschiedene Perspektiven
einnehmen: Sie wählt den Modus der Erzählung. Dieser Erzählinstanz ist
nicht nur Übersicht und Innensicht, sondern auch Mitsicht mit den einzelnen

6 Blanckenburg 1965, 265.
7 Zu August Wilhelm Schlegels Einfluss in dieser Frage vgl. Kornbacher 1998, bes. 63 f.



6 Einleitung

Figuren verliehen, weil sie einerseits die „sinnliche Breite“ (MA 4.2, 126) des
„außer sich wirkenden Menschen“ (ebd.) darstellen muss und sich dabei an-
dererseits frei in der erzählten Welt bewegen kann (vgl. MA 4.2, 127).

Diese drei Aspekte – Ort, Folge und Modus – sollen im Folgenden meiner Analy-
se des Zusammenhangs von Erzählen und Erkennen modellbildend zugrunde lie-
gen, jedoch in ihren Verfahren differenziert werden. Obwohl Goethe programma-
tisch eine durch ihre Unanschaulichkeit epistemologisch maximal privilegierte
Erzählinstanz theoretisch fordert, operiert kein einziger seiner frühen literari-
schen oder naturwissenschaftlichen Texte mit einem derart gestalteten ‚Rhapso-
den‘-Erzähler. Vielmehr inszenieren sie ein Auseinandertreten von Erkennen und
Erzählen: Die Erzählungen vermitteln die Ereignisse der erzählten Welt nicht auf
der Grundlage einer abstrakten Stimme mit privilegierter Epistemologie, sondern
markieren die Grenzen ihres Erkennens mit narrativen Mitteln.

Fragestellung

Wie hängen Erkennen und Erzählen systematisch zusammen? Dieser Fragestel-
lung geht diese Arbeit nach. Goethe erprobt diesen Zusammenhang sowohl in
seinen literarischen als auch in seinen naturwissenschaftlichen Texten. Ich ana-
lysiere diesen Zusammenhang in zwei Schritten. In einem ersten Schritt arbeite
ich einen historisch-systematischen narratologischen Ansatz für das späte acht-
zehnte Jahrhundert aus, der Erkennen und Erzählen als zwei Seiten derselben
Medaille beschreibt, um dann in einem zweiten Schritt die einzigartige Konstel-
lation von Naturwissenschaft und Literatur in Goethes frühen Erzählungen zu
untersuchen.

Dass Erkennen und Erzählen nicht voneinander zu trennen sind, zeigt die
Arbeit, indem sie die deutschsprachigen Reflexionen auf das Erkennen und das
Erzählen sowie ihre Zusammenhänge in der zweiten Hälfte des achtzehnten
Jahrhunderts analysiert. Denn einerseits kommt die zeitgenössische Erzähltheo-
rie (Lessing, Blanckenburg, Engel) nicht ohne Rekurs auf das Erkennen aus,
wenn es darum geht, die Funktion des Erzählens zu profilieren. Andererseits
kommt die zeitgenössische Erkenntnistheorie, die sich auf den Feldern der Äs-
thetik (Baumgarten), Geschichtsphilosophie (Herder) und Transzendentalphilo-
sophie (Kant) analysieren lässt, nicht ohne Rekurs auf das Erzählen aus: Sie
greift an entscheidenden Stellen und in signifikanter Weise auf narrative Ver-
fahren zurück, um ihre Argumente zu plausibilisieren. Diese am Ende des acht-
zehnten Jahrhunderts reflektierte wechselseitige Abhängigkeit schlägt sich bis
in die aktuellen narratologischen Debatten nieder, die sich derzeit allerdings
eher für die kulturwissenschaftliche Kontextualisierung als für die historisch-



Einleitung 7

spezifische Analyse der narrativen Darstellungsverfahren interessieren, wie ich
im systematischen Teil zeigen werde. Vor diesem Hintergrund zieht die Arbeit
Verbindungen zu aktuellen Entwicklungen der Narratologie, um ihre histori-
schen Befunde systematisch anschlussfähig zu machen.

Goethes frühe Erzählungen sind für den Zusammenhang von Erkennen und
Erzählen deshalb bereits einschlägig, weil sie die Grenze zwischen Literatur und
Naturwissenschaft permanent unterlaufen. Denn Erzählen ist für Goethe nicht
primär an literarische Formen gebunden, sondern stellt im Rahmen seiner um-
fangreichen naturwissenschaftlichen Schriften ein dem Experiment analoges
Verfahren dar, sodass Erzählen zum Mittel der (Natur-)Erkenntnis avanciert. Die
literarischen Texte sind umgekehrt über die Modellierung erkennender Instan-
zen – Erzählinstanzen wie Figuren – strukturiert, sodass Erkennen zum Mittel
des Erzählens wird. Die im ersten Teil der Arbeit entwickelte Systematik macht
es möglich, den Zusammenhang zwischen Goethes naturwissenschaftlichen
und literarischen Texten erstmals überhaupt systematisch zu formulieren und
nicht auf Inhalte und Motive zu reduzieren. Dabei entwickle ich mit den einge-
führten narratologischen Begriffen von Ort, Folge und Modus drei Schauplätze
des systematisch begründeten Zusammenhangs von Erkennen und Erzählen.
Auf diese Art und Weise gruppiere ich in drei Konstellationen Goethes frühe
naturwissenschaftliche und literarische Erzählungen:
– Erstens bilden Goethes frühe geologische Schriften und Die Leiden des jun-

gen Werthers eine Konstellation, weil sie in ihren Modellierungen der Stim-
me jeweils einen Ort suchen, von dem aus entweder das ‚Urgestein‘ Granit
oder das ‚Herz‘ des Menschen erkannt werden kann.

– Zweitens bilden die Entwicklungsprozesse der biologischen Schriften mit
denjenigen des Bildungsromans (Wilhelm Meisters Lehrjahre) und seiner
Vorstufe (Theatralische Sendung) eine Konstellation, weil sie jeweils die Fol-
ge des Erzählens in besonderer Weise problematisieren.

– Drittens schließlich bilden die Farbentstehung in den Beiträgen zur Optik
sowie die politischen Perspektiven der Novellensammlung Unterhaltungen
deutscher Ausgewanderten eine Konstellation, weil sowohl die optischen
Schriften als auch die Unterhaltungen jeweils mit verschiedenen Modi des
Erzählens arbeiten und in virtuosen Moduswechseln die Grenzen des Erken-
nens in der Mittelbarkeit und Perspektive des Erzählens ausloten.

Bevor ich aber zu meinen systematischen Überlegungen und den daran an-
schließenden narratologischen Studien komme, erläutere ich die drei titel-
gebenden Leitbegriffe meiner Arbeit. Erstens skizziere ich in Abgrenzung zu be-
nachbarten Begriffen das konzeptuelle Profil des Erkenntnisbegriffs. Zweitens
definiere ich den für diese Arbeit leitenden Begriff des Erzählens, der strukturell



8 Einleitung

mit dem Begriff des Erkennens verbunden ist. Drittens schließlich lege ich dar,
warum ich unter ‚Goethe‘ keine holistische Zuschreibung von Texten an eine
historische Person verstehe.

Erkennen

Erkennen und Erkenntnis – so formuliert es das Historische Wörterbuch der Phi-
losophie – umfassen sowohl die Darstellung der Erkenntnis als auch das Be-
wusstsein von Erkenntnis. Damit ist Erkenntnis „jedweder menschlichen Kultur
zugehörig“,8 das heißt ein grundsätzlich überzeitliches Phänomen, obwohl je-
der Epoche spezifische Erkenntnisbegriffe zugrunde liegen. Den Grundstein für
den philosophischen Erkenntnisbegriff legt das Historische Wörterbuch bei He-
raklit und Parmenides, die Erkenntnis „durch eine methodisch durchgeführte
Reflexion“9 in ihren Adäquatheitsbedingungen bestimmen. Die Erkenntnis be-
ginnt im Sinne der Erkenntnistheorie mit ihrer Reflexion, also mit der Erkennt-
nis der Erkenntnis. Statt diesen Weg nachzuzeichnen und verschiedene Er-
kenntnisbegriffe, menschliche Erkenntnisvermögen oder Erkenntnisprinzipien
zu profilieren, meine ich mit dem Begriff des Erkennens eine deutlich abstrakte-
re Struktur, welche die Genese von Wissen über die Welt und dessen Möglich-
keitsbedingungen beschreibt. Dieser Begriff des Erkennens grenzt sich vom Be-
griff des propositionalen Wissens – vom primär begrifflich-logisch gewonnenen
Wissen – ab und ist für prozessuale Verfahren wie das Erzählen anschlussfähig.
Deshalb geht es mir weder um die Quantifizierung noch um die Qualifizierung
dieses Wissens als wahr oder falsch, sondern um den Prozess der Wissens-
gewinnung, der sich vielfältiger Mittel bedienen kann: etwa der Wahrnehmung,
der Beobachtung, der Erfahrung und – wie ich im Kontext dieser Arbeit ar-
gumentiere – der Erzählung. Wie verschiedene einschlägige Einführungen in
die Erkenntnistheorie betonen, hat Erkenntnis nämlich gegenüber dem Begriff
des Wissens – und seiner literaturwissenschaftlichen Karriere in der Wissens-
poetik10 – den entscheidenden Vorteil einer Doppeldeutigkeit. Diese besteht da-
rin, dass der Erkenntnisbegriff sowohl den Prozess der Wissensgewinnung als

8 Krings/Baumgartner 1972, 643.
9 Ebd.
10 Programmatische Bestimmungen dieses produktiven Forschungsfelds finden sich exem-
plarisch bei: Vogl 1997; Vogl 1999; Brandstetter/Neumann 2004; Jüttner 2005; Gamper/Weder
2010; Köppe 2010; Borgards/Neumeyer/Pethes/Wübben 2013. Ein weiteres Indiz für die pro-
grammatische Produktivität ist die seit 2014 erscheinende, in Zürich herausgegebene Reihe
Beiträge zur Literaturtheorie und Wissenspoetik.



Einleitung 9

auch das Produkt in Form von propositionalem Wissen bezeichnet.11 Erkennen
ist also mehr als Wissen oder – wie Hans-Jörg Rheinberger formuliert – Erken-
nen beinhaltet in einer historischen Perspektive die „Kriterien der Bedingun-
gen, unter denen, und die Mittel, mit denen Dinge zu Objekten des Wissens
gemacht werden“.12 Außerdem umfasst Erkenntnis als Prozess dezidiert nicht-
propositionales Wissen, das aus dem Wissensbegriff in erkenntnistheoretischer
Perspektive meist ausgeschlossen wird.13 Prinzipiell beschreibt die vorliegende
Arbeit mit dem Begriff des Erkennens daher sowohl die Prozesse der Erkennt-
nisgewinnung als auch ihre meist vorläufigen Schließungen in einzelnen Ergeb-
nissen. Immer gehe ich dabei von einer – wie die Erkenntnistheorie betont:
keineswegs notwendigen14 – zweistelligen Relation von Erkenntnissubjekt und
Erkenntnisobjekt aus, die durch die narrative Struktur der zu untersuchenden
Texte aber deutlich verkompliziert wird.

Wenn Erkennen auf Darstellung trifft, dann ist die Literatur nicht weit, wie
jüngst das Wörterbuch der philosophischen Metaphern sowie eine Reihe von
Sammelbänden belegen, in denen die Forschung die erkenntnisgenerierenden
Verfahren der Literatur beschreibt.15 Literatur – so ihre gemeinsame Stoßrich-
tung – hat nämlich schlicht und ergreifend epistemischen Wert. Insbesondere
erzählende Texte sind nicht nur unterhaltsam, nützlich oder sogar schön, son-
dern auch Mittel der Erkenntnis. Wie Erkennen aber strukturell funktioniert,
interessiert die literaturwissenschaftliche Forschung eher am Rande. Stattdes-
sen konfrontieren die verschiedenen Untersuchungen eine philosophisch ver-
standene Erkenntnis mit literarischen Darstellungsverfahren und untersuchen
unterschiedliche Austauschbeziehungen zwischen Literatur und Philosophie.

Mit der Engführung von Erkenntnistheorie und Darstellungsverfahren –
von episteme und techne – verlagert sich die Aufmerksamkeit vom Begriff der
Erkenntnis auf den Begriff des Erkennens, der im Zentrum meiner Arbeit steht –
und zwar in Abhängigkeit von der spezifischen Darstellungstechnik des Erzäh-
lens.16 Wie ich in meinem systematischen Kapitel exemplarisch und historisch

11 Vgl. Baumann 2015, 1; Schöndorf 2014, 9, 137; Gabriel 2012, 387; Grundmann 2008, 1.
12 Rheinberger 2007, 11.
13 Vgl. Schildknecht 2014, 41 f.; Grundmann 2008, 71 f. Zum nicht-propositionalen Wissen vgl.
exemplarisch Gabriel 1991, 32–64.
14 Vgl. Grundmann 2008, 2 f.
15 Vgl. Horn/Menke/Menke 2006; Misselhorn/Schahadat/Wutsdorff 2011; Demmerling/
Vendrell Ferran 2014; Konersmann 2014; Gess/Janßen 2014; Gittel 2016.
16 Diese Asymmetrie lässt sich analog zur Differenz zwischen einem weiten und einem engen
Erkenntnisbegriff etwa an den unterschiedlichen Einträgen im Grimm’schen Wörterbuch be-
legen, in dem für das Verb ‚erkennen‘ sieben Bedeutungen definiert werden, während das
Nomen ‚Erkenntnis‘ auf die philosophische Erkenntnis festgelegt ist. Vgl. URL: http://www.

http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=erkenntnis
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=erkenntnis
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=erkenntnis


10 Einleitung

an ausgewählten Texten des späten achtzehnten Jahrhunderts untersuche, sind
Erkennen und Erzählen nämlich strukturell miteinander verbunden: Das Erzäh-
len hängt genauso vom Erkennen ab wie das Erkennen vom Erzählen. Denn
Erkennen als Produktion und Darstellung von Wissen ist grob strukturanalog
zum Erzählen, indem es zwei Zustände verbindet: das Nichtwissen und das Wis-
sen. Dass diese Zustände aber nicht so einfach voneinander abzugrenzen sind
und nicht als Ablösung des Nichtwissens durch das Wissen gedacht werden
können, also nicht in syllogistischen Schließverfahren aufgehen, indiziert die
Offenheit der Erzählverfahren, die Erkenntnisprozesse auf ganz unterschiedli-
che Weise abbilden können.

Erzählen

In einem kurzen Aufsatz von 2004 definiert Peter Lamarque Minimalbedingun-
gen des Erzählens und erhebt dabei den Anspruch, ohne die in der Narratologie
bis heute weit verbreitete Konzentration auf literarisches bzw. fiktionales Erzäh-
len und ihre Vorurteile zu operieren: „The minimal conditions for narrative are
easily met and turn out to be no more than a formal feature of discourse univer-
sally realised“.17 Während Lamarque den auch 15 Jahre nach seiner Diagnose
scheinbar ungebrochenen Enthusiasmus für den Begriff des Erzählens gerade
nicht teilt und einen Großteil der Narratologie entsprechend desavouiert, kommt
er um zwei formale Merkmale nicht herum: das erste ist die Vermittlung und
das zweite die Ereignisreihung. Mit Vermittlung meint Lamarque eine für das
Erzählen wie auch immer gestaltete, aber notwendige Erzählinstanz: „a story
must be told, it is not found“.18 Darüber hinaus muss jedes Erzählen mindestens
zwei Ereignisse in eine – meist temporale – Relation setzen; denn eine Erzäh-
lung bildet Reihen. Mit dieser Minimaldefinition ist Lamarque keineswegs allein,
auch wenn seine daraus abgeleiteten analytischen Postulate nicht dem narrato-
logischen Lehrbuch entsprechen.19 Denn mit den beiden Kriterien der Vermitt-
lung und der Ereignisreihung rekurriert er auf wirkmächtige Definitionen des
Erzählens, welche die Vermittlung in einer Erzählinstanz und die Ereignisrei-
hung in der erzählten Geschichte situieren.20 Formaler gewendet beziehen sich

woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=erkenntnis [31. 08. 2018] und http://www.woerterbuchnetz.
de/DWB?lemma=erkennen [31. 08. 2018].
17 Lamarque 2004, 406.
18 Lamarque 2004, 395.
19 Vgl. bes. Lamarque 2004, 401.
20 Vgl. die in Kindt/Müller 2003 versammelten Beiträge; insbesondere Schmid 2003; Jannidis
2003; vgl. weiter Abbott 2014. Diese Reihe ließe sich durch die beträchtliche Anzahl an narrato-
logischen Einführungen ergänzen, die grosso modo ebenfalls auf diese beiden Standardkriterien

http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=erkennen
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=erkennen


Einleitung 11

diese beiden Kriterien der Narrativität auf eine vermittelnde Instanz, die unter-
schiedliche Relationen zur erzählten Welt einnehmen kann, und eine doppelte
temporale Sequenz, die sich durch die Erzählung einer Ereignisfolge ergibt. Da-
mit sind in der Minimaldefinition des Erzählens die drei strukturalistischen
Großkategorien nach Gérard Genette – Stimme, Zeit, Modus – enthalten, wobei
sich zeigt, dass Genette die Aspekte der Vermittlung aufgeteilt hat, indem er die
logische Verortung des Erzählaktes (Stimme) von den Graden der Mittelbarkeit
und Perspektivierung des Erzählens (Modus) unterscheidet.21

Aus den zwei Minimalbedingungen lassen sich Implikationen für das Ver-
hältnis von Erkennen und Erzählen ableiten. Zunächst ändert sich die Ordnung
der strukturalistischen Systematik, indem die Vermittlung an der Systemstelle
des Ortes vor die Verbindung der einzelnen Ereignisse in ihrem Temporalgefüge
an der Systemstelle der Folge gesetzt wird, weil die Folge von dem Ort des Er-
zählens abhängig ist. Mit der Vermittlung des Erzählens erlaubt jede Erzählung
zumindest prinzipiell die Bestimmung eines Standpunktes in der erzählten
Welt, von dem aus die Gegenstände erzählt werden. Dieser Standpunkt verdop-
pelt also auf dem Feld der Stimme gewissermaßen die Beobachterposition, die
jede Erzählung abbildet.22 Analog dazu funktioniert die doppelte temporale Se-
quenz, die ebenfalls die erzählte Zeit mithilfe der Erzählzeit darstellt.23 Beide
Ebenen folgen eigenen Gesetzen, weil das Verhältnis der dargestellten Ereignis-
se umgestellt werden kann. Diese beiden Minimalbedingungen des Erzählens
und ihre Konsequenzen für das Verhältnis zum Erkennen werde ich im systema-
tischen Kapitel ausgehend von strukturalistischen Erzähltheorien und ihren
Weiterentwicklungen ausführlich erläutern. Diese Ausführlichkeit ist gerade
angesichts der Unübersichtlichkeit der jüngst unter enormem Interesse operie-
renden sogenannten postklassischen Erzähltheorie geboten.24 Das Ziel dieser
Arbeit besteht dabei nicht darin, diesen Theorien einen weiteren Ansatz mit
eigenem Begriffsinventar hinzuzufügen. Vielmehr versteht sie sich als Vor-
schlag, einen historisch-narratologischen Ansatz mittlerer Reichweite für das

rekurrieren; vgl. bes. Martínez/Scheffel 2016, 10–13; Lahn/Meister 2016, 1–11; Mahne 2007, 12–
14. Einen etwas anders gelagerten, kulturwissenschaftlich grundierten Ansatz legt Albrecht
Koschorke vor. Aber auch seine elementaren Operationen lassen sich den beiden Hauptkriteri-
en zuordnen, wenngleich mit deutlich offenerer Kontextualisierung. Vgl. Koschorke 2013, 27–
110.
21 Zur Systematik dieser Dreiteilung im Hinblick auf Stanzel und Lämmert vgl. Goebel 1999a,
4–14.
22 Vgl. exemplarisch: Koschorke 2013, 298 f.
23 Vgl. Müller 1968; Genette 1998, 21 f.
24 Vgl. exemplarisch: Goebel 1999a; Nünning/Nünning 2002; Alber/Fludernik 2010.



12 Einleitung

späte achtzehnte Jahrhundert zu präsentieren, der auf die Analyse von Goethes
Erzählungen zugeschnitten ist.

‚Goethe‘

Jedes weitere Buch zu Goethe bedarf einer Rechtfertigung, die hier zunächst
negativ formuliert werden muss.25 Es geht mir in meiner Arbeit weder darum,
Goethe zu einer glücklichen Ausnahme der deutschsprachigen Literatur zu stili-
sieren26 oder seine Texte auf ein noch so reflektiertes ‚Goethebild‘ festzulegen.27

Stattdessen geht es mir eher um die Verbindungen, die in der Forschung oft aus
dem Blick geraten, die aber versprechen, einen neuen ‚Goethe‘ zu entdecken,
der gerade zwischen den Abteilungen seines Frühwerks aufscheint und dessen
naturwissenschaftliche Seite lange als Vorstufe der späteren Texte diskreditiert
wurde. Die frühen naturwissenschaftlichen Texte sind deshalb unterschätzt,
weil verkannt wird, dass sie nicht nur Experimente der Natur, sondern vor allem
auch Experimente im Erzählen darstellen, die über die Abteilungen hinweg in
den literarischen Erzählungen produktiv werden.

Wenn diese Abteilungsgrenze überschritten wird, dann sind oft die Inhalte
und Motive der Texte leitend.28 Weil sich die naturwissenschaftlichen Schriften
mit Geologie auseinandersetzen, liegt es nahe, die abundanten Stellen in den
literarischen Schriften, die geologisches Wissen verarbeiten, unter diesem As-
pekt zu diskutieren.29 Weil sich die frühen botanischen Texte auf die Suche
nach der Urpflanze machen, steht zu vermuten, dass die literarischen Schilde-
rungen von Pflanzen damit zusammenhängen.30 Weil schließlich die Farben-

25 Es verwundert wenig, dass die Goethe-Forschung ausgesprochen unübersichtlich ist. Die
vorliegende Arbeit wäre ohne die Vorarbeiten der Forschung und ihrer Synthesen – etwa im
Goethe-Handbuch – unmöglich. Für die frühen naturwissenschaftlichen Schriften gilt die
konstatierte Unübersichtlichkeit zwar nur bedingt, doch bezogen auf die literarischen Texte –
vor allem Die Leiden des jungen Werthers und Wilhelm Meisters Lehrjahre – dafür umso mehr.
Diese Arbeit verzichtet bewusst auf einen ausgewiesenen Forschungsbericht und verweist
stattdessen in den Analysekapiteln auf die Forschungsbeiträge, die sich explizit mit den narra-
tiven Verfahren der Texte auseinandersetzen. Dass sie dennoch nicht die Datenbank an Sekun-
därliteratur abbildet, die der Arbeit gleichwohl zugrunde liegt, ist ihrer Lesbarkeit geschuldet.
26 Vgl. Safranski 2013; Jens 1999.
27 Vgl. Goebel 1999, 306 f. Zum Autorbegriff bezogen auf Goethe vgl. Keller 2018, 49–57.
28 Obwohl die jüngere Forschung die verschiedenen Abteilungen durchaus in Beziehung zu-
einander setzt, finden die naturwissenschaftlichen Texte etwa in Hamachers Einführung zu
Goethes Werk keine Beachtung; vgl. Hamacher 2013.
29 Vgl. exemplarisch: Sullivan 1999; Gnam 2001; Müller 2001; Wyder 2005.
30 Vgl. exemplarisch: Rüdiger 1990; Egger 1997, bes. 87–92; Stiening 2010; Breidbach 2010.



Einleitung 13

lehre die Entstehung der Farben erklären will, sind hier Verbindungen zur lite-
rarischen Farbsemantik naheliegend.31 Derartige Studien gibt es; aber in ihrem
Bemühen um motivgeschichtliche Brückenschläge interessieren sie sich weni-
ger für die Darstellungsverfahren der untersuchten Texte. Obwohl die Beschäf-
tigung mit Goethe ohne seine naturwissenschaftlichen Texte nicht mehr zu
denken ist,32 scheut sich die Forschung bislang vor Verbindungen zu den litera-
rischen Texten, die nicht auf motivischer, sondern auf der Ebene ihrer Darstel-
lungsverfahren liegen.

Dass die meisten naturwissenschaftlichen Texte auf narrativen Verfahren
beruhen, ist – gemessen an dem weiten Erzählbegriff – der Ausgangspunkt des
hier unternommenen Brückenschlags zu den literarischen Texten.33 Dies gilt
insbesondere für Goethes Frühwerk, dessen Periodisierung in meiner Arbeit der
Münchner Ausgabe folgt, die erst in ihrem sechsten Band mit dem Jahr 1798 die
Weimarer Klassik beginnen lässt (vgl. MA 6.1, 845).34 Vor diesem Hintergrund
(und nicht etwa gemessen an biographischen oder gar biologischen Modellen)
spanne ich einen Bogen von 1770 bis 1796 – vom vermutlichen Entstehungszeit-
punkt des Briefromanfragments Arianne an Wetty bis zum Erscheinen der Lehr-
jahre. Diese Periodisierung ist vor allem den naturwissenschaftlichen Schriften
geschuldet, die 1798 mit dem Lehrgedicht Die Metamorphose der Pflanzen eben-
falls eine entscheidende Zäsur erfahren, weil das Gedicht die Ergebnisse des
Versuchs die Metamorphose der Pflanzen zu erklären in eine lyrische Form trans-
formiert – mit entscheidenden Konsequenzen für das Verhältnis von Erkennen
und Erzählen, wie ich im Fazit ausführe. Dass sich die Forschung zu Goethes
naturwissenschaftlichen Schriften auf das Spätwerk – insbesondere die Farben-
lehre und die Hefte zur Morphologie – konzentriert und dabei die frühen Schrif-
ten gerade der 1790er Jahre lediglich als Vorstufen behandelt, verschärft darü-
ber hinaus das Desiderat, dem meine Arbeit nachgeht.

Indem ich ‚Goethe‘ in der Konstellation von Naturwissenschaft und Litera-
tur als ein Ordnungsprinzip verstehe,35 vermeide ich gezielt, seinen narrativen
Texten eine Synthese von Kunst und Natur zu unterstellen und den idealisieren-
den Mythos der Goethe-Philologie vom letzten Universalgenie wiederaufleben

31 Vgl. exemplarisch: Sullivan 2007; Kraft 2012.
32 Einen Überblick über die neueste Forschung gibt etwa Schäfer 2016.
33 Vgl. King 2017.
34 Die neueste Forschung tendiert zu einer Aufwertung und Neuperspektivierung von Goethes
Frühwerk, wie sich etwa an der von Eckart Goebel am Wissenschaftskolleg zu Berlin veranstal-
teten Tagung belegen lässt, die sich mit Goethes erstem Weimarer Jahrzehnt beschäftigt hat:
Goethe als Psychologe. Berlin 2.–3. Juli 2014.
35 Vgl. Schaffrick/Willand 2014, 74.



14 Einleitung

zu lassen. Autorschaft ist dementsprechend prinzipiell eine Klammer, die mein
Korpus rechtfertigt, und kein Versuch, von den Texten auf ihren Urheber zu
schließen und – wie es oft genug geschieht – von häufig disparaten Einzelbeo-
bachtungen auf den ‚ganzen Goethe‘. Dass die Frage der Autorschaft dabei für
die naturwissenschaftlichen Texte allerdings ebenso virulent ist wie für die lite-
rarischen Erzählungen, zeigen Texte wie Die Natur, der mittlerweile vom Groß-
teil der Forschung nicht mehr Goethe zugeschrieben wird, aber dennoch in kei-
ner Goethe-Ausgabe fehlt. Dass in den naturwissenschaftlichen Schriften der
Kurzschluss zwischen Autor und Erzählinstanz den Texten ebenso wenig ge-
recht wird wie in den literarischen, indizieren die vielfältigen Stimmenwechsel
und Modellierungen ihrer Aussageinstanzen, aber auch das weite Spektrum der
narrativen Verfahren, die sie in Anschlag bringen. In der Auswahl und in den
Konstellationen der untersuchten Texte stützt sich die Arbeit entsprechend
nicht auf produktionsästhetische oder werkbiographische Zusammenhänge,
sondern allein auf narrative Verfahren. Dass Goethes frühe Erzählungen ihr in-
novatives Potenzial ausgerechnet an den Grenzen ihrer Abteilungen und der
narrativen Kategorien entfalten, ist die Hypothese; sie in präzisen Analysen mit
einem historisch-systematischen Ansatz zu beschreiben, ist das Ziel dieser Ar-
beit, deren analytische Konstellationen ich folgendermaßen abbilden möchte:

Tab. 1: Untersuchte Konstellationen in Goethes Frühwerk.

Naturwissenschaft Literatur

Ausgangspunkt Formsuche
Naturformen der Dichtung, Über epische und dramatische Dichtung

Ort Geologie Briefroman
Granit I / II Arianne an Wetty

Die Leiden des jungen Werthers

Folge Biologie Bildungsroman
Versuch die Metamorphose der Wilhelm Meisters theatralische
Pflanzen zu erklären Sendung

Wilhelm Meisters Lehrjahre

Modus Optik Novellensammlung
Der Versuch als Vermittler von Unterhaltungen deutscher
Objekt und Subjekt Ausgewanderten
Beiträge zur Optik

Fazit Lehrgedicht
Die Metamorphose der Pflanzen


