
Inhalt

Einleitung   1

1	 Die Zeichen der Zeit   1

2	� „Theologische Kulturhermeneutik“ – Etablierung 
eines Schlagworts   4

3	 Drei führende Programme Theologischer Kulturhermeneutik   13
3.1	 Die Macht der Phänomene – Hans-Günter Heimbrock   14
3.2	 Die Wahrnehmungen des Flaneurs – Albrecht Grözinger   21
3.3	 Religion im Leben und in den Medien – Wilhelm Gräb   28
3.4	 Gemeinsamkeiten   31

4	 Desiderata: Zum Ziel der vorliegenden Arbeit   32

5	 Zum Aufbau der Arbeit   39

A. �Theologie und empirische Religionsforschung: 
Paul Drews   43

1	� Die Entstehung der empirischen Religionsforschung 
aus der ‚sozialen Frage‘   46

1.1	� Das Krisenempfinden der Theologie gegen Ende des 
19. Jahrhunderts   46

1.2	� Die theologische Bedeutung der Wahrnehmung 
der sozialen Frage   51

1.3	 Entschränkungen des Forschungsfeldes   56
1.4	 Ertrag   63

2	� Erforschung empirischer Religion als hermeneutische Aufgabe   65
2.1	 Das Missverstehen als theologischer Ausgangspunkt   66
2.2	 Typisches Verstehen   68
2.3	� Das praktisch-theologische Ziel volkskundlicher Ausbildung   70
2.4	� Zur Einschätzung des Programms 

einer religiösen Volkskunde   72



X   Inhalt

3	� Hart vor der Grenze zur theologischen Kulturhermeneutik   74

4	 Ertrag   78

B. Kulturhermeneutik als Theologie: Paul Tillich   85

1	 Vorklärungen   88

2	� Wissenschaftssystematische Verortung der Theologischen 
Kulturhermeneutik   95

2.1	 Theologische Kulturhermeneutik im Aufbau der Theologie   95
2.2	� Theologische Kulturhermeneutik in Abgrenzung von der 

empirischen Religionsforschung   104
2.3	 Zwischenfazit   108

3	 Das Verfahren der Theologischen Kulturhermeneutik   112
3.1	 Tillich als Hermeneutiker   113
3.2	� Die theologische Deutung der Neuzeit als Hintergrund einer 

Theologischen Kulturhermeneutik   123
3.3	 Die theologische Ausdeutung des Kulturgegenstands   131

4	� Die theologische Funktion der Theologischen 
Kulturhermeneutik   141

4.1	 Das apologetische Interesse   141
4.2	 Das ekklesiologische Interesse   147
4.3	 Das kultursynthetische Interesse   155

5	 Theologische Kulturhermeneutik und Praktische Theologie   166
5.1	 Tillichs Verständnis der Praktischen Theologie   167
5.2	 Kulturtheologie als Teil der Praktischen Theologie?   178
5.3	 Appendix: Praktische Theologie als 

technische Wissenschaft   181

6	 Schluss   183



� Inhalt   XI

C.	� Kulturhermeneutik als Hermeneutik: 
Wilhelm Dilthey   187

1	 „Lebensäußerungen“ als „Objektivationen des Lebens“   190
1.1	 Die wissenssoziologische Betrachtung   194
1.2	 Die systemtheoretische Betrachtung   200

2	 Die Realkategorien der Kulturhermeneutik   205

3	 Die erkenntnistheoretische Struktur des Verstehens   211
3.1	 Die logische Struktur: Analogie und Induktion   212
3.2	 Die epistemologische Struktur: Eigenes und Fremdes   215

4	 Fazit: Kulturhermeneutik als Hermeneutik   223

D. �Kulturhermeneutik als Phänomenologie: 
Edmund Husserl   227

1	 Zum Anlass der Krisis-Schrift und zum Ansatz Husserls   232

2	 Die Lebenswelt als intersubjektive Welt der Geltungen   237
2.1	 Der Vorbegriff der Lebenswelt   237
2.2	 Die Wissenschaft von der Lebenswelt: Epoché 1   241
2.3	 Merkmale der Lebenswelt   244

3	� Die Lebenswelt als Korrelat der transzendentalen Subjektivität   247
3.1	 Das universale Korrelationsapriori: Epoché 2   249
3.2	 Transzendentale Subjektivität als Intersubjektivität   256
3.3	 Übergang zur theologischen Auswertung   260

4	� Die phänomenologische Grundierung der Theologischen 
Kulturhermeneutik   263



XII   Inhalt

E. �Kulturhermeneutik zwischen Fremdheit 
und Identität   279

1	 Die Deutung der Fremdheit bei Georg Simmel   284
1.1	 Der Ansatz der Soziologie Simmels   286
1.2	 Das Raum-Kapitel als Kontext 

des „Exkurses über den Fremden“   291
1.3	 Die Charakeristika der Fremdheitserfahrung   296

2	 Die Fremdheit gegenüber sich selbst bei Julia Kristeva   303
2.1	 Zum Anliegen und Aufbau der Fremdheits-Schrift   304
2.2	 Fortführung der Phänomenologie des Fremden   305
2.3	 Was bedeutet ‚Fremde sind wir uns selbst‘?   307

3	� Die Fremdheitserfahrung der Theologischen 
Kulturhermeneutik. Eine phänomenologische Meditation   312

4	� Der dreifache Identitätskonflikt als Implikat der Theologischen 
Kulturhermeneutik   324

4.1	 Die dreifache Gestalt des Christentums in der Neuzeit 
bei Dietrich Rössler   324

4.2	 Das dreifache Identitätsproblem des neuzeitlichen 
Christentums   331

4.2.1	 Das persönliche Identitätsproblem   332
4.2.2	 Die unsichere kirchliche Identität   336
4.2.3	 Die unsichere kulturelle Identität   339

5	 Schlussbemerkung   341

Schluss    343

1	� Leitlinien einer kulturhermeneutisch inspirierten Praktischen 
Theologie   343

2	� Skizze einer kulturhermeneutisch orientierten 
Praktischen Theologie   354



� Inhalt   XIII

Literaturverzeichnis   379

Namenregister   400




