Rainer Kampling

»Kommt und lasst uns hinaufziehen zum
Berg des HERRN“ (Mi 4,2).

Die Bedeutung der Staatswerdung Israels
fiir die Jiidisch-Christlichen Dialoggruppen

Einfiihrung

Die Adjektive ,jiidisch’ und ,christlich‘ kdnnen bei Au3enstehenden den Eindruck
erwecken, es handele sich bei den Gruppen, Gesellschaften oder am Dialog Be-
teiligten, die das interreligiose Gesprich fiihren, um solche, die einer rein reli-
giosen Angelegenheit nachgehen. Nun verweist diese Annahme freilich zunéchst
auf ein Missverstehen des Religitsen als privatistische Angelegenheit, ist aber
immerhin dadurch erkldrbar, dass sich die Agierenden einer der beiden Glau-
bensgemeinschaften verbunden wissen. Allerdings wére die Mutmafung génzlich
verfehlt, und zwar insbesondere fiir die Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg, falls
man sie auf die Motivation und Zielsetzung bezdge. Jene waren und sind ent-
schieden politisch bestimmt im Sinne einer aktiven Teilhabe an demokratischen
Prozessen. Weiterhin sind sie immer mit der Mehrung und Weitergabe von Wissen
und Bildung verbunden.! Gewiss gehoren diese jiidisch-christlichen Gruppen
und ihre Arbeit in das weite Spektrum der Auseinandersetzung mit den Verbre-
chen Deutschlands in den Jahren der nationalsozialistischen Herrschaft, aber
es ist nicht zu gering zu schatzen, dass auf Seiten der beteiligten Christen und
Christinnen ein grofles Interesse daran bestand, mehr iiber das Judentum zu
lernen, weil es ihnen fast ausschliefllich in der Verzerrung des Antisemitismus
bekannt war. Dabei handelte es sich iiberwiegend um Personen, die nicht pro-
fessionell in kirchlichen oder universitdren Institutionen verankert waren, son-
dern als Laien gelten konnten. Insbesondere in der hierarchischen Struktur der
romisch-katholischen Kirche war es zundchst eine Bewegung ,von unten’, die
innerkirchlich nicht ohne Einfluss blieb, wie sich dann auf dem Vaticanum II
(1962-1965) zeigte. Auflerkirchlich wirkten diese Gruppen, deren Mitglieder
mehrheitlich dem Biirgertum entstammten, in allen Belangen, die das Judentum

1 Vgl. Miinz, Christoph u. Rudolf W. Sirsch (Hrsg.): ,,Wenn nicht ich, wer? Wenn nicht jetzt,
wann?“ Zur gesellschaftspolitischen Bedeutung des Deutschen Koordinierungsrates der Gesell-
schaften fiir Christlich-Jiidische Zusammenarbeit (DKR). Miinster 2004.

https://doi.org/10.1515/9783110570083-012



158 —— Rainer Kampling

betrafen, in nicht unerheblichen Mafie auf die gesellschaftlichen Prozesse ein.
Das Eintreten fiir den Staat Israel spielte dabei eine herausragende Rolle.

Im Folgenden soll aus dem breiten Spektrum der Beweggriinde und Interes-
sen ein Aspekt aufgegriffen werden, der in den spéiten Vierzigern und Fiinfzigern
des vergangenen Jahrhunderts die Wahrnehmung der Staatsgriindung Israels
beeinflusst hat. Naherhin geht es um eine geschichtstheologische Deutung, deren
positive Aussageabsicht nicht die mitgegebene Ambivalenz aufheben kann.

Zum Hintergrund

Der jiidisch-christliche Dialog in seiner institutionalisierten Form? ist in West-
deutschland als Initiative der US-Besatzungsmacht entstanden. Die erste Ge-
sellschaft fiir Christlich-Jiidische Zusammenarbeit wurde am 9. Juli 1948 in
Miinchen gegriindet, mithin wenige Monate nach der Griindung des Staates Israel
am 14. Mai 1948. In Anlehnung an dhnliche Gruppen in den USA — das Modell
der Gesellschaften war die 1927 gegriindete National Conference of Christians and
Jews (NCCJ)® — wurde die Form kleiner Gruppen gewahlt, die auf die 6ffentliche
Meinungsbildung und auf padagogische Programme Einfluss nehmen sollten.
Dementsprechend handelte es sich bei den ersten Mitgliedern um Vertreter und
Vertreterinnen der, wie man formulierte, ,gehobenen Schichten’.

Dazu gehorten Kommunal- und Landespolitiker, Vertreter der Geistlichkeit
primdr aus den protestantischen Kirchen, Hochschullehrer und Angehorige freier
Berufe. Von den nichtjiidischen Mitgliedern wurde erwartet, dass sie durch die
Zeit des Nationalsozialismus ,nicht belastet’ waren, eine Forderung, die sich

2 Zur Entstehungsgeschichte der Gesellschaften fiir Christlich-Jiidische Zusammenarbeit vgl.
Foschepoth, Josef: Im Schatten der Vergangenheit. Die Anfdange der Gesellschaften fiir Christlich-
Jiidische Zusammenarbeit. G6ttingen 1993; vgl. weiterhin: Braunwarth, Esther: Interkulturelle
Kooperation in Deutschland am Beispiel der Gesellschaften fiir christlich-jiidische Zusammen-
arbeit. Miinchen 2011; Miinz u. Sirsch ,,Wenn nicht ich, wer?; Enzenbach, Isabel: Art. Gesellschaft
fiir Christlich-Jiidische Zusammenarbeit. In: Handbuch des Antisemitismus. Judenfeindschaft in
Geschichte und Gegenwart. Bd. 5. Hrsg. von Wolfgang Benz. Miinchen 2012. S. 282-284; Erler,
Hans u. Ansgar Koschel (Hrsg.): Der Dialog zwischen Juden und Christen. Versuche des Gesprachs
nach Auschwitz. Frankfurt/Main 1999; Schulz-Jander, Eva Maria: Die Gesellschaften fiir Christ-
lich-Jiidische Zusammenarbeit im Wandel von 50 Jahren. In: Kirche und Israel 13 (1998). S. 113 -
119; Tuor-Kurth, Christina (Hrsg.): Das christlich-jiidische Gespréach. Standortbestimmungen.
Stuttgart 2000.

3 Vgl. Kraut, Benny: Towards the Establishment of the National Conference of Christians and
Jews. The Tenuous Road to Religious Goodwill in the 1920s. In: American Jewish History 77 (1988).
S. 388-412.



Bedeutung der Staatswerdung Israels fiir die Jiidisch-Christlichen Dialoggruppen —— 159

nicht immer durchsetzen lief3. Bei den jiidischen Mitgliedern handelte es sich
um Uberlebende, Zuriickgekehrte aus der Vertreibung oder aus den Lagern. Sie
nahmen oft Funktionen in den kleinen jiidischen Gemeinden wahr und ent-
stammten ebenfalls mehrfach dem klassischen Bildungsbiirgertum. Theodor W.
Adorno und Max Horkheimer etwa gehorten zur Frankfurter Gesellschaft.

Fiir die Wahrnehmung des Staates Israel in den Christlich-Jiidischen Gesell-
schaften ist freilich eines von besonderer Bedeutung: Die jiidischen Mitglieder
hatten sich nach der Shoah entschieden, in Deutschland zu bleiben und nicht
nach Israel zu gehen. Damit waren sie nicht nur in Deutschland eine Minoritat,
sondern standen auch unter einem stdndigen Legitimationsdruck gegeniiber
anderen Jiidinnen und Juden hinsichtlich ihrer Entscheidung, die diese nicht
nachvollziehen konnten.* Die Resolution des World Jewish Congress (WJC) auf
seiner Sitzung im Frithsommer 1948 in Montreux gibt eine durchaus verbreitete
Haltung wieder: ,,[...] the determination of the Jewish people never again to settle
on the bloodstained soil of Germany“.” Juden, die in Deutschland nach 1945
lebten, stemmten sich in den Augen Anderer gegen das geschichtliche Geschehen
und die Verheerung. Die Gesellschaften dagegen boten ihnen die Moglichkeit,
sich in einem Kontext, von dem sie erwarten konnten, nicht ausgegrenzt zu
werden, in die gesellschaftlichen Prozesse einzubringen. Denn Zielsetzungen der
Gesellschaften waren neben der Mitwirkung am Aufbau demokratischer Formen
in Deutschland insbesondere der Kampf gegen den Antisemitismus und die
Uberwindung nationalsozialistischer Anschauungen.

Zweifelsohne ist mithin dies zu bedenken: Das eigentliche Feld der Tatig-
keit ist Deutschland selbst. Insofern international gedacht wurde, ging es primar
darum, Deutschland nach dem Krieg und der Shoah Ansehen zu verschaffen, und
zwar bei den westlichen Staaten.

Israel war im wahrsten Sinne des Wortes ein fernes Land. Gewiss hatten
zahlreiche jiidische Mitglieder der Gesellschaften verwandtschaftliche Bezie-
hungen zu Biirgern des neuen Staates, aber auch vielen von ihnen war eine Reise
oftmals aus diversen Griinden unmdoglich. Fiir christliche Deutsche war zu Anfang
der 1950er Jahre eine Reise nach Israel fast aufierhalb der Vorstellung, wobei die

4 Vgl. Diner, Dan: Im Zeichen des Banns. In: Geschichte der Juden in Deutschland von 1945 bis
zur Gegenwart. Hrsg. von Michael Brenner. Miinchen 2012. S. 15 - 66; Sinn, Andrea: ,,Und ich lebe
wieder an der Isar“. Exil und Riickkehr des Miinchner Juden Hans Lamm. Miinchen 2008. Insb.
S. 47-92.

5 World Jewish Congress: Resolutions Adopted by the Second Plenary Assembly of the World
Jewish Congress, Montreaux, Switzerland. June 27th-July 6th 1948. London 1948. S. 7; vgl. dazu:
Brenner, Michael: Nach dem Holocaust. Juden in Deutschland 1945 -1950. Miinchen 1995. S. 99 —
102; Geller, Jay Howard: Jews in post-Holocaust Germany, 1945 -1953. Cambridge 2005. S. 62— 65.



160 —— Rainer Kampling

praktischen und biirokratischen Hindernisse gewiss eine nicht unbedeutende
Rolle spielten. Es ging hier aber auch um eine Scheu vor der Konfrontation mit der
eigenen deutschen Geschichte. Theodor Heuss hatte dafiir den Begriff ,Kollek-
tivscham' gepragt, und zwar in einer Ansprache vor der Gesellschaft fiir christlich-
jidische Zusammenarbeit in Wiesbaden am 7. Dezember 1949.° Bevor sich in
den 1960er Jahren Gruppenreisen nach Israel in den Gesellschaften etablierten,
war der Staat Israel ein weitgehend imaginiertes Land, dessen Entwicklung man
durch Medienberichte und Vortrdage verfolgte.

Ein Indiz fiir die ambivalente Wahrnehmung des Staates zeigt sich nicht zu-
letzt im Gebrauch des Wortes ,Israel‘ in den Publikationen der Gesellschaften.
Vorrangig ist der Begriff biblisch-theologisch aufgeladen oder wird mit qualifi-
zierenden Genitiven wie ,Land der Bibel‘, ,Land der Propheten‘ und eben ,Land
der Verheiflung‘ verbunden. Dahinter verbirgt sich nicht nur eine Unkenntnis der
realen Situation, sondern die bei vielen Christen und Christinnen nicht nur im
Nachkriegsdeutschland vorhandene Unsicherheit angesichts der Staatsgriindung
Israels. Diese Unsicherheit war mentalitdtsgeschichtlich in einem Konstrukt der
eigenen Religion begriindet.

Seit dem 3. Jahrhundert existierte im Christentum die Vorstellung, die Zer-
storung des Jerusalemer Tempels und der Verlust der staatlichen Autoritadt seien
eine Strafe Gottes fiir die Kreuzigung Jesu gewesen. Auf diesem Konstrukt beruhte
in nicht geringem Maf3e die Behauptung, das Christentum sei heilsgeschichtlich
an die Stelle des Judentums getreten, dessen gottliche Verwerfung sich in der
Diasporasituation bleibend manifestiere.” Wie verbreitet diese Vorstellung noch
um die Mitte des vergangenen Jahrhunderts war, kann man an kirchlichen Ver-
lautbarungen ablesen, die selbst die Shoah von diesem Antijudaismus her deu-
teten.® Mit der Staatsgriindung Israels wurde dieses Konzept radikal infrage ge-

6 Heuss, Theodor: An und iiber Juden. Aus Schriften und Reden (1906 —1963) zusammengestellt
u. hrsg.von Hans Lamm. Wien 1964. S. 121-127, hier S. 122; zur Kritik an dem Begriff vgl. Giordano,
Ralph: Die zweite Schuld oder von der Last Deutscher zu sein. Berlin 1987. S. 269 - 272.

7 Vgl. Kampling, Rainer: Theologische Antisemitismusforschung. Anmerkungen zu einer trans-
disziplindren Fragestellung. In: Antisemitismusforschung in den Wissenschaften. Hrsg. von
Werner Bergmann u. Mona Korte. Berlin 2004. 67— 83; Das Kreuz, die Historie und die christliche
Judenfeindschaft. Nachdenken iiber Urspriinge und Zusammenhénge. In: Gelebte Religionen.
Untersuchungen zur sozialen Gestaltungskraft religioser Vorstellungen und Praktiken in Ge-
schichte und Gegenwart (FS Hartmut Zinser). Hrsg. von Hildegard Piegeler [u.a.]. Wiirzburg 2004.
S. 97-105.

8 Wie hartndckig sich Stereotypen des Antijudaismus hielten, kann man etwa an Romano Gu-
ardini ablesen; vgl. Kampling, Rainer: ,,Da hilft es nicht, zu vergessen oder zu tun, als ob nichts
ware ...“. Anmerkungen zu Romano Guardinis ,,Verantwortung. Gedanken zur jiidischen Frage“.



Bedeutung der Staatswerdung Israels fiir die Jiidisch-Christlichen Dialoggruppen —— 161

stellt und der Gedanke einer christlichen Uberlegenheit iiber das Judentum er-
schiittert.

Auf Seiten der christlichen Mitglieder leitete die Staatsgriindung mithin einen
Trennungsprozess von traditionellen christlichen Wahrnehmungsmustern des Ju-
dentums ein. Dass dieser nicht unkompliziert verlief, zeigt sich in einem fiir Juden
besonders empfindlichen Themenfeld, ndmlich der Judenmission: Zwar verstanden
sich die Gesellschaften explizit als religios gleichberechtigt, das hinderte aber ei-
nige christliche Mitglieder nicht, solche Versuche sublim zu unternehmen.

Am Anfang der Christlich-Jiidischen Gesellschaften stand politisch eine vol-
lige Bejahung des Staates Israel, die einher ging mit einer mentalen Verunsi-
cherung insbesondere auf Seiten der christlichen Mitglieder. Ein Losungsversuch
fiir diese Situation findet sich in der Theologisierung des Staates Israel. Dass diese
wiederum christlich gepréagt ist, sei an einem Beispiel gezeigt, dem von Hermann
Ludwig Maas.

Hermann Ludwig Maas und sein Reisebericht

Hermann Ludwig Maas, 1877 geboren und 1970 gestorben, war gewiss kein ge-
wohnlicher deutscher evangelischer Pfarrer.® Bereits 1903 hatte er am 6. Zionis-
tenkongress in Basel teilgenommen, trat seitdem fiir die Griindung eines jiidi-
schen Staates ein und unterhielt etliche Verbindungen zu jiidischen Institutionen
und Personen. 1933 reiste er in das britische Mandatsgebiet und kniipfte dort
zahlreiche Kontakte, die ihm dann bis 1939 dazu verhalfen, Verfolgten die Aus-
reise zu ermoglichen.

Er hielt, solange sie bestand, engen Kontakt zur jiidischen Gemeinde in
Heidelberg und besuchte demonstrativ deren Gottesdienste. Im Friihjahr 1943
wurde er in den Zwangsruhestand versetzt und ihm alle geistliche Tatigkeit un-
tersagt. Im September 1944 wurde Maas zur Zwangsarbeit in Frankreich abkom-
mandiert. Das Kriegsende erlebte er wieder in Heidelberg. Bereits im Jahre 1946
nahm er an internationalen Konferenzen in der Schweiz und in England teil und
setzte seine Arbeit der interreligiosen Begegnung fort.

In: Theologie und Verantwortung. Eine kritische Bestandsaufnahme im interdisziplindren Ver-
gleich. Hrsg. von Lucia Scherzberg. Paderborn 2005. S. 153-162.

9 Zu ihm vgl. Geiger, Markus: Hermann Maas — Eine Liebe zum Judentum. Leben und Wirken des
Heidelberger Heiliggeistpfarrers und badischen Préilaten. Heidelberg 2016; Keller, Werner (Hrsg.):
Leben fiir Verséhnung. Hermann Maas — Wegbereiter des christlich-jiidischen Dialoges. Neube-
arb./erw. Aufl. Karlsruhe 1997.



162 —— Rainer Kampling

Hermann Ludwig Maas kann zweifelsohne als einer der wichtigsten Vor-
denker im Kontext des Dialogs und der Christlich-Jiidischen Gesellschaften gel-
ten.

Viele derer, denen Maas zur Flucht verholfen hatte, lebten in Israel. Nicht
zuletzt ihrem Einfluss war es wohl zu verdanken, dass Maas als erster nichtjii-
discher Deutscher bereits 1949 eine offizielle Einladung nach Israel erhielt, der
er 1950 folgte. Im gleichen Jahr publizierte er einen Reisebericht {iber seinen
siebenwdchigen Aufenthalt: Skizzen von einer Fahrt nach Israel.*®

Maas hatte die Gelegenheit, das ganze Land zu bereisen; mit regierungs-
amtlicher Unterstiitzung konnte er zahlreiche soziale, pddagogische und wirt-
schaftliche Einrichtungen besuchen. Ihre Darstellung nimmt neben ausufernden
Naturbeschreibungen einen Schwerpunkt ein; dazu treten Berichte {iber das
Treffen mit Israelis, viele von ihnen ehemalige Bekannte und Freunde aus der Zeit
vor der Shoah. Der ganze Text ist durchzogen von religidser Interpretation. Nun
diirfte das bei der Begegnung mit Geretteten bei einem glaubigen Christen nicht
wirklich verwundern, doch betrifft es keineswegs nur solch emotional bewegende
Kontexte. Eher verstarkt sich bei der Lektiire der Eindruck, dass die ganze Reise
als eine Bejahung der angesichts der Modernitdt Tel Avivs gestellten Frage er-
fahren und gedeutet wird: ,,Und doch, sollte Gott nicht einmal die Geschichte so
gewendet haben, daf3 die Auferstehung seines uralten Volkes auch in solch einer
neuen Stadt sich offenbaren miif3te?“!* Jedenfalls gilt dies gewiss fiir seine Be-
schreibung des Lebens im Kibbuz. Die dortige Lebensform skizziert er voller Be-
wunderung, wobei er die Intention der Bewohner iiberhaupt nicht in den Blick
nimmt:

Das Leben hier ist merkwiirdig losgelost von dem, was wir Geld nennen. Es ist eine neue
Form, sowohl der Gemeinschaft als auch des inneren Wollens und der geistigen Haltung. So
wird das Kind hier von klein auf ganz unkapitalistisch erzogen ohne auf der anderen Seite
auch nur in irgend einer Weise kommunistisch gefiihrt zu werden. Wenn wir der Sache einen
Namen geben wollten, miifite ich mir auf3er vielen Stellen im Alten Testament vor allem auch
die Bilder aus der Urgemeinde des Neuen Testaments heranziehen.*?

Fiir Maas handelt es sich nicht etwa um einen sozialistischen Lebensentwurf,
sondern um einen gesamtbiblischen. Und er sieht darin Parallelen zu den An-
fangen des Christentums nach Apg 2, 44f.: ,Alle Glaubenden aber hielten zu-

10 Maas, Hermann: Skizzen von einer Fahrt nach Israel. Karlsruhe 1950.
11 Maas, Skizzen, S. 5.
12 Maas, Skizzen, S. 10.



Bedeutung der Staatswerdung Israels fiir die Jiidisch-Christlichen Dialoggruppen —— 163

sammen und hatten alles gemeinsam; Giiter und Besitz verkauften sie und gaben
von dem Erl6s jedem so viel, wie er notig hatte.”

Ahnlich verkldrt er die israelische Regierung. Thre Mitglieder sind ihm
»,Handlanger Gottes* und wirken an dem Kommen des Messias mit:

Sie weif3 sich als Handlanger Gottes, der sein Volk sammeln will in dieser Stunde seiner
Reich-Gottes-Geschichte. Diese Sammlung soll dem viel Grof3eren vorangehen, das wir heute
noch nicht fassen und uns ausdenken und ausmalen kénnen, was aber nur mit den Worten
,Erl6sung® und ,Erfiillung‘ zu fassen ist, hinter denen grof3 und lebendig der Messias steht.”

Die Staatsgriindung ist ,,der Beginn der Erlosung des jiidischen Volkes“, folglich
nimmt Maas im Staat Israel bei all seinen gesellschaftlichen Kontakten eine neue
intensive Religiositat wahr. Angesichts der damaligen Klagen der Orthodoxie
verwundert diese Aussage doch ein wenig.

Die Probleme in Israel sind riesengrof3, die Aufgaben tibermenschlich, die Bedrohungen oft
grausam, die Entbehrungen ohne Mitleid. Sie konnen nicht gelést werden ohne den Glau-
ben, die Hoffnung [...] Fiir die meisten meiner Freunde ist der neue Staat und was heute
geschieht, der Beginn der Erlésung des jiidischen Volkes. Darum geht ein grof3es Wundern
und Danken durch die Herzen. Sie zitieren mit leuchtenden, oft tranenerfiillten Augen die
VerheifSungen der Propheten, die sich auf die Riickkehr Israels in sein Land beziehen und auf
die Wiedererrichtung des jiidischen Staates im Land der Verheiflung.*

Allerdings {ibertragt Maas bei diesen Beschreibungen das christlich-theologische
Schema ,Verheifiung und Erfiillung‘ auf die jiidische Wahrnehmung:

Das Volk weif3, daf3 es am Scheidewege steht, am Weg zum Leben oder zum Tode. Es weif3,
daf es sich entscheiden muf3, Tag um Tag. Aber es sieht in dieser Tatsache kein zufélliges
historisches Ereignis, auch keinen Mythus, sondern eine Tat Gottes, einen Schritt Gottes, der
nicht nationalistische Logik, sondern tiefen Glauben verlangt und seherisches Ergreifen der
Gottesstunde, Erfassen der Inspiration. Was am 5. Ijar 5708, am 14. Mai 1948 bei der Pro-
klamation des selbststdndigen Staates durch Ben Gurion, den jetzigen Ministerprasidenten
geschah, war etwas Unbegreifliches, und bedeutete eine Umkehr, eine Teschuwah, eine
Antwort des Volkes auf die Antwort und Hinkehr Gottes zu seinem Volke, das aus tiefer Not
flehende Hinde, Seufzen und Stohnen zu ihm hatte aufsteigen lassen. [...] Als Gottesvolk
fiihlt sich Israel, als berufen zur Umkehr zum koniglichen Priestertum, zum heiligen Volk,
zum Volk des Eigentums. Nicht gesteigertes Nationalgefiihl, sondern ein neuer Glaube an
seine geheimnisvolle Berufung formt die Seele Israels. Das hilft, Parteigegensatze, natio-

13 Maas, Skizzen, S. 22.
14 Maas, Skizzen, S. 61.



164 —— Rainer Kampling

nalen Terrorismus und militdrische Versuchungen iiberwinden und starkt den inneren Wi-
derstand gegen sie.”

Die Griindung des Staates Israel besitzt also auch fiir Christen eine theologisch-
religiose Bedeutung und sie sind aufgefordert, darin das Handeln Gottes zu sehen
und es als Beitrag zur Errichtung des Reiches Gottes zu erkennen.

Dann ist man erst so weit ggkommen, dann fangt man wohl an zu sehen, was dieses Ge-
schehen in Israel weiter gerade uns Christen zu sagen hat. Die Stunde, in der am 14. Mai
1948 der seltsame tapfere Mann, der allen seinen Ratgebern und den grofien Machten zum
Trotz es wagten, die Selbststdndigkeit des Staates Israel zu erkldren, ist eine Gottesstunde.
Ben Gurion ist nichts als ein Handlanger Gottes. Und nach dem, was ich von ihm gehort habe,
weifd er darum. Wenn wir auch ganz stille sein miissen, wenn Gott redet und handelt, so
diirfen wir doch nicht aufhéren, nach den Zeichen der Zeit auszuschauen und ,ja‘ zu seinem
Tun zu sagen. Hier in dieser Stunde hat der ewige Gott seinem Volke eine Gelegenheit ge-
schenkt, die zu erleben zu den grofiten Ereignissen in der Geschichte des Reiches Gottes
gehort. ™

Man begegnet an dieser Stelle einem in den 1920er Jahren nicht selten anzutref-
fenden Element des christlichen Philosemitismus und -zionismus. Es geht um die
eschatologische Zeitenwende. Bei Maas ist jedoch bemerkenswert, dass es sich
nicht mit missionstheologischen Aussagen verbindet; nicht die Hinwendung der
Juden zum Christentum bedeutet Erlosung, sondern das Werden des Staates.

Eines muss noch erwdhnt werden: Maas gedenkt der Shoah oder besser: wird
in Israel an sie erinnert. Und dieser Befund trifft nicht nur dann zu, wenn er
Freunde und Bekannte trifft, denen er zur Flucht verhalf. Sie ist vielmehr allge-
genwartig.

Dort hatten sie die Reste der Torarollen, die Kronen und Méntel derselben, die Stdbe zum
Lesen, andre Kultgegenstdnde und Teppiche von der heiligen Lade ausgestellt, die teils
unversehrt, teils halb verbrannt bei dem furchtbaren Sturm auf die Synagogen in Deutsch-
land und in anderen Landern gerettet werden konnten. Es war einfach entsetzlich fiir mich,
wie ich diese Leute, Mdnner, Frauen und Kinder, sich unter Trédnen an diesen heiligen Resten
beugen und sie kiissen sah. Und wie ich sah, wie sie suchten nach den ihnen bekannten
Namen. Dies Schluchzen und stille Weinen werde ich mein Leben lang nicht vergessen. Eine
furchtbare Anklage war’s mir, die nicht verstummen wird.”

15 Maas, Skizzen, S. 65.
16 Maas, Skizzen, S. 70.
17 Maas, Skizzen, S. 18.



Bedeutung der Staatswerdung Israels fiir die Jiidisch-Christlichen Dialoggruppen —— 165

Mass, das sei ausdriicklich festgehalten, gehort nicht zu denen, die die deutsche
Verantwortung fiir die Shoah nicht wahrhaben wollten. Das unterscheidet ihn von
vielen, auch Geistlichen beider Konfessionen der damaligen Zeit. Dennoch bleibt
bemerkenswert oder auch irritierend, wie er die Begegnung mit Uberlebenden der
Shoa theologisch auflddt interpretiert: ,,Und um mich die Manner und Frauen,
deren Angesicht wir zerstort, gequdlt haben. Nun hat sie die Gottesglorie iiber
ihrer Heimat erfaft [...]“'® Die Gottesglorie iiberleuchtet letztlich auch das ,,wir* in
der Aussage.

Zusammenfassung

An den Staat Israel hefteten sich von der Griindung an bedeutend mehr Konno-
tationen als an jeden anderen Staat, eben auch theologische. Diese Einschit-
zung mag als banal gelten, insofern sie sich auf Gesellschaften beziehen, die von
Menschen jiidischen und christlichen Glaubens getragen werden. Dennoch sei
hier eine Uberlegung zur besonderen Funktion dieser religidsen Aufladung Israels
innerhalb der deutschen Debatten angestellt. Ganz offensichtlich ist diese Deu-
tung mit einer anderen verschrankt, ndmlich mit der der Shoah. Hierbei geht es
darum, dass die Vernichtung als in der Staatsgriindung endend gedacht wurde. In
kithnen und abwegigen geschichtstheologischen Konstruktionen wurden beide in
eine Beziehung gesetzt. Shoah und Staatsgriindung wurden als Geschehen ge-
deutet, die alleinig im Handeln Gottes griindeten. Sie waren letztlich menschli-
cher Einsicht nicht zugdnglich. Mit dem Begriff Mysterium wurden sie dem Dis-
kurs entzogen.

Auf eine sehr merkwiirdige Weise trugen somit die Staatsgriindung und
ihre theologische Deutung zu einer gleichsam transzendenten Exkulpation der
christlichen Deutschen bei. In den sechziger und siebziger Jahren wich dann
in den Gesellschaften fiir Christlich-Jiidische Zusammenarbeit, nicht zuletzt we-
gen enger Kontakte, die religitse Apotheose Israels einer niichternen Betrach-
tungsweise bei gleichbleibender Solidaritdt, wobei die Frage einer theologischen
Deutung der Staatsgriindung fiir christliches Denken virulent blieb.*

18 Maas, Skizzen, S. 56.

19 Vgl. dazu: Bongardt, Michael, Christen konnen den Anspruch des jiidischen Volkes auf das
Land Israel respektieren, in: Kampling, Rainer u. Michael Weinrich (Hrsg.): Dabru emet — redet
Wahrheit. Eine jiidische Herausforderung zum Dialog mit den Christen, Giitersloh 2003. S. 94—
102.






