
Rainer Kampling

„Kommt und lasst uns hinaufziehen zum
Berg des HERRN“ (Mi 4,2).
Die Bedeutung der Staatswerdung Israels
für die Jüdisch-Christlichen Dialoggruppen

Einführung

Die Adjektive ‚jüdisch‘ und ‚christlich‘ können bei Außenstehenden den Eindruck
erwecken, es handele sich bei den Gruppen, Gesellschaften oder am Dialog Be-
teiligten, die das interreligiöse Gespräch führen, um solche, die einer rein reli-
giösen Angelegenheit nachgehen. Nun verweist diese Annahme freilich zunächst
auf ein Missverstehen des Religiösen als privatistische Angelegenheit, ist aber
immerhin dadurch erklärbar, dass sich die Agierenden einer der beiden Glau-
bensgemeinschaften verbundenwissen. Allerdings wäre die Mutmaßung gänzlich
verfehlt, und zwar insbesondere für die Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg, falls
man sie auf die Motivation und Zielsetzung bezöge. Jene waren und sind ent-
schieden politisch bestimmt im Sinne einer aktiven Teilhabe an demokratischen
Prozessen.Weiterhin sind sie immer mit der Mehrung und Weitergabe von Wissen
und Bildung verbunden.¹ Gewiss gehören diese jüdisch-christlichen Gruppen
und ihre Arbeit in das weite Spektrum der Auseinandersetzung mit den Verbre-
chen Deutschlands in den Jahren der nationalsozialistischen Herrschaft, aber
es ist nicht zu gering zu schätzen, dass auf Seiten der beteiligten Christen und
Christinnen ein großes Interesse daran bestand, mehr über das Judentum zu
lernen, weil es ihnen fast ausschließlich in der Verzerrung des Antisemitismus
bekannt war. Dabei handelte es sich überwiegend um Personen, die nicht pro-
fessionell in kirchlichen oder universitären Institutionen verankert waren, son-
dern als Laien gelten konnten. Insbesondere in der hierarchischen Struktur der
römisch-katholischen Kirche war es zunächst eine Bewegung ‚von unten‘, die
innerkirchlich nicht ohne Einfluss blieb, wie sich dann auf dem Vaticanum II
(1962– 1965) zeigte. Außerkirchlich wirkten diese Gruppen, deren Mitglieder
mehrheitlich dem Bürgertum entstammten, in allen Belangen, die das Judentum

 Vgl. Münz, Christoph u. Rudolf W. Sirsch (Hrsg.): „Wenn nicht ich, wer? Wenn nicht jetzt,
wann?“ Zur gesellschaftspolitischen Bedeutung des Deutschen Koordinierungsrates der Gesell-
schaften für Christlich-Jüdische Zusammenarbeit (DKR). Münster 2004.

https://doi.org/10.1515/9783110570083-012



betrafen, in nicht unerheblichen Maße auf die gesellschaftlichen Prozesse ein.
Das Eintreten für den Staat Israel spielte dabei eine herausragende Rolle.

Im Folgenden soll aus dem breiten Spektrum der Beweggründe und Interes-
sen ein Aspekt aufgegriffen werden, der in den späten Vierzigern und Fünfzigern
des vergangenen Jahrhunderts die Wahrnehmung der Staatsgründung Israels
beeinflusst hat. Näherhin geht es um eine geschichtstheologische Deutung, deren
positive Aussageabsicht nicht die mitgegebene Ambivalenz aufheben kann.

Zum Hintergrund

Der jüdisch-christliche Dialog in seiner institutionalisierten Form² ist in West-
deutschland als Initiative der US-Besatzungsmacht entstanden. Die erste Ge-
sellschaft für Christlich-Jüdische Zusammenarbeit wurde am 9. Juli 1948 in
München gegründet, mithin wenige Monate nach der Gründung des Staates Israel
am 14. Mai 1948. In Anlehnung an ähnliche Gruppen in den USA – das Modell
der Gesellschaften war die 1927 gegründete National Conference of Christians and
Jews (NCCJ)³ – wurde die Form kleiner Gruppen gewählt, die auf die öffentliche
Meinungsbildung und auf pädagogische Programme Einfluss nehmen sollten.
Dementsprechend handelte es sich bei den ersten Mitgliedern um Vertreter und
Vertreterinnen der, wie man formulierte, ‚gehobenen Schichten‘.

Dazu gehörten Kommunal- und Landespolitiker, Vertreter der Geistlichkeit
primär aus den protestantischen Kirchen, Hochschullehrer und Angehörige freier
Berufe. Von den nichtjüdischen Mitgliedern wurde erwartet, dass sie durch die
Zeit des Nationalsozialismus ‚nicht belastet‘ waren, eine Forderung, die sich

 Zur Entstehungsgeschichte der Gesellschaften für Christlich-Jüdische Zusammenarbeit vgl.
Foschepoth, Josef: Im Schatten der Vergangenheit. Die Anfänge der Gesellschaften für Christlich-
Jüdische Zusammenarbeit. Göttingen 1993; vgl. weiterhin: Braunwarth, Esther: Interkulturelle
Kooperation in Deutschland am Beispiel der Gesellschaften für christlich-jüdische Zusammen-
arbeit. München 2011; Münz u. Sirsch „Wenn nicht ich,wer?; Enzenbach, Isabel: Art. Gesellschaft
für Christlich-Jüdische Zusammenarbeit. In: Handbuch des Antisemitismus. Judenfeindschaft in
Geschichte und Gegenwart. Bd. 5. Hrsg. von Wolfgang Benz. München 2012. S. 282–284; Erler,
Hans u. Ansgar Koschel (Hrsg.): Der Dialog zwischen Juden und Christen.Versuche des Gesprächs
nach Auschwitz. Frankfurt/Main 1999; Schulz-Jander, Eva Maria: Die Gesellschaften für Christ-
lich-Jüdische Zusammenarbeit im Wandel von 50 Jahren. In: Kirche und Israel 13 (1998). S. 113–
119; Tuor-Kurth, Christina (Hrsg.): Das christlich-jüdische Gespräch. Standortbestimmungen.
Stuttgart 2000.
 Vgl. Kraut, Benny: Towards the Establishment of the National Conference of Christians and
Jews.The Tenuous Road to Religious Goodwill in the 1920s. In: American Jewish History 77 (1988).
S. 388–412.

158 Rainer Kampling



nicht immer durchsetzen ließ. Bei den jüdischen Mitgliedern handelte es sich
um Überlebende, Zurückgekehrte aus der Vertreibung oder aus den Lagern. Sie
nahmen oft Funktionen in den kleinen jüdischen Gemeinden wahr und ent-
stammten ebenfalls mehrfach dem klassischen Bildungsbürgertum. Theodor W.
Adorno und Max Horkheimer etwa gehörten zur Frankfurter Gesellschaft.

Für die Wahrnehmung des Staates Israel in den Christlich-Jüdischen Gesell-
schaften ist freilich eines von besonderer Bedeutung: Die jüdischen Mitglieder
hatten sich nach der Shoah entschieden, in Deutschland zu bleiben und nicht
nach Israel zu gehen. Damit waren sie nicht nur in Deutschland eine Minorität,
sondern standen auch unter einem ständigen Legitimationsdruck gegenüber
anderen Jüdinnen und Juden hinsichtlich ihrer Entscheidung, die diese nicht
nachvollziehen konnten.⁴ Die Resolution des World Jewish Congress (WJC) auf
seiner Sitzung im Frühsommer 1948 in Montreux gibt eine durchaus verbreitete
Haltung wieder: „[…] the determination of the Jewish people never again to settle
on the bloodstained soil of Germany“.⁵ Juden, die in Deutschland nach 1945
lebten, stemmten sich in den Augen Anderer gegen das geschichtliche Geschehen
und die Verheerung. Die Gesellschaften dagegen boten ihnen die Möglichkeit,
sich in einem Kontext, von dem sie erwarten konnten, nicht ausgegrenzt zu
werden, in die gesellschaftlichen Prozesse einzubringen. Denn Zielsetzungen der
Gesellschaften waren neben der Mitwirkung am Aufbau demokratischer Formen
in Deutschland insbesondere der Kampf gegen den Antisemitismus und die
Überwindung nationalsozialistischer Anschauungen.

Zweifelsohne ist mithin dies zu bedenken: Das eigentliche Feld der Tätig-
keit ist Deutschland selbst. Insofern international gedacht wurde, ging es primär
darum, Deutschland nach dem Krieg und der Shoah Ansehen zu verschaffen, und
zwar bei den westlichen Staaten.

Israel war im wahrsten Sinne des Wortes ein fernes Land. Gewiss hatten
zahlreiche jüdische Mitglieder der Gesellschaften verwandtschaftliche Bezie-
hungen zu Bürgern des neuen Staates, aber auch vielen von ihnen war eine Reise
oftmals aus diversen Gründen unmöglich. Für christliche Deutsche war zu Anfang
der 1950er Jahre eine Reise nach Israel fast außerhalb der Vorstellung, wobei die

 Vgl. Diner, Dan: Im Zeichen des Banns. In: Geschichte der Juden in Deutschland von 1945 bis
zur Gegenwart. Hrsg. von Michael Brenner. München 2012. S. 15–66; Sinn, Andrea: „Und ich lebe
wieder an der Isar“. Exil und Rückkehr des Münchner Juden Hans Lamm. München 2008. Insb.
S. 47–92.
 World Jewish Congress: Resolutions Adopted by the Second Plenary Assembly of the World
Jewish Congress, Montreaux, Switzerland. June 27th-July 6th 1948. London 1948. S. 7; vgl. dazu:
Brenner, Michael: Nach dem Holocaust. Juden in Deutschland 1945– 1950. München 1995. S. 99–
102; Geller, Jay Howard: Jews in post-Holocaust Germany, 1945– 1953. Cambridge 2005. S. 62–65.

Bedeutung der Staatswerdung Israels für die Jüdisch-Christlichen Dialoggruppen 159



praktischen und bürokratischen Hindernisse gewiss eine nicht unbedeutende
Rolle spielten. Es ging hier aber auch um eine Scheu vor der Konfrontation mit der
eigenen deutschen Geschichte. Theodor Heuss hatte dafür den Begriff ‚Kollek-
tivscham‘ geprägt, und zwar in einer Ansprache vor der Gesellschaft für christlich-
jüdische Zusammenarbeit in Wiesbaden am 7. Dezember 1949.⁶ Bevor sich in
den 1960er Jahren Gruppenreisen nach Israel in den Gesellschaften etablierten,
war der Staat Israel ein weitgehend imaginiertes Land, dessen Entwicklung man
durch Medienberichte und Vorträge verfolgte.

Ein Indiz für die ambivalente Wahrnehmung des Staates zeigt sich nicht zu-
letzt im Gebrauch des Wortes ‚Israel‘ in den Publikationen der Gesellschaften.
Vorrangig ist der Begriff biblisch-theologisch aufgeladen oder wird mit qualifi-
zierenden Genitiven wie ‚Land der Bibel‘, ‚Land der Propheten‘ und eben ‚Land
der Verheißung‘ verbunden. Dahinter verbirgt sich nicht nur eine Unkenntnis der
realen Situation, sondern die bei vielen Christen und Christinnen nicht nur im
Nachkriegsdeutschland vorhandene Unsicherheit angesichts der Staatsgründung
Israels. Diese Unsicherheit war mentalitätsgeschichtlich in einem Konstrukt der
eigenen Religion begründet.

Seit dem 3. Jahrhundert existierte im Christentum die Vorstellung, die Zer-
störung des Jerusalemer Tempels und der Verlust der staatlichen Autorität seien
eine Strafe Gottes für die Kreuzigung Jesu gewesen. Auf diesem Konstrukt beruhte
in nicht geringem Maße die Behauptung, das Christentum sei heilsgeschichtlich
an die Stelle des Judentums getreten, dessen göttliche Verwerfung sich in der
Diasporasituation bleibend manifestiere.⁷ Wie verbreitet diese Vorstellung noch
um die Mitte des vergangenen Jahrhunderts war, kann man an kirchlichen Ver-
lautbarungen ablesen, die selbst die Shoah von diesem Antijudaismus her deu-
teten.⁸ Mit der Staatsgründung Israels wurde dieses Konzept radikal infrage ge-

 Heuss, Theodor: An und über Juden. Aus Schriften und Reden (1906– 1963) zusammengestellt
u. hrsg.von Hans Lamm.Wien 1964. S. 121– 127, hier S. 122; zur Kritik an dem Begriff vgl. Giordano,
Ralph: Die zweite Schuld oder von der Last Deutscher zu sein. Berlin 1987. S. 269–272.
 Vgl. Kampling, Rainer: Theologische Antisemitismusforschung. Anmerkungen zu einer trans-
disziplinären Fragestellung. In: Antisemitismusforschung in den Wissenschaften. Hrsg. von
Werner Bergmann u. Mona Körte. Berlin 2004. 67–83; Das Kreuz, die Historie und die christliche
Judenfeindschaft. Nachdenken über Ursprünge und Zusammenhänge. In: Gelebte Religionen.
Untersuchungen zur sozialen Gestaltungskraft religiöser Vorstellungen und Praktiken in Ge-
schichte und Gegenwart (FS Hartmut Zinser). Hrsg. von Hildegard Piegeler [u.a.].Würzburg 2004.
S. 97– 105.
 Wie hartnäckig sich Stereotypen des Antijudaismus hielten, kann man etwa an Romano Gu-
ardini ablesen; vgl. Kampling, Rainer: „Da hilft es nicht, zu vergessen oder zu tun, als ob nichts
wäre …“. Anmerkungen zu Romano Guardinis „Verantwortung. Gedanken zur jüdischen Frage“.

160 Rainer Kampling



stellt und der Gedanke einer christlichen Überlegenheit über das Judentum er-
schüttert.

Auf Seiten der christlichen Mitglieder leitete die Staatsgründung mithin einen
Trennungsprozess von traditionellen christlichen Wahrnehmungsmustern des Ju-
dentums ein. Dass dieser nicht unkompliziert verlief, zeigt sich in einem für Juden
besonders empfindlichen Themenfeld, nämlich der Judenmission: Zwar verstanden
sich die Gesellschaften explizit als religiös gleichberechtigt, das hinderte aber ei-
nige christliche Mitglieder nicht, solche Versuche sublim zu unternehmen.

Am Anfang der Christlich-Jüdischen Gesellschaften stand politisch eine völ-
lige Bejahung des Staates Israel, die einher ging mit einer mentalen Verunsi-
cherung insbesondere auf Seiten der christlichen Mitglieder. Ein Lösungsversuch
für diese Situation findet sich in der Theologisierung des Staates Israel. Dass diese
wiederum christlich geprägt ist, sei an einem Beispiel gezeigt, dem von Hermann
Ludwig Maas.

Hermann Ludwig Maas und sein Reisebericht

Hermann Ludwig Maas, 1877 geboren und 1970 gestorben, war gewiss kein ge-
wöhnlicher deutscher evangelischer Pfarrer.⁹ Bereits 1903 hatte er am 6. Zionis-
tenkongress in Basel teilgenommen, trat seitdem für die Gründung eines jüdi-
schen Staates ein und unterhielt etliche Verbindungen zu jüdischen Institutionen
und Personen. 1933 reiste er in das britische Mandatsgebiet und knüpfte dort
zahlreiche Kontakte, die ihm dann bis 1939 dazu verhalfen, Verfolgten die Aus-
reise zu ermöglichen.

Er hielt, solange sie bestand, engen Kontakt zur jüdischen Gemeinde in
Heidelberg und besuchte demonstrativ deren Gottesdienste. Im Frühjahr 1943
wurde er in den Zwangsruhestand versetzt und ihm alle geistliche Tätigkeit un-
tersagt. Im September 1944 wurde Maas zur Zwangsarbeit in Frankreich abkom-
mandiert. Das Kriegsende erlebte er wieder in Heidelberg. Bereits im Jahre 1946
nahm er an internationalen Konferenzen in der Schweiz und in England teil und
setzte seine Arbeit der interreligiösen Begegnung fort.

In: Theologie und Verantwortung. Eine kritische Bestandsaufnahme im interdisziplinären Ver-
gleich. Hrsg. von Lucia Scherzberg. Paderborn 2005. S. 153– 162.
 Zu ihm vgl. Geiger, Markus: Hermann Maas – Eine Liebe zum Judentum. Leben und Wirken des
Heidelberger Heiliggeistpfarrers und badischen Prälaten. Heidelberg 2016; Keller,Werner (Hrsg.):
Leben für Versöhnung. Hermann Maas – Wegbereiter des christlich-jüdischen Dialoges. Neube-
arb./erw. Aufl. Karlsruhe 1997.

Bedeutung der Staatswerdung Israels für die Jüdisch-Christlichen Dialoggruppen 161



Hermann Ludwig Maas kann zweifelsohne als einer der wichtigsten Vor-
denker im Kontext des Dialogs und der Christlich-Jüdischen Gesellschaften gel-
ten.

Viele derer, denen Maas zur Flucht verholfen hatte, lebten in Israel. Nicht
zuletzt ihrem Einfluss war es wohl zu verdanken, dass Maas als erster nichtjü-
discher Deutscher bereits 1949 eine offizielle Einladung nach Israel erhielt, der
er 1950 folgte. Im gleichen Jahr publizierte er einen Reisebericht über seinen
siebenwöchigen Aufenthalt: Skizzen von einer Fahrt nach Israel.¹⁰

Maas hatte die Gelegenheit, das ganze Land zu bereisen; mit regierungs-
amtlicher Unterstützung konnte er zahlreiche soziale, pädagogische und wirt-
schaftliche Einrichtungen besuchen. Ihre Darstellung nimmt neben ausufernden
Naturbeschreibungen einen Schwerpunkt ein; dazu treten Berichte über das
Treffen mit Israelis, viele von ihnen ehemalige Bekannte und Freunde aus der Zeit
vor der Shoah. Der ganze Text ist durchzogen von religiöser Interpretation. Nun
dürfte das bei der Begegnung mit Geretteten bei einem gläubigen Christen nicht
wirklich verwundern, doch betrifft es keineswegs nur solch emotional bewegende
Kontexte. Eher verstärkt sich bei der Lektüre der Eindruck, dass die ganze Reise
als eine Bejahung der angesichts der Modernität Tel Avivs gestellten Frage er-
fahren und gedeutet wird: „Und doch, sollte Gott nicht einmal die Geschichte so
gewendet haben, daß die Auferstehung seines uralten Volkes auch in solch einer
neuen Stadt sich offenbaren müßte?“¹¹ Jedenfalls gilt dies gewiss für seine Be-
schreibung des Lebens im Kibbuz. Die dortige Lebensform skizziert er voller Be-
wunderung, wobei er die Intention der Bewohner überhaupt nicht in den Blick
nimmt:

Das Leben hier ist merkwürdig losgelöst von dem, was wir Geld nennen. Es ist eine neue
Form, sowohl der Gemeinschaft als auch des inneren Wollens und der geistigen Haltung. So
wird das Kind hier von klein auf ganz unkapitalistisch erzogen ohne auf der anderen Seite
auch nur in irgend einer Weise kommunistisch geführt zu werden.Wennwir der Sache einen
Namen gebenwollten, müßte ich mir außer vielen Stellen im Alten Testament vor allem auch
die Bilder aus der Urgemeinde des Neuen Testaments heranziehen.¹²

Für Maas handelt es sich nicht etwa um einen sozialistischen Lebensentwurf,
sondern um einen gesamtbiblischen. Und er sieht darin Parallelen zu den An-
fängen des Christentums nach Apg 2, 44 f.: „Alle Glaubenden aber hielten zu-

 Maas, Hermann: Skizzen von einer Fahrt nach Israel. Karlsruhe 1950.
 Maas, Skizzen, S. 5.
 Maas, Skizzen, S. 10.

162 Rainer Kampling



sammen und hatten alles gemeinsam; Güter und Besitz verkauften sie und gaben
von dem Erlös jedem so viel, wie er nötig hatte.“

Ähnlich verklärt er die israelische Regierung. Ihre Mitglieder sind ihm
„Handlanger Gottes“ und wirken an dem Kommen des Messias mit:

Sie weiß sich als Handlanger Gottes, der sein Volk sammeln will in dieser Stunde seiner
Reich-Gottes-Geschichte. Diese Sammlung soll demviel Größeren vorangehen, das wir heute
noch nicht fassen und uns ausdenken und ausmalen können, was aber nur mit den Worten
‚Erlösung‘ und ‚Erfüllung‘ zu fassen ist, hinter denen groß und lebendig der Messias steht.¹³

Die Staatsgründung ist „der Beginn der Erlösung des jüdischen Volkes“, folglich
nimmt Maas im Staat Israel bei all seinen gesellschaftlichen Kontakten eine neue
intensive Religiosität wahr. Angesichts der damaligen Klagen der Orthodoxie
verwundert diese Aussage doch ein wenig.

Die Probleme in Israel sind riesengroß, die Aufgaben übermenschlich, die Bedrohungen oft
grausam, die Entbehrungen ohne Mitleid. Sie können nicht gelöst werden ohne den Glau-
ben, die Hoffnung […] Für die meisten meiner Freunde ist der neue Staat und was heute
geschieht, der Beginn der Erlösung des jüdischen Volkes. Darum geht ein großes Wundern
und Danken durch die Herzen. Sie zitieren mit leuchtenden, oft tränenerfüllten Augen die
Verheißungen der Propheten, die sich auf die Rückkehr Israels in sein Land beziehen und auf
die Wiedererrichtung des jüdischen Staates im Land der Verheißung.¹⁴

Allerdings überträgt Maas bei diesen Beschreibungen das christlich-theologische
Schema ‚Verheißung und Erfüllung‘ auf die jüdische Wahrnehmung:

Das Volk weiß, daß es am Scheidewege steht, am Weg zum Leben oder zum Tode. Es weiß,
daß es sich entscheiden muß, Tag um Tag. Aber es sieht in dieser Tatsache kein zufälliges
historisches Ereignis, auch keinen Mythus, sondern eine Tat Gottes, einen Schritt Gottes, der
nicht nationalistische Logik, sondern tiefen Glauben verlangt und seherisches Ergreifen der
Gottesstunde, Erfassen der Inspiration. Was am 5. Ijar 5708, am 14. Mai 1948 bei der Pro-
klamation des selbstständigen Staates durch Ben Gurion, den jetzigen Ministerpräsidenten
geschah, war etwas Unbegreifliches, und bedeutete eine Umkehr, eine Teschuwah, eine
Antwort des Volkes auf die Antwort und Hinkehr Gottes zu seinem Volke, das aus tiefer Not
flehende Hände, Seufzen und Stöhnen zu ihm hatte aufsteigen lassen. […] Als Gottesvolk
fühlt sich Israel, als berufen zur Umkehr zum königlichen Priestertum, zum heiligen Volk,
zum Volk des Eigentums. Nicht gesteigertes Nationalgefühl, sondern ein neuer Glaube an
seine geheimnisvolle Berufung formt die Seele Israels. Das hilft, Parteigegensätze, natio-

 Maas, Skizzen, S. 22.
 Maas, Skizzen, S. 61.

Bedeutung der Staatswerdung Israels für die Jüdisch-Christlichen Dialoggruppen 163



nalen Terrorismus und militärische Versuchungen überwinden und stärkt den inneren Wi-
derstand gegen sie.¹⁵

Die Gründung des Staates Israel besitzt also auch für Christen eine theologisch-
religiöse Bedeutung und sie sind aufgefordert, darin das Handeln Gottes zu sehen
und es als Beitrag zur Errichtung des Reiches Gottes zu erkennen.

Dann ist man erst so weit gekommen, dann fängt man wohl an zu sehen, was dieses Ge-
schehen in Israel we i t e r gerade uns Christen zu sagen hat. Die Stunde, in der am 14. Mai
1948 der seltsame tapfere Mann, der allen seinen Ratgebern und den großen Mächten zum
Trotz es wagten, die Selbstständigkeit des Staates Israel zu erklären, ist eine Gottesstunde.
Ben Gurion ist nichts als ein Handlanger Gottes.Und nach dem,was ich von ihmgehört habe,
weiß er darum. Wenn wir auch ganz stille sein müssen, wenn Gott redet und handelt, so
dürfen wir doch nicht aufhören, nach den Zeichen der Zeit auszuschauen und ‚ja‘ zu seinem
Tun zu sagen. Hier in dieser Stunde hat der ewige Gott seinem Volke eine Gelegenheit ge-
schenkt, die zu erleben zu den größten Ereignissen in der Geschichte des Reiches Gottes
gehört.¹⁶

Man begegnet an dieser Stelle einem in den 1920er Jahren nicht selten anzutref-
fenden Element des christlichen Philosemitismus und -zionismus. Es geht um die
eschatologische Zeitenwende. Bei Maas ist jedoch bemerkenswert, dass es sich
nicht mit missionstheologischen Aussagen verbindet; nicht die Hinwendung der
Juden zum Christentum bedeutet Erlösung, sondern das Werden des Staates.

Eines muss noch erwähnt werden: Maas gedenkt der Shoah oder besser: wird
in Israel an sie erinnert. Und dieser Befund trifft nicht nur dann zu, wenn er
Freunde und Bekannte trifft, denen er zur Flucht verhalf. Sie ist vielmehr allge-
genwärtig.

Dort hatten sie die Reste der Torarollen, die Kronen und Mäntel derselben, die Stäbe zum
Lesen, andre Kultgegenstände und Teppiche von der heiligen Lade ausgestellt, die teils
unversehrt, teils halb verbrannt bei dem furchtbaren Sturm auf die Synagogen in Deutsch-
land und in anderen Ländern gerettet werden konnten. Es war einfach entsetzlich für mich,
wie ich diese Leute, Männer, Frauen und Kinder, sich unter Tränen an diesen heiligen Resten
beugen und sie küssen sah. Und wie ich sah, wie sie suchten nach den ihnen bekannten
Namen. Dies Schluchzen und stille Weinenwerde ich mein Leben lang nicht vergessen. Eine
furchtbare Anklage war’s mir, die nicht verstummen wird.¹⁷

 Maas, Skizzen, S. 65.
 Maas, Skizzen, S. 70.
 Maas, Skizzen, S. 18.

164 Rainer Kampling



Mass, das sei ausdrücklich festgehalten, gehört nicht zu denen, die die deutsche
Verantwortung für die Shoah nicht wahrhabenwollten. Das unterscheidet ihn von
vielen, auch Geistlichen beider Konfessionen der damaligen Zeit. Dennoch bleibt
bemerkenswert oder auch irritierend,wie er die Begegnung mit Überlebenden der
Shoa theologisch auflädt interpretiert: „Und um mich die Männer und Frauen,
deren Angesicht wir zerstört, gequält haben. Nun hat sie die Gottesglorie über
ihrer Heimat erfaßt […]“¹⁸ Die Gottesglorie überleuchtet letztlich auch das „wir“ in
der Aussage.

Zusammenfassung

An den Staat Israel hefteten sich von der Gründung an bedeutend mehr Konno-
tationen als an jeden anderen Staat, eben auch theologische. Diese Einschät-
zung mag als banal gelten, insofern sie sich auf Gesellschaften beziehen, die von
Menschen jüdischen und christlichen Glaubens getragen werden. Dennoch sei
hier eine Überlegung zur besonderen Funktion dieser religiösen Aufladung Israels
innerhalb der deutschen Debatten angestellt. Ganz offensichtlich ist diese Deu-
tung mit einer anderen verschränkt, nämlich mit der der Shoah. Hierbei geht es
darum, dass die Vernichtung als in der Staatsgründung endend gedacht wurde. In
kühnen und abwegigen geschichtstheologischen Konstruktionenwurden beide in
eine Beziehung gesetzt. Shoah und Staatsgründung wurden als Geschehen ge-
deutet, die alleinig im Handeln Gottes gründeten. Sie waren letztlich menschli-
cher Einsicht nicht zugänglich. Mit dem Begriff Mysterium wurden sie dem Dis-
kurs entzogen.

Auf eine sehr merkwürdige Weise trugen somit die Staatsgründung und
ihre theologische Deutung zu einer gleichsam transzendenten Exkulpation der
christlichen Deutschen bei. In den sechziger und siebziger Jahren wich dann
in den Gesellschaften für Christlich-Jüdische Zusammenarbeit, nicht zuletzt we-
gen enger Kontakte, die religiöse Apotheose Israels einer nüchternen Betrach-
tungsweise bei gleichbleibender Solidarität, wobei die Frage einer theologischen
Deutung der Staatsgründung für christliches Denken virulent blieb.¹⁹

 Maas, Skizzen, S. 56.
 Vgl. dazu: Bongardt, Michael, Christen können den Anspruch des jüdischen Volkes auf das
Land Israel respektieren, in: Kampling, Rainer u. Michael Weinrich (Hrsg.): Dabru emet – redet
Wahrheit. Eine jüdische Herausforderung zum Dialog mit den Christen, Gütersloh 2003. S. 94–
102.

Bedeutung der Staatswerdung Israels für die Jüdisch-Christlichen Dialoggruppen 165




