
Михаил Ковалев

Имперская идея в интеллектуальной культуре

русской эмиграции

В августе 1922 г. одно из русских издательств, столь многочисленных в ту пору

в Берлине, выпустило в свет новое издание романа Андрея Белого «Петербург». Зна-

ковая для русского символизма книга была написана всего за несколько недель еще

в 1912 – 1913 гг. под впечатлением от недавно пережитой катастрофы русско-япон-

ской войны и накануне новых еще более ужасающих бедствий. Действие романа,

происходившее в «туманные, странные» дни «ядовитого октября», переносило чи-

тателя в мир Петербурга времени Первой русской революции. Истинным героем

книги стала имперская столица, в которой величие и творческий гений переплета-

лись с серостью, холодом и бездушием. Андрей Белый нарисовал фантастический,

но одновременно чудовищный и страшный мир, который был обречен на скорую ги-

бель. Его Петербург воплощал в себе умирающую красоту империи. Апокалиптиче-

ские мотивы пронизывали весь текст романа, написанного в раздумьях о грядущей

судьбе России и в предчувствии надвигающейся и неотвратимой катастрофы.

«Ваши превосходительства, высокородия, благородия, граждане! Что есть Рус-

ская Империя наша?», – вопрошал автор в прологе своей книги.1 И хотя в 1922 г. уже

никакой империи не существовало, заданный вопрос не переставал звучать злобо-

дневно и остро. Ответить на него пыталось множество российских интеллектуалов,

ставших невольными свидетелями ворвавшихся в их жизнь исторических потрясе-

ний. Таких потрясений, которые разрушили Российскую империю, и которые беспо-

воротно изменили их собственные жизни. Имеются в виду русские эмигранты, те,

кто покинул свою Родину под воздействием революции и Гражданской войны и кто

создал в 1920–1930-е гг. удивительный и парадоксальный мир Зарубежной России.

В их интеллектуальной культуре значительное место отводилось осмыслению при-

чин гибели Российской империи и имперскому феномену вообще.

Следует сделать два важных уточнения. Во-первых, статья не претендует на то,

чтобы охватить всё многообразие интеллектуальной культуры русской эмиграции.

Структура ее была необычайно сложна, а потому невозможно говорить о всей диас-

поре и за всю диаспору, выдавать мнения отдельных деятелей за общую тенденцию.

При всем том, выбранные для анализа и осмысления примеры ярко демонстрируют

специфические черты эмигрантской интеллектуальной культуры. Во-вторых, хро-

нологически статья ограничена 1920–1930 гг., то есть межвоенной эпохой. Именно

в этот сравнительно небольшой по историческим меркам период уместилось рож-

1 Белый А. Петербург: Роман. Берлин, 1922. С. 9.



Имперская идея в интеллектуальной культуре русской эмиграции 131

дение, расцвет и постепенный упадок русской послереволюционной эмиграции.

Две мировые войны, пронесшиеся гигантскими волнами по сознанию европейцев,

словно отмерили историческое время Зарубежной России. По этой причине в ста-

тье не будет затрагиваться интеллектуальное творчестве эмиграции после 1945 г.,

когда картина мира, восприятие прошлого, настоящего и будущего у нее сильно

изменятся, а Русский Париж, Берлин или Прага уйдут в историю.

В начале 1920-х гг., когда Европа еще только начала оправляться от войны, мно-

гим хотелось во что бы то ни стало забыть недавно пережитые ужасы и при этом не

слишком вдумываться в безрадостное настоящее. В августе 1922 г., во время выхода

в Берлине книги Андрея Белого, вМоскве был оглашен приговор членам эсеровской

партии, ставший зловещим предвестием будущих показательных процессов. В ок-

тябре того же года БенитоМуссолини совершил марш на Рим.Французы, считавшие

себя победителями в войне, беззастенчиво оккупировали Рур. И мало кто обращал

тогда внимание на тщедушного, но крикливого бывшего ефрейтора, готовившего

первый съезд НСДАП. Послевоенный мир необратимо изменился, а, главное, про-

должал стремительно трансформироваться. Осмыслить эти перемены было трудно

даже для специалистов.

Одним из последствий катастрофических событий Первой мировой войны стал

быстрый распад сразу нескольких империй – Австро-Венгерской, Германской,

Османской и Российской. Конечно, с миром империй не было покончено полностью.

Они по-прежнему продолжали восприниматься большинством как «локомотив

прогресса и цивилизации»2, но кризис их уже был четко обозначен. Как заметил

немецкий историк Николаус Катцер, произошел распад привычных обществен-

ных организаций, разрыв социальных связей. Империи подорвали свой авторитет

нетерпимой, насильственной внутренней и внешней политикой.3 Это отчетливо чув-

ствовали и некоторые русские эмигранты, ощущавшие углубление центробежных

процессов в мире.

В 1923 г. в Берлине был опубликован примечательный сборник очерков под назва-

нием «Круговорот истории».4 Его автором был РобертЮрьевич Виппер, один из та-

лантливейших ученых своего времени, чья судьба сделала немало причудливых по-

воротов на виражах истории. Ученик Владимира Герье и Василия Ключевского, он

в 1894 г. был удостоен сразу докторской степени за диссертацию «Церковь и государ-

ство в Женеве XVI веке в эпоху кальвинизма». Впоследствии преподавал в Одессе

и Москве. Революцию Виппер не принял и уехал в Ригу, где до 1941 г. был про-

фессором Латвийского университета. После присоединения Прибалтики к СССР

он получил приглашение вернуться в Москву и в 1943 г. был триумфально избран

академиком. Поговаривали, что Иосиф Сталин ценил его книгу об Иване Грозном,

написанную в 1922 г., а затем трижды переизданную, в которой давалась положи-

тельная оценка первого русского царя.

2 Ливен Д. Российская империя и ее враги с XVI века до наших дней. М., 2007. С. 40.
3 Katzer N. Probleme des Ersten Weltkriegs und des Bürgerkriegs in Russland. Mythen und

«Zonen» des Verschweigens // Культурная память и мемориальные коммуникации в совре-

менных учебниках и учебной литературе: опыт России и Западной Европы [материалы

международной конференции]. Саратов, 2012. C. 93–94.
4 Виппер Р.Ю. Круговорот истории. Берлин, 1923.



132 Михаил Ковалев

«Круговорот истории» Виппер писал с 1917 г. по 1920 г. и отразил в нем жела-

ние понять переживаемые события, «в самих катастрофах думалось увидеть есте-

ственные последствия роковых данных, заложенных в предшествующей культуре,

которую мы привыкли звать культурой XIX века. Обозревая свои статьи и лекции

в целом, автор чувствует, что как бы ни была специальна тема, лежавшая в основе

каждой из них, он неизбежно возвращался к критике системы жизни и мировоззре-

ния XIX века».5 Виппера пугали натиск неумеренного и неконтролируемого техни-

ческого прогресса, обернувшегося на практике совершенствованием разрушитель-

ного оружия, нагнетание нетерпимости между разными народами, лицемерие пра-

вящих кругов, социальная неустроенность, жестокость и воинственность, упадок

нравов, идейные противоречия и, как следствие всего этого, закат культуры. История

еще не знала примеров «столь быстрого распадения едва сложившейся цивилиза-

ции», со страхом и горечью писал ученый.6 Виппер отнюдь не был склонен считать

причиной кризиса Первую мировую войну. Напротив, сама война была для него

лишь «показателем и результатом крушения всей системы европейской жизни», она

лишь «обнаружила глухой ужас, клокотавший под спокойной на вид поверхностью

Европы».7 Если свести авторскую позицию к одному тезису, то Виппер выступал

критиком «воинствующего империализма», составными частями которого для него

являлись колониальные захваты и индустриализация.

В начале 1920-х гг. русская эмиграция почти в буквальном смысле еще «сидела

на чемоданах», пребывание на чужбине казалось ей лишь временным испытанием.

А пока она активно создавала свою интеллектуальную инфраструктуру за границей

и бесконечно спорила о будущем России. Первая мировая война, революция, после-

довавшая за ней братоубийственная Гражданская война подорвали веру в прогресс,

заставили задуматься о кризисе всей западной цивилизации. Они привели к пере-

оценке традиционных ценностей, побудили многих еще раз задуматься над «про-

клятыми» для русских интеллектуалов вопросами об отношениях России и Запада,

народа и интеллигенции и, шире, власти и общества. В конце концов многих мучил

вопрос: почему Российская империя развалилась, как карточный домик, а страна

погрузилась в пучину смуты и власть в ней захватила партия революционных фана-

тиков? Неужели Российская империя была исторически обречена? Или катастрофы

можно было избежать?

В 1922 г. на полках книжных магазинов Европы появился напечатанный в Мюн-

хене учебник «История России. 862–1917».8 Его автором был крупный ученый,

член-корреспондент Императорской Санкт-Петербургской Академии наук Евгений

Францевич Шмурло. Свой учебник он закончил в марте 1922 г. в Риме, где жил

с 1903 г., занимая пост ученого корреспондента Академии наук. За спиной были

годы профессорства в Санкт-Петербурге и Дерпте/Юрьеве, плодотворная работа

в европейских архивах, публикация заметных научных работ и сборников докумен-

тов, а, кроме того, революция, которую историк не принял, и которая вынудила

5 Там же. С. 5–6.
6 Там же. С. 6.
7 Там же. С. 17.
8 Шмурло Е.Ф. История России: 862–1917. Мюнхен, 1922.



Имперская идея в интеллектуальной культуре русской эмиграции 133

его навсегда остаться на чужбине.9 Есть все основания предполагать, что это был

первый учебный нарратив, созданный в эмигрантской среде. Но упомянут он тут

не только по данной причине. В контексте описываемой проблемы учебники ин-

тересны в связи с практиками мемориальных коммуникаций, то есть передачи

исторического опыта, представлений, мифов, в том числе имперского, от старшего

поколения к младшему. Внимание в них к имперскому проекту было отнюдь не

случайным. Еще в XIX в. начался расцвет национальной истории, конструирование

моделей национального прошлого. Концепции истории транслировались в массо-

вое сознание в первую очередь через систему школьного образования и массовую

литературу. Учебники превратились в один из жанров «национального романа». Их

авторы обосновывали идею особой роли государства в истории России, выступав-

шего в качестве «главного агента цивилизации».10

Посему учебники Шмурло примечательны как, пожалуй, никакие другие. Уже

вскоре после издания вМюнхене «Истории России» пражское издательство «Пламя»

опубликовало «Введение в русскую историю».11 До конца 1920-х гг.Шмурло упорно

работал над обобщающим курсом русской истории, который стал одним из главных

его трудов и своеобразным итогом всей его научной деятельности. Три тома выхо-

дили в Праге в 1931–1935 гг. литографированным изданием при мизерном тираже

в 100 экземпляров.12 При чтении всех трех работ бросается в глаза следование ав-

тора одной из генеральных линий российского «национального романа» XIX в. –

повышенному вниманию к исторической роли государства, ярко отражавшего дух

создавшего его народа. Для самогоШмурло кажется очевидным, что таким народом

являются русские. Русский народ у него, по сути, тождественен России, а осталь-

ные исторически находятся на правах «младших братьев». Это особенно парадок-

сально, ибо сам историк был польско-литовского происхождения. Вслед за Ключев-

ским он считал колонизацию одним из главных элементов русской истории. При-

чем колонизационное движение было вызвано желанием найти оптимальные есте-

ственные границы и обезопасить себя от враждебных соседей. Экспансия на Восток

была исторически предопределена, она объяснялась необходимостью защищаться

от постоянного натиска «полуварварских племен и степенных кочевников»: «Веч-

ные распри этих азиатов неизбежно втягивали и нас в их дела. Культурная народ-

ность не может безучастно смотреть на дрязги и междоусобицы соседних полуди-

ких народов, так как они всегда отзовутся неблагоприятно на его собственном раз-

витии. Путем ли покровительства или завоеваний всегда приходится сдерживать

эти силы».13 В учебных нарративах Шмурло завоевания описываются как средство

к мирному существованию и безопасности. В них не было империалистических

устремлений. Экспансия изначально не ставила целью завоевание новых земель.

Она лишь выражалажелание отбросить врага как можно дальше от собственных гра-

9 Ковалев М. В. Евгений Францевич Шмурло: русская итальянистика в эмиграции // Новая

и Новейшая история. 2016. №1. С. 155–172.
10 Ср.: Копосов Н. Е. Память строгого режима: История и политика в России. М., 2011. С. 33.
11 Шмурло Е.Ф. Введение в русскую историю. Прага, 1924.
12 Этот труд, как и учебник «История России. 862–1917», был переиздан в постсоветской

России:Шмурло Е.Ф. Курс русской истории. СПб., 1998–1999.
13 Шмурло Е.Ф. Введение в русскую историю. С. 131–132.



134 Михаил Ковалев

ниц. России пришлось «вынести двух с половиной вековое монгольское иго, вести

300-летнюю борьбу с крымскими татарами; приходилось вынужденно углубляться

в Кавказские горы, в заволжские и зауральские степи, дойти до самого Памира, и все

это с единственной целью – оградить мирное население от кочевника, который не

мог жить иначе, как разбоем. Мы его отгоняли, отодвигали свою границу, но на

новом месте повторялась прежняя история».14 Движение на Восток воспринима-

лось как поиск естественной природной границы, приведший, в конце концов, к бе-

регам Тихого океана. Россия не вела завоеваний, подобно той же Британии, а лишь

«инкорпорировала» азиатские земли. Если не было российского империализма, зна-

чит, не было и колоний: «Россия не имела колоний, и сама не была метрополией».15

В своих учебникахШмурло непременно подчеркивал позитивные явления, которые

несла русская колонизация: «Русский Drang nach Osten был победою европейской

цивилизации над азиатским Востоком».16 Для взглядов ученого характерно хресто-

матийное представление об исторической заслуге России, которая заслонила собой

Европу от азиатского натиска. Кроме того, Россия принесла присоединенным наро-

дам гражданственность, приобщила их к просвещению и христианской культуре.

Цивилизаторская миссия в Азии становится в глазах историка одной из главных

исторических задач. Россия должна мирным и ненасильственным путем придать Во-

стоку черты европейско-христианской цивилизации. В качестве примера Шмурло

приводил завоевание Средней Азии, которое стало финальной точкой в борьбе с ази-

атским Востоком.

Россия исторически находилась между Европой и Азией, но всегда принадлежала

именно к европейской цивилизации. С Востоком же она была связана фатально,

вынужденно, навязано. Соседство это носило исключительно отрицательный харак-

тер, оно было своего рода историческим роком, трагизмом русской истории. Евро-

пейскую идентичность России Шмурло постоянно подчеркивал. Европа выступает

у него символом культуры, развития и движения, а Восток воплощает застой и вар-

варство. Таким образом, размышления об империи строились уШмурло вокруг идеи

противостояния Запада и Востока. России в этом противостоянии отводилась своего

рода мессианская роль как «передового бойца за Европу против Азии».17 Утвержде-

ние на Востоке, начиная от похода Ермака в Сибирь и заканчивая русско-японской

войной, есть историческая необходимость.

Можно, конечно, отнести все эти идеи исключительно на счет автора, воспитан-

ного в имперском консервативном духе. Однако интеллектуальное пространство

эмиграции не ограничивалось лишь учебными нарративами Шмурло. И подобные

взгляды находили своих сторонников. В середине 1920-х гг. в образовательном

пространстве Зарубежной России появились учебники Льва Михайловича Сухо-

тина, который жил и работал в Королевстве сербов, хорватов и словенцев. Он был

14 Шмурло Е.Ф. История России. С. 5.
15 Шмурло Е.Ф. Курс русской истории. Т. 1. С. 48.
16 Шмурло Е.Ф. Введение в русскую историю. С. 138.
17 Там же. С. 139.



Имперская идея в интеллектуальной культуре русской эмиграции 135

единственным автором, разработавшим всю линию учебников, включая и историю

России18, и историю зарубежных стран19.

Размышляя о присоединении и освоении новых территорий, особенно азиатских,

Сухотин, как и Шмурло, делал упор на «некультурности» коренного населения.

Между тем он отнюдь не склонен замалчивать факты многочисленных националь-

ных восстаний и их жестокого подавления, например восстания башкир при Петре

Великом или казацких волнений. Но в то же время их жесткое подавление объяс-

няется государственной необходимостью. Например, разорение города Батурина

Александром Меншиковым в 1708 г. оправдывается предательством Ивана Ма-

зепы.20

Сухотин позитивно оценивал имперскую политику на Кавказе и Средней Азии.

Он не слишком глубоко вдавался в причины экспансии России в этих регионах,

а лишь повторял расхожее мнение современников о необходимости обезопасить гра-

ницы от набегов воинственных горцев или «беспокойных киргизов». Поэтому он

высоко оценивал, например, жесткие действия Александра Барятинского и Николая

Евдокимова на Северном Кавказе. Проводимое ими выселение горцев Сухотин счи-

тал необходимой мерой: «Для замирения края горное племя черкесов выселяли из

их горных аулов в равнину северного Кавказа; но очень многие из них (до 200 тысяч)

предпочли выселиться в турецкие пределы».21

При этом, разумеется, не говорилось о колоссальныхжертвах среди мирного насе-

ления. Зато автор делал акцент на то, что переселившиеся черкесы влились в отряды

башибузуков и зверски подавляли Апрельское восстание в Болгарии в 1876 г. Высо-

кую оценку мы видим и применительно к покорителям Средней Азии, особенно по

отношению к Михаилу Скобелеву. Одной из главных боевых заслуг генерала Сухо-

тин называл умелое взятие Геок-Тепе в 1881 г. и покорение воинственных текинцев.

О жертвах речь, конечно, не ведется, ибо внешнеполитическая цель оправдывала

любые средства.

Ведь, с точки зрения Сухотина, присоединение и Средней Азии, и Кавказа со-

провождалось распространением культуры и развитием экономики. Таким образом,

цивилизаторское начало выводилось у него на первый план. Итак, в учебных нар-

ративах Сухотина, как и Шмурло, большое место отводится имперской экспансии,

рассматриваемой в качестве исторической миссии по борьбе с азиатскими началами,

ее идеологическому и практическому обоснованию. Однако были ли эти представ-

ления общепринятыми? Или же в эмигрантской среде имели место попытки постро-

ения имперского нарратива на совершенно иной идеологической основе?

В 1920 г. молодой русский лингвист князь Николай Сергеевич Трубецкой издал

в Софии небольшую по объему, но амбициозную по проблематике книгу «Европа

18 Сухотин Л.М. Учебник русской истории: Младший курс. Ч. I. Новый Сад, 1926; Ч. II. Бел-

град, 1927.
19 Сухотин Л.М.История ДревнегоМира: Учебное руководство для среднейшколы. Белград,

1925; Сухотин Л.М. История Средних веков: Учебное руководство для средней школы.

Белград, 1929; Сухотин Л.М. История Нового времени: Учебное руководство для средней

школы. Белград, 1931.
20 Сухотин Л.М. Учебник русской истории. Ч. II. С. 55.
21 Там же. С. 118.



136 Михаил Ковалев

и человечество», которая тут же наделала много шума в эмигрантской среде. Она

явно подкупала читателей злободневностью поставленных вопросов и оригиналь-

ностью ответов на них. Работа Трубецкого стояла в ряду других многочисленных

попыток европейских интеллектуалов понять изменившуюся под влиянием войны

действительность. Содержание книги строилось вокруг осмысления роли Запада

во всемирно-историческом процессе. Она послужила идейным фундаментом для

нарождавшегося евразийства, одного из самых известных и одновременно проти-

воречивых идейных течений в эмигрантской среде, а сам князь стал одним из его

духовных вождей. В данной статье евразийская идеология специально не рассмат-

ривается. В ракурсе избранной темы в большей степени интересен вопрос империй

и колониализма во взглядах Трубецкого и людей его круга.

Важно заметить, что одним из побудительных мотивов для написания «Европы

и человечества» послужили авторские размышления над феноменом национализма.

Он интересовал Трубецкого как этнолога и лингвиста, но была тут и личностная

подоплека. Перед самой эмиграцией, находясь в Закавказье, князь стал свидетелем

безжалостных межэтнических столкновений армянских дашнакцутюновцев и азер-

байджанских мусаватистов.22 Он хорошо знал, что и на других окраинах рухнувшей

империи обострились конфликты на национальной почве. Они пугали его и одновре-

менно усиливали интерес к проблемам наций и национализма. Кроме того, в Европе,

охваченной процессом создания новых государств на осколках вчерашних империй,

князь мог воочию наблюдать проявления политического национализма и агрессив-

ного обоснования своей идентичности. Эти явления Трубецкой также не принимал

и резко критиковал. Поэтому в своей книге он четко давал понять, что не принимает

европейской модерности и одну из ее главных форм – национальное государство.23

Он считал его естественным лишь для романо-германского мира. Но только не для

России, которая являла для него пример многонациональной империи. Таким обра-

зом, размышления о соотношении национального и имперского пронизывали текст

книги.

Идейным стержнем повествования стала критика современной европейской ци-

вилизации и, вместе с тем, обоснование особого пути неевропейских народов, к ко-

торым князь отнес и народы России. Трубецкой и его последователи отрицали не

просто западные ценности, но и саму теорию универсального прогресса. В их глазах

она служила мерилом отсталости неевропейских народов и была связана с практи-

ками колониального господства.24 «Бремя белого человека» служило лишь оправда-

нием присущей Западу агрессивности. По этой причине европейский колониализм

вызывал резкое неприятие князя Трубецкого.

Но как тогда объяснить экспансию России, ее давние территориальные прира-

щения в Сибири, Прибалтике, Польше и недавние на Кавказе и в Средней Азии?

Была ли Россия, с точки зрения евразийцев, колониальной империей? Они отве-

22 Глебов С.Евразийство между империей и модерном: История в документах.М., 2010. С. 28;

Антощенко А. В. «Евразия» или «Святая Русь»?: (Российские эмигранты в поисках само-

сознания на путях истории). Петрозаводск, 2003. С. 113–114.
23 Глебов С. Евразийство между империей и модерном. С. 29.
24 Там же. С. 80.



Имперская идея в интеллектуальной культуре русской эмиграции 137

чали на вопрос прямолинейно: империей была, а вот колоний не имела. Движе-

ние на Восток евразийцы считали одним из ключевых и закономерных процессов

российской истории. В их понимании Российская империя была основана не на

подчинении, не на противопоставлении Запада Востоку, а на синтезе культур. При

этом евразийцы отрицательно относились к российской экспансии, выходившей за

пределы естественных границ, и к тем мерам, которыми она осуществлялась (руси-

фикация Польши и империализм на Дальнем Востоке). В идеологии евразийства им-

перский и антиколониальный пафос парадоксальным образом соединялись воедино.

России евразийцы отводили место лидера «неевропейских» народов, которых род-

нил между собой общий антагонизм с Европой.

Князь Трубецкой в своей книге остро критиковал российский европеизм; он по-

лагал, что модерные практики породили ориенталистскую дистанцию между рус-

скими и нерусскими, и эта дистанция начала угрожать единству империи, обострила

межэтнические отношения. Трубецкой был критиком русского национализма и про-

тивником выделения этнографической России. В этой связи следует отметить также

негативное отношение евразийцев к белорусскому, а особенно украинскому нацио-

нализму. Трубецкой и его соратники делали ставку на неделимость евразийского

пространства, для которого имперскую форму политического устройства считали

естественной и оптимальной, на критику национализма, империализма и колониа-

лизма.

Сергей Глебов верно заметил, что для евразийцев критика европейского коло-

ниализма, как ни странно, была «методом конструирования имперского простран-

ства». Они хотели «спасти империю путем ее отрицания».25 Они стремились вклю-

чить азиатские народы в единое евразийское пространство. С этим стремлением

была связана идея князя Трубецкого о Российской империи как «наследии Чингис-

хана», мысли Петра Савицкого о преемственности власти между Ордой и Моск-

вой. Так, для Георгия Владимировича Вернадского история Евразии представлялась

как последовательный ряд попыток по созданию единого государства, которое объ-

единило бы все евразийские территории. Этот процесс был ритмичным и перио-

дическим. Таким образом, Вернадский считал закономерными проявления центро-

бежных и центростремительных сил в истории Евразии. Логикой своей схемы он

предвидел распад СССР. Но в то же время, исходя из нее, предполагал неизбежным

образование нового евразийского государства.26

Евразийцы, как известно, имели в эмигрантской среде и за ее пределами множе-

ство критиков. Однако порой, как ни парадоксально, их голоса сливались в едином

хоре. Примером тут служит публицистика Павла Павловича Муратова, который по-

ныне известен, прежде всего, как блестящий искусствовед, автор знаменитых «Обра-

зов Италии». Он был большим знатоком и тонким ценителем европейской культуры,

но при этом всегда оставался русским патриотом. Любовь к итальянскому Возрож-

дению сочеталась в нем с искренней привязанностью к древнерусской иконописи.

25 Там же. С. 83.
26 См. подробнее: Вернадский Г. В. Начертание русской истории. СПб., 2000. С. 32; Кова-

лев М. В. Русские историки-эмигранты в Праге (1920–1940 гг.). Саратов, 2012. С. 252.



138 Михаил Ковалев

Ему был явно чужд антизападнический пафос евразийцев, но при этом и казенный

патриотизм в духе Константина Победоносцева или «Союза русского народа».

В 1922 г.Муратов был выслан из Советской России. Некоторое время жил в Герма-

нии, затем – в любимой Италии, пока, наконец, в 1927 г. не осел в Париже. В эмигра-

ции он продолжал занятия историей искусств. Одновременно получил известность

как яркий публицист, чьи очерки на страницах консервативной парижской газеты

«Возрождение» очень ценил Иван Бунин. Имперской теме в них было отведено важ-

ное место.

Муратов сетовал, что русская интеллигенция подвергла понятие «империя»

необоснованному и бездумному остракизму: «Интеллигенция русская создала

целые списки запретных слов – запретных, ибо заранее и навсегда осужденных.

Быть заподозренным в сочувствии тому, что обозначалось этими словами, считалось

тяжким интеллигентским грехом. Вам говорили, например: “Вы – империалист”.

Все кончено, попробуйте-ка “оправдаться”»!27

Для самого Муратова имперская идея казалось обоснованной всем историческим

путем России. Он считал, что она представляла собой «величайшуюи изумительней-

шую» из всех империй после Древнего Рима.28 «Империалистическая идея остается

жива, пока остается жива идея России. Ибо Россия – это Империя», – заключал Му-

ратов.29 Имперский дух был воплощен для него не в экспансии и не в колониальной

эксплуатации, а, прежде всего, в культуре: «Российские богатства – это не только

пшеница, лес, уголь и нефть, но это и российская культура, одухотворившая матери-

альное тело великой разноплеменной Империи и заставившая “россиянина” – еврея,

украинца, армянина, грузина, татарина, финна – считать себя русским».30 Мерилом

«всероссийского самоощущения» для Муратова выступал Александр Пушкин: «В

жизни его и в поэзии не случайны были не только Петербург и Москва, Михайлов-

ское и Болдино, но и Кишинев, Одесса, Крым и Тифлис. И его проза – это не только

петербургская повесть “Пиковая дама”, но и “колониальный” роман “Капитанская

дочка”, увлекший его воображение к пределам Империи – в киргизскую степь, на

берега Яика».31

Любая империя всегда более открыта чужому влиянию, нежели этнически одно-

родное в своих границах государство. Подлинный, органичный синтез культур был

возможен лишь при имперской форме политического устройства. Таким образом,

Муратов, как и евразийцы, отрицательно относился и к буржуазному империализму,

и к национальному государству. Национализм в его взглядах уподоблялся провинци-

ализму, узости и косности. Поэтому он был критические настроен к царствованию

Александра III, когда имперская идея начала ослабевать, постепенно уступая дорогу

«племенному русскому национализму». Проводимая политика ознаменовала собой,

в конечном счете, застой в культуре, когда русской литературе «грозила участь ума-

27 Муратов П.П. Запретные слова // Муратов П.П. Ночные мысли: Эссе, очерки, статьи:

1923–1934. М., 2000. С. 174.
28 Там же. С. 175.
29 Там же.
30 Там же. С. 177.
31 Муратов П.П. Империализм и национализм // Там же. С. 181.



Имперская идея в интеллектуальной культуре русской эмиграции 139

литься до размеров Гаршина», и когда русская интеллигенция «опровинциалилась»,

утратила имперский масштаб.32

Национальное, замкнутое в себе государство, по мнению Муратова, не способно

на духовные свершения. Он критиковал большевиков, которые поощряли «само-

определение» народов, заигрывали с национальными движениями, а на практике

разрушали единое культурное пространство. В то же времяМуратов с опаской смот-

рел в будущее, полагая, что «смена советского государства рядом национально-эт-

нических государств (включающих и русское государство) означала бы окончатель-

ную гибель России, означала бы гибель того, что было всего дороже в России, – ее

имперской культуры, ее мирового духа».33 При всем пафосе Муратова ему все же

нельзя отказать в проницательности. Так, он усмотрел зарождение имперских ам-

биций США, увидел закат Французской и Британской колониальных империй. Как

и евразийцы, Муратов выступал последовательным критиком колониализма и наци-

онализма в их европейском понимании.

Имперский период оценивался как время упущенных, нереализованных возмож-

ностей: постоянные метания от реформ к реакции, слишком долгое отсутствие граж-

данских свобод, запоздалое введение парламентаризма. Но при этом сам историче-

ский путь России отнюдь не считался тупиковым, имперский проект оценивался

положительно, независимо от взглядов конкретного эмигрантского деятеля. Впро-

чем, это явление легко объяснить, ибо еще до революции русские экспансионисты

«формировали конкурирующие философии, каждая из которых представляла опре-

деленный взгляд на судьбу России как империи».34 Николай Рязановский справед-

ливо подчеркивал, что империалистические настроения широко распространились

в России в период между Крымской войной и 1917 г. Они идейно подпитывались

колонизацией Средней Азии, строительством Транссибирской магистрали, актив-

ными действиями на ДальнемВостоке и вПерсии и проникли в умы интеллектуалов.

Причем эти взгляды довольно легко смыкались с реакционными и либеральными, за-

падническими и антизападническими воззрениями.35 Вспомним тут Павла Николае-

вича Милюкова, одну из ключевых фигур российского демократического движения,

который так отреагировал на начало советско-финской войны: «Мне жаль финнов,

но я – за Выборгскую губернию».36 Поэтому нет оснований удивляться трансляции

(и трансформации) имперский идей в эмигрантскую среду.

Изгнание усиливало желание подчеркнуть некую историческую специфику Рос-

сии. Эмигранты отрицали колониальный характер Российской империи, однако

приветствовали ее продвижение на Восток. Они критиковали эксплуататорские

устремления европейцев, но не замечали национальные противоречия в своей

стране. В итоге все они вставали «на защиту Российской империи в эпоху, когда

32 Там же. С. 182.
33 Муратов П.П. Запретные слова. С. 179.
34 Схиммелпеннинк ван дер Ойе Д. Идеологии империи в России имперского периода // Ab

Imperio. 2001. №1–2. С. 215.
35 Рязановский Н. В.Азия глазами русских // В раздумьях о России (XIX век) / Е. Л. Рудницкая

(сост.). М., 1996. С. 403.
36 Вакар Н.П. П.Н. Милюков в изгнании // Новый журнал. 1943. Кн. 6. С. 375.



140 Михаил Ковалев

империи начинали разваливаться».37 В эмигрантской интеллектуальной культуре

присутствовал во многом идеализированный образ Российской империи, несмотря

на то, что значительная часть эмигрантских деятелей до революции находилась

в оппозиции к царизму. Он тесно переплетался с мессианскими представлениями,

уходящими корнями в глубину веков. Эмигранты стремились найти в прошлом иде-

альные объекты, особые «места памяти». Российская империя с ее могуществом

и блеском хорошо подходила для этих целей.

Примечание автора: Статья подготовлена в рамках гранта Президента Российской

Федерации для государственной поддержки молодых российских ученых – канди-

датов наук, проектМК-4739.2016.6 «Российская научная эмиграция в Чехословакии

в 1920–1940-е годы (по материалам зарубежных архивов)» и гранта Российского

научного фонда, проект 15-18-00135 «Индивид, этнос, религия в процессе межкуль-

турного взаимодействия: российский и мировой опыт формирования общеграждан-

ской идентичности».

37 Рязановский Н. В. Азия глазами русских. С. 317.


