Il Kommentar






ERSTE UNTERSUCHUNG: DAS EWIGE GESETZ

Prolog
Mit einer grundsitzlichen Unterscheidung zwischen dem ,Glauben‘ und der ,Moral’,

im Lateinischen wortlich ,den Sitten‘, wird in wissenschaftstheoretischer Hinsicht
die Stellung des Gesetzestraktates in der Systematik der theologischen Disziplinen
erldutert. Danach bildet er den ersten Teil einer Moraltheologie und befasst sich im
Blick auf bestehende Gesetze und Vorschriften mit dem Aufweis des ,Guten‘, das
getan werden muss, und des ,Bosen’, das zu vermeiden ist. Die Frage nach der Befa-
higung des Menschen, das Gute zu tun und das Bose zu vermeiden, soll dann in zwei
weiteren Abschnitten dieser Moraltheologie der Summa Halensis behandelt werden,
die sich mit der Gnade und den Tugenden, den Geistesgaben und -friichten sowie
den Seligpreisungen befassen sollen, wovon jedoch nur noch zwei Traktate {iber die
Gnade und den Glauben abgeschlossen wurden.!

Erste Frage: Zu der Existenz und den Bedingungen des ewigen Gesetzes

Im Unterschied zur Summa Theologica des Thomas von Aquin? verzichtet die Summa
Halensis auf eine einleitende Erorterung des Gesetzesbegriffs im Allgemeinen und
beginnt stattdessen direkt mit der theologischen Analyse des ewigen Gesetzes. Auch
eine terminologische Kldarung der beiden Begriffe ,Recht‘ und ,Gesetz‘, wie sie Gratian
und der bedeutende Kanonist Huguccio von Pisa (t 1210) durchgefiihrt haben,? findet
sich im Gesetzestraktat der Summa Halensis nicht. Fiir die eigene Vorgehensweise
berufen sich die Autoren der Summa Halensis auf Augustinus, indem sie den Prin-
zipiencharakter des ewigen Gesetzes herausstellen, von dem alle Gesetze und Vor-
schriften ,,abgeleitet” sind. Diese Verhiltnisbestimmung von ewigem Gesetz und
allen anderen Gesetzen sowie Vorschriften wird im weiteren Verlauf des Gesetzes-
traktates immer wieder aufgegriffen.

Kapitel 1: Gibt es ein ewiges Gesetz? [Nr. 224]

Hinsichtlich der Frage, ob denn ein ewiges Gesetz iiberhaupt existiert, werden
zundchst Argumente von Isidor von Sevilla und Augustinus angefiihrt, die diese
Frage positiv beantworten. Damit verweist der Gesetzestraktat gleich zu Beginn auf
zwei Autoritdten, die fiir die scholastische Rezeption spatantiker Theologie von her-

1 Summa Halensis III Pars III (ed. Bd. 1V/2, 943-1144).

2 Thomas von Aquin, Summa Theologica I-1I q.90-92 (Opera omnia, Bd. 7, 149-161; DThA 13, 3-45).
3 Vgl. Decretum Gratiani, D.1 (ed. Friedberg, Bd. I, 1); Hugo von Pisa, Summa decretorum, D.3 c.4; D.4
c.1 (ed. Pferovsky, 25); Pennington, Lex and ius in the Twelfth and Thirteenth Centuries, 2.

DOI 10.1515/9783110516319-008 © 2018, Michael Basse.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-Non Commercial-No Derivatives 3.0 License.



2284 =— Kommentar [Nr. 224-225]

ausragender Bedeutung waren.* Im Kontext des Zitates, das in der Summa Halensis
angefiihrt wird, erortert Isidor den Zusammenhang von Gesetz und Vernunft, indem
er in Ankniipfung an Tertullian (um 160/170 — nach 220)° feststellt, dass ein Gesetz
nur durch die Vernunft Bestand hat.® Indem der Gesetzestraktat der Summa Halensis
diesen Ansatz Isidors aufgreift, wird die Rationalitit des Gesetzes betont. Dabei findet
auf typisch scholastische Art ein logisches Verfahren Anwendung, das von der Provi-
denz Gottes ausgeht und von daher die Ordnung der gesamten Schépfung und damit
deren rationale Gesetzméafligkeit begriindet. Dieser Argumentationsgang beruft sich
auf Boethius und kniipft zugleich an die Gotteslehre des ersten Buches der Summa
Halensis an.” Ein zweites Argument fiir die Existenz des ewigen Gesetzes wird von
Augustin hergeleitet, der in seiner Schrift ,Vom freien Willen‘ den Unterschied zwi-
schen zeitlichen Gesetzen, die das Zusammenleben der Menschen regeln sollen, und
Gottes Providenz so bestimmt hat, dass die gottliche Vorsehung auch das bestraft,
was menschliche Gesetze unbestraft lassen. Daraus folgert der Gesetzestraktat, dass
das ewige Gesetz existieren muss. Ebenfalls von Augustin wird dann als drittes Argu-
ment angefiihrt, dass das ewige Gesetz notwendig ist, damit Gegensatze zwischen
menschlichen Gesetzen ,unter dem Aspekt der Gerechtigkeit (c) in einer Einheit
aufgehoben werden kénnen. Damit wird gleich zu Beginn ein Zusammenhang zwi-
schen der Gerechtigkeit und dem ewigen Gesetz hergestellt, der fiir die Struktur und
die moraltheologische Intention des Gesetzestraktates insgesamt von grundlegender
Bedeutung ist. Wahrend die Juristen dieser Zeit die Gerechtigkeit dem ,Recht® (ius)
und nicht dem ,Gesetz‘ (lex) zugeordnet haben,® zeichnet sich der Gesetzestraktat der
Summa Halensis dadurch aus, dass hier gerade aus moraltheologischen Griinden die
innere Verbindung zwischen der Gerechtigkeit und dem ewigen Gesetz als der Grund-
lage aller Gesetze aufgezeigt wird.

Im Anschluss werden drei Gegenargumente prdsentiert, zu denen nach der
eigenen Problemldsung Stellung genommen wird. Die generelle Beantwortung der
Frage, ob es ein ewiges Gesetz gibt, erfolgt wiederum im Rekurs auf Augustin, der
in seiner Schrift ,Uber die wahre Religion‘ die Existenz eines unwandelbaren, d.h.
ewigen ,Gesetzes der Wahrheit‘ oberhalb der wandelbaren und damit irrtumsfahigen
Vernunft des Menschen aufgezeigt hat. Auf dieser Grundlage erfolgt die Auseinander-
setzung mit den ersten beiden Gegenargumenten, wonach das ewige Gesetz nicht im
eigentlichen Sinne als Gesetz zu verstehen sei, da es sich noch im Status der Verord-
nung befinde und deshalb noch nicht verpflichtend sei und zudem der 6ffentlichen
Bekanntmachung bediirfe, die immer nur in der Schépfung, d. h. in der Zeit erfolgen

4 S.0.S.9f.14f.

5 Vgl. Tertullian, De corona IV 4-7 (CChr.SL 2, 1044f).

6 Vgl. Isidor von Sevilla, Etymologiae I1,10,3 (PL 82, 130 f; SCBO, Bd. 1; ed. Moller, 93).

7 Vgl. Summa Halensis I Nr. 373 zu 1 (ed. Bd. I, 551b). — Zur Bedeutung des Boethius fiir die Scholastik
vgl. Grabmann, Geschichte der scholastischen Methode, Bd. 1, 149 ff.

8 Vgl. Penington, Lex and ius in the Twelfth and Thirteenth Centuries, 6.



Erste Untersuchung: Das ewige Gesetz = 2285

konne. Demgegeniiber verweist der Gesetzestraktat auf Isidors etymologische Ablei-
tung des Gesetzesbegriffs (,lex‘) von ,legere‘ (Lesen) einerseits sowie ,ligare‘ (Binden)
andererseits. Als das ,Lesen im Geist‘ kann demnach das Gesetz in einer pneumato-
logischen Perspektive als ewig aufgefasst werden, wiahrend ihm diese Ewigkeit hin-
sichtlich seines bindenden Charakters zwar nicht im Blick auf den Menschen, jedoch
in Bezug auf die Aktivitdt Gottes zugesprochen werden kann. Dabei wird diese Diffe-
renzierung noch einmal prézisiert, indem ein grundlegendes Element der aristoteli-
schen Philosophie aufgegriffen wird: die Unterscheidung zwischen Habitus und Akt.
Mit dem Begriff ,£81¢¢ (lat. habitus) bezeichnet Aristoteles in seiner Kategorienlehre
eine zugrundeliegende Beschaffenheit oder Gewohnheit und unterscheidet diese von
der eigentlichen Handlung.’ Insofern nun der bindende Charakter eines Gesetzes
als eine Beschaffenheit in Gott aufgefasst wird, ist das Gesetz als ewig anzusehen,
nicht aber im Blick auf die Handlung, die darauf abzielt, diese Verbindlichkeit in der
Existenz des Menschen, d. h. der irdischen Zeit, zur Geltung zu bringen. Analog wird
dann auch das dritte Gegenargument widerlegt, das die bindende Kraft eines Geset-
zes davon abhdngig macht, dass es in die Vernunft eingepragt wird, was aber in der
kreatiirlichen Wirklichkeit wiederum nur zeitlich, d.h. nicht ewig geschehen kénne.
Demgegeniiber unterscheidet der Gesetzestraktat zwischen der Disposition zu einer
solchen Einpragung und deren Wirkung. Hier wird erneut die aristotelische Katego-
rienlehre rezipiert, die den Begriff der ,Disposition‘ (,8160e01¢°) prégte,*® und damit
verkniipft wird der Zusammenhang von Gesetz und Vernunft, wie er zu Beginn im An-
schluss an Boethius dargelegt wurde. So kann mit der Einpragung des Gesetzes in der
Vernunft in Form einer Disposition auch die Ewigkeit des Gesetzes begriindet werden.

Kapitel 2: Ist der Begriff des ewigen Gesetzes dem vernunftbegabten Geist
eingeprdgt? [Nr. 225]

Der Aufweis der Rationalitdt des Gesetzes ldasst danach fragen, in welcher Form das
ewige Gesetz in der Vernunft eingeprégt ist. Dazu unterscheidet die Summa Halensis
im Anschluss an Augustin zwischen der Fahigkeit der Vernunft, etwas zu erkennen,
und ihrem Vermdgen, etwas zu beurteilen. Aufgrund der ,Uberlegenheit’, d.h. der
gottlichen Qualitdt des ewigen Gesetzes, kann es von der menschlichen Vernunft
nicht beurteilt, sehr wohl aber erkannt werden. Dass die Menschen es aber nicht
erkennen, wie Augustin selbst es im autobiographischen Riickblick seiner ,Bekennt-
nisse‘ betont hat, begriindet die Summa Halensis unter Berufung auf Johannes von
Damaskus mit der menschlichen Siindhaftigkeit, sodass die grundsitzliche Befa-

9 Vgl. Aristoteles, Metaphysica V,20; 1022b 4-14 (ed. Seidl, Bd. 1, 232f); ders., Ethica Nicomachea
11,3-4; 1105a 17-1106a 13 (ed. Bywater, 28-30); vgl. Funke, Gewohnbheit, 597 ff; ders., Habe, 981. — Der
Begriff des ,habitus‘ findet sich auch bei Augustin (vgl. ders., De diversis quaestionibus 73,1 [CChr.SL
444, 209)).

10 Vgl. Aristoteles, Metaphysica V,19; 1022b 1-3 (ed. Seidl, Bd. 1, 232f).



2286 —— Kommentar [Nr. 226]

higung zur Erkenntnis des Gesetzes mit der Einpragung des Habitus zwar gegeben
ist, die Aktualisierung dieser Disposition aber durch die siindhafte Hinwendung zu
dufleren Ubeln verhindert wird.

Kapitel 3: Was ist das ewige Gesetz? [Nr. 226]

Nachdem aufgezeigt wurde, dass es ein ewiges Gesetz gibt und dass jeder Mensch es
prinzipiell erkennen kann, werden von Augustin drei Definitionen des ewigen Geset-
zes referiert und kritische Einwdnde dagegen vorgetragen. Die Problemlésung erfolgt
dann mit einer dreifachen Unterscheidung, indem die Relation des ewigen Gesetzes
zundchst zum Guten und Schlechten, dann zum Guten im Allgemeinen und schlief3-
lich zum Guten im Besonderen, ndmlich dem Guten der vernunftbegabten Kreatur,
betrachtet wird. Hinsichtlich seiner Relation zum Guten und zum Schlechten wird
die Ordnungsfunktion des Gesetzes herausgestellt, insofern es beides — das Gute
wie auch das Schlechte — ordnet. Dabei wird jedoch zugleich die Differenz zwischen
diesem Akt der Ordnung und Gottes Handeln generell betont, da Gott zwar mit dem
ewigen Gesetz Gutes und Schlechtes ordnet, aber nur das Gute — nicht jedoch das
Schlechte — auch tut. Im Blick auf das Gute im Allgemeinen fiihrt die Summa Halensis
den Begriff der ,ars‘ ein, der im philosophischen Sprachgebrauch dieser Zeit sowohl
die Bedeutung von ,Kunst‘ bzw. ,Kunstfertigkeit‘ als auch von ,Wissenschaft‘ hatte*
und hier in einer theologischen Perspektive noch um den Aspekt des schopferischen
Wirkens des allmédchtigen Gottes erweitert wird. Die Verschrankung dieser Bedeu-
tungsnuancen erfolgt iiber die Kategorie der ,Ursache’, die in der philosophischen
und theologischen Tradition - bei Aristoteles wie auch Augustin®? — eine wichtige
Rolle spielte, insofern damit die logische und ontologische Konsistenz der ,guten
Schopfung zur Geltung gebracht wurde. Die dritte und letzte Klarung der Frage, wie
das ewige Gesetz definiert werden kann, erfolgt im Blick allein auf die vernunftbe-
gabte Kreatur, indem zum einen das ewige Gesetz mit der ,h6chsten Vernunft‘ gleich-
gesetzt und zum anderen die Beziehung zwischen der vernunftbegabten Kreatur und
der ,hochsten Vernunft® als ein Akt des Gehorsams verstanden wird.

Auf dieser Grundlage einer eigenstdndigen und in sich differenzierten Wesens-
bestimmung des ewigen Gesetzes werden dann die kritischen Argumente erortert,
die zu Beginn des Abschnittes gegen die zitierten Definitionen des ewigen Gesetzes
durch Augustin vorgetragen wurden. Der erste Einwand, der den Zusammenhang
zwischen der Ordnung und der Giite der Schopfung problematisiert, wird von der
Summa Halensis zundchst inhaltlich und dann sprachlogisch widerlegt. Inhaltlich
wird in Ankniipfung an Augustins Auslegung von Gen 1,31 — ,,Gott sah alles, was er

11 Vgl. Reckermann, Kunst II. Der Kunst-Begriff vom Hellenismus bis zur Aufklarung, 1368 ff; Meier-
Oeser, Wissenschaft, 903.

12 Vgl. Hiibner, Ursache/Wirkung I. Antike, 378 f; Porro, Ursache/Wirkung II. Patristik; Mittelalter,
384.



Erste Untersuchung: Das ewige Gesetz =——— 2287

gemacht hatte, und es war sehr gut“ — unterschieden zwischen Gottes Schopfungs-
ordnung insgesamt, die als ,sehr gut‘ qualifiziert wird, und dem, was der Mensch an
dieser Schépfungsordnung im Einzelnen bzw. in ihrer zeitlichen Dimension zu erken-
nen vermag. Sprachlogisch wird die scholastische Suppositionstheorie® zur Geltung
gebracht, indem gezeigt wird, dass der Terminus ,alles‘ in der Definition Augustins
und dem kritischen Einwand jeweils unterschiedlich verwendet wird, insofern er bei
Augustin die gesamte Schépfungsordnung und deren ewigen Charakter bezeichnet,
in dem Einwand jedoch die konkrete Existenz der Einzeldinge (zu I).

Die beiden Einwadnde gegen Augustins Auffassung, dass das ewige Gesetz als ,,das
Gesetz aller Kiinste und das Gesetz des allmadchtigen Schopfers® verstanden werden
miisse, verweisen zum einen auf die Zauberkiinste, die darin nicht eingeschlossen
sein konnten, und zum anderen auf die Souveranitédt Gottes, der keinem Gesetz un-
terworfen sei. Demgegeniiber rekurriert die Summa Halensis auf die zuvor — in der
Problemlésung — dargelegte Begriffskldrung philosophisch-theologischer Rede von
der ,Kunst‘ und spricht in diesem Sinne den magischen ,Kiinsten‘ ab, im eigentlichen
Sinne ,Kunst‘ zu sein; in Bezug auf die Souveranitit Gottes stellt die Summa Halen-
sis heraus, dass Augustins Redeweise von dem ,,Gesetz des allmdchtigen Schopfers”
absolut zu verstehen ist und somit eine unmittelbare Relation zum Schopfer kenn-
zeichne, wihrend das ewige Gesetz als ,,Gesetz aller Kiinste“ den Maf3stab fiir jene Ta-
tigkeiten der vernunftbegabten Kreatur bildet, die in einer mittelbaren Relation zum
Schopfer stehen (zu II 1-2).

Die Erorterung der dritten Definition, die Augustin fiir das ewige Gesetz aufge-
stellt hat, sowie der kritischen Einwdnde, die dagegen erhoben werden, unterschei-
det zwischen drei Ordnungsaspekten im Sinne von Beziehungsebenen: Wird die
Hinordnung der vernunftbegabten Kreatur auf Gott betrachtet, so kommt mit dem
ewigen Gesetz die Notwendigkeit des Gehorsams zur Geltung. In der Relation der ver-
nunftbegabten Kreatur zu sich selbst steht bei der Wesensbestimmung des ewigen
Gesetzes hingegen der Aspekt des Verdienstes im Vordergrund. In der Hinordnung
auf den Nédchsten wiederum ist das ewige Gesetz als das Kriterium guter irdischer
Gesetze anzusehen. In dieser dreifachen Perspektive folgt dann die Auseinander-
setzung mit zwei kritischen Einwdnden, wobei zunachst die Frage erortert wird, in-
wieweit dem ewigen Gesetz Gehorsam zu leisten sei, wenn doch an einem einfachen
Beispiel — dem natiirlichen Verlangen eines Kindes, dass seine Eltern nicht sterben
sollen — gezeigt werden kann, dass der absolute Wille Gottes nicht mit dem Willen
des Menschen tibereinstimmen muss. Die Summa Halensis verweist hier darauf, dass
zwischen dem Gewollten und dem Wollenden insofern unterschieden werden muss,
als der Mensch, wenn denn sein Wille mit Gottes Willen harmonisieren soll, nicht
unbedingt in Bezug auf das Gewollte, aber in jedem Fall in Bezug auf den Wollenden,

13 Vgl. Enders, Sprachlogische Traktate des Mittelalters und der Semantikbegriff, 56 ff; Meier-Oeser,
Supposition, 653f.



2288 —— Kommentar [Nr. 227-228]

d. h. Gott selbst, mit ihm tibereinstimmen muss, somit das wollen muss, was Gott will,
dass es der Mensch wolle (zu III 1). Das bedeutet fiir das konkrete Beispiel, dass der
Sohn nicht wollen muss, dass sein Vater stirbt, weil es das ewige Gesetz so will, viel-
mehr entspricht er gerade damit Gottes Willen, indem er will, dass sein Vater lebt. In
Bezug auf den zweiten Einwand, der sich gegen Augustins Verkniipfung von ewigem
Gesetz und Verdienst richtet, indem die Verdienstlichkeit menschlichen Handelns
auf den freien Willen des Menschen, nicht aber auf das ewige Gesetz zuriickgefiihrt
wird, unterscheidet die Summa Halensis zwischen dem Verdienst als Qualitét einer
Handlung, die aus dem freien Willen resultiert, und dem Verdienst als Hinordnung
aufihren Lohn, die im ewigen Gesetz begriindet ist (zu III 2). Der Zusammenhang von
Gnade und Verdienst, der fiir die scholastische Theologie von grundlegender Bedeu-
tung ist und auch in Alexanders Sentenzenglosse eine wichtige Rolle spielt,™ wird
dann im dritten Teil des dritten Buches der Summa Halensis eingehender erortert.™

Kapitel 4: Uber die Absicht des ewigen Gesetzes in Gott [Nr. 227]

Auf die Wesensbestimmung des ewigen Gesetzes folgt dessen Verankerung in der
Wesenheit Gottes, die trinitdtstheologisch entfaltet wird, indem die Zueignungen -
,2Appropriationen‘ — zu den spezifischen Eigenschaften der drei ,Personen’, d.h.
Seinsweisen, der Trinitdt aufgezeigt werden. Im Kontext der traditionellen Trinitats-
lehre® und im Anschluss an die entsprechenden Ausfiihrungen in der Gotteslehre des
ersten Teils der Summa Halensis' wird so der géttliche Ursprung des ewigen Geset-
zes noch einmal profiliert zur Geltung gebracht. Trinitdtstheologisch bemerkenswert
ist die Betonung des Beziehungsaspektes. Zudem fillt auf, dass in diesem Abschnitt
keine kritischen Einwdnde diskutiert, sondern dogmatische Feststellungen getroffen
werden. Angesichts der Verurteilung der Trinitdtslehre des Joachim von Fiore (um
1130/35-1202) durch das Vierte Laterankonzil*® und vor dem Hintergrund der Rezep-
tion joachimitischer Ideen gerade im Franziskanerorden deutet der Verzicht auf eine
Gegeniiberstellung unterschiedlicher Ansichten an dieser Stelle darauf hin, dass die
Autoren der Summa Halensis nicht daran interessiert waren, die theologischen Kon-
troversen ihrer Zeit zu thematisieren, sondern dass sie im Rekurs auf Augustin den
dogmatischen Konsens mit der Amtskirche betonen wollten.' Im Unterschied dazu

14 Vgl. Alexander von Hales, Glossa in Libri IV Sententiarum Petri Lombardi, III d4 [21-22] (BFS 14,
53,19-54,5); Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 3, 469 ff.

15 Vgl. Summa Halensis III Nr. 624-630 (ed. Bd. IV, 988a—-996b).

16 Vgl. Salmann, Appropriation, 891f.

17 Vgl. Summa Halensis I Nr. 291 (ed. Bd. I, 410a-b).

18 Vgl. DH 803-808; COD 2, 231-233; Foreville, Lateran I-1V, 329 ff; Duggan, Conciliar Law, 344f.

19 Zur Rezeption des Joachimismus in der Geschichtstheologie Bonaventuras vgl. Ratzinger, Die Ge-
schichtstheologie des heiligen Bonaventura, 571-590; Schachten, Ordo Salutis, 194 ff.



Erste Untersuchung: Das ewige Gesetz =——— 2289

hat Thomas von Aquin seine Kritik an Joachim gerade im Zusammenhang der Ausfiih-
rungen zum Gesetz zur Geltung gebracht.?°

Die Appropriation zur Person des Vaters erfolgt iiber dessen Attribut der Macht
als Ordnungsprinzip, die zur Person des Sohnes iiber das Attribut der Wahrheit
und die zur Person des Heiligen Geistes iiber dessen Eigenschaft der Giite. Wahrend
die ersten beiden Aspekte im Anschluss an Augustin dargelegt werden, folgen die
Ausfiihrungen iiber die Appropriation des ewigen Gesetzes zum Heiligen Geist der
,Glossa ordinaria‘. Die Antwort, die in diesem Fall nicht eine Problemlésung darstellt,
sondern eine Prdzisierung der vorangegangenen dogmatischen Aussagen, variiert
das erste Element des triadischen Schemas, insofern von ,Autoritit‘ statt ,Macht*
gesprochen wird. Die Zuordnungen werden nun im Sinne des Kausalitdtsdenkens
expliziert, indem die Autoritdt mit dem Prinzipiencharakter des ewigen Gesetzes
verbunden wird, die Wahrheit mit dessen Form und die Giite mit dessen Zweck.
Das Zusammenwirken dieser drei Aspekte, d.h. ihr Beziehungszusammenhang, der
zuvor trinitdtstheologisch begriindet wurde, ist das unverzichtbare Kriterium dafiir,
dass dem ewigen Gesetz iiberhaupt Gesetzescharakter zukommt. Daraus abgeleitet
werden sodann spezifische Wirkungen und Tatigkeiten des ewigen Gesetzes, die wie-
derum mit den Appropriationen korrelieren: Das Befehlen und Verbieten entspricht
der Autoritat des Vaters, das Zuraten und Erlauben der Wahrheit des Sohnes und das
Bestrafen sowie Belohnen der Giite des Heiligen Geistes, was auch als ,Tugend‘ des
Gesetzes verstanden werden kénne.?! Diese trinititstheologischen Reflexionen zum
Wesen des ewigen Gesetzes werden schliefllich noch um eine psychologische Pers-
pektive ergdanzt, indem nun auch die Zuordnung der verschiedenen Tatigkeiten des
ewigen Gesetzes zu den drei Seelenkriften in den Blick kommt. Demnach betreffen
das Zuraten und Erlauben die Vernunft, das Befehlen und Verbieten das zornmiitige
Streben und das Bestrafen sowie Belohnen das begierliche Streben.?

Kapitel 5: Uber die Unwandelbarkeit des ewigen Gesetzes [Nr. 228]

Die trinitidtstheologischen Darlegungen des vorangegangenen Kapitels werfen die
Frage nach der Unwandelbarkeit des ewigen Gesetzes — respektive des gottlichen
Willens - auf, wenn konkrete Bestimmungen der Gebote Gottes betrachtet bzw.
grundsatzliche Aspekte des Gesetzesverstdndnisses beriicksichtigt werden. In diesem
Sinne werden zunéchst Pro- und Contra-Argumente referiert, bevor dann in der Pro-
blemlosung eine zweifache Redeweise vom Willen Gottes unterschieden wird: zum

20 Vgl. Schachten, Ordo Salutis, 50 ff.

21 Vgl. Justinian, Digesta I,3,7 (CICiv II, 112); Quintilian, Institutio oratoria 7,5,5 (ed. Butler, Bd. 3, 134;
ed. Rahn, Bd. 2, 96f).

22 Zur Unterscheidung dieser drei Seelenkrifte in der scholastischen Psychologie vgl. Lottin, Psycho-
logie et morale aux Xlle et XIIle siécles, Bd. 1, 393 ff; Werner, Der Entwicklungsgang der mittelalter-
lichen Psychologie von Alcuin bis Albertus Magnus, 115f.



2290 —— Kommentar [Nr. 229]

einen der Wille, der das Wesen Gottes ist und der im Anschluss an Gregors Hiob-Aus-
legung, die in ihrer Funktion als ,,Handbuch der Moral und Askese“? im Gesetzestrak-
tat der Summa Halensis immer wieder fiir einzelne Fragen des Gesetzesverstandnis-
ses und der Moraltheologie herangezogen wird, als der unverdanderliche ,Ratschluss
der gottlichen Vernunft bezeichnet wird; und zum anderen der zeichenhafte Wille
des gottlichen Urteilsspruchs, der als die zeitliche, d. h. verdnderliche Wirkung jenes
Ratschlusses zu verstehen ist. Die speziellen Auspragungen des ewigen Gesetzes in
Form von Geboten, Verboten usw. sind demnach Wirkungen des ewigen Gesetzes,
wahrend dieses wesenhaft jene Tatigkeiten wie das Vorschreiben, Verbieten usw.
bezeichnet, die zuvor den ,Personen’ der Trinitdt zugeordnet wurden. Die Argumente,
die zu Beginn dieses Kapitels gegen die Unwandelbarkeit des ewigen Gesetzes vorge-
bracht werden, konnen so entkraftet werden, indem einerseits die Unwandelbarkeit
der goéttlichen Vernunft betont wird und andererseits zeitgebundene Verdnderungen
konkreter Vorschriften erkldart werden kénnen.

Kapitel 6: Uber die Einheit des ewigen Gesetzes [Nr. 229]

Die Einheit des ewigen Gesetzes, die angesichts der unterschiedlichen Beziehungen
des Schopfers zu seinen Geschopfen und der Vielfalt seiner Gesetze in Frage zu stehen
scheint, wird in diesem Kapitel mit den bereits bekannten Prinzipien des Ordnungs-
denkens begriindet. So wird in der ,Ordnung der Dinge‘ in teleologischer Hinsicht
zwischen der Hinordnung auf das letzte Ziel, d.h. Gott als die erste Ursache dieser
Schopfungsordnung, und den mannigfaltigen Beziehungen und Ausrichtungen inner-
halb dieser Ordnung unterschieden. In der prinzipiellen Hinordnung auf Gott als erste
Ursache und letztes Ziel der Schépfung wird das ewige Gesetz als die ,ewige Kunst des
Guten und Wahren‘ verstanden und damit jener Begriff der ,Kunst‘ wieder aufgegrif-
fen, der zwei Kapitel zuvor erértert wurde. Wahrend die kritischen Einwande mit dieser
Antwort als erledigt betrachtet werden, folgt noch ein Abschnitt, der den Gedanken der
Einheit noch einmal trinitdtstheologisch beleuchtet, indem — wiederum im Anschluss
an die Ausfiihrungen in der Gotteslehre des ersten Teils der Summa Halsenis** — die
Vielfalt der géttlichen Namen, insofern sie etwas ,Konkretes* bezeichnen, gerade nicht
als Multiplikation des gottlichen Wesens, sondern in ihrer inneren Einheit betrachtet
wird. Davon unterschieden werden abstrakte Begriffe, die je nach Konnotation Einheit
oder Vielheit im Sinne von Verschiedenheit zum Ausdruck bringen.

Kapitel 7: Uber die Ableitung der Gesetze vom ewigen Gesetz
Nach der Wesensbestimmung des ewigen Gesetzes wird in diesem Kapitel erértert, ob
und gegebenenfalls wie die anderen Gesetze von ihm abgeleitet werden. Mit diesem

23 Dassmann, Kirchengeschichte, 193 f; vgl. Greschat, Die Moralia in Job Gregors des Grof3en, 10.
24 Vgl. Summa Halensis I Nr. 333-518 (ed. Bd. I, 492a-751b).



Erste Untersuchung: Das ewige Gesetz =—— 2291

Prinzip der ,Ableitung‘ kann der Ordnungszusammenhang der Gesetze und somit die
innere Logik des Gesetzestraktates begriindet werden. Dazu werden in vier Artikeln
verschiedene Teilfragen erortert.

Artikel 1: Leiten sich die ungerechten Gesetze vom ewigen Gesetz ab? [Nr. 230]

Die Beantwortung dieser Frage erfolgt angesichts des Prinzipiencharakters und der
gottlichen Qualitat des ewigen Gesetzes so grundsitzlich, dass damit zugleich die
Frage nach der Verursachung des Bésen beantwortet wird: Da das Bése nicht im
Sinne einer Wirkung verursacht wird, sondern im Anschluss an Augustin nur als
Mangel verstanden werden kann, lassen sich auch die ungerechten Gesetze nicht vom
ewigen Gesetz ableiten. Der Einwand, dass doch das ewige Gesetz die ungerechten
Gesetze nicht explizit verbiete und somit erlaube, wird dadurch widerlegt, dass auf
den Unterschied zwischen einer Erlaubnis und der Verursachung eines ungerechten
Gesetzes hingewiesen wird. Gegeniiber dem zweiten Einwand, der von dem Leitge-
danken der Ordnung her argumentiert und auch ungerechte Gesetze als Teil dieser
Ordnung betrachtet, wird zum einen herausgestellt, dass das Bose — und somit auch
ein ungerechtes Gesetz — eigentlich eine Unordnung bezeichnet und nur in der Hin-
sicht, dass es auf die Strafe hingeordnet ist, in einem Zusammenhang mit dem ewigen
Gesetz steht, nicht aber von diesem verursacht wird.

Artikel 2: Leitet sich das Gesetz des Zunders vom ewigen Gesetz ab? [Nr. 231]

Die Anschauung vom ,Zunder’ menschlicher Begierde bildet in der scholastischen
Soteriologie ein wichtiges Element, um die Relation von Siinde und Gnadenstand
nicht zuletzt im Blick auf das Sakrament der Taufe zu kliren.”” In Auseinanderset-
zung mit verschiedenen Stellen aus dem siebten und achten Kapitel des Romer-
briefs und deren Auslegung in den Glossen des Petrus Lombardus einerseits sowie
Auflerungen Augustins andererseits wird eine mehrfache Bedeutung und Funktion
der Redeweise vom ,Gesetz des Zunders‘ aufgezeigt: Der ,Zunder‘ der Begierde, der
die Siinde des Menschen ,anziindet’, resultiert aus dem Ungehorsam des Fleisches
gegeniiber dem Geist und bezeichnet so die Strafe im siindigen Menschen. Dabei ist
zwischen der Strafe der Schiandlichkeit und der Strafe des Leidens zu unterscheiden;
wahrend erstere ,,deformiert®, d.h. entstellt und schmachvoll ist und deshalb ihren
Ursprung nicht in Gott, sondern im Teufel hat, stammt sie als die Strafe des Leidens
und der Betriibnis von Gott, der den Menschen damit auf die gottliche Gerechtigkeit
hinordnet, indem dieser zur Umkehr ,gezwungen‘ wird. Nur in diesem, zweiten Sinne
lasst sich sagen, dass das ,Gesetz des Zunders‘ vom ewigen Gesetz abgeleitet ist. Als

25 Vgl. Summa Halensis I-1I Nr. 235-248 (ed. Bd. II, 251a-262b); Petrus Lombardus, Sententiae
11,30,8-9 (SpicBon 4, 499,26-501,9); Pesch, Kommentar zu Thomas von Aquin: Das Gesetz, 482-48;
Koster, Urstand, Fall und Erbsiinde, 141 ff.



2292 —— Kommentar [Nr.232-235]

,Gesetz der Siinde‘ hingegen, das vom Teufel stammt, realisiert sich das ,Gesetz des
Zunders* auf vierfache Weise, indem es schuldig macht, die Seele befleckt, das Gute
verhindert und eine Neigung zum Bosen bewirkt. Wenn die Summa Halensis an dieser
Stelle darauf hinweist, dass die ersten beiden Wirkungen dieses Gesetzes durch die
Taufe beseitigt werden, kommt damit ein Grundsatz der scholastischen Soteriologie
zur Geltung.

Artikel 3: Leiten sich die menschlichen Gesetze vom ewigen Gesetz ab? [Nr. 232]
Auch wenn der Gesetzestraktat der Summa Halensis insgesamt auf den Bereich der
menschlichen Gesetzgebung nur punktuell eingeht, ihn aber nicht eigenstdndig
betrachtet, wird doch mit diesem Artikel der Horizont aufgezeigt, vor dem dann die
spateren Darlegungen zur scholastischen Gesetzeslehre die theologische und moral-
philosophische Begriindung menschlicher Gesetze erérterten.?® So konstatiert die
Summa Halensis, dass jedes menschliche Gesetz, insoweit es gerecht und legitim
ist, vom ewigen Gesetz abgeleitet ist, so wie alles Gute in der Schopfung von dem
Schopfer als der ersten Giite und der ersten Wahrheit abgeleitet wird. Von diesem
allgemeinen Grundsatz her konnen sodann auch die kritischen Einwdnde widerlegt
und zugleich wichtige Feststellungen in Bezug auf das Verhdltnis von gottlichen und
menschlichen Gesetzen getroffen werden. Demnach beschrankt sich die Aufgabe der
menschlichen Gesetze darauf, Frieden zwischen den Menschen zu stiften, wahrend
die Ausrichtung der Menschen auf Gott von den gottlichen Gesetzen geregelt wird.
Was die Verbindlichkeit und die Reichweite menschlicher Gesetze anbetrifft, wird
herausgestellt, dass ein Gesetzesgehorsam nur von dem Zweck und der Rechtmaflig-
keit eines Gesetzes her zu begriinden ist, weshalb jeder die freie Entscheidung habe,
sich einem Gesetz zu verweigern, das nicht zweck- und rechtmafig ist.

Artikel 4: Leitet sich das Naturgesetz vom ewigen Gesetz ab? [Nr. 233]

Die Ableitung des Naturgesetzes aus dem ewigen Gesetz erfolgt in einer dreifachen
Abstufung, indem von einem jeweils spezifischen Naturgesetz der vernunftbegab-
ten, der sinnlichen und der nicht-sinnenbegabten Kreatur ausgegangen und zugleich
deren unterschiedliche Ndhe zum Schopfer festgestellt wird. Diese Abstufung mar-
kiert dann innerhalb der Sch6pfungsordnung eine grundsatzliche Differenz zwischen
der vernunftbegabten und der nicht-vernunftbegabten Kreatur, insofern letztere in
ihrer Tatigkeit vom Naturgesetz bestimmt wird und damit dessen Vorschrift erfiillt,
wahrend das vernunftbegabte Geschopf eine freie Entscheidungsfahigkeit besitzt,
seine Tatigkeit selbst zu bestimmen. Was nun das Verhiltnis dieses selbstbestimm-
ten Handelns — und damit zeitlicher Gesetze — zum Naturgesetz anbetrifft, so wird

26 Vgl. z. B. Thomas von Aquin, Summa Theologica I-1I qq. 95-97 (Opera omnia, Bd. 7, 174-192; DThA
13, 91-144); Pesch, Kommentar zu Thomas von Aquin: Das Gesetz, 585-593.



Erste Untersuchung: Das ewige Gesetz =——— 2293

hier von einer allgemeinen ,Einpflanzung‘ bzw. ,Einprdagung‘ des Naturgesetzes in
der Schopfung ausgegangen, die im speziellen Fall der vernunftbegabten Kreatur
auf deren Mitwirkung in Form eines rationalen Erfassens angewiesen ist, damit das
Naturgesetz ,,in uns ist“ (zu 1). Dieser Ansatz wird dann in dem zweiten Abschnitt
des Gesetzestraktates, der sich ausfiihrlich mit dem Naturgesetz befasst, aufgegriffen.

Kapitel 8: Uber diejenigen, die dem ewigen Gesetz unterworfen sind

In diesem Kapitel wird der Geltungsbereich des ewigen Gesetzes bestimmt. Dazu
werden fiinf Teilfragen erortert, wobei die letzte Teilfrage noch einmal in zwei
Fragen — Artikel 5 und 6 — untergliedert ist.

Artikel 1: Ist Gottes Wille dem ewigen Gesetz unterworfen? [Nr. 234]

In diesem Artikel wird das Verhdltnis von Gottes Willen und dem ewigen Gesetz so
geklart, dass beide als identisch angesehen werden miissen, aber jeweils unterschied-
liche Aspekte bezeichnen, insofern mit dem ,Willen‘ die Giite und mit dem ,Gesetz’
die Ordnung betont wird. Diese Verhdltnisbestimmung entspricht der Relation von
Gottes Willen und der Vernunft, die ebenfalls in der Sache eine Einheit sind, womit
der erste Einwand widerlegt wird. In Bezug auf das zweite Gegenargument wird die
Abfolge von Gottes Willen und der Gerechtigkeit betrachtet und festgehalten, dass die
Gerechtigkeit dem Willen Gottes folgt und nicht umgekehrt, sodass er dem ewigen
Gesetz unterworfen wire.

Artikel 2: Ist der Gottessohn dem ewigen Gesetz unterworfen? [Nr. 235]

Angesichts der trinitdatstheologischen Unterordnung des Sohnes unter den Vater stellt
sich die Frage, ob der Gottessohn damit auch dem ewigen Gesetz unterworfen ist. Im
Anschluss an Hilarius von Poitiers (um 315-367), der mit seinen Werken ,Uber die Tri-
nitdt‘ und ,Uber die Synoden oder den Glauben der Orientalen‘ eine wichtige Briicken-
funktion zwischen den Theologen der Ost- und der Westkirche bildete,*” wird auf die
Notwendigkeit sprachphilosophischer Prazision verwiesen und deshalb zunéchst die
unterschiedliche Verwendung des Begriffs ,Unterwerfung* im Blick darauf analysiert,
welche Relation darin jeweils zur Geltung kommt. Damit wird der Ansatz aufgegriffen,
den Boethius in seinem Kommentar zur aristotelischen Kategorienschrift entwickelt
hat.?® So kann aufgezeigt werden, dass die Redeweise von der Unterwerfung des Got-
tessohnes unter den Vater eine Ursprungsrelation bezeichnet und somit eine Bezie-
hung der Gleichheit zum Ausdruck bringt, nicht aber als Unwiirdigkeit oder Unterle-
genheit aufzufassen ist. Gleiches gilt fiir den Gehorsam des Gottessohnes gegeniiber
dem Vater, womit ebenfalls keine Minderwertigkeit oder Machteinbufie des Sohnes

27 Vgl. Burns, Hilarius von Poitiers, 1733.
28 Vgl. Boethius, In categorias Aristotelis II (PL 64, 223).



2294 —— Kommentar [Nr.236—240]

bezeichnet wird, sondern vielmehr dessen Autorisierung durch den Vater. Der Got-
tessohn ist deshalb nicht dem ewigen Gesetz unterworfen, sondern er ist mit diesem
identisch, insofern es ,,das Recht aus einer ersten Autoritédt bezeichnet“ (L6sung).

Artikel 3: Sind die vernunftlosen Lebewesen dem ewigen Gesetz unterworfen?

[Nr. 236]

Da vernunftlose Lebewesen sich dem ewigen Gesetz nicht freiwillig unterwerfen und
somit auch nicht fiir ihre Tatigkeiten belohnt oder bestraft werden kénnen, scheinen
sie dem ewigen Gesetz nicht unterworfen zu sein. Dagegen wird in diesem Artikel im
Anschluss an Anselm von Canterbury dargelegt, dass die vernunftlosen Lebewesen
das ewige Gesetz auf natiirliche Weise bewahren und ihm insofern auch unterwor-
fen sind. Ohne dass das in diesem Zusammenhang explizit ausgefiihrt wird, ist der
Hinweis auf die natiirliche Bewahrung des ewigen Gesetzes im Sinne der Ableitung
des Naturgesetzes vom ewigen Gesetz zu verstehen, wie sie im vierten Artikel des vor-
angegangenen Kapitels begriindet wurde.

Artikel 4: Sind die Verworfenen dem ewigen Gesetz unterworfen? [Nr. 237]

Mit dem Hinweis auf die zweifache Funktion des ewigen Gesetzes, etwas vorzuschrei-
ben und zu bestrafen, wird begriindet, warum auch die Verworfenen dem ewigen
Gesetz unterworfen sind, insofern hier ndmlich der Aspekt der Bestrafung im Vor-
dergrund steht. In der Auseinandersetzung mit den kritischen Einwanden wird noch
einmal die umfassende Ordnung des ewigen Gesetzes herausgestellt, die auch die
zeitlichen Gesetze umschlief3t, die den Verworfenen auferlegt werden.

Artikel 5: Sind die Gerechten dem ewigen Gesetz unterworfen? [Nr. 238]

In der knappen Erorterung dieser Frage geht es vor allem um die Unterscheidung zwi-
schen der Notwendigkeit des Zwanges und dem freien Willen. Die ,Unterwerfung‘ der
Gerechten unter das ewige Gesetz wird von einem Zwang abgegrenzt, um die anthro-
pologische und somit auch soteriologische Relevanz des freien Willens nicht einzu-
schrinken.? In diesem Sinne wird auch zwischen dem Sein ,im Gesetz‘ und dem Sein
,unter dem Gesetz‘ unterschieden: Ersteres bezeichnet den freiwilligen Gehorsam
gegeniiber dem ewigen Gesetz, letzteres ein zwanghaftes, von der Angst motiviertes
Handeln nach dem Gesetz.

Artikel 6: Sind die Seligen dem ewigen Gesetz unterworfen? [Nr. 239]
In einer eschatologischen Perspektive wird nach dem Fortbestand des ewigen Geset-
zes in der himmlischen Existenz der Seligen gefragt und zugleich in soteriologischer

29 Vgl. Korolec, Free will and free choice, 630f.



Erste Untersuchung: Das ewige Gesetz =——— 2295

Hinsicht der Zusammenhang mit dem Verdienstgedanken thematisiert. Dabei bezieht
sich die Summa Halensis zum einen auf Augustin und zum anderen auf Cassiodor
(um 485 — um 580), der mit seinen ,Institutiones®, einer Art Studienfiihrer, den mittel-
alterlichen Bildungsplan mafigeblich geprdgt hat und dessen Auslegung der Psalmen
im Mittelalter weit verbreitet war.3° Die Frage dieses Kapitels wird mit einer Unterschei-
dung zwischen dem Streben nach Verdiensten und der Verpflichtung zum Gehorsam
beantwortet — da das Streben nach Verdiensten ein Merkmal des irdischen Lebens der
Christen ist, sind die Seligen im Himmel diesem besonderen Aspekt des ewigen Geset-
zes nicht mehr unterworfen, wohl aber der Verpflichtung zum Gehorsam, insofern sie
sich mit ihrem Willen dem gé6ttlichen Willen ,gleichférmig‘ machen. Mit dieser theolo-
gischen Begriindung des Gehorsams erfolgt — gerade auch in einer eschatologischen
Perspektive — eine Abgrenzung zu dem Missverstdndnis, als handele es sich hierbei
um eine ethische Kategorie, die auf innerweltliche Macht- und Abhangigkeitsverhalt-
nisse zuriickzufiihren sei.>

Kapitel 9: Uber die Wirkungen des ewigen Gesetzes [Nr. 240]

Den Abschluss des gesamten ersten Abschnitts des Gesetzestraktates, der sich mit
dem ewigen Gesetz befasst, bildet ein Kapitel, das die Wirkungen des ewigen Geset-
zes behandelt. Dabei beschrdnkt sich die Erorterung auf die Frage nach der Anzahl
der Wirkungen, wahrend in Bezug auf deren genauere Spezifizierung — als Vorschrift
und Verbot, Erlaubnis und Rat sowie Bestrafung und Belohnung — auf die Ausfiih-
rungen zur Willenslehre im ersten Teil der Summa Halensis verwiesen wird.?? Mit der
Einteilung in diese sechs Kategorien und deren jeweilige Zuordnung schliefdt sich
der Gesetzestraktat Isidor von Sevilla und dem Decretum Gratiani an. Die Gegenar-
gumente werden sodann widerlegt, indem sowohl im Blick auf das Verhiltnis von
gottlichem und menschlichem Gesetz als auch in Bezug auf die Relation von goétt-
lichem Willen und ewigem Gesetz aufgezeigt wird, dass die unterschiedlichen Wir-
kungen des ewigen Gesetzes mit diesen sechs Kategorien umfassend beschrieben
werden konnen. Ein spezielles Problem, das in der Auseinandersetzung mit dem
letzten Einwand erortert wird, betrifft Handlungen der vernunftbegabten Schopfung,
die eigentlich nicht erlaubt sind — wie die Ehescheidung —, aber doch erlaubt werden,
um eine schwerwiegendere Verfehlung zu verhindern. Diese Form der ,Erlaubnis des
Unerlaubten’, die an dieser Stelle als eine Unterkategorie der ,Erlaubnis‘ betrachtet
wird, spielt dann in den materialethischen Ausfiihrungen zum mosaischen Gesetz
noch eine wichtige Rolle.

30 Vgl. Alonso-Niinez/Gruber, Cassiodor(us), 1152f.

31 Zu den theologischen und rechtshistorischen Aspekten dieses Konzeptes von ,Gehorsam’ vgl. von
Mayenburg, Ubi est incolumitas obedientiae, ibi sana est forma doctrinae, 256 ff.

32 Vgl. Summa Halensis I Nr. 274-282 (ed. Bd. I, 376a—398b).



2296 —— Kommentar [Nr. 241]

ZWEITE UNTERSUCHUNG: DAS NATURGESETZ

In der Ordnung der Gesetze, die vom ewigen Gesetz abgeleitet sind, wird zundchst das
Naturgesetz untersucht. Dieser Abschnitt des Gesetzestraktates der Summa Halensis
hat der weiteren Entwicklung der scholastischen Naturrechtslehre wichtige Impulse
gegeben.® Zuvor hatten sich bereits die Legisten und Dekretisten mit dem Naturge-
setz befasst,>* bevor dann Wilhelm von Auxerre einen systematischen Ansatz entwi-
ckelte.®® Alexander von Hales schenkte dieser Thematik in seinen Sentenzenglossen
hingegen nur wenig Aufmerksamkeit.*® Die Untersuchung der Summa Halensis ist in
vier grof3e Abschnitte gegliedert, die sich mit den grundlegenden Fragen befassen, (1)
ob es das Naturgesetz gibt, (2) was bzw. (3) auf welche Weise es ist und (4) was dazu
gehort.

Erste Frage: Gibt es ein Naturgesetz?

Kapitel 1: Ist ein Naturgesetz der vernunftbegabten Schdpfung beigegeben? [Nr. 241]
Die grundsitzliche Frage, ob es ein Naturgesetz gibt, wird zu Beginn mit dem
Verweis auf die biblischen Belegstellen fiir die Existenz des Naturgesetzes — vor allem
R6m 2,14 — beantwortet. Die Dreiteilung des Naturgesetzes in ein Gesetz der weder
mit Vernunft noch mit Sinnen begabten Kérperwelt, der mit Sinnen ausgestatteten
Lebewesen und der vernunftbegabten Schopfung, wie sie hier von Jer 31,36 und
Isidor her entwickelt wird, findet sich bereits bei Wilhelm von Auxerre, ist zuvor

33 Vgl. Grabmann, Das Naturrecht der Scholastik von Gratian bis Thomas von Aquin, 75 ff; Lottin, Le
Droit Naturel chez Saint Thomas d’Aquin et ses prédécesseurs, 53 ff; ders., Psychologie et moral aux
Xlle et XIIle Siécles, Bd. 2/1, 49 ff; Steinmiiller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und
des Alexander von Hales in der ,Summa fratris Alexandri“, 343; Luscombe, Natural morality and
natural law, 708 f; Stamm, Die Naturrechtslehre bei Alexander von Hales, Bonaventura und Johannes
Duns Scotus, 674 ff; Pizzorni, Il diritto naturale dalle origini a S. Tommaso d’Aquino, 388 ff; Mandrella,
Das Isaak-Opfer, 69 ff; Perkams, Lex naturalis vel ius naturale, 109 ff.

34 Vgl. Weigand, Die Naturrechtslehre der Legisten und Dekretisten von Irnerius bis Accursius und
von Gratian bis Johannes Teutonicus, 121 ff.

35 Vgl. Wilhelm von Auxerre, Summa aurea III, tr. 18 (SpicBon 18a, 368-385); Lottin, Le Droit Naturel
chez Saint Thomas d’Aquin et ses prédécesseurs, 33 ff; Lackas, Die Ethik des Wilhelm von Auxerre, 37;
Grabmann, Das Naturrecht der Scholastik von Gratian bis Thomas von Aquin, 71ff; Steinmiiller, Die
Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der ,,Summa fratris Ale-
xandri“, 343; Pizzorni, Il diritto naturale dalle origini a S. Tommaso d’Aquino, 370 ff; Ernst, Ethische
Vernunft und christlicher Glaube, 363 ff; Mandrella, Das Isaak-Opfer, 56 ff; Perkams, Lex naturalis vel
ius naturale, 104 ff.

36 Vgl. Steinmiiller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in
der ,,Summa fratris Alexandri“, 343 Anm. 3.

37 Vgl. Wilhelm von Auxerre, Summa aurea IV, tr.17 c.3 q.2 (SpicBon 19, 395,41-52); Steinmiiller, Die



Zweite Untersuchung: Das Naturgesetz =——— 2297

aber auch schon in der Friihscholastik vertreten worden.>® Im Gesetzestraktat der
Summa Halensis wird eine solche Dreiteilung der Schépfungsordnung zunidchst in
der ersten Untersuchung zum ewigen Gesetz aufgezeigt, wo es um die Ableitung des
Naturgesetzes geht.> Die Redeweise von den natiirlichen ,Gesetzen des Himmels und
der Erde‘ (d) zu Beginn der Untersuchung iiber das Naturgesetz konnte durchaus die
Perspektive fiir eine — im damaligen Sinn — naturwissenschaftliche Erforschung der
,Naturgesetze‘ er6ffnen, sie unterschied sich aber von einem modernen Verstandnis
der Naturgesetze ganz wesentlich dadurch, dass sie von einer Begriindung der Natur-
gesetze in bzw. durch Gott ausging.*°

Das Kapitel befasst sich vor allem mit der Frage, ob der vernunftbegabten Schop-
fung ein Naturgesetz eingegeben ist. Dagegen werden in den Gegenargumenten ins-
besondere zwei Einwdnde erhoben: Zum einen wird auf die Bedeutung des mensch-
lichen Willens verwiesen, der keinem Naturgesetz unterworfen sein konne, weil der
Wille iiber der Natur stehe; und zum anderen wird bestritten, dass zusatzlich zu dem
ewigen Gesetz, das der vernunftbegabten Schépfung eingepragt ist und wodurch
diese alles Innere beurteilen kdonne, sowie dem geschriebenen — mosaischen und
evangelischen — Gesetz, das die Beurteilung alles Aufieren ermégliche, noch ein wei-
teres Gesetz postuliert werden miisse. Diesen Einwdnden gegeniiber wird in der Pro-
blemlosung festgestellt, dass die vernunftbegabte Schopfung ebenso, wie sie iiber
eingeborene Prinzipien der Wahrheitserkenntnis verfiigt, auch eine ,eingeborene
Richtschnur® aufweist, die sie zum Guten lenkt, und diese Richtschnur werde ,Na-
turgesetz‘ genannt. In der Auseinandersetzung mit dem ersten Gegenargument wird
dann eine komplexe Korrelation zwischen dem Naturgesetz und dem freien Willen der
vernunftbegabten Schopfung aufgezeigt, je nachdem ob natiirliche Kréifte wie z.B.
die Zeugungs- und Verdauungsfdhigkeit, die vom Naturgesetz geregelt werden, dem
freien Willen unterworfen sind oder nicht. Zudem wird auch noch auf jenes Naturge-
setz hingewiesen, das als das ,Gesetz der h6chsten ungeschaffenen Natur® grundsatz-
lich iiber dem freien Willen der vernunftbegabten Schopfung steht, sowie das Natur-
gesetz, das im Gesetz und dem Evangelium als dem ,Extrakt‘ dieses Naturgesetzes
enthalten und damit auf3erhalb des freien Willens ist. Dieser Ansatz wird dann auch
in der Auseinandersetzung mit dem dritten und vierten Gegenargument weiter entfal-
tet. Dabei wird noch einmal — wie bereits in der ersten Untersuchung iiber das ewige
Gesetz** — das Verhiltnis zwischen dem freien Willen und der Notwendigkeit, das

Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der ,,Summa fratris Ale-
xandri®, 345.

38 Vgl. Steinmiiller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in
der ,,Summa fratris Alexandri®, 345.

39 Vgl. Summa Halensis III Nr. 233 (ed. Bd. IV/2, 328a-329b; in dieser Ausgabe S. 82-89).

40 Vgl. Steinmiiller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in
der ,,Summa fratris Alexandri“, 339.

41 Vgl. Summa Halensis III Nr. 238 (ed. Bd. IV/2, 333a-b; in dieser Ausgabe S. 100-103).



2298 —— Kommentar [Nr.242-243]

Gesetz zu befolgen, bestimmt, indem zwischen dem Streben der vernunftbegabten
Schopfung nach Gliick und seinem unbestimmten Streben, ,,ndmlich dass der freie
Wille erstreben oder nicht erstreben kann“ (zu 4), unterschieden wird. Beides wird
vom Naturgesetz geregelt, aber auf unterschiedliche Weise, insofern es als Regelung
des Strebens nach Gliick ein Gesetz der Notwendigkeit ist, aber als Richtschnur fiir
das unbestimmte Streben nicht eine solche Notwendigkeit aufweist, sondern dem
freien Willen seinen Spielraum ldsst. So ist das Naturgesetz die Richtschnur der Frei-
heit des freien Willens, insofern es ihn ausrichtet auf das, was ,ntitzt‘ und ,sich ziemt°,
wie im Anschluss an Anselm festgestellt wird (zu 3).

Dem kritischen — zweiten — Einwand, es sei nicht notwendig, iiber das ewige
Gesetz hinaus mit dem Naturgesetz ein weiteres Gesetz zu postulieren, das der ver-
nunftbegabten Kreatur eingeprégt ist, wird entgegengehalten, dass das Naturgesetz
nichts anderes bezeichne als den Begriff fiir das ewige Gesetz, das der Seele einge-
prégt ist. Das Naturgesetz wird damit — wie bei einem Siegel und dessen Wachsab-
druck — zum ,Gleichnis und Bild fiir das gottliche Gesetz und die Giite Gottes*.

Wenn im fiinften Gegenargument darauf verwiesen wird, dass das sinnliche
Vermdgen keines formalen Prinzips als Richtschnur bediirfe, um sein Ziel zu errei-
chen, und deshalb auch dem Verstand, der doch vollkommener sei, nicht ein solches
Prinzip eingepréagt sei, so wird dem entgegengehalten, dass das Ziel des Verstandes
an einem ,hoheren Ort‘, d. h. von Gott, der zugleich Prinzip und Ziel des Verstandes
ist, festgelegt wird und der Verstand darauf hingeordnet ist. Deshalb ist es nétig, dass
ihm eine solche Richtschnur eingeprégt ist.

Kapitel 2: Ist das Naturgesetz geschaffen oder ungeschaffen? [Nr. 242]

Das Naturgesetz ist, insoweit es mit dem ewigen Gesetz identisch ist, ungeschaffen;
als Vorbild hingegen, das der Seele dazu dient zu erkennen, was getan werden soll
und was nicht, ist es geschaffen. Entsprechend wird hinsichtlich der Beurteilung nie-
derer Dinge zwischen dem ewigen, ungeschaffenen Gesetz als der vorbildlichen For-
malursache und dem geschaffenen Naturgesetz als der abgebildeten Formalursache
unterschieden. Der Einwand, eine ,geistige Anschauung‘ miisse mit Augustin immer
auf die Sache selbst und nicht auf ein Bild oder Gleichnis bezogen werden, wird
mit einer abgestuften Theorie der Anschauungen beantwortet. Dabei wird zundchst
zwischen der korperlich-sinnlichen Wahrnehmung, der sinnlichen Vorstellung in
Traumen und der geistigen Anschauung differenziert und werden dann noch einmal
drei Formen bzw. Stufen geistiger Anschauung unterschieden: eine, die ,korperlich’
genannt wird, weil sie durch ein Bild erfolgt, das von der sinnlichen Wahrnehmung
abstrahiert; eine zweite, deren Bild von der sinnlichen Vorstellung abstrahiert, sowie
eine dritte, die die Dinge nicht durch Bilder erkennt, sondern so, wie sie sind. Diese
dritte Stufe der geistigen Anschauung wird mit dem dritten Himmel identifiziert, von
dem Paulus in 2Kor 12,2 spricht, und damit wird ein Motiv aufgegriffen, das in Entrii-
ckungsvisionen und mystischen Vorstellungen einer ekstatischen Himmelsreise der



Zweite Untersuchung: Das Naturgesetz =——— 2299

Seele eine grof3e Rolle spielte.*> Im Zusammenhang des vorliegenden Gesetzestrakta-
tes geht es hingegen allein um die erkenntnistheoretische Unterscheidung verschie-
dener Formen geistiger Anschauung.

Zweite Frage: Was ist das Naturgesetz?

Kapitel 1: Ist das Naturgesetz ein Vermdgen, eine Leidenschaft oder ein Habitus?

[Nr. 243]

Nachdem die Existenz des Naturgesetzes aufgezeigt und auch gekldart worden
ist, inwiefern es sowohl ungeschaffen als auch geschaffen ist, geht es nun um die
Wesensbestimmung des Naturgesetzes. Zuerst wird die Frage gestellt, ob das Natur-
gesetz als eine Potenz, eine Leidenschaft oder ein Habitus anzusehen ist. Damit wird
eine Kategorisierung iibernommen, wie sie Aristoteles in der Nikomachischen Ethik
dargelegt und Alexander von Hales dann in seiner Sentenzenglosse rezipiert hat.*®
Dabei versteht Aristoteles unter der ,Leidenschaft’ eine ,irrationale Regung“** wie
beispielsweise Zorn und Hass sowie Freude; eine ,Potenz‘ ist nach Aristoteles eine
»Anlage [...], wodurch wir als fahig bezeichnet werden, die irrationalen Regungen zu
fiihlen*, wihrend ein ,Habitus® die ,,feste Grundhaltung ist [...], kraft dessen wir uns
den irrationalen Regungen gegeniiber richtig oder unrichtig verhalten“>. Auch wenn
die Summa Halensis in der Erorterung der kritischen Einwdnde gegeniiber dieser aris-
totelischen Kategorisierung explizit darauf hinweist, dass es in der Seele viel mehr
gibt, als mit den aristotelischen Kategorien bezeichnet wird,*® orientiert sie sich in
diesem Kapitel doch an dieser Einteilung. Da nun ausgeschlossen werden kann, dass
das Naturgesetz eine ,Potenz‘ bezeichnet, da diese unbestimmt, das Naturgesetz aber
bestimmt ist, es aber im Anschluss an den Damaszener auch nicht als ,Leidenschaft’
verstanden werden kann, geht es fiir die Summa Halensis vor allem um die Frage,
ob und gegebenenfalls wie das Naturgesetz als ,Habitus‘ aufzufassen ist. Indem der
Habitus als eine ,schwer bewegliche Disposition® bestimmt wird, kommt zun&chst
einmal zur Geltung, dass die Prinzipien des Naturgesetzes ,,nicht durch die Sinne ver-
mittelt werden [...], sondern vor jeder Erfahrung liegen“’. In der theologischen Tradi-

42 Vgl. Windisch, Zweiter Korintherbrief, 374-376; Graf3er, Der zweite Brief an die Korinther. Kapi-
tel 8,1-13,13, 187-189.

43 Vgl. Alexander von Hales, Glossa in Libri IV Sententiarum Petri Lombardi, II d.27 [10b] (BFS 13,
260,20 f); Luscombe, Ethics in the Early Thirteenth Century, 663f.

44 Aristoteles, Ethica Nicomachea II,4; 1105b 21 (ed. Bywater, 29); vgl. Wolf, Nikomachische Ethik,
69f.

45 Aristoteles, Ethica Nicomachea I1,4; 1105b 23-28 (ed. Bywater, 29).

46 Vgl. Summa Halensis III Nr. 243 zu 1 (ed. Bd. IV/2, 343b; in dieser Ausgabe S. 132f).

47 Steinmiiller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der
»,Summa fratris Alexandri“, 363 f, der in diesem Zusammenhang darauf verweist, dass der Augustinis-
mus, der diese Auffassung prégt, von Wilhelm von Auxerre noch pragnanter vertreten wird (vgl. Wil-



2300 —— Kommentar [Nr.244-245]

tion, auf die sich die Summa Halensis hier bezieht, wurde die Frage, in welcher Weise
das Naturgesetz als Habitus anzusehen sei, damit beantwortet, dass es — in der Ausle-
gung von ROm 2,14 — einerseits einen Akt der Vernunft und andererseits den Habitus
des Willens bezeichne.*® Demgegeniiber entwickelt die Summa Halensis jedoch einen
anderen Losungsansatz, indem sie das Naturgesetz der Willensfreiheit zuordnet, die
wiederum als ,Befihigung der Vernunft und des Willens* verstanden wird.*® Spiegelt
sich in diesem Ternar die goéttliche Trinitdt wider, insofern die ,Befdhigung‘ mit der
héchsten Macht des Vaters korrespondiert, die ,Vernunft mit der Weisheit des Gottes-
sohnes und der ,Wille‘ mit der Giite des Heiligen Geistes, so liegt die Freiheit in erster
Linie in der ,Befahigung‘ und ist deshalb das Naturgesetz als ein ,Habitus der Befdhi-
gung’ aufzufassen. Dieser Ansatz wird im weiteren Duktus des Gesetzestraktates — in
der Frage nach der ,Wurzel‘ der Tugenden und der Moralgesetze — dann noch einmal
aufgegriffen und vertieft.*®

Kapitel 2: Ist das Naturgesetz ein erkennender oder bewegender Habitus? [Nr. 244]
Dieses Kapitel kniipft an das vorangegangene an, indem es die dreifache Tatigkeit des
Naturgesetzes in Relation zur Befdhigung, zur Vernunft und zum Wollen herausstellt.
So wird der bindende Charakter des Naturgesetzes in Bezug auf die Befdhigung ebenso
unterstrichen wie seine Funktion, die Vernunft zu erhellen und den Willen zum Guten
anzuspornen. Der Zusammenhang mit der Etymologie des Begriffs ,Gesetz® wird an
dieser Stelle nur hinsichtlich des Vernunftaspektes hergestellt, indem Isidors Ablei-
tung des ,Gesetzes (lex) von ,Lesen’ (legere) aufgegriffen wird. An anderer Stelle wird
dann auch noch explizit auf die etymologische Herleitung des Gesetzes von ,Binden’
(ligare) sowie ,Auswihlen® (eligere) verwiesen.*!

helm von Auxerre, Summa aurea I, tr.16 c.1; III, tr.18 c.4 [SpicBon 17, 551,71-552,92; 18a, 379,1-381,58]),
wihrend dann Bonaventura diese Position gerade im Anschluss an Aristoteles verworfen hat (vgl.
Bonaventura, In secundum librum Sententiarum, d.39 a.1 q.2 [ed. Opera, Bd. 2, 903b-904al).

48 Vgl. Petrus Lombardus, Collectanea in epistolam ad Romanos 2,14 (PL 191, 1345). — Diese Auffas-
sung wird in einer Quaestio quodlibetalis vertreten (Codex Vaticanum latinum 4245, fol. 63vb [ed.
Lottin, Le Droit Naturel chez Saint Thomas d’Aquin et ses prédécesseurs, 125), die eine Quelle fiir den
Gesetzestraktat des Johannes von La Rochelle darstellen kénnte (vgl. Steinmiiller, Die Naturrechts-
lehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der ,,Summa fratris Alexandri®, 364
Anm. 13).

49 Vgl. Summa Halensis III Nr. 244 (ed. Bd. IV/2, 344a; in dieser Ausgabe S. 134 f). — Sie schreibt diese
Auffassung Augustin zu (vgl. Summa Halensis I-II Nr. 154 u. 391f (ed. Bd. II, 203a.469a.470b); III Nr. 2
II (ed. Bd. IV/2, 10a) und folgt damit Wilhelm von Auxerre (vgl. ders., Summa aurea I, tr.10 c.1 [Spic-
Bon 17, 276,2f]). Tatsdchlich stammt diese Definition der Willensfreiheit aus der Summa Sententiarum
(Ps.-Hugo von St. Viktor, Summa Sententiarum II1,8 [PL 176, 101]; vgl. Summa Halensis Il Nr. 2 [ed. Bd.
IV/2, 10 Anm. 1]; Steinmiiller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von
Hales in der ,Summa fratris Alexandri*, 364 Anm. 18).

50 Vgl. Summa Halensis III Nr. 279 zu a-g (ed. Bd. IV/2, 420b; in dieser Ausgabe S. 408 f).

51 Vgl. ebd., III Nr. 277 (ed. Bd. IV/2, 416b; in dieser Ausgabe S. 394f).



Zweite Untersuchung: Das Naturgesetz = 2301

Kapitel 3: Ist das Naturgesetz identisch mit dem Gewissen und der Synderesis?
[Nr. 245]
In diesem Kapitel wird eine Frage thematisiert, die in der scholastischen Naturrechts-
lehre und Ethik eine grof3e Rolle gespielt hat.>? Die Unterscheidung zwischen ,Gewis-
sen‘ und ,Synderesis® erfolgte erstmals bei Philipp dem Kanzler.>* Die Summa Halenis
griff diese Unterscheidung auf und verkniipfte damit die Frage, in welcher Relation
beide zum Naturgesetz stehen. Das Gewissen wird hierbei als ein natiirliches Urteils-
vermogen verstanden und deshalb der Vernunft zugeordnet, wahrend die Synderesis
eine Hinneigung zum Guten bezeichnet, die dem menschlichen Willen von Natur aus
innewohnt. Mit dieser Zuordnung der Synderesis zum Willen unterscheidet sich die
Summa Halensis nicht nur von Wilhelm von Auxerre, sondern auch von den Senten-
zenglossen des Alexander von Hales, bei denen jeweils eine Zuordnung zur Vernunft
erfolgt.>* Dieses Kapitel ist somit fiir die Verfasserfrage des Gesetzestraktates — wie
auch die verwickelte Redaktionsgeschichte der Summa Halensis insgesamt — von
besonderer Bedeutung, da hier eine deutliche Differenz zwischen Alexander und
Johannes von La Rochelle zu Tage tritt.>

Die Relation des Gewissens zum Naturgesetz wird nun im Gesetzestraktat der
Summa Halensis so bestimmt, dass die Grundaussagen des Naturgesetzes durch das
Gewissen der Vernunft vermittelt werden (Losung). Das Gewissen ist also inhaltlich
mit dem Naturgesetz identisch, jedoch formal von ihm unterschieden, da es von ihm
verursacht ist und somit eine Wirkung des Naturgesetzes darstellt (zu I2). Als mensch-
liches Gewissen kann es irren und ist es im Unterschied zum Naturgesetz auch nicht
bei allen V6lkern gleich (I a u. c). Auf die Gewissenshildung und das darin begriindete
Urteil der menschlichen Vernunft folgt die Motivation des Willens durch die Synde-
resis als dem ,,Funken des Gewissens* (L6sung). Ebenso wie dieses stimmt auch die
Synderesis inhaltlich mit dem Naturgesetz iiberein, allerdings nicht in dem gleichen
Maf3e, denn das Naturgesetz gibt auch noch vor, was zu meiden ist — das wiederum

52 Vgl. Perkams, Synderesis, Wille und Vernunft im 12. Jahrhundert, 19 ff.

53 Vgl. Philipp der Kanzler, Summa de bono — De bono nature IV q.2,3 (ed. Wicki, Bd. 1, 201,46-50);
Grabmann, Das Naturrecht der Scholastik von Gratian bis Thomas von Aquin, 27; Steinmiiller, Die
Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der ,,Summa fratris Alex-
andri“, 369 Anm. 73; Potts, Conscience, 690 ff.

54 Vgl. Wilhelm von Auxerre, Summa aurea II, tr. 10 c.6 q.1 (SpicBon 17, 301,95f); Alexander von
Hales, Glossa in Libri IV Sententiarum Petri Lombardi, II d.40 [IId] (BFS 13, 383,16-19); Steinmiiller,
Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der ,,Summa fratris
Alexandri“, 370 Anm. 83; 373 Anm. 118).

55 So wird der erste Teil der Summa Halensis von Alexanders Verhéltnisbestimmung von Naturge-
setz und Gewissen bestimmt (Summa Halensis I-1I Nr. 425 [ed. Bd. II, 499a-b]; vgl. Henquinet, Ist
der Traktat De legibus et praeceptis in der Summa Alexanders von Hales von Johannes von Rupella?,
2391.249).



2302 —— Kommentar [Nr. 246-247]

vermag die Vernunft durch das Gewissen zu erkennen, jedoch ist es im eigentlichen
Sinn nicht Motivation des Willens (zu I 1 u. 2).%¢

Dritte Frage: Auf welche Weise ist das Naturgesetz?

Kapitel 1: Ist das Naturgesetz zerstorbar oder nicht? [Nr. 246]

In diesem Kapitel steht die Frage im Vordergrund, ob das Naturgesetz durch mensch-
liche Schuld zerst6ért werden kann bzw. was davon in der menschlichen Seele nach
der Siinde iibrig bleibt. Zundchst wird zwischen dem Wesen und der Wirkung des
Naturgesetzes unterschieden und daraufhin festgestellt, dass die Wirkung des Natur-
gesetzes aufgehoben werden kann, wenn die menschliche Seele durch die Siinde ,,ver-
dunkelt” wird (Losung). In seinem Wesen kann das Naturgesetz aber nicht zerstort
werden und bleibt seine ,,Schrift“ stets in ihr (ebd.). In soteriologischer Perspektive
ist fiir das Verhaltnis von Natur und Gnade bedeutsam, wie in der Auseinanderset-
zung mit dem dritten Einwand aufgezeigt wird, dass zwar das Gesetz der Gnade durch
die Schuld zerstort werden kann, nicht jedoch das Naturgesetz, weil dieses dauerhaft
zum ,,Besitz“ der Seele wird (zu 3).

Kapitel 2: Ist das Naturgesetz wandelbar? [Nr. 247]

Die Frage, ob das Naturgesetz sich wandeln kann, ist nicht nur von metaphysischer
Bedeutung, sondern zugleich ethisch relevant, weil damit die Anpassung des Natur-
gesetzes an sich verdndernde historische Entwicklungen und die Moglichkeit der
Dispensation vom Naturgesetz in den Blick kommt.>” Zu Beginn des Kapitels werden
den Argumenten, die insbesondere vom Decretum Gratiani fiir die Unveranderlich-
keit des Naturgesetzes angefiihrt werden, Gegenargumente gegeniibergestellt, die
aus Isidors Etymologien, einigen alttestamentlichen Stellen wie auch anderen Aus-

56 Mit dieser Problemldsung grenzte sich Johannes von La Rochelle von der theologischen Tradition
ab, die das Naturgesetz mit der Synderesis identifizierte (Roland von Cremona, Ms. 795 [ed. Lottin,
Le Droit Naturel chez Saint Thomas d’Aquin et ses prédécesseurs, 115]; Wilhelm von Auxerre, Summa
aurea II, tr. 10 c.6 q.1 [SpicBon 17, 298-303]; vgl. Lottin, Le Droit Naturel chez Saint Thomas d’Aquin et
ses prédécesseurs, 41; Lackas, Die Ethik des Wilhelm von Auxerre, 38). Seinem Ansatz folgte dann Bo-
naventura (vgl. ders., Sententiarum II d.39 a.2 q.1 zu 4 [Opera omnia, Bd. 2, 911]), wihrend die andere
Linie von Albertus Magnus wie auch Thomas von Aquin fortgesetzt wurde (vgl. Albertus Magnus, De
homine - De viribus animae motivis, 4.1 [Opera omnia, Bd. 27,2, 527-531]; Thomas von Aquin, Summa
theologica 111 q.94 a.1 ad 2 [Opera omnia, Bd. 7, 168b; DThA 13, 70]; Steinmiiller, Die Naturrechtsleh-
re des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der ,,Summa fratris Alexandri“, 372
Anm. 109).

57 Die Moglichkeit eines Dispenses vom Naturgesetz wird dann im dritten Kapitel des folgenden Ab-
schnitts erdrtert (vgl. Summa Halensis III Nr. 258 [ed. Bd. IV/2, 363a-364b; in dieser Ausgabe S. 204—
209]). — Zur Problemgeschichte der Frage nach der Wandelbarkeit des Naturgesetzes vgl. Mandrella,
Das Isaak-Opfer, 39 ff.



Zweite Untersuchung: Das Naturgesetz = 2303

sagen des Decretum Gratiani zusammengetragen werden. In der Problemldsung
wird zundchst eine Auffassung referiert, die von Dekretisten vertreten wurde, die
zwischen Vorschriften und Verboten als verbindlichen Normen einerseits sowie den
verdnderlichen Riten andererseits unterschieden.’® Die Summa Halensis folgt dieser
Unterscheidung aber nicht, sondern zieht im Anschluss an Augustin einen Vergleich
mit der Medizin, indem aufgezeigt wird, dass deren ,Heilkunst‘ darin besteht, das
unverdanderliche Wesen ihrer Gesetze und Vorschriften zu bewahren und zugleich die
konkreten Verordnungen der Situation, d.h. dem Krankheitsbild, entsprechend zu
erlassen (Losung). In gleicher Weise kann auch von einer Anpassung des Naturge-
setzes an verdnderte Situationen gesprochen werden, was im Blick auf die Frage des
Allgemeineigentums, die fiir die franziskanischen Autoren der Summa Halensis im
Kontext des Armutsstreits von besonderer Bedeutung war, heilsgeschichtlich erldu-
tert wird, indem zwischen der verniinftigen Vorschrift des Allgemeineigentums in der
gut eingerichteten Natur und der ebenso verniinftigen Vorschrift des Privateigentums
nach dem Siindenfall unterschieden wird (zu 1).° Die situationsbedingte ,Korrek-
tur® ist aber nicht im Sinne einer Verbesserung zu verstehen — denn das Naturgesetz
bedarf keiner Verbesserung —, sondern im Sinne einer Ergdnzung (zu 3). Die Verédn-
derlichkeit des Naturgesetzes ist deshalb ein unverzichtbarer Bestandteil seiner Wirk-
samkeit.®® In diesem Sinne nimmt die Summa Halensis auch zur Frage der Monoga-
mie bzw. Polygamie Stellung (zu 4), die dann im dritten Abschnitt noch ausfiihrlicher
erortert wird.®* Die abschlieSende Antwort auf den Einwand, das Naturgesetz ent-
halte doch nach dem Decretum Gratiani verdnderliche Rechte und sei deshalb selbst
wandelbar, ist vor allem fiir die spdtere Auslegung des mosaischen Gesetzes von
Bedeutung, weil hier die prinzipielle Differenz zwischen den Sittengeboten und den
Kultvorschriften aufgezeigt wird, indem die Kultvorschriften als veranderbar betrach-
tet werden, wahrend die Sittengebote ihrem Wortlaut wie auch ihrem geistlichen Sinn
nach auf das Naturgesetz zuriickgefiihrt werden (zu 6).%% Die Gleichsetzung des geist-

58 Vertreter dieser Auffassung waren Roland Bandinelli (t+ um 1149), Rufinus (t 1157/59), Stephan
von Tournai (t um 1160), Simon de Bisignano (1 1177/79) und Huguccio von Pisa (vgl. Lottin, Le Droit
Naturel chez Saint Thomas d’Aquin et ses prédécesseurs, 13 ff; Steinmiiller, Die Naturrechtslehre des
Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der ,,Summa fratris Alexandri, 375 Anm. 18).
Auch Wilhelm von Auxerre vertrat diese Auffassung (vgl. Wilhelm von Auxerre, Summe aurea III, tr.18
c.1[SpicBon 18a, 369,1-373,117]).

59 Vgl. Summa Halensis III Nr. 257 (ed. Bd. IV/2, 362a-363b; in dieser Ausgabe S. 200-203).

60 Vgl. Steinmiiller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in
der ,,Summa fratris Alexandri“, 374f.

61 Vgl. Summa Halensis III Nr. 255 (ed. Bd. IV/2, 360a—361b; in dieser Ausgabe S. 192-197). — Die
Eigentumsfrage, die in der Auseinandersetzung mit dem ersten Einwand thematisiert wird, ist dann
im Anschluss Gegenstand einer ausfiihrlichen Erorterung (vgl. Summa Halensis III Nr. 257 [ed. Bd.
1V/2, 362a—363b; in dieser Ausgabe S. 200-203]).

62 Zur Dreiteilung des mosaischen Gesetzes in Sittengebote, Rechtssatzungen und Kultvorschriften
vgl. Summa Halensis III Nr. 265 (ed. Bd. IV/2, 383a—389b; in dieser Ausgabe S. 274-297).



2304 —— Kommentar [Nr. 248-249]

lichen Sinns mit dem Terminus ,mystische Gesetze‘, wie ihn Gratian verwendet, gibt
nicht dessen Intention wieder, sondern ist genuine Auffassung der Summa Halensis
und impliziert eine enge Verschrankung von wortlicher und geistlicher Bedeutung
der Sittengebote, die in der Auslegung des mosaischen Gesetzes zur Geltung kommt.

Vierte Frage: Was gehort zum Naturgesetz?

Nachdem geklart wurde, ob es das Naturgesetz gibt und was bzw. auf welche Weise
es ist, geht es nun um dessen inhaltliche Bestimmung. Dazu werden in drei Abschnit-
ten zundchst unterschiedliche Auffassungen diskutiert und wird dann jeweils die
Hinordnung der Vorschriften des Naturgesetzes zu Gott einerseits und zum Nachsten
andererseits untersucht.

Erstes Glied: Uber die unterschiedliche Bestimmung der Dinge, von denen behauptet
wird, dass sie zum Naturgesetz gehéren

Kapitel 1: Uber die unterschiedliche Bestimmung der Dinge, die — wie verschiedene
Leute behaupten — zum Naturrecht gehéren [Nr. 248]

Dieses Kapitel befasst sich mit unterschiedlichen inhaltlichen Bestimmungen des
Naturgesetzes in der theologischen und philosophischen Tradition. Wahrend Augus-
tin und Hugo von St. Viktor auf die Goldene Regel - in ihrer positiven wie negativen
Fassung — hinweisen, entfaltet Isidor den Inhalt des Naturgesetzes in Bezug auf die
allgemeine Natur einer Gattung und das Individuum.®* Cicero wiederum, der auch
schon fiir Augustins Gesetzesverstdndnis eine wichtige Quelle darstellte und dessen
Rhetorik in der mittelalterlichen Gesetzeslehre rezipiert wurde,® wird in der Summa
Halensis mit seiner Auffassung referiert, wonach auch die Religion von dem Natur-
gesetz als der eingeborenen Kraft bewirkt werde. Das Ziel dieses Kapitels ist es, diese
unterschiedlichen Bestimmungen so miteinander zu verkniipfen, dass der Inhalt des
Naturgesetzes prazise aufgezeigt werden kann. Die systematische Ordnung die diesen
Ausfiihrungen zugrunde liegt, ist die Einteilung des Naturgesetzes in ein angeborenes,
ein menschliches und ein gottliches Naturrecht (Losung). Dieses Schema entstammt
der Summa des Stephan von Tournai.®® Unter dem ,angeborenen Naturrecht* versteht

63 Vgl. Steinmiiller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in
der ,,Summa fratris Alexandri“, 382f.

64 Vgl. Schubert, Augustins Lex-aeterna-Lehre nach Inhalt und Quellen, 21 ff; Hohmann, Ciceronian
Rhetoric and the Law, 193 ff.

65 Stephan von Tournai, Die Summa iiber das Decretum Gratiani (ed. von Schulte, 7); vgl. Lottin,
Le Droit Naturel chez Saint Thomas d’Aquin et ses prédécesseurs, 15f; Steinmiiller, Die Naturrechts-
lehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der ,,Summa fratris Alexandri“, 384
Anm. 19.



Zweite Untersuchung: Das Naturgesetz = 2305

die Summa Halensis das, was allen Lebewesen gemeinsam ist, wie beispielsweise
die geschlechtliche Verbindung. Das ,menschliche Naturrecht wird mit dem Volker-
recht®® gleichgesetzt und das ,g6ttliche Naturrecht als das bezeichnet, ,wodurch die
vernunftbegabte Schopfung auf die Gnade hingeordnet wird“ (ebd.), wobei hier an
erster Stelle die Sittengebote des mosaischen Gesetzes in den Blick kommen. In diese
Systematik des Naturgesetzes konnen nun auch die zuvor referierten Auffassungen
integriert werden. Von Isidor wird die Unterscheidung zwischen gattungsbezogenen
und individuellen Aspekten des Naturgesetzes iibernommen. In Bezug auf das Indivi-
duum wird das ,menschliche Naturrecht‘ noch weiter differenziert, indem zwischen
der Natur des Menschen vor und nach dem Siindenfall unterschieden wird: Wurde
sie urspriinglich von dem Gebot des Allgemeineigentums und der personlichen Frei-
heit bestimmt, so ermangelt der Mensch nach dem Siindenfall gewisser Dinge und
muss er auch etwas von den Mitmenschen erleiden. Wegen des Mangels bedarf es
der naturrechtlichen Bestimmung der Aneignung wie auch der Riickgabe von Eigen-
tum; hinsichtlich des Erleidens von Gewalt gibt es ein natiirliches Recht auf Notwehr
(ebd.). Von Cicero wird die doppelte Hinordnung des Naturgesetzes auf Gott und den
Nachsten aufgegriffen. Dabei kommt in der zwischenmenschlichen Perspektive noch
eine weitere Differenzierung zur Geltung, insofern hier die Lehre von den drei Seelen-
vermogen Beriicksichtigung findet. Die doppelte Hinordnung des Naturgesetzes auf
Gott und den Néchsten wird schlief3lich auch in Bezug auf das ,gottliche Naturrecht*
entfaltet, indem zum einen dessen Funktion einer Unterordnung der vernunftbegab-
ten Schopfung unter ihren Schopfer herausgestellt und zum anderen die Goldene
Regel als inhaltliche Bestimmung dieses ,géttlichen Naturrechts® in Relation zum
Néachsten verstanden wird. Damit sind alle Auffassungen, die zu Beginn dieses Kapi-
tels referiert wurden, in eine systematische Ordnung gebracht worden, die nun als
Grundlage fiir die weiteren Darlegungen sowohl in konzeptioneller Hinsicht als auch
inhaltlich, d. h. im Blick auf die Konkretisierung gesetzlicher Bestimmungen, dienen
kann.

Kapitel 2: Uber die Beziehung des Naturgesetzes zum positiven Recht [Nr. 249]

Bei dem Vergleich zwischen dem Naturgesetz und dem positiven Gesetz, d.h. dem
von Menschen erlassenen Gesetz, geht es um die Frage, ob in dem einen etwas
erlaubt bzw. verboten sein kann, was es in dem anderen nicht ist. Die Probleml6-
sung dieses Kapitels unterscheidet zunachst zwischen verpflichtenden, niitzlichen

66 Der Gesetzestraktat geht auf dieses Volkerrecht nicht ndher ein, sondern beschrankt sich darauf,
die Definition der Digesten zu zitieren, wonach ,Vélkerrecht‘ genannt wird, ,,das die menschlichen
Volker verwenden® (Losung). Damit wurde jene Tradition wiederbelebt, die im Anschluss an das
romische Recht den naturrechtlichen Charakter des Volkerrechts betont hatte (vgl. Lottin, Le Droit
Naturel chez Saint Thomas d’Aquin et ses prédécesseurs, 16; Steinmiiller, Die Naturrechtslehre des
Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der ,,Summa fratris Alexandri“, 360).



2306 —— Kommentar [Nr. 250-252]

und férderlichen Dimensionen des Naturgesetzes und verkniipft damit die drei Kate-
gorien der Vorschrift, des Verbotes und der Erlaubnis, wie sie Hugo von St. Viktor
in der Schrift Von den Sakramenten dargelegt hat. Von daher wird festgestellt, dass
Vorschriften und Verbote des Naturgesetzes verpflichtend sind und deshalb nicht
vom positiven Recht gedndert werden konnen (Losung). Eine Erlaubnis hingegen,
die nach ihrem naturrechtlichen Charakter niitzlich oder forderlich sein kann, l1asst
sich den Umstdnden entsprechend dndern, was nicht nur im Blick auf wirtschaftli-
che und soziale Aspekte — wie Wegerechte und Eigentumsfragen®” (zu 1 u. 2) - auf-
gezeigt wird, sondern auch in Fragen des Anstandes und der Moral (zu 3). Hier wird
zudem die Korrelation von Recht, gewohnheitsgeméfler Sitte und Anstand bestimmt,
indem zum einen die prinzipielle Riickbindung allen Rechts an das Naturrecht als
dessen ,,Richtschnur“ (3) erfolgt, womit ein Gewohnheitsrecht naturrechtlich ver-
ankert werden kann; zum anderen wird am Beispiel des ersten alttestamentlichen
Polygamisten Lamech verdeutlicht, dass eine gewohnheitsgeméfle Sitte nur dann als
rechtmaflig angesehen werden kann, wenn sie einen ,Grund‘ hat, d.h. gemif3 dem
Ursachenschema darzulegen und somit rational zu begriinden ist. Diese Verhaltnis-
bestimmung von (Natur-) Recht und Sitte bzw. Gewohnheit geht {iber die Ausfiih-
rungen des Decretum Gratiani und die dort referierte Auffassung Isidors von Sevilla
insofern hinaus, als es dort allgemein heifit, es sei fiir eine Gewohnheit ohne Belang,
ob sie durch etwas Geschriebenes oder die Vernunft bestitigt werde,®® wihrend die
Summa Halensis eben die rationale Begriindung einer Gewohnheit verlangt, damit
sie als rechtméf3ig anerkannt werden kann.

Zweites Glied: Hat das Naturgesetz Vorschriften, die die vernunftbegabte Schépfung
auf Gott hinordnen?

Kapitel 1: Enthiilt das Naturgesetz eine Vorschrift, die auf Gott hinordnet? [Nr. 250]

Aus der Gottebenbildlichkeit des Menschen resultiert fiir die Summa Halensis die Hin-
ordnung des Naturgesetzes auf Gott (Losung). Dem Einwand, dass die Goldene Regel
doch nicht auf Gott, sondern den Mitmenschen hinordne, wird entgegengehalten,
dass darin auch die Liebe zu sich selbst zu erkennen sei. Diese wiederum lasse sich,
wenn sie denn geordnet und auf ein gutes Ziel ausgerichtet ist, als Liebe zu Gott — als
dem Ursprung menschlichen Seins — wie auch als Liebe zum Nichsten erkennen (zu
1). Im Schlusssatz dieses Kapitels kommt dann die Korrelation von Natur und Gnade
in den Blick, die fiir das Verhiltnis von Naturgesetz und ,evangelischem Gesetz‘ von

67 Zur Eigentumsfrage vgl. Summa Halensis III Nr. 257 (ed. Bd. IV/2, 362a—363b; in dieser Ausgabe
S.200-203).

68 Vgl. Isiodor von Sevilla, Etymologiae V,3 (PL 82, 199; SCBO, Bd. 1; ed. Moéller, 173); Decretum Grati-
ani D.1c.5 (ed. Friedberg, Bd. I, 2); Penington, Lex and ius in the Twelfth and Thirteenth Centuries, 4.



Zweite Untersuchung: Das Naturgesetz = 2307

entscheidender Bedeutung ist.®® An dieser Stelle belisst es die Summa Halensis bei
der Feststellung, dass die Gnade die Natur ,erhebt“ (ebd.), und formuliert damit
den Grundsatz der scholastischen Soteriologie, dass die Gnade nicht als Aufhebung,
sondern als Vervollkommnung der Natur zu denken ist.”

Kapitel 2: Hat das Naturgesetz etwas, wodurch es durch den Glauben auf Gott
hingeordnet wird? [Nr. 251]
Anschlieflend wird die Frage erortert, inwieweit im Naturgesetz konkrete Glaubens-
aussagen iiber die Einheit Gottes, seine Erlosung und die Trinitdt enthalten sind.
Wahrend sich Alexander von Hales in seinem Glossenkommentar auf die Feststellung
beschrinkt, dass im Naturgesetz alle Glaubensartikel implizit enthalten seien,” wird
das im Gesetzestraktat der Summa Halensis sehr eingehend analysiert. Nachdem eine
ganze Reihe von Pro- und Contra-Argumenten vorgetragen wurden, wird zunéchst
zwischen zwei Arten des Glaubens unterschieden: dem Glauben, der auf argumen-
tativen Schlussfolgerungen beruht, und dem Glauben, der eine gnadenhafte Zustim-
mung zur Wahrheit bezeichnet. Wahrend die zweite Art des Glaubens nicht aus der
Natur, sondern aus der Gnade als seinem Prinzip kommt, geho6rt der Glaube, der aus
Argumenten abgeleitet wird, zur Natur, ohne jedoch eine Tugend zu sein (Losung I).
Sodann wird zwischen einem ,impliziten‘ und einem ,expliziten‘ Glauben in dem
Sinne unterschieden, dass das Naturgesetz der Seele ,alles Heilsnotwendige im
Allgemeinen®, d.h. implizit, ,diktiert’ und dadurch den Glauben sowie die Zustim-
mung zum Zeugnis der Vernunft herstellt (ebd.). Diese Redeweise vom ,impliziten‘
bzw. ,expliziten' Glauben korrespondiert mit einer Unterscheidung im scholastischen
Glaubensverstdndnis, wonach es fiir die ungebildeten Laien geniige, wenn sie an
das ,glauben’, d.h. fiir wahr halten, was die Kirche lehrt, ohne es mit dem eigenen
Verstand nachvollziehen bzw. ,entfalten zu konnen.”” Nach Auffassung der Summa
Halensis ist in diesem Zusammenhang noch eine weitere Differenzierung zu beriick-
sichtigen, insofern nicht in der einzelnen, sondern nur in der allgemeinen Vernunft
der Glauben an die Glaubensartikel im Naturgesetz gelesen werden kann. Das ,Lesen’
im Naturgesetz (im Lateinischen ,legi ... in lege naturali‘) markiert etymologisch wie
sachlich einen zentralen Aspekt im Gesetzesverstdndnis der Summa Halensis.

Mit dem Verweis auf den ,impliziten Glauben‘ wird im Folgenden auch die Frage
beantwortet, ob es von Natur aus einen Glauben an die Erlésung gebe. So wird an

69 S.u.S. 24771,

70 Vgl. Stoeckle, ,,Gratia supponit naturam*®, 109 ff.

71 Vgl. Alexander von Hales, Glossa in Libri IV Sententiarum Petri Lombardi, IV d.1 (BFS 15, 29,7-19);
Steinmiiller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der
»Summa fratris Alexandri®, 391 Anm. 32.

72 Vgl. Hoffmann, Die Lehre von der fides implicita innerhalb der katholischen Kirche, 63 ff; Seeberg,
Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 3, 381f Anm. 2 mit dem Verweis auf Wilhelm von Auxerre und
Innozenz III.



2308 —— Kommentar [Nr. 250-252]

Abraham verdeutlicht, dass dieser zunidchst einen allgemeinen Glauben an den
Schopfer und Erloser hatte, der dann entfaltet, d. h. ,explizit* wurde, als ihm Gottes
Segen verheifen wurde (Losung II). Allerdings sei diese Explikation noch nicht voll-
standig gewesen, da Abraham nicht wusste, von wem die Erlosung zu erwarten sei;
erst mit dem Gesetz und den Opfern des Alten Bundes sei das zum Ausdruck gebracht
worden, da diese auf die Passion Christi hindeuteten. In gleicher Weise wird auch fiir
die neutestamentliche Zeit an Johannes dem Taufer dargelegt, dass der allgemeine
Glaube an die Erlésung noch nicht deren Geheimnis zu entschliisseln vermag und
sich deshalb von dem expliziten Glauben an den Erl6ser Jesus Christus unterscheidet
(ebd.). Mit dieser Verhdltnisbestimmung von ,implizitem‘ und ,explizitem‘ Glauben
wird nicht nur die Verkniipfung des Naturgesetzes mit dem Glauben aufgezeigt,
sondern zugleich eine — im wortlichen Sinne — ,Entwicklung® des Glaubens, die fiir
den Zusammenhang von Altem und Neuem Testament nicht zuletzt auch im Blick auf
die Gesetzesthematik grundlegend ist.

Was den Glauben an den trinitarischen Gott anbetrifft, verweist der Gesetzestrak-
tat zundchst auf das erste Buch der Summa Halensis, insofern dort in der zweiten
Quaestio begriindet wird, warum diese Gotteserkenntnis mit der natiirlichen Ver-
nunft aufgrund der Erbsiinde nicht méglich ist.” Direkt im Anschluss wird jedoch
unter Berufung auf Richard von St. Viktor (um 1110-1173) festgestellt, dass fiir die ent-
gegengesetzte Auffassung, wonach eine solche Gotteserkenntnis sehr wohl méglich
sei, durchaus notwendige Argumente angefiihrt werden konnten.” So habe die Seele
,natiirliche Griinde‘, um das Heilsnotwendige zu erkennen, auch wenn sie es mit Un-
terstiitzung der Gnade eher erkenne, da die Vernunft durch die Siinde ,verdunkelt
sei (Losung III 1). Die natiirliche Erkenntnis des trinitarischen Gottes wird dann im
Folgenden so spezifiziert, dass die allgemeine Vernunft zur Erkenntnis des Erzeugers,
des Gezeugten und des Hervorgehenden, nicht aber zur Wahrheit der Trinitdt an sich
gelangen kann. Hier wird somit eine klare Grenze gezogen zwischen einer natiirlichen
Erkenntnis, die zwar die Appropriationen der Trinitét rational erschlief3en kann, aber
den trinitarischen Gott damit nicht umfassend zu erkennen vermag, weil es ihr inshe-
sondere an der Erkenntnis seiner Giite, und das heif3t der moralischen Dimension des
Glaubens an die Trinitdt, mangelt; dazu bediirfe es jedoch der Gnade (Losung III 2).
Analog wird zum Abschluss dieses Kapitels die Frage beantwortet, ob die natiirliche
Vernunft die Erlésung erkennen kann, wobei in diesem Zusammenhang die termi-
nologische Unterscheidung zwischen dem ,erworbenen Glauben’, der auf rationalen
Griinden und Zeugnissen basiert, und dem durch die Gnade ,eingegossenen Glauben’
eingefiihrt wird (L6sung IV).

73 Vgl. Summa Halensis I Nr. 10 (ed. Bd. I, 19a-b).

74 Diese Ausfithrungen sind ein Beleg fiir den theologischen Entwicklungsprozess, den die Summa
Halensis in den verschiedenen Stadien ihrer Entstehung durchlaufen hat — hier 1dsst sich besonders
deutlich erkennen, dass Alexander von Hales nicht der — alleinige — Verfasser des Gesetzestraktates
gewesen ist.



Zweite Untersuchung: Das Naturgesetz =—— 2309

Kapitel 3: Schreibt das Naturgesetz vor, dass wir Gott iiber alles lieben sollen?

[Nr. 252]

Ging es im vorangegangen Kapitel um die Verhéltnisbestimmung von Glaube und
natiirlicher Vernunft, so riickt nun die Frage in den Mittelpunkt, in welcher Relation
das Naturgesetz zur Gottesliebe steht. Damit kommt nicht der Bereich des natiirlichen
Erkenntnisvermdégens in den Blick, sondern die Ausrichtung und Anstrengung des
Willens. Ahnlich wie zuvor in erkenntnistheoretischer Hinsicht wird auch in Bezug
auf den Willen, Gott iiber alles zu lieben, eine Korrelation von Naturgesetz und Gnade
aufgezeigt, insofern das Naturgesetz diese Gottesliebe der Seele einpflanzt und zu
ihr ,antreibt‘, wihrend die Gnade sie ,bewirkt‘ und zu ihr ,hinfiihrt* (Lésung). Fiir
die Gesamtkonzeption des Gesetzestraktates ist wichtig, dass hier der Ansatzpunkt
fiir die Notwendigkeit des mosaischen Gesetzes gesehen wird, das nach dem Siin-
denfall die Funktion hat, zum Heil zu fiihren (ebd.).” Die Auffassung, die natiirliche
Selbstliebe impliziere die Liebe zum Ursprung alles Seins und deshalb beinhalte das
Naturgesetz den Grundsatz, dass Gott iiber alles geliebt werden miisse, wird wider-
legt, indem gezeigt wird, dass die Seele Gott von Natur aus nicht iiber sich hinaus,
d. h. nicht iiber alles lieben kann (zu a und b).

Drittes Glied: Uber das, wodurch das Naturgesetz auf den Néichsten hinordnet

Dieser Abschnitt ist besonders aufschlussreich im Blick auf die Schwerpunktset-
zungen im Bereich der zwischenmenschlichen Beziehungen. Dass der Verfasser des
Gesetzestraktates das Gewicht auf die naturrechtlichen Aspekte der Ehe, des Eigen-
tums und der Freiheit legt, steht im Einklang mit Isidors inhaltlicher Bestimmung
des Naturgesetzes,”® auf die weiterhin Bezug genommen wird, es entsprach aber auch
grundlegenden theologischen und gesellschaftlichen Diskursen dieser Zeit. Die spe-
zifischen Ansichten, die der Gesetzestraktat zu diesen Fragen entwickelt, spiegeln
nicht nur die theologischen Denktraditionen wider, von denen die Summa Halensis
geprdgt wurde, sondern auch deren monastischen Entstehungskontext, der gerade
von diesen drei Fragekomplexen — der Ehe, des Eigentums und der Freiheit — unmit-
telbar betroffen war.

Kapitel 1: Die Ehe im Naturgesetz

Die Legitimation der Ehe im Blick auf ihre juristische sowie moralische Rechtmafig-
keit und die Kontrolle iiber die Einhaltung der entsprechenden Normen waren fiir
die Institution Kirche wie auch die Gesellschaftsordnung von grundlegender Bedeu-
tung.”” Es handelt sich deshalb bei diesem ganzen Kapitel iiber die Ehe nicht um ein

75 Vgl. Summa Halensis III Nr. 260 (ed. Bd. IV/2, 369a—370b; in dieser Ausgabe S. 224-227).

76 Vgl. ebd., Nr. 248 (ed. Bd. IV/2, 349a—350Db; in dieser Ausgabe S. 152-159).

77 Vgl. Weigand, Liebe und Ehe im Mittelalter, 3 ff; Brink, Ehe, 330 ff; Angenendt, Geschichte der
Religiositdt im Mittelalter, 277 ff; Anex-Cabanis u. a., Ehe, 1616 ff.



2310 —— Kommentar [Nr. 253-254]

willkiirlich gewahltes Beispiel fiir den Inhalt und die Funktion des Naturgesetzes,
sondern um einen zentralen Aspekt, der fiir die Theologie und die Morallehre der
Summa Halensis grundlegend ist.”® Es wird zunichst nach dem naturrechtlichen
Charakter der Ehe gefragt, bevor dann Fragen der Verwandtenehe, der Mono- bzw.
Polygamie und der Unaufléslichkeit der Ehe erortert werden. Teilweise ergeben sich
inhaltliche Parallelen zu einer Quaestio, die Alexander von Hales iiber den sakramen-
talen Charakter und die daraus resultierende Unauflosbarkeit der Ehe verfasst hat.”

Artikel 1: Stammt die Ehe vom Naturgesetz? [Nr. 253]

Gegen eine naturrechtliche Ableitung der Ehe scheint deren Institutionalisierung
zu sprechen, wie an entsprechenden Darlegungen Isidors und Hugos von St. Viktor
gezeigt wird. Zudem werden kulturelle Unterschiede in Bezug auf die Moglichkeit
einer Ehescheidung konstatiert, die den naturrechtlichen Charakter der Ehe ebenfalls
in Frage stellen. Auf der anderen Seite wird aber genau diese naturrechtliche Begriin-
dung der Ehe in den Digesten vertreten, worauf der Gesetzestraktat der Summa
Halensis explizit verweist. Damit wird an einem wichtigen Punkt eine Verkniipfung
zur Tradition des romischen Rechts hergestellt, die seit dem Beginn des 12. Jahrhun-
derts mit der Rekonstruktion des Gesetzeswerkes Justinians wieder an Bedeutung
gewann.®® Zur Beantwortung der Frage nach der naturrechtlichen Begriindung der
Ehe wird in der Summa Halensis zwischen zwei Betrachtungsweisen der Ehe unter-
schieden, wobei das augustinische Schema von ,Sache‘ und ,Zeichen‘ zugrundege-
legt wird. Diese Unterscheidung hat fiir den gesamten Gesetzestraktat der Summa
Halensis eine wichtige hermeneutische Funktion, insofern damit die Sachbeziige und
Geltungsanspriiche sowie Ausdrucksformen von Gesetzen und Normen im Sinne von
Zeichensystemen thematisiert werden koénnen.®* Der ,Sache‘ nach stammt die Ehe als
Verbindung von Mann und Frau vom Naturgesetz, wahrend sie als ,Zeichen‘ von Gott
eingerichtet ist und damit dessen Ordnung zum Ausdruck bringt, indem sie auf die
Verbindung der Seele mit Gott hinweist (Losung). Mit dieser ,zeichenhaften‘ Interpre-
tation der Ehe korrespondiert eine sakramententheologische, die auf drei grundle-
gende Aspekte eines jeden Sakraments Bezug nimmt: Ebenbildlichkeit, Bedeutung
und Heiligung. Wahrend die Ebenbildlichkeit der Ehe in der Sch6pfung begriindet
ist und damit dem Naturgesetz entstammt, resultiert ihre Bedeutung aus der gottli-
chen Einsetzung und ist ihre Heiligung, d. h. ihr besonderer, gnadenhafter Charakter

78 Vgl. Steinmiiller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in
der ,,Summa fratris Alexandri“, 399f.

79 Vgl. Alexander von Hales, Quaestiones disputatae ,antequam esset frater‘, q.57 (BFS 20, 1097-
1127).

80 Vgl. Hoeflich/Grabher, Normative Legal Texts, 4f; s. 0. S. 8f.

81 Zu Augustins Signifikationshermeneutik vgl. Lorenz, Die Wissenschaftslehre Augustins, 229 ff;
Duchrow, Sprachverstandnis und biblisches Horen bei Augustin, 62ff.149ff; Lettieri, De doctrina
christiana, 378 ff.



Zweite Untersuchung: Das Naturgesetz = 2311

auf die Passion Christi zuriickzufiihren, die allen Sakramenten Kraft verleiht (ebd.).
Aus dieser Perspektive der besonderen Bedeutung wie auch Heiligung der Ehe im
Christentum erkldren sich dann auch die Unterschiede zu anderen Kulturen (zu 2).
Es ist bemerkenswert, dass in diesem Artikel noch nicht der Zweck der Ehe themati-
siert wird, sondern allein die Verbindung von Mann und Frau betrachtet wird. Unter
Beriicksichtigung der vorangegangenen Bestimmung, was das Naturgesetz beinhal-
tet, ldsst sich allerdings erschliefien, dass hierbei an die Arterhaltung zu denken ist,
wie sie sich aus der Ordnung der Allgemeinnatur ergibt.®* Die nachfolgenden Aus-
fiihrungen zur Legitimitdt ehelicher Verbindungen schlief}en denn auch genau hier
an.

Artikel 2: Uber die Legitimitét der Personen [Nr. 254]

Die Regelungen des Eherechts stellten im 13. Jahrhundert einen wichtigen Teil des
Kirchenrechts dar, zumal damit der Einfluss der Amtskirche auf die Gesellschafts-
ordnung zur Geltung gebracht werden konnte.®> So beschloss das Vierte Lateran-
konzil grundlegende Regeln im Hinblick auf die Verwandtschaftsgrade, die bei der
EheschlieBung zu beachten waren,®* worauf im Gesetzestraktat der Summa Halen-
sis an spiterer Stelle, im Rahmen der Auslegung des sechsten Gebotes, eingeht.® Im
Zusammenhang mit den Reflexionen iiber das Naturgesetz wird hier erst einmal die
Frage erortert, inwieweit das Verbot, die unmittelbaren Blutsverwandten, d. h. Vater
oder Mutter bzw. Bruder oder Schwester, zu heiraten, naturrechtlich begriindet ist.
Das wird grundsatzlich bejaht, dabei jedoch differenziert zwischen dem Verbot, Vater
oder Mutter zu heiraten, das vom Naturgesetz verpflichtend vorgeschrieben ist, und
dem Verbot, Bruder oder Schwester zu heiraten, das vom Naturgesetz um des Anstan-
des willen aufgestellt wird. Diese Unterscheidung wird mit der Ordnung der Fort-
pflanzung begriindet, woraus der verpflichtende Charakter des Verbotes, Vater oder
Mutter zu heiraten, resultiert (Losung). Der Einwand, dass es bei den ,Barbaren’ eine
eheliche Verbindung mit Vater oder Mutter gebe und auch bei anderen Lebewesen ein
Geschlechtsverkehr des Mdnnchens mit der Mutter vorkomme, spiegelt das kultur-
und naturkundliche Wissen dieser Zeit wider. Dieser Einwand wird jedoch abge-
wiesen, indem solche Verbindungen auf leidenschaftliche Begierden zuriickgefiihrt
werden, nicht aber natiirliche Anlagen (zu I 1). Das Zitat Gen 2,23 wird abschlieend
aufgegriffen, um die Ordnung der Fortpflanzung nun auch noch mit einer Ordnung

82 Vgl. Summa Halensis III Nr. 248 (ed. Bd. IV/2, 349a—350b; in dieser Ausgabe S. 152-159); vgl. Stein-
miiller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der ,,Summa
fratris Alexandri“, 394f.

83 Vgl. Weigand, Ehe,1623-1625; Helmholz, Kanonisches Recht und europaische Rechtskultur, 261 ff.
84 Vgl. Foreville, Lateran I-1V, 360; Duggan, Conciliar Law, 350f.

85 Vgl. Summa Halensis III Nr. 367; s. u. S. 2376.



2312 —— Kommentar [Nr. 255-258]

der Geschlechterverhiltnisse zu verkniipfen: Die ,aktive und passive Kraft‘, die es
hier zu beachten gelte, wird einerseits dem Mann als dem ,stdrkeren‘ und andererseits
der Frau als dem ,schwicheren‘ Geschlecht zugeordnet.®” Zugleich wird das ,Band‘
der Ehe als eine ,doppelte Einheit‘ verstanden, insofern sie von einem ,Konsens der
Seelen‘ ebenso bestimmt wird wie von der fleischlichen Verbindung (zu I a).

Artikel 3: Stammt es von der Vorschrift des Naturgesetzes, dass zu einem Mann eine
Frau gehdrt? [Nr. 255]

So selbstverstandlich die Monogamie fiir die christliche Gesellschaftsordnung des Mit-
telalters war, so wichtig war es fiir die Summa Halensis, die naturrechtliche Begriin-
dung der Monogamie darzulegen, zumal nicht nur im Alten Testament Polygamie
erlaubt zu sein scheint, sondern auch im Blick auf die Erhaltung der Art gefragt wird,
ob es nicht besser sei, wenn ein Mann mehrere Frauen hat (1 u. 2). Auf der anderen
Seite wird aus der Goldenen Regel abgeleitet, dass der Mann nicht den Willen haben
kann, dass seine Frau mit mehreren Mannern Verkehr hat, und er deshalb der Vor-
schrift der Monogamie folgt (b). In der Problemlésung wird zwischen einer dreifachen
Bewegung der vernunftbegabten Natur unterschieden und so erklart, dass die Poly-
gamie als ein natiirliches, d.h. triebhaftes Motiv angesehen werden kann, wahrend
die Natur, die von der Vernunft bewegt wird, die Monogamie vorschreibt, wobei die
jeweilige Situation zu beriicksichtigen ist, sodass unter bestimmten Umstdnden und
aufgrund géttlicher Erlaubnis von dieser Vorschrift entbunden werden kann (Losung).
Dariiber hinaus wird dann noch die Bewegung der Vernunft in sich betrachtet, inso-
fern daraus nicht nur der Grundsatz der Monogamie, sondern auch die Unaufloslich-
keit der Ehe resultiert (ebd.). Im Blick auf das Alte Testament wird Jakobs Ehe mit
mehreren Frauen damit begriindet, dass das damaliger Gewohnheit entsprochen und
er dazu eine gottliche Erlaubnis erhalten habe (zu 1). Fiir die innere Systematik des
Gesetzestraktates ist es wichtig, wie hier erneut das alttestamentliche Gewohnheits-
recht der Polygamie mit der ,gottlichen Erlaubnis‘ verkniipft und so heilsgeschichtlich
erklart wird.®® Dariiber hinaus wird hervorgehoben, dass Jakobs Motivation ehrenhaft
gewesen sei, weil es ihm um die Vermehrung der Glaubigen ging; zudem habe er mit
seinen Frauen mit Mafligung, d.h. nicht um des Vergniigens willen, verkehrt und
komme dem schliefllich eine sakramentale Bedeutung bei, da sich in Jakobs Frauen
die ,,Verschiedenheit der Diener Gottes“ widerspiegele (ebd.). Dem Einwand, die Poly-
gamie sei rein biologisch vorteilhaft, wird das Spezifikum des Menschseins entgegen-

86 Mit ,Kraft wird hier der lateinische Begriff ,virtus* iibersetzt, der wiederum eine Bedeutungsviel-
falt aufweist, insofern damit auch die theologisch so zentrale ,Tugend‘ bezeichnet wird — eine solche
tugendtheologische Perspektive ist auch im vorliegenden Textabschnitt konnotiert.

87 Zur Uberordnung des Mannes iiber die Frau in der scholastischen Theologie und im Kirchenrecht
vgl. Angenendt, Geschichte der Religiositat im Mittelalter, 265.

88 Vgl. Summa Halensis III Nr. 249 zu 3 (ed. Bd. IV/2, 352b; in dieser Ausgabe S. 162-165); s. 0. S. 2305 f
[Kommentar zu Nr. 249].



Zweite Untersuchung: Das Naturgesetz = 2313

gehalten, insofern das Naturrecht im Menschen durch die Vernunft geregelt werden
miisse (zu 2). Die Frage, warum nicht auch Frauen von dem Gebot der Monogamie
entbunden wurden, wird zum einen damit beantwortet, dass das fiir die Vermehrung
nicht niitzlich sei und dem in sozialethischer Hinsicht die Wahrung des gesellschaft-
lichen Friedens, d. h. der bestehenden Geschlechterverhdltnisse, entgegenstehe; zum
anderen wird auf den sakramentalen Charakter der Ehe verwiesen, der auf Christus
als den einen Brautigam zuriickgefiihrt wird, auch wenn die Mitglieder der Kirche als
eine Vielheit betrachtet werden miisse (zu 3) — ein Argument, das an dieser Stelle
sehr unvermittelt auftritt, insofern die sakramententheologische Begriindung der Ehe
zuvor im Rahmen der naturrechtlichen Reflexionen keine Rolle spielte.

Artikel 4: Stammt die Untrennbarkeit der Ehe vom Naturgesetz? [Nr. 256]

Die Unauflosbarkeit der Ehe, die in dem vorangegangenen Artikel bereits kurz in den
Blick kam, wird nun eigens thematisiert. Im Wesentlichen wird hierbei mit der Gol-
denen Regel argumentiert und aus deren Hinordnung auf den Nachsten abgeleitet,
dass der natiirliche Wunsch, geliebt zu werden, die Konsequenz nach sich zieht, die
Untrennbarkeit der Ehe als Vorschrift des Naturgesetzes anzuerkennen (Lsung). In
der Auseinandersetzung mit verschiedenen Einwdnden wird zum einen herausge-
stellt, dass aus dem Naturgesetz der Gattung das Verbot der Sodomie und aus dem
Naturgesetz der Spezies Mensch als der vernunftbegabten Kreatur die Verpflichtung
zur Monogamie folge (zu 2). Dem Einwand, der Geschlechtsverkehr sei ebenso wie
das Essen eine natiirliche Handlung und kénne an und fiir sich deshalb keine Siinde
sein, weil er der Vermehrung der Art diene, wird ganz auf der Linie des vorangegange-
nen Artikels entgegengehalten, dass der Mensch beim Geschlechtsverkehr wie auch
beim Essen immer das rechte Maf3, den angemessenen Zeitpunkt und die geschul-
dete Materie wahren miisse; Letzteres aber bedeutet nach dem zuvor Gesagten, dass
der Geschlechtsverkehr nur mit dem Ehepartner vollzogen werden darf (zu 3). Die
Vorstellung einer zeitlich begrenzten sexuellen Hingabe der Frau wird wiederum im
Rekurs auf die Goldene Regel ausgeschlossen (zu 4).

Kapitel 2: Stammt vom Naturgesetz der gemeinsame Besitz von allem? [Nr. 257]

Die Eigentumsfrage bildet den zweiten Schwerpunkt bei der Erorterung der Funk-
tion des Naturgesetzes fiir die zwischenmenschlichen Beziehungen. Angesichts der
wirtschafts- und gesellschaftsgeschichtlichen Verdnderungen, die insbesondere mit
den Stadtegriindungen und dem Aufkommen der Geldwirtschaft einhergingen,® war
diese Frage von besonderer Brisanz. Es ist bezeichnend fiir den historischen Umbruch
seit dem 11. Jahrhundert, dass die Summa Halensis in dieser Frage nicht auf Augus-
tin rekurriert, der ansonsten fiir sie die mafigebliche Autoritét ist. Wahrend dieser

89 Vgl. Favier, Frankreich im Hoch- und Spatmittelalter, 303 ff.



2314 —— Kommentar [Nr. 255-258]

namlich zwischen der naturrechtlichen Begriindung des Allgemeinbesitzes und der
positiven, d. h. menschlichen Rechtssetzung des Privateigentums unterschied, entwi-
ckelt die Summa Halensis eine Problemldsung, in der das Privateigentum naturrecht-
lich begriindet wird. Die Argumentation folgt hierbei dem Ansatz, der bereits den Dar-
legungen zur Verdnderlichkeit des Naturgesetzes zugrundeliegt, insofern dort fiir den
Zustand vor dem Siindenfall die naturrechtliche Bestimmung des Allgemeinbesitzes
konstatiert wird, wiahrend nach dem Siindenfall eine Anpassung des Naturgesetzes
in Bezug auf die Eigentumsfrage notwendig wurde, die den verdnderten Umstdnden
Rechnung trug.?® Dieser Losungsansatz wird nun in diesem Kapitel noch genauer ent-
faltet, indem hinsichtlich der Vorschriften des Naturgesetzes unterschieden wird, je
nachdem ob sie etwas vorschreiben, weil es verpflichtend, gut oder gerechtist (Losung
zu 1). So schreibt das Naturgesetz den Allgemeinbesitz verpflichtend fiir den Fall der
Notwendigkeit vor, weil das der Goldenen Regel entspricht. Die Summa Halensis folgt
hier Wilhelm von Auxerre, der diese Lehre seinerseits von dem Dekretisten Huguc-
cio iibernommen hat.”* Die damit verbundene Auffassung, es handele sich um einen
Rat, teilt die Summa Halensis hingegen nicht.®® Im Blick darauf, dass das Naturgesetz
etwas vorschreibt, weil es gut ist, sind die Umstdande zu beriicksichtigen, d.h. der
Status der Menschen vor bzw. nach dem Siindenfall, weshalb vom Naturgesetz eine
entsprechende Bestimmung zum Privateigentum erfolgt, damit die guten Menschen
nach dem Siindenfall nicht Not leiden. Was schliefilich die Vorschriften des Naturge-
setzes anbetrifft, die etwas vorschreiben, weil es gerecht ist, so wird zwischen dem
unterschieden, was allen gehort — wie die Luft, das Meer und die Kiisten®® —, und
dem, was in Besitz genommen werden kann, wenn es nicht jemand anderem gehort —
wie Tiere, die gefangen werden kénnen, oder Edelsteine am Meeresstrand. Der Begriff
des Allgemeinbesitzes wird dann noch einmal differenziert, um so auch das in den
Blick zu nehmen, was in gewisser Weise der Allgemeinheit geh6rt — wie eine Straf3e
oder der Offentliche Platz in einer Gemeinde — und deshalb nicht von Einzelnen in
Besitz genommen werden darf (zu 2). Die gewéhlten Beispiele lassen erkennen, dass
der Verfasser des Gesetzestraktates hierbei den stddtischen Lebensraum vor Augen
hatte.

90 Vgl. Summa Halensis III Nr. 247 zu 1 (ed. Bd. IV/2, 348a-b; in dieser Ausgabe S. 148f).

91 Vgl. Wilhelm von Auxerre, Summa aurea III, tr.18 c.1 (SpicBon 18a, 369,1-373,117]).

92 Vgl. Summa Halensis III Nr. 247 (ed. Bd. IV/2, 348a; in dieser Ausgabe S. 146-149); Steinmiiller,
Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der ,,Summa fratris
Alexandri“, 406 Anm. 24.

93 Die Summa Halensis schlief3t sich hier dem rémischen Recht an (vgl. Iustinian, Institutiones, 2,1,1
[ed. Kniitel u. a., 47]; Steinmiiller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander
von Hales in der ,,Summa fratris Alexandri“, 406).



Zweite Untersuchung: Das Naturgesetz = 2315

Kapitel 3: Stammt vom Naturgesetz die eine Freiheit aller? [Nr. 258]
Das Thema der personlichen Freiheit aller Menschen war fiir die mittelalterliche
Gesellschaft von grofier Bedeutung, weil damit die feudalen Strukturen der politi-
schen und sozialen Ordnung wie auch die Besonderheit der stadtischen Gesellschaft
in den Fokus riickten.®® Fiir die Summa Halensis steht nach der Gegeniiberstellung
der Pro- und Contra-Argumente fest, dass die Herrschaft iiber andere grundsatz-
lich gerecht und vom Naturgesetz bestimmt ist. Die Problemlésung dieses Kapitels
beschrankt sich deshalb auf die Auseinandersetzung mit den Einwanden, die dagegen
vorgetragen wurden. Erneut wird zwischen dem Status des Menschen vor und nach
dem Siindenfall unterschieden, sodass die allgemeine Freiheit aller Menschen im
Urstand naturrechtlich begriindet war, jedoch nach dem Siindenfall das Prinzip der
Herrschaft vorgeschrieben ist (zu 1u. 2). Dem Losungsansatz Gregors I., die Herrschaft
auf eine Dispensation vom Naturgesetz zuriickzufiihren, stimmt die Summa Halensis
nicht zu, weil es in diesem Fall nicht um eine Erleichterung des Gesetzes, sondern
um die Wiederherstellung der Gerechtigkeit gehe, denn es entspreche der Vorschrift
der Vernunft und somit dem Naturgesetz, dem B6sen die Freiheit zu nehmen (zu 3).
Abschliefiend wird die legitime Herrschaft, wie sie vom Naturgesetz vorgeschrieben
ist, noch nach zwei Seiten hin entfaltet: Zum einen wird sie von jeglicher Sklaverei,
die auf der gewaltsamen Usurpation von Herrschaft beruht, abgegrenzt (zu 4 u. 5);
zum anderen wird im Anschluss an R6m 13,5 noch einmal die Relation des Naturge-
setzes zum Gewissen aufgezeigt,”® indem der Respekt und die Ehrerbietung gegen-
iiber den Herrschenden zur Geltung kommen, in die das Gewissen einstimmt (zu a).
Somit geht es der Summa Halensis um die naturrechtliche Ableitung einer selbst-
bestimmten Knechtschaft, die sich von einer erzwungenen Unfreiheit fundamental
unterscheidet — was fiir die damalige Zeit eine ebenso singuldre wie bemerkenswerte
Auffassung war, da die Sklaverei ansonsten als eine historisch notwendige Erschei-
nungsform angesehen und deshalb als sekundires Naturgesetz bestimmt wurde.*®
Den Schlusspunkt bildet die Forderung des Gehorsams, worin sich die ,gewissen-
hafte‘, d. h. dem natiirlichen Urteilsvermégen entsprechende Einstellung zum Natur-
gesetz verdichtet. Mit einem so verstandenen, naturrechtlich begriindeten Gehorsam,
dessen religiose Dimension ausdriicklich hervorgehoben wird, kann die Freiheits-
thematik fiir eine Weltdeutung wie auch ein Identitdtskonzept von Rezipienten der
Summa Halensis gedffnet werden, die — ebenso wie der Verfasser des Gesetzestrak-
tates — das Gehorsamsgeliibde abgelegt haben und damit in besonderer Weise dem
Ideal der selbstbestimmten Unfreiheit nacheiferten.

94 Vgl. Bloch, Die Feudalgesellschaft, 305 ff; Duby, Die drei Ordnungen, 219 ff; Schmoeckel, Auf der
Suche nach der verlorenen Ordnung, 116 ff.

95 Vgl. Summa Halensis III Nr. 245 (ed. Bd. IV/2, 344a-345b; in dieser Ausgabe S. 134-141).

96 Vgl. Rufinus, Summa Decretorum (ed. Singer, 7); Lottin, Le Droit Naturel chez Saint Thomas
d’Aquin et ses prédécesseurs, 14 f Anm. 3; Steinmiiller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella
und des Alexander von Hales in der ,,Summa fratris Alexandri®, 408 Anm. 17.



2316 —— Kommentar [Nr. 259-260]

DRITTE UNTERSUCHUNG: DAS GESETZ DES MOSE
Erste Abhandlung: Das Gesetz des Mose im Allgemeinen

Der Traktat gliedert sich in zwei Abschnitte: Zundchst werden allgemein die Bedin-
gungen des Gesetzes gekldrt und dann folgen spezielle Erérterungen zu den Geboten
und Verboten des Gesetzes. Der erste Abschnitt wird noch einmal in fiinf Fragen
untergliedert, die sich mit der Erlassung des Gesetzes, seinem Inhalt, seiner Erfiillung
durch Christus, der Last der Befolgung des Gesetzes sowie der Rechtfertigung durch
das Gesetz befassen.

Erste Frage: Die Erlassung des mosaischen Gesetzes

Kapitel 1: Der Nutzen der Erlassung [Nr. 259]

Angesichts der vorangegangen Darlegungen zum Naturgesetz, die ja den Nach-
weis erbringen, dass sich das Naturgesetz verdnderten Umstdnden anpassen kann,
stellt sich die Frage, worin der Nutzen besteht, dass das mosaische Gesetz erlassen
wurde. Die Summa Halensis verweist zundchst auf zwei klassische Referenzstellen —
ROm 5,20 und 1Tim 1,8 —, um diesen Nutzen aufzuzeigen, stellt dem aber eine Reihe
von Einwdnden gegeniiber, die einen solchen Nutzen wiederum in Frage stellen. Die
Probleml6sung besteht darin, auf der Grundlage einer prinzipiellen Unterscheidung
zwischen dem Naturgesetz, dem Gesetz der Begierde bzw. des Zunders und dem
Gesetz des Evangeliums bzw. der Gnade einen dreifachen Nutzen des mosaischen
Gesetzes aufzuzeigen, dem drei Gottesattribute konnotieren: Zur Unterstiitzung des
Naturgesetzes dient das mosaische Gesetz der Barmherzigkeit, in seiner Funktion,
die Siinde zu bestrafen, der Gerechtigkeit und als zeichenhafter Hinweis sowie Aus-
richtung auf das Gesetz der Gnade korreliert es mit der Weisheit (Lo6sung). Dem ent-
sprechen wiederum drei Gesetzesarten, um auch den unterschiedlichen Kategorien
von Menschen Rechnung zu tragen, fiir die das mosaische Gesetz erlassen wurde:
Als Sittengebot dient es der Erhellung des Naturgesetzes und damit der Unterwei-
sung der Torichten; in Form von Rechtssatzungen ziigelt es die Begierde und dient so
zur Bestrafung der Verharteten; und mit Kultvorschriften verweist es zeichenhaft auf
das Gesetz der Gnade und dient damit den Gerechten (ebd.). Das Dreierschema, das
in dieser Systematik des mosaischen Gesetzes dominiert, wird im ersten Kapitel des
zweiten Abschnitts in Bezug auf den Inhalt dieses Gesetzes noch eingehend erortert.””
Dem Einwand, dass das Gesetz doch nach 1Kor 15,56 ,,die Kraft der Siinde“ ist und
deshalb nicht fiir das Heil niitzlich sein kénne, wird entgegengehalten, dass das nicht
im Sinne einer Verursachung der Siinde zu verstehen sei, sondern als die ,Gelegen-
heit‘, d. h. das Offenbarwerden der Siinde; dem entspricht die negative Aussage, dass

97 Vgl. Summa Halensis III Nr. 265 (ed. Bd. IV/2, 383a—389b; in dieser Ausgabe S. 274-297).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2317

das Gesetz nicht die Gnade gibt (zu 1). Wenn nun wiederum dagegen eingewendet
wird, es sei doch besser, auch die Gelegenheit zur Siinde wegzunehmen und somit
das Gesetz gar nicht zu erlassen, unterstreicht die Summa Halensis die Heiligkeit,
Gerechtigkeit wie auch Giite des Gesetzes und verweist darauf, dass es an dem Siinder
liegt, dass Siinde aus dem Gesetz kommt, nicht aber an dem Gesetz selbst (zu 2). So
wird das Gesetz mit der Wirkung einer Medizin verglichen, die missbraucht werden
kann und dann zum Tode fiihrt — ebenso kann der Mensch seine Freiheit missbrau-
chen, weswegen aber das Gesetz, das ihn davon zuriickhalten soll, die Siinde nicht
verursacht, sondern das Fehlverhalten des Menschen (zu 3); dieses wird als ,Zunder*
der Siinde bezeichnet und damit ein Terminus verwendet, der in der scholastischen
Gnaden- und Sakramentenlehre eine grofie Rolle spielte, weil so zwischen der Erb-
siinde, die nach scholastischem Verstdndnis durch die Taufe getilgt wird, und der
menschlichen Begierde als Ursache der Tatsiinde(n) unterschieden werden konnte.*®
In der Auseinandersetzung mit dem fiinften Einwand wird nochmals die generelle
Kategorisierung des Gesetzes erortert und hier zusétzlich zu den Sittengeboten, den
Rechtssatzungen und Kultvorschriften noch als vierte Gesetzesart die der ,Vorschrif-
ten‘ eingefiihrt, deren Funktion es ist, die Hochmiitigen zu ziigeln; diese Vorschriften
werden nun als ,Kultvorschriften‘ bezeichnet, wiahrend die Vorschriften, fiir die in der
Probleml6sung genau diese Bezeichnung verwendet wurde, jetzt als ,Vorschriften zu
den Sakramentalien‘ bezeichnet werden. Mit dem zuvor entwickelten Dreierschema
wird diese neue Einteilung dadurch abgeglichen, dass die Kultvorschriften und die
Vorschriften zu den Sakramentalien zusammen der Gruppe von Gesetzen zugeordnet
werden, die zeichenhaft auf die Gnade hinweisen (zu 5). Die letzten drei Einwénde,
die noch einmal mit der schdadlichen Wirkung des Gesetzes argumentierten, beant-
wortet die Summa Halensis mit dem Hinweis auf die doppelte Ordnung sowohl der
gottlichen Vorsehung als auch des Gesetzes: So wie in der Ordnung der Vorsehung
hauptsidchlich die Schépfung begriindet ist und daneben die Ordnung der Gerech-
tigkeit, in die der Mensch ,zuriickfallt‘, wenn er von der urspriinglichen Ordnung der
Barmherzigkeit abweicht, so gibt es auch im Gesetz eine hauptsdchliche Ordnung, die
in der Hinordnung des Menschen auf Gott besteht, und daneben seine Hinordnung
auf die Strafe im Falle der Abweichung von der urspriinglichen Ordnung (zu 6-8).

Kapitel 2: Ist das Gesetz des Mose heilsnotwendig? [Nr. 260]

Die Heilsnotwendigkeit des mosaischen Gesetzes wird damit begriindet, dass es
sowohl das Naturgesetz als auch das Gesetz der Gnade einschlief3t. Diese ,Inklusion’
des Naturgesetzes wie auch des Gesetzes der Gnade im mosaischen Gesetz ist in
diesem Zusammenhang so zu verstehen, dass sie in ganz bestimmter Hinsicht darin
eingeschlossen sind: jenes durch die Explikation des Sittengesetzes und dieses durch
den zeichenhaften Hinweis auf die Gnade, wobei zwischen der Funktion der Kultvor-

98 S.o0.S.2291f.



2318 —— Kommentar [Nr. 261-262]

schriften vor und nach ihrer Erlassung jeweils im Blick auf die Juden und die Nicht-
juden unterschieden wird (Losung).

Kapitel 3: Der Zeitpunkt der Erlassung [Nr. 261]

Indem zunéchst in fiinf Unterabschnitten gefragt wird, ob das mosaische Gesetz vor
bzw. nach dem Siindenfall, sodann vor oder nach der Sintflut oder aber zur Zeit Abra-
hams hitte erlassen werden miissen, kommen die heilsgeschichtlichen Etappen der
Urgeschichte in den Blick und kann so die spezifische Relation von Naturgesetz und
mosaischem Gesetz auch in dieser Perspektive noch einmal erdrtert werden. Fiir die
Zeit vor dem Siindenfall kann aufgezeigt werden, dass das mosaische Gesetz nutzlos
gewesen ware, weil der Mensch in einem geordneten Zustand lebte und sich ganz
an dem Naturgesetz orientierte, das mit dem ,Gesetz der Weisheit‘ identifiziert wird
(Losung I). Auch nach dem Siindenfall bedurfte es zunichst nicht des mosaischen
Gesetzes, da die Anpassungsfihigkeit des Naturgesetzes an verdnderte Umstdnde,
die verschiedenen ,Zeitalter* der Menschheitsentwicklung, und die damit — aus Sicht
der scholastischen Psychologie — verbundene Anpassung an die natiirliche Ungeord-
netheit des Menschen durch das Hinzufiigen von Gesetzen geordnet werden konnten
(zu II-1V). Diese hinzugefiigten Gesetze, die auf die Beherrschung der siindhaften
Begierde durch die Vernunft sowie deren Abscheu vor Mord abzielten, stellen keine
neuen Gesetze dar, sondern sind als Ergdnzungen zum Naturgesetz aufzufassen, wie
es in der Erorterung iiber die Verdnderbarkeit des Naturgesetzes erldutert wurde.*®
Das gilt auch fiir die Zeit Abrahams, als das Gesetz der Beschneidung erganzt wurde,
um so der Gotzenverehrung entgegenzuwirken und die vernunftgemifle Hinordnung
des Menschen auf sich selbst, auf den Nachsten und auf Gott wiederherzustellen (zu
V.1). War mit diesem Bundesschluss die Einheit des Volkes Gottes begriindet, die nach
Auffassung der Summa Halensis notwendig war, damit das mosaische Gesetz erlassen
werden konnte, so mussten vier weitere Voraussetzungen erfiillt sein, die als ,Fun-
dament‘ dieses Gesetzes bezeichnet werden: der Glaube an den einen Gott, der mit
der Beschneidung zeichenhaft bezeugt wurde; der Glaube an die Inkarnation, dessen
Zeugnis die Verheiflung an Abraham wie auch zuvor schon an Isaak und Jakob war;
die Bewihrung des Glaubens, die angesichts der Versklavung in Agypten erfolgte,
sowie die Festigung des Glaubens wahrend des Exodus und der Wiistenwanderung.

Kapitel 4: Wem musst das Gesetz gegeben werden? [Nr. 262]

Dieses Kapitel erortert die Frage, warum das mosaische Gesetz nicht allen Menschen,
sondern nur den Juden gegeben wurde. Die Summa Halensis begriindet das einer-
seits im Anschluss an Rom 5,20 mit der besonderen Wiirde der Gottesverehrung des
jiidischen Volkes und andererseits mit dessen Auszeichnung, dass aus ihm Gottes

99 Vgl. Summa Halensis III Nr. 247 (ed. Bd. IV/2, 348a; in dieser Ausgabe S. 146-149).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =—— 2319

Sohn geboren werden sollte (Losung zu 1). Ausdriicklich anerkannt wird, dass es
auch unter den Heiden Menschen gab, die von Gott angenommen wurden, denen
jedoch das mosaische Gesetz nicht gegeben wurde, weil es, wie im vorangegangenen
Kapitel erldutert, nur einem Volk als ganzem gegeben werden konnte. Dem Einwand,
Gott sorge fiir alle Menschen gleich, wird entgegengehalten, dass zwar Gott fiir alle
im gleichen Maf3e sorge, indem er das Gesetz gab, jedoch auf Seiten der Empfanger
nicht alle wiirdig waren, sich auf das Gesetz vorzubereiten; diese Vorbereitung auf
den Empfang des Gesetzes miisse aber freiwillig erfolgen, weil es nicht Gottes Wille
sei, den Menschen zum Heil zu zwingen (zu 2). Zudem sei den Heiden dieser Heils-
weg nicht grundsatzlich verschlossen, da sie bei den Juden vom Gesetz héren und zu
ihm konvertieren kdnnten. In diesen Ausfithrungen wird der Grundsatz der scholas-
tischen Soteriologie deutlich, dass der Mensch an seinem Heil freiwillig mitwirken
muss, indem er sich auf den Empfang des Gesetzes bzw. der Gnade vorbereitet.!*°
Die Befdhigung, das zu tun - seine ,Disposition‘ fiir das Heil —, ist dem Menschen
mit der Schépfung gnadenhaft verliehen (zu 3). In der Auseinandersetzung mit dem
fiinften Einwand, der die Aufgabe der Engel bei dem Erlass eines géttlichen Geset-
zes anspricht, werden zum einen die Grundziige einer Angelologie erkennbar, wie sie
in einem umfangreichen Abschnitt des zweiten Teils der Summa Halensis entfaltet
wird;*** zum anderen kommt noch einmal die Abgrenzung der freiwilligen Vorberei-
tung auf den Empfang des mosaischen Gesetzes von jeglichem Zwang zur Geltung,
indem die Freiwilligkeit zum Grundprinzip der ,Ordnung erklart wird, wahrend der
gottlichen Vorsehung zwingende Notwendigkeit zukomme (zu 5). Diese Gegeniiber-
stellung von ,Ordnung‘ und ,Vorsehung® ist insofern missverstdndlich, als sie die
Unterscheidung zwischen einer — jeweils doppelten — Ordnung der Vorsehung und
des Gesetzes, wie sie im ersten Kapitel dieses Abschnitts durchgefiihrt wurde,? nicht
aufgreift; in der Sache dndert das aber nichts an der Relevanz der Freiwilligkeit fiir
den Empfang des Gesetzes.

Kapitel 5: Der Erlasser des Gesetzes

Das Kapitel ist in zwei Artikel gegliedert, in denen zunéchst in scharfer Abgrenzung
zu den ,Manichdern‘ bewiesen werden soll, dass das mosaische Gesetz von dem einen
Gott erlassen wurde, bevor dann nach der Mitwirkung der Engel gefragt wird.

100 Vgl. Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 3, 444 ff.

101 Vgl. Summa Halensis I-1I Nr. 99-247 (ed. Bd. II, 121-304b); die Frage, ob die Engel bei der Er-
lassung des mosaischen Gesetzes mitgewirkt haben, wird im zweiten Artikel des folgenden Kapitels
erortert (vgl. Summa Halensis III Nr. 264 [ed. Bd. IV/2, 380a-383b; in dieser Ausgabe S. 264-275]).
102 Vgl. Summa Halensis III Nr. 259 zu 6-8 (ed. Bd. IV/2, 369a-b; in dieser Ausgabe S. 222-225).



2320 —— Kommentar [Nr. 263]

Artikel 1: Ist das Gesetz des Mose vom guten und einzigen Gott erlassen worden?
[Nr. 263]
Die explizite Feststellung, dass sich dieser Artikel gegen die ,Manichder‘ richtet, lasst
danach fragen, wen die Summa Halensis hier im Blick hatte. Einerseits spielt diese
Bezeichnung auf die von Mani (216-276/77) gegriindete Religionsgemeinschaft an,
die in der Spdtantike weit verbreitet war und der auch Augustin zeitweilig angehorte,
bevor er sich von ihr philosophisch und theologisch abgrenzte, indem er einen stren-
gen Monotheismus gerade auch in seiner Lehre vom Gesetz vertrat;'°® andererseits
wurde diese Bezeichnung im Mittelalter auf religiose Gemeinschaften {ibertragen,
die vonseiten der rémischen Amtskirche als haretische Bewegungen verurteilt und
verfolgt wurden.'®* Im Entstehungskontext der Summa Halensis ist hier vor allem an
die Katharer zu denken,'® zumal diese tatsichlich eine Auffassung vom mosaischen
Gesetz vertraten, wie sie die Summa Halensis vor Augen hatte, indem sie auf die Irr-
lehre hinwies, wonach das Gesetz vom ,Fiirsten der Finsternis‘ erlassen wurde.!°® Die
Summa Halensis zeigt in ihrer Argumentation Parallelen zu der ,Summa contra haere-
ticos*, die Praepositinus von Cremona (vor 1140 — nach 1210) zugeschrieben wurde.'*”
Diese richtete sich ebenfalls gegen die Katharer und befasste sich ausfiihrlich mit den
Differenzen im Gesetzesverstindnis.'°®

Der Artikel ist einer der umfangreichsten des gesamten Gesetzestraktates und
lasst allein schon durch die Anzahl der Pro- und Contra-Argumente erkennen, wie
wichtig die Erérterung dieser Frage fiir die Verfasser war. Dabei wird vor allem eine
Fiille von Bibelstellen angefiihrt, die fiir die Auffassung der ,Manichder* zu sprechen
scheinen. Die Hauptintention des Verfassers ist es, diese Einwande zu widerlegen, da
es fiir ihn zweifelsfrei feststeht — und keiner weiteren Problemerérterung bedarf —,
dass das mosaische Gesetz von dem einen, guten Gott erlassen wurde (Lésung). Zu
dem Einwand, das mosaische Gesetz wende den Menschen von den ewigen Giitern
ab und den zeitlichen Giitern zu, nimmt die Summa Halensis Stellung, indem sie die
zeitlichen Giiter auf die ewigen Giiter ausrichtet und so die Motivation der Menschen —
ihre Verlockung‘ —, Gott zu lieben, aufzeigt (zu A1). Generell wird fiir die Sittengebote
und Rechtssatzungen eine wortliche Bedeutung und fiir die Kultvorschriften primér
eine geistliche Bedeutung konstatiert und daraus abgeleitet, dass sich der Sinn einer
Kultvorschrift, auch wenn sie ihrem Wortlaut nach unverniinftig klingt, doch in geist-

103 Vgl. Augustinus, Confessiones I11,6-V,4 (CSEL 33, 50-94; ed. Bernhart, 108-257); Fuhrer, Augusti-
nus, 20 ff; Drecoll/Kudella, Augustin und der Manichidismus, 44 ff.

104 Vgl. Runciman, Haresie und Christentum, 15 ff.

105 S.o0.S.11f.

106 Vgl. Smalley, William of Auvergne, John of La Rochelle and St. Thomas Aquinas on the Old Law,
22f; Lambert, Geschichte der Katharer, 33.81; Barber, Die Katharer, 88; Runciman, Haresie und Chris-
tentum, 180.

107 Vgl. Lacombe, La vie et les oeuvres de Prévostin, 146; Quinto, Pr(a)epositinus, 157.

108 Vgl. The Summa contra haereticos c.2 (ed. Garvin/Corbett, 27-45).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2321

licher Hinsicht erschlieen ldsst (zu A2). Ebenso wird zwischen dem verborgenen und
dem offenkundigen Nutzen der Gesetzesvorschriften unterschieden und in diesem
Zusammenhang auf eine terminologische Unterscheidung von Moses Maimonides
verwiesen, der die Vorschriften, deren Nutzen man kennt, als ,Rechtsfélle‘ bezeich-
nete und die anderen unter dem Allgemeinbegriff ,Kultvorschriften‘ subsumierte;*®
zudem wird festgehalten, dass der Nutzen einer Vorschrift auch darin zur Geltung
kommen kann, dass sie dem Gehorsam gegeniiber dem Vorschreibenden, d.h. Gott,
dient (zu A3). Die Aufhebung der Kultvorschriften, die am Ende des gesamten Ab-
schnitts iiber das mosaische Gesetz noch ausfiihrlich erortert wird,"° spricht nicht fiir
deren prinzipielle Schwiche, sodass ein anderer als der eine, gute Gott sie erlassen
haben miisste, sondern erklart sich aus der heilsgeschichtlichen Ordnung, in der das
mosaische Gesetz dem evangelischen Gesetz voranging (zu A4). Wird mit Bezug auf
den Romerbrief argumentiert, dass das mosaische Gesetz die Siinde verursacht habe
und deshalb nicht auf den guten Gott zuriickgefiihrt werden kdnne, so entgegnet dem
die Summa Halensis, dass das mosaische Gesetz nicht Ursache der Siinde, sondern
der Siindenerkenntnis ist. Im Blick auf die Rede von der Vergrof3erung der Siinde
durch das Gesetz (R6m 5,20) wird ebenfalls klargestellt, dass das nicht im Sinne einer
Verursachung der Siinde zu interpretieren sei, vielmehr miisse das als die ,,Gelegen-
heit“ verstanden werden, die damit den siindhaften Leidenschaften gegeben sei (zu
A5-7); diese Auffassung von der Funktion des mosaischen Gesetzes als ,Gelegenheit*
fiir die Siinde wird sodann in ein Ursachenschema eingeordnet, um so darzulegen,
dass die verstarkende Wirkung dieses Gesetzes hinsichtlich der menschlichen Begier-
den nicht seine eigentliche Absicht war, sondern aus der Gelegenheit heraus bzw. als
Zufall zu erkldren ist. Den Einwédnden, die auf das Vergeltungsprinzip oder den Schei-
debrief im mosaischen Gesetz hinweisen, um dessen Unvereinbarkeit mit dem evan-

109 Die Frage, woher Johannes von La Rochelle seine Kenntnis dieser Textstelle bei Moses Maimoni-
des bezog - ob durch eigene Lektiire einer ersten lateinischen Ubersetzung, die um 1224 entstand (vgl.
Kluxen, Literargeschichtliches zum lateinischen Moses Maimonides, 42 ff), oder durch Informationen
aus zweiter Hand -, l4sst sich nicht abschliefend klidren (vgl. Hasselhoff, Dicit Rabbi Moyses, 73).
Fiir die Moglichkeit, er konnte davon durch den Konvertiten Nikolaus Donin (geb. 13. Jh.) erfahren
haben, der die erste Pariser Talmuddisputation im Jahre 1240 initiierte (vgl. ebd.; Rosenthal, Talmud,
69f; Scheller, Die Bettelorden und die Juden, 93 ff), konnte sprechen, dass dieser wohl ebenso wie
Johannes aus La Rochelle stammte (zu Nikolaus von Donin vgl. Schubert, Apostasie, 1-10; Rosenthal,
Donin, 750; Grayzel, The Church and the Jews in the XIlIth century, 339f). Die zum Teil wortlichen
Ubereinstimmungen des Gesetzestraktates der Summa Halensis mit den entsprechenden Ausfiihrun-
gen Wilhelms von Auvergne sprechen dafiir, dass Johannes von La Rochelle die Ansichten des Maimo-
nides aus Wilhelms Traktat iibernommen hat (vgl. Schenker, Die Rolle der Religion bei Maimonides
und Thomas von Aquin, 193). Vor Wilhelm von Auvergne hatte sich aber auch schon Alexander von
Hales mit der ersten lateinischen Ubersetzung des ,Fiihrers der Unschliissigen befasst und daraus in
seinen Sentenzenglossen die systematische Einteilung der alttestamentlichen Gebote referiert (vgl.
Alexander von Hales, Glossa in Libri IV Sententiarum Petri Lombardi, II d.37 [AE] 7 III [BFS 14, 471,12—
14; Smalley, William of Auvergne, John of La Rochelle and St. Thomas Aquinas on the Old Law, 25).

110 Vgl. Summa Halensis III Nr. 538-542 (ed. Bd. IV/2, 819a—836b; in dieser Ausgabe S. 1844-1911).



2322 —— Kommentar [Nr. 264—265]

gelischen wie auch ewigen Gesetz aufzuzeigen, halt die Summa Halensis entgegen,
dass es sich hierbei nicht um Befehle, sondern jeweils um eine Erlaubnis handelt,
damit Schlimmeres vermieden werden konnte; damit werde solches Verhalten aber
nicht gebilligt, sondern nur nicht bestraft (zu A10-12). Diese erste Argumentations-
reihe wird um eine zweite ergédnzt, die noch stiarker den Urheber des mosaischen Ge-
setzes in den Blick nimmt und dabei bestimmte Pradzisierungen ermoglicht. So wird
der Wille zum Gehorsam als die geistliche Existenz unter dem Gesetz von der Furcht
vor Zwang abgegrenzt (zu B1). Die kritischen Anfragen an die Gerechtigkeit Gottes im
Alten Testament angesichts der Aufforderung, die Agypter vor dem Exodus zu berau-
ben (Ex 3,22), werden zuriickgewiesen, indem zum einen den Israeliten die Absicht
unterstellt wird, das Geraubte zuriickzuerstatten, und zum anderen dieser Raub als
Vergeltung des zuvor erlittenen Schadens wahrend der Zwangsarbeit legitimiert wird
(zu B4). Die paulinische Rede von dem Fluch der Werke des Gesetzes wird mit der Un-
terscheidung von Strafe und Schuld erklart, sodass unter dem Fluch des strafenden
Gesetzes steht, wer es nicht zu befolgen vermag, wihrend die den Fluch der Schuld
auf sich laden, die auf ihre eigenen Werke vertrauten (zu B5); so ist Gott der Urheber
des Ubels der Strafe, nicht aber der Schuld, da er diese nicht verursacht, sondern nur
zulasst (zu B9).1!!

Artikel 2: Ist das Gesetz des Mose von Gott mit Hilfe der Engel erlassen worden?

[Nr. 264]

Aufgrund der neutestamentlichen Aussagen in Gal 3,19 und Apg 7,53.58 steht fiir
die Summa Halensis fest, dass das mosaische Gesetz durch Engel gegeben wurde
(Losung); in ihren Ausfiihrungen rekurriert sie auf die entsprechenden Auffassung
der ,Himmlischen Hierarchia‘ des Ps.-Dionysius Areopagita, eines anonymen christ-
lichen Autors des 6. Jahrhunderts, der die Lehre von den Engeln mit einem hierarchi-
schen Konzept der Kirche als Heilsinstitution verkniipfte.'*? Ausdriicklich wird die
Funktion der Engel auf den ,Dienst‘ der Vermittlung beschrankt und davon die Form-
gebung des menschlichen Geistes unterschieden, die nur unmittelbar durch Gott
erfolgen kann (zu 1). Der Einwand, im Alten Testament werde doch explizit gesagt,
Gott habe mit Mose von Angesicht zu Angesicht gesprochen, wird mit erkenntnisthe-
oretischen Darlegungen zum Begriff der ,Anschauung’ (visio) beantwortet, wonach
Mose bei dem Empfang des Gesetzes eine ,geistige Anschauung‘ gewonnen habe, die
ihm in Form von ,Erkenntnisbildern‘ durch die Engel vermittelt wurde (zu 2). Im glei-
chen Sinne wird diese Vermittlung des Gesetzes durch die Engel mit einem Spiegel
verglichen, in dem das Bild Gottes wahrgenommen werden kann (zu 3). AuBBerdem

111 Zum Einfluss des kanonischen Rechts auf die theologische und juristische Erdrterung des Ver-
héltnisses von Verantwortung und Schuld vgl. Deschamps, L'influence du droit canonique médiéval
sur la formation d’un droit de la responsibilité, 139 ff.

112 Vgl. Suchla, Dionysius Areopagita, 97 ff.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =——— 2323

verweist die Summa Halensis nicht nur auf Ex 23,30, sondern auch auf die Uberset-
zung von Ex 3,2 nach der Septuaginta, in der ,Herr* mit ,Engel’ iibersetzt wird; im
Anschluss an Gregors Auslegung dieser Lesart lasse sich deshalb die Ubergabe des
Gesetzes an Moses duflerlich als Dienst der Engel und innerlich als gottliche Inspira-
tion verstehen.

Zweite Frage: Der Inhalt des mosaischen Gesetzes

Die Quaestio gliedert sich in zwei Unterabschnitte, in denen zunichst die unter-
schiedlichen Gattungen des mosaischen Gesetzes bestimmt werden und dann dessen
Beschaffenheit im Blick auf Rém 7,12 (,,Daher ist das Gesetz heilig, und das Gebot ist
heilig, gerecht und gut®) untersucht wird.

Kapitel 1: Der Inhalt des Gesetzes hinsichtlich der Gattungen seiner Inhalte [Nr. 265]

Die systematische Struktur des mosaischen Gesetzes wird in Ankniipfung an die theo-
logische Tradition ebenso eigenstdndig wie wirkungstrachtig begriindet.**® Dabei
untergliedert sich der Abschnitt in sechs Teilfragen, wovon die ersten drei verschie-
dene Modelle der Strukturierung erértern, bevor dann noch nach speziellen Zuord-
nungen gefragt wird. Von Augustin wird die Unterscheidung zwischen ,,Geboten der
Lebensfiithrung“ (praecepta vitae agendae), und ,,Geboten der Versinnbildlichung des
Lebens“ (praeceptavitae significandae)™* aufgegriffen, jedoch zu einem Dreierschema
erweitert. Wahrend das Zweierschema noch im Sentenzenwerk des Petrus Lombardus
Anwendung fand,' wurde die spezifische Funktion der Rechtssatzungen im Unter-
schied zu den Sittengeboten und Kultvorschriften zu Beginn des 13. Jahrhunderts von
Wilhelm von Auxerre und Wilhelm von Auvergne hervorgehoben.'¢ Insbesondere im
Blick auf das Sabbatgebot und die Forderung des Zehnten ergab sich das Problem,
dass die einfache Unterscheidung zwischen Sittengeboten und Kultvorschriften nicht
ausreichte, um den verpflichtenden Charakter dieser Gebote zu begriinden.!”” Auch
Alexander von Hales unterschied in seinen Sentenzenglossen zwischen Sittengebo-
ten, Kultvorschriften und Rechtssatzungen, fiihrte jedoch mit den ,sacramentalia‘
eine vierte Kategorie ein.!’® Demgegeniiber legte Johannes von La Rochelle seinem
Gesetzestraktat das Dreierschema von Sittengeboten, Rechtssatzungen und Kultvor-

113 Vgl. Pesch, Kommentar zu Thomas von Aquin: Das Gesetz, 498f.

114 Augustinus, Contra Faustum VI,2 (CSEL 25/1, 285).

115 Petrus Lombardus, Sententiae II1,40,1-2 (SpicBon 5, 491,12-493,16); vgl. Lubac, Exégése medie-
val, Bd. I1/2, 100-103.

116 Wilhelm von Auxerre, Summa aurea IV, tr.11 c.6 q.2 (SpicBon 19, 291,76-79); Wilhelm von Auverg-
ne, De legibus c.1 (Opera omnia, 19a); vgl. Pesch, Kommentar zu Thomas von Aquin: Das Gesetz, 498.
117 Vgl. Roland von Cremona, Summa III 450 (ed. Cortesi, 1327-1332); Pesch, Kommentar zu Thomas
von Aquin: Das Gesetz, 497.

118 Alexander von Hales, Glossa in Libri IV Sententiarum Petri Lombardi, III d.37 u. 40 (BFS 14,
460,25-461,15 [Nr. 2]); 543,24-26 [Nr. 2 Ille]).



2324 — Kommentar [Nr. 264-265]

schriften zugrunde. Die Summa Halensis {ibernahm diese Struktur und entfaltete sie
auch in den spéateren Passagen, die nicht mehr auf der Vorlage des Johannes von La
Rochelle basierten, sondern das Gemeinschaftswerk der Redaktoren waren.'*® Das
Gliederungsschema wird aber nicht absolut gesetzt, sondern beansprucht Giiltig-
keit fiir die theologische Redeweise vom Gesetz, wie sie ,,hauptsidchlich® vorkommt
(Losung).

Der Argumentationsgang der Summa Halensis verlauft so, dass im Blick auf die
ersten fiinf Teilfragen zunachst Pro- und Contra-Argumente aufgestellt werden, bevor
dann im Zusammenhang mit der sechsten Frage eine umfassende Antwort, d.h. Pro-
blemldsung entfaltet wird, die wiederum die entscheidenden Argumente fiir die ab-
schlielende Beantwortung der ersten fiinf Fragen ermoglicht. Angesichts dieser kom-
plexen und auf den ersten Blick uniibersichtlichen Struktur soll hier zunédchst der
eigene Losungsansatz der Summa Halensis nachvollzogen werden, um anschliefiend
die Argumente und Antworten auf die Teilfragen zu erldutern. Grundlegend fiir die
Summa Halensis ist die Feststellung, dass von dem Gesetz ,,im allgemeinsten Sinne,
im allgemeinen Sinne, im speziellen Sinne und in einem partikularen Sinne*“ die Rede
sein kann (Lésung). Im ,allgemeinsten Sinne‘ bezeichne das Gesetz die ,,Lehre des
ganzen Alten Testaments“ mit seiner Dreiteilung in ,Handeln — Glauben — Beten’,
denn darunter kénne sowohl ,,die Lehre dessen, was zu tun ist“ gemeint sein, wozu
die Biicher Mose zu zdhlen seien, als auch ,,die Lehre dessen, was zu glauben ist*,
wie sie in den Prophetenbiichern dargelegt werde, sowie ,,die Lehre der Gebete“,
wozu die Psalmen gehorten (ebd.). Im ,allgemeinen Sinne‘ werde das Gesetz auf das
Handeln bezogen, wobei wiederum eine Dreiteilung erfolgt, insofern zwischen der
»Lehre der Vorschriften“, der ,,Lehre der Vorbilder* und der ,,Lehre der Mahnungen*
unterschieden wird und diese jeweils den Biichern Mose, den Geschichtsbiichern und
den Biichern Salomos — dem Buch der Sprichworter, dem Buch Kohelet, dem Hohen-
lied und dem Buch der Weisheit — zugeordnet werden (ebd.). Im ,speziellen Sinne*
werde unter dem Gesetz nur die ,Lehre der Vorschriften verstanden, d. h. die Biicher
Mose, wahrend in einem ,partikularen Sinne‘ damit allein der Dekalog gemeint sei.
Wichtig fiir die grundsatzliche Kldarung des Gesetzesverstandnisses ist nach Auffas-
sung der Summa Halensis auch noch die Unterscheidung zwischen dem, was zum
Gesetz gehort, und dem, was darauf ausgerichtet ist. Sind Letzterem Mahnungen, Be-
weisfiihrungen, Androhungen und Verheiflungen zuzuordnen, so wird hinsichtlich
dessen, was zum Gesetz gehort, noch einmal zwischen Wesentlichem und Akziden-
tiellem unterschieden: Zum Gesetz ,an sich‘ sind demnach Sittengebote, Rechtssat-
zungen und Kultvorschriften zu zdhlen, wahrend Ratschldge und Erlaubnisse nur
akzidentiell dazu gehoren. Ist damit die Plausibilitdt des Dreierschemas als der we-
sentlichen Bestimmung des Gesetzes aufgezeigt, so bemiiht sich die Summa Halen-
sis in einem letzten Schritt um eine Harmonisierung mit Augustins Zweierschema,

119 Vgl. Pesch, Kommentar zu Thomas von Aquin: Das Gesetz, 499f.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2325

indem die ,Gebote des Lebens, das zu versinnbildlichen ist‘, mit den Kultvorschrif-
ten identifiziert werden und in Bezug auf die ,Gebote des Lebens, das zu fiihren ist’,
eine doppelter ,,.Beweggrund des Handelns* festgestellt wird — zum einen das ,An-
standige‘, dem die Sittengebote zugeordnet werden, sowie das ,Férderliche‘, dem die
Rechtssatzungen entsprechen (ebd.).

Auf dieser Grundlage kann nun auch die Erorterung der Teilfragen erfolgen: In
einem ersten Abschnitt wird gefragt, ob der Inhalt des mosaischen Gesetzes allein
unter der Kategorie der Sittengebote zusammengefasst werden kann. Dazu werden
vier Argumente angefiihrt, indem von einem allgemeinen Begriff des ,Sittlichen‘ her
sowohl die Rechtssatzungen als auch die Kultvorschriften den Sittengeboten subsu-
miert werden. In diesem Zusammenhang wird auch auf jiidische Exegeten verwiesen,
die das Gesetz wortlich auslegen und die Auffassung vertreten, das Gesetz habe die
Funktion, wieder zur eigentlichen Gottesverehrung hinzufiihren, was nun in Summa
Halensis als Argument fiir die Ausgangsthese herangezogen wird, dass alle Gesetzes-
vorschriften letztlich als Sittengebote zu verstehen seien. Nachdem kurz zuvor ein
erstes Mal auf Moses Maimonides verwiesen wurde,'?° l14sst sich hier, ohne dass sein
Name fiele, ein zweiter Hinweis auf ihn finden, insofern er im dritten Buch seines
Werkes ,Fiihrer der Unschliissigen‘ eben diese Auffassung darlegt.'** Als Gegenar-
gument wird Dtn 4,13f herangezogen, um von daher die dreifache Unterscheidung
zwischen Sittengeboten, Kultvorschriften und Rechtssatzungen aufzuzeigen, bevor
mit einem zweiten Gegenargument auf die Unterscheidung zwischen Sittengeboten
und Kultvorschriften verwiesen wird. In der Widerlegung der Argumente, die fiir eine
Subsumierung des mosaischen Gesetzes unter die Sittengebote angefiihrt wurden,
wird im Blick auf die Kategorie des ,Guten‘ eine dreifache Unterscheidung getroffen,
die dann auch auf den Begriff der Sittengebote iibertragen wird: Etwas kann ,gut
genannt werden, wenn es durch einen von aufien kommenden Umstand ,,beformt*
wird, d.h. in seiner Wesenheit eine neue Qualitdt hinzugewinnt; in Analogie zu
diesem Verstdndnis des Guten kénnen auch die Sittengebote weit gefasst werden,
sodass die Kultvorschriften in diesem Sinne als Sittengebote bezeichnet werden
koénnen, insofern sie auf den spezifischen ,Umstand‘ zuriickzufiihren sind, dass sie
zur Abkehr vom Go6tzendienst und als ,,Zeichen der Gnade“ zur wahren Gottesver-
ehrung bewegen sollen (zu I 1-4). Von dem ,Guten aufgrund eines Umstandes‘ zu
unterscheiden ist das ,allgemein Gute‘, das wiederum nach dem Aspekt des Ehrba-
ren und des Forderlichen unterschieden werden kann; damit im Einklang stehen die
Sittenvorschriften im eigentlichen Sinne, die sich auf das Ehrbare beziehen, und die
Rechtssatzungen, die das Forderliche betreffen und in dieser Hinsicht auch Sitten-
gebote genannt werden konnten. Mit diesem Argumentationsgang soll einerseits die

120 S.o0.S. 2321.
121 Vgl. Moses Maimonides, Dux neutrorum III 35 (PhB 184 b/c, 214).



2326 —— Kommentar [Nr. 264-265]

begriffliche Vielfalt der theologischen Tradition aufgegriffen werden, um doch zu-
gleich die Notwendigkeit einer praziseren Terminologie aufzuzeigen.

Die zweite Teilfrage befasst sich mit dem traditionellen Zweierschema: Neben
Augustins Unterscheidung zwischen ,Geboten des Lebens, das zu fiihren ist‘, und
,Geboten des Lebens, das zu versinnbildlichen ist‘, sowie einem Psalmzitat und drei
Stellen aus dem Deuteronomium wird auch auf einen jiidischen Exegeten verwie-
sen, nach dem in Bezug auf das mosaische Gesetz nur zwischen Rechtssatzungen
und Kultvorschriften zu unterscheiden sei — hier riickt ein weiteres Mal Moses Mai-
monides in den Blick, der genau das im dritten Buch seines Werkes ,Fiihrer der Un-
schliissigen‘ darlegt.’”? Dem gegeniiber gestellt werden Dtn 6,1 und 4,8, in denen eine
dreifache Unterscheidung des Gesetzes vollzogen wird. In der Auseinandersetzung
mit den Argumenten, die fiir das Zweierschema sprechen, muss auf Augustins Unter-
scheidung nicht mehr eingegangen werden, da sie zuvor bereits in der eigenen Prob-
leml6sung mit der dreifachen Unterscheidung zwischen Rechtssatzungen, Sittenge-
boten und Kultvorschriften harmonisiert wurde. Im Blick auf die anderen Argumente
konzentrieren sich die Ausfithrungen auf den Begriff des ,Urteils‘: Ist damit die Unter-
scheidung zwischen ,wahr und ,falsch‘ gemeint, so gilt das fiir die Rechtssatzungen.
Bezeichnet ein Urteil hingegen die Unterscheidung zwischen ,gut‘ und ,bose, ist es
den Sittengeboten zuzuordnen; und geht es um die unterschiedliche Vergeltung einer
Tat, d. h. um Bestrafung bzw. Belohnung, so betrifft das die Kultvorschriften (zu II).

Die dritte Teilfrage erortert das Verhiltnis der Gebote zu den drei Gattungen
der Rechtssatzungen, Sittengeboten und Kultvorschriften. Als Beleg dafiir, dass die
Gebote als eine eigenstdndige vierte Gattung aufzufassen sind, wird neben den Bi-
belstellen Dtn 11,1 und Ex 21,1 vor allem auf Hieronymus (347-420) und dessen Un-
terscheidung zwischen Geboten (mandata) und Vorschriften (praecepta) verwiesen.
In der Stellungnahme zu diesem Argument wird unterschieden zwischen den Sitten-
geboten (moralia), die von Gott selbst befohlen werden, und den Geboten (mandata)
im eigentlichen Sinne, die durch ,,einen anderen®, nidmlich Mose, befohlen werden,
und das sind die Rechtssatzungen und Kultvorschriften (zu III 1). Zugleich wird eine
Abgrenzung zwischen ,Geboten‘ und ,Vorschriften‘ in der Hinsicht vollzogen, dass die
Gebote ,,nicht aus Notwendigkeit“ befohlen werden und deshalb der Liebe zuzuord-
nen sind, wahrend die Vorschriften notwendig sind und ,,aus der Furcht“ kommen
(ebd.). Diese Gegeniiberstellung — und zugleich Korrelation — von Liebe und Furcht
entspricht einer grundlegenden Auffassung der scholastischen Psychologie, die dann
auch in der Tugendlehre und Soteriologie Konsequenzen fiir die Mitwirkung des Men-
schen an seinem Heil hatte.'?

122 Ebd., II1 26 (PhB 184 b/c, 168f).
123 Vgl. Ljunggren, Zur Geschichte der christlichen Heilsgewissheit von Augustin bis zur Hochscho-
lastik, 133 ff.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =——— 2327

In der vierten Teilfrage geht es um das Verhdltnis der Gattung der ,Zeugnisse
zu den Rechtssatzungen, Sittengeboten und Kultvorschriften. Handelt es sich um
Zeugnisse der gottlichen Majestat und sind diese als Vorschriften zu betrachten, so ist
das in dreifacher Hinsicht fiir die Ausgangsfrage von Bedeutung: zum einen im Blick
auf den Zeichencharakter solcher Zeugnisse, denn in diesem Sinn werden die Kult-
vorschriften Zeugnisse genannt; und zum anderen der Sache nach, wobei hier noch
einmal differenziert wird zwischen einem Zeugnis, das die Sache selbst bezeugt —
wie die Sittengebote, deren moralische Intentionen aus sich selbst heraus ablesbar
sind —, sowie einem Zeugnis, das auf eine andere Sache hinweist — wie die Rechtssat-
zungen, deren Strafandrohungen als Hinweis auf die géttliche Bestrafung der Bosen
verstanden werden miisse (zu IV).

Die fiinfte und letzte Teilfrage thematisiert die ,Rechtfertigungen‘ in ihrer Be-
ziehung zum mosaischen Gesetz. Den Begriff der ,Rechtfertigung iibernimmt die
Summa Halensis aus der lateinischen Fassung von Zitaten aus Psalm 104 und 118
sowie deren Auslegung in der Glosse des Petrus Lombardus.’** Bei der Beantwor-
tung der Frage, ob die Vorschriften des mosaischen Gesetzes als Rechtfertigungen
aufzufassen sind, unterscheidet die Summa Halensis zwischen dem Akt Gottes und
menschlichen Handlungen. Wahrend die Rechtfertigung als Akt Gottes nicht eine
Wirkung des Gesetzes, sondern der gottlichen Gnade bezeichnet, ldsst sie sich als
Handlung des Menschen den drei Gattungen der Rechtssatzungen, Sittengeboten
und Kultvorschriften zuordnen: Geht es um das ,Sein‘ der Gerechtigkeit, so sind die
Sittengebote als ,Rechtfertigungen’ zu verstehen, weil es ihre Funktion ist, die Gerech-
tigkeit zu bewahren; in Bezug auf die Ausiibung der Gerechtigkeit werden hingegen
die Rechtssatzungen ,Rechtfertigungen’ genannt und als Zeichen der Gerechtigkeit
wiederum den Kultvorschriften zugeordnet, die vor der Inkarnation Christi Zeichen
der Gerechtigkeit oder der kiinftigen Gnade sind. Damit wird das mosaische Gesetz
insgesamt heilsgeschichtlich relativiert.’> Dass es gleichwohl nicht nur im Blick auf
konkrete Einzelbestimmungen, sondern auch als Ganzes eine bleibende Bedeutung
behilt, wird am Ende der Ausfiihrungen iiber das mosaische Gesetz erlautert, wenn
nach der Geltung der Kultvorschriften gefragt wird.'?® Die generelle Frage, ob das mo-
saische Gesetz rechtfertigt, wird im fiinften Abschnitt dieses ersten Traktates noch
einmal umfassend erdrtert.'*” Den Vorschriften zu den Sakramentalien, denen Alex-
ander von Hales eine eigene Bedeutung beigemessen hatte, wendet sich die Summa

124 In neueren Bibeliibersetzungen — so auch bereits von Luther — werden hier die Begriffe ,Gesetze®,
,Befehle‘ und ,Satzungen‘ verwendet. — Zu Alexanders Verstdndnis der rechtfertigenden Kraft des Ge-
setzes vgl. Marcolino, Das Alte Testament in der Heilsgeschichte, 184 ff.

125 Vgl. Gossmann, Metaphysik und Heilsgeschichte, 274 ff; Marcolino, Das Alte Testament in der
Heilsgeschichte, 30 ff.

126 Vgl. Summa Halensis III Nr. 538 zu 4 (ed. Bd. IV/2, 822b-823a; in dieser Ausgabe S. 1858 f).

127 Vgl. ebd., Nr. 274275 (ed. Bd. IV/2, 406a—412b; in dieser Ausgabe S. 358-383).



2328 —— Kommentar [Nr. 266-268]

Halensis dann im Zusammenhang mit der Frage nach der Rechtfertigung durch das
Gesetz noch einmal zu, ohne letztlich zu kldren, ob sie nun gegeniiber den Kultvor-
schriften als eigenstdndig anzusehen sind.'?®

Mit der Erérterung und Beantwortung dieser fiinf Teilfragen ist fiir die Summa
Halensis insgesamt geklart, dass das mosaische Gesetz aus den drei Gattungen der
Rechtssatzungen, Sittengebote und Kultvorschriften besteht. Die theologische und
historische Bedeutung des konzeptionellen Aufrisses der Summa Halensis zu Beginn
der Ausfiihrungen zum mosaischen Gesetz liegt darin, dass den Rechtssatzungen
eine grofie Bedeutung beigemessen wird. Deren Auslegungen umfassen ein Viertel
des gesamten Traktates und behandeln grundlegende Fragen des Kirchenrechts und
der Ethik.*® Vor dem Hintergrund der intellektuell und kirchenpolitisch motivierten
Auseinandersetzungen dieser Zeit, die gerade fiir den Gesetzestraktat der Summa
Halensis eine wichtige Rolle spielten, bot diese konzeptionelle Grundentscheidung
die Moglichkeit, die theologische Verortung des Gesetzes und seiner verbindlichen
Auslegung zur Geltung zu bringen. Angesichts der Konkurrenz zwischen Theologie
und Kanonistik um die Fiihrungsrolle in der Leitung der Amtskirche war damit der
Anspruch der Theologie eindeutig formuliert.**°

Kapitel 2: Der Inhalt des Gesetzes hinsichtlich der Qualitit seiner Inhalte
Dieses Kapitel gliedert sich in drei Artikel, insofern im Anschluss an R6m 7,12 er6rtert
wird, ob der gesamte Inhalt des mosaischen Gesetzes heilig, gut und gerecht ist.

Artikel 1: Ist alles, was im Gesetz enthalten ist, heilig? [Nr. 266]

Zundchst werden unter Bezugnahme auf Augustin, die Bergpredigt und 2Kor 3,7 fiinf
Argumente angefiihrt, weshalb das Gesetz nicht als heilig angesehen werden kénne;
dem werden dann R6m 7,12 sowie Ps 18,7 gegeniibergestellt. Die Lésung dieses spezi-
ellen Problems — wie auch die generelle Beantwortung der Frage nach der Beschaf-
fenheit des Gesetzes — liegt wieder in der dreifachen Unterscheidung des Gesetzes:
Es enthilt heilige, gerechte und gute Gebote, wobei die Kultvorschriften als heilig,
die Rechtssatzungen als gerecht und die Sittengebote als gut anzusehen sind. Heilig
sind die Kultvorschriften, weil sie die Bereitschaft der Menschen fiir den Gottesdienst
ermoglichen, wahrend die Rechtssatzungen aufgrund ihrer Funktion, die Bosen
zu bestrafen, gerecht sind und die Sittengebote in der doppelten Perspektive der
Liebe zu Gott sowie der Nachstenliebe als gut zu betrachten sind. Dementsprechend
werden auch die zunachst vorgetragenen Gegenargumente entkraftet: Was die Rege-
lung der Ehescheidung anbetrifft, wird betont, dass dieses Gesetz nicht um der Schei-

128 Vgl. Summa Halensis III Nr. 275 IV (ed. Bd. IV/2, 411a.412b; in dieser Ausgabe S. 376-379.382f).
129 Vgl. Pesch, Kommentar zu Thomas von Aquin: Das Gesetz, 500f.

130 Dass Thomas von Aquin in seiner Summa theologica hier andere Akzente gesetzt hat (vgl. ebd.,
501), ist theologisch wie auch sozial- und kulturgeschichtlich aufschlussreich.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =——— 2329

dung willen, sondern wegen des Scheidebriefes erlassen wurde, damit gerade durch
diese Disziplinierung ein Aufschub der Scheidung ermdoglicht werden konnte, sodass
Zeit zum Umdenken gewonnen wurde (zu 1-2). Aussagen des mosaischen Gesetzes,
wonach ein Feind zu hassen sei, stehen nach Auffassung der Summa Halensis nicht
im Widerspruch zum Gebot der Niachstenliebe, sondern beschrianken sich darauf, das
Laster des Ndchsten zu hassen, nicht aber sein Wesen, denn dieses verlange in jeg-
licher Not Unterstiitzung; hier wird ein Gedanke Augustins aufgegriffen, der betont
hat, man solle den Siinder lieben, ,,aber nicht insofern er Siinder, sondern Mensch
ist“B!, Vorschriften des mosaischen Gesetzes, die nach der Auslegung der Glosse
zu 1Kor 3,7 unehrenhaft und somit nicht heilig zu sein scheinen, erklart die Summa
Halensis aus dem jeweiligen Umstand heraus (zu 4); damit wird auf eine prinzipielle
Unterscheidung rekurriert, wie sie in den einleitenden Darlegungen zum Zeitpunkt
der Erlassung des mosaischen Gesetzes begriindet wurde.®> Auch das alttestament-
liche Vergeltungsprinzip wird noch einmal thematisiert, ohne hier jedoch zu einer
abschlieflenden Antwort zu gelangen, vielmehr wird auf eine weitere Erdrterung ver-
wiesen.'®

Artikel 2: Ist alles, was im Gesetz enthalten ist, gut? [Nr. 267]

Der Aufweis, dass das mosaische Gesetz gut ist, erfolgt nach dem gleichen Argumen-
tationsmuster, wie es im vorangegangenen Artikel dargelegt wurde, insofern diese
Giite nicht allgemein, sondern den Umstdnden entsprechend attestiert wird (Losung
zu 1). Im Blick auf die Frage, inwieweit die Kultvorschriften des mosaischen Gesetzes
durch das evangelische Gesetz abgeldst bzw. verworfen worden sind, wird zwischen
der Bedeutung und der Befolgung des mosaischen Gesetzes unterschieden, sodass
dessen Kultvorschriften zwar nicht mehr befolgt werden miissen, sie jedoch ihre
Bedeutung — und damit auch ,Autoritat‘ — behalten als zeichenhafte Hinweise auf die
Gnade (zu 2). Der konkrete Nutzen von Vorschriften, deren Sinn sich auf den ersten
Blick nicht erschlief3t, wird vor allem darin gesehen, von der Gétzenverehrung wieder
zur richtigen Verehrung Gottes bewegt zu werden (zu 3).

Artikel 3: Ist alles, was im Gesetz enthalten ist, gerecht? [Nr. 268]

Auch die Gerechtigkeit des mosaischen Gesetzes steht fiir die Summa Halensis fest und
so konzentriert sich dieser Artikel auf die Widerlegung von Einwédnden, die dagegen
geltend gemacht werden. Die Gerechtigkeit der Opfergesetze, fiir die unschuldige
Tiere getdtet wurden, wird mit ihrem geistlichen Nutzen fiir den Menschen begriin-
det, indem sie ihm seine eigene Siindhaftigkeit wie auch die Strenge der gottlichen

131 Augustinus, Sermones de vetere testamento (Tractatus de Esau et Iacob) 1V,20 (CChr.SL 41,
34,453 f).

132 Vgl. Summa Halensis III Nr. 261 zu II-1V (ed. Bd. IV/2, 371b; in dieser Ausgabe S. 232f).

133 Vgl. ebd., Nr. 268 zu 4 (ed. Bd. IV/2, 394a-b; in dieser Ausgabe S. 314f).



2330 —— Kommentar [Nr. 269-270]

Gerechtigkeit vor Augen fiihren, ihn von der G6tzenverehrung abhalten und auf das
Opfer Christi zeichenhaft hinweisen sollten (zu 1 und 2). Zu dem Einwand, das Straf-
maf sei in den Rechtssatzungen des mosaischen Gesetzes nicht immer angemessen,
wird mit einer detaillierten Erérterung der unterschiedlichen Faktoren, die bei der
Festlegung eines Strafmafies zu beriicksichtigen sind, Stellung genommen; neben
dem Ausmaf3 des Schadens und den Umstdnden eines Diebstahls kommt hier auch
die Veranlagung eines Straftdters in den Blick (zu 3). Hinsichtlich des Vergeltungs-
prinzips, dessen Angemessenheit in den Ausfiihrungen iiber die Heiligkeit des mosa-
ischen Gesetzes noch nicht abschlieSend aufgezeigt werden konnte,** wird dessen
Gerechtigkeit festgestellt und psychologisch damit erkldrt, dass es auf Vergehen
angewandt wird, die von Zorn motiviert werden (zu 4). Was schliefllich die Frage nach
dem gerechten Maf3 der — positiven — Vergeltung bei der Befolgung der Gebote anbe-
trifft, wird auf die priméare Intention einer Gesetzesvorschrift und die Motivation, sie
zu erfiillen, ebenso hingewiesen wie auf den Willen Gottes, in dessen Wohlgefallen —
nicht Willkiir — es liege, denen ein langes Leben zu verheifen, die seinen Geboten
entsprechend leben (zu 5).

Dritte Frage: Die Erfiillung des mosaischen Gesetzes durch Christus

Nachdem der Inhalt des mosaischen Gesetzes hinsichtlich der kategorialen Einteilung
seiner Vorschriften wie auch seiner Qualitidt bestimmt wurde, riickt nun die Frage in
den Mittelpunkt, inwiefern Christus dieses Gesetz erfiillt hat. Fiir die Gesamtkonzep-
tion des Gesetzestraktates wird mit diesem Abschnitt ein erster Ansatz fiir die Ver-
haltnisbestimmung von mosaischem und evangelischem Gesetz entfaltet. Hinsicht-
lich der Fragestellung wie auch der Problemlésung zeigen sich Parallelen zu einer
Quaestio, die Alexander von Hales noch vor seinem Eintritt in den Franziskanerorden
verfasst hat.**

Kapitel 1: Hat Christus das Gesetz erfiillt, und auf welche Weise? [Nr. 269]

Bei der Beantwortung dieser Frage wird zwischen den drei Gesetzesarten unter-
schieden:'*® In Bezug auf die sinnbildlichen Vorschriften lisst sich auf dreifache Weise
von einer Erfiillung des mosaischen Gesetzes durch Christus sprechen, insofern er die
Verpflichtung aufhob, sie zu befolgen, ihre Bedeutung offenbarte und das verwirk-
lichte, worauf diese Vorschriften zeichenhaft hingewiesen haben (Losung). Auch hin-
sichtlich der Sittengebote wird eine dreifache Weise, wie Christus das Gesetz erfiillt

134 Vgl. Summa Halensis III Nr. 266 zu 5 (ed. Bd. IV/2, 391b; in dieser Ausgabe S. 304 f).

135 Vgl. Alexander von Hales, Quaestiones disputatae ,antequam esset frater‘, q.21 (BFS 19, 373-386).
136 In der Quaestio des Alexander von Hales wird demgegeniiber noch die vierte Kategorie der ,Sak-
ramente‘ aufgefiihrt (vgl. ebd. [6] (BFS 19, 375,18-22) — so zeigt sich hier der systematische Fortschritt
bei der Bearbeitung des Themas zunéchst durch Johannes von La Rochelle und dann im Zuge der
gemeinschaftlichen Redaktion der Summa Halensis.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2331

hat, aufgezeigt: durch die Erkenntnis des Guten, die eine Erkenntnis des Bosen wie
auch des Besseren einschliefit; durch die Gnade, das Gute auch auszufiihren, denn
diese Gnade wurde nicht durch das Gesetz gegeben; und durch die Gnade, nach der
Gesetzesiibertretung wieder aufgerichtet zu werden, was ebenfalls nicht durch das
Gesetz gegeben wurde (ebd.). Die Rechtssatzungen wiederum sind durch Christus
erfiillt worden, indem er ihre Intention, vom B6sen abzuwenden, mit dem prinzipi-
ellen Verbot der Ehescheidung, der Vergeltung und des Schwérens vervollkommnete
(ebd.). In der Auseinandersetzung mit den Einwidnden wird das dann weiter ausge-
fiihrt. Dabei wird fiir die grundsétzliche Frage, welche Relevanz vor allem die Kultvor-
schriften nach ihrer Erfiillung durch Christus behalten, ein Lésungsansatz entwickelt,
indem im Anschluss an Augustin — und Isidors etymologische Ableitung des Geset-
zesbegriffs'® — festgehalten wird, dass sie ihre Bedeutung behalten, insofern es beim
Lesen gerade in seiner Zeichenhaftigkeit zu einer tieferen Erkenntnis kommen kann,
die zur Festigung des Glaubens beitrigt (zu 6).

Kapitel 2: Welche Vorschriften sind durch Christus erfiillt worden? [Nr. 270]

Die Problemlésung nimmt auf das vorangegangene Kapitel Bezug und wiederholt
sowohl dessen Hinweis auf die doppelte Gnade Christi als auch die Unterscheidungen
zwischen verschiedenen Redeweisen von der ,Erfiillung‘ des mosaischen Gesetzes
durch Christus (Losung). Den Einwand, von den Kultvorschriften und vielen Rechts-
satzungen des mosaischen Gesetzes sei in der Bergpredigt keine Rede, weshalb sie
auch nicht durch Christus erfiillt worden seien, beantwortet die Summa Halensis mit
einer Zuordnung der Kultvorschriften zur ersten Tafel des Dekalogs sowie der Rechts-
satzungen zur zweiten Tafel (zu 1-3). Daran ankniipfend wird dargelegt, dass die
Gebote der ersten Tafel des Dekalogs zwar nicht erwdhnt, aber trotzdem in der Berg-
predigt erfiillt werden, indem ihre Intention, die Seele zu Gott zu bekehren, noch voll-
kommener erfiillt wurde, weil nicht nur die Bekehrung zu Gott als dem Ursprung der
Seele, sondern auch als deren Ziel ermdglicht wird (zu 4). Das grundlegende heilsge-
schichtliche Schema von Ursprung und Ziel wird dabei mit der Unterscheidung von
Form und Materie verkniipft und dient so der Systematisierung des inneren Zusam-
menhanges von Dekalog und Bergpredigt. Im Anschluss wird auch fiir die zweite Tafel
des Dekalogs aufgezeigt, wie sich durch das Evangelium eine vollkommenere Hinord-
nung auf den Nédchsten vollzieht (zu 5-7). Abschlieend wird die Beschriankung des
mosaischen Gesetzes gegeniiber der Bergpredigt genau daran festgemacht, dass es
sich nur auf die dufiere Handlung, nicht aber die innere Gesinnung bezieht (zu 8-9).

137 Vgl. Summa Halensis III Nr. 224 zu 1 (ed. Bd. IV/2, 315a; in dieser Ausgabe S. 38f).



2332 —— Kommentar [Nr. 271-275]

Vierte Frage: Die Last der Befolgung des mosaischen Gesetzes

Auch in diesem Abschnitt geht es um einen Vergleich des mosaischen und des evan-
gelischen Gesetzes, wobei nun die Frage der Schwierigkeit, das Gesetz jeweils zu
befolgen, im Vordergrund steht.

Kapitel 1: Die Beschwernis des Gesetzes vonseiten dieser Beschwernis

Artikel 1: Stellt die Befolgung des Gesetzes eine grdfSere Last in Hinsicht auf die
Schwierigkeit der Vorschriften dar? [Nr. 271]

Bei der Beantwortung dieser Frage wird zwischen der Handlung und dem Affekt
beim Befolgen des Gesetzes unterschieden. Hinsichtlich der Handlung ist die Last
des mosaischen Gesetzes beschwerlicher als die des evangelischen Gesetzes, was die
Menge der Vorschriften anbetrifft, wahrend es sich im Blick auf die Vollkommenheit
der Vorschriften umgekehrt verhélt (Losung). Bezogen auf den Affekt unterscheidet
sich das Befolgen des mosaischen Gesetzes dadurch vom evangelischen Gesetz, dass
es nicht aus Liebe, sondern aus Furcht geschieht, was eine grofiere Last bedeutet,
weil die Liebe, aus der heraus das evangelische Gesetz befolgt wird, unbeschwert ist
(ebd.). Dariiber hinaus wird noch zwischen einer belastenden und einer unterstiit-
zenden Last unterschieden, sodass das Evangelium als eine zusitzliche Last zum
mosaischen Gesetz verstanden werden kann, die aber als Gnade wiederum entlastet
(ebd.).

Artikel 2: Stellt das Evangelium eine gréf3ere Last als das Gesetz in Hinsicht auf die
Vielzahl der Vorschriften dar? [Nr. 272]

Hinsichtlich der Anzahl der Vorschriften wird festgestellt, dass sie bezogen auf die
Kultvorschriften und die Vorschriften zu den Sakramentalien im mosaischen Gesetz
grofier ist, bezogen auf die Sittengebote hingegen im Evangelium, was jedoch nicht
bedeute, dass deren Last damit auch grofier sei, da diese ja — wie im vorangegange-
nen Artikel gezeigt — der gnadenhaften Unterstiitzung dienen (Losung).

Kapitel 2: Die Last des Gesetzes vonseiten des Tragenden [Nr. 273]

Das Kapitel schlief3t unmittelbar an die Argumentation des vorangegangenen Kapitels
an und ergdnzt diese in Ankniipfung an Bernhard von Clairvaux um einen christolo-
gischen und mariologischen Akzent, indem die Last des Evangeliums mit Jesus Chris-
tus identifiziert wird und dann in Bezug auf die Jungfrau Maria verdeutlicht wird,
dass deren Schwangerschaft als eine Last aufzufassen ist, die Maria nicht beschwerte
(Losung). Als ein Sonderfall werden diejenigen angesehen, die Augustin in der Schrift
JVom Geist und Buchstaben‘ und Origenes in einer Predigt iiber Num 17,1-28 im Blick
haben, wenn sie sagen, dass es im Neuen Testament Personen gebe, die zum Alten
Testament gehoren, wie auch umgekehrt, sodass allein die Befolgung des Gesetzes



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2333

aus Furcht bzw. aus Liebe dariiber entscheidet, ob sie zum Alten oder zum Neuen
Testament gehoren. Diese Auffassung wird jedoch von der Summa Halensis nicht nur
relativiert, sondern letztlich verworfen, insofern doch im Anschluss an die vorange-
gangene Argumentation ein prinzipieller Unterschied zwischen der Last des mosai-
schen Gesetzes und der des Evangeliums bestehen bleibt (zu 1). Dabei wird ein Zitat
aus Augustins Schrift ,Gegen Faustus als Nachweis herangezogen, dass der Kirchen-
vater diese Auffassung ebenfalls vertreten habe und die Summa Halensis somit nicht
von seiner Lehre abweiche.

Fiinfte Frage: Die Rechtfertigung durch das Gesetz

Der Begriff der ,Rechtfertigung‘ wurde schon im Zusammenhang mit der inhaltlichen
Bestimmung der einzelnen Gattungen des mosaischen Gesetzes verwendet und dort
in der doppelten Perspektive der Rechtfertigung als Akt Gottes und als Handlung des
Menschen entfaltet.’*® In diesem Abschnitt geht es nun um die Klarung der Frage,
ob das mosaische Gesetz rechtfertigt. Der Abschnitt gliedert sich in zwei Kapitel, in
denen diese Frage zundchst im Blick auf das mosaische Gesetz insgesamt und dann
im Einzelnen in Bezug auf die vier Kategorien der Sittengebote, Rechtssatzungen,
Kultvorschriften sowie Vorschriften zu den Sakramentalien erortert wird. Die Summa
Halensis greift damit eine weitere Frage auf, die Alexander von Hales bereits in
seinen ,Quaestiones disputatae‘ erdrtert hat, als er noch nicht dem Franziskaneror-
den angehorte,® und mit der er sich auch in seiner Sentenzenglosse befasst hat.*#°
Dariiber hinaus rekurriert die Summa Halensis bei der Beantwortung dieser Frage auf
die Summa aurea des Wilhelm von Auxerre.

Kapitel 1: Rechtfertigt das Gesetz allgemein verstanden? [Nr. 274]

Dieses Kapitel weist sowohl in der Verwendung einzelner Pro- und Contra-Argumente
als auch in einem Kernpunkt der Argumentation Parallelen zu der ersten Disputa-
tion auf, die Alexander von Hales im Rahmen der Quaestio 20 ,Uber die Gerechtigkeit
des Alten Gesetzes* verfasst hat.*** Allerdings ist die Erdrterung der Summa Halen-
sis deutlich komplexer, sodass sie auch in zwei Argumentationsschritten vollzogen
wird. Die Problemlésung konzentriert sich zunédchst auf die klassische Referenz-
stelle Rom 3,20, wonach von einer Rechtfertigung durch die Werke des mosaischen
Gesetzes keine Rede sein kann (a-c). Grundsitzlich unterscheidet der Gesetzestraktat
zwischen der vollen und der nicht vollen Gerechtigkeit, deren Differenz die Ursiinde
markiert. So ergibt sich auch vom mosaischen Gesetz her die Moglichkeit einer Recht-
fertigung hinsichtlich der nicht vollen Gerechtigkeit, die in eschatologischer Perspek-

138 Summa Halensis III Nr. 265 V (ed. Bd. IV/2, 386a—b.389b; in dieser Ausgabe S. 284-287.296f).
139 Vgl. Alexander von Hales, Quaestiones disputatae, q.20 (BFS 19, 359-373).

140 Vgl. ders., Glossa in Libri IV Sententiarum Petri Lombardi, III d.37 (BFS 14, 460-490).

141 Vgl. ders., Quaestiones disputatae, q.20 disp. I (BFS 19, 359-364).



2334 —— Kommentar [Nr. 271-275]

tive durch das Heilswerk Christi wiirdig macht, das ewige Leben zu erlangen (I Losung
zu 1). Von dem ewigen Leben wird das Leben ,in‘ den Vorschriften des mosaischen
Gesetzes abgegrenzt, deren Befolgung zwar nicht von Gott belohnt wird, aber doch
bewirkt, dass der Gesetzestreue nicht stirbt (zu 2). In einem zweiten Argumentations-
gang, der im Kern der Argumentation von Alexanders Quaestio entspricht, geht die
Summa Halensis dann noch zusatzlich auf Gal 3,20 sowie zentrale Stellen aus Augus-
tins Schrift .Vom Geist und Buchstaben‘ ein, um so die Ausgangsfrage noch praziser
zu beantworten. Dazu werden vier Redeweisen von ,Rechtfertigung‘ unterschieden:
als Eingieflung der Gnade, pflichtgemafle Ausfiihrung der Vorschriften, zeichenhaf-
ter Hinweis auf die Gerechtigkeit sowie Hinfiihrung zur Gerechtigkeit (Il Losung). Im
Sinne der ersten beiden Redeweisen kann nicht gesagt werden, dass das mosaische
Gesetz im eigentlichen Sinne rechtfertigt, weil es ohne den Geist der Gnade nur ein
toter Buchstabe ist. Als zeichenhafter Hinweis auf die Gerechtigkeit vermag das mosa-
ische Gesetz hingegen zu rechtfertigen, weil es auf die Gnade verweist, mit der wir
durch Christus gerechtfertigt werden, und die Gerechtigkeit Gottes ohne das Gesetz
nicht offenbart wurde.’*? Mit dem Zitat aus Augustins Schrift Vom Geist und Buch-
staben‘ wird aber zugleich zur Geltung gebracht, dass Gott seine Gerechtigkeit prin-
zipiell auch ohne das Gesetz offenbaren kann, wenn er dem Glaubenden den Geist
der Gnade schenkt (ebd.). Wird Rechtfertigung im Sinne der Hinfiihrung zur Gerech-
tigkeit verstanden, so rechtfertigt das mosaische Gesetz, weil es den Verstand zei-
chenhaft auf die Gerechtigkeit verweist und den Affekt zu ihr hinfiihrt; das darf aber
wiederum nicht so verstanden werden, als konne das Werk des Gesetzes erzwungen
werden oder aus sich heraus rechtfertigen, denn nach Auffassung der Summa Halen-
sis bleibt die Rechtfertigung immer auf die Gnade Gottes angewiesen (ebd.). Rechtfer-
tigungstheologisch wird damit in Ankniipfung an Augustin die unbedingte Angewie-
senheit des Siinders auf die Gnade Gottes betont.** Dieses Gnadenverstindnis wird
sodann in der Auseinandersetzung mit den Einwdnden sakramententheologisch ent-
faltet, indem als die entscheidende Differenz zwischen den Sakramenten des Alten
Gesetzes und des Neuen Gesetzes herausgestellt wird, dass die Sakramente des Alten
Gesetzes auf die Gnade zeichenhaft hinweisen, wiahrend die Sakramente des Neuen
Gesetzes sie bewirken (zu 4-6). In gleicher Weise unterscheiden sich auch die Vor-
schriften des Neuen Gesetzes von denen des Alten Gesetzes dadurch, dass sie den
Verstand nicht nur zeichenhaft auf die Gnade hinweisen, sondern ihn so erleuchten,
dass er zur Erkenntnis der Gnade gelangt — hier wird Augustins Illuminationstheorie
gnadentheologisch expliziert (ebd.).*** Auf der Ebene der Affekte korreliert damit die
ordnende Funktion der Vorschriften des Evangeliums, die iiber die ,Hinfiihrung zur

142 Zu Augustins Signifikationshermeneutik s. 0. S. 2310 Anm. 81.

143 Zu Augustins Gnadentheologie vgl. Drecoll, Gnadenlehre, 488 ff.

144 Zur Rezeption der augustinischen Illuminationstheorie bei Alexander von Hales und Johannes
von La Rochelle vgl. Grabmann, Der gottliche Grund menschlicher Wahrheitserkenntnis nach Augus-
tinus und Thomas von Aquin, 5-29 u. 31f Anm. 8.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2335

Gerechtigkeit‘, wie sie zuvor fiir das mosaische Gesetz aufgezeigt wurde, hinausgeht,
weil sich alles auf die innere Wirkung dieser Vorschriften konzentriert und nicht die
Furcht, sondern die Liebe dominiert.

Kapitel 2: Die Rechtfertigung durch das Gesetz im Besonderen [Nr. 275]

In diesem Kapitel werden die einzelnen Gattungen des mosaischen Gesetzes fiir
sich betrachtet und dabei zunédchst Pro- und Contra-Argumente zusammengestellt.
Die Problemldsung setzt dann bei der Unterscheidung zwischen der EingiefSung der
Gerechtigkeit und deren Befolgung an, wobei die Befolgung der Gerechtigkeit auch
noch mit dem Verdienstgedanken verkniipft wird. Fiir die Sittengebote des mosa-
ischen Gesetzes kann von daher geltend gemacht werden, dass sie zwar nicht im
eigentlichen Sinne rechtfertigen, aber auf die Rechtfertigung hinordnen, indem sie
zu der Erkenntnis fithren, was zu tun und was zu unterlassen ist (Losung). Auf die
Befolgung der Gerechtigkeit sind auch die Kultvorschriften ausgerichtet, insofern sie
zeichenhaft hinwiesen auf das, was getan bzw. vermieden werden muss. Die Rechts-
satzungen hingegen werden im Zusammenhang mit der EingiefSung der Gerechtigkeit
gesehen, auf die sie ebenso hinordnen wie die Furcht auf die Liebe; und der Eingie-
Bung der Gerechtigkeit werden schliefilich auch die Vorschriften beziiglich der Sak-
ramentalien zugeordnet, bei denen wiederum die Bedeutung hervorgehoben wird,
auf die Gnade hinzuweisen (ebd.). Bei der Erorterung der Einwénde ist der Abschnitt
zu den Kultvorschriften von besonderem Interesse, weil hier der Tugendbegriff ein-
gefiihrt und in diesem Zusammenhang die gehorsame Befolgung des mosaischen
Gesetzes als eine Rechtfertigung verstanden wird, die aber willentlich erfolgen muss,
wihrend das Werk an sich erneut fiir nutzlos erklart wird (zu III).

Das Kapitel weist vielfiltige Ubereinstimmungen mit der zweiten Disputation
von Alexanders Quaestio ,Uber die Gerechtigkeit des Alten Gesetzes* auf,'** allerdings
wird dort auch grundsétzlich das Verhdltnis von Altem und Neuem Gesetz erortert,
indem die ,Gerechtigkeit als zentrale Kategorie des Alten Gesetzes der ,Barmherzig-
keit’ des Neuen Gesetzes gegeniibergestellt wird.'#¢

Zweite Abhandlung: Das mosaische Gesetz im Besonderen

Im Prolog dieser Abhandlung wird die Spezifizierung der einzelnen Gattungen des
mosaischen Gesetzes in Verbindung mit der grundlegenden — augustinischen — Unter-
scheidung zwischen den ,Geboten des Lebens, das zu fiihren ist* und den ,Geboten
des Lebens, das zu versinnbildlichen ist* in Erinnerung gerufen, wie sie zuvor ent-

145 Vgl. Alexander von Hales, Quaestiones disputatae, q.20 disp. II (BFS 19, 364-373).
146 Vgl. ebd., disp. I1,2 (BFS 19, 3671).



2336 —— Kommentar [Nr. 276-278]

wickelt wurde.'” Die Abhandlung gliedert sich in drei grof3e Teile, in denen die Sit-
tengebote, die Rechtssatzungen und die Kultvorschriften des mosaischen Gesetzes
betrachtet werden.

Erste Abteilung: Die Sittengebote des Dekalogs

Dieser Teil ist in zwei Abschnitte gegliedert, in denen zunéchst allgemeine Uberlegun-
gen zu den Sittengeboten des Dekalogs vorangestellt und dann die einzelnen Gebote
untersucht werden. Am Ende folgt eine ,Kurze Erklarung der Gebote zur Unterwei-
sung der einfachen Christen’.

Erste Frage: Die Sittengebote im Allgemeinen

Erster Abschnitt: Die Wurzel der Sittenvorschriften
In diesem Abschnitt geht es zum einen um die Wurzel oder den Ursprung der Sitten-
gebote und zum anderen um deren Einteilung sowie Anzahl.

Kapitel 1: Ist die Wurzel der Sittengebote die Natur, die Zucht oder die Gnade?

[Nr. 276]

Im Duktus der Gesamtstruktur des Gesetzestraktates werden die Sittengebote des mosa-
ischen Gesetzes von denen des Naturgesetzes wie auch des menschlichen Gesetzes der
Vernunft unterschieden und - im engeren Sinne — als ,gottliches* Gesetz bezeichnet.
Das Spezifikum dieses Gesetzes ist, dass es die ,Vorschrift des unverdienten Guten
enthilt und damit in der Gnade Gottes verwurzelt ist. Darin stimmt es — ungeachtet
der grundlegenden Differenz — mit dem Evangelischen Gesetz {iberein, wobei es als
das bestimmende Merkmal beider angesehen wird, dass sie auf {ibernatiirliche Weise
mit Zeichen und Wundern bekriftigt werden (L6sung). Die Sittengebote des mosai-
schen Gesetzes sind somit in allgemeiner Hinsicht im Naturgesetz begriindet bzw. ver-
wurzelt, aber sie fiigen diesem wie auch dem menschlichen Gesetz der Vernunft, das
vorschreibt, wie etwas zu tun ist, noch den Respekt vor Gott hinzu (ebd.).

Kapitel 2: Liegt die Wurzel der Sittengebote in der Erkenntnis oder in der
Gemiitsstimmung? [Nr. 277]

Wurde die etymologische Ableitung des Begriffs ,Gesetz‘ von ,Lesen‘ bereits im Blick
auf das Naturgesetz erldutert,*® so wird nun auf eine zweite Etymologie hingewie-
sen, indem das Gesetz (lex) von ,Binden‘ (ligare) und ,Auswihlen‘ (eligere) abgelei-
tet wird. Hinsichtlich seines ,bindenden‘ Charakters ist das Gesetz in der Disposition

147 Summa Halensis III Nr. 265 (ed. Bd. IV/2, 386b-387b; in dieser Ausgabe S. 286-291).
148 Vgl. Summa Halensis III Nr. 244 (ed. Bd. IV/2, 344a-b; in dieser Ausgabe S. 134f).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2337

zur Erkenntnis der Seele verwurzelt. Da es jedoch nicht nur eine unterscheidende
Erkenntnis, sondern auch eine auswahlende gibt, schreiben die Sittengebote des
mosaischen Gesetzes auch die Auswahl dessen vor, was zu tun ist (L6sung). In Bezug
auf die Ausfiihrung hingegen sind sie in der Disposition zum Affekt verwurzelt. Als
ein alternatives Modell der etymologischen Ableitung und anthropologischen Sys-
tematisierung des Gesetzbegriffs wird dargelegt, wie die Dreiteilung von ,Lesen’,
,Binden‘ und ,Auswéihlen‘ mit den drei Elementen des freien Willens — der Moglich-
keit, dem Willen und der Vernunft — korrespondiert, insofern die Freiheit und Flexibi-
litdt des freien Willens eine Bindung durch das Gesetz erfordert, wiahrend das ,Lesen’
des Gesetzes die Vernunft betrifft und die ,Auswahl‘ den Willen (ebd.). Damit werden
die intellektuelle und die affektive Dimension des Gesetzesbegriffs miteinander ver-
schrankt und wird so die fundamentale Bedeutung der Sittengebote des mosaischen
Gesetzes fiir die Ethik aufgezeigt.

Kapitel 3: Liegt die Wurzel der Sittengebote in der Gemiitsstimmung der Furcht oder
der Liebe? [Nr. 278]

Wurde bislang in diesem Traktat der Hauptunterschied zwischen dem mosaischen
und dem evangelischen Gesetz auf die Differenz von Furcht und Liebe fokussiert, so
wird das in diesem Kapitel prézisiert, indem zwischen dem Beginnen und dem Voll-
enden des Gesetzes unterschieden wird, sodass dessen Ausfiihrung als Vorbereitung
zur Gottesliebe verstanden werden kann (Losung). Der systematische Schliissel, mit
dem Petrus Lombardus im Sentenzenbuch die Tugend der Liebe (caritas) mit dem
Gesetz verkniipfte, indem er feststellte, dass ,,das Gesetz in seiner Gesamtheit an der
Liebe hingt“!*°, wird so im Gesetzestraktat der Summa Halensis aufgegriffen und
dabei zugleich heilsgeschichtlich erldutert. Die Sittengebote des mosaischen Gesetzes
werden prozesshaft entfaltet und bilden darin einen grundlegenden Bestandteil der
ethischen Vervollkommnung, die in der Gottesliebe ihre Vollendung findet.

Kapitel 4: Die Wurzel der Tugenden und der Sittengebote im Vergleich

Die fundamentalethische Relevanz der Sittengebote des mosaischen Gesetzes ldsst
danach fragen, in welcher Relation sie zu den Tugenden stehen, die in der scholasti-
schen Ethik — wie auch schon bei Aristoteles — eine zentrale Rolle spielen.’® In der
Summa Halensis wird die moraltheologische und -philosophische Bedeutung der
Tugenden im Zusammenhang mit den Ausfiihrungen zur Gnade des Urstandes im
zweiten Teil sowie in der unvollendeten Gnaden- und Tugendlehre des Schlussteils
erértert.”

149 Petrus Lombardus, Sententiae I11,36,3 (SpicBon 5, 205,1).

150 Vgl. Stemmer, Tugend. I. Antike, 1538 ff; Schénberger, Tugend. II. Mittelalter, 1548 ff.

151 Vgl. Summa Halensis I-1I Nr. 511-515 (ed. Bd. II, 749a-760b); III Nr. 608—697 (ed. Bd. IV/2, 956a—
1111b).



2338 —— Kommentar [Nr. 279-281]

Artikel 1: Haben die Tugenden und die Sittengebote dieselbe Wurzel? [Nr. 279]

Die Ausfiihrlichkeit, mit der die Pro- und Contra-Argumente zunéchst prasentiert und
dann erdrtert werden, unterstreicht die Relevanz der Fragestellung. In der Problem-
16sung wird ein grundsatzlicher Unterschied zwischen den Tugenden und den Sitten-
geboten aufgezeigt, insofern die Tugenden auf das Gute als Gutes bezogen sind, die
Sittengebote hingegen auf das Gute als Pflicht. Daran anschlief3end wird dargelegt,
wie die Seinsordnung — von Gott {iber die vernunftbegabte Schépfung bis hin zu den
vernunftlosen Geschopfen — mit einer Ordnung der Handlungsvollziige korreliert,
die sich von der absoluten Freiheit Gottes bis zur Notwendigkeit der Pflicht und des
Handelns der vernunftlosen Kreatur erstreckt. Dazwischen steht der Mensch als ver-
nunftbegabtes Geschopf, dessen Wille oder Streben einerseits von der Pflicht gegen-
iiber der Schopfungsordnung bestimmt wird, der aber zugleich die Handlungsfreiheit
besitzt (Losung). Hat nun das Gesetz die Funktion, den vernunftbegabten Willen des
Menschen anzuleiten und ihm seine Pflichten vorzuschreiben, so ist die Tugend wie-
derum die Leitschnur, damit der Wille nicht in die Irre geht; und im Unterschied zum
Gesetz ist die Tugend im hochsten Willen Gottes gesetzt, da dieser mit allen Tugenden
erfiillt, aber keinem Gesetz unterworfen ist. Von daher werden drei Arten von Gerech-
tigkeit unterschieden: die vollkommen freiwillige und ungeschuldete Gerechtigkeit
im gottlichen Willen, die geschuldete und freiwillige Gerechtigkeit im vernunftbe-
gabten Willen oder Streben und die geschuldete sowie unfreiwillige Gerechtigkeit im
vernunftlosen Streben (ebd.). Diese Verhiltnisbestimmung von Gesetz und Tugenden
eroffnet die Moglichkeit, den Aspekt der Liebe, der im vorangegangenen Kapitel mit
dem Gesetz verkniipft wurde, wie es dem Ansatz des Sentenzenbuches entsprach,?
noch genauer zu fassen, indem zwischen zwei Wurzeln der Liebe unterschieden wird
(zu 1). Der Einwand, die Tugenden und das Gesetz hitten eine gemeinsame Wurzel,
weil ihnen auch eines, ndamlich die Siinde, entgegensetzt sei, wird dadurch widerlegt,
dass die unterschiedliche Beschaffenheit von Gnade und Natur aufgezeigt wird (zu
4). Die Uberlegungen zur Rolle des Gehorsams bei der Ausfiihrung eines Gesetzes
geben schliefllich auch Anlass, das Verhdltnis von Wille und Vernunft handlungs-
theoretisch zu kldren,™ sodass die Bedingtheit des Gesetzes, das die Vernunft zum
Handeln verpflichtet, ebenso deutlich wird wie die Unbedingtheit der Tugend, die
gegen den Willen nicht zur Ausfiihrung eines Gesetzes drédngt (zu 6). Entscheidend
bleibt fiir die Summa Halensis die bereits bei der Wesensbestimmung des Naturgeset-
zes getroffene Feststellung, dass das Gesetz nicht zuerst die Vernunft und den Willen,
sondern die Befdhigung des Handelnden betrifft (zu a-g).

152 S. 0. S. 2337 Anm. 149.

153 Dieser Ansatz lasst das spezifisch franziskanische Profil der Verhdltnisbestimmung von Wille
und Vernunft erkennen, deren Komplexitat und Tiefgriindigkeit sich mit der einfachen Entgegenset-
zung von ,Voluntarismus‘ und ,Intellektualismus‘ nicht erfassen lasst (vgl. Seeberg, Lehrbuch der
Dogmengeschichte, Bd. 3, 383 ff).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =——— 2339

Artikel 2: Die Ordnung der Sittengebote und Tugenden [Nr. 280]

Die Frage nach der zeitlichen Abfolge von Gesetzesvorschriften und Tugenden wird
mit dem Verweis auf die Kausalitatsordnung von Ursprung und Ziel beantwortet: So
sind die Gesetzesvorschriften friiher als die Tugenden, weil sich zunédchst aus der
Schopfung die Pflicht zur Konformitdt mit dem Ursprung ergibt, bevor dann aus der
Motivation des Guten als Ziel heraus die Tugend ihre Funktion iibernimmt, die Seele
auf dieses Ziel hinzulenken.

Zweiter Abschnitt: Die Anzahl und Einteilung der Gebote des Dekalogs
Erstes Glied: Die Anzahl der Gebote des Dekalogs

Kapitel 1: Gab es auch schon in der gut eingerichteten Natur die Einteilung der
Gebote des Dekalogs? [Nr. 281]

Bevor gekldrt wird, wie die Anzahl der Gebote des Dekalogs bestimmt wird und ob sie
angemessen ist, geht es in diesem ersten Kapitel um die Frage, ob die Einteilung des
Dekalogs auch schon vor dem Siindenfall galt und somit naturrechtlich begriindet ist.
Die Problemldsung erfolgt zundchst unter Bezugnahme auf Sir 17,1.9-12, indem von
dorther die drei Gebote der ersten Tafel des Dekalogs schopfungstheologisch abge-
leitet werden. Die Einteilung der Zehn Gebote in zwei Tafeln wird hierbei nicht weiter
thematisiert, sondern einfach vorausgesetzt, wenn auch mit der kurzen Erklarung
versehen, dass die erste Tafel die Gebote umfasst, die auf Gott hinordnen, wiahrend
die zweite Tafel die Gebote beinhaltet, die auf den Nachsten hinordnen. Damit wird
die systematische Struktur rezipiert, die Augustin im Blick auf den Zusammenhang
von Gesetz und Gottes- bzw. Nachstenliebe begriindet hat und die dann im Senten-
zenbuch des Petrus Lombardus iibernommen wurde, um so die Tugendlehre mit der
Dekalogauslegung zu verkniipfen.®* Wihrend nun die unveridnderte Anzahl von drei
Geboten der ersten Tafel damit begriindet wird, dass ,,vonseiten Gottes keine Verdnde-
rung geschehen ist* (Losung) und der Mensch vor und nach dem Siindenfall Gott die-
selbe Ehrerbietung schuldet, wird mit Blick auf die zweite Tafel festgestellt, dass sich
die Anzahl der Gebote nach dem Siindenfall vergréf3ert hat. War vor dem Siindenfall
nur ein einziges Gebot notwendig, namlich das Gebot der Nachstenliebe, so bedarf
es seither wegen der vielfiltigen ,,Neigungen zum Bdsen und zu Verdorbenheiten®
(ebd.) mehrerer Gebote. Von diesem Losungsansatz her konnen dann auch die ersten
drei Einwande beantwortet werden, wihrend der vierte Einwand eine ausfiihrliche
Erorterung erfordert: Dabei geht es um die Frage, ob sich die Einteilung der Gebote
nach dem Siindenfall nicht am Status der verderbten Natur orientieren und deshalb
nach der Einteilung der Laster erfolgen miisse. Konkret wird auf 1Joh 2,16 sowie — im

154 Vgl. Augustin, Enchiridion de fide, spe et caritate 32,121 (CChr.SL 46, 113f); ders., De doctrina
christiana I,35,39 (CSEL 80, 30); Petrus Lombardus, Sententiae I11,36,3 (SpicBon 5, 205,1-206,12).



2340 —— Kommentar [Nr. 282]

Anschluss an Gregor 1.**° — auf die traditionelle Lehre von den sieben Lastern verwie-
sen, sodass es auch nur drei bzw. sieben Gebote im Dekalog geben diirfte. Demge-
geniiber stellt die Summa Halensis fest, dass die Anzahl der Gebote und der Laster
nach dem Siindenfall nicht miteinander korrelieren, sondern sie sich unterschiedlich
vermehren (zu 4). So kann die Vermehrung der Laster auf die drei Wurzeln der Siinde
zuriickgefiihrt werden oder auf eine Ungeordnetheit in den drei Seelenvermogen des
Menschen, denen jeweils die sieben Laster zugeordnet werden, ohne das hier genauer
darzulegen.™® Fiir die Widerlegung des Einwandes ist nun entscheidend, dass die
Einteilung der Gebote des Dekalogs nicht nach dem Muster erfolgt, wie es die Lehre
von den Lastern impliziert, sondern sich an dem ,Wesen des Guten als Geschulde-
tem“ (ebd.) orientiert, was im folgenden Artikel eingehender erklart wird.

Kapitel 2: Gemdf welcher Begriindung erhdlt man die Einteilung der Gebote des
Dekalogs? [Nr. 282]

Das Kapitel setzt sich aus mehreren Teilabschnitten zusammen, in denen zunéachst
Pro- und Contra-Argumente zu unterschiedlichen Ansatzen, die Einteilung der Zehn
Gebote zu bestimmen, referiert werden, bevor dann die eigene Problemlésung aus-
fiihrlich prasentiert und anschlielend zu den Einwédnden Stellung genommen wird.
Grundlegend fiir die Argumentation dieses Kapitels ist die differenzierte Verwendung
des Begriffs des ,Guten‘, der als solcher in der Ethik wie auch der Scholastik insge-
samt eine zentrale Stellung einnimmt und dabei aristotelisches ebenso wie augustini-
sches Gedankengut aufgreift.”>” Wurde die prinzipielle ,Giite‘ des mosaischen Geset-
zes zuvor bereits aufgezeigt,'® so erfolgt nun mit der Unterscheidung zwischen dem
Guten als solchem und dem ,Guten als Geschuldetem'’ eine Prazisierung, die nicht nur
die handlungstheoretische Verhiltnisbestimmung von Tugend und Gesetz, sondern
auch die Einteilung der Zehn Gebote plausibel macht: Liegt der Unterschied zwischen
der Tugend und dem Gesetz darin, dass eine gute Handlung aus der Tugend, eine
geschuldete Handlung hingegen aus dem Gesetz erfolgt, so entspricht die Anzahl der
Zehn Gebote der Verpflichtung des Menschen gegeniiber Gott wie auch dem Néachsten
als Gottes Ebenbild (Losung). Die genaue Anzahl der drei Gebote der ersten Tafel wird
sodann mit unterschiedlichen Modellen begriindet, ohne dass die Summa Halensis
einem dieser Modelle den Vorzug gibt. So kénnen die ersten drei Gebote aus der Kate-
gorisierung der Ursachen abgeleitet werden, indem die Verpflichtung gegeniiber Gott

155 Vgl. Gregor, Moralia sive Expositio in Job XXXI,45,87 (CChr.SL 143B, 1610); Staats, Hauptsiinden,
767f.

156 Es wird auf eine anderweitige Klarung verwiesen (vgl. Summa Halensis II Nr. 498 [ed. Bd. III,
484a—-489b)); dieser Hinweis fehlt in der urspriinglichen Textvorlage (vgl. Codex Assisiensis 138, fol.
229b) und l4sst somit eine spitere Uberarbeitung erkennen.

157 Vgl. Reiner, Gut. [.2. Philosophische Bestimmungen im Griechischen, 943 ff; Locher, Gut. II.2.
Patristik, 949 f; Riesenhuber, Gut. III. Mittelalter, 951 ff.

158 Vgl. Summa Halensis III Nr. 267 (ed. Bd. IV/2, 392a—b; in dieser Ausgabe S. 306-309).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2341

als Wirkursache, vorbildliche Ursache und Zweckursache zur Geltung gebracht wird.
Diesem Losungsansatz, der auf die aristotelische Ursachenlehre rekurriert, wird ein
zweites Modell, die Einteilung der Zehn Gebote zu bestimmen, an die Seite gestellt,
insofern im Anschluss an Augustin die Gebote der ersten Tafel mit den drei Weisen im
Einklang stehen, wie sich die Seele zu Gott bekehrt: mit dem Herzen, dem Mund und
dem Werk (ebd.). Als dritte Variante wird auf den trinitdtstheologischen Ansatz hin-
sichtlich der Eigenschaften Gottes hingewiesen und ein viertes Modell nimmt Bezug
auf Hugo von St. Viktor und dessen Unterscheidung von drei Weisen, Gott entweder
in seiner eigenen, gottlichen Natur oder seiner menschlichen Natur bzw. im eigenen
Bewusstsein des Glaubigen zu verehren (ebd.). Fiir die zweite Tafel des Dekalogs wird
nur ein Strukturmodell entwickelt, das in sich sehr komplex ist: Grundlegend ist
zundchst eine Unterscheidung in der Pflicht gegeniiber dem Nachsten in Bezug auf
die ,Natur‘ bzw. das ,natiirliche Sein‘ des Menschen einerseits und seine ,natiirliche
Ordnung‘ bzw. sein ,personales Sein‘ andererseits. Letzeres, die ,natiirliche Ordnung’
bzw. das ,personale Sein‘ betrifft die biologische Abstammung und impliziert die
Pflicht gegeniiber dem Nachsten als Ursprung, was im vierten Gebot, die Eltern zu
ehren, zum Ausdruck kommt — wobei in der patriarchalen Sichtweise der Summa
Halensis hier nur die Relation des Sohnes zum Vater in den Blick kommt (ebd.). Hin-
sichtlich der ,Natur‘ des Menschen bzw. seines ,natiirlichen Seins‘ wird dann zum
einen zwischen dem Schuldner und dem Nachsten, dem er verpflichtet ist, unter-
schieden, und zum anderen werden auch noch weitere Unterscheidungen vollzogen,
sodass aus diesen vielfdltigen Perspektiven die Anzahl der restlichen sechs Gebote
der zweiten Tafel begriindet werden kann: Vonseiten des Schuldners werden — wiede-
rum im Anschluss an Augustins Redeweise von dem dreifachen Wirken des Menschen
mit Mund, Herz und duf3erem Werk — das neunte und zehnte Gebot der inneren Tatig-
keit des Herzens, das achte Gebot der vermittelnden Tatigkeit des Mundes und das
fiinfte bis siebte Gebot der dufleren Tatigkeit des Werkes zugeordnet (ebd.). Aufseiten
des Nadchsten, dem der Mensch verpflichtet ist, wird zundchst zwischen dem ,Sein
und dem ,Gut-Sein‘ seiner Natur unterschieden. Das ,Sein‘ verlangt dessen Bewah-
rung und ermdoglicht so die Ableitung des fiinften Gebotes. Hinsichtlich des ,Gut-
Seins‘ wird noch einmal zwischen den Aspekten der biologischen Vermehrung und
der Erhaltung differenziert, sodass die beiden Gebote, nicht die Ehe zu brechen und
nicht zu stehlen begriindet werden kénnen; die naturrechtliche Fundierung sowohl
der Ehe als auch des Privateigentums, die in der Zweiten Untersuchung erfolgte,*®
wird hier vorausgesetzt. Auffillig ist, dass die Systematik, mit der die Problemlésung
bis zu diesem Punkt erfolgte, unvermittelt unterbrochen wird und eine konsequente
Durchfiihrung des zugrundegelegten Strukturmodells fiir die Ableitung der anderen
Gebote der zweiten Tafel unterbleibt. Stattdessen wird mit dem Verweis auf das zwei-
fache Elend des Menschen, sich in einem anderen retten und zeitliche Giiter besitzen

159 Vgl. Summa Halensis III Nr. 253-257 (ed. Bd. IV/2, 358a—363b; in dieser Ausgabe S. 186-203).



2342 — Kommentar [Nr. 283-285]

zu wollen, und in Bezug auf die unterschiedlichen Seelenvermégen des Menschen
erklart, warum es zusétzlich zu den beiden Geboten, nicht die Ehe zu brechen und
nicht zu stehlen, auch noch die beiden letzten Gebote gibt, die Frau des Nachsten
bzw. seinen Besitz nicht zu begehren.

Nach der ausfiihrlichen Beantwortung der Ausgangsfrage werden die verschie-
denen Einwande erortert, die erhoben wurden. An erster Stelle steht die Auffassung,
dass die Einteilung der Zehn Gebote aus dem Glauben heraus angenommen wird,
was von der Summa Halensis deshalb zuriickgewiesen wird, weil damit die schép-
fungstheologische und naturrechtliche Verankerung des Dekalogs in Frage gestellt
wiirde. Auch eine Ableitung der Zehn Gebote aus der Tugendlehre wird verworfen,
da so nicht der spezifische Gesetzescharakter des Dekalogs zur Geltung kdme (zu I; 1T
2-3; VI). Bei der Ausfiihrung der Gebote spielt dann aber sehr wohl Glauben — neben
Klugheit, Furcht, Liebe und Gerechtigkeit — eine Rolle (zu I 1-3; II 1; III).

Kapitel 3: Reicht die Anzahl der Gebote aus? [Nr. 283]

Zur Beantwortung dieser Frage wird auf die dreifache Beziehung des Dekalogs zum
Naturgesetz, zum Gesetz der Gnade und zum ,Gesetz des Zunders®, d. h. der Begierde,
verwiesen, um von daher die Anzahl, die Ordnung und den Aussagemodus der Zehn
Gebote abzuleiten. Die naturrechtliche Begriindung der genauen Anzahl der Zehn
Gebote erfolgt im Anschluss an das vorangegangene Kapitel, indem die Kategorisie-
rung der Ursachen mit den trinitdtstheologischen Aspekten der Einheit, der Wahrheit
und der Giite verkniipft wird und so die jeweilige Anzahl der Gebote beider Tafeln
nachvollzogen werden kann.'®° Die Verbindung ergibt sich durch die Gottebenbild-
lichkeit des Menschen, sodass seine Verpflichtung gegeniiber dem Néachsten mit der
dreifachen Gestalt der Gottesverehrung Korreliert (Losung). Dabei bedient sich die
Summa Halensis im Blick auf die letzten beiden Gebote der zweiten Tafel einer Dop-
peldeutigkeit des Begriffs ,Appropriation‘, der hier zugleich als trinitdtstheologischer
Terminus und als Bezeichnung fiir eine soziale bzw. rechtliche Realitdt — die Aneig-
nung weltlicher Giiter - verwendet wird (ebd.). In der Auseinandersetzung mit den
Einwdnden wird dann im Detail gezeigt, dass die Aspekte, von denen behauptet wird,
dass sie in den Zehn Geboten nicht hinreichend zur Sprache kdmen, weshalb ihre
Anzahl eben auch nicht ausreiche, doch in den einzelnen Geboten jeweils impliziert
sind. Das betrifft auch den generellen Einwand, mit den beiden Tafeln des Dekalogs
werde nur das Verhiltnis des Menschen zu Gott und zum Nachsten geordnet, nicht
aber sein Selbstverhdltnis — demgegeniiber zeigt die Summa Halensis mit Blick auf
sexuelle Selbstbefriedigung einerseits und menschlichen Selbstbetrug andererseits,
dass solches Fehlverhalten sich selbst gegeniiber nicht in Form einer eigenen Vor-
schrift verboten werden miisse, da vom Dekalog her deutlich werde, dass und inwie-
fern es sich dabei um ein Fehlverhalten handelt (zu 6).

160 Vgl. Lluch-Baixauli, La trinidad y el decalogo, 99 ff.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2343

Kapitel 4: Die unterschiedliche Bestimmung der Anzahl der Gebote des Dekalogs

[Nr. 284]

Nachdem die Anzahl der Zehn Gebote als sachgemaf3 begriindet wurde, geht es in
diesem Kapitel darum, die unterschiedlichen Modelle, die es in der theologischen
Tradition fiir die Einteilung des Dekalogs gab,'® zu vergleichen. Referiert werden
Hesychios von Jerusalem (t um 450) und Hieronymus sowie Augustin und Origenes,
denen besondere Aufmerksamkeit geschenkt wird. Zur Diskussion steht hier vor allem
die Frage, ob das Bilderverbot als eigenes Gebot gezdhlt werden muss. Die unter-
schiedlichen Ansichten Augustins und Origenes’ erklart die Summa Halensis mit der
Differenz von Materie und Form (Lsung). Eine Gesamtbeurteilung findet nicht statt,
jedoch ldsst sich aus der Argumentation des vorangegangenen Kapitels schlief3en,
dass Augustins Auffassung der Vorzug gegeben wird.

Zweites Glied: Die Unterscheidung der Gebote des Dekalogs

Kapitel 1: Die Unterscheidung des Dekalogs hinsichtlich der Ordnung [Nr. 285]

Ausgehend von einzelnen Einwdnden gegeniiber der Anordnung des Dekalogs wird
in diesem Kapitel zum einen generell gekldrt, nach welchem Prinzip die Zehn Gebote
angeordnet sind, und wird zum anderen gezeigt, dass sich aus der ersten Tafel des
Dekalogs die Ordnung der zweiten Tafel ergibt. Als grundlegendes Ordnungsprinzip
des Dekalogs wird dessen Relation zum Gesetz der Gnade bestimmt und in dieser
Hinsicht der jeweils unterschiedliche Zeugnischarakter der Zehn Gebote herausge-
stellt (Losung zu I-II). Der Maf3stab ist gem&f3 R6m 3,27 das Gesetz des Glaubens,
woraus die Schlussfolgerung gezogen wird, dass sich aus dem Glauben an die Trinit4t
und an die Inkarnation die Anordnung der ersten drei Gebote ergibt. Im Sinne der
Urbild-Abbild-Korrelation entspricht dem dann auch die Ordnung der zweiten Tafel
des Dekalogs, insofern das vierte Gebot, den Vater zu ehren, mit dem Glauben an den
gottlichen Vater als den Ursprung der Trinitdt korrespondiert — wobei dieser trinitéats-
theologischen Ableitung des vierten Gebotes das patriarchale Weltbild der Summa
Halensis zugrundeliegt, weshalb eben nur die Ehre des Vaters, und nicht auch die
der Mutter zur Sprache kommt. In christologischer Perspektive wird die Anordnung
der folgenden vier Gebote so erkldrt, dass aus dem Glauben an die gottliche Natur
des Sohnes Gottes die Verpflichtung zur Wahrheit und somit das Gebot, kein fal-
sches Zeugnis abzulegen, resultiert, wahrend der Glaube an die Inkarnation und die
menschliche Natur des Gottessohnes die Verpflichtung impliziert, die menschliche
Natur des Nachsten zu erhalten, d.h. ihn nicht zu téten, die Ehe als die Vereinigung
von Mann und Frau zur Vermehrung der menschlichen Natur zu achten und den
Besitz des Ndchsten als seine existenzielle Grundlage zu bewahren. Die Frage, warum
das achte Gebot, kein falsches Zeugnis abzulegen, in der Systematik dieser christo-

161 Vgl. Vaccari, De praeceptorum Decalogi distinctione et ordine, 317 ff; Reicke, Die zehn Worte, 3 ff.



2344 —— Kommentar [Nr. 286-288]

logischen Argumentation nicht den anderen drei Geboten vorgeordnet wird, obwohl
doch die gottliche Natur des Gottessohnes in der traditionellen Zweinaturenlehre
ebenso wie im Duktus dieses Kapitels an erster Stelle steht, wird am Schluss der Pro-
bleml6sung erkenntnistheoretisch damit beantwortet, dass die ,,Menschlichkeit und
die Offenbarung der Gnade eher zur Gnade fiihren als die Gottlichkeit® (ebd.). Aus der
pneumatologischen Dimension des Glaubens an den trinitarischen Gott ergibt sich
die Anordnung der letzten beiden Gebote des Dekalogs, insofern die Begierden, die
darin angesprochen werden, der Ruhe, wie sie im Sabbatgebot zur Geltung kommt,
kontrastiert werden. Lassen sich von diesem Ansatz her die meisten Einwande, die
zu Beginn des Kapitels erhoben wurden, widerlegen, so setzt sich die Summa Halen-
sis noch explizit mit dem Problem der unterschiedlichen Ordnung der beiden letzten
Gebote in Ex 20 und Dtn 5 auseinander und fiihrt das auf das Werk eines Gesetzes-
theologen zuriick, dessen Methode als eine ,Zuriickfiihrung‘ bzw. ,Auflésung‘ gekenn-
zeichnet wird,'®* was in diesem Zusammenhang bedeute, dass er keine einheitliche
Reihenfolge gewahlt habe, um so deutlich zu machen, dass die Begierden je nach
Situation differieren und teilweise auch vermischt sind (zu I 3-4).

Kapitel 2: Die Unterscheidung des Dekalogs hinsichtlich des Aussagemodus

[Nr. 286]

Die unterschiedliche sprachliche Form der einzelnen Gebote, die entweder bejahend
oder verneinend bzw. als Aussage oder als Befehl formuliert sind und zum Teil eine
Begriindung, eine Drohung oder eine Verheiflung beinhalten, wird mit der Beziehung
des Dekalogs zum ,Gesetz des Zunders¢® erkldrt und auf die dreifache Neigung des
siindhaften Menschen zuriickgefiihrt: Resultiert diese aus dem Mangel der Natur und
betrifft somit das Streben nach Lebensnotwendigem, so beziehen sich daraufin unter-
schiedlicher sprachlicher Form die Gebote, die Tatigkeiten oder Gefiihle verbieten. Ist
die siindhafte Neigung hingegen in der Verdorbenheit der Natur verwurzelt und auf
Uberfliissiges ausgerichtet, das nicht existenziell notwendig ist, so sind darauf die
Gebote bezogen, die bejahen oder verneinen bzw. als Aussagesatz oder Befehl formu-
liert sind. Auf die menschliche Neigung, die aus der Gewohnheit und dem sozialen
Zusammenleben kommt, nehmen schliefllich die Gebote Bezug, die eine Drohung,
eine Begriindung oder eine Verheiffung hinzufiigen (Lésung).

162 Vgl. Ps.-Dionysius Areopagita, De divinis nominibus c.2,3 (PTS 33, 125); Aertsen, Die Frage nach
dem Ersten und Grundlegenden, 99.
163 S. 0. S. 2291f.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2345

Zweite Frage: Die einzelnen Gebote des Dekalogs
Erster Abschnitt: Das erste Gebot

Erste Unterscheidung: Die Anbetung Gottes
Erstes Glied: Was besagt die Anbetung Gottes?

Kapitel 1: Wird ,Anbetung‘ univok iiber die Gottesverehrung und die
Gotzenverehrung gesagt? [Nr. 287]

In diesem Eingangskapitel geht es darum, die grundlegende Differenz zwischen der
Anbetung beim Gottesdienst und beim Gotzendienst zu markieren und damit nicht
nur eine Univozitdt, sondern auch jegliche Analogie abzuweisen. Als der entschei-
dende Unterschied wird der jeweilige Beweggrund der Anbetung benannt, die entwe-
der auf den géttlichen Willen gemaf3 der Wahrheit oder gemaf3 der Einschatzung des
Menschen bezogen ist (Losung). Im Vergleich mit dem Streben nach Gliickseligkeit
wird sodann aufgezeigt, dass ein fundamentaler Irrtum vorliegt, wenn das Géttliche
dort vermutet wird, ,wo es nicht ist“ (zu 1), weil es damit in einen Bereich aufler-
halb seiner selbst und seines Wirkens verlegt wird. Ebenso wird der Einwand, von der
Intention der Anbetenden her ergebe sich eine Univozitit, widerlegt, indem der unter-
schiedliche Bezugspunkt der Anbetung deutlich gemacht wird (zu 2). Gleiches gilt fiir
die Ahnlichkeit der rituellen Formen, mit denen Gott bzw. Gtzen angebetet werden,
die aber iiber die entscheidende Differenz nicht hinwegtduschen kénnen (zu 3).

Kapitel 2: Wird ,Anbetung‘ univok iiber die Gottesverehrung und die Verehrung eines
besonderen Geschépfs gesagt? [Nr. 288]

In diesem Kapitel wird die Unterscheidung zwischen der Gottesverehrung (latria) und
der Verehrung eines besonderen Geschopfs (dulia), wie sie von Augustin begriindet
wurde und in der mittelalterlichen Frommigkeitsgeschichte in der Marien- und Hei-
ligenverehrung zur Geltung kam,'** erldutert und dabei zugleich ihre Analogie auf-
gezeigt, womit eine weitere Abgrenzung zur Go6tzenverehrung vollzogen wird. Die
Analogie wird schépfungstheologisch mit der Wiirde, die der Schépfung von Gott
gegeben ist, begriindet (Losung). Dass Anbetung hier analog, nicht aber univok zu
verstehen ist, verdeutlicht die Summa Halensis an den unterschiedlichen Pflichten
gegeniiber Gott und héhergestellten Geschopfen, zu denen kirchliche Wiirdentrager,
weltliche Herren und Lehrer gezdhlt werden (zu 1).

164 Vgl. Angenendt, Geschichte der Religiositdt im Mittelalter, 166 ff.357 ff; Dinzelbacher, Handbuch
der Religionsgeschichte im deutschsprachigen Raum, Bd. 2, 141 ff.



2346 —— Kommentar [Nr. 289-292]

Kapitel 3: Sagt,Anbetung‘ eine dufere oder innere Handlung aus? [Nr. 289]

Der Unterschied zwischen der Anbetung Gottes, seiner Verehrung und dem Dienen
Gott gegeniiber wird in diesem Kapitel so bestimmt, dass die Anbetung im eigentli-
chen Sinne eine Absicht bezeichnet, wahrend die Verehrung ein Gefiihl betrifft und
das Dienen eine Handlung, wobei allen gemeinsam ist, dass damit sowohl etwas
Inneres als auch etwas Aufleres ausgesagt werden kann (Losung).

Zweites Glied: Aus welchem Grund wird Gott Anbetung geschuldet? [290]

In drei Abschnitten werden Argumente angefiihrt, die dafiir bzw. dagegen sprechen,
dass die Anbetung Gottes allein in seiner Macht, seiner Giite oder aber seiner Majes-
tét begriindet ist, die Macht, Wahrheit und Giite umfasst. In der Problemlésung wird
zundchst der Begriff des Gottesdienstes analysiert, indem die rituellen Handlungen,
die der Anbetende den Anordnungen gemaf vollzieht, von den Tugenden, die damit
verbunden sind, unterschieden werden (Losung). Anschlieend wird im Blick auf die
Ausgangsfrage und die Gegeniiberstellung der Pro- und Contra-Argumente zugunsten
der dritten Variante entschieden, jedoch mit der Einschrankung, dass die Anbetung
Gottes aufgrund seiner Majestét doch starker auf die Macht Gottes ausgerichtet ist als
aufseine Wahrheit oder Giite (ebd.). Dem Einwand, dass Macht ohne Beriicksichtigung
von Giite ,degeneriere‘ und deshalb nicht angebetet oder verehrt werden diirfe — ein
Grundsatz, der gerade auch im Blick auf die politischen Konnotationen von ,Macht*
bemerkenswert ist'®® —, wird entgegengehalten, dass das fiir die héchste Macht, d.h.
Gott, nicht gelte (zu I 1-2). Die spezifische Funktion der Tugenden in diesem Konzept
des Gottesdienstes wird so bestimmt, dass der Glaube zur Anerkennung der Wahrheit
bewegt, wobei diese Wahrheit im Anschluss an Hilarius von Poitiers (um 315-367)
als eine Wahrheit bezeichnet wird, die ,,sich selbst erklart“ (Ilic); die Liebe hingegen
rege dazu an, Gottes Giite zu lieben, und bewege so noch stirker als der Glaube zur
Anbetung Gottes. Der Gottesdienst selbst wiederum wird dann als ein Befehl angese-
hen, der die Majestét Gottes beriicksichtigt (zu II). Damit werden die Gottespradikate
der ,Liebe‘ und der ,Macht‘ so miteinander verkniipft, dass insgesamt sowohl eine
Dynamik zur Geltung gebracht wird, die aus der bewegenden Kraft der Liebe resul-
tiert, als auch eine Statik, die in der Hierarchie der gottlichen Heilsordnung griindet.

Drittes Glied: Die Einheit und der Unterschied der Anbetung

Kapitel 1: Die Einheit der ,Anbetung‘ [Nr. 291]
Die Frage nach der Einheit der Anbetung Gottes wird im Blick auf die Trinitét gestellt,
wobei es zundchst um die Frage geht, ob die drei Personen der Trinitdt einheitlich

165 Zu den politischen Aspekten und den historiographischen Konzepten dieser Zeit vgl. Vones, Po-
testas, 131ff; Goetz, Potestas, 273 ff; Braun, violentia et potestas, 436 ff.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2347

oder unterschiedlich angebetet werden. Von der Einheit der Majestét Gottes her, in der
die Anbetung begriindet ist, wird deduziert, dass die Verehrung und Anbetung Gottes
nur eine einzige sein kann (I Losung). Dagegen konnten auch nicht die unterschiedli-
chen Proprietédten der drei gottlichen Personen angefiihrt werden, da diese ihrerseits
aufeinander bezogen sind, wie Hilarius von Poitiers gezeigt hat (Ie). Der Einwand, aus
der trinitdtstheologischen Zuordnung der ersten drei Gebote, wie sie von der Summa
Halensis selbst referiert wurde,¢® folge, dass es drei Anbetungen Gottes gebe, wird
dadurch widerlegt, dass die Differenz dieser Gebote auf die unterschiedlichen Pflich-
ten der vernunftbegabten Schopfung zuriickgefiihrt wird, die in dreifacher Hinsicht
von Gott als Ursprung, Bewahrer und Ziel abhingt (zu I 1); als alternative Erklarung
wird dargeboten, dass das erste Gebot die Anbetung der Macht Gottes, das zweite
Gebot das Lob seiner Wahrheit und das dritte Gebot die Danksagung fiir seine Giite
vorschreibe. In einem zweiten Argumentationsgang wird die Auffassung verworfen,
als konnten die ersten drei Gebote so unterschieden werden, dass das erste Gebot den
Gottesdienst, das zweite die Beharrlichkeit im Gottesdienst und das dritte die Vollen-
dung des Gottesdienstes vorschreibe; demgegeniiber wird aufgezeigt, dass alle drei
Gebote Handlungen betreffen, jedoch die Beharrlichkeit und die Vollendung sich auf
den Status einer Handlung beziehen (zu I 1). Die spezielle Anfrage, warum im ersten
Gebot nicht auch Gottesbilder verboten werden, die in der Luft und im Feuer gemacht
werden, wird im Anschluss an Johannes von Damaskus beantwortet, indem auf die
Vorstellung von den sieben Himmeln verwiesen wird (zu II 2). Auf den zeitgendossi-
schen Diskurs, der mit der Rezeption der antiken Kosmologien zusammenhing,¢’
nahm die Summa Halensis nicht unmittelbar Bezug.

Kapitel 2: Der Unterschied in der ,Anbetung*

Artikel 1: Der Unterschied in der Anbetung schlechthin [Nr. 292]

Dieser Artikel greift die Unterscheidung zwischen der Gottesverehrung (latria) und
der Verehrung besonderer Geschépfe (dulia)®® auf und setzt sich in diesem Zusam-
menhang mit der Auslegung der Glosse auseinander, wonach die spezifische Vereh-
rung Gottes als des Herrn im Sinne der Verehrung besonderer Geschopfe zu verstehen
sei. In der Probleml6sung wird zwischen verschiedenen Aussageweisen unterschie-
den, wie von der Verehrung besonderer Geschopfe auch in Bezug auf Gott gespro-
chen werden kann (Losung). Auf dieser Grundlage kann dann auch die Auffassung
der Glosse interpretiert werden, indem zwischen einer Ehre Gottes, die nicht kom-
munizierbar ist, sondern seine Substanz betrifft und der deshalb Verehrung im Sinne
von ,latria‘® geschuldet ist, sowie einer Ehre, die sich kommuniziert, insofern sie sich

166 Vgl. Summa Halensis III Nr. 282 (ed. Bd. IV/2, 426b; in dieser Ausgabe S. 428f).
167 Vgl. Wicki, Himmel, 22f; Dinzelbacher, Handbuch, 174.
168 Vgl. Summa Halensis III Nr. 288 (ed. Bd. IV/2, 441b-442a; in dieser Ausgabe S. 482-485).



2348 —— Kommentar [Nr. 293-298]

in der Schépfung widerspiegelt, unterschieden wird. Auf letztere bezieht sich dann
die Redeweise von der Verehrung besonderer Geschopfe, ohne dass damit ein realer
Unterschied in der Verehrung Gottes behauptet wiirde, vielmehr wird ausdriicklich
betont, dass die Gottesverehrung im Blick auf den Gegenstand dieser Verehrung, d. h.
Gott, immer ein und dieselbe ist (zu 2).

Artikel 2: Der Unterschied in der Anbetung im Vergleich [Nr. 293]

Nachdem im vorangegangenen Artikel gezeigt wurde, dass die Verehrung Gottes
nach bestimmten Aspekten unterschieden werden kann, geht es nun um die Frage,
ob das im Sinne einer Ungleichheit zu verstehen sei. Dazu wird festgestellt, dass die
Ehre Gottes in Bezug auf seine Wiirde immer die gleiche ist, wihrend die Pflicht, Gott
zu verehren, auf Seiten dessen, der von Gottes Wohltaten beschenkt wurde, unter-
schiedlich sein kann (Losung). So korrespondiert die Unendlichkeit der Ehre Gottes
mit dessen Wesen und unbegrenzter Giite (zu 1 und 2). Der Einwand, der im Rekurs
auf das Hermes Trismegistos zugeschriebene ,Buch der 24 Philosophen‘ zwischen
einer unendlichen und einer endlichen Verehrung Gottes unterscheidet, wird von
der Summa Halensis zuriickgewiesen, indem das Verhaltnis von Gott und Schopfung
im Anschluss an Ps.-Dionysius Areopagita erkenntnistheoretisch bestimmt und so
aufgezeigt wird, dass die Wiirde Gottes, aufgrund derer ihm Verehrung gezollt wird,
unbegrenzt ist (zu 3).

Zweite Unterscheidung: Die Anbetung Christi [Nr. 294]

In diesem Abschnitt werden die Einheit wie auch der Unterschied der Anbetung
Christi hinsichtlich seiner géttlichen und menschlichen Natur erdrtert. Wahrend
diese Anbetung im Blick auf die Wiirde der Person Christi eine einzige ist, kann in
Bezug auf die Verschiedenheit der Naturen zwischen der Verehrung der géttlichen
Natur im Sinne der Gottesverehrung (latria) und der Verehrung seiner menschlichen
Natur im Sinne der Verehrung besonderer Geschopfe (dulia) unterschieden werden
(Losung). Die Auffassung, dem inkarnierten Christus sei eine gr6fiere Verehrung
geschuldet als dem Gottessohn vor seiner Menschwerdung, da nach dem Grundsatz
des Aristoteles eine Mehrzahl von Giitern vorzuziehen sei, wird auf ein quantitatives
Verstandnis eingeschrankt, wiahrend in qualitativer Hinsicht aufgezeigt wird, dass
die Verehrung Christi mehr seiner Goéttlichkeit geschuldet ist, die ganz und gar die
Wirkursache seiner Menschlichkeit ist (zu II).

Dritte Unterscheidung: Die Anbetung der Schépfung
In diesem Abschnitt wird die Anbetung der Schépfung zunédchst im Blick auf die
Engel, dann den Menschen und schliefllich die vernunftlose Kreatur thematisiert.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2349

Kapitel 1: Die Anbetung des englischen Geschdopfs

Artikel 1: Wird den heiligen Engeln nach der Fleischwerdung Christi oder davor eine
grofere oder gleichgrofe Verehrung geschuldet? [Nr. 295]

In einer heilsgeschichtlichen Betrachtung wird zunéchst festgestellt, dass den Engeln
aufgrund ihrer besonderen Bedeutung bei der Inkarnation und bei Wundern eine
groflere Verehrung vonseiten der Menschen entgegengebracht werden muss als vor
der Menschwerdung des Gottessohnes (L6sung).

Artikel 2: Kann ein Engel erlaubterweise mit der Gottesverehrung angebetet werden?
[Nr. 296]

Im Anschluss an Augustins Darlegungen zum Genuss, wonach man an und fiir sich
allein Gottes Giite geniefien kann, die vernunftbegabte Schépfung hingegen in der
Hinsicht, dass sie an dieser Giite teilhaben kann, wird auch fiir die Gottesverehrung
(latria) konstatiert, dass sie zwar der Gottlichkeit der menschlichen Natur in Gott
geschuldet ist, aber nicht den Engeln als reinen Schépfungswesen (Losung). Die
Einwdnde, die auf Gen 18,2 und Jos 5,14 verweisen, werden widerlegt, indem gezeigt
wird, dass die Gottesverehrung, von der dort die Rede ist, Gott selbst erwiesen wird
und nicht dem Engel (zu 1 und 2).

Artikel 3: Kann der Engel des Satan, wenn er sich in einen Engel des Lichts
verwandelt und sagt, dass er Christus sei, ohne Siinde mit der Gottesverehrung
angebetet werden? [Nr. 297]

Die These, dass Unwissenheit entschuldige, wenn der Engel des Satan, von dem in
2Kor 11,14 die Rede ist, wie Christus angebetet wird, wird in dreifacher Hinsicht wider-
legt, insofern die Glaubigen durch die Schrift auf die Erscheinung dieses Engels vor-
bereitet sind, sie — zweitens — mit ihren Gebeten bewirken kénnen, dass Gott nicht
ihre Tauschung zuldsst, und — drittens — ihre Anbetung an die Bedingung kniipfen,
dass Christus selbst angebetet wird (L6sung).

Kapitel 2: Die Anbetung des Menschen

Artikel 1: Muss der Mensch mit der Gottesverehrung angebetet werden? [Nr. 298]

Die AuBerungen von Johannes von Damaskus und Basilius von Caesarea (um 330—
379), wonach dem Menschen als Ebenbild Gottes Ehre zu erweisen sei, werden so
interpretiert, dass der Mensch zwar nicht mit der Gottesverehrung angebetet werden
kann, er jedoch die Materie dieser Anbetung sein kann, insofern er als Gottes Eben-
bild zu Gott fiihrt. Deshalb sei dem Menschen die Anbetung im Sinne der Verehrung
eines besonderen Geschépfs geschuldet (Losung I). In gleicher Weise werde auch
die Gottesmutter nicht als Schopferin, sondern als Mutter des Schopfers um dessen
Willen angebetet (Losung II).



2350 —— Kommentar [Nr. 299-304]

Artikel 2: Miissen alle Menschen gleichermafSen angebetet werden? [Nr. 299]

Das jeweilige Maf3 der Anbetung eines Menschen unterscheidet sich nach dessen
Status und dem Zeitpunkt der Anbetung, insofern die Menschen zwar aufgrund ihrer
natiirlichen Beschaffenheit als Ebenbild Gottes gleich sind, sie sich jedoch im Blick
auf die Gnade, die in ihnen real wirkt oder zumindest potentiell wirken kann, unter-
scheiden (Losung).

Artikel 3: Miissen bdse Menschen angebetet werden? [Nr. 300]

In Entsprechung zu der Argumentation des vorangegangenen Artikels wird zwi-
schen der Ehrerbietung sowie Liebe, die auch den bosen Menschen aufgrund ihrer
natiirlichen Qualitdt als Ebenbild Gottes geschuldet ist, und der Notwendigkeit, das
Schlechte in ihnen als ein Laster zu hassen, unterschieden (Losung).

Artikel 4: Wie miissen heilige Mdnner angebetet werden? [Nr. 301]

Die Anbetung der Heiligen wird in diesem Artikel von der Unterwiirfigkeit abge-
grenzt, die allein Gott geschuldet ist, sodass Augustins Redeweise von der Sklaverei
in diesem Zusammenhang eine unterschiedliche Bedeutung hat (Lésung).

Artikel 5: Muss ein schlechter Prdlat mehr als ein guter Untergebener geehrt werden?
[Nr. 302]

Die Summa Halensis vertritt die Auffassung, dass einem Prédlaten auch dann, wenn
er in moralischer Hinsicht schlechter ist, eine gréf3ere Ehre geschuldet ist als einem
Untergebenen, und begriindet das mit der besonderen Funktion der Prilaten als
,Stellvertreter Christi‘ (Losung). Das — kirchliche — Amt ist somit grundsétzlich hoher
zu bewerten als die individuelle Person.

Kapitel 3: Die Anbetung der vernunftlosen Kreatur

Artikel 1: Wird dem Kreuz Christi grofiere Verehrung geschuldet als dem Menschen?
[Nr. 303]

Da das Bilderverbot nicht als eigenstindiges Gebot gezihlt wird,'® geht es in diesem
Artikel darum, zwischen der Verehrung des Kreuzes und der des Menschen hinsicht-
lich ihrer jeweiligen Funktion als Abbild bzw. Ebenbild zu unterscheiden. Diese Dif-
ferenz wird zum einen ontologisch bestimmt, insofern der Mensch aufgrund seiner
Partizipation an der Wiirde Gottes verehrt wird, und zum anderen zeichentheore-
tisch, indem das Kreuz als ein Zeichen verstanden wird, das auf den Gekreuzigten
als Vorbild verweist. Allein in dieser Verweisungsfunktion auf die von ihm bezeich-

169 Vgl. Summa Halensis III Nr. 284 (ed. Bd. 1V/2, 434b—435b; in dieser Ausgabe S. 458—463).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2351

nete Sache, nicht aber in seiner materialen Beschaffenheit verdient das Kreuz eine
groflere Ehrerbietung als der Mensch (L6sung). Von Johannes von Damaskus, der
sich angesichts des Bilderstreits im Byzantinischen Reich eingehend mit dem Thema
der Bilderverehrung befasst hat,”® wird die heilsgeschichtliche Deutung iibernom-
men, dass das Bilderverbot fiir die Zeit vor der Menschwerdung Gottes ausgesprochen
wurde, weil die g6ttliche Natur vorher nicht abbildbar war. Erst mit der Inkarnation
sei sie sichtbar und fiihlbar, d.h. sinnlich wahrnehmbar geworden, weshalb ihre
Abbildung nunmehr ein Akt der Frommigkeit sei und nicht zuletzt im Blick auf dieje-
nigen, die nicht lesen konnen, eine didaktische Funktion hinsichtlich der Erinnerung
an die Passion Christi erfiille (zu 1). Die grof3e Bedeutung, die Passionsdarstellungen
wie auch Heiligen- und Marienbilder in der mittelalterlichen Frommigkeitsgeschichte
hatten,'”* wird hier christologisch von der Menschwerdung Gottes her begriindet.
Eine gewisse Spannung zu der vorangegangenen Argumentation ergibt sich dadurch,
dass zuvor die Verehrung des Menschen als Ebenbild Gottes ontologisch begriindet
wurde, nunmehr aber heilsgeschichtlich argumentiert wird.

Artikel 2: Kann Gott in seiner Spur so wie in seinem Ebenbild mit der
Gottesverehrung angebetet werden? [Nr. 304]

Mit dem Begriff der ,Spur Gottes‘ (vestigium Dei) und dessen Abgrenzung von der Got-
tebenbildlichkeit des Menschen wird in diesem Artikel eine Vorstellung thematisiert,
die insbesondere in Augustins Trinitdtstheologie eine grofie Rolle spielt. Dient sie
dort dem Aufweis einer vielfdltig beschreibbaren Analogie zwischen der geschopfli-
chen Wirklichkeit und dem trinitarischen Sein Gottes, wie sie vor allem in dem Ternar
Gedichtnis, Erkenntnis und Wille zum Ausdruck kommt,'? so wird diese Analogie
im Anschluss an die Darlegung des vorangegangenen Artikels wiederum auf ihre
Zeichenfunktion fokussiert, um die Anbetung einer solchen Spur Gottes zu legiti-
mieren, wahrend ihr in materialer Hinsicht keine Qualitét eignet, die unmittelbar zu
Gott fithren konnte (Losung). In ontologischer Perspektive wird diese Argumentation
sodann gnadentheologisch entfaltet, indem der Mensch im Unterschied zur vernunft-
losen Kreatur als ein Tempel Gottes verstanden wird, in dem dieser ,,durch Gnade und
Erkenntnis und Liebe wohnt* (zu 2).

170 Vgl. Belting, Bild und Kult, 165f; zur Geschichte des Bilderstreits im Byzantinischen Reich vgl.
Brubaker, Inventing Byzantine Iconoclasm, 22 ff.

171 Vgl. Lipinsky, Leben Jesu, 63 ff; Braunfels, Maria, Marienbilder, 181 ff; Jaszai, Heiligendarstellung
und -attribute, 2018; Belting, Bild und Kult, 292 ff; Dinzelbacher, Handbuch der Religionsgeschichte
im deutschsprachigen Raum, Bd. 2, 235ff.

172 Vgl. Schmaus, Die psychologische Trinitédtslehre des heiligen Augustinus, 264 ff; Drecoll, Trini-
tétslehre, 457.



2352 —— Kommentar [Nr. 305-308]

Zweiter Abschnitt: Das zweite Gebot
Erste Unterscheidung: Das zweite Gebot im Allgemeinen

Kapitel 1: Die Auslegung dieses Gebotes [Nr. 305]

Im Rekurs auf die prinzipielle Bestimmung, dass das mosaische Gesetz die Mitte
zwischen dem Naturgesetz und dem Gesetz der Gnade bilde,’® werden drei unter-
schiedliche Traditionen, das zweite Gebot auszulegen, harmonisiert. Die erste Auf-
fassung, wonach mit dem Gebot, den Namen Gottes nicht zu missbrauchen, unter-
sagt sei, Christus als ein Geschopf anzusehen, wird in Relation zum Gesetz der Gnade
betrachtet und als eine zeichenhafte Auslegung bestimmt, die sowohl wortlich als
auch mystisch zu verstehen sei (L6sung). Bei den beiden anderen Auffassungen wird
jeweils die Relation des Dekalogs zum Naturgesetz herausgestellt, wobei das Gebot,
den Namen Gottes nicht zu missbrauchen, entweder seiner Form nach oder gemaf3
der Tugend betrachtet werden kann (ebd.). Ausfiihrlich setzt sich die Summa Halen-
sis mit dem Einwand auseinander, dass nach Augustin das Schworen indifferent sei
und deshalb nicht in dem zweiten Gebot gemeint sein kénne. Dazu wird festgestellt,
dass der Terminus ,indifferent‘ unterschiedlich verwendet werden kann und es auf
die Umstdnde ankommt, ob ein Schwur gut oder schlecht ist. Ausdriicklich abgewie-
sen wird deshalb auch eine grundsitzliche Ablehnung des Schwurs (zu II 2).

Kapitel 2: Der Inhalt und die Intention dieses Gebotes

Artikel 1: Was bedeutet der Name, den unniitz zu gebrauchen hier verboten wird?

[Nr. 306]

In zwei Gedankengadngen werden zundchst verschiedene Moglichkeiten aufgezeigt, wie
der ,Name Gottes‘, von dem in diesem Gebot die Rede ist, verstanden werden kann —
zum einen in trinitdtstheologischer Perspektive als ein Name der Macht, der Wahrheit
oder der Giite Gottes und zum anderen als ein Name, der personal oder wesenhaft auf-
gefasst werden kann (I und II). Die Problemlésung konzentriert sich auf den zweiten
Punkt und entwickelt den Loésungsansatz erneut im Rekurs auf die doppelte Relation
des Dekalogs zum Gesetz der Gnade einerseits und zum Naturgesetz andererseits: So
kann der Name Gottes personal als der Name des Gottessohnes aufgefasst werden,
wenn die Funktion dieses Gebotes betrachtet wird, zum Gesetz der Gnade zu fiihren;
und er kann wesenhaft als ein Zeichen aufgefasst werden, wenn seine Ableitung aus
dem Naturgesetz im Blick ist (L6sung). Die augustinische Interpretation des Namens
Gottes als Name der Wahrheit wird sodann vom Akt der Namensnennung her begriin-
det, insofern es die Intention einer Benennung ist, etwas ,,bekannt zu machen und zu
vergewissern“, was der Wahrheit zugeordnet wird (zu I 1-4).

173 Vgl. Summa Halensis III Nr. 261 (ed. Bd. IV/2, 371b; in dieser Ausgabe S. 230-233).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2353

Artikel 2: Was bedeutet, den Namen Gottes unniitz zu gebrauchen? [Nr. 307]

In diesem Artikel werden unterschiedliche Formen, den Namen Gottes zu missbrau-
chen, erdrtert. Den Ausfiihrungen liegt wiederum die trinitdtstheologische Differen-
zierung zwischen Gottes Macht bzw. Kraft, seiner Wahrheit und seiner Giite zugrunde,
sodass allein Benennungen und Bekriftigungen des Namens Gottes, die sich auf
dessen Wahrheit beziehen, von diesem Gebot betroffen sind, wahrend Beschwo-
rungen - z.B. im Rahmen des Exorzismus'’* -, die auf die Kraft von Gottes Namen
abzielen, hier ebenso wenig in Betracht kommen wie Weihungen, die dessen Giite
annehmen (Losung [ und III-1V). Dass Predigten um des persénlichen Ruhmes willen
in diesem Zusammenhang ebenfalls thematisiert, jedoch als Verstof3 gegen das dritte
Gebot betrachtet werden (Losung II), ist insofern bemerkenswert, als es hierbei um
eine Saule der Ordenstheologie der Mendikanten — und somit auch der Verfasser der
Summa Halensis — ging und sie gerade mit ihren Predigten groflen Zulauf fanden.'”
Diese exponierte Stellungnahme zum Problem der personlichen Geltungssucht von
Predigern zielte somit in das Zentrum der Glaubensvermittlung.

Zweite Unterscheidung: Das zweite Gebot hinsichtlich des Schwurs

In den nachfolgenden Artikeln wird das Schworen eingehend erdrtert und damit
dessen besondere Bedeutung fiir das gesellschaftliche Leben und das Rechtswesen
dieser Zeit theologisch reflektiert. In Ankniipfung an Augustin'’® und in Ubereinstim-
mung mit der Kanonistik'”” wurde so die Praxis des Eides legitimiert und gegen prin-
zipielle Einwdnde, wie sie von den Katharern und Waldensern unter Berufung auf
die neutestamentlichen Eidverbote vertreten wurden,® verteidigt. Im Zusammen-
hang mit den Rechtssatzungen des mosaischen Gesetzes wird das Thema dann noch
einmal aufgegriffen.'”

Erstes Glied: Ist das Schwéren gut, schlecht oder indifferent? [Nr. 308]

Mit prazisen Unterscheidungen zwischen guten, schlechten und indifferenten Hand-
lungen wird dargelegt, dass das Schworen aus einem bestimmten Anlass heraus ent-
weder gut oder schlecht sein kann und in diesem Sinne als indifferent aufzufassen
ist (Losung). In der Widerlegung des zweiten Gegenargumentes wird diese Problem-
16sung noch weiter entfaltet, indem zwischen dem Wesen der Schwurhandlung, die

174 Zur Rolle des Exorzismus in der scholastischen Theologie vgl. Hodl, Exorzismus, 173.

175 Vgl. Schneyer, Geschichte der katholischen Predigt, 141ff; Schiitz, Geschichte der christlichen
Predigt, 52 ff; Frank, Predigt, 250.

176 Vgl. Kreusch, Der Eid zwischen Schwurverbot Jesu und kirchlichem Recht, 93 ff.

177 Vgl. ebd., 115 ff; Helmholz, Kanonisches Recht und europdische Rechtskultur, 159 ff.

178 Vgl. The Summa contra haereticos c.18 (ed. Garvin/Corbett, 213f); Thouzellier, Catharisme et
Valdéisme en Languedoc, 98 f; RottenwGhrer, Der Katharismus, Bd. 5, 424 ff.

179 Vgl. Summa Halensis III Nr. 446 (ed. Bd. IV/2, 651a—652b; in dieser Ausgabe S. 1240-1243).



2354 — Kommentar [Nr. 309-313]

gut ist, und der siindhaften Neigung des Menschen, diese Handlung schlecht auszu-
fithren, unterschieden wird (zu b).

Zweites Glied: Ist das Schworen erlaubt oder verboten? [Nr. 309]

Insofern das Schworen auf Gott bezogen ist, muss der besondere Umstand der
Schwurhandlung beriicksichtigt werden, um beurteilen zu kénnen, ob sie erlaubt ist
oder nicht. Da es das Spezifikum des Schworens ist, etwas bei Gott als der ersten
Wahrheit zu versichern, ist der besondere Umstand dieser Handlung, dass sie aus
einem Grund heraus geschieht (Losung 1-2). Dieser Problemlésung liegt das Kausa-
litdtsdenken der Summa Halensis zugrunde, wonach Gott als die erste Ursache der
Schopfungsordnung anzusehen ist und demnach auch das Schworen von dieser
Ursache her begriindet wird.

Drittes Glied: Wird das Schwéren hinsichtlich des Affektes oder der Wirkung
verboten? [Nr. 310]

Das freiwillige Schworen ist als ein Affekt, der ein Verlangen beinhaltet, verboten,
weil darin eine Neigung erkennbar wird, sich von Gott abzuwenden (Losung).

Viertes Glied: Wird das Schwéren hinsichtlich der Gewohnheit oder der Handlung
verboten? [Nr. 311]

Darf ein Schwur immer nur aus einem bestimmten Grund heraus geleistet werden,
so kann dieser Grund entweder notwendig oder niitzlich sein. Im ersten Fall ist das
Schworen als Gewohnheit wie auch als Handlung erlaubt; im zweiten Fall hingegen
ist die Gewohnheit des Schwoérens angesichts der Neigung, einen Meineid zu leisten,
verboten (Losung).

In einem weiteren Argumentationsgang wird die bislang vertretene Auffassung,
dass das Schworen generell gut ist, noch einmal einer kritischen Uberpriifung unter-
zogen. Diese Ergdnzung durchbricht die Systematik der Ausfiihrungen und ist teil-
weise auch redundant. Ein neuer Aspekt ist allerdings der Gedanke einer Konformitat
mit der Barmherzigkeit Gottes, der mit der Schwurhandlung verkniipft wird (Losung
[B]). Zum Schluss wird Mt 5,34 als die neutestamentliche Stelle, die immer wieder
als Argument fiir ein generelles Verbot des Schworens angefiihrt wird, sprachlich
analysiert und von der Wortstellung her begriindet, warum das nur fiir den Fall gilt,
dass ,,es keinen notwendigen oder niitzlichen Grund fiir die menschliche Gesellschaft
gibt“ (ebd.). Eben diese Notwendigkeit bzw. dieser Nutzen des Schworens fiir die
menschliche Gesellschaft steht aber fiir die Summa Halensis generell fest.

Fiinftes Glied: Wem kommt es zu oder ist es erlaubt zu schwdren? [Nr. 312]
In drei Argumentationsgdangen wird erortert, ob es Gott, den Engeln und den Voll-
kommenen, die sich zum ,Vorbild des Evangeliums‘ verpflichtet haben, zukommt zu



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2355

schworen. Der Terminus ,Vorbild des Evangeliums* findet sich in dem Testament des
Franziskus von Assisi'®® und bezeichnet im allgemeinen Sinne die Monchsgeliibde.
In Bezug auf Gott wird herausgestellt, dass hier Schwoéren in dem Sinne verstanden
werden muss, dass er etwas ,unbeweglich beschliefit’, wahrend das Schworen der
Engel die Verkiindigung des von Gott ,unwandelbar Angeordneten‘ bezeichnet und
das Schworen der Menschen bedeute, ,,Gott als Zeugen anzurufen oder Gott etwas
zu geloben“ (Losung I). Der kritische Einwand, das Ablegen eines Geliibdes verbiete
grundsatzlich zu schworen, wird mit der Unterscheidung zwischen zwingenden und
nicht zwingenden Griinden zu schwdren beantwortet (zu III). Dadurch konnten nicht
nur die problematischen Konsequenzen einer prinzipiellen Befreiung der Ordens-
angehorigen von der Verpflichtung zum Eid vor Gericht vermieden werden, sondern
dem Schwdren wird generell eine positive Funktion hinsichtlich der Abwehr von
Ungldubigkeit und sonstigen Fillen der ,Niitzlichkeit‘ zugeschrieben.

Sechstes Glied: Ist es erlaubt, einen Schwur entgegenzunehmen?

Kapitel 1: Ist es erlaubt, einen Schwur in der zuldssigen Form entgegenzunehmen?
[Nr. 313]

Im Anschluss an das Decretum Gratiani wird festgehalten, dass es erlaubt ist, einen
Schwur anzunehmen, wenn er der angemessenen Form entspricht. Zugleich wird in
Analogie zu der ,doppelten Gerechtigkeit‘ von einem ,doppelten Schwur gesprochen
und deshalb zwischen einem 6ffentlichen und einem privaten Schwur unterschieden
(Losung). Im Falle eines privaten Schwurs, bei dem falsch geschworen wird, stellt es
eine Todsiinde dar, wenn derjenige, der den Schwur annimmt, dieses tut, obwohl er
weif3, dass es sich um einen falschen Schwur handelt; erfolge die Annahme eines
solchen Schwurs aber aus Unwissenheit, sei das mit Augustin als eine ldssliche
Siinde anzusehen (ebd.). Im Falle eines 6ffentlichen Schwurs hingegen sei es grund-
satzlich die Aufgabe eines Richters, einen solchen Schwur entgegenzunehmen und
koénne er das auch ohne Siinde tun bzw. sei er dazu um des ,6ffentlichen Gutes‘ willen
sogar verpflichtet. Falls er wisse, dass es sich um einen falschen Schwur handele,
miisse er ihn abweisen, ,,soweit er kann“ (ebd.). Wenn er aber durch die Rechtsord-
nung gezwungen werde, diesen Schwur entgegenzunehmen, kénne er dieses ohne
Siinde tun — damit wird die Prioritadt der Rechtsordnung gegeniiber dem persénlichen
Wissen des Richters hervorgehoben und nicht nur deren grundlegende Bedeutung
fiir das Rechts- und Gesellschaftssystem betont, sondern vielmehr ihr geradezu on-
tologischer Charakter festgestellt, insofern die Rechtsordnung mit der Schépfungs-
ordnung korrespondiert. Das Gesetz in seiner vielfdltigen Ausprdgung erweist sich
einmal mehr als das Riickgrat der gesamten Ordnungstheologie der Summa Halensis.

180 Vgl. Franziskus von Assisi, Testament, 14 (Opuscula, 310; Schriften, 214).



2356 —— Kommentar [Nr. 314-318]

Deshalb ist es auch konsequent, wenn der Richter im Akt der Urteilsverkiindigung als
Stellvertreter Gottes angesehen wird (zu 3).

Kapitel 2: Ist es erlaubt, einen Schwur in einer nicht zuldssigen Form
entgegenzunehmen? [Nr. 314]

In Ankniipfung an die Argumentation des vorangegangenen Kapitels wird zwischen
dem offentlichen und dem privaten Gut unterschieden und fiir den Fall, dass es bei
einer Gerichtsverhandlung um o6ffentliches Gut geht, festgestellt, dass es erlaubt sei,
einen Schwur in einer nicht statthaften Form entgegenzunehmen (Lsung), solange
damit nicht dem zugestimmt wird, wodurch die Bekréaftigung erfolgt, sondern nur die
Handlung des Schwoérens selbst in Betracht kommt (zu 1). Ein 6ffentliches Gut wie
der allgemeine Friede sei stets dem persdnlichen Gut des Individuums vorgeordnet
und widerspreche darin auch nicht der Liebesordnung, sondern entspreche dieser
vielmehr (zu 2).

Siebtes Glied: Die Schwurformel

Generell wird zwischen der statthaften Schwurformel, die bei Gott geschworen wird,
und der nicht statthaften Formel, die bei falschen Gottern oder G6tzen geschworen
wird, unterschieden; einer besonderen Beurteilung bediirfen wiederum Schwurfor-
meln, die bei einem Geschdpf geschworen werden.

Kapitel 1: Die zuldssige Schwurformel [Nr. 315]

Im Blick auf verschiedene Schwurformeln des Alten und Neuen Testaments wird fest-
gestellt, dass die Verehrung der ersten Wahrheit das Kriterium fiir die Angemessen-
heit eines Schwurs ist (Losung zu I-II). Die Differenzen zwischen den verschiedenen
Schwurformeln werden zum einen auf sprachtheologische Griinde zuriickgefiihrt,
insofern diese Wahrheit entweder als Prinzip oder als Zeugin angefiihrt wird (zu III-
IV); zum anderen wird auf den Entstehungskontext dieser Schwurformeln hingewie-
sen, sodass vor der Menschwerdung des Gottessohnes bestimmte Formeln angesichts
der Gotzenverehrung notwendig waren, wahrend in der Urkirche auf der Grundlage
der menschgewordenen Wahrheit geschworen wurde (zu V).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2357

Kapitel 2: Die nicht zuldssige Schwurformel

Artikel 1: Verpflichtet ein Schwur, der in einer nicht zuldssigen Form geleistet wurde?
[Nr. 316]

In Ankniipfung an das Decretum Gratiani und in Analogie zu der Antwort auf die Frage,
ob es erlaubt sei, einen Schwur in einer nicht statthaften Form entgegenzunehmen,®!
wird begriindet, dass ein solcher Schwur den Schwoérenden verpflichtet, ihn zu erfiil-
len. Der Einwand, ein Geliibde, das einem G6tzen geleistet werde, verpflichte auch
nicht, wird widerlegt, indem auf einen entscheidenden Unterschied zwischen dem
Geliibde und dem Schwur hingewiesen wird, insofern der Schwur auch eine Ver-
pflichtung zur Treue gegeniiber dem Nachsten umfasst, die erfiillt werden muss, auch
wenn der Schwur nicht Gott, sondern einem G6tzen geleistet wird (Losung).

Artikel 2: Ist es schlimmer, bei einem falschen Gott wahr zu schwéren, als beim
wahren Gott falsch zu schwéren? [Nr. 317]

Mit der Unterscheidung zwischen dem Inhalt eines Schwurs und dessen Referenz
wird aufgezeigt, dass es jeweils unterschiedlich beurteilt werden muss, wenn etwas
Wahres beim falschen Gott geschworen wird (L6sung).

Kapitel 3: Die zum Teil zuldssige, zum Teil nicht zuldssige Schwurform

Artikel 1: Ist es erlaubt, bei Geschopfen zu schwdren, oder nicht? [Nr. 318]

Im Mittelpunkt steht die Interpretation von Mt 5,34 gemaf} der Glossa ordinaria, die
von der Summa Halensis so ausgelegt wird, dass drei Intentionen, bei einem Geschopf
zu schworen, unterschieden werden: zum einen der Glaube, dass das Geschopf selbst
verehrt werden miisse, weil in ihm etwas Géttliches stecke, was aber als Siinde ange-
sehen werden muss; sodann die betriigerische Absicht eines Meineids, der ebenfalls
stindhaft ist; und schliefSlich das Schworen um der ersten Wahrheit willen, die im
Geschopf verehrt wird, was allein statthaft ist (Losung). In der Verfeinerung dieses
Gedankenganges wird noch zwischen einem versprechenden bzw. verfluchenden
Schwur und einem bekraftigenden Schwur unterschieden und am Beispiel eines
Schwurs, der bei einem Kreuz geleistet wird, aufgezeigt, dass die Verehrung, die
einem Geschopf erwiesen wird, auf den ,Prototypen’, d. h. hier den Gekreuzigten als
Vorbild‘ bezogen ist (zu 3). Die Summa Halensis beruft sich hierbei auf Johannes von
Damaskus, der mit dieser Prazisierung zur theologischen Kldarung der Frage der Bil-
derverehrung beigetragen hat.'®

181 Vgl. Summa Halensis III Nr. 314 (ed. Bd. IV/2, 475a-b; in dieser Ausgabe S. 598-601).
182 Vgl. Olewinski, Um die Ehre des Bildes, 458 ff.



2358 —— Kommentar [Nr. 319-323]

Artikel 2: Welcher Schwur verpflichtet mehr, der beim Schépfer oder der bei den
Geschdpfen geleistet wird? [Nr. 319]

Zundchst wird im Anschluss an Augustin und dessen Rezeption im Decretum Gratiani
wie auch mit dem Verweis auf Johannes Chrysostomus (ca. 349-407) festgestellt, dass
ein Schwur, der bei Gott geleistet wird, ,,schwerer und stirker ist“ als ein solcher,
der bei den Geschopfen geleistet wird (Losung I). Anschlieend wird das auch noch
dadurch untermauert, dass auf den speziellen Fall derer hingewiesen wird, die aus
einem Orden ausgestofien werden, wenn sie die Verpflichtung zu einem feierlichen
Eid verletzt haben (zu II).

Achtes Glied: Die Begleitumstdinde und die Bindung des Schwurs

In diesem Abschnitt wird die scholastische Lehre von den drei ,Begleitern‘ des Eides —
der Gerechtigkeit, dem Urteil und der Wahrheit — geradezu paradigmatisch entfaltet.
Unmittelbare Vorldufer waren hierbei die Summa aurea Wilhelms von Auxerre und
die Sentenzenglossen des Alexander von Hales'®,

Kapitel 1: Der Begleitumstand der Gerechtigkeit [Nr. 320]

Im Anschluss an das Decretum Gratiani und unter Berufung auf die dort angefiihrte
Autoritit des Beda Venerabilis (672/73-735) wird konstatiert, dass ein Schwur nicht
verpflichtend ist, wenn etwas Unrechtes geschworen wird (Losung). Weiterhin unter-
schieden wird dann zwischen dem, was unrecht ist, weil es ,von seiner Natur her
lasterhaft“ und deshalb verboten ist, und dem, was unrecht ist, das zwar von sich aus
erlaubt war, aber aufgrund eines Verbotes nicht mehr erlaubt ist (zu 1). Im Blick darauf
wird der Eid, den Josua bei dem Friedensschluss mit den Gibeonitern geschworen
hat, als legitimiert angesehen, weil er die eigentliche Intention des géttlichen Verbo-
tes, mit den Feinden des Volkes Israel Frieden zu schlief3en, erfiillt habe. Die gerade
auch fiir Ordensangehoérige wie die Verfasser der Summa Halensis wichtige Frage,
ob ein Keuschheitsgeliibde ein Eheversprechen sowie daraus resultierende vertrag-
liche Verpflichtungen ungiiltig mache, wird mit der Unterscheidung zwischen einem
einfachen und einem feierlichen, 6ffentlich vollzogenen Geliibde beantwortet (zu
2). Damit kniipfte die Summa Halensis an eine Unterscheidung an, die schon Papst
Siricius (um 334, 384-399) getroffen hatte.’®* Die rechtlichen und gesellschaftlichen
Probleme, die aus dieser im Alltag nicht immer klaren Unterscheidung resultierten,

183 Vgl. Wilhelm von Auxerre, Summa aurea III, tr.46 (SpicBon 18b, 873-897); Alexander von Hales,
Glossa in Libri IV Sententiarum Petri Lombardi, III d. 39 c. 2 (BFS 14, 515,2-516,2).

184 Vgl. Siricius, Epistola 10,1-5 (PL 13, 1181-1185); Knopp, Vollstindiges katholisches Eherecht,
132-134.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =—— 2359

versuchte dann Papst Bonifaz VIII. (um 1235, 1294-1303) mit einer kirchenrechtlich
verbindlichen Konstitution zu 16sen.®

Kapitel 2: Der Begleitumstand der Urteilskraft [Nr. 321]

In der speziellen Perspektive der Frage, ob ein Eid, nicht in einen Orden einzutre-
ten, verpflichtend sei, wird die Relevanz der Urteilskraft fiir die Verbindlichkeit des
Schwurs aufgezeigt (Losung). Hinsichtlich der Erlaubnis eines solchen Schwurs wird
dann noch einmal differenziert, insofern ein Schwur, der etwas beinhaltet, ,was
den Menschen zum Besseren befordert”, als bindend angesehen wird, wahrend ein
Schwur, der den Menschen nicht fordert, ,,durch einen heilsameren Ratschluss*
ersetzt werden kann (zu 2).

Kapitel 3: Der Begleitumstand der Wahrheit [Nr. 322]

Im Blick auf einen Meineid, dem die Wahrheit abgeht, wird zwischen einem bekrafti-
genden und einem versprechenden Schwur unterschieden und so auch die Frage, ob
ein Meineid verbindlich sei, unterschiedlich beantwortet (Losung I). Anschliefend
werden die drei Begleiter des Eides insgesamt systematisiert, indem die Wahrheit
dem Schworenden, die Gerechtigkeit dem Inhalt des Schwurs und die Urteilskraft
dem verniinftigen Grund des Schworens zugeordnet werden (Losung II).

Kapitel 4: Die Verpflichtung des Schwurs

Artikel 1: Bindet ein freiwilliger Schwur, der auf diese Weise geleistet worden ist,
immer? [Nr. 323]

In Analogie zu den vorangegangenen Ausfiihrungen {iber den Begleitumstand der
Urteilskraft wird exemplarisch der Fall eines Schwures, niemals Bischof werden zu
wollen, erdrtert und die Frage nach dem verpflichtenden Charakter eines solchen
Schwures von der konkreten Situation her beantwortet, indem die Eignung des Schwo-
renden ebenso wie die anderer Kandidaten beriicksichtigt und auch auf die Notwen-
digkeit hingewiesen wird, durch den Befehl eines Oberen von dem Eid entbunden zu
werden (Losung zu 1). Diese Situationsbedingtheit eines Schwures wird sodann als
zusitzliches Kriterium zu dem des individuell Forderlichen eingefiihrt (zu 2). Daran
anschliefRend werden weitere Fallbeispiele erortert, um zu kldaren, dass zwar die sach-
liche, nicht aber die personliche Verpflichtung, die mit einem Eid verbunden ist, von
verstorbenen Amtstragern auf deren Nachfolger iibertragen wird (Lésung II).

185 Vgl. Liber Sextus, 111,15 (ed. Friedberg, Bd. 2, 1053); Knopp, Vollstindiges katholisches Eherecht,
132f; Helmholz, Kanonisches Recht und europaische Rechtskultur, 253 ff.



2360 —— Kommentar [Nr. 324-329]

Artikel 2: Bindet ein erzwungener Schwur? [Nr. 324]

In Anbetracht der disparaten Ansichten, die zu dieser Frage in der theologischen
und kirchenrechtlichen Tradition vorlagen, verzichtet die Summa Halensis auf eine
wirkliche Problemldsung und prasentiert stattdessen eine ,Antwort’, die sich auf das
Referieren unterschiedlicher Auffassungen beschrankt, ohne sich genau festzulegen
(Losung). Dass sie jedoch eher die Ansicht vertritt, einen erzwungenen Schwur als
bindend anzusehen, l4sst sich daraus schlief3en, dass die Gegenargumente entkraf-
tet werden (zu 1-4), wihrend die Autorititen, die fiir diese Ansicht herangezogen
werden, keiner Kritik unterzogen werden.

Neuntes Glied: Die Auslegung des Schwurs [Nr. 325]

Zum Abschluss der eingehenden Erérterungen zum Eid wird hinsichtlich der Frage,
ob ein Schwur gemafl der Intention des Schworenden oder der des Empfangenden
ausgelegt werden muss, zwischen einem Meineid und einem doppelsinnigen Eid
unterschieden. Bei einem Meineid sind die Worte so zu verstehen, wie sie die Recht-
schaffenen verstehen, wiahrend doppelsinnige Formulierungen den Schworenden
nur insoweit binden, als sie seiner Absicht entsprechen (Losung). Der hermeneuti-
sche Grundsatz der Einfachheit, der hierbei zur Geltung gebracht wird, wird theolo-
gisch von Gott als dem ersten Prinzip der Schopfungs- und Rechtsordnung abgeleitet,
indem Gott zum ,,Liebhaber der Einfachheit und Verdchter der Doppelziingigkeit*
erklart wird (ebd.).

Dritter Abschnitt: Das dritte Gebot

Mit dem Gebot der Heiligung des Sabbats bzw. Sonn- und Feiertages richtet sich der
Fokus dieser Dekalogauslegung auf einen weiteren Aspekt, der fiir die mittelalterliche
Gesellschaft von grofier Bedeutung war, insofern damit vor allem die Frage verbun-
den war, welche Arbeiten am Sonntag erlaubt waren.®®

Kapitel 1: Ist das Gebot iiber den Sabbat allgemein oder partikular? [Nr. 326]

Das Gebot wird zunichst im Sinne des vierfachen Schriftverstindnisses™® entfaltet,
wonach es im wortlichen Sinn die Enthaltung von sklavischer Arbeit, im moralischen
Sinn die Enthaltung von der Siinde, im allegorischen Sinn den Leib Christi, der im
Grab ruhte, und im anagogischen Sinn den zukiinftigen Seelenfrieden bedeutet
(Losung). Anschliefend wird begriindet, warum dieses Gebot nicht als ein allgemei-
nes, sondern als ein spezielles anzusehen ist, und das nicht nur seiner wortlichen

186 Vgl. Kranemann, Sonntag, 2050; Bergholz, Sonntag, 455 ff; Pribyl, Das Verbot der Sonntagsarbeit
aus rechtshistorischer Perspektive, 188.

187 Vgl. Lubac, Exégése médiéval, Bd. 11/2, 263 ff; Reventlow, Epochen der Bibelauslegung, Bd. 2,
98-104.121-127.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose —— 2361

Bedeutung nach, sondern vor allem in moralischer Hinsicht, insofern es im Unter-
schied zu allen anderen Geboten das Freisein fiir die Giite Gottes beinhalte, zusammen
mit der Abtrennung von allem, was dieses Freisein behindert (ebd.). In Ankniipfung
an die trinitidtstheologische Systematisierung der Zehn Gebote, wie sie zu Beginn der
Abhandlung iiber das mosaische Gesetz dargelegt wurde, wird am Ende dieses Kapi-
tels der Zusammenhang mit einer Tugendlehre dargelegt, in der die Liebe als die Aus-
richtung auf das hochste Gut als Ziel verstanden wird, sodass die ersten drei Gebote
des Dekalogs Glaube, Hoffnung und Liebe zugeordnet werden kénnen (zu 1-5).

Kapitel 2: Ist das Gebot liber den Sabbat ein Sittengebot oder eine Kultvorschrift?
[Nr. 327]

Bei dieser Frage geht es letztlich um die Verbindlichkeit des dritten Gebotes iiber das
Judentum hinaus nicht nur fiir die Christen, sondern fiir alle Menschen. Dazu wird
zwischen der Sache und dem Zeichen dieses Gebotes unterschieden, sodass es der
Sache nach, die ,,als die Ruhe und das Freisein fiir Gott“ bestimmt wird, ein Sitten-
gesetz darstellt und deshalb ,,immer, wenn auch nicht zu jeder Zeit“ befolgt werden
muss, wahrend es als Zeichen, das auf Zukiinftiges hinweist, eine sinnbildliche Vor-
schrift ist, die nicht zu allen Zeiten und auch nicht fiir alle Menschen gilt (L6sung
und zu 1). Im Blick auf die Sache dieses Gebotes wird dariiber hinaus zwischen zwei
Arten eines Sittengesetzes unterschieden, insofern es vom Naturgesetz her allgemein
das Freisein fiir Gott aussagt, ohne den Zeitpunkt genau festzulegen, wiahrend es vom
geschriebenen Gesetz her, d. h. aus der Perspektive der ,Disziplin‘, dafiir den siebten
Tag bestimmt (zu 5). Der Terminus der ,Disziplin‘ umfasst hierbei sowohl den Aspekt
der Unterweisung und Bildung als auch den Tradition.

Kapitel 3: Die Umstéinde des dritten Gebotes

Artikel 1: Warum wird in den anderen Geboten kein Erinnerungswort genannt?

[Nr. 328]

Im Anschluss an die Ausfiihrungen des vorangegangenen Kapitels wird erldutert,
dass das Erinnerungswort auf den speziellen Aspekt der ,Disziplin‘ zuriickzufiihren
ist (Losung zu 1); und mit Johannes von Damaskus wird festgestellt, dass die Beach-
tung des Sabbats in der Zeit vor dem mosaischen Gesetz nicht geheiligt war, sondern
im Sinne einer Inspiration durch das Naturgesetz als etwas Ehrenhaftes aufgefasst
wurde, wihrend sie durch das mosaische Gesetz als eine Pflicht zu verstehen ist, die
als etwas Heiliges einzuhalten ist (zu 2).

Artikel 2: Die Festlegung einer bestimmten Zeit des Freiseins fiir Gott [Nr. 329]
Dieser Artikel setzt sich mit kritischen Einwdnden auseinander, die zum einen gene-
rell die Notwendigkeit bestreiten, eine bestimmte Zeit des Freiseins fiir Gott festlegen



2362 —— Kommentar [Nr. 330-333]

zu miissen (I), und zum anderen hinterfragen, warum nicht auch fiir andere Gebote
feste Zeiten bestimmt werden bzw. warum im dritten Gebot nicht zusatzlich zu der
Zeit auch der Ort des Freiseins fiir Gott festgelegt wird (II). Diese Einwédnde werden
mit Hilfe der aristotelischen Unterscheidung zwischen dem ,Habitus‘ und der Hand-
lung beantwortet: Wird das Freisein fiir Gott als ein Habitus betrachtet, so kann das
menschliche Dienen gegeniiber Gott entweder aus Liebe geschehen und ist dann an
keine Zeit gebunden, sondern wird ein Leben lang praktiziert, oder es geschieht aus
Furcht vor Strafe und wird deshalb eine bestimmte Zeit festgelegt (Losung zu I 1-3).
Als menschliche Handlung hingegen bedarf das Freisein fiir Gott einer zeitlichen Fest-
legung, weil es den sterblichen Menschen nicht moglich ist, zu jedem Zeitpunkt fiir
Gott frei zu sein (ebd.). Der Unterschied dieses Gebotes zum ersten und zum vierten
Gebot wird darin gesehen, dass korperliche Arbeit und das Freisein fiir Gott unverein-
bar sind, weshalb hier eine zeitliche Regelung notwendig ist, wiahrend sich die Anbe-
tung Gottes als ein ,,Gottesdienst im Herzen* ebenso wie die Ehrerbietung gegeniiber
den Eltern mit kdrperlicher Arbeit vertrage (zu II 1). Da das Freisein fiir Gott geistlich
zu verstehen ist, bedarf es keiner Festlegung des Ortes als eines kérperlichen Maf3es,
wohl aber der Zeit, die einander folgende geistliche Bewegungen bemisst (zu II 2).

Artikel 3: Warum wird als Begriindung dieses Gebotes ,und am siebten Tag ruhte er*
genannt? [Nr. 330]

In diesem Artikel wird die biblische Redeweise von dem Ruhen Gottes am siebten
Tag in mehrfacher Hinsicht erldutert, um das fortwahrende Wirken Gottes in seiner
Schopfung ebenso zur Geltung zu bringen wie die grundlegende Bedeutung der Ruhe
fiir den Menschen. Dabei geht es auch um eine Abgrenzung gegeniiber der héreti-
schen Auffassung, wonach die Seelen aus der Materie bzw. der Natur hervorgebracht
werden. Damit wird — in allgemeiner Hinsicht und sehr verkiirzter Form — auf einen
philosophischen und theologischen Grundsatzstreit dieser Zeit Bezug genommen,
bei dem es im Zusammenhang mit der Aristoteles-Rezeption wie auch in Auseinan-
dersetzung mit der Anthropologie der jiidischen und islamischen Philosophie um
die Frage des ,Wesens‘ der Seele ging.'®® In der Problemlésung der eigentlichen Frage
dieses Artikels wird zundchst die Kontinuitdt der Schopfung aufgezeigt, indem zwi-
schen der Erschaffung neuer Gattungen und Arten in den ersten sechs Schopfungsta-
gen und der fortwdhrenden Erschaffung neuer Geschopfe einer bereits bestehenden
Art unterschieden wird (Losung). Die Ruhe Gottes kann in diesem Sinne als das In-
sich-selbst-Ruhen Gottes verstanden werden, ohne dass es ihm an Werken mangelte.
Zugleich wird diese Ruhe Gottes als Ursache des menschlichen Ausruhens bestimmt
und ihr sowohl eine anagogische Bedeutung im Blick auf die Zukunft als auch eine
allegorische Bedeutung hinsichtlich der Ruhe Christi im Grab beigemessen (ebd.).

188 Vgl. Mojsisch/Jeck/Pluta, Seele, 13 ff.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose —— 2363

Artikel 4: Warum heift es in diesem Gebot ,damit der Sklave ruht‘? [Nr. 331]

Wihrend diese Bestimmung nach der Textfassung in Ex 20,10 und Dtn 5,14 auf eine
moralische Bedeutung fokussiert wird, sodass das Verbot der Arbeit am Ruhetag
auch fiir Bedienstete und den Arbeitseinsatz von Tieren gilt, wird die entsprechende
Bestimmung in Ex 23,12 im Anschluss an Johannes von Damaskus sinnbildlich inter-
pretiert und mit der scholastischen Psychologie der menschlichen Leidenschaften
verkniipft (L6sung).

Kapitel 4: Das Einhalten des Sabbats

Artikel 1: Das Einhalten des Sabbats zur Zeit des Gesetzes [Nr. 332]

Mit zahlreichen Bibelstellen werden zunachst unterschiedliche Auffassungen, welche
Arbeiten am Sabbat verboten bzw. erlaubt waren, gegeniibergestellt. Die Frage, was
unter einer sklavischen Arbeit zu verstehen sei, wird dann so beantwortet, dass damit
im moralischen Sinn die Siinde und im wortlichen Sinn eine Handlung, die das Frei-
sein fiir Gott behindere, gemeint sei (Lésung zu I). Daraus folgt, dass alle weltliche
Arbeit, die am vorgeschriebenen Ruhetag getatigt wird, als sklavisch zu bezeichnen
ist, wiahrend religiose Tatigkeiten erlaubt sind (ebd.). Deshalb wird im Blick auf kor-
perliche Tatigkeiten zwischen denen, die ,,die Freiheit des Geistes“ behindern, und
denen, die sie nicht behindern, unterschieden (zu I 4-8). Dariiber hinaus werden die
beiden Kriterien der Notwendigkeit und des Nutzens eingefiihrt, um genauer erlautern
zu kénnen, welche Tatigkeiten am Ruhetag erlaubt waren (zu I f-g). Konkret nennt die
Summa Halensis hier vor allem Tatigkeiten, die ,.fiir die Gesundheit niitzlich“ sind,
und Handlungen, die nicht ohne Schaden unterlassen werden kénnen, wie etwa im
Falle eines feindlichen Angriffs sich militdrisch zur Wehr zu setzen (ebd.). Hinsicht-
lich der Frage nach dem harten Strafmaf bei der Ubertretung dieses Gebotes wird auf
dessen sinnbildliche Bedeutung verwiesen und so begriindet, dass die Todesstrafe
angemessen gewesen sei, weil das dem entspreche, was ein Christ, der ein fleisch-
liches Werk begeht, von den ,geistlichen Menschen‘ als seinen Richtern zu erwarten
hat (Losung zu II).

Artikel 2: Wiire der Sabbat zur Zeit der Gnade einzuhalten? [Nr. 333]

Die Summa Halensis schlieft sich grundsatzlich der Auffassung Augustins an,
wonach der Christ nicht zur Sabbatruhe verpflichtet sei, weil das, was mit diesem
Gebot versinnbildlicht wird, durch Christus erfiillt worden sei. Zugleich wird jedoch
auf ganz bestimmte Weise daran festgehalten, dass die Beachtung des Sabbats als
eines Tages der Ruhe und des Freiseins fiir Gott auch fiir Christen verbindlich ist,
wenn damit nicht der siebte Tag nach jiidischer Tradition bzw. ,Disziplin‘ verstanden
wird, sondern der Sonntag und jeder andere (Feier-)Tag, der in der christlichen Tradi-
tion als Ruhetag eingerichtet wurde (L6sung). Dem Sonntag wird hierbei in Ankniip-
fung an eine Bestimmung Papst Innozenz’ I1I. die Bedeutung zugeschrieben, die Ver-



2364 —— Kommentar [Nr. 334-340]

gangenheit wie auch Gegenwart der Auferstehung Jesu Christi zu bezeichnen (zu 2).
Die sinnbildliche Funktion des Sabbats hingegen, zu einem bestimmten Zeitpunkt
von der Siinde abzulassen, wird fiir Christen nicht mehr als verbindlich angesehen,
weil sie sich zu allen Zeiten der Siinde enthalten miissen (zu 2-3).

Kapitel 5: Das Einhalten des Sonntags

Artikel 1: Wird das Einhalten des Sonntags mit diesem Gebot vorgeschrieben?

[Nr. 334]

Der entscheidende Unterschied zwischen der Festlegung des Sabbats und der des
Sonntags liegt in der zeitlichen Dimension, insofern der Sabbat auf die Zukunft ver-
weisen sollte, wahrend der Sonntag in einem Geschehen der Vergangenheit griindet
(Losung). Dariiber hinaus reprisentiert der Sonntag die vollkommene Ruhe von Seele
und Korper (zu 1), die in Christus sowohl vorausgeht als auch gegenwirtig ist (zu 5).

Artikel 2: Von welchen Werken soll man am Sonntag ablassen? [Nr. 335]

Im Anschluss an eine Bestimmung des Liber Extra werden Tatigkeiten in den Berei-
chen der ,,mechanische[n] Arbeit, Landwirtschaft und weltliche[n] Geschifte, wie
Handel [oder] Vergniigen® untersagt (Losung). Ausnahmen werden erlaubt, sofern
solche Taitigkeiten um der Menschen willen notwendig sind, wie die Wein- und Getrei-
deernte, oder nicht aufgeschoben werden kénnen, wie der Heringsfang, der fiir die
Kirche angesichts der Fastenpraxis von besonderer Bedeutung war (zu 1).'®° Dass den
Christen nicht jegliche korperliche Betdtigung am Sonntag verboten ist, begriindet
die Summa Halensis damit, dass es einen entscheidenden Unterschied zwischen der
Zeit des Gesetzes und der Zeit der Gnade gebe und die Christen deshalb nicht den
Eindruck erwecken diirften, dass sie sich ,jiidisch verhalten“ (zu 2). Mit der theolo-
gischen Unterscheidung zwischen Gesetz und Evangelium korrespondiert hier ein
unverkennbarer Antijudaismus. Die spezifischen Interessen der Kirche, die in diesen
Ausfiihrungen zur Geltung kommen, werden noch dadurch unterstrichen, dass auch
fiir solche Arbeiten Ausnahmen gemacht werden konnten, die zwar nicht aus unmit-
telbarer Notwendigkeit, aber aus Frommigkeit verrichtet wurden (zu 4). Den Einwand,
von einem Sittengesetz konne generell nicht entbunden werden, beantwortet die
Summa Halensis mit der Unterscheidung zwischen dem unbestimmten Freisein fiir
Gott und der zeitlichen Festlegung aufgrund goéttlicher Anordnung und durch den
Dienst der Kirche, womit dieser das Recht der Dispensation iibertragen werde, wenn
es die Notwendigkeit verlange. Mit dieser Begriindung der grundsatzlichen Moglich-
keit einer Dispensation im Sinne der notwendigen ,,Veranderung des Gesetzes* (ebd.)

189 Vgl. Schubert, Essen und Trinken im Mittelalter, 136 ff.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =—— 2365

kniipft die Summa Halensis an eine Diskussion an, wie sie in der Kanonistik dieser
Zeit gefiihrt wurde.>°

Kapitel 6: Die Zueignung dieses Gebotes [Nr. 337]

Zum Abschluss der Auslegung des dritten Gebotes wird noch einmal begriindet,
warum es dem Heiligen Geist zugeordnet werden muss. Die Argumentation folgt hier
ganz den trinitdtstheologischen Ausfiihrungen, die bereits zu Beginn dieses Abschnit-
tes, in den systematischen Reflexionen zum mosaischen Gesetz, dargelegt wurden.™*

Vierter Abschnitt: Das vierte Gebot

Kapitel 1: Wer wird in diesem Gebot Vater und Mutter genannt? [Nr. 338]

Die unterschiedlichen biblischen und kirchlichen Redeweisen von ,Vater’ und
,Mutter‘ werden damit erklart, dass der Dekalog in seiner Ableitung vom Naturgesetz
wie auch als geschriebenes Gesetz betrachtet oder allegorisch ausgelegt werden kann
(Losung). Die patriarchale Betrachtungsweise, die in der Scholastik dominierte,'*?
kommt darin zum Ausdruck, dass in der naturgesetzlichen Perspektive nur der Vater
als Seinsursache angesehen wird und selbst in Bezug auf die allegorische Identifi-
kation der Mutter mit der Kirche (I 2) der Akzent dann doch auf deren Amtsstruktur
gesetzt wird, sodass sich auch in dieser Hinsicht alles auf den ,Vater‘ als kirchlichen
Vorgesetzten konzentriert (zu II).

Kapitel 2: Was wird in diesem Gebot als Ehrung genannt?

Artikel 1: Ist die Ehrung eine geistliche oder eine kérperliche Darbringung? [Nr. 339]
In Auseinandersetzung mit der philosophischen und theologischen Tradition wird
aufgezeigt, dass die Ehre, die den Eltern — und dem Vater in besonderem Mafle —
geschuldet ist, sowohl geistlich als auch leiblich verstanden werden muss, insofern
sie Respekt und Versorgung bedeutet, wobei letzteres nicht nur materielle Unterstiit-
zung, sondern auch seelischen Beistand umfasst (Losung).

Artikel 2: Sagt die Ehrung die Beziehung einer Vortrefflichkeit aus? [Nr. 340]
Die Frage, ob die Ehre, die den Eltern wie auch weltlichen Vorgesetzten, Gelehrten
und Heiligen geschuldet ist, deren besondere Qualitidt voraussetzt, wird mit einer

190 Vgl. Schmoeckel, Dispensatio als Ausgleich zwischen iustitia, misericordia und prudentia, 178 .
191 Vgl. Summa Halensis III Nr. 285 (ed. Bd. IV/2, 436b—437b; in dieser Ausgabe S. 464-469).
192 Vgl. Angenendt, Geschichte der Religiositat im Mittelalter, 264 ff.



2366 —— Kommentar [Nr. 341-348]

dreifachen Unterscheidung zwischen der Ursprungsrelation, der Weisheit und der
Giite beantwortet (Losung).

Artikel 3: Wird die Ehrung dquivok ausgesagt? [Nr. 341]

Unter Beriicksichtigung des vorangegangenen Artikels, in dem unterschiedliche
Kontexte, andere Menschen zu ehren, zur Sprache kommen, wird dargelegt, dass
hier zwischen analogen und dquivoken Aussagen unterschieden werden muss, je
nachdem ob auf die Form der Ehrerbietung oder auf deren Materie Bezug genommen
wird (Losung).

Artikel 4: Wird in diesem Gebot jede beliebige Ehrung befohlen? [Nr. 342]

Mit der Unterscheidung zwischen leiblicher und geistlicher Zeugung wird begriindet,
warum nicht nur den Eltern, sondern auch den kirchlichen Vorgesetzten Ehre gebiihrt
(Losung). Das Anliegen der Summa Halensis, auch die Ehrerbietung gegeniiber den
kirchlichen Vorgesetzten mit dem vierten Gebotes zu begriinden, entsprach den
Interessen der Amtskirche und stand dariiber hinaus im Zusammenhang damit, die
(kirchen-)politische Relevanz dieses Gebotes aufzuzeigen, was wirkungsgeschicht-
lich von weitreichender Bedeutung war.'>3

Kapitel 3: Die Form dieses Gebotes

Artikel 1: Die Form dieses Gebotes hinsichtlich des Befehls [Nr. 343]

Im Anschluss an Hugo von St. Viktor wird festgestellt, dass sich das vierte Gebot auf
die Ehrerbietung gegeniiber den Eltern bezieht und nicht generell die des Nachsten
beinhaltet (Losung). Der Einwand, das gelte nur fiir Juden, weil sie unreif gewesen
seien und ihnen deshalb die Intention dieses Gebotes nur implizit vermittelt werden
konnte, wird ausdriicklich zuriickgewiesen (zu 2).

Artikel 2: Warum wird nicht, wie die Ehrerbietung gegeniiber den Eltern, so auch die
Ehrerbietung gegeniiber den Kindern vorgeschrieben? [Nr. 344]

Waihrend die Liebe der Eltern zu ihrem Kind der Sinnlichkeit zugewiesen und deshalb
als ein natiirliches Streben der menschlichen Seele betrachtet wird, das keiner beson-
deren Aufforderung bedarf, wird die Liebe des Kindes zu den Eltern als ein Streben
der Vernunft angesehen, das durch eine entsprechende Vorschrift ,angeregt’ werden
soll (Losung). Der Respekt, den Hohergestellte ihrerseits Untergebenen und Unterle-
genen entgegenbringen miissen, wird als ein Dienst verstanden, der die Wiirde dieser
Ho6hergestellten nicht mindert (ebd.).

193 Vgl. Bast, Honor your fathers, 146 ff.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =—— 2367

Artikel 3: Warum wurde diesem Gebot eher als den anderen eine Verheiung
hinzugefiigt? [Nr. 345]

Die Frage nach dem Sinn der Verheiflung langen Lebens wird zum einen psychologisch
beantwortet, insofern diese Verheifiung als Motivation fiir die Kinder verstanden wird,
sich um die Versorgung ihrer Eltern zu kiimmern; und zum anderen liefert die Summa
Halensis eine historische Erkldrung, indem auf die spezielle Situation des Volkes Israel
wiahrend der Wiistenwanderung hingewiesen wird, als die materielle Versorgung der
Eltern unter besonders schwierigen Umstidnden erfolgen musste und deshalb auch
eine besondere Motivation von Nutzen war (L6sung). Dass dieses Gebot als einziges der
zweiten Tafel des Dekalogs in bejahender Form formuliert ist, wird damit begriindet,
dass so der Habgier wie auch Nachldssigkeit der Kinder entgegengewirkt werde (zu I).

Artikel 4: Die Ordnung dieses Gebotes [Nr. 346]

Die Reihenfolge der Gebote der zweiten Tafel des Dekalogs wird in Analogie zur ersten
Tafel damit begriindet, dass jeweils das Gebot an erster Stelle steht, das sich auf den
Ursprung der Hinordnung zu Gott einerseits und des Nachsten andererseits bezieht
(Losung).

Kapitel 4: Die Verpflichtung dieses Gebotes

Artikel 1: Wird die Verpflichtung dieses Gebotes durch den Eintritt in einen Orden
aufgehoben? [Nr. 347]

Diese Frage betrifft die existenzielle Grundlage des Monchtums und damit auch das
Selbstverstandnis der franziskanischen Autoren der Summa Halensis, denn hier steht
nicht nur das Gehorsamsgeliibde der Ménche und Nonnen zur Diskussion, sondern
auch das Armutsideal, insofern es mit der Verpflichtung zur materiellen Versorgung
der Eltern zu kollidieren scheint. Die Problemlésung besteht darin, dass dieser Vor-
schrift, ,weil sie bejahend ist“, nicht eine absolute, sondern nur eine relative Ver-
pflichtung - ,,nur je nach Ort und Zeit* — beigemessen wird, weshalb Ordensangeho-
rige, die nichts besitzen diirfen, auch nicht zur Versorgung ihrer Eltern verpflichtet
seien, wohl aber zur geistlichen Ehrerbietung (Losung).

Artikel 2: Muss der Eintritt in einen Orden wegen der Not der Eltern aufgegeben
werden? [Nr. 348]

Dass die Summa Halensis nicht einfach nur die Interessen der Orden zur Geltung
bringt, sondern die Realitit von Armut* vor Augen hat, 14sst sich an der ausfiihr-
lichen Erdrterung der Frage ablesen, ob die materielle Not von Eltern ein Hinderungs-

194 Vgl. Schlageter, Armut, 986 f; Fischer, Armut in der Geschichte, 10 ff; Geremek, Geschichte der
Armut, 23 ff.



2368 —— Kommentar [Nr. 350-353]

grund sein konnte, in einen Orden einzutreten. Letztlich wird es als ein Zeichen der
Frommigkeit angesehen, die personliche Entscheidung in dieser Frage davon abhén-
gig zu machen, ob der Einzelne ohne Gefahr fiir das eigene Seelenheil in den welt-
lichen, das heiflt familidren Bindungen verbleiben kann oder nicht (Lésung zu I).
Diesem Losungsansatz wird auch gegeniiber der alternativen Auffassung, wonach
derjenige, der vom Geist Gottes gefiihrt wird, nicht in der Welt bleiben miisse, der
Vorzug gegeben (ebd.). Nicht im direkten Zusammenhang mit der Ausgangsfrage wird
sodann erortert, ob ein Sohn verpflichtet sei, seinen Vater anzuklagen, falls dieser
einer Haresie anhdnge. Den historischen Kontext dieser Frage bilden die vielfaltigen
Auseinandersetzungen der Amtskirche mit den haretischen Bewegungen des friihen
13. Jahrhunderts,'®* und hier vor allem die Abgrenzung zu den Katharern. Mit der
Unterscheidung zwischen einem Héretiker, der nur sich selbst schadet und deshalb
von seinem Sohn nicht angeklagt werden muss, und einem Irrlehrer, der andere mit
seinen héretischen Auffassungen verdirbt und deshalb von seinem Sohn angeklagt
werden muss, weil dem himmlischen Vater eine grofiere Ehrerbietung geschuldet
sei als dem leiblichen Vater, wird eine Problemldsung prasentiert, die nicht nur dem
vierten Gebot gerecht zu werden versucht, sondern dariiber hinaus eine prinzipielle
Bedeutung fiir den Umgang mit Haretikern hat (L6sung zu II).

Artikel 3: Worin sind wir verpflichtet, unserem leiblichen Vater zu gehorchen? [Nr. 349]
Die Frage, wie weit die Verpflichtung zum Gehorsam gegeniiber dem leiblichen Vater
reicht, wird mit der Unterscheidung zwischen geistlichen und zeitlichen Dingen
beantwortet, sodass dem leiblichen Vater nur der Gehorsam in familidren Angele-
genheiten geschuldet ist und weltlichen Vorgesetzten wie einem Konig oder Fiirst
in politischer Hinsicht zu gehorchen ist. In geistlichen Dingen hingegen wird allein
geistlichen Vorgesetzten eine Weisungsbefugnis zugeschrieben (Losung zu 1-3).

Artikel 4: Ist man nach diesem Gebot zu der Ehrung verpflichtet, seinem geistlichen
Vorgesetzten das Lebensnotwendige darzubringen? [Nr. 350]

In einem ersten Argumentationsgang geht es der Summa Halensis zunéchst vor allem
darum, im Anschluss an die Glossa ordinaria festzustellen, dass die geistlichen Vor-
gesetzten das, was ihnen von den Untergebenen fiir den Lebensunterhalt zur Verfii-
gung gestellt wird, annehmen diirfen, es jedoch nicht annehmen miissen (Lésung
zu I). Diese Unterscheidung ist nicht zuletzt im Blick auf die Positionierung im
Armutsstreit von Bedeutung, womit sich der Gesetzestraktat an anderer Stelle einge-
hender befasst.'®® In diesem ersten Abschnitt wird zudem ausdriicklich betont, dass

195 Vgl. Walther, Haresie und péapstliche Politik, 104 ff.
196 Vgl. Summa Halensis III Nr. 487 u. 576 (ed. Bd. IV/2, 715a-716b.902a-903b; in dieser Ausgabe
S. 1474-1477.2148-2151).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =——— 2369

die Versorgung mit dem Lebensnotwendigen nicht einen ,,Zweck oder Lohn der Ver-
kiindigung® darstellt, da die Verkiindigung des Evangeliums nicht als kduflich ange-
sehen werden diirfe (zu 2). Damit bringt die Summa Halensis die besondere Relevanz
des kirchlichen Verkiindigungsauftrages zur Geltung, wie sie dem Selbstverstandnis
und der Predigttitigkeit der Mendikantenorden entsprach.'” Der zweite Abschnitt
widmet sich dann der Frage, ob denn die Verpflichtung, fiir den Lebensunterhalt der
kirchlichen Vorgesetzten zu sorgen, angesichts des Reichtums der Kirche {iberhaupt
noch zeitgemif sei — wobei der Reichtum der Kirche als ein Faktum dargestellt und
in diesem Zusammenhang nicht weiter problematisiert wird. Die Begriindung dafiir,
dass die Untergebenen weiterhin zu Abgaben an die Kirche verpflichtet sind, ergibt
sich fiir die Summa Halensis aus der Armenfiirsorge als einem Dienst der Kirche,
wahrend die kirchlichen Amtstrager nur dann noch versorgt werden miissen, wenn
sie selbst durch Krieg oder Armut in Not geraten (Losung zu II).

Artikel 5: Schuldet man einem schlechten Prdlaten Ehrerbietung? [Nr. 351]

Zum Abschluss der Auslegung des vierten Gebotes wird dargelegt, dass das Kirchen-
volk zur Ehrerbietung auch gegeniiber schlechten Prilaten verpflichtet ist, solange
diese von der Kirche nicht abgesetzt werden, weil der Amtskirche allein eine solche
Befugnis zustehe und die Laien nicht beurteilen konnten, ob ein Bischof sein Amt gut
ausfiihre oder nicht (Losung).

Fiinfter Abschnitt: Das fiinfte Gebot
Erstes Glied: Was wird zu téten verboten?

Kapitel 1: Wird hier das Toten eines Tieres oder nur eines Menschen verboten?

[Nr. 352]

Im Anschluss an Augustin wird der Geltungsbereich dieses Gebotes auf die vernunft-
begabte Schopfung begrenzt und ausdriicklich betont, dass die Selbsttétung eines
Menschen darin eingeschlossen ist (Losung). Dass es dem Menschen erlaubt ist, Tiere
zu toten, wird mit dem Herrschaftsauftrag Gen 1,26 und dem Nutzen der Tiere fiir die
Erhaltung des Menschen begriindet (zu 1-3).

Kapitel 2: Wird mit dieser Vorschrift die Selbsttétung verboten? [Nr. 353]

Nachdem bereits im ersten Kapitel festgestellt wurde, dass der Mensch sich nicht
selbst toten darf, wird das noch eingehender untersucht, wobei neben der biblisch-
theologischen auch die philosophische Tradition Beriicksichtigung findet. In der
Problemlosung wird dann erneut Augustin als Autoritdt herangezogen (Losung).

197 Vgl. Longére, Predigt, 173.



2370 —— Kommentar [Nr. 354-357]

Dem Einwand, die zweite Tafel des Dekalogs ordne generell nur auf den Nachsten
hin, setzt die Summa Halensis die Aussage Augustins entgegen, dass ,,der Maf3stab,
seinen Nédchsten zu lieben, bei uns ansetzt“ (zu 1). Rezipiert wird auch Platons Unter-
scheidung zwischen dem natiirlichen Tod, der nicht selbst herbeigefiihrt werden
darf, und dem Absterben der Begierden mit Hilfe einer philosophischen Anleitung zu
tugendhaftem Leben (zu 5 u. 6).1%8

Kapitel 3: Wird mit diesem Gebot die Totung eines Verbrechers verboten? [Nr. 354]

Die Todesstrafe, deren Vollstreckung seit dem 12. Jahrhundert im Zuge der Gottes-
und Landfriedensbewegung intensiviert wurde,'®® wird von der Summa Halensis
damit legitimiert, dass sie nicht auf den Verbrecher als Menschen abziele, sondern
auf seine Bosartigkeit, die um der Gerechtigkeit willen eliminiert werden miisse
(Losung). Damit greift die Summa Halensis eine Unterscheidung Augustins auf, der
einerseits betonte, dass man den Siinder lieben solle, ,,aber nicht insofern er Siinder,
sondern Mensch ist“?°°, und der sich andererseits in der Auseinandersetzung mit den
Donatisten dafiir aussprach, die weltliche Obrigkeit, die von Gott legitimiert sei, solle
Haretiker gewaltsam zur ,Besserung‘ notigen, um so die Wahrheit durchzusetzen
und Gottesfrevel zu ahnden, wobei er jedoch die Todesstrafe ausdriicklich ablehn-
te.?®! Die Summa Halensis wiederum betont, dass nicht jedermann dazu berechtigt
sei, die Todesstrafe zu vollstrecken, sondern nur bestimmte Personen, wie weltliche
Herrscher und Richter, die dabei als Werkzeuge der gottlichen Gerechtigkeit fungie-
ren (zu 5). Im Blick auf den Verbrecher, der mit dem Tod bestraft wird, argumentiert
die Summa Halensis mit dem Siihnecharakter der Todesstrafe (zu 3). Dass das Recht,
die Todesstrafe zu vollstrecken, auch auf Haretiker und Feinde der Kirche ausgedehnt
wird (zu 1), entsprach den Bestrebungen der Papstkirche seit dem friithen 13. Jahr-
hundert, als Papst Innozenz III. sich in der Auseinandersetzung mit den haretischen
Bewegungen dieser Zeit mit Nachdruck fiir die Hinrichtung von ,Ketzern‘ einsetzte.?*?
Die Summa Halensis pladiert in diesem Zusammenhang allerdings dafiir, solche Hin-
richtungen nur dann zu vollstrecken, wenn die Bosartigkeit der Haretiker zweifelsfrei
feststehe (ebd.). Zudem gelte es auch bei einer Exkommunikation den negativen Ein-
druck zu beriicksichtigen, den diese im Falle hochgestellter Personlichkeiten auf das
einfache Volk haben kénne, und diirfe generell immer nur ein Einzelner und nicht
eine Menge exkommuniziert werden — womit die Summa Halensis sich in einer Zeit,

198 Zur mittelalterlichen Platon-Rezeption vgl. Kobusch, Die Wirkungsgeschichte des platonischen
Phaidon, 175 ff.

199 Vgl. Weitzel, Todesstrafe, 837; Leder, Todesstrafe, 276.

200 Augustin, Sermones de vetere testamento (Tractatus de Esau et Iacob) IV,20 (CChr.SL 41, 34,453 f).
201 Vgl. ders., Epistula 93, 111,10 (CSEL 34/2, 454,4-10); Forst, Toleranz im Konflikt, 78; Bright, Augus-
tin im donatistischen Streit, 178; Doyle, Augustin als Bischof, 224; Basse, Christentum und Toleranz,
28.

202 Vgl. Oberste, Krieg gegen Ketzer?, 368 ff.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2371

in der die Verfolgung von Haretikern durch die Amtskirche oftmals flichendeckend
erfolgte, fiir ein rechtlich und gesellschaftlich vertretbares Vorgehen aussprach. Die
Bestimmung des Decretum Gratiani hingegen, dass die Kirche Angeklagte, denen die
Todesstrafe drohe, verteidigen solle, um sich nicht am Blutvergiefien zu beteiligen,
wird von der Summa Halensis so interpretiert, dass damit nur diejenigen gemeint
seien, die zur Kirche gefliichtet seien und deshalb nicht an die weltliche Macht ausge-
liefert werden diirften (zu 7).

Kapitel 4: Ist es in irgendeinem Fall erlaubt, einen Unschuldigen zu téten? [Nr. 355]
Im Blick auf zwei konstruierte Falle, bei denen es um die Frage geht, wie sich das
Wissen um Falschaussagen in einem formal korrekten Gerichtsverfahren auf den
Urteilsspruch bzw. dessen Vollstreckung auswirkt, wird in letzter Konsequenz die
strikte Einhaltung der formalen Verfahrensgrundsitze gefordert, zugleich aber der
Richter ebenso wie derjenige, der ein Todesurteil vollstreckt, von personlicher Schuld
freigesprochen (Losung I/1II).

Zweites Glied: Wem wird zu téten verboten?

Kapitel 1: Wird allgemein jedem verboten zu tdten? [Nr. 356]

Die Summa Halensis folgt Augustins Sichtweise, dass es einem Richter und dessen
Diener wie auch einem Soldaten erlaubt sei, einen Menschen zu téten (Losung).
Dabei wird ausdriicklich betont, dass dabei keine Rachegedanken verfolgt werden
diirfen (zu 2); auflerdem wird die Vollstreckung einer Todesstrafe als ultima ratio in
den Fillen angesehen, in denen eine Verbesserung des Verbrechers nicht erreicht
werden kann (zu 5).

Kapitel 2: Wird denen, die keine Berechtigung dazu haben, allgemein verboten,
einen Verbrecher zu téten?

Artikel 1: Verstofit gegen diese Vorschrift, wer aus Liebe zur Gerechtigkeit ohne die
Berechtigung dazu einen Verbrecher totet? [Nr. 357]

In diesem Artikel wird grundsétzlich festgestellt, dass das willentliche Téten eines
anderen Menschen nur dann erlaubt ist, wenn es mit einer Berechtigung geschieht,
die letztlich in der Autoritdt Gottes begriindet ist und deshalb entweder vom Gesetz
abgeleitet oder durch eine géttliche Inspiration legitimiert sein muss (L6sung).



2372 —— Kommentar [Nr. 358-362]

Artikel 2: Siindigt gegen dieses Gebot, wer jemanden zur Selbstverteidigung tétet?
[Nr. 358]

Zundchst wird das Recht der Selbstverteidigung auf eine absolute Notlage einge-
schrankt. Im Blick auf entsprechende Bestimmungen das Decretum Gratiani, wonach
Klerikern das Recht der Selbstverteidigung prinzipiell abgesprochen werden miisse,
unterscheidet die Summa Halensis zwischen der naturrechtlichen Geltung des Deka-
logs, die fiir Kleriker und Laien in gleicher Weise relevant ist, und einer kirchlichen
Vorschrift, die nur fiir bestimmte Personengruppen gilt (Lésung). Diese Unterschei-
dung wird mit dem Hinweis auf die Nottaufe untermauert, die einem Laien in einer
Notlage erlaubt sei,?°® wihrend der sakramentale Vollzug der Taufe ansonsten nur
dem Priester ,,durch Amt und Erlaubnis“ zustehe (zu 2).

Artikel 3: Handelt jemand gegen dieses Gebot, der jemanden aus Zufall tétet?

[Nr. 359]

Bei dem unbeabsichtigten Toten eines anderen Menschen wird zum einen zwischen
unerlaubten und erlaubten Umstdnden des Handlungskontextes unterschieden und
zum anderen beriicksichtigt, ob der Betroffene fahrldssig gehandelt hat oder aber die
nétige Vorsicht hat walten lassen (L6sung).

Kapitel 3: Wird denen, die geistliche Macht besitzen, verboten zu téten? [Nr. 360]

Dass den Klerikern als den Dienern des Neuen Testaments im Unterschied zu denen
des Alten Testaments grundsitzlich verboten ist zu toten, wird in zweifacher Hinsicht
begriindet, insofern sie einerseits Milde und Liebe zur Geltung bringen sollen, um
damit die Menschen zu motivieren, das Gute zu tun, und sie andererseits mit ihrem
Dienst am Altarsakrament ein sichtbares Zeichen der Einheit der Kirche darstellen
(Losung). IThnen obliegt deshalb allein das geistliche Schwert des Wortes, um damit
die ,Vernunft der Liebe“ zur Geltung zu bringen und gegebenenfalls auch die Exkom-
munikation auszusprechen (zu 4-6), wihrend das ,materielle Schwert’ nunmehr
allein den weltlichen Fiirsten iibertragen ist (zu 2). Dabei hélt auch die Summa Halen-
sis an jener Interpretation der Zwei-Schwerter-Theorie fest, wie sie im Investiturstreit
und auch von Bernhard von Clairvaux im Interesse der Papstkirche rezipiert wurde,
wonach der Papst dem Kaiser dadurch iibergeordnet ist, dass er ihm die Macht iiber-
tragt, den Verbrecher zu bestrafen (zu 10/11).2° Der Einwand, die Priester sollten Gott
nachahmen und deshalb auch seiner strafenden Gerechtigkeit nacheifern, wird mit
dem Argument zuriickgewiesen, die Priester sollten nicht Gott in seiner Macht und

203 Vgl. Decretum Gratiani, D.4, c.21 de cons. (ed. Friedberg, Bd. I, 1368); Paarhammer, Die Nottaufe
als kirchenrechtliches und pastorales Problem, 508.

204 Vgl. Goez, Zwei-Schwerter-Lehre, 725; Helmholz, Kanonisches Recht und europdische Rechts-
kultur, 381ff.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2373

den Geheimnissen seiner Weisheit nachahmen, sondern in seiner Giite und Barmher-
zigkeit (zu 7).

Drittes Glied: Welche Art der Totung wird hier verboten? [Nr. 361]

In Ankniipfung an Augustin wird unter Tétung und Mord eines Menschen im iiber-
tragenen Sinne auch unterlassene Hilfeleistung und Hass verstanden (L6sung). Beim
tatsdchlichen Mord wird im Anschluss an die vorangegangenen Ausfiihrungen zwi-
schen einer Notlage, dem Zufall und einer willentlichen Handlung unterschieden
(ebd.). Von einer geistlichen Tétung wiederum kann nur insofern die Rede sein, als
deren Verursacher dafiir nur den Anlass liefern kann, wiahrend der geistliche Tod, der
mit Schuld einhergeht, immer der Zustimmung des Schuldigen bedarf (ebd. und zu
I1 1-2). Die Spezifizierung dieses Gebotes im Vergleich mit den anderen Geboten, die
eine Schadigung des Mitmenschen untersagen, erfolgt durch die Fokussierung auf
die Existenz der Person (zu III 1).

Sechster Abschnitt: Das sechste Gebot

Die Ausfiihrungen zum sechsten Gebot sind fiir die Sexualmoral der ,Summa Halen-
sis® aufschlussreich, wobei insgesamt im Gesetzestraktat — wie in dieser Zeit gene-
rell?® — eine Abwertung der Sexualitit im Allgemeinen bzw. sexueller Lustempfin-
dung im Besonderen iiberwiegt. Der sakramentale Charakter der Ehe, den Alexander
von Hales in seiner Quaestio ,Uber die Ehe erdrtert hatte,2°® wird hier nicht eigens
thematisiert, wohl aber vorausgesetzt.

Kapitel 1: Ist ,Du sollst nicht ehebrechen‘ ein Gebot der ersten oder der zweiten Tafel?
[Nr. 362]

Die Zuordnung dieses Gebotes zur zweiten Tafel des Dekalogs wird damit begriin-
det, dass es seiner eigentlichen Bedeutung nach auf korperliche Unzucht bezogen
ist (L6sung zu 1-2). Auch der Einwand, von 1Kor 3,17 und 6,15 her miisse Unzucht als
eine Entehrung von Gottes Tempel verstanden werden und sei deshalb dieses Gebot
der ersten Tafel zuzuordnen, wird mit der Unterscheidung zwischen der eigentlichen
und der metaphorischen Bedeutung des Gebotes beantwortet (zu 3). Da die Summa
Halensis auf3erehelichen Geschlechtsverkehr generell als ,,Siinde der Wollust* verur-
teilt, wird das auch dann, wenn er im Einvernehmen mit einer unverheirateten Frau
stattfindet, als eine Ubertretung des sechsten Gebotes betrachtet (zu 4).

205 Vgl. Dinzelbacher, Handbuch der Religionsgeschichte im deutschsprachigen Raum, Bd. 2, 370f.
206 Vgl. Alexander von Hales, Quaestiones disputatae ,antequam esset frater‘, q. 57 (BFS 20, 1096—
1127); Gabel, Die Theologie des Ehesakraments bei Alexander von Hales, 275-289.



2374 —— Kommentar [Nr. 363-366]

Kapitel 2: Ist dieses Gebot eine Sittenvorschrift des Naturgesetzes oder der
Unterweisung? [Nr. 363]

Mit dem Verweis auf R6m 2,14 werden die Gebote der zweiten Tafel des Dekalogs insge-
samt als Sittenvorschriften des Naturgesetzes betrachtet (a-c). Mit Blick auf Abraham
und seine Beziehung zu Hagar wird als das entscheidende Kriterium dafiir, dass es
sich bei einem auf3erehelichen Geschlechtsverkehr um einen Ehebruch handelt, der
gegen das Naturgesetz verstofdt, die leidenschaftliche Begierde bestimmt, wahrend
der Zweck, das Menschengeschlecht zu vermehren, grundsatzlich als kompatibel mit
dem Naturgesetz angesehen wird (zu 1). Eine Differenzierung zwischen dem natur-
gesetzlichen Verbot des Ehebruchs und der konkreten Bestimmung des mosaischen
Gesetzes erfolgt durch die Unterscheidung zwischen ,Schuld‘ im Sinne einer Siinde
wider das Naturgesetz, die ewige Verdammung nach sich zieht, und einem ,Verge-
hen’, das ein konkretes Gesetz — hier den Dekalog — verletzt und deshalb in der jewei-
ligen Zeit bestraft werden muss, in der das Gesetz gilt (zu 2).27

Kapitel 3: Wird der Geschlechtsverkehr von Mann und Frau hier ohne Zusatz
verboten? [Nr. 364]

Der eheliche Geschlechtsverkehr wird in Bezug auf den Akt als solchen als ein ,,natiir-
liches Gut“ bezeichnet, insofern er der Erzeugung von Nachkommen dient; in mora-
lischer Hinsicht wird er hingegen als ,indifferent‘ beurteilt, wobei diese Redeweise
dann weiter differenziert wird, indem die Umstdnde der Handlung beriicksichtigt
werden, sodass in dieser Perspektive der Geschlechtsverkehr wegen der menschli-
chen Begierde, die damit verbunden ist, eher zum Schlechten als zum Guten neigt
(Losung und zu 1). Das liegt nach Auffassung der Summa Halensis daran, dass der
»Fehler”, der im Siindenfall begangen wurde, sich in die ,,Natur“ des Menschen ,ver-
wandelt“ hat (zu 1).

Kapitel 4: Wird hier der konkubinarische Geschlechtsverkehr verboten? [Nr. 365]

Diese Frage, die sich vor allem im Blick auf die alttestamentlichen Erzdhlungen von
Hagar und Bilha stellt und im mittelalterlichen Kontext — von der Summa Halensis
nicht explizit thematisiert — das weit verbreitete Konkubinat vieler Priester betraf,>°8

207 Zu der kanonistischen Erdrterung des Zusammenhangs von Verantwortung und Schuld vgl. De-
schamps, Linfluence du droit canonique médiéval sur la formation d’un droit de la responsibilité,
139f1f.

208 Vgl. Schuler, Konkubinat, 1335. — Dass die Konzilien des 12. und 13. Jahrhunderts das strikte
Verbot des Konkubinats immer wieder erneuert und auch verscharft haben, zeigt, dass dagegen in
der Praxis fortwihrend verstoen wurde (vgl. Erstes Laterankonzil, Kanones 7 u. 21 [COD 23, 191.194;
Decretum Gratiani, D.27, c.8 (ed. Friedberg, Bd. I, 100)]; Zweites Laterankonzil, Kanones 6-7 [COD
23, 198; Decretum Gratiani, D.28, c.2 (ed. Friedberg, Bd. I, 101) u. C. 27, q.1, c.40 (ed. Friedberg, Bd. I,
1059)]; Drittes Laterankonzil, Kanon 11 [COD 23, 217 f; Liber Extra, 5.31.4 (ed. Friedberg, Bd. II, 836)];
Viertes Laterankonzil, Konstitution 14 [COD 23, 242; Liber Extra, 3.1.13 (ed. Friedberg, Bd. II, 452)]).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2375

wird mit einer Unterscheidung zwischen zwei Arten von Konkubinen beantwortet,
indem der Geschlechtsverkehr mit Konkubinen, die als Nebenfrauen anzusehen
sind — wie Hagar und Bilha —, einem ehelichen Geschlechtsverkehr gleichgesetzt
wird, wahrend er ansonsten fiir verboten erkldart wird, weil er dem Naturgesetz
ebenso wie dem geschriebenen Gesetz widerspreche (Losung). Der eigentliche Zweck
des Geschlechtsverkehrs — die Erzeugung von Kindern — wird hierbei in einem unauf-
16sbaren Zusammenhang mit deren Erziehung wie auch der Regelung der Erbfolge
betrachtet (ebd.). Den Einwand, es sei erlaubt mit einer unverheirateten Frau zu
schlafen, da sie nicht unter das Ehegesetz falle und deshalb niemandem gehore,
nimmt die Summa Halensis zum Anlass, auf konkrete Dinge in der Alltagswelt hin-
zuweisen, die entweder dem Naturgesetz oder dem menschlichen Recht nach allen
gemeinsam gehoren bzw. géttlichen Rechts sind; zur ersten Gruppe werden neben
Luft und Wasser auch die Kiisten gezahlt, und damit wird vor allem in Bezug auf das
Strandgut eine Rechtsauffassung vertreten, wie sie in Abgrenzung zum traditionellen
Strandrecht seit dem 12. Jahrhundert von der Kirche und weltlicher Obrigkeit vertreten
wurde (zu 6).2°° Zum Gemeingut nach menschlichem Recht zihlt die Summa Halensis
die Theater, die als 6ffentliche Einrichtung gelten. Unverheiratete Frauen hingegen
werden hinsichtlich ihres Rechtsstatus zum einen als selbstbestimmt angesehen,
sodass Madnner nicht gegen ihren Willen von ihnen Besitz ergreifen kénnen, und sie
werden zum anderen in Bezug auf ihre Gottebenbildlichkeit als ein ,,heiliger Tempel“
bezeichnet und damit dem gottlichen Recht untergeordnet (ebd.). Die Summa Halen-
sis verweist zudem auf die naturrechtliche Geltung der ,Goldenen Regel‘, wonach
es jedem Menschen aufgrund seiner Vernunft einleuchten miisse, dass Zuneigung
immer eine wechselseitige Beziehung impliziert (L6sung und zu 8).

Kapitel 5: Wird hier die einfache Unzucht verboten? [Nr. 366]

In Ankniipfung an das vorangegangene Kapitel und unter Berufung auf Augustin wird
dargelegt, dass Unzucht eine siindhafte Handlung darstellt und deshalb verboten ist
(Losung). Als besonders frevelhaft wird Sodomie betrachtet, worunter sexuelle Hand-
lungen verstanden werden, die nicht zur Fortpflanzung, sondern zur Befriedigung
der Lust dienten (zu 1). Das Thema der Unzucht im Allgemeinen und der Sodomie im
Besonderen wurde in der Moraltheologie dieser Zeit ausgiebig erortert.?'® Unter den
Autoren im Kontext der Summa Halensis waren es vor allem Wilhelm von Auvergne
und Raimund von Pefiafort, die sich diesem Thema widmeten.?!

209 Vgl. Cordes, Strandrecht, 212f.

210 Vgl. Drittes Laterankonzil, Kanon 11 (COD 23, 217 f; Liber Extra, 5.31.4 [ed. Friedberg, Bd. II, 836]);
Hergemoller, Krotenkuss und schwarzer Kater, 191ff; ders., Sodomiter, 361 ff; Borgolte, Europa ent-
deckt seine Vielfalt, 274.

211 Vgl. Wilhelm von Auvergne, De legibus c.7 u. 26 (Opera omnia I, 37{.83); Raimund von Pefia-
fort, Summa de paenitentia I11,34,§ 44 (ed. Ochoa/Diez, 845); Hergemoller, Krétenkuss und schwarzer
Kater, 217 ff.



2376 —— Kommentar [Nr. 367-371]

Kapitel 6: Wird hier der inzestuése Geschlechtsverkehr verboten? [Nr. 367]

Prinzipiell verboten ist nach Auffassung des Gesetzestraktates jede Form des Inzests,
wenn er die Grenzen missachtet, die ,vom Naturgesetz, dem gottlichen Gesetz und
der Kirchenbestimmung* gesetzt sind, wobei auf die entsprechende Neuregelung des
Vierten Laterankonzils 1215 hingewiesen wird, das den Geschlechtsverkehr von Bluts-
verwandten bis zum fiinften Grad untersagte (L6sung).**> Die sukzessive Beschrin-
kung des Verwandtschaftsgrades wird damit begriindet, dass eine Vermehrung der
Nachkommenschaft nun nicht mehr notwendig sei, ,,um die Liebe und den Anstand
der Sakramente zu vergr6f3ern”, d.h. die h6here Wertschitzung zolibatdren Lebens
nunmehr strengere Reglementierungen erlaube (ebd.). Hier zeigt sich im Vergleich
mit den Bestimmungen des Vierten Laterankonzils eine signifikante Differenz, denn
deren Intention war keineswegs eine weitere Beschrankung der Verwandtenehe, wie
sie die Autoren der Summa Halensis mit ihrem Ideal des Z6libats vor Augen hatten,
sondern vielmehr eine ,,Einschrankung der Ehehindernisse“?'3, die damit begriindet
wurde, dass ,,das strenge Verbot von Ehen im zweiten und dritten Grad der Verschwa-
gerung sowie fiir Kinder aus zweiter Ehe mit der Verwandtschaft des ersten Mannes
héufig Schwierigkeiten mit sich [bringt]“, ja ,bisweilen Gefahren fiir die Seelen
[verursacht]“?4,

Der Hinweis auf die verheirateten Priester der Ostkirche tragt, wie die Summa
Halensis konstatiert, fiir die Thematik des Inzests nichts aus, ist aber insofern fiir das
Amtsverstandnis der Summa Halensis interessant, als hier ganz allgemein festgestellt
wird, dass diese Priester ,,die gleichen Weihen [haben]“ (3).

Kapitel 7: Wird hier die Bigamie verboten?

Artikel 1: Wird im Dekalog verboten, mehrere Ehefrauen zu haben? [Nr. 368]

Der erste Argumentationsgang kniipft an die Ausfiihrungen im Abschnitt iiber das
Naturgesetz an, wo diese Frage bereits eingehend behandelt wurde.?”> Eine weiter-
fiihrende Klarung erfolgt in der Beantwortung der zweiten Teilfrage, indem zwischen
einer allgemeinsten, einer allgemeinen sowie einer besonderen und eigentlichen Art
und Weise, wie vom Naturgesetz gesprochen werden kann, unterschieden und die
Monogamie — im eigentlichen Sinne - als Vernunftgesetz bestimmt wird (Losung II).
Eine weitere Differenzierung erfolgt im Blick auf die grundsatzliche Moglichkeit einer
Dispensation von diesem Gebot durch géttliche Eingebung, insofern eine Handlung,
die ,,an sich schlecht ist“, in einem solchen Fall ,,gut getan werden kann und sogar

212 Vgl. COD 23, 257 f (Kanon 50); Liber Extra, 4.14.8 (ed. Friedberg, Bd. II, 703f); Foreville, Lateran
I-1V, 360; Duggan, Conciliar Law, 350f.

213 COD 23, 257,22.

214 Ebd., Z. 26-28.

215 Vgl. Summa Halensis III Nr. 255 (ed. Bd. IV/2, 360a—361b; in dieser Ausgabe S. 192-197).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2377

verdienstvoll“ (zu 1-2); dazu wird zwischen dem unveridnderlichen Wesen und dem
verdnderlichen Werk der Tugend unterschieden (ebd.).

Artikel 2: Begingen Abraham und Jakob Ehebruch, als sie zu Lebzeiten ihrer
Ehefrauen zu deren Mdgden gingen? [Nr. 369]

Dieser Artikel schlief3t an die Ausfithrungen iiber das Konkubinat an,*'¢ erortert dabei
aber noch genauer, inwiefern im Zusammenhang mit der Dispensation vom Gebot der
Monogamie von einer géttlichen Inspiration die Rede sein kann und welche Rolle die
Begierde bzw. der eigene Wille des Mannes spielt (Losung).

Kapitel 8: Der eheliche Geschlechtsverkehr

Artikel 1: Wird hier jeder eheliche Geschlechtsverkehr verboten? [Nr. 370]

Der Zweck des ehelichen Geschlechtsverkehres beschriankt sich nach Auffassung der
Summa Halensis nicht darauf, Nachkommen zu zeugen — wie nach den vorangegan-
genen Ausfiihrungen zu erwarten wire —, sondern wird auch als eine Pflichterfiillung
und als Mittel angesehen, um Unzucht zu vermeiden (Losung und zu 5). Sexuelles
Begehren zwischen Ehepartnern wird dabei ausdriicklich nicht verdammt (zu 4) und
ein generelles Verbot des Geschlechtsverkehrs, wie es etwa die Katharer im Sinne
ihres Reinheitsideals propagierten,?”” als ,hdretisch’ verurteilt.

Artikel 2: Welcher eheliche Geschlechtsverkehr wird hier verboten? [Nr. 371]

Im Anschluss an den vorangegangenen Artikel halt die Summa Halensis das sexuelle
Lustempfinden beim ehelichen Geschlechtsverkehr fiir gestattet, auch wenn dieser
nicht mit der Absicht vollzogen wird, Nachkommen zu zeugen, die eheliche Pflicht
zu erfiillen oder Unzucht zu vermeiden, er aber der Liebe zu Gott untergeordnet
wird (Lésung). Fiir verboten erkldrt wird hingegen der Geschlechtsverkehr, der dem
Anstand und der Vernunftordnung widerspricht, indem er z.B. sexuelle Reize und
Befriedigung erstrebt, wie sie Prostituierte anb6ten (ebd.). Entscheidend ist hierbei
der menschliche Wille, dem zwar die Begierde vorangeht, der aber seinerseits nicht
der Begierde vorangehen darf (zu a).

216 Vgl. ebd., Nr. 365 (ed. Bd. 1V/2, 545a-548b; in dieser Ausgabe S. 850-861).

217 Vgl. The Summa contra haereticos c.4 (ed. Garvin/Corbett, 66-71); Miiller, ,,So angeln sie sich die
Weiber und fangen sie in ihren Irrtum ein“, 267; RottenwGhrer, Katharer, 1067; ders., Der Katharismus,
Bd. 5, 664f.



2378 =—— Kommentar [Nr. 372-378]

Artikel 3: Aus welchen anderen Griinden kann der eheliche Geschlechtsverkehr
verboten sein? [Nr. 372]

Im Anschluss an Augustin, Hieronymus und Isidor wird der eheliche Geschlechtsver-
kehr vor der Niederkunft der Ehefrau und wahrend ihrer Menstruation fiir verboten
erklart (Losung). Allerdings miisse die Ehefrau hierbei abwégen, ob der Ehemann
dann Ehebruch begehen kénnte, und in einem solchen Fall ihre ,Pflicht erfiillen‘ (zu
2-3), wie sie iiberhaupt sich den Wiinschen des Mannes nicht widersetzen diirfe, weil
dann ,,Schlimmeres geschehen“ wiirde (zu 4 und 6). Grundsitzlich verboten sei der
Geschlechtsverkehr an heiligen Orten aus Respekt vor Gott und in der Offentlichkeit,
um keinen Anstof3 zu erregen (zu 2-3).

Siebter Abschnitt: Das siebte Gebot

Kapitel 1: Was wird unter dem Begriff ,Diebstahl‘ verboten? [Nr. 373]

In der einleitenden Begriffsklarung wird zwischen der eigentlichen, der allgemeinen
und einer iibertragenen Bedeutung des Terminus ,Diebstahl‘ unterschieden; zugleich
werden Raub und Zinsnahme als dessen Teilaspekte bestimmt (Losung). Im Blick auf
das Zinsverbot, mit dem sich die Summa Halensis dann im vierten Kapitel ausfiihr-
lich befasst, wird gleich zu Beginn festgestellt, dass es sich ebenfalls um Diebstahl
im Sinne des Wegnehmens fremden Besitzes handelt, da der eigentliche Besitzer
dem zwar zustimmt, er ein solches Darlehen aber nicht unbedingt will, sondern nur
bedingt, wenn es ihm nicht umsonst gewdhrt wird (zu 4).

Kapitel 2: Ist jeder Raub mit diesem Gebot verboten worden? [Nr. 374]

Unter besonderer Beriicksichtigung der alttestamentlichen Erzdhlung von den Vor-
bereitungen der Israeliten auf den Auszug aus Agypten und die kirchenrechtlichen
Bestimmungen zur Entfiihrung von Jungfrauen stellt die Summa Halensis fest, dass
prinzipiell jeder Raub aufgrund des siebten Gebotes verboten ist (Lsung).

Kapitel 3: Sind Diebstahl oder Raub in irgendeinem Fall erlaubt?

Artikel 1: Der Diebstahl aus Not [Nr. 375]

Im Fall einer schweren Notlage wird der Diebstahl von Lebensnotwendigem fiir
erlaubt erkldrt bzw. gar nicht als Diebstahl im eigentlichen Sinne angesehen, ,da in
einer solchen Not alles Gemeingut ist“ (Losung).

Artikel 2: Der Diebstahl aus Frommigkeit [Nr. 376]

Grundsatzlich verboten bleibt Diebstahl auch dann, wenn das Gestohlene als
Almosen verwendet wird, um damit anderen zu helfen (Losung zu I). Fiir das Frauen-
bild der Summa Halensis ist aufschlussreich, dass der Frau auch vom Besitz des



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =——— 2379

Mannes ein bestimmter Anteil zugesprochen wird, iiber den sie verfiigen kann, wobei
das ,,mafivoll“, d. h. unter Beriicksichtigung der Lebensbediirfnisse des Ehemannes
geschehen miisse und zugleich verlangt wird, dass die Frau hierbei ihr ,Gewissen
bildet‘ (Losung zu II).

Artikel 3: Der Diebstahl aus Gerechtigkeit [Nr. 377]

Die Enteignung besiegter Volker wird im Falle eines gerechten Krieges fiir gerecht-
fertigt erklart (L6sung zu I). Im historischen Kontext, in dem der Gesetzestraktat der
Summa Halensis entstanden ist, konnte so auch die Pliinderung Konstantinopels im
Zuge des Vierten Kreuzzuges von 1202-1204 gutgeheifien werden.?*® Ebenso wird das
Auspliindern von Ungldubigen als gerechtfertigt angesehen, wenn das mit staatlicher
Autoritit geschieht (Losung zu II). Hier wird deutlich, wie die ,,Anfinge des europii-
schen Kolonialismus“?*® aus einer christlichen Perspektive beurteilt und moraltheo-
logisch legitimiert werden konnten. Allerdings wird im Gesetzestraktat der Summa
Halensis die Einschrankung gemacht, dass Juden nicht das Lebensnotwendige weg-
genommen werden diirfe, wiahrend bei Haretikern und Muslimen darauf keine Riick-
sicht genommen werden miisse (ebd.). Diese Unterscheidung ist vor dem Hintergrund
des mittelalterlichen Antijudaismus und der zeitgendssischen Kreuzzugspolemik??°
insofern bemerkenswert, als das christlich-jiidische Verhiltnis damit als ein beson-
deres angesehen und theologisch von Rom 10 her interpretiert wird.

Artikel 4: Der Diebstahl im Falle eines Fundes [Nr. 378]

In Ankniipfung an die kirchen- und zivilrechtliche Tradition wird erldutert, unter
welchen Umstdnden es vom Naturrecht her erlaubt sei, Fundstiicke zu behalten
(Losung). Fiir den Fall einer widerrechtlichen Aneignung fremden Besitzes wird hin-
sichtlich der Schuldfrage dahingehend unterschieden, ob das wissentlich oder aus
Unwissenheit geschieht (ebd.).

Kapitel 4: Werden hier Zinsen verboten?
Der Gesetzestraktat setzt sich mit dem Wucher auseinander, der mit dem Aufkommen
der Geldwirtschaft zu einem gesellschaftlichen Problem geworden war und mit dem

218 Vgl. Lilie, Byzanz und die Kreuzziige, 170 ff; Jaspert, Die Kreuzziige, 49f; Angold, The Fourth
Crusade, 75ff; Asbridge, Die Kreuzziige, 565 ff. — Die Frage der Legitimation von Pliinderungen wird
noch einmal in dem Abschnitt {iber die Rechtssatzungen thematisiert (vgl. Summa Halensis III
Nr. 475; s.u. S. 24241,

219 Borgolte, Europa entdeckt seine Vielfalt, 230.

220 Vgl. Viertes Laterankonzil, Kanon 71 (COD 23, 267-271); Hechelhammer, Kreuzzug und Herrschaft
unter Friedrich II., 40 ff; Hehl, Heiliger Krieg, 323 ff; Angenendt, Die Kreuzziige, 341 ff.



2380 —— Kommentar [Nr. 379-380]

sich auch die Amtskirche und die Kanonistik intensiv befasst haben.?** Nachdem das
Dritte Laterankonzil 1179 die 6ffentliche Bestrafung von Wucherern gefordert und sie
von allen Sakramenten, vor allem der Bestattung in geweihter Erde, ausgeschlossen
hatte,?? wurde das von Papst Gregor VIII. (um 1100-1187) 1187 unterstrichen und
auch auf dem Vierten Laterankonzil bestitigt.>?

Artikel 1: Werden hier Zinsen hinsichtlich des Strebens verboten? [Nr. 379]

Einer Radikalisierung des Zinsverbots, die nicht nur den Handlungsvollzug, sondern
schon die ,Hoffnung‘ auf einen Zinsgewinn verurteilt, wird die Auffassung gegen-
iibergestellt, die auch Raimund von Pefafort in seiner Beichtsumme vertrat,?**
wonach der Wille, einen solchen Gewinn zu erzielen, noch nicht als Wucher betrach-
tet werden konne (c). Die Summa Halensis er6ffnet die Erérterung des Problems mit
einer wissenschaftstheoretischen Feststellung, insofern divergierende Auffassungen
auf unterschiedliche Betrachtungsweisen der verschiedenen Wissenschaften zuriick-
gefiihrt werden (L6sung). Somit wird hier nicht einfach ein Auslegungs- und Normie-
rungsmonopol von Kirche und Theologie reklamiert, sondern die Ausdifferenzierung
der Wissenschaften, wie sie institutionengeschichtlich das Riickgrat der in dieser
Zeit sich formierenden Universitidten bildete, als Grundprinzip anerkannt. Der haupt-
sachliche Unterschied wird darin gesehen, dass die menschlichen Gesetze die Hand-
lung als solche in den Blick nehmen, nicht aber den Willen, d. h. die Gesinnung des
Menschen, wie sie vom gottlichen Gesetz her eingeschriankt wird (Losung). Aus der
Verpflichtung zur Dankbarkeit auf Seiten des Kreditnehmers resultiere deshalb keine
Hoffnung auf Zinsen, die in dem Kredit selbst begriindet sei, sondern allein aufgrund
der wohltétigen Liebe des Kreditnehmers (zu 1). Von daher kénne der Verleiher auch
darauf hoffen, selbst in einer vergleichbaren Situation von dem Kreditnehmer Unter-
stiitzung zu erfahren, ohne dass dieses aber das eigene Verhalten bestimmen diirfe,
weil es ansonsten seinen Verdienstcharakter verliere (zu 2).

Artikel 2: Werden hier Zinsen allgemein hinsichtlich der Handlung verboten?

[Nr. 380]

In weitgehend wortlicher Ubereinstimmung mit der Summa aurea des Wilhelm von
Auxerre und der ,Summe iiber die Laster‘ des Johannes von La Rochelle konstatiert
die Summa Halensis in aller Pragnanz, dass Zinsnahme ,,schlecht und verboten“ sei

221 Vgl. Gilomen, Wucher und Wirtschaft im Mittelalter, 265-301; Langholm, Economics in the Me-
dieval Schools, 137-141.

222 Vgl. Drittes Laterankonzil, Kanon 25 (COD 23, 223,23-25); Duggan, Conciliar Law, 337.

223 Vgl. COD 23, 223 (Kanon 25); Liber Extra, 5.19.3 (ed. Friedberg, Bd. II, 812); Landau, Rechtsfortbil-
dung im Dekretalenrecht, 124; Schima, Die Entwicklung des kanonischen Zinsverbots, 260 ff; Eckert,
Hoch- und Spéatmittelalter, 222.

224 Vgl. Raimund von Pefiafort, Summa de paenitentia I 7 § 4 (ed. Ochoa/Diez, 541f).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2381

(Losung). In der Auseinandersetzung mit dem ersten Einwand wird die alttestament-
liche Bestimmung thematisiert, dass Juden von Fremden Zinsen nehmen konnten:
Den Juden sei diese Erlaubnis nicht erteilt worden, damit die Zinsnahme als gut ange-
sehen werden konne, vielmehr sei sie ihnen ,wegen der Hérte ihres Herzens zuge-
standen“ worden (zu 1). Auch wenn die stereotypen Muster antijiidischer Polemik
hier unverkennbar sind und der Gesetzestraktat damit eine Auffassung zum Ausdruck
bringt, wie sie sowohl den relativumfangreichen Ausfiihrungen der Secunda Pars der
Summa Halensis zum Umgang der Christen mit den Juden als auch den Bestimmun-
gen des Vierten Laterankonzils entsprach,?”® darf doch nicht iibersehen werden, dass
in diesem Abschnitt noch auf zwei Aspekte hingewiesen wird: Zum einen werden die
Juden des Alten Testaments zwar als ,,hartherzig*“ charakterisiert, aber zugleich wird
gesagt, dass sie ,,nur nach und nach zur Vollkommenheit“ gebracht werden konnten
(ebd.). Inwiefern die Summa Halensis auch die zeitgendssischen Juden als Mitmen-
schen angesehen hat, die ,vervollkommnet‘ werden konnten, und wie das gegebenen-
falls geschehen sollte, bleibt hier offen. Unabhédngig davon wird aber die allgemeine
Schlussfolgerung aus diesem Gedanken der Vervollkommnung gezogen, dass Wuche-
rer, wenn sie schon nicht alles wieder hergeben wollten, so doch wenigstens einen
Teil erstatten sollten. Zu der Bestimmung des Vierten Laterankonzils, das jiidischen
Geldverleihern die Zinsnahme ausdriicklich untersagte, wenn sie ,,iibermif3ig“>*¢
war, nahm die Summa Halensis an dieser Stelle nicht explizit Stellung, wiahrend sie
unmittelbar zuvor — im Zusammenhang mit der Auspliinderung von Ungldubigen —
dargelegt hat, dass es Juden untersagt sei, Christen gegen Zinsen zu leihen.??”

Die zivilrechtliche Bestimmung des Codex Iustinianus, wonach ein geringer Zins
gestattet war, wird damit erklart, dass dadurch Schlimmeres verhindert werden solle
(zu 5). Im Anschluss geht die Summa Halensis auf die speziellen Fille einer Biirg-
schaft sowie eines Termingeschifts ein und ldsst dabei — ebenso wie bei der Unter-
scheidung zwischen einer Verpachtung und einem Kredit (zu 8) — fundiertes Wissen
in Bezug auf die zeitgenossische Geldwirtschaft erkennen. Das war fiir Angehorige
der Bettelorden insofern nicht auflergewohnlich, als sich deren Konvente gezielt in
den Stddten niedergelassen hatten, um so die stadtische Gesellschaft zu normieren,
und sie sich deshalb mit den wirtschaftlichen Strukturen intensiv auseinandersetz-
ten.??8

225 Vgl. Summa Halensis II-1I Nr. 740-748 (ed. Bd. III, 729a-736b); Viertes Laterankonzil, Konstituti-
on 67 (COD 23, 265 f); Eckert, Hoch- und Spatmittelalter, 222; Cohen, Unter Kreuz und Halbmond, 54 ff;
Schreckenberg, Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte (13.-20. Jh.), 135 ff; Foreville, Lateran I-1V,
371; Duggan, Conciliar Law, 352.

226 COD 2, 265,29 (Konstitution 67); Liber Extra, 5.19.18 (ed. Friedberg, Bd. II, 816); vgl. Schima, Die
Entwicklung des kanonischen Zinsverbots, 262-265.

227 Vgl. Summa Halensis III Nr. 377 (ed. Bd. IV/2, 563b; in dieser Ausgabe S. 916f).

228 Vgl. Neidiger, Mendikanten zwischen Ordensideal und stadtischer Realitét, 178 ff; Ertl, Religion
und Disziplin, 240; Kaufer, Mittelalterliche und frithneuzeitliche Theoriebildung, 361 ff.



2382 — Kommentar [Nr. 381-387]

Kapitel 5: Wie sind Diebstahl und Raub hier im Sinne einer Auslegung verboten?

Artikel 1: Welche Reiche sind als Diebe zu interpretieren, indem sie etwas
vorenthalten? [Nr. 381]

Grundsitzlich stimmt die Summa Halensis der Auffassung des Ambrosius zu, dass
es als Raub anzusehen ist, wenn Reiche das, was sie nicht fiir ihren Lebensunterhalt
bendétigen, nicht mit den Armen teilen; allerdings wird zu bedenken gegeben, dass
das Maf3 des Lebensnotwendigen je nach gesellschaftlicher Stellung und politischen
Verpflichtungen, die damit verbunden sind, unterschiedlich ist (L6sung).

Artikel 2: Der Diebstahl im Sinne einer Auslegung beim Ausgeben [Nr. 382]

Wenn Kleriker sich selbst bereichern, indem sie das Kirchengut, das den Armen
geschuldet ist, verprassen oder es Verwandten zukommen lassen, so wird das unter
Berufung auf Hieronymus und Bernhard von Clairvaux sowie das Decretum Grati-
ani als ein Sakrileg verurteilt, dessen Siindhaftigkeit nur durch die Riickerstattung
vergeben werden kann (Lésung zu I-III). Damit nimmt die Summa Halensis zu dem
konkreten Problem des ,Nepotismus‘, d.h. der Vetternwirtschaft’ in der rémischen
Kirche,?”® eindeutig Stellung.

Artikel 3: Der Diebstahl im Sinne einer Auslegung beim Sichaneignen [Nr. 383]

Im Anschluss an den vorangegangenen Artikel wird nun die Frage erortert, ob Kleri-
ker Privateigentum besitzen diirfen. Das wird grundsétzlich bejaht und dabei wird der
Status der Kleriker von der Urchristenheit, in der nach Apg 4,32 alles Gemeineigen-
tum war, ebenso unterschieden wie vom Ordenswesen, in dem das Armutsgeliibde
gilt (Losung zu 1-2).

Artikel 4: Der Diebstahl im Sinne einer Auslegung beim Verkaufen und Kaufen

[Nr. 384]

Die Erorterung dieses Artikels beschrankt sich auf das Problem der Simonie, d. h. des
kauflichen Erwerbs oder Verkaufs eines geistlichen Amtes. Obgleich die Papstkirche
die Simonie in der Zeit des Investiturstreites verurteilt hatte und dieses Verbot im 12.
und 13. Jahrhundert auf den Laterankonzilien bestitigt worden war,?*® wurde der
Amterkauf doch weiterhin praktiziert und nahm mit der Zeit immer gréRere Ausmafie

229 Vgl. Schwaiger, Nepotismus, 1093 f.

230 Vgl. Zweites Laterankonzil, Kanones 1 u. 2 (COD 2, 197; Decretum Gratiani, C.1, q.3, c.15 [ed.
Friedberg, Bd. I, 418]); Drittes Laterankonzil, Kanon 10 (COD 23, 217; Liber Extra, 3.35.2 [ed. Fried-
berg, Bd. I, 596 f]); Viertes Laterankonzil, Kanones 63-65 (COD 23, 264 f; Liber Extra, 5.3.39-41 [ed.
Friedberg, Bd. II, 765 f]); Helmholz, Kanonisches Recht und europaische Rechtskultur, 85 ff; Foreville,
Lateran I-1V, 82f.113f.194f.352; Duggan, Conciliar Law, 325f.329.335f.351f.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =——— 2383

an.?! Die Summa Halensis bezog dazu eindeutig Stellung, indem sie die Simonie
uneingeschrénkt als ein Sakrileg bezeichnete (Losung).

Achter Abschnitt: Das achte Gebot

Kapitel 1: Gehort das Verbot des falschen Zeugnisses zur ersten oder zur zweiten
Tafel? [Nr. 385]

Mit der Unterscheidung zwischen der ungeschaffenen Wahrheit, der Respekt geschul-
det ist, und der geschaffenen Wahrheit, die Gehorsam verlangt, wird begriindet,
warum das Gebot, kein falsches Zeugnis abzulegen, zur zweiten Tafel des Dekalogs
gehort (Losung). Damit kann zugleich in der Systematik der Dekalogauslegung insge-
samt dargelegt werden, warum das Schworen in der Auslegung des zweiten Gebotes
thematisiert wurde,?** wihrend es nun um die Relation zum Nichsten geht, dem
gegeniiber jeder zur Wahrheit verpflichtet ist.

Kapitel 2: Was ist darunter zu verstehen, wenn das falsche Zeugnis verboten wird?
[Nr. 386]

Die Summa Halensis versteht unter einem ,falschen Zeugnis‘ grundsétzlich jede Liige
(Losung) und unterscheidet dann zwischen einer scherzhaften, pflichtgeméfien und
schadlichen Liige, wobei letztere, die einem anderen oder auch einem selbst schadet,
als die schlimmste angesehen wird und auch primdr gemeint sei, wenn von dem
[falschen Zeugnis‘ die Rede ist (zu 1). Die unterschiedlichen Textfassungen dieses
Gebotes im Dekalog und in Lev 19,11 werden heilsgeschichtlich damit erklart, dass
sie einmal fiir das Volk Israel im Status von Anfiangern und dann fiir Fortgeschrittene
verfasst worden seien (zu 2).

Kapitel 3: Wird hier das Aussprechen einer Unwahrheit verboten? [Nr. 387]

Die grundsatzliche Verpflichtung zur Wahrheit wirft die Frage auf, was genau unter
JWahrheit‘ bzw. ,Unwahrheit‘ zu verstehen ist. Aus den vielfaltigen Wahrheitstheorien
in der Philosophie- und Theologiegeschichte greift die Summa Halensis auf Anselm
von Canterbury zuriick, der in seinem Werk ,Uber die Wahrheit‘ unterschiedliche
Redeweisen von ,Wahrheit‘ analysiert hat. Die Summa Halensis konzentriert sich auf
die drei Aspekte der Sache, der Erkenntnis und der Bedeutung (L6sung). Im Bezug auf
die Unterscheidung zwischen der Falschheit des Redenden und der Falschheit des

231 Vgl. Schieffer, Simonie, 1924; Weitzel, Begriff und Erscheinungsformen der Simonie bei Gratian
und den Dekretisten, pass.

232 Vgl. Summa Halensis III Nr. 308-325 (ed. Bd. IV/2, 465a—490b; in dieser Ausgabe S. 564—-653). —
Dagegen werden im Sentenzenbuch sowohl Liige als auch Meineid im Zusammenhang mit dem ach-
ten Gebot thematisiert (Petrus Lombardus, Sententiae 111,38-39 [SpicBon 5, 213-227]).



2384 —— Kommentar [Nr.388-392]

Gesagten wird noch zusatzlich differenziert zwischen den Dingen, die zum Glauben
gehoren und deshalb heilsrelevant sind, und den Dingen, die nicht zum Glauben
gehoren und deshalb im Blick auf eine wahre oder falsche Aussage, indifferent sind
(zu 1). Leichtgldubigkeit wird in diesem Zusammenhang nur dann als Verstof3 gegen
das achte Gebot betrachtet, wenn ein Richter ihr erliegt, indem er falschen Zeugen
Glauben schenkt (zu 2-4).

Kapitel 4: Wird hier das Verschweigen einer Wahrheit verboten, wenn die Wahrheit
erforderlich ist? [Nr. 388]

Das Verschweigen der Wahrheit wird im Unterschied zu einer absichtlichen Tadu-
schung nicht prinzipiell als schuldhaft angesehen, sondern kann je nach Zeitpunkt
und Anlass erlaubt sein (Losung).

Kapitel 5: Wird hier die Liige verboten? [Nr. 389]

In der Problemldsung wird zunachst die Unterscheidung zwischen einer scherzhaf-
ten, pflichtgemiflen und schadlichen Liige aufgegriffen, bevor dann erortert wird,
ob die beiden ersten Formen auch als ldssliche Siinden verboten sind. Die Unter-
scheidung zwischen einer Todsiinde und einer ldsslichen, d.h. vergebbaren Siinde
entstammte der altkirchlichen Soteriologie und entwickelte sich in der Scholastik
zusammen mit der Vorstellung vom Fegefeuer, in dem die Siinder von den zeitlichen
Strafen der ldsslichen Siinden gereinigt werden sollen, zu einem Grundelement der
Moraltheologie.?®® Die Summa Halensis schlief3t sich Augustins Auffassung an, dass
es Gebote gibt, die im irdischen Leben nicht erfiillt werden konnen, ohne dass das zur
Verdammnis fithren muss (Losung). Ebenso wird auch Augustins Kritik am Priscillia-
nismus rezipiert, der — nach der Darstellung des Kirchenvaters — die Ansicht vertreten
habe, es sei keine Siinde, Fremden gegeniiber etwas Falsches zu sagen, was jedoch
der verdienstvollen Standhaftigkeit der Mértyrer entgegenstehe (zu 2).

Kapitel 6: Ist hier die Liige in jedem Fall verboten? [Nr. 390]

In einem umfangreichen Schlusskapitel wird ,,zur gréf3eren Verdeutlichung“ (Losung)
noch einmal unter Bezugnahme auf zahlreiche Pro- und Contra-Argumente erortert,
in welchen Fillen eine Liige zwar eigentlich zu meiden, aber nicht unbedingt ver-
boten ist. Die vorangegangene Unterscheidung zwischen einer Todsiinde und einer
lasslichen Siinde wird hier mit dem affektiven Moment menschlicher Begierde ver-
kniipft, sodass auch die pflichtgeméfe und die schadliche Liige noch praziser gefasst
und im Blick auf konkrete Lebenssituationen ethisch beurteilt werden kdnnen (ebd.).
Das entscheidende Kriterium bildet immer die Frage, ob die iibergeordnete Liebe zu

233 Le Goff, Die Geburt des Fegefeuers, 159 ff; Vordermayer, Die Lehre vom Purgatorium und die Voll-
endung des Menschen, 125 ff; Angenendt, Geschichte der Religiositadt im Mittelalter, 695 ff.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2385

Gott gewahrt bleibt. In der Auseinandersetzung mit den Gegeneinwdnden widmet
sich die Summa Halensis auch den scholastischen Disputationen an den Universi-
taten und verteidigt diese gegen den Vorwurf der bewussten Tauschung, indem sie
aufzeigt, dass dort nicht etwas Falsches ausgesagt wird, um zu tduschen, sondern
um die Wahrheit in einem methodisch gesicherten Verfahren nur umso iiberzeugen-
der zur Geltung bringen zu kénnen (zu 2).2* Im Anschluss an Augustins Signifika-
tionshermeneutik wird dargelegt, dass metaphorische und prophetische Rede nicht
als Liige aufgefasst werden kénnen, weil sie etwas Wahres zum Ausdruck bringen
(zu 3 und 6-7). Das Verhalten Abrahams, der seine Frau als seine Schwester ausgab,
wird damit legitimiert, dass er nicht die Unwahrheit gesprochen habe, da Sara eine
Tochter seines Bruders gewesen sei, womit sich die Summa Halensis Augustins Auf-
fassung anschlief3t — wie sie auch der bedeutende jiidische Exeget Rabbi Shelomo
ben Jichaq, genannt Rashi (1040-1105) vertrat*>> —, wonach Sara mit Harans Tochter
Jiska zu identifizieren sei (zu 5). Abraham habe damit aber nicht nur die Wahrheit
gesagt, sondern er sei auch einem ,verniinftigen Plan“ (ebd.) gefolgt und habe damit
das getan, was er als Mensch tun konnte und auch tun musste, wahrend er das, was
er nicht konnte, Gott {iberantwortete. Mit diesem ,verniinftigen‘ Abwagen dessen, was
dem Menschen moglich ist und von ihm auch geleistet werden muss, wird Abraham
zum Vorbild christlichen Lebens erklért.

Neunter Abschnitt: Das neunte und zehnte Gebot

Kapitel 1: Gehdren diese Gebote zum Naturgesetz? [Nr. 391]

Unter besonderer Beriicksichtigung von R6m 7,7 wird zu Beginn erortert, ob die beiden
letzten Gebote des Dekalogs zum Naturgesetz gehoren, wenn doch Paulus sagt, er
kenne die Begierde, von der dort die Rede ist, nicht ohne das Gesetz. Die Problemlo-
sung folgt der Glosse und legt diese Stelle so aus, dass Paulus hier stellvertretend fiir
andere spricht (Losung).

Kapitel 2: Wird hier die Begierde allgemein oder eine besondere Begierde verboten?
[Nr. 392]

Die konkreten Bestimmungen der beiden Gebote geben Anlass zu der Frage, ob die
Begierde hier allgemein oder in einer speziellen Hinsicht verboten wird. Die Summa
Halensis beantwortet diese Frage mit der Unterscheidung zwischen der Form und
der ,Kraft“ bzw. ,,Tugend“ dieses Gebotes, sodass jede Begierde unter den beiden

234 Zum scholastischen Disputationswesen vgl. Leinsle, Einfithrung in die scholastische Theologie,
113f; K6pf, Theological Education and Learning at Universities, 170 ff.
235 Vgl. Rashi, Commentary on the Torah, Bd. 1, Gen 11,29 u. 20,12 (ed. Herczeg, 111.214); Morgen-
stern, Vom ,,G6tzenzerstorer” zum Protagonisten des Dialogs, 101; zur Bedeutung Rashis fiir die mit-
telalterliche Exegese vgl. Grossmann, Solomon Yishaqi / Rashi, 332ff.



2386 —— Kommentar [Nr. 393-397]

genannten Gesichtspunkten mit dem rhetorischen Stilmittel des ,pars pro toto® als
einer Unterart der Synekdoche zusammengefasst wird (Losung).?*® Generell sieht
die Summa Halensis die menschliche Begierde als ,,die hauptsdchliche Wurzel allen
Ubels* an und leitet davon die ,,Furcht, die zu sehr demiitigt®, sowie die ,,Liebe, die
zu sehr entziindet“, ab, die von der Glosse als Wurzel allen Ubels bezeichnet werden
(zu 3).

Kapitel 3: Wird hier eine innere Handlung der Begierde in der ersten Bewegung oder
im Genuss oder in der Einwilligung verboten? [Nr. 393]

Gemaf der dreifachen Unterscheidung der menschlichen Begierde, wie sie der scho-
lastischen Lehre von den Abstufungen des Strebevermégens entspricht,?” ist allein
die Zustimmung hierzu als Akt der Vernunft und des freien Willens verboten, wahrend
die beiden anderen Formen der Begierde zwar gemieden werden sollen, aber nicht
verboten werden konnen, weil sie aus der Erbsiinde resultieren (L6sung).

Kapitel 4: Gehért das Verbot des Wollens und der Tat zu demselben Gebot? [Nr. 394]
Hinsichtlich des Verhiltnisses von Intention und Ausfiihrung einer Tat unterschei-
det die Summa Halensis solche Gebote, die beides zusammen untersagen — wie beim
Mord und dem falschen Zeugnis -, von denen, die Absicht und Ausfiihrung getrennt
verbieten, wie im Fall des Ehebruchs und des Diebstahls (Losung zu I). Wahrend die
Frage, ob der blofien Intention oder dem faktischen Tun grofiere Schuld anhaftet,
mit den entsprechenden Ausfiihrungen im Traktat iiber die Laster als gekldrt angese-
hen wird,?® bleibt noch das Problem zu erértern, welchen Mehrwert das Evangelium
gegeniiber dem mosaischen Gesetz aufweist, wenn doch hier bereits die siindhafte
Absicht als ,,Handlung des Herzens“ (II) verboten wird. Nach Auffassung der Summa
Halensis zeichnet sich das Evangelium durch eine gréflere Allgemeinheit und Aus-
driicklichkeit aus, insofern es — im Blick auf die scholastische Lehre von den Seelen-
vermogen — nicht nur das begierliche, sondern auch das zornmiitige Streben verbie-
tet und zudem ausdriicklich die ,,Absicht der Erwdgung* verbietet, was im Abschnitt
iiber das evangelische Gesetz noch eingehender erldutert werden soll (Losung zu
I1).2%°

Zehnter Abschnitt: Kurze Erkldrung der Gebote zur Unterweisung der Einfachen
Dass der Gesetzestraktat im Anschluss an die ausfiihrliche Auslegung des Dekalogs
noch eine Kurzfassung zur Unterweisung der einfachen Glaubigen prasentiert, spie-

236 Vgl. Ueding/Steinbrink, Grundriss der Rhetorik, 290 f.

237 S.o0.S.2289.

238 Vgl. Summa Halensis II-1I Nr. 352 (ed. Bd. III, 359a-h).

239 Vgl. ebd., III Nr. 409 (ed. Bd. IV/2, 596b-597a; in dieser Ausgabe S. 1038-1041).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =—— 2387

gelt die pastoralen Bemiihungen dieser Zeit — wie des Spatmittelalters insgesamt —
wider und entsprach zugleich den generellen Bestrebungen nach einer Normierung
und Disziplinierung des Kirchenvolks im Zusammenhang mit der Einfiihrung der
Pflichtbeichte durch das Vierte Laterankonzil.>*® Der Vergleich mit den vorange-
gangenen Ausfiihrungen ldsst erkennen, dass die Autoren der Summa Halensis ein
Gespiir fiir die jeweils unterschiedlichen Anforderungen an theologische Sprech- und
Argumentationsweisen hatten. Die diffizile Methode der scholastischen Fragetechnik
mit der eingehenden Erorterung von Pro- und Contra-Argumenten wird hier zuguns-
ten einer pragnanten Auslegung der einzelnen Gebote aufgegeben.

I. Was ist ein Gebot und wie ist seine Aufteilung? [Nr. 395]

Am Anfang erfolgt eine Begriffskldrung, indem das Gebot als der Befehl eines Hoher-
gestellten verstanden wird, dem Gehorsam zu leisten ist — die Summa Halensis
kontextualisiert den Dekalog somit durch den Bezug auf die hierarchische Struktur
der mittelalterlichen Gesellschaft, fiir die Befehl und Gehorsam vor allem im Stén-
desystem, aber auch im Ordenswesen grundlegend waren. In einem zweiten Schritt
wird dann der Unterschied zwischen bejahenden und verneinenden Geboten aufge-
zeigt, bevor unterschiedliche Dimensionen der Gesetzesordnung(en) angesprochen
werden, die im Folgenden noch genauer erldutert werden.

Il. Die Unterteilung der Vorschriften des Naturgesetzes [Nr. 396]

Hinsichtlich des Naturgesetzes wird zum einen zwischen natiirlichen Gegebenhei-
ten — wie dem Grundsatz der Selbst- und Arterhaltung mittels Erndhrung und Fort-
pflanzung — sowie angeborenen Vorschriften der Vernunft unterschieden, wobei letz-
tere noch einmal nach ihrer Hinordnung auf Gott einerseits und auf den Nachsten
andererseits differenziert werden; zum anderen wird zwischen den heilsgeschichtli-
chen Epochen vor und nach dem Siindenfall unterschieden und letztere noch einmal
in eine Zeit vor und nach der Vermehrung der Natur eingeteilt.

Ill. Die Unterteilung der Vorschriften des geschriebenen Gesetzes [Nr. 397]

Das geschriebene Gesetz wird hinsichtlich seiner disziplinarischen Funktion als eine
Aufstellung von Geboten verstanden, mit denen der Mensch auf die Probe gestellt
wird, ob er nicht nur in niitzlichen und ehrenhaften Dingen, sondern auch in den
unbestimmten Gott gehorsam ist.

240 Vgl. COD 23, 245 (Kanon 21); Liber Extra, 5.38.12 (ed. Friedberg, Bd. II, 887 f); Browe, Die Pflicht-
kommunikation im Mittelalter, 114 ff; Ohst, Pflichtbeichte, 32 ff; Foreville, Lateran I-1V, 357 f; Duggan,
Conciliar Law, 348; Goering, The Internal Forum and the Literature of Penance and Confession, 381.



2388 —— Kommentar [Nr. 398-404]

IV. Die Unterscheidung der Vorschriften des Naturgesetzes und des geschriebenen
Gesetzes [Nr. 398]

Die Differenz zwischen den Geboten des Naturgesetzes und denen des geschriebenen
Gesetzes wird zundchst auf die jeweilige Motivation, sie zu erfiillen, fokussiert, inso-
fern bei den Geboten des Naturgesetzes der natiirliche Eigennutzen im Vordergrund
steht, wihrend die Gebote des geschriebenen Gesetzes die Ausrichtung des Menschen
auf Gott intendieren und ihn deshalb dazu verpflichten, sie aus Liebe zu erfiillen. Eine
zweite Differenz ergibt sich aus der jeweiligen Zielbestimmung, da die Gebote des
geschriebenen Gesetzes auf das ewige Leben abzielen, wihrend das Naturgesetz zu
,politischen Tugenden’, d.h. zu den Kardinaltugenden, befdhigen soll, die ihrerseits
wiederum auf die theologischen Tugenden vorbereiten. Die komplexe Systematik der
scholastischen Gnadenlehre mit ihrer Verhdltnisbestimmung von erworbenen und
eingegossenen Tugenden®*! wird hier in stark vereinfachter Form auf eine Abfolge
von Kardinaltugenden und theologischen Tugenden reduziert. In Ankniipfung an
Wilhelm von Auxerre, der seinerseits die Spannung zwischen den unterschiedlichen
Auffassungen Abaelards und des Lombarden auszugleichen suchte,?** wird so den
Kardinaltugenden eine theologische Relevanz zugeschrieben.

V. Die Unterteilung der Vorschriften des mosaischen Gesetzes [Nr. 399]

Die Dreiteilung des mosaischen Gesetzes in Sittengebote, Rechtssatzungen und Kult-
vorschriften wird damit begriindet, dass die Kultvorschriften auf die Zukunft hindeu-
ten, wahrend die Sittengebote wie auch die Rechtssatzungen vorschreiben, was getan
bzw. unterlassen werden muss; dabei sind die Rechtssatzungen auf bestimmte Fille
und Zeiten bezogen, die Sittengebote hingegen gelten immer.

VI. Der Titel des Dekalogs [Nr. 400]

Der heilsgeschichtliche Prolog der Zehn Gebote wird nicht — wie sonst zumeist in der
christlichen Rezeptionsgeschichte — einfach ausgeblendet, sondern trinitatstheolo-
gisch ausgelegt, indem eine dreifache Wirkung des Dekalogs aufgewiesen wird: (1)
die Macht Gottes, den Menschen aus der Siinde herauszufiihren, (2) ihn zur Wahrheit
und zur Freiheit der Gnade hinzufiihren ebenso wie (3) zum Streben nach Giite.

Vil. Das erste Gebot [Nr. 401]

Im Zusammenhang mit dem Verbot der Gétzenverehrung wird die Bedeutung der
Bilder in der christlichen Frommigkeit thematisiert und dabei im Anschluss an Johan-
nes von Damaskus zwischen einer Anbetung der Bilder, die Siinde ist und von Hareti-
kern praktiziert wird, und der vergegenwdartigenden Erinnerung an die jeweils Abge-

241 Vgl. Porter, Tugend, 188.
242 Vgl. Wilhelm von Auxerre, Summa aurea III, tr. 18-19 (SpicBon 18a, 368-388).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =——— 2389

bildeten — Heilige oder die Gottesmutter — als Glaubensexempel unterschieden.’*?

Dariiber hinaus wird eine scharfe Abgrenzung des Christentums zum Islam und zum
Judentum vollzogen, indem die muslimische Verehrung Mohammeds ebenso wie die
jlidische Erwartung eines kiinftigen Messias als Gotzenverehrung verurteilt wird. Dass
dieser Aspekt in der ausfiihrlichen Disputation zu diesem Gebot fehlt, zeigt, dass die
Autoren der Summa Halensis die Abgrenzung zu den Muslimen und den Juden in
der Alltagswelt der einfachen Christen fiir besonders wichtig erachteten,*** wihrend
sie dem in der Perspektive theologischer Wissenschaft keine besondere Bedeutung
beimafien. Im Unterschied zur Disputation wird zudem auch auf die Strafandrohung
sowie Verheiflung, die mit dem ersten Gebot verbunden sind, ndher eingegangen,
indem dargelegt wird, dass die Drohung, die nachfolgenden Generationen zu bestra-
fen, nicht Unschuldige trifft, sondern diejenigen, die das schuldhafte Vergehen der
Vater nacheifern; ebenso — und quantitativ in viel gréflerem Mafie — gilt denen, die
den Geboten Gottes folgen, seine Verheifiung.

VIIl. Das zweite Gebot [Nr. 402]

Der Hauptakzent liegt auch hier auf dem Aspekt des Schworens, dessen Bedeutung
fiir die mittelalterliche Gesellschaft damit Rechnung getragen wird. Im Vergleich mit
der ausfiihrlichen Auslegung des zweiten Gebotes in der Disputation, bei der sehr viel
stirker die systematischen Zusammenhinge analysiert wurden,?*> konzentriert sich
diese kurze Erklarung auf konkrete Beispiele fiir unterschiedliche Formen des Eides,
um so zu verdeutlichen, in welchen Fillen es erlaubt ist, zu schworen, und was es
genau heif3t, hierbei Gottes Namen zu missbrauchen.

IX. Das dritte Gebot [Nr. 403]

Die kurze Erklarung bietet eine pragnante Zusammenfassung der Ausfiihrungen der
Disputation, insofern zum einen erldautert wird, dass es sich bei dem dritten Gebot
sowohl um eine Kultvorschrift als auch ein Sittengebot handelt, und zum anderen die
Bedeutung und praktische Umsetzung dieses Gebotes aufgezeigt werden.

X. Das vierte Gebot [Nr. 404]
Die relativ kurze Erkldrung befasst sich mit der Ehrerbietung, die den leiblichen Eltern
ebenso wie kirchlichen Vorgesetzten und weltlicher Obrigkeit geschuldet ist. Die spe-

243 Vgl. Summa Halensis III Nr. 303 (ed. Bd. IV/2, 457a—458b; in dieser Ausgabe S. 538-541).

244 Das Vierte Laterankonzil ging in den Bemiihungen einer solchen Abgrenzung im Alltagsleben so
weit, zu fordern, dass sich Juden und Muslime ,,in jeder christlichen Provinz und zu aller Zeit durch
die Art ihrer Kleidung in der Offentlichkeit von den anderen Vélkern unterscheiden® miissten (COD 23,
266 [Kanon 68]; Liber Extra, 5.6.15 [ed. Friedberg, Bd. II, 776 f]).

245 Vgl. Summa Halensis III Nr. 308-325 (ed. Bd. IV/2, 465a—490b; in dieser Ausgabe S. 564—653).



2390 —— Kommentar [Nr. 405-412]

ziellen Darlegungen der Disputation zu moglichen Problemen, die sich fiir Ordens-
angehorige aus dem Gebot des Gehorsams gegeniiber den Eltern ergeben konnten,?*¢
bleiben hier unbeachtet, weil sie fiir die Laien irrelevant waren.

XI. Das fiinfte Gebot [Nr. 405]

Dieser Abschnitt ist ein besonders eindrucksvolles Beispiel dafiir, wie es der Summa
Halensis gelingt, in der kurzen Erkldarung die diffizilen Er6rterungen der Disputation
so zusammenzufassen, dass die Hauptaspekte und -argumente zur Geltung kommen:
Zum einen wird deutlich, dass nicht nur Mord im eigentlichen Sinn verboten ist,
sondern auch unterlassene Hilfeleistung sowie Hassgefiihle gegeniiber dem Mitmen-
schen und dessen herabsetzende oder boswillige Missachtung; zum anderen wird
zwischen der gerechten und ungerechten Tétung eines Menschen einerseits und den
drei Formen der unbeabsichtigten, aus Notwehr resultierenden sowie willentlichen
Totung andererseits unterschieden.

XIl. Das sechste Gebot [Nr. 406]

Zunichst werden die verschiedenen Arten unerlaubten Geschlechtsverkehrs kurz
erldutert, bevor dann dem ehelichen Geschlechtsverkehr besondere Beachtung
geschenkt wird, dessen primarer Zweck die Zeugung von Nachwuchs ist und der auch
in bestimmten Grenzen der sexuellen Lustbefriedigung dienen darf.

Xlll. Das siebte Gebot [Nr. 407]

Die kurze Erklarung beschrankt sich darauf, fiinf Handlungsweisen anzugeben, die
gegen das Verbot, fremden Besitz wegzunehmen, verstof3en. Das Zinsverbot, auf das
die Disputation niher eingegangen war,?*” wird hier nur erwihnt, was sich dadurch
erklart, dass diejenigen, die Geld verleihen und dabei Zinsen nehmen konnten, nicht
die Adressaten dieser kurzen Erklarung waren.

XIV. Das achte Gebot [Nr. 408]

Augustins Unterscheidung der drei Arten einer scherzhaften, pflichtgemafien und
schéddlichen Liige wird referiert und explizit jede Art von Liige fiir verboten erklart,
ohne hier zu differenzieren, wie es in der Disputation geschah, indem nur die Scha-
denliige als Todsiinde und demgegeniiber die pflichtgemafie und die schadliche Liige
als ldssliche Siinden bestimmt wurden.**® Auffillig ist zudem, dass der Meineid im
Unterschied zur Disputation gar nicht erwdhnt wird.

246 Vgl. ebd., Nr. 347-349 (ed. Bd. 1V/2, 515a-518b; in dieser Ausgabe S. 740-751).
247 Vgl. ebd., Nr. 379-380 (ed. Bd. IV/2, 564a—567b; in dieser Ausgabe S. 920-929).
248 Vgl. ebd., Nr. 389-390 (ed. Bd. I1V/2, 575a—582b; in dieser Ausgabe S. 958-987).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =—— 2391

XV. Das neunte und zehnte Gebot [Nr. 409]

Im Vergleich mit den anderen Abschnitten ist die kurze Erkldarung zu den beiden
letzten Geboten des Dekalogs inhaltlich und sprachlich am schwierigsten, weil hier
die Terminologie der scholastischen Psychologie verwendet wird, um darzulegen,
welche Form des Begehrens verboten ist. Dass auch zur ndheren Erldauterung gleich
dreimal auf die entsprechenden Ausfiihrungen der Disputation verwiesen wird, ver-
stiarkt den Eindruck, dass es der Summa Halensis in diesem Abschnitt nicht gelingt,
eine Auslegung zu prasentieren, die fiir sich verstandlich ist und den sprachlichen
Anforderungen im Blick auf einfache Glaubige gerecht wird.

XVI. Kleine, allgemeine Frage [Nr. 410]

Die kurze Erklarung schlief3t mit einer allgemeinen Erérterung der Frage, ob alles,
was im Dekalog geboten bzw. verboten wird, getan bzw. unterlassen werden muss,
und bedient sich dabei ansatzweise der scholastischen Methode der Quaestio, inso-
fern mogliche Einwédnde sowie andere Konzepte der ethischen Normierung beriick-
sichtigt werden, die in der homiletischen Praxis und der Volkskultur eine Rolle
spielten. Dazu gehoren vor allem die Lehre von den sieben Hauptlastern sowie die
Unterscheidung zwischen theologischen und Kardinaltugenden, die von der Summa
Halensis herangezogen werden, um einerseits Verbindungen zum Dekalog aufzuzei-
gen und andererseits dessen Spezifikum herauszustellen, das darin besteht, dass
die menschlichen Handlungen auf Gott und den Néchsten hingeordnet sind. Dass
in diesem Zusammenhang ausdriicklich der Verdienstcharakter solcher Handlungen
zur Sprache kommt (zu 2), steht im Einklang mit den grundsétzlichen Uberlegungen,
die in der Disputation in Bezug auf das ewige Gesetz wie auch die Rechtfertigung
durch das mosaische Gesetz angestellt wurden,** und entspricht damit auch der
Bedeutung des Verdienstgedankens in der mittelalterlichen Theologie und Frommig-
keitspraxis.”*°

Zweite Abteilung: Die Rechtssatzungen

In der Auslegung der alttestamentlichen Rechtssatzungen, die qualitativ wie quanti-
tativ eine Besonderheit der ,Summa Halensis‘ darstellt, werden grundlegende juristi-
sche und ethische Fragen behandelt.?* Zwar wird betont, dass die Rechtssatzungen
im Unterschied zu den Sittengeboten auf bestimmte Einzelfdlle und auch auf einen

249 Vgl. ebd., Nr. 226 zu I11 2; 275 (ed. Bd. 1V/2, 318b-319b.411a-b; in dieser Ausgabe S. 48-51.378-381).
250 Vgl. Auer, Die Entwicklung der Gnadenlehre in der Hochscholastik, Bd. 2, 58 ff; Schenk, Ver-
dienst, 1501 ff; Angenendt, Geschichte der Religiositdt im Mittelalter, 577 ff.

251 Vgl. Pesch, Kommentar zu Thomas von Aquin: Das Gesetz, 500f.



2392 —— Kommentar [Nr. 405-412]

bestimmten Zeitpunkt bezogen sind,*? aber damit ist ihre Weitergeltung im Neuen
Bund nicht grundsitzlich in Frage gestellt, sondern hingt davon ab, inwiefern sie
in ihrer Funktion, vom B6sen abzuhalten und zum Guten anzuleiten, jeweils noch
als verbindlich anzusehen sind.?? Die altestamentlichen Basistexte, auf die sich die
Summa Halensis bezieht, sind Lev 19,15-18 sowie Dtn 1,16 f und 16,18-20.

Erste Frage: Die Vorschriften zu den Verhandlungen selbst

Erster Abschnitt: Die Vorschriften zu den Personen, die bei einer Verhandlung
erforderlich sind

Erste Unterscheidung: Die Vorschriften zu der Person und dem Amt des Richters

Mit der Unterscheidung zwischen der Person und dem Amt des Richters wird ein
Grundsatz politischer Ethik vertreten, der in Bezug auf die Person und das Amt
eines Konigs schon auf dem 8. Konzil von Toledo im Jahre 653 formuliert wurde.?*
Im Unterschied zur neuzeitlichen Rezeption dieses Grundsatzes im Zuge reformatori-
scher Theologie, die diese Unterscheidung von Person und Amt grundsétzlich, d. h.
im Blick auf jeden Menschen vollzog,>** ist es ein Kennzeichen der Scholastik — und
damit auch der Summa Halensis —, diese Unterscheidung gerade nicht zu verallge-
meinern, sondern die Besonderheit des kirchlichen Amtes gegeniiber dem weltlichen
Amt - sei es eines Richters oder eines weltlichen Herrschers — zu betonen, die darin
bestehe, dass der kirchliche Amtstrager durch die Weihe einen ,unzerstérbaren Cha-
rakter erhilt, der seiner Person doch etwas Auflergewshnliches verleiht.?*¢ Indem
nun die Summa Halensis die Unterscheidung von Person und Amt im Blick auf die
Richter zur Geltung bringt, kann von deren Persdnlichkeit abgesehen und zugleich
ihr spezifisches Amt in das umfassende Ordnungsgefiige integriert werden. Insge-

252 Vgl. Summa Halensis III Nr. 399 (ed. Bd. IV/2, 589a; in dieser Ausgabe S. 1006-1009).

253 Wenn Ulrich Kiihn behauptet hat, die Summa Halensis ,,befragt die Judizialgebote nicht wie Tho-
mas unter dem Gesichtspunkt ihrer Sinnhaftigkeit fiir die damalige Situation des jiidischen Volkes,
sondern unter dem Gesichtspunkt ihrer normativen Bedeutung fiir die Gegenwart“ (Kiihn, Via carita-
tis, 187), so entspricht das in dieser Form weder der Intention noch dem Duktus des Gesetzestraktates
der Summa Halensis. Gleiches gilt fiir die Behauptung, die Summa Halensis habe die fortdauernde
Geltung dieser Gebote allein damit begriindet, ,,daf} sie im Alten Testament stehen und deshalb ein-
zuhalten sind“, wahrend dieser ,Weg der Summa fratris Alexandri als ein gefahrlich-gesetzlicher von
Thomas bewuf3t verlassen worden“ sei (ebd., 189). Demgegeniiber ist zu betonen, dass die Summa
Halensis die Verbindlichkeit alttestamentlicher Rechtssatzungen allein an ihrer Funktion, zum Guten
anzuleiten, festgemacht und sie somit auf ihre ethische Relevanz hin befragt hat.

254 Vgl. Concilium Toletanum octavum (ed. Vives, 291; PL 84, 431A); Kantorowicz, The King’s Two
Bodies, 150 Anm. 182.

255 Vgl. Ebeling, Evangelische Evangelienauslegung, 433f.

256 Vgl. Bradshaw, Priester/Priestertum III/1. Geschichtlich, 418; Sattler, Charakter, 1009 ff; Ange-
nendt, Geschichte der Religiositadt im Mittelalter, 447 ff.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =——— 2393

samt liefert die Summa Halensis hier eine grundlegende Er6rterung der spezifischen
Aufgaben des Richteramtes, die auf entsprechenden Bestimmungen des Kirchen-
rechts und die diesbeziiglichen Konstitutionen des Vierten Laterankonzils aufbaut,”
jedoch in ihrer moraltheologischen Systematik weit dariiber hinausgeht.

Erstes Glied: Die Person des Richters

Kapitel 1: Kann ein Mensch der Richter eines Menschen sein? [Nr. 411]

Im Blick auf grundsitzliche Einwdnde, die vom Neuen Testament her gegeniiber der
Berechtigung, iiber andere Menschen richten zu diirfen, erhoben werden (1-4), unter-
scheidet die Summa Halensis zwischen leichtfertigen Urteilen und solchen, die nach
dem Gesetz Gottes geordnet sind, um so die prinzipielle Befugnis des Menschen zur
Rechtsprechung zu begriinden (Losung). Hinsichtlich des Urteils, das der Ordnung
des Gesetzes Gottes entspricht, wird noch einmal zwischen einem Urteil der Entschei-
dung und einem Urteil der Tadelung unterschieden, wobei ersteres auf die Dinge,
die offensichtlich und gesichert sind, beschriankt wird, wiahrend letzteres den Vorge-
setzten zugestanden wird, wenn Angeklagte iiberfiihrt und gestdndig sind. Bei den
leichtfertigen Urteilen, die grundséatzlich untersagt sind, wird zum einen in Bezug
auf den Urteilenden zwischen Missbrauch, Unwiirdigkeit und Unwissenheit und zum
anderen im Blick auf die beurteilte Sache zwischen der Verurteilung eines zukiinfti-
gen Ereignisses, einer Absicht und einer verborgenen Tat unterschieden (ebd.). Von
einem leichtfertigen Urteil noch einmal abgegrenzt wird ein ungerechtes Urteil, das
aus einer verkehrten Gesinnung, aufgrund einer verkehrten Ordnung oder eines ver-
kehrten Grundes gefallt wird.

Kapitel 2: Kann ein Rangniedrigerer iiber einen Ranghéheren richten? [Nr. 412]

Angesichts der Pro- und Contra-Argumente, die aus der biblischen und kirchenrechtli-
chen Tradition angefiihrt werden, unterscheidet die Summa Halensis zwischen einem
Richten im eigentlichen Sinne, bei der ein Richter hinsichtlich seiner gesellschaftli-
chen Stellung hoher gestellt sein muss als der, iiber den er richtet, und einem Richten
im uneigentlichen Sinne, wenn damit ein Zurechtweisen, Tadeln oder Ermahnen
gemeint ist; wahrend das Zurechtweisen wiederum den Hohergestellten vorbehalten
sein soll, wird das Tadeln auf Gleichgestellte bezogen und das Ermahnen als Aufgabe
der Untergebenen gegeniiber schlechten Vorgesetzen bestimmt (L6sung). Vor dem
Hintergrund des Dauerkonfliktes zwischen dem Papst und den weltlichen Herrschern,
insbesondere dem Kaiser, der im Investiturstreit des 11. Jahrhunderts kulminiert war
und auch mit dem Wormser Konkordat 1122 nicht endgiiltig beigelegt werden konnte,

257 Vgl. COD 23, 2511.256 f (Konstitutionen 36 u. 48); Liber Extra, 2.28.60 f (ed. Friedberg, Bd. II, 437 f);
Foreville, Lateran I-1V, 361f; Duggan, Conciliar Law, 349.



2394 —— Kommentar [Nr. 413-414]

vielmehr unter Kaiser Friedrich II. seit den 1230er Jahren — d.h. im unmittelbaren
Kontext der Summa Halensis — wieder offen ausbrach,?® wird in der Erorterung des
ersten Argumentes das Konzept einer zweifachen Ordnung weltlicher und geistlicher
Macht entfaltet, in der zum einen der Kénig bzw. Kaiser und zum anderen der Papst an
der Spitze steht (zu a). In der politisch brisanten Frage, wem im Verhiltnis weltlicher
und geistlicher Macht die héhere Stellung zukomme, spricht sich die Summa Halensis
fiir die geistliche Macht aus und begriindet das mit der Uberordnung des Geistes iiber
den Ko6rper (ebd.). Damit folgt die Summa Halensis der Linie, die schon Papst Gelasius
I. (vor 492, ca. 492-496) mit der Begriindung der sog. Zweigewaltentheorie vorgegeben
hatte?®® und die auch Papst Innozenz III. fiir verbindlich erklirte.?®° Fiir die politische
Ethik nicht unerheblich ist die Feststellung, dass es Untergebenen zwar nicht erlaubt
ist, ihre Vorgesetzten zu tadeln, wohl aber sich ihnen ,,demiitig zu widersetzen, wenn
sie sie etwa zu etwas Bosem zwingen sollten“ (zu 2). Einen Beleg dafiir, wie die Summa
Halensis im Blick auf alttestamentliche Erzdhlungen zwischen besonderen und all-
gemeinen Wahrheiten differenziert, bieten die Ausfiihrungen zur Geschichte Daniels,
dessen richterliches Handeln zu der Zeit, als er noch Hirte und damit den eigentlichen
Richtern untergeordnet war, als ein Wunder bezeichnet wird, dem keine Vorbildfunk-
tion fiir das politische Handeln beigemessen werden diirfe (zu 5).

Kapitel 3: Kann ein schlechter Ranghdherer gerecht iiber einen Niedrigeren richten?
[Nr. 413]

Das gesellschaftliche wie auch moralphilosophische Problem, dass soziale Stellung
und richterliche Kompetenz auseinanderklaffen konnen, 16st die Summa Halensis
mit Hilfe der Unterscheidung zwischen dem Amt und der Eignung eines Richters
sowie der Feststellung, dass beides in ethischer Hinsicht verbunden sein muss, es
jedoch in gesellschaftlicher Hinsicht fiir den Untergegebenen ,heilsam® sei, einem
Richterspruch auch dann zu gehorchen, wenn der Richter ungeeignet ist (L6sung).

Kapitel 4: Welche Bedingungen sind erforderlich, damit jemand geordnet Richter
sein kann? [Nr. 414]

Nachdem zunichst auf der Grundlage kirchenrechtlicher Bestimmungen Kriterien fiir
die ordnungsgeméifie Bekleidung des Richteramtes angefiihrt (a—f) und diese dann
mit biblischen Beispielen kritisch hinterfragt wurden (1-6), setzt die Problemlésung

258 S.0.S.11.

259 Vgl. DH 347,

260 Vgl. Innozenz II1., Dekretale ,Per venerabilem‘ (Liber Extra, 4.17.13 [ed. Friedberg, Bd. II, 714-716];
Quellen zur Geschichte des Papsttums und des romischen Katholizismus, Bd. 1, 308-310 [Nr. 597]);
ders., Dekretale ,Novit* (Liber Extra, 2.1.13 [ed. Friedberg, Bd. II, 242-244]; Quellen zur Geschichte des
Papsttums und des romischen Katholizismus, Bd. 1, 310f [Nr. 598]); ders., ,Sicut universitatis‘ (Quel-
len zur Geschichte des Papsttums und des rdmischen Katholizismus, Bd. 1, 311 [Nr. 599]).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =—— 2395

bei dem grundsatzlichen Hinweis an, dass jeder Richter als Stellvertreter Gottes anzu-
sehen sei und deshalb in dreierlei Hinsicht mit Gott gleichférmig werden miisse: in
Bezug auf die Autoritdt der Macht, die Wahrheit im Urteil sowie die Giite der recht-
schaffenen Lebensfiithrung (Losung). Aufgrund dessen werden Frauen ebenso wie
Sklaven vom Richteramt ausgeschlossen, insofern ihnen prinzipiell Autoritit abge-
sprochen wird; wegen fehlender Eignung zu einem wahren Urteil werden dauer-
haft Taube, Stumme und Zornige ausgeschlossen und voriibergehend auch Jiingere,
solange sie nicht das notige Alter haben, um diesem Wahrheitsanspruch gerecht zu
werden; und wegen ihres Lebenswandels werden Haretiker, Ehrlose und Exkommu-
nizierte als ungeeignet angesehen, sowie Ausldnder, deren persénliche Qualifikation
unbekannt ist, Feinde, von denen angenommen werden konne, dass sie ,,schlecht*
sind, und schlieilich auch Verwandte des Prozessfiihrenden oder eines Gegners des
Angeklagten sowie Personen, die selbst in einer Rechtssache verdichtig sind (ebd.).
Die Einwdnde, die zundchst gegeniiber den kirchenrechtlichen Bestimmungen mit
Hilfe biblischer Beispiele vorgetragen wurden, werden dann sukzessive entkraf-
tet, wobei als Grundmuster zu erkennen ist, die einzelnen Exempel theologisch als
Erweis der gottlichen Gnade zu interpretieren, ihnen aber in rechtlicher Hinsicht
keinen Vorbildcharakter im Sinne einer nachzuahmenden Gesetzméfligkeit beizu-
messen, weil sie nicht dem Grundsatz entsprechen, dass allgemeine Gesetze nicht
den Ausnahmefillen, sondern den Regelfillen angepasst sind (zu 1-3). Der Hinweis
auf die Rolle Deborahs als Richterin im Alten Testament wird zum einen dadurch rela-
tiviert, dass ihr aus neutestamentlicher Perspektive nur die Funktion eines ,,Sinnbil-
des“ zugeschrieben wird, die fiir das Christentum nicht mehr nachahmenswert sei
(zu 4). Dass die Autoren der Summa Halensis dieser ,Figur‘ der Deborah noch weitere
Beachtung schenken, indem sie deren prophetische Gabe anerkennen, ihr aber keine
Autoritat beimessen, lasst sich im Kontext der Entstehungsgeschichte des Gesetzes-
traktates darauf zuriickfiihren, dass das Aufkommen der religiésen Frauenbewegung
gerade angesichts der Bedeutung, die der Prophetie hierbei zukam,?¢* eine Klirung
erforderte, die hier ganz traditionell im Rekurs auf Gen 3,16 erfolgt und zugleich mit
der Aufforderung verbunden wird, die prophetische Gabe nicht als Auszeichnung
des weiblichen Geschlechts zu verstehen, sondern auf ,,die Reinheit des Herzens“ zu
beziehen (zu 5). Auch wenn sich die Verketzerung der religiésen Frauenbewegung,
die dann in der Folgezeit voranschritt, in der Summa Halensis noch nicht abzeich-
nete, lieflen deren Verfasser doch an der grundsitzlichen Uberordnung des Mannes
iiber die Frau keinen Zweifel und legitimierten sie von daher eben auch den Anspruch
der —von Médnnern geleiteten — Amtskirche, {iber die Frauen zu richten, die sich mit
dieser Rolle nicht begniigen wollten.

261 Vgl. Dinzelbacher, Rollenverweigerung, religidser Aufbruch und mystisches Erleben mittelalter-
licher Frauen, 1-58; Grundmann, Religiose Bewegungen im Mittelalter, 170 ff; Degler-Spengler, Die
religiose Frauenbewegung des Mittelalters, 75-88.



2396 —— Kommentar [Nr. 415-418]

Kapitel 5: Der Unterschied bei den Richtern [Nr. 415]

Auf der Grundlage einer Unterscheidung zwischen ordnungsgemafien, willkiirlichen,
d.h. von streitenden Parteien gewahlten, und beauftragten Richtern werden einzelne
Aspekte erdrtert, die Differenzierungen zwischen den Richtern begriinden. In allge-
meiner Hinsicht wird zunédchst konstatiert, dass sowohl das mosaische als auch das
evangelische Gesetz vom ewigen Gesetz abgeleitet sind, wahrend unterhalb dessen
differenziert werden miisse, insofern das hiirgerliche Gesetz vom mosaischen Gesetz
abgeleitet sei, das kanonische Recht hingegen vom evangelischen Gesetz (I). Mit
dieser systematischen Struktur kann letztlich die Prioritat des Kirchenrechts gegen-
iiber dem Zivilrecht behauptet werden.

In einem ersten Unterabschnitt geht es um die Abgrenzung weltlicher und geist-
licher Richter sowie deren jeweilige Abstufungen in der Hierarchie weltlicher und
geistlicher Macht (Losung zu I-II). Dieses hierarchische Prinzip wird dann so aus-
gelegt, dass es auf jeder Stufe jeweils nur einen einzigen Richter geben kann (zu III).
Anschlieflend wird die prinzipielle Uberordnung der geistlichen Macht iiber die welt-
liche herausgestellt, insoweit es nicht um irdische Belange geht (zu IV); dabei erfolgt
eine heilsgeschichtliche Einschrdankung dadurch, dass dieser Vorrang geistlicher
Macht auf den Status des Neuen Testamentes, d. h. das Christentum beschrankt wird,
wéahrend im Anschluss an das Decretum Gratiani fiir das Alte Testament — und damit
implizit auch das Judentum - ein Vorrang der weltlichen Macht aufgrund der mate-
riellen Bestrebungen der Priesterschaft behauptet wird. Den Abschluss dieses Kapi-
tels bildet die Feststellung, dass der Papst als Oberhaupt der Kirche keinem anderen
Richter untergeben ist als allein Gott (zu V).

Zweites Glied: Das Amt des Richters

In vier Kapiteln wird das Amt des Richters untersucht, wobei die Ausfiihrungen
jeweils auf einzelne Elemente der Bestimmungen in Dtn 16,18-20 Bezug nehmen und
das Thema somit in einer theologischen Perspektive beleuchten, die fiir die Exegese
des Alten Testamentes in dieser Zeit typisch ist.26?

Kapitel 1: Das Amt des Richters gemdf3 ,Richter und Lehrer sollst du einsetzen*

Artikel 1: Kann in demselben Prozess derselbe zugleich Richter, Zeuge und Ahnliches
sein? [Nr. 416]

Das strikte Verbot, zugleich die Rolle des Richters und die des Klagers, Verteidigers
oder Zeugen anzunehmen, wird im Anschluss an die kirchenrechtliche Tradition
damit begriindet, dass ein Richter vermittelnd titig sein muss und deshalb weder eine
Partei bevorzugen noch den Verdacht einer Vorverurteilung aufkommen lassen darf

262 Vgl. Froehlich, Old Testament Interpretation in the Thirteenth Century, 510 ff.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =——— 2397

(Losung). Der Hinweis auf Daniel wird erneut dadurch entkriftet, dass sein Wirken
auf géttliche Eingebung zuriickgefiihrt wird und deshalb nicht als allgemein giiltiger
Maf3stab herangezogen werden kann (zu 1). Gleiches gilt fiir das gottliche Gericht, das
im Unterschied zum menschlichen nicht von der Gerechtigkeit abweichen kann und
die ,,innere Wahrheit des Geistes* zu beurteilen vermag (zu 2-3).

Artikel 2: Kann der eine Richter iiber den Untergebenen des anderen urteilen?

[Nr. 417]

Zunichst wird in Ubereinstimmung mit den zivil- und kirchenrechtlichen Bestim-
mungen festgehalten, dass der Gerichtsort durch den Ort des Verbrechens bestimmt
wird (Losung zu I). AnschliefSend wird fiir den Sonderfall der Exemten, die nicht dem
eigentlich zustdndigen kirchlichen Vorgesetzten, sondern unmittelbar dem Papst
unterstehen,?®® dargelegt, dass es hierbei auf das jeweilige Vergehen ankommt, inso-
fern solche Vergehen, die nichts mit dem Amt des Exemten zu tun haben, von dem
Ortsbischof, die anderen hingegen allein vom Papst bestraft werden kénnen (Lésung
zu II).

Kapitel 2: Das Amt des Richters gemdf dem ,damit sie im Volk Recht sprechen*

Artikel 1: Kann ein Richter seinem eigenen Mitwissen nach Recht sprechen? [Nr. 418]
Der lateinische Begriff der ,conscientia‘, der in diesem Artikel verwendet wird,
bezeichnet in der philosophisch-theologischen Tradition der Scholastik das mensch-
liche ,Gewissen‘, kann aber wortlich auch als ein ,Mitwissen‘ verstanden werden.
Beide Bedeutungen sind insofern miteinander verkniipft, als das ,Mitwissen‘ im
Sinne des Wissens um die konkrete Tat einerseits und das zugrundeliegende Recht
andererseits zur Gewissensbildung des Richters beitragt. Die Summa Halensis ver-
tritt aber auch hier — ebenso wie bereits im Zusammenhang mit den Ausfiihrungen
zur Todesstrafe?®* — die strikte Auffassung, dass ein Richter sich allein am Recht ori-
entieren und nicht seinem eigenen Wissen um die Tat folgen darf, sondern seinem
Urteil die Aussagen vor Gericht zugrundelegen muss (Losung). Deshalb wird auch
zwischen der Wahrheit eines Urteils und der Wahrheit im Sinne eines Sachverhalts
unterschieden, sodass der Wahrheitsanspruch eines gerechten Urteils — und auch der
Richter — davon entlastet wird, die Wahrheit im erkenntnistheoretischen Sinne zur
Geltung zu bringen, und sich darauf beschriankt, den formalen Rechtsgrundsatzen zu
entsprechen (zu 1). Das unterscheidet auch das Gesetz, nach dem der Mensch richten
kann, von dem ewigen Gesetz, mit dem Gott ,,nach der Wahrheit der Sachverhalte, die
ihm offensteht®, urteilt (zu 3).

263 Vgl. Puza, Exemtion, 165f.
264 Vgl. Summa Halensis III Nr. 355 (ed. Bd. IV/2, 527a—b; in dieser Ausgabe S. 782-785).



2398 —— Kommentar [Nr. 419-424]

Artikel 2: Kann ein Richter ohne Kldger Recht sprechen? [Nr. 419]

Die Summa Halensis schliefit sich der Auffassung des Decretum Gratiani an, dass
ein Verbrechen auch ohne Kldger zur Anzeige kommen kann, wenn es offensichtlich
begangen wurde (L6sung). Das entsprach dem juristischen Grundsatz der Notorietét,
der vor allem im Zuge der Kirchenreform Papst Gregors VII. eine weitreichende Ausle-
gung und Anwendung erfuhr.?%

Artikel 3: Kann ein Richter ohne Uberfiihrung verurteilen? [Nr. 420]

Im Anschluss an den vorangegangenen Artikel wird hinsichtlich verborgener Verbre-
chen die Frage aufgeworfen, ob diese iiberhaupt von einem Richter beurteilt werden
konnen; im Blick auf offensichtliche Verbrechen werden wiederum verschiedene
Fille unterschieden und wird so aufgezeigt, welche Relevanz die Uberfiihrung durch
Zeugenaussagen einerseits und ein Gestdndnis andererseits hat (1). Dieser Losungs-
ansatz wird dann noch durch die Unterscheidung zwischen einem Gestdndnis mit
Worten und einem Gestindnis durch die Tat ergénzt (Losung).2%®

Kapitel 3: Uber das Amt des Richters gemdf dem ,und nicht eine Partei bevorzugen*

Artikel 1: Kann ein Richter sich bei Gericht zu einer beklagenswerten Person
herablassen, um sie zu unterstiitzen? [Nr. 421]

Der offensichtliche Widerspruch der unterschiedlichen Ansichten, die sich zu dieser
Frage im Alten Testament finden lassen, wird dadurch gel6st, dass zwischen einem
Erbarmen, das der Gerechtigkeit entgegensteht, und einem Erbarmen, das die Gerech-
tigkeit wahrt, unterschieden wird (Losung). Ohne das Verhiltnis der beiden christli-
chen Tugenden der Gerechtigkeit und der Barmherzigkeit hier ndher zu erértern, wird
der Rechtsprechung damit der Raum er6ffnet, innerhalb der Grenzen der Gerechtig-
keit barmherzig zu urteilen.

Artikel 2: Darf ein Richter ein Geschenk annehmen? [Nr. 422]

Die Summa Halensis schirft ein, dass ein Richter kein Geld und keine Geschenke
annehmen darf, und legt zugleich dar, dass den ordnungsgeméifien Richtern nur ihr
Gehalt zusteht, wihrend beauftragte Richter von den Parteien gemaf3igte Aufwands-
entschadigungen verlangen diirfen (Lésungen zu I-II). Richter sind verpflichtet, das
Geld, das sie zu Unrecht angenommen haben, zuriickzuerstatten (Losung zu III),
wobei sie es in den Fillen, in denen sie es angenommen haben, um ein ungerech-

265 Vgl. Schmoeckel, ,,Excessus notorius examinatione non indiget.“, 113 ff.
266 Zur Rolle des Gestdandnisses in der Rechtsgeschichte der Spatantike und des Mittelalters vgl.
Schmoeckel, Die Entwicklung der confessio als Beweismittel, 427 ff.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =——— 2399

tes oder iiberhaupt kein Urteil zu fdllen, d. h. Bestechung vorliegt, dem geschadigten
Prozessbeteiligten auszahlen sollen; im Fall eines gerechten Urteils hdngt die Frage
der Riickerstattung von den Motiven des Geldgebers ab — wollte er damit ,,Recht und
Ruhe“ bewahren, so ist ihm das Geld zuriickzuerstatten, wahrend es bei beabsichtig-
ter Bestechung den Armen gegeben werden muss (Losung zu IV).

Kapitel 4: Das Amt des Richters gemdf3 dem ,gerecht sollst du das verfolgen, was
gerecht ist [Nr. 423]

Noch einmal wird die Frage erortert, inwieweit ein Richter Barmherzigkeit walten
lassen darf bzw. muss, und damit ein Aspekt vertieft, der in der theologischen Bestim-
mung dessen, was das Amt des Richters ausmacht, ebenso wichtig war wie in der
Praxis der Rechtsprechung. Die Summa Halensis beantwortet diese Frage nicht mit
einer systematischen Entfaltung der Relation von Gerechtigkeit und Barmherzigkeit,
sondern beruft sich auf Augustins Ansicht zur Frage der Toleranz gegeniiber Hare-
tikern, wonach zwischen dem Haretiker als Mensch und als Siinder zu unterschei-
den ist, und schlussfolgert daraus, dass eine Bestrafung barmherzig sein kann, wenn
damit die Ausbreitung der Siinde verhindert wird (Losung). Dementsprechend wird
die Forderung der Barmherzigkeit eher auf das Wohl der Menge als das der einzelnen
Person, d. h. eines Angeklagten, bezogen (zu 1).

Zweite Unterscheidung: Die Person des Angeklagten

Kapitel 1: Miissen Bdse bestraft beziehungsweise verurteilt werden? [Nr. 424]

Die Frage wird zundchst grundsitzlich erortert und dann insbesondere im Blick auf
die Zeit der Gnade. Im Anschluss an das Decretum Gratiani und damit in Ubereinstim-
mung mit Augustin vertritt die Summa Halensis die Auffassung, dass Bose generell
getadelt werden miissen, solange dadurch nicht ein Schisma verursacht wird; nicht
bestraft werden kénnen sie hingegen, wenn ihr Verbrechen von keinem Gesetz ver-
boten wird oder sie nicht {iberfiihrt werden kénnen (Lésung zu I). Fiir die Bestrafung
von Verbrechern ist deshalb prinzipiell dreierlei erforderlich: die Rechtsprechung, die
Uberfiihrung und die Wahrung des Friedens sowie der Einheit der Kirche (zu 1-2.5).
Das spezifisch theologische Problem, welchen Nutzen ein Tadel angesichts der go6tt-
lichen Vorherbestimmung haben kann, wird damit beantwortet, dass die Wirkung
eines Tadels als vorherbestimmt angesehen wird (zu 3), sodass der freie Wille des
Menschen seine Heilsbedeutung behilt (zu 4). Damit bringt die Summa Halensis in
diesen Zusammenhang eine Auffassung der Pradestinationslehre ein, wie sie fiir die
scholastische Soteriologie insgesamt grundlegend war und wofiir stets die theologi-
sche Position des jungen Augustin herangezogen wurde, wiahrend die konsequente
Gnaden- und Prddestinationslehre des spdten Augustin ausgeblendet bzw. von der
Summa Halensis an dieser Stelle insofern verkiirzt wurde, als sie Augustins Unter-
scheidung zwischen der Siinde, die aus dem freien Willen resultiert, und dem Heil, das



2400 —— Kommentar [Nr. 425-433]

allein auf Gottes Gnade beruht, unberiicksichtigt l4sst.2” Der Einwand, die Christen
diirften nach dem Neuen Testament grundsatzlich nicht mehr richten, wird dadurch
entkraftet, dass damit nur ein Richten und Tadeln ausgeschlossen sein soll, das nicht
von der Liebe, sondern von Hass oder Rachegefiihlen bestimmt wird (Losung zu II).

Kapitel 2: Kann ein abwesender Angeklagter verurteilt werden? [Nr. 425]

Fiir den Fall, dass ein Angeklagter trotz Vorladung bei einem Gerichtsverfahren abwe-
send ist, kann dieser bei einem absichtlichen Nichterscheinen verurteilt werden,
wahrend das untersagt ist, wenn es ihm unmdglich ist, zu erscheinen, oder er aus
einem gerechtfertigten Grund nicht erscheint (Losung).

Kapitel 3: Muss eine Menschenmenge, die siindigt, bestraft werden? [Nr. 426]

Im Anschluss an Augustins Auffassung, wie dieser sie in seiner Schrift ,Gegen den
Manichéer Faustus darlegte,?®® wird die Bestrafung einer gréferen Anzahl von
Menschen grundsdtzlich befiirwortet, wenn damit nicht der Kirchenfrieden gestort,
d.h. ein Schisma provoziert wird; in manchen Féllen sei es aber sinnvoller, einige
wenige aus dieser Menschenmenge zu bestrafen, um damit ein Exempel zu statuie-
ren (Losung). Im historischen Kontext der Summa Halensis war die Giiterabwagung
zwischen der Bestrafung einer grof3eren Anzahl an ,Siindern‘ und der Bewahrung des
Kirchenfriedens vor allem im Blick auf die Auseinandersetzung mit den Katharern
von Bedeutung.

Kapitel 4: Miissen solche, die hinsichtlich ihrer Taten unschuldig und unwillentlich
waren, derentwegen bestraft werden?

Artikel 1: Muss oder darf einer fiir einen anderen bestraft werden? [Nr. 427]

Im Blick auf die diesbeziiglichen Bestimmungen des Decretum Gratiani wird zundchst
unterschieden, ob eine Bestrafung fiir das Heil zutraglich ist oder nicht; fiir den Fall,
dass sie es nicht ist, darf niemand fiir einen anderen bestraft werden, wihrend dieses
im anderen Fall fiir moglich erkldart und zugleich darauf verwiesen wird, dass dazu
noch eine differenzierte Erlduterung erfolgen wird (Losung zu I). Die im ersten Gebot
ausgesprochene Androhung der Bestrafung nachfolgender Generationen, die in der
Disputation — im Unterschied zu der Erkldrung fiir die einfachen Glaubigen®®® — nicht
naher erortert wurde, wird hier nun eingeblendet und so erklart, dass sie nicht auf
Unschuldige abzielt, sondern diejenigen, die den Vergehen ihrer Viter nacheifern

267 Zu Augustins Gnadenlehre vgl. Miihlenberg, Dogma und Lehre im Abendland, 450 ff; Drecoll,
Gnadenlehre, 488 ff.

268 Vgl. Wurst, Antimanichaische Werke, 312ff.

269 Vgl. Summa Halensis III Nr. 401 (ed. Bd. 1V/2, 591a; in dieser Ausgabe S. 1014 f).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =—— 2401

(zu 1). Gleiches gilt fiir die theologische Rede von der ,Erbsiinde‘, deren Bestrafung
ebenfalls dadurch begriindet wird, dass damit die eigene Siinde bestraft wird (zu 2).
Bemerkenswert ist der Hinweis auf die ,,Kinder der Juden, die Christus getotet haben®
(zu 3-5), insofern die Summa Halensis auch fiir sie daran festhilt, dass niemand fiir
die Siinden anderer bestraft wird, und sich damit deutlich von einem vulgiren Antiju-
daismus unterschied, der die Verfolgung der Juden mit dem pauschalen Hinweis auf
die Schuld ,der‘ Juden am Tod Jesu Christi begriindete. Die Position der Summa Halen-
sis entsprach damit in wesentlichen Punkten der Auffassung Augustins, die wiede-
rum die Haltung von Papst Innozenz III. bestimmte, der auf der einen Seite zwar den
sunglaube[n] der Juden“*° konstatierte, sich aber zugleich dagegen aussprach, die
Juden zu sehr zu bedriicken. Grundsétzlich fiir méglich erklart die Summa Halensis
die Bestrafung fiir fremde Schuld nur dann, wenn diese Bestrafung durch Gott selbst
erfolgt und sie zeitlich begrenzt ist und einen Nutzen fiir den Bestraften hat (ebd.).
Dieser Nutzen ist aber nicht gleichzusetzen mit dem ,Heil‘, auf das in der Problemlo-
sung hingewiesen wird und das dann in der Auseinandersetzung mit dem neunten
Einwand genauer betrachtet wird: Demnach kénnen Strafen, die einen Verlust zur
Folge haben, ohne Schuld, aber nicht grundlos verhdngt werden, wenn das Gemein-
wohl und das ,,6ffentliche Heil* (publica salus) es erfordern, weil dem der Vorzug
gebiihrt gegeniiber dem Nutzen und Heil einer einzelnen Person (zu 9). Hingegen
diirfen Strafen, die auf eine geistliche oder korperliche Ziichtigung abzielen, nur dann
verhdngt werden, wenn personliche Schuld vorliegt. Die Unterscheidung zwischen
einer Bestrafung mit einem Verlust und einer Ziichtigung wird auch noch einmal zur
Geltung gebracht, um die kritische Riickfrage zu beantworten, warum jemand denn
nicht auch fiir die Tatschuld eines anderen bestraft werden kann, wenn dieses doch
fiir die Erbsiinde geschieht (Losung zu II 1-2). Der Grundsatz, den die Summa Halen-
sis auch hier vertritt, ist der der Eigenverantwortlichkeit, die bei der Erbsiinde aus
der inneren Ubertragung, d. h. Vererbung der Schuld resultiert, wihrend sie bei einer
Tatschuld die eigene Beteiligung an der Tat voraussetzt.?”*

Artikel 2: Miissen Unwissende gerichtet werden? [Nr. 428]

Zur Beantwortung dieser Frage, die in alltdglichen Rechtsverfahren von grofier
Bedeutung sein konnte, wird zwischen drei Arten der Unwissenheit unterschieden:
Wihrend die einfache Unwissenheit entschuldigt, wenn es keine Pflicht gibt zu
wissen, verdient die Behauptung eines Irrtums harte Bestrafung; hingegen soll ein

270 Innozenz III., Bulle ,Licet perfidia ludaeorum‘ [1199] (Regesta Pontificum Romanorum, Bd. 1, 79
[Nr. 834]); vgl. Eckert, Hoch- und Spétmittelalter, 221; Schreckenberg, Die christlichen Adversus-Juda-
eos-Texte (11.-13. Jh.), 400 ff; Grayzel, The Church and the Jews in the XIIIth century, 4 ff.86 ff; Cohen,
Unter Kreuz und Halbmond, 54 ff.

271 Zum Einfluss des kanonischen Rechts auf die Erorterung dieser Frrage vgl. Deschamps,
Linfluence du droit canonique médiéval sur la formation d’un droit de la responsibilité, 139 ff.



2402 — Kommentar [Nr. 425-433]

Mangel an Wissen, wenn eine Eignung oder Pflicht zum Wissen vorliegt, mit Milde
bestraft werden (Losung). Unter Bezugnahme auf Ambrosius’ Auslegung der neutes-
tamentlichen Erzdhlung vom Fischzug des Petrus und im Anschluss an den voran-
gegangenen Artikel hebt die Summa Halensis hervor, dass es ein verborgenes und
ein offenbares Richten Gottes gibt und es allein Aufgabe des menschlichen Gerichtes
ist, das offenbare Gericht nachzuahmen und die Bésen zu bestrafen (zu 1). Wird aus
alttestamentlichen Erzdhlungen von der Verfluchung oder dem Verderben nichtsinn-
licher und vernunftloser Wesen die Schlussfolgerung gezogen, dass auch Unwissende
grundsatzlich bestraft werden miissten, so hilt dem die Summa Halensis entgegen,
dass diese Wesen aus einem ,verniinftigen Grund“ verflucht, entweiht oder zerstort
wurden, insofern damit die fleischliche Begierde abgetétet, die Siinde gesiihnt und
der Verbrecher geziichtigt werden sollte (zu 2-5). Das Problem, die im Decretum Gra-
tiani referierten Beispiele von den Kindern Datans und Abirams sowie den Kindern
der Sodomiter, die zusammen mit ihren Eltern umkamen, ohne selbst schuldig zu
werden, mit dem im vorangegangenen Artikel aufgestellten Grundsatz zu verein-
baren, dass die Bestrafung fiir eine Tatschuld immer die Beteiligung an dieser Tat
voraussetzt, wird von der Summa Halensis durch den Verweis auf die gottliche Vor-
sehung geldst, die es diesen Kindern erspart habe, die Verbrechen der Viter nachzu-
ahmen (zu 6-7). Eine weitergehende Differenzierung zwischen verschiedenen Formen
der Unwissenheit erfolgt dadurch, dass zwischen der Unwissenheit in Bezug auf das
Naturgesetz, das gottliche Gesetz, wie es im mosaischen und im evangelischen Gesetz
vorliegt, sowie das Kirchen- und das Zivilrecht unterschieden wird (zu a). Die Unwis-
senheit hinsichtlich des Naturgesetzes wird fiir unentschuldbar erkldrt, weil dieses
von jedem erkannt werden kann, der sich seines Verstandes bedient; ebenso unent-
schuldbar ist die Unwissenheit in Bezug auf das gottliche Gesetz, insofern es um Dinge
geht, die heilsrelevant sind, wie die Zehn Gebote und die Glaubensartikel, um die
jeder wissen muss, wahrend ansonsten die einfachen Laien als entschuldigt angese-
hen werden, nicht jedoch die Prdlaten und Priester, in deren Verantwortung es liegt,
iiber den Glauben und die Hoffnung Rechenschaft abzulegen. Was schliefilich das
Kirchen- und Zivilrecht anbetrifft, so wird auch hier die Unwissenheit der Laien als
entschuldigt, die der Richter hingegen als unentschuldbar angesehen (ebd.). Weitere
Prézisierungen der ethischen sowie rechtlichen Beurteilung der Unwissenheit erfol-
gen sodann im Blick auf Vergehen, die aus Fahrldssigkeit begangen werden — hier
spricht sich die Summa Halensis dafiir aus, dass solche Taten grundsatzlich bestraft
werden miissen, wenngleich die Unwissenheit sich strafmildernd auswirken kann
(zu b) — sowie in Bezug auf Kinder und Heranwachsende, Wahnsinnige und Men-
schen, die getduscht werden (zu e).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2403

Artikel 3: Miissen solche, die dazu gezwungen werden, fiir das bestraft werden, was
sie gezwungen tun? [Nr. 429]

Mit der Unterscheidung zwischen Handlungen, die ganzlich, teilweise oder gar nicht
in der Macht des Menschen stehen, einerseits sowie zwischen absolutem und beding-
tem Zwang andererseits wird begriindet, in welchem Fall eine strafwiirdige Schuld
vorliegt (Losung zu 1).

Artikel 4: Muss ein Richter Angeklagte, die sich gegen ihn vergehen, bestrafen?

[Nr. 430]

Die Summa Halensis vertritt ohne Einschrdnkung den Grundsatz, dass ein Richter
nicht selbst erlittenes Unrecht bestrafen darf (Losung).

Dritte Unterscheidung: Die Person des Ankldgers

Kapitel 1: Ist jemand dazu verpflichtet anzuklagen? [Nr. 431]

In scharfer Abgrenzung zu jeder Form von Verleumdung und Rechtsverdrehung
betrachtet es die Summa Halensis im Anschluss an Augustin als ein Charakteristikum
christlicher Liebe, das Verbrechen eines Mitmenschen zur Anzeige zu bringen, wenn
dieser nicht im persénlichen Gesprach, sondern nur in einer 6ffentlichen Gerichtsver-
handlung fiir seine Tat getadelt werden kann (Losung).?”?

Kapitel 2: Kénnen Untergebene ihre Vorgesetzten anklagen? [Nr. 432]

Wadhrend es bosartigen und verbrecherischen Untergebenen untersagt wird, ihre
Vorgegebenen anzuklagen, wird das ,guten‘ Untergegebenen konzediert; die verfah-
renstechnische Frage, wie denn festgestellt wird, ob es sich um bdésartige oder gute
Untergebene handelt, wird dann im fiinften Kapitel beantwortet.””> Grundsitzlich
untersagt werden Anzeigen von Unbekannten (Losung).

Kapitel 3: Konnen Bdse Ankldger sein? [Nr. 433]

Ging es im vorangegangenen Kapitel um die Frage, inwieweit ein Untergebener
seinen Vorgesetzten anklagen kann, so befasst sich dieses Kapitel nicht mit gesell-
schaftlichen Standesunterschieden, sondern unterschiedlichen moralischen Quali-
tdten, indem im Anschluss an das Decretum Gratiani der Grundsatz vertreten wird,
dass ein Ankldger dem Angeklagten hinsichtlich seiner Glaubwiirdigkeit mindestens
ebenbiirtig und im Blick auf seine Lebensfiihrung iiberlegen sein muss (Lésung). Weil

272 Zu den rechtshistorischen Aspekten der Unterscheidung zwischen einer Anklage und einer De-
nunziation vgl. Mausen, Accusation et dénonciation, 411 ff.
273 Vgl. Summa Halensis III Nr. 435 (ed. Bd. IV/2, 635a—636b; in dieser Ausgabe S. 1180-1183).



2404 —— Kommentar [Nr. 434-439]

aber Heiden, Héretiker und Juden den Christen in ihrer Glaubwiirdigkeit nicht eben-
biirtig seien, diirften sie sie auch nicht anklagen.

Kapitel 4: Kénnen alle Guten, wie zum Beispiel Mdnche, Anklédger sein? [Nr. 434]
Angesichts der divergierenden Bestimmungen, die sich im Kirchenrecht und in
Konzilsbeschliissen wie dem Chalcedonense finden, sprechen sich die Autoren der
Summa Halensis dafiir aus, dass Monche — wie sie selbst es waren — Ankldger sein
diirfen, wenn sie nicht unbesonnen, sondern aus Liebe und um des Heiles willen
Anklage erheben diirfen (Losung).

Kapitel 5: Welche Bedingungen sind dafiir erforderlich, dass jemand rechtmdpiger
Ankldger ist? [Nr. 435]

Im Unterschied zum sonstigen methodischen Vorgehen, eine Problemstellung auf der
Grundlage von Pro- und Contra-Argumenten zu erdrtern, werden in diesem Kapitel
Kriterien aufgestellt, aufgrund derer bestimmte Personenkreise nicht als Anklager
fungieren konnen. Dazu zdhlen Frauen und Kinder, deren Unterscheidungskraft als
mangelhaft angesehen wird, ebenso wie Freunde, Verwandte, Feinde und Knechte
eines Angeklagten wegen ihrer jeweiligen Voreingenommenheit oder moglichen
Bestechung. Wegen moglicher Falschaussage werden zudem Ungldaubige und Ver-
leumder ausgeschlossen und wegen ihres Lebenswandels infame Personen, Ver-
schworer und Exkommunizierte, wobei ausdriicklich hinzugefiigt wird, dass die
Exkommunikation anders als der Kirchenbann nicht aus der Gemeinschaft der Kirche
ausschliefle.””

Kapitel 6: Wann und nach welcher Ordnung muss jemand einen anderen anklagen?
[Nr. 436]

Der erste Teil dieser allgemein gehaltenen Ausgangsfrage wird zundchst prazisiert,
indem danach gefragt wird, ,,ob jemand einen anderen wegen eines Verbrechens, das
nur er weifl und er nicht durch Zeugen zu beweisen vermag, anklagen kann“. Diese
Frage wird dann im Anschluss an das Decretum Gratiani so beantwortet, dass keine
Anklageerhebung in einem 6ffentlichen Gerichtsverfahren, sondern nur eine Zurecht-
weisung im personlichen Gesprdch gestattet ist, solange das Vergehen nicht bewie-
sen werden kann; das entspreche auch Augustins Grundsatz, dass ein Vergehen, das
im Verborgenen begangen wird, auch nur im Privaten und nicht in der Offentlichkeit
angesprochen werden solle (Losung). Fiir die Beantwortung der zweiten Teilfrage
nach der Ordnung, nach der die Anklageerhebung erfolgen soll, wird auf die Unter-
suchung iiber das Gesetz des Evangeliums verwiesen, ohne dass sich ein solcher
Abschnitt dort finden lief3e.

274 Vgl. Zapp, Bann, 1416 f; ders. Exkommunikation, 170.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2405

Vierte Unterscheidung: Die Person des Zeugen

Kapitel 1: Ist jeder dazu verpflichtet, eine Zeugenaussage zu machen? [Nr. 437]

Auf der Grundlage einer vierfachen Unterscheidung zwischen verschiedenen Funk-
tionen einer Zeugenaussage wird konstatiert, dass jeder dazu verpflichtet ist, die
Wahrheit mit einer Zeugenaussage zu bekennen, wenn ansonsten ein Unschuldiger
verurteilt wiirde oder Schuld nicht korrigiert werden kénnte (Losung). Im Falle einer
drohenden Verurteilung eines Angeklagten zur Todesstrafe ist es Klerikern verbo-
ten, eine Zeugenaussage zu tdtigen, so wie es ihnen auch untersagt ist, Anklage zu
erheben; hingegen sind sie zu einer Zeugenaussage verpflichtet, wenn es um materi-
ellen Besitz geht (ebd.)

Kapitel 2: Die Anzahl der Zeugen [Nr. 438]
Wihrend ein einziger Zeuge fiir nicht ausreichend erklart wird (Antwort zu I), reichen
grundsdtzlich zwei oder drei Zeugen aus, wobei im Anschluss an das Decretum Gra-
tiani hochgestellten Klerikern der Amtskirche besondere Privilegien zugesprochen
werden und deshalb in Prozessen, die gegen sie gefiihrt werden, eine grof3ere Anzahl
von Zeugen erforderlich ist (Losung zu II).

Kapitel 3: Die Eignung der Zeugen [Nr. 439]

Sehr ausfiihrlich geht die Summa Halensis auf die Frage der Eignung von Zeugen
ein und befasst sich so mit einem Problem, das in der alltdglichen Rechtspraxis eine
bedeutende Rolle spielte. Die entsprechenden Bestimmungen des Decretum Grati-
ani werden zunichst referiert, wobei an erster Stelle auf einen Beschluss des vierten
Konzils von Toledo im Jahr 633 verwiesen wird, wonach Juden, die zum Christentum
konvertiert sind, nicht als Zeugen zugelassen werden diirften, weil ihr menschliches
Zeugnis ebenso wie ihr Glaube an Christus noch angezweifelt werden miisse — was im
historischen Kontext des Konzils von Toledo mit der Problematik der Zwangstaufen
von Juden zusammenhing,?”®> wihrend in der kirchenrechtlichen und theologischen
Rezeption dieses Konzilsbeschlusses dariiber hinaus ein grundsétzlicher Antijuda-
ismus zur Geltung kam. Nach dem Referat der kirchenrechtlichen Bestimmungen
des Decretum Gratiani werden fiinf Kriterien fiir die Eignung von Zeugen erortert,
von denen vier auch schon im Blick auf die Eignung zum Ankldger zugrunde gelegt
wurden: der Charakter, das Wesen, d. h. Alter und Geschlecht des Zeuge, seine wirt-
schaftlichen Verhiltnisse, seine geistige Gesundheit und Unvoreingenommenheit.?’¢
Hinzu kommt als fiinfter Aspekt der ,,Stand“ des Zeugen, womit aus der Perspektive

275 Vgl. Orlandis/Ramos-Lisson: Die Synoden auf der Iberischen Halbinsel bis zum Einbruch des
Islam, 164 ff; Scheller, Die Bettelorden und die Juden, 99.
276 Vgl. Summa Halensis III Nr. 435 (ed. Bd. IV/2, 635a—636b; in dieser Ausgabe S. 1180-1183).



2406 —— Kommentar [Nr. 440-443]

der Theologen, die diesen Gesetzestraktat verfasst haben, nicht die gesellschaftliche
Stellung des Zeugen gemeint ist, sondern seine Zugehorigkeit zum Klerus oder zu den
Laien, deren prinzipielle Abgrenzung eben nicht nur von sakramentaler, sondern
auch von gesellschaftlicher und juristischer Bedeutung war. Weil die Autoren der
Summa Halensis hier eine ,,Rivalitdt” der Laien gegeniiber dem Klerus — nicht aber
umgekehrt! — meinen feststellen zu miissen, halten sie den Ausschluss von Zeugen
aus dem Laienstand bei Prozessen gegen Kleriker fiir angebracht (Antwort). Noch
einmal eingeschdarft wird zudem der Grundsatz, dass nicht eine Person mehrere
Funktionen vor Gericht wahrnehmen und somit nicht zugleich Richter, Klager und
Zeuge sein kann. In der eingehenden Auseinandersetzung mit den Pro- und Contra-
Argumenten werden sodann einzelne Ausnahmen von diesen Regeln begriindet: bei
Knechten, die im Falle von Ehebruch, Steuerbetrug und Majestitsbeleidigung als
Zeugen fungieren diirfen (zu 1); in Bezug auf Frauen, die bei Prozessen als Zeugen
auftreten diirfen, wenn es um Geld- oder Eheangelegenheiten bzw. in Strafprozessen
um ihre eigene Person oder ihre Familie geht (zu 2); bei Jugendlichen ab 14 Jahren
(zu 3); bei Armen, wenn deren Armut nicht aus Not resultiert, sondern aus Uberzeu-
gung gewahlt wurde — wie bei den Bettelorden, zu deren Angehérigen die Autoren der
Summa Halensis selbst gehorten — (zu 4); bei Familienangehorigen in Testaments-
und Erbangelegenheiten sowie in ihrer Funktion als Trauzeugen (zu 5); hinsichtlich
Laien, wenn es nur um Zivilsachen, nicht aber einen Strafprozess geht (zu 6); und
schliefilich auch in Bezug auf den Grundsatz, dass niemand in eigener Rechtssache
Zeuge sein kann, insofern davon die Zeugenaussage von Klerikern fiir ihre Kirche aus-
genommen wird, weil es dabei nicht um das Eigeninteresse, sondern die Kirche gehe
und damit um ,,eine Sache Christi und der Armen“, mit der sich nicht allein die Kir-
chenjuristen zu befassen hétten (zu 7).

Kapitel 4: Ist es erlaubt, sein Zeugnis zu verkaufen? [Nr. 440]

Mit einer klaren Abgrenzung zu Auslagen, die fiir einen Zeugen entstehen und deren
Erstattung erlaubt ist, wird die Annahme von Bestechungsgeldern uneingeschrankt
fiir verboten erklart.

Fiinfte Unterscheidung: Die Anwidilte

Kapitel 1: Ist der Anwalt dazu verpflichtet, einem Bediirftigen eine gerechte
Verteidigung vor Gericht zu verschaffen, und der Rechtsgelehrte dazu, ihm einen
gerechten Rat zu geben? [Nr. 441]

Die Verpflichtung von Rechtsanwélten und Juristen zur kostenlosen Verteidigung
bzw. Beratung Bediirftiger wird aus dem Grundsatz der Nachstenliebe abgeleitet.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2407

Kapitel 2: Diirfen Offiziale, Beisitzer und Anwidilte fiir ihre Rechtsberatung und
Verteidigung Geld nehmen? [Nr. 442]

Esist fiir die ethischen Prinzipien der Summa Halensis bezeichnend, dass erst nach der
Klarung der Frage, wie mit Bediirftigen umzugehen ist, eroértert wird, ob Offiziale, Bei-
sitzer und Anwdlte iiberhaupt Geld fiir ihre Tatigkeiten nehmen diirfen. Hierbei wird
im Blick auf die Offizialen, d.h. die Gerichtsvikare eines Bistums, zwischen denen,
die ein Einkommen erhalten und deshalb vor Gericht kein Geld nehmen diirfen, und
denen, die kein Einkommen haben, unterschieden und fiir letztere bestimmt, dass sie
nur entsprechend der ,,Sitte und Gewohnheit“, d. h. nicht iiberméaf3ig viel Geld nehmen
diirfen (Antwort). Ebenso wird fiir Beisitzer und Anwélte ein bescheidenes Salér fiir
angemessen beurteilt, soweit es dem Streitwert, dem Arbeitsaufwand, dem Sachver-
stand auf Seiten des Beisitzers bzw. der Beredsamkeit auf Seiten des Anwalts sowie
der regionalen Gewohnheit entspricht. Ausdriicklich verboten wird der Abschluss
eines Abkommens zwischen dem Anwalt und einer der prozessfithrenden Parteien
nach Prozessbeginn (ebd.). Der generelle Einwand, es handele sich bei der Rechtsbe-
ratung um ein geistliches Gut und diirfe dafiir kein Geld genommen werden, weil es
sich sonst um Simonie handele, wird dadurch entkriftet, dass die juristische Arbeit
als ein korperliches Gut betrachtet wird, fiir das eine Bezahlung erlaubt ist (zu 1).
Die unterschiedliche Behandlung von Richtern und Zeugen einerseits, die kein Geld
nehmen diirfen, und von Anwilten andererseits wird damit begriindet, dass Erstere
zwischen den Parteien stehen, wiahrend Letztere auf Seiten einer Streitpartei steht,
von der er Geld nehmen darf; dem Einwand wiederum, dass dann auch Offiziale und
Beisitzer kein Geld nehmen diirften, weil sie ebenfalls zwischen den Parteien stehen,
wird entgegengehalten, dass diese nicht fiir ihren Urteilsspruch oder die gerichtliche
Untersuchung, sondern fiir ihren Arbeitsaufwand zu bezahlen seien — was von der
Sache her nicht {iberzeugend wirkt, weil das in gleicher Weise auch fiir Richter und
Zeugen gesagt werden konnte (zu 2).

Kapitel 3: Was ist fiir einen rechtmdfigen Anwalt erforderlich? [Nr. 443]

Erst nach der Frage der Bezahlung von Anwilten wird deren Qualifikation themati-
siert. Ahnlich wie bei den Richtern?”” wird im Anschluss an das Decretum Gratiani fiir
die personliche Eignung der Anwiélte eine ,,moralische Giite“ als erforderlich angese-
hen, weshalb wiederum Personen mit schlechtem Ruf, Haretikern, Heiden und Juden
eine Betitigung als Anwalt verboten wird (Antwort). Gleiches gilt fiir Monche auf-
grund der Vollkommenheit ihres Standes und ihrer — aus der Wortzusammensetzung
des griechischen Begriffs ,Monachos‘ abgeleiteten — Bestimmung, sich allein Gott zu
widmen; eine Ausnahme wird dabei nur fiir Rechtssachen eines Klosters zugelassen,
wenn ein Monch dazu von seinem Abt beauftragt wird. Auch Klerikern im Subdiako-
nat und mit niederen Weihen wird eine Betadtigung als Anwalt untersagt, wenn sie

277 Vgl. Summa Halensis III Nr. 414 (ed. Bd. IV/2, 605a—607b; in dieser Ausgabe S. 1068-1077).



2408 —— Kommentar [Nr. 444-447)

nicht ihre eigene Sache oder die der Kirche vor Gericht vertreten bzw. sich fiir Arme
einsetzen. In Ubereinstimmung mit den zivilrechtlichen Bestimmungen der Digesten
werden zudem weitere Ausschlusskriterien wie jugendliches Alter, korperliche Beein-
trachtigungen und das — weibliche — Geschlecht genannt. Neben der persénlichen
Eignung wird auch noch einmal auf die Notwendigkeit einer gerechten Rechtssache
und eines ordentlichen Verfahrens hingewiesen; dariiber hinaus werden von einem
Anwalt eine ,,besonnene Gespriachsweise“ und ein ,,frommes Streben“ hinsichtlich
des Schutzes von Armen und Waisen gefordert (ebd.).

Zweiter Abschnitt: Das Gerichtsverfahren

Kapitel 1: Das dreistufige Gerichtsverfahren [Nr. 444]

Die Summa Halensis spricht sich im Anschluss an das Decretum Gratiani fiir ein
dreistufiges Gerichtsverfahren aus, wonach in einem ersten Schritt Anklage erhoben
wird, dann eine Aussage vor Gericht erfolgt und sich dem eine gerichtliche Untersu-
chung anschlief3t. Errtert wird nun in diesem Kapitel zundchst die Verbindlichkeit
dieser kirchenrechtlichen Bestimmung, wobei der Grundsatz vertreten wird, dass
nur solche Bestimmungen als verbindlich angesehen werden kénnen, die aus dem
Neuen oder Alten Testament abgeleitet sind (I). Neben der Berufung auf die Heilige
Schrift als die entscheidende Autoritat fillt hier die Reihenfolge auf, in der Neues und
Altes Testament genannt und damit auch gewichtet werden. Dementsprechend wird
dann in der Antwort zuerst auf Lk 16,1 f und anschlief3end noch auf Gen 18,20, Lev 5,1,
Mt 18,16 und Dtn 15,1 verwiesen (Antwort I). In einem zweiten Unterabschnitt wird im
Detail aufgezeigt, inwiefern dieses dreistufige Verfahren der grundsatzlichen Forde-
rung Augustins entspricht, dass immer die Verbesserung des Angeklagten der eigent-
liche Zweck eines Gerichtsverfahrens sein muss (Antwort II). Zum Dritten geht es um
die Abgrenzung der Aussagen vor Gericht gegeniiber der gerichtlichen Untersuchung
(Antwort III) und abschlieRend um die Prazisierung, dass die Verddchtigung nicht
vom einfachen Volk, sondern von ehrenwerten Personen vorgetragen werden muss
(Antwort IV). Dass eine Verdachtigung ,,schreiend® vorgebracht werden soll (ebd.),
entsprach dem Grundsatz der Offentlichkeit eines Gerichtsverfahrens.?”®

Kapitel 2: Die Ordnung des Gerichtsverfahrens [Nr. 445]

Das Kapitel konzentriert sich auf die gerichtliche Untersuchung, wahrend die
Ordnung der Aussage vor Gericht dann im Zusammenhang der evangelischen Vor-
schriften betrachtet werden soll — was jedoch nicht erfolgt ist, gleichwohl aber theo-
logisch insofern aufschlussreich ist, als in dem anvisierten Gesamtkonzept einer
Ordnung des Gerichtsverfahrens eine Aufteilung zwischen dem mosaischen und

278 Vgl. Holenstein, Gerichtsverfahren, 1330f.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =—— 2409

dem evangelischen Gesetz zugrundegelegt wurde und somit erst vom Evangelium
her diese Ordnung abgerundet werden kann. Im Blick auf die gerichtliche Untersu-
chung werden zunichst in Ubereinstimmung sowohl mit dem Zivilrecht als auch dem
Kirchenrecht neun Aspekte benannt, die dann im Einzelnen erortert werden, wobei
eine Unterscheidung erfolgt zwischen notwendigen und niitzlichen Bestimmungen
zur Gerichtsordnung sowie solchen, die Ungerechtigkeit abwehren (Antwort). Dem
Einwand, dass einzelne Bestimmungen nicht vom gottlichen Recht vorgeschrieben
werden und somit nicht dem Grundsatz einer biblischen Autorisierung entsprechen,
wird entgegengehalten, dass sie sich zwar nicht wortlich im goéttlichen Recht finden,
aber doch mit diesem ,,zusammentonen®, d.h. {ibereinstimmen (zu 1). Dass iiber-
haupt menschliche Bestimmungen, die iiber das gottliche Recht hinausgehen, erlas-
sen werden diirfen, wird damit begriindet, dass dieses angesichts der Siindhaftigkeit
der Menschen férderlich und deshalb den Dienern des Gesetzes gestattet ist (zu 3-4).

Kapitel 3: Die Untersuchungen und die Reinigungen

Artikel 1: Die kirchliche Reinigung [Nr. 446]

Mit dem Aspekt der ,Reinigung* wird ein Thema angesprochen, das in mittelalterli-
chen Gerichtsverfahren eine grof3e Rolle spielte und bei dem volkstiimlich-magische
Vorstellungen sowie kirchlich-theologische Auffassungen divergierten. In der Volks-
kultur hatten Ordalien wie Feuer- und Wasserproben oder auch der Zweikampf eine
grofle Bedeutung und wurden sie als Gottesurteile angesehen.””” Demgegeniiber
wurde den Klerikern durch das Vierte Laterankonzil jede Beteiligung an solchen
Riten untersagt.”®® Auf dieser Linie grenzt dann die Summa Halensis die kirchliche
Reinigung von jenen Formen einer volkstiimlichen Reinigung scharf ab. In Bezug auf
die kirchliche Reinigung wird zundchst dargelegt, dass es sich hierbei um einen Eid
handelt, den Bischofe oder Priester ablegen, um ihre Unschuld zu erweisen (Losung
zu I). Sie konnen hierzu von kirchlichen Vorgesetzten, die ihnen in der Amtshierar-
chie iibergeordnet sind, auch gegen ihren Willen gezwungen werden (Antwort zu II).

Artikel 2: Die volkstiimliche Reinigung [Nr. 447]

Die Summa Halensis stellt in Ubereinstimmung mit dem Decretum Gratiani unmiss-
verstandlich fest, dass diese Form der Reinigung untersagt ist (L6sung). Zugleich setzt
sie sich angesichts der Bedeutung, die der volkstiimlichen Reinigung in der Rechtst-
radition beigemessen wurde, eingehend mit biblischen und kirchenrechtlichen Argu-
menten auseinander, die fiir solche Reinigungen zu sprechen scheinen. Die Hinweise

279 Vgl. Dinzelbacher, Das fremde Mittelalter, 68 f.
280 Vgl. COD 23, 244,11-14 (Konstitution 18); Liber Extra, 3.50.9 (ed. Friedberg, Bd. II, 660); McAuley,
Canon Law and the End of the Ordeal, 473 ff.



2410 —— Kommentar [Nr. 448-451]

auf alttestamentliche und kirchenrechtliche Bestimmungen zu Feuer- und Wasser-
proben werden dadurch entkriftet, dass diese lediglich als eine Erlaubnis betrachtet
werden, die Schlimmeres vermeiden sollten, jedoch nicht zur Nachahmung geeignet
seien (zu 1 und 4-6). Dabei wird wiederum mit der quantitativen Relation der Men-
schenmenge und des kleineren Ubels solcher Proben argumentiert und in heilsge-
schichtlicher Perspektive darauf hingewiesen, dass diese Form der Reinigung durch
die Eucharistie abgeltst worden sei — was im Kontext der dogmatischen Fixierung
der Transsubstantiationslehre durch das Vierte Laterankonzil 1215 die sakramentale
Bedeutung der Eucharistie wie auch die Verkniipfung von Kultus und Rechtsordnung
noch verstirkte.”®! Auch die alttestamentlichen Belege fiir Untersuchungen durch
das Los sowie die Probe durch einen Zweikampf werden nicht als nachahmenswerte
Exempel aufgefasst, vielmehr wird ihnen eine sinnbildliche Bedeutung als Zeichen
fiir etwas Zukiinftiges zugeschrieben (zu 2-3). Es ist insgesamt kulturgeschichtlich
aufschlussreich, dass hier volkstiimliche Auffassungen einer ,Reinigung‘ des Ange-
klagten ausdriicklich abgewiesen werden. Die Summa Halensis setzt sich somit fiir
klare Verfahrensregeln ein, um die Objektivitdt des Urteils zu gewdhrleisten. Es ist
die — theologisch begriindete — Rationalitdt der Rechtsprechung, die dieses Konzept
auszeichnet und erkennen lasst, wie die Entwicklung eines umfassenden Rechtssys-
tems durch die scholastische Systematisierung verschiedener Rechtstraditionen und
Rechtsanspriiche vorangetrieben wurde.??

Kapitel 4: Die Gestédndnisse [Nr. 448]

Grundsitzlich wird festgestellt, dass ein Gestdndnis zur Verurteilung fiihrt, wobei
es Ausnahmen gebe, beispielsweise bei Kindern, Unwissenden oder Irrenden sowie
denen, die zu einem Gestidndnis gezwungen werden oder es auf3erhalb des Gerichtes
ablegen (Antwort). Der Einwand, das menschliche Gericht miisse die gottliche Barm-
herzigkeit nachahmen und diirfe deshalb einen Gestandigen nicht verurteilen, wird
zuriickgewiesen, indem die zuvor definierte Ausnahme eines Gestiandnisses auf3er-
halb des Gerichtes auf das gottliche Gericht iibertragen und in einer zeitlichen Pers-
pektive so interpretiert wird, dass sich die gottliche Barmherzigkeit auf ein Gestandnis
beziehe, das zu Lebzeiten abgelegt wird, wiahrend ein Gestdndnis vor dem Jiingsten
Gericht unweigerlich die Verurteilung und somit die Verdammung zur Folge habe
(zu 1). Der Nachdruck, mit dem erzwungene und durch Folter erpresste Gestiandnisse
fiir ungiiltig erkldrt werden (zu 3), ist vor dem Hintergrund der Inquisitionsverfahren,

281 Vgl. COD 23, 230,33-38 (Konstitution 1); Liber Extra, 1.1.1 (ed. Friedberg, Bd. II, 5); Jorissen, Die
Entfaltung der Transsubstantiationslehre bis zum Beginn der Hochscholastik, 7 ff; Angenendt, Ge-
schichte der Religiositdt im Mittelalter, 488 ff; Iserloh, Abendmahl, 93 ff; Foreville, Lateran I-1V, 338f;
Duggan, Conciliar Law, 345.

282 Vgl. Southern, Scholastic Humanism and the Unification of Europe, Bd. 1, 238 ff.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2411

die im unmittelbaren Entstehungskontext der Summa Halensis bei der Bekdmpfung
héretischer Bewegungen eine immer gréf3ere Rolle spielten,?®? bemerkenswert.

Kapitel 5: Die Beweise im Allgemeinen [Nr. 449]

Zu Beginn dieses Kapitels werden sechs Formen eines Beweises aufgefiihrt, die dann
systematisiert und noch genauer betrachte werden, indem zundchst zwischen einem
Beweis durch eine Tat und einem Beweis aufgrund eines Wortes bzw. schriftlichen
Dokumentes unterschieden wird (Lésung zu I). AnschlieSend wird prizise bestimmt,
was unter einer offensichtlichen Tat zu verstehen und wie sie juristisch zu behan-
deln ist (zu II). Davon abgegrenzt wird schliefilich der Beweis durch die 6ffentliche
Meinung,?** der nicht zu einer Uberfiihrung und Verurteilung eines Verbrechers zuge-
lassen wird, wohl aber als Nachweis des Anstandes einer Person und im Besonderen
zur Bestitigung einer EheschlieBung dienen kann (zu III).

Kapitel 6: Der Beweis durch Zeugen

Artikel 1: Wird als Beweis die Zeugenaussage dem Héren nach zugelassen? [Nr. 450]
Mit einer klaren Abgrenzung zum Hoérensagen, dem vor Gericht keine Beweiskraft
beigemessen wird,*®* werden Aussagen zugelassen, bei denen der Zeuge mit eigenen
Ohren von einem Vergehen gehort hat (Antwort).

Artikel 2: Der Glaube, den man den Zeugen schenken muss [Nr. 451]

Im Anschluss an eine Deketale Gregors IX. werden in diesem Artikel Kriterien erortert,
die im Blick auf die Glaubwiirdigkeit eines Zeugen zugrundegelegt werden miissen.
Dazu gehért an erster Stelle die Ubereinstimmung der Zeugenaussagen in der Sache
sowie in den Zeit- und Ortsangaben (Losung I, zu 1-2). Sodann darf ein Zeuge nicht
widerspriichliche Aussagen machen (Antwort zu II). Hinsichtlich der persénlichen
Eignung der Zeugen wird nicht nur auf die vorangegangenen Ausfiihrungen der
Summa Halensis verwiesen,*®® sondern auch auf die zivilrechtlichen Bestimmungen
gemifl den Digesten (zu III). Bei divergierenden Aussagen verschiedener Zeugen wird
dem Richter die Aufgabe zuteil, herauszufinden, welche Aussagen der Wahrheit ent-
sprechen bzw. ihr am nichsten kommen (zu IV). Eine rein quantitative Entscheidung
nach der Mehrzahl der Zeugen wird abgelehnt, stattdessen sollen die ,,Hochschat-

283 Vgl. Viertes Laterankonzil, Konstitution 8 (COD 23, 237-239; Liber Extra, 5.1.17 [ed. Friedberg,
Bd. II, 738 f]); Angenendt, Geschichte der Religiositdt im Mittelalter, 196 ff; Schmoeckel, Die Entwick-
lung der confessio als Beweismittel, 452.

284 Zur Rolle der offentlichen Meinung in der Geschichte des Prozessrechts vgl. Fiori, Quasi denun-
ciante fama, 351 ff.

285 Zu den kirchenrechtlichen Aspekten vgl. Bassani, Necessitas ius constituit, 215 ff.

286 Vgl. Summa Halensis III Nr. 439 (ed. Bd. IV/2, 639a—643b; in dieser Ausgabe S. 1194-1211);



2412 —— Kommentar [Nr. 452-454]

zung*“ und der ,,Anstand“ der Zeugen beachtet werden, sodass Alteren gegeniiber Jiin-
geren, gesellschaftlich Hohergestellten gegeniiber Niedrigeren, Mdnnern gegeniiber
Frauen und Freigeborenen gegeniiber Freigelassen mehr Glaubwiirdigkeit zu schen-
ken sei (zu V); nur dann, wenn die Zeugen in dieser Hinsicht gleich gewichtig seien,
diirfe die Mehrheit den Ausschlag geben (zu VI). Sollten beide Parteien gleichviele
Zeugen gleicher Qualitat aufbringen, gebiihre der Partei des Besitzers oder Angeklag-
ten der Vorzug, weil in einem solchen Fall ,,die Gesetze geneigter sind freizusprechen
als zu verurteilen® (zu VI). Dieses Rechtsprinzip, das dem Grundsatz entspricht, ,im
Zweifel fiir den Angeklagten‘ zu entscheiden, hat nach Auffassung der Summa Halen-
sis aber dort seine Grenzen, wo es um Freiheitsrechte, Mitgift- oder Erbangelegenhei-
ten sowie die Belange von Witwen und Waisen geht.

Kapitel 7: Der Beweis durch Vorannahmen [Nr. 452]

Die alttestamentlichen und kirchenrechtlichen Beispiele fiir die Beweiskraft von Ver-
mutungen werden in diesem Kapitel systematisiert und prazisiert, indem zwischen
unbesonnenen und leichtfertigen Verddchtigungen einerseits sowie ,,gewalttatigen
und wahrscheinlichen Vorannahmen andererseits unterschieden wird (Antwort).
Wahrend den ersten beiden Arten keine Beweiskraft beigemessen wird, werden die
beiden anderen Arten vor Gericht zugelassen, jedoch wahrscheinliche Vermutun-
gen nicht, um darauf einen Urteilsspruch zu griinden, sondern nur zur Auferlegung
einer kanonischen Reinigung; demgegeniiber diirfen ,gewalttitige‘ Vermutungen, bei
denen alle Zeichen fiir etwas Schlechtes sprechen — wie im Fall des Salomonischen
Urteils im Kindesstreit 1K6n 3 —, als Beweismittel vor Gericht verwendet werden.

Dritter Abschnitt: Das Gerichtsurteil

In einer ausfiihrlichen Einleitung wird zunachst geklart, was unter einem Gerichts-
urteil zu verstehen ist und welche Aspekte im Weiteren erdrtert werden sollen. Dabei
wird zwischen - erstens — dem abschlieflenden Urteil, — zweitens — einer Vorschrift
bzw. einem Befehl sowie — drittens — einem Ausschluss aus der Gemeinschaft und
einer Bestrafung unterschieden. Da die Untersuchung des abschlieflenden Urteils
den Rechtsgelehrten iiberlassen wird, die Untersuchung zum Urteil einer Vorschrift
in einer — in der Summa Halensis jedoch nicht mehr ausgefiihrten — Abhandlung iiber
den Gehorsam erfolgen soll und Fragen in Bezug auf den Ausschluss aus der Gemein-
schaft in neutestamentlicher Perspektive im Zusammenhang mit der Schliisselgewalt
thematisiert werden sollen, beschridnken sich die weiteren Ausfiihrungen des Geset-
zestraktates zum Gerichtsurteil auf den Aspekt der Bestrafung.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2413

Erste Unterscheidung: Die Gesetze der Erlaubnis

Kapitel 1: Die drei Arten der Erlaubnis

Der ,Erlaubnis‘ kommt in der Summa Halensis nicht nur eine allgemeine juristische
Bedeutung zu, sondern sie hat eine theologische Funktion, insofern sie die Anpas-
sung der gottlichen Gesetzesordnung an eine besondere geschichtliche Situation
ermoglicht und damit zugleich die Differenz zwischen verschiedenen Epochen der
Heilsgeschichte markiert.?®” Konkret verwiesen wird auf die Erlaubnis zum Zinsein-
treiben (Dtn 23,19), zur Ehescheidung (Dtn 24,1) und zur Darbringung eines Opfers bei
dem Verdacht des Ehebruchs (Num 5,14).

Artikel 1: Was war der Grund fiir diese drei Arten der Erlaubnis? [Nr. 453]

Begriindet werden diese drei Arten der Erlaubnis mit der Verstockung des jiidischen
Volkes, die es in pddagogischer Hinsicht erfordert habe, dass kleinere Siinden erlaubt
wurden, damit nicht noch gréf3ere geschahen (Antwort). Dass genau diese drei Arten
der Erlaubnis angemessen waren, wird aus der scholastischen Lehre von den drei
Seelenkraften des begierlichen, zornmiitigen und verniinftigen Strebens abgelei-
tet.?®® Dabei kommen die stereotypen Muster des zeitgendssischen Antijudaismus zur
Geltung, insofern die Erlaubnis zur Zinsnahme mit der Habgier der Juden begriindet
wird (ebd.). Der Einwand, es sei ungerecht, wenn demgegeniiber kleinere Siinden wie
das Holzsammeln am Sabbat (Num 15,35) hirter bestraft wiirden, wird mit dem Argu-
ment zuriickgewiesen, der Gesetzgeber habe beriicksichtigt, welche Siinden dem
gesellschaftlichen Frieden nicht schadeten, und diese deshalb weniger hart bestraft
bzw. solche Siinden, deren Bestrafung eine Spaltung der Gesellschaft zur Folge haben
konnten, unbestraft gelassen, um sie erst im gottlichen Gericht zu bestrafen (zu 1).

Artikel 2: Gab es eine Schuld bei dem, der erlaubte, dass diese Siinden ungestraft
blieben? [Nr. 454]

Nachdem im vorangegangenen Artikel begriindet wurde, inwiefern eine Erlaubnis
von Siinden als gerechtfertigt anzusehen ist, wird nun dargelegt, warum damit nicht
der Grundsatz verletzt wird, dass die Zustimmung zu einer Siinde dieselbe Straft
verdient wie die Siinde selbst, denn es sei verniinftig, wenn etwas Schlechtem nicht
wirksamer Widerstand geleistet werden konne, es zuzulassen, damit daraus Gutes
erwachse (zu 1-3). Zugleich wird fiir die gegenwirtige Kirche die Schlussfolgerung
gezogen, dass sie gegen Soldaten, die den Zehnten einbehalten, keinen Widerstand
leisten darf, wenn das zur Spaltung der Kirche fiihren kénnte (zu 1-2). Diese Form der

287 Vgl. Summa Halensis III Nr. 249, 263 u. 380 (ed. Bd. IV/2, 351a—352b.379a-h.565a-566b; in dieser
Ausgabe S. 158-165.242-265.922-929).
288 S. 0. S. 2289.



2414 —— Kommentar [Nr. 455-459]

Erlaubnis im Sinne einer Duldung und eines Ertragens wird sodann von den anderen
Formen der Gewdhrung, der Entbindung und des Nachlasses abgegrenzt (zu 4). Hin-
sichtlich der Erlaubnis zur Ehescheidung wiederholt die Summa Halensis das, was
bereits im Blick auf die Heiligkeit des mosaischen Gesetzes zum Scheidebrief ausge-
fithrt wurde (zu 5).2%°

Kapitel 2: Das Scheidungsgesetz

Die besondere Beachtung, die der Ehe im Gesetzestraktat der Summa Halensis zuteil-
wird, spiegelt sich nicht nur in der Auslegung des sechsten Gebotes wider,*° sondern
auch in der ausfiihrlichen Erérterung des mosaischen Scheidungsgesetzes. Diese
Thematik war im Entstehungskontext der Summa Halensis insofern von Interesse, als
Papst Innozenz III. 1208 in Abgrenzung zu den Waldensern entschieden hatte, dass
eine Ehe nicht geschieden werden diirfe.?* Zuvor hatte bereits das Zweite Lateran-
konzil im Jahr 1139 Haretiker verurteilt, die den rechtméfligen Bund der Ehe ebenso
wie die anderen Sakramente verwarfen.?*? Auch Alexander von Hales befasste sich in
einer Quaestio mit dem Thema der Ehescheidung.?*3

Artikel 1: Ist die Scheidung an sich eine Siinde? [Nr. 455]

Zum einen wird ganz auf der Argumentationslinie des ersten Kapitels festgestellt,
dass es keine Siinde sei, die Scheidung zu erlauben, und zugleich betont, dass derje-
nige, der sich scheiden lisst, eine Siinde begehe (Antwort). Der Unterschied zwischen
dem Neuen und dem Alten Gesetz wird so bestimmt, dass die Scheidung nach dem
Neuen Gesetz, die im Falle von Unzucht gestattet ist, gerechter sei, weil darin der
»Eifer der Gerechtigkeit” zur Geltung komme, wiahrend der Grund fiir die Scheidung
im Alten Gesetz der Hass und ein schlechter Affekt sei, was dem Sakrament und der
ehelichen Treue widerspreche (zu 5).

Artikel 2: Wird eine Scheidung, die dem Gesetz nach erfolgt, keine Siinde? [Nr. 456]
Wird an der Siindhaftigkeit der Scheidung festgehalten (Antwort), so wird davon der
Aspekt der Schuld unterschieden, die durch das Scheidungsgesetz von der Siinde
weggenommen worden sei, weshalb diese Siinde zwar mit dem irdischen Gesetz nicht
mehr bestraft werde (zu 1), wohl aber im Jiingsten Gericht (zu 2).

289 Vgl. Summa Halensis III Nr. 266 zu 1-2 (ed. Bd. IV/2, 390a-b; in dieser Ausgabe S. 300-303).
290 Vgl. ebd., Nr. 362-372 (ed. Bd. IV/2, 541a—558b; in dieser Ausgabe S. 836-901).

291 Vgl. DH 794.

292 Vgl. COD 23, 202 (Kanon 23); Borst, Die Katharer, 159; Foreville, Lateran I-1V, 116; Duggan, Con-
ciliar Law, 331.

293 Vgl. Alexander von Hales, Quaestiones disputatae ,antequam esset frater‘, q.59 (BFS 20, 1159—
1181).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2415

Artikel 3: War es der Geschiedenen erlaubt, zu Lebzeiten ihres friiheren Mannes
einen anderen zu heiraten? [Nr. 457]

Mit der Unterscheidung zwischen einer materiellen und einer geistlichen Bestrafung
wird begriindet, warum es einer geschiedenen Frau zwar erlaubt war, ein zweites Mal
zu heiraten, aber das zugleich nach Mt 5,32 als Ehebruch angesehen wird (Antwort).
Die Differenz zur Bigamie, die den Erzvitern erlaubt war, wird darin gesehen, dass
diese um der Zeugung von Nachkommen und damit der Vermehrung der Gottesvereh-
rung willen zugelassen wurde, wahrend dieser ,verniinftige‘ Grund bei geschiedenen
Frauen fehle (zu 2-3). Zudem sei auch bei der Bigamie der Erzviter das eigentliche Gut
einer Ehe, das Streben nach Unteilbarkeit, das den sakramentalen Charakter der Ehe
ausmache, im Unterschied zu einer Scheidung gewahrt geblieben (zu 3).

Artikel 4: Mussten bei einer Scheidung Mann und Frau gleich behandelt werden?

[Nr. 458]

Mit einem Zitat Augustins wird die patriarchale Auffassung von der generellen Unter-
ordnung der Frau unter den Mann zur Geltung gebracht und im Blick auf die Ehe-
frauen noch dadurch verschirft, dass von diesen gesagt wird, sie seien ,,beinahe Die-
nerinnen“ (Antwort). Begriindet wird diese Auffassung und die daraus resultierende
Ungleichbehandlung von Mann und Frau zum einen schdpfungstheologisch mit der
»Wiirdigkeit der Natur®, insofern die Frau aus dem Mann geschaffen worden sei,
sodann mit der Siindhaftigkeit der Frau, mit der die Siinde ihren Anfang genommen
habe, und schlie3lich mit der grof3eren Kraft des mannlichen Geschlechts (ebd.). Von
1Kor 74 und 11,3 her wird das insoweit prazisiert, als der Mann in seiner Leitungs-
funktion als der Frau iibergeordnet angesehen wird, wahrend beide in ihrer kérperli-
chen Beziehung zum gegenseitigen Dienen verpflichtet seien (zu 1). Dariiber hinaus
wird der prinzipielle Unterschied des Neuen Gesetzes als eines Gesetzes der Freiheit
gegeniiber dem Alten Gesetz als dem Gesetz der Sklaverei betont und mit dem Verweis
auf Gal 3,28 festgestellt, dass es im Neuen Gesetz eine Gleichheit von Mann und Frau
in einer Scheidungsangelegenheit gebe (zu 3). Implizit steht damit die prinzipielle
Erlaubnis zur Scheidung auch nach dem ,evangelischen Gesetz‘ fest.

Artikel 5: Die Scheidungsgriinde [Nr. 459]

Zunichst wird hinsichtlich der Textfassung des Scheidebriefes auf dessen Uberliefe-
rung nach Josephus verwiesen (Antwort), bevor einzelne Aspekte zu den Scheidungs-
griinden thematisiert werden. Grundsatzlich ausgeschlossen werden hierbei posi-
tive Eigenschaften einer Ehefrau, die dem Mann verhasst sein kénnten; so miissen
,Abscheulichkeiten‘ der Frau vorhanden sein, damit eine Scheidung legitim ist, und
das kann eine korperliche Krankheit, duf3erliche Hasslichkeit oder ein unanstandi-
ger Charakter sein (zu I), sodass sowohl schuldhafte moralische Verfehlungen als
auch unverschuldete Abweichungen von der gesellschaftlich normierten Gesundheit
bzw. Schonheit als hinreichender Grund fiir eine Scheidung betrachtet werden (zu



2416 —— Kommentar [Nr. 460-463]

Ia). Das Argument, dass eine Ehe durch die Nichtzustimmung des Hasses aufgelost
werde, so wie sie zuvor durch die Zustimmung der Liebe entstanden sei, wird mit dem
Verweis auf die entscheidende Bedeutung der gottlichen Zustimmung zur Ehe ent-
kriftet, weshalb auch Ehen, die durch Zustimmung der beiden Ehepartner begriindet
werden, nicht legitim sind, wenn sie zwischen unrechtmifligen Personen geschlos-
sen werden und ihnen deshalb die gottliche Zustimmung fehlt (zu II 1). Der Einwand,
auch im Neuen Gesetz stelle eher der Hass als die Unzucht einen Scheidungsgrund
dar, wird zuriickgewiesen, indem die Mehrdimensionalitdt der Unzucht sowohl in
Bezug auf den Willen des Menschen als auch seine fleischliche Begierde herausge-
stellt wird (zu IIb).

Artikel 5: Ist es einem reuigen Mann erlaubt, seine geschiedene Frau
zuriickzunehmen? [Nr. 460]

Das Verbot, eine Scheidung wieder riickgdngig zu machen, wird als ,,Biirde* verstan-
den, womit die Siinde von Mann und Frau bestraft werde (Antwort); es steht als ein
Gebot Gottes hoher als das Eherecht und ist deshalb auch fiir Reumiitige verbind-
lich (zu 1-2). Die Schlussfolgerung, die aus der Interlinearglosse zu Dtn 24,4 gezogen
werden kann, wonach die geschiedene Ehefrau nicht durch ihre Wiederverheira-
tung unrein werde, sondern bereits durch das Urteil ihres ersten Ehemannes, der ihr
den Scheidebrief ausstellte, und sie somit von diesem auch wieder aufgenommen
werden konne, wird mit Hilfe der exegetischen Methode des mehrfachen Schriftsinns
zundchst moralisch und dann wortlich ausgelegt, wobei in beiden Fillen festgestellt
wird, dass die Scheidung nicht riickgdngig gemacht werden kann (zu 3). Daran wird
auch im Falle einer Geschiedenen, die nicht ein zweites Mal heiratet, festgehalten,
damit die Mdnner nicht eine gréf3ere Neigung entwickelten, sich scheiden zu lassen
(ebd.).

Kapitel 3: Das Eifersuchtsgesetz

Artikel 1: War es erlaubt oder unerlaubt, einen Ehebruch so zu ermitteln? [Nr. 461]

In Bezug auf die Rechtmafligkeit der Ermittlung eines Ehebruchs gemafd dem Eifer-
suchtsgesetz Num 5,14 f wird zwischen einer angemessenen und einer unangemes-
senen Motivation unterschieden, insofern eine solche Ermittlung allein von dem
Streben nach Gerechtigkeit, nicht aber Rachegeliisten und unbegriindeten Verdach-
tigungen bestimmt sein darf (Antwort). Der Einwand, das Erbitten gottlicher Zeichen
sei grundsitzlich verboten, weil damit Gott versucht werde, wird zuriickgewiesen,
solange das nicht aus Respektlosigkeit und Unglauben geschehe oder der Mensch
noch eine eigene Handlungsmoglichkeit besitze, d.h. auf verniinftige Weise selbst
ermitteln konne, ob Ehebruch vorliegt (zu 1). Der Riickschluss vom Neuen Gesetz, in
dem eine solche Ermittlung verurteilt wird, auf deren Unrechtmafiigkeit auch schon
zur Zeit des mosaischen Gesetzes wird fiir unzuldssig erklart, weil das Eifersuchtsge-



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2417

setz ,,zusammen mit Kultverrichtungen“ gegeben worden sei und deshalb ebenso wie
diese auch nicht mehr als verbindlich angesehen werden kénne (zu 2). Dem Argu-
ment, Eifersucht sei prinzipiell nicht mit der Liebe vereinbar und deshalb verboten,
wird entgegengehalten, dass auch hier zwischen rachsiichtiger und unverniinftiger
Eifersucht einerseits sowie einer vom Streben nach Gerechtigkeit angetriebenen
Eifersucht andererseits unterschieden werden miisse (zu 3). Die Summa Halensis hilt
es aber auch fiir unzureichend, einfach nur die géttliche Autorisierung dieses Eifer-
suchtsgesetzes zu konstatieren und daraus dessen Giite abzuleiten, vielmehr zeigt sie
auf, worin genau diese Giite besteht, namlich in der Abschreckung, iiberhaupt Ehe-
bruch zu begehen (zu a). Theologisch grundlegend ist sodann die Unterscheidung
zwischen Schuld und Siinde, sodass aus dem Nichtbestrafen zwar Schuldlosigkeit,
aber keineswegs Siindlosigkeit resultiert (zu b). Die besondere Rolle des Priesters
beim Eifersuchtsopfer wird dadurch bestimmt, dass er eine rituelle Handlung voll-
zieht, damit der eifersiichtige Enemann nicht sich selbst iiberlassen bleibt und so vor
Schlimmerem bewahrt werden soll (zu c).

Artikel 2: Ist im Neuen Gesetz eine dhnliche Ermittlung erlaubt? [Nr. 462]

Obgleich darauf verwiesen wird, dass diese Frage eigentlich schon im Zusammen-
hang mit der volkstiimlichen Reinigung beantwortet wurde,** folgt doch noch eine
vertiefende Auseinandersetzung mit dem Argument, eine solche Ermittlung sei
wegen der verborgenen Siinde auch zur Zeit des Neuen Gesetzes notwendig. Dazu
wird zwischen zwei Arten verborgener Siinde unterschieden: Falls ein Gestdndnis
und Beweise fehlen sollten, es jedoch Vermutungen gebe, miissten dem Neuen Gesetz
entsprechend Untersuchungen durchgefiihrt und gemafl dem mosaischen Gesetz
Reinigungen auferlegt werden (Antwort). Sollten es aber aber auch keine Annahmen
hinsichtlich der Tat geben, die untersucht werden konnten, diirfe es nach dem Neuen
Gesetz generell keine Ermittlungsverfahren geben. Zudem argumentiert die Summa
Halensis offenbarungstheologisch, indem sie aufzeigt, dass die Ermittlung mit Hilfe
gottlicher Zeichen mit dem ,,Aufscheinen der Wahrheit zur Zeit der Gnade*, die expli-
zit als ,,moderne Zeit“ bezeichnet wird, aufhoren muss (ebd.).

Artikel 3: Warum wird im Alten Gesetz ein Ermittlungsverfahren fiir Ehebruch und
nicht fiir Diebstahl bestimmt? [Nr. 463]

Vom Neuen Gesetz her, in dem die Ermittlung eines Diebstahls erlaubt wird, stellt sich
die Frage, warum es dazu nicht auch schon im Alten Gesetz entsprechende Bestim-
mungen gab. In der Antwort wird heilsgeschichtlich argumentiert und dabei in Ana-
logie zur Entwicklung eines Menschen zwischen der ,,Begierde des Fleisches® im
Jugendalter und der ,,Begierde der Augen“ im Greisenalter unterschieden (Antwort).

294 Vgl. Summa Halensis III Nr. 447 (ed. Bd. IV/2, 652a—654b; in dieser Ausgabe S. 1244-1249).



2418 —— Kommentar [Nr. 464—466]

Zweite Unterscheidung: Die Strafgesetze
Nach den Gesetzen, bei denen eine Erlaubnis im Vordergrund steht, geht es nun um
Gesetze, die Strafen auferlegen, wobei zwischen Korperstrafen und zeitlichen, d.h.
materiellen Strafen, unterschieden wird.

Erstes Glied: Das Ziichtigungsgesetz [Nr. 464]

Den insbesondere biblischen Argumenten, die zur Geltung bringen, dass niemand
durch Ziichtigung zum Guten gezwungen werden kann, wird eine ganze Reihe von
Augustin-Zitaten gegeniibergestellt, die das Gegenteil aussagen und denen sich die
Summa Halensis anschlief3t, indem sie Augustins Grundgedanken hervorhebt, dass in
der Ziichtigung Barmherzigkeit und Liebe wirksam wiirden (Losung). Die anthropolo-
gisch wie auch ethisch interessante Frage nach dem Verhiltnis von Freiheit und Zwang
wird vom Ziel bzw. Zweck des Zwanges her beantwortet, sodass jemand, der gegen
seinen Willen zum Guten gezwungen wird, sich durch Gewohnung leichter zu einem
Freiwilligen entwickeln kénne (zu 1 und 3-6). Im Anschluss an Anselm von Canterbury
wird generell bestritten, dass von einer Freiheit zur Siinde gesprochen werden kénne,
da das Bose nur als Mangel zu verstehen sei und deshalb das unfreiwillige Abhalten
vom Bosen die Freiheit nicht behindere, sondern sie fordere (zu 2). Die grundsétzliche
Moglichkeit, die auch von der Summa Halensis nicht ausgeschlossen wird, dass Zwang
das Gegenteil bewirken und eine Verschlechterung herbeifiihren kann, wird aber nicht
nur in Ankniipfung an Augustins Vergleich mit einer méglichen Wirkungslosigkeit
von Medizin relativiert, sondern vor allem gnadentheologisch eingeschrankt, indem
der Grundsatz vertreten wird, dass aufgrund der Gnade Gottes jeder Mensch verbes-
serungsfahig ist (zu 7). Der Einwand, Zwang widerspreche dem Naturgesetz, wird mit
dem Hinweis darauf zuriickgewiesen, dass das Gute, zu dem der Mensch gezwungen
wird, ihm ziemt und niitzt, d. h. seiner eigentlichen, natiirlichen Bestimmung als ver-
nunftbegabtes Geschopf entspricht und ihn so aus seiner Entfremdung befreit (zu 8).

Zweites Glied: Das Gesetz der Vergeltung [Nr. 465]

Hinsichtlich des mosaischen Gesetzes der Vergeltung korperlicher Schadigungen
wird erortert, inwiefern dabei Rache eine Rolle spielen darf. Die Summa Halensis
stellt dazu im Anschluss an Augustins Auslegung von Mt 5,39 fest, dass keine Privat-
person Rache fordern darf, wohl aber ein Richter, sofern er von dem Streben nach
Gerechtigkeit bestimmt wird und nicht von Hass oder Zorn (Antwort). Das Verbot der
Selbstjustiz war fiir die Entwicklung der mittelalterlichen Rechts- und Friedensord-
nung grundlegend. Im Kontext der Summa Halensis ging es hierbei vor allem um eine
Beschrankung bzw. Aufhebung des Fehderechts, wie sie auch im Zuge der ,Gottes-
friedensbewegung‘ dieser Zeit angestrebt wurde.>®> Im Gesetzestraktat der Summa

295 Vgl. Duby, Die drei Ordnungen, 201 ff; Ohler, ,Pax Dei‘ und ,Treuga Dei‘, 305 ff; Kaiser, Gottesfrie-



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =—— 2419

Halensis ist das Verbot der Selbstjustiz mit dem augustinischen Leitgedanken einer
Verbesserung der Menschen durch den Erlass und die sachgerechte Ausfiihrung von
Gesetzen verkniipft (zu 1).

Drittes Glied: Das Angriffs- bzw. Kriegsgesetz

Kapitel 1: Ist es erlaubt, Krieg zu fiihren? [Nr. 466]

Die Frage, ob es iiberhaupt erlaubt ist, Krieg zu fiihren, stellte sich fiir das Chris-
tentum seit der religionspolitischen Wende des 4. Jahrhunderts und dem daraus
resultierenden Ubergang zum Christentum als Staatsreligion. Besonders eingehend
wurde diese Frage von Augustin erdrtert,?*® auf dessen Linie auch die Summa Halen-
sis argumentiert. Entscheidend ist demnach, ob es sich um einen ,gerechten Krieg*
handelt.*” Die Kriterien, die dafiir genannt werden, sind zunichst in Bezug auf die
Person dessen, der den Krieg erklart, ein gerechtes Streben, insofern er den Krieg
um des Friedens willen fiihren soll und nicht von Rachlust oder Unverséhnlichkeit
angetrieben sein darf, sowie eine gerechte, d.h. geordnete Vollmacht, die in einem
Befehl Gottes oder dem Amt weltlicher Obrigkeit begriindet ist (Antwort). Auf Seiten
des Kriegfiihrenden muss zum einen die Absicht angemessen sein und darf ein Krieg
weder um der Beute willen noch auch um der Vermehrung des offentlichen Reich-
tums willen gefiihrt werden; zum anderen ist ein bestimmter Rang erforderlich und
sind Kleriker davon grundsatzlich ausgeschlossen. Was die Person betrifft, gegen die
Krieg gefiihrt wird, so muss diese es verdient haben, angegriffen zu werden, und muss
der Krieg mit dem Ziel der Verbesserung dieser Person gefiihrt werden. Hinsichtlich
der Person, fiir die gekdmpft wird, ist ein gerechter Grund erforderlich, ndmlich um
die Guten zu erleichtern, die Bosen zu ziigeln und fiir alle Frieden herbeizufiihren
(ebd.). Der Einwand, es sei den Christen nach Auffassung Papst Gregors I. nur noch
erlaubt, geistliche Kriege zu fiihren, wird zuriickgewiesen, indem diese Forderung
auf die Kleriker beschrankt wird (zu 2). Die prinzipielle Ablehnung jeglicher Verfol-
gung siindhafter Vergehen durch die Kirche wird im Anschluss an Augustin und das
Decretum Gratiani verworfen, indem die Liebe als die eigentliche Motivation und die
Verbesserung des Siinders als die Zielbestimmung solcher Verfolgung hervorgehoben
werden (zu 6-8). Am Schluss dieses Kapitels wird die Frage gestellt, inwiefern das
alttestamentliche Kriegsgesetz mit dem Grundsatz der Bergpredigt zu vereinbaren

den, 1587 ff; Hattenhauer, Européaische Rechtsgeschichte, 213 ff; Goetz, Die Gottesfriedenshewegung
im Licht neuerer Forschungen, 36 ff; Angenendt, Geschichte der Religiositdt im Mittelalter, 599 ff. — Die
strikte Einhaltung des ,Gottesfriedens‘ zu bestimmten Zeiten der Woche sowie des Kirchenjahres war
schon vom Zweiten und Dritten Laterankonzil vorgeschrieben worden (vgl. COD 23, 199 f [Kanon 12] u.
222 [Kanon 21]; Liber Extra, 1.34.1 [ed. Friedberg, Bd. II, 203]; Foreville, Lateran I-1V, 75f.112f.197.364;
Duggan, Conciliar Law, 331.337).

296 Vgl. Brachtendorf, Augustinus, 239 ff; van Geest, Ethik, 537f.

297 Vgl. Barnes, The just war, 773 ff.



2420 —— Kommentar [Nr. 467-471]

ist, wonach dem Bosen generell kein Widerstand geleistet werden darf — und fiir die
Beantwortung dieser Frage wird auf eine spatere Erdrterung verwiesen, die dann in
den Ausfiihrungen zum Neuen Gesetz erfolgt.?*®

Kapitel 2: Die Umstdnde des Krieges

Artikel 1: Muss man frevelhaften Kénigen, die den Krieg erkldren, gehorchen?

[Nr. 467]

Die in theoretischer wie auch praktischer Hinsicht weitreichende Frage, ob Soldaten
zum Gehorsam gegeniiber frevelhaften Herrschern verpflichtet sind, beantwortet die
Summa Halensis mit einem Zitat Augustins, in dem die Rechtmafligkeit eines solchen
Kriegsdienstes im Sinne der ,,Ordnung des biirgerlichen Friedens“ damit begriindet
wird, dass der Befehl eines frevelhaften Herrschers der Vorschrift Gottes entweder
nicht widerspreche oder es nicht sicher sei, ob er dieser widerspreche (Antwort).
Das wird dann im Riickgriff auf die Kriterien eines gerechten Krieges, die im ersten
Kapitel aufgestellt wurden, weiter prazisiert, insofern die Bevollmadchtigung auch
des frevelhaften Herrschers, den Krieg zu befehlen, als ordnungsgemafl anzusehen
ist, wihrend sein Streben nach Ausfiihrung dieses Befehls zwar ungeordnet ist, aber
dadurch die Verpflichtung zum Gehorsam nicht beeintrachtigt wird, weil dieses
Streben die ,,Ordnung der Macht®, d. h. die Befehlsvollmacht des Herrschenden nicht
aufhebt (zu 1). Hinsichtlich der Wirkung der Ausfiihrung erfolgt allerdings die Ein-
schrankung, dass diese nur dann geordnet sei, wenn das, was befohlen wird, Gottes
Vorschrift nicht widerspricht (ebd.). Die Schlussfolgerung, dass in einem solchen Fall
die Befehlsverweigerung von Soldaten gerechtfertigt ist, wird jedoch nicht gezogen.

Artikel 2: Diirfen Kleriker Waffen tragen? [Nr. 468]

Die Unterscheidung des Decretum Gratiani zwischen Bischoéfen, die sich mit dem
Zehnten und den Erstlingsfriichten begniigen und zu keinem Kriegsdienst verpflich-
tet sind, und Bischofen, die dariiber hinaus Giiter, Héfe, Burgen und Dérfer besitzen
und deshalb militidrischen Dienst leisten miissen, wird zu Beginn referiert, dann aber
von Mt 26,52 her grundsatzlich festgestellt, dass es Bischofen untersagt ist, mit Waffen
Krieg zu fiihren (Antwort). Im Anschluss an Bernhard von Clairvaux wird allerdings
den Bischofen und Priestern das Recht zugesprochen, dass sie ihre Zustimmung zur
Kriegfiihrung geben. Damit verkniipft wird die Zwei-Schwerter-Theorie, die erstmals
494 von Papst Gelasius I. (ca. 492-496) formuliert wurde?*® und in der Zeit des Investi-
turstreits dazu diente, die Uberordnung des Papstes iiber den Kaiser zu begriinden.>°°

298 Vgl. Summa Halensis III Nr. 574 (ed. Bd. IV/2, 899a-901b; in dieser Ausgabe S. 2136-2145).

299 Vgl. DH 347.

300 Vgl. Goez, Zwei-Schwerter-Lehre, 725f; Helmholz, Kanonisches Recht und europdische Rechts-
kultur, 381ff.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2421

Nach Bernhards Interpretation der Zwei-Schwerter-Theorie, der sich die Summa
Halensis anschlief3t, gechOren sowohl das materielle als auch das geistliche Schwert
zur Kirche und ist deshalb die Zustimmung der Kirche zum Krieg notwendig (ebd.).

Artikel 3: Darf jederzeit Krieg gefiihrt werden? [Nr. 469]

Mit dem Verweis auf das Decretum Gratiani wird konstatiert, dass an Sonn- und Fei-
ertagen sowie in der Fastenzeit grundsatzlich kein Krieg gefiihrt werden soll, es aber
in einer wirklichen Notlage erlaubt sei, um eine ,,Schwachung der heiligen Religion“
zu verhindern (Antwort).

Artikel 4: Ist in einem gerechten Krieg der Ausschluss von Hinterlist erforderlich?

[Nr. 470]

Der Hinterhalt wird als Mittel der militdrischen Kriegfiihrung als gerechtfertigt ange-
sehen, wahrend eine hinterhdltige Gesinnung ebenso verurteilt wird wie das Nicht-
einhalten von Versprechen gegeniiber dem Feind (zu 1-2).

Kapitel 3: Ist das kriegerische Exerzieren auf Turnieren erlaubt? [Nr. 471]

Einen auf den ersten Blick iiberraschenden Abschluss finden die Ausfiihrungen zum
Kriegsgesetz mit einem Kapitel, in dem das Exerzieren auf Turnieren problematisiert
wird. Dabei greift die Summa Halensis zum gréften Teil wortwortlich auf einen ent-
sprechenden Abschnitt in dem Traktat ,Uber die Laster* zuriick, den Johannes von La
Rochelle vor 1235 verfasst hat.3°* Im zeitgenssischen Kontext werden damit die Ritter-
turniere thematisiert, die sich im 12. Jahrhundert immer mehr zu einem gesellschaftli-
chen Grof3ereignis entwickelt hatten und insbesondere dem Adel zur Reprasentation
des eigenen Standesbewusstseins dienten.?°? Die ambivalente Wahrnehmung und
Beurteilung dieser Turniere spiegelt sich auch in der Erorterung der Summa Halensis
wider, insofern hier sehr genau differenziert wird zwischen ,,Prahlerei“ und Gewinn-
streben einerseits, die fiir verboten erklart werden, und dem militdrischen Nutzen
andererseits, um dessentwillen solche Turniere veranstaltet werden diirften, solange
auf die Risiken fiir Leib und Leben der Exerzierenden sorgfiltig geachtet wiirde
(Antwort zu 1). Diese Verpflichtung zur Sorgfalt und gegenseitigen Riicksichtnahme
von Duellanten wird noch durch den Verweis auf eine entsprechende Bestimmung
des Dritten Laterankonzils im Jahre 1179 unterstrichen, wonach Exerzierenden, die
bei einem Turnier sterben, ein kirchliches Begrdbnis verweigert werden sollte (zu 3).

301 Vgl. Newhauser, The Treatise on Vices and Virtues in Latin and the Vernacular, 125.
302 Vgl. Cardini u.a., Turnier, 1113-1118; Barber/Barker, Die Geschichte des Turniers, 24 ff.



2422 —— Kommentar [Nr. 472-474)

Viertes Glied: Das Tétungsgesetz

Uber die Ausfiihrungen zum fiinften Gebot im Rahmen der Dekalogauslegung
hinaus halt die Summa Halensis eine weitergehende Kldarung beziiglich der Gesetze,
die eine Todesstrafe beinhalten, fiir erforderlich.

303

Kapitel 1: Muss die Todesstrafe iiber den Menschen verhdngt werden? [Nr. 472]
Biblisch-theologisch wird diese Frage von Ex 22,18 her entwickelt, wobei die Summa
Halensis den Begriff ,maleficos, der in der Vulgata verwendet wird, im Sinne von
,JUbeltiter versteht, wihrend er in der Auslegungsgeschichte des Spitmittelalters
dann als ,Zauberer‘ und schlieflich als ,Hexen‘ verstanden wurde.>** Die generelle
Position der Summa Halensis zu der Frage der Todesstrafe wird schon bei der Gegen-
iiberstellung der Pro- und Contra-Argumente dadurch deutlich, dass die Gegen-
argumente als Ansichten von ,verkehrten Hiretikern“ bezeichnet werden (1). Im
Unterschied zur sonstigen Vorgehensweise erfolgt auch die Problemlosung nicht
im Anschluss an die Auflistung aller Argumente, sondern werden die ,hdretischen’
Ansichten direkt widerlegt, indem zunéchst die grundsétzliche Forderung des Gewalt-
verzichts gemaf Mt 5,39 von Rom 13,4 her eingeschriankt wird, sodass die Todesstrafe
im Fall von ,,Unrecht gegen Gott oder die Kirche“ fiir unumgénglich erklart wird (zu 1).
Ebenso wird auch das Ausreifien des ,Unkrautes‘ nach Mt 13,29 als notwendig ange-
sehen, wenn es an dem Vergehen von Frevlern keinen Zweifel gibt und verhindert
werden muss, dass sie die Kirche bedrohen (zu 2). Dem Einwand, durch den Vollzug
der Todesstrafe werde den Exekutierten die Moglichkeit genommen, Bufe zu tun,
wird im Anschluss an Augustin entgegengehalten, dass ihnen vielmehr ein Dienst
erwiesen wiirde, insofern verhindert werde, dass sich ihre Siinde noch vergréflern
konnte (zu 3).

Kapitel 2: Die Todesarten, die dem Gesetz nach zu verhdngen sind [Nr. 473]

Die vier Arten der Hinrichtung?®® - durch Steinigung, Erhdngen, Verbrennung und
Erschlagen — werden mit den vier Eigenschaften begriindet, wie Strafe Furcht erzeu-
gen kann: durch ihre lange Dauer, ihre Qual, ihre Schande und ihre Unheilbarkeit
(Antwort zu 1). Dass die Hinrichtung am Galgen nunmehr im Vergleich mit der Zeit des
Gesetzes insofern strenger gehandhabt werde, als der Verurteilte langer dort hingen
bleibe, wird mit der ,,Menge der Delinquenten“ und der Gewohnheit erklart, zugleich
wird aber detailliert erlautert, warum die vormalige Kreuzigung gréflere Schmerzen
und ein ldngeres Leiden bedeutete (zu 2).

303 Vgl. Summa Halensis III Nr. 352-361 (ed. Bd. IV/2, 520a-541b; in dieser Ausgabe S. 758-837).
304 Vgl. Stotz, Handbuch zur lateinischen Sprache des Mittelalters, 137; Harmening, Hexen, 328 ff.
305 Vgl. Weitzel, Todesstrafe, 836 f; Leder, Todesstrafe, 79 ff.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2423

Kapitel 3: Die Griinde fiir die Tétung nach dem Gesetz [Nr. 474]

Zundchst erfolgt eine Systematisierung der alttestamentlichen Bestimmungen zur
Todesstrafe, indem zwischen todeswiirdigen Vergehen mit Worten und mit Taten
unterschieden und dann noch einmal innerhalb dieser Kategorien differenziert wird.
So werden einerseits Gottesldsterungen, Schmidhungen und Rechtsverdrehungen
als Griinde fiir die Todesstrafe beurteilt und andererseits G6tzenverehrung, falsche
Prophetie, Totenbeschworung und Gesetzesiibertretung als Vergehen, die sich gegen
Gott selbst richten, sowie Ungehorsam gegeniiber Eltern und Vorgesetzten, versuch-
ter Todschlag und Mord, Menschenraub und verschiedene Formen der Unzucht als
Vergehen am Nachsten. Dazu werden dann acht Fragen formuliert, um diese syste-
matische Einteilung insgesamt zu begriinden und einzelne Aspekte noch genauer
zu thematisieren. Am Beispiel der Todesstrafe fiir das Holzsammeln am Sabbat wird
die Frage der Angemessenheit einer solchen Bestrafung erortert und hierbei grund-
satzlich festgestellt, dass eine relativ leichte Siinde mit einer schweren Strafe um der
Abschreckung willen sanktioniert wird, was nach Auffassung der Summa Halensis
angesichts der Neigung der Juden zu leichtfertiger Gesetzesiibertretung auch ange-
bracht gewesen sei (Losung zu I). Der Einwand, der Vorsatz, jemanden t6ten zu
wollen, diirfe nicht bestraft werden, weil sonst Augustins Grundsatz aufgehoben
wiirde, dass nur eine Tat, nicht aber der Wille zu bestrafen sei, wird zuriickgewie-
sen, indem dieser Vorsatz als ein Wille, ,,der an die Offentlichkeit kam und zur Tat
schritt, von einem verborgenen Willen abgegrenzt wird (zu II). Fiir ein Vergehen
wie den Diebstahl, der an und fiir sich nicht mit dem Tod zu bestrafen ist, wird bei
wiederholter Uneinsichtigkeit des Diebes die Todesstrafe fiir angemessen erklart (zu
III). Die Bestrafung eines Sklavenbesitzers, der seinen Sklaven erschléigt, wird damit
begriindet, dass Sklaven zwar Eigentum ihres Besitzers seien und deshalb mit Geld
verglichen werden kénnten, ihnen aber gleichwohl wegen ihrer menschlichen Natur,
wodurch sie mit ihrem Herrn prinzipiell gleichgestellt seien, nicht das Leben genom-
men werden diirfe, weil das allein Gott zustehe bzw. einem Richter, der mit gottlicher
Autoritiat zum Tode verurteile (zu IV 1). Mit dieser unmissverstindlichen Feststellung
zur menschlichen Natur von Sklaven und der daraus resultierenden Verpflichtung,
ihr Existenzrecht zu achten, bezog die Summa Halensis in einer fiir die Ethik wie auch
die Gesellschaftsordnung der Antike und des Mittelalters wichtigen Frage eindeutig
Position.>°® Dass die Sklaven aber ungeachtet der Anerkennung ihres Existenzrech-
tes im Vergleich mit den Freien immer noch als Menschen zweiter Klasse angesehen
wurden, zeigt sich bei der unterschiedlichen Bewertung im Fall von Menschenraub
(zu IV 2) und der weitgehenden Legitimation korperlicher Misshandlung (zu IV 3). Die
differenzierte strafrechtliche Beurteilung einer Fehlgeburt in Folge von Gewaltanwen-
dung gegeniiber einer Schwangeren ist in der moraltheologischen Unterscheidung
zwischen einem ,geformten‘ und einem ,ungeformten‘ Fotus begriindet (zu V). Diese

306 S.u.S. 2428f.



2424 —— Kommentar [Nr. 475-476]

Auffassung von der sukzessiven Formung bzw. Beseelung des Fotus rezipierte die
Scholastik von Aristoteles, der davon ausging, dass die Beseelung je nach Geschlecht
unterschiedlich bei Jungen ab dem vierzigsten Tag und bei Mddchen ab dem neun-
zigsten Tag erfolge.*” In kirchenrechtlicher Hinsicht hatte das Konsequenzen im Fall
einer Abtreibung.?°® Im Blick auf Unzucht bzw. Vergewaltigung von Jungfrauen wird
genau zwischen den Handlungsumstinden sowie absichtlichem Tun und Unwissen-
heit unterschieden (zu VI). Das Absehen von der Todesstrafe fiir Inzest wird fiir ange-
messen erklart, wenn die ,,fromme Absicht“ besteht, ein Kind ,,zur Ehre Gottes“ zu
zeugen (zu VII), wihrend Sodomie zur Zeit der Gnade noch schwerer bestraft werden
miisse als zuvor und die weltliche Macht dafiir auch ,,jede Art von Folter” einsetzen
solle (zu VIII). Dass sich im Kirchenrecht dazu keine Bestimmungen finden, wird
damit erkldrt, dass es diese Ausschweifung gar nicht erst zur Sprache bringe, um
nicht die Luft zu verschmutzen und die Gemiiter zu vergiften (ebd.).

Fiinftes Glied: Die Strafgesetze durch Schiddigung am Besitz

Kapitel 1: Diirfen die Guten die Bdsen gerechterweise auspliindern? [Nr. 475]

Die Erdrterung dieser Frage gewinnt vor dem Hintergrund der Geschichte des Vierten
Kreuzzuges an Bedeutung. Kurz vor der Einnahme Konstantinopels hatten im Marz
1204 Venezianer und Franken einen Vertrag zur Aufteilung der Stadt geschlossen
und deren Pliinderung vereinbart, in deren Verlauf dann unzidhlige Kunstschatze
und Reliquien geraubt wurden.?*® Die Summa Halensis nimmt nun, ohne direkt auf
diese Ereignisse einzugehen, zu der Frage, ob Pliinderungen generell gerechtfertigt
seien, Stellung, indem die Meinung ,.einiger* referiert wird, wonach Pliinderungen
nur dann legitim seien, wenn sie sich gegen ,Frevler richteten, die nicht zur Einheit
der Kirche gehoéren, weil sie entweder exkommuniziert wurden oder sich aufierhalb
dieser Einheit befinden, d.h. sich davon abgespalten haben (Antwort). Letzteres gilt
aus der Sicht der romischen Kirche fiir die orthodoxen Christen, weshalb damit impli-
zit auch die Pliinderung Konstantinopels begriindet werden kann. Dass nicht auch
Juden alles weggenommen wird, begriindet die Summa Halensis mit der Barmher-
zigkeit der Kirche (ebd.). Dem Einwand, Pliinderungen verletzten den Grundsatz der
Wahrung rechtmafligen Besitzes, wird entgegengehalten, dass jeglicher Besitz nur
aufgrund gottlichen Rechtes oder aber menschlichen Rechtes, das in der Macht der
Herrschenden griinde, legitimiert sei und deshalb Haretiker keine Besitzanspriiche

307 Vgl. Aristoteles, Historia animalium IX(VII),3; 583 b3-29 (ed. Balme, 434-436); ders., De gene-
ratione animalium II,3; 736a 24-737b 7 (ed. Peck, 164-176); Hack, Der Streit um die Beseelung des
Menschen, 322 ff.

308 Vgl. Jerouschek, Mittelalter, 46 ff.

309 Vgl. Lilie, Byzanz und die Kreuzziige, 170 ff; Jaspert, Die Kreuzziige, 49 f; Angold, The Fourth
Crusade, 75 ff; Asbridge, Die Kreuzziige, 565 ff.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2425

erheben diirften bzw. ihnen der Besitz aufgrund menschlicher Gesetze weggenom-
men werden diirfe (zu 1-2). Das Gegenargument, das auf Ps 127,2 verweist, wird durch
eine exegetische Verkniipfung von Spr 13,223° mit Koh 2,26 sowie Ijob 27,16 f widerlegt
(zu 4).

Kapitel 2: Wie bestraft das Gesetz die Schddiger gerechterweise durch Schddigung
am Besitz? [Nr. 476]

Nachdem im ersten Kapitel gekldrt wurde, in welchen Fillen die Wegnahme des
Besitzes vom gottlichen bzw. menschlichen Recht her legitim ist, werden nun die ein-
zelnen Bestimmungen des mosaischen Gesetzes zur Bestrafung von Diebstahl und
Raub untersucht. Das unterschiedliche Strafmafl bei dem Diebstahl von Nutztieren
wird mit einer detaillierten Analyse ihres jeweiligen Nutzens erldutert (Antwort zu 1).
Analog dazu wird das geringere Strafmaf bei Diebstahl von Geld damit begriindet,
dass Geld wie auch Gold im Blick auf die Produktion lebensnotwendiger Giiter wie
Nahrung und Kleidung nicht nur weniger niitzlich, sondern vollkommen ,,unniitz und
unbrauchbar® seien (zu 2). Im wirtschaftsgeschichtlichen Kontext der Summa Halen-
sis ldasst das darauf schliefSen, dass die Autoren hier stirker die Grundsitze einer
vom Handwerk und der Landwirtschaft bestimmten Okonomie vertraten, wihrend
sie ansonsten die Bedeutung der aufkommenden Geldwirtschaft durchaus erkann-
ten.3! Fiir den sakralen Bereich wird ein, wenn auch im Vergleich mit den Opfertieren
begrenzter, Nutzen des Goldes bei der Konstruktion der Bundeslade, beim Bau des
Tempels und der Herstellung von Kultgefaf3en eingerdumt, allerdings nur im histo-
rischen Riickblick auf die jiidische Religion und nicht in einer gegenwartshezogenen
Analyse, die nach der Bedeutung des Geldes fiir die Kirche fragen konnte (ebd.). Die
strengere Bestrafung von Diebstahl im Vergleich zum Raub wird mit der gréferen
Neigung und Gewohnheit zum Diebstahl begriindet, derentwegen hértere Strafen zur
Abschreckung dienen sollten (zu 3). Der Einwand, nach Num 5,6 f sei ein generelles
Strafmaf fiir Diebstahl festgelegt, wird mit der Unterscheidung zwischen Diebstahl
aus Nachldssigkeit bzw. Unwissenheit einerseits und vorsatzlichem Diebstahl ande-
rerseits abgewiesen (zu 4). Dass Zachéus nach Lk 19,8 das Vierfache zuriickerstattete,
wird nicht als gesetzmiflige Verpflichtung verstanden, sondern als ein beispielhaf-
tes Verhalten, iiber das gesetzlich Vorgeschriebene hinaus etwas freiwillig zuriick-
zugeben (zu a). Dem Verweis auf Spr 6,30 f, wonach Diebstahl mit der Erstattung des
Siebenfachen zu bestrafen ist, wird in einer methodisch aufschlussreichen Exegese
dieser Bibelstelle entgegengehalten, dass das ,Siebenfache hier im iibertragenen
Sinn als vollkommene Erstattung verstanden und zudem der unmittelbare Kontext

310 Fiir die Geschichte der biblischen Textiiberlieferung ist interessant, dass auf den unterschied-
lichen Wortlaut dieses Verses in der Vulgata und in der Septuaginta explizit hingewiesen wird.

311 Vgl. Summa Halensis III Nr. 380 u. 490 (ed. Bd. IV/2, 565a-567b.721a-724b; in dieser Ausgabe
S. 922-929.1494-1505).



2426 —— Kommentar [Nr. 477-479]

bertiicksichtigt werden miisse, insofern es hier um eine Abstufung von Diebstahl und
Ehebruch gehe (zu b).

Zweite Frage: Die Rechtssatzungen zur Wahrung der Gerechtigkeit

Nach der eingehenden Erérterung der mosaischen Rechtssatzungen im Blick auf
deren prozessuale Dimensionen folgt ein Abschnitt, der sich mit den Personen,
Sachen und Handlungen befasst, die dazu dienen, die Gerechtigkeit zu bewahren.

Erster Abschnitt: Die Rechtssatzungen zu den Personen
Erstes Glied: Die Gesetze beziiglich der Person des Konigs und des Priesters

Kapitel 1: Ist es gerecht, dass der Mensch iiber Menschen herrscht? [Nr. 477]

In inhaltlicher Ubereinstimmung mit den Ausfiihrungen zur Herrschaftsordnung im
ersten und zweiten Buch der Summa Halensis*!? wird zunéichst er6rtert, inwiefern es
Menschen iiberhaupt erlaubt ist, iiber andere zu herrschen. Beantwortet wird diese
Frage mit einem Zitat Papst Gregors 1., wonach eine solche Herrschaftsordnung von
Gott eingesetzt und legitimiert ist, um von der Siinde abzuschrecken (Antwort). Das
widerspreche aber nicht der grundsitzlichen Gleichheit aller Menschen hinsichtlich
ihrer natiirlichen, urspriinglichen Menschenwiirde, sondern resultiere aus der Unter-
schiedlichkeit des Willens und des moralischen Verdienstes jedes Einzelnen (zu 3).

Kapitel 2: Ist es notwendig, dass es zwei Gewalten gibt, eine kdnigliche und eine
priesterliche? [Nr. 478]

Die bestehende Herrschaftsordnung mit ihrer monarchischen Struktur sowohl im
Konigtum als auch in der Kirche wird im Anschluss an Hugo von St. Viktor mit der
grundlegenden Unterscheidung zwischen weltlicher und geistlicher Herrschaft
begriindet (Antwort). Der Einwand, nach Mt 6,24 kénne niemand zwei Herren dienen,
wird relativiert, indem das auf den besonderen Fall des Konfliktes zwischen weltlicher
und geistlicher Obrigkeit eingeschrankt wird (zu 1). Die exegetische Feststellung,
dass das israelitische Konigtum nicht auf einer géttlichen Anordnung und Einset-
zung beruht, sondern nur mit einer Erlaubnis Gottes gewahrt, d. h. geduldet wurde,
und die Schlussfolgerung, dass deshalb die Konigsherrschaft generell ebenso wie die
Ehescheidung zur Zeit der Gnade abgeschafft werden miisse, beantwortet die Summa
Halensis mit grundsatzlichen Reflexionen {iber das Verhéltnis des gottlichen Willens
zur Realitéit des Bosen (zu 2). Dabei wird zwischen dem Aspekt der Schuld und dem
der Strafe unterschieden. So werde die Ehescheidung geduldet, um Schlimmeres zu

312 Vgl. ebd., I Nr. 159 (ed. Bd. I, 241 Anm. 3); I-1I Nr. 521 (ed. Bd. II, 777a-780b).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2427

vermeiden, obgleich sie an sich schlecht und somit schuldhaft sei, wihrend die

Konigsherrschaft von Gott zur Bestrafung derer erlaubt worden sei, die aufgrund
ihres ungeordneten Willens ,,Gott weniger vertrauten als dem Menschen“ (ebd.).

Kapitel 3: Die Beziehung der kdniglichen zur priesterlichen Gewalt

Wurde im Zusammenhang mit der Differenzierung zwischen verschiedenen Arten
von Richtern auch festgestellt, in welcher Hinsicht die kénigliche Gewalt der pries-
terlichen untergeordnet ist,>* und der prinzipielle Unterschied ihrer jeweiligen
Herrschaftsausiibung im Blick auf die Befugnis, zu téten bzw. Waffen zu tragen,
in der Auslegung des fiinften Gebotes sowie den Ausfiihrungen zum Kriegsgesetz
thematisiert,>* so wird in diesem Kapitel danach gefragt, ob die priesterliche Gewalt
der koniglichen durch eine Dienstbarkeit verpflichtet ist oder von ihr aufgrund von
stindhaften Verfehlungen bestraft werden darf.

Artikel 1: Ist die priesterliche Obrigkeit der kéniglichen durch irgendeine
Dienstbarkeit verpflichtet? [Nr. 479]

Es geht in diesem Artikel um die steuerlichen Privilegien und materiellen Besitzan-
spriiche der Kirche, wihrend die generelle Frage, inwieweit die Kirche zur Besitzlo-
sigkeit verpflichtet ist, an spiterer Stelle erortert wird.?'® Die Summa Halensis stellt
in Ubereinstimmung mit dem Decretum Gratiani fest, dass die Kirche einen bestimm-
ten Besitz wie den Zehnten, die Opfergaben, das Kirchengeldnde und den Friedhof
sowohl wegen ihres geistlichen Amtes als auch aufgrund gottlichen Rechts beanspru-
chen kann und dafiir auch keine Steuern entrichten muss (Antwort). Fiir Besitztiimer,
die der Kirche aufgrund ihres weltlichen Amtes und menschlichen Rechts gehoren,
sei sie hingegen zur Zahlung der entsprechenden Steuer und somit zu weltlichem
Gehorsam verpflichtet. Dabei gelte es allerdings zu beachten, dass im Anschluss an
Hugo von St. Viktor noch einmal unterschieden werden miisse, ob der Kirche mit
solchem Besitz nur eine Nutzung oder auch eine Herrschaftsausiibung zugestanden
wird. Im Falle einer Herrschaftsausiibung diirften nicht Kleriker weltliche Rechts-
urteile fallen, sondern miissten dafiir Laien als Amtstrdger eingestellt werden und
gelte stets der Grundsatz, dass diese weltliche Rechtsprechung von der politischen
Obrigkeit abgeleitet sei (zu 1-6, a-c). Eine autonome Rechtsprechung der Kirche im
weltlichen Bereich wird somit auch in den Gebieten, die von der Kirche beherrscht
werden, ausgeschlossen, vielmehr Gehorsam gegeniiber den Monarchen gefordert,
fiir die im Gegenzug politischer Schutz erwartet werden konne.

313 Vgl. ebd., III Nr. 455 (ed. Bd. IV/2, 666a—667b; in dieser Ausgabe S. 1292-1297).

314 Vgl. ebd., Nr. 415 (ed. Bd. IV/2, 608a-612b; in dieser Ausgabe S. 1078-1095).

315 Vgl. ebd., Nr. 360 u. 468 (ed. Bd. IV/2, 535a-538b.687a—688b; in dieser Ausgabe S. 812-825.
1372-1375).

316 Vgl. ebd., Nr. 487-488 (ed. Bd. IV/2, 715a—718b; in dieser Ausgabe S. 1474-1485).



2428 —— Kommentar [Nr. 480-483]

Artikel 2: Sind kirchliche Personen der kdniglichen Obrigkeit aufgrund ihrer Siinden
verpflichtet? [Nr. 480]

Wiederum unter Berufung auf Hugo von St. Viktor wird festgestellt, dass die weltli-
che Obrigkeit nicht iiber Kleriker richten darf, sondern diese allein der richterlichen
Gewalt des Papstes unterstehen, der dariiber hinaus in Angelegenheiten, die die Seel-
sorge betreffen, auch iiber die Laien richte (Antwort). Ausdriicklich betont wird mit
einem entsprechenden Zitat Hugos auch das kirchliche Asylrecht, d. h. die Immunitét
des Kirchenraumes als eines ,heiligen Ortes‘ selbst fiir Angeklagte und Verbrecher,
die dorthin fliichten (zu 1-2).3"7

Zweites Glied: Die Gesetze beziiglich der Sklaven

Mit den juristischen Ausfiihrungen zur Sklaverei kommt eine soziale Institution in
den Blick, die in der Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung der Antike — und somit
auch des Judentum in alttestamentlicher Zeit — von grof3er Bedeutung war.>!® Im Mit-
telalter wurde die Sklaverei sukzessive durch die Leibeigenschaft abgeldst,?' jedoch
blieben grundsétzliche rechtliche und moraltheologische Probleme, die mit der Skla-
verei verkniipft waren, weiterhin relevant.

Kapitel 1: Sind Gute dazu verpflichtet, sich Bosen zu unterwerfen? [Nr. 481]

Wurde diese Frage bereits im speziellen, innerkirchlichen Blickwinkel der Ehrerbie-
tung gegeniiber Prdlaten, die ihr Amt schlecht ausiiben, erértert und in der Weise
beantwortet, dass eine solche Ehrerbietung grundsitzlich geboten sei,**° so folgt die
Summa Halensis auch hier diesem Ansatz und hilt an der prinzipiellen Geltung einer
hierarchischen Herrschaftsordnung fest. Die Institution der Sklaverei wird dabei mit
der Notwendigkeit begriindet, die Bésen zu ziigeln, deren Wille so ungeordnet sei
»wie ein vernunftloses wildes Tier (Antwort). Diese Sichtweise entspricht der aris-
totelischen Auffassung, wonach den Sklaven zwar nicht prinzipiell das Menschsein
als Vernunftwesen abgesprochen werden konne, sie aber nicht in der Lage seien, ver-
niinftige Entscheidungen zu treffen.3*! In einer spezifisch augustinischen Perspektive
wird dieses Defizit auf die Ungeordnetheit ihres Willens zuriickgefiihrt. Es sei auch
in der Zeit der Gnade immer noch notwendig, die ,,Ordnung des guten Willens“ zu
bewahren, weshalb die Erniedrigung in Form der Sklaverei fortbestehen miisse (ebd.).
Diese Erniedrigung wird nun jedoch in paulinischer Perspektive neu bewertet, inso-
fern sie auf dialektische Weise mit der christlichen Freiheit verkniipft wird und ihr
eine umso groflere Erh6hung in eschatologischer Zukunft in Aussicht gestellt wird.

317 Vgl. Zapp, Asyl, 1156 f.

318 Vgl. Kessler, Sklaverei II. Altes Testament und Judentum, 1383f.

319 Vgl. Goetz, Leibeigenschaft, 1846.

320 Vgl. Summa Halensis III Nr. 351 (ed. Bd. IV/2, 520a-b; in dieser Ausgabe S. 756-759).
321 Vgl. Aristoteles, Politica I,13; 1259b 18-1260b 7 (ed. Ross, 22-25).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =——— 2429

Das schriankt aber nach Auffassung der Summa Halensis die hierarchische Struktur
der irdischen Herrschafts- und Gesellschaftsordnung nicht ein, sondern verweist auf
eine theologische Dimension, die vom Verdienstgedanken und der ,,Wiirde des Gewis-
sens* bestimmt wird (zu 2).

Kapitel 2: Die Freilassung von Sklaven [Nr. 482]

In Ankniipfung an das vorangegangene Kapitel wird das Fortbestehen der Sklaverei
im Christentum mit dem Verdienst- und Lohngedanken sowie dem Ideal der Demut
begriindet, die wiederum als ,Wachterin der Tugend“ bezeichnet wird und der damit
im Rahmen der scholastischen Tugendlehre eine besondere Bedeutung zukommt
(Antwort). Dariiber hinaus wird es von 1Tim 6,1 her als notwendig angesehen, dass
die Sklaverei fortbesteht, damit nicht die Lehre Gottes in Verruf gerate und der Glaube
Anstof3 erwecke (ebd.). Die theologische Argumentation des Ersten Timotheusbrie-
fes und dessen historischer Kontext, in dem die Bewahrung der gesellschaftlichen
Ordnung fiir das Urchristentum opportun war, wenn die Christen sich nicht dem
Vorwurf der sozialen Revolution aussetzen wollten,*?? werden von der Summa Halen-
sis aufgegriffen, um das Festhalten an der Sklaverei auch fiir die eigene Zeit zu legi-
timieren. Diese Auffassung lief sich in gleicher Weise auf die Leibeigenschaft iiber-
tragen, die im Mittelalter die Sklaverei abl6ste. Der Einwand, das mosaische Gesetz
schreibe die Freilassung eines Sklaven im siebten Jahr vor, wird zuriickgewiesen,
indem diese Bestimmung im iibertragenen Sinn verstanden und ihr deshalb keine
wortgetreue Verpflichtung beigemessen wird (zu 1). Zudem wird behauptet, dass
christliche Sklaven weitaus bessere Lebensbedingungen hitten als hebrdische, weil
sie der Liebe und dem Gehorsam unterworfen seien, insofern sie nach den Vorstellun-
gen des Paulus von ihren Herren Wertschitzung erfahren sollten — die Frage, inwie-
weit dieses paulinische Ideal den tatsdchlichen Lebensbedingungen der christlichen
Sklaven und Leibeigenen entsprach, wird dabei nicht einmal gestellt.

Kapitel 3: Die Aufnahme eines fremden Sklaven [Nr. 483]

Die gesetzliche Bestimmung von Dtn 23,15, wonach gefliichtete Sklaven nicht ausgelie-
fert werden sollten, wird von der Summa Halensis zunachst auf den Fall beschrinkt,
dass ein Sklave einer Privatperson gehort und er um der eigenen Gesundheit willen
fliichtet, falls sein Herr ihn verderben will. Falls es sich hingegen um einen Sklaven
handele, der einer 6ffentlichen Person wie einem Koénig gehore, komme es darauf
an, ob dieser iiber ein christliches oder ein nichtchristliches Volk herrsche, insofern
die Auslieferung eines Sklaven an ,Unglaubige‘ grundsatzlich verboten sei (Antwort).

322 Vgl. Roloff, Der erste Brief an Timotheus, 320f.



2430 —— Kommentar [Nr. 484-486]

Drittes Glied: Die Gesetze beziiglich Ehemann und Ehefrau

Waihrend das alttestamentliche Scheidungsgesetz bereits im Zusammenhang mit den
Ausfiihrungen zum Gerichtsurteil thematisiert wurde,*** geht es hier um die gesetzli-
chen Bestimmungen beziiglich der Heirat einer fremden Frau einerseits und der Poly-
gamie andererseits.

Kapitel 1: War es zur Zeit des Gesetzes erlaubt, eine Fremde zu heiraten? [Nr. 484]
Die Heirat einer fremden Frau wird fiir die Zeit des Gesetzes als erlaubt angesehen,
wenn diese Frau sich zuvor zum jiidischen Glauben bekehrt hatte (Antwort).

Kapitel 2: War es im Gesetz erlaubt worden, mehrere Ehefrauen zu haben? [Nr. 485]
In diesem Kapitel werden erneut die Griinde fiir eine Legitimation der Vielehe vor-
getragen, die schon bei der Erérterung der naturgesetzlichen Begriindung der Ehe
und in der Auslegung des sechsten Gebotes dargelegt wurden.?** Demnach war die
Vielehe um der Vermehrung der Nachkommen willen erlaubt, damit so die Gottes-
verehrung zunehmen konnte (L6sung). Erweitert wird diese Auffassung noch spezi-
ell im Blick auf die K6nigsherrschaft, insofern der Einwand, Kénig David habe nicht
mehrere Ehefrauen nehmen diirfen, weil das Volk der Gottesverehrer langst vermehrt
war, mit dem Argument abgewiesen wird, Kénigen sei dieses wegen der Starkung der
eigenen Nachfolge gestattet gewesen (ebd.). Die Schlussfolgerung, das Recht der Poly-
gamie miisse, wenn das alttestamentliche Gesetz wortlich zu befolgen sei, auch den
Christen gewihrt werden, weist die Summa Halensis mit sprachlichen Uberlegungen
zurlick, indem sie das Perfekt des lateinischen Textes an dieser Stelle als Vergangen-
heitstempus auffasst, wahrend es im alttestamentlichen Gesetz als absolutes Perfekt
benutzt wird, das eine zeitlose Aussage zum Ausdruck bringt (zu 1-3).

Viertes Glied: Die Gesetze beziiglich ehrloser Personen [Nr. 486]

Hinsichtlich der ,ehrlosen Personen‘, die im mittelalterlichen Sprachgebrauch die
sozialen Randgruppen bezeichneten,?** wird grundsitzlich zwischen selbstverschul-
deter und unverschuldeter Ehrlosigkeit unterscheiden. Im Mittelpunkt steht zunédchst
das Verbot der Prostitution, die als ,,6ffentliche Unzucht* verurteilt wird (Antwort
zu ). Fiir die Geschichte der Prostitution im Mittelalter ist aufschlussreich, dass die
Summa Halensis hier im Anschluss an Dtn 23,17 von weiblichen und mannlichen Pro-
stituierten zur Zeit des Alten Gesetzes ausgeht, jedoch fiir die eigene Zeit nur noch die

323 Vgl. Summa Halensis III Nr. 455-460 (ed. Bd. IV/2, 665a—674b; in dieser Ausgabe S. 1290-1325).
324 Vgl. ebd., Nr. 255 u. 368 (ed. Bd. IV/2, 360a—361b.551a-552b; in dieser Ausgabe S. 192-197.872-879).
325 Vgl. Hergemoller, Randgruppen der spatmittelalterlichen Gesellschaft, 1ff.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2431

Prostitution von Frauen im Blick hat.??® Bei den Ausfithrungen zum Lohn der Prosti-
tuierten wird zwischen der moralischen Beurteilung des siindhaften Handelns und
dem juristischen Aspekt des rechtmafligen Eigentums unterschieden (zu II). Impli-
zit vorausgesetzt ist dabei, dass die Prostituierten iiber ihren Lohn selber verfiigen
konnten, wahrend die gesellschaftliche Realitdt der mittelalterlichen Prostitution —
gerade auch in Paris — zunehmend von Bordellen und Zuhéltern bestimmt wurde, die
die Prostituierten und ihre Einnahmen kontrollierten.3* Die Darlegungen zum ,Hun-
degeld‘, das im alttestamentlichen Kontext die Einkiinfte ménnlicher Prostituierter
bezeichnete,*?® spiegeln die Abwertung der Homosexualitdt wider (zu III) — die sym-
bolische Identifizierung des Hundes mit der Raubsucht verweist auf die Abstammung
des Hundes vom Wolf, der in der mittelalterlichen Tiersymbolik als Sinnbild der
Raubsucht betrachtet wurde.?® Sehr ausfiihrlich geht die Summa Halensis auf die
Personen ein, die nicht aus eigener Schuld, sondern aufgrund korperlicher Defizite
oder bestimmter Lebensumstidnde als ehrlos angesehen wurden (zu IV). Zur ersten
Personengruppe werden die Kastraten gezahlt, zur zweiten ,Bastarde’, d. h. Nachkom-
men aus einer illegitimen Verbindung wie die Kinder von Prostituierten, sowie Ange-
horigen eines anderen Volkes. Die Ausgrenzung dieser Personengruppen wird damit
begriindet, dass sie — wie im Fall der Kastraten — zwar nicht personlich eine siind-
hafte Verfehlung begangen haben, jedoch in ihrem korperlichen Defizit eine Schuld
abgebildet und dieses damit abgelehnt werde (zul). Zugleich wird jedoch betont, dass
damit nicht ihr genereller Ausschluss aus der Gemeinschaft der Glaubigen vollzogen
werde, sondern ihnen — ebenso wie illegitimen Nachkommen — nur die Eheschlie-
Bung untersagt sei, wahrend sie an der Gemeinschaft des Gebets, der Wohltadtigkeit
und des Gottesdienstes teilnehmen diirften (zu 2-3). Hinsichtlich der alttestamentli-
chen Bestimmungen zu den Angehdorigen anderer Volker wird herausgestellt, dass sie
sich nur auf die Madnner bezogen, hingegen Frauen wie Rut in die jiidische Gemeinde
aufgenommen werden konnten (zu 4). Der Grundsatz, dass mit anderen Volkern kein
Friede geschlossen werden diirfe, wird in einem geistlichen Sinne im Anschluss an
Augustin so verstanden, dass sie als Feinde zu behandeln seien, insoweit sie bése,
d. h. Siinder sind, sie jedoch als Mitmenschen Erbarmen verdienten (zu 6).

326 Vgl. Rossiaud, Dame Venus, 75 ff; Lomker-Schlogell, Prostituierte — “umb vermeydung willen me-
rers {ibels in der christenhait”, 56 ff.

327 Vgl. Rossiaud, Dame Venus, 36 ff.

328 Vgl. Nielsen, Deuteronomium, 222f.

329 Vgl. Gerlach, Hun, 334; Braunfels, Wolf, 537 ff.



2432 —— Kommentar [Nr. 487-489]

Zweiter Abschnitt: Die Rechtsbestimmungen zum Besitz

Kapitel 1: Ist es erlaubt, Schitze anzuhdufen? [Nr. 487]

Die Erdrterung der Frage, ob es generell erlaubt sei, Besitz anzuhdufen, ist insofern
besonders interessant, als damit das Ideal der Besitzlosigkeit virulent wird, dem
sich Franziskanertheologen wie Alexander von Hales und Johannes von La Rochelle
verpflichtet hatten. Franz von Assisi (1181/82-1226) hatte den nach ihm benannten
Orden in seinem Testament noch einmal auf das Ideal evangeliumsgemafier Armut
eingeschworen,*° nachdem es bereits in der Ordensregel verankert war.>** Die recht-
liche Verbindlichkeit wurde diesem Testament jedoch von Papst Gregor IX. im Jahr
1230 abgesprochen und damit der sogenannte Armutsstreit ausgeldst, der den Fran-
ziskanerorden in der Folgezeit erschiitterte.>* 1231 wurde der Orden der pipstlichen
Jurisdiktion unterstellt und 1245 dann das unbewegliche Gut des Ordens zum Eigen-
tum der romischen Kirche erklirt.>?* Vor diesem Hintergrund sind die Ausfiihrungen
der Summa Halensis zu betrachten, deren Problemldosung darin besteht, weltliches
Besitzstreben fiir gerechtfertigt zu erkldren, solange es aus ,kluger Vorsorge* um
einer Notwendigkeit oder des 6ffentlichen Wohles willen geschieht (Losung). Kirch-
lichen Personen hingegen sei es ,eigentlich niemals erlaubt®, Besitz anzuhdufen,
wenngleich mit Ambrosius festgestellt wird, die Kirche diirfe etwas besitzen, ,,um es
in Notlagen auszugeben und damit zu helfen“ (ebd.).

Kapitel 2: Diirfen Kirchenleute Erbbesitz haben? [Nr. 488]

Mit der Differenzierung zwischen verschiedenen Rechtstiteln wird erldutert, warum
die Leviten in alttestamentlicher Zeit kein Land aufgrund eines Erbrechtes besafien,
wohl aber aufgrund einer Schenkung, eines Almosens bzw. eines Opfers oder eines
Kaufes (Antwort zu 1). Fiir die Diakone und Priester der christlichen Kirche wird fest-
gestellt, dass sie im Namen der Kirche zeitliche Giiter besitzen, die ihnen zur Ver-
waltung und Fiirsorge iibertragen wurden, sowie privaten Besitz, den sie durch Kauf
erworben haben, und dariiber hinaus das, was sie von ihren Eltern geerbt haben und
selber auch weitervererben kéonnen (ebd.). Bemerkenswert ist in diesem Zusammen-
hang, dass unter den Argumenten, die sich fiir das Erbrecht christlicher Kleriker aus-
sprechen, auch eines angefiihrt wird, das auf die Priester und Diakone der Ostkirche
verweist, die im Unterschied zu ihren Amtsbriidern in der Westkirche verheiratet
sind und Kinder zeugen, weshalb ihnen auch das Recht, ihren Besitz zu vererben,
nicht abgesprochen werden diirfe (e). Die besondere Wiirde und Vollkommenheit der

330 Vgl. Franziskus von Assisi, Testament, 23-26 (Opuscula, 311-313; Schriften, 214f).

331 Vgl. ders., Regula bullata, Kap. VI (Opuscula, 231f; Schriften, 165 f).

332 Vgl. Grundmann, Die Bulle ,,Quo elongati“ Papst Gregors IX., 222 ff; Iriarte, Der Franziskusorden,
49 ff.

333 Vgl. Bullarium franciscanum, Bd. 1, 400a—402b (Nr. 114).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2433

christlichen Kleriker verlange es in jedem Fall, dass sie ihren Besitz als ,,Gemeingut*
mit den Armen teilten (zu 2). Zudem sei ihnen — wie auch schon den Leviten — das
begierliche Streben nach Besitz und ,weltlicher Geschiaftemacherei“ untersagt (zu 3).
Die Frage, ob denn nicht das Ideal der Besitzlosigkeit noch strenger aufgefasst und
befolgt werden miisse, beantwortet die Summa Halensis zunéchst, indem sie die
Ansicht anderer referiert, wonach eine strikte Besitzlosigkeit nur von den Klerikern
gefordert werden diirfe, die der Welt entsagt hitten, d. h. den Ordensleuten im Unter-
schied zu den Weltklerikern; anschlief3end wird dann aber doch die radikalere Auf-
fassung vertreten, dass alle Kleriker irdischen Besitz grundsétzlich verachten sollten
(zu 4).

Kapitel 3: Sind die Rechtssatzungen zur Teilhabe am Besitz zu beachten? [Nr. 489]
Hinsichtlich der Frage, ob die mosaischen Rechtssatzungen, die die Teilhabe der
Armen am Besitz der Juden regelten, auch von den Christen beachtet werden miissen,
wird zwischen der sinnbildlichen, der wortlichen und der moralischen Bedeutung der
einzelnen Vorschriften unterschieden. Demnach seien die entsprechenden Bestim-
mungen zum Sabbatjahr, zum Laubhiittenfest und zum Jubeljahr wegen ihres sinn-
bildlichen Charakters nicht mehr zu befolgen, wahrend die Vorschriften Lev 23,22 und
Dtn 15,7 f zwar wortlich zu verstehen seien, aber durch das Gesetz des Evangeliums
im Sinne einer Vervollkommnung radikalisiert worden seien (Antwort zu I). Die Vor-
schrift wiederum, dass es keine Armen und Bettler mehr geben diirfe, sei im Blick auf
das jiidische Volk, das ,,durch zeitliche Giiter zum Heil gezogen* werde, als vollendet
anzusehen — womit die Summa Halensis die Auffassung des zeitgendssischen Anti-
judaismus teilt, dass das Judentum letztlich nur nach Besitz strebe und darin die jiidi-
sche Religion ihr Ziel und ihre Vollendung finde. Demgegeniiber seien Armut und die
Abwendung von materiellem Besitz im Christentum nicht etwas, was {iberwunden
werden miisse, sondern gerade zu erstreben sei und kénnten Bettler — wie auch die
Bettelorden — als gliicklich angesehen werden (ebd.). Die Seligpreisung der Armen
nach Mt 5,3 wird dabei wortlich verstanden. Fiir die Eschatologie der Summa Halensis
aufschlussreich ist die allegorische Auslegung der alttestamentlichen Vorschrift zum
Jubeljahr, wonach die Riickgabe des Besitzes auf das Erlosungswerk Christi hinweise,
das wiederum die Riickkehr der heiligen Vater aus der ,Vorholle der Unterwelt®
ermogliche (zu 3). Damit wird die traditionelle Auffassung vertreten, dass den Glau-
benszeugen des Alten Testaments — im Unterschied zu ungetauften Kindern — der
Aufstieg in den Himmel durch das Herabsteigen Jesu Christi in das Reich der Toten
ermoglicht werde.*** Eine besondere Beachtung findet schlief3lich noch die Vorschrift
Dtn 24,12 f, mit der die Riickgabe eines Pfandes geregelt wurde und die mit einem Zitat
Augustins so interpretiert wird, dass vor allem die Dankbarkeit betont wird, die ein
Schuldner seinem Kreditgeber schuldet (zu II).

334 Vgl. Laarmann, Limbus, 1990f.



2434 —— Kommentar [Nr. 490-493]

Dritter Abschnitt: Die Rechtssatzungen zum Recht und zur Pflicht bei Handlungen

Im Blick auf die alttestamentlichen Rechtssatzungen zu Vertragen, die einen Verkauf,
einen Kredit, die Uberlassung oder Aufbewahrung von Gut sowie Miete, Nutzung
und Pacht betreffen, wird zundchst erortert, ob es generell erlaubt sei, Geschifte zu
machen, bzw. ob das Klerikern gestattet sei, bevor dann einzelne Bestimmungen der
Rechtssatzungen thematisiert werden.

Kapitel 1: Ist es erlaubt, Geschdifte zu machen? [Nr. 490]

Die ausfiihrliche Erorterung dieser Grundsatzfrage erfolgt vor dem Hintergrund der
tiefgreifenden wirtschafts- und sozialgeschichtlichen Veranderungen, die mit der
Einfithrung der Geldwirtschaft in Europa einhergingen.?*® Das moraltheologische
Thema eines angemessenen wirtschaftlichen Handelns und eines gerechten Markt-
preises wurde schon von Augustin und Cassiodor eingehend behandelt.>*® Darauf
nimmt auch die Summa Halensis Bezug. In Abgrenzung zu ungeordneten, d. h. siind-
haften Formen menschlicher Handlungen wie der Unzucht und der Zinsnahme wird
der Handel nicht als grundsitzlich verboten angesehen (Antwort). Jedoch komme es
auf die Umstidnde an, ob ein Handel im konkreten Einzelfall erlaubt sei. Im Blick auf
die daran beteiligten Personen wird unter Verweis auf Augustin festgestellt, dass es
Klerikern generell untersagt sei, Handel zu treiben. Laien wiederum diirften dabei
nicht von Gier bestimmt werden, sondern allein aus einem notwendigen Grund
heraus handeln, um beispielsweise die Familie zu erndhren, oder mit der frommen
Absicht, ein Werk der Barmherzigkeit zu tdtigen; ausgeschlossen seien hingegen
Liigen oder Meineid (ebd.). Fiir generell verboten erkldrt wird der Handel an Sonn-
und Feiertagen sowie an dem heiligen Ort des Gottesdienstraumes. Zudem wird
ausdriicklich betont, dass fiir Fremde nicht andere Preise erhoben werden diirften
als fiir Einheimische. Unter den Argumenten, die die Position der Summa Halensis
insgesamt stiitzen, wird auch die sozialphilosophische Auffassung des Aristoteles
angefiihrt, wonach die Notwendigkeit des 6konomischen Handels mit dem indivi-
duellen Mangel jedes einzelnen Menschen sowie der Arbeitsteilung begriindet und
damit naturrechtlich legitimiert wird (f). Bemerkenswert ist, dass die Bedeutung
wirtschaftlichen Handelns nicht nur individualethisch aufgezeigt wird, sondern auch
in gesellschaftlicher Hinsicht, indem die ,,Sorge fiir den 6ffentlichen Nutzen“ als ein
O6konomisches Motiv herausgestellt wird (zu 2). Auch das unternehmerische Risiko,
das mit dem Handel verbunden ist, wird eingehend bedacht (ebd.). Scharfe Kritik
wird hingegen an Bestrebungen geiibt, eine Art Monopol gerade bei solchen Giitern
erlangen zu wollen, die fiir die Menschen lebensnotwendig sind (zu 3).

335 Vgl. van Houtte, Europdische Wirtschaft und Gesellschaft von den groflen Wanderungen bis zum
Schwarzen Tod, 71ff; Gilomen, Wirtschaftsgeschichte des Mittelalters, 79 ff.

336 Vgl. Siems, Handel und Wucher im Spiegel frithmittelalterlicher Rechtsquellen, 288 ff; Oberste,
Zwischen Heiligkeit und Héresie, Bd. 1, 50 ff.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2435

Kapitel 2: Ist den Klerikern in irgendeinem Falle das Handeln erlaubt? [Nr. 491]
Nachdem im vorangegangenen Kapitel ein generelles Verbot fiir Kleriker, Handel zu
treiben, ausgesprochen wurde, folgen nun Ausfiihrungen, die das noch einmal pra-
zisieren. Wahrend Handel in Form von Zinsgeschéaften mit der Degradierung eines
Klerikers bestraft werden soll, wird bei dem Verkauf von Waren zwischen unter-
schiedlichen Giitern unterschieden, sodass Waren aus eigener Produktion verkauft
werden kénnen, wenn ihr Wert sich erst aus der Herstellung ergibt (Antwort). Bei der
handwerklichen Bearbeitung von Materialien, die auch als solche verkauft werden
konnten, wird der Verkauf nur im Notfall gestattet, d. h. zur Bestreitung des Lebens-
unterhaltes. Dass diese Form des Handels ausdriicklich auch Ménchen gestattet wird,
spiegelt die wirtschaftsgeschichtliche Bedeutung des Ménchtums wider, wie sie im
Abendland vor allem aus der Umsetzung der benediktinischen Regel ,Ora et labora‘
(,Bete und Arbeite‘) resultierte.®*” Im historischen Kontext der Summa Halensis ist
dabei insbesondere an die Rolle des Zisterzienserordens im Zusammenhang mit dem
wirtschaftlichen Wandel des 12. Jahrhunderts zu denken.?*® Prinzipiell untersagt wird
den Klerikern hingegen der Handel mit Materialien, sofern diese zuvor gekauft und
nicht geschenkt wurden (ebd.). Da es sich bei solchen Materialien — wie beispiels-
weise Holz, das vielfiltig verwendet wurde®® — um Giiter des tiglichen Bedarfs
handelte, sollte mit diesem Verbot verhindert werden, dass der Klerus sich in einem
okonomischen Sektor betdtigte, der fiir die meisten Menschen gravierende Auswir-
kungen hatte. Am Ende dieses Kapitels wird noch eigens betont, dass die Erlaubnis
fiir die Kleriker, in den aufgezeigten Grenzen Handel zu treiben, nicht zu Lasten ihrer
kirchlichen Aufgaben gehen diirfe.

Kapitel 3: Die genannten Vertrdge im Einzelnen [Nr. 492]

Die Darlegungen zu speziellen Aspekten der alttestamentlichen Rechtssatzungen
vermitteln Einblicke in konkrete Probleme wirtschaftlichen Handels im Alltag. So
werden die Bestimmungen zu Gewichten und Mafien damit begriindet, dass so dem
Betrug vorgebeugt werden soll (Antwort zu I). Bei den Vorschriften zur Uberlassung
und Aufbewahrung von Giitern wird die Sorgsamspflicht herausgestellt, die vor allem
bei der Aufbewahrung von Geld zu beachten sei (zu III). Dass ein Pachtvertrag von
einem Zinsvertrag, der generell als verboten betrachtet wird, unterschieden werden
muss, wird mit einem Zitat des Johannes Chrysostomus begriindet, wonach verpach-
teter Besitz in Form eines Hauses oder eines Ackers einen Nutzen habe und somit
Gewinn erwirtschafte, wiahrend zuriickgelegtes Geld ohne Nutzen sei (zu IV) — die

337 Vgl. Frank, Geschichte des christlichen Monchtums, 58 ff; Gleba, Kloster und Orden im Mittel-
alter, 40f.

338 Vgl. Eberl, Die Zisterzienser, 227 ff; Rosener, Die Zisterzienserorden und der wirtschaftliche Wan-
del des 12. Jahrhunderts, 70 ff.

339 Vgl. Borgolte, Europa entdeckt seine Vielfalt, 315.



2436 —— Kommentar [Nr. 490-493]

Moglichkeit, solches Geld gewinnbringend anzulegen, d. h. Bankgeschafte zu tatigen,
wie sie sich seit dem 12. Jahrhundert zunichst in Italien entwickelten,3*° kommt in der
Summa Halensis noch nicht in den Blick. Den Schlusspunkt bildet die Feststellung,
dass Tagelohnern ein Schadensersatz zusteht, wenn ihnen der Lohn nicht rechtzeitig
ausgezahlt wird, womit die Rechte der Tagel6hner gestarkt wurden (zu V).

Dritte Frage: Die Rechtssatzungen zum Zehnten, zu den Erstlingsfriichten und
Darbringungen

Erster Abschnitt: Der Zehnte

Mit der Er6rterung der alttestamentlichen Vorschriften zum Zehnten wird ein Bereich
der mittelalterlichen Wirtschafts- und Sozialgeschichte angesprochen, der fiir die
Kirche von grundlegender Bedeutung war.>*! Diese Abgabe in Form von Naturalien
war im 8. Jahrhundert im Karolingerreich eingefiihrt worden, um damit die Aufgaben
der Kirche und die Versorgung der Pfarrer zu finanzieren.?** Seit dem 10. Jahrhun-
dert war die Verteilung des Zehnten innerhalb der Kirche so geregelt, dass der Pfarrer
ein Drittel und der Bischof zwei Drittel erhielt. Neben dem Grofdzehnten, der nach
alttestamentlichem Vorbild fiir Getreide und Grofivieh entrichtet werden musste,
wurden im Mittelalter zuséatzlich noch der Kleinzehnt fiir andere Feldfriichte sowie
je nach Region weitere Zehntarten erhoben. Dass im Zuge der Entstehung des Eigen-
kirchenwesens auch weltliche Grundherren den Zehnten erhielten und dieser zudem
verpachtet werden konnte, wird in der Summa Halensis im Zusammenhang mit der
allgemeinen Frage erortert, ob Laien den Zehnten nehmen diirfen.

Die Ausfiihrungen der Summa Halensis nehmen insbesondere auf die entspre-
chenden Ausfithrungen des kanonischen Rechts Bezug.>** Die Abschnitte Nr. 494-496
weisen sinngemifie und teilweise auch wortliche Ubereinstimmungen mit einem an-
onymen Traktat auf, der in zwei Handschriften in Assisi sowie in der Vatikanischen
Bibliothek aufbewahrt wird;*** dariiber hinaus lassen sich Parallelen in der Summa
aurea des Wilhelm von Auxerre und der Beichtsumme des Raimund von Penafort auf-
zeigen.>*

340 Vgl. van Houtte, Europdische Wirtschaft und Gesellschaft von den grof3en Wanderungen bis zum
Schwarzen Tod, 88 ff; Gilomen, Wirtschaftsgeschichte des Mittelalters, 79 ff.

341 Vgl. Schmockel, De decimis, 405.

342 Vgl. ebd., 406; Deveorey, L'Introduction de la dime obligatoire en occident, 87 ff; Puza, Zehnt,
4991.

343 Vgl. Schmockel, De decimis, 407 ff.

344 Vgl. Codex Assissi 138, fol. 12a—12d; Codex Vaticanus latinus 782, fol. 88b—89d.

345 Vgl. Wilhelm von Auxerre, Summa aurea III, tr.51 (SpicBon 18b, 993-1012); Raimund von Pefia-
fort, Summa de paenitentia I 15 (ed. Ochoa/Diez, 412-429).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2437

Kapitel 1: Die Einrichtung des Zehnten, der Erstlingsfriichte und der Darbringungen
[Nr. 493]

Zundchst wird erortert, ob die Gesetzesvorschriften zum Zehnten aus dem Naturrecht
abgeleitet sind oder zum positiven Recht geh6éren; mit der Unterscheidung zwischen
der Bestimmtheit und der Unbestimmtheit dieser Vorschriften wird aufgezeigt, dass
die genaue Festlegung des Zehnten nicht schlechthin naturrechtlich begriindet ist,
wohl aber der unbestimmte, d.h. allgemeine Grundsatz, dass Gott mit den Giitern,
die er selbst geschaffen hat, geehrt werden muss, indem seinen Dienern weltliche
Giiter fiir ihre geistlichen Tatigkeiten zur Verfiigung gestellt werden (Antwort zu I).
Dass es genau der zehnte Teil ist, der abgegeben bzw. bezahlt werden muss, kann der
Mensch nach Auffassung der Summa Halensis, die hier die mittelalterliche Zahlen-
symbolik zugrundelegt,>*¢ aus eigener Kenntnis wissen, wenn er um die Bedeutung
der ,Zehn‘ als Symbol der Vollendung weif3. Dariiber hinaus lasse sich aber auch mit
der Vernunft erschliefien, dass acht Teile zum Lebensunterhalt der eigenen Familie
bendtigt werden — wobei idealtypisch von einer Grofifamilie mit vier Generationen
und mindestens acht Personen ausgegangen wird; da der neunte Teil fiir die Aussaat
und die Bebauung erforderlich sei, stehe somit der zehnte fiir die Gottesverehrung
zur Verfligung (ebd.). Schlie3lich konne der Mensch auch durch eine Inspiration oder
besondere Gottesoffenbarung um die Angemessenheit des Zehnten wissen, wenn ihm
die Stufenordnung der gesamten Schopfung bekannt ist, wonach der Mensch ,,in der
zehnten Stufe der vernunftbegabten Schépfung geschaffen ist“ (ebd.) und er deshalb
mit der Darbringung des Zehnten seine Stellung in der Schépfungsordnung zum Aus-
druck bringt. Die Summa Halensis greift dabei die Lehre von den neun Stufen bzw.
Ordnungen der Engel auf, die Ps.-Dionysius Areopagita entwickelt hat.3”

In einem zweiten Unterabschnitt dieses Kapitels wird nach dem Zeitpunkt
gefragt, zu dem der Zehnte eingerichtet wurde. Hierzu wird ein heilsgeschichtliches
Schema entwickelt, das dem Grundsatz entsprechen soll, dass ,,kein Mensch ohne
den impliziten oder expliziten Glauben an den Heiland nach dem Siindenfall das Heil
haben konnte“ (Antwort zu II).3*® Die Auffassung, dass sich Gott jeweils als Schopfer,
Vers6hner und Erléser im Laufe der Zeiten schrittweise selbst offenbart hat, dient
nun hinsichtlich der Ausgangsfrage dazu aufzuzeigen, dass zundchst der Schopfer
von Abel mit den Erstlingsfriichten und Erstgeborenen geehrt und dann dem Versth-
ner von Noah das Vers6hnungsopfer dargebracht wurde, bevor schliefilich zur Zeit
Abrahams der Zehnte eingerichtet worden sei, um damit zu offenbaren, dass sich die
Erlésung in der menschlichen Natur erfiillen sollte, weshalb sie ,,im Zehnten geehrt
werden musste® (ebd.). Diese heilsgeschichtlichen Ausfiihrungen zur Funktion und
zur Gestalt der Darbringungen und Opfer in der jiidisch-christlichen Tradition be-

346 Vgl. Meyer/Suntrup, Lexikon der mittelalterlichen Zahlenbedeutungen, 591.

347 Vgl. Ps.-Dionysius Areopagita, De coelesti hierarchia 9,2-4 (PTS 36, 36,11-39,24; PG 3, 257-262).
348 Zur scholastischen Unterscheidung zwischen dem ,impliziten‘ und dem ,expliziten‘ Glauben s. o.
S. 2307.



2438 —— Kommentar [Nr. 494-497]

griinden dann auch, warum im Messkanon auf Abel, Abraham und Melchisedek ver-
wiesen wird, wihrend Noah unerwéihnt bleibt (zu II 4).

Kapitel 2: Ist der Zehnte in der Vorschrift oder in einem Ratschlag? [Nr. 494]

Mit dieser Frage wird die prinzipielle Unterscheidung der scholastischen Morallehre
zwischen einer Vorschrift, die von allen befolgt werden muss, und einem Ratschlag,
der nur fiir bestimmte Personengruppen verbindlich ist, aufgegriffen. Wird damit
grundsatzlich eine Zwei-Stufen-Ethik fiir die Laien einerseits und die Kleriker sowie
Ordensangehdrigen andererseits vertreten,*® so stellt die Summa Halenis in diesem
konkreten Fall fest, dass alle durch das Gesetz zur Abgabe des Zehnten verpflichtet
seien (Antwort). Dariiber hinaus wird das Argument, dass ,im Neuen Gesetz, vor
allem heutzutage, die Diener der Kirche vervielfacht werden“ (f) und man ihnen also
nicht nur den gleichen Anteil, sondern ,einen noch gréfleren“ (ebd.) geben miisse,
aufgegriffen und im Anschluss an das Kirchenrecht gefordert, dass der Zehnte auch
dann gezahlt werden miisse, wenn das nur eine ,,Sitte der Gegend“ sei (Antwort). Die
Ausweitung der urspriinglichen Naturalabgabe zu einer allgemeinen Abgabe, die fiir
ganz unterschiedliche Giiter erhoben werden konnte und in der Praxis zu erhebli-
chen Belastungen der Bevolkerung fiihrte,*° wird auf diese Weise theologisch und
kirchenrechtlich legitimiert.

Kapitel 3: Ist die Vorschrift iiber den Zehnten ein Sittengebot oder eine
Kultvorschrift? [Nr. 495]

Die alttestamentlichen Bestimmungen zum Zehnten werden zu den Rechtssatzungen
gezdhlt, weil sie dem Gleichheitsgrundsatz hinsichtlich der gegenseitigen Verteilung
entsprechen; zu den Sittengeboten gehdren sie deshalb nicht, weil ihre genauen
Bestimmungen nicht naturrechtlich in das Herz des Menschen eingeschrieben sind,
und zu den Kultvorschriften nicht, weil ihnen — im Unterschied zum Sabbatgebot und
zu der Beschneidungsvorschrift — der zeichenhafte Hinweischarakter fehlt (Antwort
und zu 2). Dass aber hinsichtlich der Verteilung geistlicher und weltlicher Giiter nur
fiir letztere genaue Bestimmungen erfolgen, wird damit erklart, dass die geistlichen
Giiter nicht teilweise, sondern nur als ganze gespendet werden konnen. Der Einwand,
die Auferlegung des Zehnten habe fiir die Heidenchristen in den Anfangen des Chris-
tentums eine zusatzliche Belastung bedeutet und somit den Bestimmungen des Jeru-
salemer Apostelkonzils widersprochen, weshalb der Zehnte eben nicht mehr fiir die
Christen verbindlich sein kénne, wird zuriickgewiesen und demgegeniiber festge-
stellt, dass es fiir die Glaubigen keineswegs schwer sei, den Zehnten zu entrichten
(zu 4). Die materielle Belastung, die der Zehnte fiir den Grof3teil der mittelalterlichen

349 Vgl. Hodl, Evangelische Rite, 131 ff; Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 3, 499 ff.
350 Vgl. Liermann, Abgaben, 331ff.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =——— 2439

Gesellschaft darstellte, wird damit nicht bestritten, wohl aber in einer geistlichen Per-
spektive relativiert.

Kapitel 4: Wovon muss der Zehnte gegeben werden?

Artikel 1: Muss von schédndlich Erworbenem der Zehnte gegeben werden? [Nr. 496]
Zundchst wird zwischen personenbezogenen Zehnten und solchen, die an Grundbe-
sitz gebunden sind, unterschieden und dann hinsichtlich der personenbezogenen
Zehnten noch einmal dahingehend differenziert, ob Eigentumsrechte iibertragen
wurden oder nicht. Im ersten Fall — wie bei Prostituierten oder Betriigern — seien
die betreffenden Personen zur Entrichtung des Zehnten verpflichtet,>* wihrend es
jedoch der Kirche nicht gestattet sei, ihn anzunehmen, damit nicht der Anschein
erwecket werde, dass die Kirche das siindhafte Vergehen dieser Personen billige
(Antwort). Sollte eine solche Person aber ihr Leben dndern und Bufle tun, kénne
die Kirche auch fiir das, womit diese Person frither Geld erworben hat, den Zehnten
annehmen. Wurde das Eigentumsrecht nicht iibertragen — wie im Fall des Diebstahls,
der Simonie, d. h. des verbotenen Erwerbes kirchlicher Amter, oder des Wuchers — sei
niemand verpflichtet, den Zehnten zu erstatten, und diirfe die Kirche diesen auch
nicht annehmen. Hinsichtlich des Zehnten, der an Grundbesitz gebunden ist, sei hin-
gegen jeder Mensch ohne Unterschied zur Entrichtung des Zehnten verpflichtet und
die Kirche auch zu dessen Annahme befugt; das wird unter Berufung auf eine Dekre-
tale Papst Alexanders III. (1100/1105, 1159-1181) ausdriicklich auch fiir Juden, denen
Land gehort, festgestellt.

Artikel 2: Stehen die Personalzehnten in der Vorschrift? [Nr. 497]

Die komplexe kirchenrechtliche Diskussion zu dieser Frage,*? die in der Gegeniiber-
stellung der Pro- und Contra-Argumente mit den Auffassungen von Papst Innozenz
III. einerseits und Papst Coelestin III. (um 1106, 1191-1198) andererseits umrissen ist,
wird von der Summa Halensis in der Weise aufgegriffen, dass zwischen regionalen
Gebrduchen und der grundsitzlichen Verpflichtung, einen notleidenden Priester
zu versorgen, unterschieden wird (Antwort). Das konkrete Beispiel von stadtischer
Bevolkerung auf Meeresinseln, die kein Landbesitz hat, wirkt allerdings sehr konst-
ruiert und wenig realistisch.

351 Zur kirchenrechtlichen Begriindung dieser Auffassung vgl. Laurent-Bonne, La dime des prosti-
tuées, 243 ff.
352 Vgl. Schmdckel, De decimis, 420 ff.



2440 — Kommentar [Nr. 499-500]

Artikel 3: Stehen die landbezogenen Kleinzehnte in der Vorschrift? [Nr. 498]

Da der Kleinzehnt im Mittelalter zusitzlich zu dem Grof3zehnt eingefiihrt wurde,
bedurfte es einer besonderen Begriindung, warum er als verpflichtend angesehen
werden sollte. Die Summa Halensis weist dafiir erneut auf die regionalen Gebrduche
sowie den Grundsatz der Versorgung notleidender Priester hin (Antwort). Die unter-
schiedliche Legitimation fiir den Grof3zehnt einerseits und den Kleinzehnt anderer-
seits wird hierbei mit der Differenz zwischen einer Vorschrift und einem Rat gleichge-
setzt (zu 1). Entsprechend wird auch die neutestamentliche Referenzstelle Mt 23,23 so
interpretiert, dass sie entweder auf die Zeit des Gesetzes zu beziehen oder im Sinne
einer Angemessenheit zu verstehen sei (zu 2). Die Ubertragung der Vorschriften zu
den Zehnten auf die vierzigtdgige Fastenzeit, wie sie Gregor 1. vollzog, wird von der
Summa Halensis nicht als eine explizite Schlussfolgerung aus einem Gesetz verstan-
den, sondern als eine durchaus angemessene Interpretation biblischer Exempel;
der verpflichtende Charakter der Fastenvorschriften ergebe sich mithin erst aus der
Anordnung der Kirche (zu 3). Der Einwand, die Bauern miissten nur einmal im Jahr
den Zehnten entrichten, auch wenn sie ihren Garten oder Acker in der iiblichen
Fruchtwechselfolge mehrfach in einem Jahr bewirtschaften,>? wird wiederum mit
der Unterscheidung zwischen einer Vorschrift und einem Rat beantwortet (Lsung).

Kapitel 5: Wann muss der Zehnte gegeben werden? [Nr. 499]

Die ausfiihrliche Erérterung der einzelnen Fragen zum Zeitpunkt fiir die Entrichtung
des Zehnten spiegelt nicht nur die vielfaltigen Konfliktfdlle im wirtschaftlichen Alltag
wider, sondern auch die unterschiedlichen Interessen der betroffenen Personen und
Institutionen — wihrend die Kirche darum besorgt war, ihren ,,Nutzen®, d.h. ihren
Gewinn zu maximieren, versuchten diejenigen, die den Zehnt entrichten mussten, die
eigene Belastung zu minimieren, indem sie zuvor die Tagelohner und Knechte ent-
lohnten oder Unkosten und Steuern von dem Gesamtbetrag der Einkiinfte abzogen.
Die Summa Halensis stellt dazu in Ankniipfung an die Dekretale Papst Innozenz’ I1I.
,Uber die Zehnten und Erstlinge‘ eindeutig fest, dass personenbezogene Zehnte am
Jahresende zu bezahlen seien, hingegen Zehnte, die auf den Grundbesitz bezogen
sind, unmittelbar nach der Ernte entrichtet werden miissten (Antwort). Dabei wird
in steuerrechtlicher Hinsicht zwischen den Einkiinften eines landwirtschaftlichen
Betriebs, bei denen die Lohne beriicksichtigt werden, und einer allgemeinen Grund-
besitzsteuer unterschieden, wie sie der Kirche zustehe (zu II 1). Auch werden Fragen
im Zusammenhang mit einem Eigentiimerwechsel im Sinne des zuvor aufgestellten
Grundsatzes beantwortet (zu III). Der Einwand, ein weltlicher Herr sei aufgrund der
Trennung von Geistlichem und Weltlichem befugt, zunéchst Steuern und Abgaben
von den zehntpflichtigen Einkiinften abzuziehen, wird mit der prinzipiellen Fest-

353 Vgl. van Houtte, Europdische Wirtschaft und Gesellschaft von den grofien Wanderungen bis zum
Schwarzen Tod, 31 ff; Gilomen, Wirtschaftsgeschichte des Mittelalters, 63 ff.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =——— 2441

stellung zuriickgewiesen, dass auch weltlicher Besitz dem himmlischen Besitzrecht
Gottes unterworfen sei; deshalb miisse der Zehnte dem Priester als dem ,,Stellvertre-
ter Gottes“ ohne Abziige erstattet werden, damit die Kirche keine finanziellen Ein-
buflen erleide und sie ,,den Gefahren fiir die Seelen entgegentreten®, d. h. Steuerbe-
trug vorbeugen konne (zu IV). Bei Diebstahl von geernteten Friichten wird die Hohe
des Zehnten davon abhdngig gemacht, ob der Eigentiimer die Sorgsamspflicht hat
walten lassen (zu V). Falls Giiter verkauft wurden, ohne dafiir den filligen Zehnten
zu entrichten, wird es der Kirche anheimgestellt, ob sie den Zehnten vom Verkaufer
oder vom Kédufer einfordert, wahrend ein doppeltes Abkassieren ausdriicklich unter-
sagt wird (zu VI). Die abschlieBenden Ausfiihrungen zur gegenseitigen Verpflichtung
von Verkdufer und Kaufer bringen das moralische und juristische Prinzip von ,Treu
und Glauben‘ zur Geltung und verweisen fiir den Fall eines Verstofles gegen dieses
Rechtsprinzip auf die Notwendigkeit der Bufie. Diese erhilt iiber den materiellen
Schadensersatz hinaus eine theologische Bedeutung, insofern vom ,,Gerichtshof der
Buf3e“ die Rede ist (ebd.), womit zum einen das Gewissen — als das ,innere Tribu-
nal‘ — der beteiligten Personen gemeint ist und zum anderen die Kirche im Rahmen
des BufBsakraments die Rolle des Richters in Person des Beichtvaters iibernimmt.>*

Kapitel 6: Wem muss der Zehnte gegeben werden?

Artikel 1: Diirfen Laien Zehnte nehmen? [Nr. 500]

Wihrend das Decretum Gratiani Laien den Besitz von Zehnten grundsétzlich verbot,>*®
verweist die Summa Halensis auf die zeitgendssische Auffassung der Kanonistik,
wonach Laien nur die Neuerwerbung von Zehnten verboten war und dieses Verbot
ab dem Vierten Laterankonzil 1215 gelten sollte (L6sung). Fiir die Zeit davor hief3 das
nach dieser kanonistischen Sicht, die auf eine Dekretale Papst Innozenz’ III. Bezug
nahm, dass der Zehnte insbesondere Soldaten gewadhrt und von diesen auch recht-
maflig behalten werden konnte, wenn sie die Kirche als ,treue Vasallen‘ verteidigten
(Losung). Die entgegengesetzte Ansicht der Kirchenrechtsgelehrten, dass das Verbot,
den Zehnten an Laien zu verkaufen oder zu verpachten, zu allen Zeiten galt, wird
auch von der Summa Halensis referiert, ohne dass eine eigene Positionierung erfolgt.
Die Begriindung, die Papst Innozenz III. fiir seine Dekretale anfiihrte, indem er auf
den ,,allgemeinen Brauch, ,der der beste Ausleger des Gesetzes ist‘“ (2), verwies, wird
jedoch ausdriicklich in Frage gestellt und demgegeniiber der Vorrang des Kirchen-
rechts vor einem Gewohnheitsrecht betont (zu 2). Dem Einwand, die Kirche billige
die rechtmiBige Ubertragung des Zehnten an Laien stillschweigend, wenn sie diesen
nicht zuriickfordere, wird entgegengehalten, dass die Kirche ,,heilsam und verdienst-
voll“ handele, wenn sie von der Riickforderung des Zehnten absehe, um so eine Kir-

354 Vgl. Angenendt, Geschichte der Religiositdt im Mittelalter, 630 ff.
355 Vgl. Decretum Gratiani, C. 16, q. 7, c. 1 (ed. Friedberg, Bd. 1, 800).



2442 —— Kommentar [Nr. 500-505]

chenspaltung zu vermeiden (zu 3). Das Sonderrecht, das den katalonischen Solda-
ten vom Apostolischen Stuhl dafiir gewdhrt wurde, dass sie im Dienste des Grafen
von Barcelona, Jakob I., genannt der Eroberer (1208, 1213-1276), fiir die Vertreibung
der Sarazenen und damit die ,Reconquista‘ zugunsten des Christentums sorgten,
wird anerkannt und zugleich eingeschérft, dass es nicht misshbraucht werden diirfe
(Losung zu III 1). Untersagt wird zudem die Ausweitung dieses Privilegs, sodass bei-
spielsweise Zehnte, die fiir neue Steinbriiche erhoben werden kénnten, nicht den Sol-
daten, sondern der Kirche zustiinden (zu III 2).

Artikel 2: Diirfen Ordensangehdrige Zehnte nehmen? [Nr. 501]

Ordensleuten wird das Recht zugesprochen, Zehnte in Besitz zu nehmen, wenn das
mit kirchlicher Autoritdt geschieht und nicht Besitzrechte anderer Kirchen verletzt
werden (Losung). Begriindet wird dieses zum einen damit, dass sie ebenso wie die
Priester zum Stand der Leviten gehdrten (zu 1). Zudem seien sie als Kirchenpatrone
dazu verpflichtet, Priester einzusetzen und mit einer angemessenen Pfriinde zu ver-
sorgen (zu 2) - womit die bedeutende Rolle der Kloster im mittelalterlichen Kirchen-
patronat unterstrichen wird. Im Zusammenhang mit den geistlichen Aufgaben, die
von Ordensangehoérigen wahrgenommen werden, wird auch ihre Bedeutung bei der
Verteidigung des christlichen Glaubens hervorgehoben, wobei die Templer und Hos-
pitaliter explizit genannt werden (zu 3), d. h. zwei Ritterorden, von denen der eine —
der Templerorden — 1118 in Folge des Ersten Kreuzzuges gegriindet wurde,**” wihrend
bei den ,Hospitalitern vor allem an die Johanniter und die Lazariten zu denken ist,
die sich urspriinglich karitativen Aufgaben widmeten.>*®

Artikel 3: Diirfen Kleriker, die ausreichend haben, wovon sie leben kdnnen, Zehnte
nehmen? [Nr. 502]

Falls Kleriker selbst ausreichend versorgt waren, durften sie nach Auffassung der
Summa Halensis den Zehnten nicht fiir den eigenen Gebrauch verwenden, sondern
nur verwalten, um damit Arme zu unterstiitzen oder ,niitzliche Einrichtungen der
Kirche“ zu fordern (Antwort).

Artikel 4: Darf eine Kirche die Zehnten vom Territorium oder einer Person einer
anderen Kirche nehmen? [Nr. 503]

Die Summa Halensis referiert zundchst die Ansicht Wilhelms von Auxerre, dass es
einem Bischof erlaubt sei, den Besitzanspruch auf einen Zehnten von einem anderen
Bistum zu kaufen, wenn dieses {iber geniigend Mittel verfiige, ihren Unterhalt auch

356 Vgl. Engels, Jakob I. ,der Eroberer‘, 281f.
357 Vgl. Demurger, Die Templer, 17 ff.
358 Vgl. Riley-Smith, Johanniter, 613 ff; Legras, Lazariten, 1774.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2443

ohne diesen Zehnten zu bestreiten. Dagegen werden dann aber zwei Dekretalen Papst
Alexanders III. und Papst Innozenz’ IIl. angefiihrt und wird daraus im Anschluss an
die Beichtsumme des Raimund von Penafort die Schlussfolgerung gezogen, dass
ein solcher Verkauf nicht erlaubt sei, auf3er der Besitz, fiir den dieser Zehnt erstattet
werden miisste, liege aufierhalb irgendeiner Pfarrei des Bistums. Darin spiegelt sich
die historische Situation wider, in der die kirchenorganisatorische Struktur noch nicht
von dem Prinzip eines territorialen Flichenstaates bestimmt wurde.?*® Nach dieser
grundsdtzlichen Kldarung werden noch drei spezielle Fragen erortert, um damit zum
einen aufzuzeigen, dass die personenbezogenen Zehnten immer an den Wohnsitz
gebunden sind, wahrend bei den Zehnten, die fiir den Ertrag von Grundbesitz anfal-
len, nach der lokalen Gewohnheit entschieden werden soll, welcher Gemeinde sie zu
Gute kommen, wenn Wohnsitz und Grundbesitz nicht in derselben Gemeinde liegen
(Losung zu I). Weiterhin wird fiir den Fall, dass Schafe in unterschiedlichen Gemein-
den geweidet werden, festgestellt, dass jeweils der Gemeinde der Zehnte zusteht, in
der sich die Schafe bei der Schur aufhalten (zu II); und sollte der Pferch auf3erhalb der
Gemeinde liegen, in der die Schafe geweidet werden, stehe ihr dennoch der Zehnt fiir
Milch, Heu und Wolle zu (zu III).

Artikel 5: Miissen den Armen Zehnte zugeteilt werden? [Nr. 504]

Die alttestamentliche Vorschrift, wonach der Zehnte den Armen jedes dritte Jahr aus-
geteilt werden musste, wird als ein ,,Gebot unvollkommener Frémmigkeit“ angesehen,
das seinem Wortlaut nach zur Zeit der Gnade nicht mehr verbindlich sei, wihrend es
in seiner ,Substanz“ nunmehr eine Erweiterung erfahren habe und deshalb gemaf3
der Forderung Jesu, jedem zu geben, der um etwas bittet, insofern radikalisiert werde,
als ein Christ alles geben soll, was er nicht zum eigenen Lebensunterhalt bendotigt
(Antwort). Die Verpflichtung der Kirche zur Fiirsorge fiir die Armen wird noch durch
den Verweis auf den ,,Uberfluss“ an Einkiinften und weltlichem Besitz der Kirche ver-
starkt (zu 3).

Artikel 6: Muss dem Herrn Papst der Zehnte von den Zehnten gezahlt werden?

[Nr. 505]

Zu der Frage, ob die Priester dazu verpflichtet sind, dem Papst nach dem Vorbild von
Num 18,26.28 f den Zehnten vom Zehnten zu zahlen, wird von der Summa Halensis
nicht abschlief3end beantwortet, vielmehr werden nur die beiden unterschiedlichen
Positionen in der Kanonistik referiert. So vertreten die einen die Auffassung, dass
dem Papst solches nicht zustehe, weil er den Zehnten aus dem eigenen Bistum erhalte

359 Vgl. Feine, Kirchliche Rechtsgeschichte, Bd. 1, 402ff.



2444 — Kommentar [Nr. 506-509]

und ihm dariiber hinaus Regalien, d. h. konigliche Sonderrechte,?*® von den Kaisern
iibertragen wurden, die ihm ausreichenden Unterhalt gewdhrten; zudem gehorten
ihm alle Giiter der Kirche und kénne er davon so viel verlangen, wie er wolle, und
bediirfe er deshalb gar nicht des Zehnten (Antwort). Dem gegeniiber steht die andere
Auffassung, wonach der Zehnte vom Zehnten dem Papst zustehe, wenn dieser ihn
einfordere und das fiir die Kirche auch notwendig sei (ebd.).

Kapitel 7: Wer ist dazu verpflichtet, den Zehnten zu geben?

Artikel 1: Sind alle, die nicht levitischen Standes sind, zum Zehnten verpflichtet?

[Nr. 506]

In Ubereinstimmung mit dem Decretum Gratiani wird festgestellt, dass alle Laien,
auch diejenigen, die selber Not leiden, verpflichtet sind, den Zehnten zu erstatten;
jedoch sollen die Priester ihrer Aufgabe der Armenfiirsorge gerecht werden und
deshalb, wenn sie selbst reich sind, einem Notleidenden den Zehnten ,,zuriickschen-
ken“ (Antwort).

Artikel 2: Sind Kleriker zu Zehnten verpflichtet? [Nr. 507]

Auf der Grundlage der eingehenden Erdrterung, die zuvor zum Besitzrecht von Kle-
rikern erfolgte,*! wird in diesem Artikel dargelegt, dass Kleriker fiir den Besitz, den
sie im Dienst der Kirche verwalten, keinen Zehnten entrichten miissen (Antwort zu 1).
Diese Regelung soll nicht nur fiir die Regularkanoniker gelten, d.h. die Chorherren
einer Stiftskirche, die die Ordensgeliibde abgelegt haben, sondern auch fiir die Sdku-
larkanoniker, d. h. die Kleriker, die keine Ordensgeliibde abgelegt haben. Fiir den Fall,
dass ein Kleriker Besitz geerbt oder erworben hat, werden aus der Kanonistik zwei
Positionen referiert, wonach er entweder generell zur Erstattung des Zehnten ver-
pflichtet ist oder nur dann, wenn der Zehnte einer Kirche zusteht, der er selbst nicht
dient (ebd.). Beide Positionen nehmen damit — wenn auch unterschiedlich rigide — zu
dem Problem Stellung, dass Sakularkanoniker oftmals Pfriinde aus ihrer Tatigkeit als
Chorherren zusitzlich zu ihrem Privatbesitz anhduften und ihre liturgischen sowie
seelsorgerlichen Aufgaben vernachlissigten.36?

360 Vgl. Higermann, Regalien, 556 ff; Lalou, Regalien. II. Frankreich, 558 f. - Im unmittelbaren Kon-
text der Summa Halensis kam es 1220 zu der ,Confoederatio cum principibus ecclesiasticis‘ (,Biindnis
mit den Fiirsten der Kirche*), die Kaiser Friederich II. mit den deutschen Bischofen schloss und mit
der er diesen wichtige Regalien iibereignete, damit sie im Gegenzug die Konigswahl seines Sohnes
Heinrich (VIL.) (1211-1242) unterstiitzten (vgl. MGH Const. 2, 8691 [Nr. 73]; Stiirner, Dreizehntes Jahr-
hundert, 204 ff).

361 Vgl. Summa Halensis III Nr. 488 (ed. Bd. IV/2, 716a-718b; in dieser Ausgabe S. 1476-1485).

362 Vgl. Schieffer, Kanoniker, 903f.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2445

Artikel 3: Sind Ordensangehdrige zu den Zehnten verpflichtet? [Nr. 508]

Mit dem Verweis auf ein Privileg Papst Hadrians IV. (um 1100/1120, 1154-1159) und
zwei Dekretalen Papst Alexanders III. wird in dieser Frage zwischen den ,,weiflen
Monchen®, d.h. den Zisterziensern, sowie den Ritterorden der Templer und Hospi-
taliter einerseits und den ,,schwarzen Monchen“, d.h. den Benediktinern, sowie
allen anderen Ordensleuten andererseits unterschieden. Wahrend Letztere fiir allen
Besitz mit Ausnahme von Neubriichen, Garten und Nahrungsmitteln fiir Tiere den
Zehnten abgeben miissen, sind die Zisterzienser, Templer und Hospitaliter dazu
nur verpflichtet, wenn sie ihren Besitz nicht selbst bewirtschaften, sondern weiter-
verpachten (Antwort). Allerdings gelte auch das nur fiir Lindereien, die sie bereits
vor dem Vierten Laterankonzil 1215 besafien, wahrend fiir neu hinzugekommenen
Besitz der Zehnte entrichtet werden miisse, wenn nicht mit der Kirche, der dieser
Zehnt zustehe, eine andere Vereinbarung getroffen worden sei. Der Einwand, diese
Orden seien auch vorher schon ,,nach dem Gesetz Gottes“ zum Zehnten verpflichtet
gewesen, wird zuriickgewiesen, indem der besondere Charakter dieser Rechtssatzung
geltend gemacht wird, sodass ein Papst sehr wohl ein solches Privileg habe verleihen
konnen (ebd.). Die Summa Halensis weist jedoch im Anschluss an die Beichtsumme
des Raimund von Penafort darauf hin, dass es immer auch Situationen geben konne,
in denen dieses Privileg nicht schiitze, wie im Fall einer vertraglichen Regelung oder
einer starken Beschddigung der Pfarrkirche, in deren Gemeinde einer der genannten
Orden Landereien bewirtschafte, sowie bei der stillschweigenden Entrichtung des
Zehnten.

Kapitel 8: Kauf und Riickkauf der Zehnten

In diesem Kapitel wird erortert, inwieweit der Kauf der Zehnten, der in der Wirt-
schaftsgeschichte des Mittelalters eine grof3e Rolle spielte, in theologischer und kir-
chenrechtlicher Perspektive gestattet war. Die ersten beiden Artikel greifen dabei auf
Ausfiihrungen im zweiten Teil der Summa Halensis zuriick.>®

Artikel 1: Kann man die Zehnten kaufen? [Nr. 509]

Mit der Unterscheidung zwischen dem Zehnten als Rechtstitel und dem daraus resul-
tierenden Nutzen bzw. Ertrag wird begriindet, dass ein Zehnter nur hinsichtlich seines
materiellen Ertrages gekauft werden kann (Losung). Hingegen miisse der Kauf oder
Verkauf des Rechtstitels als Simonie verurteilt werden (a), d.h. er sei mit dem Kauf
eines kirchlichen Amtes gleichzusetzen, den die Kirche seit dem Investiturstreit —
wenn auch ohne wirklichen Erfolg — bekdmpfte.>** Der Einwand, es miisse dann
generell verboten sein, Besitz der Kirche zu verkaufen bzw. zu kaufen, wird zuriick-

363 Vgl. Summa Halensis II-1I Nr. 838-839 (ed. Bd. III, 802a—804b).
364 Vgl. ebd., III Nr. 384 (ed. Bd. IV/2, 569a—570b; in dieser Ausgabe S. 938f).



2446 —— Kommentar [Nr.510-513]

gewiesen, indem geradezu ontologisch zwischen dem Zehnten als einem Rechtstitel,
der an geistliche Gaben der Kirche gekniipft und deshalb essentiell mit ihr verbunden
ist, und anderen Einkiinften, die eben nicht wesenhaft, sondern ,akzidentiell‘ mit der
Kirche verkniipft sind, unterschieden wird (zu 2).

Artikel 2: Kénnen die Zehnten erlaubterweise von Laien zuriickgekauft werden?

[Nr. 510]

Die Summa Halensis referiert aus dem Decretum Gratiani die unterschiedlichen Posi-
tionen, die in der Kanonistik zu dieser Frage bezogen wurden: Wahrend einige Kir-
chenrechtsgelehrte einen solchen Riickkauf als Simonie verurteilten, hielten andere
das fiir legitim, wenn damit Schaden vermieden werden sollte (Antwort). Einen
Mittelweg beschritten wiederum diejenigen, die den Riickkauf vertragsrechtlich fiir
verboten erkldrten, jedoch der bischoflichen Autoritdat das Recht zusprachen, hier
Ausnahmen zu erlauben, wenn es in der Sache notwendig sei (ebd.). Eine eigene Stel-
lungnahme der Summa Halensis zu diesen unterschiedlichen Ansichten unterbleibt.

Artikel 3: Kann man die Zehnten gegen ein Pfand nehmen? [Nr. 511]

Im Anschluss an die Beichtsumme des Raimund von Pefiafort wird die Verpfandung
von Zehnten fiir grundsatzlich erlaubt erklért, da sie nicht als Zinsnahme und somit
als Wucher angesehen wird (L6sungen zu I-II).

Zweiter Abschnitt: Die Erstlingsfriichte

Mit den Erstlingsfriichten wurden im Alten Testament die Ernteopfer bezeichnet, die
vom Wochenfest bis zum Laubhiittenfest im Tempel dargebracht wurden. In diesem
Abschnitt wird nun die Frage erortert, ob diese Vorschrift und Sitte des Judentums
auch noch fiir die Christen verbindlich ist.

Kapitel 1: Stehen die Erstlingsfriichte in der Vorschrift? [Nr. 512]

Zundchst werden die alttestamentlichen Schriftstellen und die kirchenrechtlichen
Bestimmungen, die fiir die Verbindlichkeit dieser Rechtssatzung sprechen, referiert.
Anschlieflend werden drei Gegenargumente angefiihrt, von denen das erste auf
den Zeichencharakter der Erstlingsfriichte verweist, wihrend das zweite den Status
einer Rechtssatzung bestreitet und stattdessen von einem Gebot des Sittengeset-
zes ausgeht, das im Christentum in Form von Spenden befolgt werde — was von der
Summa Halensis direkt widerlegt wird, indem im Blick auf die Zehnten der prinzi-
pielle Unterschied zwischen einem Rechtsanspruch und freiwilligen Spenden aufge-
zeigt wird; das dritte Gegenargument betrachtet die Bestimmungen zu den Erstlings-
friichten hingegen als Bestandteil des Naturrechts. Die Summa Halensis beantwortet
die Frage so, dass die Substanz, d.h. der wesenhafte Kern dieser Vorschrift natur-
rechtlich abgeleitet wird, wahrend ihre konkrete Bestimmung als eine Rechtssatzung



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2447

angesehen und sie hinsichtlich ihrer besonderen ,Inspiration‘ wiederum als zeichen-
hafte Vorschrift betrachtet wird (Antwort). Dieser Zeichencharakter wird dann im
Zusammenhang mit der Vertreibung des Menschen aus dem Paradies so erklart, dass
die Wiederherstellung des ,himmlischen Erbes‘, d.h. der urspriinglichen Beziehung
des Menschen zu Gott, in der Darbringung der Erstlingsfriichte préfiguriert werden
soll. Damit im Einklang steht auf der Ebene der Zeichen die Darbringung der Zehnten,
insofern sich darin die himmlische Gemeinschaft mit den Engeln spiegele. Diese zei-
chentheoretische Unterscheidung von Erstlingsfriichten und Zehnten wird noch in
naturrechtlicher Perspektive vertieft, indem - unter Anwendung des klassischen
Ursachenschemas — ihre jeweilige Relation zu Gott als dem Urheber und Ursprung
des Guten bzw. dessen Bewahrer und Ziel herausgestellt wird. Fiir die Ausgangsfrage
hat dieser Losungsansatz zur Folge, dass die alttestamentliche Bestimmung zu den
Erstlingsfriichten in ihrem Zeichencharakter fiir das Christentum keine Geltung mehr
hat, wihrend sie als Rechtssatzung fiir verbindlich erklart wird, weil sie ,,zum 6ffent-
lichen Nutzen eingerichtet worden® sei (Antwort). Da nun aber alle Rechtssatzungen
»der Entscheidungsgewalt der Kirche {iberlassen worden“ seien, habe diese immer im
Blick auf das ,,Wohl der Gemeinschaft* dariiber zu befinden, ob die Vorschrift zu den
Erstlingsfriichten bewahrt, ndher spezifiziert oder gegebenenfalls gedndert werden
miisste (ebd.). Dabei gelte es bestehendes Gewohnheitsrecht ebenso zu beachten wie
die generelle Verpflichtung zur Versorgung armer Priester.

Kapitel 2: Wieviel muss die Erstlingsfrucht sein? [Nr. 513]

Im Anschluss an das vorangegangene Kapitel und in Ubereinstimmung mit der
Beichtsumme des Raimund von Pefiafort wird zu der Einzelfallentscheidung, welchen
Umfang die Erstlingsfriichte haben sollen, auf das Gewohnheitsrecht verwiesen. Fiir
den Fall, dass eine Kirche hier nicht auf bestehendes Gewohnheitsrecht zuriickgrei-
fen kann, solle sie sich an der Nachbargemeinde orientieren und eher eine mittlere
Grolenordnung anstreben, aufier wenn die Armut des Priesters eher eine grofiere
Zuwendung verlange.

Dritter Abschnitt: Die Spenden

Von den Spenden, die in diesem Abschnitt betrachtet werden und die fiir die Fr6m-
migkeitspraxis wie auch die materielle Ausstattung der Kirche von grofier Bedeutung
waren,>® werden die alttestamentlichen Opfer ausgenommen, die im Zusammen-
hang der Kultvorschriften ertrtert werden.?® Fiir die Frage, von wem eine Spende

365 Vgl. Meyer, Oblation, 1338.
366 Vgl. Summa Halensis III Nr. 537 (ed. Bd. IV/2, 814a-818b; in dieser Ausgabe S. 1828-1843).



2448 — Kommentar [Nr. 514-516]

angenommen werden muss, wird auf die Ausfiihrungen zu den Rechtssatzungen iiber
die ehrlosen Personen sowie die zu Unrecht erworbenen Zehnten verwiesen.3¢’

Kapitel 1: Stehen die Spenden zur Zeit der Gnade in der Vorschrift? [Nr. 514]

Die Summa Halensis unterscheidet drei Arten von Spenden an die Kirche: einmalige
Schenkungen von Lebenden, testamentarisch verfiigte Schenkungen sowie tdgliche
Spenden an den Altar oder den Priester (Antwort). Wahrend die ersten beiden Arten
im Anschluss an das Kirchenrecht fiir verbindlich erklart werden, wird hinsichtlich
der taglichen Spenden auf die unterschiedlichen Ansichten der Kirchenrechtsgelehr-
ten verwiesen, ob solche Spenden als verpflichtend sind oder freiwillig geschehen
konnen. Allerdings wird fiir den Fall, dass ein Gewohnheitsrecht existiert oder ein
verarmter Priester auf Unterstiitzung angewiesen ist, die Verpflichtung zu taglichen
Spenden betont. Jedoch wird den Priestern ausdriicklich untersagt und als Simonie
verurteilt, fiir sakramentale Handlungen Geld zu verlangen. Im Bereich der Sakra-
mente diirfe somit nicht auf bestehende Gewohnheiten rekurriert werden, wenn-
gleich der Ortsbischof bestimmen kénne, dass Spenden, die bislang aus Gewohnheit
fiir den Vollzug sakramentaler Handlungen eingetrieben wurden, auch weiterhin von
den Laien gegeben werden miissen, ohne dass ihnen aber die Sakramente vorenthal-
ten werden diirften (ebd.).

Kapitel 2: Wem muss eine Spende gegeben werden? [Nr. 515]

In diesem Kapitel wird die Frage erortert, ob nur Priestern, die fiir die Seelsorge
zustandig waren, gespendet werden miisse. Damit riickt aber nicht das im Spatmit-
telalter virulente Problem in den Mittelpunkt, dass es neben den Priestern, die sich
in ihrer Gemeinde der Seelsorge widmeten, auch solche gab, die aufgrund von Stif-
tungen allein den Altardienst bei Privat- und Winkelmessen versahen, sondern der
Summa Halensis geht es insbesondere um die Klarung der Frage, ob neben den Pries-
tern auch den Monchen Spenden gegeben werden durften. Dass der Hinweis auf die
,Seelsorge* somit eher im Sinne der kirchenrechtlichen Terminologie zu verstehen ist,
wird auch dadurch deutlich, dass in erster Linie doch der Altardienst der Priester in
den Blick kommt und deshalb auch denen, die daran mitwirken, ein Anteil an den
Spenden zugesprochen wird (Antwort). Fiir die M6nche — und somit auch die Autoren
der Summa Halensis - ergibt sich daraus, dass sie ebenfalls Spenden entgegenneh-
men diirfen, insoweit sie entweder bei dem Altardienst mitwirken oder selbst in einer
Gemeinde als Seelsorger titig sind (zu 2).

367 Vgl. ebd., Nr. 486 u. 496 (ed. Bd. 1V/2, 712a-715b.733a-734b; in dieser Ausgabe S. 1460-1473.
1536-1543).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =—— 2449

Dritte Abteilung: Die Kultvorschriften

Der dritte und letzte Teil der Ausfiihrungen zum mosaischen Gesetz befasst sich mit
den Kultvorschriften. Er gliedert sich in sechs Abschnitte, in denen zunachst die
Bedeutung und die Begriindung der Kultvorschriften erdrtert sowie ihre Differenzie-
rung aufgezeigt wird, bevor dann speziell die Kultvorschriften, die zur Unterschei-
dung von Unreinheiten gehoren, und der Opferritus betrachtet werden und schlief3-
lich die grundlegende Frage nach der Verbindlichkeit der Kultvorschriften fiir die
Christen beantwortet wird. Weil deren Verbindlichkeit prinzipiell bestritten wird,
steht insgesamt eine religionsgeschichtliche Betrachtungsweise im Vordergrund, die
den Sinn und Zweck der alttestamentlichen Kultvorschriften aus ihrem Nutzen fiir
das Judentum zu erkldren sucht. Dabei dominiert ein negatives Geschichtshild des
alttestamentlichen Judentums und korrespondiert damit ein tiefgreifender Antijuda-
ismus, wie er in der Entstehungszeit der Summa Halensis weit verbreitet war. Ange-
sichts der Bedeutung und der vielfiltigen Auspragungen kultischer Praktiken in der
Liturgie wie auch der Alltagsfrommigkeit des mittelalterlichen Christentums kommen
in diesem Abschnitt auch grundlegende Aspekte der Kirche als Heils- und Rechtsins-
titution in den Blick.>%®

Erste Frage: Die Bedeutung der Kultvorschriften

Kapitel 1: Gibt es in den Kultvorschriften insgesamt eine wdrtliche Bedeutung?

[Nr. 516]

Mit dieser Frage kniipft die Summa Halensis an eine Problemstellung an, die bereits
in der theologischen Prinzipienlehre der Prima Pars erértert wurde.>® Die Aufstel-
lung der Argumente, die dafiir sprechen, dass die Kultvorschriften wortlich zu ver-
stehen sind, entspricht weitgehend dem Gesetzestraktat Wilhelms von Auvergne.’”°
Wird hier auf verschiedenen Unstimmigkeiten hingewiesen, die sich bei der entge-
gengesetzten Annahme ergdben, insofern dann die Sprache missbraucht, die Lehre
betrogen und somit die Vermittlung des gottlichen Gesetzes grundsétzlich in Frage
gestellt wiirde (1-6), so wird dem die Auffassung des Ps.-Dionysius gegeniibergestellt,
wonach das Geheimnis der gottlichen Wahrheit immer nur verschleiert zur Sprache
gebracht werden konne (a). Dieser Auffassung folgt die Summa Halensis und begriin-
det zunichst die ,verschleierte Sprache“ der Kultvorschriften mit der verborgenen
Wahrheit Gottes und der Schwiche des menschlichen Verstandes (zu 1). Der Einwand,
damit werde die Lehre getduscht, wird mit dem Verweis auf Mt 5,29 widerlegt, was
zeigen soll, dass auch im Neuen Testament nicht alles wortlich zu verstehen sei (zu 2).
Zudem widerspreche es nicht der Weisheit des gottlichen Gesetzgebers, in Ritseln zu

368 Vgl. Angenendt, Geschichte der Religiositat im Mittelalter, 351 ff.
369 Vgl. Summa Halensis I Nr. 6-7 (ed. Bd. I, 10a-13b).
370 Vgl. Wilhelm von Auvergne, De legibus c.15 (Opera omnia I, 46a-47a).



2450 — Kommentar [Nr. 517-518]

sprechen, da die Ungebildeten seine Vorschriften gar nicht verstehen sollten, sondern
nur die Weisen und diejenigen, ,,die die Wahrheit aufnehmen kénnen* (zu 3), was
auch in den Gleichnissen Jesu zum Ausdruck komme (zu 4). Nicht zuletzt habe Mose
selbst auf die geistliche Bedeutung des von ihm iiberbrachten Gesetzes hingewiesen
(zu 5). Insgesamt ergebe sich daraus, dass nur einige wenige Vorschriften der mosa-
ischen Zeremonialgesetzgebung wortlich zu verstehen seien, wihrend die Mehrzahl
neben der wortlichen auch noch eine geistliche Bedeutung habe (zu 6).

Kapitel 2: Auf welche Weise gibt es in den Kultvorschriften eine geistliche
Bedeutung? [Nr. 517]

Die Summa Halensis greift bei der Gegeniiberstellung der Pro- und Contra-Argumente
erneut auf den Gesetzestraktat des Wilhelm von Auvergne zuriick und beantwor-
tet dann die Frage, welche Qualitidt die geistliche Bedeutung der Kultvorschriften
hat, mit der augustinischen Unterscheidung von ,Dingen‘ und ,Zeichen’, indem die
Kulthandlungen, die auf Gott den Schopfer bezogen sind, von denen unterschieden
werden, die Zeichen der Gnade Jesu Christi sind (Antwort). Der Einwand, Augustin
habe ,Dinge‘ und ,Zeichen’ strikt getrennt und nicht miteinander vermittelt, weshalb
der Rekurs auf eine geistliche Bedeutung der Kultvorschriften eine unsachgemifle
Uberfiihrung von ,Dingen‘ in ,Zeichen‘ sei, wird zuriickgewiesen, indem die nicht-
wortlichen, d.h. geistlichen Bedeutungen hinsichtlich ihrer Einrichtung, Zusam-
menstellung und Natur analysiert werden (zu 1-2). Dabei soll verdeutlicht werden,
dass die geistlichen Bedeutungen immer einen sachlichen Bezug haben und somit
,Dinge‘ und ,Zeichen’ nicht getrennt, sondern nur unterschieden werden diirfen. Die
Entstehung der geistlichen Bedeutungen wird — wiederum im Anschluss an Wilhelm
von Auvergne — auf vier Arten erklart: durch den Zeichencharakter einer Handlung,
eine geheimnisvolle bzw. gleichnishafte Redeweise, eine immanente Konsequenz
sowie die Ahnlichkeit von Dingen. Wihrend die ersten drei Entstehungsweisen als
unproblematisch angesehen werden, konzediert die Summa Halensis hinsichtlich
des vierten Modus, dass hier auf den ersten Blick eine unsachgemifle Ubertragung
von ,Dingen‘ und ,Zeichen’ vorzuliegen scheint, erklart das aber insofern doch wieder
fiir plausibel, als ,Dinge‘ als natiirliche Zeichen fungieren kénnen und so die Natur —
ebenso wie ein Buch — zu lehren vermdége, dass das eine etwas anderes bezeichnet
(ebd.). Die Relevanz geistlicher Bedeutungen wird noch dadurch unterstrichen und
fiir ,,sehr angemessen® erklart, dass die ,Konformitdt* des gottlichen Gesetzes mit
der Giite Gottes herausgestellt wird (zu 3). In kritischer Abgrenzung zu der sprach-
philosophischen Abwertung einer dquivoken gegeniiber einer univoken Redeweise
wird die Freiheit des Heiligen Geistes wie auch der Lehrer und Ausleger der Kirche
betont, Gleichnisse zu verwenden, um mit dem Bekannteren das weniger Bekannte
,»ZU bezeichnen und darauf hinzuweisen* (zu 4).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2451

Zweite Frage: Der Grund fiir die Kultvorschriften [Nr. 518]

Dieser umfangreiche und inhaltlich komplexe Abschnitt ist in einen allgemeinen Teil
gegliedert (A), in dem die Frage er6rtert wird, ob die mosaischen Kultvorschriften
wortlich oder geistlich begriindet sind, sowie spezielle Ausfiihrungen zu den einzel-
nen Kategorien der Kultvorschriften (B). Wahrend der allgemeine Teil eine eigenstin-
dige Problemerérterung der Summa Halensis darstellt, kniipft der Teil mit den spezi-
ellen Aspekten zum Teil wortlich an den Gesetzestraktat des Wilhelm von Auvergne
an. Hier lassen sich an verschiedenen Stellen inhaltliche Beziige zu dem ,Fiihrer der
Unschliissigen‘ des Moses Maimonides aufzeigen, ohne dass dieser explizit von der
Summa Halensis bzw. Wilhelm von Auvergne genannt wird.’"

In allgemeiner Hinsicht wird die wortliche Begriindung der Kultvorschriften auf
die Verehrung Gottes als des Schopfers zuriickgefiihrt, wihrend die geistliche Be-
griindung mit der zeichenhaften Funktion der Kultvorschriften, auf die Gnade Gottes
des Erlosers hinzuweisen, verkniipft wird (Lésung zu A). Dementsprechend wird das
an Adam gerichtete Gebot, nicht vom Baum der Erkenntnis zu essen (Gen 3), als wort-
lich begriindet angesehen, insofern seine Befolgung Gott dienen soll und somit sein
Nutzen und Verdienst in dem Gehorsam des Menschen liegt (zu 1). Zudem sollten
die Israeliten dadurch von der Gétzenverehrung ,,zuriickgerufen” werden zu der Ver-
ehrung des Schopfergottes (zu 2). Als ein Beispiel fiir die zeichenhafte Bedeutung
eines gottlichen Gebotes wird die Aufforderung an Jesaja angefiihrt, nackt und mit
bloflen Fiilen zu gehen, um damit das Unheil iiber Agypten anzukiindigen (ebd.).
Die Auffassung wiederum, dass die mosaischen Kultvorschriften in ihrer wortlichen
Bedeutung grundsitzlich unverniinftig gewesen seien, weil sie im Unterschied zu
den evangelischen Gesetzen des Neuen Testaments nicht aus der Vernunft abgelei-
tet werden konnten, wird insofern zuriickgewiesen, als den Kultvorschriften zwar
abgesprochen wird, dass sie der menschlichen Vernunft an und fiir sich einsichtig
gewesen seien, jedoch wird zugleich ihre Verniinftigkeit von dem Nutzen her begriin-
det, den sie hinsichtlich der Verehrung des Schiépfergottes haben sollten (zu a). In
gleicher Weise wird der Einwand, den Kultvorschriften diirfe als Zeichen der Gnade
Gottes keine Wahrheit im Sinne der wortlichen Bedeutung beigemessen werden, mit
Hilfe einer Klarung des Wahrheitsverstdndnisses entkréftet, indem ihre Funktion, zur
Gottesverehrung anzuleiten, als die der damaligen Zeit angemessene Wahrheit be-
zeichnet wird (zu b). Ganz auf der Linie ihrer theologischen Prinzipienlehre3”? folgt
die Summa Halensis hier einer Wahrheitstheorie, wonach ,Wahrheit‘ ein Gottespra-

371 Dass an einer Stelle auf ,,die alten Geschichtsbiicher® verwiesen wird (ed. Bd. IV/2, 770b; in die-
ser Ausgabe S. 1673), wihrend eine solche Bezeichnung bei Wilhelm von Auvergne fehlt, konnte Beleg
dafiir sein, dass die Autoren der Summa Halensis aus eigener Lektiire von dieser Sichtweise jiidischer
Exegese und Geschichtsschreibung wussten (vgl. Summa Halensis III Nr. 536 [ed. Bd. 1V/2, 814a]; in
dieser Ausgabe S. 1826f).

372 Vgl. Summa Halensis I Nr. 1-3 (ed. Bd. 1, 1a-7b); Gossmann, Metaphysik und Heilsgeschichte,
15ff.



2452 —— Kommentar [Nr. 517-518]

dikat darstellt und deshalb zum einen Sétze — wie auch Gesetze —, denen unbedingte
Wahrheit zukommt, aus dieser ersten, gottlichen Wahrheit deduziert werden kénnen
und zum anderen auch den Vorschriften, die von dem gottlichen Gesetzgeber um be-
stimmter Ziele willen erlassen wurden, eine bedingte Wahrheit zugeschrieben kann.

In Bezug auf die einzelnen Kategorien der Kultvorschriften wird hinsichtlich
ihrer Notwendigkeit zwischen drei Funktionen unterschieden, insofern sie entweder
eine Grundlage der jiidischen Religion bildeten, wie die Beschneidungsvorschrift
und der Passah-Ritus, oder vor Irrtum schiitzen sollten, wie die Vorschriften, die mit
der Herstellung und Zubereitung von Nahrungsmitteln sowie mit Kleidung und mo-
ralisch indifferenten Handlungen zu tun hatten, oder als Anreiz zur Verehrung des
Schopfergottes dienten, wie die Vorschriften zur Einrichtung des Bundeszeltes und
des Altars sowie zur Priesterweihe und zur Institution der Feiertage (Losung zu B).
Die Opfervorschriften, die zur Religionsausiibung gehérten, und die Kultvorschriften,
die Unreinheit verhiiten sollten bzw. zur Reinigung dienten und damit zur ,,Reinheit
des Lebenswandels“ (ebd.) beitragen sollten, seien sowohl zum Schutz vor Irrtum als
auch zur Motivation der Gottesverehrung notwendig gewesen.

Im Einzelnen wird die Notwendigkeit der Kultvorschriften im Sinne ihrer wort-
lichen Begriindung so dargelegt, dass zundchst verschiedene Griinde fiir die Be-
schneidungsvorschrift angefiihrt werden (zu I). Neben ihrer Intention, die siind-
hafte Begierde abzuschwichen, wird der Charakter der Beschneidung als Zeichen
der Erinnerung an den Schopfer betont und ihre Bedeutung fiir die Festigung des
Bundes mit Gott herausgestellt. Hier zeigen sich inhaltliche Parallelen zwischen dem
Gesetzestraktat der Summa Halensis und einer Quaestio, die Alexander von Hales
zum Thema der Beschneidung verfasst hat.’”* In Ubereinstimmung mit Moses Mai-
monides wird als Grund fiir den Zeitpunkt der Beschneidung am achten Tag nach
der Geburt angegeben, dass eine Beschneidung in den Tagen zuvor fiir das Kind zu
gefdhrlich, danach aber zu schmerzhaft wire. In historischer Hinsicht wird der Auf-
schub, den die Beschneidung vom Exodus aus Agypten bis zum Einzug in das Land
der Verheiflung erfuhr, im Anschluss an Johannes von Damaskus damit begriindet,
dass die Israeliten in der Zwischenzeit angesichts vielfdltiger Herausforderungen
und Bedrangnisse einfach keine Zeit hatten, um die Beschneidung durchzufiihren.
Die Verwendung eines steinernen Beschneidungsmessers wird zum einen so erklart,
dass dadurch eine Abgrenzung zur Verehrung des Mars erfolgt sei, bei der das Metall
Eisen eine besondere Rolle spielte; als zweiter Grund wird die Erinnerung entweder
an den Bundesschluss auf dem Berg Horeb oder an das lebenspendende Wasser, das
wahrend der Wiistenwanderung aus dem Felsen sprudelte, angegeben und als dritte
Erklarungsvariante die Einsicht in die ,Versteinerung‘ der menschlichen Herzen und
damit das schmerzhafte Empfinden wahrer Reue. Dass die Beschneidung noch nicht

373 Vgl. Alexander von Hales, Quaestiones disputatae ,antequam esset frater‘, q.50,2 (BFS 20, 881-
883).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2453

vor Abraham vorgeschrieben war, wird mit dem Verweis auf ,alte Geschichtsbiicher
und in sachlicher Ubereinstimmung mit Moses Maimonides damit begriindet, dass es
erst zur Zeit Abrahams notwendig gewesen sei, dieses Zeichen zur Abgrenzung von
der Gotzenverehrung einzufiihren. Zudem sei mit der Beschneidung fiir Abraham und
seine Nachkommen die Heiligung gekennzeichnet worden, dass aus ihrem Stamm der
Erléser geboren werden sollte.

Die wortliche Begriindung der Vorschrift zur Opferung und zum Verzehr des
Passahlamms wird auf ihre Funktion zuriickgefiihrt, die Juden von der Verehrung
des Widders in der dgyptischen Religion zu befreien und ihnen ein einheitliches,
gemeinschaftsbildendes Ritual zu geben, damit sie sich stets ihrer Befreiung erin-
nerten (zu II). Auch die Vorschriften zur Herstellung und Zubereitung von Nahrungs-
mitteln sowie zur Kleidung werden damit begriindet, dass dadurch die Abgrenzung
von der Gotzenverehrung der religiosen Umwelt markiert werden sollte (zu III-V).
In diesem Zusammenhang wird auf das Buch der ,Gesetze Platons‘ verwiesen, das
an der entsprechenden Stelle bei Wilhelm von Auvergne, die hier zitiert wird, auch
als ,Liber Neumich* bezeichnet wird — es handelt sich dabei um eine pseudoplatoni-
sche Schrift aus der magischen Literatur, die zunédchst ins Arabische {ibersetzt und
dann wiederum als lateinische Ubersetzung im Abendland rezipiert wurde.?* Dass
dabei nicht nur Rituale der dgyptischen Religion, sondern auch kultische Praktiken
des romischen Polytheismus angefiihrt werden und damit in religionsgeschichtlicher
Perspektive ein Anachronismus entsteht, insofern die wortliche Begriindung dieser
mosaischen Kultvorschriften erst in spaterer Zeit zur Geltung kommt, wird von der
Summa Halensis nicht thematisiert, deutet jedoch auf eine Zusammenschau der
religionsgeschichtlichen Entwicklung hin, die nicht in erster Linie an historischen
Details interessiert ist, sondern an der Weitsicht des gottlichen Gesetzgebers, der mit
diesen Vorschriften die Besonderheit der jiidischen Religion festlegte.

Eingehend erortert werden die Kultvorschriften, die zur Vermeidung bzw. Reini-
gung von Unreinheiten erlassen wurden. Hier wird zundchst zwischen verschiedenen
Formen der Unreinheit differenziert, indem zum einen gewShnliche und gesetzliche
Unreinheit abgegrenzt werden und zum anderen nach natiirlichen bzw. unnatiirli-
chen Ursachen der Verunreinigung sowie ihrer jeweiligen Aufienrelation, d. h. ihrem
Gegenstandsbezug, unterschieden wird (zu VI). Auf dieser systematischen Grundlage
wird dann jeweils der Frage nachgegangen, inwiefern die einzelnen Vorschriften dem
Wortlaut nach begriindet und in sich stimmig sind. Dabei werden zwei unterschied-
liche Begriindungsmuster zur Geltung gebracht und auch zum Teil miteinander
verkniipft, indem einerseits das Zusammenleben des jiidischen Volkes mit anderen
Volkern betrachtet und andererseits die Abgrenzung der jiidischen Religion zur

374 Vgl. Thorndike, A History of Magic and experimental Science during the first thirteen centuries,
Bd. 2, 777 f£.809f; Ullmann, Die Natur- und Geheimwissenschaften im Islam, 364; Page, Magic in the
Cloister, 50 ff.



2454 —— Kommentar [Nr.517-518]

paganen Gotzenverehrung betont wird. So werden die Vorschriften, die hygienische
Aspekte und den Schutz vor ansteckenden Krankheiten betreffen, teilweise darauf zu-
riickgefiihrt, dass dadurch andere Volker mit den Juden zusammenwohnen und so fiir
die jiidische Religion gewonnen werden kdnnten (zu 1; 3—4). Bei anderen Vorschriften
hingegen - inshbesondere denen zum Umgang mit menstruierenden Frauen wie auch
zum Mann mit Samenfluss — wird die Abgrenzung zur Gotzenverehrung akzentuiert
(zu 2; 5-6); Gleiches gilt fiir das Verbot der Beriihrung eines Leichnams durch die
Hohenpriester, womit Totenbeschw6rungen vermieden werden sollen, wiahrend die
seelsorgerliche Aufgabe des Priesters, den Hinterbliebenen beizustehen, ausdriick-
lich hervorgehoben wird (zu 9). Auch bei den Vorschriften, die verbieten, unreine
Tiere zu opfern, steht die Abgrenzung zu paganen Opferriten im Vordergrund; im An-
schluss an Wilhelm von Auvergne wird das nicht nur in Bezug auf Schweine beson-
ders betont, sondern auch fiir Kamele geltend gemacht, wobei Wilhelms Verweis auf
die Schrift ,Uber die Ringe der sieben Planeten‘ (De annulis septem planetarum), die
zur hermetischen Tradition z&hlt, hier ebenso rezipiert wird wie dessen Schluss-
folgerung, dass in der Ubertragung dieser Opfervorschriften in die eigene Gegenwart
und andere Regionen auch Kater — sowie Kréten — als unrein angesehen werden
miissten (zu 11). Darin spiegelt sich eine theologische Auffassung wider, wonach die
Verehrung von Katzen, wie sie in der germanischen Religion vorkam, unchristlich
sei; im Entstehungskontext der Summa Halensis wurde damit eine Entwicklung ein-
geleitet, in der magische Vorstellungen, wie sie gerade auch in der Volksfrémmigkeit
verbreitet waren, von der Amtskirche im Zuge der Hexenverfolgung instrumentalisiert
wurden.?®

Hinsichtlich der reinigenden Kulthandlungen erfolgen wiederum im Anschluss
an den Gesetzestraktat des Wilhelm von Auvergne detaillierte Begriindungen, warum
die Bestimmungen jeweils ihrem Wortlaut nach plausibel sind und welche praktische
oder symbolische Bedeutung sie haben (zu VII). Im Zusammenhang mit den Ausfiih-
rungen zur Darbringung eines Kalbes als Siihneopfer wird eine Feststellung getrof-
fen, der eine grundlegende theologische Relevanz fiir das jiidische Opferverstandnis
aus scholastischer Perspektive zukommt: Demnach wirke dieses Opfer als Schutz vor
Siinde ,,aufgrund des Glaubens und der Hingabe der Opfernden, nicht durch die Kraft
des Opfers selbst“ (zu 3). Demgegeniiber vertrat die scholastische Theologie in der
Eucharistielehre die Auffassung, dass die Wirksamkeit des Messopfers nicht von der
Heiligkeit des zelebrierenden Priesters — noch auch von dem Glauben der versammel-
ten Gemeinde — abhdngt, sondern allein von seinem Vollzug, d.h. als ,opus opera-
tum‘, insofern es in der Einsetzung durch Jesus Christus begriindet ist.>””

375 Vgl. Lang, Unlocked Books, 82; Page, Magic in the Cloister, 19; Thorndike, A History of Magic and
experimental Science, Bd. 2, 222f.

376 Delort, Katze, 1079f.

377 Vgl. Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 3, 516; Finkenzeller, Die Lehre von den Sakra-
menten im allgemeinen, 187-190; Neunheuser, Eucharistie in Mittelalter und Neuzeit, 24—-44.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2455

Die Darlegungen zu den Opfervorschriften werden von dem schépfungstheo-
logisch begriindeten Gedanken bestimmt, dass Opfertiere ausgewahlt werden, die
als rein anzusehen sind und einen Nutzen fiir die menschlichen Lebensbediirfnisse
haben (zu VIII 1-2; 8-9). Die Bestimmungen zum Vollzug des jeweiligen Opferrituals
werden zum einen mit ihrer Funktion begriindet, die S{indentilgung zu bezeichnen
(zu 3; 10), und zum anderen erneut auf die Abgrenzung gegeniiber der nichtjiidischen
Gotzenverehrung zuriickgefiihrt (zu 4-7; 12). Die Vertreibung des Siindenbocks in die
Wiiste wird damit erklart, dass an diesem menschenverlassenen Ort Ddmonen in
Erscheinung treten konnten, die Heilige wie den Eremiten Antonius anfochten und
denen Zauberer wie Gotzenanbeter opferten, was die Autoren der Summa Halensis
auch noch in christlicher Zeit meinten beobachten zu kdnnen, indem sie auf den Ab-
schnitt ,Uber die Magier* aus dem Werk ,Uber die Geheimnisse der Natur* des Pseudo-
Apollonius von Tyana verwiesen (zu 11).3”® Damit kniipften sie an den mittelalterli-
chen Magiediskurs an und brachten Augustins Ansatz zur Geltung, den Magiebegriff
als ,,Ausgrenzungskategorie‘>”® zu verstehen.

Hinsichtlich der Vorschriften zur Einrichtung des Bundeszeltes und des Altars
wird zunéchst die ,,vollkommene Ordnung* des Altardienstes herausgestellt (zu IX),
indem dessen vierfache Funktion vor Augen gefiihrt wird, (a) Gott zu ehren und seiner
zu gedenken, (b) die Gnade und den Nachlass der Siinden zu erweisen, (c) durch die
Heiligung auf das Gute hinzuordnen und (d) in der Gemeinschaft am Opfer teilzuha-
ben. Die speziellen Bestimmungen zur dufieren Gestalt eines Altars werden vor allem
mit der Abgrenzung zur Gotzenverehrung begriindet (zu 1-4). Der opfertheologische
Grundgedanke einer Verbindung zwischen dem dufleren Vollzug des Rituals und der
»Zerknirschung oder Hingabe des Herzens“, d.h. vollkommener Reue als innerer
Einstellung,*®® wird an der Positionierung des Brandopferaltars und des Rauchopfer-
altars jeweils vor dem Eingang bzw. im Inneren des Bundeszeltes verdeutlicht (zu 4).
Die Ausrichtung des Bundeszeltes nach Westen wird als Absage an die religiose Ver-
ehrung der Sonne interpretiert (zu X 1), wihrend im Anschluss an Josephus die farb-
liche Gestaltung der Decken des Bundeszeltes als Spiegelbild der Himmel betrachtet
und der zweigeteilte Vorhang als ,,Sinnbild der ganzen Welt“ gedeutet wird, insofern
das der Zweiteilung in eine héhere geistliche und eine niedrigere sinnliche Welt ent-
spreche (zu 2-3). Das Aufstellen des siebenarmigen Kerzenleuchters und des Vorlege-
tischs wird zum einen von ihrer wortlichen Bedeutung her als ein Hinweis auf Licht

378 Vgl. Thorndike, A History of Magic and experimental Science, Bd. 1, 242 ff; Weisser, Das ,,Buch
iiber das Geheimnis der Schépfung” von Pseudo-Apollonios von Tyana, 54 ff.

379 Otto, Magie, 309; vgl. Thorndike, A History of Magic and experimental Science, Bd. 1, 504 ff;
Hersperger, Kirche, Magie und ,Aberglaube‘, 198 ff.

380 Die soteriologische Bedeutung der ,vollstindigen Reue‘ (contritio), die in der Dogmengeschichte
des Mittelalters wie auch der Reformationszeit eine gro3e Rolle spielte (vgl. Seeberg, Lehrbuch der
Dogmengeschichte, Bd. 3, 464f), hatte zuvor bereits Alexander von Hales in einer Quaestio erortert
(vgl. Alexander von Hales, Quaestiones disputatae ,antequam esset frater‘, q.54 [BFS 20, 1028-1049]).



2456 —— Kommentar [Nr. 519-520]

und Nahrung verstanden, wodurch die Lebensgrundlage der Menschen bezeichnet
werde (zu 4); zum anderen wird die Sichtweise des Josephus referiert, wonach hier-
durch die Abgrenzung zur Verehrung der sieben Planeten wie auch einer Mondgottin
erfolge.

Im Blick auf die Bestimmungen zur Priesterweihe wird das Kriterium einer
dufleren Makellosigkeit der Priester mit der Bedeutung seines duf3eren Erscheinungs-
bildes vor allem in den Augen der Ungebildeten erklart und zugleich betont, dass
demgegeniiber in der Christenheit viele korperliche ,Verunstaltungen® fiir die Zu-
lassung zum Priesteramt keine Rolle mehr spielten, weil die Christen nicht mehr so
leicht von der Gottesverehrung abwichen wie die Juden (zu XI 1). Die einzelnen Details
zum rituellen Vollzug der Priesterweihe werden mit dem besonderen Charakter des
Priesters und seiner Befdhigung, wiederum andere Priester weihen und ordinieren
zu konnen, begriindet und mit der Erinnerung an die Geschichte des Volkes Israel
verkniipft (zu 2-5). Die Vorschriften fiir die Kleidung des Hohenpriesters werden in
Abgrenzung zu Josephus nicht symbolisch interpretiert, sodass in dieser Kleidung
die ganze Welt abgebildet wiirde, sondern es wird eine tugendtheologische Deutung
prasentiert, wonach in den verschiedenen Kleidungsstiicken des Hohenpriesters —
wie auch der niedrigeren Priester — das monastische Ideal der Enthaltsamkeit zum
Ausdruck kommt (zu XII 1-2). Die Summa Halensis kniipft hierbei an die Enzyklopa-
die des Rabanus Maurus an und stimmt auch mit Ivo von Chartres iiberein, der eine
solche tugendtheologische Interpretation bei seinen Bemiihungen um eine Kleriker-
reform im Kontext des Investiturstreits entwickelte.!

Zum Abschluss wird noch dargelegt, dass die Einrichtung der Feiertage und Feste
von den vier Gottespradikaten der Macht, Weisheit, Gerechtigkeit und Barmherzig-
keit her begriindet ist, insofern der Sabbat, das Neumondfest und das Passah an die
Macht Gottes erinnere, ,Pfingsten’, d. h. das Wochenfest, an die Weisheit Gottes, das
Neujahrsfest und das Vers6hnungsfest an seine Gerechtigkeit und das Laubhiitten-
fest an seine Barmherzigkeit (zu XIII).

Dritte Frage: Die Anzahl und Unterscheidung der Kultvorschriften

Kapitel 1: Die grofie Anzahl der Kultvorschriften [Nr. 519]

In Ubereinstimmung mit Augustin, der zu dieser Frage in seiner Schrift ,Uber den
Unterricht der Katechumenen' Stellung bezog, wird die grof3e Anzahl der mosaischen
Kultvorschriften fiir angemessen erklart (Antwort). Sie diente dazu, das jiidische Volk
von der Gotzenverehrung abzuhalten und es zur Ubung des rechten Gottesdienstes
anzuleiten; zudem wird in Ankniipfung an Isidor und die Glossa ordinaria die Funk-
tion der Kultvorschriften herausgestellt, in vielfacher Hinsicht auf den kommenden

381 Vgl. Sprandel, Ivo von Chartres und seine Stellung in der Kirchengeschichte, 130-136; Rolker,
Canon Law and the Letters of Ivo of Chartres, 163 ff.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2457

Messias zeichenhaft hinzuweisen (Antwort). Ausdriicklich betont wird, dass damit
nicht eine Vervielfachung der Verdienste intendiert ist, wie sie nur fiir Vollkommene
niitzlich sei (zu 1). Der Einwand, diese Vervielfachung widerspreche dem aristoteli-
schen Grundsatz, dass es sowohl in lerntheoretischer als auch handlungstheoreti-
scher Hinsicht sinnvoller sei, wenige Gebote aufzustellen, wird entkréftet, indem
die besondere Funktion der mosaischen Kultvorschriften hervorgehoben wird, auf
die vielfiltigen Wohltaten des kommenden Messias hinzuweisen (zu 2). Ein Wider-
wille auf Seiten derer, die diese Vorschriften befolgen sollten, konne ausgeschlossen
werden, weil sie mit der Natur {ibereinstimmten und ihre Angemessenheit deshalb
auch der Vernunft einsichtig sei (zu 3).

Kapitel 2: Die Unterscheidung der Kultvorschriften im Allgemeinen [Nr. 520]

Zundchst werden unterschiedliche Modelle einer Kategorisierung der Kultvorschrif-
ten erdrtert, wie sie im Gesetzestraktat des Wilhelm von Auvergne, in etymologischen
Ableitungen und in ,,Aussagen hebriischer Gelehrter” dargelegt werden (Antwort),
wobei Letzteres auf die Relevanz der Gesetzesthematik im christlich-jiidischen Dialog
dieser Zeit hinweist und in diesem Zusammenhang auch den Stellenwert der Mai-
monides-Rezeption im lateinischen Abendland erkennen l4sst.>® In kritischer Aus-
einandersetzung mit diesen Modellen entwickelt die Summa Halensis den eigenen
Ansatz einer Unterscheidung der Kultvorschriften. Dabei rekurriert sie auf den rémi-
schen Rhetoriker Valerius Maximus, dessen Hauptwerk, die ,Neun Biicher denkwriir-
diger Taten und Ausspriiche’, historische Anekdoten lieferte, die fiir die Geschichte
der lateinischen Sprache aufschlussreich sind und im Mittelalter vielfach rezipiert
wurden.>® So unterscheidet die Summa Halensis vier Kategorien der Kultvorschrif-
ten: (a) Vorschriften, deren Befolgung impliziert, sich vom Aberglauben abzuwenden,
(b) Sakramente, die den Glauben an die Wahrheit des Schopfergottes zeichenhaft
zur Geltung bringen, (c) Opfer, in denen die Hoffnung auf das Heil zum Ausdruck
kommt, sowie (d) Riten, die der Verehrung und dem Respekt vor der Erhabenheit
Gottes dienen (ebd.). Mégliche Einwdnde, die gegen dieses Konzept erhoben werden
konnten, indem unter Berufung auf Augustin die prinzipielle Unterscheidung zwi-
schen Sakramenten und Opfern bestritten wird, werden mit einer Prézisierung des
Sakramentsbegriffs zuriickgewiesen; demnach ist das Sakrament in seiner eigent-
lichen Bedeutung ,,Zeichen fiir eine heilige Sache, die Gnade ist und kein mensch-
liches Werk“ (ebd.), wihrend Opfer in der Hinsicht, dass sie das Opfer Christi zei-
chenhaft vorwegnahmen, zwar auch Sakrament genannt werden konnten, sie aber

382 Vgl. Guttmann, Alexandre de Hales et le judaisme, 232ff; ders., Die Scholastik des dreizehnten
Jahrhunderts in ihren Beziehungen zum Judenthum und zur jiidischen Literatur, 13 ff; ders., Der Ein-
fluss der maimonidischen Philosophie auf das christliche Abendland, 147 ff; Kluxen, Maimonides und
die Hochscholastik, 285 f; Hasselhoff, Dicit Rabbi Moyses, 61 ff.

383 Vgl. Brunholzl, Valerius Maximus im Mittelalter, 1390f.



2458 —— Kommentar [Nr. 521-526]

im eigentlichen Sinne menschliche Werke waren und deshalb von den Sakramenten
unterschieden werden miissten.

Vierte Frage: Die Befolgung der Kulthandlungen zu den Unreinheiten

Die Ausfiihrungen der Summa Halensis zu den mosaischen Reinheitsvorschriften
stimmen nicht nur inhaltlich, sondern teilweise auch wortlich mit einer Quaestio
iiberein, die Alexander von Hales unter dem Titel ,Uber die Reinheit und Unreinheit
der Speisen und Opfer‘ verfasste und die noch in drei Handschriften iberliefert ist.3*
Das Thema ,Reinheit‘ bzw. ,Unreinheit‘ spielte im kulturgeschichtlichen Kontext der
Summa Halensis vor allem im Kultus und in der Sexualethik eine wichtige Rolle.*

Kapitel 1: Was wird als Ursprung der Unreinheit benannt? [Nr. 521]

In einem ersten Schritt werden die unterschiedlichen Ansatze, Unreinheit auf die
Natur der Dinge, ihren Gebrauch, ihre Einrichtung oder ihre Bedeutung zuriickzu-
fiihren, eingehend erortert, indem jeweils Gegenargumente gewichtet werden. Die
Probleml6sung des Alexander von Hales, die in der Summa Halensis nahezu wort-
lich iibernommen wird, rekurriert auf die Unterscheidungen der Ursachenlogik und
differenziert dementsprechend zwischen der Materialursache, Formalursache, Wir-
kursache und Zweckursache der Unreinheit (Antwort). Dabei wird hinsichtlich der
Natur der Dinge als Materialursache der Unreinheit ausdriicklich festgestellt, dass
diese Dinge ihrer Natur nach nicht an und fiir sich unrein sind, sondern im Vergleich
mit anderen Dingen, die besser sind.

Kapitel 2: Die Unreinheiten nach dem Unterschied der Stinde

In einer heilsgeschichtlichen Perspektive wird erortert, warum die Reinheitsvor-
schriften vor der Erlassung des mosaischen Gesetzes noch nicht erforderlich waren
und welche Beachtung sie nach der Abschaffung dieses Gesetzes noch verdienen.

Artikel 1: Die Beachtung der Unreinheiten im Stand vor dem Gesetz [Nr. 522]

In Ankniipfung an das vorangegangene Kapitel, in dem erlautert wurde, inwiefern die
Natur der Dinge als Materialursache ihrer Unreinheit verstanden werden kann, und
insbesondere im Blick auf die biblische Erzdhlung von der Arche Noah, in die reine
und unreine Tiere aufgenommen wurden, wird gefragt, ob es nicht auch schon vor
dem mosaischen Gesetz ein Wissen um Unreinheit gegeben haben muss. Zur differen-
zierten Beantwortung dieser Frage entwickelt die Summa Halensis ein heilsgeschicht-
liches Modell der schrittweisen Entfaltung und Prazisierung des Opfergedankens,

384 Vgl. Summa Halensis III, Prolegomena (ed. Bd. IV/1, CCCI).
385 Vgl. Angenendt, Geschichte der Religiositdt im Mittelalter, 280 ff.404 ff.453 ff.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2459

wonach die doppelte Funktion des Opfertodes Jesu Christi, sowohl von der Erbsiinde
als auch der Tatsiinde zu reinigen, in unterschiedlichen Abstufungen durch die jewei-
ligen Opfer Abels, Noahs und Abrahams zeichenhaft zum Ausdruck kam (Antwort
zu I). Deshalb sei auf der zweiten Stufe dieser Entwicklung, zur Zeit Noahs, erstmals
zwischen reinen und unreinen Tieren unterschieden worden, wobei diese Differen-
zierung zum Teil den natiirlichen Gegebenheiten entspreche, insofern die Tiere, die
fiir den Menschen schadlich, unniitz oder nicht notwendig sind, als unreine von ihm
,2weggestoflen werden“ (zu II). Das werde durch die menschliche Vernunft wie auch
die gottliche Eingebung noch verstarkt, woran es jedoch den Menschen vor Noah
gemangelt habe. Am Maf3stab des Schadens bzw. Nutzens der Tiere werden dann
auch die konkreten Bestimmungen fiir die Aufnahme reiner und unreiner Tiere in
die Arche Noah bemessen (zu II-1V). Dass die Unreinheit bzw. Reinheit von Tieren
in der Zeit vor dem mosaischen Gesetz unterschiedlich beurteilt wurde, je nachdem
ob Tiere geopfert oder verzehrt werden sollten, wird damit begriindet, dass die Spei-
sevorschriften nicht als zeichenhafter Hinweis auf das Erlésungsopfer Jesu Christi,
sondern als Strafe fiir die ,,Starrkopfigkeit” der Menschen eingefiihrt worden seien
(zu V). Damit gerate aber ein spéteres Stadium in der Entwicklung der Kultvorschrif-
ten in den Blick, was in gleicher Weise auch fiir das Verbot des Blutverzehrs gelte, das
einerseits zur Abschreckung menschlichen BlutvergiefRens und andererseits — ebenso
wie die Reinheitsvorschriften fiir die Menschen — zur Abkehr von der G6tzenvereh-
rung erlassen worden sei (zu VI).

Artikel 2: Die Beachtung der Unreinheiten im Stande des Gesetzes [Nr. 523]

Dieser Artikel verweist hinsichtlich der allgemeinen Aspekte auf die eingehende Eror-
terung der Griinde fiir die Kultvorschriften®*¢ und beschrinkt sich hier lediglich auf
die Frage, warum es nicht auch fiir Tiere, die schwimmen kénnen, Opfervorschriften
gab. Im Anschluss an Augustin wird diese Frage mit dem Hinweis auf den Zeichen-
charakter der alttestamentlichen Opfer beantwortet, insofern im Blick auf das Opfer
Jesu Christi nur solche Tiere in Frage kdmen, deren Fleisch dem Menschen dhnlich
sei (Losung).

Artikel 3: Die Beachtung der Unreinheiten im Stande nach dem Gesetz [Nr. 524]

Der Artikel greift den Grundsatzstreit auf, der auf dem Apostelkonzil zu Jerusalem eror-
tert wurde, als es um die Frage der Verbindlichkeit der jiidischen Beschneidungs- und
Reinheitsvorschriften bei der Heidenmission ging.>®” Die Summa Halensis fokussiert
diese Frage auf das Verbot, Blut und Ersticktes zu essen, und referiert dazu drei Posi-
tionen von Beda Venerabilis und Hieronymus einerseits, die sich fiir eine wortliche

386 Vgl. Summa Halensis III Nr. 518 (ed. Bd. IV/2, 763a—783b; in dieser Ausgabe S. 1644-1723).
387 Vgl. Wehnert, Die Reinheit des ,,christlichen Gottesvolkes* aus Juden und Heiden, 21 ff.



2460 —— Kommentar [Nr. 521-526]

Befolgung dieses Gebotes aussprachen, sodann von Hrabanus Maurus, der das Verbot
nach wie vor fiir verbindlich erkldrte, es aber nicht wortlich, sondern metaphorisch
verstand, und schlief3lich von einer dritten — nicht namentlich genannten — Gruppe
von Theologen, die sich auch auf Beda beriefen, jedoch die Geltung dieses Verbotes
auf den Urstand der Kirche eingrenzten, wiahrend fiir die Zeit danach die ablehnende
Haltung des Paulus maf3geblich sei (L6sung). In der kritischen Auseinandersetzung
mit diesen drei Positionen wird gegeniiber der Auffassung von Beda und Hieronymus
der Einwand erhoben, dass es sich bei dem Verbot, Blut und Ersticktes zu essen, nicht
um ein Sittengebot handele, das uneingeschrankt zu befolgen wire, sondern um eine
Kultvorschrift, die zur Zeit der Gnade nicht mehr verbindlich sei; zudem widerspre-
che sie den Worten Jesu wie auch des Apostels Paulus. Gegeniiber der Ansicht des
Hrabanus Maurus wird zum einen die paulinische Stellungnahme zum Verzehr des
Gotzenopferfleisches geltend gemacht, wonach um der Riicksicht auf die Schwachen
willen darauf verzichtet werden sollte, nicht aber weil dieser Verzicht heilsnotwendig
wadre; zum anderen wird gegeniiber seinem geistlich-metaphorischen Verstandnis des
Verbotes an dessen wortlicher Bedeutung festgehalten. Der dritten Position wird in
ekklesiologischer Hinsicht entgegengehalten, dass der Entscheid des Apostelkonzils
nicht von Paulus aufgehoben werden konnte und deshalb weiterhin verbindlich sei.
Die Summa Halensis 16st das Problem im Anschluss an die Glossa ordinaria, indem
sie zwischen dem Verbot, menschliches Blut zu vergieflen bzw. einen Menschen zu
ersticken, und dem Verbot, das Blut von einem Tier bzw. ein ersticktes Tier zu essen,
unterscheidet und das erste uneingeschrankt als verbindlich ansieht, wiahrend das
zweite nur in den ersten Anfingen der Kirche gegolten habe, weil es in dieser Zeit
um des Friedens willen notwendig gewesen sei, eine mittlere Position zwischen der
Beachtung der zahlreichen jiidischen Gebote und ihrer volligen Abschaffung einzu-
nehmen. Mit dem Rekurs auf das fundamentalethische Prinzip der ,goldenen Mitte*
zwischen zwei Extremen kniipft die Summa Halensis an die Handlungstheorie des
Aristoteles wie auch an Horaz an.?®® Dass es den Christen durchaus gebiihrt, die alt-
testamentliche Vorschrift zu beachten, auch wenn sie nicht mehr prinzipielle Geltung
beanspruchen konne, hat nach Auffassung der Summa Halensis insbesondere Hie-
ronymus ,,mit feiner Beobachtungsgabe“ festgestellt, insofern diese Vorschrift ,,die
Priester verurteilt, welche durch ihre Fressgier diese [Vorschriften] nicht bewahren*
(zu 3-4) - womit eine unmissverstindliche Kritik am Lebensstil vieler Priester der
christlichen Kirche zum Ausdruck gebracht wird.

Fiinfte Frage: Der Ritus der gesetzmdfligen Opfer
Die Darlegungen dieses Abschnittes stimmen in weiten Teilen mit zwei Quaestiones
iiberein, die Alexander von Hales unter dem Titel ,Uber die Opfer im Allgemeinen’

388 Vgl. Aristoteles, Ethica Nicomachea I1,6; 1106b 36-1107a 27 (ed. Bywater, 32f); Horaz, Carmen
2,10 (Opera [SCBO]).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =—— 2461

und ,Uber die gesetzmifigen Opfer* verfasste und die jeweils noch in drei Handschrif-
ten liberliefert sind.?® Die Ausfiihrungen sind zum einen im Blick auf die christliche
Deutung der alttestamentlichen Religionsgeschichte aufschlussreich, und sie lassen
dabei zugleich erkennen, wie die Opferpraxis der lateinischen Christenheit theolo-
gisch begriindet wurde.°

Kapitel 1: Waren die Opfer des Gesetzes wahre Opfer? [Nr. 525]

Die Gegenargumente, die zundchst vorgetragen werden, entsprechen grofitenteils den
Ausfiihrungen im Gesetzestraktat des Wilhelm von Auvergne. Dem werden zwei Zitate
von Augustin gegeniibergestellt, aus denen der Opfercharakter der alttestamentli-
chen Tieropfer abgeleitet wird. Die Summa Halensis begriindet ihre Antwort auf die
gestellte Frage mit einer Unterscheidung zwischen der ,Wahrheit des Zeichens®, die
den Tieropfern zugesprochen werden kann, und der ,Wahrheit der Sache“, die nur
die ,,geistlichen Opfer zur Zeit der Gnade“ in Anspruch nehmen kénnen (Antwort).
Damit verkniipft wird eine Unterscheidung hinsichtlich der Art der Heiligung, die
diesen Opfern jeweils eigen ist: zum einen die Heiligung, ,,die nicht in uns ist“, wie
die Gnade der Erlésung durch den Opfertod Jesu Christi, worauf die alttestamentli-
chen Tieropfer nur zeichenhaft hinwiesen; zum anderen die Heiligung, ,,die in uns
ist“ und dabei in der ,,Zerknirschung des Herzens“ sowie iiberzeugtem Bekenntnis
und Werken der Nachstenliebe zur Geltung kommt, was auch fiir jene Tieropfer der
Sache nach zutreffend gewesen sei (zu 1-9, a-c).

Kapitel 2: Waren die alten Opfer Gott gefillig? [Nr. 526]

Wahrend Tieropfer fiir die Zeit der Gnade als Opfer angesehen werden, die Gott
nicht gefallen kénnen, weil sie nicht den ,,zerknirschten Geist“ darbringen, den die
Summa Halensis im Anschluss an die Glosse als die eigentliche Bestimmung eines
Opfers ansieht, das ,,Hoffnung auf Umkehr“ begriinden soll, wird fiir die ,,Zeit des
Sinnbildes®, d.h. die Zeit vor der Gnade, zwischen Gott gefdlligen und nicht gefdl-
ligen Opfern unterschieden (Antwort). Das Unterscheidungskriterium ist zum einen
die Wiirdigkeit der Opfernden und zum anderen der vierfache Nutzen des Opfers fiir
den Menschen, Gottes Erhabenheit zu ehren, auf den Opfertod Jesu Christi hinzu-
weisen, die Furcht vor der Strenge der gottlichen Gerechtigkeit einzuflé3en und die
Hoffnung bzw. Liebe der Frommigkeit zu vermitteln. Die Auffassung, dass jedes Opfer
Gott gefallig sei, das aus Liebe und Gehorsam getan wird, wird von der Summa Halen-
sis insofern prazisiert, als damit nicht die geopferte Sache, sondern allein die Moti-
vation des Opfernden gemeint sei; dabei wird die paulinische Aussage in Rom 3,20,
vor Gott werde ,,durch die Werke des Gesetzes niemand gerechtfertigt®, entscharft,

389 Vgl. Summa Halensis III, Prolegomena (ed. Bd. IV/1, CCCI).
390 Vgl. Angenendt, Geschichte der Religiositadt im Mittelalter, 359 ff.



2462 —— Kommentar [Nr. 527-530]

indem in Ubereinstimmung mit Beda Venerabilis von einer ,,Gerechtigkeit des Geset-
zes“ gesprochen wird, die der Mensch zur Zeit des Gesetzes habe erlangen konnen,
wenn er die Opferhandlungen aus Liebe heraus vollzogen habe (zu 4). So wird der
Grundsatz der scholastischen Soteriologie, dass der Mensch mit seinen von der Liebe
bestimmten Werken vor Gott gerecht werden kann, schon als Fundament der alttes-
tamentlichen Opfertheologie betrachtet. An der spezifischen Funktion der Opfervor-
schriften, auf Jesu Christi Opfer hinzuweisen, wird sodann in Abgrenzung zu den Sit-
tengeboten noch einmal die grundlegende Kategorisierung des mosaischen Gesetzes
verdeutlicht;*** das wird zugleich verkniipft mit der Auffassung von den zwei Kréften
im Menschen, ,,die zur Sehnsucht nach Heil antreiben” — wahrend das affektive See-
lenvermoégen durch die Sittengebote angestachelt werde, ,,das zu tun, was schlecht-
hin und zu jeder Zeit zu seinem Heil gehort, seien die Opfervorschriften erlassen
worden, um das Erkenntnisvermégen zu motivieren, ,,grundsatzlich die zukiinftige
Befreiung des Menschen zu erkennen® (zu 5).

Kapitel 3: Waren die Opfer im Allgemeinen gut? [Nr. 527]

Die Frage wird mit der Unterscheidung zwischen der Materie des Opfers und seinem
Zeichencharakter einerseits sowie dem heilsgeschichtlichen Stand zur Zeit des Geset-
zes und zur Zeit der Gnade andererseits beantwortet (Antwort und zu 1-2). Dabei
greift die Summa Halensis in ihrem Argumentationsgang einen handlungstheoreti-
schen Grundsatz auf, den Philipp der Kanzler in seiner Summa dargelegt hat, entfal-
tet diesen aber in einer heilsgeschichtlichen Perspektive.

Kapitel 4: Miissen die Opfer aufgrund des Naturgesetzes dargebracht werden?

[Nr. 528]

Im Anschluss an Augustin wird zwischen einem unsichtbaren und einem sichtbaren
Opfer unterschieden, wobei das unsichtbare Opfer ,,in ,Diensten eines reinen Sinns
und guten Willens‘ besteht®, d. h. im Sinne Augustins als Barmherzigkeit zu verstehen
ist (Antwort). Wahrend dieses Opfer der Barmherzigkeit dem Menschen zu jeder Zeit
abverlangt wird und im Naturgesetz begriindet ist, werden die sichtbaren Tieropfer
auf den Stand des Menschen nach dem Siindenfall begrenzt, jedoch mit dem Natur-
gesetz verkniipft, insofern sie als Zeichen fiir das unsichtbare Opfer fungieren. Dabei
wird die Rolle der Vernunft besonders betont, indem diese zum einen als ein ,,Funke*
betrachtet wird, der dem Menschen auch nach dem Siindenfall noch verblieben ist
und ihn erkennen lasst, dass er mit Hilfe von zeichenhaften Opfern ,,seine Wiederher-
stellung bewerkstelligen® soll, und zum anderen im Blick auf die ,,erleuchtete, d. h.
die von Gottes Geist bestimmte Vernunft dargelegt wird, dass sie zu diesem allgemei-
nen Gedanken der Wiederherstellung die konkrete Uberlegung hinzufiigt, welches

391 Vgl. Summa Halensis III Nr. 259 (ed. Bd. IV/2, 366a—369b; in dieser Ausgabe S. 210-225).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =—— 2463

sichtbare Opfer dafiir geeignet ist (ebd.). So ist dieses Kapitel iiber seine opfertheolo-
gische Bedeutung hinaus auch fiir die scholastische Anthropologie aufschlussreich,
insofern hier die — bereits von Hieronymus und Augustin vertretene sowie von Petrus
Lombardus rezipierte®*? — Auffassung von dem ,Funken der Vernunft als dem unver-
dorbenen Rest der urspriinglichen Gottebenbildlichkeit des Menschen zur Geltung
kommt und damit nicht nur die erkenntnistheoretische, sondern auch die soteriologi-
sche Relevanz der menschlichen Vernunft aufgezeigt wird.>*?

Kapitel 5: Darf nur Gott ein Opfer dargebracht werden? [Nr. 529]

Fiir die Summa Halensis steht ohne jede Einschrdnkung fest, dass nur Gott Opfer dar-
gebracht werden diirfen (Losung). Gegeniiber dem Einwand, die Barmherzigkeit als
das geistliche Opfer im Sinne Augustins werde doch dem Menschen erwiesen, wird
deutlich gemacht, dass das Werk der Barmherzigkeit hinsichtlich seines Nutzens zwar
Opfer genannt werden kann, es jedoch von seiner Intention her und in seinem eigent-
lichen Wesen auf Gott als ,,Anfang und Ziel“ gerichtet sei und deshalb letztlich auch
nur ihm ein Opfer dargebracht werde (zu 1-2). Dem Verweis auf das Opfer Gideons
(Ri 6,19) wird im Anschluss an Augustin entgegengehalten, dass ein Engel als Mittler
oder auch als Personifikation Gottes angesehen werden konne und deshalb nicht dem
Engel, sondern Gott ein Opfer dargebracht werde (zu 3). Der prinzipielle Einspruch,
dass dem unsichtbaren Gott nicht sichtbare Opfer dargebracht werden diirften, wird
mit dem erneuten Hinweis auf den Zeichencharakter dieser Opfer beantwortet, wobei
zur Unterstiitzung auf den Grundsatz der augustinischen Signifikationshermeneutik
verwiesen wird, wonach auch ,,ténende Worte Zeichen der Dinge sind“ (zu 4). In chris-
tologischer Hinsicht wird mit einem Zitat Augustins die Zweinaturenlehre so akzen-
tuiert, dass der Mensch Jesus Christus in der Gestalt Gottes und in der Einheit mit
dem Vater ein Opfer entgegennimmt, jedoch in der Gestalt eines Knechts eher selbst
das Opfer sein wollte; daraus wird die Schlussfolgerung gezogen, dass ein Priester
»selbst der Darbringende und das Opfer selbst“ sei, womit eine zentrale Auffassung
der scholastischen Sakramentenlehre wie auch Ekklesiologie vertreten wird (zu 5).3%*

Kapitel 6: Die Personen der Opfernden

Artikel 1: Waren die Juden ebenso wie die Heiden zu Opfern verpflichtet? [Nr. 530]
In einem ersten Argumentationsgang geht es zunachst um die Frage, ob nicht auch
die Heiden zu Opfern verpflichtet waren, wenn doch — wie im vierten Kapitel gezeigt —

392 Vgl. Augustin, De civitate dei, XXII,24 (CSEL 40/2, 643,19 f; CChr.SL 48, 847,44 f); Petrus Lombatr-
dus, Sententiae 11,39,3 (SpicBon 4, 556,7).

393 Vgl. Seeberg, Reinhold: Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd, 3, 422 ff.

394 Vgl. ebd., 528 ff; Finkenzeller, Die Lehre von den Sakramenten im allgemeinen, 187-190.



2464 —— Kommentar [Nr. 531-535]

die Verpflichtung zum Opfer im Naturgesetz und in der Vernunft des Menschen
begriindet ist. Dazu wird zwischen einer Verpflichtung im Sinne der Ubereinstim-
mung und einer Verpflichtung, die sich aus einer Notwendigkeit ergibt, unterschie-
den und fiir die Sittengebote im Allgemeinen festgestellt, es sei um des Heils willen
notwendig, sie zu erfiillen, was jedoch fiir die Opfer vor dem Erlass des mosaischen
Gesetzes nicht gegolten habe (Antwort zu I), wenn darunter ganz speziell die mate-
riellen Opfer verstanden werden und nicht generell Opfer als Heilmittel (zu 1). Von
einer Verpflichtung im Sinne der Ubereinstimmung kénne allerdings auch schon vor
dem mosaischen Gesetz die Rede sein, insofern es ,passend‘ und ,niitzlich® gewesen
sei, im Opfer Heilmittel zu erkennen (Antwort zu I) — womit noch einmal die erkennt-
nistheoretische Dimension des Opfergedankens in den Blick genommen wird. Dass in
erster Linie den Juden die Opfer abverlangt wurden, wird mit der besonderen heilsge-
schichtlichen Rolle dieses Volkes und der vorausweisenden Bedeutung dieser Opfer
begriindet (zu II).

Artikel 2: Waren die, die Opfer darbrachten, dazu verpflichtet, deren Bedeutungen zu
erkennen? [Nr. 531]

Die Summa Halensis beantwortet diese Frage mit der scholastischen Lehre von dem
,impliziten‘ und dem ,expliziten‘ Glauben, wonach die Fortgeschrittenen im Glauben
und die Vorgesetzten in der Glaubensgemeinschaft iiber einen ,expliziten’ Glauben
verfiigen miissen.?*> Im Alten Testament mussten deshalb die Gelehrten und Pries-
ter die eigentliche Bedeutung der Opfer, d.h. ihren Zeichencharakter, verstehen,
wiahrend die Ungebildeten nur daran glauben mussten, dass diese Opfer Gott wohlge-
fallig waren, wobei eben in diesem Glauben der Ungebildeten die eigentliche Bedeu-
tung des Opfers ,eingewickelt® war (Antwort). Da nun diese Verhiltnisbestimmung
von ,implizitem‘ und ,explizitem‘ Glauben nach scholastischer Auffassung zu allen
Zeiten gilt, ergeben sich daraus entsprechende Konsequenzen auch fiir die Opfertheo-
logie und die Opferpraxis der christlichen Kirche.

Artikel 3: Kénnen die Bésen Gott Opfer darbringen? [Nr. 532]

Auf der Grundlage der etymologischen Verbindung von ,sacrificium‘ (Opfer) und
,sacer’ (heilig) sowie der Unterscheidung zwischen dem Zeichen und der Sache des
Opfers wird erldutert, dass von der eigentlichen Sache des Opfers her, d.h. dessen
Funktion, heilig zu machen, kein BOser ein wahrhaftes geistliches Opfer darbrin-
gen kann, sondern nur ein Opfer, mit dem das Heilige bezeichnet, nicht aber reali-
siert wird (Antwort). Diese Feststellung wird allerdings auf die ,,besonderen Opfer*
begrenzt, wihrend das ,,allgemeine Opfer des Erlosers® davon ausdriicklich ausge-
nommen wird, um so sicherzustellen, dass die sakramentale Wirksamkeit des Mess-

395 S.0.S.2307.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =—— 2465

opfers nicht von der moralischen Integritdt des Priesters abhdngig gemacht und
dadurch relativiert wird. Dieser Grundsatz, dass die Sakramente auch dann wirksam
sind, wenn sie von einem ,bdsen‘ Priester dargebracht werden, war seit Augustins
Auseinandersetzung mit den Donatisten fiir die Ekklesiologie der romischen Kirche
zentral und wurde im Entstehungskontext der Summa Halensis von Papst Innozenz
I1I. 1208 gegeniiber den Waldensern dogmatisiert.>*® Insbesondere die norditalieni-
schen Waldenser, die ,Lombardischen Armen‘, vertraten die Auffassung, dass der
Spender eines Sakraments — wobei sie nur die Beichte als ein Sakrament anerkann-
ten — selbst ein siindenloses Leben fiihren miisse, damit das Sakrament wirksam sein
konne.?*” In Ankniipfung an den pépstlichen Lehrentscheid entfaltete dann zunéchst
Wilhelm von Auxerre die scholastische Lehre von der Wirksamkeit der Sakramente
,ex opere operato’, d. h. allein aufgrund ihres korrekten Vollzugs.>*® Wihrend Alexan-
der von Hales in seinen Glossen zum Sentenzenbuch diese Lehre ebenfalls vertrat®*®,
wird im Gesetzestraktat der Summa Halensis der besondere Charakter des geistlichen
Opfers betont und deshalb auch die Abtotung des Leibes, wie sie von Heuchlern und
Haretikern praktiziert werde, von der Abt6tung des Fleisches scharf abgegrenzt, die
allein von den Christen um Gottes willen vollzogen werde und so heiligende Kraft
gewinne (zu b).

Artikel 4: Die Personen der Opfernden im Besonderen [Nr. 533]

In diesem Artikel geht es speziell um die Frage, warum nur bestimmte Personen —
Abel, Noah, Abraham und Jakob — in der Zeit vor dem mosaischen Gesetz Opfer dar-
brachten, nicht aber Isaak und Melchisedek. In einem ersten Argumentationsgang
werden zundchst zwei Griinde angefiihrt, weshalb den vier genannten Personen eine
besondere Bedeutung zugekommen sei: zum einen als Anfang und Haupt jeweils eines
Zeitalters und zum anderen in Bezug auf die Vermehrung der Menschheit (Losung
zu I). Ein dritter Grund, der aus der Sicht der Summa Halensis auch der wichtigere
ist, wird in der besonderen Rolle Isaaks gesehen, der selbst als Opfer dargebracht
wurde und darin auf héchst eindrucksvolle Weise Christus prafiguriert habe. Zudem
habe er in allegorischer Hinsicht das ,,Urbild der Kontemplativen“ verkorpert, die vier
anderen hingegen das Urbild der ,,Aktiven“ (ebd.). Dabei wird diese Unterscheidung
im Sinne einer Abstufung verstanden, insofern damit der Verdienstgedanke in der
Weise verkniipft wird, dass die ,Aktiven‘ in grof3erem Maf3e ein Verdienst erwerben als
die ,Kontemplativen, die fiir ihre Lebensform eher einen Lohn erhalten — mit dieser

396 Vgl. DH 793.

397 Vgl. Audisio, Die Waldenser, 29; Cameron, Waldenser, 389f.

398 Vgl. Wilhelm von Auxerre, Summa aurea IV, tr.2 c.1 (SpicBon 19, 16,42-18,102); Seeberg, Lehrbuch
der Dogmengeschichte, Bd. 3, 516; Finkenzeller, Die Lehre von den Sakramenten im allgemeinen,
187f.

399 Vgl. Alexander von Hales, Glossa in Libri IV Sententiarum Petri Lombardi, IV d.4 u. 17 (BFS 15,
77,22f [Nr. 7]); 275,6-11 [Nr. 2b]).



2466 —— Kommentar [Nr. 531-535]

soteriologischen Differenzierung zwischen einem ,Verdienst‘ und einem ,Lohn‘ war
im historischen Kontext dieses Streites eine bemerkenswerte Neuakzentuierung im
Verhaltnis von kontemplativer und aktiver Lebensform vor allem der Ordensgemein-
schaften verbunden, denn die Bettelorden, zu denen auch die Autoren der Summa
Halensis gehorten, trachteten im 13. Jahrhundert danach, in dem stadtischen Umfeld,
in dem sie sich betatigten, eine ,Theologie der Arbeit‘ zu entwickeln und zugleich
die eigene Lebensweise als die hoherwertige gegeniiber den kontemplativen Orden
anzusehen.*°°

In einem zweiten Argumentationsgang geht es um Melchisedek, der in der mit-
telalterlichen Tradition als das ,,ausdriicklichere Bild des wahren Priesters® (II)
angesehen wurde,*°! weshalb sich die Frage stellt, warum nicht auch er Tieropfer
darbrachte, die auf den Opfertod Jesu Christi hinweisen sollten. Die Problemlésung
unterscheidet zwischen dem Opfer, das von Christus ,,unter seiner eigenen Gestalt,
das heifdt im sichtbaren Fleisch, auf dem Altar des Kreuzes dargebracht worden ist*,
und dem Messopfer, das ,unter der Gestalt von Brot und Wein [...] tdglich auf dem
Altar der Kirche dargebracht wird“ (Losung zu II). Wahrend Aarons Opfer am Ver-
sohnungstag (Lev 16,5-22) eher die erste Art des Opfers Christi prafiguriert habe, sei
Melchisedeks Opfer von Brot und Wein (Gen 14,18) eher als zeichenhafter Hinweis auf
das Messopfer anzusehen. Diese Differenzierung wird nun von der Summa Halensis
mit der systematischen wie auch heilsgeschichtlichen Grundstruktur des Gesetzes-
traktats verkniipft, insofern festgestellt wird, dass sich die Ubereinstimmung des Na-
turgesetztes mit dem Evangelium in dem Opfer Melchisedeks widerspiegele, das dem
evangelischen Opfer ,,ganz dhnlich“ sei (ebd.).

In einer Ergdnzung zu diesen beiden Argumentationsgangen wird zusitzlich
noch erortert, warum Mose nicht vor dem Erlass des Gesetzes geopfert habe, wie er
es in Ex 5,3 ankiindigte, und warum die Israeliten in Agypten aufier dem Passahl-
amm nicht weitere Opfer darbrachten. Die erste Teilfrage wird mit der Verstockung
des Pharaos beantwortet, derentwegen Mose den Erlass des Gesetzes habe abwarten
miissen, wahrend es sonst in der urspriinglich anvisierten Zeit von drei Tagen rea-
listisch gewesen sei, zum Sinai zu gelangen (Antwort zu 1). Die zweite Teilfrage wird
zum einen damit beantwortet, dass die Israeliten nur heimlich opfern konnten, weil
das, was fiir ein wirkliches Opfer erforderlich ist, den Agyptern ein Grauel war (zu 2).
Zudem sei es in allegorischer Hinsicht nicht statthaft gewesen, in Agypten zu opfern,
weil ,Agypten‘ Siinde bedeute, und dementsprechend sei eben allein das heimliche
Opfer des Passahlamms als Zeichen der Erl6sung vorgeschrieben worden.

400 Vgl. Stock, Activity, Contemplation, Work and Leisure between the Eleventh and the Thirteenth
Centuries, 87 ff; Baumgartner/Korff, Wandlungen in der Begriindung und Bewertung von Arbeit, 91.
401 Vgl. Niehr, Melchisedech, 491f.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose =—— 2467

Kapitel 7: Der Beginn der Opfer [Nr. 534]

Dass die Darbringung von Opfern nicht mit Adam, sondern mit Abel begonnen hat,
wird mit dem Siindenfall Adams begriindet, wahrend Abel ,,das Urbild der Kirche ver-
korperte wegen seiner Unschuld und Jungfraulichkeit* (Losung). Diese Auffassung
von der ,,geistliche[n] Unversehrtheit“ der Kirche bildet die Grundlage der mittelal-
terlichen Ekklesiologie und Sakramentenlehre, wonach die Kirche Heilsmittlerin ist
und selber sakramentalen Charakter hat.*°> Der Einwand, Opfer als Heilmittel gegen
die Ursiinde miissten doch bereits mit Adam begonnen haben, wird entkréaftet, indem
dargelegt wird, dass bei ihm zwar die inneren Aspekte eines Opfers im Sinne ,,des
zerknirschten Herzens, der Liebe und Hingabe“ festgestellt werden kdnnten, nicht
aber das dufdere Zeichen eines sichtbaren Opfers, denn Adam habe noch nicht mit
einer rituellen Gottesverehrung begonnen (zu 1), zumal die Ursiinde bei ihm noch
nicht von der Tatsiinde geschieden gewesen sei, was jedoch fiir die Darbringung eines
sichtbaren Opfers als Heilmittel gegen die Ursiinde erforderlich sei (zu 2).

Kapitel 8: Die Unterschiede der Opfer

Artikel 1: Die ersten Unterschiede der Opfer vor und in dem Gesetz [Nr. 535]

Die Unterschiede zwischen den Opfern des Alten Testaments werden mit ihrer jewei-
ligen Relation zum gottlichen Gesetz in seiner dreifachen Auspragung als Naturge-
setz, als mosaisches Gesetz und als evangelisches bzw. ,Neues Gesetz‘ begriindet. So
wird aus der spezifischen Funktion dieser Opfer, die auf den Opfertod Jesu Christi
hinweisen sollten, abgeleitet, dass sie auf zwei Arten dargebracht werden mussten,
zum einen sichtbar in Form von Tieropfern und zum anderen unsichtbar als Prafigu-
ration des Altarsakraments in Gestalt von Brot und Wein (Antwort zu 1). Die ,Unsicht-
barkeit‘ dieses Opfers von Brot und Wein erklart sich in diesem Zusammenhang aus
der scholastischen Dreiteilung der Schépfung in die vernunftbegabte Kreatur, d.h.
den Menschen, sodann die Lebewesen, die eine Sinnesempfindung haben, d. h. die
Tiere, und schlieilich Pflanzen und leblose Materie, die keine Sinnesempfindung
haben; ,sichtbar‘, d. h. mit den Sinnen wahrnehmbar, ist demnach die Darbringung
von Tieren, denen im Unterschied zu Pflanzen ,Sensibilitdt’ zugeschrieben wird.
Anschlieflend wird mit der Unterscheidung zwischen einer geistlichen und einer
korperlichen Dimension des Opfertodes Jesu Christi erklart, warum es einerseits
ein Rauchopfer gab, das auf dem inneren Altar des Tempels dargebracht wurde und
somit dem geistlichen Opfer Jesu Christi entsprach, das dieser ,,im verborgenen Raum
seines ergebenen Geistes darbrachte®, und andererseits ein Brandopfer, das auf dem
dufReren Altar dargebracht wurde und das zeichenhaft auf den korperlichen Opfertod
Jesu Christi verwies (zu 2). Die Einrichtung der unterschiedlichen Opfer zu ihrer jewei-

402 Vgl. Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 3, 300 ff.565 f; Congar, Die Lehre von der Kir-
che, 98 ff.



2468 —— Kommentar [Nr. 536-539]

ligen Zeit kann so auf den gottlichen Plan einer immer grof3er werdenden Verdeut-
lichung des Zeichencharakters der Opfer zuriickgefiihrt werden. Die Frage, warum
nicht auch schon zur Zeit des Naturgesetzes Weihrauch in Form eines Rauchopfers
dargebracht wurde, obwohl doch das Naturgesetz mehr mit dem evangelischen
Gesetz libereinstimme als das mosaische Gesetz, wird damit beantwortet, dass das
dem heilsgeschichtlichen Status entsprochen habe, insofern die Vorschriften zu den
Opfern im Sinne von Sakramenten in der zeitlichen Abfolge der Heilsgeschichte zum
mosaischen Gesetz gehorten, und dass in dieser Hinsicht das mosaische Gesetz —
»durch sich® — in groflerem Mafle mit dem evangelischen Gesetz {ibereinstimme als
das Naturgesetz, wihrend dieses wiederum — ,,an sich“ — hinsichtlich der Sittenvor-
schriften eine grofiere Ubereinstimmung mit dem evangelischen Gesetz aufweise (zu
3). In Ankniipfung an die Transsubstantiationslehre, die sich seit dem 11. Jahrhundert
in der romischen Kirche entwickelte und die auf dem Vierten Laterankonzil dogma-
tisiert wurde,**® wird hinsichtlich des Altarsakraments im Neuen Gesetz konstatiert,
dass es Fleisch und Brot sowie Weihrauch enthalte; dabei wird die Darbringung des
Weihrauchs als vergegenwartigende Darstellung des vergangenen Opfertodes Jesu
Christi verstanden und zugleich betont, dass das Sakrament ein Mysterium sei (zu
4). Das Verhiltnis von Fleisch und Brot bei der Wandlung wird nicht mit der aris-
totelischen Unterscheidung zwischen Substanz und Akzidenz bestimmt, sondern
heilsgeschichtlich gedeutet, insofern es zundchst angemessen gewesen sei, dass Kain
als ,ungerechter Siinder’ und ,b6ser Diener‘ das ,,Sakrament unter der Gestalt des
Brotes dargebracht“ habe, bevor es dann ,vom unschuldigen und gerechten Abel*
als dem Prototyp des ,unbefleckten Priesters‘ in Form eines fleischlichen Tieropfers
dargebracht worden sei (zu 5). Die sakramententheologische Prioritit des Fleisches
gegeniiber dem Brot wird damit ebenso gewahrt wie das ekklesiologische Ideal der
Reinheit des Priesteramtes.

Artikel 2: Der Unterschied der Opfer vor dem Gesetz [Nr. 536]

Dem Ansatz einer heilsgeschichtlichen Entfaltung der Opfertheologie folgt die Summa
Halensis auch im Blick auf die spezifischen Unterschiede zwischen den Opfern vor
dem Erlass des mosaischen Gesetzes. So wird mit Formulierungen, die quantitative
und rdumliche Relationen — wie ,,gréf3er und gréfer” sowie ,,Anndherung® — zum Aus-
druck bringen, festgestellt, dass es Abstufungen in den Opferbestimmungen gegeben
habe (Antwort zu 1). In Bezug auf Abraham wird dargelegt, dass er aufgrund seines
besonderen Eifers, den Schopfergott zu verehren, sowohl ein Tieropfer dargebracht als
auch seinen eigenen Sohn geopfert habe (zu 2). Zur Unterstiitzung ihrer Auffassung
beruft sich die Summa Halensis auf ,,g6ttliche und menschliche Geschichtsbiicher®,
ohne das in diesem Zusammenhang ndher zu konkretisieren; in der Sache zeigen
sich Verbindungslinien zu Moses Maimonides, der eine solche Deutung in seinem

403 Vgl. DH 802; COD 23, 230,34-38; Foreville, Lateran I-1V, 338 f; Duggan, Conciliar Law, 345.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2469

Werk ,Fiihrer der Unschliissigen‘ begriindete.*** Die spezielle Frage nach den ersten
Tieropfern (Gen 15,10; Lev 1,12.15) wird mit der Theorie des mehrfachen Schriftsinns
beantwortet, indem sowohl eine allegorische als auch eine wortliche Interpretation
als Konsequenz ,.theologischer Uberlegung® priasentiert werden (zu 3). Dass vor dem
Erlass des mosaischen Gesetzes keine Siindopfer dargebracht wurden, erkldrt die
Summa Halensis von R6m 4,15 her mit einer Unterscheidung zwischen der ,absoluten’
Realitdt der Siinde vor dem mosaischen Gesetz und ihrem besonderen Merkmal der
Ubertretung des Gesetzes, nachdem dieses erlassen wurde, weswegen das Siindopfer
nun als neues ,,Heilmittel“ vorgeschrieben worden sei (zu 4).

Artikel 3: Die Unterschiede der Opfer im Gesetz [Nr. 537]

Zum Abschluss dieser Ausfiihrungen zu den alttestamentlichen Opfervorschriften
werden einzelne Fragen zu den spezifischen Unterschieden der Opfer im mosaischen
Gesetz erdrtert. In einem ersten Teil geht es um die Opfer, die auf dem dufleren Altar
dargebracht wurden; deren Spezifika werden wiederum mit Hilfe der Unterscheidung
zwischen einem wortlichen und einem allegorischen Schriftsinn erldutert, wobei
nicht nur auf Erndhrungs- und Essgewohnheiten Bezug genommen wird (Antwort zu I
1), sondern auch die metaphorische Bedeutung der Produktion wie auch Verwendung
von Getreide als Grundnahrungsmittel in den Dienst einer Opfertheologie gestellt
wird, die Jesu Christi Opfer als Hohepunkt der Heilsgeschichte versteht (zu 2-3).

In einem zweiten Teil werden die Unterschiede zwischen dem Brandopfer, dem
Friedensopfer und dem Siindopfer als den drei Arten der Tieropfer erdrtert. Dabei
werden drei Aspekte unterschieden, indem diese Opfer entweder als Heilmittel gegen
die Siinde oder als geistliche Opfer betrachtet bzw. die Griinde fiir das jeweilige Opfern
beriicksichtigt werden (Antwort). Im Blick auf die Tieropfer als Heilmittel gegen die
Siinde wird dann noch einmal hinsichtlich der Qualitat der Siinde differenziert, inso-
fern diese zum einen als Ursiinde verstanden wird, die sich gegen die ,,Ordnung der
vernunftbegabten Natur“ richte und aus der die ldssliche Siinde resultiere, sodann als
eine ,,zum Tod fiihrende Tatsiinde“, die gegen die ,,Ordnung der Vernunft* verstofle,
und schlieflich als eine Ubertretung des geschriebenen Gesetzes (ebd.). Diesen drei
Kategorien der Siinde werden die unterschiedlichen Tieropfer in der Weise zugeord-
net, dass das Brandopfer als Heilmittel gegen die Ursiinde wie auch gegen die lassliche
Siinde dienen, das Friedensopfer gegen die zum Tode fithrende Tatsiinde dargebracht
werden und das Siindopfer von der Gesetzesiibertretung befreien sollte. Analog wird
auch in Bezug auf das geistliche Opfer eine Dreiteilung vollzogen, indem zwischen
der Genugtuung fiir die Slinden, der Gerechtigkeit in der Erfiillung der Gebote und
einer dariiberhinausgehenden Erfiillung der Rate unterschieden wird; dabei kommt
mit der Differenzierung zwischen Geboten und Réten eine Grundunterscheidung zum
Tragen, die fiir das scholastische Verstdndnis des evangelischen Gesetzes zentral war

404 Vgl. Moses Maimonides, Fiihrer der Unschliissigen III 29 (ThB 184 b/c, 179-184).



2470 =—— Kommentar [Nr.536-539]

und den besonderen Status der Ordensangehorigen begriindete, insofern diese sich
im Unterschied zu den Laien und den Weltklerikern zur Befolgung der evangelischen
Réte verpflichteten.*®® Hinsichtlich der jeweiligen Griinde zu opfern wird schlie3lich
zwischen dem Aspekt der ,,Freundschaft der Giite“ Gottes, der ,,Schuld einer erhalte-
nen Wohltat“ sowie der ,,Notwendigkeit der Siindenvergebung* unterschieden (ebd.).

Auf der Grundlage dieser Differenzierungen innerhalb der Vorschriften des mo-
saischen Gesetzes zu den Tieropfern werden dann die einzelnen Gegenargumente
erortert. Hierbei wird die Unterscheidung nach dem jeweiligen Status der Opfernden
wie auch dem heilsgeschichtlichen Stand aufgegriffen, sodass nicht nur das Geliibde
als eine besondere Motivation des Opfers verstanden werden kann (zu 3), sondern
auch die ,,Ausiibung des aktiven“ Lebens, der nach Auffassung der Summa Halen-
sis gegeniiber einer kontemplativen Lebensfiihrung der Vorzug gebiihrt (zu 4). Die
Verschriankung von qualitativen und quantitativen Kriterien in der Bemessung per-
sonlicher Siinden und dem Siindopfer, das dafiir dargebracht werden muss, wird be-
sonders deutlich, wenn das Ausmaf3 der Siinde von dem gesellschaftlichen Stand des
Siinders abhéngig gemacht wird (zu 7). In anthropologischer und zugleich ekklesio-
logischer Hinsicht werden die verschiedenen Formen der alttestamentlichen Opfer,
insoweit sie als ein geistliches Opfer betrachtet werden, mit der menschlichen Willen-
statigkeit verkniipft, wobei wiederum zwischen dem jeweiligen Status des Opfernden
unterschieden wird. Demnach korrespondiert das Brandopfer, das dem Opfernden
nichts zum Gebrauch iibrig lasst, mit der Entsagung des eigenen Willens bei denen,
die aufgrund ihrer Geliibde mehr erfiillen, als die Gebote es verlangen (zu 8). Das
Stindopfer wiederum, bei dem ein Teil dem Priester, nicht aber dem Opfernden zufiel,
entspreche dem Status des Biifienden, der wegen seiner Gesetzesiibertretung die Frei-
heit des eigenen Willens verloren habe und deshalb sein geistliches Opfer in Form der
Zerknirschung Gott gegeniiber und als Beichte gegeniiber dem Priester darbringen
miisse, ,,um entsprechend dem Willen der Kirche Genugtuung zu leisten® (ebd.). Das
Friedensopfer, bei dem ein Teil dem Priester und ein anderer dem Opfernden zum
Verzehr zufillt, wird schliefllich dem Status der Gerechtigkeit zugeordnet, in dem
der Opfernde den eigenen Willen frei gebrauchen kann, wobei dieser eine doppelte
Ausrichtung und Ordnung erfahre, insofern er zum einen der ,Intention‘, d.h. dem
Heilsplan Gottes unterworfen sei und zum anderen durch den Gehorsam gegeniiber
der Kirche geordnet werde (ebd.). Fiir das geistliche Opfer, das von einem Priester
dargebracht werden muss, wird aufgrund seines besonderen Standes Vollkommen-
heit verlangt und dazu gehore auch, dass er iiber das gebotene Maf3 hinaus die Réte
erfiille (zu 9). Damit bringt die Summa Halensis innerhalb ihrer Opfertheologie das
Ideal des priesterlichen Amtes zur Geltung, das sich seit der grundlegenden Kirchen-
reform des 11. Jahrhunderts durchsetzte und eine ,Monachisierung des Klerus zur

405 Vgl. Hodl, Evangelische Rate, 131 ff; Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 3, 500f.



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2471

Folge hatte.“°® Der Einwand, ein Geliibde verpflichte dazu, ein Opfer unmittelbar
darzubringen, wogegen aber Lev 7,15-17 spreche, wird mit handlungstheoretischen
Argumenten entkriftet, wonach die Uberlegung und das Versprechen eines Geliibdes
noch einen zeitlichen Aufschub des Opfers erlauben, wahrend die Dankbarkeit fiir
den Empfang einer gottlichen Wohltat dazu verpflichte, dieses Opfer sofort darzu-
bringen, sei es ,,in der Tat oder im Habitus“, d. h. in der inneren Selbstdisposition der
menschlichen Seele (zu 10).

Sechste Frage: Das Ruhen der Kultvorschriften

Die Ausfiihrungen zu den alttestamentlichen Kultvorschriften — und damit auch zum
mosaischen Gesetz insgesamt — werden mit der Erdrterung der Frage, ob die Kult-
vorschriften noch als verbindlich angesehen werden miissen, abgeschlossen. Die
Richtung, in der die Summa Halensis diese Frage beantwortet, wird schon zu Beginn
deutlich, insofern sie darauf hinweist, zwei ,Irrtiimer*“ ausrdumen zu wollen: den
Irrtum der Juden einerseits, die die Kultvorschriften zu allen Zeiten fiir verbindlich
erkldren, sowie den Irrtum der judenchristlichen Ebioniten andererseits, die diese
Gesetze auch fiir die Christen als verbindlich ansahen.*%” Neben der Frage der allge-
meinen Verbindlichkeit der Kultvorschriften konzentriert sich die Summa Halensis
speziell auf die Vorschriften zu den Opfern sowie zur Beschneidung und zum Sabbat,
da sich hier — wie in den vorangegangenen Darlegungen gezeigt — gerade in einer
heilsgeschichtlichen Perspektive Verbindungen zu den Riten der christlichen Kirche
ergeben; zum Schluss wird erortert, ob die Befolgung der Kultvorschriften fiir die
Christen eine ethische Relevanz hat.

Kapitel 1: Stehen die Kultvorschriften immer in der Vorschrift? [Nr. 538]

Die Bedeutung dieser Frage nicht nur fiir die theologische Beurteilung der mosai-
schen Kultvorschriften, sondern fiir die Verhéltnisbestimmung von alt- und neutesta-
mentlichem Gesetz insgesamt wird bereits an der umfangreichen Gegeniiberstellung
von Pro- und Contra-Argumenten ersichtlich. Dabei haben die Gegenargumente nach
Ansicht der Summa Halensis so viel Gewicht, dass eine ,weitere Unterscheidung® gar
nicht mehr als erforderlich angesehen wird, sondern sowohl der ,Irrtum‘ der Juden als
auch der der Ebioniten fiir ,,zerstort* erklart wird (i und n). Der erste Grund, warum
die Kultvorschriften ihre Verbindlichkeit verloren haben, wird aus der paulinischen
Lehre von der Rechtfertigung ohne das Gesetz abgeleitet; hierbei werden unter dem
,Gesetz‘ in diesem Zusammenhang allein die Kultvorschriften verstanden (a-b). In
pointierter Form verweist die Summa Halensis darauf, dass die Rechtfertigung ,,allein
durch den Glauben an die Verheiffung des Erlosers® geschieht (c), was in dogmenge-

406 Vgl. Mitterauer, Warum Europa?, 198; Riither, Vita communis, 1756.
407 Zu den Ebioniten vgl. Strecker, Judenchristentum, 312.



2472 —— Kommentar [Nr.536-539]

schichtlicher Hinsicht im Blick auf die Lehrstreitigkeiten des 16. Jahrhunderts inso-
fern bemerkenswert ist, als hier die reformatorische Exklusivformel des ,sola fide‘
wortwortlich auftaucht, allerdings vom gesamten theologischen Ansatz der Summa
Halensis her nicht so exklusiv verstanden werden kann, dass damit die scholastische
Lehre von der verdienstvollen Mitwirkung des Menschen bei seinem Heil aufler Kraft
gesetzt wiirde. Aus der Universalitdt des Heilswerkes Jesu Christi, das ,,im gleichen
Maf3e alle betrifft, Juden ebenso wie Heiden®, wird die Schlussfolgerung gezogen,
dass den Juden, sofern sie an diese Erlosung glauben, nicht mehr abverlangt wird als
den Heiden und sie somit nicht mehr zu den Kultvorschriften verpflichtet seien, denn
andernfalls wiirde ausgerechnet dem jiidischen Volk, aus dem der Heiland hervor-
ging, mehr aufgebiirdet, ,was lacherlich zu sagen ist“ (d). Im Anschluss an das siebte
und achte Kapitel des Hebrderbriefes wird sowohl das Priestertum Jesu Christi vom
levitischen Priestertum abgegrenzt als auch der Alte Bund vom Neuen Bund und wird
deshalb auch das Ende der Kulthandlungen, wie sie gemaf3 den mosaischen Kultvor-
schriften praktiziert wurden, konstatiert (e-f). Das ergibt sich fiir die Summa Halensis
auch dadurch, dass diese Kultvorschriften im Unterschied zu den Geboten des Neuen
Gesetzes ,,nicht ins Herz und das menschliche Gewissen geschrieben sind“, womit
ein wichtiges Unterscheidungskriterium fiir die spezifischen Merkmale der verschie-
denen Gesetzesarten benannt wird (g). Da es nach Auffassung der Summa Halensis
die besondere Funktion der mosaischen Kultvorschriften war, auf Jesus Christus hin-
zuweisen und damit ,,die Hoffnung auf das Heil“ zeichenhaft, wenngleich ,,dunkel
und unvollkommen“ zum Ausdruck zu bringen, miissen sie ,,zur Zeit der Vollendung“
diesen Zeichencharakter verlieren und kénnen sie deshalb auch nicht mehr verbind-
lich sein (h-i). Auf der gleichen Linie bewegen sich auch die Argumente, die vorge-
tragen werden, um den ,Irrtum der Ebioniten® aufzuzeigen (k-n). Die weiteren Aus-
fiihrungen konzentrieren sich dann auf eine Widerlegung der Argumente, die fiir die
Auffassung der Juden und der Ebioniten zu sprechen scheinen, wobei hier nicht nur
Stellen aus dem Alten und Neuen Testament zitiert werden, sondern auch Augustins
Gesetzesverstdndnis herangezogen wird. Die alttestamentliche Rede von der Ewig-
keit des Gesetzes wird im Anschluss an Augustin mit einer dreifachen Bedeutung des
Begriffs ,Gesetz‘ erkldrt, indem dessen erster Teil, die ersten drei Gebote, die von Gott
handeln, wie auch der zweite Teil, die Sittengebote der zweiten Tafel des Dekalogs,
fiir ewig erklart werden, wahrend der dritte Teil des Gesetzes, die Kultvorschriften, als
zeitlich befristet angesehen werden (zu 1). Dabei geht es hier nicht um die Dreiteilung
nur des mosaischen Gesetzes in Sittengebote, Rechtssatzungen und Kultvorschriften,
sondern um das Gesetz in einem weiteren Sinne. Die Erfiillung des Gesetzes nach
Mt 5,18 wird im Blick auf die Sittenvorschriften wortlich verstanden, hinsichtlich der
Kultvorschriften hingegen geistlich (zu 2 und 5); und von einer Aufhebung des Geset-
zes, wie sie Mt 5,19 ausdriicklich in Abrede gestellt wird, kdnne nicht gesprochen
werden, insoweit es um die Intention des Gesetzgebers gehe, der von jedem Chris-
ten respektiert werde, sondern allein in Bezug auf die ,,falsche Absicht“ bzw. Auffas-
sung der Juden, wonach die Kultvorschriften wie das Sabbatgebot noch verbindlich



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2473

seien, obwohl ,,die Zeit des Sabbats schon aufhérte®, als der Heiland ihn ,,direkt abge-
schafft“ habe (zu 3). Ein Nutzen wird den Kultvorschriften im Unterschied zu friiher,
als sie die menschliche Vernunft bewegen sollten, die Gesetze zum einen tatkraftig zu
befolgen und sie zum anderen zu lesen, nunmehr nur noch in Bezug auf das Lesen
bzw. Horen zugesprochen, jedoch nicht mehr so, dass die Christen ihnen Gehorsam
schuldig seien (zu 4). Dass auch die Kultvorschriften eine Wahrheit beinhalten, wird
von der Summa Halensis nicht bestritten, jedoch unterscheidet sie zwischen einer
JWahrheit der Verheiflung‘, die den Kultvorschriften zugeschrieben wird, und einer
JWahrheit der Erweisung‘, die sich in der Gnade Christi erfiillt habe (zu 7). Diese theo-
logische Unterscheidung zwischen ,Verheiflung und Erfiillung* ist ein grundlegendes
Element der scholastischen Verhiltnisbestimmung von Altem und Neuem Gesetz.*%®
Die Aussage des Paulus, dass das Gebot ,,gerecht, heilig und gut“ ist (R6m 7,12), wird
in der Summa Halensis primar auf die Sittengebote bezogen und mit deren Ablei-
tung aus dem Naturgesetz begriindet, das als ,Fiihrer zum guten Leben“ verstan-
den wird und sich dadurch auszeichne, dass es verbietet zu siindigen, wiahrend die
Kultvorschriften als eine ,,Last fiir die Treulosigkeit der Juden“ beurteilt werden, die
unmdglich zu erfiillen seien (zu 8). In einer bestimmten Hinsicht allerdings, bezogen
allein auf die Vernunft und die Intention des go6ttlichen Gesetzgebers, kénnen auch
die Kultvorschriften im paulinischen Sinne als ,gerecht und gut‘ bezeichnet werden;
jedoch betont die Summa Halensis ausdriicklich, dass die Kultvorschriften aufierhalb
dieser theologischen Perspektive ,indifferent seien, d.h. nicht wie die Sittenge-
bote moralische Maf3stibe fiir die Lebensfiihrung liefern (ebd.). Grundlegend fiir die
Gesamtstruktur des Gesetzestraktes und insbesondere dessen letzten Teil, der dann
im nédchsten Abschnitt behandelt wird, ist die Feststellung, dass das ,,Gesetz des
Glaubens®, d. h. das evangelische Gesetz, als eine ,Hinzufiigung‘ zu dem Naturgesetz
und den daraus abgeleiteten Sittengeboten verstanden wird, wodurch der Mensch
vervollkommnet werde (ebd.).

Kapitel 2: Das Aufhéren der Opfer, der Beschneidung und des Sabbats

Artikel 1: Miissen die Opfer des Gesetzes dargebracht werden? [Nr. 539]

In Ubereinstimmung mit Augustin wie auch der Glossa ordinaria, die sich jeweils auf
Hebr 10,14 beziehen, wird festgestellt, dass die Opfer des mosaischen Gesetzes nach
dem Opfertod Jesu Christi ihre Bedeutung und damit auch ihre Verbindlichkeit ver-
loren haben (Antwort). Der Einwand, Jesus selbst habe nach Mt 8,4 ein solches Opfer
vorgeschrieben, wird entkréftet, indem herausgestellt wird, dass damit nicht die
Heilsnotwendigkeit des Opfers zur Geltung gebracht, sondern nur vermieden werden

408 Vgl. Marschler, Der Vergleich von Altem und Neuem Gesetz im Spiegel ausgewdahlter scholasti-
scher Kommentierungen von 3 Sent., d.40, 338 ff; Marcolino, Das Alte Testament in der Heilsgeschich-
te, 115 ff.



2474 —— Kommentar [Nr. 540-541]

sollte, einen Anstof3 bei den Juden zu erregen (zu 1). Dass fiir Jesus bei seiner Darstel-
lung im Tempel ein Opfer dargebracht wurde (Lk 2,22.24), wird nicht als eine Hand-
lung betrachtet, die Vorbildcharakter hatte und nachzuahmen wére, weil sie Chris-
tus getan hitte, um damit diejenigen, die an ihn glauben, zu ,beformen’, sondern als
eine Handlung der Demut im Sinne der Entbindung vom Gesetz, die Jesus Christus
»auf sich nahm zu unserer Erlosung®, weshalb sie zur ,,Unterweisung von Dankbar-
keit und Liebe“ gedient habe (zu 2). Im Blick auf die Funktion der alttestamentlichen
Opfer, damit die Siinde zu bekennen, wird deren Unvollkommenheit betont und dem-
gegendiiber allein das gesprochene Siindenbekenntnis als vollkommen angesehen (zu
3). Dem Einwand des Marcellinus von Karthago (t+ 413), eines christlichen Martyrers,
der als kaiserlicher Tribun in der Auseinandersetzung mit den Donatisten eine wich-
tige Rolle spielte und der in einem Brief an Augustin die Auffassung vertrat, dass das,
,was einmal richtig gemacht wurde, [...] auf keinen Fall verdndert werden* diirfe,
weswegen die Opfer, die Gott im Alten Testament dargebracht wurden, beibehalten
werden mussten, wird ein Zitat aus Augustins Antwortschreiben entgegengehalten,
wonach eine Lehre als ,konstant‘ anzusehen ist, auch wenn sie in ihrem konkreten
Bezug auf die jeweilige Zeit bzw. die jeweiligen Lebensumstidnde — in der Landwirt-
schaft ebenso wie in der Pddagogik — an diese Situation angepasst werden miisse und
sich somit in dieser Hinsicht verdndere (zu 4). Diese Korrelation von ,Konstanz‘ und
,/Anpassungsfahigkeit‘ des gottlichen Gesetzes, die hier zur Geltung kommt, bildet ein
Grundmuster des gesamten Gesetzestraktats.*%

Artikel 2: Muss die Beschneidung aufhdren? [Nr. 540]

Die Frage, ob das Beschneidungsgebot noch verbindlich ist, wird zum einen allgemein
und zum anderen im Blick auf die Beschneidung Jesu Christi er6rtert. Mit einem Zitat
Augustins wird der Verheiflungscharakter der Beschneidung herausgestellt und von
daher begriindet, warum die Beschneidung mit der Geburt Jesu Christi ihre eigentli-
che Bedeutung verlor und an ihre Stelle die Taufe trat, die nicht nur als Zeichen der
Wiedergeburt, sondern als deren ,,Form“ verstanden wird (Antwort), d.h. im Sinne
der aristotelisch-scholastischen Ontologie das Sein der Glaubenden bestimmt. Die
alttestamentliche Rede von der Beschneidung als Zeichen des ,ewigen Bundes‘ wird
so interpretiert, dass damit nicht die Ewigkeit der Zeichenhandlung, sondern der
bezeichneten Sache zum Ausdruck komme, insofern die Beschneidung einerseits das
,Wegnehmen von Schuld“ bedeute, das sich nunmehr gnadenhaft durch die Taufe
vollziehe, sowie andererseits das ,,Wegnehmen der Strafe“, das in der zukiinftigen
Auferstehung geschehen werde (zu I 1). Den Einwand, die Beschneidung miisse noch
bestehen bleiben, solange die Auferstehung noch nicht geschehen sei, die dadurch
préafiguriert werde und die nach christlicher Tradition im ,achten Zeitalter?, d. h. nach

409 Vgl. Summa Halensis III Nr. 247, 255, 323, 453 (ed. Bd. IV/2, 347a-348b.360a-361b.487a—
489h.663a—664b; in dieser Ausgabe S. 144-151.192-197.642—-647.1282-1285).



Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose = 2475

den sieben Zeitaltern der irdischen Geschichte, erfolgen werde,*'° weist die Summa
Halensis mit Hilfe der scholastischen Logik zuriick, indem sie hinsichtlich der Erfiil-
lung einer Bedeutung zwischen dem ,\Vorbild oder der Ursache” einerseits und der
»Sache oder der Wirkung* andererseits unterscheidet; demnach ist die Auferstehung
Christi als Vorbild und Ursache der Auferstehung der Christen anzusehen und ist
dadurch die Bedeutung der Beschneidung erfiillt worden, weshalb ,,dieses Zeichen
abgeschafft werden“ muss, auch wenn die Auferstehung der Christen in der ,Sache’
noch aussteht (zu I 2). Jesu eigene Beschneidung wird nicht als Vorbild verstanden,
das nachzuahmen wire, sondern in Ankniipfung an Ambrosius‘ Auslegung von
Gal 4,4 als die Konsequenz der Verheiflungsgeschichte des Alten Testaments, wonach
der Messias sich dem Gesetz unterstellen musste und es zugleich erfiillte, sodass die
Beschneidung als sakramentales Zeichen dieses Gesetzes seine Bedeutung verlor (zu
14 und II1-2).

Artikel 3: Das Aufhéren des Sabbats [Nr. 541]

Nachdem die Frage, ob das Sabbatgebot auch von den Christen beachtet werden
miisse, bereits in den Ausfiihrungen zum dritten Gebot erdrtert wurde,*** wird an
dieser Stelle noch einmal betont, dass der Sabbat mit der Geburt Jesu Christi seine
Zeichenfunktion verloren habe und deshalb nicht mehr dem Wortlaut nach, jedoch
der Sache nach wie ein Sittengebot eingehalten werden miisse, insofern damit die
Heiligung des Menschen bezeichnet werde. Der Sabbat selbst behalte hingegen fiir die
Christen nur noch in historischer und theologischer Hinsicht die Bedeutung, ,,dariiber
zu lesen und Erkenntnis zu gewinnen“ (Antwort). Den — in diesem Zusammenhang
erneuerten — Einwand, der auf die ,Ewigkeit* des alttestamentlichen Bundes wie auch
seiner Bundeszeichen hinweist, entkréftet die Summa Halensis mit Differenzierungen
und Abstufungen zwischen unterschiedlichen biblischen Redeweisen vom ,Ewigen’.
Danach kénne nur Gott im ,,eigentlichsten” Sinn als ewig angesehen werden, wahrend
anderes, das im Alten Testament als ewig bezeichnet wird, — erstens — einen Anfang
habe oder — zweitens — vom menschlichen Auffassungsvermdégen her begrenzt bzw. —
drittens — in einer bestimmten Hinsicht ewig sei oder — viertens — im akzidentiellen
Sinne an der Ewigkeit Gott teilhabe respektive — fiinftens — metaphorisch gemeint sei
(zu 1). Die biblische Rede vom ,ewigen‘ Sabbat wird der dritten Kategorie zugeordnet,
d. h. sie wird von ihrer Bedeutung her als begrenzt angesehen. Ein ,,Zeichen fiir alle
Zeiten“ (Ex 31,16) sei der Sabbat somit nur als ,,Zeichen im Wort“, das weiterhin gehort
und gelesen werden miisse (zu 2). Der Nutzen dieses Zeichens bestehe in der histori-
schen und theologischen Betrachtung, die dessen Verheiffungscharakter erkennt (zu
4). Die haufige Erwdhnung des Sabbatgebots im Alten Testament ist fiir die Summa
Halensis kein Grund, es weiterhin fiir verbindlich zu halten, sondern ein Beleg fiir die

410 Vgl. Johannes von Damaskus, Expositio fidei I1,1 (PTS 12, 43f).
411 Vgl. Summa Halensis III Nr. 333 (ed. Bd. IV/2, 500a-501b; in dieser Ausgabe S. 686-691).



2476 =—— Kommentar [Nr.542-543]

,Renitenz‘ des jiidischen Volkes, das sich immer wieder irdischen Dingen zugewandt
und so von Gott abgewandt habe, wahrend es fiir die Christen, dem ,,geistlichen Volk
zur Zeit der Gnade®, gar nicht mehr nétig sei, eine bestimmte Zeit fiir die Gottesvereh-
rung festzulegen, da dem nun ihre ,,ganze Lebenszeit“ gewidmet sei (zu 5).

Kapitel 3: Ist die Befolgung der Gesetzesvorschriften zur Zeit der Gnade indifferent?
[Nr. 542]

Der Summa Halensis geht es in diesem abschliefienden Kapitel in erster Linie darum,
die unterschiedlichen Positionen der beiden Kirchenvater Hieronymus und Augustin
zu einem Ausgleich zu bringen, d.h. darzulegen, inwiefern sie sich unterscheiden,
aber nicht widersprechen. Dazu wird im Anschluss an Augustin eine historische Per-
spektive entworfen, wonach in den ersten Anfingen des Urchristentums noch Riick-
sicht auf die Judenchristen und deren Festhalten an den jiidischen Kultvorschriften
genommen werden musste, bis dann ,,mit dem wachsenden Bekanntwerden der
Offenbarung der Gnade* diese Vorschriften ihre Verbindlichkeit endgiiltig verloren,
worauf Hieronymus den Akzent gelegt habe (Antwort).** Dieser historische Ansatz
wird dann noch weiter prazisiert, indem mit einem Zitat Hugos von St. Viktor zwi-
schen drei Zeiten unterschieden wird: einer Zeit vor der Taufe, als die Beschneidung
allein praktiziert wurde, einer Zeit nach der Beschneidung, in der nur noch die Taufe
vollzogen wird, sowie einer ,mittlere[n] Zeit, als die Beschneidung und die Taufe
zugleich kursierten“ und die Beschneidung erst ,,allmahlich aufgegeben wurde“ (zu
den ,ersten Einwédnden‘). Dass die Taufe nicht abrupt eingefiihrt wurde, wird von
Hugo damit begriindet, dass das, was hier beginnen sollte, nicht ,,aufierhalb der
Materie von etwas anderem eingefiihrt“ wurde, sondern eine ,materielle’, d. h. schép-
fungstheologische Kontinuitit bestehe, weshalb die jlidischen Kultvorschriften auch
nicht einfach ,weggeworfen®, sondern ,abgeschafft“ und die christlichen Rituale
wiederum ,eingesetzt“, nicht aber ,,usurpiert“ worden seien (ebd.).

VIERTE UNTERSUCHUNG: DAS EVANGELISCHE GESETZ

Nach dem Ewigen Gesetz, dem Naturgesetz und dem mosaischen Gesetz folgt im
vierten und letzten Teil des Gesetzestraktates der Summa Halensis die Untersuchung
des ,Evangelischen Gesetzes. Dieser Teil gliedert sich in zwei grofiere Abschnitte —
JTraktate’ —, in denen zunéchst der Erlass und die Eigenschaften des Evangelischen
Gesetzes und dann dessen Vorschriften behandelt werden.

412 Mit einem Zitat des Hieronymus (Argument e) wird die Abgrenzung zur ,Hiresie‘ der Gnosis voll-
zogen, indem auf die Gnostiker Kerinth und einen ,Ebio‘, d. h. die Ebioniten, verwiesen wird, deren
adoptianistische Auffassung von Kerinth mit der gnostischen Vorstellung verkniipft wurde (vgl.
Markschies, Kerinth, 48 ff; Pratscher, Kerinth, 1387 f).



Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz = 2477

Erste Abhandlung: Der Erlass und die Eigenschaften des Evangelischen Gesetzes

Der erste Teil der Untersuchung des Evangelischen Gesetzes befasst sich mit dessen
heilsgeschichtlicher Notwendigkeit und seiner Relation zum Naturgesetz einerseits
und zum mosaischen Gesetz andererseits.

Erste Frage: Muss der vernunftbegabten Schopfung nur ein Gesetz gegeben
werden? [Nr. 543]

Den Argumenten, die dafiir sprechen, dass es fiir die vernunftbegabte Schopfung nur
ein Gesetz geben kann, werden vier Gegenargumente gegeniibergestellt, wobei schon
zu Beginn signalisiert wird, welches Gewicht diesen Gegenargumenten beigemessen
wird, indem die Summa Halensis ausdriicklich betont, dass die entscheidende Pra-
misse, ndmlich die notwendige Unterscheidung zwischen Natur und Gnade, bereits
»andernorts bewiesen“ wurde (a). Dabei wird allerdings ausgeblendet, dass diese
Unterscheidung zwar in der Gesamtstruktur der Summa Halensis durchaus an ver-
schiedenen Stellen anklingt, jedoch ein ,Beweis‘ im eigentlichen Sinne erst im fol-
genden Abschnitt iiber die Gnade folgt.*® Aus dem - fiir den Gesetzestraktat insge-
samt — konstitutiven Zusammenhang von ,Ordnung‘ und ,Gesetz‘ ergibt sich nun die
logische und soteriologische Notwendigkeit der Unterscheidung des Naturgesetzes
vom Evangelischen Gesetz als dem ,,Gesetz der Gnade“ (ebd.). So wird unter Berufung
auf Rom 2,14 zwischen dem ,,eingegebenen Gesetz“ — dem Naturgesetz — und dem
»hinzugefiigten Gesetz“ unterschieden und in Bezug auf dieses ,hinzugefiigte Gesetz*
festgestellt, dass es in Gestalt des mosaischen und des Evangelischen Gesetzes ,ver-
vielfacht“ worden sei (b-d und Losung). Dass aus der Einzigartigkeit der géttlichen
Erhabenheit nicht nur eine einzige Form der Unterwerfung der vernunftbegabten
Schopfung unter Gott resultiert, wie aus der aristotelischen Rhetorik geschlossen
werden konnte,*** sondern dass diese Pflicht zur Unterwerfung sich ,vervielfacht®,
d.h. in Bezug auf die Natur der vernunftbegabten Schépfung und die Gnade, die
sie empfangt, zu unterscheiden ist, wird in Ankniipfung an die aristotelische Hand-
lungstheorie mit der Unterscheidung zwischen ,Habitus‘ und ,Akt* begriindet; so wird
das Naturgesetz in der vernunftbegabten Kreatur im schépfungstheologischen und
handlungstheoretischen Sinne als eine ,Grundhaltung‘ verstanden, die noch nicht
,aktualisiert‘ wird, wahrend das Gesetz der Gnade dariiber hinausgehe, indem es ,,das
Bewusstsein fiir die Pflicht der Ordnung des aus Gnade Verliehenen einpragt“ (zu 1).
An der Einheit der Gottesverehrung wird festgehalten, jedoch aus den unterschiedli-
chen ,,Bestrebungen®, Gott zu verehren, die Vervielfdltigung des Gesetzes abgeleitet
und diese somit psychologisch erklart (zu 2). Diese ,Psychologie‘ des géttlichen Geset-
zes spiegelt nach Auffassung der Summa Halensis Gottes Wesen wider, insofern das

413 Vgl. Summa Halensis III Nr. 607 (ed. Bd. 1V/2, 950a-956b).
414 Vgl. Aristoteles, Topica V,5; 134b 36-135a 1 (ed. Zekl, 240).



2478 —— Kommentar [Nr. 544-545]

Naturgesetz mit der géttlichen Vernunft iibereinstimme und das Gesetz der Gnade mit
dem gottlichen Willen (zu 4).

Zweite Frage: Ist auBer dem Gesetz, das dem Geist eingegeben ist,

noch ein geschriebenes Gesetz anzunehmen? [Nr. 544]

Die traditionelle Redeweise vom ,geschriebenen Gesetz‘ versteht die Summa
Halensis in sprachlogischer Hinsicht so, dass zwar ,jedes Gesetz im eigentlichen
Sinne seinem Wesen nach in der Seele ist“, jedoch im ,uneigentlichen Sinn‘, d.h.
signifikationshermeneutisch,*> das schriftliche Zeichen gemeint sei, womit ein
Gesetz bezeichnet und ausgesagt wird; in iibertragener Bedeutung kénne ,Schrift
zudem das genannt werden, was nicht in ein Buch ,eingeschrieben’, sondern dem
menschlichen Verstand ,beigeschrieben‘ wird (Antwort). Etymologisch wird in diesem
Zusammenhang noch einmal — wie bereits zu Beginn des Gesetzestraktates*'® — auf
Isidors Ableitung des Gesetzesbegriffs (,lex‘) von ,legere‘ (Lesen) einerseits sowie
Jligare* (Binden) andererseits verwiesen, um so im Blick auf die Lesbarkeit des Geset-
zes die Verkniipfung der inneren Erkenntnis mit der dufleren Sinneswahrnehmung
des Gesetzes herauszustellen und zugleich dessen ,bindenden’, d. h. verpflichtenden
Charakter in der dreifachen Relation zum Befehlenden, zum Befohlenen und zum
Befehlsempfanger aufzuzeigen. Die dritte etymologische Herleitung des Gesetzesbe-
griffs, die zu Beginn der Auslegung der Sittengebote des Dekalogs erlautert wurde,**”
indem das Gesetz (,lex‘) von ,eligere‘ (Auswihlen) abgeleitet wird, kommt an dieser
Stelle nur kurz zur Sprache, da hiermit ein innerer Akt des Menschen bezeichnet
wird, der fiir die Schriftlichkeit des Gesetzes ohne Belang ist.

Dritte Frage: Ist iiber die genannten Gesetze hinaus ein Gesetz des Evangeliums
erforderlich? [Nr. 545]

Die Notwendigkeit eines weiteren ,hinzugefiigten’ Gesetzes neben dem mosaischen
Gesetz wird mit der heilsgeschichtlichen Ordnung begriindet, insofern das alttes-
tamentliche Gesetz die ,elementare‘ Grundlage der Verkiindigung Gottes vermit-
telt habe, diese jedoch erst im Evangelium ,wvollkommen® sei (Antwort). Dabei wird
hier — wie sich im Fortgang der Argumentation zeigt — unter dem ,alttestamentlichen
Gesetz‘ noch nicht das mosaische Gesetz verstanden, sondern jene Ergdnzungen, die
nach dem Siindenfall zum Naturgesetz hinzugefiigt wurden, um dieses an die ver-
dnderte Situation anzupassen.*® Die heilsgeschichtliche Betrachtungsweise wird
von Hebr 5,12 her mit einem Zitat Hugos von St. Viktor sprachphilosophisch darge-
legt, indem zwischen dem ,Elementaren’, dem ,Anfang‘ und der ,\Verkiindigung‘ in

415 S. o. S. 2310.

416 Vgl. Summa Halensis III Nr. 224 (ed. Bd. IV/2, 315a—b; in dieser Ausgabe S. 36-39).

417 Vgl. ebd., Nr. 277 (ed. Bd. IV/2, 416a—417b; in dieser Ausgabe S. 392-397).

418 Vgl. ebd., ITI Nr. 247 u. 261 (ed. Bd. 1V/2, 347a—348b.370a-372b; in dieser Ausgabe S. 144-151.226-235).



Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz =—— 2479

der Hinsicht unterschieden wird, dass das ,Elementare‘, d. h. die alttestamentlichen
Hinzufiigungen zum Naturgesetz, nur einen ,,Laut®, jedoch noch keine ,,Bedeutung”
aufweise, wihrend die sprachlichen Aufierungen des ,Anfangs*, d. h. des mosaischen
Gesetzes, eine erste Bedeutung erkennen lief3en, die dann durch die ,Verkiindigung*
des Evangelischen Gesetzes vollkommen sei (ebd.). Dariiber hinaus wird zwischen
dem mosaischen und dem Evangelischen Gesetz auch in Bezug auf ihre jeweilige
Motivation, diesem Gesetz zu gehorchen, in theologischer sowie psychologischer
Hinsicht unterschieden, insofern der Gehorsam gegeniiber dem mosaischen Gesetz
»pflichtmafiig” aus einer ,,Eingebung des Herrn“ und somit ,,aus dem Respekt der
Furcht® erfolgt sei, wihrend der Gehorsam gegeniiber dem Evangelischen Gesetz ,,aus
der Eingebung des Vaters“ und deshalb — ,freiwillig“ — ,,aufgrund der Ergebenheit
der Liebe“ erfolge (zu 1). Die theologische Bestimmung des mosaischen Gesetzes als
eines ,Gesetzes der Furcht‘ korrespondiert mit den Darlegungen Alexanders in dessen
Sentenzenglosse, denn dort wird die ,Vermehrung von Schuld‘, von der Petrus Lom-
bardus in diesem Zusammenhang spricht,**® eben auch mit der ,Weckung von Furcht*
verkniipft.*?° Der Aspekt der ,Freiwilligkeit* und damit der Intention derjenigen, die
einem Gesetz gehorchen, ist zusammen mit der besonderen ,Giite‘ des Evangelischen
Gesetzes nach Auffassung der Summa Halensis dafiir ausschlaggebend, dass dieses
gegeniiber dem mosaischen Gesetz als vollkommener angesehen werden muss (ebd.
und zu 4). Das gilt auch dann, wenn zugegeben wird, dass es schon im mosaischen
Gesetz ,Réte‘ gab, die aber nach Auffassung der Summa Halensis noch unvollkom-
men blieben, weil sie ,leiblich und nicht mit Frommigkeit und Liebe — wie die ,evan-
gelischen Réte‘ — praktiziert worden seien (zu 2). Der Einwand, auch im mosaischen
Gesetz sei die vollkommene Liebe zu Gott als das eigentliche Ziel des Gesetzes vor
Augen und deshalb bedjiirfe es in dieser Hinsicht keines weiteren Gesetzes, wird mit
einer Differenzierung zwischen verschiedenen Formen der Liebe zuriickgewiesen, die
fiir die scholastische Soteriologie grundlegend war. So miisse zum einen zwischen
einer geschuldeten und einer umsonst verliehenen Liebe unterschieden werden,
sodann zwischen der Liebe zu Gott um seiner Wohltéatigkeit willen und der um seiner
Giite willen sowie schliefllich der Liebe aufgrund zeitlicher und ewiger Wohlta-
ten (zu 3). Wahrend die Gottesliebe, auf die das mosaische Gesetz abzielte, als eine
geschuldete Liebe aufgrund zeitlicher Giiter vorgeschrieben worden sei, werde die
vollkommene Liebe des Evangelischen Gesetzes umsonst, d.h. allein aus Gnade ver-
liehen und basiere sie auf ewigen Wohltaten.

419 Vgl. Petrus Lombardus, Sententiae I11,40,2 (Spic Bon 5, 229).

420 Vgl. Alexander von Hales, Glossa in Libri IV Sententiarum Petri Lombardi, III d.40 (BFS 14,
549,3f); Marschler, Der Vergleich von Altem und Neuem Gesetz im Spiegel ausgewahlter scholasti-
scher Kommentierungen von 3 Sent., d.40, 340.



2480 —— Kommentar [Nr. 546-548]

Vierte Frage: Ist das Gesetz des Evangeliums mit dem Naturgesetz identisch?

[Nr. 546]

Die Unterscheidung von Naturgesetz und Evangelischem Gesetz wird in Analogie zu
dem soteriologischen Grundsatz der Scholastik entfaltet,*** wonach Natur und Gnade
so unterschieden werden miissen, dass die Natur auf die Gnade ,,hingeordnet* sei,
jedoch erst durch die Gnade ,vervollkommnet‘ werde; entsprechend werde auch das
Naturgesetz durch das Evangelium ,vollendet* (Antwort), wobei der Begriff ,Evange-
lium* hier — wie iiberhaupt im Gesetzestraktat der Summa Halensis — mit dem ,Evange-
lischen Gesetz* identisch ist.*?? Die theologische Differenz wird in zweifacher Hinsicht,
in Bezug auf die Gottesliebe einerseits und die Nachstenliebe andererseits, bestimmt:
Zum einen schreibe das Naturgesetz vor, dass Gott geliebt werden miisse, ,weil er
wohltatig ist und weil er der Schopfer ist“, wahrend die Liebe zu Gott nach dem Evan-
gelischen Gesetz erforderlich sei, ,,weil er gut ist und weil er der Erloser ist“ (ebd.). Die
Néchstenliebe wiederum werde vom Naturgesetz vorgeschrieben, weil der Nichste in
seiner — natiirlichen - ,Art‘ ebenfalls ,Mensch‘ ist und alle Menschen von dem einen
Schopfer geschaffen wurden, wihrend der Nachste nach dem Evangelischen Gesetz
geliebt werden miisse, ,weil er Kind Gottes beziehungsweise mit der Moglichkeit zur
Kindschaft ausgestattet ist und das Ebenbild Gottes und weil wir von einem erlost
worden sind“ (ebd.). Die trinititstheologische Unterscheidung zwischen Gott dem
Schopfer und dem Erloser korrespondiert hier mit einer Differenzierung innerhalb der
theologischen Anthropologie zwischen dem natiirlichen Menschsein und der iiberna-
tlirlichen, d.h. gnadenhaften Gotteskindschaft sowie Gottebenbildlichkeit des Men-
schen. Die Einschrankung in Bezug auf die Gotteskindschaft, insoweit sie nur als eine
individuelle ,Moglichkeit’ angesehen werden kann, erkladrt sich aus dem soteriologi-
schen Interesse, die Verantwortung jedes Einzelnen fiir die Realisierung dieser Gottes-
kindschaft zu betonen. Dem entspricht die Unterscheidung hinsichtlich der Redeweise
von einer ,Einschreibung‘ des Naturgesetzes bzw. des Evangelischen Gesetzes in das
menschliche Herz und Gewissen, insofern das Evangelische Gesetz als ,Einpragung*
des menschlichen Gewissens verstanden wird, die ,,aufgrund des Glaubens oder der
Rechtfertigung bei den Glaubigen” erfolge, d.h. aber von deren Annahme der gott-
lichen Gnade abhéngig ist (zu 1). Die Allgemeingiiltigkeit des Evangelischen Gesetzes
kann deshalb auch nur in Bezug auf dessen Ursache, d. h. die gottliche Gesetzgebung,
festgestellt werden, nicht aber hinsichtlich seiner Wirkung, die es allein in den Glaubi-
gen zeitige, die fiir die Gnade ,,vorbereitet sind und sie annehmen“ (zu 3). In den Kate-
gorien der aristotelischen Habitus-Lehre kann das nur so ausgedriickt werden, dass
zwischen einem natiirlichen und einem gnadenhaften Habitus unterschieden wird.**

421 Vgl. Stoeckle, ,Gratia supponit naturam®, 109 ff; Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte,
Bd. 3, 444ff.

422 Vgl. ebd., Nr. 259-260 (ed. Bd. 1V/2, 366a—370b; in dieser Ausgabe S. 210-227).

423 Zur Rezeption der aristotelischen Habitus-Lehre im Gesetzestraktat der Summa Halensis s.o.
S. 22852299 f.



Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz =—— 2481

Fiinfte Frage: Ist das Gesetz des Evangeliums mit dem Gesetz des Mose identisch?
[Nr. 547]

Die Einheit des mosaischen und des Evangelischen Gesetzes, d.h. ihr ,,allgemeiner
und gemeinsamer Charakter®, wird in dreifacher Hinsicht, in Bezug auf den gott-
lichen Gesetzgeber als der einen Wirkursache, Jesus Christus als dem einen Ziel
sowie die ,allgemeine Wahrheit‘ als der einen Bedeutung beider Gesetze, festge-
stellt (Antwort). Mit diesem Losungsansatz, der das aristotelische Ursachenschema
zugrunde legt, setzt die Summa Halensis eine Argumentationslinie fort, die auch
schon Alexanders Sentenzenglosse bestimmte.** Das jeweilige Spezifikum des mosa-
ischen und des Evangelischen Gesetzes, ihr ,eigener Charakter®, wird ebenfalls in
dreifacher Hinsicht bestimmt: zum einen im Blick auf denjenigen, der dieses Gesetz
jeweils ,,bewirkt“, d.h. erlassen und verkiindet hat, ndmlich Mose bzw. Christus,
sodann hinsichtlich ihres Ziels, insofern das mosaische Gesetz auf ,,die Abkehr vom
Bosen aufgrund von Furcht” abziele, das Evangelische Gesetz hingegen ,,hauptsach-
lich das Tun des Guten aufgrund der Liebe“ zum Ziele habe, und schlief3lich in Bezug
auf ihre jeweilige Aussage, denn die Wahrheit des mosaischen Gesetzes bestehe im
Blick auf die sinnbildlichen Vorschriften in der zeichenhaften Hinweisfunktion, die
Wahrheit des Evangelischen Gesetzes hingegen in der ,Verwirklichung“, und im
Blick auf die Sittenvorschriften unterscheide sich ihre Wahrheit nach ,Anfang‘ und
Vollendung* (ebd.). Dariiber hinaus sei das mosaische Gesetz einem ,fleischlich
gesinnten Volk“ gegeben, das Evangelische Gesetz aber einem ,,geistlichen“ Volk von
,Vollkommenen“, wobei diese Differenz nicht absolut gesetzt, sondern im Sinne der
heilsgeschichtlichen Grundstruktur des Gesetzestraktates als ein religioser Prozess
verstanden wird, der sich mit der Entwicklung vom unreifen Kind zum Erwachsenen
vergleichen lasse (ebd.).

Sechste Frage: Der Unterschied zwischen Gesetz und Evangelium

Es geht auch in diesem Abschnitt um den Unterschied zwischen dem mosaischen
und dem Evangelischen Gesetz, somit werden die Begriffe ,Gesetz‘ und ,Evangelium’
nicht als unterschiedliche theologische Kategorien verwendet, sondern stehen fiir die
beiden Ausprdgungen des geschriebenen Gesetzes im Alten und Neuen Testament.

Erstes Glied: Unterscheiden sich das Gesetz und das Evangelium wie einander
Entgegengesetzte oder wie Verschiedene? [Nr. 548]

Im unmittelbaren Anschluss an die Darlegungen des vorangegangenen Abschnitts
wird festgestellt, dass das mosaische und das Evangelische Gesetz nicht einander

424 Vgl. Alexander von Hales, Glossa in Libri IV Sententiarum Petri Lombardi, III d.40 Ib-d (BFS 14,
544,24-545,16); Marschler, Der Vergleich von Altem und Neuem Gesetz im Spiegel ausgewéhlter scho-
lastischer Kommentierungen von 3 Sent., d.40, 337f.



2482 —— Kommentar [Nr. 549-550]

entgegengesetzt sind, sondern nur nach ihrem ,spezifischen Charakter’ zu unter-
scheiden sind (Antwort). Der Einwand, dass die alttestamentlichen Speisegebote
dem Gesetz des Evangeliums widersprechen, wird — unter Riickbezug auf die entspre-
chenden Ausfiihrungen zu den Zeremonialvorschriften des mosaischen Gesetzes**> —
mit einer theologischen Klarung des jeweiligen Verstdndnisses von ,Unreinheit‘ bzw.
,Reinheit‘ abgewiesen (zu 1). Die Diskrepanz zwischen der alttestamentlichen Auf-
forderung, den Feind zu hassen, und dem neutestamentlichen Grundsatz der Fein-
desliebe wird erneut im Riickgriff auf Augustins Auffassung erklirt,** wonach ein
ungerechter Mensch nur im Blick auf seine Ungerechtigkeit zu hassen sei, jedoch als
Mensch geliebt werden miisse (zu 2). Auch die Gegeniiberstellung des alttestamentli-
chen Vergeltungsgedankens und der neutestamentlichen Verpflichtung, dem Bosen
nicht zu widerstehen, ist nach Ansicht der Summa Halensis nicht als ein Gegensatz
zu verstehen, sondern als die ,Erfiillung‘ des mosaischen Gesetzes im Sinne der ,Voll-
endung’ seiner eigentlichen Intention (zu 3). Diese grundsitzliche Ubereinstimmung
wird abschlieflend am Beispiel der unterschiedlichen Vorschriften zum Schworen
unter besonderer Beriicksichtigung der Wahrheitsrelation aufgezeigt, indem die
Gemeinsamkeit des mosaischen und des Evangelischen Gesetzes auf den ,,Respekt
vor der Wahrheit* fokussiert und damit ein theologisches wie erkenntnistheoreti-
sches Grundanliegen der Scholastik zur Geltung gebracht wird (zu 4).

Zweites Glied: Die Arten des Unterschieds zwischen Gesetz und Evangelium [Nr. 549]
In diesem umfangreichen Abschnitt werden die Differenzen zwischen dem mosa-
ischen und dem Evangelischen Gesetz nach sechs Gesichtspunkten systematisiert,
die zunéchst vor allem von Paulus her begriindet und dann im Detail noch einmal
in eigenen Kapiteln untersucht werden. Das erste Unterscheidungsmerkmal ist das
der ,Kraft‘, wodurch sich das Evangelium gegeniiber dem mosaischen Gesetz in
Bezug auf die Rechtfertigung, den Beistand des Heiligen Geistes und die ,Leichtig-
keit‘ der guten Tat auszeichne (A). Der zweite Differenzpunkt ist die jeweilige Wahr-
heitsrelation, insofern die Wahrheit im mosaischen Gesetz ,,verschleiert® und als
Verheiflung ausgesprochen werde, wahrend sie im Evangelischen Gesetz ,,offenbart“
und ,verwirklicht‘ sei (B). Hinsichtlich des dritten Kriteriums, der ,Strenge‘, wird der
Unterschied mit den biblisch-theologischen Charakterisierungen der beiden Gesetze
begriindet, da das mosaische Gesetz als das Gesetz des Zorns, der Furcht und der
Knechtschaft bezeichnet werde, das Evangelische Gesetz hingegen als das Gesetz der
Barmherzigkeit, der Liebe und der Freiheit (C). Nach dem Gesichtspunkt der ,Giite*
wird das mosaische Gesetz als unvollkommen und als ein Gesetz der Werke sowie des
,;totenden Buchstabens‘ beurteilt, wiahrend das Evangelische Gesetz demgegeniiber
als vollkommen und als Gesetz des Glaubens sowie des lebendig machenden Geistes

425 Vgl. Summa Halensis III Nr. 518 VI zu 11 (ed. Bd. IV/2, 775b; in dieser Ausgabe S. 1690-1693).
426 Vgl. ebd., Nr. 266 zu 3 (ed. Bd. IV/2, 391a; in dieser Ausgabe S. 302-305).



Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz = 2483

betrachtet wird (D). Das fiinfte Unterscheidungsmerkmal, das der ,Vergeltung’, wird
auf die jeweilige Verheiflung zeitlicher bzw. ewiger Giiter bezogen (E). Als sechster
Aspekt wird schlie3lich der unterschiedliche ,Erlass‘ genannt, womit der Geltungsbe-
reich beider Gesetze gemeint ist, der sich dadurch unterscheide, dass das mosaische
Gesetz nur ,partikular, fiir die Nachkommen Abrahams, gegolten habe, wihrend das
Evangelische Gesetz ,universal‘, d. h. fiir alle Menschen, gelte (F).

Kapitel 1: Der Unterschied zwischen Gesetz und Evangelium hinsichtlich der Kraft
[Nr. 550]

Dieses Kapitel konzentriert sich auf die Differenz zwischen dem mosaischen und
dem Evangelischen Gesetz in Bezug auf die Spendung bzw. den Beistand der Gnade,
wiahrend fiir die beiden anderen Teilaspekte, die zuvor im Zusammenhang mit dem
Unterscheidungsmerkmal der ,Kraft aufgefiihrt wurden — die Rechtfertigung und die
Schwere bzw. Leichtigkeit des gesetzeskonformen Handelns — auf die vorangegange-
nen Ausfiihrungen verwiesen wird. Die Frage, ob nicht auch das mosaische Gesetz
Gnade verleihe, stellt sich fiir die Summa Halensis vor allem im Blick auf die Sakra-
mententheologie des Hugo von St. Viktor, der ,,drei Arten von Sakramenten® im mosa-
ischen Gesetz unterschied, weshalb diesem Gesetz damit zumindest teilweise eine
,heiligende‘, Gnade spendende Kraft zuzuschreiben sei (1-2). Die Summa Halensis
beantwortet diese Frage mit der Unterscheidung zwischen den Sakramenten, die im
mosaischen Gesetz ,,befolgt*, und denen, die dort ,eingerichtet“ wurden (Antwort).
Wahrend erstere, zu denen die Beschneidung, die Ehe und die Buf3e gezdhlt werden,
hier ausgeblendet bleiben, weil sie fiir die Fragestellung nicht relevant sind, wird fiir
die Siindopfer als die ,Sakramente‘ des mosaischen Gesetzes festgestellt, dass von
ihnen ,,weder Gnade verliehen noch die Disposition zur Gnade wie von den Sakra-
menten des Neuen Gesetzes eingepriagt wurde® (ebd.). Mit diesem expliziten Hinweis,
dass nicht einmal die ,Disposition zur Gnade‘ erfolgt sei, ist im Sinne der scholasti-
schen Gnadenlehre ausgeschlossen, dass den Sakramenten des mosaischen Gesetzes
auch nur eine anfangliche Bedeutung im Blick auf den Prozess der Spendung der
gottlichen Gnade beigemessen werden konnte. Zugleich wird aber auch gesagt, dass
»in ihnen Gnade verliehen wurde“, wenngleich nicht ,,aufgrund ihrer Kraft, sondern
aus ihrer Gelegenheit“, insofern sie die ,,Materie* boten, um ,,Frommigkeit zu iiben®,
oder mit ihnen ein fiirbittendes Gebet verkniipft war, das in der Gemeinschaft der
Glaubigen praktiziert wurde, sodass durch deren Einheit gnadenhaft Glaube und
Liebe erzeugt wurde (ebd.). In dem ersten Teilaspekt greift die Summa Halensis auf
die aristotelisch-scholastische Grundunterscheidung zwischen ,Form‘ und ,Materie
zuriick und verkniipft mit dem Begriff der ,Kraft* (virtus), der auch mit ,Tugend' tiber-
setzt werden kann, den Aspekt der ,Gnade‘, wodurch die ,Materie‘ iiberhaupt erst
,geformt‘ wird. Diese gnadentheologischen Differenzierungen werden dann noch um
die Unterscheidung zwischen einer ,fleischlichen‘ und einer ,geistlichen‘ Heiligung
erginzt, um so Hugos Redeweise von den ,drei Arten von Sakramenten‘ im mosai-



2484 — Kommentar [Nr.551-553]

schen Gesetz nachvollziehen zu kénnen (zu 1-2). Dariiber hinaus kann so auch erklart
werden, inwiefern dieses Gesetz im Anschluss an Rom 7,12 als gerecht im Sinne von
;srechtfertigend’ bezeichnet wird; dazu wird — wiederum ganz konsequent im Rahmen
der scholastischen Soteriologie*”” — zwischen der ,Eingiefung‘ und der ,Ausiibung’
der Gerechtigkeit unterschieden und fiir das mosaische Gesetz insgesamt konsta-
tiert, dass es die Gerechtigkeit nicht als ,Wirkursache‘, sondern nur als ,vorbereitende
Ursache’ eingiefle, wihrend seinen Sittengeboten eine rechtfertigende Wirkung im
Blick auf die ,Ausiibung der Gerechtigkeit‘ zugeschrieben werden kénne (zu 3). Eine
gewisse Spannung ergibt sich hier allerdings hinsichtlich der Redeweise von dem
mosaischen Gesetz als der ,vorbereitenden Ursache‘ der Rechtfertigung, insofern ihm
eine solche ,Kraft‘ der ,Disposition zur Gnade‘ gerade abgesprochen wurde.

Kapitel 2: Der Unterschied zwischen Gesetz und Evangelium hinsichtlich der
Wahrheit [Nr. 551]

In Ankniipfung an Isidor von Sevilla unterscheidet die Summa Halensis zwischen
drei Aspekten der jeweiligen ,Wahrheit‘ des mosaischen bzw. des Evangelischen
Gesetzes: In Bezug auf ihren noetischen Charakter, d.h. die Kenntnis des jeweiligen
Glaubensinhaltes, wird eine offenbarungstheologische Unterscheidung vollzogen,
insofern die Wahrheit im mosaischen Gesetz als ,,verhiillt“, hingegen im Evangeli-
schen Gesetz als ,,enthiillt“ bezeichnet wird (Antwort zu I). In Bezug auf die Gnade,
die fiir Verdienste erforderlich ist, wird die jeweilige Wahrheit des mosaischen und
des Evangelische Gesetz nach dem heilsgeschichtlichen Schema von ,Verheifiung“
und ,,Erfiillung” unterschieden sowie hinsichtlich der ,,Herrlichkeit der Belohnun-
gen“ nach ihrer signifikationshermeneutischen Bedeutung als ,,Schatten“ bzw. ,,Bild*“
(ebd.). Fiir die theologische Wahrheitskonzeption, die in diesen Unterscheidungen
zur Geltung kommt, ist aufschlussreich, dass die erkenntnistheoretische Dimension
der ,Wahrheit hier mit der Gnaden- und Verdienstlehre verkniipft wird. Die neutesta-
mentliche Redeweise von der ,Verborgenheit‘ der Wahrheit in den Gleichnissen wird
damit erklart, dass diese Wahrheit nur den ,,Massen und den Unwiirdigen®, nicht aber
den Jiingern und den ,Wiirdigen“ verborgen geblieben sei und zudem auf die Reden
Jesu bezogen werden miisste, wahrend die jeweilige Wahrheit des mosaischen und
des Evangelischen Gesetzes die Werke betreffe, die darin gefordert wiirden (zu I 1);
auflerdem sei es in erkenntnistheoretischer Hinsicht sinnvoll und niitzlich, dass die
Wahrheit in Gleichnissen ,,vermittelt“ werde, weil das der Auffassungsgabe der Glau-
bigen — in der doppelten Perspektive ihres Verstandes wie auch ihres Erinnerungs-
vermogens — entspreche, solange diese in ihrem ,gegenwartigen Stand‘ die Wahrheit
noch nicht vollkommen ,sehen‘ (zu 3).

427 Vgl. Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 3, 462f.



Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz = 2485

Kapitel 3: Der Unterschied zwischen Gesetz und Evangelium hinsichtlich der Strenge

[Nr. 552]

Mit einzelnen Bibelstellen wird begriindet, warum das mosaische Gesetz ein Gesetz
der Furcht, des Zorns und der Knechtschaft genannt wird, das Evangelische Gesetz
hingegen ein Gesetz der Barmherzigkeit, der Liebe und der Freiheit (Antwort). Der
Einwand, die Androhung der ewigen Strafe im Evangelischen Gesetz sei viel stren-
ger als die einer zeitlichen Strafe im mosaischen Gesetz, wird widerlegt, indem auf
die zeitliche Perspektive verwiesen wird, sodass diese ewige Strafe im Evangelischen
Gesetz zwar fiir die Zukunft angedroht werde, der Glaubige jedoch, wenn er Bufle
tue, die géttliche Barmherzigkeit erwarten konne (zu 1 und 3). Dem Argument, dass
es dem Wesen des Menschen eher entspreche, durch ,fleischliche Liebe‘ und Wohlta-
ten motiviert zu werden, weshalb auch das mosaische Gesetz eher als ein Gesetz der
Liebe bezeichnet werden miisse, hilt die Summa Halensis wichtige Differenzierun-
gen in der theologischen Rede von der ,Liebe‘ entgegen, wie sie dem Anliegen und
der Grundstruktur der scholastischen Gnadenlehre entsprechen. Demnach werde mit
den Verheiflungen des mosaischen Gesetzes nicht eine ,fleischliche Liebe‘ erzeugt,
sondern eine ,anfangliche’, die in ihrer Relation zu Gott betrachtet werden miisse,
aber eben noch von Furcht bestimmt sei, wiahrend das Evangelische Gesetz die voll-
kommene Gottesliebe ,einfiihre* (zu 5). Mit dem Einwand, diese umfassende Gottes-
liebe sei doch bereits in Dtn 6,5 im Blick, setzt sich die Summa Halensis an dieser
Stelle nicht weiter auseinander, sondern verweist auf die Ausfiihrungen des folgen-
den Kapitels (zu 6).

Kapitel 4: Der Unterschied zwischen Gesetz und Evangelium hinsichtlich der Giite

Artikel 1: Warum wird das Gesetz des Mose unvollkommenes Gesetz genannt,

das Evangelium vollkommenes Gesetz? [Nr. 553]

Wenn das Gesetz nicht im Allgemeinen betrachtet wird, sondern hinsichtlich seiner
spezifischen Differenzierung nach sakramentalen Vorschriften, Kultvorschriften,
Rechtssatzungen und Sittengeboten, so wird nach Auffassung der Summa Halensis
in unterschiedlicher Hinsicht auch die Unvollkommenheit des Gesetzes gegeniiber
dem Evangelium deutlich: Dem Sakrament des Gesetzes mangele es im Vergleich mit
dem des Evangeliums an Kraft in Bezug auf die Rechtfertigung, den Kultvorschriften
an Wahrheit gegeniiber der Offenbarung des Evangeliums und den Sittenvorschrif-
ten an vollkommener Giite im Vergleich mit den Sittenvorschriften des Evangeliums;
die Rechtssatzungen wiederum wiesen nicht ein Zuwenig, sondern ein Zuviel auf,
insofern sie eine ,harte Strenge“ vertreten, das Evangelium hingegen eine ,milde
Strenge® (Antwort). Wahrend diese Differenzierungen auf die jeweilige Besonder-
heit des mosaischen und des Evangelischen Gesetzes zuriickgefiihrt werden, wird im
Blick auf ihre unterschiedliche ,Edition, d. h. die Art und Weise, wie und warum sie
erlassen wurden, auf die vorangegangene sowie die noch folgende Darlegung verwie-



2486 —— Kommentar [Nr. 554-563]

sen.“?® Die Unvollkommenheit des mosaischen Gesetzes gegeniiber dem Evangeli-
schen Gesetz wird im Riickgriff auf die aristotelische Philosophie mit der Unterschei-
dung zwischen ,Moglichkeit* und ,Wirklichkeit‘ erldutert (zu 1-2); so kann am Bei-
spiel der Bildhauerei auch aufgezeigt werden, dass das Evangelische Gesetz als ein
»offene[s] Bild“ im Vergleich mit dem ,Schatten‘ des mosaischen Gesetzes bezeich-
net wird, wobei die Pointe dieses Vergleiches fiir die Summa Halensis darin besteht,
dass die ,Eindriicklichkeit’ und ,Offenheit‘ des Evangelischen Gesetzes zum einen
durch die Eliminierung ,,des Unnétigen der Kultvorschriften und der sinnbildlichen
Vorschriften® erzeugt wird und zum anderen durch die ,.Verdeutlichung der Sittenge-
bote“ (zu 1).

Artikel 2: Warum wird das Gesetz des Mose Gesetz der Werke genannt, das
Evangelium Gesetz des Glaubens? [Nr. 554]

Zwischen dem mosaischen Gesetz der Werke und dem Evangelischen Gesetz des
Glaubens besteht nach Auffassung der Summa Halensis die entscheidende Diffe-
renz in dem Vermogen bzw. Unvermdégen des Menschen, es jeweils zu verwirklichen:
Wahrend das Gesetz der Werke auf den freien Willen des Menschen bezogen ist und
ihm anzeigt, was zu tun ist, richtet sich das Gesetz des Glaubens an den Menschen,
der ohnmachtig ist und deshalb der Gnade Gottes bedarf, um die Werke des Gesetzes
zu vollbringen (Antwort). Damit ist der freie Wille des Menschen nicht grundsitzlich
ausgeschaltet, aber er ist ganz im Sinne des Gedankens der Vervollkommnung, die
das Verhiltnis von mosaischem und Evangelischem Gesetz insgesamt bestimmt, auf
die Gnade Gottes angewiesen. Das Evangelium als das Gesetz des Glaubens hat dem-
entsprechend eine demonstrative Funktion, insofern sie dem Menschen die Gnade
Christi ,anzeigt‘, durch die er den Befehl Gottes erfiillen kann. Die Augustin zuge-
schriebene, tatsdchlich aber pseudo-augustinische Auffassung, wonach ,nicht der
Glaube allein, ohne gute Werke“, vor Gott rechtfertige (2), wird so von der Summa
Halensis bestatigt.

Artikel 3: Warum wird das Gesetz des Mose Gesetz, das tétet, genannt, das
Evangelium aber Gesetz, das lebendig macht? [Nr. 555]

Die paulinische Rede vom ,t6tenden Buchstaben‘ (2Kor 3,6) bezieht die Summa Halen-
sisin unterschiedlicher Weise auf die Rechtssatzungen und die Sittengebote des mosa-
ischen Gesetzes: in Bezug auf die Rechtssatzungen dadurch, dass sie vorschreiben,
den Verbrecher zu téten, und in Bezug auf die Sittengebote in vierfacher Hinsicht,
insofern sie die Siindhaftigkeit beweisen bzw. durch ihre Verbalisierung des Siindhaf-
ten sogar dazu veranlassen, dann ihre Schwiche, das Befohlene ohne den Beistand

428 Vgl. Summa Halensis III Nr. 545 u. 560-561 (ed. Bd. 1V/2, 840a-843b.865a—-868b; in dieser Aus-
gabe S. 1922-1933.2014-2027).



Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz = 2487

des Geistes nicht aus Liebe, sondern nur aus Furcht zu tun, und schlief3lich im iiber-
tragenen Sinne einer Ubertretung, um damit zum Ausdruck zu bringen, dass diejeni-
gen, die das Gesetz nicht befolgen, des Todes schuldig sind (Antwort). Im Unterschied
dazu konne das Evangelische Gesetz nicht als ein ,t6tender Buchstabe‘ bezeichnet
werden, weil es den Beistand biete, das Gesetz zu befolgen, indem es zur Liebe und
zur Demut ,,disponiert” und ,,dem Menschen seine eigene Schwiche aufzeigt, dass
er es nicht ohne die Gabe der Gnade Gottes erfiillen kann® (zu 1). Der soteriologische
Grundsatz der scholastischen Gnadentheologie, wonach der Mensch der géttlichen
,Hilfe bedarf, um diese gnadenhafte Disposition dann durch die eigene, willentliche
Mitwirkung am Heil zur Vollendung zu bringen, wird hierbei mit der aristotelischen
Unterscheidung zwischen der ,Méglichkeit’ und der ,Wirklichkeit* verkniipft. Der
Akzent in den Unterscheidungen zwischen dem mosaischen Gesetz und dem Evange-
lischen Gesetz liegt auf dem géttlichen Beistand, sodass die Redeweise vom ,lebendig
machenden Gesetz‘ auch von daher begriindet wird (zu 2-4). Ausdriicklich betont
die Summa Halensis aber, dass die theologische Bestimmung des mosaischen Geset-
zes als eines ,totenden Buchstaben‘ nicht so verstanden werden diirfe, als sei dieses
somit generell ,schlecht‘, denn nicht das mosaische Gesetz bewirke die todbringende
Siinde, sondern allein der ,,Zunder der Begierde* in dem Menschen, ,,der seine Frei-
heit missbraucht® (zu 5).

Artikel 4: Warum heif3t es vom Gesetz, dass es Vorschriften enthdlt, die nicht gut
sind, vom Evangelium aber [, dass es Vorschriften enthdilt, die] gut [sind]? [Nr. 556]
Diese Frage stellt sich fiir die Summa Halensis aufgrund einer scheinbaren Diskre-
panz zwischen den Auffassungen Isidors von Sevilla und Augustins, die jedoch mit
der Unterscheidung hinsichtlich des jeweiligen Personenkreises, der dort im Blick ist,
geklart wird (Antwort).

Kapitel 5: Der Unterschied zwischen Gesetz und Evangelium hinsichtlich der
Vergeltung [Nr. 557]

Die beiden neutestamentlichen Stellen (Hebr 11,13 und Gal 3,16), die als Belege ange-
fithrt werden konnen, dass im mosaischen Gesetz nicht nur zeitliche, sondern auch
ewige Giiter verheifien wurden, legt die Summa Halensis von Rém 5,20 her so aus,
dass zwischen ,,drei Arten von Menschen®, den verhérteten, den torichten und den
vollkommenen, unterschieden werden miisse und die alttestamentlichen Verheif3un-
gen ewiger Giiter auf die dritte Gruppe der ,,Gerechten und Vollkommenen“ zu bezie-
hen seien, dabei jedoch — ganz im Sinne des heilsgeschichtlichen Ansatzes — in ihrer
zeichenhaften Bedeutung interpretiert werden miissten (Antwort zu 1-2).



2488 —— Kommentar [Nr.554-563]

Kapitel 6: Der Unterschied zwischen Gesetz und Evangelium hinsichtlich des
Erlasses

Die Unterscheidung zwischen dem ,partikularen’ Charakter des mosaischen Geset-
zes und der ,universalen‘ Bedeutung des Evangelischen Gesetze bezieht die Summa
Halensis auf die jeweilige ,Edition’ und wortliche Bedeutung der beiden Gesetze,
wahrend in Bezug auf ihren Grundgedanken und ihre geistliche Bedeutung beide
als ,universal‘ betrachtet werden kénnten, da das mosaische Gesetz ebenso wie das
Evangelische Gesetz als ein ,,Gesetz der vollkommenen Gerechtigkeit” anzusehen sei
(Antwort). Der Einwand, eine Vorschrift, wie sie sich in Ex 23,4 f findet, beanspruche
Allgemeingiiltigkeit, wird mit dem Verweis auf Dtn 22,4 zuriickgewiesen, indem die
dort formulierte Einschrankung, diese Vorschrift beziehe sich auf den ,Bruder?, d. h.
einen Juden, zum ,wortlichen Sinn‘ auch der Stelle Ex 23,4 f erklart wird (zu 1). Diese
Auslegung ldsst — ungeachtet ihrer Grenzen hinsichtlich einer historisch-kritischen
Analyse der einzelnen biblischen Schriften und des Rekurses auf die Lehre vom vier-
fachen Schriftsinn“?® — das Bemiihen um eine intertextuelle Exegese erkennen. Dabei
werden das mosaische Gesetz und das Evangelische Gesetz als in sich geschlossene
Texteinheiten betrachtet, um so deren Differenzen markieren zu konnen. Das zeigt
sich in diesem Zusammenhang besonders deutlich in der Auseinandersetzung mit
dem Einwand, auch im Evangelium sei doch von dem ,Bruder die Rede, weshalb es
ebenfalls als ,partikular‘ angesehen werden miisse, wogegen die Summa Halensis auf
unterschiedliche Bedeutungen des Begriffs ,Bruder im Alten und Neuen Testament
verweist und so dessen spezifisch christliches Verstandnis aufzuzeigen versucht.
Dass die Abgrenzung hierbei zwischen dem mosaischen und dem Evangelischen
Gesetz vollzogen wird, nicht aber generell zwischen dem Alten und dem Neuen Tes-
tament, wird unmittelbar einsichtig, insofern das Kriterium der ,,Zuneigung, nach
der alle Christen Briider genannt werden®, von Ps 132,1 und Mt 28,10 her entwickelt
wird (zu 3). Von einem ,universalen‘ Charakter des Dekalogs konne nur in Bezug auf
dessen Verwurzelung im Naturgesetz gesprochen werden, wobei das ,,implizit“ zu
verstehen sei, wahrend der Dekalog ,.explizit“ den Juden gegeben worden sei und in
deren Auslegung nur eine ,partikulare‘ Bedeutung habe (zu 4); diese Unterscheidung
zwischen dem ,impliziten‘ und dem ,expliziten’ Charakter des Dekalogs wird ergédnzt
durch den sprachphilosophischen Verweis auf die augustinische Interpretation des
Dekalogs im Sinne einer Synekdoche, d.h. der Schlussfolgerung von einem Teil
auf das Ganze. Dem Einwand, dass die sinnbildlichen Vorschriften des mosaischen
Gesetzes nicht nur den Juden, sondern allen Menschen gegeben werden mussten, da
sie als zeichenhafte Hinweise auf die zukiinftige Erlésung heilsnotwendig waren, halt
die Summa Halensis die ,,Unwiirdigkeit der anderen Volker“ entgegen, wahrend das
jiidische Volk als einziges wiirdig gewesen sei, ,,dass ihm die Worte Gottes anvertraut
wurden®, und aus ihm auch der Gottessohn hervorgehen sollte — in Anbetracht des

429 S. 0. S. 2360.



Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz =—— 2489

Antijudaismus, der den Gesetzestraktat der Summa Halensis insgesamt pragt, ist
diese Betonung der ,Wiirde‘ des jiidischen Volkes bemerkenswert (zu 5).

Siebte Frage: Das Enthaltensein des Evangeliums im Gesetz [Nr. 559]

Die Frage nach der Ubereinstimmung des mosaischen und des Evangelischen Geset-
zes wird in Bezug auf die sinnbildlichen Vorschriften mit der Relation von ,,Zeichen
und Bezeichnetem® und im Blick auf die Sittenvorschriften mit dem Verhdltnis ,,des
zu Vollendenden zum Vollendeten“ im Sinne von ,Md&glichkeit’ und ,Wirklichkeit
geklart (Antwort). Der Einwand, es gebe keine Ubereinstimmung, weil im mosaischen
Gesetz nichts enthalten sei, was geglaubt werden miisse, wird mit der Unterschei-
dung zwischen dem ,impliziten‘ Glauben des mosaischen Gesetzes und dem ,expli-
ziten‘ Glauben des Evangeliums zuriickgewiesen, wobei die ,Entfaltung‘ des Glau-
bens gemifl dem Evangelium mit der Gnadenspendung verkniipft wird (zu 1). Die
Hinzufiigungen des Evangelischen Gesetzes werden so interpretiert, dass damit nicht
der Sinn des mosaischen Gesetzes, sondern nur dessen Wortlaut verdndert worden
sei, was dem heilsgeschichtlichen Ansatz einer genetischen Entwicklung des Geset-
zes insgesamt entspricht (zu 4). Deshalb liegt der Summa Halensis auch daran, die
bildliche Redeweise von dem ,Schatten‘ des mosaischen Gesetzes ausdriicklich vor
dem Missverstdndnis zu bewahren, als ob damit eine ,Finsternis‘ gemeint sei, die im
absoluten Gegensatz zu dem ,Licht‘ des Evangeliums stiinde — vielmehr wird auch
hier der Entwicklungsaspekte betont, indem der ,Schatten‘ als eine ,,Verringerung des
Lichts* bestimmt und dementsprechend das ,Sehen‘ des Glaubens als eine sukzessive
,Beleuchtung® bzw. ,Erleuchtung‘ der Wahrheit des Evangelischen Gesetzes verstan-
den wird (zu 5). Damit werden noch einmal die Grundgedanken der Illuminationsthe-
orie Augustins zur Geltung gebracht.*3°

Achte Frage: Die Hinzufiigung des Evangeliums zum Gesetz [Nr. 560]

Diese Frage korrespondiert mit der vorangegangenen, insofern nun die Ubereinstim-
mung von mosaischem und Evangelischem Gesetz genauer daraufhin untersucht
wird, inwiefern das Evangelium dem mosaischen Gesetz etwas hinzufiigt. Die Aus-
fiilhrungen der Summa Halensis weisen in diesem Abschnitt weitgehende Uberein-
stimmungen mit der Summa aurea des Wilhelm von Auxerre auf.*** Im Anschluss
an Augustin wird wiederum zwischen einer Betrachtung des Gesetzes dem Sinn und
dem Wortlaut nach unterschieden. Dem Sinn nach fiige das Evangelium dem mosa-

430 S. 0. S. 2334.
431 Vgl. Wilhelm von Auxerre, Summa aurea IV, tr.3 c.2 (SpicBon 19, 56,1-61,141).



2490 —— Kommentar [Nr. 554-563]

ischen Gesetz nichts hinzu, was als eine Erneuerung verstanden werden koénnte,
wohl aber als eine ,,Erhellung®, insofern das Evangelium zum einen die verborgene
Bedeutung der sinnbildlichen Vorschriften erhelle und zum anderen die implizite
Bedeutung der Sittenvorschriften niher entfalte (Antwort). Letzeres wird erldutert,
indem an zwei Beispielen dargelegt wird, wie das neutestamentliche Verstdndnis von
Sittenvorschriften iiber deren jiidische Auslegung hinausgeht: So sei Mord nicht nur
als Vernichtung des menschlichen Korpers zu verstehen, sondern als jede ungerechte
Regung zum Schaden des Mitmenschen, und Ehebruch liege nicht erst mit dem
Geschlechtsverkehr, sondern bereits mit der Begierde vor. Dem Wortlaut nach wird
das Evangelium als Hinzufiigung des mosaischen Gesetzes angesehen, wobei zwi-
schen Kultvorschriften, Sittengeboten und Rechtssatzungen unterscheiden wird. Bei
den Kultvorschriften, von denen iiberhaupt nur die relevant seien, in denen Christus
verheifien wird, komme zu dieser Verheifiung die Ausfiihrung hinzu. Bei den Sitten-
geboten werde auf zweifache Weise etwas hinzugefiigt: Einerseits werden die Beweg-
griinde einer Handlung mit beriicksichtigt, indem Verbote ausgesprochen werden,
die sich auf die Ursache oder den Anlass solcher Handlungen beziehen — wie zum
Beispiel den Zorn im Zusammenhang mit Mord. Andererseits iibersteigt das Evange-
lium das mosaische Gesetz in qualitativer Hinsicht an Gerechtigkeit, insofern es zu der
irdischen Gerechtigkeit der alttestamentlichen Gesetzeserfiillung, die darin bestand,
dass jemand gerecht war, der niemandem schadete, nun die ,Gerechtigkeit des Glau-
bens* hinzufiigt, die den Menschen vor Gott gerecht macht. In einer eschatologischen
Perspektive ist damit die Aussicht auf Belohnung in der zukiinftigen Welt verbunden.
Was schlief3lich die Rechtssatzungen betrifft, so erfolge durch das Evangelium auch
hier eine Hinzufiigung im Sinne einer Verbesserung und Vervollkommnung, wie am
Beispiel von Jesu Auslegung des alttestamentlichen Grundsatzes ,Auge um Auge‘ ver-
deutlicht wird (ebd.). Mit dem Vergleich von Dtn 6,5 und Mt 22,37 wird aufgezeigt,
dass das Evangelische Gesetz etwas dem Wortlaut nach zu dem mosaischen Gesetz
hinzufiigt, ohne damit dessen Sinn zu verdndern, sondern um gegeniiber dem wort-
lichen Verstdndnis der jiidischen Auslegung die eigentliche, urspriingliche Bedeu-
tung dieses Gebotes zur Geltung zu bringen (zu 3). Dem Einwand, das Evangelische
Gesetz fiige gerade das nicht hinzu, was von ihm erwartet wird, ndmlich die Barmher-
zigkeit, was sich im Vergleich des alttestamentlichen Vergeltungsgrundsatzes ,Auge
um Auge, Zahn um Zahn‘ mit der unbarmherzigen Androhung der ewigen Verdamm-
nis im Neuen Testament zeige, wird entgegengehalten, dass das nur dem Wortlaut
nach gelte, wahrend es vom Sinn her, d. h. in theologischer und psychologischer Per-
spektive, um die Unterscheidung von Furcht und Liebe gehe (zu 4).



Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz =—— 2491

Neunte Frage: Die Erfiillung des Gesetzes durch das Evangelium [Nr. 561]

Fiir diesen Aspekt wird auf die entsprechenden Ausfiihrungen im Abschnitt ,Uber das
mosaische Gesetz im Allgemeinen‘ verwiesen.**

Zehnte Frage: Der Erlass des Gesetzes und des Evangeliums

Die Erorterung dieser Frage, die den ersten Teil der Darlegungen zum Evangelischen
Gesetz abschlief3t, wird ausdriicklich mit der Notwendigkeit einer Disputation ,gegen’
die ,,hdretischen Manichder® begriindet. Damit waren im unmittelbaren historischen
Kontext der Summa Halensis die Katharer gemeint, deren Dualismus als Repristina-
tion des Manichdismus verstanden wurde.*** Die theologische Auseinandersetzung
mit den Katharern war den Vertretern der Amtskirche nicht zuletzt im Blick auf das
Verstdndnis von Gesetz und Evangelium wichtig, weil damit prinzipielle Fragen
des rechten Glaubens und der angemessenen Glaubenspraxis verkniipft waren. Der
gesamte Abschnitt entspricht deshalb in seiner Grundintention den vorangegange-
nen Ausfiihrungen zu der Frage, ,,0b das Gesetz des Mose vom guten und einzigen
Gott erlassen worden ist“434,

Kapitel 1: Der Gesetzgeber des Neuen Gesetzes [Nr. 562]

Das Ziel dieses Kapitels ist es, die dualistische Entgegensetzung und Zuriickfiih-
rung des Alten und Neuen Testaments auf ein béses bzw. gutes Prinzip zu widerle-
gen, indem die Giite des mosaischen Gesetzes sowie dessen forthestehende Geltung
bewiesen werden. Dazu wird in einem ersten Argumentationsgang zunichst eine
Vielzahl von neutestamentlichen Textstellen angefiihrt, in denen deutlich wird, dass
das mosaische Gesetz als gut anzusehen ist und weiterhin Geltung beanspruchen
kann (I). Die Methode der intertextuellen Verweise ist nicht nur fiir die Begriindung
des Gesetzesverstindnisses der Summa Halensis, sondern auch deren biblisch-
theologischen Ansatz von zentraler Bedeutung. In einem zweiten Schritt wird der
unaufl6sliche Zusammenhang von Altem und Neuem Testament auch an der Rezep-
tion alttestamentlicher Prophetie im Neuen Testament nachgewiesen — was fiir die
Gesetzesthematik insofern relevant ist, als damit das heilgeschichtliche Schema von
Verheiflung und Erfiillung‘ in den Blick kommt, das fiir die Interpretation des mosa-
ischen Gesetzes und dessen Unterscheidung vom Neuen Gesetz wichtig ist (I).%** Im

432 Summa Halensis III Nr. 269-270 (ed. Bd. IV/2, 395a—401b; in dieser Ausgabe S. 316-343).

433 S. o. S. 2320.

434 Ebd., Nr. 263 (ed. Bd. IV/2, 374; in dieser Ausgabe S. 242f); s. 0. S. 2320.

435 Vgl. Géssmann, Metaphysik und Heilsgeschichte, 274 ff; Marcolino, Das Alte Testament in der
Heilsgeschichte, 108 ff.



2492 —— Kommentar [Nr. 554-563]

Anschluss daran wird in einem dritten Schritt gezeigt, dass es der ,eine‘ Gott ist, der
sowohl das Gesetz des Alten wie auch des Neuen Testaments erlassen hat (III). Der
vierte und letzte Unterabschnitt beschéftigt sich dann sehr ausfiihrlich mit einer Fiille
von Gegenargumenten der Haretiker, die ebenfalls auf Bibelstellen rekurrieren. Dabei
wird noch einmal auf die prinzipielle Differenz zwischen den Sittengeboten und den
Kultvorschriften hingewiesen, wonach die Sittengebote des mosaischen Gesetzes ,,im
Evangelium vollendet“ werden und somit ,,im Glauben an Christus rechtfertigen®,
wihrend die Kultvorschriften nicht zur Rechtfertigung des Menschen beitragen (zu 2).
Dem mosaischen Gesetz komme somit als ,,Erzieher in Christus“ eine padagogische
Bedeutung zu, die nicht aufgegeben werden diirfe (ebd.). Die Korrelation zwischen
Gesetz und Vergehen, von der im Romerbrief die Rede ist, wird im Sinne einer Folge,
nicht aber einer Verursachung, bestimmt, um so auch im Blick auf das Gotteshild
zu betonen, dass das Gesetz ,,nicht in grausamer, sondern in barmherziger Absicht*
gegeben wurde (zu 4). Das Gesetz verursacht demnach nicht die Siinde, sondern zielt
darauf ab, diese zu erkennen. Ein ,,Gesetz des Todes*“ wird das mosaische Gesetz
nicht deshalb genannt, weil es die Seele totet, indem es die Siinde férdert, sondern
weil es den Siinder bestraft (zu 5). Dass die Siinde ,,durch das Gesetz die Gelegen-
heit zu wirken erhielt“, liegt somit nicht an einem ,,Fehler des Gesetzes*, sondern an
einem ,,Fehler des Gesetzesiibertreters“, d. h. an der psychologischen Verfassung des
Siinders, der das Verbotene stérker begehrt als das Erlaubte (zu 6). Diese Begierde ist
es, die nach Auffassung der Summa Halensis in R6m 7,25 als das ,,Gesetz der Siinde“
bezeichnet wird, und davon miisse das mosaische Gesetz unterschieden werden, von
dem Paulus sagt, dass er ihm mit dem Verstand diene (zu 7). Dieses Gesetz, d.h. der
Dekalog, vermag zwar ohne die Gnade nicht zu rechtfertigen, ist aber dennoch nicht
ohne Nutzen, weil dadurch dem Menschen seine Siindhaftigkeit aufgezeigt wird (zu
10-11). Die paulinische Feststellung, dass ,,das Gesetz nicht aus dem Glauben kommt*
(Gal 3,12), wird mit der Definition des Glaubens nach Hebr 11,1 so interpretiert, dass
hier nicht die eschatologische Dimension des Glaubens und die damit verbundene
Erfiillung des Gesetzes durch die Liebe im Blick ist, sondern eine Werkgerechtig-
keit, die sich nur auf das Gegenwartige fokussiert und das Gesetz deshalb aus Furcht
erfiillt (zu 12). Die Schlussfolgerung des Apostels Paulus, ,alles, was nicht aus dem
Glauben kommt, ist Siinde“ (R6m 14,23), bezieht die Summa Halensis hingegen auf
den Begriff des Glaubens im Sinne des ,guten Gewissens® (ebd.). In Bezug auf das
Erlosungshandeln Jesu Christi wird zwischen dem ,,Fluch des Gesetzes*“ (Gal 3,13) im
Sinne der,,Schuld der Gesetzesiibertretung“ und der ,,Strafe der Leidensfahigkeit und
Sterblichkeit* unterschieden (zu 13). Der Hinweis auf die ,Aufhebung‘ des Gesetzes
(Hebr 7,18) wird nicht als Beweis fiir dessen ,,Schlechtigkeit“, sondern nur als Beleg
fiir seine ,,Schwéache“ hinsichtlich der Rechtfertigung verstanden; ,,schdadlich“ — und
somit ,schlecht‘ seien nur die jiidischen Kultvorschriften, weshalb diese auch im
Christentum nicht mehr befolgt werden diirften (zu 19). Zum Abschluss betont die
Summa Halensis noch einmal, dass sowohl das Alte Testament als auch das Neue
Testament als ,,gut“ anzusehen sind, auch wenn das mosaische Gesetz des Alten Tes-



Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz =—— 2493

taments im Vergleich mit dem Evangelischen Gesetz des Neuen Testaments weniger
gut sei und deshalb von diesem vollendet werden musste (zu 20).

Kapitel 2: Der Zeitpunkt des Gesetzeserlasses des Evangeliums [Nr. 563]

Die Frage, warum das Evangelische Gesetz nicht von Beginn an, d. h. nach dem Siin-
denfall, erlassen wurde, damit es dem Menschen sofort als ein ,,Heilmittel gegen die
Krankheit der Siinde“ diente (1), beantwortet die Summa Halensis mit einem Zitat
Hugos von St. Viktor, wonach Gott nach dem Siindenfall des Menschen zuerst seine
Rolle als Richter aufgeben und ,,die Rolle des Beraters und danach des Helfers anneh-
men musste®, was dem Dreischritt von Naturgesetz, mosaischem Gesetz und Evange-
lischem Gesetz entsprochen habe (Antwort). Das entscheidende anthropologische —
und im Blick auf die ,,Ordnung der Heilung* auch soteriologische — Argument ist der
Hinweis auf den freien Willen des Menschen, der selber zunédchst um seine ,Krank-
heit‘, d. h. Siindhaftigkeit, wissen und anschlief3end nach einem Heilmittel verlangen
muss, damit er wirklich geheilt werden kann; genau diese heilsnotwendige Abfolge
von Siindenerkenntnis und anschlieBendem Verlangen nach Hilfe werde durch das
Nacheinander von mosaischem Gesetz und Evangelischem Gesetz gewahrt (zu 1). Mit
dieser heilsgeschichtlichen Perspektive im Blick auf jeden Einzelnen korrespondiert
im Anschluss an Augustin ein entwicklungsgeschichtlicher Ansatz, der die Entwick-
lung der Menschheit insgesamt mit der Abfolge der einzelnen Altersstufen vergleicht
und den Erlass des Evangelischen Gesetzes auf der hochsten Stufe der vollkommenen
~Weisheit“ fiir notwendig erklért (zu 2). Diesem allgemeinen ,Heilsplan‘ der géttlichen
Vorsehung widerspreche es nicht, dass im individuellen Einzelfall einer Person etwas
zuteilwerde, was Gott mit dieser Person ,,gleichsam privat® vorhabe (zu 3). Die ,Ratio-
nalitdt® der gottlichen Heilsordnung komme aber darin zur Geltung, dass Gott dem
Teufel die Herrschaft {iber die Siinder nicht sofort und ,,nicht mit Macht wegnahm* —
wozu er in seiner ,Allmacht‘ durchaus in der Lage gewesen ware —, sondern mit Ver-
nunft, indem er erst jenen ,Gerechten‘ zu Hilfe kam, die unter dem Teufel zu leiden
hatten (zu 4).

Zweite Abhandlung: Die Vorschriften des Gesetzes des
Evangeliums

Die Ausfiihrungen zu den Vorschriften des Evangelischen Gesetzes konzentrieren sich
auf einzelne Aspekte der Bergpredigt Jesu und orientieren sich insgesamt an den Glie-
derungselementen der Auslegung des mosaischen Gesetzes, insofern zum einen nach
JVorschriften‘ und ,Riten‘ unterschieden wird und zum anderen die drei Kategorien
der Sittengebote, Rechtssatzungen und Sakramentalien zugrundegelegt werden. Die
genaue Struktur dieses Abschnitts wird jedoch von einem Schema bestimmt, das in
den anderen Abschnitten des Gesetzestraktats nur an einzelnen Punkten auftaucht:



2494 —— Kommentar [Nr. 564-567]

die Differenzierung der scholastischen Seelenlehre zwischen einem ,zornmiitigen’,
einem ,begierlichen‘ und einem ,verniinftigen‘ Streben,** die dann zum Abschluss
noch um den Aspekt der ,Intention‘ erweitert wird. Die Spannung, die sich aus dem
Nebeneinander der verschiedenen Gliederungsschemata ergibt, wird dann vor allem
an der Stelle deutlich, an der auf eine ,,Untersuchung zu den Rechtssatzungen des
Evangeliums*“+*” verwiesen wird, ohne dass sich eine solche Abhandlung im Geset-
zestraktat der Summa Halensis findet.

Erste Frage: Die Vorschriften zur Bewegung des zornmiitigen Strebens

Kapitel 1: Ist die Vorschrift, die das zornmiitige Streben ordnet, der Reihenfolge nach
die friihere? [Nr. 564]

Nach der scholastischen Seelenlehre ergibt sich die Reihenfolge, in der die Vorschrif-
ten des Evangelischen Gesetzes gemaf ihrer jeweiligen Zuordnung zu dem ,zornmii-
tigen’, ,begierlichen‘ und ,verniinftigen‘ Streben betrachtet werden, aus der hierarchi-
schen Struktur dieser Seelenvermogen,“**® da die Begierde und der Zorn als ,niedere’
Bewegungen der ,sinnlichen Kraft‘ von den ,h6heren’ Bewegungen der ,verniinftigen
Kraft‘ abgegrenzt werden (Antwort zu 1). Die Anordnung und Reihenfolge der beiden
sinnlichen Strebevermdégen wird mit der Ordnung der Natur begriindet, wonach diese
zundchst auf die Bewahrung der Natur ausgerichtet ist und deshalb das entgegen-
gesetzte Streben, die Natur zu zerstéren, an dessen Wurzel, dem ,Zorn‘, ,entfernt*
werden muss, wahrend das darauf folgende Prinzip der Vermehrung der Natur — im
Rahmen der naturgesetzlichen Ordnung der Ehe — den Fokus in einem zweiten Schritt
auf das entgegengesetzte Streben der Begierde lenkt (zu 2).

Kapitel 2: Ist es allgemein verboten, zornig zu sein? [Nr. 565]

Da Zorn als eine natiirliche Regung der menschlichen Seele betrachtet werden kann
und sich auch biblische sowie theologiegeschichtliche Belege anfiihren lassen, dass
Zorn erlaubt ist oder sogar erwartet wird, unterscheidet die Summa Halensis zwischen
einem natiirlichen, einem gnadenhaften und einem lasterhaften Wollen. Das natiirli-
che Wollen wird dabei in moralischer Hinsicht als ,,indifferent” angesehen, das gna-
denhafte Wollen hingegen als ,,Jobenswert“, weil es aus dem ,,Eifer” des Glaubenden
hervorgehe, und das lasterhafte Wollen als etwas Schuldhaftes, weil es durch ,,Unge-
duld“ hervorgerufen werde (Antwort). Diese Unterscheidung wird sodann konkretisiert
im Blick auf den Zorn iiber einen Bruder, d. h. einen Nachsten, was generell lasterhaft

436 S. 0. S.2289.

437 Summa Halensis III, Prolog zu Nr. 602 (ed. Bd. IV/2, 936b; in dieser Ausgabe S. 2271).

438 Vgl. Lottin, Psychologie et morale aux XIle et XIIle siecles, Bd. 1, 393 ff; Werner Der Entwicklungs-
gang der mittelalterlichen Psychologie von Alcuin bis Albertus Magnus, 115f.



Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz == 2495

und somit verboten sei, weil dadurch die ,,gemeinsame Natur“ ebenso in Frage gestellt
werde wie die ,,Moglichkeit zur Gemeinschaft der Gnade“, d.h. sowohl die natiirli-
che Ordnung des Menschseins als auch die Heilsordnung, in der es jedem Menschen
grundsatzlich moglich ist, das Heil zu erlangen, verbieten es, dem Nachsten zornig zu
sein (zu 1). ,Gnaden‘- und ,tugendhaft‘, d. h. von dem Glauben und der Liebe bestimmt,
sei Zorn hingegen nicht nur erlaubt, sondern geboten, wenn er sich gegen die Siinde —
nicht aber den Siinder als Menschen - richte (ebd.). Die sittliche Unbestimmtheit des
Zornes im Sinne einer natiirlichen Regung der menschlichen Seele wird fiir den Fall
festgestellt, dass ,,die Bewegung aus der Natur selbst kommt“, ohne das aber konkre-
ter zu veranschaulichen; vielmehr greift auch hier die zuvor vollzogene Abgrenzung,
insofern eine solche natiirliche Motivation des Zorns in eine Bewegung iiberfiihrt wird,
die entweder vom Glaubenseifer oder vom Laster ,,geordnet” werde und dementspre-
chend auch beurteilt werden miisse (ebd.). Diese Differenzierung hinsichtlich der
motivierenden ,Ordnung‘ des Zorns wird nun auch auf das Verhdltnis von Zorn und
Vernunft angewendet, insofern die Vernunft in zweifacher Hinsicht durch den Zorn
wverwirrt’ werden kann: entweder lasterhaft, durch eine ,Perversion‘ des menschlichen
Wollens, oder ,gnaden-‘ und ,tugendhaft’, wenn der Zorn durch den Glaubenseifer
bewegt wird, was die Vernunft des Glaubenden zunichst verwirrt, ohne deren ,,Ge-
brauch oder Freiheit* dadurch nachhaltig einzuschridnken, bevor dann eine ,,Aufkla-
rung des Geistes“ erfolgt (zu 2). Hieronymus’ Unterscheidung zwischen iiberstiirztem
Zorn, der ohne Zustimmung des Willens aufkomme und deshalb als ldssliche Siinde
angesehen werden konne, und kalkuliertem Zorn, der sich willentlich nach einer Be-
denkzeit dufiere und als Todsiinde verurteilt werden miisse, greift die Summa Halensis
auf und bezeichnet den iiberstiirzten Zorn als ,Voraffekt“, den kalkulierten Zorn hin-
gegen als ,,Leidenschaft (zu 3). Der voluntaristische Grundzug dieser fein geglieder-
ten Seelenlehre zeigt sich darin, dass der ,leidenschaftliche’ Zorn — im Unterschied
zu dem ,Voraffekt’ — durchaus als etwas betrachtet wird, woriiber der Mensch ,Macht®
hat, d.h. ihn vermeiden kann, wobei insbesondere auf den Ratschlag Gregors I. ver-
wiesen wird, durch das Nachsinnen {iber die Passion Christi wie auch die Reflexion
der eigenen Schwiche zu verhindern, dass der Zorn die Seele in Besitz nehme (zu b).

Kapitel 3: Die Stufen bei der Strafwiirdigkeit des Zorns [Nr. 566]

Die Frage, inwieweit es beim schuldhaften Zorn Abstufungen gibt, stellt sich fiir die
Summa Halensis von Hrabanus Maurus her, der in seiner Auslegung von Mt 5,22 solche
Abstufungen vollzogen hat. Fiir die entgegengesetzte Auffassung wird insbesondere
auf Cicero verwiesen, dessen Ansichten jedoch unter Berufung auf Gregor I. und Augus-
tin als Irrtum betrachtet und deshalb verworfen werden (a-g). Es wird dann eingehend
erortert, worin sich die Abstufungen schuldhaften Zorns unterscheiden — dazu rekur-
riert die Summa Halensis auf die Differenzierungen innerhalb der Siindenlehre,**®

439 Vgl. Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 3, 428 ff.



2496 —— Kommentar [Nr.564-567]

wobei diese mit der ontologischen Grundstruktur der Relation von Natur und Gnade
verkniipft sind. Zunachst wird Siinde als ,,Raub des natiirlichen Guten“ betrachtet,
womit in anthropologischer Perspektive die natiirliche Giite der Vernunft und des
Willens gemeint ist, die ihrerseits nach der ,,Rechtbeschaffenheit* der Vernunft und
des Willens sowie dem Vermogen, die umsonst geschenkte Vollkommenheit zu emp-
fangen, unterschieden wird (Antwort). Wahrend nun die Siinden, die der Vernunft
und dem Willen die Rechtbeschaffenheit an und fiir sich rauben, als gleich angese-
hen werden, auch wenn sie eine unterschiedliche Distanz zu dieser Rechtbeschaffen-
heit aufweisen, wird fiir die Siinden, die das Vermdgen zum Empfang der umsonst
geschenkten Vollkommenheit rauben, eine Ungleichheit festgestellt, da sie die Seele
im Blick auf diesen Gnadenempfang unterschiedlich stark beeintrdchtigen. Wird
Siinde hingegen als Raub des umsonst, d.h. aus Gnade geschenkten Guten verstan-
den, so unterscheidet die Summa Halensis hier zwischen der ,,Gnade schlechthin“ und
der Gnade, die den Menschen ,,auf bestimmte Weise* rechtfertigt, und betrachtet alle
Siinden, insoweit sie sich gegen die Gnade im ersten Sinne richten, als gleich, sonst
jedoch als ungleich, weil sie die Tugenden, die mit dem Empfang der rechtfertigen-
den Gnade verbunden sind, auf unterschiedliche Weise ihrer Wirkung beraubt (ebd.).
Eine weitere Differenzierung erfolgt im Blick auf die Siinde als ,,Strafwiirdigkeit®, inso-
fern damit zum einen ,,der Verlust der Herrlichkeit“ und zum anderen ,,das Erleiden
der Holle“ gemeint sein kann (ebd.); bei dem ersten Aspekt wird wiederum zwischen
einer prinzipiellen, ,schlechthinnigen‘ Betrachtungsweise und einer speziellen Pers-
pektive unterschieden, wie sie den Abstufungen in dem zugrundliegenden Gnaden-
und Tugendschema entspricht. Im Blick auf das ,Erleiden der Holle* werden dagegen
die Gleichheit der Siinde hinsichtlich der Dauer der Bestrafung und ihre Ungleichheit
in Bezug auf die Harte der Strafe festgestellt. Insgesamt werden die Abstufungen der
Siinden auf ,,drei Wurzeln“ der Abwendung des Menschen vom Guten zuriickgefiihrt:
erstens das unterschiedliche Ausmaf seiner ,,Undankbarkeit gegen die gottliche Wohl-
tatigkeit” und seiner ,,Verachtung der Gerechtigkeit“; zweitens die jeweilige Preisgabe
des Guten, die sich nach dessen unterschiedlicher Giite bemisst, und drittens die Hin-
wendung zum ,Schlechteren‘ im Sinne des ,wandelbaren’, d. h. vergdnglichen Guten,
die aus der menschlichen Begierde heraus erfolgt und bei der im Anschluss an Augus-
tin noch einmal zwischen der Zustimmung des Herzens, der tatsdachlichen Umsetzung
und der Gewohnbheit differenziert werden miisse (ebd.). Diese diffizilen Ausfiihrungen
werden dann in der Auseinandersetzung mit den Ansichten Ciceros insoweit verein-
facht und pointiert, als nun die gesamte Siindenlehre in eine Ursprung-Ziel-Relation
eingeordnet wird, sodass die unterschiedlichen Betrachtungsweisen sich jeweils
dadurch erkldren lassen, dass sie entweder den Ausgangspunkt der gesamten Natur-
und Heilsordnung oder die vielfédltigen Bewegungen auf ihren Endpunkt hin in den
Blick nehmen (zu 1). Damit korrespondiert auch eine Differenzierung zwischen der
prinzipiellen Gleichheit der Tugenden und der Ungleichheit der Laster bzw. Siinden,
soweit deren Spezifika betrachtet werden, d. h. ihre Beziige, Ursachen und Umstdnde,
deren Beriicksichtigung erkennen lasse, dass die Siinden von dem ,rechten‘, d.h.



Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz =—— 2497

,geraden‘ Weg zum eigentlich Ziel unterschiedlich stark abweichen, sodass der indi-
viduelle Lebensweg eines Siinders mehr oder weniger ,gekriimmt* verlduft (zu 2-3).

Tragt dieses Kapitel insgesamt zur Klarung der Frage bei, inwiefern zwischen
Siinden abgestuft werden muss, so wird der schuldhafte Zorn, um den es eigentlich
geht, dann noch in einem zweiten — kiirzeren — Unterabschnitt in den Blick genom-
men. Mit zwei Zitaten von Gregor I. und Augustin wird dabei die Vorstellung von dem
gottlichen Zorn entfaltet, der in drei Stufen bzw. Schritten wahrend des Prozesses
im Jiingsten Gericht, in dessen Schuldurteil und dem Vollzug der ewigen Bestrafung
zum Ausdruck komme (zu II). Abschlieend wird dann noch begriindet, dass Paulus
mit seiner erziirnten Anklage der Galater (Gal 3,1) nicht gegen Jesu Gebot verstofien
habe, seinem Bruder nicht zu ziirnen (Mt 5,22), da der Zorn des Paulus hier nicht ohne
Grund sei und damit dem Kriterium fiir einen gerechtfertigten Zorn aus dem ,Eifer des
Glaubens‘ heraus entsprochen habe, das in dem vorangegangenen Kapitel dargelegt
wurde.

Kapitel 4: Die Vorschriften der Vers6hnung und der Eintracht

Artikel 1: Die Vorschrift der Verséhnung mit dem Ndchsten [Nr. 567]

Der Artikel nimmt Bezug auf Mt 5,23 f und gliedert sich in drei Unterabschnitte, wobei
zundchst die Frage gestellt wird, inwieweit ein Geliibde eingehalten werden muss —
dazu wird auf eine vorangegangene Erorterung zu der Frage nach den Geliibden ver-
wiesen (I), die aber in der Summa Halensis fehlt, wahrend sie in dem Manuskript
des Gesetzestraktates, das sich in Assisi befindet, vorhanden ist und dort zwischen
den Ausfiihrungen zum Naturgesetz und dem Abschnitt {iber das mosaische Gesetz
eingeordnet ist.*° In einem zweiten Unterabschnitt geht es um die Frage, ob die Vor-
schrift, sich mit dem Bruder zu vers6hnen, wortlich zu verstehen ist. In der Antwort
wird dahingehend unterschieden, dass der Bruder entweder anwesend ist und die
Vorschrift dann wortlich verstanden werden muss, oder er abwesend ist und das
auf den Bruder Zugehen dann im Anschluss an Augustin ,geistlich zu verstehen®
ist (Antwort zu II). Im dritten Unterabschnitt wird erortert, ob es sich gebiihrt, dass
jemand, dem Unrecht zugefiigt wurde, seinerseits um Freundschaft und Verséhnung
bitten muss. Dazu wird zwischen zwei Formen bzw. Stufen dessen unterschieden,
was sich gebiihrt, einerseits dem ,,Gebiihrenden der Notwendigkeit, ohne das es kein
Heil gibt“, und andererseits dem ,,Gebiihrenden der Vollkommenheit, das zu grof3erer
Herrlichkeit fiihrt“, und im Sinne einer Zwei-Stufen-Ethik festgestellt, dass es nicht
notwendig ist, um Vers6hnung zu bitten, aber dadurch eben eine ,gréf3ere Herrlich-
keit erreicht werden konne (zu III).

440 Vgl. Codex Assisiensi 138, fol. 220b—223d.



2498 —— Kommentar [Nr. 568-571]

Artikel 2: Die Vorschrift der Eintracht mit dem Gegner [Nr. 568]

In einem ersten Argumentationsgang wird in unterschiedlichen Perspektiven eror-
tert, wie die Vorschrift der Eintracht mit dem Gegner (Mt 5,25) zu verstehen ist. Ist
mit dem Gegner der Teufel gemeint, so wird ausgeschlossen, dass eine Eintracht mit
ihm vorgeschrieben wire, wobei ausdriicklich auf den griechischen Text verwiesen
wird, da hierdurch mehr noch als mit dem Wortlaut der Vulgata deutlich werde, dass
diese Vorschrift nicht auf den Teufel bezogen werden kénne (I 1). Ein ,guter Engel
konne aber auch nicht als Gegner aufgefasst werden (6), sodass nur iibrig bleibe, die
Vorschrift entweder auf Gott oder den Mitmenschen zu beziehen und dann jeweils als
Aufforderung zur Vers6hnung zu interpretieren (Antwort und zu 3). In einem zweiten
Abschnitt erldutert die Summa Halensis im Anschluss an Augustin und Hrabanus
Maurus noch die Strafandrohung, die in Mt 5,26 ausgesprochen wird (Antwort zu 1-2).

Zweite Frage: Die Vorschriften zur Bewegung des begierlichen Strebens

In Analogie zu der Auslegung des mosaischen Gesetzes fokussiert die Summa Halen-
sis die ,Leidenschaft‘ bzw. die ,,Bewegung des begierlichen Strebens* auf die Fragen
des Ehebruchs und der Ehescheidung.*#* Darin kommt erneut die Bedeutung der Ehe-
gesetzgebung fiir die mittelalterliche Kirche und deren normative Anspriiche gegen-
iiber der Gesellschaft zur Geltung.

Kapitel 1: Wie ist die Vorschrift zu verstehen, die den Willen zum Ehebruch verbietet?

[Nr. 569]

Die Summa Halensis greift auf ein Grundelement der scholastischen Siindenlehre
zuriick,**? um die Rolle des ,Zunders* bei dem Aufkommen der Begierde deutlich zu
machen (Antwort zu 1). Mit der Unterscheidung zwischen dem ,Voraffekt, der als liss-
liche Siinde beurteilt wird, und einem geplanten sowie beabsichtigten Begehren, das
als Todsiinde angesehen werden miisse, werden verschiedene Auspragungen bzw.
Stufen der Begierde abgegrenzt, wobei die Rolle der Vernunft bei der Zustimmung
zum Begehren noch einmal gesondert betrachtet wird (zu 2-4).

Kapitel 2: Wird der Wille als Tat gewertet? [Nr. 570]
In Ankniipfung an Augustin und im Rekurs auf die scholastische Willenslehre, wie
sie auch schon in dem zweiten Teil der Summa Halensis sowie in deren Auslegung

441 Vgl. Summa Halensis III Nr. 253.362-372.455-463 (ed. Bd. IV/2, 358a-359b.541a-558b.665a—677b;
in dieser Ausgabe S. 186-189.836-901.1290-1335).

442 Vgl. ebd., II-1I Nr. 613-629 (ed. Bd. III, 592a—-608b); III Nr. 231 (ed. Bd. IV/2, 324a-326b; in dieser
Ausgabe S. 70-77).



Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz =——— 2499

des neunten und zehnten Gebotes zur Geltung kam,*** wird zwischen einem ,,vollen“

und einem ,,halbvollen Willen“ unterschieden. Die Differenz wird dabei im Blick auf
die biblische Geschichte vom Siindenfall (Gen 3) geschlechterspezifisch bestimmt,
indem nur dem Mann, d.h. Adam, als dem , h6here[n] Teil“ der Vernunft die Rolle
zugeschrieben wird, mit dem ,vollen Willen‘ der Siinde zugestimmt und sie in die Tat
umgesetzt zu haben, wahrend die Frau, d.h. Eva, als der ,niedrigere Teil der Ver-
nunft“ angesehen und ihr deshalb auch nur ein ,halbvoller Wille* zugeschrieben
wird, die Siinde tatsdchlich zu begehen, wovon der Mann sie mit seiner Autoritét
hitte abhalten konnen (Antwort). Daraus resultieren unterschiedliche Konsequen-
zen, insofern beider Tat zwar als Siinde bewertet wird, weshalb sie auch beide ihrer
,Herrlichkeit‘ beraubt wiirden, jedoch nur die Tat, die mit ,vollem Willen‘ begangen
wurde, als eine Todsilinde betrachtet wird, die die Hollenstrafe nach sich ziehe, wobei
auch noch zwischen einer geistlichen und einer korperlichen Siinde unterschieden
wird (ebd.). Hinsichtlich der Prinzipien und der Praxis weltlicher sowie kirchlicher
Rechtsprechung betont die Summa Halensis ausdriicklich, dass hier nicht der Wille
als Tat gewertet werden kann, solange kein Schaden nachweisbar ist, wahrend es
Gottes Gericht obliege, den Willen des Siinders zu beurteilen (zu 2-3).

Kapitel 3: Muss die Vorschrift, einen Anlass zu meiden, wortlich befolgt werden?

[Nr. 571]

Diese Frage ergibt sich fiir die Summa Halensis aus der Gegeniiberstellung von Mt 5,29
und den kirchenrechtlichen Bestimmungen zur Selbstverstiimmelung. Im Anschluss
an Augustin wird Jesu Diktum nicht als Aufforderung verstanden, es wortlich zu
befolgen, sondern als Vorschrift, den ,,Anlass*“ zur Siinde zu ,entfernen® (Antwort).
Dieser ,Anlass‘ konne aber vielfiltig sein, insofern er von aufien, durch Schauen oder
Beriihren, wie auch von innen, in Form von Intentionen und Uberlegungen sowie der
Ausfiihrung einer Tat, entstehe. Dabei weisen die Autoren der Summa Halensis aus-
driicklich darauf hin, dass auch das Streben nach dem ,kontemplativen‘ sowie dem
,aktiven Leben‘ als den beiden Grundformen monchischer Existenz, wie sie in den
verschiedenen Orden dieser Zeit Gestalt annahmen, einen solchen Anlass zu Siinde
darstellen konne (ebd.). Die Entfernung des Anlasses zur Siinde, d.h. des eigentli-
chen Lasters, erfolge ,,durch Zucht und Enthaltsamkeit“, wahrend die Natur selbst
unversehrt bewahrt werden miisse, da sie an und fiir sich gut sei (ebd.). Dass insbe-
sondere in den weit verbreiteten Lebensbeschreibungen der Heiligen von Selbstver-
stimmelungen zu lesen ist, rechtfertigt die Summa Halensis mit einer individuellen
Inspiration des Heiligen Geistes, weshalb solches Verhalten auch als Ausnahme von
dem ansonsten giiltigen Kirchenrecht legitim sei, somit aber nicht als Maf3stab vor-
bildlichen Handelns gelten darf (zu 1). Die schopfungstheologische, im Naturrecht

443 Vgl. ebd., II-1I Nr. 53 (ed. Bd. III, 71a-73b); III Nr. 394 (ed. Bd. IV/2, 585a—586b; in dieser Ausgabe
S. 994-999).



2500 —— Kommentar [Nr. 572-573]

begriindete, Wertschatzung der Kérperlichkeit des Menschen, die in diesen Darlegun-
gen um Ausdruck kommt — und so dem Klischee von der generellen Abwertung des
Korperlichen in der mittelalterlichen Theologie widerspricht —,*** hat erst dort ihre
Grenze, wo der Mensch um seines Seelenheils willen das korperliche Martyrium auf
sich nehmen muss (zu 2). Eine positive Sicht des Verhiltnisses von Seele und Geist
ergibt sich fiir die Summa Halensis auch aus der Feststellung, dass eine Verderbnis
des Korpers nicht zwangsldufig die Verderbnis der Seele zur Folge hat, sondern dafiir
die willentliche Zustimmung zum siindhaften Verderben entscheidend ist (zu 3).

Dritte Frage: Die Vorschriften zur Bewegung des verniinftigen Strebens

Die Vorschriften der Bergpredigt, die dem verniinftigen Streben zugeordnet werden,
betreffen zum einen das Schworen (Mt 5,33f) und zum anderen das Erdulden
(Mt 5,38-41) sowie die Nichsten- und Feindesliebe (Mt 5,42-44).

Erste Unterfrage: Das Verbot des Schwurs

Kapitel 1: Ist Schwdren insgesamt verboten und eine Siinde? [Nr. 572]

Zundchst referiert die Summa Halensis die Auffassung ,einiger‘, nicht namentlich
genannter Theologen, dass die moraltheologische Differenzierung zwischen Geboten
und Réten, die der scholastischen Zwei-Stufen-Ethik zugrundeliegt, noch weiter ver-
feinert und um die beiden Kategorien der Erlaubnis und des Verbotes ergdnzt werden
miisse. So ergebe sich insgesamt eine Abstufung vom Rat iiber die Vorschrift und
die Erlaubnis bis zum Verbot, wobei den einzelnen Stufen ,,in der Kirche Gottes vier
Arten von Menschen® entsprdchen: die Vollkommenen, die zu Vervollkommnenden,
die Schwachen und die Verworfenen (Antwort). Der Rat und die Erlaubnis seien in
handlungstheoretischer und psychologischer Hinsicht dem Willen zuzuordnen, die
Vorschrift und das Verbot hingegen der Notwendigkeit — mit der Einschrankung bzw.
Prazisierung, dass die Befolgung eines Rates, z.B. in Form eines Geliibdes, oder einer
Erlaubnis, wie im Fall einer Hochzeit, zur Einhaltung verpflichte und somit eine Not-
wendigkeit darstelle. Ohne dass die Summa Halensis nach dem ausfiihrlichen Referat
dieser Lehre dazu Stellung nimmt, ob sie diesem Schema prinzipiell zustimmt oder
nicht, halt sie doch im Blick auf die spezielle Frage des Schworens ein anderes Erkla-
rungsmodell fiir plausibler: Demnach sei das Schwéren zwar ,,im Allgemeinen gut®,
insoweit es die Wahrheit versichere, jedoch miisse der ,,Begleitumstand“ beriicksich-
tigt werden, dass diese Versicherung der Wahrheit mit der ,,Anrufung oder Bezeugung
der ersten Wahrheit“ einhergehe und das nicht grundlos geschehen diirfe (ebd.). Im

444 Vgl. jedoch Summa Halensis III Nr. 583 zu II (ed. Bd. IV/2, 908b-909b; in dieser Ausgabe S. 2170—
2173).



Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz = 2501

Anschluss an das Decretum Gratiani und in Anlehnung an die entsprechenden Aus-
filhrungen des Johannes von La Rochelle in dem Traktat ,Uber die Laster* werden
sieben ,gute Griinde‘ fiir einen Schwur angefiihrt, wenn damit ndmlich das Ziel ver-
folgt werde, die Wahrheit zu bestdtigen oder sie zu erkldren, eine Freundschaft mit
dem Eid zu besiegeln, Frieden wiederherzustellen, Treue zu wahren, Gehorsam und
Unterwerfung anzuerkennen oder einen Kirchenbrauch zu bewahren (zu 5). Grund-
sdtzlich verboten sei das eigene Streben danach, zu schworen (zu 1). Mit Augustin
konne der Schwur vor allem deswegen ,gefdhrlich’ genannt werden, weil die drei
,Begleiter’ des Schwurs — das Urteil, die Gerechtigkeit und die Wahrheit**> — leicht
,ausfallen‘ konnten (zu 2).

Kapitel 2: Ist es erlaubt, bei Schopfungswesen zu schwéren? [Nr. 573]

Jesu Vorschrift, ,weder beim Himmel noch bei der Erde“ zu schworen (Mt 5,34),
interpretiert die Summa Halensis — teilweise in wortlicher Ubereinstimmung mit
dem Traktat ,Uber die Laster des Johannes von La Rochelle — so, dass damit verbo-
ten werde, bei Schopfungswesen zu schworen, wenn diesen dadurch etwas Gottli-
ches zugesprochen werde oder — umgekehrt — sie so sehr verachtet wiirden, dass ein
solcher Schwur nur dazu diene, den Nichsten zu betriigen (Antwort). Dass es in der
Frommigkeitspraxis der mittelalterlichen Kirche iiblich war, ,,bei den Heiligen, der
heiligen Maria, den Evangelien und den Gott geweihten Dingen“ zu schworen (2),
wird fiir statthaft erklart, weil das letztlich auf Gott selbst bezogen sei, insofern er den
Heiligen ,,ihre Heiligkeit verliehen®, Himmel und Erde erschaffen habe und erhalte
und von den Dingen, wie dem Evangelium und dem Kreuz, die ihm geweiht sind,
,Jreprdsentiert‘ werde (zu 2).

Zweite Unterfrage: Die Vorschrift der Duldsamkeit

Die Vorschriften der Bergpredigt zum Erdulden von Unrecht werden nach den drei
Aspekten der Korperverletzung, der Sachentwendung und der Frondienstleistung
strukturiert. Der Gesichtspunkt der ,Frondienstleistung‘ entspricht dabei weniger der
konkreten Handlungssituation, wie sie in Mt 5,41 geschildert wird, als vielmehr der
Perspektive des mittelalterlichen Feudalsystems, in dem die Frondienste eine wich-
tige Rolle spielten.**¢ Dieses Kapitel zeigt deshalb im besonderen Maf3e, wie ein bib-
lischer Text von der Summa Halensis ausgelegt und auf den wirtschaftlichen sowie
gesellschaftlichen Kontext der eigenen Zeit bezogen wird.

445 Vgl. Summa Halensis III Nr. 320-322 (ed. Bd. 1V/2, 483a—487b; in dieser Ausgabe S. 626—643).
446 Vgl. Rosener, Frondienste, 986 ff.



2502 —— Kommentar [Nr. 574-576]

Kapitel 1: Die Vorschriften der Duldsamkeit in Bezug auf die Kérperverletzung

[Nr. 574]

In einem ersten Argumentationsgang wird erortert, ,ob das Unrecht abgewehrt
werden muss“ (I). Hierzu unterscheidet die Summa Halensis zwischen privatem und
offentlichem Unrecht. Letzeres miisse ,,auf Befehl des Fiirsten und durch die Hand
des Soldaten abgewehrt werden“, wie es auch Augustin dargelegt habe (Antwort).
Wichtig seien aber der politische Auftrag — der ,Befehl‘ — vonseiten der Obrigkeit und
die besondere Beauftragung — der ,Beruf‘ — derer, die den Befehl mit Waffengewalt
umsetzen. Die Summa Halensis vertritt damit im Grundsatz das Prinzip eines ,staat-
lichen‘ Gewaltmonopols, was den Zielen der ,Landfriedensbewegung’ entsprach, die
seit dem 11. Jahrhundert den Fehden entgegenwirkte.**” Die Vorschrift der Bergpredigt
beziehe sich jedoch nicht auf 6ffentliches, sondern auf privates Unrecht, wobei zwi-
schen der Abwehr von Unrecht ,,durch Behinderung und durch Widerstand“ unter-
schieden werden miisse (ebd.). Wihrend die Behinderung von Unrecht nicht verbo-
ten sei, wie das Verhalten des Paulus gegeniiber den Juden, die ihn verfolgten, zeige,
komme es beim Widerstand darauf an, ob er aus einer ,,zwingende[n] Notwendigkeit“
oder aus ,,Rachelust” resultiere; letzteres sei prinzipiell untersagt, wihrend bei der
,zwingenden Notwendigkeit* unterschiedliche Aspekte zu beachten seien: die Mog-
lichkeit, zu fliehen oder das Unrecht in irgendeiner Form zu behindern, miisse ausge-
schlossen sein und Kleriker sowie Laien diirften nur ohne Waffen Widerstand leisten;
dieses Recht stehe ihnen jedoch im Fall von ,,schreiendem Unrecht“ als ,,kanonisier-
tes Biirgerrecht” zu, allerdings nur als spontane Reaktion und nicht mehr nach einem
gewissen Zeitabstand (ebd.). Wenn am Ende noch einmal betont wird, dass Kleriker
grundsdtzlich keinen bewaffneten Widerstand leisten diirften, wahrend das fiir Laien
ein ,Rat‘ sei, entspricht das der Grundintention der Summa Halensis, sich fiir das
Gewaltmonopol der weltlichen Obrigkeit einzusetzen, ldsst aber auch die durchaus
realistische Einschdtzung erkennen, dass Laien in alltdglichen Auseinandersetzun-
gen der ,6ffentlichen Gewalt auch zu den Waffen griffen, was im Duktus der moral-
theologischen Ausfiihrungen dieses Abschnittes nicht fiir generell verboten erklart,
aber sowohl politisch als auch ethisch als nicht ,ratsam‘ angesehen wird. Der prinzi-
pielle Einwand des Marcellinus von Karthago,**® es sei fiir ein politisches Gemeinwe-
sen nicht sinnvoll, dem Schlechten, d.h. einem Aggressor, nicht zu widerstehen (4),
weil dann ,,Gerechtigkeit und Gesetz untergehen® wiirden (5), wird mit einem Zitat
aus dem Antwortschreiben Augustins an Marcellinus zuriickgewiesen, wonach die
eigentliche Bedeutung eines politischen Gemeinwesens darin bestehe, dass es zum
Besitz der Biirgerschaft gehort. Die ,,Eintracht“, die diese Biirgerschaft auszeichne,

447 Vgl. Angermeier, Konigtum und Landfriede im deutschen Spatmittelalter, 27 ff; Wadle, Heinrich
IV. und die deutsche Friedensbewegung, 41ff; ders., Landfriedensrecht in der Praxis, 78 ff; Becker,
Landfrieden. I. Deutschland, 1657 f; Contamine, Landfrieden. II. Frankreich, 1658 f; Vollrath, Proble-
me um den Landfrieden, 11 ff; Hehl, Die Sorge fiir den Landfrieden als Fall des gerechten Krieges, 55 ff.
448 Vgl. Summa Halensis III Nr. 539 zu 4 (ed. Bd. IV/2, 826b; in dieser Ausgabe S. 1870-1873).



Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz =—— 2503

konne aber dadurch gestirkt und erweitert werden, dass ,,das Bose im Guten besiegt*
werde; das Erdulden von Unrecht heife dann zwar, ,,weltliche Bequemlichkeiten®
aufzugeben, aber dadurch konnten Ungerechte fiir das Gemeinwesen gewonnen
werden (zu 4). Allerdings wird zugleich auf Augustins Auffassung verwiesen, dass
diese Duldsamkeit als eine innere Einstellung verstanden werden miisse, wahrend es
in der politischen Praxis der ,,Offentlichkeit* darauf ankomme, das ,Niitzliche* abzu-
wigen, was bedeute, dass die Freiheit, Unrecht zu tun, um des Gemeinwesens willen
eingeschrinkt werden miisse (zu 5). In Bezug auf das alttestamentliche Gesetz der
Vergeltung korperlicher Schidigungen**® wird im Anschluss an Augustin festgehal-
ten, dass es fiir Richter weiterhin verbindlich sei, jedoch von Privatpersonen nicht
mehr befolgt werden diirfe (zu II).

Kapitel 2: Die Vorschriften der Duldsamkeit in Bezug auf die Sachentwendung

Die Ausfiihrungen dieses Kapitels stimmen inhaltlich mit einem Abschnitt des
zweiten Teils der Summa Halensis iiberein, wo diese Frage allgemein im Blick auf das
Erregen eines 6ffentlichen Argernisses erdrtert wurde.**°

Artikel 1: Ist es erlaubt, sein Eigentum zuriickzufordern? [Nr. 575]

Die Forderung der Riickgabe entwendeten Besitzes darf nach Auffassung der Summa
Halensis, die sich hier auf 1Kor 6,1 beruft und in ihrer Argumentation dem Decre-
tum Gratiani folgt,** nur vor einem christlichen Richter erfolgen und muss dabei von
Liebe, nicht aber von ,,Zank und Betrug* bestimmt werden (Antwort). Zudem gelte die
Erlaubnis, einen Prozess zur Riickgabe entwendeten Besitzes zu fiihren, nur fiir die
,Schwachen und Unvollkommenen‘, wihrend die ,Vollkommenen‘ ihren Besitz zwar
zuriickfordern, jedoch deswegen kein Gerichtsverfahren anstrengen diirften (ebd.).
Die Frage der Rechtmifligkeit sowie Angemessenheit einer Riickforderung entwende-
ten Eigentums hat auch Alexander von Hales in einer seiner Quaestiones erortert.*>?

Artikel 2: Ist es den Vollkommenen erlaubt, ihr Eigentum zuriickzufordern? [Nr. 576]

Im Anschluss an den vorangegangenen Artikel wird die Frage, wie sich die ,Vollkom-
menen‘ verhalten sollen, noch genauer erértert, teilweise in wértlicher Ubereinstim-
mung mit der Summa aurea des Wilhelm von Auxerre.*>* Demnach diirfen die ,Voll-
kommenen‘ entwendetes Eigentum nur insofern zuriickfordern, als sie dieses nicht als

449 Vgl. ebd., Nr. 268 u. 465 (ed. Bd. IV/2, 392a-394b.681a—683b; in dieser Ausgabe S. 308-317.1348—
1355).

450 Vgl. ebd., II-1I Nr. 865 (ed. Bd. III, 824a-826b).

451 Zum Einfluss des kanonischen Rechts auf die mittelalterliche Restitutionslehre vgl. Deschamps,
Linfluence du droit canonique médiéval sur la formation d’un droit de la responsibilité, 160 ff.

452 Vgl. Alexander von Hales, Quaestiones disputatae ,antequam esset frater‘, q.35 (BFS 20, 620—630).
453 Vgl. Wilhelm von Auxerre, Summa aurea III, tr.52 c.4 q.1 (SpicBon 18b, 1019,26-37).



2504 —— Kommentar [Nr. 577-580]

ihr privates Eigentum, sondern ,,als Gemeingut und das ihrer Gemeinschaft“ ansehen
und es ihnen somit allein um dessen ,,allgemeinen Nutzen“ geht (Antwort). Wenn es
generell nicht erlaubt wiare, Eigentum zuriickzufordern, hief3e das erstens, dass die
Bosen zum Raub regelrecht motiviert wiirden, zweitens waren ,,die Einheit und der
Friede der Kirche* bedroht, weil es zu einer Spaltung kommen kénnte, und drittens
konnten die Schwachen nicht mehr getrostet werden, denen nach der Auslegung der
Glossa ordinaria zu Hld 2,6 ,,die weltlichen Giiter gegeben worden sind nicht nur fiir
ihren Unterhalt, sondern auch zu ihrem Trost* (ebd.). Somit sei es auch Klerikern
und Ordensleuten gestattet, Eigentum zuriickzufordern, wenn die einen — die Kleri-
ker — das im Namen der Armen tun und die anderen — die Monche — im Namen ihrer
Ordensgemeinschaft oder der gesamten Kirche; die Ordensleute hingegen, die selbst
nichts personlich besitzen, sondern nur die ,,Nutzniefung“ von Dingen in Anspruch
nehmen, die ihnen zum Gebrauch iiberlassen wurden, kénnten diese NutzniefSung
auch nur im Namen des eigentlichen Eigentiimers zuriickfordern. Darin spiegelt
sich das Selbstverstindnis der Franziskaner — und das heif3t auch der Verfasser der
Summa Halensis — wider, die auf jeglichen Privatbesitz verzichteten und alle Dinge,
die zum tdglichen Leben der Ordensgemeinschaft erforderlich waren, eben nicht als
Besitz ansahen, sondern nur deren Nutzen in Anspruch nehmen wollten; an dieser
Unterscheidung sollte sich spéter in theoretischer wie auch praktischer Hinsicht der
Armutsstreit innerhalb des Franziskanerordens entziinden.**

Artikel 3: Ist es den Unvollkommenen allgemein erlaubt, ihr Eigentum
zuriickzufordern? [Nr. 577]

Das grundsitzliche Recht, Eigentum zuriickzufordern, begriindet die Summa Halensis
mit 1Kor 6,12 und betont dabei noch einmal, dass dieses Recht nicht um der Begierde
willen in Anspruch genommen werden diirfe, sondern aus Liebe und ,,aus dem Eifer
der Gerechtigkeit* (Antwort zu 1). Den ,Schwachen‘ sei es zudem gestattet, dass sie
ihr Eigentum aus Furcht vor Armut und Not zuriickfordern. Dem Einwand, eine solche
Forderung errege bei dem Rduber Anstof3, was grundsatzlich untersagt sei, wird ent-
gegengehalten, dass der Anstof3 bzw. der Schaden auf Seiten der Gemeinschaft noch
grofler wire und der Frieden sowie der ,allgemeine Nutzen‘ bedroht wiren, wenn
keine Riickerstattung gefordert wiirde (zu 3). Einen ,Anstof3‘ bei dem Réuber errege
das nur ,passiv‘, nicht aber ,aktiv‘ in dem Sinne, als wiirde ,,etwas weniger richtig®
gesagt oder getan (zu 4).

454 Vgl. Summa Halensis III Nr. 487-488 (ed. Bd. IV/2, 715a—718b; in dieser Ausgabe S. 1474-1485);
s.0. S. 2432f; Grundmann, Die Bulle ,,Quo elongati“ Papst Gregors IX., 222 ff; Iriarte, Der Franziskus-
orden, 49 ff.



Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz = 2505

Artikel 4: Ist es erlaubt, alles zuriickzufordern? [Nr. 578]

Uber das Notwendige hinaus darf nach Auffassung der Summa Halensis auch ,Uber-
fliissiges® zuriickgefordert werden, wenn es an Arme verteilt wird (Antwort zu I). Die
Frage, ob auch Sklaven, d. h. im mittelalterlichen Kontext Leibeigene,**> zuriickgefor-
dert werden diirften, wird im Anschluss an Augustin so beantwortet, dass das sogar
eher in Betracht komme als die Riickforderung von materiellen Dingen, wenn dieser
Sklave bzw. Leibeigene von dem eigentlichen Eigentiimer besser zur rechten Gottes-
verehrung erzogen werden konne als von demjenigen, der ihn in Besitz genommen
hat (zu II).

Kapitel 3: Die Vorschrift der Duldsamkeit in Bezug auf die Frondienstleistung [Nr. 579]
Zundchst werden die ,tausend Schritte“, von denen in Mt 5,41 die Rede ist, im
Anschluss an die Glosse allegorisch als der ,,Sabbatweg* der ,,geistliche[n] Vollkom-
menheit“ gedeutet (Antwort zu 1) und wird dann in Ankniipfung an Augustin zwi-
schen drei Aspekten vollkommener Duldsamkeit unterschieden: dem ,,korperlichen
oder personlichen Gefolgschaftsdienst®, der mit den ,tausend Schritten* bezeichnet
werde, sowie der Vernunftgeméafiheit und der Freiwilligkeit eines Gefolgschaftsdiens-
tes, die in Jesu Rede von den anderen zweitausend Schritten — bzw. nach dem grie-
chischen Urtext der ,zweiten Meile‘ — zum Ausdruck kdmen (zu 2). Diese Vernunft-
gemafheit und Freiwilligkeit sieht die Summa Halensis in dem Kamel als Lasttier,
das in Ijob 1,3 genannt wird, zeichenhaft zur Sprache gebracht. In Ubereinstimmung
mit Augustin sei diese Vorschrift aber nicht wortlich zu verstehen, sondern als innere
Bereitschaft des Christen zum Dienst am Nachsten.

Dritte Unterfrage: Die Vorschrift der Wohltdtigkeit

Dieser Abschnitt behandelt in einem ersten Teil den gesamten Bereich der Spenden,
die in Form von Almosen sowie Stiftungen fiir die mittelalterliche Frommigkeit von
grundlegender Bedeutung waren. In einem zweiten Teil werden dann Fragen des Kre-
ditwesens erortert, die von wirtschaftlichem und gesellschaftlichem Interesse waren.

Erstes Glied: Die Vorschrift der Spende
Kapitel 1: Was wird zu spenden vorgeschrieben?
Artikel 1: Darf man von ungesetzlich erworbenem Gut etwas spenden? [Nr. 580]

Die Summa Halensis argumentiert hier — wie auch schon bei den Ausfiihrungen zum
Zehnten**® — nicht moralisch, sondern juristisch, indem sie die RechtmifRigkeit einer

455 S. 0. S. 2428.
456 Vgl. Summa Halensis III Nr. 496 (ed. Bd. 1V/2, 733a—734b; in dieser Ausgabe S. 1536-1543).



2506 —— Kommentar [Nr. 581-585]

Spende davon abhdngig macht, ob das, was gespendet wird, in den Besitz des Spen-
ders libergegangen ist — wie im Fall von Gewinnen bei Gliicksspielen sowie beim Lohn
von Prostituierten und Schauspielern”” — oder aber unrechtméiflig angeeignet wurde
und deshalb dem eigentlichen Besitzer zuriickerstattet werden muss (Antwort). In
dieser Argumentationsweise schliefit sich die Summa Halensis der Beichtsumme des
Raimund von Pefiafort an und grenzt sich von der generalisierenden Auffassung ab,
wonach grundsitzlich verboten sei, etwas unerlaubt Erworbenes zu spenden. Die
kritische Einstellung der Autoren generell gegeniiber dem Erwerb von Reichtiimern
wird darin deutlich, dass im Blick auf Lk 16,9 festgestellt wird, Reichtiimer wiirden
,meistens’ ,,ungerecht und mit Siinde“ erworben (zu 1). Das Verhalten der Israeliten
beim Auszug aus Agypten, als sie die wertvollen Gefif3e ihrer Nachbarn nahmen, mit
denen spiter das Bundeszelt ausgestattet wurde, wird legitimiert, indem es auf die
Anweisung Gottes als den eigentlichen Besitzer aller Giiter zuriickgefiihrt wird (zu
2). Der Grundsatz, dass aus Bosem Gutes entstehen kann, wird in wortlicher Uber-
einstimmung mit dem Decretum Gratiani an alltdglichen Situationen im Umgang mit
Besitz verdeutlicht, wobei das Beispiel des Mathematikers, der ,,aus einem schind-
lichen Grund besitzt“, wenn er ,,ziemlich viel verdient, indem er seine Kunst lehrt
oder die Zukunft voraussagt®, nicht nur ein bezeichnendes Licht auf inneruniversi-
tdre Animositaten wirft, sondern auch die Bandbreite der praktischen Anwendungen
mathematischer Kenntnisse erkennen lisst (zu 3). Hinsichtlich des Lohns der Prosti-
tuierten, der auch schon im Zusammenhang der alttestamentlichen Rechtssatzungen
zu den ,ehrlosen Personen‘ thematisiert wurde,**® wird die Frage der Rechtmafligkeit
einer Spende dann noch einmal im Anschluss an die Glosse zum Decretum Gratiani
prazisiert, insofern zwischen einer personenbezogenen Spende und einem allgemei-
nen Almosen unterschieden wird (zu f).

Artikel 2: Wird vorgeschrieben, Notwendiges oder Uberfliissiges zu spenden? [Nr. 581]
Die Verpflichtung zur Spende hidngt davon ab, ob es sich hierbei um etwas Lebensnot-
wendiges handelt, auf das der potentielle Spender nicht verzichten kann, oder etwas,
auf das er verzichten kann bzw. was sogar iiberfliissig ist (Antwort).

Kapitel 2: Wem wird befohlen, zu spenden? [Nr. 582]

Dieser Artikel konzentriert sich auf die Frage, ob derjenige, der nichts besitzt,
spenden muss, und stellt dazu fest, dass es ,,viele Arten von Gaben gibt*“ und deshalb
ein Armer nicht zu einer materiellen Spende verpflichtet sein kann, wohl aber zum
Mitleid, zum Trost und zur Gefalligkeit (Antwort).

457 Zur gesellschaftlichen Stellung und kirchlichen Infamierung von Schauspielern vgl. Schubert,
Spielmann, -leute, 2112f; ders., Fahrendes Volk im Mittelalter, 112ff. — S. u. S. 2507.
458 Vgl. Summa Halensis III Nr. 486 (ed. Bd. IV/2, 712a-715b; in dieser Ausgabe S. 1460-1473).



Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz =—— 2507

Kapitel 3: Wem zu spenden wird vorgeschrieben? [Nr. 583]

Die Summa Halensis stellt den Grundsatz auf, dass allen Menschen, die in Not sind,
gespendet werden muss, dabei jedoch unterschiedliche Griinde zu beachten seien
(Antwort). Besondere Beachtung wird in diesem Zusammenhang dem Schauspieler
geschenkt, dem — ebenso wie dem Gottlosen — allein in seinem natiirlichen Mensch-
sein als Ebenbild Gottes etwas gespendet werden diirfe, wiahrend ausdriicklich unter-
sagt wird, ihm etwas zu spenden, ,weil man sich bei seinem lasterhaften und uner-
laubten Spiel erfreut” (zu I 1). Die scharfe Kritik, die das weltliche Theater, das im
13. Jahrhundert expandierte und sich zunehmend der kirchlichen Kontrolle entzog,**°
hier erfahrt, wird damit begriindet, dass Schauspieler ,,durch ausdrucksvolle Bewe-
gung ihres Korpers und Spiele zum Lachen reizen, beabsichtigen, die Menschen
zu Ausgelassenheit und alberner oder ungeordneter Fréhlichkeit zu reizen und zu
bewegen“ (zu II). Von solcher ,Albernheit‘ abgegrenzt wird hingegen eine ,geordnete’
Frohlichkeit ,,mit dem Zweck der Erquickung und des koérperlichen Wohlbefindens®,
wie sie mit Musikinstrumenten hervorgerufen werden konne und wofiir den Musikan-
ten auch gespendet werden diirfe (ebd.). Zusammen mit der jeweiligen Intention, die
Theaterauffithrungen und musikalische Darbietungen verfolgten, sowie dem Affekt,
den sie beim Publikum hervorriefen, war somit vor allem die Art und Weise der Dar-
bietung fiir die Autoren der Summa Halensis entscheidend und vermochten sie in
der korperlichen Bewegung der Schauspieler nur Siindhaftes erkennen, womit im
Unterschied zur Wertschatzung der Korperlichkeit, die an anderer Stelle zur Geltung
kommt,*¢° hier eine Abwertung des Korperlichen festzustellen ist.

Kapitel 4: Wie und wann muss man spenden? [Nr. 584]

Die Vielfalt der Gaben, die bereits im zweiten Kapitel angesprochen wurde, wird mit
einigen Bibelzitaten noch einmal ausfiihrlich entfaltet, bevor in nahezu wortlicher
Ubereinstimmung mit der Summa aurea des Wilhelm von Auxerre dargelegt wird,
dass Reiche sich der unterlassenen Hilfeleistung schuldig machen, wenn sie notlei-
denden Armen nichts spenden (Antwort zu I), sie jedoch abwégen kénnen, wann es
am sinnvollsten ist, ihr iiberfliissiges Vermogen zu verteilen (zu 4).

Kapitel 5: Warum wird dem Almosen besonders zugeschrieben, alles zu reinigen?
[Nr. 585]

Die besondere Bedeutung des Almosens wird mit dessen Funktion begriindet, dass
es ,die Barmherzigkeit Gottes gegeniiber der Siinde und der Siindenstrafe bewegt®,
wobei die theologische Prizisierung erfolgt, dass Almosen eben nur ,bewegen’

459 Vgl. Brandhorst, Spielleute — Vaganten und Kiinstler, 157 ff; Schubert, Fahrendes Volk im Mittel-
alter, 85 ff; Linke, Sozialisation und Vergesellschaftung im mittelalterlichen Drama und Theater, 63 ff.
460 Vgl. Summa Halensis III Nr. 571 (ed. Bd. IV/2, 893a—894b; in dieser Ausgabe S. 2118-2123).



2508 —— Kommentar [Nr. 586-590]

konnen, aber nicht ausreichen, um von Schuld zu reinigen, sondern es dafiir immer
auf die ,,richtige Medizin“ ankomme, insofern ,,Gegensatzliches mit Gegensitzlichem
geheilt wird“ (Antwort).

Zweites Glied: Die Vorschrift des Kredits

Die Summa Halensis folgt in diesem Abschnitt der Argumentationslinie, die bereits
die Ausfithrungen zum alttestamentlichen Zinsverbot bestimmte.*¢* Damit wird die
grundlegende Verkniipfung des mosaischen und des Evangelischen Gesetzes, die den
Gesetzestraktat insgesamt bestimmt, unterstrichen. Die einzelnen Kapitel weisen wie-
derum wértliche Ubereinstimmungen mit der Summa aurea des Wilhelm von Auxerre
sowie der ,Summe iiber die Laster‘ des Johannes von La Rochelle auf.

Kapitel 1: Ist es verboten, etwas iiber das verliehene Kapital hinaus zu nehmen?

[Nr. 586]

Nach Auffassung der Summa Halensis ist die Zinsnahme in besonderen Fillen, die
kirchenrechtlich im ,Liber Extra‘ eigens geregelt sind und in dieser Zusammenstel-
lung bereits in der Beichtsumme des Raymundus von Penyfort prasentiert werden,
gestattet, wobei zwischen Kredit und Darlehen unterschieden wird (Antwort). Diese
,Erlaubnis‘ sei aber nicht so zu verstehen, als verlore das Zinsnehmen damit seine
Siindhaftigkeit, sondern miisse als ein ,,Zugestandnis“ angesehen werden, damit
nicht eine noch gréflere Siinde begangen werde (zu 1). Das Ambrosius-Zitat, das
als Gegenargument angefiihrt wurde, wird zum einen mit der Infragestellung der
Authentizitdt dieses Zitats entkriftet und zum anderen dadurch relativiert, dass es
auf die Erhebung von Steuern und Zinsen von Heiden bezogen wird, deren Land von
den Christen in Besitz genommen werden miisse (zu 2). Der prinzipielle Unterschied
zwischen der Geldwirtschaft und einem Wirtschaftssystem, das auf Sachwerten und
Naturalien basiert, wird am Beispiel eines vermieteten Pferdes aufgezeigt, bei dem
das Besitzrecht nicht {ibertragen wird, wiahrend genau das bei einem Kredit geschehe,
was aber dem Recht widerspreche (zu 4). Die géttliche Verheiflung, die in Dtn 15,6
ausgesprochen wird, legt die Summa Halensis sprachlogisch aus, indem sie die theo-
logische Gewichtung zwischen dem Vorder- und dem Nachsatz akzentuiert (zu 5).

Kapitel 2: Ist allein schon die Hoffnung, etwas iiber das verliehene Kapital hinaus zu
erhalten, verboten? [Nr. 587]

Die Summa Halensis prasentiert in diesem Kapitel nahezu wortlich die Problemlo-
sung, die bereits im Zusammenhang der Auslegung des siebten Gebotes dargelegt
wurde.*¢?

461 Vgl. ebd., Nr. 380 (ed. Bd. IV/2, 565a—567b; in dieser Ausgabe S. 922-929).
462 Vgl. ebd., Nr. 379 (ed. Bd. 1V/2, 564a-565b; in dieser Ausgabe S. 920-923).



Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz =—— 2509

Kapitel 3: Ist es in irgendeinem Fall erlaubt, etwas iiber das verliehene Kapital
hinaus zu nehmen? [Nr. 588]

In drei Argumentationsgingen wird dargelegt, dass Zinsnahme ein Ubel ist, weil
damit fremder Besitz weggenommen wird, jedoch um der Vermeidung gréf3erer Ubel
willen von der weltlichen Gesetzgebung — wie dem Codex Justinianus — ein geringer
Zinssatz gestattet sei (zu I 1-4), weshalb auch weltliche Richter Wucherer im Unter-
schied zu anderen Dieben am Leben lief3en, zumal aus deren Vergehen ,,ein gewisser
Nutzen fiir das Gemeinwesen* entstehe (zu II), wahrend der kirchliche Richter den
»geistlichen Schaden® des Wuchers im Blick habe und dieses Vergehen deshalb rigo-
roser verfolgen miisse (zu III). Die wissenschaftstheoretische wie auch —pragmatische
Differenzierung zwischen den jeweiligen Betrachtungsweisen der verschiedenen
Wissenschaften wird hier so genau beachtet, dass eine Handlung, die in theologi-
scher und kirchenrechtlicher Perspektive als ,schadlich’ beurteilt wird, in wirtschafts-
politischer Hinsicht niitzlich sein kann und deshalb von dem weltlichen Recht nicht
verurteilt wird. Es bleibt im Blick auf die gesellschaftliche Realitét eine offene Frage,
wie das Zusammenspiel von weltlichen und kirchlichen Gesetzesnormen funktionie-
ren kann.

Kapitel 4: Ist es sich selbst nach schlecht, etwas iiber das verliehene Kapital hinaus
zu nehmen? [Nr. 589]

Am Ende dieses Abschnitts ist es den Autoren der Summa Halensis wichtig, dass
die Ausdifferenzierung unterschiedlicher wissenschaftlicher Betrachtungsweisen
wie auch juristischer Beurteilungen des Kredits nicht so missverstanden wird, als
solle damit eine ethische Gleichgiiltigkeit zum Ausdruck kommen; vielmehr wird
noch einmal betont, dass Zinsnehmen als Diebstahl fremden Eigentums angesehen
und deshalb ,an und fiir sich‘, d.h. aus moralischer Sicht verurteilt werden muss
(Antwort 1-5).

Vierte Unterfrage: Die Vorschrift der Liebe

In diesem Abschnitt geht es um die Nachstenliebe im Sinne der Feindesliebe, wie sie
in der Bergpredigt (Mt 5,43-46) vorgeschrieben wird. Die Summa Halensis verkniipft
hiermit die Frage des Verdienstcharakters der Liebe und konzentriert sich damit auf
einen zentralen Aspekt der scholastischen Soteriologie.

Kapitel 1: Ist es verdienstvoll, seinen Freund zu lieben? [Nr. 590]

Der Verdienstcharakter der Liebe zu einem Freund wird theologisch begriindet und
auf die ,,Ursache Gottes* zuriickgefiihrt, wahrend die ,,zeitliche Ursache®, d.h. allein
die zwischenmenschliche Beziehung, diese Liebe nicht verdienstvoll werden lasse
(Antwort).



2510 —— Kommentar [Nr. 591-596]

Kapitel 2: Ist es ein Rat oder eine Vorschrift, seinen Feind zu lieben? [Nr. 591]

Die grundlegende Unterscheidung zwischen einem Rat, der nach Auffassung der mit-
telalterlichen Theologie nur fiir ,vollkommene* Christen wie die Ordensangehdrigen
verpflichtend ist, und einer Vorschrift, an die sich alle Christen halten miissen, wird
hier mit dem Gesichtspunkt der Affektivitdt bzw. Effektivitdt der Liebe verkniipft,
sodass auch die ,Unvollkommenen‘ dazu verpflichtet sind, zumindest den Affekt der
Feindesliebe in sich zu haben (Antwort). Dabei wird die Sprachregelung des Petrus
Lombardus, wonach ein ,Rat‘ fiir die Vollkommenen die ,,Pflicht einer Vorschrift*
bedeute, als eine ,,Meinung* referiert (ebd.), auf die dann in den folgenden beiden
Kapiteln erneut Bezug genommen wird. Der besondere Charakter der Feindesliebe
wird noch dadurch unterstrichen, dass sie im Anschluss an Ambrosius als etwas
bezeichnet wird, das ,,die menschliche Natur iibersteigt“, wozu der Mensch jedoch
fahig sei, weil seine Natur die Gnade empfangen konne (zu a).

Kapitel 3: Ist es vorgeschrieben, allen seinen Feinden Gutes zu tun? [Nr. 592]

In einer Fortsetzung und teilweise korrigierenden Prézisierung des vorangegange-
nen Kapitels wird im Anschluss an Beda Venerabilis herausgestellt, dass die einfache
Aufteilung, wie sie Petrus Lombardus und Wilhelm von Auxerre vollziehen, indem
sie zwischen den kirchlichen Vorgesetzten und Vollkommenen einerseits sowie den
Unvollkommenen und Untergebenen andererseits unterscheiden, so nicht haltbar
sei, vielmehr die Bergpredigt sich an alle Christen richte, wenngleich das einfache
Kirchenvolk diese Predigt einfacher verstehe, wenn sie mit Hilfe der vier Kardinaltu-
genden ausgelegt wiirde (Antwort). Nun sieht die Summa Halensis auch die Unvoll-
kommenen dazu verpflichtet, einen Feind nicht nur affektiv, sondern auch effektiv zu
lieben, wihrend die Vollkommenen und Vorgesetzten hinsichtlich der tatsdchlichen
Wirkung noch ,,mehr“ leisten miissten (ebd.). Eine Einschridnkung erfolgt allein in
zeitlicher Hinsicht, insofern man nicht zu jedem Zeitpunkt zur Feindesliebe verpflich-
tet sei, sondern nur dann, ,,wenn ein Feind in einer Notlage ist“ (ebd.). Die theologi-
sche Rede von der ,\Vollkommenheit“ christlicher Existenz wird dann noch dadurch
prézisiert, dass zwischen einer ,Vollkommenheit, die zum Heil gehért” und aus der
sich die Verpflichtung zur Feindesliebe im Fall einer Notlage des Feindes ergebe, und
einer ,,Vollkommenheit der Ubererfiillung* unterschieden wird, die der Vorschrift der
Feindesliebe unabhingig von dem Zeitpunkt und der Notlage des Feindes folge (zu
dem ,,oben genannten Einwand*).

Kapitel 4: Ist es grdfer, seine Freunde zu lieben, als seine Feinde? [Nr. 593]

Dieses Kapitel greift eine Frage auf, die im Sentenzenbuch des Petrus Lombardus
wie auch in der Summa aurea des Wilhelm von Auxerre erértert wird. Der qualitative
Vorzug der Feindesliebe gegeniiber der Freundesliebe wird damit begriindet, dass sie
,Lumsonst® erfolge und deshalb verdienstvoller sei, wahrend die Liebe zum Freund
»geschuldet® sei (Antwort). Die Liebe zum Feind miisse um so mehr als ein ,Wunder*



Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz = 2511

angesehen werden, als sie nicht aus natiirlicher Neigung, in der Verbindung von Ver-
nunft und Sinneswahrnehmung, resultiere (zu 1). Dem Versuch, die Grof8e der Fein-
desliebe mit logischen Schlussfolgerungen, die jeweils vom Gegenteil ausgehen, in
Frage zu stellen, wird eine Absage erteilt, indem die gemeinsame Basis von Freundes-
und Feindesliebe aufgezeigt wird (zu 2).

Kapitel 5: Ist die Liebe zum Feind verdienstvoller als die zum Freund? [Nr. 594]

Die Summa Halensis misst die Intensitdt der Liebe und ihren Verdienstcharakter an
der jeweiligen Relation ihrer Bewegung zum Ursprung und zum Ziel. Damit verkniipft
wird die tugendtheologische Unterscheidung zwischen dem Schwierigen und dem
Guten, die der aristotelischen Ethik entnommen ist (Antwort). Diese Unterscheidung
impliziert im Duktus der scholastischen Verdienstlehre wiederum eine differenzierte
Beurteilung des Verdienstcharakters der Feindes- bzw. Freundesliebe im Blick auf den
Nachlass der Siindenstrafe einerseits und das ewige Leben andererseits (zu 1). Dem
Einwand, die Liebe zum Freund werde durch die fleischliche oder natiirliche Begierde
beeintrachtigt, wird nur in Bezug auf die fleischliche Begierde stattgegeben, wahrend
die natiirliche Liebe vom schopfungstheologischen Ansatz der Summa Halensis her
als prinzipiell gut betrachtet und im Rahmen der aristotelischen Ontologie als ,,Dis-
position der materiellen Form“ bestimmt wird (zu 2).

Kapitel 6: Ist es erlaubt, seine Feinde zu verfluchen? [Nr. 595]

Die Summa Halensis kniipft hier an die Darlegungen zur Frage der Verfluchung‘ im
zweiten Teil*®® an und referiert zunichst Augustins Auffassung, wonach es bei den
biblischen Beispielen von Verfluchungen nicht darum gehe, dem Feind Boses zu wiin-
schen, sondern die Konsequenzen seines Handelns vorherzusagen (Antwort zu 1-3).
In einem zweiten Schritt wird dann der Akzent aber doch anders gesetzt, indem — wie-
derum in Ankniipfung an einen Grundgedanken Augustins*®* — zwischen dem Verge-
hen des Siinders und seinem natiirlichen Menschsein unterschieden wird, sodass ein
Verfluchen des Feindes dann gerechtfertigt sei, wenn es sich gegen dessen siindhafte
Verfehlung richtet, nicht aber auf seine menschliche Natur zielt (Antwort zu 1-2).

Kapitel 7: Muss man fiir alle seine Feinde beten? [Nr. 596]

In einem ersten Argumentationsgang wird im Anschluss an Augustin festgestellt, dass
»bei niemandem die Hoffnung auf[ge]geben* werden diirfe, ,,solange er auf dem Weg
ist“, weshalb fiir alle Feinde gebetet werden miisse (2); hierbei sei jedoch zwischen
zwei Arten von Todsiinden zu unterscheiden, sodass in dem Fall, wenn Buf3e nicht

463 Vgl. Summa Halensis II-II Nr. 465-472 (ed. Bd. III, 457-463b).
464 Vgl. Augustinus, Sermones de vetere testamento (Tractatus de Esau et Iacob) IV,20 (CChr.SL 41,
34,453 f); Summa Halensis III Nr. 266 zu 3 (ed. Bd. IV/2, 391a; in dieser Ausgabe S. 302-305).



2512 —— Kommentar [Nr. 597-599]

mehr moglich ist, auch kein Gebet fiir den Feind, d.h. den Todsiinder, erforderlich
sei (Antwort zu 1). In einem zweiten Argumentationsgang werden die biblischen Bei-
spiele von Gebeten, die sich gegen Feinde richten, wiederum mit der augustinischen
Unterscheidung zwischen der Siindhaftigkeit und dem Menschsein des Siinders
erklart (Antwort).

Vierte Frage: Die Vorschriften der Absicht

Den Schlusspunkt der Ausfiihrungen zum Evangelischen Gesetz und zum Geset-
zestraktat der Summa Halensis insgesamt bildet ein Abschnitt, der die Vorschriften
der Bergpredigt unter dem Gesichtspunkt der ,Intention‘ analysiert und sie so noch
einmal systematisch zusammenfasst. Die ,Ordnung‘ der rechtmafiigen Intention, die
Vorschriften zu erfiillen, wird auf die drei Aspekte der Rechtschaffenheit, der Aufrich-
tigkeit und der Priifung konzentriert.

Erstes Glied: Die Rechtbeschaffenheit der Absicht

Kapitel 1: Sind wir dazu verpflichtet, alle Handlungen auf Gott auszurichten? [Nr. 597]
In einer ersten Problemlésung referiert die Summa Halensis verschiedene Auffassun-
gen, wie die paulinische Forderung, dass alles zur Herrlichkeit Gottes getan werden
miisse (1Kor 10,31), interpretiert werden kann, ohne den moralphilosophischen
Grundsatz in Frage zu stellen, dass es menschliche Handlungen gibt, die in mora-
lischer Hinsicht indifferent sind. Bei der Prasentation der unterschiedlichen Auf-
fassungen werden die Einwadnde, die jeweils dagegen sprechen, gleich mit bedacht,
sodass am Ende eine Position heraussticht, die am iiberzeugendsten zu sein scheint —
demnach kommt es bei der Interpretation des paulinischen Grundsatzes auf die Aus-
richtung einer Handlung auf Gott als das Ziel an und auf das Vernunftvermdégen, das
die Handlung hierbei ordnet (Losung). Dieser Losungsansatz wird mit der scholas-
tischen Lehre von den verschiedenen Seelenvermégen und dem freien Willen des
Menschen begriindet (zu a-g). Dabei wird — nicht zuletzt durch die Hervorhebung
»antworte ich“ — hervorgehoben, dass auch derjenige, der die Gnade nicht besitzt,
von seiner natiirlichen Anlage her doch die Moglichkeit habe, das zu tun, ,was in ihm
steckt, um die Gnade zu erhalten“, weshalb auch er sein Handeln auf Gott ausrichten
konne (zu f). Gegen diesen Losungsansatz werden dann im Anschluss an Augustin
noch einmal Einwédnde erhoben, die in einem zweiten Schritt beantwortet werden.
Diese diffizile Argumentationsstruktur mit ihrer Abfolge von Pro- und Contra-Argu-
menten, einer ersten ,Losung’ in Gestalt eines Referates unterschiedlicher Positionen
aus der theologischen Tradition und Darlegung eines moglichen Losungsansatzes,
dann Einwdnden gegen diesen Losungsansatz und schliefllich einer differenzierten
,2Antwort auf alle Gegenargumente spiegelt nicht nur die Komplexitat des Problems



Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz = 2513

wider, sondern vermittelt auch einen Einblick in die methodische Vorgehensweise
des Gesetzestraktates, insofern hier vielfaltiges Material aus der Theologiegeschichte
zusammengetragen und letztlich aus einer ganz bestimmten Perspektive fokussiert
wird. Mit dem moraltheologischen Grundgedanken, dass die vernunftbegabte Schép-
fung sich ganz und gar Gott schuldet, ist zugleich die Feststellung verbunden, dass
das Gebot, das Handeln auf Gott auszurichten, zwar ,,immer, aber nicht zu jedem
Zeitpunkt, sondern je nach Ort und Zeit* gilt (zu 1). Zudem wird im erneuten Rekurs
auf Johannes von Damaskus darauf hingewiesen, dass nicht alle Seelenkrifte der
Vernunft gehorchen und der Mensch deshalb auch nicht verpflichtet sei, alle seine
Handlungen auf Gott auszurichten, sondern nur solche, die er mit seiner Vernunft
steuern kann. Die Auffassung des Hrabanus Maurus, dass der Mensch immer nur
aus der Liebe zu Gott oder der Knechtschaft des Teufels handeln kénne und es somit
keine sittlich indifferenten Werke gebe — was direkt als ,,unangemessen® bezeichnet
wird (4) —, prézisiert bzw. korrigiert die Summa Halensis mit einer Unterscheidung
zwischen der bewegenden und der begleitenden Ursache, sodass die sittliche Auto-
nomie des Menschen und damit auch seine Verantwortung gewahrt ist (zu 4).

Kapitel 2: Kénnen geistliche Handlungen, wie Predigen, auf ein zeitliches Ziel
ausgerichtet werden? [Nr. 598]

Die besondere Wertschitzung, die dem Predigen in den Bettelorden zuteilwurde,
spiegelt sich in diesem Kapitel darin wider, dass einmal mehr die geistliche Inten-
tion der Predigt herausgestellt und ausdriicklich untersagt wird, wegen materieller
Giiter zu predigen (Antwort).*®® Dieses Verbot wird noch dadurch verstirkt, dass eine
solche Predigt als ,,simonistisch® verurteilt wird (e). Der ,leibliche Unterhalt“ diirfe
niemals — auch nicht in existenzieller Not — der eigentliche Zweck der Predigt sein,
denn deren ,Ziel‘ sei ,,in Gott allein“ gesetzt (zu 1-2); allerdings ,verdiene‘ der Prediger
seinen Lebensunterhalt, womit implizit die Aufforderung an die Gemeinde und die
weltliche Obrigkeit verkniipft ist, fiir den Lebensunterhalt der Prediger zu sorgen.

Zweites Glied: Die Aufrichtigkeit der Absicht

Kapitel 1: K6nnen unter Beibehaltung der Aufrichtigkeit der Absicht zwei Ziele
festgesetzt werden? [Nr. 599]

Die Relation von zeitlichen und ewigen Zielen, die nicht nur in moraltheologischer
Hinsicht, sondern auch fiir die Lebenspraxis der Christen bedeutsam ist, wird von
der Summa Halensis unterschiedlich bestimmt, je nachdem, ob sie einander zuge-
ordnet sind oder nicht (Antwort). Im ersten Fall wird dabei noch einmal dahingehend
unterschieden, welches Ziel, das zeitliche oder das ewige, hauptsdchlich angestrebt

465 Vgl. Summa Halensis III Nr. 350 [ zu 2 (ed. Bd. IV/2, 519a—b; in dieser Ausgabe S. 754f).



2514 —— Kommentar [Nr. 600-602]

wird. Grundsatzlich gelte, dass Gott als das letzte Ziel angesehen und angestrebt
werden miisse, und dementsprechend sei es eine ,Perversion’, etwas Zeitliches wie
ein letztes Ziel anzustreben, was mit Augustins Unterscheidung zwischen dem, was
der Mensch nutzen soll - die zeitlichen Dinge —, und dem, was er geniefien soll —
Gott —,*%¢ unterstrichen wird (ebd.). Verkehrt sei es aber auch, ein zeitliches und ein
ewiges Ziel nebeneinander zu stellen, denn das Zeitliche miisse immer auf das Ewige
ausgerichtet werden. Besteht somit die rechte, schépfungstheologisch begriindete
Ordnung darin, dass ein zeitliches Ziel auf das ewige Ziel bezogen ist, so wird hierbei
zwischen geistlichen und korperlichen Tatigkeiten insofern unterschieden, als im
Blick auf geistliche Handlungen wie Predigen und Beten prinzipiell ausgeschlossen
wird, dass diese ein zeitliches Ziel verfolgen, wahrend das fiir eine kdrperliche Tatig-
keit akzeptiert wird, ,,solange sie nur danach auf Gott ausgerichtet wird“ (ebd.). Wie
diese Relation genau bestimmt werden kann, wird im folgenden Kapitel erldutert.*”
Die Verhiltnisbestimmung von ewigem und zeitlichem Ziel korrespondiert mit dem
Grundsatz, dass die Gnade ,,die Vollendung der Natur® ist (zu 1), der nicht nur die
Konzeption der Summa Halensis in ihrem Zusammenhang von Schépfungslehre und
Soteriologie bestimmt, sondern ein fundamentaltheologisches Prinzip der Scholastik
insgesamt darstellt.“**® In anthropologischer Hinsicht entsprechen dem wiederum die
psychologischen und erkenntnistheoretischen Distinktionen in Bezug auf den Willen
und die Vernunft des Menschen (zu 1-4).

Kapitel 2: Kann eine Absicht oder ein Ziel in der Schépfung aufgestellt werden?

[Nr. 600]

Die Relation von zeitlichem und ewigem Ziel wird genauer bestimmt, indem zwischen
dem Guten als dem Ziel des Willens und dem Notwendigen als dem Hilfsmittel, um an
dieses Ziel zu gelangen, unterschieden wird (Antwort). Mit der schopfungstheologi-
schen Rangordnung allen Seins korrelieren somit in moraltheologischer Perspektive
die Abstufung verschiedener Handlungsziele und deren teleologische Ausrichtung
auf das Gute schlechthin, d.h. Gott. Dabei wird ausdriicklich betont, dass die qua-
litative Rangordnung der Handlungsziele nicht der zeitlichen Abfolge der jeweiligen
Handlungen entsprechen muss (zu 1).

Kapitel 3: Ist jede Sorge verboten? [Nr. 601]

Ohne den entscheidenden Bezugspunkt in der Bergpredigt, namlich Jesu Unterschei-
dung zwischen der falschen und der rechten Sorge (Mt 6,19-34), explizit zu nennen,
wird zundchst auf neutestamentliche Textstellen verwiesen, um aufzuzeigen, dass

466 Vgl. Augustinus, De diversis quaestionibus octoginta tribus 30 (CChr.SL 44A, 38); ders., De doc-
trina christiana I,3-5 (CSEL 80, 9-11; CChr.SL 32, 8f).

467 Vgl. Summa Halensis III Nr. 600 (ed. Bd. IV/2, 933a-934b; in dieser Ausgabe S. 2256-2263).

468 Vgl. Stoeckle, ,,Gratia supponit naturam®, 109 ff; s. 0. S. 2307.



Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz = 2515

Sorge ,,keine Siinde [ist], da ohne sie das titige Leben nicht gefiihrt werden kann“ (6).
Im Anschluss daran werden die lobenswerte, tadelnswerte, ertrdagliche und bekla-
genswerte Sorge unterschieden und mit einzelnen Schriftstellen aus dem Alten und
Neuen Testament erldutert (Antwort). Die Bedeutung der ,lobenswerten Sorge wird
dabei sowohl in einer gesellschaftlichen als auch einer individuellen Perspektive
dargelegt. Als ,tadelnswerte Sorge‘ werden nicht nur das Streben nach materiellem
Besitz und sexuelle Begierde verurteilt, sondern auch ,,die ungeordnete und vergebli-
che Sorge des Wissens“ (ebd.), womit dem Streben nach Erkenntnis, wie es gerade an
den Universitdten gepflegt wurde, Grenzen aufgezeigt werden sollen. Eine ,ertrdgliche
Sorge‘, die in moralischer Hinsicht als erlaubt angesehen wird, stellen die vielfdltigen
Formen des Besorgtseins und der Fiirsorge im Alltagsleben der Menschen dar, die
entweder auf Mitmenschen oder auf den Lebensunterhalt ausgerichtet sind. Davon
noch einmal unterschieden wird die ,beklagenswerte Sorge®, die sich bei miihevoller
Arbeit oder in Bedrangnis einstellt und ebenfalls nicht als verboten betrachtet wird.

Drittes Glied: Die Unterscheidung der Absicht

Jesu Forderung, nicht iiber andere Menschen zu richten (Mt 7,1), wird so ausgelegt,
dass dem ordnungsgemaéfien Urteil, wie es zuvor dargelegt wurde, nun das ungebiihr-
liche Urteil gegeniibergestellt wird, dem es an den entscheidenden Merkmalen der
richterlichen Autoritdt, der untadeligen Lebensfiihrung und des differenzierenden
Urteilsvermogens mangelt. Letzeres, das Vermdégen zu einem differenzierten Urteil,
wird in diesem Teil der Untersuchung im Blick auf die Unterweisung der Glaubigen
betrachtet. Es geht dabei in erster Linie um die kirchliche Predigt.

Kapitel 1: Das Verstdndnis der Vorschrift ,Gebt das Heilige nicht den Hunden‘ usw.
[Nr. 602]

Zundchst wird die symbolische Bedeutung der neutestamentlichen Redeweise von
den ,Hunden‘ und den ,Schweinen‘ im Anschluss an Augustin erldautert, indem die
Hunde als ,,Angreifer der Wahrheit*“ und die Schweine als ,Verdchter der Wahrheit“
bezeichnet werden (Antwort zu I)*®°, Daraus wird dann die Schlussfolgerung gezogen,
dass das ,Heilige‘, d.h. in diesem Zusammenhang die Lehrinhalte und Sakramente
der Kirche, nicht an Menschen weitergegeben werden darf, die ,,hartndckig® in ihrem
moralischen Fehlverhalten oder ihrem Irrglauben verharren (zu II); dabei gelte das
in dieser Strenge allerdings nur, wenn solche Menschen allein angetroffen wiirden,
nicht jedoch in Gegenwart anderer Glaubiger, denen die kirchliche Verkiindigung
nicht um der ,Unreinen‘ willen verweigert werden diirfe.

469 Zur Symbolgeschichte und Ikonographie von ,Hund‘ und ,Schwein‘ vgl. Jaszai, Hund, 214; Braun-
fels, Schwein, 134f.



2516 —— Kommentar [Nr. 603-605]

Kapitel 2: Die Verpflichtung dieser Vorschrift

Artikel 1: Was ist ein Lehrer oder Prediger zu wissen verpflichtet? [Nr. 603]

Die Summa Halensis prasentiert eine dreifache Abstufung zwischen den einfachen
Glaubigen, die nur die zentralen Glaubensinhalte und die Gebote kennen miissen,
den Predigern, die dem Priesterstand angehoren und die Auslegungen der zentralen
Glaubensartikel sowie der Gebote kennen miissen, und den Gelehrten, die ein umfas-
sendes Wissen iiber die Lehre und die theologische Wissenschaft besitzen miissen
(Antwort). Damit wird noch einmal die Bedeutung der Predigt hervorgehoben und
dafiir auch eine — zumindest grundlegende — theologische Qualifikation eingefor-
dert, die viele Pfarrer in der historischen Realitit nicht besaBen;*’° zugleich wird
der besondere Anspruch und das Selbstverstiandnis theologischer Wissenschaft zur
Geltung gebracht, wie sie im Entstehungskontext der Summa Halensis an den auf-
strebenden Universitdten gepflegt wurde.

Artikel 2: Ist ein Prediger dazu verpflichtet zu tun, was er sagt? [Nr. 604]

Generell wird die Verpflichtung des Predigers betont, das auch in der eigenen
Lebenspraxis zu befolgen, was er predigt; allerdings sei hierbei auf den Stand des Pre-
digers zu achten und kdnne von einem Weltkleriker, der nicht einem Orden angehore,
nicht verlangt werden, dass er das Ideal der Vollkommenheit, von dem er predige,
ebenso befolge wie ein Ordenspriester, der dazu von seinem Ordensstand her ver-
pflichtet sei (Antwort).

Artikel 3: Siindigt ein Boser, wenn er predigt? [Nr. 605]  [Nr. 603-605]

Zundchst wird die Auffassung derer referiert, die — wie Wilhelm von Auxerre — zwi-
schen dem ,Amt‘, d. h. der ordentlichen Beauftragung der kirchlichen Lehre und der
eigenmdchtigen Lehre einerseits sowie der bekannten und der verborgenen Siinde
andererseits unterschieden und es in dem Fall fiir statthaft hielten zu predigen, wenn
der Prediger dazu autorisiert war und er keine bekannte, sondern nur eine verborgene
Siinde begangen hatte (Antwort). Demgegeniiber vertritt die Summa Halensis jedoch
die Ansicht, dass jede Siinde, sei sie verborgen oder offensichtlich, verhindere, zu
lehren oder zu predigen. Zusammen mit dem theologischen Anspruch, wie er im vor-
angegangenen Artikel an eine Predigt gestellt wurde, gilt es somit fiir einen Predi-
ger, auch einem moralischen Anspruch gerecht zu werden. Dieser Schlusspunkt in
der Abhandlung iiber das Evangelische Gesetz verdeutlicht, welchen Stellenwert die
Summa Halensis der Lehre wie auch der Predigt des Gesetzes beimisst und welches
Gewicht sie dabei auf eine theologische und moralische Qualifikation der kirchlichen
Lehrer und Prediger legt.

470 Wendehorst, Wer konnte im Mittelalter lesen und schreiben?, 19 ff.



