
III Kommentar





Erste Untersuchung: Das ewige Gesetz

Prolog
Mit einer grundsätzlichen Unterscheidung zwischen dem ‚Glauben‘ und der ‚Moral‘, 
im Lateinischen wörtlich ‚den Sitten‘, wird in wissenschaftstheoretischer Hinsicht 
die Stellung des Gesetzestraktates in der Systematik der theologischen Disziplinen 
erläutert. Danach bildet er den ersten Teil einer Moraltheologie und befasst sich im 
Blick auf bestehende Gesetze und Vorschriften mit dem Aufweis des ‚Guten‘, das 
getan werden muss, und des ‚Bösen‘, das zu vermeiden ist. Die Frage nach der Befä-
higung des Menschen, das Gute zu tun und das Böse zu vermeiden, soll dann in zwei 
weiteren Abschnitten dieser Moraltheologie der Summa Halensis behandelt werden, 
die sich mit der Gnade und den Tugenden, den Geistesgaben und -früchten sowie 
den Seligpreisungen befassen sollen, wovon jedoch nur noch zwei Traktate über die 
Gnade und den Glauben abgeschlossen wurden.1

Erste Frage: Zu der Existenz und den Bedingungen des ewigen Gesetzes

Im Unterschied zur Summa Theologica des Thomas von Aquin2 verzichtet die Summa 
Halensis auf eine einleitende Erörterung des Gesetzesbegriffs im Allgemeinen und 
beginnt stattdessen direkt mit der theologischen Analyse des ewigen Gesetzes. Auch 
eine terminologische Klärung der beiden Begriffe ‚Recht‘ und ‚Gesetz‘, wie sie Gratian 
und der bedeutende Kanonist Huguccio von Pisa († 1210) durchgeführt haben,3 findet 
sich im Gesetzestraktat der Summa Halensis nicht. Für die eigene Vorgehensweise 
berufen sich die Autoren der Summa Halensis auf Augustinus, indem sie den Prin
zipiencharakter des ewigen Gesetzes herausstellen, von dem alle Gesetze und Vor-
schriften „abgeleitet“ sind. Diese Verhältnisbestimmung von ewigem Gesetz und 
allen anderen Gesetzen sowie Vorschriften wird im weiteren Verlauf des Gesetzes-
traktates immer wieder aufgegriffen.

Kapitel 1: Gibt es ein ewiges Gesetz? [Nr. 224]     
Hinsichtlich der Frage, ob denn ein ewiges Gesetz überhaupt existiert, werden 
zunächst Argumente von Isidor von Sevilla und Augustinus angeführt, die diese 
Frage positiv beantworten. Damit verweist der Gesetzestraktat gleich zu Beginn auf 
zwei Autoritäten, die für die scholastische Rezeption spätantiker Theologie von her-

1 Summa Halensis III Pars III (ed. Bd. IV/2, 943–1144).
2 Thomas von Aquin, Summa Theologica I–II q.90–92 (Opera omnia, Bd. 7, 149–161; DThA 13, 3–45).
3 Vgl. Decretum Gratiani, D.1 (ed. Friedberg, Bd. I, 1); Hugo von Pisa, Summa decretorum, D.3 c.4; D.4 
c.1 (ed. Přerovský, 25); Pennington, Lex and ius in the Twelfth and Thirteenth Centuries, 2.

DOI 10.1515/9783110516319-008   © 2018, Michael Basse. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-Non Commercial-No Derivatives 3.0 License.



2284   Kommentar [Nr. 224–225]

ausragender Bedeutung waren.4 Im Kontext des Zitates, das in der Summa Halensis 
angeführt wird, erörtert Isidor den Zusammenhang von Gesetz und Vernunft, indem 
er in Anknüpfung an Tertullian (um 160/170 – nach 220)5 feststellt, dass ein Gesetz 
nur durch die Vernunft Bestand hat.6 Indem der Gesetzestraktat der Summa Halensis 
diesen Ansatz Isidors aufgreift, wird die Rationalität des Gesetzes betont. Dabei findet 
auf typisch scholastische Art ein logisches Verfahren Anwendung, das von der Provi-
denz Gottes ausgeht und von daher die Ordnung der gesamten Schöpfung und damit 
deren rationale Gesetzmäßigkeit begründet. Dieser Argumentationsgang beruft sich 
auf Boethius und knüpft zugleich an die Gotteslehre des ersten Buches der Summa 
Halensis an.7 Ein zweites Argument für die Existenz des ewigen Gesetzes wird von 
Augustin hergeleitet, der in seiner Schrift ‚Vom freien Willen‘ den Unterschied zwi-
schen zeitlichen Gesetzen, die das Zusammenleben der Menschen regeln sollen, und 
Gottes Providenz so bestimmt hat, dass die göttliche Vorsehung auch das bestraft, 
was menschliche Gesetze unbestraft lassen. Daraus folgert der Gesetzestraktat, dass 
das ewige Gesetz existieren muss. Ebenfalls von Augustin wird dann als drittes Argu-
ment angeführt, dass das ewige Gesetz notwendig ist, damit Gegensätze zwischen 
menschlichen Gesetzen „unter dem Aspekt der Gerechtigkeit“ (c) in einer Einheit 
aufgehoben werden können. Damit wird gleich zu Beginn ein Zusammenhang zwi-
schen der Gerechtigkeit und dem ewigen Gesetz hergestellt, der für die Struktur und 
die moraltheologische Intention des Gesetzestraktates insgesamt von grundlegender 
Bedeutung ist. Während die Juristen dieser Zeit die Gerechtigkeit dem ‚Recht‘ (ius) 
und nicht dem ‚Gesetz‘ (lex) zugeordnet haben,8 zeichnet sich der Gesetzestraktat der 
Summa Halensis dadurch aus, dass hier gerade aus moraltheologischen Gründen die 
innere Verbindung zwischen der Gerechtigkeit und dem ewigen Gesetz als der Grund-
lage aller Gesetze aufgezeigt wird.

Im Anschluss werden drei Gegenargumente präsentiert, zu denen nach der 
eigenen Problemlösung Stellung genommen wird. Die generelle Beantwortung der 
Frage, ob es ein ewiges Gesetz gibt, erfolgt wiederum im Rekurs auf Augustin, der 
in seiner Schrift ‚Über die wahre Religion‘ die Existenz eines unwandelbaren, d.  h. 
ewigen ‚Gesetzes der Wahrheit‘ oberhalb der wandelbaren und damit irrtumsfähigen 
Vernunft des Menschen aufgezeigt hat. Auf dieser Grundlage erfolgt die Auseinander-
setzung mit den ersten beiden Gegenargumenten, wonach das ewige Gesetz nicht im 
eigentlichen Sinne als Gesetz zu verstehen sei, da es sich noch im Status der Verord-
nung befinde und deshalb noch nicht verpflichtend sei und zudem der öffentlichen 
Bekanntmachung bedürfe, die immer nur in der Schöpfung, d.  h. in der Zeit erfolgen 

4 S. o. S. 9  f.14  f.
5 Vgl. Tertullian, De corona IV 4–7 (CChr.SL 2, 1044  f).
6 Vgl. Isidor von Sevilla, Etymologiae II,10,3 (PL 82, 130  f; SCBO, Bd. 1; ed. Möller, 93).
7 Vgl. Summa Halensis I Nr. 373 zu 1 (ed. Bd. I, 551b). – Zur Bedeutung des Boethius für die Scholastik 
vgl. Grabmann, Geschichte der scholastischen Methode, Bd. 1, 149  ff.
8 Vgl. Penington, Lex and ius in the Twelfth and Thirteenth Centuries, 6.



�  Erste Untersuchung: Das ewige Gesetz   2285

könne. Demgegenüber verweist der Gesetzestraktat auf Isidors etymologische Ablei-
tung des Gesetzesbegriffs (‚lex‘) von ‚legere‘ (Lesen) einerseits sowie ‚ligare‘ (Binden) 
andererseits. Als das ‚Lesen im Geist‘ kann demnach das Gesetz in einer pneumato-
logischen Perspektive als ewig aufgefasst werden, während ihm diese Ewigkeit hin-
sichtlich seines bindenden Charakters zwar nicht im Blick auf den Menschen, jedoch 
in Bezug auf die Aktivität Gottes zugesprochen werden kann. Dabei wird diese Diffe-
renzierung noch einmal präzisiert, indem ein grundlegendes Element der aristoteli-
schen Philosophie aufgegriffen wird: die Unterscheidung zwischen Habitus und Akt. 
Mit dem Begriff ‚ἓξις‘ (lat. habitus) bezeichnet Aristoteles in seiner Kategorienlehre 
eine zugrundeliegende Beschaffenheit oder Gewohnheit und unterscheidet diese von 
der eigentlichen Handlung.9 Insofern nun der bindende Charakter eines Gesetzes 
als eine Beschaffenheit in Gott aufgefasst wird, ist das Gesetz als ewig anzusehen, 
nicht aber im Blick auf die Handlung, die darauf abzielt, diese Verbindlichkeit in der 
Existenz des Menschen, d.  h. der irdischen Zeit, zur Geltung zu bringen. Analog wird 
dann auch das dritte Gegenargument widerlegt, das die bindende Kraft eines Geset-
zes davon abhängig macht, dass es in die Vernunft eingeprägt wird, was aber in der 
kreatürlichen Wirklichkeit wiederum nur zeitlich, d.  h. nicht ewig geschehen könne. 
Demgegenüber unterscheidet der Gesetzestraktat zwischen der Disposition zu einer 
solchen Einprägung und deren Wirkung. Hier wird erneut die aristotelische Katego-
rienlehre rezipiert, die den Begriff der ‚Disposition‘ (‚διάθεσις‘) prägte,10 und damit 
verknüpft wird der Zusammenhang von Gesetz und Vernunft, wie er zu Beginn im An-
schluss an Boethius dargelegt wurde. So kann mit der Einprägung des Gesetzes in der 
Vernunft in Form einer Disposition auch die Ewigkeit des Gesetzes begründet werden.

Kapitel 2: Ist der Begriff des ewigen Gesetzes dem vernunftbegabten Geist 
eingeprägt? [Nr. 225]
Der Aufweis der Rationalität des Gesetzes lässt danach fragen, in welcher Form das 
ewige Gesetz in der Vernunft eingeprägt ist. Dazu unterscheidet die Summa Halensis 
im Anschluss an Augustin zwischen der Fähigkeit der Vernunft, etwas zu erkennen, 
und ihrem Vermögen, etwas zu beurteilen. Aufgrund der ‚Überlegenheit‘, d.  h. der 
göttlichen Qualität des ewigen Gesetzes, kann es von der menschlichen Vernunft 
nicht beurteilt, sehr wohl aber erkannt werden. Dass die Menschen es aber nicht 
erkennen, wie Augustin selbst es im autobiographischen Rückblick seiner ‚Bekennt-
nisse‘ betont hat, begründet die Summa Halensis unter Berufung auf Johannes von 
Damaskus mit der menschlichen Sündhaftigkeit, sodass die grundsätzliche Befä-

9 Vgl. Aristoteles, Metaphysica V,20; 1022b 4–14 (ed. Seidl, Bd.  1, 232  f); ders., Ethica Nicomachea 
II,3–4; 1105a 17–1106a 13 (ed. Bywater, 28–30); vgl. Funke, Gewohnheit, 597  ff; ders., Habe, 981. – Der 
Begriff des ‚habitus‘ findet sich auch bei Augustin (vgl. ders., De diversis quaestionibus 73,1 [CChr.SL 
44A, 209]).
10 Vgl. Aristoteles, Metaphysica V,19; 1022b 1–3 (ed. Seidl, Bd. 1, 232  f).



2286   Kommentar [Nr. 226]

higung zur Erkenntnis des Gesetzes mit der Einprägung des Habitus zwar gegeben 
ist, die Aktualisierung dieser Disposition aber durch die sündhafte Hinwendung zu 
äußeren Übeln verhindert wird.

Kapitel 3: Was ist das ewige Gesetz? [Nr. 226]
Nachdem aufgezeigt wurde, dass es ein ewiges Gesetz gibt und dass jeder Mensch es 
prinzipiell erkennen kann, werden von Augustin drei Definitionen des ewigen Geset-
zes referiert und kritische Einwände dagegen vorgetragen. Die Problemlösung erfolgt 
dann mit einer dreifachen Unterscheidung, indem die Relation des ewigen Gesetzes 
zunächst zum Guten und Schlechten, dann zum Guten im Allgemeinen und schließ-
lich zum Guten im Besonderen, nämlich dem Guten der vernunftbegabten Kreatur, 
betrachtet wird. Hinsichtlich seiner Relation zum Guten und zum Schlechten wird 
die Ordnungsfunktion des Gesetzes herausgestellt, insofern es beides  – das Gute 
wie auch das Schlechte – ordnet. Dabei wird jedoch zugleich die Differenz zwischen 
diesem Akt der Ordnung und Gottes Handeln generell betont, da Gott zwar mit dem 
ewigen Gesetz Gutes und Schlechtes ordnet, aber nur das Gute – nicht jedoch das 
Schlechte – auch tut. Im Blick auf das Gute im Allgemeinen führt die Summa Halensis 
den Begriff der ‚ars‘ ein, der im philosophischen Sprachgebrauch dieser Zeit sowohl 
die Bedeutung von ‚Kunst‘ bzw. ‚Kunstfertigkeit‘ als auch von ‚Wissenschaft‘ hatte11 
und hier in einer theologischen Perspektive noch um den Aspekt des schöpferischen 
Wirkens des allmächtigen Gottes erweitert wird. Die Verschränkung dieser Bedeu-
tungsnuancen erfolgt über die Kategorie der ‚Ursache‘, die in der philosophischen 
und theologischen Tradition  – bei Aristoteles wie auch Augustin12  – eine wichtige 
Rolle spielte, insofern damit die logische und ontologische Konsistenz der ‚guten‘ 
Schöpfung zur Geltung gebracht wurde. Die dritte und letzte Klärung der Frage, wie 
das ewige Gesetz definiert werden kann, erfolgt im Blick allein auf die vernunftbe-
gabte Kreatur, indem zum einen das ewige Gesetz mit der ‚höchsten Vernunft‘ gleich-
gesetzt und zum anderen die Beziehung zwischen der vernunftbegabten Kreatur und 
der ‚höchsten Vernunft‘ als ein Akt des Gehorsams verstanden wird.

Auf dieser Grundlage einer eigenständigen und in sich differenzierten Wesens-
bestimmung des ewigen Gesetzes werden dann die kritischen Argumente erörtert, 
die zu Beginn des Abschnittes gegen die zitierten Definitionen des ewigen Gesetzes 
durch Augustin vorgetragen wurden. Der erste Einwand, der den Zusammenhang 
zwischen der Ordnung und der Güte der Schöpfung problematisiert, wird von der 
Summa Halensis zunächst inhaltlich und dann sprachlogisch widerlegt. Inhaltlich 
wird in Anknüpfung an Augustins Auslegung von Gen 1,31 – „Gott sah alles, was er 

11 Vgl. Reckermann, Kunst II. Der Kunst-Begriff vom Hellenismus bis zur Aufklärung, 1368  ff; Meier-
Oeser, Wissenschaft, 903.
12 Vgl. Hübner, Ursache/Wirkung I. Antike, 378  f; Porro, Ursache/Wirkung II. Patristik; Mittelalter, 
384.



�  Erste Untersuchung: Das ewige Gesetz   2287

gemacht hatte, und es war sehr gut“ – unterschieden zwischen Gottes Schöpfungs-
ordnung insgesamt, die als ‚sehr gut‘ qualifiziert wird, und dem, was der Mensch an 
dieser Schöpfungsordnung im Einzelnen bzw. in ihrer zeitlichen Dimension zu erken-
nen vermag. Sprachlogisch wird die scholastische Suppositionstheorie13 zur Geltung 
gebracht, indem gezeigt wird, dass der Terminus ‚alles‘ in der Definition Augustins 
und dem kritischen Einwand jeweils unterschiedlich verwendet wird, insofern er bei 
Augustin die gesamte Schöpfungsordnung und deren ewigen Charakter bezeichnet, 
in dem Einwand jedoch die konkrete Existenz der Einzeldinge (zu I).

Die beiden Einwände gegen Augustins Auffassung, dass das ewige Gesetz als „das 
Gesetz aller Künste und das Gesetz des allmächtigen Schöpfers“ verstanden werden 
müsse, verweisen zum einen auf die Zauberkünste, die darin nicht eingeschlossen 
sein könnten, und zum anderen auf die Souveränität Gottes, der keinem Gesetz un-
terworfen sei. Demgegenüber rekurriert die Summa Halensis auf die zuvor – in der 
Problemlösung – dargelegte Begriffsklärung philosophisch-theologischer Rede von 
der ‚Kunst‘ und spricht in diesem Sinne den magischen ‚Künsten‘ ab, im eigentlichen 
Sinne ‚Kunst‘ zu sein; in Bezug auf die Souveränität Gottes stellt die Summa Halen-
sis heraus, dass Augustins Redeweise von dem „Gesetz des allmächtigen Schöpfers“ 
absolut zu verstehen ist und somit eine unmittelbare Relation zum Schöpfer kenn-
zeichne, während das ewige Gesetz als „Gesetz aller Künste“ den Maßstab für jene Tä-
tigkeiten der vernunftbegabten Kreatur bildet, die in einer mittelbaren Relation zum 
Schöpfer stehen (zu II 1–2).

Die Erörterung der dritten Definition, die Augustin für das ewige Gesetz aufge-
stellt hat, sowie der kritischen Einwände, die dagegen erhoben werden, unterschei-
det zwischen drei Ordnungsaspekten im Sinne von Beziehungsebenen: Wird die 
Hinordnung der vernunftbegabten Kreatur auf Gott betrachtet, so kommt mit dem 
ewigen Gesetz die Notwendigkeit des Gehorsams zur Geltung. In der Relation der ver-
nunftbegabten Kreatur zu sich selbst steht bei der Wesensbestimmung des ewigen 
Gesetzes hingegen der Aspekt des Verdienstes im Vordergrund. In der Hinordnung 
auf den Nächsten wiederum ist das ewige Gesetz als das Kriterium guter irdischer 
Gesetze anzusehen. In dieser dreifachen Perspektive folgt dann die Auseinander-
setzung mit zwei kritischen Einwänden, wobei zunächst die Frage erörtert wird, in-
wieweit dem ewigen Gesetz Gehorsam zu leisten sei, wenn doch an einem einfachen 
Beispiel – dem natürlichen Verlangen eines Kindes, dass seine Eltern nicht sterben 
sollen – gezeigt werden kann, dass der absolute Wille Gottes nicht mit dem Willen 
des Menschen übereinstimmen muss. Die Summa Halensis verweist hier darauf, dass 
zwischen dem Gewollten und dem Wollenden insofern unterschieden werden muss, 
als der Mensch, wenn denn sein Wille mit Gottes Willen harmonisieren soll, nicht 
unbedingt in Bezug auf das Gewollte, aber in jedem Fall in Bezug auf den Wollenden, 

13 Vgl. Enders, Sprachlogische Traktate des Mittelalters und der Semantikbegriff, 56  ff; Meier-Oeser, 
Supposition, 653  f.



2288   Kommentar [Nr. 227–228]

d.  h. Gott selbst, mit ihm übereinstimmen muss, somit das wollen muss, was Gott will, 
dass es der Mensch wolle (zu III 1). Das bedeutet für das konkrete Beispiel, dass der 
Sohn nicht wollen muss, dass sein Vater stirbt, weil es das ewige Gesetz so will, viel-
mehr entspricht er gerade damit Gottes Willen, indem er will, dass sein Vater lebt. In 
Bezug auf den zweiten Einwand, der sich gegen Augustins Verknüpfung von ewigem 
Gesetz und Verdienst richtet, indem die Verdienstlichkeit menschlichen Handelns 
auf den freien Willen des Menschen, nicht aber auf das ewige Gesetz zurückgeführt 
wird, unterscheidet die Summa Halensis zwischen dem Verdienst als Qualität einer 
Handlung, die aus dem freien Willen resultiert, und dem Verdienst als Hinordnung 
auf ihren Lohn, die im ewigen Gesetz begründet ist (zu III 2). Der Zusammenhang von 
Gnade und Verdienst, der für die scholastische Theologie von grundlegender Bedeu-
tung ist und auch in Alexanders Sentenzenglosse eine wichtige Rolle spielt,14 wird 
dann im dritten Teil des dritten Buches der Summa Halensis eingehender erörtert.15

Kapitel 4: Über die Absicht des ewigen Gesetzes in Gott [Nr. 227]     
Auf die Wesensbestimmung des ewigen Gesetzes folgt dessen Verankerung in der 
Wesenheit Gottes, die trinitätstheologisch entfaltet wird, indem die Zueignungen – 
‚Appropriationen‘  – zu den spezifischen Eigenschaften der drei ‚Personen‘, d.  h. 
Seinsweisen, der Trinität aufgezeigt werden. Im Kontext der traditionellen Trinitäts-
lehre16 und im Anschluss an die entsprechenden Ausführungen in der Gotteslehre des 
ersten Teils der Summa Halensis17 wird so der göttliche Ursprung des ewigen Geset-
zes noch einmal profiliert zur Geltung gebracht. Trinitätstheologisch bemerkenswert 
ist die Betonung des Beziehungsaspektes. Zudem fällt auf, dass in diesem Abschnitt 
keine kritischen Einwände diskutiert, sondern dogmatische Feststellungen getroffen 
werden. Angesichts der Verurteilung der Trinitätslehre des Joachim von Fiore (um 
1130/35–1202) durch das Vierte Laterankonzil18 und vor dem Hintergrund der Rezep-
tion joachimitischer Ideen gerade im Franziskanerorden deutet der Verzicht auf eine 
Gegenüberstellung unterschiedlicher Ansichten an dieser Stelle darauf hin, dass die 
Autoren der Summa Halensis nicht daran interessiert waren, die theologischen Kon-
troversen ihrer Zeit zu thematisieren, sondern dass sie im Rekurs auf Augustin den 
dogmatischen Konsens mit der Amtskirche betonen wollten.19 Im Unterschied dazu 

14 Vgl. Alexander von Hales, Glossa in Libri IV Sententiarum Petri Lombardi, III d4 [21–22] (BFS 14, 
53,19–54,5); Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 3, 469  ff.
15 Vgl. Summa Halensis III Nr. 624–630 (ed. Bd. IV, 988a–996b).
16 Vgl. Salmann, Appropriation, 891  f.
17 Vgl. Summa Halensis I Nr. 291 (ed. Bd. I, 410a–b).
18 Vgl. DH 803–808; COD 23, 231–233; Foreville, Lateran I–IV, 329  ff; Duggan, Conciliar Law, 344  f.
19 Zur Rezeption des Joachimismus in der Geschichtstheologie Bonaventuras vgl. Ratzinger, Die Ge-
schichtstheologie des heiligen Bonaventura, 571–590; Schachten, Ordo Salutis, 194  ff.



�  Erste Untersuchung: Das ewige Gesetz   2289

hat Thomas von Aquin seine Kritik an Joachim gerade im Zusammenhang der Ausfüh-
rungen zum Gesetz zur Geltung gebracht.20

Die Appropriation zur Person des Vaters erfolgt über dessen Attribut der Macht 
als Ordnungsprinzip, die zur Person des Sohnes über das Attribut der Wahrheit 
und die zur Person des Heiligen Geistes über dessen Eigenschaft der Güte. Während 
die ersten beiden Aspekte im Anschluss an Augustin dargelegt werden, folgen die 
Ausführungen über die Appropriation des ewigen Gesetzes zum Heiligen Geist der 
‚Glossa ordinaria‘. Die Antwort, die in diesem Fall nicht eine Problemlösung darstellt, 
sondern eine Präzisierung der vorangegangenen dogmatischen Aussagen, variiert 
das erste Element des triadischen Schemas, insofern von ‚Autorität‘ statt ‚Macht‘ 
gesprochen wird. Die Zuordnungen werden nun im Sinne des Kausalitätsdenkens 
expliziert, indem die Autorität mit dem Prinzipiencharakter des ewigen Gesetzes 
verbunden wird, die Wahrheit mit dessen Form und die Güte mit dessen Zweck. 
Das Zusammenwirken dieser drei Aspekte, d.  h. ihr Beziehungszusammenhang, der 
zuvor trinitätstheologisch begründet wurde, ist das unverzichtbare Kriterium dafür, 
dass dem ewigen Gesetz überhaupt Gesetzescharakter zukommt. Daraus abgeleitet 
werden sodann spezifische Wirkungen und Tätigkeiten des ewigen Gesetzes, die wie-
derum mit den Appropriationen korrelieren: Das Befehlen und Verbieten entspricht 
der Autorität des Vaters, das Zuraten und Erlauben der Wahrheit des Sohnes und das 
Bestrafen sowie Belohnen der Güte des Heiligen Geistes, was auch als ‚Tugend‘ des 
Gesetzes verstanden werden könne.21 Diese trinitätstheologischen Reflexionen zum 
Wesen des ewigen Gesetzes werden schließlich noch um eine psychologische Pers-
pektive ergänzt, indem nun auch die Zuordnung der verschiedenen Tätigkeiten des 
ewigen Gesetzes zu den drei Seelenkräften in den Blick kommt. Demnach betreffen 
das Zuraten und Erlauben die Vernunft, das Befehlen und Verbieten das zornmütige 
Streben und das Bestrafen sowie Belohnen das begierliche Streben.22

Kapitel 5: Über die Unwandelbarkeit des ewigen Gesetzes [Nr. 228]
Die trinitätstheologischen Darlegungen des vorangegangenen Kapitels werfen die 
Frage nach der Unwandelbarkeit des ewigen Gesetzes  – respektive des göttlichen 
Willens  – auf, wenn konkrete Bestimmungen der Gebote Gottes betrachtet bzw. 
grundsätzliche Aspekte des Gesetzesverständnisses berücksichtigt werden. In diesem 
Sinne werden zunächst Pro- und Contra-Argumente referiert, bevor dann in der Pro-
blemlösung eine zweifache Redeweise vom Willen Gottes unterschieden wird: zum 

20 Vgl. Schachten, Ordo Salutis, 50  ff.
21 Vgl. Justinian, Digesta I,3,7 (CICiv II, 112); Quintilian, Institutio oratoria 7,5,5 (ed. Butler, Bd. 3, 134; 
ed. Rahn, Bd. 2, 96  f).
22 Zur Unterscheidung dieser drei Seelenkräfte in der scholastischen Psychologie vgl. Lottin, Psycho-
logie et morale aux XIIe et XIIIe siècles, Bd. 1, 393  ff; Werner, Der Entwicklungsgang der mittelalter
lichen Psychologie von Alcuin bis Albertus Magnus, 115  f.



2290   Kommentar [Nr. 229]

einen der Wille, der das Wesen Gottes ist und der im Anschluss an Gregors Hiob-Aus-
legung, die in ihrer Funktion als „Handbuch der Moral und Askese“23 im Gesetzestrak-
tat der Summa Halensis immer wieder für einzelne Fragen des Gesetzesverständnis-
ses und der Moraltheologie herangezogen wird, als der unveränderliche ‚Ratschluss 
der göttlichen Vernunft‘ bezeichnet wird; und zum anderen der zeichenhafte Wille 
des göttlichen Urteilsspruchs, der als die zeitliche, d.  h. veränderliche Wirkung jenes 
Ratschlusses zu verstehen ist. Die speziellen Ausprägungen des ewigen Gesetzes in 
Form von Geboten, Verboten usw. sind demnach Wirkungen des ewigen Gesetzes, 
während dieses wesenhaft jene Tätigkeiten wie das Vorschreiben, Verbieten usw. 
bezeichnet, die zuvor den ‚Personen‘ der Trinität zugeordnet wurden. Die Argumente, 
die zu Beginn dieses Kapitels gegen die Unwandelbarkeit des ewigen Gesetzes vorge-
bracht werden, können so entkräftet werden, indem einerseits die Unwandelbarkeit 
der göttlichen Vernunft betont wird und andererseits zeitgebundene Veränderungen 
konkreter Vorschriften erklärt werden können.

Kapitel 6: Über die Einheit des ewigen Gesetzes [Nr. 229]
Die Einheit des ewigen Gesetzes, die angesichts der unterschiedlichen Beziehungen 
des Schöpfers zu seinen Geschöpfen und der Vielfalt seiner Gesetze in Frage zu stehen 
scheint, wird in diesem Kapitel mit den bereits bekannten Prinzipien des Ordnungs-
denkens begründet. So wird in der ‚Ordnung der Dinge‘ in teleologischer Hinsicht 
zwischen der Hinordnung auf das letzte Ziel, d.  h. Gott als die erste Ursache dieser 
Schöpfungsordnung, und den mannigfaltigen Beziehungen und Ausrichtungen inner-
halb dieser Ordnung unterschieden. In der prinzipiellen Hinordnung auf Gott als erste 
Ursache und letztes Ziel der Schöpfung wird das ewige Gesetz als die ‚ewige Kunst des 
Guten und Wahren‘ verstanden und damit jener Begriff der ‚Kunst‘ wieder aufgegrif-
fen, der zwei Kapitel zuvor erörtert wurde. Während die kritischen Einwände mit dieser 
Antwort als erledigt betrachtet werden, folgt noch ein Abschnitt, der den Gedanken der 
Einheit noch einmal trinitätstheologisch beleuchtet, indem – wiederum im Anschluss 
an die Ausführungen in der Gotteslehre des ersten Teils der Summa Halsenis24 – die 
Vielfalt der göttlichen Namen, insofern sie etwas ‚Konkretes‘ bezeichnen, gerade nicht 
als Multiplikation des göttlichen Wesens, sondern in ihrer inneren Einheit betrachtet 
wird. Davon unterschieden werden abstrakte Begriffe, die je nach Konnotation Einheit 
oder Vielheit im Sinne von Verschiedenheit zum Ausdruck bringen.

Kapitel 7: Über die Ableitung der Gesetze vom ewigen Gesetz
Nach der Wesensbestimmung des ewigen Gesetzes wird in diesem Kapitel erörtert, ob 
und gegebenenfalls wie die anderen Gesetze von ihm abgeleitet werden. Mit diesem 

23 Dassmann, Kirchengeschichte, 193  f; vgl. Greschat, Die Moralia in Job Gregors des Großen, 10.
24 Vgl. Summa Halensis I Nr. 333–518 (ed. Bd. I, 492a–751b).



�  Erste Untersuchung: Das ewige Gesetz   2291

Prinzip der ‚Ableitung‘ kann der Ordnungszusammenhang der Gesetze und somit die 
innere Logik des Gesetzestraktates begründet werden. Dazu werden in vier Artikeln 
verschiedene Teilfragen erörtert.

Artikel 1: Leiten sich die ungerechten Gesetze vom ewigen Gesetz ab? [Nr. 230]
Die Beantwortung dieser Frage erfolgt angesichts des Prinzipiencharakters und der 
göttlichen Qualität des ewigen Gesetzes so grundsätzlich, dass damit zugleich die 
Frage nach der Verursachung des Bösen beantwortet wird: Da das Böse nicht im 
Sinne einer Wirkung verursacht wird, sondern im Anschluss an Augustin nur als 
Mangel verstanden werden kann, lassen sich auch die ungerechten Gesetze nicht vom 
ewigen Gesetz ableiten. Der Einwand, dass doch das ewige Gesetz die ungerechten 
Gesetze nicht explizit verbiete und somit erlaube, wird dadurch widerlegt, dass auf 
den Unterschied zwischen einer Erlaubnis und der Verursachung eines ungerechten 
Gesetzes hingewiesen wird. Gegenüber dem zweiten Einwand, der von dem Leitge-
danken der Ordnung her argumentiert und auch ungerechte Gesetze als Teil dieser 
Ordnung betrachtet, wird zum einen herausgestellt, dass das Böse – und somit auch 
ein ungerechtes Gesetz – eigentlich eine Unordnung bezeichnet und nur in der Hin-
sicht, dass es auf die Strafe hingeordnet ist, in einem Zusammenhang mit dem ewigen 
Gesetz steht, nicht aber von diesem verursacht wird.

Artikel 2: Leitet sich das Gesetz des Zunders vom ewigen Gesetz ab? [Nr. 231]
Die Anschauung vom ‚Zunder‘ menschlicher Begierde bildet in der scholastischen 
Soteriologie ein wichtiges Element, um die Relation von Sünde und Gnadenstand 
nicht zuletzt im Blick auf das Sakrament der Taufe zu klären.25 In Auseinanderset-
zung mit verschiedenen Stellen aus dem siebten und achten Kapitel des Römer-
briefs und deren Auslegung in den Glossen des Petrus Lombardus einerseits sowie 
Äußerungen Augustins andererseits wird eine mehrfache Bedeutung und Funktion 
der Redeweise vom ‚Gesetz des Zunders‘ aufgezeigt: Der ‚Zunder‘ der Begierde, der 
die Sünde des Menschen ‚anzündet‘, resultiert aus dem Ungehorsam des Fleisches 
gegenüber dem Geist und bezeichnet so die Strafe im sündigen Menschen. Dabei ist 
zwischen der Strafe der Schändlichkeit und der Strafe des Leidens zu unterscheiden; 
während erstere „deformiert“, d.  h. entstellt und schmachvoll ist und deshalb ihren 
Ursprung nicht in Gott, sondern im Teufel hat, stammt sie als die Strafe des Leidens 
und der Betrübnis von Gott, der den Menschen damit auf die göttliche Gerechtigkeit 
hinordnet, indem dieser zur Umkehr ‚gezwungen‘ wird. Nur in diesem, zweiten Sinne 
lässt sich sagen, dass das ‚Gesetz des Zunders‘ vom ewigen Gesetz abgeleitet ist. Als 

25 Vgl. Summa Halensis I–II Nr.  235–248 (ed. Bd.  II, 251a–262b); Petrus Lombardus, Sententiae 
II,30,8–9 (SpicBon 4, 499,26–501,9); Pesch, Kommentar zu Thomas von Aquin: Das Gesetz, 482–48; 
Köster, Urstand, Fall und Erbsünde, 141  ff.



2292   Kommentar [Nr.232–235]

‚Gesetz der Sünde‘ hingegen, das vom Teufel stammt, realisiert sich das ‚Gesetz des 
Zunders‘ auf vierfache Weise, indem es schuldig macht, die Seele befleckt, das Gute 
verhindert und eine Neigung zum Bösen bewirkt. Wenn die Summa Halensis an dieser 
Stelle darauf hinweist, dass die ersten beiden Wirkungen dieses Gesetzes durch die 
Taufe beseitigt werden, kommt damit ein Grundsatz der scholastischen Soteriologie 
zur Geltung.

Artikel 3: Leiten sich die menschlichen Gesetze vom ewigen Gesetz ab? [Nr. 232]
Auch wenn der Gesetzestraktat der Summa Halensis insgesamt auf den Bereich der 
menschlichen Gesetzgebung nur punktuell eingeht, ihn aber nicht eigenständig 
betrachtet, wird doch mit diesem Artikel der Horizont aufgezeigt, vor dem dann die 
späteren Darlegungen zur scholastischen Gesetzeslehre die theologische und moral-
philosophische Begründung menschlicher Gesetze erörterten.26 So konstatiert die 
Summa Halensis, dass jedes menschliche Gesetz, insoweit es gerecht und legitim 
ist, vom ewigen Gesetz abgeleitet ist, so wie alles Gute in der Schöpfung von dem 
Schöpfer als der ersten Güte und der ersten Wahrheit abgeleitet wird. Von diesem 
allgemeinen Grundsatz her können sodann auch die kritischen Einwände widerlegt 
und zugleich wichtige Feststellungen in Bezug auf das Verhältnis von göttlichen und 
menschlichen Gesetzen getroffen werden. Demnach beschränkt sich die Aufgabe der 
menschlichen Gesetze darauf, Frieden zwischen den Menschen zu stiften, während 
die Ausrichtung der Menschen auf Gott von den göttlichen Gesetzen geregelt wird. 
Was die Verbindlichkeit und die Reichweite menschlicher Gesetze anbetrifft, wird 
herausgestellt, dass ein Gesetzesgehorsam nur von dem Zweck und der Rechtmäßig-
keit eines Gesetzes her zu begründen ist, weshalb jeder die freie Entscheidung habe, 
sich einem Gesetz zu verweigern, das nicht zweck- und rechtmäßig ist.

Artikel 4: Leitet sich das Naturgesetz vom ewigen Gesetz ab? [Nr. 233]    
Die Ableitung des Naturgesetzes aus dem ewigen Gesetz erfolgt in einer dreifachen 
Abstufung, indem von einem jeweils spezifischen Naturgesetz der vernunftbegab-
ten, der sinnlichen und der nicht-sinnenbegabten Kreatur ausgegangen und zugleich 
deren unterschiedliche Nähe zum Schöpfer festgestellt wird. Diese Abstufung mar-
kiert dann innerhalb der Schöpfungsordnung eine grundsätzliche Differenz zwischen 
der vernunftbegabten und der nicht-vernunftbegabten Kreatur, insofern letztere in 
ihrer Tätigkeit vom Naturgesetz bestimmt wird und damit dessen Vorschrift erfüllt, 
während das vernunftbegabte Geschöpf eine freie Entscheidungsfähigkeit besitzt, 
seine Tätigkeit selbst zu bestimmen. Was nun das Verhältnis dieses selbstbestimm-
ten Handelns – und damit zeitlicher Gesetze – zum Naturgesetz anbetrifft, so wird 

26 Vgl. z.  B. Thomas von Aquin, Summa Theologica I–II qq. 95–97 (Opera omnia, Bd. 7, 174–192; DThA 
13, 91–144); Pesch, Kommentar zu Thomas von Aquin: Das Gesetz, 585–593.



�  Erste Untersuchung: Das ewige Gesetz   2293

hier von einer allgemeinen ‚Einpflanzung‘ bzw. ‚Einprägung‘ des Naturgesetzes in 
der Schöpfung ausgegangen, die im speziellen Fall der vernunftbegabten Kreatur 
auf deren Mitwirkung in Form eines rationalen Erfassens angewiesen ist, damit das 
Naturgesetz „in uns ist“ (zu 1). Dieser Ansatz wird dann in dem zweiten Abschnitt 
des Gesetzestraktates, der sich ausführlich mit dem Naturgesetz befasst, aufgegriffen.

Kapitel 8: Über diejenigen, die dem ewigen Gesetz unterworfen sind
In diesem Kapitel wird der Geltungsbereich des ewigen Gesetzes bestimmt. Dazu 
werden fünf Teilfragen erörtert, wobei die letzte Teilfrage noch einmal in zwei 
Fragen – Artikel 5 und 6 – untergliedert ist.

Artikel 1: Ist Gottes Wille dem ewigen Gesetz unterworfen? [Nr. 234]
In diesem Artikel wird das Verhältnis von Gottes Willen und dem ewigen Gesetz so 
geklärt, dass beide als identisch angesehen werden müssen, aber jeweils unterschied-
liche Aspekte bezeichnen, insofern mit dem ‚Willen‘ die Güte und mit dem ‚Gesetz‘ 
die Ordnung betont wird. Diese Verhältnisbestimmung entspricht der Relation von 
Gottes Willen und der Vernunft, die ebenfalls in der Sache eine Einheit sind, womit 
der erste Einwand widerlegt wird. In Bezug auf das zweite Gegenargument wird die 
Abfolge von Gottes Willen und der Gerechtigkeit betrachtet und festgehalten, dass die 
Gerechtigkeit dem Willen Gottes folgt und nicht umgekehrt, sodass er dem ewigen 
Gesetz unterworfen wäre.

Artikel 2: Ist der Gottessohn dem ewigen Gesetz unterworfen? [Nr. 235]
Angesichts der trinitätstheologischen Unterordnung des Sohnes unter den Vater stellt 
sich die Frage, ob der Gottessohn damit auch dem ewigen Gesetz unterworfen ist. Im 
Anschluss an Hilarius von Poitiers (um 315–367), der mit seinen Werken ‚Über die Tri-
nität‘ und ‚Über die Synoden oder den Glauben der Orientalen‘ eine wichtige Brücken-
funktion zwischen den Theologen der Ost- und der Westkirche bildete,27 wird auf die 
Notwendigkeit sprachphilosophischer Präzision verwiesen und deshalb zunächst die 
unterschiedliche Verwendung des Begriffs ‚Unterwerfung‘ im Blick darauf analysiert, 
welche Relation darin jeweils zur Geltung kommt. Damit wird der Ansatz aufgegriffen, 
den Boethius in seinem Kommentar zur aristotelischen Kategorienschrift entwickelt 
hat.28 So kann aufgezeigt werden, dass die Redeweise von der Unterwerfung des Got-
tessohnes unter den Vater eine Ursprungsrelation bezeichnet und somit eine Bezie-
hung der Gleichheit zum Ausdruck bringt, nicht aber als Unwürdigkeit oder Unterle-
genheit aufzufassen ist. Gleiches gilt für den Gehorsam des Gottessohnes gegenüber 
dem Vater, womit ebenfalls keine Minderwertigkeit oder Machteinbuße des Sohnes 

27 Vgl. Burns, Hilarius von Poitiers, 1733.
28 Vgl. Boethius, In categorias Aristotelis II (PL 64, 223).



2294   Kommentar [Nr.236–240]

bezeichnet wird, sondern vielmehr dessen Autorisierung durch den Vater. Der Got-
tessohn ist deshalb nicht dem ewigen Gesetz unterworfen, sondern er ist mit diesem 
identisch, insofern es „das Recht aus einer ersten Autorität bezeichnet“ (Lösung).

Artikel 3: Sind die vernunftlosen Lebewesen dem ewigen Gesetz unterworfen?  
[Nr. 236]      
Da vernunftlose Lebewesen sich dem ewigen Gesetz nicht freiwillig unterwerfen und 
somit auch nicht für ihre Tätigkeiten belohnt oder bestraft werden können, scheinen 
sie dem ewigen Gesetz nicht unterworfen zu sein. Dagegen wird in diesem Artikel im 
Anschluss an Anselm von Canterbury dargelegt, dass die vernunftlosen Lebewesen 
das ewige Gesetz auf natürliche Weise bewahren und ihm insofern auch unterwor-
fen sind. Ohne dass das in diesem Zusammenhang explizit ausgeführt wird, ist der 
Hinweis auf die natürliche Bewahrung des ewigen Gesetzes im Sinne der Ableitung 
des Naturgesetzes vom ewigen Gesetz zu verstehen, wie sie im vierten Artikel des vor-
angegangenen Kapitels begründet wurde.

Artikel 4: Sind die Verworfenen dem ewigen Gesetz unterworfen? [Nr. 237]
Mit dem Hinweis auf die zweifache Funktion des ewigen Gesetzes, etwas vorzuschrei-
ben und zu bestrafen, wird begründet, warum auch die Verworfenen dem ewigen 
Gesetz unterworfen sind, insofern hier nämlich der Aspekt der Bestrafung im Vor-
dergrund steht. In der Auseinandersetzung mit den kritischen Einwänden wird noch 
einmal die umfassende Ordnung des ewigen Gesetzes herausgestellt, die auch die 
zeitlichen Gesetze umschließt, die den Verworfenen auferlegt werden.

Artikel 5: Sind die Gerechten dem ewigen Gesetz unterworfen? [Nr. 238]
In der knappen Erörterung dieser Frage geht es vor allem um die Unterscheidung zwi-
schen der Notwendigkeit des Zwanges und dem freien Willen. Die ‚Unterwerfung‘ der 
Gerechten unter das ewige Gesetz wird von einem Zwang abgegrenzt, um die anthro-
pologische und somit auch soteriologische Relevanz des freien Willens nicht einzu-
schränken.29 In diesem Sinne wird auch zwischen dem Sein ‚im Gesetz‘ und dem Sein 
‚unter dem Gesetz‘ unterschieden: Ersteres bezeichnet den freiwilligen Gehorsam 
gegenüber dem ewigen Gesetz, letzteres ein zwanghaftes, von der Angst motiviertes 
Handeln nach dem Gesetz.

Artikel 6: Sind die Seligen dem ewigen Gesetz unterworfen? [Nr. 239]
In einer eschatologischen Perspektive wird nach dem Fortbestand des ewigen Geset-
zes in der himmlischen Existenz der Seligen gefragt und zugleich in soteriologischer 

29 Vgl. Korolec, Free will and free choice, 630  f.



�  Erste Untersuchung: Das ewige Gesetz   2295

Hinsicht der Zusammenhang mit dem Verdienstgedanken thematisiert. Dabei bezieht 
sich die Summa Halensis zum einen auf Augustin und zum anderen auf Cassiodor 
(um 485 – um 580), der mit seinen ‚Institutiones‘, einer Art Studienführer, den mittel-
alterlichen Bildungsplan maßgeblich geprägt hat und dessen Auslegung der Psalmen 
im Mittelalter weit verbreitet war.30 Die Frage dieses Kapitels wird mit einer Unterschei-
dung zwischen dem Streben nach Verdiensten und der Verpflichtung zum Gehorsam 
beantwortet – da das Streben nach Verdiensten ein Merkmal des irdischen Lebens der 
Christen ist, sind die Seligen im Himmel diesem besonderen Aspekt des ewigen Geset-
zes nicht mehr unterworfen, wohl aber der Verpflichtung zum Gehorsam, insofern sie 
sich mit ihrem Willen dem göttlichen Willen ‚gleichförmig‘ machen. Mit dieser theolo-
gischen Begründung des Gehorsams erfolgt – gerade auch in einer eschatologischen 
Perspektive – eine Abgrenzung zu dem Missverständnis, als handele es sich hierbei 
um eine ethische Kategorie, die auf innerweltliche Macht- und Abhängigkeitsverhält-
nisse zurückzuführen sei.31

Kapitel 9: Über die Wirkungen des ewigen Gesetzes [Nr. 240]
Den Abschluss des gesamten ersten Abschnitts des Gesetzestraktates, der sich mit 
dem ewigen Gesetz befasst, bildet ein Kapitel, das die Wirkungen des ewigen Geset-
zes behandelt. Dabei beschränkt sich die Erörterung auf die Frage nach der Anzahl 
der Wirkungen, während in Bezug auf deren genauere Spezifizierung – als Vorschrift 
und Verbot, Erlaubnis und Rat sowie Bestrafung und Belohnung – auf die Ausfüh-
rungen zur Willenslehre im ersten Teil der Summa Halensis verwiesen wird.32 Mit der 
Einteilung in diese sechs Kategorien und deren jeweilige Zuordnung schließt sich 
der Gesetzestraktat Isidor von Sevilla und dem Decretum Gratiani an. Die Gegenar-
gumente werden sodann widerlegt, indem sowohl im Blick auf das Verhältnis von 
göttlichem und menschlichem Gesetz als auch in Bezug auf die Relation von gött-
lichem Willen und ewigem Gesetz aufgezeigt wird, dass die unterschiedlichen Wir-
kungen des ewigen Gesetzes mit diesen sechs Kategorien umfassend beschrieben 
werden können. Ein spezielles Problem, das in der Auseinandersetzung mit dem 
letzten Einwand erörtert wird, betrifft Handlungen der vernunftbegabten Schöpfung, 
die eigentlich nicht erlaubt sind – wie die Ehescheidung –, aber doch erlaubt werden, 
um eine schwerwiegendere Verfehlung zu verhindern. Diese Form der ‚Erlaubnis des 
Unerlaubten‘, die an dieser Stelle als eine Unterkategorie der ‚Erlaubnis‘ betrachtet 
wird, spielt dann in den materialethischen Ausführungen zum mosaischen Gesetz 
noch eine wichtige Rolle.

30 Vgl. Alonso-Núnez/Gruber, Cassiodor(us), 1152  f.
31 Zu den theologischen und rechtshistorischen Aspekten dieses Konzeptes von ‚Gehorsam‘ vgl. von 
Mayenburg, Ubi est incolumitas obedientiae, ibi sana est forma doctrinae, 256  ff.
32 Vgl. Summa Halensis I Nr. 274–282 (ed. Bd. I, 376a–398b).



2296   Kommentar [Nr. 241]

Zweite Untersuchung: Das Naturgesetz

In der Ordnung der Gesetze, die vom ewigen Gesetz abgeleitet sind, wird zunächst das 
Naturgesetz untersucht. Dieser Abschnitt des Gesetzestraktates der Summa Halensis 
hat der weiteren Entwicklung der scholastischen Naturrechtslehre wichtige Impulse 
gegeben.33 Zuvor hatten sich bereits die Legisten und Dekretisten mit dem Naturge-
setz befasst,34 bevor dann Wilhelm von Auxerre einen systematischen Ansatz entwi-
ckelte.35 Alexander von Hales schenkte dieser Thematik in seinen Sentenzenglossen 
hingegen nur wenig Aufmerksamkeit.36 Die Untersuchung der Summa Halensis ist in 
vier große Abschnitte gegliedert, die sich mit den grundlegenden Fragen befassen, (1) 
ob es das Naturgesetz gibt, (2) was bzw. (3) auf welche Weise es ist und (4) was dazu 
gehört.

Erste Frage: Gibt es ein Naturgesetz?

Kapitel 1: Ist ein Naturgesetz der vernunftbegabten Schöpfung beigegeben? [Nr. 241]
Die grundsätzliche Frage, ob es ein Naturgesetz gibt, wird zu Beginn mit dem 
Verweis auf die biblischen Belegstellen für die Existenz des Naturgesetzes – vor allem 
Röm 2,14 – beantwortet. Die Dreiteilung des Naturgesetzes in ein Gesetz der weder 
mit Vernunft noch mit Sinnen begabten Körperwelt, der mit Sinnen ausgestatteten 
Lebewesen und der vernunftbegabten Schöpfung, wie sie hier von Jer  31,36 und 
Isidor her entwickelt wird, findet sich bereits bei Wilhelm von Auxerre,37 ist zuvor 

33 Vgl. Grabmann, Das Naturrecht der Scholastik von Gratian bis Thomas von Aquin, 75  ff; Lottin, Le 
Droit Naturel chez Saint Thomas d’Aquin et ses prédécesseurs, 53  ff; ders., Psychologie et moral aux 
XIIe et XIIIe Siècles, Bd. 2/1, 49  ff; Steinmüller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und 
des Alexander von Hales in der „Summa fratris Alexandri“, 343; Luscombe, Natural morality and 
natural law, 708  f; Stamm, Die Naturrechtslehre bei Alexander von Hales, Bonaventura und Johannes 
Duns Scotus, 674  ff; Pizzorni, Il diritto naturale dalle origini a S. Tommaso d’Aquino, 388  ff; Mandrella, 
Das Isaak-Opfer, 69  ff; Perkams, Lex naturalis vel ius naturale, 109  ff.
34 Vgl. Weigand, Die Naturrechtslehre der Legisten und Dekretisten von Irnerius bis Accursius und 
von Gratian bis Johannes Teutonicus, 121  ff.
35 Vgl. Wilhelm von Auxerre, Summa aurea III, tr. 18 (SpicBon 18a, 368–385); Lottin, Le Droit Naturel 
chez Saint Thomas d’Aquin et ses prédécesseurs, 33  ff; Lackas, Die Ethik des Wilhelm von Auxerre, 37; 
Grabmann, Das Naturrecht der Scholastik von Gratian bis Thomas von Aquin, 71  ff; Steinmüller, Die 
Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der „Summa fratris Ale-
xandri“, 343; Pizzorni, Il diritto naturale dalle origini a S. Tommaso d’Aquino, 370  ff; Ernst, Ethische 
Vernunft und christlicher Glaube, 363  ff; Mandrella, Das Isaak-Opfer, 56  ff; Perkams, Lex naturalis vel 
ius naturale, 104  ff.
36 Vgl. Steinmüller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in 
der „Summa fratris Alexandri“, 343 Anm. 3.
37 Vgl. Wilhelm von Auxerre, Summa aurea IV, tr.17 c.3 q.2 (SpicBon 19, 395,41–52); Steinmüller, Die 



�  Zweite Untersuchung: Das Naturgesetz   2297

aber auch schon in der Frühscholastik vertreten worden.38 Im Gesetzestraktat der 
Summa Halensis wird eine solche Dreiteilung der Schöpfungsordnung zunächst in 
der ersten Untersuchung zum ewigen Gesetz aufgezeigt, wo es um die Ableitung des 
Naturgesetzes geht.39 Die Redeweise von den natürlichen ‚Gesetzen des Himmels und 
der Erde‘ (d) zu Beginn der Untersuchung über das Naturgesetz konnte durchaus die 
Perspektive für eine – im damaligen Sinn – naturwissenschaftliche Erforschung der 
‚Naturgesetze‘ eröffnen, sie unterschied sich aber von einem modernen Verständnis 
der Naturgesetze ganz wesentlich dadurch, dass sie von einer Begründung der Natur-
gesetze in bzw. durch Gott ausging.40

Das Kapitel befasst sich vor allem mit der Frage, ob der vernunftbegabten Schöp-
fung ein Naturgesetz eingegeben ist. Dagegen werden in den Gegenargumenten ins-
besondere zwei Einwände erhoben: Zum einen wird auf die Bedeutung des mensch-
lichen Willens verwiesen, der keinem Naturgesetz unterworfen sein könne, weil der 
Wille über der Natur stehe; und zum anderen wird bestritten, dass zusätzlich zu dem 
ewigen Gesetz, das der vernunftbegabten Schöpfung eingeprägt ist und wodurch 
diese alles Innere beurteilen könne, sowie dem geschriebenen  – mosaischen und 
evangelischen – Gesetz, das die Beurteilung alles Äußeren ermögliche, noch ein wei-
teres Gesetz postuliert werden müsse. Diesen Einwänden gegenüber wird in der Pro-
blemlösung festgestellt, dass die vernunftbegabte Schöpfung ebenso, wie sie über 
eingeborene Prinzipien der Wahrheitserkenntnis verfügt, auch eine ‚eingeborene 
Richtschnur‘ aufweist, die sie zum Guten lenkt, und diese Richtschnur werde ‚Na-
turgesetz‘ genannt. In der Auseinandersetzung mit dem ersten Gegenargument wird 
dann eine komplexe Korrelation zwischen dem Naturgesetz und dem freien Willen der 
vernunftbegabten Schöpfung aufgezeigt, je nachdem ob natürliche Kräfte wie z.  B. 
die Zeugungs- und Verdauungsfähigkeit, die vom Naturgesetz geregelt werden, dem 
freien Willen unterworfen sind oder nicht. Zudem wird auch noch auf jenes Naturge-
setz hingewiesen, das als das ‚Gesetz der höchsten ungeschaffenen Natur‘ grundsätz-
lich über dem freien Willen der vernunftbegabten Schöpfung steht, sowie das Natur-
gesetz, das im Gesetz und dem Evangelium als dem ‚Extrakt‘ dieses Naturgesetzes 
enthalten und damit außerhalb des freien Willens ist. Dieser Ansatz wird dann auch 
in der Auseinandersetzung mit dem dritten und vierten Gegenargument weiter entfal-
tet. Dabei wird noch einmal – wie bereits in der ersten Untersuchung über das ewige 
Gesetz41  – das Verhältnis zwischen dem freien Willen und der Notwendigkeit, das 

Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der „Summa fratris Ale-
xandri“, 345.
38 Vgl. Steinmüller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in 
der „Summa fratris Alexandri“, 345.
39 Vgl. Summa Halensis III Nr. 233 (ed. Bd. IV/2, 328a–329b; in dieser Ausgabe S. 82–89).
40 Vgl. Steinmüller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in 
der „Summa fratris Alexandri“, 339.
41 Vgl. Summa Halensis III Nr. 238 (ed. Bd. IV/2, 333a–b; in dieser Ausgabe S. 100–103).



2298   Kommentar [Nr.242–243]

Gesetz zu befolgen, bestimmt, indem zwischen dem Streben der vernunftbegabten 
Schöpfung nach Glück und seinem unbestimmten Streben, „nämlich dass der freie 
Wille erstreben oder nicht erstreben kann“ (zu 4), unterschieden wird. Beides wird 
vom Naturgesetz geregelt, aber auf unterschiedliche Weise, insofern es als Regelung 
des Strebens nach Glück ein Gesetz der Notwendigkeit ist, aber als Richtschnur für 
das unbestimmte Streben nicht eine solche Notwendigkeit aufweist, sondern dem 
freien Willen seinen Spielraum lässt. So ist das Naturgesetz die Richtschnur der Frei-
heit des freien Willens, insofern es ihn ausrichtet auf das, was ‚nützt‘ und ‚sich ziemt‘, 
wie im Anschluss an Anselm festgestellt wird (zu 3).

Dem kritischen  – zweiten  – Einwand, es sei nicht notwendig, über das ewige 
Gesetz hinaus mit dem Naturgesetz ein weiteres Gesetz zu postulieren, das der ver-
nunftbegabten Kreatur eingeprägt ist, wird entgegengehalten, dass das Naturgesetz 
nichts anderes bezeichne als den Begriff für das ewige Gesetz, das der Seele einge-
prägt ist. Das Naturgesetz wird damit – wie bei einem Siegel und dessen Wachsab-
druck – zum ‚Gleichnis und Bild für das göttliche Gesetz und die Güte Gottes‘.

Wenn im fünften Gegenargument darauf verwiesen wird, dass das sinnliche 
Vermögen keines formalen Prinzips als Richtschnur bedürfe, um sein Ziel zu errei-
chen, und deshalb auch dem Verstand, der doch vollkommener sei, nicht ein solches 
Prinzip eingeprägt sei, so wird dem entgegengehalten, dass das Ziel des Verstandes 
an einem ‚höheren Ort‘, d.  h. von Gott, der zugleich Prinzip und Ziel des Verstandes 
ist, festgelegt wird und der Verstand darauf hingeordnet ist. Deshalb ist es nötig, dass 
ihm eine solche Richtschnur eingeprägt ist.

Kapitel 2: Ist das Naturgesetz geschaffen oder ungeschaffen? [Nr. 242]    [Nr.242–243]
Das Naturgesetz ist, insoweit es mit dem ewigen Gesetz identisch ist, ungeschaffen; 
als Vorbild hingegen, das der Seele dazu dient zu erkennen, was getan werden soll 
und was nicht, ist es geschaffen. Entsprechend wird hinsichtlich der Beurteilung nie-
derer Dinge zwischen dem ewigen, ungeschaffenen Gesetz als der vorbildlichen For-
malursache und dem geschaffenen Naturgesetz als der abgebildeten Formalursache 
unterschieden. Der Einwand, eine ‚geistige Anschauung‘ müsse mit Augustin immer 
auf die Sache selbst und nicht auf ein Bild oder Gleichnis bezogen werden, wird 
mit einer abgestuften Theorie der Anschauungen beantwortet. Dabei wird zunächst 
zwischen der körperlich-sinnlichen Wahrnehmung, der sinnlichen Vorstellung in 
Träumen und der geistigen Anschauung differenziert und werden dann noch einmal 
drei Formen bzw. Stufen geistiger Anschauung unterschieden: eine, die ‚körperlich‘ 
genannt wird, weil sie durch ein Bild erfolgt, das von der sinnlichen Wahrnehmung 
abstrahiert; eine zweite, deren Bild von der sinnlichen Vorstellung abstrahiert, sowie 
eine dritte, die die Dinge nicht durch Bilder erkennt, sondern so, wie sie sind. Diese 
dritte Stufe der geistigen Anschauung wird mit dem dritten Himmel identifiziert, von 
dem Paulus in 2Kor 12,2 spricht, und damit wird ein Motiv aufgegriffen, das in Entrü-
ckungsvisionen und mystischen Vorstellungen einer ekstatischen Himmelsreise der 



�  Zweite Untersuchung: Das Naturgesetz   2299

Seele eine große Rolle spielte.42 Im Zusammenhang des vorliegenden Gesetzestrakta-
tes geht es hingegen allein um die erkenntnistheoretische Unterscheidung verschie-
dener Formen geistiger Anschauung.

Zweite Frage: Was ist das Naturgesetz?

Kapitel 1: Ist das Naturgesetz ein Vermögen, eine Leidenschaft oder ein Habitus? 
[Nr. 243]
Nachdem die Existenz des Naturgesetzes aufgezeigt und auch geklärt worden 
ist, inwiefern es sowohl ungeschaffen als auch geschaffen ist, geht es nun um die 
Wesensbestimmung des Naturgesetzes. Zuerst wird die Frage gestellt, ob das Natur-
gesetz als eine Potenz, eine Leidenschaft oder ein Habitus anzusehen ist. Damit wird 
eine Kategorisierung übernommen, wie sie Aristoteles in der Nikomachischen Ethik 
dargelegt und Alexander von Hales dann in seiner Sentenzenglosse rezipiert hat.43 
Dabei versteht Aristoteles unter der ‚Leidenschaft‘ eine „irrationale Regung“44 wie 
beispielsweise Zorn und Hass sowie Freude; eine ‚Potenz‘ ist nach Aristoteles eine 
„Anlage […], wodurch wir als fähig bezeichnet werden, die irrationalen Regungen zu 
fühlen“, während ein ‚Habitus‘ die „feste Grundhaltung ist […], kraft dessen wir uns 
den irrationalen Regungen gegenüber richtig oder unrichtig verhalten“45. Auch wenn 
die Summa Halensis in der Erörterung der kritischen Einwände gegenüber dieser aris-
totelischen Kategorisierung explizit darauf hinweist, dass es in der Seele viel mehr 
gibt, als mit den aristotelischen Kategorien bezeichnet wird,46 orientiert sie sich in 
diesem Kapitel doch an dieser Einteilung. Da nun ausgeschlossen werden kann, dass 
das Naturgesetz eine ‚Potenz‘ bezeichnet, da diese unbestimmt, das Naturgesetz aber 
bestimmt ist, es aber im Anschluss an den Damaszener auch nicht als ‚Leidenschaft’ 
verstanden werden kann, geht es für die Summa Halensis vor allem um die Frage, 
ob und gegebenenfalls wie das Naturgesetz als ‚Habitus‘ aufzufassen ist. Indem der 
Habitus als eine ‚schwer bewegliche Disposition‘ bestimmt wird, kommt zunächst 
einmal zur Geltung, dass die Prinzipien des Naturgesetzes „nicht durch die Sinne ver-
mittelt werden […], sondern vor jeder Erfahrung liegen“47. In der theologischen Tradi-

42 Vgl. Windisch, Zweiter Korintherbrief, 374–376; Gräßer, Der zweite Brief an die Korinther. Kapi-
tel 8,1–13,13, 187–189.
43 Vgl. Alexander von Hales, Glossa in Libri IV Sententiarum Petri Lombardi, II d.27 [10b] (BFS 13, 
260,20  f); Luscombe, Ethics in the Early Thirteenth Century, 663  f.
44 Aristoteles, Ethica Nicomachea II,4; 1105b 21 (ed. Bywater, 29); vgl. Wolf, Nikomachische Ethik, 
69  f.
45 Aristoteles, Ethica Nicomachea II,4; 1105b 23–28 (ed. Bywater, 29).
46 Vgl. Summa Halensis III Nr. 243 zu 1 (ed. Bd. IV/2, 343b; in dieser Ausgabe S. 132  f).
47 Steinmüller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der 
„Summa fratris Alexandri“, 363  f, der in diesem Zusammenhang darauf verweist, dass der Augustinis-
mus, der diese Auffassung prägt, von Wilhelm von Auxerre noch prägnanter vertreten wird (vgl. Wil-



2300   Kommentar [Nr.244–245]

tion, auf die sich die Summa Halensis hier bezieht, wurde die Frage, in welcher Weise 
das Naturgesetz als Habitus anzusehen sei, damit beantwortet, dass es – in der Ausle-
gung von Röm 2,14 – einerseits einen Akt der Vernunft und andererseits den Habitus 
des Willens bezeichne.48 Demgegenüber entwickelt die Summa Halensis jedoch einen 
anderen Lösungsansatz, indem sie das Naturgesetz der Willensfreiheit zuordnet, die 
wiederum als ‚Befähigung der Vernunft und des Willens‘ verstanden wird.49 Spiegelt 
sich in diesem Ternar die göttliche Trinität wider, insofern die ‚Befähigung‘ mit der 
höchsten Macht des Vaters korrespondiert, die ‚Vernunft‘ mit der Weisheit des Gottes-
sohnes und der ‚Wille‘ mit der Güte des Heiligen Geistes, so liegt die Freiheit in erster 
Linie in der ‚Befähigung‘ und ist deshalb das Naturgesetz als ein ‚Habitus der Befähi-
gung‘ aufzufassen. Dieser Ansatz wird im weiteren Duktus des Gesetzestraktates – in 
der Frage nach der ‚Wurzel‘ der Tugenden und der Moralgesetze – dann noch einmal 
aufgegriffen und vertieft.50        

Kapitel 2: Ist das Naturgesetz ein erkennender oder bewegender Habitus? [Nr. 244]
Dieses Kapitel knüpft an das vorangegangene an, indem es die dreifache Tätigkeit des 
Naturgesetzes in Relation zur Befähigung, zur Vernunft und zum Wollen herausstellt. 
So wird der bindende Charakter des Naturgesetzes in Bezug auf die Befähigung ebenso 
unterstrichen wie seine Funktion, die Vernunft zu erhellen und den Willen zum Guten 
anzuspornen. Der Zusammenhang mit der Etymologie des Begriffs ‚Gesetz‘ wird an 
dieser Stelle nur hinsichtlich des Vernunftaspektes hergestellt, indem Isidors Ablei-
tung des ‚Gesetzes‘ (lex) von ‚Lesen‘ (legere) aufgegriffen wird. An anderer Stelle wird 
dann auch noch explizit auf die etymologische Herleitung des Gesetzes von ‚Binden‘ 
(ligare) sowie ‚Auswählen‘ (eligere) verwiesen.51

helm von Auxerre, Summa aurea II, tr.16 c.1; III, tr.18 c.4 [SpicBon 17, 551,71–552,92; 18a, 379,1–381,58]), 
während dann Bonaventura diese Position gerade im Anschluss an Aristoteles verworfen hat (vgl. 
Bonaventura, In secundum librum Sententiarum, d.39 a.1 q.2 [ed. Opera, Bd. 2, 903b–904a]).
48 Vgl. Petrus Lombardus, Collectanea in epistolam ad Romanos 2,14 (PL 191, 1345). – Diese Auffas-
sung wird in einer Quaestio quodlibetalis vertreten (Codex Vaticanum latinum 4245, fol. 63vb [ed. 
Lottin, Le Droit Naturel chez Saint Thomas d’Aquin et ses prédécesseurs, 125), die eine Quelle für den 
Gesetzestraktat des Johannes von La Rochelle darstellen könnte (vgl. Steinmüller, Die Naturrechts-
lehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der „Summa fratris Alexandri“, 364 
Anm. 13).
49 Vgl. Summa Halensis III Nr. 244 (ed. Bd. IV/2, 344a; in dieser Ausgabe S. 134  f). – Sie schreibt diese 
Auffassung Augustin zu (vgl. Summa Halensis I–II Nr. 154 u. 391  f (ed. Bd. II, 203a.469a.470b); III Nr. 2 
II (ed. Bd. IV/2, 10a) und folgt damit Wilhelm von Auxerre (vgl. ders., Summa aurea II, tr.10 c.1 [Spic-
Bon 17, 276,2  f]). Tatsächlich stammt diese Definition der Willensfreiheit aus der Summa Sententiarum 
(Ps.-Hugo von St. Viktor, Summa Sententiarum III,8 [PL 176, 101]; vgl. Summa Halensis III Nr. 2 [ed. Bd. 
IV/2, 10 Anm. 1]; Steinmüller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von 
Hales in der „Summa fratris Alexandri“, 364 Anm. 18).
50 Vgl. Summa Halensis III Nr. 279 zu a–g (ed. Bd. IV/2, 420b; in dieser Ausgabe S. 408  f).
51 Vgl. ebd., III Nr. 277 (ed. Bd. IV/2, 416b; in dieser Ausgabe S. 394  f).



�  Zweite Untersuchung: Das Naturgesetz   2301

Kapitel 3: Ist das Naturgesetz identisch mit dem Gewissen und der Synderesis? 
[Nr. 245]
In diesem Kapitel wird eine Frage thematisiert, die in der scholastischen Naturrechts-
lehre und Ethik eine große Rolle gespielt hat.52 Die Unterscheidung zwischen ‚Gewis-
sen‘ und ‚Synderesis‘ erfolgte erstmals bei Philipp dem Kanzler.53 Die Summa Halenis 
griff diese Unterscheidung auf und verknüpfte damit die Frage, in welcher Relation 
beide zum Naturgesetz stehen. Das Gewissen wird hierbei als ein natürliches Urteils-
vermögen verstanden und deshalb der Vernunft zugeordnet, während die Synderesis 
eine Hinneigung zum Guten bezeichnet, die dem menschlichen Willen von Natur aus 
innewohnt. Mit dieser Zuordnung der Synderesis zum Willen unterscheidet sich die 
Summa Halensis nicht nur von Wilhelm von Auxerre, sondern auch von den Senten-
zenglossen des Alexander von Hales, bei denen jeweils eine Zuordnung zur Vernunft 
erfolgt.54 Dieses Kapitel ist somit für die Verfasserfrage des Gesetzestraktates – wie 
auch die verwickelte Redaktionsgeschichte der Summa Halensis insgesamt  – von 
besonderer Bedeutung, da hier eine deutliche Differenz zwischen Alexander und 
Johannes von La Rochelle zu Tage tritt.55

Die Relation des Gewissens zum Naturgesetz wird nun im Gesetzestraktat der 
Summa Halensis so bestimmt, dass die Grundaussagen des Naturgesetzes durch das 
Gewissen der Vernunft vermittelt werden (Lösung). Das Gewissen ist also inhaltlich 
mit dem Naturgesetz identisch, jedoch formal von ihm unterschieden, da es von ihm 
verursacht ist und somit eine Wirkung des Naturgesetzes darstellt (zu I 2). Als mensch-
liches Gewissen kann es irren und ist es im Unterschied zum Naturgesetz auch nicht 
bei allen Völkern gleich (I a u. c). Auf die Gewissensbildung und das darin begründete 
Urteil der menschlichen Vernunft folgt die Motivation des Willens durch die Synde-
resis als dem „Funken des Gewissens“ (Lösung). Ebenso wie dieses stimmt auch die 
Synderesis inhaltlich mit dem Naturgesetz überein, allerdings nicht in dem gleichen 
Maße, denn das Naturgesetz gibt auch noch vor, was zu meiden ist – das wiederum 

52 Vgl. Perkams, Synderesis, Wille und Vernunft im 12. Jahrhundert, 19  ff.
53 Vgl. Philipp der Kanzler, Summa de bono – De bono nature IV q.2,3 (ed. Wicki, Bd. 1, 201,46–50); 
Grabmann, Das Naturrecht der Scholastik von Gratian bis Thomas von Aquin, 27; Steinmüller, Die 
Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der „Summa fratris Alex-
andri“, 369 Anm. 73; Potts, Conscience, 690  ff.
54 Vgl. Wilhelm von Auxerre, Summa aurea II, tr. 10 c.6 q.1 (SpicBon 17, 301,95  f); Alexander von 
Hales, Glossa in Libri IV Sententiarum Petri Lombardi, II d.40 [IId] (BFS 13, 383,16–19); Steinmüller, 
Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der „Summa fratris 
Alexandri“, 370 Anm. 83; 373 Anm. 118).
55 So wird der erste Teil der Summa Halensis von Alexanders Verhältnisbestimmung von Naturge-
setz und Gewissen bestimmt (Summa Halensis I–II Nr. 425 [ed. Bd. II, 499a–b]; vgl. Henquinet, Ist 
der Traktat De legibus et praeceptis in der Summa Alexanders von Hales von Johannes von Rupella?, 
239  f.249).



2302   Kommentar [Nr. 246–247]

vermag die Vernunft durch das Gewissen zu erkennen, jedoch ist es im eigentlichen 
Sinn nicht Motivation des Willens (zu II 1 u. 2).56

Dritte Frage: Auf welche Weise ist das Naturgesetz?

Kapitel 1: Ist das Naturgesetz zerstörbar oder nicht? [Nr. 246]     
In diesem Kapitel steht die Frage im Vordergrund, ob das Naturgesetz durch mensch-
liche Schuld zerstört werden kann bzw. was davon in der menschlichen Seele nach 
der Sünde übrig bleibt. Zunächst wird zwischen dem Wesen und der Wirkung des 
Naturgesetzes unterschieden und daraufhin festgestellt, dass die Wirkung des Natur-
gesetzes aufgehoben werden kann, wenn die menschliche Seele durch die Sünde „ver-
dunkelt“ wird (Lösung). In seinem Wesen kann das Naturgesetz aber nicht zerstört 
werden und bleibt seine „Schrift“ stets in ihr (ebd.). In soteriologischer Perspektive 
ist für das Verhältnis von Natur und Gnade bedeutsam, wie in der Auseinanderset-
zung mit dem dritten Einwand aufgezeigt wird, dass zwar das Gesetz der Gnade durch 
die Schuld zerstört werden kann, nicht jedoch das Naturgesetz, weil dieses dauerhaft 
zum „Besitz“ der Seele wird (zu 3).

Kapitel 2: Ist das Naturgesetz wandelbar? [Nr. 247]
Die Frage, ob das Naturgesetz sich wandeln kann, ist nicht nur von metaphysischer 
Bedeutung, sondern zugleich ethisch relevant, weil damit die Anpassung des Natur-
gesetzes an sich verändernde historische Entwicklungen und die Möglichkeit der 
Dispensation vom Naturgesetz in den Blick kommt.57 Zu Beginn des Kapitels werden 
den Argumenten, die insbesondere vom Decretum Gratiani für die Unveränderlich-
keit des Naturgesetzes angeführt werden, Gegenargumente gegenübergestellt, die 
aus Isidors Etymologien, einigen alttestamentlichen Stellen wie auch anderen Aus-

56 Mit dieser Problemlösung grenzte sich Johannes von La Rochelle von der theologischen Tradition 
ab, die das Naturgesetz mit der Synderesis identifizierte (Roland von Cremona, Ms. 795 [ed. Lottin, 
Le Droit Naturel chez Saint Thomas d’Aquin et ses prédécesseurs, 115]; Wilhelm von Auxerre, Summa 
aurea II, tr. 10 c.6 q.1 [SpicBon 17, 298–303]; vgl. Lottin, Le Droit Naturel chez Saint Thomas d’Aquin et 
ses prédécesseurs, 41; Lackas, Die Ethik des Wilhelm von Auxerre, 38). Seinem Ansatz folgte dann Bo-
naventura (vgl. ders., Sententiarum II d.39 a.2 q.1 zu 4 [Opera omnia, Bd. 2, 911]), während die andere 
Linie von Albertus Magnus wie auch Thomas von Aquin fortgesetzt wurde (vgl. Albertus Magnus, De 
homine – De viribus animae motivis, 4.1 [Opera omnia, Bd. 27,2, 527–531]; Thomas von Aquin, Summa 
theologica 1II q.94 a.1 ad 2 [Opera omnia, Bd. 7, 168b; DThA 13, 70]; Steinmüller, Die Naturrechtsleh-
re des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der „Summa fratris Alexandri“, 372 
Anm. 109).
57 Die Möglichkeit eines Dispenses vom Naturgesetz wird dann im dritten Kapitel des folgenden Ab-
schnitts erörtert (vgl. Summa Halensis III Nr. 258 [ed. Bd. IV/2, 363a–364b; in dieser Ausgabe S. 204–
209]). – Zur Problemgeschichte der Frage nach der Wandelbarkeit des Naturgesetzes vgl. Mandrella, 
Das Isaak-Opfer, 39  ff.



�  Zweite Untersuchung: Das Naturgesetz   2303

sagen des Decretum Gratiani zusammengetragen werden. In der Problemlösung 
wird zunächst eine Auffassung referiert, die von Dekretisten vertreten wurde, die 
zwischen Vorschriften und Verboten als verbindlichen Normen einerseits sowie den 
veränderlichen Räten andererseits unterschieden.58 Die Summa Halensis folgt dieser 
Unterscheidung aber nicht, sondern zieht im Anschluss an Augustin einen Vergleich 
mit der Medizin, indem aufgezeigt wird, dass deren ‚Heilkunst‘ darin besteht, das 
unveränderliche Wesen ihrer Gesetze und Vorschriften zu bewahren und zugleich die 
konkreten Verordnungen der Situation, d.  h. dem Krankheitsbild, entsprechend zu 
erlassen (Lösung). In gleicher Weise kann auch von einer Anpassung des Naturge-
setzes an veränderte Situationen gesprochen werden, was im Blick auf die Frage des 
Allgemeineigentums, die für die franziskanischen Autoren der Summa Halensis im 
Kontext des Armutsstreits von besonderer Bedeutung war, heilsgeschichtlich erläu-
tert wird, indem zwischen der vernünftigen Vorschrift des Allgemeineigentums in der 
gut eingerichteten Natur und der ebenso vernünftigen Vorschrift des Privateigentums 
nach dem Sündenfall unterschieden wird (zu 1).59 Die situationsbedingte ‚Korrek-
tur‘ ist aber nicht im Sinne einer Verbesserung zu verstehen – denn das Naturgesetz 
bedarf keiner Verbesserung –, sondern im Sinne einer Ergänzung (zu 3). Die Verän-
derlichkeit des Naturgesetzes ist deshalb ein unverzichtbarer Bestandteil seiner Wirk-
samkeit.60 In diesem Sinne nimmt die Summa Halensis auch zur Frage der Monoga-
mie bzw. Polygamie Stellung (zu 4), die dann im dritten Abschnitt noch ausführlicher 
erörtert wird.61 Die abschließende Antwort auf den Einwand, das Naturgesetz ent-
halte doch nach dem Decretum Gratiani veränderliche Rechte und sei deshalb selbst 
wandelbar, ist vor allem für die spätere Auslegung des mosaischen Gesetzes von 
Bedeutung, weil hier die prinzipielle Differenz zwischen den Sittengeboten und den 
Kultvorschriften aufgezeigt wird, indem die Kultvorschriften als veränderbar betrach-
tet werden, während die Sittengebote ihrem Wortlaut wie auch ihrem geistlichen Sinn 
nach auf das Naturgesetz zurückgeführt werden (zu 6).62 Die Gleichsetzung des geist-

58 Vertreter dieser Auffassung waren Roland Bandinelli († um 1149), Rufinus († 1157/59), Stephan 
von Tournai († um 1160), Simon de Bisignano († 1177/79) und Huguccio von Pisa (vgl. Lottin, Le Droit 
Naturel chez Saint Thomas d’Aquin et ses prédécesseurs, 13  ff; Steinmüller, Die Naturrechtslehre des 
Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der „Summa fratris Alexandri“, 375 Anm. 18). 
Auch Wilhelm von Auxerre vertrat diese Auffassung (vgl. Wilhelm von Auxerre, Summe aurea III, tr.18 
c.1 [SpicBon 18a, 369,1–373,117]).
59 Vgl. Summa Halensis III Nr. 257 (ed. Bd. IV/2, 362a–363b; in dieser Ausgabe S. 200–203).
60 Vgl. Steinmüller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in 
der „Summa fratris Alexandri“, 374  f.
61 Vgl. Summa Halensis III Nr.  255 (ed. Bd. IV/2, 360a–361b; in dieser Ausgabe S.  192–197).  – Die 
Eigentumsfrage, die in der Auseinandersetzung mit dem ersten Einwand thematisiert wird, ist dann 
im Anschluss Gegenstand einer ausführlichen Erörterung (vgl. Summa Halensis III Nr. 257 [ed. Bd. 
IV/2, 362a–363b; in dieser Ausgabe S. 200–203]).
62 Zur Dreiteilung des mosaischen Gesetzes in Sittengebote, Rechtssatzungen und Kultvorschriften 
vgl. Summa Halensis III Nr. 265 (ed. Bd. IV/2, 383a–389b; in dieser Ausgabe S. 274–297).



2304   Kommentar [Nr. 248–249]

lichen Sinns mit dem Terminus ‚mystische Gesetze‘, wie ihn Gratian verwendet, gibt 
nicht dessen Intention wieder, sondern ist genuine Auffassung der Summa Halensis 
und impliziert eine enge Verschränkung von wörtlicher und geistlicher Bedeutung 
der Sittengebote, die in der Auslegung des mosaischen Gesetzes zur Geltung kommt.

Vierte Frage: Was gehört zum Naturgesetz?

Nachdem geklärt wurde, ob es das Naturgesetz gibt und was bzw. auf welche Weise 
es ist, geht es nun um dessen inhaltliche Bestimmung. Dazu werden in drei Abschnit-
ten zunächst unterschiedliche Auffassungen diskutiert und wird dann jeweils die 
Hinordnung der Vorschriften des Naturgesetzes zu Gott einerseits und zum Nächsten 
andererseits untersucht.

Erstes Glied: Über die unterschiedliche Bestimmung der Dinge, von denen behauptet 
wird, dass sie zum Naturgesetz gehören

Kapitel 1: Über die unterschiedliche Bestimmung der Dinge, die – wie verschiedene 
Leute behaupten – zum Naturrecht gehören [Nr. 248]   
Dieses Kapitel befasst sich mit unterschiedlichen inhaltlichen Bestimmungen des 
Naturgesetzes in der theologischen und philosophischen Tradition. Während Augus-
tin und Hugo von St. Viktor auf die Goldene Regel – in ihrer positiven wie negativen 
Fassung – hinweisen, entfaltet Isidor den Inhalt des Naturgesetzes in Bezug auf die 
allgemeine Natur einer Gattung und das Individuum.63 Cicero wiederum, der auch 
schon für Augustins Gesetzesverständnis eine wichtige Quelle darstellte und dessen 
Rhetorik in der mittelalterlichen Gesetzeslehre rezipiert wurde,64 wird in der Summa 
Halensis mit seiner Auffassung referiert, wonach auch die Religion von dem Natur-
gesetz als der eingeborenen Kraft bewirkt werde. Das Ziel dieses Kapitels ist es, diese 
unterschiedlichen Bestimmungen so miteinander zu verknüpfen, dass der Inhalt des 
Naturgesetzes präzise aufgezeigt werden kann. Die systematische Ordnung die diesen 
Ausführungen zugrunde liegt, ist die Einteilung des Naturgesetzes in ein angeborenes, 
ein menschliches und ein göttliches Naturrecht (Lösung). Dieses Schema entstammt 
der Summa des Stephan von Tournai.65 Unter dem ‚angeborenen Naturrecht‘ versteht 

63 Vgl. Steinmüller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in 
der „Summa fratris Alexandri“, 382  f.
64 Vgl. Schubert, Augustins Lex-aeterna-Lehre nach Inhalt und Quellen, 21  ff; Hohmann, Ciceronian 
Rhetoric and the Law, 193  ff.
65 Stephan von Tournai, Die Summa über das Decretum Gratiani (ed. von Schulte, 7); vgl. Lottin, 
Le Droit Naturel chez Saint Thomas d’Aquin et ses prédécesseurs, 15  f; Steinmüller, Die Naturrechts-
lehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der „Summa fratris Alexandri“, 384 
Anm. 19.



�  Zweite Untersuchung: Das Naturgesetz   2305

die Summa Halensis das, was allen Lebewesen gemeinsam ist, wie beispielsweise 
die geschlechtliche Verbindung. Das ‚menschliche Naturrecht‘ wird mit dem Völker-
recht66 gleichgesetzt und das ‚göttliche Naturrecht‘ als das bezeichnet, „wodurch die 
vernunftbegabte Schöpfung auf die Gnade hingeordnet wird“ (ebd.), wobei hier an 
erster Stelle die Sittengebote des mosaischen Gesetzes in den Blick kommen. In diese 
Systematik des Naturgesetzes können nun auch die zuvor referierten Auffassungen 
integriert werden. Von Isidor wird die Unterscheidung zwischen gattungsbezogenen 
und individuellen Aspekten des Naturgesetzes übernommen. In Bezug auf das Indivi-
duum wird das ‚menschliche Naturrecht‘ noch weiter differenziert, indem zwischen 
der Natur des Menschen vor und nach dem Sündenfall unterschieden wird: Wurde 
sie ursprünglich von dem Gebot des Allgemeineigentums und der persönlichen Frei-
heit bestimmt, so ermangelt der Mensch nach dem Sündenfall gewisser Dinge und 
muss er auch etwas von den Mitmenschen erleiden. Wegen des Mangels bedarf es 
der naturrechtlichen Bestimmung der Aneignung wie auch der Rückgabe von Eigen-
tum; hinsichtlich des Erleidens von Gewalt gibt es ein natürliches Recht auf Notwehr 
(ebd.). Von Cicero wird die doppelte Hinordnung des Naturgesetzes auf Gott und den 
Nächsten aufgegriffen. Dabei kommt in der zwischenmenschlichen Perspektive noch 
eine weitere Differenzierung zur Geltung, insofern hier die Lehre von den drei Seelen-
vermögen Berücksichtigung findet. Die doppelte Hinordnung des Naturgesetzes auf 
Gott und den Nächsten wird schließlich auch in Bezug auf das ‚göttliche Naturrecht‘ 
entfaltet, indem zum einen dessen Funktion einer Unterordnung der vernunftbegab-
ten Schöpfung unter ihren Schöpfer herausgestellt und zum anderen die Goldene 
Regel als inhaltliche Bestimmung dieses ‚göttlichen Naturrechts‘ in Relation zum 
Nächsten verstanden wird. Damit sind alle Auffassungen, die zu Beginn dieses Kapi-
tels referiert wurden, in eine systematische Ordnung gebracht worden, die nun als 
Grundlage für die weiteren Darlegungen sowohl in konzeptioneller Hinsicht als auch 
inhaltlich, d.  h. im Blick auf die Konkretisierung gesetzlicher Bestimmungen, dienen 
kann.

Kapitel 2: Über die Beziehung des Naturgesetzes zum positiven Recht [Nr. 249]
Bei dem Vergleich zwischen dem Naturgesetz und dem positiven Gesetz, d.  h. dem 
von Menschen erlassenen Gesetz, geht es um die Frage, ob in dem einen etwas 
erlaubt bzw. verboten sein kann, was es in dem anderen nicht ist. Die Problemlö-
sung dieses Kapitels unterscheidet zunächst zwischen verpflichtenden, nützlichen 

66 Der Gesetzestraktat geht auf dieses Völkerrecht nicht näher ein, sondern beschränkt sich darauf, 
die Definition der Digesten zu zitieren, wonach ‚Völkerrecht‘ genannt wird, „das die menschlichen 
Völker verwenden“ (Lösung). Damit wurde jene Tradition wiederbelebt, die im Anschluss an das 
römische Recht den naturrechtlichen Charakter des Völkerrechts betont hatte (vgl. Lottin, Le Droit 
Naturel chez Saint Thomas d’Aquin et ses prédécesseurs, 16; Steinmüller, Die Naturrechtslehre des 
Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der „Summa fratris Alexandri“, 360).



2306   Kommentar  [Nr. 250–252]

und förderlichen Dimensionen des Naturgesetzes und verknüpft damit die drei Kate-
gorien der Vorschrift, des Verbotes und der Erlaubnis, wie sie Hugo von St. Viktor 
in der Schrift Von den Sakramenten dargelegt hat. Von daher wird festgestellt, dass 
Vorschriften und Verbote des Naturgesetzes verpflichtend sind und deshalb nicht 
vom positiven Recht geändert werden können (Lösung). Eine Erlaubnis hingegen, 
die nach ihrem naturrechtlichen Charakter nützlich oder förderlich sein kann, lässt 
sich den Umständen entsprechend ändern, was nicht nur im Blick auf wirtschaftli-
che und soziale Aspekte – wie Wegerechte und Eigentumsfragen67 (zu 1 u. 2) – auf-
gezeigt wird, sondern auch in Fragen des Anstandes und der Moral (zu 3). Hier wird 
zudem die Korrelation von Recht, gewohnheitsgemäßer Sitte und Anstand bestimmt, 
indem zum einen die prinzipielle Rückbindung allen Rechts an das Naturrecht als 
dessen „Richtschnur“ (3) erfolgt, womit ein Gewohnheitsrecht naturrechtlich ver-
ankert werden kann; zum anderen wird am Beispiel des ersten alttestamentlichen 
Polygamisten Lamech verdeutlicht, dass eine gewohnheitsgemäße Sitte nur dann als 
rechtmäßig angesehen werden kann, wenn sie einen ‚Grund‘ hat, d.  h. gemäß dem 
Ursachenschema darzulegen und somit rational zu begründen ist. Diese Verhältnis-
bestimmung von (Natur-) Recht und Sitte bzw. Gewohnheit geht über die Ausfüh-
rungen des Decretum Gratiani und die dort referierte Auffassung Isidors von Sevilla 
insofern hinaus, als es dort allgemein heißt, es sei für eine Gewohnheit ohne Belang, 
ob sie durch etwas Geschriebenes oder die Vernunft bestätigt werde,68 während die 
Summa Halensis eben die rationale Begründung einer Gewohnheit verlangt, damit 
sie als rechtmäßig anerkannt werden kann.

Zweites Glied: Hat das Naturgesetz Vorschriften, die die vernunftbegabte Schöpfung 
auf Gott hinordnen?    

Kapitel 1: Enthält das Naturgesetz eine Vorschrift, die auf Gott hinordnet? [Nr. 250]
Aus der Gottebenbildlichkeit des Menschen resultiert für die Summa Halensis die Hin-
ordnung des Naturgesetzes auf Gott (Lösung). Dem Einwand, dass die Goldene Regel 
doch nicht auf Gott, sondern den Mitmenschen hinordne, wird entgegengehalten, 
dass darin auch die Liebe zu sich selbst zu erkennen sei. Diese wiederum lasse sich, 
wenn sie denn geordnet und auf ein gutes Ziel ausgerichtet ist, als Liebe zu Gott – als 
dem Ursprung menschlichen Seins – wie auch als Liebe zum Nächsten erkennen (zu 
1). Im Schlusssatz dieses Kapitels kommt dann die Korrelation von Natur und Gnade 
in den Blick, die für das Verhältnis von Naturgesetz und ‚evangelischem Gesetz‘ von 

67 Zur Eigentumsfrage vgl. Summa Halensis III Nr. 257 (ed. Bd. IV/2, 362a–363b; in dieser Ausgabe 
S. 200–203).
68 Vgl. Isiodor von Sevilla, Etymologiae V,3 (PL 82, 199; SCBO, Bd. 1; ed. Möller, 173); Decretum Grati-
ani D.1 c.5 (ed. Friedberg, Bd. I, 2); Penington, Lex and ius in the Twelfth and Thirteenth Centuries, 4.



�  Zweite Untersuchung: Das Naturgesetz   2307

entscheidender Bedeutung ist.69 An dieser Stelle belässt es die Summa Halensis bei 
der Feststellung, dass die Gnade die Natur „erhebt“ (ebd.), und formuliert damit 
den Grundsatz der scholastischen Soteriologie, dass die Gnade nicht als Aufhebung, 
sondern als Vervollkommnung der Natur zu denken ist.70

Kapitel 2: Hat das Naturgesetz etwas, wodurch es durch den Glauben auf Gott 
hingeordnet wird? [Nr. 251]
Anschließend wird die Frage erörtert, inwieweit im Naturgesetz konkrete Glaubens-
aussagen über die Einheit Gottes, seine Erlösung und die Trinität enthalten sind. 
Während sich Alexander von Hales in seinem Glossenkommentar auf die Feststellung 
beschränkt, dass im Naturgesetz alle Glaubensartikel implizit enthalten seien,71 wird 
das im Gesetzestraktat der Summa Halensis sehr eingehend analysiert. Nachdem eine 
ganze Reihe von Pro- und Contra-Argumenten vorgetragen wurden, wird zunächst 
zwischen zwei Arten des Glaubens unterschieden: dem Glauben, der auf argumen-
tativen Schlussfolgerungen beruht, und dem Glauben, der eine gnadenhafte Zustim-
mung zur Wahrheit bezeichnet. Während die zweite Art des Glaubens nicht aus der 
Natur, sondern aus der Gnade als seinem Prinzip kommt, gehört der Glaube, der aus 
Argumenten abgeleitet wird, zur Natur, ohne jedoch eine Tugend zu sein (Lösung I). 
Sodann wird zwischen einem ‚impliziten‘ und einem ‚expliziten‘ Glauben in dem 
Sinne unterschieden, dass das Naturgesetz der Seele „alles Heilsnotwendige im 
Allgemeinen“, d.  h. implizit, ‚diktiert‘ und dadurch den Glauben sowie die Zustim-
mung zum Zeugnis der Vernunft herstellt (ebd.). Diese Redeweise vom ‚impliziten‘ 
bzw. ‚expliziten‘ Glauben korrespondiert mit einer Unterscheidung im scholastischen 
Glaubensverständnis, wonach es für die ungebildeten Laien genüge, wenn sie an 
das ‚glauben‘, d.  h. für wahr halten, was die Kirche lehrt, ohne es mit dem eigenen 
Verstand nachvollziehen bzw. ‚entfalten‘ zu können.72 Nach Auffassung der Summa 
Halensis ist in diesem Zusammenhang noch eine weitere Differenzierung zu berück-
sichtigen, insofern nicht in der einzelnen, sondern nur in der allgemeinen Vernunft 
der Glauben an die Glaubensartikel im Naturgesetz gelesen werden kann. Das ‚Lesen‘ 
im Naturgesetz (im Lateinischen ‚legi … in lege naturali‘) markiert etymologisch wie 
sachlich einen zentralen Aspekt im Gesetzesverständnis der Summa Halensis.

Mit dem Verweis auf den ‚impliziten Glauben‘ wird im Folgenden auch die Frage 
beantwortet, ob es von Natur aus einen Glauben an die Erlösung gebe. So wird an 

69 S. u. S. 2477  f.
70 Vgl. Stoeckle, „Gratia supponit naturam“, 109  ff.
71 Vgl. Alexander von Hales, Glossa in Libri IV Sententiarum Petri Lombardi, IV d.1 (BFS 15, 29,7–19); 
Steinmüller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der 
„Summa fratris Alexandri“, 391 Anm. 32.
72 Vgl. Hoffmann, Die Lehre von der fides implicita innerhalb der katholischen Kirche, 63  ff; Seeberg, 
Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 3, 381  f Anm. 2 mit dem Verweis auf Wilhelm von Auxerre und 
Innozenz III.



2308   Kommentar  [Nr. 250–252]

Abraham verdeutlicht, dass dieser zunächst einen allgemeinen Glauben an den 
Schöpfer und Erlöser hatte, der dann entfaltet, d.  h. ‚explizit‘ wurde, als ihm Gottes 
Segen verheißen wurde (Lösung II). Allerdings sei diese Explikation noch nicht voll-
ständig gewesen, da Abraham nicht wusste, von wem die Erlösung zu erwarten sei; 
erst mit dem Gesetz und den Opfern des Alten Bundes sei das zum Ausdruck gebracht 
worden, da diese auf die Passion Christi hindeuteten. In gleicher Weise wird auch für 
die neutestamentliche Zeit an Johannes dem Täufer dargelegt, dass der allgemeine 
Glaube an die Erlösung noch nicht deren Geheimnis zu entschlüsseln vermag und 
sich deshalb von dem expliziten Glauben an den Erlöser Jesus Christus unterscheidet 
(ebd.). Mit dieser Verhältnisbestimmung von ‚implizitem‘ und ‚explizitem‘ Glauben 
wird nicht nur die Verknüpfung des Naturgesetzes mit dem Glauben aufgezeigt, 
sondern zugleich eine – im wörtlichen Sinne – ‚Entwicklung‘ des Glaubens, die für 
den Zusammenhang von Altem und Neuem Testament nicht zuletzt auch im Blick auf 
die Gesetzesthematik grundlegend ist.

Was den Glauben an den trinitarischen Gott anbetrifft, verweist der Gesetzestrak-
tat zunächst auf das erste Buch der Summa Halensis, insofern dort in der zweiten 
Quaestio begründet wird, warum diese Gotteserkenntnis mit der natürlichen Ver-
nunft aufgrund der Erbsünde nicht möglich ist.73 Direkt im Anschluss wird jedoch 
unter Berufung auf Richard von St. Viktor (um 1110–1173) festgestellt, dass für die ent-
gegengesetzte Auffassung, wonach eine solche Gotteserkenntnis sehr wohl möglich 
sei, durchaus notwendige Argumente angeführt werden könnten.74 So habe die Seele 
‚natürliche Gründe‘, um das Heilsnotwendige zu erkennen, auch wenn sie es mit Un-
terstützung der Gnade eher erkenne, da die Vernunft durch die Sünde ‚verdunkelt‘ 
sei (Lösung III 1). Die natürliche Erkenntnis des trinitarischen Gottes wird dann im 
Folgenden so spezifiziert, dass die allgemeine Vernunft zur Erkenntnis des Erzeugers, 
des Gezeugten und des Hervorgehenden, nicht aber zur Wahrheit der Trinität an sich 
gelangen kann. Hier wird somit eine klare Grenze gezogen zwischen einer natürlichen 
Erkenntnis, die zwar die Appropriationen der Trinität rational erschließen kann, aber 
den trinitarischen Gott damit nicht umfassend zu erkennen vermag, weil es ihr insbe-
sondere an der Erkenntnis seiner Güte, und das heißt der moralischen Dimension des 
Glaubens an die Trinität, mangelt; dazu bedürfe es jedoch der Gnade (Lösung III 2). 
Analog wird zum Abschluss dieses Kapitels die Frage beantwortet, ob die natürliche 
Vernunft die Erlösung erkennen kann, wobei in diesem Zusammenhang die termi-
nologische Unterscheidung zwischen dem ‚erworbenen Glauben‘, der auf rationalen 
Gründen und Zeugnissen basiert, und dem durch die Gnade ‚eingegossenen Glauben‘ 
eingeführt wird (Lösung IV).

73 Vgl. Summa Halensis I Nr. 10 (ed. Bd. I, 19a–b).
74 Diese Ausführungen sind ein Beleg für den theologischen Entwicklungsprozess, den die Summa 
Halensis in den verschiedenen Stadien ihrer Entstehung durchlaufen hat – hier lässt sich besonders 
deutlich erkennen, dass Alexander von Hales nicht der – alleinige – Verfasser des Gesetzestraktates 
gewesen ist.



�  Zweite Untersuchung: Das Naturgesetz   2309

Kapitel 3: Schreibt das Naturgesetz vor, dass wir Gott über alles lieben sollen? 
[Nr. 252]
Ging es im vorangegangen Kapitel um die Verhältnisbestimmung von Glaube und 
natürlicher Vernunft, so rückt nun die Frage in den Mittelpunkt, in welcher Relation 
das Naturgesetz zur Gottesliebe steht. Damit kommt nicht der Bereich des natürlichen 
Erkenntnisvermögens in den Blick, sondern die Ausrichtung und Anstrengung des 
Willens. Ähnlich wie zuvor in erkenntnistheoretischer Hinsicht wird auch in Bezug 
auf den Willen, Gott über alles zu lieben, eine Korrelation von Naturgesetz und Gnade 
aufgezeigt, insofern das Naturgesetz diese Gottesliebe der Seele einpflanzt und zu 
ihr ‚antreibt‘, während die Gnade sie ‚bewirkt‘ und zu ihr ‚hinführt‘ (Lösung). Für 
die Gesamtkonzeption des Gesetzestraktates ist wichtig, dass hier der Ansatzpunkt 
für die Notwendigkeit des mosaischen Gesetzes gesehen wird, das nach dem Sün-
denfall die Funktion hat, zum Heil zu führen (ebd.).75 Die Auffassung, die natürliche 
Selbstliebe impliziere die Liebe zum Ursprung alles Seins und deshalb beinhalte das 
Naturgesetz den Grundsatz, dass Gott über alles geliebt werden müsse, wird wider-
legt, indem gezeigt wird, dass die Seele Gott von Natur aus nicht über sich hinaus, 
d.  h. nicht über alles lieben kann (zu a und b).

Drittes Glied: Über das, wodurch das Naturgesetz auf den Nächsten hinordnet
Dieser Abschnitt ist besonders aufschlussreich im Blick auf die Schwerpunktset-
zungen im Bereich der zwischenmenschlichen Beziehungen. Dass der Verfasser des 
Gesetzestraktates das Gewicht auf die naturrechtlichen Aspekte der Ehe, des Eigen-
tums und der Freiheit legt, steht im Einklang mit Isidors inhaltlicher Bestimmung 
des Naturgesetzes,76 auf die weiterhin Bezug genommen wird, es entsprach aber auch 
grundlegenden theologischen und gesellschaftlichen Diskursen dieser Zeit. Die spe-
zifischen Ansichten, die der Gesetzestraktat zu diesen Fragen entwickelt, spiegeln 
nicht nur die theologischen Denktraditionen wider, von denen die Summa Halensis 
geprägt wurde, sondern auch deren monastischen Entstehungskontext, der gerade 
von diesen drei Fragekomplexen – der Ehe, des Eigentums und der Freiheit – unmit-
telbar betroffen war.

Kapitel 1: Die Ehe im Naturgesetz
Die Legitimation der Ehe im Blick auf ihre juristische sowie moralische Rechtmäßig-
keit und die Kontrolle über die Einhaltung der entsprechenden Normen waren für 
die Institution Kirche wie auch die Gesellschaftsordnung von grundlegender Bedeu-
tung.77 Es handelt sich deshalb bei diesem ganzen Kapitel über die Ehe nicht um ein 

75 Vgl. Summa Halensis III Nr. 260 (ed. Bd. IV/2, 369a–370b; in dieser Ausgabe S. 224–227).
76 Vgl. ebd., Nr. 248 (ed. Bd. IV/2, 349a–350b; in dieser Ausgabe S. 152–159).
77 Vgl. Weigand, Liebe und Ehe im Mittelalter, 3  ff; Brink, Ehe, 330  ff; Angenendt, Geschichte der 
Religiosität im Mittelalter, 277  ff; Anex-Cabanis u.  a., Ehe, 1616  ff.



2310   Kommentar [Nr. 253–254]

willkürlich gewähltes Beispiel für den Inhalt und die Funktion des Naturgesetzes, 
sondern um einen zentralen Aspekt, der für die Theologie und die Morallehre der 
Summa Halensis grundlegend ist.78 Es wird zunächst nach dem naturrechtlichen 
Charakter der Ehe gefragt, bevor dann Fragen der Verwandtenehe, der Mono- bzw. 
Polygamie und der Unauflöslichkeit der Ehe erörtert werden. Teilweise ergeben sich 
inhaltliche Parallelen zu einer Quaestio, die Alexander von Hales über den sakramen-
talen Charakter und die daraus resultierende Unauflösbarkeit der Ehe verfasst hat.79

Artikel 1: Stammt die Ehe vom Naturgesetz? [Nr. 253]    
Gegen eine naturrechtliche Ableitung der Ehe scheint deren Institutionalisierung 
zu sprechen, wie an entsprechenden Darlegungen Isidors und Hugos von St. Viktor 
gezeigt wird. Zudem werden kulturelle Unterschiede in Bezug auf die Möglichkeit 
einer Ehescheidung konstatiert, die den naturrechtlichen Charakter der Ehe ebenfalls 
in Frage stellen. Auf der anderen Seite wird aber genau diese naturrechtliche Begrün-
dung der Ehe in den Digesten vertreten, worauf der Gesetzestraktat der Summa 
Halensis explizit verweist. Damit wird an einem wichtigen Punkt eine Verknüpfung 
zur Tradition des römischen Rechts hergestellt, die seit dem Beginn des 12. Jahrhun-
derts mit der Rekonstruktion des Gesetzeswerkes Justinians wieder an Bedeutung 
gewann.80 Zur Beantwortung der Frage nach der naturrechtlichen Begründung der 
Ehe wird in der Summa Halensis zwischen zwei Betrachtungsweisen der Ehe unter-
schieden, wobei das augustinische Schema von ‚Sache‘ und ‚Zeichen‘ zugrundege-
legt wird. Diese Unterscheidung hat für den gesamten Gesetzestraktat der Summa 
Halensis eine wichtige hermeneutische Funktion, insofern damit die Sachbezüge und 
Geltungsansprüche sowie Ausdrucksformen von Gesetzen und Normen im Sinne von 
Zeichensystemen thematisiert werden können.81 Der ‚Sache‘ nach stammt die Ehe als 
Verbindung von Mann und Frau vom Naturgesetz, während sie als ‚Zeichen‘ von Gott 
eingerichtet ist und damit dessen Ordnung zum Ausdruck bringt, indem sie auf die 
Verbindung der Seele mit Gott hinweist (Lösung). Mit dieser ‚zeichenhaften‘ Interpre-
tation der Ehe korrespondiert eine sakramententheologische, die auf drei grundle-
gende Aspekte eines jeden Sakraments Bezug nimmt: Ebenbildlichkeit, Bedeutung 
und Heiligung. Während die Ebenbildlichkeit der Ehe in der Schöpfung begründet 
ist und damit dem Naturgesetz entstammt, resultiert ihre Bedeutung aus der göttli-
chen Einsetzung und ist ihre Heiligung, d.  h. ihr besonderer, gnadenhafter Charakter 

78 Vgl. Steinmüller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in 
der „Summa fratris Alexandri“, 399  f.
79 Vgl. Alexander von Hales, Quaestiones disputatae ‚antequam esset frater‘, q.57 (BFS 20, 1097–
1127).
80 Vgl. Hoeflich/Grabher, Normative Legal Texts, 4  f; s.  o. S. 8  f.
81 Zu Augustins Signifikationshermeneutik vgl. Lorenz, Die Wissenschaftslehre Augustins, 229  ff; 
Duchrow, Sprachverständnis und biblisches Hören bei Augustin, 62  ff.149  ff; Lettieri, De doctrina 
christiana, 378  ff.



�  Zweite Untersuchung: Das Naturgesetz   2311

auf die Passion Christi zurückzuführen, die allen Sakramenten Kraft verleiht (ebd.). 
Aus dieser Perspektive der besonderen Bedeutung wie auch Heiligung der Ehe im 
Christentum erklären sich dann auch die Unterschiede zu anderen Kulturen (zu 2). 
Es ist bemerkenswert, dass in diesem Artikel noch nicht der Zweck der Ehe themati-
siert wird, sondern allein die Verbindung von Mann und Frau betrachtet wird. Unter 
Berücksichtigung der vorangegangenen Bestimmung, was das Naturgesetz beinhal-
tet, lässt sich allerdings erschließen, dass hierbei an die Arterhaltung zu denken ist, 
wie sie sich aus der Ordnung der Allgemeinnatur ergibt.82 Die nachfolgenden Aus-
führungen zur Legitimität ehelicher Verbindungen schließen denn auch genau hier  
an.

Artikel 2: Über die Legitimität der Personen [Nr. 254]
Die Regelungen des Eherechts stellten im 13.  Jahrhundert einen wichtigen Teil des 
Kirchenrechts dar, zumal damit der Einfluss der Amtskirche auf die Gesellschafts-
ordnung zur Geltung gebracht werden konnte.83 So beschloss das Vierte Lateran-
konzil grundlegende Regeln im Hinblick auf die Verwandtschaftsgrade, die bei der 
Eheschließung zu beachten waren,84 worauf im Gesetzestraktat der Summa Halen-
sis an späterer Stelle, im Rahmen der Auslegung des sechsten Gebotes, eingeht.85 Im 
Zusammenhang mit den Reflexionen über das Naturgesetz wird hier erst einmal die 
Frage erörtert, inwieweit das Verbot, die unmittelbaren Blutsverwandten, d.  h. Vater 
oder Mutter bzw. Bruder oder Schwester, zu heiraten, naturrechtlich begründet ist. 
Das wird grundsätzlich bejaht, dabei jedoch differenziert zwischen dem Verbot, Vater 
oder Mutter zu heiraten, das vom Naturgesetz verpflichtend vorgeschrieben ist, und 
dem Verbot, Bruder oder Schwester zu heiraten, das vom Naturgesetz um des Anstan-
des willen aufgestellt wird. Diese Unterscheidung wird mit der Ordnung der Fort-
pflanzung begründet, woraus der verpflichtende Charakter des Verbotes, Vater oder 
Mutter zu heiraten, resultiert (Lösung). Der Einwand, dass es bei den ‚Barbaren’ eine 
eheliche Verbindung mit Vater oder Mutter gebe und auch bei anderen Lebewesen ein 
Geschlechtsverkehr des Männchens mit der Mutter vorkomme, spiegelt das kultur- 
und naturkundliche Wissen dieser Zeit wider. Dieser Einwand wird jedoch abge-
wiesen, indem solche Verbindungen auf leidenschaftliche Begierden zurückgeführt 
werden, nicht aber natürliche Anlagen (zu I 1). Das Zitat Gen 2,23 wird abschließend 
aufgegriffen, um die Ordnung der Fortpflanzung nun auch noch mit einer Ordnung 

82 Vgl. Summa Halensis III Nr. 248 (ed. Bd. IV/2, 349a–350b; in dieser Ausgabe S. 152–159); vgl. Stein-
müller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der „Summa 
fratris Alexandri“, 394  f.
83 Vgl. Weigand, Ehe,1623–1625; Helmholz, Kanonisches Recht und europäische Rechtskultur, 261  ff.
84 Vgl. Foreville, Lateran I–IV, 360; Duggan, Conciliar Law, 350  f.
85 Vgl. Summa Halensis III Nr. 367; s.  u. S. 2376.



2312   Kommentar [Nr. 255–258]

der Geschlechterverhältnisse zu verknüpfen: Die ‚aktive und passive Kraft‘86, die es 
hier zu beachten gelte, wird einerseits dem Mann als dem ‚stärkeren‘ und andererseits 
der Frau als dem ‚schwächeren‘ Geschlecht zugeordnet.87 Zugleich wird das ‚Band‘ 
der Ehe als eine ‚doppelte Einheit‘ verstanden, insofern sie von einem ‚Konsens der 
Seelen‘ ebenso bestimmt wird wie von der fleischlichen Verbindung (zu I a).

Artikel 3: Stammt es von der Vorschrift des Naturgesetzes, dass zu einem Mann eine 
Frau gehört? [Nr. 255]     
So selbstverständlich die Monogamie für die christliche Gesellschaftsordnung des Mit-
telalters war, so wichtig war es für die Summa Halensis, die naturrechtliche Begrün-
dung der Monogamie darzulegen, zumal nicht nur im Alten Testament Polygamie 
erlaubt zu sein scheint, sondern auch im Blick auf die Erhaltung der Art gefragt wird, 
ob es nicht besser sei, wenn ein Mann mehrere Frauen hat (1 u. 2). Auf der anderen 
Seite wird aus der Goldenen Regel abgeleitet, dass der Mann nicht den Willen haben 
kann, dass seine Frau mit mehreren Männern Verkehr hat, und er deshalb der Vor-
schrift der Monogamie folgt (b). In der Problemlösung wird zwischen einer dreifachen 
Bewegung der vernunftbegabten Natur unterschieden und so erklärt, dass die Poly-
gamie als ein natürliches, d.  h. triebhaftes Motiv angesehen werden kann, während 
die Natur, die von der Vernunft bewegt wird, die Monogamie vorschreibt, wobei die 
jeweilige Situation zu berücksichtigen ist, sodass unter bestimmten Umständen und 
aufgrund göttlicher Erlaubnis von dieser Vorschrift entbunden werden kann (Lösung). 
Darüber hinaus wird dann noch die Bewegung der Vernunft in sich betrachtet, inso-
fern daraus nicht nur der Grundsatz der Monogamie, sondern auch die Unauflöslich-
keit der Ehe resultiert (ebd.). Im Blick auf das Alte Testament wird Jakobs Ehe mit 
mehreren Frauen damit begründet, dass das damaliger Gewohnheit entsprochen und 
er dazu eine göttliche Erlaubnis erhalten habe (zu 1). Für die innere Systematik des 
Gesetzestraktates ist es wichtig, wie hier erneut das alttestamentliche Gewohnheits-
recht der Polygamie mit der ‚göttlichen Erlaubnis‘ verknüpft und so heilsgeschichtlich 
erklärt wird.88 Darüber hinaus wird hervorgehoben, dass Jakobs Motivation ehrenhaft 
gewesen sei, weil es ihm um die Vermehrung der Gläubigen ging; zudem habe er mit 
seinen Frauen mit Mäßigung, d.  h. nicht um des Vergnügens willen, verkehrt und 
komme dem schließlich eine sakramentale Bedeutung bei, da sich in Jakobs Frauen 
die „Verschiedenheit der Diener Gottes“ widerspiegele (ebd.). Dem Einwand, die Poly-
gamie sei rein biologisch vorteilhaft, wird das Spezifikum des Menschseins entgegen-

86 Mit ‚Kraft‘ wird hier der lateinische Begriff ‚virtus‘ übersetzt, der wiederum eine Bedeutungsviel-
falt aufweist, insofern damit auch die theologisch so zentrale ‚Tugend‘ bezeichnet wird – eine solche 
tugendtheologische Perspektive ist auch im vorliegenden Textabschnitt konnotiert.
87 Zur Überordnung des Mannes über die Frau in der scholastischen Theologie und im Kirchenrecht 
vgl. Angenendt, Geschichte der Religiosität im Mittelalter, 265.
88 Vgl. Summa Halensis III Nr. 249 zu 3 (ed. Bd. IV/2, 352b; in dieser Ausgabe S. 162–165); s.  o. S. 2305  f 
[Kommentar zu Nr. 249].



�  Zweite Untersuchung: Das Naturgesetz   2313

gehalten, insofern das Naturrecht im Menschen durch die Vernunft geregelt werden 
müsse (zu 2). Die Frage, warum nicht auch Frauen von dem Gebot der Monogamie 
entbunden wurden, wird zum einen damit beantwortet, dass das für die Vermehrung 
nicht nützlich sei und dem in sozialethischer Hinsicht die Wahrung des gesellschaft-
lichen Friedens, d.  h. der bestehenden Geschlechterverhältnisse, entgegenstehe; zum 
anderen wird auf den sakramentalen Charakter der Ehe verwiesen, der auf Christus 
als den einen Bräutigam zurückgeführt wird, auch wenn die Mitglieder der Kirche als 
eine Vielheit betrachtet werden müsse (zu 3)  – ein Argument, das an dieser Stelle 
sehr unvermittelt auftritt, insofern die sakramententheologische Begründung der Ehe 
zuvor im Rahmen der naturrechtlichen Reflexionen keine Rolle spielte.

Artikel 4: Stammt die Untrennbarkeit der Ehe vom Naturgesetz? [Nr. 256]
Die Unauflösbarkeit der Ehe, die in dem vorangegangenen Artikel bereits kurz in den 
Blick kam, wird nun eigens thematisiert. Im Wesentlichen wird hierbei mit der Gol-
denen Regel argumentiert und aus deren Hinordnung auf den Nächsten abgeleitet, 
dass der natürliche Wunsch, geliebt zu werden, die Konsequenz nach sich zieht, die 
Untrennbarkeit der Ehe als Vorschrift des Naturgesetzes anzuerkennen (Lösung). In 
der Auseinandersetzung mit verschiedenen Einwänden wird zum einen herausge-
stellt, dass aus dem Naturgesetz der Gattung das Verbot der Sodomie und aus dem 
Naturgesetz der Spezies Mensch als der vernunftbegabten Kreatur die Verpflichtung 
zur Monogamie folge (zu 2). Dem Einwand, der Geschlechtsverkehr sei ebenso wie 
das Essen eine natürliche Handlung und könne an und für sich deshalb keine Sünde 
sein, weil er der Vermehrung der Art diene, wird ganz auf der Linie des vorangegange-
nen Artikels entgegengehalten, dass der Mensch beim Geschlechtsverkehr wie auch 
beim Essen immer das rechte Maß, den angemessenen Zeitpunkt und die geschul-
dete Materie wahren müsse; Letzteres aber bedeutet nach dem zuvor Gesagten, dass 
der Geschlechtsverkehr nur mit dem Ehepartner vollzogen werden darf (zu 3). Die 
Vorstellung einer zeitlich begrenzten sexuellen Hingabe der Frau wird wiederum im 
Rekurs auf die Goldene Regel ausgeschlossen (zu 4).

Kapitel 2: Stammt vom Naturgesetz der gemeinsame Besitz von allem? [Nr. 257]
Die Eigentumsfrage bildet den zweiten Schwerpunkt bei der Erörterung der Funk-
tion des Naturgesetzes für die zwischenmenschlichen Beziehungen. Angesichts der 
wirtschafts- und gesellschaftsgeschichtlichen Veränderungen, die insbesondere mit 
den Städtegründungen und dem Aufkommen der Geldwirtschaft einhergingen,89 war 
diese Frage von besonderer Brisanz. Es ist bezeichnend für den historischen Umbruch 
seit dem 11. Jahrhundert, dass die Summa Halensis in dieser Frage nicht auf Augus-
tin rekurriert, der ansonsten für sie die maßgebliche Autorität ist. Während dieser 

89 Vgl. Favier, Frankreich im Hoch- und Spätmittelalter, 303  ff.



2314   Kommentar [Nr. 255–258]

nämlich zwischen der naturrechtlichen Begründung des Allgemeinbesitzes und der 
positiven, d.  h. menschlichen Rechtssetzung des Privateigentums unterschied, entwi-
ckelt die Summa Halensis eine Problemlösung, in der das Privateigentum naturrecht-
lich begründet wird. Die Argumentation folgt hierbei dem Ansatz, der bereits den Dar-
legungen zur Veränderlichkeit des Naturgesetzes zugrundeliegt, insofern dort für den 
Zustand vor dem Sündenfall die naturrechtliche Bestimmung des Allgemeinbesitzes 
konstatiert wird, während nach dem Sündenfall eine Anpassung des Naturgesetzes 
in Bezug auf die Eigentumsfrage notwendig wurde, die den veränderten Umständen 
Rechnung trug.90 Dieser Lösungsansatz wird nun in diesem Kapitel noch genauer ent-
faltet, indem hinsichtlich der Vorschriften des Naturgesetzes unterschieden wird, je 
nachdem ob sie etwas vorschreiben, weil es verpflichtend, gut oder gerecht ist (Lösung 
zu 1). So schreibt das Naturgesetz den Allgemeinbesitz verpflichtend für den Fall der 
Notwendigkeit vor, weil das der Goldenen Regel entspricht. Die Summa Halensis folgt 
hier Wilhelm von Auxerre, der diese Lehre seinerseits von dem Dekretisten Huguc-
cio übernommen hat.91 Die damit verbundene Auffassung, es handele sich um einen 
Rat, teilt die Summa Halensis hingegen nicht.92 Im Blick darauf, dass das Naturgesetz 
etwas vorschreibt, weil es gut ist, sind die Umstände zu berücksichtigen, d.  h. der 
Status der Menschen vor bzw. nach dem Sündenfall, weshalb vom Naturgesetz eine 
entsprechende Bestimmung zum Privateigentum erfolgt, damit die guten Menschen 
nach dem Sündenfall nicht Not leiden. Was schließlich die Vorschriften des Naturge-
setzes anbetrifft, die etwas vorschreiben, weil es gerecht ist, so wird zwischen dem 
unterschieden, was allen gehört  – wie die Luft, das Meer und die Küsten93  –, und 
dem, was in Besitz genommen werden kann, wenn es nicht jemand anderem gehört – 
wie Tiere, die gefangen werden können, oder Edelsteine am Meeresstrand. Der Begriff 
des Allgemeinbesitzes wird dann noch einmal differenziert, um so auch das in den 
Blick zu nehmen, was in gewisser Weise der Allgemeinheit gehört – wie eine Straße 
oder der öffentliche Platz in einer Gemeinde – und deshalb nicht von Einzelnen in 
Besitz genommen werden darf (zu 2). Die gewählten Beispiele lassen erkennen, dass 
der Verfasser des Gesetzestraktates hierbei den städtischen Lebensraum vor Augen 
hatte.

90 Vgl. Summa Halensis III Nr. 247 zu 1 (ed. Bd. IV/2, 348a–b; in dieser Ausgabe S. 148  f).
91 Vgl. Wilhelm von Auxerre, Summa aurea III, tr.18 c.1 (SpicBon 18a, 369,1–373,117]).
92 Vgl. Summa Halensis III Nr. 247 (ed. Bd. IV/2, 348a; in dieser Ausgabe S. 146–149); Steinmüller, 
Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander von Hales in der „Summa fratris 
Alexandri“, 406 Anm. 24.
93 Die Summa Halensis schließt sich hier dem römischen Recht an (vgl. Iustinian, Institutiones, 2,1,1 
[ed. Knütel u.  a., 47]; Steinmüller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella und des Alexander 
von Hales in der „Summa fratris Alexandri“, 406).



�  Zweite Untersuchung: Das Naturgesetz   2315

Kapitel 3: Stammt vom Naturgesetz die eine Freiheit aller? [Nr. 258]
Das Thema der persönlichen Freiheit aller Menschen war für die mittelalterliche 
Gesellschaft von großer Bedeutung, weil damit die feudalen Strukturen der politi-
schen und sozialen Ordnung wie auch die Besonderheit der städtischen Gesellschaft 
in den Fokus rückten.94 Für die Summa Halensis steht nach der Gegenüberstellung 
der Pro- und Contra-Argumente fest, dass die Herrschaft über andere grundsätz-
lich gerecht und vom Naturgesetz bestimmt ist. Die Problemlösung dieses Kapitels 
beschränkt sich deshalb auf die Auseinandersetzung mit den Einwänden, die dagegen 
vorgetragen wurden. Erneut wird zwischen dem Status des Menschen vor und nach 
dem Sündenfall unterschieden, sodass die allgemeine Freiheit aller Menschen im 
Urstand naturrechtlich begründet war, jedoch nach dem Sündenfall das Prinzip der 
Herrschaft vorgeschrieben ist (zu 1 u. 2). Dem Lösungsansatz Gregors I., die Herrschaft 
auf eine Dispensation vom Naturgesetz zurückzuführen, stimmt die Summa Halensis 
nicht zu, weil es in diesem Fall nicht um eine Erleichterung des Gesetzes, sondern 
um die Wiederherstellung der Gerechtigkeit gehe, denn es entspreche der Vorschrift 
der Vernunft und somit dem Naturgesetz, dem Bösen die Freiheit zu nehmen (zu 3). 
Abschließend wird die legitime Herrschaft, wie sie vom Naturgesetz vorgeschrieben 
ist, noch nach zwei Seiten hin entfaltet: Zum einen wird sie von jeglicher Sklaverei, 
die auf der gewaltsamen Usurpation von Herrschaft beruht, abgegrenzt (zu 4 u. 5); 
zum anderen wird im Anschluss an Röm 13,5 noch einmal die Relation des Naturge-
setzes zum Gewissen aufgezeigt,95 indem der Respekt und die Ehrerbietung gegen-
über den Herrschenden zur Geltung kommen, in die das Gewissen einstimmt (zu a). 
Somit geht es der Summa Halensis um die naturrechtliche Ableitung einer selbst-
bestimmten Knechtschaft, die sich von einer erzwungenen Unfreiheit fundamental 
unterscheidet – was für die damalige Zeit eine ebenso singuläre wie bemerkenswerte 
Auffassung war, da die Sklaverei ansonsten als eine historisch notwendige Erschei-
nungsform angesehen und deshalb als sekundäres Naturgesetz bestimmt wurde.96

Den Schlusspunkt bildet die Forderung des Gehorsams, worin sich die ‚gewissen-
hafte‘, d.  h. dem natürlichen Urteilsvermögen entsprechende Einstellung zum Natur-
gesetz verdichtet. Mit einem so verstandenen, naturrechtlich begründeten Gehorsam, 
dessen religiöse Dimension ausdrücklich hervorgehoben wird, kann die Freiheits-
thematik für eine Weltdeutung wie auch ein Identitätskonzept von Rezipienten der 
Summa Halensis geöffnet werden, die – ebenso wie der Verfasser des Gesetzestrak-
tates – das Gehorsamsgelübde abgelegt haben und damit in besonderer Weise dem 
Ideal der selbstbestimmten Unfreiheit nacheiferten.

94 Vgl. Bloch, Die Feudalgesellschaft, 305  ff; Duby, Die drei Ordnungen, 219  ff; Schmoeckel, Auf der 
Suche nach der verlorenen Ordnung, 116  ff.
95 Vgl. Summa Halensis III Nr. 245 (ed. Bd. IV/2, 344a–345b; in dieser Ausgabe S. 134–141).
96 Vgl. Rufinus, Summa Decretorum (ed. Singer, 7); Lottin, Le Droit Naturel chez Saint Thomas 
d’Aquin et ses prédécesseurs, 14  f Anm. 3; Steinmüller, Die Naturrechtslehre des Johannes von Rupella 
und des Alexander von Hales in der „Summa fratris Alexandri“, 408 Anm. 17.



2316   Kommentar [Nr. 259–260]

Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose

Erste Abhandlung: Das Gesetz des Mose im Allgemeinen

Der Traktat gliedert sich in zwei Abschnitte: Zunächst werden allgemein die Bedin-
gungen des Gesetzes geklärt und dann folgen spezielle Erörterungen zu den Geboten 
und Verboten des Gesetzes. Der erste Abschnitt wird noch einmal in fünf Fragen 
untergliedert, die sich mit der Erlassung des Gesetzes, seinem Inhalt, seiner Erfüllung 
durch Christus, der Last der Befolgung des Gesetzes sowie der Rechtfertigung durch 
das Gesetz befassen.

Erste Frage: Die Erlassung des mosaischen Gesetzes

Kapitel 1: Der Nutzen der Erlassung [Nr. 259]    
Angesichts der vorangegangen Darlegungen zum Naturgesetz, die ja den Nach-
weis erbringen, dass sich das Naturgesetz veränderten Umständen anpassen kann, 
stellt sich die Frage, worin der Nutzen besteht, dass das mosaische Gesetz erlassen 
wurde. Die Summa Halensis verweist zunächst auf zwei klassische Referenzstellen – 
Röm 5,20 und 1Tim 1,8 –, um diesen Nutzen aufzuzeigen, stellt dem aber eine Reihe 
von Einwänden gegenüber, die einen solchen Nutzen wiederum in Frage stellen. Die 
Problemlösung besteht darin, auf der Grundlage einer prinzipiellen Unterscheidung 
zwischen dem Naturgesetz, dem Gesetz der Begierde bzw. des Zunders und dem 
Gesetz des Evangeliums bzw. der Gnade einen dreifachen Nutzen des mosaischen 
Gesetzes aufzuzeigen, dem drei Gottesattribute konnotieren: Zur Unterstützung des 
Naturgesetzes dient das mosaische Gesetz der Barmherzigkeit, in seiner Funktion, 
die Sünde zu bestrafen, der Gerechtigkeit und als zeichenhafter Hinweis sowie Aus-
richtung auf das Gesetz der Gnade korreliert es mit der Weisheit (Lösung). Dem ent-
sprechen wiederum drei Gesetzesarten, um auch den unterschiedlichen Kategorien 
von Menschen Rechnung zu tragen, für die das mosaische Gesetz erlassen wurde: 
Als Sittengebot dient es der Erhellung des Naturgesetzes und damit der Unterwei-
sung der Törichten; in Form von Rechtssatzungen zügelt es die Begierde und dient so 
zur Bestrafung der Verhärteten; und mit Kultvorschriften verweist es zeichenhaft auf 
das Gesetz der Gnade und dient damit den Gerechten (ebd.). Das Dreierschema, das 
in dieser Systematik des mosaischen Gesetzes dominiert, wird im ersten Kapitel des 
zweiten Abschnitts in Bezug auf den Inhalt dieses Gesetzes noch eingehend erörtert.97 
Dem Einwand, dass das Gesetz doch nach 1Kor 15,56 „die Kraft der Sünde“ ist und 
deshalb nicht für das Heil nützlich sein könne, wird entgegengehalten, dass das nicht 
im Sinne einer Verursachung der Sünde zu verstehen sei, sondern als die ‚Gelegen-
heit‘, d.  h. das Offenbarwerden der Sünde; dem entspricht die negative Aussage, dass 

97 Vgl. Summa Halensis III Nr. 265 (ed. Bd. IV/2, 383a–389b; in dieser Ausgabe S. 274–297).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2317

das Gesetz nicht die Gnade gibt (zu 1). Wenn nun wiederum dagegen eingewendet 
wird, es sei doch besser, auch die Gelegenheit zur Sünde wegzunehmen und somit 
das Gesetz gar nicht zu erlassen, unterstreicht die Summa Halensis die Heiligkeit, 
Gerechtigkeit wie auch Güte des Gesetzes und verweist darauf, dass es an dem Sünder 
liegt, dass Sünde aus dem Gesetz kommt, nicht aber an dem Gesetz selbst (zu 2). So 
wird das Gesetz mit der Wirkung einer Medizin verglichen, die missbraucht werden 
kann und dann zum Tode führt – ebenso kann der Mensch seine Freiheit missbrau-
chen, weswegen aber das Gesetz, das ihn davon zurückhalten soll, die Sünde nicht 
verursacht, sondern das Fehlverhalten des Menschen (zu 3); dieses wird als ‚Zunder‘ 
der Sünde bezeichnet und damit ein Terminus verwendet, der in der scholastischen 
Gnaden- und Sakramentenlehre eine große Rolle spielte, weil so zwischen der Erb-
sünde, die nach scholastischem Verständnis durch die Taufe getilgt wird, und der 
menschlichen Begierde als Ursache der Tatsünde(n) unterschieden werden konnte.98 
In der Auseinandersetzung mit dem fünften Einwand wird nochmals die generelle 
Kategorisierung des Gesetzes erörtert und hier zusätzlich zu den Sittengeboten, den 
Rechtssatzungen und Kultvorschriften noch als vierte Gesetzesart die der ‚Vorschrif-
ten‘ eingeführt, deren Funktion es ist, die Hochmütigen zu zügeln; diese Vorschriften 
werden nun als ‚Kultvorschriften‘ bezeichnet, während die Vorschriften, für die in der 
Problemlösung genau diese Bezeichnung verwendet wurde, jetzt als ‚Vorschriften zu 
den Sakramentalien‘ bezeichnet werden. Mit dem zuvor entwickelten Dreierschema 
wird diese neue Einteilung dadurch abgeglichen, dass die Kultvorschriften und die 
Vorschriften zu den Sakramentalien zusammen der Gruppe von Gesetzen zugeordnet 
werden, die zeichenhaft auf die Gnade hinweisen (zu 5). Die letzten drei Einwände, 
die noch einmal mit der schädlichen Wirkung des Gesetzes argumentierten, beant-
wortet die Summa Halensis mit dem Hinweis auf die doppelte Ordnung sowohl der 
göttlichen Vorsehung als auch des Gesetzes: So wie in der Ordnung der Vorsehung 
hauptsächlich die Schöpfung begründet ist und daneben die Ordnung der Gerech-
tigkeit, in die der Mensch ‚zurückfällt‘, wenn er von der ursprünglichen Ordnung der 
Barmherzigkeit abweicht, so gibt es auch im Gesetz eine hauptsächliche Ordnung, die 
in der Hinordnung des Menschen auf Gott besteht, und daneben seine Hinordnung 
auf die Strafe im Falle der Abweichung von der ursprünglichen Ordnung (zu 6–8).

Kapitel 2: Ist das Gesetz des Mose heilsnotwendig? [Nr. 260]
Die Heilsnotwendigkeit des mosaischen Gesetzes wird damit begründet, dass es 
sowohl das Naturgesetz als auch das Gesetz der Gnade einschließt. Diese ‚Inklusion‘ 
des Naturgesetzes wie auch des Gesetzes der Gnade im mosaischen Gesetz ist in 
diesem Zusammenhang so zu verstehen, dass sie in ganz bestimmter Hinsicht darin 
eingeschlossen sind: jenes durch die Explikation des Sittengesetzes und dieses durch 
den zeichenhaften Hinweis auf die Gnade, wobei zwischen der Funktion der Kultvor-

98 S. o. S. 2291  f.



2318   Kommentar [Nr. 261–262]

schriften vor und nach ihrer Erlassung jeweils im Blick auf die Juden und die Nicht
juden unterschieden wird (Lösung).

Kapitel 3: Der Zeitpunkt der Erlassung [Nr. 261]    
Indem zunächst in fünf Unterabschnitten gefragt wird, ob das mosaische Gesetz vor 
bzw. nach dem Sündenfall, sodann vor oder nach der Sintflut oder aber zur Zeit Abra-
hams hätte erlassen werden müssen, kommen die heilsgeschichtlichen Etappen der 
Urgeschichte in den Blick und kann so die spezifische Relation von Naturgesetz und 
mosaischem Gesetz auch in dieser Perspektive noch einmal erörtert werden. Für die 
Zeit vor dem Sündenfall kann aufgezeigt werden, dass das mosaische Gesetz nutzlos 
gewesen wäre, weil der Mensch in einem geordneten Zustand lebte und sich ganz 
an dem Naturgesetz orientierte, das mit dem ‚Gesetz der Weisheit‘ identifiziert wird 
(Lösung I). Auch nach dem Sündenfall bedurfte es zunächst nicht des mosaischen 
Gesetzes, da die Anpassungsfähigkeit des Naturgesetzes an veränderte Umstände, 
die verschiedenen ‚Zeitalter‘ der Menschheitsentwicklung, und die damit – aus Sicht 
der scholastischen Psychologie – verbundene Anpassung an die natürliche Ungeord-
netheit des Menschen durch das Hinzufügen von Gesetzen geordnet werden konnten 
(zu II–IV). Diese hinzugefügten Gesetze, die auf die Beherrschung der sündhaften 
Begierde durch die Vernunft sowie deren Abscheu vor Mord abzielten, stellen keine 
neuen Gesetze dar, sondern sind als Ergänzungen zum Naturgesetz aufzufassen, wie 
es in der Erörterung über die Veränderbarkeit des Naturgesetzes erläutert wurde.99 
Das gilt auch für die Zeit Abrahams, als das Gesetz der Beschneidung ergänzt wurde, 
um so der Götzenverehrung entgegenzuwirken und die vernunftgemäße Hinordnung 
des Menschen auf sich selbst, auf den Nächsten und auf Gott wiederherzustellen (zu 
V.1). War mit diesem Bundesschluss die Einheit des Volkes Gottes begründet, die nach 
Auffassung der Summa Halensis notwendig war, damit das mosaische Gesetz erlassen 
werden konnte, so mussten vier weitere Voraussetzungen erfüllt sein, die als ‚Fun-
dament‘ dieses Gesetzes bezeichnet werden: der Glaube an den einen Gott, der mit 
der Beschneidung zeichenhaft bezeugt wurde; der Glaube an die Inkarnation, dessen 
Zeugnis die Verheißung an Abraham wie auch zuvor schon an Isaak und Jakob war; 
die Bewährung des Glaubens, die angesichts der Versklavung in Ägypten erfolgte, 
sowie die Festigung des Glaubens während des Exodus und der Wüstenwanderung.

Kapitel 4: Wem musst das Gesetz gegeben werden? [Nr. 262]
Dieses Kapitel erörtert die Frage, warum das mosaische Gesetz nicht allen Menschen, 
sondern nur den Juden gegeben wurde. Die Summa Halensis begründet das einer-
seits im Anschluss an Röm 5,20 mit der besonderen Würde der Gottesverehrung des 
jüdischen Volkes und andererseits mit dessen Auszeichnung, dass aus ihm Gottes 

99 Vgl. Summa Halensis III Nr. 247 (ed. Bd. IV/2, 348a; in dieser Ausgabe S. 146–149).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2319

Sohn geboren werden sollte (Lösung zu 1). Ausdrücklich anerkannt wird, dass es 
auch unter den Heiden Menschen gab, die von Gott angenommen wurden, denen 
jedoch das mosaische Gesetz nicht gegeben wurde, weil es, wie im vorangegangenen 
Kapitel erläutert, nur einem Volk als ganzem gegeben werden konnte. Dem Einwand, 
Gott sorge für alle Menschen gleich, wird entgegengehalten, dass zwar Gott für alle 
im gleichen Maße sorge, indem er das Gesetz gab, jedoch auf Seiten der Empfänger 
nicht alle würdig waren, sich auf das Gesetz vorzubereiten; diese Vorbereitung auf 
den Empfang des Gesetzes müsse aber freiwillig erfolgen, weil es nicht Gottes Wille 
sei, den Menschen zum Heil zu zwingen (zu 2). Zudem sei den Heiden dieser Heils-
weg nicht grundsätzlich verschlossen, da sie bei den Juden vom Gesetz hören und zu 
ihm konvertieren könnten. In diesen Ausführungen wird der Grundsatz der scholas-
tischen Soteriologie deutlich, dass der Mensch an seinem Heil freiwillig mitwirken 
muss, indem er sich auf den Empfang des Gesetzes bzw. der Gnade vorbereitet.100 
Die Befähigung, das zu tun – seine ‚Disposition‘ für das Heil –, ist dem Menschen 
mit der Schöpfung gnadenhaft verliehen (zu 3). In der Auseinandersetzung mit dem 
fünften Einwand, der die Aufgabe der Engel bei dem Erlass eines göttlichen Geset-
zes anspricht, werden zum einen die Grundzüge einer Angelologie erkennbar, wie sie 
in einem umfangreichen Abschnitt des zweiten Teils der Summa Halensis entfaltet 
wird;101 zum anderen kommt noch einmal die Abgrenzung der freiwilligen Vorberei-
tung auf den Empfang des mosaischen Gesetzes von jeglichem Zwang zur Geltung, 
indem die Freiwilligkeit zum Grundprinzip der ‚Ordnung‘ erklärt wird, während der 
göttlichen Vorsehung zwingende Notwendigkeit zukomme (zu 5). Diese Gegenüber-
stellung von ‚Ordnung‘ und ‚Vorsehung‘ ist insofern missverständlich, als sie die 
Unterscheidung zwischen einer – jeweils doppelten – Ordnung der Vorsehung und 
des Gesetzes, wie sie im ersten Kapitel dieses Abschnitts durchgeführt wurde,102 nicht 
aufgreift; in der Sache ändert das aber nichts an der Relevanz der Freiwilligkeit für 
den Empfang des Gesetzes.

Kapitel 5: Der Erlasser des Gesetzes
Das Kapitel ist in zwei Artikel gegliedert, in denen zunächst in scharfer Abgrenzung 
zu den ‚Manichäern‘ bewiesen werden soll, dass das mosaische Gesetz von dem einen 
Gott erlassen wurde, bevor dann nach der Mitwirkung der Engel gefragt wird.

100 Vgl. Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 3, 444  ff.
101 Vgl. Summa Halensis I–II Nr. 99–247 (ed. Bd. II, 121–304b); die Frage, ob die Engel bei der Er-
lassung des mosaischen Gesetzes mitgewirkt haben, wird im zweiten Artikel des folgenden Kapitels 
erörtert (vgl. Summa Halensis III Nr. 264 [ed. Bd. IV/2, 380a–383b; in dieser Ausgabe S. 264–275]).
102 Vgl. Summa Halensis III Nr. 259 zu 6–8 (ed. Bd. IV/2, 369a–b; in dieser Ausgabe S. 222–225).



2320   Kommentar [Nr. 263]

Artikel 1: Ist das Gesetz des Mose vom guten und einzigen Gott erlassen worden? 
[Nr. 263]
Die explizite Feststellung, dass sich dieser Artikel gegen die ‚Manichäer‘ richtet, lässt 
danach fragen, wen die Summa Halensis hier im Blick hatte. Einerseits spielt diese 
Bezeichnung auf die von Mani (216–276/77) gegründete Religionsgemeinschaft an, 
die in der Spätantike weit verbreitet war und der auch Augustin zeitweilig angehörte, 
bevor er sich von ihr philosophisch und theologisch abgrenzte, indem er einen stren-
gen Monotheismus gerade auch in seiner Lehre vom Gesetz vertrat;103 andererseits 
wurde diese Bezeichnung im Mittelalter auf religiöse Gemeinschaften übertragen, 
die vonseiten der römischen Amtskirche als häretische Bewegungen verurteilt und 
verfolgt wurden.104 Im Entstehungskontext der Summa Halensis ist hier vor allem an 
die Katharer zu denken,105 zumal diese tatsächlich eine Auffassung vom mosaischen 
Gesetz vertraten, wie sie die Summa Halensis vor Augen hatte, indem sie auf die Irr-
lehre hinwies, wonach das Gesetz vom ‚Fürsten der Finsternis‘ erlassen wurde.106 Die 
Summa Halensis zeigt in ihrer Argumentation Parallelen zu der ‚Summa contra haere-
ticos‘, die Praepositinus von Cremona (vor 1140 – nach 1210) zugeschrieben wurde.107 
Diese richtete sich ebenfalls gegen die Katharer und befasste sich ausführlich mit den 
Differenzen im Gesetzesverständnis.108

Der Artikel ist einer der umfangreichsten des gesamten Gesetzestraktates und 
lässt allein schon durch die Anzahl der Pro- und Contra-Argumente erkennen, wie 
wichtig die Erörterung dieser Frage für die Verfasser war. Dabei wird vor allem eine 
Fülle von Bibelstellen angeführt, die für die Auffassung der ‚Manichäer‘ zu sprechen 
scheinen. Die Hauptintention des Verfassers ist es, diese Einwände zu widerlegen, da 
es für ihn zweifelsfrei feststeht – und keiner weiteren Problemerörterung bedarf –, 
dass das mosaische Gesetz von dem einen, guten Gott erlassen wurde (Lösung). Zu 
dem Einwand, das mosaische Gesetz wende den Menschen von den ewigen Gütern 
ab und den zeitlichen Gütern zu, nimmt die Summa Halensis Stellung, indem sie die 
zeitlichen Güter auf die ewigen Güter ausrichtet und so die Motivation der Menschen – 
ihre ‚Verlockung‘ –, Gott zu lieben, aufzeigt (zu A1). Generell wird für die Sittengebote 
und Rechtssatzungen eine wörtliche Bedeutung und für die Kultvorschriften primär 
eine geistliche Bedeutung konstatiert und daraus abgeleitet, dass sich der Sinn einer 
Kultvorschrift, auch wenn sie ihrem Wortlaut nach unvernünftig klingt, doch in geist-

103 Vgl. Augustinus, Confessiones III,6-V,4 (CSEL 33, 50–94; ed. Bernhart, 108–257); Fuhrer, Augusti-
nus, 20  ff; Drecoll/Kudella, Augustin und der Manichäismus, 44  ff.
104 Vgl. Runciman, Häresie und Christentum, 15  ff.
105 S. o. S. 11  f.
106 Vgl. Smalley, William of Auvergne, John of La Rochelle and St. Thomas Aquinas on the Old Law, 
22  f; Lambert, Geschichte der Katharer, 33.81; Barber, Die Katharer, 88; Runciman, Häresie und Chris-
tentum, 180.
107 Vgl. Lacombe, La vie et les oeuvres de Prévostin, 146; Quinto, Pr(a)epositinus, 157.
108 Vgl. The Summa contra haereticos c.2 (ed. Garvin/Corbett, 27–45).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2321

licher Hinsicht erschließen lässt (zu A2). Ebenso wird zwischen dem verborgenen und 
dem offenkundigen Nutzen der Gesetzesvorschriften unterschieden und in diesem 
Zusammenhang auf eine terminologische Unterscheidung von Moses Maimonides 
verwiesen, der die Vorschriften, deren Nutzen man kennt, als ‚Rechtsfälle‘ bezeich-
nete und die anderen unter dem Allgemeinbegriff ‚Kultvorschriften‘ subsumierte;109 
zudem wird festgehalten, dass der Nutzen einer Vorschrift auch darin zur Geltung 
kommen kann, dass sie dem Gehorsam gegenüber dem Vorschreibenden, d.  h. Gott, 
dient (zu A3). Die Aufhebung der Kultvorschriften, die am Ende des gesamten Ab-
schnitts über das mosaische Gesetz noch ausführlich erörtert wird,110 spricht nicht für 
deren prinzipielle Schwäche, sodass ein anderer als der eine, gute Gott sie erlassen 
haben müsste, sondern erklärt sich aus der heilsgeschichtlichen Ordnung, in der das 
mosaische Gesetz dem evangelischen Gesetz voranging (zu A4). Wird mit Bezug auf 
den Römerbrief argumentiert, dass das mosaische Gesetz die Sünde verursacht habe 
und deshalb nicht auf den guten Gott zurückgeführt werden könne, so entgegnet dem 
die Summa Halensis, dass das mosaische Gesetz nicht Ursache der Sünde, sondern 
der Sündenerkenntnis ist. Im Blick auf die Rede von der Vergrößerung der Sünde 
durch das Gesetz (Röm 5,20) wird ebenfalls klargestellt, dass das nicht im Sinne einer 
Verursachung der Sünde zu interpretieren sei, vielmehr müsse das als die „Gelegen-
heit“ verstanden werden, die damit den sündhaften Leidenschaften gegeben sei (zu 
A5–7); diese Auffassung von der Funktion des mosaischen Gesetzes als ‚Gelegenheit‘ 
für die Sünde wird sodann in ein Ursachenschema eingeordnet, um so darzulegen, 
dass die verstärkende Wirkung dieses Gesetzes hinsichtlich der menschlichen Begier-
den nicht seine eigentliche Absicht war, sondern aus der Gelegenheit heraus bzw. als 
Zufall zu erklären ist. Den Einwänden, die auf das Vergeltungsprinzip oder den Schei-
debrief im mosaischen Gesetz hinweisen, um dessen Unvereinbarkeit mit dem evan-

109 Die Frage, woher Johannes von La Rochelle seine Kenntnis dieser Textstelle bei Moses Maimoni-
des bezog – ob durch eigene Lektüre einer ersten lateinischen Übersetzung, die um 1224 entstand (vgl. 
Kluxen, Literargeschichtliches zum lateinischen Moses Maimonides, 42  ff), oder durch Informationen 
aus zweiter Hand –, lässt sich nicht abschließend klären (vgl. Hasselhoff, Dicit Rabbi Moyses, 73). 
Für die Möglichkeit, er könnte davon durch den Konvertiten Nikolaus Donin (geb. 13. Jh.) erfahren 
haben, der die erste Pariser Talmuddisputation im Jahre 1240 initiierte (vgl. ebd.; Rosenthal, Talmud, 
69  f; Scheller, Die Bettelorden und die Juden, 93  ff), könnte sprechen, dass dieser wohl ebenso wie 
Johannes aus La Rochelle stammte (zu Nikolaus von Donin vgl. Schubert, Apostasie, 1–10; Rosenthal, 
Donin, 750; Grayzel, The Church and the Jews in the XIIIth century, 339  f). Die zum Teil wörtlichen 
Übereinstimmungen des Gesetzestraktates der Summa Halensis mit den entsprechenden Ausführun-
gen Wilhelms von Auvergne sprechen dafür, dass Johannes von La Rochelle die Ansichten des Maimo-
nides aus Wilhelms Traktat übernommen hat (vgl. Schenker, Die Rolle der Religion bei Maimonides 
und Thomas von Aquin, 193). Vor Wilhelm von Auvergne hatte sich aber auch schon Alexander von 
Hales mit der ersten lateinischen Übersetzung des ‚Führers der Unschlüssigen‘ befasst und daraus in 
seinen Sentenzenglossen die systematische Einteilung der alttestamentlichen Gebote referiert (vgl. 
Alexander von Hales, Glossa in Libri IV Sententiarum Petri Lombardi, II d.37 [AE] 7 III [BFS 14, 471,12–
14; Smalley, William of Auvergne, John of La Rochelle and St. Thomas Aquinas on the Old Law, 25).
110 Vgl. Summa Halensis III Nr. 538–542 (ed. Bd. IV/2, 819a–836b; in dieser Ausgabe S. 1844–1911).



2322   Kommentar [Nr. 264–265]

gelischen wie auch ewigen Gesetz aufzuzeigen, hält die Summa Halensis entgegen, 
dass es sich hierbei nicht um Befehle, sondern jeweils um eine Erlaubnis handelt, 
damit Schlimmeres vermieden werden konnte; damit werde solches Verhalten aber 
nicht gebilligt, sondern nur nicht bestraft (zu A10–12). Diese erste Argumentations-
reihe wird um eine zweite ergänzt, die noch stärker den Urheber des mosaischen Ge-
setzes in den Blick nimmt und dabei bestimmte Präzisierungen ermöglicht. So wird 
der Wille zum Gehorsam als die geistliche Existenz unter dem Gesetz von der Furcht 
vor Zwang abgegrenzt (zu B1). Die kritischen Anfragen an die Gerechtigkeit Gottes im 
Alten Testament angesichts der Aufforderung, die Ägypter vor dem Exodus zu berau-
ben (Ex 3,22), werden zurückgewiesen, indem zum einen den Israeliten die Absicht 
unterstellt wird, das Geraubte zurückzuerstatten, und zum anderen dieser Raub als 
Vergeltung des zuvor erlittenen Schadens während der Zwangsarbeit legitimiert wird 
(zu B4). Die paulinische Rede von dem Fluch der Werke des Gesetzes wird mit der Un-
terscheidung von Strafe und Schuld erklärt, sodass unter dem Fluch des strafenden 
Gesetzes steht, wer es nicht zu befolgen vermag, während die den Fluch der Schuld 
auf sich laden, die auf ihre eigenen Werke vertrauten (zu B5); so ist Gott der Urheber 
des Übels der Strafe, nicht aber der Schuld, da er diese nicht verursacht, sondern nur 
zulässt (zu B9).111

Artikel 2: Ist das Gesetz des Mose von Gott mit Hilfe der Engel erlassen worden? 
[Nr. 264]      
Aufgrund der neutestamentlichen Aussagen in Gal  3,19 und Apg  7,53.58 steht für 
die Summa Halensis fest, dass das mosaische Gesetz durch Engel gegeben wurde 
(Lösung); in ihren Ausführungen rekurriert sie auf die entsprechenden Auffassung 
der ‚Himmlischen Hierarchia‘ des Ps.-Dionysius Areopagita, eines anonymen christ-
lichen Autors des 6. Jahrhunderts, der die Lehre von den Engeln mit einem hierarchi-
schen Konzept der Kirche als Heilsinstitution verknüpfte.112 Ausdrücklich wird die 
Funktion der Engel auf den ‚Dienst‘ der Vermittlung beschränkt und davon die Form-
gebung des menschlichen Geistes unterschieden, die nur unmittelbar durch Gott 
erfolgen kann (zu 1). Der Einwand, im Alten Testament werde doch explizit gesagt, 
Gott habe mit Mose von Angesicht zu Angesicht gesprochen, wird mit erkenntnisthe-
oretischen Darlegungen zum Begriff der ‚Anschauung‘ (visio) beantwortet, wonach 
Mose bei dem Empfang des Gesetzes eine ‚geistige Anschauung‘ gewonnen habe, die 
ihm in Form von ‚Erkenntnisbildern‘ durch die Engel vermittelt wurde (zu 2). Im glei-
chen Sinne wird diese Vermittlung des Gesetzes durch die Engel mit einem Spiegel 
verglichen, in dem das Bild Gottes wahrgenommen werden kann (zu 3). Außerdem 

111 Zum Einfluss des kanonischen Rechts auf die theologische und juristische Erörterung des Ver-
hältnisses von Verantwortung und Schuld vgl. Deschamps, L’influence du droit canonique médiéval 
sur la formation d’un droit de la responsibilité, 139  ff.
112 Vgl. Suchla, Dionysius Areopagita, 97  ff.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2323

verweist die Summa Halensis nicht nur auf Ex 23,30, sondern auch auf die Überset-
zung von Ex  3,2 nach der Septuaginta, in der ‚Herr‘ mit ‚Engel‘ übersetzt wird; im 
Anschluss an Gregors Auslegung dieser Lesart lasse sich deshalb die Übergabe des 
Gesetzes an Moses äußerlich als Dienst der Engel und innerlich als göttliche Inspira-
tion verstehen.

Zweite Frage: Der Inhalt des mosaischen Gesetzes
Die Quaestio gliedert sich in zwei Unterabschnitte, in denen zunächst die unter-
schiedlichen Gattungen des mosaischen Gesetzes bestimmt werden und dann dessen 
Beschaffenheit im Blick auf Röm 7,12 („Daher ist das Gesetz heilig, und das Gebot ist 
heilig, gerecht und gut“) untersucht wird.

Kapitel 1: Der Inhalt des Gesetzes hinsichtlich der Gattungen seiner Inhalte [Nr. 265]
Die systematische Struktur des mosaischen Gesetzes wird in Anknüpfung an die theo-
logische Tradition ebenso eigenständig wie wirkungsträchtig begründet.113 Dabei 
untergliedert sich der Abschnitt in sechs Teilfragen, wovon die ersten drei verschie-
dene Modelle der Strukturierung erörtern, bevor dann noch nach speziellen Zuord-
nungen gefragt wird. Von Augustin wird die Unterscheidung zwischen „Geboten der 
Lebensführung“ (praecepta vitae agendae), und „Geboten der Versinnbildlichung des 
Lebens“ (praecepta vitae significandae)114 aufgegriffen, jedoch zu einem Dreierschema 
erweitert. Während das Zweierschema noch im Sentenzenwerk des Petrus Lombardus 
Anwendung fand,115 wurde die spezifische Funktion der Rechtssatzungen im Unter-
schied zu den Sittengeboten und Kultvorschriften zu Beginn des 13. Jahrhunderts von 
Wilhelm von Auxerre und Wilhelm von Auvergne hervorgehoben.116 Insbesondere im 
Blick auf das Sabbatgebot und die Forderung des Zehnten ergab sich das Problem, 
dass die einfache Unterscheidung zwischen Sittengeboten und Kultvorschriften nicht 
ausreichte, um den verpflichtenden Charakter dieser Gebote zu begründen.117 Auch 
Alexander von Hales unterschied in seinen Sentenzenglossen zwischen Sittengebo-
ten, Kultvorschriften und Rechtssatzungen, führte jedoch mit den ‚sacramentalia‘ 
eine vierte Kategorie ein.118 Demgegenüber legte Johannes von La Rochelle seinem 
Gesetzestraktat das Dreierschema von Sittengeboten, Rechtssatzungen und Kultvor-

113 Vgl. Pesch, Kommentar zu Thomas von Aquin: Das Gesetz, 498  f.
114 Augustinus, Contra Faustum VI,2 (CSEL 25/1, 285).
115 Petrus Lombardus, Sententiae III,40,1–2 (SpicBon 5, 491,12–493,16); vgl. Lubac, Exégèse medie-
val, Bd. II/2, 100–103.
116 Wilhelm von Auxerre, Summa aurea IV, tr.11 c.6 q.2 (SpicBon 19, 291,76–79); Wilhelm von Auverg-
ne, De legibus c.1 (Opera omnia, 19a); vgl. Pesch, Kommentar zu Thomas von Aquin: Das Gesetz, 498.
117 Vgl. Roland von Cremona, Summa III 450 (ed. Cortesi, 1327–1332); Pesch, Kommentar zu Thomas 
von Aquin: Das Gesetz, 497.
118 Alexander von Hales, Glossa in Libri IV Sententiarum Petri Lombardi, III d.37 u. 40 (BFS 14, 
460,25–461,15 [Nr. 2]); 543,24–26 [Nr. 2 IIIe]).



2324   Kommentar [Nr. 264–265]

schriften zugrunde. Die Summa Halensis übernahm diese Struktur und entfaltete sie 
auch in den späteren Passagen, die nicht mehr auf der Vorlage des Johannes von La 
Rochelle basierten, sondern das Gemeinschaftswerk der Redaktoren waren.119 Das 
Gliederungsschema wird aber nicht absolut gesetzt, sondern beansprucht Gültig-
keit für die theologische Redeweise vom Gesetz, wie sie „hauptsächlich“ vorkommt 
(Lösung).

Der Argumentationsgang der Summa Halensis verläuft so, dass im Blick auf die 
ersten fünf Teilfragen zunächst Pro- und Contra-Argumente aufgestellt werden, bevor 
dann im Zusammenhang mit der sechsten Frage eine umfassende Antwort, d.  h. Pro-
blemlösung entfaltet wird, die wiederum die entscheidenden Argumente für die ab-
schließende Beantwortung der ersten fünf Fragen ermöglicht. Angesichts dieser kom-
plexen und auf den ersten Blick unübersichtlichen Struktur soll hier zunächst der 
eigene Lösungsansatz der Summa Halensis nachvollzogen werden, um anschließend 
die Argumente und Antworten auf die Teilfragen zu erläutern. Grundlegend für die 
Summa Halensis ist die Feststellung, dass von dem Gesetz „im allgemeinsten Sinne, 
im allgemeinen Sinne, im speziellen Sinne und in einem partikularen Sinne“ die Rede 
sein kann (Lösung). Im ‚allgemeinsten Sinne‘ bezeichne das Gesetz die „Lehre des 
ganzen Alten Testaments“ mit seiner Dreiteilung in ‚Handeln  – Glauben  – Beten‘, 
denn darunter könne sowohl „die Lehre dessen, was zu tun ist“ gemeint sein, wozu 
die Bücher Mose zu zählen seien, als auch „die Lehre dessen, was zu glauben ist“, 
wie sie in den Prophetenbüchern dargelegt werde, sowie „die Lehre der Gebete“, 
wozu die Psalmen gehörten (ebd.). Im ‚allgemeinen Sinne‘ werde das Gesetz auf das 
Handeln bezogen, wobei wiederum eine Dreiteilung erfolgt, insofern zwischen der 
„Lehre der Vorschriften“, der „Lehre der Vorbilder“ und der „Lehre der Mahnungen“ 
unterschieden wird und diese jeweils den Büchern Mose, den Geschichtsbüchern und 
den Büchern Salomos – dem Buch der Sprichwörter, dem Buch Kohelet, dem Hohen-
lied und dem Buch der Weisheit – zugeordnet werden (ebd.). Im ‚speziellen Sinne‘ 
werde unter dem Gesetz nur die ‚Lehre der Vorschriften‘ verstanden, d.  h. die Bücher 
Mose, während in einem ‚partikularen Sinne‘ damit allein der Dekalog gemeint sei. 
Wichtig für die grundsätzliche Klärung des Gesetzesverständnisses ist nach Auffas-
sung der Summa Halensis auch noch die Unterscheidung zwischen dem, was zum 
Gesetz gehört, und dem, was darauf ausgerichtet ist. Sind Letzterem Mahnungen, Be-
weisführungen, Androhungen und Verheißungen zuzuordnen, so wird hinsichtlich 
dessen, was zum Gesetz gehört, noch einmal zwischen Wesentlichem und Akziden-
tiellem unterschieden: Zum Gesetz ‚an sich‘ sind demnach Sittengebote, Rechtssat-
zungen und Kultvorschriften zu zählen, während Ratschläge und Erlaubnisse nur 
akzidentiell dazu gehören. Ist damit die Plausibilität des Dreierschemas als der we-
sentlichen Bestimmung des Gesetzes aufgezeigt, so bemüht sich die Summa Halen-
sis in einem letzten Schritt um eine Harmonisierung mit Augustins Zweierschema, 

119 Vgl. Pesch, Kommentar zu Thomas von Aquin: Das Gesetz, 499  f.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2325

indem die ‚Gebote des Lebens, das zu versinnbildlichen ist‘, mit den Kultvorschrif-
ten identifiziert werden und in Bezug auf die ‚Gebote des Lebens, das zu führen ist‘, 
eine doppelter „Beweggrund des Handelns“ festgestellt wird – zum einen das ‚An-
ständige‘, dem die Sittengebote zugeordnet werden, sowie das ‚Förderliche‘, dem die 
Rechtssatzungen entsprechen (ebd.).

Auf dieser Grundlage kann nun auch die Erörterung der Teilfragen erfolgen: In 
einem ersten Abschnitt wird gefragt, ob der Inhalt des mosaischen Gesetzes allein 
unter der Kategorie der Sittengebote zusammengefasst werden kann. Dazu werden 
vier Argumente angeführt, indem von einem allgemeinen Begriff des ‚Sittlichen‘ her 
sowohl die Rechtssatzungen als auch die Kultvorschriften den Sittengeboten subsu-
miert werden. In diesem Zusammenhang wird auch auf jüdische Exegeten verwiesen, 
die das Gesetz wörtlich auslegen und die Auffassung vertreten, das Gesetz habe die 
Funktion, wieder zur eigentlichen Gottesverehrung hinzuführen, was nun in Summa 
Halensis als Argument für die Ausgangsthese herangezogen wird, dass alle Gesetzes-
vorschriften letztlich als Sittengebote zu verstehen seien. Nachdem kurz zuvor ein 
erstes Mal auf Moses Maimonides verwiesen wurde,120 lässt sich hier, ohne dass sein 
Name fiele, ein zweiter Hinweis auf ihn finden, insofern er im dritten Buch seines 
Werkes ‚Führer der Unschlüssigen‘ eben diese Auffassung darlegt.121 Als Gegenar-
gument wird Dtn 4,13  f herangezogen, um von daher die dreifache Unterscheidung 
zwischen Sittengeboten, Kultvorschriften und Rechtssatzungen aufzuzeigen, bevor 
mit einem zweiten Gegenargument auf die Unterscheidung zwischen Sittengeboten 
und Kultvorschriften verwiesen wird. In der Widerlegung der Argumente, die für eine 
Subsumierung des mosaischen Gesetzes unter die Sittengebote angeführt wurden, 
wird im Blick auf die Kategorie des ‚Guten‘ eine dreifache Unterscheidung getroffen, 
die dann auch auf den Begriff der Sittengebote übertragen wird: Etwas kann ‚gut‘ 
genannt werden, wenn es durch einen von außen kommenden Umstand „beformt“ 
wird, d.  h. in seiner Wesenheit eine neue Qualität hinzugewinnt; in Analogie zu 
diesem Verständnis des Guten können auch die Sittengebote weit gefasst werden, 
sodass die Kultvorschriften in diesem Sinne als Sittengebote bezeichnet werden 
können, insofern sie auf den spezifischen ‚Umstand‘ zurückzuführen sind, dass sie 
zur Abkehr vom Götzendienst und als „Zeichen der Gnade“ zur wahren Gottesver-
ehrung bewegen sollen (zu I 1–4). Von dem ‚Guten aufgrund eines Umstandes‘ zu 
unterscheiden ist das ‚allgemein Gute‘, das wiederum nach dem Aspekt des Ehrba-
ren und des Förderlichen unterschieden werden kann; damit im Einklang stehen die 
Sittenvorschriften im eigentlichen Sinne, die sich auf das Ehrbare beziehen, und die 
Rechtssatzungen, die das Förderliche betreffen und in dieser Hinsicht auch Sitten
gebote genannt werden könnten. Mit diesem Argumentationsgang soll einerseits die 

120 S. o. S. 2321.
121 Vgl. Moses Maimonides, Dux neutrorum III 35 (PhB 184 b/c, 214).



2326   Kommentar [Nr. 264–265]

begriffliche Vielfalt der theologischen Tradition aufgegriffen werden, um doch zu-
gleich die Notwendigkeit einer präziseren Terminologie aufzuzeigen.

Die zweite Teilfrage befasst sich mit dem traditionellen Zweierschema: Neben 
Augustins Unterscheidung zwischen ‚Geboten des Lebens, das zu führen ist‘, und 
‚Geboten des Lebens, das zu versinnbildlichen ist‘, sowie einem Psalmzitat und drei 
Stellen aus dem Deuteronomium wird auch auf einen jüdischen Exegeten verwie-
sen, nach dem in Bezug auf das mosaische Gesetz nur zwischen Rechtssatzungen 
und Kultvorschriften zu unterscheiden sei – hier rückt ein weiteres Mal Moses Mai-
monides in den Blick, der genau das im dritten Buch seines Werkes ‚Führer der Un-
schlüssigen‘ darlegt.122 Dem gegenüber gestellt werden Dtn 6,1 und 4,8, in denen eine 
dreifache Unterscheidung des Gesetzes vollzogen wird. In der Auseinandersetzung 
mit den Argumenten, die für das Zweierschema sprechen, muss auf Augustins Unter-
scheidung nicht mehr eingegangen werden, da sie zuvor bereits in der eigenen Prob-
lemlösung mit der dreifachen Unterscheidung zwischen Rechtssatzungen, Sittenge-
boten und Kultvorschriften harmonisiert wurde. Im Blick auf die anderen Argumente 
konzentrieren sich die Ausführungen auf den Begriff des ‚Urteils‘: Ist damit die Unter-
scheidung zwischen ‚wahr‘ und ‚falsch‘ gemeint, so gilt das für die Rechtssatzungen. 
Bezeichnet ein Urteil hingegen die Unterscheidung zwischen ‚gut‘ und ‚böse‘, ist es 
den Sittengeboten zuzuordnen; und geht es um die unterschiedliche Vergeltung einer 
Tat, d.  h. um Bestrafung bzw. Belohnung, so betrifft das die Kultvorschriften (zu II).

Die dritte Teilfrage erörtert das Verhältnis der Gebote zu den drei Gattungen 
der Rechtssatzungen, Sittengeboten und Kultvorschriften. Als Beleg dafür, dass die 
Gebote als eine eigenständige vierte Gattung aufzufassen sind, wird neben den Bi-
belstellen Dtn 11,1 und Ex 21,1 vor allem auf Hieronymus (347–420) und dessen Un-
terscheidung zwischen Geboten (mandata) und Vorschriften (praecepta) verwiesen. 
In der Stellungnahme zu diesem Argument wird unterschieden zwischen den Sitten-
geboten (moralia), die von Gott selbst befohlen werden, und den Geboten (mandata) 
im eigentlichen Sinne, die durch „einen anderen“, nämlich Mose, befohlen werden, 
und das sind die Rechtssatzungen und Kultvorschriften (zu III 1). Zugleich wird eine 
Abgrenzung zwischen ‚Geboten‘ und ‚Vorschriften‘ in der Hinsicht vollzogen, dass die 
Gebote „nicht aus Notwendigkeit“ befohlen werden und deshalb der Liebe zuzuord-
nen sind, während die Vorschriften notwendig sind und „aus der Furcht“ kommen 
(ebd.). Diese Gegenüberstellung – und zugleich Korrelation – von Liebe und Furcht 
entspricht einer grundlegenden Auffassung der scholastischen Psychologie, die dann 
auch in der Tugendlehre und Soteriologie Konsequenzen für die Mitwirkung des Men-
schen an seinem Heil hatte.123

122 Ebd., III 26 (PhB 184 b/c, 168  f).
123 Vgl. Ljunggren, Zur Geschichte der christlichen Heilsgewissheit von Augustin bis zur Hochscho-
lastik, 133  ff.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2327

In der vierten Teilfrage geht es um das Verhältnis der Gattung der ‚Zeugnisse‘ 
zu den Rechtssatzungen, Sittengeboten und Kultvorschriften. Handelt es sich um 
Zeugnisse der göttlichen Majestät und sind diese als Vorschriften zu betrachten, so ist 
das in dreifacher Hinsicht für die Ausgangsfrage von Bedeutung: zum einen im Blick 
auf den Zeichencharakter solcher Zeugnisse, denn in diesem Sinn werden die Kult-
vorschriften Zeugnisse genannt; und zum anderen der Sache nach, wobei hier noch 
einmal differenziert wird zwischen einem Zeugnis, das die Sache selbst bezeugt  – 
wie die Sittengebote, deren moralische Intentionen aus sich selbst heraus ablesbar 
sind –, sowie einem Zeugnis, das auf eine andere Sache hinweist – wie die Rechtssat-
zungen, deren Strafandrohungen als Hinweis auf die göttliche Bestrafung der Bösen 
verstanden werden müsse (zu IV).

Die fünfte und letzte Teilfrage thematisiert die ‚Rechtfertigungen‘ in ihrer Be-
ziehung zum mosaischen Gesetz. Den Begriff der ‚Rechtfertigung‘ übernimmt die 
Summa Halensis aus der lateinischen Fassung von Zitaten aus Psalm 104 und 118 
sowie deren Auslegung in der Glosse des Petrus Lombardus.124 Bei der Beantwor-
tung der Frage, ob die Vorschriften des mosaischen Gesetzes als Rechtfertigungen 
aufzufassen sind, unterscheidet die Summa Halensis zwischen dem Akt Gottes und 
menschlichen Handlungen. Während die Rechtfertigung als Akt Gottes nicht eine 
Wirkung des Gesetzes, sondern der göttlichen Gnade bezeichnet, lässt sie sich als 
Handlung des Menschen den drei Gattungen der Rechtssatzungen, Sittengeboten 
und Kultvorschriften zuordnen: Geht es um das ‚Sein‘ der Gerechtigkeit, so sind die 
Sittengebote als ‚Rechtfertigungen‘ zu verstehen, weil es ihre Funktion ist, die Gerech-
tigkeit zu bewahren; in Bezug auf die Ausübung der Gerechtigkeit werden hingegen 
die Rechtssatzungen ‚Rechtfertigungen‘ genannt und als Zeichen der Gerechtigkeit 
wiederum den Kultvorschriften zugeordnet, die vor der Inkarnation Christi Zeichen 
der Gerechtigkeit oder der künftigen Gnade sind. Damit wird das mosaische Gesetz 
insgesamt heilsgeschichtlich relativiert.125 Dass es gleichwohl nicht nur im Blick auf 
konkrete Einzelbestimmungen, sondern auch als Ganzes eine bleibende Bedeutung 
behält, wird am Ende der Ausführungen über das mosaische Gesetz erläutert, wenn 
nach der Geltung der Kultvorschriften gefragt wird.126 Die generelle Frage, ob das mo-
saische Gesetz rechtfertigt, wird im fünften Abschnitt dieses ersten Traktates noch 
einmal umfassend erörtert.127 Den Vorschriften zu den Sakramentalien, denen Alex-
ander von Hales eine eigene Bedeutung beigemessen hatte, wendet sich die Summa 

124 In neueren Bibelübersetzungen – so auch bereits von Luther – werden hier die Begriffe ‚Gesetze‘, 
‚Befehle‘ und ‚Satzungen‘ verwendet. – Zu Alexanders Verständnis der rechtfertigenden Kraft des Ge-
setzes vgl. Marcolino, Das Alte Testament in der Heilsgeschichte, 184  ff.
125 Vgl. Gössmann, Metaphysik und Heilsgeschichte, 274  ff; Marcolino, Das Alte Testament in der 
Heilsgeschichte, 30  ff.
126 Vgl. Summa Halensis III Nr. 538 zu 4 (ed. Bd. IV/2, 822b–823a; in dieser Ausgabe S. 1858  f).
127 Vgl. ebd., Nr. 274–275 (ed. Bd. IV/2, 406a–412b; in dieser Ausgabe S. 358–383).



2328   Kommentar [Nr. 266–268]

Halensis dann im Zusammenhang mit der Frage nach der Rechtfertigung durch das 
Gesetz noch einmal zu, ohne letztlich zu klären, ob sie nun gegenüber den Kultvor-
schriften als eigenständig anzusehen sind.128

Mit der Erörterung und Beantwortung dieser fünf Teilfragen ist für die Summa 
Halensis insgesamt geklärt, dass das mosaische Gesetz aus den drei Gattungen der 
Rechtssatzungen, Sittengebote und Kultvorschriften besteht. Die theologische und 
historische Bedeutung des konzeptionellen Aufrisses der Summa Halensis zu Beginn 
der Ausführungen zum mosaischen Gesetz liegt darin, dass den Rechtssatzungen 
eine große Bedeutung beigemessen wird. Deren Auslegungen umfassen ein Viertel 
des gesamten Traktates und behandeln grundlegende Fragen des Kirchenrechts und 
der Ethik.129 Vor dem Hintergrund der intellektuell und kirchenpolitisch motivierten 
Auseinandersetzungen dieser Zeit, die gerade für den Gesetzestraktat der Summa 
Halensis eine wichtige Rolle spielten, bot diese konzeptionelle Grundentscheidung 
die Möglichkeit, die theologische Verortung des Gesetzes und seiner verbindlichen 
Auslegung zur Geltung zu bringen. Angesichts der Konkurrenz zwischen Theologie 
und Kanonistik um die Führungsrolle in der Leitung der Amtskirche war damit der 
Anspruch der Theologie eindeutig formuliert.130

Kapitel 2: Der Inhalt des Gesetzes hinsichtlich der Qualität seiner Inhalte
Dieses Kapitel gliedert sich in drei Artikel, insofern im Anschluss an Röm 7,12 erörtert 
wird, ob der gesamte Inhalt des mosaischen Gesetzes heilig, gut und gerecht ist.

Artikel 1: Ist alles, was im Gesetz enthalten ist, heilig? [Nr. 266]    
Zunächst werden unter Bezugnahme auf Augustin, die Bergpredigt und 2Kor 3,7 fünf 
Argumente angeführt, weshalb das Gesetz nicht als heilig angesehen werden könne; 
dem werden dann Röm 7,12 sowie Ps 18,7 gegenübergestellt. Die Lösung dieses spezi-
ellen Problems – wie auch die generelle Beantwortung der Frage nach der Beschaf-
fenheit des Gesetzes – liegt wieder in der dreifachen Unterscheidung des Gesetzes: 
Es enthält heilige, gerechte und gute Gebote, wobei die Kultvorschriften als heilig, 
die Rechtssatzungen als gerecht und die Sittengebote als gut anzusehen sind. Heilig 
sind die Kultvorschriften, weil sie die Bereitschaft der Menschen für den Gottesdienst 
ermöglichen, während die Rechtssatzungen aufgrund ihrer Funktion, die Bösen 
zu bestrafen, gerecht sind und die Sittengebote in der doppelten Perspektive der 
Liebe zu Gott sowie der Nächstenliebe als gut zu betrachten sind. Dementsprechend 
werden auch die zunächst vorgetragenen Gegenargumente entkräftet: Was die Rege-
lung der Ehescheidung anbetrifft, wird betont, dass dieses Gesetz nicht um der Schei-

128 Vgl. Summa Halensis III Nr. 275 IV (ed. Bd. IV/2, 411a.412b; in dieser Ausgabe S. 376–379.382  f).
129 Vgl. Pesch, Kommentar zu Thomas von Aquin: Das Gesetz, 500  f.
130 Dass Thomas von Aquin in seiner Summa theologica hier andere Akzente gesetzt hat (vgl. ebd., 
501), ist theologisch wie auch sozial- und kulturgeschichtlich aufschlussreich.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2329

dung willen, sondern wegen des Scheidebriefes erlassen wurde, damit gerade durch 
diese Disziplinierung ein Aufschub der Scheidung ermöglicht werden konnte, sodass 
Zeit zum Umdenken gewonnen wurde (zu 1–2). Aussagen des mosaischen Gesetzes, 
wonach ein Feind zu hassen sei, stehen nach Auffassung der Summa Halensis nicht 
im Widerspruch zum Gebot der Nächstenliebe, sondern beschränken sich darauf, das 
Laster des Nächsten zu hassen, nicht aber sein Wesen, denn dieses verlange in jeg-
licher Not Unterstützung; hier wird ein Gedanke Augustins aufgegriffen, der betont 
hat, man solle den Sünder lieben, „aber nicht insofern er Sünder, sondern Mensch 
ist“131. Vorschriften des mosaischen Gesetzes, die nach der Auslegung der Glosse 
zu 1Kor 3,7 unehrenhaft und somit nicht heilig zu sein scheinen, erklärt die Summa 
Halensis aus dem jeweiligen Umstand heraus (zu 4); damit wird auf eine prinzipielle 
Unterscheidung rekurriert, wie sie in den einleitenden Darlegungen zum Zeitpunkt 
der Erlassung des mosaischen Gesetzes begründet wurde.132 Auch das alttestament-
liche Vergeltungsprinzip wird noch einmal thematisiert, ohne hier jedoch zu einer 
abschließenden Antwort zu gelangen, vielmehr wird auf eine weitere Erörterung ver-
wiesen.133

Artikel 2: Ist alles, was im Gesetz enthalten ist, gut? [Nr. 267]
Der Aufweis, dass das mosaische Gesetz gut ist, erfolgt nach dem gleichen Argumen-
tationsmuster, wie es im vorangegangenen Artikel dargelegt wurde, insofern diese 
Güte nicht allgemein, sondern den Umständen entsprechend attestiert wird (Lösung 
zu 1). Im Blick auf die Frage, inwieweit die Kultvorschriften des mosaischen Gesetzes 
durch das evangelische Gesetz abgelöst bzw. verworfen worden sind, wird zwischen 
der Bedeutung und der Befolgung des mosaischen Gesetzes unterschieden, sodass 
dessen Kultvorschriften zwar nicht mehr befolgt werden müssen, sie jedoch ihre 
Bedeutung – und damit auch ‚Autorität‘ – behalten als zeichenhafte Hinweise auf die 
Gnade (zu 2). Der konkrete Nutzen von Vorschriften, deren Sinn sich auf den ersten 
Blick nicht erschließt, wird vor allem darin gesehen, von der Götzenverehrung wieder 
zur richtigen Verehrung Gottes bewegt zu werden (zu 3).

Artikel 3: Ist alles, was im Gesetz enthalten ist, gerecht? [Nr. 268]
Auch die Gerechtigkeit des mosaischen Gesetzes steht für die Summa Halensis fest und 
so konzentriert sich dieser Artikel auf die Widerlegung von Einwänden, die dagegen 
geltend gemacht werden. Die Gerechtigkeit der Opfergesetze, für die unschuldige 
Tiere getötet wurden, wird mit ihrem geistlichen Nutzen für den Menschen begrün-
det, indem sie ihm seine eigene Sündhaftigkeit wie auch die Strenge der göttlichen 

131 Augustinus, Sermones de vetere testamento (Tractatus de Esau et Iacob) IV,20 (CChr.SL 41, 
34,453  f).
132 Vgl. Summa Halensis III Nr. 261 zu II–IV (ed. Bd. IV/2, 371b; in dieser Ausgabe S. 232  f).
133 Vgl. ebd., Nr. 268 zu 4 (ed. Bd. IV/2, 394a–b; in dieser Ausgabe S. 314  f).



2330   Kommentar [Nr. 269–270]

Gerechtigkeit vor Augen führen, ihn von der Götzenverehrung abhalten und auf das 
Opfer Christi zeichenhaft hinweisen sollten (zu 1 und 2). Zu dem Einwand, das Straf-
maß sei in den Rechtssatzungen des mosaischen Gesetzes nicht immer angemessen, 
wird mit einer detaillierten Erörterung der unterschiedlichen Faktoren, die bei der 
Festlegung eines Strafmaßes zu berücksichtigen sind, Stellung genommen; neben 
dem Ausmaß des Schadens und den Umständen eines Diebstahls kommt hier auch 
die Veranlagung eines Straftäters in den Blick (zu 3). Hinsichtlich des Vergeltungs-
prinzips, dessen Angemessenheit in den Ausführungen über die Heiligkeit des mosa-
ischen Gesetzes noch nicht abschließend aufgezeigt werden konnte,134 wird dessen 
Gerechtigkeit festgestellt und psychologisch damit erklärt, dass es auf Vergehen 
angewandt wird, die von Zorn motiviert werden (zu 4). Was schließlich die Frage nach 
dem gerechten Maß der – positiven – Vergeltung bei der Befolgung der Gebote anbe-
trifft, wird auf die primäre Intention einer Gesetzesvorschrift und die Motivation, sie 
zu erfüllen, ebenso hingewiesen wie auf den Willen Gottes, in dessen Wohlgefallen – 
nicht Willkür – es liege, denen ein langes Leben zu verheißen, die seinen Geboten 
entsprechend leben (zu 5).

Dritte Frage: Die Erfüllung des mosaischen Gesetzes durch Christus
Nachdem der Inhalt des mosaischen Gesetzes hinsichtlich der kategorialen Einteilung 
seiner Vorschriften wie auch seiner Qualität bestimmt wurde, rückt nun die Frage in 
den Mittelpunkt, inwiefern Christus dieses Gesetz erfüllt hat. Für die Gesamtkonzep-
tion des Gesetzestraktates wird mit diesem Abschnitt ein erster Ansatz für die Ver-
hältnisbestimmung von mosaischem und evangelischem Gesetz entfaltet. Hinsicht-
lich der Fragestellung wie auch der Problemlösung zeigen sich Parallelen zu einer 
Quaestio, die Alexander von Hales noch vor seinem Eintritt in den Franziskanerorden 
verfasst hat.135       

Kapitel 1: Hat Christus das Gesetz erfüllt, und auf welche Weise? [Nr. 269]
Bei der Beantwortung dieser Frage wird zwischen den drei Gesetzesarten unter
schieden:136 In Bezug auf die sinnbildlichen Vorschriften lässt sich auf dreifache Weise 
von einer Erfüllung des mosaischen Gesetzes durch Christus sprechen, insofern er die 
Verpflichtung aufhob, sie zu befolgen, ihre Bedeutung offenbarte und das verwirk-
lichte, worauf diese Vorschriften zeichenhaft hingewiesen haben (Lösung). Auch hin-
sichtlich der Sittengebote wird eine dreifache Weise, wie Christus das Gesetz erfüllt 

134 Vgl. Summa Halensis III Nr. 266 zu 5 (ed. Bd. IV/2, 391b; in dieser Ausgabe S. 304  f).
135 Vgl. Alexander von Hales, Quaestiones disputatae ‚antequam esset frater‘, q.21 (BFS 19, 373–386).
136 In der Quaestio des Alexander von Hales wird demgegenüber noch die vierte Kategorie der ‚Sak-
ramente‘ aufgeführt (vgl. ebd. [6] (BFS 19, 375,18–22) – so zeigt sich hier der systematische Fortschritt 
bei der Bearbeitung des Themas zunächst durch Johannes von La Rochelle und dann im Zuge der 
gemeinschaftlichen Redaktion der Summa Halensis.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2331

hat, aufgezeigt: durch die Erkenntnis des Guten, die eine Erkenntnis des Bösen wie 
auch des Besseren einschließt; durch die Gnade, das Gute auch auszuführen, denn 
diese Gnade wurde nicht durch das Gesetz gegeben; und durch die Gnade, nach der 
Gesetzesübertretung wieder aufgerichtet zu werden, was ebenfalls nicht durch das 
Gesetz gegeben wurde (ebd.). Die Rechtssatzungen wiederum sind durch Christus 
erfüllt worden, indem er ihre Intention, vom Bösen abzuwenden, mit dem prinzipi-
ellen Verbot der Ehescheidung, der Vergeltung und des Schwörens vervollkommnete 
(ebd.). In der Auseinandersetzung mit den Einwänden wird das dann weiter ausge-
führt. Dabei wird für die grundsätzliche Frage, welche Relevanz vor allem die Kultvor-
schriften nach ihrer Erfüllung durch Christus behalten, ein Lösungsansatz entwickelt, 
indem im Anschluss an Augustin – und Isidors etymologische Ableitung des Geset-
zesbegriffs137 – festgehalten wird, dass sie ihre Bedeutung behalten, insofern es beim 
Lesen gerade in seiner Zeichenhaftigkeit zu einer tieferen Erkenntnis kommen kann, 
die zur Festigung des Glaubens beiträgt (zu 6).

Kapitel 2: Welche Vorschriften sind durch Christus erfüllt worden? [Nr. 270]
Die Problemlösung nimmt auf das vorangegangene Kapitel Bezug und wiederholt 
sowohl dessen Hinweis auf die doppelte Gnade Christi als auch die Unterscheidungen 
zwischen verschiedenen Redeweisen von der ‚Erfüllung‘ des mosaischen Gesetzes 
durch Christus (Lösung). Den Einwand, von den Kultvorschriften und vielen Rechts-
satzungen des mosaischen Gesetzes sei in der Bergpredigt keine Rede, weshalb sie 
auch nicht durch Christus erfüllt worden seien, beantwortet die Summa Halensis mit 
einer Zuordnung der Kultvorschriften zur ersten Tafel des Dekalogs sowie der Rechts-
satzungen zur zweiten Tafel (zu 1–3). Daran anknüpfend wird dargelegt, dass die 
Gebote der ersten Tafel des Dekalogs zwar nicht erwähnt, aber trotzdem in der Berg-
predigt erfüllt werden, indem ihre Intention, die Seele zu Gott zu bekehren, noch voll-
kommener erfüllt wurde, weil nicht nur die Bekehrung zu Gott als dem Ursprung der 
Seele, sondern auch als deren Ziel ermöglicht wird (zu 4). Das grundlegende heilsge-
schichtliche Schema von Ursprung und Ziel wird dabei mit der Unterscheidung von 
Form und Materie verknüpft und dient so der Systematisierung des inneren Zusam-
menhanges von Dekalog und Bergpredigt. Im Anschluss wird auch für die zweite Tafel 
des Dekalogs aufgezeigt, wie sich durch das Evangelium eine vollkommenere Hinord-
nung auf den Nächsten vollzieht (zu 5–7). Abschließend wird die Beschränkung des 
mosaischen Gesetzes gegenüber der Bergpredigt genau daran festgemacht, dass es 
sich nur auf die äußere Handlung, nicht aber die innere Gesinnung bezieht (zu 8–9).

137 Vgl. Summa Halensis III Nr. 224 zu 1 (ed. Bd. IV/2, 315a; in dieser Ausgabe S. 38  f).



2332   Kommentar [Nr. 271–275]

Vierte Frage: Die Last der Befolgung des mosaischen Gesetzes
Auch in diesem Abschnitt geht es um einen Vergleich des mosaischen und des evan-
gelischen Gesetzes, wobei nun die Frage der Schwierigkeit, das Gesetz jeweils zu 
befolgen, im Vordergrund steht.

Kapitel 1: Die Beschwernis des Gesetzes vonseiten dieser Beschwernis

Artikel 1: Stellt die Befolgung des Gesetzes eine größere Last in Hinsicht auf die 
Schwierigkeit der Vorschriften dar? [Nr. 271]     
Bei der Beantwortung dieser Frage wird zwischen der Handlung und dem Affekt 
beim Befolgen des Gesetzes unterschieden. Hinsichtlich der Handlung ist die Last 
des mosaischen Gesetzes beschwerlicher als die des evangelischen Gesetzes, was die 
Menge der Vorschriften anbetrifft, während es sich im Blick auf die Vollkommenheit 
der Vorschriften umgekehrt verhält (Lösung). Bezogen auf den Affekt unterscheidet 
sich das Befolgen des mosaischen Gesetzes dadurch vom evangelischen Gesetz, dass 
es nicht aus Liebe, sondern aus Furcht geschieht, was eine größere Last bedeutet, 
weil die Liebe, aus der heraus das evangelische Gesetz befolgt wird, unbeschwert ist 
(ebd.). Darüber hinaus wird noch zwischen einer belastenden und einer unterstüt-
zenden Last unterschieden, sodass das Evangelium als eine zusätzliche Last zum 
mosaischen Gesetz verstanden werden kann, die aber als Gnade wiederum entlastet 
(ebd.).

Artikel 2: Stellt das Evangelium eine größere Last als das Gesetz in Hinsicht auf die 
Vielzahl der Vorschriften dar? [Nr. 272]
Hinsichtlich der Anzahl der Vorschriften wird festgestellt, dass sie bezogen auf die 
Kultvorschriften und die Vorschriften zu den Sakramentalien im mosaischen Gesetz 
größer ist, bezogen auf die Sittengebote hingegen im Evangelium, was jedoch nicht 
bedeute, dass deren Last damit auch größer sei, da diese ja – wie im vorangegange-
nen Artikel gezeigt – der gnadenhaften Unterstützung dienen (Lösung).

Kapitel 2: Die Last des Gesetzes vonseiten des Tragenden [Nr. 273]
Das Kapitel schließt unmittelbar an die Argumentation des vorangegangenen Kapitels 
an und ergänzt diese in Anknüpfung an Bernhard von Clairvaux um einen christolo-
gischen und mariologischen Akzent, indem die Last des Evangeliums mit Jesus Chris-
tus identifiziert wird und dann in Bezug auf die Jungfrau Maria verdeutlicht wird, 
dass deren Schwangerschaft als eine Last aufzufassen ist, die Maria nicht beschwerte 
(Lösung). Als ein Sonderfall werden diejenigen angesehen, die Augustin in der Schrift 
‚Vom Geist und Buchstaben‘ und Origenes in einer Predigt über Num 17,1–28 im Blick 
haben, wenn sie sagen, dass es im Neuen Testament Personen gebe, die zum Alten 
Testament gehören, wie auch umgekehrt, sodass allein die Befolgung des Gesetzes 



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2333

aus Furcht bzw. aus Liebe darüber entscheidet, ob sie zum Alten oder zum Neuen 
Testament gehören. Diese Auffassung wird jedoch von der Summa Halensis nicht nur 
relativiert, sondern letztlich verworfen, insofern doch im Anschluss an die vorange-
gangene Argumentation ein prinzipieller Unterschied zwischen der Last des mosai-
schen Gesetzes und der des Evangeliums bestehen bleibt (zu 1). Dabei wird ein Zitat 
aus Augustins Schrift ‚Gegen Faustus‘ als Nachweis herangezogen, dass der Kirchen-
vater diese Auffassung ebenfalls vertreten habe und die Summa Halensis somit nicht 
von seiner Lehre abweiche.

Fünfte Frage: Die Rechtfertigung durch das Gesetz
Der Begriff der ‚Rechtfertigung‘ wurde schon im Zusammenhang mit der inhaltlichen 
Bestimmung der einzelnen Gattungen des mosaischen Gesetzes verwendet und dort 
in der doppelten Perspektive der Rechtfertigung als Akt Gottes und als Handlung des 
Menschen entfaltet.138 In diesem Abschnitt geht es nun um die Klärung der Frage, 
ob das mosaische Gesetz rechtfertigt. Der Abschnitt gliedert sich in zwei Kapitel, in 
denen diese Frage zunächst im Blick auf das mosaische Gesetz insgesamt und dann 
im Einzelnen in Bezug auf die vier Kategorien der Sittengebote, Rechtssatzungen, 
Kultvorschriften sowie Vorschriften zu den Sakramentalien erörtert wird. Die Summa 
Halensis greift damit eine weitere Frage auf, die Alexander von Hales bereits in 
seinen ‚Quaestiones disputatae‘ erörtert hat, als er noch nicht dem Franziskaneror-
den angehörte,139 und mit der er sich auch in seiner Sentenzenglosse befasst hat.140 
Darüber hinaus rekurriert die Summa Halensis bei der Beantwortung dieser Frage auf 
die Summa aurea des Wilhelm von Auxerre.

Kapitel 1: Rechtfertigt das Gesetz allgemein verstanden? [Nr. 274]
Dieses Kapitel weist sowohl in der Verwendung einzelner Pro- und Contra-Argumente 
als auch in einem Kernpunkt der Argumentation Parallelen zu der ersten Disputa-
tion auf, die Alexander von Hales im Rahmen der Quaestio 20 ‚Über die Gerechtigkeit 
des Alten Gesetzes‘ verfasst hat.141 Allerdings ist die Erörterung der Summa Halen-
sis deutlich komplexer, sodass sie auch in zwei Argumentationsschritten vollzogen 
wird. Die Problemlösung konzentriert sich zunächst auf die klassische Referenz-
stelle Röm 3,20, wonach von einer Rechtfertigung durch die Werke des mosaischen 
Gesetzes keine Rede sein kann (a-c). Grundsätzlich unterscheidet der Gesetzestraktat 
zwischen der vollen und der nicht vollen Gerechtigkeit, deren Differenz die Ursünde 
markiert. So ergibt sich auch vom mosaischen Gesetz her die Möglichkeit einer Recht-
fertigung hinsichtlich der nicht vollen Gerechtigkeit, die in eschatologischer Perspek-

138 Summa Halensis III Nr. 265 V (ed. Bd. IV/2, 386a–b.389b; in dieser Ausgabe S. 284–287.296  f).
139 Vgl. Alexander von Hales, Quaestiones disputatae, q.20 (BFS 19, 359–373).
140 Vgl. ders., Glossa in Libri IV Sententiarum Petri Lombardi, III d.37 (BFS 14, 460–490).
141 Vgl. ders., Quaestiones disputatae, q.20 disp. I (BFS 19, 359–364).



2334   Kommentar [Nr. 271–275]

tive durch das Heilswerk Christi würdig macht, das ewige Leben zu erlangen (I Lösung 
zu 1). Von dem ewigen Leben wird das Leben ‚in‘ den Vorschriften des mosaischen 
Gesetzes abgegrenzt, deren Befolgung zwar nicht von Gott belohnt wird, aber doch 
bewirkt, dass der Gesetzestreue nicht stirbt (zu 2). In einem zweiten Argumentations-
gang, der im Kern der Argumentation von Alexanders Quaestio entspricht, geht die 
Summa Halensis dann noch zusätzlich auf Gal 3,20 sowie zentrale Stellen aus Augus-
tins Schrift ‚Vom Geist und Buchstaben‘ ein, um so die Ausgangsfrage noch präziser 
zu beantworten. Dazu werden vier Redeweisen von ‚Rechtfertigung‘ unterschieden: 
als Eingießung der Gnade, pflichtgemäße Ausführung der Vorschriften, zeichenhaf-
ter Hinweis auf die Gerechtigkeit sowie Hinführung zur Gerechtigkeit (II Lösung). Im 
Sinne der ersten beiden Redeweisen kann nicht gesagt werden, dass das mosaische 
Gesetz im eigentlichen Sinne rechtfertigt, weil es ohne den Geist der Gnade nur ein 
toter Buchstabe ist. Als zeichenhafter Hinweis auf die Gerechtigkeit vermag das mosa-
ische Gesetz hingegen zu rechtfertigen, weil es auf die Gnade verweist, mit der wir 
durch Christus gerechtfertigt werden, und die Gerechtigkeit Gottes ohne das Gesetz 
nicht offenbart wurde.142 Mit dem Zitat aus Augustins Schrift ‚Vom Geist und Buch-
staben‘ wird aber zugleich zur Geltung gebracht, dass Gott seine Gerechtigkeit prin-
zipiell auch ohne das Gesetz offenbaren kann, wenn er dem Glaubenden den Geist 
der Gnade schenkt (ebd.). Wird Rechtfertigung im Sinne der Hinführung zur Gerech-
tigkeit verstanden, so rechtfertigt das mosaische Gesetz, weil es den Verstand zei-
chenhaft auf die Gerechtigkeit verweist und den Affekt zu ihr hinführt; das darf aber 
wiederum nicht so verstanden werden, als könne das Werk des Gesetzes erzwungen 
werden oder aus sich heraus rechtfertigen, denn nach Auffassung der Summa Halen-
sis bleibt die Rechtfertigung immer auf die Gnade Gottes angewiesen (ebd.). Rechtfer-
tigungstheologisch wird damit in Anknüpfung an Augustin die unbedingte Angewie-
senheit des Sünders auf die Gnade Gottes betont.143 Dieses Gnadenverständnis wird 
sodann in der Auseinandersetzung mit den Einwänden sakramententheologisch ent-
faltet, indem als die entscheidende Differenz zwischen den Sakramenten des Alten 
Gesetzes und des Neuen Gesetzes herausgestellt wird, dass die Sakramente des Alten 
Gesetzes auf die Gnade zeichenhaft hinweisen, während die Sakramente des Neuen 
Gesetzes sie bewirken (zu 4–6). In gleicher Weise unterscheiden sich auch die Vor-
schriften des Neuen Gesetzes von denen des Alten Gesetzes dadurch, dass sie den 
Verstand nicht nur zeichenhaft auf die Gnade hinweisen, sondern ihn so erleuchten, 
dass er zur Erkenntnis der Gnade gelangt – hier wird Augustins Illuminationstheorie 
gnadentheologisch expliziert (ebd.).144 Auf der Ebene der Affekte korreliert damit die 
ordnende Funktion der Vorschriften des Evangeliums, die über die ‚Hinführung zur 

142 Zu Augustins Signifikationshermeneutik s.  o. S. 2310 Anm. 81.
143 Zu Augustins Gnadentheologie vgl. Drecoll, Gnadenlehre, 488  ff.
144 Zur Rezeption der augustinischen Illuminationstheorie bei Alexander von Hales und Johannes 
von La Rochelle vgl. Grabmann, Der göttliche Grund menschlicher Wahrheitserkenntnis nach Augus-
tinus und Thomas von Aquin, 5–29 u. 31  f Anm. 8.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2335

Gerechtigkeit‘, wie sie zuvor für das mosaische Gesetz aufgezeigt wurde, hinausgeht, 
weil sich alles auf die innere Wirkung dieser Vorschriften konzentriert und nicht die 
Furcht, sondern die Liebe dominiert.

Kapitel 2: Die Rechtfertigung durch das Gesetz im Besonderen [Nr. 275]
In diesem Kapitel werden die einzelnen Gattungen des mosaischen Gesetzes für 
sich betrachtet und dabei zunächst Pro- und Contra-Argumente zusammengestellt. 
Die Problemlösung setzt dann bei der Unterscheidung zwischen der Eingießung der 
Gerechtigkeit und deren Befolgung an, wobei die Befolgung der Gerechtigkeit auch 
noch mit dem Verdienstgedanken verknüpft wird. Für die Sittengebote des mosa-
ischen Gesetzes kann von daher geltend gemacht werden, dass sie zwar nicht im 
eigentlichen Sinne rechtfertigen, aber auf die Rechtfertigung hinordnen, indem sie 
zu der Erkenntnis führen, was zu tun und was zu unterlassen ist (Lösung). Auf die 
Befolgung der Gerechtigkeit sind auch die Kultvorschriften ausgerichtet, insofern sie 
zeichenhaft hinwiesen auf das, was getan bzw. vermieden werden muss. Die Rechts-
satzungen hingegen werden im Zusammenhang mit der Eingießung der Gerechtigkeit 
gesehen, auf die sie ebenso hinordnen wie die Furcht auf die Liebe; und der Eingie-
ßung der Gerechtigkeit werden schließlich auch die Vorschriften bezüglich der Sak-
ramentalien zugeordnet, bei denen wiederum die Bedeutung hervorgehoben wird, 
auf die Gnade hinzuweisen (ebd.). Bei der Erörterung der Einwände ist der Abschnitt 
zu den Kultvorschriften von besonderem Interesse, weil hier der Tugendbegriff ein-
geführt und in diesem Zusammenhang die gehorsame Befolgung des mosaischen 
Gesetzes als eine Rechtfertigung verstanden wird, die aber willentlich erfolgen muss, 
während das Werk an sich erneut für nutzlos erklärt wird (zu III).

Das Kapitel weist vielfältige Übereinstimmungen mit der zweiten Disputation 
von Alexanders Quaestio ‚Über die Gerechtigkeit des Alten Gesetzes‘ auf,145 allerdings 
wird dort auch grundsätzlich das Verhältnis von Altem und Neuem Gesetz erörtert, 
indem die ‚Gerechtigkeit‘ als zentrale Kategorie des Alten Gesetzes der ‚Barmherzig-
keit’ des Neuen Gesetzes gegenübergestellt wird.146

Zweite Abhandlung: Das mosaische Gesetz im Besonderen

Im Prolog dieser Abhandlung wird die Spezifizierung der einzelnen Gattungen des 
mosaischen Gesetzes in Verbindung mit der grundlegenden – augustinischen – Unter-
scheidung zwischen den ‚Geboten des Lebens, das zu führen ist‘ und den ‚Geboten 
des Lebens, das zu versinnbildlichen ist‘ in Erinnerung gerufen, wie sie zuvor ent-

145 Vgl. Alexander von Hales, Quaestiones disputatae, q.20 disp. II (BFS 19, 364–373).
146 Vgl. ebd., disp. II,2 (BFS 19, 367  f).



2336   Kommentar [Nr. 276–278]

wickelt wurde.147 Die Abhandlung gliedert sich in drei große Teile, in denen die Sit-
tengebote, die Rechtssatzungen und die Kultvorschriften des mosaischen Gesetzes 
betrachtet werden.

Erste Abteilung: Die Sittengebote des Dekalogs
Dieser Teil ist in zwei Abschnitte gegliedert, in denen zunächst allgemeine Überlegun-
gen zu den Sittengeboten des Dekalogs vorangestellt und dann die einzelnen Gebote 
untersucht werden. Am Ende folgt eine ‚Kurze Erklärung der Gebote zur Unterwei-
sung der einfachen Christen‘.

Erste Frage: Die Sittengebote im Allgemeinen

Erster Abschnitt: Die Wurzel der Sittenvorschriften
In diesem Abschnitt geht es zum einen um die Wurzel oder den Ursprung der Sitten-
gebote und zum anderen um deren Einteilung sowie Anzahl.

Kapitel 1: Ist die Wurzel der Sittengebote die Natur, die Zucht oder die Gnade? 
[Nr. 276]         
Im Duktus der Gesamtstruktur des Gesetzestraktates werden die Sittengebote des mosa-
ischen Gesetzes von denen des Naturgesetzes wie auch des menschlichen Gesetzes der 
Vernunft unterschieden und – im engeren Sinne – als ‚göttliches‘ Gesetz bezeichnet. 
Das Spezifikum dieses Gesetzes ist, dass es die ‚Vorschrift des unverdienten Guten‘ 
enthält und damit in der Gnade Gottes verwurzelt ist. Darin stimmt es – ungeachtet 
der grundlegenden Differenz – mit dem Evangelischen Gesetz überein, wobei es als 
das bestimmende Merkmal beider angesehen wird, dass sie auf übernatürliche Weise 
mit Zeichen und Wundern bekräftigt werden (Lösung). Die Sittengebote des mosai-
schen Gesetzes sind somit in allgemeiner Hinsicht im Naturgesetz begründet bzw. ver-
wurzelt, aber sie fügen diesem wie auch dem menschlichen Gesetz der Vernunft, das 
vorschreibt, wie etwas zu tun ist, noch den Respekt vor Gott hinzu (ebd.).

Kapitel 2: Liegt die Wurzel der Sittengebote in der Erkenntnis oder in der 
Gemütsstimmung? [Nr. 277]
Wurde die etymologische Ableitung des Begriffs ‚Gesetz‘ von ‚Lesen‘ bereits im Blick 
auf das Naturgesetz erläutert,148 so wird nun auf eine zweite Etymologie hingewie-
sen, indem das Gesetz (lex) von ‚Binden‘ (ligare) und ‚Auswählen‘ (eligere) abgelei-
tet wird. Hinsichtlich seines ‚bindenden‘ Charakters ist das Gesetz in der Disposition 

147 Summa Halensis III Nr. 265 (ed. Bd. IV/2, 386b–387b; in dieser Ausgabe S. 286–291).
148 Vgl. Summa Halensis III Nr. 244 (ed. Bd. IV/2, 344a–b; in dieser Ausgabe S. 134  f).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2337

zur Erkenntnis der Seele verwurzelt. Da es jedoch nicht nur eine unterscheidende 
Erkenntnis, sondern auch eine auswählende gibt, schreiben die Sittengebote des 
mosaischen Gesetzes auch die Auswahl dessen vor, was zu tun ist (Lösung). In Bezug 
auf die Ausführung hingegen sind sie in der Disposition zum Affekt verwurzelt. Als 
ein alternatives Modell der etymologischen Ableitung und anthropologischen Sys-
tematisierung des Gesetzbegriffs wird dargelegt, wie die Dreiteilung von ‚Lesen‘, 
‚Binden‘ und ‚Auswählen‘ mit den drei Elementen des freien Willens – der Möglich-
keit, dem Willen und der Vernunft – korrespondiert, insofern die Freiheit und Flexibi-
lität des freien Willens eine Bindung durch das Gesetz erfordert, während das ‚Lesen‘ 
des Gesetzes die Vernunft betrifft und die ‚Auswahl‘ den Willen (ebd.). Damit werden 
die intellektuelle und die affektive Dimension des Gesetzesbegriffs miteinander ver-
schränkt und wird so die fundamentale Bedeutung der Sittengebote des mosaischen 
Gesetzes für die Ethik aufgezeigt.

Kapitel 3: Liegt die Wurzel der Sittengebote in der Gemütsstimmung der Furcht oder 
der Liebe? [Nr. 278]
Wurde bislang in diesem Traktat der Hauptunterschied zwischen dem mosaischen 
und dem evangelischen Gesetz auf die Differenz von Furcht und Liebe fokussiert, so 
wird das in diesem Kapitel präzisiert, indem zwischen dem Beginnen und dem Voll-
enden des Gesetzes unterschieden wird, sodass dessen Ausführung als Vorbereitung 
zur Gottesliebe verstanden werden kann (Lösung). Der systematische Schlüssel, mit 
dem Petrus Lombardus im Sentenzenbuch die Tugend der Liebe (caritas) mit dem 
Gesetz verknüpfte, indem er feststellte, dass „das Gesetz in seiner Gesamtheit an der 
Liebe hängt“149, wird so im Gesetzestraktat der Summa Halensis aufgegriffen und 
dabei zugleich heilsgeschichtlich erläutert. Die Sittengebote des mosaischen Gesetzes 
werden prozesshaft entfaltet und bilden darin einen grundlegenden Bestandteil der 
ethischen Vervollkommnung, die in der Gottesliebe ihre Vollendung findet.

Kapitel 4: Die Wurzel der Tugenden und der Sittengebote im Vergleich
Die fundamentalethische Relevanz der Sittengebote des mosaischen Gesetzes lässt 
danach fragen, in welcher Relation sie zu den Tugenden stehen, die in der scholasti-
schen Ethik – wie auch schon bei Aristoteles – eine zentrale Rolle spielen.150 In der 
Summa Halensis wird die moraltheologische und -philosophische Bedeutung der 
Tugenden im Zusammenhang mit den Ausführungen zur Gnade des Urstandes im 
zweiten Teil sowie in der unvollendeten Gnaden- und Tugendlehre des Schlussteils 
erörtert.151

149 Petrus Lombardus, Sententiae III,36,3 (SpicBon 5, 205,1).
150 Vgl. Stemmer, Tugend. I. Antike, 1538  ff; Schönberger, Tugend. II. Mittelalter, 1548  ff.
151 Vgl. Summa Halensis I–II Nr. 511–515 (ed. Bd. II, 749a–760b); III Nr. 608–697 (ed. Bd. IV/2, 956a–
1111b).



2338   Kommentar [Nr. 279–281]

Artikel 1: Haben die Tugenden und die Sittengebote dieselbe Wurzel? [Nr. 279]
Die Ausführlichkeit, mit der die Pro- und Contra-Argumente zunächst präsentiert und 
dann erörtert werden, unterstreicht die Relevanz der Fragestellung. In der Problem-
lösung wird ein grundsätzlicher Unterschied zwischen den Tugenden und den Sitten-
geboten aufgezeigt, insofern die Tugenden auf das Gute als Gutes bezogen sind, die 
Sittengebote hingegen auf das Gute als Pflicht. Daran anschließend wird dargelegt, 
wie die Seinsordnung – von Gott über die vernunftbegabte Schöpfung bis hin zu den 
vernunftlosen Geschöpfen  – mit einer Ordnung der Handlungsvollzüge korreliert, 
die sich von der absoluten Freiheit Gottes bis zur Notwendigkeit der Pflicht und des 
Handelns der vernunftlosen Kreatur erstreckt. Dazwischen steht der Mensch als ver-
nunftbegabtes Geschöpf, dessen Wille oder Streben einerseits von der Pflicht gegen-
über der Schöpfungsordnung bestimmt wird, der aber zugleich die Handlungsfreiheit 
besitzt (Lösung). Hat nun das Gesetz die Funktion, den vernunftbegabten Willen des 
Menschen anzuleiten und ihm seine Pflichten vorzuschreiben, so ist die Tugend wie-
derum die Leitschnur, damit der Wille nicht in die Irre geht; und im Unterschied zum 
Gesetz ist die Tugend im höchsten Willen Gottes gesetzt, da dieser mit allen Tugenden 
erfüllt, aber keinem Gesetz unterworfen ist. Von daher werden drei Arten von Gerech-
tigkeit unterschieden: die vollkommen freiwillige und ungeschuldete Gerechtigkeit 
im göttlichen Willen, die geschuldete und freiwillige Gerechtigkeit im vernunftbe-
gabten Willen oder Streben und die geschuldete sowie unfreiwillige Gerechtigkeit im 
vernunftlosen Streben (ebd.). Diese Verhältnisbestimmung von Gesetz und Tugenden 
eröffnet die Möglichkeit, den Aspekt der Liebe, der im vorangegangenen Kapitel mit 
dem Gesetz verknüpft wurde, wie es dem Ansatz des Sentenzenbuches entsprach,152 
noch genauer zu fassen, indem zwischen zwei Wurzeln der Liebe unterschieden wird 
(zu 1). Der Einwand, die Tugenden und das Gesetz hätten eine gemeinsame Wurzel, 
weil ihnen auch eines, nämlich die Sünde, entgegensetzt sei, wird dadurch widerlegt, 
dass die unterschiedliche Beschaffenheit von Gnade und Natur aufgezeigt wird (zu 
4). Die Überlegungen zur Rolle des Gehorsams bei der Ausführung eines Gesetzes 
geben schließlich auch Anlass, das Verhältnis von Wille und Vernunft handlungs-
theoretisch zu klären,153 sodass die Bedingtheit des Gesetzes, das die Vernunft zum 
Handeln verpflichtet, ebenso deutlich wird wie die Unbedingtheit der Tugend, die 
gegen den Willen nicht zur Ausführung eines Gesetzes drängt (zu 6). Entscheidend 
bleibt für die Summa Halensis die bereits bei der Wesensbestimmung des Naturgeset-
zes getroffene Feststellung, dass das Gesetz nicht zuerst die Vernunft und den Willen, 
sondern die Befähigung des Handelnden betrifft (zu a–g).      

152 S. o. S. 2337 Anm. 149.
153 Dieser Ansatz lässt das spezifisch franziskanische Profil der Verhältnisbestimmung von Wille 
und Vernunft erkennen, deren Komplexität und Tiefgründigkeit sich mit der einfachen Entgegenset-
zung von ‚Voluntarismus‘ und ‚Intellektualismus‘ nicht erfassen lässt (vgl. Seeberg, Lehrbuch der 
Dogmengeschichte, Bd. 3, 383  ff).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2339

Artikel 2: Die Ordnung der Sittengebote und Tugenden [Nr. 280]
Die Frage nach der zeitlichen Abfolge von Gesetzesvorschriften und Tugenden wird 
mit dem Verweis auf die Kausalitätsordnung von Ursprung und Ziel beantwortet: So 
sind die Gesetzesvorschriften früher als die Tugenden, weil sich zunächst aus der 
Schöpfung die Pflicht zur Konformität mit dem Ursprung ergibt, bevor dann aus der 
Motivation des Guten als Ziel heraus die Tugend ihre Funktion übernimmt, die Seele 
auf dieses Ziel hinzulenken.

Zweiter Abschnitt: Die Anzahl und Einteilung der Gebote des Dekalogs

Erstes Glied: Die Anzahl der Gebote des Dekalogs

Kapitel 1: Gab es auch schon in der gut eingerichteten Natur die Einteilung der 
Gebote des Dekalogs? [Nr. 281]
Bevor geklärt wird, wie die Anzahl der Gebote des Dekalogs bestimmt wird und ob sie 
angemessen ist, geht es in diesem ersten Kapitel um die Frage, ob die Einteilung des 
Dekalogs auch schon vor dem Sündenfall galt und somit naturrechtlich begründet ist. 
Die Problemlösung erfolgt zunächst unter Bezugnahme auf Sir 17,1.9–12, indem von 
dorther die drei Gebote der ersten Tafel des Dekalogs schöpfungstheologisch abge-
leitet werden. Die Einteilung der Zehn Gebote in zwei Tafeln wird hierbei nicht weiter 
thematisiert, sondern einfach vorausgesetzt, wenn auch mit der kurzen Erklärung 
versehen, dass die erste Tafel die Gebote umfasst, die auf Gott hinordnen, während 
die zweite Tafel die Gebote beinhaltet, die auf den Nächsten hinordnen. Damit wird 
die systematische Struktur rezipiert, die Augustin im Blick auf den Zusammenhang 
von Gesetz und Gottes- bzw. Nächstenliebe begründet hat und die dann im Senten-
zenbuch des Petrus Lombardus übernommen wurde, um so die Tugendlehre mit der 
Dekalogauslegung zu verknüpfen.154 Während nun die unveränderte Anzahl von drei 
Geboten der ersten Tafel damit begründet wird, dass „vonseiten Gottes keine Verände-
rung geschehen ist“ (Lösung) und der Mensch vor und nach dem Sündenfall Gott die-
selbe Ehrerbietung schuldet, wird mit Blick auf die zweite Tafel festgestellt, dass sich 
die Anzahl der Gebote nach dem Sündenfall vergrößert hat. War vor dem Sündenfall 
nur ein einziges Gebot notwendig, nämlich das Gebot der Nächstenliebe, so bedarf 
es seither wegen der vielfältigen „Neigungen zum Bösen und zu Verdorbenheiten“ 
(ebd.) mehrerer Gebote. Von diesem Lösungsansatz her können dann auch die ersten 
drei Einwände beantwortet werden, während der vierte Einwand eine ausführliche 
Erörterung erfordert: Dabei geht es um die Frage, ob sich die Einteilung der Gebote 
nach dem Sündenfall nicht am Status der verderbten Natur orientieren und deshalb 
nach der Einteilung der Laster erfolgen müsse. Konkret wird auf 1Joh 2,16 sowie – im 

154 Vgl. Augustin, Enchiridion de fide, spe et caritate 32,121 (CChr.SL 46, 113  f); ders., De doctrina 
christiana I,35,39 (CSEL 80, 30); Petrus Lombardus, Sententiae III,36,3 (SpicBon 5, 205,1–206,12).



2340   Kommentar [Nr. 282]

Anschluss an Gregor I.155 – auf die traditionelle Lehre von den sieben Lastern verwie-
sen, sodass es auch nur drei bzw. sieben Gebote im Dekalog geben dürfte. Demge-
genüber stellt die Summa Halensis fest, dass die Anzahl der Gebote und der Laster 
nach dem Sündenfall nicht miteinander korrelieren, sondern sie sich unterschiedlich 
vermehren (zu 4). So kann die Vermehrung der Laster auf die drei Wurzeln der Sünde 
zurückgeführt werden oder auf eine Ungeordnetheit in den drei Seelenvermögen des 
Menschen, denen jeweils die sieben Laster zugeordnet werden, ohne das hier genauer 
darzulegen.156 Für die Widerlegung des Einwandes ist nun entscheidend, dass die 
Einteilung der Gebote des Dekalogs nicht nach dem Muster erfolgt, wie es die Lehre 
von den Lastern impliziert, sondern sich an dem „Wesen des Guten als Geschulde-
tem“ (ebd.) orientiert, was im folgenden Artikel eingehender erklärt wird.

Kapitel 2: Gemäß welcher Begründung erhält man die Einteilung der Gebote des 
Dekalogs? [Nr. 282]
Das Kapitel setzt sich aus mehreren Teilabschnitten zusammen, in denen zunächst 
Pro- und Contra-Argumente zu unterschiedlichen Ansätzen, die Einteilung der Zehn 
Gebote zu bestimmen, referiert werden, bevor dann die eigene Problemlösung aus-
führlich präsentiert und anschließend zu den Einwänden Stellung genommen wird. 
Grundlegend für die Argumentation dieses Kapitels ist die differenzierte Verwendung 
des Begriffs des ‚Guten‘, der als solcher in der Ethik wie auch der Scholastik insge-
samt eine zentrale Stellung einnimmt und dabei aristotelisches ebenso wie augustini-
sches Gedankengut aufgreift.157 Wurde die prinzipielle ‚Güte‘ des mosaischen Geset-
zes zuvor bereits aufgezeigt,158 so erfolgt nun mit der Unterscheidung zwischen dem 
Guten als solchem und dem ‚Guten als Geschuldetem‘ eine Präzisierung, die nicht nur 
die handlungstheoretische Verhältnisbestimmung von Tugend und Gesetz, sondern 
auch die Einteilung der Zehn Gebote plausibel macht: Liegt der Unterschied zwischen 
der Tugend und dem Gesetz darin, dass eine gute Handlung aus der Tugend, eine 
geschuldete Handlung hingegen aus dem Gesetz erfolgt, so entspricht die Anzahl der 
Zehn Gebote der Verpflichtung des Menschen gegenüber Gott wie auch dem Nächsten 
als Gottes Ebenbild (Lösung). Die genaue Anzahl der drei Gebote der ersten Tafel wird 
sodann mit unterschiedlichen Modellen begründet, ohne dass die Summa Halensis 
einem dieser Modelle den Vorzug gibt. So können die ersten drei Gebote aus der Kate-
gorisierung der Ursachen abgeleitet werden, indem die Verpflichtung gegenüber Gott 

155 Vgl. Gregor, Moralia sive Expositio in Job XXXI,45,87 (CChr.SL 143B, 1610); Staats, Hauptsünden, 
767  f.
156 Es wird auf eine anderweitige Klärung verwiesen (vgl. Summa Halensis II Nr. 498 [ed. Bd. III, 
484a–489b]); dieser Hinweis fehlt in der ursprünglichen Textvorlage (vgl. Codex Assisiensis 138, fol. 
229b) und lässt somit eine spätere Überarbeitung erkennen.
157 Vgl. Reiner, Gut. I.2. Philosophische Bestimmungen im Griechischen, 943  ff; Locher, Gut. II.2. 
Patristik, 949  f; Riesenhuber, Gut. III. Mittelalter, 951  ff.
158 Vgl. Summa Halensis III Nr. 267 (ed. Bd. IV/2, 392a–b; in dieser Ausgabe S. 306–309).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2341

als Wirkursache, vorbildliche Ursache und Zweckursache zur Geltung gebracht wird. 
Diesem Lösungsansatz, der auf die aristotelische Ursachenlehre rekurriert, wird ein 
zweites Modell, die Einteilung der Zehn Gebote zu bestimmen, an die Seite gestellt, 
insofern im Anschluss an Augustin die Gebote der ersten Tafel mit den drei Weisen im 
Einklang stehen, wie sich die Seele zu Gott bekehrt: mit dem Herzen, dem Mund und 
dem Werk (ebd.). Als dritte Variante wird auf den trinitätstheologischen Ansatz hin-
sichtlich der Eigenschaften Gottes hingewiesen und ein viertes Modell nimmt Bezug 
auf Hugo von St. Viktor und dessen Unterscheidung von drei Weisen, Gott entweder 
in seiner eigenen, göttlichen Natur oder seiner menschlichen Natur bzw. im eigenen 
Bewusstsein des Gläubigen zu verehren (ebd.). Für die zweite Tafel des Dekalogs wird 
nur ein Strukturmodell entwickelt, das in sich sehr komplex ist: Grundlegend ist 
zunächst eine Unterscheidung in der Pflicht gegenüber dem Nächsten in Bezug auf 
die ‚Natur‘ bzw. das ‚natürliche Sein‘ des Menschen einerseits und seine ‚natürliche 
Ordnung‘ bzw. sein ‚personales Sein‘ andererseits. Letzeres, die ‚natürliche Ordnung‘ 
bzw. das ‚personale Sein‘ betrifft die biologische Abstammung und impliziert die 
Pflicht gegenüber dem Nächsten als Ursprung, was im vierten Gebot, die Eltern zu 
ehren, zum Ausdruck kommt  – wobei in der patriarchalen Sichtweise der Summa 
Halensis hier nur die Relation des Sohnes zum Vater in den Blick kommt (ebd.). Hin-
sichtlich der ‚Natur‘ des Menschen bzw. seines ‚natürlichen Seins‘ wird dann zum 
einen zwischen dem Schuldner und dem Nächsten, dem er verpflichtet ist, unter-
schieden, und zum anderen werden auch noch weitere Unterscheidungen vollzogen, 
sodass aus diesen vielfältigen Perspektiven die Anzahl der restlichen sechs Gebote 
der zweiten Tafel begründet werden kann: Vonseiten des Schuldners werden – wiede-
rum im Anschluss an Augustins Redeweise von dem dreifachen Wirken des Menschen 
mit Mund, Herz und äußerem Werk – das neunte und zehnte Gebot der inneren Tätig-
keit des Herzens, das achte Gebot der vermittelnden Tätigkeit des Mundes und das 
fünfte bis siebte Gebot der äußeren Tätigkeit des Werkes zugeordnet (ebd.). Aufseiten 
des Nächsten, dem der Mensch verpflichtet ist, wird zunächst zwischen dem ‚Sein‘ 
und dem ‚Gut-Sein‘ seiner Natur unterschieden. Das ‚Sein‘ verlangt dessen Bewah-
rung und ermöglicht so die Ableitung des fünften Gebotes. Hinsichtlich des ‚Gut-
Seins‘ wird noch einmal zwischen den Aspekten der biologischen Vermehrung und 
der Erhaltung differenziert, sodass die beiden Gebote, nicht die Ehe zu brechen und 
nicht zu stehlen begründet werden können; die naturrechtliche Fundierung sowohl 
der Ehe als auch des Privateigentums, die in der Zweiten Untersuchung erfolgte,159 
wird hier vorausgesetzt. Auffällig ist, dass die Systematik, mit der die Problemlösung 
bis zu diesem Punkt erfolgte, unvermittelt unterbrochen wird und eine konsequente 
Durchführung des zugrundegelegten Strukturmodells für die Ableitung der anderen 
Gebote der zweiten Tafel unterbleibt. Stattdessen wird mit dem Verweis auf das zwei-
fache Elend des Menschen, sich in einem anderen retten und zeitliche Güter besitzen 

159 Vgl. Summa Halensis III Nr. 253–257 (ed. Bd. IV/2, 358a–363b; in dieser Ausgabe S. 186–203).



2342   Kommentar [Nr. 283–285]

zu wollen, und in Bezug auf die unterschiedlichen Seelenvermögen des Menschen 
erklärt, warum es zusätzlich zu den beiden Geboten, nicht die Ehe zu brechen und 
nicht zu stehlen, auch noch die beiden letzten Gebote gibt, die Frau des Nächsten 
bzw. seinen Besitz nicht zu begehren.

Nach der ausführlichen Beantwortung der Ausgangsfrage werden die verschie-
denen Einwände erörtert, die erhoben wurden. An erster Stelle steht die Auffassung, 
dass die Einteilung der Zehn Gebote aus dem Glauben heraus angenommen wird, 
was von der Summa Halensis deshalb zurückgewiesen wird, weil damit die schöp-
fungstheologische und naturrechtliche Verankerung des Dekalogs in Frage gestellt 
würde. Auch eine Ableitung der Zehn Gebote aus der Tugendlehre wird verworfen, 
da so nicht der spezifische Gesetzescharakter des Dekalogs zur Geltung käme (zu I; II 
2–3; VI). Bei der Ausführung der Gebote spielt dann aber sehr wohl Glauben – neben 
Klugheit, Furcht, Liebe und Gerechtigkeit – eine Rolle (zu I 1–3; II 1; III).

Kapitel 3: Reicht die Anzahl der Gebote aus? [Nr. 283]      
Zur Beantwortung dieser Frage wird auf die dreifache Beziehung des Dekalogs zum 
Naturgesetz, zum Gesetz der Gnade und zum ‚Gesetz des Zunders‘, d.  h. der Begierde, 
verwiesen, um von daher die Anzahl, die Ordnung und den Aussagemodus der Zehn 
Gebote abzuleiten. Die naturrechtliche Begründung der genauen Anzahl der Zehn 
Gebote erfolgt im Anschluss an das vorangegangene Kapitel, indem die Kategorisie-
rung der Ursachen mit den trinitätstheologischen Aspekten der Einheit, der Wahrheit 
und der Güte verknüpft wird und so die jeweilige Anzahl der Gebote beider Tafeln 
nachvollzogen werden kann.160 Die Verbindung ergibt sich durch die Gottebenbild-
lichkeit des Menschen, sodass seine Verpflichtung gegenüber dem Nächsten mit der 
dreifachen Gestalt der Gottesverehrung korreliert (Lösung). Dabei bedient sich die 
Summa Halensis im Blick auf die letzten beiden Gebote der zweiten Tafel einer Dop-
peldeutigkeit des Begriffs ‚Appropriation‘, der hier zugleich als trinitätstheologischer 
Terminus und als Bezeichnung für eine soziale bzw. rechtliche Realität – die Aneig-
nung weltlicher Güter – verwendet wird (ebd.). In der Auseinandersetzung mit den 
Einwänden wird dann im Detail gezeigt, dass die Aspekte, von denen behauptet wird, 
dass sie in den Zehn Geboten nicht hinreichend zur Sprache kämen, weshalb ihre 
Anzahl eben auch nicht ausreiche, doch in den einzelnen Geboten jeweils impliziert 
sind. Das betrifft auch den generellen Einwand, mit den beiden Tafeln des Dekalogs 
werde nur das Verhältnis des Menschen zu Gott und zum Nächsten geordnet, nicht 
aber sein Selbstverhältnis – demgegenüber zeigt die Summa Halensis mit Blick auf 
sexuelle Selbstbefriedigung einerseits und menschlichen Selbstbetrug andererseits, 
dass solches Fehlverhalten sich selbst gegenüber nicht in Form einer eigenen Vor-
schrift verboten werden müsse, da vom Dekalog her deutlich werde, dass und inwie-
fern es sich dabei um ein Fehlverhalten handelt (zu 6).

160 Vgl. Lluch-Baixauli, La trinidad y el decálogo, 99  ff.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2343

Kapitel 4: Die unterschiedliche Bestimmung der Anzahl der Gebote des Dekalogs 
[Nr. 284]
Nachdem die Anzahl der Zehn Gebote als sachgemäß begründet wurde, geht es in 
diesem Kapitel darum, die unterschiedlichen Modelle, die es in der theologischen 
Tradition für die Einteilung des Dekalogs gab,161 zu vergleichen. Referiert werden 
Hesychios von Jerusalem († um 450) und Hieronymus sowie Augustin und Origenes, 
denen besondere Aufmerksamkeit geschenkt wird. Zur Diskussion steht hier vor allem 
die Frage, ob das Bilderverbot als eigenes Gebot gezählt werden muss. Die unter-
schiedlichen Ansichten Augustins und Origenesʼ erklärt die Summa Halensis mit der 
Differenz von Materie und Form (Lösung). Eine Gesamtbeurteilung findet nicht statt, 
jedoch lässt sich aus der Argumentation des vorangegangenen Kapitels schließen, 
dass Augustins Auffassung der Vorzug gegeben wird.

Zweites Glied: Die Unterscheidung der Gebote des Dekalogs

Kapitel 1: Die Unterscheidung des Dekalogs hinsichtlich der Ordnung [Nr. 285]
Ausgehend von einzelnen Einwänden gegenüber der Anordnung des Dekalogs wird 
in diesem Kapitel zum einen generell geklärt, nach welchem Prinzip die Zehn Gebote 
angeordnet sind, und wird zum anderen gezeigt, dass sich aus der ersten Tafel des 
Dekalogs die Ordnung der zweiten Tafel ergibt. Als grundlegendes Ordnungsprinzip 
des Dekalogs wird dessen Relation zum Gesetz der Gnade bestimmt und in dieser 
Hinsicht der jeweils unterschiedliche Zeugnischarakter der Zehn Gebote herausge-
stellt (Lösung zu I–II). Der Maßstab ist gemäß Röm  3,27 das Gesetz des Glaubens, 
woraus die Schlussfolgerung gezogen wird, dass sich aus dem Glauben an die Trinität 
und an die Inkarnation die Anordnung der ersten drei Gebote ergibt. Im Sinne der 
Urbild-Abbild-Korrelation entspricht dem dann auch die Ordnung der zweiten Tafel 
des Dekalogs, insofern das vierte Gebot, den Vater zu ehren, mit dem Glauben an den 
göttlichen Vater als den Ursprung der Trinität korrespondiert – wobei dieser trinitäts-
theologischen Ableitung des vierten Gebotes das patriarchale Weltbild der Summa 
Halensis zugrundeliegt, weshalb eben nur die Ehre des Vaters, und nicht auch die 
der Mutter zur Sprache kommt. In christologischer Perspektive wird die Anordnung 
der folgenden vier Gebote so erklärt, dass aus dem Glauben an die göttliche Natur 
des Sohnes Gottes die Verpflichtung zur Wahrheit und somit das Gebot, kein fal-
sches Zeugnis abzulegen, resultiert, während der Glaube an die Inkarnation und die 
menschliche Natur des Gottessohnes die Verpflichtung impliziert, die menschliche 
Natur des Nächsten zu erhalten, d.  h. ihn nicht zu töten, die Ehe als die Vereinigung 
von Mann und Frau zur Vermehrung der menschlichen Natur zu achten und den 
Besitz des Nächsten als seine existenzielle Grundlage zu bewahren. Die Frage, warum 
das achte Gebot, kein falsches Zeugnis abzulegen, in der Systematik dieser christo-

161 Vgl. Vaccari, De praeceptorum Decalogi distinctione et ordine, 317  ff; Reicke, Die zehn Worte, 3  ff.



2344   Kommentar [Nr. 286–288]

logischen Argumentation nicht den anderen drei Geboten vorgeordnet wird, obwohl 
doch die göttliche Natur des Gottessohnes in der traditionellen Zweinaturenlehre 
ebenso wie im Duktus dieses Kapitels an erster Stelle steht, wird am Schluss der Pro-
blemlösung erkenntnistheoretisch damit beantwortet, dass die „Menschlichkeit und 
die Offenbarung der Gnade eher zur Gnade führen als die Göttlichkeit“ (ebd.). Aus der 
pneumatologischen Dimension des Glaubens an den trinitarischen Gott ergibt sich 
die Anordnung der letzten beiden Gebote des Dekalogs, insofern die Begierden, die 
darin angesprochen werden, der Ruhe, wie sie im Sabbatgebot zur Geltung kommt, 
kontrastiert werden. Lassen sich von diesem Ansatz her die meisten Einwände, die 
zu Beginn des Kapitels erhoben wurden, widerlegen, so setzt sich die Summa Halen-
sis noch explizit mit dem Problem der unterschiedlichen Ordnung der beiden letzten 
Gebote in Ex 20 und Dtn 5 auseinander und führt das auf das Werk eines Gesetzes-
theologen zurück, dessen Methode als eine ‚Zurückführung‘ bzw. ‚Auflösung‘ gekenn-
zeichnet wird,162 was in diesem Zusammenhang bedeute, dass er keine einheitliche 
Reihenfolge gewählt habe, um so deutlich zu machen, dass die Begierden je nach 
Situation differieren und teilweise auch vermischt sind (zu I 3–4).

Kapitel 2: Die Unterscheidung des Dekalogs hinsichtlich des Aussagemodus 
[Nr. 286]              
Die unterschiedliche sprachliche Form der einzelnen Gebote, die entweder bejahend 
oder verneinend bzw. als Aussage oder als Befehl formuliert sind und zum Teil eine 
Begründung, eine Drohung oder eine Verheißung beinhalten, wird mit der Beziehung 
des Dekalogs zum ‚Gesetz des Zunders‘163 erklärt und auf die dreifache Neigung des 
sündhaften Menschen zurückgeführt: Resultiert diese aus dem Mangel der Natur und 
betrifft somit das Streben nach Lebensnotwendigem, so beziehen sich darauf in unter-
schiedlicher sprachlicher Form die Gebote, die Tätigkeiten oder Gefühle verbieten. Ist 
die sündhafte Neigung hingegen in der Verdorbenheit der Natur verwurzelt und auf 
Überflüssiges ausgerichtet, das nicht existenziell notwendig ist, so sind darauf die 
Gebote bezogen, die bejahen oder verneinen bzw. als Aussagesatz oder Befehl formu-
liert sind. Auf die menschliche Neigung, die aus der Gewohnheit und dem sozialen 
Zusammenleben kommt, nehmen schließlich die Gebote Bezug, die eine Drohung, 
eine Begründung oder eine Verheißung hinzufügen (Lösung).

162 Vgl. Ps.-Dionysius Areopagita, De divinis nominibus c.2,3 (PTS 33, 125); Aertsen, Die Frage nach 
dem Ersten und Grundlegenden, 99.
163 S. o. S. 2291  f.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2345

Zweite Frage: Die einzelnen Gebote des Dekalogs

Erster Abschnitt: Das erste Gebot

Erste Unterscheidung: Die Anbetung Gottes

Erstes Glied: Was besagt die Anbetung Gottes?

Kapitel 1: Wird ‚Anbetung‘ univok über die Gottesverehrung und die 
Götzenverehrung gesagt? [Nr. 287]
In diesem Eingangskapitel geht es darum, die grundlegende Differenz zwischen der 
Anbetung beim Gottesdienst und beim Götzendienst zu markieren und damit nicht 
nur eine Univozität, sondern auch jegliche Analogie abzuweisen. Als der entschei-
dende Unterschied wird der jeweilige Beweggrund der Anbetung benannt, die entwe-
der auf den göttlichen Willen gemäß der Wahrheit oder gemäß der Einschätzung des 
Menschen bezogen ist (Lösung). Im Vergleich mit dem Streben nach Glückseligkeit 
wird sodann aufgezeigt, dass ein fundamentaler Irrtum vorliegt, wenn das Göttliche 
dort vermutet wird, „wo es nicht ist“ (zu 1), weil es damit in einen Bereich außer-
halb seiner selbst und seines Wirkens verlegt wird. Ebenso wird der Einwand, von der 
Intention der Anbetenden her ergebe sich eine Univozität, widerlegt, indem der unter-
schiedliche Bezugspunkt der Anbetung deutlich gemacht wird (zu 2). Gleiches gilt für 
die Ähnlichkeit der rituellen Formen, mit denen Gott bzw. Götzen angebetet werden, 
die aber über die entscheidende Differenz nicht hinwegtäuschen können (zu 3).

Kapitel 2: Wird ‚Anbetung‘ univok über die Gottesverehrung und die Verehrung eines 
besonderen Geschöpfs gesagt? [Nr. 288]
In diesem Kapitel wird die Unterscheidung zwischen der Gottesverehrung (latria) und 
der Verehrung eines besonderen Geschöpfs (dulia), wie sie von Augustin begründet 
wurde und in der mittelalterlichen Frömmigkeitsgeschichte in der Marien- und Hei-
ligenverehrung zur Geltung kam,164 erläutert und dabei zugleich ihre Analogie auf-
gezeigt, womit eine weitere Abgrenzung zur Götzenverehrung vollzogen wird. Die 
Analogie wird schöpfungstheologisch mit der Würde, die der Schöpfung von Gott 
gegeben ist, begründet (Lösung). Dass Anbetung hier analog, nicht aber univok zu 
verstehen ist, verdeutlicht die Summa Halensis an den unterschiedlichen Pflichten 
gegenüber Gott und höhergestellten Geschöpfen, zu denen kirchliche Würdenträger, 
weltliche Herren und Lehrer gezählt werden (zu 1).

164 Vgl. Angenendt, Geschichte der Religiosität im Mittelalter, 166  ff.357  ff; Dinzelbacher, Handbuch 
der Religionsgeschichte im deutschsprachigen Raum, Bd. 2, 141  ff.



2346   Kommentar [Nr. 289–292]

Kapitel 3: Sagt ‚Anbetung‘ eine äußere oder innere Handlung aus? [Nr. 289]
Der Unterschied zwischen der Anbetung Gottes, seiner Verehrung und dem Dienen 
Gott gegenüber wird in diesem Kapitel so bestimmt, dass die Anbetung im eigentli-
chen Sinne eine Absicht bezeichnet, während die Verehrung ein Gefühl betrifft und 
das Dienen eine Handlung, wobei allen gemeinsam ist, dass damit sowohl etwas 
Inneres als auch etwas Äußeres ausgesagt werden kann (Lösung).

Zweites Glied: Aus welchem Grund wird Gott Anbetung geschuldet? [290]
In drei Abschnitten werden Argumente angeführt, die dafür bzw. dagegen sprechen, 
dass die Anbetung Gottes allein in seiner Macht, seiner Güte oder aber seiner Majes-
tät begründet ist, die Macht, Wahrheit und Güte umfasst. In der Problemlösung wird 
zunächst der Begriff des Gottesdienstes analysiert, indem die rituellen Handlungen, 
die der Anbetende den Anordnungen gemäß vollzieht, von den Tugenden, die damit 
verbunden sind, unterschieden werden (Lösung). Anschließend wird im Blick auf die 
Ausgangsfrage und die Gegenüberstellung der Pro- und Contra-Argumente zugunsten 
der dritten Variante entschieden, jedoch mit der Einschränkung, dass die Anbetung 
Gottes aufgrund seiner Majestät doch stärker auf die Macht Gottes ausgerichtet ist als 
auf seine Wahrheit oder Güte (ebd.). Dem Einwand, dass Macht ohne Berücksichtigung 
von Güte ‚degeneriere‘ und deshalb nicht angebetet oder verehrt werden dürfe – ein 
Grundsatz, der gerade auch im Blick auf die politischen Konnotationen von ‚Macht‘ 
bemerkenswert ist165 –, wird entgegengehalten, dass das für die höchste Macht, d.  h. 
Gott, nicht gelte (zu I 1–2). Die spezifische Funktion der Tugenden in diesem Konzept 
des Gottesdienstes wird so bestimmt, dass der Glaube zur Anerkennung der Wahrheit 
bewegt, wobei diese Wahrheit im Anschluss an Hilarius von Poitiers (um 315–367) 
als eine Wahrheit bezeichnet wird, die „sich selbst erklärt“ (IIIc); die Liebe hingegen 
rege dazu an, Gottes Güte zu lieben, und bewege so noch stärker als der Glaube zur 
Anbetung Gottes. Der Gottesdienst selbst wiederum wird dann als ein Befehl angese-
hen, der die Majestät Gottes berücksichtigt (zu II). Damit werden die Gottesprädikate 
der ‚Liebe‘ und der ‚Macht‘ so miteinander verknüpft, dass insgesamt sowohl eine 
Dynamik zur Geltung gebracht wird, die aus der bewegenden Kraft der Liebe resul-
tiert, als auch eine Statik, die in der Hierarchie der göttlichen Heilsordnung gründet.

Drittes Glied: Die Einheit und der Unterschied der Anbetung

Kapitel 1: Die Einheit der ‚Anbetung‘ [Nr. 291]     
Die Frage nach der Einheit der Anbetung Gottes wird im Blick auf die Trinität gestellt, 
wobei es zunächst um die Frage geht, ob die drei Personen der Trinität einheitlich 

165 Zu den politischen Aspekten und den historiographischen Konzepten dieser Zeit vgl. Vones, Po-
testas, 131  ff; Goetz, Potestas, 273  ff; Braun, violentia et potestas, 436  ff.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2347

oder unterschiedlich angebetet werden. Von der Einheit der Majestät Gottes her, in der 
die Anbetung begründet ist, wird deduziert, dass die Verehrung und Anbetung Gottes 
nur eine einzige sein kann (I Lösung). Dagegen könnten auch nicht die unterschiedli-
chen Proprietäten der drei göttlichen Personen angeführt werden, da diese ihrerseits 
aufeinander bezogen sind, wie Hilarius von Poitiers gezeigt hat (Ie). Der Einwand, aus 
der trinitätstheologischen Zuordnung der ersten drei Gebote, wie sie von der Summa 
Halensis selbst referiert wurde,166 folge, dass es drei Anbetungen Gottes gebe, wird 
dadurch widerlegt, dass die Differenz dieser Gebote auf die unterschiedlichen Pflich-
ten der vernunftbegabten Schöpfung zurückgeführt wird, die in dreifacher Hinsicht 
von Gott als Ursprung, Bewahrer und Ziel abhängt (zu I 1); als alternative Erklärung 
wird dargeboten, dass das erste Gebot die Anbetung der Macht Gottes, das zweite 
Gebot das Lob seiner Wahrheit und das dritte Gebot die Danksagung für seine Güte 
vorschreibe. In einem zweiten Argumentationsgang wird die Auffassung verworfen, 
als könnten die ersten drei Gebote so unterschieden werden, dass das erste Gebot den 
Gottesdienst, das zweite die Beharrlichkeit im Gottesdienst und das dritte die Vollen-
dung des Gottesdienstes vorschreibe; demgegenüber wird aufgezeigt, dass alle drei 
Gebote Handlungen betreffen, jedoch die Beharrlichkeit und die Vollendung sich auf 
den Status einer Handlung beziehen (zu II 1). Die spezielle Anfrage, warum im ersten 
Gebot nicht auch Gottesbilder verboten werden, die in der Luft und im Feuer gemacht 
werden, wird im Anschluss an Johannes von Damaskus beantwortet, indem auf die 
Vorstellung von den sieben Himmeln verwiesen wird (zu II 2). Auf den zeitgenössi-
schen Diskurs, der mit der Rezeption der antiken Kosmologien zusammenhing,167 
nahm die Summa Halensis nicht unmittelbar Bezug.

Kapitel 2: Der Unterschied in der ‚Anbetung‘

Artikel 1: Der Unterschied in der Anbetung schlechthin [Nr. 292]
Dieser Artikel greift die Unterscheidung zwischen der Gottesverehrung (latria) und 
der Verehrung besonderer Geschöpfe (dulia)168 auf und setzt sich in diesem Zusam-
menhang mit der Auslegung der Glosse auseinander, wonach die spezifische Vereh-
rung Gottes als des Herrn im Sinne der Verehrung besonderer Geschöpfe zu verstehen 
sei. In der Problemlösung wird zwischen verschiedenen Aussageweisen unterschie-
den, wie von der Verehrung besonderer Geschöpfe auch in Bezug auf Gott gespro-
chen werden kann (Lösung). Auf dieser Grundlage kann dann auch die Auffassung 
der Glosse interpretiert werden, indem zwischen einer Ehre Gottes, die nicht kom-
munizierbar ist, sondern seine Substanz betrifft und der deshalb Verehrung im Sinne 
von ‚latria‘ geschuldet ist, sowie einer Ehre, die sich kommuniziert, insofern sie sich 

166 Vgl. Summa Halensis III Nr. 282 (ed. Bd. IV/2, 426b; in dieser Ausgabe S. 428  f).
167 Vgl. Wicki, Himmel, 22  f; Dinzelbacher, Handbuch, 174.
168 Vgl. Summa Halensis III Nr. 288 (ed. Bd. IV/2, 441b–442a; in dieser Ausgabe S. 482–485).



2348   Kommentar [Nr. 293–298]

in der Schöpfung widerspiegelt, unterschieden wird. Auf letztere bezieht sich dann 
die Redeweise von der Verehrung besonderer Geschöpfe, ohne dass damit ein realer 
Unterschied in der Verehrung Gottes behauptet würde, vielmehr wird ausdrücklich 
betont, dass die Gottesverehrung im Blick auf den Gegenstand dieser Verehrung, d.  h. 
Gott, immer ein und dieselbe ist (zu 2).

Artikel 2: Der Unterschied in der Anbetung im Vergleich [Nr. 293]
Nachdem im vorangegangenen Artikel gezeigt wurde, dass die Verehrung Gottes 
nach bestimmten Aspekten unterschieden werden kann, geht es nun um die Frage, 
ob das im Sinne einer Ungleichheit zu verstehen sei. Dazu wird festgestellt, dass die 
Ehre Gottes in Bezug auf seine Würde immer die gleiche ist, während die Pflicht, Gott 
zu verehren, auf Seiten dessen, der von Gottes Wohltaten beschenkt wurde, unter-
schiedlich sein kann (Lösung). So korrespondiert die Unendlichkeit der Ehre Gottes 
mit dessen Wesen und unbegrenzter Güte (zu 1 und 2). Der Einwand, der im Rekurs 
auf das Hermes Trismegistos zugeschriebene ‚Buch der 24 Philosophen‘ zwischen 
einer unendlichen und einer endlichen Verehrung Gottes unterscheidet, wird von 
der Summa Halensis zurückgewiesen, indem das Verhältnis von Gott und Schöpfung 
im Anschluss an Ps.-Dionysius Areopagita erkenntnistheoretisch bestimmt und so 
aufgezeigt wird, dass die Würde Gottes, aufgrund derer ihm Verehrung gezollt wird, 
unbegrenzt ist (zu 3).

Zweite Unterscheidung: Die Anbetung Christi [Nr. 294]       
In diesem Abschnitt werden die Einheit wie auch der Unterschied der Anbetung 
Christi hinsichtlich seiner göttlichen und menschlichen Natur erörtert. Während 
diese Anbetung im Blick auf die Würde der Person Christi eine einzige ist, kann in 
Bezug auf die Verschiedenheit der Naturen zwischen der Verehrung der göttlichen 
Natur im Sinne der Gottesverehrung (latria) und der Verehrung seiner menschlichen 
Natur im Sinne der Verehrung besonderer Geschöpfe (dulia) unterschieden werden 
(Lösung). Die Auffassung, dem inkarnierten Christus sei eine größere Verehrung 
geschuldet als dem Gottessohn vor seiner Menschwerdung, da nach dem Grundsatz 
des Aristoteles eine Mehrzahl von Gütern vorzuziehen sei, wird auf ein quantitatives 
Verständnis eingeschränkt, während in qualitativer Hinsicht aufgezeigt wird, dass 
die Verehrung Christi mehr seiner Göttlichkeit geschuldet ist, die ganz und gar die 
Wirkursache seiner Menschlichkeit ist (zu II).

Dritte Unterscheidung: Die Anbetung der Schöpfung
In diesem Abschnitt wird die Anbetung der Schöpfung zunächst im Blick auf die 
Engel, dann den Menschen und schließlich die vernunftlose Kreatur thematisiert.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2349

Kapitel 1: Die Anbetung des englischen Geschöpfs

Artikel 1: Wird den heiligen Engeln nach der Fleischwerdung Christi oder davor eine 
größere oder gleichgroße Verehrung geschuldet? [Nr. 295]
In einer heilsgeschichtlichen Betrachtung wird zunächst festgestellt, dass den Engeln 
aufgrund ihrer besonderen Bedeutung bei der Inkarnation und bei Wundern eine 
größere Verehrung vonseiten der Menschen entgegengebracht werden muss als vor 
der Menschwerdung des Gottessohnes (Lösung).

Artikel 2: Kann ein Engel erlaubterweise mit der Gottesverehrung angebetet werden? 
[Nr. 296]
Im Anschluss an Augustins Darlegungen zum Genuss, wonach man an und für sich 
allein Gottes Güte genießen kann, die vernunftbegabte Schöpfung hingegen in der 
Hinsicht, dass sie an dieser Güte teilhaben kann, wird auch für die Gottesverehrung 
(latria) konstatiert, dass sie zwar der Göttlichkeit der menschlichen Natur in Gott 
geschuldet ist, aber nicht den Engeln als reinen Schöpfungswesen (Lösung). Die 
Einwände, die auf Gen 18,2 und Jos 5,14 verweisen, werden widerlegt, indem gezeigt 
wird, dass die Gottesverehrung, von der dort die Rede ist, Gott selbst erwiesen wird 
und nicht dem Engel (zu 1 und 2).

Artikel 3: Kann der Engel des Satan, wenn er sich in einen Engel des Lichts 
verwandelt und sagt, dass er Christus sei, ohne Sünde mit der Gottesverehrung 
angebetet werden? [Nr. 297]
Die These, dass Unwissenheit entschuldige, wenn der Engel des Satan, von dem in 
2Kor 11,14 die Rede ist, wie Christus angebetet wird, wird in dreifacher Hinsicht wider-
legt, insofern die Gläubigen durch die Schrift auf die Erscheinung dieses Engels vor-
bereitet sind, sie – zweitens – mit ihren Gebeten bewirken können, dass Gott nicht 
ihre Täuschung zulässt, und – drittens – ihre Anbetung an die Bedingung knüpfen, 
dass Christus selbst angebetet wird (Lösung).

Kapitel 2: Die Anbetung des Menschen

Artikel 1: Muss der Mensch mit der Gottesverehrung angebetet werden? [Nr. 298]
Die Äußerungen von Johannes von Damaskus und Basilius von Caesarea (um 330–
379), wonach dem Menschen als Ebenbild Gottes Ehre zu erweisen sei, werden so 
interpretiert, dass der Mensch zwar nicht mit der Gottesverehrung angebetet werden 
kann, er jedoch die Materie dieser Anbetung sein kann, insofern er als Gottes Eben-
bild zu Gott führt. Deshalb sei dem Menschen die Anbetung im Sinne der Verehrung 
eines besonderen Geschöpfs geschuldet (Lösung I). In gleicher Weise werde auch 
die Gottesmutter nicht als Schöpferin, sondern als Mutter des Schöpfers um dessen 
Willen angebetet (Lösung II).



2350   Kommentar [Nr. 299–304]

Artikel 2: Müssen alle Menschen gleichermaßen angebetet werden? [Nr. 299]
Das jeweilige Maß der Anbetung eines Menschen unterscheidet sich nach dessen 
Status und dem Zeitpunkt der Anbetung, insofern die Menschen zwar aufgrund ihrer 
natürlichen Beschaffenheit als Ebenbild Gottes gleich sind, sie sich jedoch im Blick 
auf die Gnade, die in ihnen real wirkt oder zumindest potentiell wirken kann, unter-
scheiden (Lösung).

Artikel 3: Müssen böse Menschen angebetet werden? [Nr. 300]
In Entsprechung zu der Argumentation des vorangegangenen Artikels wird zwi-
schen der Ehrerbietung sowie Liebe, die auch den bösen Menschen aufgrund ihrer 
natürlichen Qualität als Ebenbild Gottes geschuldet ist, und der Notwendigkeit, das 
Schlechte in ihnen als ein Laster zu hassen, unterschieden (Lösung).

Artikel 4: Wie müssen heilige Männer angebetet werden? [Nr. 301]
Die Anbetung der Heiligen wird in diesem Artikel von der Unterwürfigkeit abge-
grenzt, die allein Gott geschuldet ist, sodass Augustins Redeweise von der Sklaverei 
in diesem Zusammenhang eine unterschiedliche Bedeutung hat (Lösung).

Artikel 5: Muss ein schlechter Prälat mehr als ein guter Untergebener geehrt werden? 
[Nr. 302]                     
Die Summa Halensis vertritt die Auffassung, dass einem Prälaten auch dann, wenn 
er in moralischer Hinsicht schlechter ist, eine größere Ehre geschuldet ist als einem 
Untergebenen, und begründet das mit der besonderen Funktion der Prälaten als 
‚Stellvertreter Christi‘ (Lösung). Das – kirchliche – Amt ist somit grundsätzlich höher 
zu bewerten als die individuelle Person.

Kapitel 3: Die Anbetung der vernunftlosen Kreatur

Artikel 1: Wird dem Kreuz Christi größere Verehrung geschuldet als dem Menschen? 
[Nr. 303]
Da das Bilderverbot nicht als eigenständiges Gebot gezählt wird,169 geht es in diesem 
Artikel darum, zwischen der Verehrung des Kreuzes und der des Menschen hinsicht-
lich ihrer jeweiligen Funktion als Abbild bzw. Ebenbild zu unterscheiden. Diese Dif-
ferenz wird zum einen ontologisch bestimmt, insofern der Mensch aufgrund seiner 
Partizipation an der Würde Gottes verehrt wird, und zum anderen zeichentheore-
tisch, indem das Kreuz als ein Zeichen verstanden wird, das auf den Gekreuzigten 
als Vorbild verweist. Allein in dieser Verweisungsfunktion auf die von ihm bezeich-

169 Vgl. Summa Halensis III Nr. 284 (ed. Bd. IV/2, 434b–435b; in dieser Ausgabe S. 458–463).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2351

nete Sache, nicht aber in seiner materialen Beschaffenheit verdient das Kreuz eine 
größere Ehrerbietung als der Mensch (Lösung). Von Johannes von Damaskus, der 
sich angesichts des Bilderstreits im Byzantinischen Reich eingehend mit dem Thema 
der Bilderverehrung befasst hat,170 wird die heilsgeschichtliche Deutung übernom-
men, dass das Bilderverbot für die Zeit vor der Menschwerdung Gottes ausgesprochen 
wurde, weil die göttliche Natur vorher nicht abbildbar war. Erst mit der Inkarnation 
sei sie sichtbar und fühlbar, d.  h. sinnlich wahrnehmbar geworden, weshalb ihre 
Abbildung nunmehr ein Akt der Frömmigkeit sei und nicht zuletzt im Blick auf dieje-
nigen, die nicht lesen können, eine didaktische Funktion hinsichtlich der Erinnerung 
an die Passion Christi erfülle (zu 1). Die große Bedeutung, die Passionsdarstellungen 
wie auch Heiligen- und Marienbilder in der mittelalterlichen Frömmigkeitsgeschichte 
hatten,171 wird hier christologisch von der Menschwerdung Gottes her begründet. 
Eine gewisse Spannung zu der vorangegangenen Argumentation ergibt sich dadurch, 
dass zuvor die Verehrung des Menschen als Ebenbild Gottes ontologisch begründet 
wurde, nunmehr aber heilsgeschichtlich argumentiert wird.

Artikel 2: Kann Gott in seiner Spur so wie in seinem Ebenbild mit der 
Gottesverehrung angebetet werden? [Nr. 304]
Mit dem Begriff der ‚Spur Gottes‘ (vestigium Dei) und dessen Abgrenzung von der Got-
tebenbildlichkeit des Menschen wird in diesem Artikel eine Vorstellung thematisiert, 
die insbesondere in Augustins Trinitätstheologie eine große Rolle spielt. Dient sie 
dort dem Aufweis einer vielfältig beschreibbaren Analogie zwischen der geschöpfli-
chen Wirklichkeit und dem trinitarischen Sein Gottes, wie sie vor allem in dem Ternar 
Gedächtnis, Erkenntnis und Wille zum Ausdruck kommt,172 so wird diese Analogie 
im Anschluss an die Darlegung des vorangegangenen Artikels wiederum auf ihre 
Zeichenfunktion fokussiert, um die Anbetung einer solchen Spur Gottes zu legiti-
mieren, während ihr in materialer Hinsicht keine Qualität eignet, die unmittelbar zu 
Gott führen könnte (Lösung). In ontologischer Perspektive wird diese Argumentation 
sodann gnadentheologisch entfaltet, indem der Mensch im Unterschied zur vernunft-
losen Kreatur als ein Tempel Gottes verstanden wird, in dem dieser „durch Gnade und 
Erkenntnis und Liebe wohnt“ (zu 2).

170 Vgl. Belting, Bild und Kult, 165  f; zur Geschichte des Bilderstreits im Byzantinischen Reich vgl. 
Brubaker, Inventing Byzantine Iconoclasm, 22  ff.
171 Vgl. Lipinsky, Leben Jesu, 63  ff; Braunfels, Maria, Marienbilder, 181  ff; Jászai, Heiligendarstellung 
und -attribute, 2018; Belting, Bild und Kult, 292  ff; Dinzelbacher, Handbuch der Religionsgeschichte 
im deutschsprachigen Raum, Bd. 2, 235  ff.
172 Vgl. Schmaus, Die psychologische Trinitätslehre des heiligen Augustinus, 264  ff; Drecoll, Trini-
tätslehre, 457.



2352   Kommentar [Nr. 305–308]

Zweiter Abschnitt: Das zweite Gebot

Erste Unterscheidung: Das zweite Gebot im Allgemeinen

Kapitel 1: Die Auslegung dieses Gebotes [Nr. 305]
Im Rekurs auf die prinzipielle Bestimmung, dass das mosaische Gesetz die Mitte 
zwischen dem Naturgesetz und dem Gesetz der Gnade bilde,173 werden drei unter-
schiedliche Traditionen, das zweite Gebot auszulegen, harmonisiert. Die erste Auf-
fassung, wonach mit dem Gebot, den Namen Gottes nicht zu missbrauchen, unter-
sagt sei, Christus als ein Geschöpf anzusehen, wird in Relation zum Gesetz der Gnade 
betrachtet und als eine zeichenhafte Auslegung bestimmt, die sowohl wörtlich als 
auch mystisch zu verstehen sei (Lösung). Bei den beiden anderen Auffassungen wird 
jeweils die Relation des Dekalogs zum Naturgesetz herausgestellt, wobei das Gebot, 
den Namen Gottes nicht zu missbrauchen, entweder seiner Form nach oder gemäß 
der Tugend betrachtet werden kann (ebd.). Ausführlich setzt sich die Summa Halen-
sis mit dem Einwand auseinander, dass nach Augustin das Schwören indifferent sei 
und deshalb nicht in dem zweiten Gebot gemeint sein könne. Dazu wird festgestellt, 
dass der Terminus ‚indifferent‘ unterschiedlich verwendet werden kann und es auf 
die Umstände ankommt, ob ein Schwur gut oder schlecht ist. Ausdrücklich abgewie-
sen wird deshalb auch eine grundsätzliche Ablehnung des Schwurs (zu II 2).

Kapitel 2: Der Inhalt und die Intention dieses Gebotes

Artikel 1: Was bedeutet der Name, den unnütz zu gebrauchen hier verboten wird? 
[Nr. 306]       
In zwei Gedankengängen werden zunächst verschiedene Möglichkeiten aufgezeigt, wie 
der ‚Name Gottes‘, von dem in diesem Gebot die Rede ist, verstanden werden kann – 
zum einen in trinitätstheologischer Perspektive als ein Name der Macht, der Wahrheit 
oder der Güte Gottes und zum anderen als ein Name, der personal oder wesenhaft auf-
gefasst werden kann (I und II). Die Problemlösung konzentriert sich auf den zweiten 
Punkt und entwickelt den Lösungsansatz erneut im Rekurs auf die doppelte Relation 
des Dekalogs zum Gesetz der Gnade einerseits und zum Naturgesetz andererseits: So 
kann der Name Gottes personal als der Name des Gottessohnes aufgefasst werden, 
wenn die Funktion dieses Gebotes betrachtet wird, zum Gesetz der Gnade zu führen; 
und er kann wesenhaft als ein Zeichen aufgefasst werden, wenn seine Ableitung aus 
dem Naturgesetz im Blick ist (Lösung). Die augustinische Interpretation des Namens 
Gottes als Name der Wahrheit wird sodann vom Akt der Namensnennung her begrün-
det, insofern es die Intention einer Benennung ist, etwas „bekannt zu machen und zu 
vergewissern“, was der Wahrheit zugeordnet wird (zu I 1–4).

173 Vgl. Summa Halensis III Nr. 261 (ed. Bd. IV/2, 371b; in dieser Ausgabe S. 230–233).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2353

Artikel 2: Was bedeutet, den Namen Gottes unnütz zu gebrauchen? [Nr. 307]
In diesem Artikel werden unterschiedliche Formen, den Namen Gottes zu missbrau-
chen, erörtert. Den Ausführungen liegt wiederum die trinitätstheologische Differen-
zierung zwischen Gottes Macht bzw. Kraft, seiner Wahrheit und seiner Güte zugrunde, 
sodass allein Benennungen und Bekräftigungen des Namens Gottes, die sich auf 
dessen Wahrheit beziehen, von diesem Gebot betroffen sind, während Beschwö-
rungen – z.  B. im Rahmen des Exorzismus174 –, die auf die Kraft von Gottes Namen 
abzielen, hier ebenso wenig in Betracht kommen wie Weihungen, die dessen Güte 
annehmen (Lösung I und III–IV). Dass Predigten um des persönlichen Ruhmes willen 
in diesem Zusammenhang ebenfalls thematisiert, jedoch als Verstoß gegen das dritte 
Gebot betrachtet werden (Lösung II), ist insofern bemerkenswert, als es hierbei um 
eine Säule der Ordenstheologie der Mendikanten – und somit auch der Verfasser der 
Summa Halensis – ging und sie gerade mit ihren Predigten großen Zulauf fanden.175 
Diese exponierte Stellungnahme zum Problem der persönlichen Geltungssucht von 
Predigern zielte somit in das Zentrum der Glaubensvermittlung.

Zweite Unterscheidung: Das zweite Gebot hinsichtlich des Schwurs
In den nachfolgenden Artikeln wird das Schwören eingehend erörtert und damit 
dessen besondere Bedeutung für das gesellschaftliche Leben und das Rechtswesen 
dieser Zeit theologisch reflektiert. In Anknüpfung an Augustin176 und in Übereinstim-
mung mit der Kanonistik177 wurde so die Praxis des Eides legitimiert und gegen prin-
zipielle Einwände, wie sie von den Katharern und Waldensern unter Berufung auf 
die neutestamentlichen Eidverbote vertreten wurden,178 verteidigt. Im Zusammen-
hang mit den Rechtssatzungen des mosaischen Gesetzes wird das Thema dann noch 
einmal aufgegriffen.179

Erstes Glied: Ist das Schwören gut, schlecht oder indifferent? [Nr. 308]
Mit präzisen Unterscheidungen zwischen guten, schlechten und indifferenten Hand-
lungen wird dargelegt, dass das Schwören aus einem bestimmten Anlass heraus ent-
weder gut oder schlecht sein kann und in diesem Sinne als indifferent aufzufassen 
ist (Lösung). In der Widerlegung des zweiten Gegenargumentes wird diese Problem
lösung noch weiter entfaltet, indem zwischen dem Wesen der Schwurhandlung, die 

174 Zur Rolle des Exorzismus in der scholastischen Theologie vgl. Hödl, Exorzismus, 173.
175 Vgl. Schneyer, Geschichte der katholischen Predigt, 141  ff; Schütz, Geschichte der christlichen 
Predigt, 52  ff; Frank, Predigt, 250.
176 Vgl. Kreusch, Der Eid zwischen Schwurverbot Jesu und kirchlichem Recht, 93  ff.
177 Vgl. ebd., 115  ff; Helmholz, Kanonisches Recht und europäische Rechtskultur, 159  ff.
178 Vgl. The Summa contra haereticos c.18 (ed. Garvin/Corbett, 213  f); Thouzellier, Catharisme et 
Valdéisme en Languedoc, 98  f; Rottenwöhrer, Der Katharismus, Bd. 5, 424  ff.
179 Vgl. Summa Halensis III Nr. 446 (ed. Bd. IV/2, 651a–652b; in dieser Ausgabe S. 1240–1243).



2354   Kommentar [Nr. 309–313]

gut ist, und der sündhaften Neigung des Menschen, diese Handlung schlecht auszu-
führen, unterschieden wird (zu b).

Zweites Glied: Ist das Schwören erlaubt oder verboten? [Nr. 309]
Insofern das Schwören auf Gott bezogen ist, muss der besondere Umstand der 
Schwurhandlung berücksichtigt werden, um beurteilen zu können, ob sie erlaubt ist 
oder nicht. Da es das Spezifikum des Schwörens ist, etwas bei Gott als der ersten 
Wahrheit zu versichern, ist der besondere Umstand dieser Handlung, dass sie aus 
einem Grund heraus geschieht (Lösung 1–2). Dieser Problemlösung liegt das Kausa-
litätsdenken der Summa Halensis zugrunde, wonach Gott als die erste Ursache der 
Schöpfungsordnung anzusehen ist und demnach auch das Schwören von dieser 
Ursache her begründet wird.

Drittes Glied: Wird das Schwören hinsichtlich des Affektes oder der Wirkung 
verboten? [Nr. 310]                
Das freiwillige Schwören ist als ein Affekt, der ein Verlangen beinhaltet, verboten, 
weil darin eine Neigung erkennbar wird, sich von Gott abzuwenden (Lösung).

Viertes Glied: Wird das Schwören hinsichtlich der Gewohnheit oder der Handlung 
verboten? [Nr. 311]
Darf ein Schwur immer nur aus einem bestimmten Grund heraus geleistet werden, 
so kann dieser Grund entweder notwendig oder nützlich sein. Im ersten Fall ist das 
Schwören als Gewohnheit wie auch als Handlung erlaubt; im zweiten Fall hingegen 
ist die Gewohnheit des Schwörens angesichts der Neigung, einen Meineid zu leisten, 
verboten (Lösung).

In einem weiteren Argumentationsgang wird die bislang vertretene Auffassung, 
dass das Schwören generell gut ist, noch einmal einer kritischen Überprüfung unter-
zogen. Diese Ergänzung durchbricht die Systematik der Ausführungen und ist teil-
weise auch redundant. Ein neuer Aspekt ist allerdings der Gedanke einer Konformität 
mit der Barmherzigkeit Gottes, der mit der Schwurhandlung verknüpft wird (Lösung 
[B]). Zum Schluss wird Mt  5,34 als die neutestamentliche Stelle, die immer wieder 
als Argument für ein generelles Verbot des Schwörens angeführt wird, sprachlich 
analysiert und von der Wortstellung her begründet, warum das nur für den Fall gilt, 
dass „es keinen notwendigen oder nützlichen Grund für die menschliche Gesellschaft 
gibt“ (ebd.). Eben diese Notwendigkeit bzw. dieser Nutzen des Schwörens für die 
menschliche Gesellschaft steht aber für die Summa Halensis generell fest.

Fünftes Glied: Wem kommt es zu oder ist es erlaubt zu schwören? [Nr. 312]
In drei Argumentationsgängen wird erörtert, ob es Gott, den Engeln und den Voll-
kommenen, die sich zum ‚Vorbild des Evangeliums‘ verpflichtet haben, zukommt zu 



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2355

schwören. Der Terminus ‚Vorbild des Evangeliums‘ findet sich in dem Testament des 
Franziskus von Assisi180 und bezeichnet im allgemeinen Sinne die Mönchsgelübde. 
In Bezug auf Gott wird herausgestellt, dass hier Schwören in dem Sinne verstanden 
werden muss, dass er etwas ‚unbeweglich beschließt‘, während das Schwören der 
Engel die Verkündigung des von Gott ‚unwandelbar Angeordneten‘ bezeichnet und 
das Schwören der Menschen bedeute, „Gott als Zeugen anzurufen oder Gott etwas 
zu geloben“ (Lösung I). Der kritische Einwand, das Ablegen eines Gelübdes verbiete 
grundsätzlich zu schwören, wird mit der Unterscheidung zwischen zwingenden und 
nicht zwingenden Gründen zu schwören beantwortet (zu III). Dadurch konnten nicht 
nur die problematischen Konsequenzen einer prinzipiellen Befreiung der Ordens-
angehörigen von der Verpflichtung zum Eid vor Gericht vermieden werden, sondern 
dem Schwören wird generell eine positive Funktion hinsichtlich der Abwehr von 
Ungläubigkeit und sonstigen Fällen der ‚Nützlichkeit‘ zugeschrieben.

Sechstes Glied: Ist es erlaubt, einen Schwur entgegenzunehmen?

Kapitel 1: Ist es erlaubt, einen Schwur in der zulässigen Form entgegenzunehmen? 
[Nr. 313]
Im Anschluss an das Decretum Gratiani wird festgehalten, dass es erlaubt ist, einen 
Schwur anzunehmen, wenn er der angemessenen Form entspricht. Zugleich wird in 
Analogie zu der ‚doppelten Gerechtigkeit‘ von einem ‚doppelten Schwur gesprochen 
und deshalb zwischen einem öffentlichen und einem privaten Schwur unterschieden 
(Lösung). Im Falle eines privaten Schwurs, bei dem falsch geschworen wird, stellt es 
eine Todsünde dar, wenn derjenige, der den Schwur annimmt, dieses tut, obwohl er 
weiß, dass es sich um einen falschen Schwur handelt; erfolge die Annahme eines 
solchen Schwurs aber aus Unwissenheit, sei das mit Augustin als eine lässliche 
Sünde anzusehen (ebd.). Im Falle eines öffentlichen Schwurs hingegen sei es grund-
sätzlich die Aufgabe eines Richters, einen solchen Schwur entgegenzunehmen und 
könne er das auch ohne Sünde tun bzw. sei er dazu um des ‚öffentlichen Gutes‘ willen 
sogar verpflichtet. Falls er wisse, dass es sich um einen falschen Schwur handele, 
müsse er ihn abweisen, „soweit er kann“ (ebd.). Wenn er aber durch die Rechtsord-
nung gezwungen werde, diesen Schwur entgegenzunehmen, könne er dieses ohne 
Sünde tun – damit wird die Priorität der Rechtsordnung gegenüber dem persönlichen 
Wissen des Richters hervorgehoben und nicht nur deren grundlegende Bedeutung 
für das Rechts- und Gesellschaftssystem betont, sondern vielmehr ihr geradezu on-
tologischer Charakter festgestellt, insofern die Rechtsordnung mit der Schöpfungs-
ordnung korrespondiert. Das Gesetz in seiner vielfältigen Ausprägung erweist sich 
einmal mehr als das Rückgrat der gesamten Ordnungstheologie der Summa Halensis. 

180 Vgl. Franziskus von Assisi, Testament, 14 (Opuscula, 310; Schriften, 214).



2356   Kommentar [Nr. 314–318]

Deshalb ist es auch konsequent, wenn der Richter im Akt der Urteilsverkündigung als 
Stellvertreter Gottes angesehen wird (zu 3).

Kapitel 2: Ist es erlaubt, einen Schwur in einer nicht zulässigen Form 
entgegenzunehmen? [Nr. 314]        
In Anknüpfung an die Argumentation des vorangegangenen Kapitels wird zwischen 
dem öffentlichen und dem privaten Gut unterschieden und für den Fall, dass es bei 
einer Gerichtsverhandlung um öffentliches Gut geht, festgestellt, dass es erlaubt sei, 
einen Schwur in einer nicht statthaften Form entgegenzunehmen (Lösung), solange 
damit nicht dem zugestimmt wird, wodurch die Bekräftigung erfolgt, sondern nur die 
Handlung des Schwörens selbst in Betracht kommt (zu 1). Ein öffentliches Gut wie 
der allgemeine Friede sei stets dem persönlichen Gut des Individuums vorgeordnet 
und widerspreche darin auch nicht der Liebesordnung, sondern entspreche dieser 
vielmehr (zu 2).

Siebtes Glied: Die Schwurformel
Generell wird zwischen der statthaften Schwurformel, die bei Gott geschworen wird, 
und der nicht statthaften Formel, die bei falschen Göttern oder Götzen geschworen 
wird, unterschieden; einer besonderen Beurteilung bedürfen wiederum Schwurfor-
meln, die bei einem Geschöpf geschworen werden.

Kapitel 1: Die zulässige Schwurformel [Nr. 315]
Im Blick auf verschiedene Schwurformeln des Alten und Neuen Testaments wird fest-
gestellt, dass die Verehrung der ersten Wahrheit das Kriterium für die Angemessen-
heit eines Schwurs ist (Lösung zu I–II). Die Differenzen zwischen den verschiedenen 
Schwurformeln werden zum einen auf sprachtheologische Gründe zurückgeführt, 
insofern diese Wahrheit entweder als Prinzip oder als Zeugin angeführt wird (zu III–
IV); zum anderen wird auf den Entstehungskontext dieser Schwurformeln hingewie-
sen, sodass vor der Menschwerdung des Gottessohnes bestimmte Formeln angesichts 
der Götzenverehrung notwendig waren, während in der Urkirche auf der Grundlage 
der menschgewordenen Wahrheit geschworen wurde (zu V).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2357

Kapitel 2: Die nicht zulässige Schwurformel

Artikel 1: Verpflichtet ein Schwur, der in einer nicht zulässigen Form geleistet wurde? 
[Nr. 316]
In Anknüpfung an das Decretum Gratiani und in Analogie zu der Antwort auf die Frage, 
ob es erlaubt sei, einen Schwur in einer nicht statthaften Form entgegenzunehmen,181 
wird begründet, dass ein solcher Schwur den Schwörenden verpflichtet, ihn zu erfül-
len. Der Einwand, ein Gelübde, das einem Götzen geleistet werde, verpflichte auch 
nicht, wird widerlegt, indem auf einen entscheidenden Unterschied zwischen dem 
Gelübde und dem Schwur hingewiesen wird, insofern der Schwur auch eine Ver-
pflichtung zur Treue gegenüber dem Nächsten umfasst, die erfüllt werden muss, auch 
wenn der Schwur nicht Gott, sondern einem Götzen geleistet wird (Lösung).

Artikel 2: Ist es schlimmer, bei einem falschen Gott wahr zu schwören, als beim 
wahren Gott falsch zu schwören? [Nr. 317]
Mit der Unterscheidung zwischen dem Inhalt eines Schwurs und dessen Referenz 
wird aufgezeigt, dass es jeweils unterschiedlich beurteilt werden muss, wenn etwas 
Wahres beim falschen Gott geschworen wird (Lösung).

Kapitel 3: Die zum Teil zulässige, zum Teil nicht zulässige Schwurform

Artikel 1: Ist es erlaubt, bei Geschöpfen zu schwören, oder nicht? [Nr. 318]
Im Mittelpunkt steht die Interpretation von Mt 5,34 gemäß der Glossa ordinaria, die 
von der Summa Halensis so ausgelegt wird, dass drei Intentionen, bei einem Geschöpf 
zu schwören, unterschieden werden: zum einen der Glaube, dass das Geschöpf selbst 
verehrt werden müsse, weil in ihm etwas Göttliches stecke, was aber als Sünde ange-
sehen werden muss; sodann die betrügerische Absicht eines Meineids, der ebenfalls 
sündhaft ist; und schließlich das Schwören um der ersten Wahrheit willen, die im 
Geschöpf verehrt wird, was allein statthaft ist (Lösung). In der Verfeinerung dieses 
Gedankenganges wird noch zwischen einem versprechenden bzw. verfluchenden 
Schwur und einem bekräftigenden Schwur unterschieden und am Beispiel eines 
Schwurs, der bei einem Kreuz geleistet wird, aufgezeigt, dass die Verehrung, die 
einem Geschöpf erwiesen wird, auf den ‚Prototypen‘, d.  h. hier den Gekreuzigten als 
‚Vorbild‘ bezogen ist (zu 3). Die Summa Halensis beruft sich hierbei auf Johannes von 
Damaskus, der mit dieser Präzisierung zur theologischen Klärung der Frage der Bil-
derverehrung beigetragen hat.182

181 Vgl. Summa Halensis III Nr. 314 (ed. Bd. IV/2, 475a–b; in dieser Ausgabe S. 598–601).
182 Vgl. Olewinski, Um die Ehre des Bildes, 458  ff.



2358   Kommentar [Nr. 319–323]

Artikel 2: Welcher Schwur verpflichtet mehr, der beim Schöpfer oder der bei den 
Geschöpfen geleistet wird? [Nr. 319]     
Zunächst wird im Anschluss an Augustin und dessen Rezeption im Decretum Gratiani 
wie auch mit dem Verweis auf Johannes Chrysostomus (ca. 349–407) festgestellt, dass 
ein Schwur, der bei Gott geleistet wird, „schwerer und stärker ist“ als ein solcher, 
der bei den Geschöpfen geleistet wird (Lösung I). Anschließend wird das auch noch 
dadurch untermauert, dass auf den speziellen Fall derer hingewiesen wird, die aus 
einem Orden ausgestoßen werden, wenn sie die Verpflichtung zu einem feierlichen 
Eid verletzt haben (zu II).

Achtes Glied: Die Begleitumstände und die Bindung des Schwurs
In diesem Abschnitt wird die scholastische Lehre von den drei ‚Begleitern‘ des Eides – 
der Gerechtigkeit, dem Urteil und der Wahrheit – geradezu paradigmatisch entfaltet. 
Unmittelbare Vorläufer waren hierbei die Summa aurea Wilhelms von Auxerre und 
die Sentenzenglossen des Alexander von Hales183.

Kapitel 1: Der Begleitumstand der Gerechtigkeit [Nr. 320]
Im Anschluss an das Decretum Gratiani und unter Berufung auf die dort angeführte 
Autorität des Beda Venerabilis (672/73–735) wird konstatiert, dass ein Schwur nicht 
verpflichtend ist, wenn etwas Unrechtes geschworen wird (Lösung). Weiterhin unter-
schieden wird dann zwischen dem, was unrecht ist, weil es „von seiner Natur her 
lasterhaft“ und deshalb verboten ist, und dem, was unrecht ist, das zwar von sich aus 
erlaubt war, aber aufgrund eines Verbotes nicht mehr erlaubt ist (zu 1). Im Blick darauf 
wird der Eid, den Josua bei dem Friedensschluss mit den Gibeonitern geschworen 
hat, als legitimiert angesehen, weil er die eigentliche Intention des göttlichen Verbo-
tes, mit den Feinden des Volkes Israel Frieden zu schließen, erfüllt habe. Die gerade 
auch für Ordensangehörige wie die Verfasser der Summa Halensis wichtige Frage, 
ob ein Keuschheitsgelübde ein Eheversprechen sowie daraus resultierende vertrag-
liche Verpflichtungen ungültig mache, wird mit der Unterscheidung zwischen einem 
einfachen und einem feierlichen, öffentlich vollzogenen Gelübde beantwortet (zu 
2). Damit knüpfte die Summa Halensis an eine Unterscheidung an, die schon Papst 
Siricius (um 334, 384–399) getroffen hatte.184 Die rechtlichen und gesellschaftlichen 
Probleme, die aus dieser im Alltag nicht immer klaren Unterscheidung resultierten, 

183 Vgl. Wilhelm von Auxerre, Summa aurea III, tr.46 (SpicBon 18b, 873–897); Alexander von Hales, 
Glossa in Libri IV Sententiarum Petri Lombardi, III d. 39 c. 2 (BFS 14, 515,2–516,2).
184 Vgl. Siricius, Epistola 10,1–5 (PL 13, 1181–1185); Knopp, Vollständiges katholisches Eherecht, 
132–134.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2359

versuchte dann Papst Bonifaz VIII. (um 1235, 1294–1303) mit einer kirchenrechtlich 
verbindlichen Konstitution zu lösen.185

Kapitel 2: Der Begleitumstand der Urteilskraft [Nr. 321]
In der speziellen Perspektive der Frage, ob ein Eid, nicht in einen Orden einzutre-
ten, verpflichtend sei, wird die Relevanz der Urteilskraft für die Verbindlichkeit des 
Schwurs aufgezeigt (Lösung). Hinsichtlich der Erlaubnis eines solchen Schwurs wird 
dann noch einmal differenziert, insofern ein Schwur, der etwas beinhaltet, „was 
den Menschen zum Besseren befördert“, als bindend angesehen wird, während ein 
Schwur, der den Menschen nicht fördert, „durch einen heilsameren Ratschluss“ 
ersetzt werden kann (zu 2).

Kapitel 3: Der Begleitumstand der Wahrheit [Nr. 322]
Im Blick auf einen Meineid, dem die Wahrheit abgeht, wird zwischen einem bekräfti-
genden und einem versprechenden Schwur unterschieden und so auch die Frage, ob 
ein Meineid verbindlich sei, unterschiedlich beantwortet (Lösung I). Anschließend 
werden die drei Begleiter des Eides insgesamt systematisiert, indem die Wahrheit 
dem Schwörenden, die Gerechtigkeit dem Inhalt des Schwurs und die Urteilskraft 
dem vernünftigen Grund des Schwörens zugeordnet werden (Lösung II).

Kapitel 4: Die Verpflichtung des Schwurs

Artikel 1: Bindet ein freiwilliger Schwur, der auf diese Weise geleistet worden ist, 
immer? [Nr. 323]
In Analogie zu den vorangegangenen Ausführungen über den Begleitumstand der 
Urteilskraft wird exemplarisch der Fall eines Schwures, niemals Bischof werden zu 
wollen, erörtert und die Frage nach dem verpflichtenden Charakter eines solchen 
Schwures von der konkreten Situation her beantwortet, indem die Eignung des Schwö-
renden ebenso wie die anderer Kandidaten berücksichtigt und auch auf die Notwen-
digkeit hingewiesen wird, durch den Befehl eines Oberen von dem Eid entbunden zu 
werden (Lösung zu 1). Diese Situationsbedingtheit eines Schwures wird sodann als 
zusätzliches Kriterium zu dem des individuell Förderlichen eingeführt (zu 2). Daran 
anschließend werden weitere Fallbeispiele erörtert, um zu klären, dass zwar die sach-
liche, nicht aber die persönliche Verpflichtung, die mit einem Eid verbunden ist, von 
verstorbenen Amtsträgern auf deren Nachfolger übertragen wird (Lösung II).

185 Vgl. Liber Sextus, III,15 (ed. Friedberg, Bd. 2, 1053); Knopp, Vollständiges katholisches Eherecht, 
132  f; Helmholz, Kanonisches Recht und europäische Rechtskultur, 253  ff.



2360   Kommentar [Nr. 324–329]

Artikel 2: Bindet ein erzwungener Schwur? [Nr. 324]
In Anbetracht der disparaten Ansichten, die zu dieser Frage in der theologischen 
und kirchenrechtlichen Tradition vorlagen, verzichtet die Summa Halensis auf eine 
wirkliche Problemlösung und präsentiert stattdessen eine ‚Antwort‘, die sich auf das 
Referieren unterschiedlicher Auffassungen beschränkt, ohne sich genau festzulegen 
(Lösung). Dass sie jedoch eher die Ansicht vertritt, einen erzwungenen Schwur als 
bindend anzusehen, lässt sich daraus schließen, dass die Gegenargumente entkräf-
tet werden (zu 1–4), während die Autoritäten, die für diese Ansicht herangezogen 
werden, keiner Kritik unterzogen werden.

Neuntes Glied: Die Auslegung des Schwurs [Nr. 325]     
Zum Abschluss der eingehenden Erörterungen zum Eid wird hinsichtlich der Frage, 
ob ein Schwur gemäß der Intention des Schwörenden oder der des Empfangenden 
ausgelegt werden muss, zwischen einem Meineid und einem doppelsinnigen Eid 
unterschieden. Bei einem Meineid sind die Worte so zu verstehen, wie sie die Recht-
schaffenen verstehen, während doppelsinnige Formulierungen den Schwörenden 
nur insoweit binden, als sie seiner Absicht entsprechen (Lösung). Der hermeneuti-
sche Grundsatz der Einfachheit, der hierbei zur Geltung gebracht wird, wird theolo-
gisch von Gott als dem ersten Prinzip der Schöpfungs- und Rechtsordnung abgeleitet, 
indem Gott zum „Liebhaber der Einfachheit und Verächter der Doppelzüngigkeit“ 
erklärt wird (ebd.).

Dritter Abschnitt: Das dritte Gebot
Mit dem Gebot der Heiligung des Sabbats bzw. Sonn- und Feiertages richtet sich der 
Fokus dieser Dekalogauslegung auf einen weiteren Aspekt, der für die mittelalterliche 
Gesellschaft von großer Bedeutung war, insofern damit vor allem die Frage verbun-
den war, welche Arbeiten am Sonntag erlaubt waren.186

Kapitel 1: Ist das Gebot über den Sabbat allgemein oder partikular? [Nr. 326]
Das Gebot wird zunächst im Sinne des vierfachen Schriftverständnisses187 entfaltet, 
wonach es im wörtlichen Sinn die Enthaltung von sklavischer Arbeit, im moralischen 
Sinn die Enthaltung von der Sünde, im allegorischen Sinn den Leib Christi, der im 
Grab ruhte, und im anagogischen Sinn den zukünftigen Seelenfrieden bedeutet 
(Lösung). Anschließend wird begründet, warum dieses Gebot nicht als ein allgemei-
nes, sondern als ein spezielles anzusehen ist, und das nicht nur seiner wörtlichen 

186 Vgl. Kranemann, Sonntag, 2050; Bergholz, Sonntag, 455  ff; Pribyl, Das Verbot der Sonntagsarbeit 
aus rechtshistorischer Perspektive, 188.
187 Vgl. Lubac, Exégèse médiéval, Bd. II/2, 263  ff; Reventlow, Epochen der Bibelauslegung, Bd. 2, 
98–104.121–127.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2361

Bedeutung nach, sondern vor allem in moralischer Hinsicht, insofern es im Unter-
schied zu allen anderen Geboten das Freisein für die Güte Gottes beinhalte, zusammen 
mit der Abtrennung von allem, was dieses Freisein behindert (ebd.). In Anknüpfung 
an die trinitätstheologische Systematisierung der Zehn Gebote, wie sie zu Beginn der 
Abhandlung über das mosaische Gesetz dargelegt wurde, wird am Ende dieses Kapi-
tels der Zusammenhang mit einer Tugendlehre dargelegt, in der die Liebe als die Aus-
richtung auf das höchste Gut als Ziel verstanden wird, sodass die ersten drei Gebote 
des Dekalogs Glaube, Hoffnung und Liebe zugeordnet werden können (zu 1–5).

Kapitel 2: Ist das Gebot über den Sabbat ein Sittengebot oder eine Kultvorschrift? 
[Nr. 327]
Bei dieser Frage geht es letztlich um die Verbindlichkeit des dritten Gebotes über das 
Judentum hinaus nicht nur für die Christen, sondern für alle Menschen. Dazu wird 
zwischen der Sache und dem Zeichen dieses Gebotes unterschieden, sodass es der 
Sache nach, die „als die Ruhe und das Freisein für Gott“ bestimmt wird, ein Sitten-
gesetz darstellt und deshalb „immer, wenn auch nicht zu jeder Zeit“ befolgt werden 
muss, während es als Zeichen, das auf Zukünftiges hinweist, eine sinnbildliche Vor-
schrift ist, die nicht zu allen Zeiten und auch nicht für alle Menschen gilt (Lösung 
und zu 1). Im Blick auf die Sache dieses Gebotes wird darüber hinaus zwischen zwei 
Arten eines Sittengesetzes unterschieden, insofern es vom Naturgesetz her allgemein 
das Freisein für Gott aussagt, ohne den Zeitpunkt genau festzulegen, während es vom 
geschriebenen Gesetz her, d.  h. aus der Perspektive der ‚Disziplin‘, dafür den siebten 
Tag bestimmt (zu 5). Der Terminus der ‚Disziplin‘ umfasst hierbei sowohl den Aspekt 
der Unterweisung und Bildung als auch den Tradition.

Kapitel 3: Die Umstände des dritten Gebotes

Artikel 1: Warum wird in den anderen Geboten kein Erinnerungswort genannt? 
[Nr. 328]
Im Anschluss an die Ausführungen des vorangegangenen Kapitels wird erläutert, 
dass das Erinnerungswort auf den speziellen Aspekt der ‚Disziplin‘ zurückzuführen 
ist (Lösung zu 1); und mit Johannes von Damaskus wird festgestellt, dass die Beach-
tung des Sabbats in der Zeit vor dem mosaischen Gesetz nicht geheiligt war, sondern 
im Sinne einer Inspiration durch das Naturgesetz als etwas Ehrenhaftes aufgefasst 
wurde, während sie durch das mosaische Gesetz als eine Pflicht zu verstehen ist, die 
als etwas Heiliges einzuhalten ist (zu 2).

Artikel 2: Die Festlegung einer bestimmten Zeit des Freiseins für Gott [Nr. 329]
Dieser Artikel setzt sich mit kritischen Einwänden auseinander, die zum einen gene-
rell die Notwendigkeit bestreiten, eine bestimmte Zeit des Freiseins für Gott festlegen 



2362   Kommentar [Nr. 330–333]

zu müssen (I), und zum anderen hinterfragen, warum nicht auch für andere Gebote 
feste Zeiten bestimmt werden bzw. warum im dritten Gebot nicht zusätzlich zu der 
Zeit auch der Ort des Freiseins für Gott festgelegt wird (II). Diese Einwände werden 
mit Hilfe der aristotelischen Unterscheidung zwischen dem ‚Habitus‘ und der Hand-
lung beantwortet: Wird das Freisein für Gott als ein Habitus betrachtet, so kann das 
menschliche Dienen gegenüber Gott entweder aus Liebe geschehen und ist dann an 
keine Zeit gebunden, sondern wird ein Leben lang praktiziert, oder es geschieht aus 
Furcht vor Strafe und wird deshalb eine bestimmte Zeit festgelegt (Lösung zu I 1–3). 
Als menschliche Handlung hingegen bedarf das Freisein für Gott einer zeitlichen Fest-
legung, weil es den sterblichen Menschen nicht möglich ist, zu jedem Zeitpunkt für 
Gott frei zu sein (ebd.). Der Unterschied dieses Gebotes zum ersten und zum vierten 
Gebot wird darin gesehen, dass körperliche Arbeit und das Freisein für Gott unverein-
bar sind, weshalb hier eine zeitliche Regelung notwendig ist, während sich die Anbe-
tung Gottes als ein „Gottesdienst im Herzen“ ebenso wie die Ehrerbietung gegenüber 
den Eltern mit körperlicher Arbeit vertrage (zu II 1). Da das Freisein für Gott geistlich 
zu verstehen ist, bedarf es keiner Festlegung des Ortes als eines körperlichen Maßes, 
wohl aber der Zeit, die einander folgende geistliche Bewegungen bemisst (zu II 2).

Artikel 3: Warum wird als Begründung dieses Gebotes ‚und am siebten Tag ruhte er‘ 
genannt? [Nr. 330]   
In diesem Artikel wird die biblische Redeweise von dem Ruhen Gottes am siebten 
Tag in mehrfacher Hinsicht erläutert, um das fortwährende Wirken Gottes in seiner 
Schöpfung ebenso zur Geltung zu bringen wie die grundlegende Bedeutung der Ruhe 
für den Menschen. Dabei geht es auch um eine Abgrenzung gegenüber der häreti-
schen Auffassung, wonach die Seelen aus der Materie bzw. der Natur hervorgebracht 
werden. Damit wird – in allgemeiner Hinsicht und sehr verkürzter Form – auf einen 
philosophischen und theologischen Grundsatzstreit dieser Zeit Bezug genommen, 
bei dem es im Zusammenhang mit der Aristoteles-Rezeption wie auch in Auseinan-
dersetzung mit der Anthropologie der jüdischen und islamischen Philosophie um 
die Frage des ‚Wesens‘ der Seele ging.188 In der Problemlösung der eigentlichen Frage 
dieses Artikels wird zunächst die Kontinuität der Schöpfung aufgezeigt, indem zwi-
schen der Erschaffung neuer Gattungen und Arten in den ersten sechs Schöpfungsta-
gen und der fortwährenden Erschaffung neuer Geschöpfe einer bereits bestehenden 
Art unterschieden wird (Lösung). Die Ruhe Gottes kann in diesem Sinne als das In-
sich-selbst-Ruhen Gottes verstanden werden, ohne dass es ihm an Werken mangelte. 
Zugleich wird diese Ruhe Gottes als Ursache des menschlichen Ausruhens bestimmt 
und ihr sowohl eine anagogische Bedeutung im Blick auf die Zukunft als auch eine 
allegorische Bedeutung hinsichtlich der Ruhe Christi im Grab beigemessen (ebd.).

188 Vgl. Mojsisch/Jeck/Pluta, Seele, 13  ff.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2363

Artikel 4: Warum heißt es in diesem Gebot ‚damit der Sklave ruht‘? [Nr. 331]
Während diese Bestimmung nach der Textfassung in Ex 20,10 und Dtn 5,14 auf eine 
moralische Bedeutung fokussiert wird, sodass das Verbot der Arbeit am Ruhetag 
auch für Bedienstete und den Arbeitseinsatz von Tieren gilt, wird die entsprechende 
Bestimmung in Ex 23,12 im Anschluss an Johannes von Damaskus sinnbildlich inter-
pretiert und mit der scholastischen Psychologie der menschlichen Leidenschaften 
verknüpft (Lösung).

Kapitel 4: Das Einhalten des Sabbats

Artikel 1: Das Einhalten des Sabbats zur Zeit des Gesetzes [Nr. 332]
Mit zahlreichen Bibelstellen werden zunächst unterschiedliche Auffassungen, welche 
Arbeiten am Sabbat verboten bzw. erlaubt waren, gegenübergestellt. Die Frage, was 
unter einer sklavischen Arbeit zu verstehen sei, wird dann so beantwortet, dass damit 
im moralischen Sinn die Sünde und im wörtlichen Sinn eine Handlung, die das Frei-
sein für Gott behindere, gemeint sei (Lösung zu I). Daraus folgt, dass alle weltliche 
Arbeit, die am vorgeschriebenen Ruhetag getätigt wird, als sklavisch zu bezeichnen 
ist, während religiöse Tätigkeiten erlaubt sind (ebd.). Deshalb wird im Blick auf kör-
perliche Tätigkeiten zwischen denen, die „die Freiheit des Geistes“ behindern, und 
denen, die sie nicht behindern, unterschieden (zu I 4–8). Darüber hinaus werden die 
beiden Kriterien der Notwendigkeit und des Nutzens eingeführt, um genauer erläutern 
zu können, welche Tätigkeiten am Ruhetag erlaubt waren (zu I f-g). Konkret nennt die 
Summa Halensis hier vor allem Tätigkeiten, die „für die Gesundheit nützlich“ sind, 
und Handlungen, die nicht ohne Schaden unterlassen werden können, wie etwa im 
Falle eines feindlichen Angriffs sich militärisch zur Wehr zu setzen (ebd.). Hinsicht-
lich der Frage nach dem harten Strafmaß bei der Übertretung dieses Gebotes wird auf 
dessen sinnbildliche Bedeutung verwiesen und so begründet, dass die Todesstrafe 
angemessen gewesen sei, weil das dem entspreche, was ein Christ, der ein fleisch-
liches Werk begeht, von den ‚geistlichen Menschen‘ als seinen Richtern zu erwarten 
hat (Lösung zu II).

Artikel 2: Wäre der Sabbat zur Zeit der Gnade einzuhalten? [Nr. 333]
Die Summa Halensis schließt sich grundsätzlich der Auffassung Augustins an, 
wonach der Christ nicht zur Sabbatruhe verpflichtet sei, weil das, was mit diesem 
Gebot versinnbildlicht wird, durch Christus erfüllt worden sei. Zugleich wird jedoch 
auf ganz bestimmte Weise daran festgehalten, dass die Beachtung des Sabbats als 
eines Tages der Ruhe und des Freiseins für Gott auch für Christen verbindlich ist, 
wenn damit nicht der siebte Tag nach jüdischer Tradition bzw. ‚Disziplin‘ verstanden 
wird, sondern der Sonntag und jeder andere (Feier-)Tag, der in der christlichen Tradi-
tion als Ruhetag eingerichtet wurde (Lösung). Dem Sonntag wird hierbei in Anknüp-
fung an eine Bestimmung Papst Innozenzʼ III. die Bedeutung zugeschrieben, die Ver-



2364   Kommentar [Nr. 334–340]

gangenheit wie auch Gegenwart der Auferstehung Jesu Christi zu bezeichnen (zu 2). 
Die sinnbildliche Funktion des Sabbats hingegen, zu einem bestimmten Zeitpunkt 
von der Sünde abzulassen, wird für Christen nicht mehr als verbindlich angesehen, 
weil sie sich zu allen Zeiten der Sünde enthalten müssen (zu 2–3).

Kapitel 5: Das Einhalten des Sonntags

Artikel 1: Wird das Einhalten des Sonntags mit diesem Gebot vorgeschrieben? 
[Nr. 334]     
Der entscheidende Unterschied zwischen der Festlegung des Sabbats und der des 
Sonntags liegt in der zeitlichen Dimension, insofern der Sabbat auf die Zukunft ver-
weisen sollte, während der Sonntag in einem Geschehen der Vergangenheit gründet 
(Lösung). Darüber hinaus repräsentiert der Sonntag die vollkommene Ruhe von Seele 
und Körper (zu 1), die in Christus sowohl vorausgeht als auch gegenwärtig ist (zu 5).

Artikel 2: Von welchen Werken soll man am Sonntag ablassen? [Nr. 335]
Im Anschluss an eine Bestimmung des Liber Extra werden Tätigkeiten in den Berei-
chen der „mechanische[n] Arbeit, Landwirtschaft und weltliche[n] Geschäfte, wie 
Handel [oder] Vergnügen“ untersagt (Lösung). Ausnahmen werden erlaubt, sofern 
solche Tätigkeiten um der Menschen willen notwendig sind, wie die Wein- und Getrei-
deernte, oder nicht aufgeschoben werden können, wie der Heringsfang, der für die 
Kirche angesichts der Fastenpraxis von besonderer Bedeutung war (zu 1).189 Dass den 
Christen nicht jegliche körperliche Betätigung am Sonntag verboten ist, begründet 
die Summa Halensis damit, dass es einen entscheidenden Unterschied zwischen der 
Zeit des Gesetzes und der Zeit der Gnade gebe und die Christen deshalb nicht den 
Eindruck erwecken dürften, dass sie sich „jüdisch verhalten“ (zu 2). Mit der theolo-
gischen Unterscheidung zwischen Gesetz und Evangelium korrespondiert hier ein 
unverkennbarer Antijudaismus. Die spezifischen Interessen der Kirche, die in diesen 
Ausführungen zur Geltung kommen, werden noch dadurch unterstrichen, dass auch 
für solche Arbeiten Ausnahmen gemacht werden konnten, die zwar nicht aus unmit-
telbarer Notwendigkeit, aber aus Frömmigkeit verrichtet wurden (zu 4). Den Einwand, 
von einem Sittengesetz könne generell nicht entbunden werden, beantwortet die 
Summa Halensis mit der Unterscheidung zwischen dem unbestimmten Freisein für 
Gott und der zeitlichen Festlegung aufgrund göttlicher Anordnung und durch den 
Dienst der Kirche, womit dieser das Recht der Dispensation übertragen werde, wenn 
es die Notwendigkeit verlange. Mit dieser Begründung der grundsätzlichen Möglich-
keit einer Dispensation im Sinne der notwendigen „Veränderung des Gesetzes“ (ebd.) 

189 Vgl. Schubert, Essen und Trinken im Mittelalter, 136  ff.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2365

knüpft die Summa Halensis an eine Diskussion an, wie sie in der Kanonistik dieser 
Zeit geführt wurde.190

Kapitel 6: Die Zueignung dieses Gebotes [Nr. 337]
Zum Abschluss der Auslegung des dritten Gebotes wird noch einmal begründet, 
warum es dem Heiligen Geist zugeordnet werden muss. Die Argumentation folgt hier 
ganz den trinitätstheologischen Ausführungen, die bereits zu Beginn dieses Abschnit-
tes, in den systematischen Reflexionen zum mosaischen Gesetz, dargelegt wurden.191

Vierter Abschnitt: Das vierte Gebot

Kapitel 1: Wer wird in diesem Gebot Vater und Mutter genannt? [Nr. 338]
Die unterschiedlichen biblischen und kirchlichen Redeweisen von ‚Vater‘ und 
‚Mutter‘ werden damit erklärt, dass der Dekalog in seiner Ableitung vom Naturgesetz 
wie auch als geschriebenes Gesetz betrachtet oder allegorisch ausgelegt werden kann 
(Lösung). Die patriarchale Betrachtungsweise, die in der Scholastik dominierte,192 
kommt darin zum Ausdruck, dass in der naturgesetzlichen Perspektive nur der Vater 
als Seinsursache angesehen wird und selbst in Bezug auf die allegorische Identifi-
kation der Mutter mit der Kirche (I 2) der Akzent dann doch auf deren Amtsstruktur 
gesetzt wird, sodass sich auch in dieser Hinsicht alles auf den ‚Vater‘ als kirchlichen 
Vorgesetzten konzentriert (zu II).

Kapitel 2: Was wird in diesem Gebot als Ehrung genannt?

Artikel 1: Ist die Ehrung eine geistliche oder eine körperliche Darbringung? [Nr. 339]
In Auseinandersetzung mit der philosophischen und theologischen Tradition wird 
aufgezeigt, dass die Ehre, die den Eltern  – und dem Vater in besonderem Maße  – 
geschuldet ist, sowohl geistlich als auch leiblich verstanden werden muss, insofern 
sie Respekt und Versorgung bedeutet, wobei letzteres nicht nur materielle Unterstüt-
zung, sondern auch seelischen Beistand umfasst (Lösung).

Artikel 2: Sagt die Ehrung die Beziehung einer Vortrefflichkeit aus? [Nr. 340]
Die Frage, ob die Ehre, die den Eltern wie auch weltlichen Vorgesetzten, Gelehrten 
und Heiligen geschuldet ist, deren besondere Qualität voraussetzt, wird mit einer 

190 Vgl. Schmoeckel, Dispensatio als Ausgleich zwischen iustitia, misericordia und prudentia, 178  f.
191 Vgl. Summa Halensis III Nr. 285 (ed. Bd. IV/2, 436b–437b; in dieser Ausgabe S. 464–469).
192 Vgl. Angenendt, Geschichte der Religiosität im Mittelalter, 264  ff.



2366   Kommentar [Nr. 341–348]

dreifachen Unterscheidung zwischen der Ursprungsrelation, der Weisheit und der 
Güte beantwortet (Lösung).

Artikel 3: Wird die Ehrung äquivok ausgesagt? [Nr. 341]      
Unter Berücksichtigung des vorangegangenen Artikels, in dem unterschiedliche 
Kontexte, andere Menschen zu ehren, zur Sprache kommen, wird dargelegt, dass 
hier zwischen analogen und äquivoken Aussagen unterschieden werden muss, je 
nachdem ob auf die Form der Ehrerbietung oder auf deren Materie Bezug genommen 
wird (Lösung).

Artikel 4: Wird in diesem Gebot jede beliebige Ehrung befohlen? [Nr. 342]
Mit der Unterscheidung zwischen leiblicher und geistlicher Zeugung wird begründet, 
warum nicht nur den Eltern, sondern auch den kirchlichen Vorgesetzten Ehre gebührt 
(Lösung). Das Anliegen der Summa Halensis, auch die Ehrerbietung gegenüber den 
kirchlichen Vorgesetzten mit dem vierten Gebotes zu begründen, entsprach den 
Interessen der Amtskirche und stand darüber hinaus im Zusammenhang damit, die 
(kirchen-)politische Relevanz dieses Gebotes aufzuzeigen, was wirkungsgeschicht-
lich von weitreichender Bedeutung war.193

Kapitel 3: Die Form dieses Gebotes

Artikel 1: Die Form dieses Gebotes hinsichtlich des Befehls [Nr. 343]
Im Anschluss an Hugo von St. Viktor wird festgestellt, dass sich das vierte Gebot auf 
die Ehrerbietung gegenüber den Eltern bezieht und nicht generell die des Nächsten 
beinhaltet (Lösung). Der Einwand, das gelte nur für Juden, weil sie unreif gewesen 
seien und ihnen deshalb die Intention dieses Gebotes nur implizit vermittelt werden 
konnte, wird ausdrücklich zurückgewiesen (zu 2).

Artikel 2: Warum wird nicht, wie die Ehrerbietung gegenüber den Eltern, so auch die 
Ehrerbietung gegenüber den Kindern vorgeschrieben? [Nr. 344]
Während die Liebe der Eltern zu ihrem Kind der Sinnlichkeit zugewiesen und deshalb 
als ein natürliches Streben der menschlichen Seele betrachtet wird, das keiner beson-
deren Aufforderung bedarf, wird die Liebe des Kindes zu den Eltern als ein Streben 
der Vernunft angesehen, das durch eine entsprechende Vorschrift ‚angeregt‘ werden 
soll (Lösung). Der Respekt, den Höhergestellte ihrerseits Untergebenen und Unterle-
genen entgegenbringen müssen, wird als ein Dienst verstanden, der die Würde dieser 
Höhergestellten nicht mindert (ebd.).

193 Vgl. Bast, Honor your fathers, 146  ff.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2367

Artikel 3: Warum wurde diesem Gebot eher als den anderen eine Verheißung 
hinzugefügt? [Nr. 345]
Die Frage nach dem Sinn der Verheißung langen Lebens wird zum einen psychologisch 
beantwortet, insofern diese Verheißung als Motivation für die Kinder verstanden wird, 
sich um die Versorgung ihrer Eltern zu kümmern; und zum anderen liefert die Summa 
Halensis eine historische Erklärung, indem auf die spezielle Situation des Volkes Israel 
während der Wüstenwanderung hingewiesen wird, als die materielle Versorgung der 
Eltern unter besonders schwierigen Umständen erfolgen musste und deshalb auch 
eine besondere Motivation von Nutzen war (Lösung). Dass dieses Gebot als einziges der 
zweiten Tafel des Dekalogs in bejahender Form formuliert ist, wird damit begründet, 
dass so der Habgier wie auch Nachlässigkeit der Kinder entgegengewirkt werde (zu I).

Artikel 4: Die Ordnung dieses Gebotes [Nr. 346]
Die Reihenfolge der Gebote der zweiten Tafel des Dekalogs wird in Analogie zur ersten 
Tafel damit begründet, dass jeweils das Gebot an erster Stelle steht, das sich auf den 
Ursprung der Hinordnung zu Gott einerseits und des Nächsten andererseits bezieht 
(Lösung).

Kapitel 4: Die Verpflichtung dieses Gebotes

Artikel 1: Wird die Verpflichtung dieses Gebotes durch den Eintritt in einen Orden 
aufgehoben? [Nr. 347]
Diese Frage betrifft die existenzielle Grundlage des Mönchtums und damit auch das 
Selbstverständnis der franziskanischen Autoren der Summa Halensis, denn hier steht 
nicht nur das Gehorsamsgelübde der Mönche und Nonnen zur Diskussion, sondern 
auch das Armutsideal, insofern es mit der Verpflichtung zur materiellen Versorgung 
der Eltern zu kollidieren scheint. Die Problemlösung besteht darin, dass dieser Vor-
schrift, „weil sie bejahend ist“, nicht eine absolute, sondern nur eine relative Ver-
pflichtung – „nur je nach Ort und Zeit“ – beigemessen wird, weshalb Ordensangehö-
rige, die nichts besitzen dürfen, auch nicht zur Versorgung ihrer Eltern verpflichtet 
seien, wohl aber zur geistlichen Ehrerbietung (Lösung).

Artikel 2: Muss der Eintritt in einen Orden wegen der Not der Eltern aufgegeben 
werden? [Nr. 348]
Dass die Summa Halensis nicht einfach nur die Interessen der Orden zur Geltung 
bringt, sondern die Realität von Armut194 vor Augen hat, lässt sich an der ausführ
lichen Erörterung der Frage ablesen, ob die materielle Not von Eltern ein Hinderungs-

194 Vgl. Schlageter, Armut, 986  f; Fischer, Armut in der Geschichte, 10  ff; Geremek, Geschichte der 
Armut, 23  ff.



2368   Kommentar [Nr. 350–353]

grund sein könnte, in einen Orden einzutreten. Letztlich wird es als ein Zeichen der 
Frömmigkeit angesehen, die persönliche Entscheidung in dieser Frage davon abhän-
gig zu machen, ob der Einzelne ohne Gefahr für das eigene Seelenheil in den welt-
lichen, das heißt familiären Bindungen verbleiben kann oder nicht (Lösung zu I). 
Diesem Lösungsansatz wird auch gegenüber der alternativen Auffassung, wonach 
derjenige, der vom Geist Gottes geführt wird, nicht in der Welt bleiben müsse, der 
Vorzug gegeben (ebd.). Nicht im direkten Zusammenhang mit der Ausgangsfrage wird 
sodann erörtert, ob ein Sohn verpflichtet sei, seinen Vater anzuklagen, falls dieser 
einer Häresie anhänge. Den historischen Kontext dieser Frage bilden die vielfältigen 
Auseinandersetzungen der Amtskirche mit den häretischen Bewegungen des frühen 
13.  Jahrhunderts,195 und hier vor allem die Abgrenzung zu den Katharern. Mit der 
Unterscheidung zwischen einem Häretiker, der nur sich selbst schadet und deshalb 
von seinem Sohn nicht angeklagt werden muss, und einem Irrlehrer, der andere mit 
seinen häretischen Auffassungen verdirbt und deshalb von seinem Sohn angeklagt 
werden muss, weil dem himmlischen Vater eine größere Ehrerbietung geschuldet 
sei als dem leiblichen Vater, wird eine Problemlösung präsentiert, die nicht nur dem 
vierten Gebot gerecht zu werden versucht, sondern darüber hinaus eine prinzipielle 
Bedeutung für den Umgang mit Häretikern hat (Lösung zu II).

Artikel 3: Worin sind wir verpflichtet, unserem leiblichen Vater zu gehorchen? [Nr. 349]
Die Frage, wie weit die Verpflichtung zum Gehorsam gegenüber dem leiblichen Vater 
reicht, wird mit der Unterscheidung zwischen geistlichen und zeitlichen Dingen 
beantwortet, sodass dem leiblichen Vater nur der Gehorsam in familiären Angele-
genheiten geschuldet ist und weltlichen Vorgesetzten wie einem König oder Fürst 
in politischer Hinsicht zu gehorchen ist. In geistlichen Dingen hingegen wird allein 
geistlichen Vorgesetzten eine Weisungsbefugnis zugeschrieben (Lösung zu 1–3).

Artikel 4: Ist man nach diesem Gebot zu der Ehrung verpflichtet, seinem geistlichen 
Vorgesetzten das Lebensnotwendige darzubringen? [Nr. 350]     
In einem ersten Argumentationsgang geht es der Summa Halensis zunächst vor allem 
darum, im Anschluss an die Glossa ordinaria festzustellen, dass die geistlichen Vor-
gesetzten das, was ihnen von den Untergebenen für den Lebensunterhalt zur Verfü-
gung gestellt wird, annehmen dürfen, es jedoch nicht annehmen müssen (Lösung 
zu  I). Diese Unterscheidung ist nicht zuletzt im Blick auf die Positionierung im 
Armutsstreit von Bedeutung, womit sich der Gesetzestraktat an anderer Stelle einge-
hender befasst.196 In diesem ersten Abschnitt wird zudem ausdrücklich betont, dass 

195 Vgl. Walther, Häresie und päpstliche Politik, 104  ff.
196 Vgl. Summa Halensis III Nr.  487 u. 576 (ed. Bd. IV/2, 715a–716b.902a–903b; in dieser Ausgabe 
S. 1474–1477.2148–2151).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2369

die Versorgung mit dem Lebensnotwendigen nicht einen „Zweck oder Lohn der Ver-
kündigung“ darstellt, da die Verkündigung des Evangeliums nicht als käuflich ange-
sehen werden dürfe (zu 2). Damit bringt die Summa Halensis die besondere Relevanz 
des kirchlichen Verkündigungsauftrages zur Geltung, wie sie dem Selbstverständnis 
und der Predigttätigkeit der Mendikantenorden entsprach.197 Der zweite Abschnitt 
widmet sich dann der Frage, ob denn die Verpflichtung, für den Lebensunterhalt der 
kirchlichen Vorgesetzten zu sorgen, angesichts des Reichtums der Kirche überhaupt 
noch zeitgemäß sei – wobei der Reichtum der Kirche als ein Faktum dargestellt und 
in diesem Zusammenhang nicht weiter problematisiert wird. Die Begründung dafür, 
dass die Untergebenen weiterhin zu Abgaben an die Kirche verpflichtet sind, ergibt 
sich für die Summa Halensis aus der Armenfürsorge als einem Dienst der Kirche, 
während die kirchlichen Amtsträger nur dann noch versorgt werden müssen, wenn 
sie selbst durch Krieg oder Armut in Not geraten (Lösung zu II).

Artikel 5: Schuldet man einem schlechten Prälaten Ehrerbietung? [Nr. 351]
Zum Abschluss der Auslegung des vierten Gebotes wird dargelegt, dass das Kirchen-
volk zur Ehrerbietung auch gegenüber schlechten Prälaten verpflichtet ist, solange 
diese von der Kirche nicht abgesetzt werden, weil der Amtskirche allein eine solche 
Befugnis zustehe und die Laien nicht beurteilen könnten, ob ein Bischof sein Amt gut 
ausführe oder nicht (Lösung).

Fünfter Abschnitt: Das fünfte Gebot

Erstes Glied: Was wird zu töten verboten?

Kapitel 1: Wird hier das Töten eines Tieres oder nur eines Menschen verboten? 
[Nr. 352]
Im Anschluss an Augustin wird der Geltungsbereich dieses Gebotes auf die vernunft-
begabte Schöpfung begrenzt und ausdrücklich betont, dass die Selbsttötung eines 
Menschen darin eingeschlossen ist (Lösung). Dass es dem Menschen erlaubt ist, Tiere 
zu töten, wird mit dem Herrschaftsauftrag Gen 1,26 und dem Nutzen der Tiere für die 
Erhaltung des Menschen begründet (zu 1–3).

Kapitel 2: Wird mit dieser Vorschrift die Selbsttötung verboten? [Nr. 353]
Nachdem bereits im ersten Kapitel festgestellt wurde, dass der Mensch sich nicht 
selbst töten darf, wird das noch eingehender untersucht, wobei neben der biblisch-
theologischen auch die philosophische Tradition Berücksichtigung findet. In der 
Problemlösung wird dann erneut Augustin als Autorität herangezogen (Lösung). 

197 Vgl. Longère, Predigt, 173.



2370   Kommentar [Nr. 354–357]

Dem Einwand, die zweite Tafel des Dekalogs ordne generell nur auf den Nächsten 
hin, setzt die Summa Halensis die Aussage Augustins entgegen, dass „der Maßstab, 
seinen Nächsten zu lieben, bei uns ansetzt“ (zu 1). Rezipiert wird auch Platons Unter-
scheidung zwischen dem natürlichen Tod, der nicht selbst herbeigeführt werden 
darf, und dem Absterben der Begierden mit Hilfe einer philosophischen Anleitung zu 
tugendhaftem Leben (zu 5 u. 6).198                          

Kapitel 3: Wird mit diesem Gebot die Tötung eines Verbrechers verboten? [Nr. 354]
Die Todesstrafe, deren Vollstreckung seit dem 12.  Jahrhundert im Zuge der Gottes- 
und Landfriedensbewegung intensiviert wurde,199 wird von der Summa Halensis 
damit legitimiert, dass sie nicht auf den Verbrecher als Menschen abziele, sondern 
auf seine Bösartigkeit, die um der Gerechtigkeit willen eliminiert werden müsse 
(Lösung). Damit greift die Summa Halensis eine Unterscheidung Augustins auf, der 
einerseits betonte, dass man den Sünder lieben solle, „aber nicht insofern er Sünder, 
sondern Mensch ist“200, und der sich andererseits in der Auseinandersetzung mit den 
Donatisten dafür aussprach, die weltliche Obrigkeit, die von Gott legitimiert sei, solle 
Häretiker gewaltsam zur ‚Besserung‘ nötigen, um so die Wahrheit durchzusetzen 
und Gottesfrevel zu ahnden, wobei er jedoch die Todesstrafe ausdrücklich ablehn-
te.201 Die Summa Halensis wiederum betont, dass nicht jedermann dazu berechtigt 
sei, die Todesstrafe zu vollstrecken, sondern nur bestimmte Personen, wie weltliche 
Herrscher und Richter, die dabei als Werkzeuge der göttlichen Gerechtigkeit fungie-
ren (zu 5). Im Blick auf den Verbrecher, der mit dem Tod bestraft wird, argumentiert 
die Summa Halensis mit dem Sühnecharakter der Todesstrafe (zu 3). Dass das Recht, 
die Todesstrafe zu vollstrecken, auch auf Häretiker und Feinde der Kirche ausgedehnt 
wird (zu 1), entsprach den Bestrebungen der Papstkirche seit dem frühen 13.  Jahr-
hundert, als Papst Innozenz III. sich in der Auseinandersetzung mit den häretischen 
Bewegungen dieser Zeit mit Nachdruck für die Hinrichtung von ‚Ketzern‘ einsetzte.202 
Die Summa Halensis plädiert in diesem Zusammenhang allerdings dafür, solche Hin-
richtungen nur dann zu vollstrecken, wenn die Bösartigkeit der Häretiker zweifelsfrei 
feststehe (ebd.). Zudem gelte es auch bei einer Exkommunikation den negativen Ein-
druck zu berücksichtigen, den diese im Falle hochgestellter Persönlichkeiten auf das 
einfache Volk haben könne, und dürfe generell immer nur ein Einzelner und nicht 
eine Menge exkommuniziert werden – womit die Summa Halensis sich in einer Zeit, 

198 Zur mittelalterlichen Platon-Rezeption vgl. Kobusch, Die Wirkungsgeschichte des platonischen 
Phaidon, 175  ff.
199 Vgl. Weitzel, Todesstrafe, 837; Leder, Todesstrafe, 276.
200 Augustin, Sermones de vetere testamento (Tractatus de Esau et Iacob) IV,20 (CChr.SL 41, 34,453  f).
201 Vgl. ders., Epistula 93, III,10 (CSEL 34/2, 454,4–10); Forst, Toleranz im Konflikt, 78; Bright, Augus-
tin im donatistischen Streit, 178; Doyle, Augustin als Bischof, 224; Basse, Christentum und Toleranz, 
28.
202 Vgl. Oberste, Krieg gegen Ketzer?, 368  ff.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2371

in der die Verfolgung von Häretikern durch die Amtskirche oftmals flächendeckend 
erfolgte, für ein rechtlich und gesellschaftlich vertretbares Vorgehen aussprach. Die 
Bestimmung des Decretum Gratiani hingegen, dass die Kirche Angeklagte, denen die 
Todesstrafe drohe, verteidigen solle, um sich nicht am Blutvergießen zu beteiligen, 
wird von der Summa Halensis so interpretiert, dass damit nur diejenigen gemeint 
seien, die zur Kirche geflüchtet seien und deshalb nicht an die weltliche Macht ausge-
liefert werden dürften (zu 7).

Kapitel 4: Ist es in irgendeinem Fall erlaubt, einen Unschuldigen zu töten? [Nr. 355]
Im Blick auf zwei konstruierte Fälle, bei denen es um die Frage geht, wie sich das 
Wissen um Falschaussagen in einem formal korrekten Gerichtsverfahren auf den 
Urteilsspruch bzw. dessen Vollstreckung auswirkt, wird in letzter Konsequenz die 
strikte Einhaltung der formalen Verfahrensgrundsätze gefordert, zugleich aber der 
Richter ebenso wie derjenige, der ein Todesurteil vollstreckt, von persönlicher Schuld 
freigesprochen (Lösung I/II).

Zweites Glied: Wem wird zu töten verboten?

Kapitel 1: Wird allgemein jedem verboten zu töten? [Nr. 356]
Die Summa Halensis folgt Augustins Sichtweise, dass es einem Richter und dessen 
Diener wie auch einem Soldaten erlaubt sei, einen Menschen zu töten (Lösung). 
Dabei wird ausdrücklich betont, dass dabei keine Rachegedanken verfolgt werden 
dürfen (zu 2); außerdem wird die Vollstreckung einer Todesstrafe als ultima ratio in 
den Fällen angesehen, in denen eine Verbesserung des Verbrechers nicht erreicht 
werden kann (zu 5).

Kapitel 2: Wird denen, die keine Berechtigung dazu haben, allgemein verboten, 
einen Verbrecher zu töten?

Artikel 1: Verstößt gegen diese Vorschrift, wer aus Liebe zur Gerechtigkeit ohne die 
Berechtigung dazu einen Verbrecher tötet? [Nr. 357]
In diesem Artikel wird grundsätzlich festgestellt, dass das willentliche Töten eines 
anderen Menschen nur dann erlaubt ist, wenn es mit einer Berechtigung geschieht, 
die letztlich in der Autorität Gottes begründet ist und deshalb entweder vom Gesetz 
abgeleitet oder durch eine göttliche Inspiration legitimiert sein muss (Lösung).



2372   Kommentar [Nr. 358–362]

Artikel 2: Sündigt gegen dieses Gebot, wer jemanden zur Selbstverteidigung tötet? 
[Nr. 358]
Zunächst wird das Recht der Selbstverteidigung auf eine absolute Notlage einge-
schränkt. Im Blick auf entsprechende Bestimmungen das Decretum Gratiani, wonach 
Klerikern das Recht der Selbstverteidigung prinzipiell abgesprochen werden müsse, 
unterscheidet die Summa Halensis zwischen der naturrechtlichen Geltung des Deka-
logs, die für Kleriker und Laien in gleicher Weise relevant ist, und einer kirchlichen 
Vorschrift, die nur für bestimmte Personengruppen gilt (Lösung). Diese Unterschei-
dung wird mit dem Hinweis auf die Nottaufe untermauert, die einem Laien in einer 
Notlage erlaubt sei,203 während der sakramentale Vollzug der Taufe ansonsten nur 
dem Priester „durch Amt und Erlaubnis“ zustehe (zu 2).

Artikel 3: Handelt jemand gegen dieses Gebot, der jemanden aus Zufall tötet? 
[Nr. 359]             
Bei dem unbeabsichtigten Töten eines anderen Menschen wird zum einen zwischen 
unerlaubten und erlaubten Umständen des Handlungskontextes unterschieden und 
zum anderen berücksichtigt, ob der Betroffene fahrlässig gehandelt hat oder aber die 
nötige Vorsicht hat walten lassen (Lösung).

Kapitel 3: Wird denen, die geistliche Macht besitzen, verboten zu töten? [Nr. 360]
Dass den Klerikern als den Dienern des Neuen Testaments im Unterschied zu denen 
des Alten Testaments grundsätzlich verboten ist zu töten, wird in zweifacher Hinsicht 
begründet, insofern sie einerseits Milde und Liebe zur Geltung bringen sollen, um 
damit die Menschen zu motivieren, das Gute zu tun, und sie andererseits mit ihrem 
Dienst am Altarsakrament ein sichtbares Zeichen der Einheit der Kirche darstellen 
(Lösung). Ihnen obliegt deshalb allein das geistliche Schwert des Wortes, um damit 
die „Vernunft der Liebe“ zur Geltung zu bringen und gegebenenfalls auch die Exkom-
munikation auszusprechen (zu 4–6), während das ‚materielle Schwert‘ nunmehr 
allein den weltlichen Fürsten übertragen ist (zu 2). Dabei hält auch die Summa Halen-
sis an jener Interpretation der Zwei-Schwerter-Theorie fest, wie sie im Investiturstreit 
und auch von Bernhard von Clairvaux im Interesse der Papstkirche rezipiert wurde, 
wonach der Papst dem Kaiser dadurch übergeordnet ist, dass er ihm die Macht über-
trägt, den Verbrecher zu bestrafen (zu 10/11).204 Der Einwand, die Priester sollten Gott 
nachahmen und deshalb auch seiner strafenden Gerechtigkeit nacheifern, wird mit 
dem Argument zurückgewiesen, die Priester sollten nicht Gott in seiner Macht und 

203 Vgl. Decretum Gratiani, D.4, c.21 de cons. (ed. Friedberg, Bd. I, 1368); Paarhammer, Die Nottaufe 
als kirchenrechtliches und pastorales Problem, 508.
204 Vgl. Goez, Zwei-Schwerter-Lehre, 725; Helmholz, Kanonisches Recht und europäische Rechts-
kultur, 381  ff.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2373

den Geheimnissen seiner Weisheit nachahmen, sondern in seiner Güte und Barmher-
zigkeit (zu 7).

Drittes Glied: Welche Art der Tötung wird hier verboten? [Nr. 361]
In Anknüpfung an Augustin wird unter Tötung und Mord eines Menschen im über-
tragenen Sinne auch unterlassene Hilfeleistung und Hass verstanden (Lösung). Beim 
tatsächlichen Mord wird im Anschluss an die vorangegangenen Ausführungen zwi-
schen einer Notlage, dem Zufall und einer willentlichen Handlung unterschieden 
(ebd.). Von einer geistlichen Tötung wiederum kann nur insofern die Rede sein, als 
deren Verursacher dafür nur den Anlass liefern kann, während der geistliche Tod, der 
mit Schuld einhergeht, immer der Zustimmung des Schuldigen bedarf (ebd. und zu 
II 1–2). Die Spezifizierung dieses Gebotes im Vergleich mit den anderen Geboten, die 
eine Schädigung des Mitmenschen untersagen, erfolgt durch die Fokussierung auf 
die Existenz der Person (zu III 1).

Sechster Abschnitt: Das sechste Gebot
Die Ausführungen zum sechsten Gebot sind für die Sexualmoral der ‚Summa Halen-
sis‘ aufschlussreich, wobei insgesamt im Gesetzestraktat – wie in dieser Zeit gene-
rell205 – eine Abwertung der Sexualität im Allgemeinen bzw. sexueller Lustempfin-
dung im Besonderen überwiegt. Der sakramentale Charakter der Ehe, den Alexander 
von Hales in seiner Quaestio ‚Über die Ehe‘ erörtert hatte,206 wird hier nicht eigens 
thematisiert, wohl aber vorausgesetzt.

Kapitel 1: Ist ‚Du sollst nicht ehebrechen‘ ein Gebot der ersten oder der zweiten Tafel? 
[Nr. 362]
Die Zuordnung dieses Gebotes zur zweiten Tafel des Dekalogs wird damit begrün-
det, dass es seiner eigentlichen Bedeutung nach auf körperliche Unzucht bezogen 
ist (Lösung zu 1–2). Auch der Einwand, von 1Kor 3,17 und 6,15 her müsse Unzucht als 
eine Entehrung von Gottes Tempel verstanden werden und sei deshalb dieses Gebot 
der ersten Tafel zuzuordnen, wird mit der Unterscheidung zwischen der eigentlichen 
und der metaphorischen Bedeutung des Gebotes beantwortet (zu 3). Da die Summa 
Halensis außerehelichen Geschlechtsverkehr generell als „Sünde der Wollust“ verur-
teilt, wird das auch dann, wenn er im Einvernehmen mit einer unverheirateten Frau 
stattfindet, als eine Übertretung des sechsten Gebotes betrachtet (zu 4).

205 Vgl. Dinzelbacher, Handbuch der Religionsgeschichte im deutschsprachigen Raum, Bd. 2, 370  f.
206 Vgl. Alexander von Hales, Quaestiones disputatae ‚antequam esset frater‘, q. 57 (BFS 20, 1096–
1127); Gabel, Die Theologie des Ehesakraments bei Alexander von Hales, 275–289.



2374   Kommentar [Nr. 363–366]

Kapitel 2: Ist dieses Gebot eine Sittenvorschrift des Naturgesetzes oder der 
Unterweisung? [Nr. 363]
Mit dem Verweis auf Röm 2,14 werden die Gebote der zweiten Tafel des Dekalogs insge-
samt als Sittenvorschriften des Naturgesetzes betrachtet (a-c). Mit Blick auf Abraham 
und seine Beziehung zu Hagar wird als das entscheidende Kriterium dafür, dass es 
sich bei einem außerehelichen Geschlechtsverkehr um einen Ehebruch handelt, der 
gegen das Naturgesetz verstößt, die leidenschaftliche Begierde bestimmt, während 
der Zweck, das Menschengeschlecht zu vermehren, grundsätzlich als kompatibel mit 
dem Naturgesetz angesehen wird (zu 1). Eine Differenzierung zwischen dem natur-
gesetzlichen Verbot des Ehebruchs und der konkreten Bestimmung des mosaischen 
Gesetzes erfolgt durch die Unterscheidung zwischen ‚Schuld‘ im Sinne einer Sünde 
wider das Naturgesetz, die ewige Verdammung nach sich zieht, und einem ‚Verge-
hen‘, das ein konkretes Gesetz – hier den Dekalog – verletzt und deshalb in der jewei-
ligen Zeit bestraft werden muss, in der das Gesetz gilt (zu 2).207

Kapitel 3: Wird der Geschlechtsverkehr von Mann und Frau hier ohne Zusatz 
verboten? [Nr. 364]     
Der eheliche Geschlechtsverkehr wird in Bezug auf den Akt als solchen als ein „natür-
liches Gut“ bezeichnet, insofern er der Erzeugung von Nachkommen dient; in mora-
lischer Hinsicht wird er hingegen als ‚indifferent‘ beurteilt, wobei diese Redeweise 
dann weiter differenziert wird, indem die Umstände der Handlung berücksichtigt 
werden, sodass in dieser Perspektive der Geschlechtsverkehr wegen der menschli-
chen Begierde, die damit verbunden ist, eher zum Schlechten als zum Guten neigt 
(Lösung und zu 1). Das liegt nach Auffassung der Summa Halensis daran, dass der 
„Fehler“, der im Sündenfall begangen wurde, sich in die „Natur“ des Menschen „ver-
wandelt“ hat (zu 1).

Kapitel 4: Wird hier der konkubinarische Geschlechtsverkehr verboten? [Nr. 365]
Diese Frage, die sich vor allem im Blick auf die alttestamentlichen Erzählungen von 
Hagar und Bilha stellt und im mittelalterlichen Kontext – von der Summa Halensis 
nicht explizit thematisiert – das weit verbreitete Konkubinat vieler Priester betraf,208 

207 Zu der kanonistischen Erörterung des Zusammenhangs von Verantwortung und Schuld vgl. De-
schamps, L’influence du droit canonique médiéval sur la formation d’un droit de la responsibilité, 
139  ff.
208 Vgl. Schuler, Konkubinat, 1335.  – Dass die Konzilien des 12. und 13.  Jahrhunderts das strikte 
Verbot des Konkubinats immer wieder erneuert und auch verschärft haben, zeigt, dass dagegen in 
der Praxis fortwährend verstoßen wurde (vgl. Erstes Laterankonzil, Kanones 7 u. 21 [COD 23, 191.194; 
Decretum Gratiani, D.27, c.8 (ed. Friedberg, Bd.  I, 100)]; Zweites Laterankonzil, Kanones 6–7 [COD 
23, 198; Decretum Gratiani, D.28, c.2 (ed. Friedberg, Bd. I, 101) u. C. 27, q.1, c.40 (ed. Friedberg, Bd. I, 
1059)]; Drittes Laterankonzil, Kanon 11 [COD 23, 217  f; Liber Extra, 5.31.4 (ed. Friedberg, Bd. II, 836)]; 
Viertes Laterankonzil, Konstitution 14 [COD 23, 242; Liber Extra, 3.1.13 (ed. Friedberg, Bd. II, 452)]).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2375

wird mit einer Unterscheidung zwischen zwei Arten von Konkubinen beantwortet, 
indem der Geschlechtsverkehr mit Konkubinen, die als Nebenfrauen anzusehen 
sind  – wie Hagar und Bilha  –, einem ehelichen Geschlechtsverkehr gleichgesetzt 
wird, während er ansonsten für verboten erklärt wird, weil er dem Naturgesetz 
ebenso wie dem geschriebenen Gesetz widerspreche (Lösung). Der eigentliche Zweck 
des Geschlechtsverkehrs – die Erzeugung von Kindern – wird hierbei in einem unauf-
lösbaren Zusammenhang mit deren Erziehung wie auch der Regelung der Erbfolge 
betrachtet (ebd.). Den Einwand, es sei erlaubt mit einer unverheirateten Frau zu 
schlafen, da sie nicht unter das Ehegesetz falle und deshalb niemandem gehöre, 
nimmt die Summa Halensis zum Anlass, auf konkrete Dinge in der Alltagswelt hin-
zuweisen, die entweder dem Naturgesetz oder dem menschlichen Recht nach allen 
gemeinsam gehören bzw. göttlichen Rechts sind; zur ersten Gruppe werden neben 
Luft und Wasser auch die Küsten gezählt, und damit wird vor allem in Bezug auf das 
Strandgut eine Rechtsauffassung vertreten, wie sie in Abgrenzung zum traditionellen 
Strandrecht seit dem 12. Jahrhundert von der Kirche und weltlicher Obrigkeit vertreten 
wurde (zu 6).209 Zum Gemeingut nach menschlichem Recht zählt die Summa Halensis 
die Theater, die als öffentliche Einrichtung gelten. Unverheiratete Frauen hingegen 
werden hinsichtlich ihres Rechtsstatus zum einen als selbstbestimmt angesehen, 
sodass Männer nicht gegen ihren Willen von ihnen Besitz ergreifen können, und sie 
werden zum anderen in Bezug auf ihre Gottebenbildlichkeit als ein „heiliger Tempel“ 
bezeichnet und damit dem göttlichen Recht untergeordnet (ebd.). Die Summa Halen-
sis verweist zudem auf die naturrechtliche Geltung der ‚Goldenen Regel‘, wonach 
es jedem Menschen aufgrund seiner Vernunft einleuchten müsse, dass Zuneigung 
immer eine wechselseitige Beziehung impliziert (Lösung und zu 8).

Kapitel 5: Wird hier die einfache Unzucht verboten? [Nr. 366]
In Anknüpfung an das vorangegangene Kapitel und unter Berufung auf Augustin wird 
dargelegt, dass Unzucht eine sündhafte Handlung darstellt und deshalb verboten ist 
(Lösung). Als besonders frevelhaft wird Sodomie betrachtet, worunter sexuelle Hand-
lungen verstanden werden, die nicht zur Fortpflanzung, sondern zur Befriedigung 
der Lust dienten (zu 1). Das Thema der Unzucht im Allgemeinen und der Sodomie im 
Besonderen wurde in der Moraltheologie dieser Zeit ausgiebig erörtert.210 Unter den 
Autoren im Kontext der Summa Halensis waren es vor allem Wilhelm von Auvergne 
und Raimund von Peñafort, die sich diesem Thema widmeten.211

209 Vgl. Cordes, Strandrecht, 212  f.
210 Vgl. Drittes Laterankonzil, Kanon 11 (COD 23, 217  f; Liber Extra, 5.31.4 [ed. Friedberg, Bd. II, 836]); 
Hergemöller, Krötenkuss und schwarzer Kater, 191  ff; ders., Sodomiter, 361  ff; Borgolte, Europa ent-
deckt seine Vielfalt, 274.
211 Vgl. Wilhelm von Auvergne, De legibus c.7 u. 26 (Opera omnia I, 37  f.83); Raimund von Peña-
fort, Summa de paenitentia III,34,§ 44 (ed. Ochoa/Díez, 845); Hergemöller, Krötenkuss und schwarzer 
Kater, 217  ff.



2376   Kommentar [Nr. 367–371]

Kapitel 6: Wird hier der inzestuöse Geschlechtsverkehr verboten? [Nr. 367]
Prinzipiell verboten ist nach Auffassung des Gesetzestraktates jede Form des Inzests, 
wenn er die Grenzen missachtet, die „vom Naturgesetz, dem göttlichen Gesetz und 
der Kirchenbestimmung“ gesetzt sind, wobei auf die entsprechende Neuregelung des 
Vierten Laterankonzils 1215 hingewiesen wird, das den Geschlechtsverkehr von Bluts-
verwandten bis zum fünften Grad untersagte (Lösung).212 Die sukzessive Beschrän-
kung des Verwandtschaftsgrades wird damit begründet, dass eine Vermehrung der 
Nachkommenschaft nun nicht mehr notwendig sei, „um die Liebe und den Anstand 
der Sakramente zu vergrößern“, d.  h. die höhere Wertschätzung zölibatären Lebens 
nunmehr strengere Reglementierungen erlaube (ebd.). Hier zeigt sich im Vergleich 
mit den Bestimmungen des Vierten Laterankonzils eine signifikante Differenz, denn 
deren Intention war keineswegs eine weitere Beschränkung der Verwandtenehe, wie 
sie die Autoren der Summa Halensis mit ihrem Ideal des Zölibats vor Augen hatten, 
sondern vielmehr eine „Einschränkung der Ehehindernisse“213, die damit begründet 
wurde, dass „das strenge Verbot von Ehen im zweiten und dritten Grad der Verschwä-
gerung sowie für Kinder aus zweiter Ehe mit der Verwandtschaft des ersten Mannes 
häufig Schwierigkeiten mit sich [bringt]“, ja „bisweilen Gefahren für die Seelen 
[verursacht]“214.

Der Hinweis auf die verheirateten Priester der Ostkirche trägt, wie die Summa 
Halensis konstatiert, für die Thematik des Inzests nichts aus, ist aber insofern für das 
Amtsverständnis der Summa Halensis interessant, als hier ganz allgemein festgestellt 
wird, dass diese Priester „die gleichen Weihen [haben]“ (3).

Kapitel 7: Wird hier die Bigamie verboten?             

Artikel 1: Wird im Dekalog verboten, mehrere Ehefrauen zu haben? [Nr. 368]
Der erste Argumentationsgang knüpft an die Ausführungen im Abschnitt über das 
Naturgesetz an, wo diese Frage bereits eingehend behandelt wurde.215 Eine weiter-
führende Klärung erfolgt in der Beantwortung der zweiten Teilfrage, indem zwischen 
einer allgemeinsten, einer allgemeinen sowie einer besonderen und eigentlichen Art 
und Weise, wie vom Naturgesetz gesprochen werden kann, unterschieden und die 
Monogamie – im eigentlichen Sinne – als Vernunftgesetz bestimmt wird (Lösung II). 
Eine weitere Differenzierung erfolgt im Blick auf die grundsätzliche Möglichkeit einer 
Dispensation von diesem Gebot durch göttliche Eingebung, insofern eine Handlung, 
die „an sich schlecht ist“, in einem solchen Fall „gut getan werden kann und sogar 

212 Vgl. COD 23, 257  f (Kanon 50); Liber Extra, 4.14.8 (ed. Friedberg, Bd. II, 703  f); Foreville, Lateran 
I–IV, 360; Duggan, Conciliar Law, 350  f.
213 COD 23, 257,22.
214 Ebd., Z. 26–28.
215 Vgl. Summa Halensis III Nr. 255 (ed. Bd. IV/2, 360a–361b; in dieser Ausgabe S. 192–197).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2377

verdienstvoll“ (zu 1–2); dazu wird zwischen dem unveränderlichen Wesen und dem 
veränderlichen Werk der Tugend unterschieden (ebd.).

Artikel 2: Begingen Abraham und Jakob Ehebruch, als sie zu Lebzeiten ihrer 
Ehefrauen zu deren Mägden gingen? [Nr. 369]
Dieser Artikel schließt an die Ausführungen über das Konkubinat an,216 erörtert dabei 
aber noch genauer, inwiefern im Zusammenhang mit der Dispensation vom Gebot der 
Monogamie von einer göttlichen Inspiration die Rede sein kann und welche Rolle die 
Begierde bzw. der eigene Wille des Mannes spielt (Lösung).

Kapitel 8: Der eheliche Geschlechtsverkehr

Artikel 1: Wird hier jeder eheliche Geschlechtsverkehr verboten? [Nr. 370]
Der Zweck des ehelichen Geschlechtsverkehres beschränkt sich nach Auffassung der 
Summa Halensis nicht darauf, Nachkommen zu zeugen – wie nach den vorangegan-
genen Ausführungen zu erwarten wäre –, sondern wird auch als eine Pflichterfüllung 
und als Mittel angesehen, um Unzucht zu vermeiden (Lösung und zu 5). Sexuelles 
Begehren zwischen Ehepartnern wird dabei ausdrücklich nicht verdammt (zu 4) und 
ein generelles Verbot des Geschlechtsverkehrs, wie es etwa die Katharer im Sinne 
ihres Reinheitsideals propagierten,217 als ‚häretisch‘ verurteilt.

Artikel 2: Welcher eheliche Geschlechtsverkehr wird hier verboten? [Nr. 371]
Im Anschluss an den vorangegangenen Artikel hält die Summa Halensis das sexuelle 
Lustempfinden beim ehelichen Geschlechtsverkehr für gestattet, auch wenn dieser 
nicht mit der Absicht vollzogen wird, Nachkommen zu zeugen, die eheliche Pflicht 
zu erfüllen oder Unzucht zu vermeiden, er aber der Liebe zu Gott untergeordnet 
wird (Lösung). Für verboten erklärt wird hingegen der Geschlechtsverkehr, der dem 
Anstand und der Vernunftordnung widerspricht, indem er z.  B. sexuelle Reize und 
Befriedigung erstrebt, wie sie Prostituierte anböten (ebd.). Entscheidend ist hierbei 
der menschliche Wille, dem zwar die Begierde vorangeht, der aber seinerseits nicht 
der Begierde vorangehen darf (zu a).

216 Vgl. ebd., Nr. 365 (ed. Bd. IV/2, 545a–548b; in dieser Ausgabe S. 850–861).
217 Vgl. The Summa contra haereticos c.4 (ed. Garvin/Corbett, 66–71); Müller, „So angeln sie sich die 
Weiber und fangen sie in ihren Irrtum ein“, 267; Rottenwöhrer, Katharer, 1067; ders., Der Katharismus, 
Bd. 5, 664  f.



2378   Kommentar [Nr. 372–378]

Artikel 3: Aus welchen anderen Gründen kann der eheliche Geschlechtsverkehr 
verboten sein? [Nr. 372]
Im Anschluss an Augustin, Hieronymus und Isidor wird der eheliche Geschlechtsver-
kehr vor der Niederkunft der Ehefrau und während ihrer Menstruation für verboten 
erklärt (Lösung). Allerdings müsse die Ehefrau hierbei abwägen, ob der Ehemann 
dann Ehebruch begehen könnte, und in einem solchen Fall ihre ‚Pflicht erfüllen‘ (zu 
2–3), wie sie überhaupt sich den Wünschen des Mannes nicht widersetzen dürfe, weil 
dann „Schlimmeres geschehen“ würde (zu 4 und 6). Grundsätzlich verboten sei der 
Geschlechtsverkehr an heiligen Orten aus Respekt vor Gott und in der Öffentlichkeit, 
um keinen Anstoß zu erregen (zu 2–3).

Siebter Abschnitt: Das siebte Gebot

Kapitel 1: Was wird unter dem Begriff ‚Diebstahl‘ verboten? [Nr. 373]
In der einleitenden Begriffsklärung wird zwischen der eigentlichen, der allgemeinen 
und einer übertragenen Bedeutung des Terminus ‚Diebstahl‘ unterschieden; zugleich 
werden Raub und Zinsnahme als dessen Teilaspekte bestimmt (Lösung). Im Blick auf 
das Zinsverbot, mit dem sich die Summa Halensis dann im vierten Kapitel ausführ-
lich befasst, wird gleich zu Beginn festgestellt, dass es sich ebenfalls um Diebstahl 
im Sinne des Wegnehmens fremden Besitzes handelt, da der eigentliche Besitzer 
dem zwar zustimmt, er ein solches Darlehen aber nicht unbedingt will, sondern nur 
bedingt, wenn es ihm nicht umsonst gewährt wird (zu 4).

Kapitel 2: Ist jeder Raub mit diesem Gebot verboten worden? [Nr. 374]
Unter besonderer Berücksichtigung der alttestamentlichen Erzählung von den Vor-
bereitungen der Israeliten auf den Auszug aus Ägypten und die kirchenrechtlichen 
Bestimmungen zur Entführung von Jungfrauen stellt die Summa Halensis fest, dass 
prinzipiell jeder Raub aufgrund des siebten Gebotes verboten ist (Lösung).

Kapitel 3: Sind Diebstahl oder Raub in irgendeinem Fall erlaubt?

Artikel 1: Der Diebstahl aus Not [Nr. 375]      
Im Fall einer schweren Notlage wird der Diebstahl von Lebensnotwendigem für 
erlaubt erklärt bzw. gar nicht als Diebstahl im eigentlichen Sinne angesehen, „da in 
einer solchen Not alles Gemeingut ist“ (Lösung).

Artikel 2: Der Diebstahl aus Frömmigkeit [Nr. 376]
Grundsätzlich verboten bleibt Diebstahl auch dann, wenn das Gestohlene als 
Almosen verwendet wird, um damit anderen zu helfen (Lösung zu I). Für das Frauen
bild der Summa Halensis ist aufschlussreich, dass der Frau auch vom Besitz des 



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2379

Mannes ein bestimmter Anteil zugesprochen wird, über den sie verfügen kann, wobei 
das „maßvoll“, d.  h. unter Berücksichtigung der Lebensbedürfnisse des Ehemannes 
geschehen müsse und zugleich verlangt wird, dass die Frau hierbei ihr ‚Gewissen 
bildet‘ (Lösung zu II).

Artikel 3: Der Diebstahl aus Gerechtigkeit [Nr. 377]
Die Enteignung besiegter Völker wird im Falle eines gerechten Krieges für gerecht-
fertigt erklärt (Lösung zu I). Im historischen Kontext, in dem der Gesetzestraktat der 
Summa Halensis entstanden ist, konnte so auch die Plünderung Konstantinopels im 
Zuge des Vierten Kreuzzuges von 1202–1204 gutgeheißen werden.218 Ebenso wird das 
Ausplündern von Ungläubigen als gerechtfertigt angesehen, wenn das mit staatlicher 
Autorität geschieht (Lösung zu II). Hier wird deutlich, wie die „Anfänge des europäi-
schen Kolonialismus“219 aus einer christlichen Perspektive beurteilt und moraltheo-
logisch legitimiert werden konnten. Allerdings wird im Gesetzestraktat der Summa 
Halensis die Einschränkung gemacht, dass Juden nicht das Lebensnotwendige weg-
genommen werden dürfe, während bei Häretikern und Muslimen darauf keine Rück-
sicht genommen werden müsse (ebd.). Diese Unterscheidung ist vor dem Hintergrund 
des mittelalterlichen Antijudaismus und der zeitgenössischen Kreuzzugspolemik220 
insofern bemerkenswert, als das christlich-jüdische Verhältnis damit als ein beson-
deres angesehen und theologisch von Röm 10 her interpretiert wird.

Artikel 4: Der Diebstahl im Falle eines Fundes [Nr. 378]
In Anknüpfung an die kirchen- und zivilrechtliche Tradition wird erläutert, unter 
welchen Umständen es vom Naturrecht her erlaubt sei, Fundstücke zu behalten 
(Lösung). Für den Fall einer widerrechtlichen Aneignung fremden Besitzes wird hin-
sichtlich der Schuldfrage dahingehend unterschieden, ob das wissentlich oder aus 
Unwissenheit geschieht (ebd.).

Kapitel 4: Werden hier Zinsen verboten?
Der Gesetzestraktat setzt sich mit dem Wucher auseinander, der mit dem Aufkommen 
der Geldwirtschaft zu einem gesellschaftlichen Problem geworden war und mit dem 

218 Vgl. Lilie, Byzanz und die Kreuzzüge, 170  ff; Jaspert, Die Kreuzzüge, 49  f; Angold, The Fourth 
Crusade, 75  ff; Asbridge, Die Kreuzzüge, 565  ff. – Die Frage der Legitimation von Plünderungen wird 
noch einmal in dem Abschnitt über die Rechtssatzungen thematisiert (vgl. Summa Halensis III 
Nr. 475; s.  u. S. 2424  f.
219 Borgolte, Europa entdeckt seine Vielfalt, 230.
220 Vgl. Viertes Laterankonzil, Kanon 71 (COD 23, 267–271); Hechelhammer, Kreuzzug und Herrschaft 
unter Friedrich II., 40  ff; Hehl, Heiliger Krieg, 323  ff; Angenendt, Die Kreuzzüge, 341  ff.



2380   Kommentar [Nr. 379–380]

sich auch die Amtskirche und die Kanonistik intensiv befasst haben.221 Nachdem das 
Dritte Laterankonzil 1179 die öffentliche Bestrafung von Wucherern gefordert und sie 
von allen Sakramenten, vor allem der Bestattung in geweihter Erde, ausgeschlossen 
hatte,222 wurde das von Papst Gregor VIII. (um 1100–1187) 1187 unterstrichen und 
auch auf dem Vierten Laterankonzil bestätigt.223

Artikel 1: Werden hier Zinsen hinsichtlich des Strebens verboten? [Nr. 379]
Einer Radikalisierung des Zinsverbots, die nicht nur den Handlungsvollzug, sondern 
schon die ‚Hoffnung‘ auf einen Zinsgewinn verurteilt, wird die Auffassung gegen-
übergestellt, die auch Raimund von Peñafort in seiner Beichtsumme vertrat,224 
wonach der Wille, einen solchen Gewinn zu erzielen, noch nicht als Wucher betrach-
tet werden könne (c). Die Summa Halensis eröffnet die Erörterung des Problems mit 
einer wissenschaftstheoretischen Feststellung, insofern divergierende Auffassungen 
auf unterschiedliche Betrachtungsweisen der verschiedenen Wissenschaften zurück-
geführt werden (Lösung). Somit wird hier nicht einfach ein Auslegungs- und Normie-
rungsmonopol von Kirche und Theologie reklamiert, sondern die Ausdifferenzierung 
der Wissenschaften, wie sie institutionengeschichtlich das Rückgrat der in dieser 
Zeit sich formierenden Universitäten bildete, als Grundprinzip anerkannt. Der haupt-
sächliche Unterschied wird darin gesehen, dass die menschlichen Gesetze die Hand-
lung als solche in den Blick nehmen, nicht aber den Willen, d.  h. die Gesinnung des 
Menschen, wie sie vom göttlichen Gesetz her eingeschränkt wird (Lösung). Aus der 
Verpflichtung zur Dankbarkeit auf Seiten des Kreditnehmers resultiere deshalb keine 
Hoffnung auf Zinsen, die in dem Kredit selbst begründet sei, sondern allein aufgrund 
der wohltätigen Liebe des Kreditnehmers (zu 1). Von daher könne der Verleiher auch 
darauf hoffen, selbst in einer vergleichbaren Situation von dem Kreditnehmer Unter-
stützung zu erfahren, ohne dass dieses aber das eigene Verhalten bestimmen dürfe, 
weil es ansonsten seinen Verdienstcharakter verliere (zu 2).

Artikel 2: Werden hier Zinsen allgemein hinsichtlich der Handlung verboten? 
[Nr. 380]              
In weitgehend wörtlicher Übereinstimmung mit der Summa aurea des Wilhelm von 
Auxerre und der ‚Summe über die Laster‘ des Johannes von La Rochelle konstatiert 
die Summa Halensis in aller Prägnanz, dass Zinsnahme „schlecht und verboten“ sei 

221 Vgl. Gilomen, Wucher und Wirtschaft im Mittelalter, 265–301; Langholm, Economics in the Me-
dieval Schools, 137–141.
222 Vgl. Drittes Laterankonzil, Kanon 25 (COD 23, 223,23–25); Duggan, Conciliar Law, 337.
223 Vgl. COD 23, 223 (Kanon 25); Liber Extra, 5.19.3 (ed. Friedberg, Bd. II, 812); Landau, Rechtsfortbil-
dung im Dekretalenrecht, 124; Schima, Die Entwicklung des kanonischen Zinsverbots, 260  ff; Eckert, 
Hoch- und Spätmittelalter, 222.
224 Vgl. Raimund von Peñafort, Summa de paenitentia II 7 § 4 (ed. Ochoa/Díez, 541  f).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2381

(Lösung). In der Auseinandersetzung mit dem ersten Einwand wird die alttestament-
liche Bestimmung thematisiert, dass Juden von Fremden Zinsen nehmen konnten: 
Den Juden sei diese Erlaubnis nicht erteilt worden, damit die Zinsnahme als gut ange-
sehen werden könne, vielmehr sei sie ihnen „wegen der Härte ihres Herzens zuge-
standen“ worden (zu 1). Auch wenn die stereotypen Muster antijüdischer Polemik 
hier unverkennbar sind und der Gesetzestraktat damit eine Auffassung zum Ausdruck 
bringt, wie sie sowohl den relativ umfangreichen Ausführungen der Secunda Pars der 
Summa Halensis zum Umgang der Christen mit den Juden als auch den Bestimmun-
gen des Vierten Laterankonzils entsprach,225 darf doch nicht übersehen werden, dass 
in diesem Abschnitt noch auf zwei Aspekte hingewiesen wird: Zum einen werden die 
Juden des Alten Testaments zwar als „hartherzig“ charakterisiert, aber zugleich wird 
gesagt, dass sie „nur nach und nach zur Vollkommenheit“ gebracht werden konnten 
(ebd.). Inwiefern die Summa Halensis auch die zeitgenössischen Juden als Mitmen-
schen angesehen hat, die ‚vervollkommnet‘ werden konnten, und wie das gegebenen-
falls geschehen sollte, bleibt hier offen. Unabhängig davon wird aber die allgemeine 
Schlussfolgerung aus diesem Gedanken der Vervollkommnung gezogen, dass Wuche-
rer, wenn sie schon nicht alles wieder hergeben wollten, so doch wenigstens einen 
Teil erstatten sollten. Zu der Bestimmung des Vierten Laterankonzils, das jüdischen 
Geldverleihern die Zinsnahme ausdrücklich untersagte, wenn sie „übermäßig“226 
war, nahm die Summa Halensis an dieser Stelle nicht explizit Stellung, während sie 
unmittelbar zuvor – im Zusammenhang mit der Ausplünderung von Ungläubigen – 
dargelegt hat, dass es Juden untersagt sei, Christen gegen Zinsen zu leihen.227

Die zivilrechtliche Bestimmung des Codex Iustinianus, wonach ein geringer Zins 
gestattet war, wird damit erklärt, dass dadurch Schlimmeres verhindert werden solle 
(zu 5). Im Anschluss geht die Summa Halensis auf die speziellen Fälle einer Bürg-
schaft sowie eines Termingeschäfts ein und lässt dabei – ebenso wie bei der Unter-
scheidung zwischen einer Verpachtung und einem Kredit (zu 8) – fundiertes Wissen 
in Bezug auf die zeitgenössische Geldwirtschaft erkennen. Das war für Angehörige 
der Bettelorden insofern nicht außergewöhnlich, als sich deren Konvente gezielt in 
den Städten niedergelassen hatten, um so die städtische Gesellschaft zu normieren, 
und sie sich deshalb mit den wirtschaftlichen Strukturen intensiv auseinandersetz-
ten.228

225 Vgl. Summa Halensis II–II Nr. 740–748 (ed. Bd. III, 729a–736b); Viertes Laterankonzil, Konstituti-
on 67 (COD 23, 265  f); Eckert, Hoch- und Spätmittelalter, 222; Cohen, Unter Kreuz und Halbmond, 54  ff; 
Schreckenberg, Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte (13.–20. Jh.), 135  ff; Foreville, Lateran I–IV, 
371; Duggan, Conciliar Law, 352.
226 COD 23, 265,29 (Konstitution 67); Liber Extra, 5.19.18 (ed. Friedberg, Bd. II, 816); vgl. Schima, Die 
Entwicklung des kanonischen Zinsverbots, 262–265.
227 Vgl. Summa Halensis III Nr. 377 (ed. Bd. IV/2, 563b; in dieser Ausgabe S. 916  f).
228 Vgl. Neidiger, Mendikanten zwischen Ordensideal und städtischer Realität, 178  ff; Ertl, Religion 
und Disziplin, 240; Kaufer, Mittelalterliche und frühneuzeitliche Theoriebildung, 361  ff.



2382   Kommentar [Nr. 381–387]

Kapitel 5: Wie sind Diebstahl und Raub hier im Sinne einer Auslegung verboten?

Artikel 1: Welche Reiche sind als Diebe zu interpretieren, indem sie etwas 
vorenthalten? [Nr. 381]
Grundsätzlich stimmt die Summa Halensis der Auffassung des Ambrosius zu, dass 
es als Raub anzusehen ist, wenn Reiche das, was sie nicht für ihren Lebensunterhalt 
benötigen, nicht mit den Armen teilen; allerdings wird zu bedenken gegeben, dass 
das Maß des Lebensnotwendigen je nach gesellschaftlicher Stellung und politischen 
Verpflichtungen, die damit verbunden sind, unterschiedlich ist (Lösung).

Artikel 2: Der Diebstahl im Sinne einer Auslegung beim Ausgeben [Nr. 382]
Wenn Kleriker sich selbst bereichern, indem sie das Kirchengut, das den Armen 
geschuldet ist, verprassen oder es Verwandten zukommen lassen, so wird das unter 
Berufung auf Hieronymus und Bernhard von Clairvaux sowie das Decretum Grati-
ani als ein Sakrileg verurteilt, dessen Sündhaftigkeit nur durch die Rückerstattung 
vergeben werden kann (Lösung zu I–III). Damit nimmt die Summa Halensis zu dem 
konkreten Problem des ‚Nepotismus‘, d.  h. der ‚Vetternwirtschaft‘ in der römischen 
Kirche,229 eindeutig Stellung.

Artikel 3: Der Diebstahl im Sinne einer Auslegung beim Sichaneignen [Nr. 383]
Im Anschluss an den vorangegangenen Artikel wird nun die Frage erörtert, ob Kleri-
ker Privateigentum besitzen dürfen. Das wird grundsätzlich bejaht und dabei wird der 
Status der Kleriker von der Urchristenheit, in der nach Apg 4,32 alles Gemeineigen-
tum war, ebenso unterschieden wie vom Ordenswesen, in dem das Armutsgelübde 
gilt (Lösung zu 1–2).

Artikel 4: Der Diebstahl im Sinne einer Auslegung beim Verkaufen und Kaufen 
[Nr. 384]        
Die Erörterung dieses Artikels beschränkt sich auf das Problem der Simonie, d.  h. des 
käuflichen Erwerbs oder Verkaufs eines geistlichen Amtes. Obgleich die Papstkirche 
die Simonie in der Zeit des Investiturstreites verurteilt hatte und dieses Verbot im 12. 
und 13.  Jahrhundert auf den Laterankonzilien bestätigt worden war,230 wurde der 
Ämterkauf doch weiterhin praktiziert und nahm mit der Zeit immer größere Ausmaße 

229 Vgl. Schwaiger, Nepotismus, 1093  f.
230 Vgl. Zweites Laterankonzil, Kanones 1 u. 2 (COD 23, 197; Decretum Gratiani, C.1, q.3, c.15 [ed. 
Friedberg, Bd.  I, 418]); Drittes Laterankonzil, Kanon 10 (COD 23, 217; Liber Extra, 3.35.2 [ed. Fried-
berg, Bd. II, 596  f]); Viertes Laterankonzil, Kanones 63–65 (COD 23, 264  f; Liber Extra, 5.3.39–41 [ed. 
Friedberg, Bd. II, 765  f]); Helmholz, Kanonisches Recht und europäische Rechtskultur, 85  ff; Foreville, 
Lateran I–IV, 82  f.113  f.194  f.352; Duggan, Conciliar Law, 325  f.329  f.335  f.351  f.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2383

an.231 Die Summa Halensis bezog dazu eindeutig Stellung, indem sie die Simonie 
uneingeschränkt als ein Sakrileg bezeichnete (Lösung).

Achter Abschnitt: Das achte Gebot

Kapitel 1: Gehört das Verbot des falschen Zeugnisses zur ersten oder zur zweiten 
Tafel? [Nr. 385]
Mit der Unterscheidung zwischen der ungeschaffenen Wahrheit, der Respekt geschul-
det ist, und der geschaffenen Wahrheit, die Gehorsam verlangt, wird begründet, 
warum das Gebot, kein falsches Zeugnis abzulegen, zur zweiten Tafel des Dekalogs 
gehört (Lösung). Damit kann zugleich in der Systematik der Dekalogauslegung insge-
samt dargelegt werden, warum das Schwören in der Auslegung des zweiten Gebotes 
thematisiert wurde,232 während es nun um die Relation zum Nächsten geht, dem 
gegenüber jeder zur Wahrheit verpflichtet ist.

Kapitel 2: Was ist darunter zu verstehen, wenn das falsche Zeugnis verboten wird? 
[Nr. 386]
Die Summa Halensis versteht unter einem ‚falschen Zeugnis‘ grundsätzlich jede Lüge 
(Lösung) und unterscheidet dann zwischen einer scherzhaften, pflichtgemäßen und 
schädlichen Lüge, wobei letztere, die einem anderen oder auch einem selbst schadet, 
als die schlimmste angesehen wird und auch primär gemeint sei, wenn von dem 
‚falschen Zeugnis‘ die Rede ist (zu 1). Die unterschiedlichen Textfassungen dieses 
Gebotes im Dekalog und in Lev 19,11 werden heilsgeschichtlich damit erklärt, dass 
sie einmal für das Volk Israel im Status von Anfängern und dann für Fortgeschrittene 
verfasst worden seien (zu 2).

Kapitel 3: Wird hier das Aussprechen einer Unwahrheit verboten? [Nr. 387]
Die grundsätzliche Verpflichtung zur Wahrheit wirft die Frage auf, was genau unter 
‚Wahrheit‘ bzw. ‚Unwahrheit‘ zu verstehen ist. Aus den vielfältigen Wahrheitstheorien 
in der Philosophie- und Theologiegeschichte greift die Summa Halensis auf Anselm 
von Canterbury zurück, der in seinem Werk ‚Über die Wahrheit‘ unterschiedliche 
Redeweisen von ‚Wahrheit‘ analysiert hat. Die Summa Halensis konzentriert sich auf 
die drei Aspekte der Sache, der Erkenntnis und der Bedeutung (Lösung). Im Bezug auf 
die Unterscheidung zwischen der Falschheit des Redenden und der Falschheit des 

231 Vgl. Schieffer, Simonie, 1924; Weitzel, Begriff und Erscheinungsformen der Simonie bei Gratian 
und den Dekretisten, pass.
232 Vgl. Summa Halensis III Nr. 308–325 (ed. Bd. IV/2, 465a–490b; in dieser Ausgabe S. 564–653). – 
Dagegen werden im Sentenzenbuch sowohl Lüge als auch Meineid im Zusammenhang mit dem ach-
ten Gebot thematisiert (Petrus Lombardus, Sententiae III,38–39 [SpicBon 5, 213–227]).



2384   Kommentar [Nr. 388–392]

Gesagten wird noch zusätzlich differenziert zwischen den Dingen, die zum Glauben 
gehören und deshalb heilsrelevant sind, und den Dingen, die nicht zum Glauben 
gehören und deshalb im Blick auf eine wahre oder falsche Aussage, indifferent sind 
(zu 1). Leichtgläubigkeit wird in diesem Zusammenhang nur dann als Verstoß gegen 
das achte Gebot betrachtet, wenn ein Richter ihr erliegt, indem er falschen Zeugen 
Glauben schenkt (zu 2–4).

Kapitel 4: Wird hier das Verschweigen einer Wahrheit verboten, wenn die Wahrheit 
erforderlich ist? [Nr. 388]
Das Verschweigen der Wahrheit wird im Unterschied zu einer absichtlichen Täu-
schung nicht prinzipiell als schuldhaft angesehen, sondern kann je nach Zeitpunkt 
und Anlass erlaubt sein (Lösung).

Kapitel 5: Wird hier die Lüge verboten? [Nr. 389]       
In der Problemlösung wird zunächst die Unterscheidung zwischen einer scherzhaf-
ten, pflichtgemäßen und schädlichen Lüge aufgegriffen, bevor dann erörtert wird, 
ob die beiden ersten Formen auch als lässliche Sünden verboten sind. Die Unter-
scheidung zwischen einer Todsünde und einer lässlichen, d.  h. vergebbaren Sünde 
entstammte der altkirchlichen Soteriologie und entwickelte sich in der Scholastik 
zusammen mit der Vorstellung vom Fegefeuer, in dem die Sünder von den zeitlichen 
Strafen der lässlichen Sünden gereinigt werden sollen, zu einem Grundelement der 
Moraltheologie.233 Die Summa Halensis schließt sich Augustins Auffassung an, dass 
es Gebote gibt, die im irdischen Leben nicht erfüllt werden können, ohne dass das zur 
Verdammnis führen muss (Lösung). Ebenso wird auch Augustins Kritik am Priscillia-
nismus rezipiert, der – nach der Darstellung des Kirchenvaters – die Ansicht vertreten 
habe, es sei keine Sünde, Fremden gegenüber etwas Falsches zu sagen, was jedoch 
der verdienstvollen Standhaftigkeit der Märtyrer entgegenstehe (zu 2).

Kapitel 6: Ist hier die Lüge in jedem Fall verboten? [Nr. 390]
In einem umfangreichen Schlusskapitel wird „zur größeren Verdeutlichung“ (Lösung) 
noch einmal unter Bezugnahme auf zahlreiche Pro- und Contra-Argumente erörtert, 
in welchen Fällen eine Lüge zwar eigentlich zu meiden, aber nicht unbedingt ver-
boten ist. Die vorangegangene Unterscheidung zwischen einer Todsünde und einer 
lässlichen Sünde wird hier mit dem affektiven Moment menschlicher Begierde ver-
knüpft, sodass auch die pflichtgemäße und die schädliche Lüge noch präziser gefasst 
und im Blick auf konkrete Lebenssituationen ethisch beurteilt werden können (ebd.). 
Das entscheidende Kriterium bildet immer die Frage, ob die übergeordnete Liebe zu 

233 Le Goff, Die Geburt des Fegefeuers, 159  ff; Vordermayer, Die Lehre vom Purgatorium und die Voll-
endung des Menschen, 125  ff; Angenendt, Geschichte der Religiosität im Mittelalter, 695  ff.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2385

Gott gewahrt bleibt. In der Auseinandersetzung mit den Gegeneinwänden widmet 
sich die Summa Halensis auch den scholastischen Disputationen an den Universi-
täten und verteidigt diese gegen den Vorwurf der bewussten Täuschung, indem sie 
aufzeigt, dass dort nicht etwas Falsches ausgesagt wird, um zu täuschen, sondern 
um die Wahrheit in einem methodisch gesicherten Verfahren nur umso überzeugen-
der zur Geltung bringen zu können (zu 2).234 Im Anschluss an Augustins Signifika-
tionshermeneutik wird dargelegt, dass metaphorische und prophetische Rede nicht 
als Lüge aufgefasst werden können, weil sie etwas Wahres zum Ausdruck bringen 
(zu 3 und 6–7). Das Verhalten Abrahams, der seine Frau als seine Schwester ausgab, 
wird damit legitimiert, dass er nicht die Unwahrheit gesprochen habe, da Sara eine 
Tochter seines Bruders gewesen sei, womit sich die Summa Halensis Augustins Auf-
fassung anschließt  – wie sie auch der bedeutende jüdische Exeget Rabbi Shelomo 
ben Jichaq, genannt Rashi (1040–1105) vertrat235 –, wonach Sara mit Harans Tochter 
Jiska zu identifizieren sei (zu 5). Abraham habe damit aber nicht nur die Wahrheit 
gesagt, sondern er sei auch einem „vernünftigen Plan“ (ebd.) gefolgt und habe damit 
das getan, was er als Mensch tun konnte und auch tun musste, während er das, was 
er nicht konnte, Gott überantwortete. Mit diesem ‚vernünftigen‘ Abwägen dessen, was 
dem Menschen möglich ist und von ihm auch geleistet werden muss, wird Abraham 
zum Vorbild christlichen Lebens erklärt.

Neunter Abschnitt: Das neunte und zehnte Gebot

Kapitel 1: Gehören diese Gebote zum Naturgesetz? [Nr. 391]
Unter besonderer Berücksichtigung von Röm 7,7 wird zu Beginn erörtert, ob die beiden 
letzten Gebote des Dekalogs zum Naturgesetz gehören, wenn doch Paulus sagt, er 
kenne die Begierde, von der dort die Rede ist, nicht ohne das Gesetz. Die Problemlö-
sung folgt der Glosse und legt diese Stelle so aus, dass Paulus hier stellvertretend für 
andere spricht (Lösung).

Kapitel 2: Wird hier die Begierde allgemein oder eine besondere Begierde verboten? 
[Nr. 392]
Die konkreten Bestimmungen der beiden Gebote geben Anlass zu der Frage, ob die 
Begierde hier allgemein oder in einer speziellen Hinsicht verboten wird. Die Summa 
Halensis beantwortet diese Frage mit der Unterscheidung zwischen der Form und 
der „Kraft“ bzw. „Tugend“ dieses Gebotes, sodass jede Begierde unter den beiden 

234 Zum scholastischen Disputationswesen vgl. Leinsle, Einführung in die scholastische Theologie, 
113  f; Köpf, Theological Education and Learning at Universities, 170  ff.
235 Vgl. Rashi, Commentary on the Torah, Bd. 1, Gen 11,29 u. 20,12 (ed. Herczeg, 111.214); Morgen-
stern, Vom „Götzenzerstörer“ zum Protagonisten des Dialogs, 101; zur Bedeutung Rashis für die mit-
telalterliche Exegese vgl. Grossmann, Solomon Yishaqi / Rashi, 332  ff.



2386   Kommentar [Nr. 393–397]

genannten Gesichtspunkten mit dem rhetorischen Stilmittel des ‚pars pro toto‘ als 
einer Unterart der Synekdoche zusammengefasst wird (Lösung).236 Generell sieht 
die Summa Halensis die menschliche Begierde als „die hauptsächliche Wurzel allen 
Übels“ an und leitet davon die „Furcht, die zu sehr demütigt“, sowie die „Liebe, die 
zu sehr entzündet“, ab, die von der Glosse als Wurzel allen Übels bezeichnet werden 
(zu 3).

Kapitel 3: Wird hier eine innere Handlung der Begierde in der ersten Bewegung oder 
im Genuss oder in der Einwilligung verboten? [Nr. 393]    
Gemäß der dreifachen Unterscheidung der menschlichen Begierde, wie sie der scho-
lastischen Lehre von den Abstufungen des Strebevermögens entspricht,237 ist allein 
die Zustimmung hierzu als Akt der Vernunft und des freien Willens verboten, während 
die beiden anderen Formen der Begierde zwar gemieden werden sollen, aber nicht 
verboten werden können, weil sie aus der Erbsünde resultieren (Lösung).

Kapitel 4: Gehört das Verbot des Wollens und der Tat zu demselben Gebot? [Nr. 394]
Hinsichtlich des Verhältnisses von Intention und Ausführung einer Tat unterschei-
det die Summa Halensis solche Gebote, die beides zusammen untersagen – wie beim 
Mord und dem falschen Zeugnis –, von denen, die Absicht und Ausführung getrennt 
verbieten, wie im Fall des Ehebruchs und des Diebstahls (Lösung zu I). Während die 
Frage, ob der bloßen Intention oder dem faktischen Tun größere Schuld anhaftet, 
mit den entsprechenden Ausführungen im Traktat über die Laster als geklärt angese-
hen wird,238 bleibt noch das Problem zu erörtern, welchen Mehrwert das Evangelium 
gegenüber dem mosaischen Gesetz aufweist, wenn doch hier bereits die sündhafte 
Absicht als „Handlung des Herzens“ (II) verboten wird. Nach Auffassung der Summa 
Halensis zeichnet sich das Evangelium durch eine größere Allgemeinheit und Aus-
drücklichkeit aus, insofern es – im Blick auf die scholastische Lehre von den Seelen-
vermögen – nicht nur das begierliche, sondern auch das zornmütige Streben verbie-
tet und zudem ausdrücklich die „Absicht der Erwägung“ verbietet, was im Abschnitt 
über das evangelische Gesetz noch eingehender erläutert werden soll (Lösung zu 
II).239

Zehnter Abschnitt: Kurze Erklärung der Gebote zur Unterweisung der Einfachen
Dass der Gesetzestraktat im Anschluss an die ausführliche Auslegung des Dekalogs 
noch eine Kurzfassung zur Unterweisung der einfachen Gläubigen präsentiert, spie-

236 Vgl. Ueding/Steinbrink, Grundriss der Rhetorik, 290  f.
237 S. o. S. 2289.
238 Vgl. Summa Halensis II–II Nr. 352 (ed. Bd. III, 359a–b).
239 Vgl. ebd., III Nr. 409 (ed. Bd. IV/2, 596b–597a; in dieser Ausgabe S. 1038–1041).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2387

gelt die pastoralen Bemühungen dieser Zeit – wie des Spätmittelalters insgesamt – 
wider und entsprach zugleich den generellen Bestrebungen nach einer Normierung 
und Disziplinierung des Kirchenvolks im Zusammenhang mit der Einführung der 
Pflichtbeichte durch das Vierte Laterankonzil.240 Der Vergleich mit den vorange-
gangenen Ausführungen lässt erkennen, dass die Autoren der Summa Halensis ein 
Gespür für die jeweils unterschiedlichen Anforderungen an theologische Sprech- und 
Argumentationsweisen hatten. Die diffizile Methode der scholastischen Fragetechnik 
mit der eingehenden Erörterung von Pro- und Contra-Argumenten wird hier zuguns-
ten einer prägnanten Auslegung der einzelnen Gebote aufgegeben.

I. Was ist ein Gebot und wie ist seine Aufteilung? [Nr. 395]
Am Anfang erfolgt eine Begriffsklärung, indem das Gebot als der Befehl eines Höher-
gestellten verstanden wird, dem Gehorsam zu leisten ist  – die Summa Halensis 
kontextualisiert den Dekalog somit durch den Bezug auf die hierarchische Struktur 
der mittelalterlichen Gesellschaft, für die Befehl und Gehorsam vor allem im Stän-
desystem, aber auch im Ordenswesen grundlegend waren. In einem zweiten Schritt 
wird dann der Unterschied zwischen bejahenden und verneinenden Geboten aufge-
zeigt, bevor unterschiedliche Dimensionen der Gesetzesordnung(en) angesprochen 
werden, die im Folgenden noch genauer erläutert werden.

II. Die Unterteilung der Vorschriften des Naturgesetzes [Nr. 396]
Hinsichtlich des Naturgesetzes wird zum einen zwischen natürlichen Gegebenhei-
ten – wie dem Grundsatz der Selbst- und Arterhaltung mittels Ernährung und Fort-
pflanzung – sowie angeborenen Vorschriften der Vernunft unterschieden, wobei letz-
tere noch einmal nach ihrer Hinordnung auf Gott einerseits und auf den Nächsten 
andererseits differenziert werden; zum anderen wird zwischen den heilsgeschichtli-
chen Epochen vor und nach dem Sündenfall unterschieden und letztere noch einmal 
in eine Zeit vor und nach der Vermehrung der Natur eingeteilt.

III. Die Unterteilung der Vorschriften des geschriebenen Gesetzes [Nr. 397]
Das geschriebene Gesetz wird hinsichtlich seiner disziplinarischen Funktion als eine 
Aufstellung von Geboten verstanden, mit denen der Mensch auf die Probe gestellt 
wird, ob er nicht nur in nützlichen und ehrenhaften Dingen, sondern auch in den 
unbestimmten Gott gehorsam ist.

240 Vgl. COD 23, 245 (Kanon 21); Liber Extra, 5.38.12 (ed. Friedberg, Bd. II, 887  f); Browe, Die Pflicht-
kommunikation im Mittelalter, 114  ff; Ohst, Pflichtbeichte, 32  ff; Foreville, Lateran I–IV, 357  f; Duggan, 
Conciliar Law, 348; Goering, The Internal Forum and the Literature of Penance and Confession, 381.



2388   Kommentar [Nr. 398–404]

IV. Die Unterscheidung der Vorschriften des Naturgesetzes und des geschriebenen 
Gesetzes [Nr. 398]
Die Differenz zwischen den Geboten des Naturgesetzes und denen des geschriebenen 
Gesetzes wird zunächst auf die jeweilige Motivation, sie zu erfüllen, fokussiert, inso-
fern bei den Geboten des Naturgesetzes der natürliche Eigennutzen im Vordergrund 
steht, während die Gebote des geschriebenen Gesetzes die Ausrichtung des Menschen 
auf Gott intendieren und ihn deshalb dazu verpflichten, sie aus Liebe zu erfüllen. Eine 
zweite Differenz ergibt sich aus der jeweiligen Zielbestimmung, da die Gebote des 
geschriebenen Gesetzes auf das ewige Leben abzielen, während das Naturgesetz zu 
‚politischen Tugenden‘, d.  h. zu den Kardinaltugenden, befähigen soll, die ihrerseits 
wiederum auf die theologischen Tugenden vorbereiten. Die komplexe Systematik der 
scholastischen Gnadenlehre mit ihrer Verhältnisbestimmung von erworbenen und 
eingegossenen Tugenden241 wird hier in stark vereinfachter Form auf eine Abfolge 
von Kardinaltugenden und theologischen Tugenden reduziert. In Anknüpfung an 
Wilhelm von Auxerre, der seinerseits die Spannung zwischen den unterschiedlichen 
Auffassungen Abaelards und des Lombarden auszugleichen suchte,242 wird so den 
Kardinaltugenden eine theologische Relevanz zugeschrieben.

V. Die Unterteilung der Vorschriften des mosaischen Gesetzes [Nr. 399]
Die Dreiteilung des mosaischen Gesetzes in Sittengebote, Rechtssatzungen und Kult-
vorschriften wird damit begründet, dass die Kultvorschriften auf die Zukunft hindeu-
ten, während die Sittengebote wie auch die Rechtssatzungen vorschreiben, was getan 
bzw. unterlassen werden muss; dabei sind die Rechtssatzungen auf bestimmte Fälle 
und Zeiten bezogen, die Sittengebote hingegen gelten immer.

VI. Der Titel des Dekalogs [Nr. 400]                  
Der heilsgeschichtliche Prolog der Zehn Gebote wird nicht – wie sonst zumeist in der 
christlichen Rezeptionsgeschichte  – einfach ausgeblendet, sondern trinitätstheolo-
gisch ausgelegt, indem eine dreifache Wirkung des Dekalogs aufgewiesen wird: (1) 
die Macht Gottes, den Menschen aus der Sünde herauszuführen, (2) ihn zur Wahrheit 
und zur Freiheit der Gnade hinzuführen ebenso wie (3) zum Streben nach Güte.

VII. Das erste Gebot [Nr. 401]
Im Zusammenhang mit dem Verbot der Götzenverehrung wird die Bedeutung der 
Bilder in der christlichen Frömmigkeit thematisiert und dabei im Anschluss an Johan-
nes von Damaskus zwischen einer Anbetung der Bilder, die Sünde ist und von Häreti-
kern praktiziert wird, und der vergegenwärtigenden Erinnerung an die jeweils Abge-

241 Vgl. Porter, Tugend, 188.
242 Vgl. Wilhelm von Auxerre, Summa aurea III, tr. 18–19 (SpicBon 18a, 368–388).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2389

bildeten  – Heilige oder die Gottesmutter  – als Glaubensexempel unterschieden.243 
Darüber hinaus wird eine scharfe Abgrenzung des Christentums zum Islam und zum 
Judentum vollzogen, indem die muslimische Verehrung Mohammeds ebenso wie die 
jüdische Erwartung eines künftigen Messias als Götzenverehrung verurteilt wird. Dass 
dieser Aspekt in der ausführlichen Disputation zu diesem Gebot fehlt, zeigt, dass die 
Autoren der Summa Halensis die Abgrenzung zu den Muslimen und den Juden in 
der Alltagswelt der einfachen Christen für besonders wichtig erachteten,244 während 
sie dem in der Perspektive theologischer Wissenschaft keine besondere Bedeutung 
beimaßen. Im Unterschied zur Disputation wird zudem auch auf die Strafandrohung 
sowie Verheißung, die mit dem ersten Gebot verbunden sind, näher eingegangen, 
indem dargelegt wird, dass die Drohung, die nachfolgenden Generationen zu bestra-
fen, nicht Unschuldige trifft, sondern diejenigen, die das schuldhafte Vergehen der 
Väter nacheifern; ebenso – und quantitativ in viel größerem Maße – gilt denen, die 
den Geboten Gottes folgen, seine Verheißung.

VIII. Das zweite Gebot [Nr. 402]
Der Hauptakzent liegt auch hier auf dem Aspekt des Schwörens, dessen Bedeutung 
für die mittelalterliche Gesellschaft damit Rechnung getragen wird. Im Vergleich mit 
der ausführlichen Auslegung des zweiten Gebotes in der Disputation, bei der sehr viel 
stärker die systematischen Zusammenhänge analysiert wurden,245 konzentriert sich 
diese kurze Erklärung auf konkrete Beispiele für unterschiedliche Formen des Eides, 
um so zu verdeutlichen, in welchen Fällen es erlaubt ist, zu schwören, und was es 
genau heißt, hierbei Gottes Namen zu missbrauchen.

IX. Das dritte Gebot [Nr. 403]
Die kurze Erklärung bietet eine prägnante Zusammenfassung der Ausführungen der 
Disputation, insofern zum einen erläutert wird, dass es sich bei dem dritten Gebot 
sowohl um eine Kultvorschrift als auch ein Sittengebot handelt, und zum anderen die 
Bedeutung und praktische Umsetzung dieses Gebotes aufgezeigt werden.

X. Das vierte Gebot [Nr. 404]
Die relativ kurze Erklärung befasst sich mit der Ehrerbietung, die den leiblichen Eltern 
ebenso wie kirchlichen Vorgesetzten und weltlicher Obrigkeit geschuldet ist. Die spe-

243 Vgl. Summa Halensis III Nr. 303 (ed. Bd. IV/2, 457a–458b; in dieser Ausgabe S. 538–541).
244 Das Vierte Laterankonzil ging in den Bemühungen einer solchen Abgrenzung im Alltagsleben so 
weit, zu fordern, dass sich Juden und Muslime „in jeder christlichen Provinz und zu aller Zeit durch 
die Art ihrer Kleidung in der Öffentlichkeit von den anderen Völkern unterscheiden“ müssten (COD 23, 
266 [Kanon 68]; Liber Extra, 5.6.15 [ed. Friedberg, Bd. II, 776  f]).
245 Vgl. Summa Halensis III Nr. 308–325 (ed. Bd. IV/2, 465a–490b; in dieser Ausgabe S. 564–653).



2390   Kommentar [Nr. 405–412]

ziellen Darlegungen der Disputation zu möglichen Problemen, die sich für Ordens-
angehörige aus dem Gebot des Gehorsams gegenüber den Eltern ergeben konnten,246 
bleiben hier unbeachtet, weil sie für die Laien irrelevant waren.

XI. Das fünfte Gebot [Nr. 405]
Dieser Abschnitt ist ein besonders eindrucksvolles Beispiel dafür, wie es der Summa 
Halensis gelingt, in der kurzen Erklärung die diffizilen Erörterungen der Disputation 
so zusammenzufassen, dass die Hauptaspekte und -argumente zur Geltung kommen: 
Zum einen wird deutlich, dass nicht nur Mord im eigentlichen Sinn verboten ist, 
sondern auch unterlassene Hilfeleistung sowie Hassgefühle gegenüber dem Mitmen-
schen und dessen herabsetzende oder böswillige Missachtung; zum anderen wird 
zwischen der gerechten und ungerechten Tötung eines Menschen einerseits und den 
drei Formen der unbeabsichtigten, aus Notwehr resultierenden sowie willentlichen 
Tötung andererseits unterschieden.

XII. Das sechste Gebot [Nr. 406]
Zunächst werden die verschiedenen Arten unerlaubten Geschlechtsverkehrs kurz 
erläutert, bevor dann dem ehelichen Geschlechtsverkehr besondere Beachtung 
geschenkt wird, dessen primärer Zweck die Zeugung von Nachwuchs ist und der auch 
in bestimmten Grenzen der sexuellen Lustbefriedigung dienen darf.

XIII. Das siebte Gebot [Nr. 407]            
Die kurze Erklärung beschränkt sich darauf, fünf Handlungsweisen anzugeben, die 
gegen das Verbot, fremden Besitz wegzunehmen, verstoßen. Das Zinsverbot, auf das 
die Disputation näher eingegangen war,247 wird hier nur erwähnt, was sich dadurch 
erklärt, dass diejenigen, die Geld verleihen und dabei Zinsen nehmen konnten, nicht 
die Adressaten dieser kurzen Erklärung waren.

XIV. Das achte Gebot [Nr. 408]
Augustins Unterscheidung der drei Arten einer scherzhaften, pflichtgemäßen und 
schädlichen Lüge wird referiert und explizit jede Art von Lüge für verboten erklärt, 
ohne hier zu differenzieren, wie es in der Disputation geschah, indem nur die Scha-
denlüge als Todsünde und demgegenüber die pflichtgemäße und die schädliche Lüge 
als lässliche Sünden bestimmt wurden.248 Auffällig ist zudem, dass der Meineid im 
Unterschied zur Disputation gar nicht erwähnt wird.

246 Vgl. ebd., Nr. 347–349 (ed. Bd. IV/2, 515a–518b; in dieser Ausgabe S. 740–751).
247 Vgl. ebd., Nr. 379–380 (ed. Bd. IV/2, 564a–567b; in dieser Ausgabe S. 920–929).
248 Vgl. ebd., Nr. 389–390 (ed. Bd. IV/2, 575a–582b; in dieser Ausgabe S. 958–987).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2391

XV. Das neunte und zehnte Gebot [Nr. 409]
Im Vergleich mit den anderen Abschnitten ist die kurze Erklärung zu den beiden 
letzten Geboten des Dekalogs inhaltlich und sprachlich am schwierigsten, weil hier 
die Terminologie der scholastischen Psychologie verwendet wird, um darzulegen, 
welche Form des Begehrens verboten ist. Dass auch zur näheren Erläuterung gleich 
dreimal auf die entsprechenden Ausführungen der Disputation verwiesen wird, ver-
stärkt den Eindruck, dass es der Summa Halensis in diesem Abschnitt nicht gelingt, 
eine Auslegung zu präsentieren, die für sich verständlich ist und den sprachlichen 
Anforderungen im Blick auf einfache Gläubige gerecht wird.

XVI. Kleine, allgemeine Frage [Nr. 410]
Die kurze Erklärung schließt mit einer allgemeinen Erörterung der Frage, ob alles, 
was im Dekalog geboten bzw. verboten wird, getan bzw. unterlassen werden muss, 
und bedient sich dabei ansatzweise der scholastischen Methode der Quaestio, inso-
fern mögliche Einwände sowie andere Konzepte der ethischen Normierung berück-
sichtigt werden, die in der homiletischen Praxis und der Volkskultur eine Rolle 
spielten. Dazu gehören vor allem die Lehre von den sieben Hauptlastern sowie die 
Unterscheidung zwischen theologischen und Kardinaltugenden, die von der Summa 
Halensis herangezogen werden, um einerseits Verbindungen zum Dekalog aufzuzei-
gen und andererseits dessen Spezifikum herauszustellen, das darin besteht, dass 
die menschlichen Handlungen auf Gott und den Nächsten hingeordnet sind. Dass 
in diesem Zusammenhang ausdrücklich der Verdienstcharakter solcher Handlungen 
zur Sprache kommt (zu 2), steht im Einklang mit den grundsätzlichen Überlegungen, 
die in der Disputation in Bezug auf das ewige Gesetz wie auch die Rechtfertigung 
durch das mosaische Gesetz angestellt wurden,249 und entspricht damit auch der 
Bedeutung des Verdienstgedankens in der mittelalterlichen Theologie und Frömmig-
keitspraxis.250

Zweite Abteilung: Die Rechtssatzungen

In der Auslegung der alttestamentlichen Rechtssatzungen, die qualitativ wie quanti-
tativ eine Besonderheit der ‚Summa Halensis‘ darstellt, werden grundlegende juristi-
sche und ethische Fragen behandelt.251 Zwar wird betont, dass die Rechtssatzungen 
im Unterschied zu den Sittengeboten auf bestimmte Einzelfälle und auch auf einen 

249 Vgl. ebd., Nr. 226 zu III 2; 275 (ed. Bd. IV/2, 318b–319b.411a–b; in dieser Ausgabe S. 48–51.378–381).
250 Vgl. Auer, Die Entwicklung der Gnadenlehre in der Hochscholastik, Bd.  2, 58  ff; Schenk, Ver-
dienst, 1501  ff; Angenendt, Geschichte der Religiosität im Mittelalter, 577  ff.
251 Vgl. Pesch, Kommentar zu Thomas von Aquin: Das Gesetz, 500  f.



2392   Kommentar [Nr. 405–412]

bestimmten Zeitpunkt bezogen sind,252 aber damit ist ihre Weitergeltung im Neuen 
Bund nicht grundsätzlich in Frage gestellt, sondern hängt davon ab, inwiefern sie 
in ihrer Funktion, vom Bösen abzuhalten und zum Guten anzuleiten, jeweils noch 
als verbindlich anzusehen sind.253 Die altestamentlichen Basistexte, auf die sich die 
Summa Halensis bezieht, sind Lev 19,15–18 sowie Dtn 1,16  f und 16,18–20.

Erste Frage: Die Vorschriften zu den Verhandlungen selbst

Erster Abschnitt: Die Vorschriften zu den Personen, die bei einer Verhandlung 
erforderlich sind

Erste Unterscheidung: Die Vorschriften zu der Person und dem Amt des Richters
Mit der Unterscheidung zwischen der Person und dem Amt des Richters wird ein 
Grundsatz politischer Ethik vertreten, der in Bezug auf die Person und das Amt 
eines Königs schon auf dem 8. Konzil von Toledo im Jahre 653 formuliert wurde.254 
Im Unterschied zur neuzeitlichen Rezeption dieses Grundsatzes im Zuge reformatori-
scher Theologie, die diese Unterscheidung von Person und Amt grundsätzlich, d.  h. 
im Blick auf jeden Menschen vollzog,255 ist es ein Kennzeichen der Scholastik – und 
damit auch der Summa Halensis –, diese Unterscheidung gerade nicht zu verallge-
meinern, sondern die Besonderheit des kirchlichen Amtes gegenüber dem weltlichen 
Amt – sei es eines Richters oder eines weltlichen Herrschers – zu betonen, die darin 
bestehe, dass der kirchliche Amtsträger durch die Weihe einen ‚unzerstörbaren Cha-
rakter‘ erhält, der seiner Person doch etwas Außergewöhnliches verleiht.256 Indem 
nun die Summa Halensis die Unterscheidung von Person und Amt im Blick auf die 
Richter zur Geltung bringt, kann von deren Persönlichkeit abgesehen und zugleich 
ihr spezifisches Amt in das umfassende Ordnungsgefüge integriert werden. Insge-

252 Vgl. Summa Halensis III Nr. 399 (ed. Bd. IV/2, 589a; in dieser Ausgabe S. 1006–1009).
253 Wenn Ulrich Kühn behauptet hat, die Summa Halensis „befragt die Judizialgebote nicht wie Tho-
mas unter dem Gesichtspunkt ihrer Sinnhaftigkeit für die damalige Situation des jüdischen Volkes, 
sondern unter dem Gesichtspunkt ihrer normativen Bedeutung für die Gegenwart“ (Kühn, Via carita-
tis, 187), so entspricht das in dieser Form weder der Intention noch dem Duktus des Gesetzestraktates 
der Summa Halensis. Gleiches gilt für die Behauptung, die Summa Halensis habe die fortdauernde 
Geltung dieser Gebote allein damit begründet, „daß sie im Alten Testament stehen und deshalb ein-
zuhalten sind“, während dieser „Weg der Summa fratris Alexandri als ein gefährlich-gesetzlicher von 
Thomas bewußt verlassen worden“ sei (ebd., 189). Demgegenüber ist zu betonen, dass die Summa 
Halensis die Verbindlichkeit alttestamentlicher Rechtssatzungen allein an ihrer Funktion, zum Guten 
anzuleiten, festgemacht und sie somit auf ihre ethische Relevanz hin befragt hat.
254 Vgl. Concilium Toletanum octavum (ed. Vives, 291; PL 84, 431A); Kantorowicz, The King’s Two 
Bodies, 150 Anm. 182.
255 Vgl. Ebeling, Evangelische Evangelienauslegung, 433  f.
256 Vgl. Bradshaw, Priester/Priestertum III/1. Geschichtlich, 418; Sattler, Charakter, 1009  ff; Ange-
nendt, Geschichte der Religiosität im Mittelalter, 447  ff.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2393

samt liefert die Summa Halensis hier eine grundlegende Erörterung der spezifischen 
Aufgaben des Richteramtes, die auf entsprechenden Bestimmungen des Kirchen-
rechts und die diesbezüglichen Konstitutionen des Vierten Laterankonzils aufbaut,257 
jedoch in ihrer moraltheologischen Systematik weit darüber hinausgeht.

Erstes Glied: Die Person des Richters

Kapitel 1: Kann ein Mensch der Richter eines Menschen sein? [Nr. 411]
Im Blick auf grundsätzliche Einwände, die vom Neuen Testament her gegenüber der 
Berechtigung, über andere Menschen richten zu dürfen, erhoben werden (1–4), unter-
scheidet die Summa Halensis zwischen leichtfertigen Urteilen und solchen, die nach 
dem Gesetz Gottes geordnet sind, um so die prinzipielle Befugnis des Menschen zur 
Rechtsprechung zu begründen (Lösung). Hinsichtlich des Urteils, das der Ordnung 
des Gesetzes Gottes entspricht, wird noch einmal zwischen einem Urteil der Entschei-
dung und einem Urteil der Tadelung unterschieden, wobei ersteres auf die Dinge, 
die offensichtlich und gesichert sind, beschränkt wird, während letzteres den Vorge-
setzten zugestanden wird, wenn Angeklagte überführt und geständig sind. Bei den 
leichtfertigen Urteilen, die grundsätzlich untersagt sind, wird zum einen in Bezug 
auf den Urteilenden zwischen Missbrauch, Unwürdigkeit und Unwissenheit und zum 
anderen im Blick auf die beurteilte Sache zwischen der Verurteilung eines zukünfti-
gen Ereignisses, einer Absicht und einer verborgenen Tat unterschieden (ebd.). Von 
einem leichtfertigen Urteil noch einmal abgegrenzt wird ein ungerechtes Urteil, das 
aus einer verkehrten Gesinnung, aufgrund einer verkehrten Ordnung oder eines ver-
kehrten Grundes gefällt wird.

Kapitel 2: Kann ein Rangniedrigerer über einen Ranghöheren richten? [Nr. 412]
Angesichts der Pro- und Contra-Argumente, die aus der biblischen und kirchenrechtli-
chen Tradition angeführt werden, unterscheidet die Summa Halensis zwischen einem 
Richten im eigentlichen Sinne, bei der ein Richter hinsichtlich seiner gesellschaftli-
chen Stellung höher gestellt sein muss als der, über den er richtet, und einem Richten 
im uneigentlichen Sinne, wenn damit ein Zurechtweisen, Tadeln oder Ermahnen 
gemeint ist; während das Zurechtweisen wiederum den Höhergestellten vorbehalten 
sein soll, wird das Tadeln auf Gleichgestellte bezogen und das Ermahnen als Aufgabe 
der Untergebenen gegenüber schlechten Vorgesetzen bestimmt (Lösung). Vor dem 
Hintergrund des Dauerkonfliktes zwischen dem Papst und den weltlichen Herrschern, 
insbesondere dem Kaiser, der im Investiturstreit des 11. Jahrhunderts kulminiert war 
und auch mit dem Wormser Konkordat 1122 nicht endgültig beigelegt werden konnte, 

257 Vgl. COD 23, 251  f.256  f (Konstitutionen 36 u. 48); Liber Extra, 2.28.60  f (ed. Friedberg, Bd. II, 437  f); 
Foreville, Lateran I–IV, 361  f; Duggan, Conciliar Law, 349.



2394   Kommentar [Nr. 413–414]

vielmehr unter Kaiser Friedrich II. seit den 1230er Jahren  – d.  h. im unmittelbaren 
Kontext der Summa Halensis – wieder offen ausbrach,258 wird in der Erörterung des 
ersten Argumentes das Konzept einer zweifachen Ordnung weltlicher und geistlicher 
Macht entfaltet, in der zum einen der König bzw. Kaiser und zum anderen der Papst an 
der Spitze steht (zu a). In der politisch brisanten Frage, wem im Verhältnis weltlicher 
und geistlicher Macht die höhere Stellung zukomme, spricht sich die Summa Halensis 
für die geistliche Macht aus und begründet das mit der Überordnung des Geistes über 
den Körper (ebd.). Damit folgt die Summa Halensis der Linie, die schon Papst Gelasius 
I. (vor 492, ca. 492–496) mit der Begründung der sog. Zweigewaltentheorie vorgegeben 
hatte259 und die auch Papst Innozenz III. für verbindlich erklärte.260 Für die politische 
Ethik nicht unerheblich ist die Feststellung, dass es Untergebenen zwar nicht erlaubt 
ist, ihre Vorgesetzten zu tadeln, wohl aber sich ihnen „demütig zu widersetzen, wenn 
sie sie etwa zu etwas Bösem zwingen sollten“ (zu 2). Einen Beleg dafür, wie die Summa 
Halensis im Blick auf alttestamentliche Erzählungen zwischen besonderen und all-
gemeinen Wahrheiten differenziert, bieten die Ausführungen zur Geschichte Daniels, 
dessen richterliches Handeln zu der Zeit, als er noch Hirte und damit den eigentlichen 
Richtern untergeordnet war, als ein Wunder bezeichnet wird, dem keine Vorbildfunk-
tion für das politische Handeln beigemessen werden dürfe (zu 5).

Kapitel 3: Kann ein schlechter Ranghöherer gerecht über einen Niedrigeren richten? 
[Nr. 413]      
Das gesellschaftliche wie auch moralphilosophische Problem, dass soziale Stellung 
und richterliche Kompetenz auseinanderklaffen können, löst die Summa Halensis 
mit Hilfe der Unterscheidung zwischen dem Amt und der Eignung eines Richters 
sowie der Feststellung, dass beides in ethischer Hinsicht verbunden sein muss, es 
jedoch in gesellschaftlicher Hinsicht für den Untergegebenen „heilsam“ sei, einem 
Richterspruch auch dann zu gehorchen, wenn der Richter ungeeignet ist (Lösung).

Kapitel 4: Welche Bedingungen sind erforderlich, damit jemand geordnet Richter 
sein kann? [Nr. 414]
Nachdem zunächst auf der Grundlage kirchenrechtlicher Bestimmungen Kriterien für 
die ordnungsgemäße Bekleidung des Richteramtes angeführt (a–f) und diese dann 
mit biblischen Beispielen kritisch hinterfragt wurden (1–6), setzt die Problemlösung 

258 S. o. S. 11.
259 Vgl. DH 347.
260 Vgl. Innozenz III., Dekretale ‚Per venerabilem‘ (Liber Extra, 4.17.13 [ed. Friedberg, Bd. II, 714–716]; 
Quellen zur Geschichte des Papsttums und des römischen Katholizismus, Bd. 1, 308–310 [Nr. 597]); 
ders., Dekretale ‚Novit‘ (Liber Extra, 2.1.13 [ed. Friedberg, Bd. II, 242–244]; Quellen zur Geschichte des 
Papsttums und des römischen Katholizismus, Bd. 1, 310  f [Nr. 598]); ders., ‚Sicut universitatis‘ (Quel-
len zur Geschichte des Papsttums und des römischen Katholizismus, Bd. 1, 311 [Nr. 599]).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2395

bei dem grundsätzlichen Hinweis an, dass jeder Richter als Stellvertreter Gottes anzu-
sehen sei und deshalb in dreierlei Hinsicht mit Gott gleichförmig werden müsse: in 
Bezug auf die Autorität der Macht, die Wahrheit im Urteil sowie die Güte der recht-
schaffenen Lebensführung (Lösung). Aufgrund dessen werden Frauen ebenso wie 
Sklaven vom Richteramt ausgeschlossen, insofern ihnen prinzipiell Autorität abge-
sprochen wird; wegen fehlender Eignung zu einem wahren Urteil werden dauer-
haft Taube, Stumme und Zornige ausgeschlossen und vorübergehend auch Jüngere, 
solange sie nicht das nötige Alter haben, um diesem Wahrheitsanspruch gerecht zu 
werden; und wegen ihres Lebenswandels werden Häretiker, Ehrlose und Exkommu-
nizierte als ungeeignet angesehen, sowie Ausländer, deren persönliche Qualifikation 
unbekannt ist, Feinde, von denen angenommen werden könne, dass sie „schlecht“ 
sind, und schließlich auch Verwandte des Prozessführenden oder eines Gegners des 
Angeklagten sowie Personen, die selbst in einer Rechtssache verdächtig sind (ebd.). 
Die Einwände, die zunächst gegenüber den kirchenrechtlichen Bestimmungen mit 
Hilfe biblischer Beispiele vorgetragen wurden, werden dann sukzessive entkräf-
tet, wobei als Grundmuster zu erkennen ist, die einzelnen Exempel theologisch als 
Erweis der göttlichen Gnade zu interpretieren, ihnen aber in rechtlicher Hinsicht 
keinen Vorbildcharakter im Sinne einer nachzuahmenden Gesetzmäßigkeit beizu-
messen, weil sie nicht dem Grundsatz entsprechen, dass allgemeine Gesetze nicht 
den Ausnahmefällen, sondern den Regelfällen angepasst sind (zu 1–3). Der Hinweis 
auf die Rolle Deborahs als Richterin im Alten Testament wird zum einen dadurch rela-
tiviert, dass ihr aus neutestamentlicher Perspektive nur die Funktion eines „Sinnbil-
des“ zugeschrieben wird, die für das Christentum nicht mehr nachahmenswert sei 
(zu 4). Dass die Autoren der Summa Halensis dieser ‚Figur‘ der Deborah noch weitere 
Beachtung schenken, indem sie deren prophetische Gabe anerkennen, ihr aber keine 
Autorität beimessen, lässt sich im Kontext der Entstehungsgeschichte des Gesetzes-
traktates darauf zurückführen, dass das Aufkommen der religiösen Frauenbewegung 
gerade angesichts der Bedeutung, die der Prophetie hierbei zukam,261 eine Klärung 
erforderte, die hier ganz traditionell im Rekurs auf Gen 3,16 erfolgt und zugleich mit 
der Aufforderung verbunden wird, die prophetische Gabe nicht als Auszeichnung 
des weiblichen Geschlechts zu verstehen, sondern auf „die Reinheit des Herzens“ zu 
beziehen (zu 5). Auch wenn sich die Verketzerung der religiösen Frauenbewegung, 
die dann in der Folgezeit voranschritt, in der Summa Halensis noch nicht abzeich-
nete, ließen deren Verfasser doch an der grundsätzlichen Überordnung des Mannes 
über die Frau keinen Zweifel und legitimierten sie von daher eben auch den Anspruch 
der –von Männern geleiteten – Amtskirche, über die Frauen zu richten, die sich mit 
dieser Rolle nicht begnügen wollten.

261 Vgl. Dinzelbacher, Rollenverweigerung, religiöser Aufbruch und mystisches Erleben mittelalter-
licher Frauen, 1–58; Grundmann, Religiöse Bewegungen im Mittelalter, 170  ff; Degler-Spengler, Die 
religiöse Frauenbewegung des Mittelalters, 75–88.



2396   Kommentar [Nr. 415–418]

Kapitel 5: Der Unterschied bei den Richtern [Nr. 415]
Auf der Grundlage einer Unterscheidung zwischen ordnungsgemäßen, willkürlichen, 
d.  h. von streitenden Parteien gewählten, und beauftragten Richtern werden einzelne 
Aspekte erörtert, die Differenzierungen zwischen den Richtern begründen. In allge-
meiner Hinsicht wird zunächst konstatiert, dass sowohl das mosaische als auch das 
evangelische Gesetz vom ewigen Gesetz abgeleitet sind, während unterhalb dessen 
differenziert werden müsse, insofern das bürgerliche Gesetz vom mosaischen Gesetz 
abgeleitet sei, das kanonische Recht hingegen vom evangelischen Gesetz (I). Mit 
dieser systematischen Struktur kann letztlich die Priorität des Kirchenrechts gegen-
über dem Zivilrecht behauptet werden.

In einem ersten Unterabschnitt geht es um die Abgrenzung weltlicher und geist-
licher Richter sowie deren jeweilige Abstufungen in der Hierarchie weltlicher und 
geistlicher Macht (Lösung zu I–II). Dieses hierarchische Prinzip wird dann so aus-
gelegt, dass es auf jeder Stufe jeweils nur einen einzigen Richter geben kann (zu III). 
Anschließend wird die prinzipielle Überordnung der geistlichen Macht über die welt-
liche herausgestellt, insoweit es nicht um irdische Belange geht (zu IV); dabei erfolgt 
eine heilsgeschichtliche Einschränkung dadurch, dass dieser Vorrang geistlicher 
Macht auf den Status des Neuen Testamentes, d.  h. das Christentum beschränkt wird, 
während im Anschluss an das Decretum Gratiani für das Alte Testament – und damit 
implizit auch das Judentum – ein Vorrang der weltlichen Macht aufgrund der mate-
riellen Bestrebungen der Priesterschaft behauptet wird. Den Abschluss dieses Kapi-
tels bildet die Feststellung, dass der Papst als Oberhaupt der Kirche keinem anderen 
Richter untergeben ist als allein Gott (zu V).

Zweites Glied: Das Amt des Richters
In vier Kapiteln wird das Amt des Richters untersucht, wobei die Ausführungen 
jeweils auf einzelne Elemente der Bestimmungen in Dtn 16,18–20 Bezug nehmen und 
das Thema somit in einer theologischen Perspektive beleuchten, die für die Exegese 
des Alten Testamentes in dieser Zeit typisch ist.262

Kapitel 1: Das Amt des Richters gemäß ‚Richter und Lehrer sollst du einsetzen‘

Artikel 1: Kann in demselben Prozess derselbe zugleich Richter, Zeuge und Ähnliches 
sein? [Nr. 416]         
Das strikte Verbot, zugleich die Rolle des Richters und die des Klägers, Verteidigers 
oder Zeugen anzunehmen, wird im Anschluss an die kirchenrechtliche Tradition 
damit begründet, dass ein Richter vermittelnd tätig sein muss und deshalb weder eine 
Partei bevorzugen noch den Verdacht einer Vorverurteilung aufkommen lassen darf 

262 Vgl. Froehlich, Old Testament Interpretation in the Thirteenth Century, 510  ff.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2397

(Lösung). Der Hinweis auf Daniel wird erneut dadurch entkräftet, dass sein Wirken 
auf göttliche Eingebung zurückgeführt wird und deshalb nicht als allgemein gültiger 
Maßstab herangezogen werden kann (zu 1). Gleiches gilt für das göttliche Gericht, das 
im Unterschied zum menschlichen nicht von der Gerechtigkeit abweichen kann und 
die „innere Wahrheit des Geistes“ zu beurteilen vermag (zu 2–3).

Artikel 2: Kann der eine Richter über den Untergebenen des anderen urteilen? 
[Nr. 417]
Zunächst wird in Übereinstimmung mit den zivil- und kirchenrechtlichen Bestim-
mungen festgehalten, dass der Gerichtsort durch den Ort des Verbrechens bestimmt 
wird (Lösung zu I). Anschließend wird für den Sonderfall der Exemten, die nicht dem 
eigentlich zuständigen kirchlichen Vorgesetzten, sondern unmittelbar dem Papst 
unterstehen,263 dargelegt, dass es hierbei auf das jeweilige Vergehen ankommt, inso-
fern solche Vergehen, die nichts mit dem Amt des Exemten zu tun haben, von dem 
Ortsbischof, die anderen hingegen allein vom Papst bestraft werden können (Lösung 
zu II).

Kapitel 2: Das Amt des Richters gemäß dem ‚damit sie im Volk Recht sprechen‘

Artikel 1: Kann ein Richter seinem eigenen Mitwissen nach Recht sprechen? [Nr. 418]
Der lateinische Begriff der ‚conscientia‘, der in diesem Artikel verwendet wird, 
bezeichnet in der philosophisch-theologischen Tradition der Scholastik das mensch-
liche ‚Gewissen‘, kann aber wörtlich auch als ein ‚Mitwissen‘ verstanden werden. 
Beide Bedeutungen sind insofern miteinander verknüpft, als das ‚Mitwissen‘ im 
Sinne des Wissens um die konkrete Tat einerseits und das zugrundeliegende Recht 
andererseits zur Gewissensbildung des Richters beiträgt. Die Summa Halensis ver-
tritt aber auch hier – ebenso wie bereits im Zusammenhang mit den Ausführungen 
zur Todesstrafe264 – die strikte Auffassung, dass ein Richter sich allein am Recht ori-
entieren und nicht seinem eigenen Wissen um die Tat folgen darf, sondern seinem 
Urteil die Aussagen vor Gericht zugrundelegen muss (Lösung). Deshalb wird auch 
zwischen der Wahrheit eines Urteils und der Wahrheit im Sinne eines Sachverhalts 
unterschieden, sodass der Wahrheitsanspruch eines gerechten Urteils – und auch der 
Richter – davon entlastet wird, die Wahrheit im erkenntnistheoretischen Sinne zur 
Geltung zu bringen, und sich darauf beschränkt, den formalen Rechtsgrundsätzen zu 
entsprechen (zu 1). Das unterscheidet auch das Gesetz, nach dem der Mensch richten 
kann, von dem ewigen Gesetz, mit dem Gott „nach der Wahrheit der Sachverhalte, die 
ihm offensteht“, urteilt (zu 3).

263 Vgl. Puza, Exemtion, 165  f.
264 Vgl. Summa Halensis III Nr. 355 (ed. Bd. IV/2, 527a–b; in dieser Ausgabe S. 782–785).



2398   Kommentar [Nr. 419–424]

Artikel 2: Kann ein Richter ohne Kläger Recht sprechen? [Nr. 419]
Die Summa Halensis schließt sich der Auffassung des Decretum Gratiani an, dass 
ein Verbrechen auch ohne Kläger zur Anzeige kommen kann, wenn es offensichtlich 
begangen wurde (Lösung). Das entsprach dem juristischen Grundsatz der Notorietät, 
der vor allem im Zuge der Kirchenreform Papst Gregors VII. eine weitreichende Ausle-
gung und Anwendung erfuhr.265

Artikel 3: Kann ein Richter ohne Überführung verurteilen? [Nr. 420]
Im Anschluss an den vorangegangenen Artikel wird hinsichtlich verborgener Verbre-
chen die Frage aufgeworfen, ob diese überhaupt von einem Richter beurteilt werden 
können; im Blick auf offensichtliche Verbrechen werden wiederum verschiedene 
Fälle unterschieden und wird so aufgezeigt, welche Relevanz die Überführung durch 
Zeugenaussagen einerseits und ein Geständnis andererseits hat (1). Dieser Lösungs-
ansatz wird dann noch durch die Unterscheidung zwischen einem Geständnis mit 
Worten und einem Geständnis durch die Tat ergänzt (Lösung).266

Kapitel 3: Über das Amt des Richters gemäß dem ‚und nicht eine Partei bevorzugen‘

Artikel 1: Kann ein Richter sich bei Gericht zu einer beklagenswerten Person 
herablassen, um sie zu unterstützen? [Nr. 421]             
Der offensichtliche Widerspruch der unterschiedlichen Ansichten, die sich zu dieser 
Frage im Alten Testament finden lassen, wird dadurch gelöst, dass zwischen einem 
Erbarmen, das der Gerechtigkeit entgegensteht, und einem Erbarmen, das die Gerech-
tigkeit wahrt, unterschieden wird (Lösung). Ohne das Verhältnis der beiden christli-
chen Tugenden der Gerechtigkeit und der Barmherzigkeit hier näher zu erörtern, wird 
der Rechtsprechung damit der Raum eröffnet, innerhalb der Grenzen der Gerechtig-
keit barmherzig zu urteilen.

Artikel 2: Darf ein Richter ein Geschenk annehmen? [Nr. 422]
Die Summa Halensis schärft ein, dass ein Richter kein Geld und keine Geschenke 
annehmen darf, und legt zugleich dar, dass den ordnungsgemäßen Richtern nur ihr 
Gehalt zusteht, während beauftragte Richter von den Parteien gemäßigte Aufwands-
entschädigungen verlangen dürfen (Lösungen zu I–II). Richter sind verpflichtet, das 
Geld, das sie zu Unrecht angenommen haben, zurückzuerstatten (Lösung zu III), 
wobei sie es in den Fällen, in denen sie es angenommen haben, um ein ungerech-

265 Vgl. Schmoeckel, „Excessus notorius examinatione non indiget.“, 113  ff.
266 Zur Rolle des Geständnisses in der Rechtsgeschichte der Spätantike und des Mittelalters vgl. 
Schmoeckel, Die Entwicklung der confessio als Beweismittel, 427  ff.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2399

tes oder überhaupt kein Urteil zu fällen, d.  h. Bestechung vorliegt, dem geschädigten 
Prozessbeteiligten auszahlen sollen; im Fall eines gerechten Urteils hängt die Frage 
der Rückerstattung von den Motiven des Geldgebers ab – wollte er damit „Recht und 
Ruhe“ bewahren, so ist ihm das Geld zurückzuerstatten, während es bei beabsichtig-
ter Bestechung den Armen gegeben werden muss (Lösung zu IV).

Kapitel 4: Das Amt des Richters gemäß dem ‚gerecht sollst du das verfolgen, was 
gerecht ist‘ [Nr. 423]
Noch einmal wird die Frage erörtert, inwieweit ein Richter Barmherzigkeit walten 
lassen darf bzw. muss, und damit ein Aspekt vertieft, der in der theologischen Bestim-
mung dessen, was das Amt des Richters ausmacht, ebenso wichtig war wie in der 
Praxis der Rechtsprechung. Die Summa Halensis beantwortet diese Frage nicht mit 
einer systematischen Entfaltung der Relation von Gerechtigkeit und Barmherzigkeit, 
sondern beruft sich auf Augustins Ansicht zur Frage der Toleranz gegenüber Häre-
tikern, wonach zwischen dem Häretiker als Mensch und als Sünder zu unterschei-
den ist, und schlussfolgert daraus, dass eine Bestrafung barmherzig sein kann, wenn 
damit die Ausbreitung der Sünde verhindert wird (Lösung). Dementsprechend wird 
die Forderung der Barmherzigkeit eher auf das Wohl der Menge als das der einzelnen 
Person, d.  h. eines Angeklagten, bezogen (zu 1).

Zweite Unterscheidung: Die Person des Angeklagten

Kapitel 1: Müssen Böse bestraft beziehungsweise verurteilt werden? [Nr. 424]
Die Frage wird zunächst grundsätzlich erörtert und dann insbesondere im Blick auf 
die Zeit der Gnade. Im Anschluss an das Decretum Gratiani und damit in Übereinstim-
mung mit Augustin vertritt die Summa Halensis die Auffassung, dass Böse generell 
getadelt werden müssen, solange dadurch nicht ein Schisma verursacht wird; nicht 
bestraft werden können sie hingegen, wenn ihr Verbrechen von keinem Gesetz ver-
boten wird oder sie nicht überführt werden können (Lösung zu I). Für die Bestrafung 
von Verbrechern ist deshalb prinzipiell dreierlei erforderlich: die Rechtsprechung, die 
Überführung und die Wahrung des Friedens sowie der Einheit der Kirche (zu 1–2.5). 
Das spezifisch theologische Problem, welchen Nutzen ein Tadel angesichts der gött-
lichen Vorherbestimmung haben kann, wird damit beantwortet, dass die Wirkung 
eines Tadels als vorherbestimmt angesehen wird (zu 3), sodass der freie Wille des 
Menschen seine Heilsbedeutung behält (zu 4). Damit bringt die Summa Halensis in 
diesen Zusammenhang eine Auffassung der Prädestinationslehre ein, wie sie für die 
scholastische Soteriologie insgesamt grundlegend war und wofür stets die theologi-
sche Position des jungen Augustin herangezogen wurde, während die konsequente 
Gnaden- und Prädestinationslehre des späten Augustin ausgeblendet bzw. von der 
Summa Halensis an dieser Stelle insofern verkürzt wurde, als sie Augustins Unter-
scheidung zwischen der Sünde, die aus dem freien Willen resultiert, und dem Heil, das 



2400   Kommentar [Nr. 425–433]

allein auf Gottes Gnade beruht, unberücksichtigt lässt.267 Der Einwand, die Christen 
dürften nach dem Neuen Testament grundsätzlich nicht mehr richten, wird dadurch 
entkräftet, dass damit nur ein Richten und Tadeln ausgeschlossen sein soll, das nicht 
von der Liebe, sondern von Hass oder Rachegefühlen bestimmt wird (Lösung zu II).

Kapitel 2: Kann ein abwesender Angeklagter verurteilt werden? [Nr. 425]
Für den Fall, dass ein Angeklagter trotz Vorladung bei einem Gerichtsverfahren abwe-
send ist, kann dieser bei einem absichtlichen Nichterscheinen verurteilt werden, 
während das untersagt ist, wenn es ihm unmöglich ist, zu erscheinen, oder er aus 
einem gerechtfertigten Grund nicht erscheint (Lösung).

Kapitel 3: Muss eine Menschenmenge, die sündigt, bestraft werden? [Nr. 426]
Im Anschluss an Augustins Auffassung, wie dieser sie in seiner Schrift ‚Gegen den 
Manichäer Faustus‘ darlegte,268 wird die Bestrafung einer größeren Anzahl von 
Menschen grundsätzlich befürwortet, wenn damit nicht der Kirchenfrieden gestört, 
d.  h. ein Schisma provoziert wird; in manchen Fällen sei es aber sinnvoller, einige 
wenige aus dieser Menschenmenge zu bestrafen, um damit ein Exempel zu statuie-
ren (Lösung). Im historischen Kontext der Summa Halensis war die Güterabwägung 
zwischen der Bestrafung einer größeren Anzahl an ‚Sündern‘ und der Bewahrung des 
Kirchenfriedens vor allem im Blick auf die Auseinandersetzung mit den Katharern 
von Bedeutung.

Kapitel 4: Müssen solche, die hinsichtlich ihrer Taten unschuldig und unwillentlich 
waren, derentwegen bestraft werden?                                 

Artikel 1: Muss oder darf einer für einen anderen bestraft werden? [Nr. 427]
Im Blick auf die diesbezüglichen Bestimmungen des Decretum Gratiani wird zunächst 
unterschieden, ob eine Bestrafung für das Heil zuträglich ist oder nicht; für den Fall, 
dass sie es nicht ist, darf niemand für einen anderen bestraft werden, während dieses 
im anderen Fall für möglich erklärt und zugleich darauf verwiesen wird, dass dazu 
noch eine differenzierte Erläuterung erfolgen wird (Lösung zu I). Die im ersten Gebot 
ausgesprochene Androhung der Bestrafung nachfolgender Generationen, die in der 
Disputation – im Unterschied zu der Erklärung für die einfachen Gläubigen269 – nicht 
näher erörtert wurde, wird hier nun eingeblendet und so erklärt, dass sie nicht auf 
Unschuldige abzielt, sondern diejenigen, die den Vergehen ihrer Väter nacheifern 

267 Zu Augustins Gnadenlehre vgl. Mühlenberg, Dogma und Lehre im Abendland, 450  ff; Drecoll, 
Gnadenlehre, 488  ff.
268 Vgl. Wurst, Antimanichäische Werke, 312  ff.
269 Vgl. Summa Halensis III Nr. 401 (ed. Bd. IV/2, 591a; in dieser Ausgabe S. 1014  f).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2401

(zu 1). Gleiches gilt für die theologische Rede von der ‚Erbsünde‘, deren Bestrafung 
ebenfalls dadurch begründet wird, dass damit die eigene Sünde bestraft wird (zu 2). 
Bemerkenswert ist der Hinweis auf die „Kinder der Juden, die Christus getötet haben“ 
(zu 3–5), insofern die Summa Halensis auch für sie daran festhält, dass niemand für 
die Sünden anderer bestraft wird, und sich damit deutlich von einem vulgären Antiju-
daismus unterschied, der die Verfolgung der Juden mit dem pauschalen Hinweis auf 
die Schuld ‚der‘ Juden am Tod Jesu Christi begründete. Die Position der Summa Halen-
sis entsprach damit in wesentlichen Punkten der Auffassung Augustins, die wiede-
rum die Haltung von Papst Innozenz III. bestimmte, der auf der einen Seite zwar den 
„Unglaube[n] der Juden“270 konstatierte, sich aber zugleich dagegen aussprach, die 
Juden zu sehr zu bedrücken. Grundsätzlich für möglich erklärt die Summa Halensis 
die Bestrafung für fremde Schuld nur dann, wenn diese Bestrafung durch Gott selbst 
erfolgt und sie zeitlich begrenzt ist und einen Nutzen für den Bestraften hat (ebd.). 
Dieser Nutzen ist aber nicht gleichzusetzen mit dem ‚Heil‘, auf das in der Problemlö-
sung hingewiesen wird und das dann in der Auseinandersetzung mit dem neunten 
Einwand genauer betrachtet wird: Demnach können Strafen, die einen Verlust zur 
Folge haben, ohne Schuld, aber nicht grundlos verhängt werden, wenn das Gemein-
wohl und das „öffentliche Heil“ (publica salus) es erfordern, weil dem der Vorzug 
gebührt gegenüber dem Nutzen und Heil einer einzelnen Person (zu 9). Hingegen 
dürfen Strafen, die auf eine geistliche oder körperliche Züchtigung abzielen, nur dann 
verhängt werden, wenn persönliche Schuld vorliegt. Die Unterscheidung zwischen 
einer Bestrafung mit einem Verlust und einer Züchtigung wird auch noch einmal zur 
Geltung gebracht, um die kritische Rückfrage zu beantworten, warum jemand denn 
nicht auch für die Tatschuld eines anderen bestraft werden kann, wenn dieses doch 
für die Erbsünde geschieht (Lösung zu II 1–2). Der Grundsatz, den die Summa Halen-
sis auch hier vertritt, ist der der Eigenverantwortlichkeit, die bei der Erbsünde aus 
der inneren Übertragung, d.  h. Vererbung der Schuld resultiert, während sie bei einer 
Tatschuld die eigene Beteiligung an der Tat voraussetzt.271

Artikel 2: Müssen Unwissende gerichtet werden? [Nr. 428]
Zur Beantwortung dieser Frage, die in alltäglichen Rechtsverfahren von großer 
Bedeutung sein konnte, wird zwischen drei Arten der Unwissenheit unterschieden: 
Während die einfache Unwissenheit entschuldigt, wenn es keine Pflicht gibt zu 
wissen, verdient die Behauptung eines Irrtums harte Bestrafung; hingegen soll ein 

270 Innozenz III., Bulle ‚Licet perfidia Iudaeorum‘ [1199] (Regesta Pontificum Romanorum, Bd. 1, 79 
[Nr. 834]); vgl. Eckert, Hoch- und Spätmittelalter, 221; Schreckenberg, Die christlichen Adversus-Juda-
eos-Texte (11.–13. Jh.), 400  ff; Grayzel, The Church and the Jews in the XIIIth century, 4  ff.86  ff; Cohen, 
Unter Kreuz und Halbmond, 54  ff.
271 Zum Einfluss des kanonischen Rechts auf die Erörterung dieser Frrage vgl. Deschamps, 
L’influence du droit canonique médiéval sur la formation d’un droit de la responsibilité, 139  ff.



2402   Kommentar [Nr. 425–433]

Mangel an Wissen, wenn eine Eignung oder Pflicht zum Wissen vorliegt, mit Milde 
bestraft werden (Lösung). Unter Bezugnahme auf Ambrosiusʼ Auslegung der neutes-
tamentlichen Erzählung vom Fischzug des Petrus und im Anschluss an den voran-
gegangenen Artikel hebt die Summa Halensis hervor, dass es ein verborgenes und 
ein offenbares Richten Gottes gibt und es allein Aufgabe des menschlichen Gerichtes 
ist, das offenbare Gericht nachzuahmen und die Bösen zu bestrafen (zu 1). Wird aus 
alttestamentlichen Erzählungen von der Verfluchung oder dem Verderben nichtsinn-
licher und vernunftloser Wesen die Schlussfolgerung gezogen, dass auch Unwissende 
grundsätzlich bestraft werden müssten, so hält dem die Summa Halensis entgegen, 
dass diese Wesen aus einem „vernünftigen Grund“ verflucht, entweiht oder zerstört 
wurden, insofern damit die fleischliche Begierde abgetötet, die Sünde gesühnt und 
der Verbrecher gezüchtigt werden sollte (zu 2–5). Das Problem, die im Decretum Gra
tiani referierten Beispiele von den Kindern Datans und Abirams sowie den Kindern 
der Sodomiter, die zusammen mit ihren Eltern umkamen, ohne selbst schuldig zu 
werden, mit dem im vorangegangenen Artikel aufgestellten Grundsatz zu verein-
baren, dass die Bestrafung für eine Tatschuld immer die Beteiligung an dieser Tat 
voraussetzt, wird von der Summa Halensis durch den Verweis auf die göttliche Vor-
sehung gelöst, die es diesen Kindern erspart habe, die Verbrechen der Väter nachzu-
ahmen (zu 6–7). Eine weitergehende Differenzierung zwischen verschiedenen Formen 
der Unwissenheit erfolgt dadurch, dass zwischen der Unwissenheit in Bezug auf das 
Naturgesetz, das göttliche Gesetz, wie es im mosaischen und im evangelischen Gesetz 
vorliegt, sowie das Kirchen- und das Zivilrecht unterschieden wird (zu a). Die Unwis-
senheit hinsichtlich des Naturgesetzes wird für unentschuldbar erklärt, weil dieses 
von jedem erkannt werden kann, der sich seines Verstandes bedient; ebenso unent-
schuldbar ist die Unwissenheit in Bezug auf das göttliche Gesetz, insofern es um Dinge 
geht, die heilsrelevant sind, wie die Zehn Gebote und die Glaubensartikel, um die 
jeder wissen muss, während ansonsten die einfachen Laien als entschuldigt angese-
hen werden, nicht jedoch die Prälaten und Priester, in deren Verantwortung es liegt, 
über den Glauben und die Hoffnung Rechenschaft abzulegen. Was schließlich das 
Kirchen- und Zivilrecht anbetrifft, so wird auch hier die Unwissenheit der Laien als 
entschuldigt, die der Richter hingegen als unentschuldbar angesehen (ebd.). Weitere 
Präzisierungen der ethischen sowie rechtlichen Beurteilung der Unwissenheit erfol-
gen sodann im Blick auf Vergehen, die aus Fahrlässigkeit begangen werden – hier 
spricht sich die Summa Halensis dafür aus, dass solche Taten grundsätzlich bestraft 
werden müssen, wenngleich die Unwissenheit sich strafmildernd auswirken kann 
(zu  b)  – sowie in Bezug auf Kinder und Heranwachsende, Wahnsinnige und Men-
schen, die getäuscht werden (zu e).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2403

Artikel 3: Müssen solche, die dazu gezwungen werden, für das bestraft werden, was 
sie gezwungen tun? [Nr. 429]
Mit der Unterscheidung zwischen Handlungen, die gänzlich, teilweise oder gar nicht 
in der Macht des Menschen stehen, einerseits sowie zwischen absolutem und beding-
tem Zwang andererseits wird begründet, in welchem Fall eine strafwürdige Schuld 
vorliegt (Lösung zu 1).

Artikel 4: Muss ein Richter Angeklagte, die sich gegen ihn vergehen, bestrafen? 
[Nr. 430]
Die Summa Halensis vertritt ohne Einschränkung den Grundsatz, dass ein Richter 
nicht selbst erlittenes Unrecht bestrafen darf (Lösung).

Dritte Unterscheidung: Die Person des Anklägers

Kapitel 1: Ist jemand dazu verpflichtet anzuklagen? [Nr. 431]
In scharfer Abgrenzung zu jeder Form von Verleumdung und Rechtsverdrehung 
betrachtet es die Summa Halensis im Anschluss an Augustin als ein Charakteristikum 
christlicher Liebe, das Verbrechen eines Mitmenschen zur Anzeige zu bringen, wenn 
dieser nicht im persönlichen Gespräch, sondern nur in einer öffentlichen Gerichtsver-
handlung für seine Tat getadelt werden kann (Lösung).272

Kapitel 2: Können Untergebene ihre Vorgesetzten anklagen? [Nr. 432]
Während es bösartigen und verbrecherischen Untergebenen untersagt wird, ihre 
Vorgegebenen anzuklagen, wird das ‚guten‘ Untergegebenen konzediert; die verfah-
renstechnische Frage, wie denn festgestellt wird, ob es sich um bösartige oder gute 
Untergebene handelt, wird dann im fünften Kapitel beantwortet.273 Grundsätzlich 
untersagt werden Anzeigen von Unbekannten (Lösung).

Kapitel 3: Können Böse Ankläger sein? [Nr. 433]
Ging es im vorangegangenen Kapitel um die Frage, inwieweit ein Untergebener 
seinen Vorgesetzten anklagen kann, so befasst sich dieses Kapitel nicht mit gesell-
schaftlichen Standesunterschieden, sondern unterschiedlichen moralischen Quali-
täten, indem im Anschluss an das Decretum Gratiani der Grundsatz vertreten wird, 
dass ein Ankläger dem Angeklagten hinsichtlich seiner Glaubwürdigkeit mindestens 
ebenbürtig und im Blick auf seine Lebensführung überlegen sein muss (Lösung). Weil 

272 Zu den rechtshistorischen Aspekten der Unterscheidung zwischen einer Anklage und einer De-
nunziation vgl. Mausen, Accusation et dénonciation, 411  ff.
273 Vgl. Summa Halensis III Nr. 435 (ed. Bd. IV/2, 635a–636b; in dieser Ausgabe S. 1180–1183).



2404   Kommentar [Nr. 434–439]

aber Heiden, Häretiker und Juden den Christen in ihrer Glaubwürdigkeit nicht eben-
bürtig seien, dürften sie sie auch nicht anklagen.

Kapitel 4: Können alle Guten, wie zum Beispiel Mönche, Ankläger sein? [Nr. 434]
Angesichts der divergierenden Bestimmungen, die sich im Kirchenrecht und in 
Konzilsbeschlüssen wie dem Chalcedonense finden, sprechen sich die Autoren der 
Summa Halensis dafür aus, dass Mönche – wie sie selbst es waren – Ankläger sein 
dürfen, wenn sie nicht unbesonnen, sondern aus Liebe und um des Heiles willen 
Anklage erheben dürfen (Lösung).

Kapitel 5: Welche Bedingungen sind dafür erforderlich, dass jemand rechtmäßiger 
Ankläger ist? [Nr. 435]                 
Im Unterschied zum sonstigen methodischen Vorgehen, eine Problemstellung auf der 
Grundlage von Pro- und Contra-Argumenten zu erörtern, werden in diesem Kapitel 
Kriterien aufgestellt, aufgrund derer bestimmte Personenkreise nicht als Ankläger 
fungieren können. Dazu zählen Frauen und Kinder, deren Unterscheidungskraft als 
mangelhaft angesehen wird, ebenso wie Freunde, Verwandte, Feinde und Knechte 
eines Angeklagten wegen ihrer jeweiligen Voreingenommenheit oder möglichen 
Bestechung. Wegen möglicher Falschaussage werden zudem Ungläubige und Ver-
leumder ausgeschlossen und wegen ihres Lebenswandels infame Personen, Ver-
schwörer und Exkommunizierte, wobei ausdrücklich hinzugefügt wird, dass die 
Exkommunikation anders als der Kirchenbann nicht aus der Gemeinschaft der Kirche 
ausschließe.274

Kapitel 6: Wann und nach welcher Ordnung muss jemand einen anderen anklagen? 
[Nr. 436]
Der erste Teil dieser allgemein gehaltenen Ausgangsfrage wird zunächst präzisiert, 
indem danach gefragt wird, „ob jemand einen anderen wegen eines Verbrechens, das 
nur er weiß und er nicht durch Zeugen zu beweisen vermag, anklagen kann“. Diese 
Frage wird dann im Anschluss an das Decretum Gratiani so beantwortet, dass keine 
Anklageerhebung in einem öffentlichen Gerichtsverfahren, sondern nur eine Zurecht-
weisung im persönlichen Gespräch gestattet ist, solange das Vergehen nicht bewie-
sen werden kann; das entspreche auch Augustins Grundsatz, dass ein Vergehen, das 
im Verborgenen begangen wird, auch nur im Privaten und nicht in der Öffentlichkeit 
angesprochen werden solle (Lösung). Für die Beantwortung der zweiten Teilfrage 
nach der Ordnung, nach der die Anklageerhebung erfolgen soll, wird auf die Unter-
suchung über das Gesetz des Evangeliums verwiesen, ohne dass sich ein solcher 
Abschnitt dort finden ließe.

274 Vgl. Zapp, Bann, 1416  f; ders. Exkommunikation, 170.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2405

Vierte Unterscheidung: Die Person des Zeugen

Kapitel 1: Ist jeder dazu verpflichtet, eine Zeugenaussage zu machen? [Nr. 437]
Auf der Grundlage einer vierfachen Unterscheidung zwischen verschiedenen Funk-
tionen einer Zeugenaussage wird konstatiert, dass jeder dazu verpflichtet ist, die 
Wahrheit mit einer Zeugenaussage zu bekennen, wenn ansonsten ein Unschuldiger 
verurteilt würde oder Schuld nicht korrigiert werden könnte (Lösung). Im Falle einer 
drohenden Verurteilung eines Angeklagten zur Todesstrafe ist es Klerikern verbo-
ten, eine Zeugenaussage zu tätigen, so wie es ihnen auch untersagt ist, Anklage zu 
erheben; hingegen sind sie zu einer Zeugenaussage verpflichtet, wenn es um materi-
ellen Besitz geht (ebd.)

Kapitel 2: Die Anzahl der Zeugen [Nr. 438]
Während ein einziger Zeuge für nicht ausreichend erklärt wird (Antwort zu I), reichen 
grundsätzlich zwei oder drei Zeugen aus, wobei im Anschluss an das Decretum Gra-
tiani hochgestellten Klerikern der Amtskirche besondere Privilegien zugesprochen 
werden und deshalb in Prozessen, die gegen sie geführt werden, eine größere Anzahl 
von Zeugen erforderlich ist (Lösung zu II).

Kapitel 3: Die Eignung der Zeugen [Nr. 439]
Sehr ausführlich geht die Summa Halensis auf die Frage der Eignung von Zeugen 
ein und befasst sich so mit einem Problem, das in der alltäglichen Rechtspraxis eine 
bedeutende Rolle spielte. Die entsprechenden Bestimmungen des Decretum Grati-
ani werden zunächst referiert, wobei an erster Stelle auf einen Beschluss des vierten 
Konzils von Toledo im Jahr 633 verwiesen wird, wonach Juden, die zum Christentum 
konvertiert sind, nicht als Zeugen zugelassen werden dürften, weil ihr menschliches 
Zeugnis ebenso wie ihr Glaube an Christus noch angezweifelt werden müsse – was im 
historischen Kontext des Konzils von Toledo mit der Problematik der Zwangstaufen 
von Juden zusammenhing,275 während in der kirchenrechtlichen und theologischen 
Rezeption dieses Konzilsbeschlusses darüber hinaus ein grundsätzlicher Antijuda-
ismus zur Geltung kam. Nach dem Referat der kirchenrechtlichen Bestimmungen 
des Decretum Gratiani werden fünf Kriterien für die Eignung von Zeugen erörtert, 
von denen vier auch schon im Blick auf die Eignung zum Ankläger zugrunde gelegt 
wurden: der Charakter, das Wesen, d.  h. Alter und Geschlecht des Zeuge, seine wirt-
schaftlichen Verhältnisse, seine geistige Gesundheit und Unvoreingenommenheit.276 
Hinzu kommt als fünfter Aspekt der „Stand“ des Zeugen, womit aus der Perspektive 

275 Vgl. Orlandis/Ramos-Lissón: Die Synoden auf der Iberischen Halbinsel bis zum Einbruch des 
Islam, 164  ff; Scheller, Die Bettelorden und die Juden, 99.
276 Vgl. Summa Halensis III Nr. 435 (ed. Bd. IV/2, 635a–636b; in dieser Ausgabe S. 1180–1183).



2406   Kommentar [Nr. 440–443]

der Theologen, die diesen Gesetzestraktat verfasst haben, nicht die gesellschaftliche 
Stellung des Zeugen gemeint ist, sondern seine Zugehörigkeit zum Klerus oder zu den 
Laien, deren prinzipielle Abgrenzung eben nicht nur von sakramentaler, sondern 
auch von gesellschaftlicher und juristischer Bedeutung war. Weil die Autoren der 
Summa Halensis hier eine „Rivalität“ der Laien gegenüber dem Klerus – nicht aber 
umgekehrt! – meinen feststellen zu müssen, halten sie den Ausschluss von Zeugen 
aus dem Laienstand bei Prozessen gegen Kleriker für angebracht (Antwort). Noch 
einmal eingeschärft wird zudem der Grundsatz, dass nicht eine Person mehrere 
Funktionen vor Gericht wahrnehmen und somit nicht zugleich Richter, Kläger und 
Zeuge sein kann. In der eingehenden Auseinandersetzung mit den Pro- und Contra-
Argumenten werden sodann einzelne Ausnahmen von diesen Regeln begründet: bei 
Knechten, die im Falle von Ehebruch, Steuerbetrug und Majestätsbeleidigung als 
Zeugen fungieren dürfen (zu 1); in Bezug auf Frauen, die bei Prozessen als Zeugen 
auftreten dürfen, wenn es um Geld- oder Eheangelegenheiten bzw. in Strafprozessen 
um ihre eigene Person oder ihre Familie geht (zu 2); bei Jugendlichen ab 14 Jahren 
(zu 3); bei Armen, wenn deren Armut nicht aus Not resultiert, sondern aus Überzeu-
gung gewählt wurde – wie bei den Bettelorden, zu deren Angehörigen die Autoren der 
Summa Halensis selbst gehörten – (zu 4); bei Familienangehörigen in Testaments- 
und Erbangelegenheiten sowie in ihrer Funktion als Trauzeugen (zu 5); hinsichtlich 
Laien, wenn es nur um Zivilsachen, nicht aber einen Strafprozess geht (zu 6); und 
schließlich auch in Bezug auf den Grundsatz, dass niemand in eigener Rechtssache 
Zeuge sein kann, insofern davon die Zeugenaussage von Klerikern für ihre Kirche aus-
genommen wird, weil es dabei nicht um das Eigeninteresse, sondern die Kirche gehe 
und damit um „eine Sache Christi und der Armen“, mit der sich nicht allein die Kir-
chenjuristen zu befassen hätten (zu 7).

Kapitel 4: Ist es erlaubt, sein Zeugnis zu verkaufen? [Nr. 440]            
Mit einer klaren Abgrenzung zu Auslagen, die für einen Zeugen entstehen und deren 
Erstattung erlaubt ist, wird die Annahme von Bestechungsgeldern uneingeschränkt 
für verboten erklärt.

Fünfte Unterscheidung: Die Anwälte

Kapitel 1: Ist der Anwalt dazu verpflichtet, einem Bedürftigen eine gerechte 
Verteidigung vor Gericht zu verschaffen, und der Rechtsgelehrte dazu, ihm einen 
gerechten Rat zu geben? [Nr. 441]
Die Verpflichtung von Rechtsanwälten und Juristen zur kostenlosen Verteidigung 
bzw. Beratung Bedürftiger wird aus dem Grundsatz der Nächstenliebe abgeleitet.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2407

Kapitel 2: Dürfen Offiziale, Beisitzer und Anwälte für ihre Rechtsberatung und 
Verteidigung Geld nehmen? [Nr. 442]
Es ist für die ethischen Prinzipien der Summa Halensis bezeichnend, dass erst nach der 
Klärung der Frage, wie mit Bedürftigen umzugehen ist, erörtert wird, ob Offiziale, Bei-
sitzer und Anwälte überhaupt Geld für ihre Tätigkeiten nehmen dürfen. Hierbei wird 
im Blick auf die Offizialen, d.  h. die Gerichtsvikare eines Bistums, zwischen denen, 
die ein Einkommen erhalten und deshalb vor Gericht kein Geld nehmen dürfen, und 
denen, die kein Einkommen haben, unterschieden und für letztere bestimmt, dass sie 
nur entsprechend der „Sitte und Gewohnheit“, d.  h. nicht übermäßig viel Geld nehmen 
dürfen (Antwort). Ebenso wird für Beisitzer und Anwälte ein bescheidenes Salär für 
angemessen beurteilt, soweit es dem Streitwert, dem Arbeitsaufwand, dem Sachver-
stand auf Seiten des Beisitzers bzw. der Beredsamkeit auf Seiten des Anwalts sowie 
der regionalen Gewohnheit entspricht. Ausdrücklich verboten wird der Abschluss 
eines Abkommens zwischen dem Anwalt und einer der prozessführenden Parteien 
nach Prozessbeginn (ebd.). Der generelle Einwand, es handele sich bei der Rechtsbe-
ratung um ein geistliches Gut und dürfe dafür kein Geld genommen werden, weil es 
sich sonst um Simonie handele, wird dadurch entkräftet, dass die juristische Arbeit 
als ein körperliches Gut betrachtet wird, für das eine Bezahlung erlaubt ist (zu 1). 
Die unterschiedliche Behandlung von Richtern und Zeugen einerseits, die kein Geld 
nehmen dürfen, und von Anwälten andererseits wird damit begründet, dass Erstere 
zwischen den Parteien stehen, während Letztere auf Seiten einer Streitpartei steht, 
von der er Geld nehmen darf; dem Einwand wiederum, dass dann auch Offiziale und 
Beisitzer kein Geld nehmen dürften, weil sie ebenfalls zwischen den Parteien stehen, 
wird entgegengehalten, dass diese nicht für ihren Urteilsspruch oder die gerichtliche 
Untersuchung, sondern für ihren Arbeitsaufwand zu bezahlen seien – was von der 
Sache her nicht überzeugend wirkt, weil das in gleicher Weise auch für Richter und 
Zeugen gesagt werden könnte (zu 2).

Kapitel 3: Was ist für einen rechtmäßigen Anwalt erforderlich? [Nr. 443]
Erst nach der Frage der Bezahlung von Anwälten wird deren Qualifikation themati-
siert. Ähnlich wie bei den Richtern277 wird im Anschluss an das Decretum Gratiani für 
die persönliche Eignung der Anwälte eine „moralische Güte“ als erforderlich angese-
hen, weshalb wiederum Personen mit schlechtem Ruf, Häretikern, Heiden und Juden 
eine Betätigung als Anwalt verboten wird (Antwort). Gleiches gilt für Mönche auf-
grund der Vollkommenheit ihres Standes und ihrer – aus der Wortzusammensetzung 
des griechischen Begriffs ‚Monachos‘ abgeleiteten – Bestimmung, sich allein Gott zu 
widmen; eine Ausnahme wird dabei nur für Rechtssachen eines Klosters zugelassen, 
wenn ein Mönch dazu von seinem Abt beauftragt wird. Auch Klerikern im Subdiako-
nat und mit niederen Weihen wird eine Betätigung als Anwalt untersagt, wenn sie 

277 Vgl. Summa Halensis III Nr. 414 (ed. Bd. IV/2, 605a–607b; in dieser Ausgabe S. 1068–1077).



2408   Kommentar [Nr. 444–447]

nicht ihre eigene Sache oder die der Kirche vor Gericht vertreten bzw. sich für Arme 
einsetzen. In Übereinstimmung mit den zivilrechtlichen Bestimmungen der Digesten 
werden zudem weitere Ausschlusskriterien wie jugendliches Alter, körperliche Beein-
trächtigungen und das – weibliche – Geschlecht genannt. Neben der persönlichen 
Eignung wird auch noch einmal auf die Notwendigkeit einer gerechten Rechtssache 
und eines ordentlichen Verfahrens hingewiesen; darüber hinaus werden von einem 
Anwalt eine „besonnene Gesprächsweise“ und ein „frommes Streben“ hinsichtlich 
des Schutzes von Armen und Waisen gefordert (ebd.).

Zweiter Abschnitt: Das Gerichtsverfahren

Kapitel 1: Das dreistufige Gerichtsverfahren [Nr. 444]                         
Die Summa Halensis spricht sich im Anschluss an das Decretum Gratiani für ein 
dreistufiges Gerichtsverfahren aus, wonach in einem ersten Schritt Anklage erhoben 
wird, dann eine Aussage vor Gericht erfolgt und sich dem eine gerichtliche Untersu-
chung anschließt. Erörtert wird nun in diesem Kapitel zunächst die Verbindlichkeit 
dieser kirchenrechtlichen Bestimmung, wobei der Grundsatz vertreten wird, dass 
nur solche Bestimmungen als verbindlich angesehen werden können, die aus dem 
Neuen oder Alten Testament abgeleitet sind (I). Neben der Berufung auf die Heilige 
Schrift als die entscheidende Autorität fällt hier die Reihenfolge auf, in der Neues und 
Altes Testament genannt und damit auch gewichtet werden. Dementsprechend wird 
dann in der Antwort zuerst auf Lk 16,1  f und anschließend noch auf Gen 18,20, Lev 5,1, 
Mt 18,16 und Dtn 15,1 verwiesen (Antwort I). In einem zweiten Unterabschnitt wird im 
Detail aufgezeigt, inwiefern dieses dreistufige Verfahren der grundsätzlichen Forde-
rung Augustins entspricht, dass immer die Verbesserung des Angeklagten der eigent-
liche Zweck eines Gerichtsverfahrens sein muss (Antwort II). Zum Dritten geht es um 
die Abgrenzung der Aussagen vor Gericht gegenüber der gerichtlichen Untersuchung 
(Antwort III) und abschließend um die Präzisierung, dass die Verdächtigung nicht 
vom einfachen Volk, sondern von ehrenwerten Personen vorgetragen werden muss 
(Antwort IV). Dass eine Verdächtigung „schreiend“ vorgebracht werden soll (ebd.), 
entsprach dem Grundsatz der Öffentlichkeit eines Gerichtsverfahrens.278

Kapitel 2: Die Ordnung des Gerichtsverfahrens [Nr. 445]
Das Kapitel konzentriert sich auf die gerichtliche Untersuchung, während die 
Ordnung der Aussage vor Gericht dann im Zusammenhang der evangelischen Vor-
schriften betrachtet werden soll – was jedoch nicht erfolgt ist, gleichwohl aber theo-
logisch insofern aufschlussreich ist, als in dem anvisierten Gesamtkonzept einer 
Ordnung des Gerichtsverfahrens eine Aufteilung zwischen dem mosaischen und 

278 Vgl. Holenstein, Gerichtsverfahren, 1330  f.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2409

dem evangelischen Gesetz zugrundegelegt wurde und somit erst vom Evangelium 
her diese Ordnung abgerundet werden kann. Im Blick auf die gerichtliche Untersu-
chung werden zunächst in Übereinstimmung sowohl mit dem Zivilrecht als auch dem 
Kirchenrecht neun Aspekte benannt, die dann im Einzelnen erörtert werden, wobei 
eine Unterscheidung erfolgt zwischen notwendigen und nützlichen Bestimmungen 
zur Gerichtsordnung sowie solchen, die Ungerechtigkeit abwehren (Antwort). Dem 
Einwand, dass einzelne Bestimmungen nicht vom göttlichen Recht vorgeschrieben 
werden und somit nicht dem Grundsatz einer biblischen Autorisierung entsprechen, 
wird entgegengehalten, dass sie sich zwar nicht wörtlich im göttlichen Recht finden, 
aber doch mit diesem „zusammentönen“, d.  h. übereinstimmen (zu 1). Dass über-
haupt menschliche Bestimmungen, die über das göttliche Recht hinausgehen, erlas-
sen werden dürfen, wird damit begründet, dass dieses angesichts der Sündhaftigkeit 
der Menschen förderlich und deshalb den Dienern des Gesetzes gestattet ist (zu 3–4).

Kapitel 3: Die Untersuchungen und die Reinigungen

Artikel 1: Die kirchliche Reinigung [Nr. 446]
Mit dem Aspekt der ‚Reinigung‘ wird ein Thema angesprochen, das in mittelalterli-
chen Gerichtsverfahren eine große Rolle spielte und bei dem volkstümlich-magische 
Vorstellungen sowie kirchlich-theologische Auffassungen divergierten. In der Volks-
kultur hatten Ordalien wie Feuer- und Wasserproben oder auch der Zweikampf eine 
große Bedeutung und wurden sie als Gottesurteile angesehen.279 Demgegenüber 
wurde den Klerikern durch das Vierte Laterankonzil jede Beteiligung an solchen 
Riten untersagt.280 Auf dieser Linie grenzt dann die Summa Halensis die kirchliche 
Reinigung von jenen Formen einer volkstümlichen Reinigung scharf ab. In Bezug auf 
die kirchliche Reinigung wird zunächst dargelegt, dass es sich hierbei um einen Eid 
handelt, den Bischöfe oder Priester ablegen, um ihre Unschuld zu erweisen (Lösung 
zu I). Sie können hierzu von kirchlichen Vorgesetzten, die ihnen in der Amtshierar-
chie übergeordnet sind, auch gegen ihren Willen gezwungen werden (Antwort zu II).

Artikel 2: Die volkstümliche Reinigung [Nr. 447]
Die Summa Halensis stellt in Übereinstimmung mit dem Decretum Gratiani unmiss-
verständlich fest, dass diese Form der Reinigung untersagt ist (Lösung). Zugleich setzt 
sie sich angesichts der Bedeutung, die der volkstümlichen Reinigung in der Rechtst-
radition beigemessen wurde, eingehend mit biblischen und kirchenrechtlichen Argu-
menten auseinander, die für solche Reinigungen zu sprechen scheinen. Die Hinweise 

279 Vgl. Dinzelbacher, Das fremde Mittelalter, 68  f.
280 Vgl. COD 23, 244,11–14 (Konstitution 18); Liber Extra, 3.50.9 (ed. Friedberg, Bd. II, 660); McAuley, 
Canon Law and the End of the Ordeal, 473  ff.



2410   Kommentar [Nr. 448–451]

auf alttestamentliche und kirchenrechtliche Bestimmungen zu Feuer- und Wasser-
proben werden dadurch entkräftet, dass diese lediglich als eine Erlaubnis betrachtet 
werden, die Schlimmeres vermeiden sollten, jedoch nicht zur Nachahmung geeignet 
seien (zu 1 und 4–6). Dabei wird wiederum mit der quantitativen Relation der Men-
schenmenge und des kleineren Übels solcher Proben argumentiert und in heilsge-
schichtlicher Perspektive darauf hingewiesen, dass diese Form der Reinigung durch 
die Eucharistie abgelöst worden sei  – was im Kontext der dogmatischen Fixierung 
der Transsubstantiationslehre durch das Vierte Laterankonzil 1215 die sakramentale 
Bedeutung der Eucharistie wie auch die Verknüpfung von Kultus und Rechtsordnung 
noch verstärkte.281 Auch die alttestamentlichen Belege für Untersuchungen durch 
das Los sowie die Probe durch einen Zweikampf werden nicht als nachahmenswerte 
Exempel aufgefasst, vielmehr wird ihnen eine sinnbildliche Bedeutung als Zeichen 
für etwas Zukünftiges zugeschrieben (zu 2–3). Es ist insgesamt kulturgeschichtlich 
aufschlussreich, dass hier volkstümliche Auffassungen einer ‚Reinigung‘ des Ange-
klagten ausdrücklich abgewiesen werden. Die Summa Halensis setzt sich somit für 
klare Verfahrensregeln ein, um die Objektivität des Urteils zu gewährleisten. Es ist 
die – theologisch begründete – Rationalität der Rechtsprechung, die dieses Konzept 
auszeichnet und erkennen lässt, wie die Entwicklung eines umfassenden Rechtssys-
tems durch die scholastische Systematisierung verschiedener Rechtstraditionen und 
Rechtsansprüche vorangetrieben wurde.282

Kapitel 4: Die Geständnisse [Nr. 448]                  
Grundsätzlich wird festgestellt, dass ein Geständnis zur Verurteilung führt, wobei 
es Ausnahmen gebe, beispielsweise bei Kindern, Unwissenden oder Irrenden sowie 
denen, die zu einem Geständnis gezwungen werden oder es außerhalb des Gerichtes 
ablegen (Antwort). Der Einwand, das menschliche Gericht müsse die göttliche Barm-
herzigkeit nachahmen und dürfe deshalb einen Geständigen nicht verurteilen, wird 
zurückgewiesen, indem die zuvor definierte Ausnahme eines Geständnisses außer-
halb des Gerichtes auf das göttliche Gericht übertragen und in einer zeitlichen Pers-
pektive so interpretiert wird, dass sich die göttliche Barmherzigkeit auf ein Geständnis 
beziehe, das zu Lebzeiten abgelegt wird, während ein Geständnis vor dem Jüngsten 
Gericht unweigerlich die Verurteilung und somit die Verdammung zur Folge habe 
(zu 1). Der Nachdruck, mit dem erzwungene und durch Folter erpresste Geständnisse 
für ungültig erklärt werden (zu 3), ist vor dem Hintergrund der Inquisitionsverfahren, 

281 Vgl. COD 23, 230,33–38 (Konstitution 1); Liber Extra, 1.1.1 (ed. Friedberg, Bd. II, 5); Jorissen, Die 
Entfaltung der Transsubstantiationslehre bis zum Beginn der Hochscholastik, 7  ff; Angenendt, Ge-
schichte der Religiosität im Mittelalter, 488  ff; Iserloh, Abendmahl, 93  ff; Foreville, Lateran I–IV, 338  f; 
Duggan, Conciliar Law, 345.
282 Vgl. Southern, Scholastic Humanism and the Unification of Europe, Bd. 1, 238  ff.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2411

die im unmittelbaren Entstehungskontext der Summa Halensis bei der Bekämpfung 
häretischer Bewegungen eine immer größere Rolle spielten,283 bemerkenswert.

Kapitel 5: Die Beweise im Allgemeinen [Nr. 449]
Zu Beginn dieses Kapitels werden sechs Formen eines Beweises aufgeführt, die dann 
systematisiert und noch genauer betrachte werden, indem zunächst zwischen einem 
Beweis durch eine Tat und einem Beweis aufgrund eines Wortes bzw. schriftlichen 
Dokumentes unterschieden wird (Lösung zu I). Anschließend wird präzise bestimmt, 
was unter einer offensichtlichen Tat zu verstehen und wie sie juristisch zu behan-
deln ist (zu II). Davon abgegrenzt wird schließlich der Beweis durch die öffentliche 
Meinung,284 der nicht zu einer Überführung und Verurteilung eines Verbrechers zuge-
lassen wird, wohl aber als Nachweis des Anstandes einer Person und im Besonderen 
zur Bestätigung einer Eheschließung dienen kann (zu III).

Kapitel 6: Der Beweis durch Zeugen

Artikel 1: Wird als Beweis die Zeugenaussage dem Hören nach zugelassen? [Nr. 450]
Mit einer klaren Abgrenzung zum Hörensagen, dem vor Gericht keine Beweiskraft 
beigemessen wird,285 werden Aussagen zugelassen, bei denen der Zeuge mit eigenen 
Ohren von einem Vergehen gehört hat (Antwort).

Artikel 2: Der Glaube, den man den Zeugen schenken muss [Nr. 451]
Im Anschluss an eine Deketale Gregors IX. werden in diesem Artikel Kriterien erörtert, 
die im Blick auf die Glaubwürdigkeit eines Zeugen zugrundegelegt werden müssen. 
Dazu gehört an erster Stelle die Übereinstimmung der Zeugenaussagen in der Sache 
sowie in den Zeit- und Ortsangaben (Lösung I, zu 1–2). Sodann darf ein Zeuge nicht 
widersprüchliche Aussagen machen (Antwort zu II). Hinsichtlich der persönlichen 
Eignung der Zeugen wird nicht nur auf die vorangegangenen Ausführungen der 
Summa Halensis verwiesen,286 sondern auch auf die zivilrechtlichen Bestimmungen 
gemäß den Digesten (zu III). Bei divergierenden Aussagen verschiedener Zeugen wird 
dem Richter die Aufgabe zuteil, herauszufinden, welche Aussagen der Wahrheit ent-
sprechen bzw. ihr am nächsten kommen (zu IV). Eine rein quantitative Entscheidung 
nach der Mehrzahl der Zeugen wird abgelehnt, stattdessen sollen die „Hochschät-

283 Vgl. Viertes Laterankonzil, Konstitution 8 (COD 23, 237–239; Liber Extra, 5.1.17 [ed. Friedberg, 
Bd. II, 738  f]); Angenendt, Geschichte der Religiosität im Mittelalter, 196  ff; Schmoeckel, Die Entwick-
lung der confessio als Beweismittel, 452.
284 Zur Rolle der öffentlichen Meinung in der Geschichte des Prozessrechts vgl. Fiori, Quasi denun-
ciante fama, 351  ff.
285 Zu den kirchenrechtlichen Aspekten vgl. Bassani, Necessitas ius constituit, 215  ff.
286 Vgl. Summa Halensis III Nr. 439 (ed. Bd. IV/2, 639a–643b; in dieser Ausgabe S. 1194–1211);



2412   Kommentar [Nr. 452–454]

zung“ und der „Anstand“ der Zeugen beachtet werden, sodass Älteren gegenüber Jün-
geren, gesellschaftlich Höhergestellten gegenüber Niedrigeren, Männern gegenüber 
Frauen und Freigeborenen gegenüber Freigelassen mehr Glaubwürdigkeit zu schen-
ken sei (zu V); nur dann, wenn die Zeugen in dieser Hinsicht gleich gewichtig seien, 
dürfe die Mehrheit den Ausschlag geben (zu VI). Sollten beide Parteien gleichviele 
Zeugen gleicher Qualität aufbringen, gebühre der Partei des Besitzers oder Angeklag-
ten der Vorzug, weil in einem solchen Fall „die Gesetze geneigter sind freizusprechen 
als zu verurteilen“ (zu VI). Dieses Rechtsprinzip, das dem Grundsatz entspricht, ‚im 
Zweifel für den Angeklagten‘ zu entscheiden, hat nach Auffassung der Summa Halen-
sis aber dort seine Grenzen, wo es um Freiheitsrechte, Mitgift- oder Erbangelegenhei-
ten sowie die Belange von Witwen und Waisen geht.

Kapitel 7: Der Beweis durch Vorannahmen [Nr. 452]        
Die alttestamentlichen und kirchenrechtlichen Beispiele für die Beweiskraft von Ver-
mutungen werden in diesem Kapitel systematisiert und präzisiert, indem zwischen 
unbesonnenen und leichtfertigen Verdächtigungen einerseits sowie „gewalttätigen“ 
und wahrscheinlichen Vorannahmen andererseits unterschieden wird (Antwort). 
Während den ersten beiden Arten keine Beweiskraft beigemessen wird, werden die 
beiden anderen Arten vor Gericht zugelassen, jedoch wahrscheinliche Vermutun-
gen nicht, um darauf einen Urteilsspruch zu gründen, sondern nur zur Auferlegung 
einer kanonischen Reinigung; demgegenüber dürfen ‚gewalttätige‘ Vermutungen, bei 
denen alle Zeichen für etwas Schlechtes sprechen – wie im Fall des Salomonischen 
Urteils im Kindesstreit 1Kön 3 –, als Beweismittel vor Gericht verwendet werden.

Dritter Abschnitt: Das Gerichtsurteil
In einer ausführlichen Einleitung wird zunächst geklärt, was unter einem Gerichts-
urteil zu verstehen ist und welche Aspekte im Weiteren erörtert werden sollen. Dabei 
wird zwischen – erstens – dem abschließenden Urteil, – zweitens – einer Vorschrift 
bzw. einem Befehl sowie – drittens – einem Ausschluss aus der Gemeinschaft und 
einer Bestrafung unterschieden. Da die Untersuchung des abschließenden Urteils 
den Rechtsgelehrten überlassen wird, die Untersuchung zum Urteil einer Vorschrift 
in einer – in der Summa Halensis jedoch nicht mehr ausgeführten – Abhandlung über 
den Gehorsam erfolgen soll und Fragen in Bezug auf den Ausschluss aus der Gemein-
schaft in neutestamentlicher Perspektive im Zusammenhang mit der Schlüsselgewalt 
thematisiert werden sollen, beschränken sich die weiteren Ausführungen des Geset-
zestraktates zum Gerichtsurteil auf den Aspekt der Bestrafung.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2413

Erste Unterscheidung: Die Gesetze der Erlaubnis

Kapitel 1: Die drei Arten der Erlaubnis
Der ‚Erlaubnis‘ kommt in der Summa Halensis nicht nur eine allgemeine juristische 
Bedeutung zu, sondern sie hat eine theologische Funktion, insofern sie die Anpas-
sung der göttlichen Gesetzesordnung an eine besondere geschichtliche Situation 
ermöglicht und damit zugleich die Differenz zwischen verschiedenen Epochen der 
Heilsgeschichte markiert.287 Konkret verwiesen wird auf die Erlaubnis zum Zinsein-
treiben (Dtn 23,19), zur Ehescheidung (Dtn 24,1) und zur Darbringung eines Opfers bei 
dem Verdacht des Ehebruchs (Num 5,14).

Artikel 1: Was war der Grund für diese drei Arten der Erlaubnis? [Nr. 453]
Begründet werden diese drei Arten der Erlaubnis mit der Verstockung des jüdischen 
Volkes, die es in pädagogischer Hinsicht erfordert habe, dass kleinere Sünden erlaubt 
wurden, damit nicht noch größere geschahen (Antwort). Dass genau diese drei Arten 
der Erlaubnis angemessen waren, wird aus der scholastischen Lehre von den drei 
Seelenkräften des begierlichen, zornmütigen und vernünftigen Strebens abgelei-
tet.288 Dabei kommen die stereotypen Muster des zeitgenössischen Antijudaismus zur 
Geltung, insofern die Erlaubnis zur Zinsnahme mit der Habgier der Juden begründet 
wird (ebd.). Der Einwand, es sei ungerecht, wenn demgegenüber kleinere Sünden wie 
das Holzsammeln am Sabbat (Num 15,35) härter bestraft würden, wird mit dem Argu-
ment zurückgewiesen, der Gesetzgeber habe berücksichtigt, welche Sünden dem 
gesellschaftlichen Frieden nicht schadeten, und diese deshalb weniger hart bestraft 
bzw. solche Sünden, deren Bestrafung eine Spaltung der Gesellschaft zur Folge haben 
könnten, unbestraft gelassen, um sie erst im göttlichen Gericht zu bestrafen (zu 1).

Artikel 2: Gab es eine Schuld bei dem, der erlaubte, dass diese Sünden ungestraft 
blieben? [Nr. 454]
Nachdem im vorangegangenen Artikel begründet wurde, inwiefern eine Erlaubnis 
von Sünden als gerechtfertigt anzusehen ist, wird nun dargelegt, warum damit nicht 
der Grundsatz verletzt wird, dass die Zustimmung zu einer Sünde dieselbe Straft 
verdient wie die Sünde selbst, denn es sei vernünftig, wenn etwas Schlechtem nicht 
wirksamer Widerstand geleistet werden könne, es zuzulassen, damit daraus Gutes 
erwachse (zu 1–3). Zugleich wird für die gegenwärtige Kirche die Schlussfolgerung 
gezogen, dass sie gegen Soldaten, die den Zehnten einbehalten, keinen Widerstand 
leisten darf, wenn das zur Spaltung der Kirche führen könnte (zu 1–2). Diese Form der 

287 Vgl. Summa Halensis III Nr. 249, 263 u. 380 (ed. Bd. IV/2, 351a–352b.379a–b.565a–566b; in dieser 
Ausgabe S. 158–165.242–265.922–929).
288 S. o. S. 2289.



2414   Kommentar [Nr. 455–459]

Erlaubnis im Sinne einer Duldung und eines Ertragens wird sodann von den anderen 
Formen der Gewährung, der Entbindung und des Nachlasses abgegrenzt (zu 4). Hin-
sichtlich der Erlaubnis zur Ehescheidung wiederholt die Summa Halensis das, was 
bereits im Blick auf die Heiligkeit des mosaischen Gesetzes zum Scheidebrief ausge-
führt wurde (zu 5).289

Kapitel 2: Das Scheidungsgesetz
Die besondere Beachtung, die der Ehe im Gesetzestraktat der Summa Halensis zuteil-
wird, spiegelt sich nicht nur in der Auslegung des sechsten Gebotes wider,290 sondern 
auch in der ausführlichen Erörterung des mosaischen Scheidungsgesetzes. Diese 
Thematik war im Entstehungskontext der Summa Halensis insofern von Interesse, als 
Papst Innozenz III. 1208 in Abgrenzung zu den Waldensern entschieden hatte, dass 
eine Ehe nicht geschieden werden dürfe.291 Zuvor hatte bereits das Zweite Lateran-
konzil im Jahr 1139 Häretiker verurteilt, die den rechtmäßigen Bund der Ehe ebenso 
wie die anderen Sakramente verwarfen.292 Auch Alexander von Hales befasste sich in 
einer Quaestio mit dem Thema der Ehescheidung.293

Artikel 1: Ist die Scheidung an sich eine Sünde? [Nr. 455]      
Zum einen wird ganz auf der Argumentationslinie des ersten Kapitels festgestellt, 
dass es keine Sünde sei, die Scheidung zu erlauben, und zugleich betont, dass derje-
nige, der sich scheiden lässt, eine Sünde begehe (Antwort). Der Unterschied zwischen 
dem Neuen und dem Alten Gesetz wird so bestimmt, dass die Scheidung nach dem 
Neuen Gesetz, die im Falle von Unzucht gestattet ist, gerechter sei, weil darin der 
„Eifer der Gerechtigkeit“ zur Geltung komme, während der Grund für die Scheidung 
im Alten Gesetz der Hass und ein schlechter Affekt sei, was dem Sakrament und der 
ehelichen Treue widerspreche (zu 5).

Artikel 2: Wird eine Scheidung, die dem Gesetz nach erfolgt, keine Sünde? [Nr. 456]
Wird an der Sündhaftigkeit der Scheidung festgehalten (Antwort), so wird davon der 
Aspekt der Schuld unterschieden, die durch das Scheidungsgesetz von der Sünde 
weggenommen worden sei, weshalb diese Sünde zwar mit dem irdischen Gesetz nicht 
mehr bestraft werde (zu 1), wohl aber im Jüngsten Gericht (zu 2).

289 Vgl. Summa Halensis III Nr. 266 zu 1–2 (ed. Bd. IV/2, 390a–b; in dieser Ausgabe S. 300–303).
290 Vgl. ebd., Nr. 362–372 (ed. Bd. IV/2, 541a–558b; in dieser Ausgabe S. 836–901).
291 Vgl. DH 794.
292 Vgl. COD 23, 202 (Kanon 23); Borst, Die Katharer, 159; Foreville, Lateran I–IV, 116; Duggan, Con-
ciliar Law, 331.
293 Vgl. Alexander von Hales, Quaestiones disputatae ‚antequam esset frater‘, q.59 (BFS 20, 1159–
1181).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2415

Artikel 3: War es der Geschiedenen erlaubt, zu Lebzeiten ihres früheren Mannes 
einen anderen zu heiraten? [Nr. 457]
Mit der Unterscheidung zwischen einer materiellen und einer geistlichen Bestrafung 
wird begründet, warum es einer geschiedenen Frau zwar erlaubt war, ein zweites Mal 
zu heiraten, aber das zugleich nach Mt 5,32 als Ehebruch angesehen wird (Antwort). 
Die Differenz zur Bigamie, die den Erzvätern erlaubt war, wird darin gesehen, dass 
diese um der Zeugung von Nachkommen und damit der Vermehrung der Gottesvereh-
rung willen zugelassen wurde, während dieser ‚vernünftige‘ Grund bei geschiedenen 
Frauen fehle (zu 2–3). Zudem sei auch bei der Bigamie der Erzväter das eigentliche Gut 
einer Ehe, das Streben nach Unteilbarkeit, das den sakramentalen Charakter der Ehe 
ausmache, im Unterschied zu einer Scheidung gewahrt geblieben (zu 3).

Artikel 4: Mussten bei einer Scheidung Mann und Frau gleich behandelt werden? 
[Nr. 458]
Mit einem Zitat Augustins wird die patriarchale Auffassung von der generellen Unter-
ordnung der Frau unter den Mann zur Geltung gebracht und im Blick auf die Ehe-
frauen noch dadurch verschärft, dass von diesen gesagt wird, sie seien „beinahe Die-
nerinnen“ (Antwort). Begründet wird diese Auffassung und die daraus resultierende 
Ungleichbehandlung von Mann und Frau zum einen schöpfungstheologisch mit der 
„Würdigkeit der Natur“, insofern die Frau aus dem Mann geschaffen worden sei, 
sodann mit der Sündhaftigkeit der Frau, mit der die Sünde ihren Anfang genommen 
habe, und schließlich mit der größeren Kraft des männlichen Geschlechts (ebd.). Von 
1Kor 7,4 und 11,3 her wird das insoweit präzisiert, als der Mann in seiner Leitungs-
funktion als der Frau übergeordnet angesehen wird, während beide in ihrer körperli-
chen Beziehung zum gegenseitigen Dienen verpflichtet seien (zu 1). Darüber hinaus 
wird der prinzipielle Unterschied des Neuen Gesetzes als eines Gesetzes der Freiheit 
gegenüber dem Alten Gesetz als dem Gesetz der Sklaverei betont und mit dem Verweis 
auf Gal 3,28 festgestellt, dass es im Neuen Gesetz eine Gleichheit von Mann und Frau 
in einer Scheidungsangelegenheit gebe (zu 3). Implizit steht damit die prinzipielle 
Erlaubnis zur Scheidung auch nach dem ‚evangelischen Gesetz‘ fest.

Artikel 5: Die Scheidungsgründe [Nr. 459]
Zunächst wird hinsichtlich der Textfassung des Scheidebriefes auf dessen Überliefe-
rung nach Josephus verwiesen (Antwort), bevor einzelne Aspekte zu den Scheidungs-
gründen thematisiert werden. Grundsätzlich ausgeschlossen werden hierbei posi-
tive Eigenschaften einer Ehefrau, die dem Mann verhasst sein könnten; so müssen 
‚Abscheulichkeiten‘ der Frau vorhanden sein, damit eine Scheidung legitim ist, und 
das kann eine körperliche Krankheit, äußerliche Hässlichkeit oder ein unanständi-
ger Charakter sein (zu I), sodass sowohl schuldhafte moralische Verfehlungen als 
auch unverschuldete Abweichungen von der gesellschaftlich normierten Gesundheit 
bzw. Schönheit als hinreichender Grund für eine Scheidung betrachtet werden (zu 



2416   Kommentar [Nr. 460–463]

Ia). Das Argument, dass eine Ehe durch die Nichtzustimmung des Hasses aufgelöst 
werde, so wie sie zuvor durch die Zustimmung der Liebe entstanden sei, wird mit dem 
Verweis auf die entscheidende Bedeutung der göttlichen Zustimmung zur Ehe ent-
kräftet, weshalb auch Ehen, die durch Zustimmung der beiden Ehepartner begründet 
werden, nicht legitim sind, wenn sie zwischen unrechtmäßigen Personen geschlos-
sen werden und ihnen deshalb die göttliche Zustimmung fehlt (zu II 1). Der Einwand, 
auch im Neuen Gesetz stelle eher der Hass als die Unzucht einen Scheidungsgrund 
dar, wird zurückgewiesen, indem die Mehrdimensionalität der Unzucht sowohl in 
Bezug auf den Willen des Menschen als auch seine fleischliche Begierde herausge-
stellt wird (zu IIb).

Artikel 5: Ist es einem reuigen Mann erlaubt, seine geschiedene Frau 
zurückzunehmen? [Nr. 460]            
Das Verbot, eine Scheidung wieder rückgängig zu machen, wird als „Bürde“ verstan-
den, womit die Sünde von Mann und Frau bestraft werde (Antwort); es steht als ein 
Gebot Gottes höher als das Eherecht und ist deshalb auch für Reumütige verbind-
lich (zu 1–2). Die Schlussfolgerung, die aus der Interlinearglosse zu Dtn 24,4 gezogen 
werden kann, wonach die geschiedene Ehefrau nicht durch ihre Wiederverheira-
tung unrein werde, sondern bereits durch das Urteil ihres ersten Ehemannes, der ihr 
den Scheidebrief ausstellte, und sie somit von diesem auch wieder aufgenommen 
werden könne, wird mit Hilfe der exegetischen Methode des mehrfachen Schriftsinns 
zunächst moralisch und dann wörtlich ausgelegt, wobei in beiden Fällen festgestellt 
wird, dass die Scheidung nicht rückgängig gemacht werden kann (zu 3). Daran wird 
auch im Falle einer Geschiedenen, die nicht ein zweites Mal heiratet, festgehalten, 
damit die Männer nicht eine größere Neigung entwickelten, sich scheiden zu lassen 
(ebd.).

Kapitel 3: Das Eifersuchtsgesetz

Artikel 1: War es erlaubt oder unerlaubt, einen Ehebruch so zu ermitteln? [Nr. 461]
In Bezug auf die Rechtmäßigkeit der Ermittlung eines Ehebruchs gemäß dem Eifer-
suchtsgesetz Num  5,14  f wird zwischen einer angemessenen und einer unangemes-
senen Motivation unterschieden, insofern eine solche Ermittlung allein von dem 
Streben nach Gerechtigkeit, nicht aber Rachegelüsten und unbegründeten Verdäch-
tigungen bestimmt sein darf (Antwort). Der Einwand, das Erbitten göttlicher Zeichen 
sei grundsätzlich verboten, weil damit Gott versucht werde, wird zurückgewiesen, 
solange das nicht aus Respektlosigkeit und Unglauben geschehe oder der Mensch 
noch eine eigene Handlungsmöglichkeit besitze, d.  h. auf vernünftige Weise selbst 
ermitteln könne, ob Ehebruch vorliegt (zu 1). Der Rückschluss vom Neuen Gesetz, in 
dem eine solche Ermittlung verurteilt wird, auf deren Unrechtmäßigkeit auch schon 
zur Zeit des mosaischen Gesetzes wird für unzulässig erklärt, weil das Eifersuchtsge-



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2417

setz „zusammen mit Kultverrichtungen“ gegeben worden sei und deshalb ebenso wie 
diese auch nicht mehr als verbindlich angesehen werden könne (zu 2). Dem Argu-
ment, Eifersucht sei prinzipiell nicht mit der Liebe vereinbar und deshalb verboten, 
wird entgegengehalten, dass auch hier zwischen rachsüchtiger und unvernünftiger 
Eifersucht einerseits sowie einer vom Streben nach Gerechtigkeit angetriebenen 
Eifersucht andererseits unterschieden werden müsse (zu 3). Die Summa Halensis hält 
es aber auch für unzureichend, einfach nur die göttliche Autorisierung dieses Eifer-
suchtsgesetzes zu konstatieren und daraus dessen Güte abzuleiten, vielmehr zeigt sie 
auf, worin genau diese Güte besteht, nämlich in der Abschreckung, überhaupt Ehe-
bruch zu begehen (zu a). Theologisch grundlegend ist sodann die Unterscheidung 
zwischen Schuld und Sünde, sodass aus dem Nichtbestrafen zwar Schuldlosigkeit, 
aber keineswegs Sündlosigkeit resultiert (zu b). Die besondere Rolle des Priesters 
beim Eifersuchtsopfer wird dadurch bestimmt, dass er eine rituelle Handlung voll-
zieht, damit der eifersüchtige Ehemann nicht sich selbst überlassen bleibt und so vor 
Schlimmerem bewahrt werden soll (zu c).

Artikel 2: Ist im Neuen Gesetz eine ähnliche Ermittlung erlaubt? [Nr. 462]
Obgleich darauf verwiesen wird, dass diese Frage eigentlich schon im Zusammen-
hang mit der volkstümlichen Reinigung beantwortet wurde,294 folgt doch noch eine 
vertiefende Auseinandersetzung mit dem Argument, eine solche Ermittlung sei 
wegen der verborgenen Sünde auch zur Zeit des Neuen Gesetzes notwendig. Dazu 
wird zwischen zwei Arten verborgener Sünde unterschieden: Falls ein Geständnis 
und Beweise fehlen sollten, es jedoch Vermutungen gebe, müssten dem Neuen Gesetz 
entsprechend Untersuchungen durchgeführt und gemäß dem mosaischen Gesetz 
Reinigungen auferlegt werden (Antwort). Sollten es aber aber auch keine Annahmen 
hinsichtlich der Tat geben, die untersucht werden könnten, dürfe es nach dem Neuen 
Gesetz generell keine Ermittlungsverfahren geben. Zudem argumentiert die Summa 
Halensis offenbarungstheologisch, indem sie aufzeigt, dass die Ermittlung mit Hilfe 
göttlicher Zeichen mit dem „Aufscheinen der Wahrheit zur Zeit der Gnade“, die expli-
zit als „moderne Zeit“ bezeichnet wird, aufhören muss (ebd.).

Artikel 3: Warum wird im Alten Gesetz ein Ermittlungsverfahren für Ehebruch und 
nicht für Diebstahl bestimmt? [Nr. 463]
Vom Neuen Gesetz her, in dem die Ermittlung eines Diebstahls erlaubt wird, stellt sich 
die Frage, warum es dazu nicht auch schon im Alten Gesetz entsprechende Bestim-
mungen gab. In der Antwort wird heilsgeschichtlich argumentiert und dabei in Ana-
logie zur Entwicklung eines Menschen zwischen der „Begierde des Fleisches“ im 
Jugendalter und der „Begierde der Augen“ im Greisenalter unterschieden (Antwort).

294 Vgl. Summa Halensis III Nr. 447 (ed. Bd. IV/2, 652a–654b; in dieser Ausgabe S. 1244–1249).



2418   Kommentar [Nr. 464–466]

Zweite Unterscheidung: Die Strafgesetze
Nach den Gesetzen, bei denen eine Erlaubnis im Vordergrund steht, geht es nun um 
Gesetze, die Strafen auferlegen, wobei zwischen Körperstrafen und zeitlichen, d.  h. 
materiellen Strafen, unterschieden wird.

Erstes Glied: Das Züchtigungsgesetz [Nr. 464]                    
Den insbesondere biblischen Argumenten, die zur Geltung bringen, dass niemand 
durch Züchtigung zum Guten gezwungen werden kann, wird eine ganze Reihe von 
Augustin-Zitaten gegenübergestellt, die das Gegenteil aussagen und denen sich die 
Summa Halensis anschließt, indem sie Augustins Grundgedanken hervorhebt, dass in 
der Züchtigung Barmherzigkeit und Liebe wirksam würden (Lösung). Die anthropolo-
gisch wie auch ethisch interessante Frage nach dem Verhältnis von Freiheit und Zwang 
wird vom Ziel bzw. Zweck des Zwanges her beantwortet, sodass jemand, der gegen 
seinen Willen zum Guten gezwungen wird, sich durch Gewöhnung leichter zu einem 
Freiwilligen entwickeln könne (zu 1 und 3–6). Im Anschluss an Anselm von Canterbury 
wird generell bestritten, dass von einer Freiheit zur Sünde gesprochen werden könne, 
da das Böse nur als Mangel zu verstehen sei und deshalb das unfreiwillige Abhalten 
vom Bösen die Freiheit nicht behindere, sondern sie fördere (zu 2). Die grundsätzliche 
Möglichkeit, die auch von der Summa Halensis nicht ausgeschlossen wird, dass Zwang 
das Gegenteil bewirken und eine Verschlechterung herbeiführen kann, wird aber nicht 
nur in Anknüpfung an Augustins Vergleich mit einer möglichen Wirkungslosigkeit 
von Medizin relativiert, sondern vor allem gnadentheologisch eingeschränkt, indem 
der Grundsatz vertreten wird, dass aufgrund der Gnade Gottes jeder Mensch verbes-
serungsfähig ist (zu 7). Der Einwand, Zwang widerspreche dem Naturgesetz, wird mit 
dem Hinweis darauf zurückgewiesen, dass das Gute, zu dem der Mensch gezwungen 
wird, ihm ziemt und nützt, d.  h. seiner eigentlichen, natürlichen Bestimmung als ver-
nunftbegabtes Geschöpf entspricht und ihn so aus seiner Entfremdung befreit (zu 8).

Zweites Glied: Das Gesetz der Vergeltung [Nr. 465]
Hinsichtlich des mosaischen Gesetzes der Vergeltung körperlicher Schädigungen 
wird erörtert, inwiefern dabei Rache eine Rolle spielen darf. Die Summa Halensis 
stellt dazu im Anschluss an Augustins Auslegung von Mt 5,39 fest, dass keine Privat-
person Rache fordern darf, wohl aber ein Richter, sofern er von dem Streben nach 
Gerechtigkeit bestimmt wird und nicht von Hass oder Zorn (Antwort). Das Verbot der 
Selbstjustiz war für die Entwicklung der mittelalterlichen Rechts- und Friedensord-
nung grundlegend. Im Kontext der Summa Halensis ging es hierbei vor allem um eine 
Beschränkung bzw. Aufhebung des Fehderechts, wie sie auch im Zuge der ‚Gottes-
friedensbewegung‘ dieser Zeit angestrebt wurde.295 Im Gesetzestraktat der Summa 

295 Vgl. Duby, Die drei Ordnungen, 201  ff; Ohler, ‚Pax Dei‘ und ‚Treuga Dei‘, 305  ff; Kaiser, Gottesfrie-



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2419

Halensis ist das Verbot der Selbstjustiz mit dem augustinischen Leitgedanken einer 
Verbesserung der Menschen durch den Erlass und die sachgerechte Ausführung von 
Gesetzen verknüpft (zu 1).

Drittes Glied: Das Angriffs- bzw. Kriegsgesetz

Kapitel 1: Ist es erlaubt, Krieg zu führen? [Nr. 466]
Die Frage, ob es überhaupt erlaubt ist, Krieg zu führen, stellte sich für das Chris-
tentum seit der religionspolitischen Wende des 4.  Jahrhunderts und dem daraus 
resultierenden Übergang zum Christentum als Staatsreligion. Besonders eingehend 
wurde diese Frage von Augustin erörtert,296 auf dessen Linie auch die Summa Halen-
sis argumentiert. Entscheidend ist demnach, ob es sich um einen ‚gerechten Krieg‘ 
handelt.297 Die Kriterien, die dafür genannt werden, sind zunächst in Bezug auf die 
Person dessen, der den Krieg erklärt, ein gerechtes Streben, insofern er den Krieg 
um des Friedens willen führen soll und nicht von Rachlust oder Unversöhnlichkeit 
angetrieben sein darf, sowie eine gerechte, d.  h. geordnete Vollmacht, die in einem 
Befehl Gottes oder dem Amt weltlicher Obrigkeit begründet ist (Antwort). Auf Seiten 
des Kriegführenden muss zum einen die Absicht angemessen sein und darf ein Krieg 
weder um der Beute willen noch auch um der Vermehrung des öffentlichen Reich-
tums willen geführt werden; zum anderen ist ein bestimmter Rang erforderlich und 
sind Kleriker davon grundsätzlich ausgeschlossen. Was die Person betrifft, gegen die 
Krieg geführt wird, so muss diese es verdient haben, angegriffen zu werden, und muss 
der Krieg mit dem Ziel der Verbesserung dieser Person geführt werden. Hinsichtlich 
der Person, für die gekämpft wird, ist ein gerechter Grund erforderlich, nämlich um 
die Guten zu erleichtern, die Bösen zu zügeln und für alle Frieden herbeizuführen 
(ebd.). Der Einwand, es sei den Christen nach Auffassung Papst Gregors I. nur noch 
erlaubt, geistliche Kriege zu führen, wird zurückgewiesen, indem diese Forderung 
auf die Kleriker beschränkt wird (zu 2). Die prinzipielle Ablehnung jeglicher Verfol-
gung sündhafter Vergehen durch die Kirche wird im Anschluss an Augustin und das 
Decretum Gratiani verworfen, indem die Liebe als die eigentliche Motivation und die 
Verbesserung des Sünders als die Zielbestimmung solcher Verfolgung hervorgehoben 
werden (zu 6–8). Am Schluss dieses Kapitels wird die Frage gestellt, inwiefern das 
alttestamentliche Kriegsgesetz mit dem Grundsatz der Bergpredigt zu vereinbaren 

den, 1587  ff; Hattenhauer, Europäische Rechtsgeschichte, 213  ff; Goetz, Die Gottesfriedensbewegung 
im Licht neuerer Forschungen, 36  ff; Angenendt, Geschichte der Religiosität im Mittelalter, 599  ff. – Die 
strikte Einhaltung des ‚Gottesfriedens‘ zu bestimmten Zeiten der Woche sowie des Kirchenjahres war 
schon vom Zweiten und Dritten Laterankonzil vorgeschrieben worden (vgl. COD 23, 199  f [Kanon 12] u. 
222 [Kanon 21]; Liber Extra, 1.34.1 [ed. Friedberg, Bd. II, 203]; Foreville, Lateran I–IV, 75  f.112  f.197.364; 
Duggan, Conciliar Law, 331.337).
296 Vgl. Brachtendorf, Augustinus, 239  ff; van Geest, Ethik, 537  f.
297 Vgl. Barnes, The just war, 773  ff.



2420   Kommentar [Nr. 467–471]

ist, wonach dem Bösen generell kein Widerstand geleistet werden darf – und für die 
Beantwortung dieser Frage wird auf eine spätere Erörterung verwiesen, die dann in 
den Ausführungen zum Neuen Gesetz erfolgt.298

Kapitel 2: Die Umstände des Krieges

Artikel 1: Muss man frevelhaften Königen, die den Krieg erklären, gehorchen? 
[Nr. 467]                   
Die in theoretischer wie auch praktischer Hinsicht weitreichende Frage, ob Soldaten 
zum Gehorsam gegenüber frevelhaften Herrschern verpflichtet sind, beantwortet die 
Summa Halensis mit einem Zitat Augustins, in dem die Rechtmäßigkeit eines solchen 
Kriegsdienstes im Sinne der „Ordnung des bürgerlichen Friedens“ damit begründet 
wird, dass der Befehl eines frevelhaften Herrschers der Vorschrift Gottes entweder 
nicht widerspreche oder es nicht sicher sei, ob er dieser widerspreche (Antwort). 
Das wird dann im Rückgriff auf die Kriterien eines gerechten Krieges, die im ersten 
Kapitel aufgestellt wurden, weiter präzisiert, insofern die Bevollmächtigung auch 
des frevelhaften Herrschers, den Krieg zu befehlen, als ordnungsgemäß anzusehen 
ist, während sein Streben nach Ausführung dieses Befehls zwar ungeordnet ist, aber 
dadurch die Verpflichtung zum Gehorsam nicht beeinträchtigt wird, weil dieses 
Streben die „Ordnung der Macht“, d.  h. die Befehlsvollmacht des Herrschenden nicht 
aufhebt (zu 1). Hinsichtlich der Wirkung der Ausführung erfolgt allerdings die Ein-
schränkung, dass diese nur dann geordnet sei, wenn das, was befohlen wird, Gottes 
Vorschrift nicht widerspricht (ebd.). Die Schlussfolgerung, dass in einem solchen Fall 
die Befehlsverweigerung von Soldaten gerechtfertigt ist, wird jedoch nicht gezogen.

Artikel 2: Dürfen Kleriker Waffen tragen? [Nr. 468]
Die Unterscheidung des Decretum Gratiani zwischen Bischöfen, die sich mit dem 
Zehnten und den Erstlingsfrüchten begnügen und zu keinem Kriegsdienst verpflich-
tet sind, und Bischöfen, die darüber hinaus Güter, Höfe, Burgen und Dörfer besitzen 
und deshalb militärischen Dienst leisten müssen, wird zu Beginn referiert, dann aber 
von Mt 26,52 her grundsätzlich festgestellt, dass es Bischöfen untersagt ist, mit Waffen 
Krieg zu führen (Antwort). Im Anschluss an Bernhard von Clairvaux wird allerdings 
den Bischöfen und Priestern das Recht zugesprochen, dass sie ihre Zustimmung zur 
Kriegführung geben. Damit verknüpft wird die Zwei-Schwerter-Theorie, die erstmals 
494 von Papst Gelasius I. (ca. 492–496) formuliert wurde299 und in der Zeit des Investi-
turstreits dazu diente, die Überordnung des Papstes über den Kaiser zu begründen.300 

298 Vgl. Summa Halensis III Nr. 574 (ed. Bd. IV/2, 899a–901b; in dieser Ausgabe S. 2136–2145).
299 Vgl. DH 347.
300 Vgl. Goez, Zwei-Schwerter-Lehre, 725  f; Helmholz, Kanonisches Recht und europäische Rechts-
kultur, 381  ff.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2421

Nach Bernhards Interpretation der Zwei-Schwerter-Theorie, der sich die Summa 
Halensis anschließt, gehören sowohl das materielle als auch das geistliche Schwert 
zur Kirche und ist deshalb die Zustimmung der Kirche zum Krieg notwendig (ebd.).

Artikel 3: Darf jederzeit Krieg geführt werden? [Nr. 469]
Mit dem Verweis auf das Decretum Gratiani wird konstatiert, dass an Sonn- und Fei-
ertagen sowie in der Fastenzeit grundsätzlich kein Krieg geführt werden soll, es aber 
in einer wirklichen Notlage erlaubt sei, um eine „Schwächung der heiligen Religion“ 
zu verhindern (Antwort).

Artikel 4: Ist in einem gerechten Krieg der Ausschluss von Hinterlist erforderlich? 
[Nr. 470]
Der Hinterhalt wird als Mittel der militärischen Kriegführung als gerechtfertigt ange-
sehen, während eine hinterhältige Gesinnung ebenso verurteilt wird wie das Nicht-
einhalten von Versprechen gegenüber dem Feind (zu 1–2).

Kapitel 3: Ist das kriegerische Exerzieren auf Turnieren erlaubt? [Nr. 471]
Einen auf den ersten Blick überraschenden Abschluss finden die Ausführungen zum 
Kriegsgesetz mit einem Kapitel, in dem das Exerzieren auf Turnieren problematisiert 
wird. Dabei greift die Summa Halensis zum größten Teil wortwörtlich auf einen ent-
sprechenden Abschnitt in dem Traktat ‚Über die Laster‘ zurück, den Johannes von La 
Rochelle vor 1235 verfasst hat.301 Im zeitgenössischen Kontext werden damit die Ritter-
turniere thematisiert, die sich im 12. Jahrhundert immer mehr zu einem gesellschaftli-
chen Großereignis entwickelt hatten und insbesondere dem Adel zur Repräsentation 
des eigenen Standesbewusstseins dienten.302 Die ambivalente Wahrnehmung und 
Beurteilung dieser Turniere spiegelt sich auch in der Erörterung der Summa Halensis 
wider, insofern hier sehr genau differenziert wird zwischen „Prahlerei“ und Gewinn-
streben einerseits, die für verboten erklärt werden, und dem militärischen Nutzen 
andererseits, um dessentwillen solche Turniere veranstaltet werden dürften, solange 
auf die Risiken für Leib und Leben der Exerzierenden sorgfältig geachtet würde 
(Antwort zu 1). Diese Verpflichtung zur Sorgfalt und gegenseitigen Rücksichtnahme 
von Duellanten wird noch durch den Verweis auf eine entsprechende Bestimmung 
des Dritten Laterankonzils im Jahre 1179 unterstrichen, wonach Exerzierenden, die 
bei einem Turnier sterben, ein kirchliches Begräbnis verweigert werden sollte (zu 3).

301 Vgl. Newhauser, The Treatise on Vices and Virtues in Latin and the Vernacular, 125.
302 Vgl. Cardini u.  a., Turnier, 1113–1118; Barber/Barker, Die Geschichte des Turniers, 24  ff.



2422   Kommentar [Nr. 472–474]

Viertes Glied: Das Tötungsgesetz
Über die Ausführungen zum fünften Gebot im Rahmen der Dekalogauslegung303 
hinaus hält die Summa Halensis eine weitergehende Klärung bezüglich der Gesetze, 
die eine Todesstrafe beinhalten, für erforderlich.

Kapitel 1: Muss die Todesstrafe über den Menschen verhängt werden? [Nr. 472]
Biblisch-theologisch wird diese Frage von Ex 22,18 her entwickelt, wobei die Summa 
Halensis den Begriff ‚maleficos‘, der in der Vulgata verwendet wird, im Sinne von 
‚Übeltäter‘ versteht, während er in der Auslegungsgeschichte des Spätmittelalters 
dann als ‚Zauberer‘ und schließlich als ‚Hexen‘ verstanden wurde.304 Die generelle 
Position der Summa Halensis zu der Frage der Todesstrafe wird schon bei der Gegen-
überstellung der Pro- und Contra-Argumente dadurch deutlich, dass die Gegen-
argumente als Ansichten von „verkehrten Häretikern“ bezeichnet werden (1). Im 
Unterschied zur sonstigen Vorgehensweise erfolgt auch die Problemlösung nicht 
im Anschluss an die Auflistung aller Argumente, sondern werden die ‚häretischen‘ 
Ansichten direkt widerlegt, indem zunächst die grundsätzliche Forderung des Gewalt-
verzichts gemäß Mt 5,39 von Röm 13,4 her eingeschränkt wird, sodass die Todesstrafe 
im Fall von „Unrecht gegen Gott oder die Kirche“ für unumgänglich erklärt wird (zu 1). 
Ebenso wird auch das Ausreißen des ‚Unkrautes‘ nach Mt 13,29 als notwendig ange-
sehen, wenn es an dem Vergehen von Frevlern keinen Zweifel gibt und verhindert 
werden muss, dass sie die Kirche bedrohen (zu 2). Dem Einwand, durch den Vollzug 
der Todesstrafe werde den Exekutierten die Möglichkeit genommen, Buße zu tun, 
wird im Anschluss an Augustin entgegengehalten, dass ihnen vielmehr ein Dienst 
erwiesen würde, insofern verhindert werde, dass sich ihre Sünde noch vergrößern 
könnte (zu 3).                                  

Kapitel 2: Die Todesarten, die dem Gesetz nach zu verhängen sind [Nr. 473]
Die vier Arten der Hinrichtung305 – durch Steinigung, Erhängen, Verbrennung und 
Erschlagen – werden mit den vier Eigenschaften begründet, wie Strafe Furcht erzeu-
gen kann: durch ihre lange Dauer, ihre Qual, ihre Schande und ihre Unheilbarkeit 
(Antwort zu 1). Dass die Hinrichtung am Galgen nunmehr im Vergleich mit der Zeit des 
Gesetzes insofern strenger gehandhabt werde, als der Verurteilte länger dort hängen 
bleibe, wird mit der „Menge der Delinquenten“ und der Gewohnheit erklärt, zugleich 
wird aber detailliert erläutert, warum die vormalige Kreuzigung größere Schmerzen 
und ein längeres Leiden bedeutete (zu 2).

303 Vgl. Summa Halensis III Nr. 352–361 (ed. Bd. IV/2, 520a–541b; in dieser Ausgabe S. 758–837).
304 Vgl. Stotz, Handbuch zur lateinischen Sprache des Mittelalters, 137; Harmening, Hexen, 328  ff.
305 Vgl. Weitzel, Todesstrafe, 836  f; Leder, Todesstrafe, 79  ff.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2423

Kapitel 3: Die Gründe für die Tötung nach dem Gesetz [Nr. 474]
Zunächst erfolgt eine Systematisierung der alttestamentlichen Bestimmungen zur 
Todesstrafe, indem zwischen todeswürdigen Vergehen mit Worten und mit Taten 
unterschieden und dann noch einmal innerhalb dieser Kategorien differenziert wird. 
So werden einerseits Gotteslästerungen, Schmähungen und Rechtsverdrehungen 
als Gründe für die Todesstrafe beurteilt und andererseits Götzenverehrung, falsche 
Prophetie, Totenbeschwörung und Gesetzesübertretung als Vergehen, die sich gegen 
Gott selbst richten, sowie Ungehorsam gegenüber Eltern und Vorgesetzten, versuch-
ter Todschlag und Mord, Menschenraub und verschiedene Formen der Unzucht als 
Vergehen am Nächsten. Dazu werden dann acht Fragen formuliert, um diese syste-
matische Einteilung insgesamt zu begründen und einzelne Aspekte noch genauer 
zu thematisieren. Am Beispiel der Todesstrafe für das Holzsammeln am Sabbat wird 
die Frage der Angemessenheit einer solchen Bestrafung erörtert und hierbei grund-
sätzlich festgestellt, dass eine relativ leichte Sünde mit einer schweren Strafe um der 
Abschreckung willen sanktioniert wird, was nach Auffassung der Summa Halensis 
angesichts der Neigung der Juden zu leichtfertiger Gesetzesübertretung auch ange-
bracht gewesen sei (Lösung zu I). Der Einwand, der Vorsatz, jemanden töten zu 
wollen, dürfe nicht bestraft werden, weil sonst Augustins Grundsatz aufgehoben 
würde, dass nur eine Tat, nicht aber der Wille zu bestrafen sei, wird zurückgewie-
sen, indem dieser Vorsatz als ein Wille, „der an die Öffentlichkeit kam und zur Tat 
schritt“, von einem verborgenen Willen abgegrenzt wird (zu II). Für ein Vergehen 
wie den Diebstahl, der an und für sich nicht mit dem Tod zu bestrafen ist, wird bei 
wiederholter Uneinsichtigkeit des Diebes die Todesstrafe für angemessen erklärt (zu 
III). Die Bestrafung eines Sklavenbesitzers, der seinen Sklaven erschlägt, wird damit 
begründet, dass Sklaven zwar Eigentum ihres Besitzers seien und deshalb mit Geld 
verglichen werden könnten, ihnen aber gleichwohl wegen ihrer menschlichen Natur, 
wodurch sie mit ihrem Herrn prinzipiell gleichgestellt seien, nicht das Leben genom-
men werden dürfe, weil das allein Gott zustehe bzw. einem Richter, der mit göttlicher 
Autorität zum Tode verurteile (zu IV 1). Mit dieser unmissverständlichen Feststellung 
zur menschlichen Natur von Sklaven und der daraus resultierenden Verpflichtung, 
ihr Existenzrecht zu achten, bezog die Summa Halensis in einer für die Ethik wie auch 
die Gesellschaftsordnung der Antike und des Mittelalters wichtigen Frage eindeutig 
Position.306 Dass die Sklaven aber ungeachtet der Anerkennung ihres Existenzrech-
tes im Vergleich mit den Freien immer noch als Menschen zweiter Klasse angesehen 
wurden, zeigt sich bei der unterschiedlichen Bewertung im Fall von Menschenraub 
(zu IV 2) und der weitgehenden Legitimation körperlicher Misshandlung (zu IV 3). Die 
differenzierte strafrechtliche Beurteilung einer Fehlgeburt in Folge von Gewaltanwen-
dung gegenüber einer Schwangeren ist in der moraltheologischen Unterscheidung 
zwischen einem ‚geformten‘ und einem ‚ungeformten‘ Fötus begründet (zu V). Diese 

306 S. u. S. 2428  f.



2424   Kommentar [Nr. 475–476]

Auffassung von der sukzessiven Formung bzw. Beseelung des Fötus rezipierte die 
Scholastik von Aristoteles, der davon ausging, dass die Beseelung je nach Geschlecht 
unterschiedlich bei Jungen ab dem vierzigsten Tag und bei Mädchen ab dem neun-
zigsten Tag erfolge.307 In kirchenrechtlicher Hinsicht hatte das Konsequenzen im Fall 
einer Abtreibung.308 Im Blick auf Unzucht bzw. Vergewaltigung von Jungfrauen wird 
genau zwischen den Handlungsumständen sowie absichtlichem Tun und Unwissen-
heit unterschieden (zu VI). Das Absehen von der Todesstrafe für Inzest wird für ange-
messen erklärt, wenn die „fromme Absicht“ besteht, ein Kind „zur Ehre Gottes“ zu 
zeugen (zu VII), während Sodomie zur Zeit der Gnade noch schwerer bestraft werden 
müsse als zuvor und die weltliche Macht dafür auch „jede Art von Folter“ einsetzen 
solle (zu VIII). Dass sich im Kirchenrecht dazu keine Bestimmungen finden, wird 
damit erklärt, dass es diese Ausschweifung gar nicht erst zur Sprache bringe, um 
nicht die Luft zu verschmutzen und die Gemüter zu vergiften (ebd.).

Fünftes Glied: Die Strafgesetze durch Schädigung am Besitz        

Kapitel 1: Dürfen die Guten die Bösen gerechterweise ausplündern? [Nr. 475]
Die Erörterung dieser Frage gewinnt vor dem Hintergrund der Geschichte des Vierten 
Kreuzzuges an Bedeutung. Kurz vor der Einnahme Konstantinopels hatten im März 
1204 Venezianer und Franken einen Vertrag zur Aufteilung der Stadt geschlossen 
und deren Plünderung vereinbart, in deren Verlauf dann unzählige Kunstschätze 
und Reliquien geraubt wurden.309 Die Summa Halensis nimmt nun, ohne direkt auf 
diese Ereignisse einzugehen, zu der Frage, ob Plünderungen generell gerechtfertigt 
seien, Stellung, indem die Meinung „einiger“ referiert wird, wonach Plünderungen 
nur dann legitim seien, wenn sie sich gegen ‚Frevler‘ richteten, die nicht zur Einheit 
der Kirche gehören, weil sie entweder exkommuniziert wurden oder sich außerhalb 
dieser Einheit befinden, d.  h. sich davon abgespalten haben (Antwort). Letzteres gilt 
aus der Sicht der römischen Kirche für die orthodoxen Christen, weshalb damit impli-
zit auch die Plünderung Konstantinopels begründet werden kann. Dass nicht auch 
Juden alles weggenommen wird, begründet die Summa Halensis mit der Barmher-
zigkeit der Kirche (ebd.). Dem Einwand, Plünderungen verletzten den Grundsatz der 
Wahrung rechtmäßigen Besitzes, wird entgegengehalten, dass jeglicher Besitz nur 
aufgrund göttlichen Rechtes oder aber menschlichen Rechtes, das in der Macht der 
Herrschenden gründe, legitimiert sei und deshalb Häretiker keine Besitzansprüche 

307 Vgl. Aristoteles, Historia animalium IX(VII),3; 583 b3–29 (ed. Balme, 434–436); ders., De gene-
ratione animalium II,3; 736a 24–737b 7 (ed. Peck, 164–176); Hack, Der Streit um die Beseelung des 
Menschen, 322  ff.
308 Vgl. Jerouschek, Mittelalter, 46  ff.
309 Vgl. Lilie, Byzanz und die Kreuzzüge, 170  ff; Jaspert, Die Kreuzzüge, 49  f; Angold, The Fourth 
Crusade, 75  ff; Asbridge, Die Kreuzzüge, 565  ff.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2425

erheben dürften bzw. ihnen der Besitz aufgrund menschlicher Gesetze weggenom-
men werden dürfe (zu 1–2). Das Gegenargument, das auf Ps 127,2 verweist, wird durch 
eine exegetische Verknüpfung von Spr 13,22310 mit Koh 2,26 sowie Ijob 27,16  f widerlegt 
(zu 4).

Kapitel 2: Wie bestraft das Gesetz die Schädiger gerechterweise durch Schädigung 
am Besitz? [Nr. 476]
Nachdem im ersten Kapitel geklärt wurde, in welchen Fällen die Wegnahme des 
Besitzes vom göttlichen bzw. menschlichen Recht her legitim ist, werden nun die ein-
zelnen Bestimmungen des mosaischen Gesetzes zur Bestrafung von Diebstahl und 
Raub untersucht. Das unterschiedliche Strafmaß bei dem Diebstahl von Nutztieren 
wird mit einer detaillierten Analyse ihres jeweiligen Nutzens erläutert (Antwort zu 1). 
Analog dazu wird das geringere Strafmaß bei Diebstahl von Geld damit begründet, 
dass Geld wie auch Gold im Blick auf die Produktion lebensnotwendiger Güter wie 
Nahrung und Kleidung nicht nur weniger nützlich, sondern vollkommen „unnütz und 
unbrauchbar“ seien (zu 2). Im wirtschaftsgeschichtlichen Kontext der Summa Halen-
sis lässt das darauf schließen, dass die Autoren hier stärker die Grundsätze einer 
vom Handwerk und der Landwirtschaft bestimmten Ökonomie vertraten, während 
sie ansonsten die Bedeutung der aufkommenden Geldwirtschaft durchaus erkann-
ten.311 Für den sakralen Bereich wird ein, wenn auch im Vergleich mit den Opfertieren 
begrenzter, Nutzen des Goldes bei der Konstruktion der Bundeslade, beim Bau des 
Tempels und der Herstellung von Kultgefäßen eingeräumt, allerdings nur im histo-
rischen Rückblick auf die jüdische Religion und nicht in einer gegenwartsbezogenen 
Analyse, die nach der Bedeutung des Geldes für die Kirche fragen könnte (ebd.). Die 
strengere Bestrafung von Diebstahl im Vergleich zum Raub wird mit der größeren 
Neigung und Gewohnheit zum Diebstahl begründet, derentwegen härtere Strafen zur 
Abschreckung dienen sollten (zu 3). Der Einwand, nach Num 5,6  f sei ein generelles 
Strafmaß für Diebstahl festgelegt, wird mit der Unterscheidung zwischen Diebstahl 
aus Nachlässigkeit bzw. Unwissenheit einerseits und vorsätzlichem Diebstahl ande-
rerseits abgewiesen (zu 4). Dass Zachäus nach Lk 19,8 das Vierfache zurückerstattete, 
wird nicht als gesetzmäßige Verpflichtung verstanden, sondern als ein beispielhaf-
tes Verhalten, über das gesetzlich Vorgeschriebene hinaus etwas freiwillig zurück-
zugeben (zu a). Dem Verweis auf Spr 6,30  f, wonach Diebstahl mit der Erstattung des 
Siebenfachen zu bestrafen ist, wird in einer methodisch aufschlussreichen Exegese 
dieser Bibelstelle entgegengehalten, dass das ‚Siebenfache‘ hier im übertragenen 
Sinn als vollkommene Erstattung verstanden und zudem der unmittelbare Kontext 

310 Für die Geschichte der biblischen Textüberlieferung ist interessant, dass auf den unterschied
lichen Wortlaut dieses Verses in der Vulgata und in der Septuaginta explizit hingewiesen wird.
311 Vgl. Summa Halensis III Nr. 380 u. 490 (ed. Bd. IV/2, 565a–567b.721a–724b; in dieser Ausgabe 
S. 922–929.1494–1505).



2426   Kommentar [Nr. 477–479]

berücksichtigt werden müsse, insofern es hier um eine Abstufung von Diebstahl und 
Ehebruch gehe (zu b).

Zweite Frage: Die Rechtssatzungen zur Wahrung der Gerechtigkeit
Nach der eingehenden Erörterung der mosaischen Rechtssatzungen im Blick auf 
deren prozessuale Dimensionen folgt ein Abschnitt, der sich mit den Personen, 
Sachen und Handlungen befasst, die dazu dienen, die Gerechtigkeit zu bewahren.

Erster Abschnitt: Die Rechtssatzungen zu den Personen

Erstes Glied: Die Gesetze bezüglich der Person des Königs und des Priesters

Kapitel 1: Ist es gerecht, dass der Mensch über Menschen herrscht? [Nr. 477]
In inhaltlicher Übereinstimmung mit den Ausführungen zur Herrschaftsordnung im 
ersten und zweiten Buch der Summa Halensis312 wird zunächst erörtert, inwiefern es 
Menschen überhaupt erlaubt ist, über andere zu herrschen. Beantwortet wird diese 
Frage mit einem Zitat Papst Gregors I., wonach eine solche Herrschaftsordnung von 
Gott eingesetzt und legitimiert ist, um von der Sünde abzuschrecken (Antwort). Das 
widerspreche aber nicht der grundsätzlichen Gleichheit aller Menschen hinsichtlich 
ihrer natürlichen, ursprünglichen Menschenwürde, sondern resultiere aus der Unter-
schiedlichkeit des Willens und des moralischen Verdienstes jedes Einzelnen (zu 3).

Kapitel 2: Ist es notwendig, dass es zwei Gewalten gibt, eine königliche und eine 
priesterliche? [Nr. 478]                    
Die bestehende Herrschaftsordnung mit ihrer monarchischen Struktur sowohl im 
Königtum als auch in der Kirche wird im Anschluss an Hugo von St. Viktor mit der 
grundlegenden Unterscheidung zwischen weltlicher und geistlicher Herrschaft 
begründet (Antwort). Der Einwand, nach Mt 6,24 könne niemand zwei Herren dienen, 
wird relativiert, indem das auf den besonderen Fall des Konfliktes zwischen weltlicher 
und geistlicher Obrigkeit eingeschränkt wird (zu 1). Die exegetische Feststellung, 
dass das israelitische Königtum nicht auf einer göttlichen Anordnung und Einset-
zung beruht, sondern nur mit einer Erlaubnis Gottes gewährt, d.  h. geduldet wurde, 
und die Schlussfolgerung, dass deshalb die Königsherrschaft generell ebenso wie die 
Ehescheidung zur Zeit der Gnade abgeschafft werden müsse, beantwortet die Summa 
Halensis mit grundsätzlichen Reflexionen über das Verhältnis des göttlichen Willens 
zur Realität des Bösen (zu 2). Dabei wird zwischen dem Aspekt der Schuld und dem 
der Strafe unterschieden. So werde die Ehescheidung geduldet, um Schlimmeres zu 

312 Vgl. ebd., I Nr. 159 (ed. Bd. I, 241 Anm. 3); I–II Nr. 521 (ed. Bd. II, 777a–780b).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2427

vermeiden, obgleich sie an sich schlecht und somit schuldhaft sei,313 während die 
Königsherrschaft von Gott zur Bestrafung derer erlaubt worden sei, die aufgrund 
ihres ungeordneten Willens „Gott weniger vertrauten als dem Menschen“ (ebd.).

Kapitel 3: Die Beziehung der königlichen zur priesterlichen Gewalt
Wurde im Zusammenhang mit der Differenzierung zwischen verschiedenen Arten 
von Richtern auch festgestellt, in welcher Hinsicht die königliche Gewalt der pries-
terlichen untergeordnet ist,314 und der prinzipielle Unterschied ihrer jeweiligen 
Herrschaftsausübung im Blick auf die Befugnis, zu töten bzw. Waffen zu tragen, 
in der Auslegung des fünften Gebotes sowie den Ausführungen zum Kriegsgesetz 
thematisiert,315 so wird in diesem Kapitel danach gefragt, ob die priesterliche Gewalt 
der königlichen durch eine Dienstbarkeit verpflichtet ist oder von ihr aufgrund von 
sündhaften Verfehlungen bestraft werden darf.

Artikel 1: Ist die priesterliche Obrigkeit der königlichen durch irgendeine 
Dienstbarkeit verpflichtet? [Nr. 479]
Es geht in diesem Artikel um die steuerlichen Privilegien und materiellen Besitzan-
sprüche der Kirche, während die generelle Frage, inwieweit die Kirche zur Besitzlo-
sigkeit verpflichtet ist, an späterer Stelle erörtert wird.316 Die Summa Halensis stellt 
in Übereinstimmung mit dem Decretum Gratiani fest, dass die Kirche einen bestimm-
ten Besitz wie den Zehnten, die Opfergaben, das Kirchengelände und den Friedhof 
sowohl wegen ihres geistlichen Amtes als auch aufgrund göttlichen Rechts beanspru-
chen kann und dafür auch keine Steuern entrichten muss (Antwort). Für Besitztümer, 
die der Kirche aufgrund ihres weltlichen Amtes und menschlichen Rechts gehören, 
sei sie hingegen zur Zahlung der entsprechenden Steuer und somit zu weltlichem 
Gehorsam verpflichtet. Dabei gelte es allerdings zu beachten, dass im Anschluss an 
Hugo von St. Viktor noch einmal unterschieden werden müsse, ob der Kirche mit 
solchem Besitz nur eine Nutzung oder auch eine Herrschaftsausübung zugestanden 
wird. Im Falle einer Herrschaftsausübung dürften nicht Kleriker weltliche Rechts
urteile fällen, sondern müssten dafür Laien als Amtsträger eingestellt werden und 
gelte stets der Grundsatz, dass diese weltliche Rechtsprechung von der politischen 
Obrigkeit abgeleitet sei (zu 1–6, a-c). Eine autonome Rechtsprechung der Kirche im 
weltlichen Bereich wird somit auch in den Gebieten, die von der Kirche beherrscht 
werden, ausgeschlossen, vielmehr Gehorsam gegenüber den Monarchen gefordert, 
für die im Gegenzug politischer Schutz erwartet werden könne.

313 Vgl. ebd., III Nr. 455 (ed. Bd. IV/2, 666a–667b; in dieser Ausgabe S. 1292–1297).
314 Vgl. ebd., Nr. 415 (ed. Bd. IV/2, 608a–612b; in dieser Ausgabe S. 1078–1095).
315 Vgl. ebd., Nr.  360 u. 468 (ed. Bd. IV/2, 535a–538b.687a–688b; in dieser Ausgabe S.  812–825. 
1372–1375).
316 Vgl. ebd., Nr. 487–488 (ed. Bd. IV/2, 715a–718b; in dieser Ausgabe S. 1474–1485).



2428   Kommentar [Nr. 480–483]

Artikel 2: Sind kirchliche Personen der königlichen Obrigkeit aufgrund ihrer Sünden 
verpflichtet? [Nr. 480]                            
Wiederum unter Berufung auf Hugo von St. Viktor wird festgestellt, dass die weltli-
che Obrigkeit nicht über Kleriker richten darf, sondern diese allein der richterlichen 
Gewalt des Papstes unterstehen, der darüber hinaus in Angelegenheiten, die die Seel-
sorge betreffen, auch über die Laien richte (Antwort). Ausdrücklich betont wird mit 
einem entsprechenden Zitat Hugos auch das kirchliche Asylrecht, d.  h. die Immunität 
des Kirchenraumes als eines ‚heiligen Ortes‘ selbst für Angeklagte und Verbrecher, 
die dorthin flüchten (zu 1–2).317

Zweites Glied: Die Gesetze bezüglich der Sklaven
Mit den juristischen Ausführungen zur Sklaverei kommt eine soziale Institution in 
den Blick, die in der Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung der Antike – und somit 
auch des Judentum in alttestamentlicher Zeit – von großer Bedeutung war.318 Im Mit-
telalter wurde die Sklaverei sukzessive durch die Leibeigenschaft abgelöst,319 jedoch 
blieben grundsätzliche rechtliche und moraltheologische Probleme, die mit der Skla-
verei verknüpft waren, weiterhin relevant.

Kapitel 1: Sind Gute dazu verpflichtet, sich Bösen zu unterwerfen? [Nr. 481]
Wurde diese Frage bereits im speziellen, innerkirchlichen Blickwinkel der Ehrerbie-
tung gegenüber Prälaten, die ihr Amt schlecht ausüben, erörtert und in der Weise 
beantwortet, dass eine solche Ehrerbietung grundsätzlich geboten sei,320 so folgt die 
Summa Halensis auch hier diesem Ansatz und hält an der prinzipiellen Geltung einer 
hierarchischen Herrschaftsordnung fest. Die Institution der Sklaverei wird dabei mit 
der Notwendigkeit begründet, die Bösen zu zügeln, deren Wille so ungeordnet sei 
„wie ein vernunftloses wildes Tier“ (Antwort). Diese Sichtweise entspricht der aris-
totelischen Auffassung, wonach den Sklaven zwar nicht prinzipiell das Menschsein 
als Vernunftwesen abgesprochen werden könne, sie aber nicht in der Lage seien, ver-
nünftige Entscheidungen zu treffen.321 In einer spezifisch augustinischen Perspektive 
wird dieses Defizit auf die Ungeordnetheit ihres Willens zurückgeführt. Es sei auch 
in der Zeit der Gnade immer noch notwendig, die „Ordnung des guten Willens“ zu 
bewahren, weshalb die Erniedrigung in Form der Sklaverei fortbestehen müsse (ebd.). 
Diese Erniedrigung wird nun jedoch in paulinischer Perspektive neu bewertet, inso-
fern sie auf dialektische Weise mit der christlichen Freiheit verknüpft wird und ihr 
eine umso größere Erhöhung in eschatologischer Zukunft in Aussicht gestellt wird. 

317 Vgl. Zapp, Asyl, 1156  f.
318 Vgl. Kessler, Sklaverei II. Altes Testament und Judentum, 1383  f.
319 Vgl. Goetz, Leibeigenschaft, 1846.
320 Vgl. Summa Halensis III Nr. 351 (ed. Bd. IV/2, 520a–b; in dieser Ausgabe S. 756–759).
321 Vgl. Aristoteles, Politica I,13; 1259b 18–1260b 7 (ed. Ross, 22–25).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2429

Das schränkt aber nach Auffassung der Summa Halensis die hierarchische Struktur 
der irdischen Herrschafts- und Gesellschaftsordnung nicht ein, sondern verweist auf 
eine theologische Dimension, die vom Verdienstgedanken und der „Würde des Gewis-
sens“ bestimmt wird (zu 2).

Kapitel 2: Die Freilassung von Sklaven [Nr. 482]
In Anknüpfung an das vorangegangene Kapitel wird das Fortbestehen der Sklaverei 
im Christentum mit dem Verdienst- und Lohngedanken sowie dem Ideal der Demut 
begründet, die wiederum als „Wächterin der Tugend“ bezeichnet wird und der damit 
im Rahmen der scholastischen Tugendlehre eine besondere Bedeutung zukommt 
(Antwort). Darüber hinaus wird es von 1Tim 6,1 her als notwendig angesehen, dass 
die Sklaverei fortbesteht, damit nicht die Lehre Gottes in Verruf gerate und der Glaube 
Anstoß erwecke (ebd.). Die theologische Argumentation des Ersten Timotheusbrie-
fes und dessen historischer Kontext, in dem die Bewahrung der gesellschaftlichen 
Ordnung für das Urchristentum opportun war, wenn die Christen sich nicht dem 
Vorwurf der sozialen Revolution aussetzen wollten,322 werden von der Summa Halen-
sis aufgegriffen, um das Festhalten an der Sklaverei auch für die eigene Zeit zu legi-
timieren. Diese Auffassung ließ sich in gleicher Weise auf die Leibeigenschaft über-
tragen, die im Mittelalter die Sklaverei ablöste. Der Einwand, das mosaische Gesetz 
schreibe die Freilassung eines Sklaven im siebten Jahr vor, wird zurückgewiesen, 
indem diese Bestimmung im übertragenen Sinn verstanden und ihr deshalb keine 
wortgetreue Verpflichtung beigemessen wird (zu 1). Zudem wird behauptet, dass 
christliche Sklaven weitaus bessere Lebensbedingungen hätten als hebräische, weil 
sie der Liebe und dem Gehorsam unterworfen seien, insofern sie nach den Vorstellun-
gen des Paulus von ihren Herren Wertschätzung erfahren sollten – die Frage, inwie-
weit dieses paulinische Ideal den tatsächlichen Lebensbedingungen der christlichen 
Sklaven und Leibeigenen entsprach, wird dabei nicht einmal gestellt.

Kapitel 3: Die Aufnahme eines fremden Sklaven [Nr. 483]
Die gesetzliche Bestimmung von Dtn 23,15, wonach geflüchtete Sklaven nicht ausgelie-
fert werden sollten, wird von der Summa Halensis zunächst auf den Fall beschränkt, 
dass ein Sklave einer Privatperson gehört und er um der eigenen Gesundheit willen 
flüchtet, falls sein Herr ihn verderben will. Falls es sich hingegen um einen Sklaven 
handele, der einer öffentlichen Person wie einem König gehöre, komme es darauf 
an, ob dieser über ein christliches oder ein nichtchristliches Volk herrsche, insofern 
die Auslieferung eines Sklaven an ‚Ungläubige‘ grundsätzlich verboten sei (Antwort).

322 Vgl. Roloff, Der erste Brief an Timotheus, 320  f.



2430   Kommentar [Nr. 484–486]

Drittes Glied: Die Gesetze bezüglich Ehemann und Ehefrau
Während das alttestamentliche Scheidungsgesetz bereits im Zusammenhang mit den 
Ausführungen zum Gerichtsurteil thematisiert wurde,323 geht es hier um die gesetzli-
chen Bestimmungen bezüglich der Heirat einer fremden Frau einerseits und der Poly-
gamie andererseits.

Kapitel 1: War es zur Zeit des Gesetzes erlaubt, eine Fremde zu heiraten? [Nr. 484]
Die Heirat einer fremden Frau wird für die Zeit des Gesetzes als erlaubt angesehen, 
wenn diese Frau sich zuvor zum jüdischen Glauben bekehrt hatte (Antwort).

Kapitel 2: War es im Gesetz erlaubt worden, mehrere Ehefrauen zu haben? [Nr. 485]
In diesem Kapitel werden erneut die Gründe für eine Legitimation der Vielehe vor-
getragen, die schon bei der Erörterung der naturgesetzlichen Begründung der Ehe 
und in der Auslegung des sechsten Gebotes dargelegt wurden.324 Demnach war die 
Vielehe um der Vermehrung der Nachkommen willen erlaubt, damit so die Gottes-
verehrung zunehmen konnte (Lösung). Erweitert wird diese Auffassung noch spezi-
ell im Blick auf die Königsherrschaft, insofern der Einwand, König David habe nicht 
mehrere Ehefrauen nehmen dürfen, weil das Volk der Gottesverehrer längst vermehrt 
war, mit dem Argument abgewiesen wird, Königen sei dieses wegen der Stärkung der 
eigenen Nachfolge gestattet gewesen (ebd.). Die Schlussfolgerung, das Recht der Poly-
gamie müsse, wenn das alttestamentliche Gesetz wörtlich zu befolgen sei, auch den 
Christen gewährt werden, weist die Summa Halensis mit sprachlichen Überlegungen 
zurück, indem sie das Perfekt des lateinischen Textes an dieser Stelle als Vergangen-
heitstempus auffasst, während es im alttestamentlichen Gesetz als absolutes Perfekt 
benutzt wird, das eine zeitlose Aussage zum Ausdruck bringt (zu 1–3).

Viertes Glied: Die Gesetze bezüglich ehrloser Personen [Nr. 486]     
Hinsichtlich der ‚ehrlosen Personen‘, die im mittelalterlichen Sprachgebrauch die 
sozialen Randgruppen bezeichneten,325 wird grundsätzlich zwischen selbstverschul-
deter und unverschuldeter Ehrlosigkeit unterscheiden. Im Mittelpunkt steht zunächst 
das Verbot der Prostitution, die als „öffentliche Unzucht“ verurteilt wird (Antwort 
zu I). Für die Geschichte der Prostitution im Mittelalter ist aufschlussreich, dass die 
Summa Halensis hier im Anschluss an Dtn 23,17 von weiblichen und männlichen Pro-
stituierten zur Zeit des Alten Gesetzes ausgeht, jedoch für die eigene Zeit nur noch die 

323 Vgl. Summa Halensis III Nr. 455–460 (ed. Bd. IV/2, 665a–674b; in dieser Ausgabe S. 1290–1325).
324 Vgl. ebd., Nr. 255 u. 368 (ed. Bd. IV/2, 360a–361b.551a–552b; in dieser Ausgabe S. 192–197.872–879).
325 Vgl. Hergemöller, Randgruppen der spätmittelalterlichen Gesellschaft, 1  ff.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2431

Prostitution von Frauen im Blick hat.326 Bei den Ausführungen zum Lohn der Prosti-
tuierten wird zwischen der moralischen Beurteilung des sündhaften Handelns und 
dem juristischen Aspekt des rechtmäßigen Eigentums unterschieden (zu II). Impli-
zit vorausgesetzt ist dabei, dass die Prostituierten über ihren Lohn selber verfügen 
konnten, während die gesellschaftliche Realität der mittelalterlichen Prostitution – 
gerade auch in Paris – zunehmend von Bordellen und Zuhältern bestimmt wurde, die 
die Prostituierten und ihre Einnahmen kontrollierten.327 Die Darlegungen zum ‚Hun-
degeld‘, das im alttestamentlichen Kontext die Einkünfte männlicher Prostituierter 
bezeichnete,328 spiegeln die Abwertung der Homosexualität wider (zu III) – die sym-
bolische Identifizierung des Hundes mit der Raubsucht verweist auf die Abstammung 
des Hundes vom Wolf, der in der mittelalterlichen Tiersymbolik als Sinnbild der 
Raubsucht betrachtet wurde.329 Sehr ausführlich geht die Summa Halensis auf die 
Personen ein, die nicht aus eigener Schuld, sondern aufgrund körperlicher Defizite 
oder bestimmter Lebensumstände als ehrlos angesehen wurden (zu IV). Zur ersten 
Personengruppe werden die Kastraten gezählt, zur zweiten ‚Bastarde‘, d.  h. Nachkom-
men aus einer illegitimen Verbindung wie die Kinder von Prostituierten, sowie Ange-
hörigen eines anderen Volkes. Die Ausgrenzung dieser Personengruppen wird damit 
begründet, dass sie – wie im Fall der Kastraten – zwar nicht persönlich eine sünd-
hafte Verfehlung begangen haben, jedoch in ihrem körperlichen Defizit eine Schuld 
abgebildet und dieses damit abgelehnt werde (zu1). Zugleich wird jedoch betont, dass 
damit nicht ihr genereller Ausschluss aus der Gemeinschaft der Gläubigen vollzogen 
werde, sondern ihnen – ebenso wie illegitimen Nachkommen – nur die Eheschlie-
ßung untersagt sei, während sie an der Gemeinschaft des Gebets, der Wohltätigkeit 
und des Gottesdienstes teilnehmen dürften (zu 2–3). Hinsichtlich der alttestamentli-
chen Bestimmungen zu den Angehörigen anderer Völker wird herausgestellt, dass sie 
sich nur auf die Männer bezogen, hingegen Frauen wie Rut in die jüdische Gemeinde 
aufgenommen werden konnten (zu 4). Der Grundsatz, dass mit anderen Völkern kein 
Friede geschlossen werden dürfe, wird in einem geistlichen Sinne im Anschluss an 
Augustin so verstanden, dass sie als Feinde zu behandeln seien, insoweit sie böse, 
d.  h. Sünder sind, sie jedoch als Mitmenschen Erbarmen verdienten (zu 6).

326 Vgl. Rossiaud, Dame Venus, 75  ff; Lömker-Schlögell, Prostituierte – “umb vermeydung willen me-
rers übels in der christenhait”, 56  ff.
327 Vgl. Rossiaud, Dame Venus, 36  ff.
328 Vgl. Nielsen, Deuteronomium, 222  f.
329 Vgl. Gerlach, Hun, 334; Braunfels, Wolf, 537  ff.



2432   Kommentar [Nr. 487–489]

Zweiter Abschnitt: Die Rechtsbestimmungen zum Besitz

Kapitel 1: Ist es erlaubt, Schätze anzuhäufen? [Nr. 487]
Die Erörterung der Frage, ob es generell erlaubt sei, Besitz anzuhäufen, ist insofern 
besonders interessant, als damit das Ideal der Besitzlosigkeit virulent wird, dem 
sich Franziskanertheologen wie Alexander von Hales und Johannes von La Rochelle 
verpflichtet hatten. Franz von Assisi (1181/82–1226) hatte den nach ihm benannten 
Orden in seinem Testament noch einmal auf das Ideal evangeliumsgemäßer Armut 
eingeschworen,330 nachdem es bereits in der Ordensregel verankert war.331 Die recht-
liche Verbindlichkeit wurde diesem Testament jedoch von Papst Gregor IX. im Jahr 
1230 abgesprochen und damit der sogenannte Armutsstreit ausgelöst, der den Fran-
ziskanerorden in der Folgezeit erschütterte.332 1231 wurde der Orden der päpstlichen 
Jurisdiktion unterstellt und 1245 dann das unbewegliche Gut des Ordens zum Eigen-
tum der römischen Kirche erklärt.333 Vor diesem Hintergrund sind die Ausführungen 
der Summa Halensis zu betrachten, deren Problemlösung darin besteht, weltliches 
Besitzstreben für gerechtfertigt zu erklären, solange es aus „kluger Vorsorge“ um 
einer Notwendigkeit oder des öffentlichen Wohles willen geschieht (Lösung). Kirch-
lichen Personen hingegen sei es „eigentlich niemals erlaubt“, Besitz anzuhäufen, 
wenngleich mit Ambrosius festgestellt wird, die Kirche dürfe etwas besitzen, „um es 
in Notlagen auszugeben und damit zu helfen“ (ebd.).

Kapitel 2: Dürfen Kirchenleute Erbbesitz haben? [Nr. 488]                
Mit der Differenzierung zwischen verschiedenen Rechtstiteln wird erläutert, warum 
die Leviten in alttestamentlicher Zeit kein Land aufgrund eines Erbrechtes besaßen, 
wohl aber aufgrund einer Schenkung, eines Almosens bzw. eines Opfers oder eines 
Kaufes (Antwort zu 1). Für die Diakone und Priester der christlichen Kirche wird fest-
gestellt, dass sie im Namen der Kirche zeitliche Güter besitzen, die ihnen zur Ver-
waltung und Fürsorge übertragen wurden, sowie privaten Besitz, den sie durch Kauf 
erworben haben, und darüber hinaus das, was sie von ihren Eltern geerbt haben und 
selber auch weitervererben können (ebd.). Bemerkenswert ist in diesem Zusammen-
hang, dass unter den Argumenten, die sich für das Erbrecht christlicher Kleriker aus-
sprechen, auch eines angeführt wird, das auf die Priester und Diakone der Ostkirche 
verweist, die im Unterschied zu ihren Amtsbrüdern in der Westkirche verheiratet 
sind und Kinder zeugen, weshalb ihnen auch das Recht, ihren Besitz zu vererben, 
nicht abgesprochen werden dürfe (e). Die besondere Würde und Vollkommenheit der 

330 Vgl. Franziskus von Assisi, Testament, 23–26 (Opuscula, 311–313; Schriften, 214  f).
331 Vgl. ders., Regula bullata, Kap. VI (Opuscula, 231  f; Schriften, 165  f).
332 Vgl. Grundmann, Die Bulle „Quo elongati“ Papst Gregors IX., 222  ff; Iriarte, Der Franziskusorden, 
49  ff.
333 Vgl. Bullarium franciscanum, Bd. 1, 400a–402b (Nr. 114).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2433

christlichen Kleriker verlange es in jedem Fall, dass sie ihren Besitz als „Gemeingut“ 
mit den Armen teilten (zu 2). Zudem sei ihnen – wie auch schon den Leviten – das 
begierliche Streben nach Besitz und „weltlicher Geschäftemacherei“ untersagt (zu 3). 
Die Frage, ob denn nicht das Ideal der Besitzlosigkeit noch strenger aufgefasst und 
befolgt werden müsse, beantwortet die Summa Halensis zunächst, indem sie die 
Ansicht anderer referiert, wonach eine strikte Besitzlosigkeit nur von den Klerikern 
gefordert werden dürfe, die der Welt entsagt hätten, d.  h. den Ordensleuten im Unter-
schied zu den Weltklerikern; anschließend wird dann aber doch die radikalere Auf-
fassung vertreten, dass alle Kleriker irdischen Besitz grundsätzlich verachten sollten 
(zu 4).

Kapitel 3: Sind die Rechtssatzungen zur Teilhabe am Besitz zu beachten? [Nr. 489]
Hinsichtlich der Frage, ob die mosaischen Rechtssatzungen, die die Teilhabe der 
Armen am Besitz der Juden regelten, auch von den Christen beachtet werden müssen, 
wird zwischen der sinnbildlichen, der wörtlichen und der moralischen Bedeutung der 
einzelnen Vorschriften unterschieden. Demnach seien die entsprechenden Bestim-
mungen zum Sabbatjahr, zum Laubhüttenfest und zum Jubeljahr wegen ihres sinn-
bildlichen Charakters nicht mehr zu befolgen, während die Vorschriften Lev 23,22 und 
Dtn 15,7  f zwar wörtlich zu verstehen seien, aber durch das Gesetz des Evangeliums 
im Sinne einer Vervollkommnung radikalisiert worden seien (Antwort zu I). Die Vor-
schrift wiederum, dass es keine Armen und Bettler mehr geben dürfe, sei im Blick auf 
das jüdische Volk, das „durch zeitliche Güter zum Heil gezogen“ werde, als vollendet 
anzusehen – womit die Summa Halensis die Auffassung des zeitgenössischen Anti
judaismus teilt, dass das Judentum letztlich nur nach Besitz strebe und darin die jüdi-
sche Religion ihr Ziel und ihre Vollendung finde. Demgegenüber seien Armut und die 
Abwendung von materiellem Besitz im Christentum nicht etwas, was überwunden 
werden müsse, sondern gerade zu erstreben sei und könnten Bettler – wie auch die 
Bettelorden – als glücklich angesehen werden (ebd.). Die Seligpreisung der Armen 
nach Mt 5,3 wird dabei wörtlich verstanden. Für die Eschatologie der Summa Halensis 
aufschlussreich ist die allegorische Auslegung der alttestamentlichen Vorschrift zum 
Jubeljahr, wonach die Rückgabe des Besitzes auf das Erlösungswerk Christi hinweise, 
das wiederum die Rückkehr der heiligen Väter aus der „Vorhölle der Unterwelt“ 
ermögliche (zu 3). Damit wird die traditionelle Auffassung vertreten, dass den Glau-
benszeugen des Alten Testaments  – im Unterschied zu ungetauften Kindern  – der 
Aufstieg in den Himmel durch das Herabsteigen Jesu Christi in das Reich der Toten 
ermöglicht werde.334 Eine besondere Beachtung findet schließlich noch die Vorschrift 
Dtn 24,12  f, mit der die Rückgabe eines Pfandes geregelt wurde und die mit einem Zitat 
Augustins so interpretiert wird, dass vor allem die Dankbarkeit betont wird, die ein 
Schuldner seinem Kreditgeber schuldet (zu II).

334 Vgl. Laarmann, Limbus, 1990  f.



2434   Kommentar [Nr. 490–493]

Dritter Abschnitt: Die Rechtssatzungen zum Recht und zur Pflicht bei Handlungen
Im Blick auf die alttestamentlichen Rechtssatzungen zu Verträgen, die einen Verkauf, 
einen Kredit, die Überlassung oder Aufbewahrung von Gut sowie Miete, Nutzung 
und Pacht betreffen, wird zunächst erörtert, ob es generell erlaubt sei, Geschäfte zu 
machen, bzw. ob das Klerikern gestattet sei, bevor dann einzelne Bestimmungen der 
Rechtssatzungen thematisiert werden.

Kapitel 1: Ist es erlaubt, Geschäfte zu machen? [Nr. 490]       
Die ausführliche Erörterung dieser Grundsatzfrage erfolgt vor dem Hintergrund der 
tiefgreifenden wirtschafts- und sozialgeschichtlichen Veränderungen, die mit der 
Einführung der Geldwirtschaft in Europa einhergingen.335 Das moraltheologische 
Thema eines angemessenen wirtschaftlichen Handelns und eines gerechten Markt-
preises wurde schon von Augustin und Cassiodor eingehend behandelt.336 Darauf 
nimmt auch die Summa Halensis Bezug. In Abgrenzung zu ungeordneten, d.  h. sünd-
haften Formen menschlicher Handlungen wie der Unzucht und der Zinsnahme wird 
der Handel nicht als grundsätzlich verboten angesehen (Antwort). Jedoch komme es 
auf die Umstände an, ob ein Handel im konkreten Einzelfall erlaubt sei. Im Blick auf 
die daran beteiligten Personen wird unter Verweis auf Augustin festgestellt, dass es 
Klerikern generell untersagt sei, Handel zu treiben. Laien wiederum dürften dabei 
nicht von Gier bestimmt werden, sondern allein aus einem notwendigen Grund 
heraus handeln, um beispielsweise die Familie zu ernähren, oder mit der frommen 
Absicht, ein Werk der Barmherzigkeit zu tätigen; ausgeschlossen seien hingegen 
Lügen oder Meineid (ebd.). Für generell verboten erklärt wird der Handel an Sonn- 
und Feiertagen sowie an dem heiligen Ort des Gottesdienstraumes. Zudem wird 
ausdrücklich betont, dass für Fremde nicht andere Preise erhoben werden dürften 
als für Einheimische. Unter den Argumenten, die die Position der Summa Halensis 
insgesamt stützen, wird auch die sozialphilosophische Auffassung des Aristoteles 
angeführt, wonach die Notwendigkeit des ökonomischen Handels mit dem indivi-
duellen Mangel jedes einzelnen Menschen sowie der Arbeitsteilung begründet und 
damit naturrechtlich legitimiert wird (f). Bemerkenswert ist, dass die Bedeutung 
wirtschaftlichen Handelns nicht nur individualethisch aufgezeigt wird, sondern auch 
in gesellschaftlicher Hinsicht, indem die „Sorge für den öffentlichen Nutzen“ als ein 
ökonomisches Motiv herausgestellt wird (zu 2). Auch das unternehmerische Risiko, 
das mit dem Handel verbunden ist, wird eingehend bedacht (ebd.). Scharfe Kritik 
wird hingegen an Bestrebungen geübt, eine Art Monopol gerade bei solchen Gütern 
erlangen zu wollen, die für die Menschen lebensnotwendig sind (zu 3).

335 Vgl. van Houtte, Europäische Wirtschaft und Gesellschaft von den großen Wanderungen bis zum 
Schwarzen Tod, 71  ff; Gilomen, Wirtschaftsgeschichte des Mittelalters, 79  ff.
336 Vgl. Siems, Handel und Wucher im Spiegel frühmittelalterlicher Rechtsquellen, 288  ff; Oberste, 
Zwischen Heiligkeit und Häresie, Bd. 1, 50  ff.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2435

Kapitel 2: Ist den Klerikern in irgendeinem Falle das Handeln erlaubt? [Nr. 491]
Nachdem im vorangegangenen Kapitel ein generelles Verbot für Kleriker, Handel zu 
treiben, ausgesprochen wurde, folgen nun Ausführungen, die das noch einmal prä-
zisieren. Während Handel in Form von Zinsgeschäften mit der Degradierung eines 
Klerikers bestraft werden soll, wird bei dem Verkauf von Waren zwischen unter-
schiedlichen Gütern unterschieden, sodass Waren aus eigener Produktion verkauft 
werden können, wenn ihr Wert sich erst aus der Herstellung ergibt (Antwort). Bei der 
handwerklichen Bearbeitung von Materialien, die auch als solche verkauft werden 
könnten, wird der Verkauf nur im Notfall gestattet, d.  h. zur Bestreitung des Lebens-
unterhaltes. Dass diese Form des Handels ausdrücklich auch Mönchen gestattet wird, 
spiegelt die wirtschaftsgeschichtliche Bedeutung des Mönchtums wider, wie sie im 
Abendland vor allem aus der Umsetzung der benediktinischen Regel ‚Ora et labora‘ 
(‚Bete und Arbeite‘) resultierte.337 Im historischen Kontext der Summa Halensis ist 
dabei insbesondere an die Rolle des Zisterzienserordens im Zusammenhang mit dem 
wirtschaftlichen Wandel des 12. Jahrhunderts zu denken.338 Prinzipiell untersagt wird 
den Klerikern hingegen der Handel mit Materialien, sofern diese zuvor gekauft und 
nicht geschenkt wurden (ebd.). Da es sich bei solchen Materialien – wie beispiels-
weise Holz, das vielfältig verwendet wurde339  – um Güter des täglichen Bedarfs 
handelte, sollte mit diesem Verbot verhindert werden, dass der Klerus sich in einem 
ökonomischen Sektor betätigte, der für die meisten Menschen gravierende Auswir-
kungen hatte. Am Ende dieses Kapitels wird noch eigens betont, dass die Erlaubnis 
für die Kleriker, in den aufgezeigten Grenzen Handel zu treiben, nicht zu Lasten ihrer 
kirchlichen Aufgaben gehen dürfe.

Kapitel 3: Die genannten Verträge im Einzelnen [Nr. 492]
Die Darlegungen zu speziellen Aspekten der alttestamentlichen Rechtssatzungen 
vermitteln Einblicke in konkrete Probleme wirtschaftlichen Handels im Alltag. So 
werden die Bestimmungen zu Gewichten und Maßen damit begründet, dass so dem 
Betrug vorgebeugt werden soll (Antwort zu I). Bei den Vorschriften zur Überlassung 
und Aufbewahrung von Gütern wird die Sorgsamspflicht herausgestellt, die vor allem 
bei der Aufbewahrung von Geld zu beachten sei (zu III). Dass ein Pachtvertrag von 
einem Zinsvertrag, der generell als verboten betrachtet wird, unterschieden werden 
muss, wird mit einem Zitat des Johannes Chrysostomus begründet, wonach verpach-
teter Besitz in Form eines Hauses oder eines Ackers einen Nutzen habe und somit 
Gewinn erwirtschafte, während zurückgelegtes Geld ohne Nutzen sei (zu IV)  – die 

337 Vgl. Frank, Geschichte des christlichen Mönchtums, 58  ff; Gleba, Klöster und Orden im Mittel
alter, 40  f.
338 Vgl. Eberl, Die Zisterzienser, 227  ff; Rösener, Die Zisterzienserorden und der wirtschaftliche Wan-
del des 12. Jahrhunderts, 70  ff.
339 Vgl. Borgolte, Europa entdeckt seine Vielfalt, 315.



2436   Kommentar [Nr. 490–493]

Möglichkeit, solches Geld gewinnbringend anzulegen, d.  h. Bankgeschäfte zu tätigen, 
wie sie sich seit dem 12. Jahrhundert zunächst in Italien entwickelten,340 kommt in der 
Summa Halensis noch nicht in den Blick. Den Schlusspunkt bildet die Feststellung, 
dass Tagelöhnern ein Schadensersatz zusteht, wenn ihnen der Lohn nicht rechtzeitig 
ausgezahlt wird, womit die Rechte der Tagelöhner gestärkt wurden (zu V).

Dritte Frage: Die Rechtssatzungen zum Zehnten, zu den Erstlingsfrüchten und 
Darbringungen

Erster Abschnitt: Der Zehnte
Mit der Erörterung der alttestamentlichen Vorschriften zum Zehnten wird ein Bereich 
der mittelalterlichen Wirtschafts- und Sozialgeschichte angesprochen, der für die 
Kirche von grundlegender Bedeutung war.341 Diese Abgabe in Form von Naturalien 
war im 8. Jahrhundert im Karolingerreich eingeführt worden, um damit die Aufgaben 
der Kirche und die Versorgung der Pfarrer zu finanzieren.342 Seit dem 10.  Jahrhun-
dert war die Verteilung des Zehnten innerhalb der Kirche so geregelt, dass der Pfarrer 
ein Drittel und der Bischof zwei Drittel erhielt. Neben dem Großzehnten, der nach 
alttestamentlichem Vorbild für Getreide und Großvieh entrichtet werden musste, 
wurden im Mittelalter zusätzlich noch der Kleinzehnt für andere Feldfrüchte sowie 
je nach Region weitere Zehntarten erhoben. Dass im Zuge der Entstehung des Eigen-
kirchenwesens auch weltliche Grundherren den Zehnten erhielten und dieser zudem 
verpachtet werden konnte, wird in der Summa Halensis im Zusammenhang mit der 
allgemeinen Frage erörtert, ob Laien den Zehnten nehmen dürfen.

Die Ausführungen der Summa Halensis nehmen insbesondere auf die entspre-
chenden Ausführungen des kanonischen Rechts Bezug.343 Die Abschnitte Nr. 494–496 
weisen sinngemäße und teilweise auch wörtliche Übereinstimmungen mit einem an-
onymen Traktat auf, der in zwei Handschriften in Assisi sowie in der Vatikanischen 
Bibliothek aufbewahrt wird;344 darüber hinaus lassen sich Parallelen in der Summa 
aurea des Wilhelm von Auxerre und der Beichtsumme des Raimund von Peñafort auf-
zeigen.345

340 Vgl. van Houtte, Europäische Wirtschaft und Gesellschaft von den großen Wanderungen bis zum 
Schwarzen Tod, 88  ff; Gilomen, Wirtschaftsgeschichte des Mittelalters, 79  ff.
341 Vgl. Schmöckel, De decimis, 405.
342 Vgl. ebd., 406; Deveorey, L’Introduction de la dîme obligatoire en occident, 87  ff; Puza, Zehnt, 
499  f.
343 Vgl. Schmöckel, De decimis, 407  ff.
344 Vgl. Codex Assissi 138, fol. 12a–12d; Codex Vaticanus latinus 782, fol. 88b–89d.
345 Vgl. Wilhelm von Auxerre, Summa aurea III, tr.51 (SpicBon 18b, 993–1012); Raimund von Peña-
fort, Summa de paenitentia I 15 (ed. Ochoa/Díez, 412–429).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2437

Kapitel 1: Die Einrichtung des Zehnten, der Erstlingsfrüchte und der Darbringungen 
[Nr. 493]
Zunächst wird erörtert, ob die Gesetzesvorschriften zum Zehnten aus dem Naturrecht 
abgeleitet sind oder zum positiven Recht gehören; mit der Unterscheidung zwischen 
der Bestimmtheit und der Unbestimmtheit dieser Vorschriften wird aufgezeigt, dass 
die genaue Festlegung des Zehnten nicht schlechthin naturrechtlich begründet ist, 
wohl aber der unbestimmte, d.  h. allgemeine Grundsatz, dass Gott mit den Gütern, 
die er selbst geschaffen hat, geehrt werden muss, indem seinen Dienern weltliche 
Güter für ihre geistlichen Tätigkeiten zur Verfügung gestellt werden (Antwort zu I). 
Dass es genau der zehnte Teil ist, der abgegeben bzw. bezahlt werden muss, kann der 
Mensch nach Auffassung der Summa Halensis, die hier die mittelalterliche Zahlen-
symbolik zugrundelegt,346 aus eigener Kenntnis wissen, wenn er um die Bedeutung 
der ‚Zehn‘ als Symbol der Vollendung weiß. Darüber hinaus lasse sich aber auch mit 
der Vernunft erschließen, dass acht Teile zum Lebensunterhalt der eigenen Familie 
benötigt werden – wobei idealtypisch von einer Großfamilie mit vier Generationen 
und mindestens acht Personen ausgegangen wird; da der neunte Teil für die Aussaat 
und die Bebauung erforderlich sei, stehe somit der zehnte für die Gottesverehrung 
zur Verfügung (ebd.). Schließlich könne der Mensch auch durch eine Inspiration oder 
besondere Gottesoffenbarung um die Angemessenheit des Zehnten wissen, wenn ihm 
die Stufenordnung der gesamten Schöpfung bekannt ist, wonach der Mensch „in der 
zehnten Stufe der vernunftbegabten Schöpfung geschaffen ist“ (ebd.) und er deshalb 
mit der Darbringung des Zehnten seine Stellung in der Schöpfungsordnung zum Aus-
druck bringt. Die Summa Halensis greift dabei die Lehre von den neun Stufen bzw. 
Ordnungen der Engel auf, die Ps.-Dionysius Areopagita entwickelt hat.347

In einem zweiten Unterabschnitt dieses Kapitels wird nach dem Zeitpunkt 
gefragt, zu dem der Zehnte eingerichtet wurde. Hierzu wird ein heilsgeschichtliches 
Schema entwickelt, das dem Grundsatz entsprechen soll, dass „kein Mensch ohne 
den impliziten oder expliziten Glauben an den Heiland nach dem Sündenfall das Heil 
haben konnte“ (Antwort zu II).348 Die Auffassung, dass sich Gott jeweils als Schöpfer, 
Versöhner und Erlöser im Laufe der Zeiten schrittweise selbst offenbart hat, dient 
nun hinsichtlich der Ausgangsfrage dazu aufzuzeigen, dass zunächst der Schöpfer 
von Abel mit den Erstlingsfrüchten und Erstgeborenen geehrt und dann dem Versöh-
ner von Noah das Versöhnungsopfer dargebracht wurde, bevor schließlich zur Zeit 
Abrahams der Zehnte eingerichtet worden sei, um damit zu offenbaren, dass sich die 
Erlösung in der menschlichen Natur erfüllen sollte, weshalb sie „im Zehnten geehrt 
werden musste“ (ebd.). Diese heilsgeschichtlichen Ausführungen zur Funktion und 
zur Gestalt der Darbringungen und Opfer in der jüdisch-christlichen Tradition be-

346 Vgl. Meyer/Suntrup, Lexikon der mittelalterlichen Zahlenbedeutungen, 591.
347 Vgl. Ps.-Dionysius Areopagita, De coelesti hierarchia 9,2–4 (PTS 36, 36,11–39,24; PG 3, 257–262).
348 Zur scholastischen Unterscheidung zwischen dem ‚impliziten‘ und dem ‚expliziten‘ Glauben s.  o. 
S. 2307.



2438   Kommentar [Nr. 494–497]

gründen dann auch, warum im Messkanon auf Abel, Abraham und Melchisedek ver-
wiesen wird, während Noah unerwähnt bleibt (zu II 4).

Kapitel 2: Ist der Zehnte in der Vorschrift oder in einem Ratschlag? [Nr. 494]
Mit dieser Frage wird die prinzipielle Unterscheidung der scholastischen Morallehre 
zwischen einer Vorschrift, die von allen befolgt werden muss, und einem Ratschlag, 
der nur für bestimmte Personengruppen verbindlich ist, aufgegriffen. Wird damit 
grundsätzlich eine Zwei-Stufen-Ethik für die Laien einerseits und die Kleriker sowie 
Ordensangehörigen andererseits vertreten,349 so stellt die Summa Halenis in diesem 
konkreten Fall fest, dass alle durch das Gesetz zur Abgabe des Zehnten verpflichtet 
seien (Antwort). Darüber hinaus wird das Argument, dass „im Neuen Gesetz, vor 
allem heutzutage, die Diener der Kirche vervielfacht werden“ (f) und man ihnen also 
nicht nur den gleichen Anteil, sondern „einen noch größeren“ (ebd.) geben müsse, 
aufgegriffen und im Anschluss an das Kirchenrecht gefordert, dass der Zehnte auch 
dann gezahlt werden müsse, wenn das nur eine „Sitte der Gegend“ sei (Antwort). Die 
Ausweitung der ursprünglichen Naturalabgabe zu einer allgemeinen Abgabe, die für 
ganz unterschiedliche Güter erhoben werden konnte und in der Praxis zu erhebli-
chen Belastungen der Bevölkerung führte,350 wird auf diese Weise theologisch und 
kirchenrechtlich legitimiert.

Kapitel 3: Ist die Vorschrift über den Zehnten ein Sittengebot oder eine 
Kultvorschrift? [Nr. 495]                 
Die alttestamentlichen Bestimmungen zum Zehnten werden zu den Rechtssatzungen 
gezählt, weil sie dem Gleichheitsgrundsatz hinsichtlich der gegenseitigen Verteilung 
entsprechen; zu den Sittengeboten gehören sie deshalb nicht, weil ihre genauen 
Bestimmungen nicht naturrechtlich in das Herz des Menschen eingeschrieben sind, 
und zu den Kultvorschriften nicht, weil ihnen – im Unterschied zum Sabbatgebot und 
zu der Beschneidungsvorschrift – der zeichenhafte Hinweischarakter fehlt (Antwort 
und zu 2). Dass aber hinsichtlich der Verteilung geistlicher und weltlicher Güter nur 
für letztere genaue Bestimmungen erfolgen, wird damit erklärt, dass die geistlichen 
Güter nicht teilweise, sondern nur als ganze gespendet werden können. Der Einwand, 
die Auferlegung des Zehnten habe für die Heidenchristen in den Anfängen des Chris-
tentums eine zusätzliche Belastung bedeutet und somit den Bestimmungen des Jeru-
salemer Apostelkonzils widersprochen, weshalb der Zehnte eben nicht mehr für die 
Christen verbindlich sein könne, wird zurückgewiesen und demgegenüber festge-
stellt, dass es für die Gläubigen keineswegs schwer sei, den Zehnten zu entrichten 
(zu 4). Die materielle Belastung, die der Zehnte für den Großteil der mittelalterlichen 

349 Vgl. Hödl, Evangelische Räte, 131  ff; Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 3, 499  ff.
350 Vgl. Liermann, Abgaben, 331  ff.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2439

Gesellschaft darstellte, wird damit nicht bestritten, wohl aber in einer geistlichen Per-
spektive relativiert.

Kapitel 4: Wovon muss der Zehnte gegeben werden?

Artikel 1: Muss von schändlich Erworbenem der Zehnte gegeben werden? [Nr. 496]
Zunächst wird zwischen personenbezogenen Zehnten und solchen, die an Grundbe-
sitz gebunden sind, unterschieden und dann hinsichtlich der personenbezogenen 
Zehnten noch einmal dahingehend differenziert, ob Eigentumsrechte übertragen 
wurden oder nicht. Im ersten Fall  – wie bei Prostituierten oder Betrügern  – seien 
die betreffenden Personen zur Entrichtung des Zehnten verpflichtet,351 während es 
jedoch der Kirche nicht gestattet sei, ihn anzunehmen, damit nicht der Anschein 
erwecket werde, dass die Kirche das sündhafte Vergehen dieser Personen billige 
(Antwort). Sollte eine solche Person aber ihr Leben ändern und Buße tun, könne 
die Kirche auch für das, womit diese Person früher Geld erworben hat, den Zehnten 
annehmen. Wurde das Eigentumsrecht nicht übertragen – wie im Fall des Diebstahls, 
der Simonie, d.  h. des verbotenen Erwerbes kirchlicher Ämter, oder des Wuchers – sei 
niemand verpflichtet, den Zehnten zu erstatten, und dürfe die Kirche diesen auch 
nicht annehmen. Hinsichtlich des Zehnten, der an Grundbesitz gebunden ist, sei hin-
gegen jeder Mensch ohne Unterschied zur Entrichtung des Zehnten verpflichtet und 
die Kirche auch zu dessen Annahme befugt; das wird unter Berufung auf eine Dekre-
tale Papst Alexanders III. (1100/1105, 1159–1181) ausdrücklich auch für Juden, denen 
Land gehört, festgestellt.

Artikel 2: Stehen die Personalzehnten in der Vorschrift? [Nr. 497]
Die komplexe kirchenrechtliche Diskussion zu dieser Frage,352 die in der Gegenüber-
stellung der Pro- und Contra-Argumente mit den Auffassungen von Papst Innozenz 
III. einerseits und Papst Coelestin III. (um 1106, 1191–1198) andererseits umrissen ist, 
wird von der Summa Halensis in der Weise aufgegriffen, dass zwischen regionalen 
Gebräuchen und der grundsätzlichen Verpflichtung, einen notleidenden Priester 
zu versorgen, unterschieden wird (Antwort). Das konkrete Beispiel von städtischer 
Bevölkerung auf Meeresinseln, die kein Landbesitz hat, wirkt allerdings sehr konst-
ruiert und wenig realistisch.

351 Zur kirchenrechtlichen Begründung dieser Auffassung vgl. Laurent-Bonne, La dîme des prosti-
tuées, 243  ff.
352 Vgl. Schmöckel, De decimis, 420  ff.



2440   Kommentar [Nr. 499–500]

Artikel 3: Stehen die landbezogenen Kleinzehnte in der Vorschrift? [Nr. 498]
Da der Kleinzehnt im Mittelalter zusätzlich zu dem Großzehnt eingeführt wurde, 
bedurfte es einer besonderen Begründung, warum er als verpflichtend angesehen 
werden sollte. Die Summa Halensis weist dafür erneut auf die regionalen Gebräuche 
sowie den Grundsatz der Versorgung notleidender Priester hin (Antwort). Die unter-
schiedliche Legitimation für den Großzehnt einerseits und den Kleinzehnt anderer-
seits wird hierbei mit der Differenz zwischen einer Vorschrift und einem Rat gleichge-
setzt (zu 1). Entsprechend wird auch die neutestamentliche Referenzstelle Mt 23,23 so 
interpretiert, dass sie entweder auf die Zeit des Gesetzes zu beziehen oder im Sinne 
einer Angemessenheit zu verstehen sei (zu 2). Die Übertragung der Vorschriften zu 
den Zehnten auf die vierzigtägige Fastenzeit, wie sie Gregor I. vollzog, wird von der 
Summa Halensis nicht als eine explizite Schlussfolgerung aus einem Gesetz verstan-
den, sondern als eine durchaus angemessene Interpretation biblischer Exempel; 
der verpflichtende Charakter der Fastenvorschriften ergebe sich mithin erst aus der 
Anordnung der Kirche (zu 3). Der Einwand, die Bauern müssten nur einmal im Jahr 
den Zehnten entrichten, auch wenn sie ihren Garten oder Acker in der üblichen 
Fruchtwechselfolge mehrfach in einem Jahr bewirtschaften,353 wird wiederum mit 
der Unterscheidung zwischen einer Vorschrift und einem Rat beantwortet (Lösung).

Kapitel 5: Wann muss der Zehnte gegeben werden? [Nr. 499]          
Die ausführliche Erörterung der einzelnen Fragen zum Zeitpunkt für die Entrichtung 
des Zehnten spiegelt nicht nur die vielfältigen Konfliktfälle im wirtschaftlichen Alltag 
wider, sondern auch die unterschiedlichen Interessen der betroffenen Personen und 
Institutionen – während die Kirche darum besorgt war, ihren „Nutzen“, d.  h. ihren 
Gewinn zu maximieren, versuchten diejenigen, die den Zehnt entrichten mussten, die 
eigene Belastung zu minimieren, indem sie zuvor die Tagelöhner und Knechte ent-
lohnten oder Unkosten und Steuern von dem Gesamtbetrag der Einkünfte abzogen. 
Die Summa Halensis stellt dazu in Anknüpfung an die Dekretale Papst Innozenzʼ III. 
‚Über die Zehnten und Erstlinge‘ eindeutig fest, dass personenbezogene Zehnte am 
Jahresende zu bezahlen seien, hingegen Zehnte, die auf den Grundbesitz bezogen 
sind, unmittelbar nach der Ernte entrichtet werden müssten (Antwort). Dabei wird 
in steuerrechtlicher Hinsicht zwischen den Einkünften eines landwirtschaftlichen 
Betriebs, bei denen die Löhne berücksichtigt werden, und einer allgemeinen Grund-
besitzsteuer unterschieden, wie sie der Kirche zustehe (zu II 1). Auch werden Fragen 
im Zusammenhang mit einem Eigentümerwechsel im Sinne des zuvor aufgestellten 
Grundsatzes beantwortet (zu III). Der Einwand, ein weltlicher Herr sei aufgrund der 
Trennung von Geistlichem und Weltlichem befugt, zunächst Steuern und Abgaben 
von den zehntpflichtigen Einkünften abzuziehen, wird mit der prinzipiellen Fest-

353 Vgl. van Houtte, Europäische Wirtschaft und Gesellschaft von den großen Wanderungen bis zum 
Schwarzen Tod, 31  ff; Gilomen, Wirtschaftsgeschichte des Mittelalters, 63  ff.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2441

stellung zurückgewiesen, dass auch weltlicher Besitz dem himmlischen Besitzrecht 
Gottes unterworfen sei; deshalb müsse der Zehnte dem Priester als dem „Stellvertre-
ter Gottes“ ohne Abzüge erstattet werden, damit die Kirche keine finanziellen Ein-
bußen erleide und sie „den Gefahren für die Seelen entgegentreten“, d.  h. Steuerbe-
trug vorbeugen könne (zu IV). Bei Diebstahl von geernteten Früchten wird die Höhe 
des Zehnten davon abhängig gemacht, ob der Eigentümer die Sorgsamspflicht hat 
walten lassen (zu V). Falls Güter verkauft wurden, ohne dafür den fälligen Zehnten 
zu entrichten, wird es der Kirche anheimgestellt, ob sie den Zehnten vom Verkäufer 
oder vom Käufer einfordert, während ein doppeltes Abkassieren ausdrücklich unter-
sagt wird (zu VI). Die abschließenden Ausführungen zur gegenseitigen Verpflichtung 
von Verkäufer und Käufer bringen das moralische und juristische Prinzip von ‚Treu 
und Glauben‘ zur Geltung und verweisen für den Fall eines Verstoßes gegen dieses 
Rechtsprinzip auf die Notwendigkeit der Buße. Diese erhält über den materiellen 
Schadensersatz hinaus eine theologische Bedeutung, insofern vom „Gerichtshof der 
Buße“ die Rede ist (ebd.), womit zum einen das Gewissen  – als das ‚innere Tribu-
nal‘ – der beteiligten Personen gemeint ist und zum anderen die Kirche im Rahmen 
des Bußsakraments die Rolle des Richters in Person des Beichtvaters übernimmt.354

Kapitel 6: Wem muss der Zehnte gegeben werden?

Artikel 1: Dürfen Laien Zehnte nehmen? [Nr. 500]
Während das Decretum Gratiani Laien den Besitz von Zehnten grundsätzlich verbot,355 
verweist die Summa Halensis auf die zeitgenössische Auffassung der Kanonistik, 
wonach Laien nur die Neuerwerbung von Zehnten verboten war und dieses Verbot 
ab dem Vierten Laterankonzil 1215 gelten sollte (Lösung). Für die Zeit davor hieß das 
nach dieser kanonistischen Sicht, die auf eine Dekretale Papst Innozenzʼ III. Bezug 
nahm, dass der Zehnte insbesondere Soldaten gewährt und von diesen auch recht-
mäßig behalten werden konnte, wenn sie die Kirche als ‚treue Vasallen‘ verteidigten 
(Lösung). Die entgegengesetzte Ansicht der Kirchenrechtsgelehrten, dass das Verbot, 
den Zehnten an Laien zu verkaufen oder zu verpachten, zu allen Zeiten galt, wird 
auch von der Summa Halensis referiert, ohne dass eine eigene Positionierung erfolgt. 
Die Begründung, die Papst Innozenz III. für seine Dekretale anführte, indem er auf 
den „allgemeinen Brauch, ‚der der beste Ausleger des Gesetzes ist‘“ (2), verwies, wird 
jedoch ausdrücklich in Frage gestellt und demgegenüber der Vorrang des Kirchen-
rechts vor einem Gewohnheitsrecht betont (zu 2). Dem Einwand, die Kirche billige 
die rechtmäßige Übertragung des Zehnten an Laien stillschweigend, wenn sie diesen 
nicht zurückfordere, wird entgegengehalten, dass die Kirche „heilsam und verdienst-
voll“ handele, wenn sie von der Rückforderung des Zehnten absehe, um so eine Kir-

354 Vgl. Angenendt, Geschichte der Religiosität im Mittelalter, 630  ff.
355 Vgl. Decretum Gratiani, C. 16, q. 7, c. 1 (ed. Friedberg, Bd. 1, 800).



2442   Kommentar [Nr. 500–505]

chenspaltung zu vermeiden (zu 3). Das Sonderrecht, das den katalonischen Solda-
ten vom Apostolischen Stuhl dafür gewährt wurde, dass sie im Dienste des Grafen 
von Barcelona, Jakob I., genannt der Eroberer (1208, 1213–1276), für die Vertreibung 
der Sarazenen und damit die ‚Reconquista‘ zugunsten des Christentums sorgten,356 
wird anerkannt und zugleich eingeschärft, dass es nicht missbraucht werden dürfe 
(Lösung zu III 1). Untersagt wird zudem die Ausweitung dieses Privilegs, sodass bei-
spielsweise Zehnte, die für neue Steinbrüche erhoben werden könnten, nicht den Sol-
daten, sondern der Kirche zustünden (zu III 2).

Artikel 2: Dürfen Ordensangehörige Zehnte nehmen? [Nr. 501]
Ordensleuten wird das Recht zugesprochen, Zehnte in Besitz zu nehmen, wenn das 
mit kirchlicher Autorität geschieht und nicht Besitzrechte anderer Kirchen verletzt 
werden (Lösung). Begründet wird dieses zum einen damit, dass sie ebenso wie die 
Priester zum Stand der Leviten gehörten (zu 1). Zudem seien sie als Kirchenpatrone 
dazu verpflichtet, Priester einzusetzen und mit einer angemessenen Pfründe zu ver-
sorgen (zu 2) – womit die bedeutende Rolle der Klöster im mittelalterlichen Kirchen-
patronat unterstrichen wird. Im Zusammenhang mit den geistlichen Aufgaben, die 
von Ordensangehörigen wahrgenommen werden, wird auch ihre Bedeutung bei der 
Verteidigung des christlichen Glaubens hervorgehoben, wobei die Templer und Hos-
pitaliter explizit genannt werden (zu 3), d.  h. zwei Ritterorden, von denen der eine – 
der Templerorden – 1118 in Folge des Ersten Kreuzzuges gegründet wurde,357 während 
bei den ‚Hospitalitern‘ vor allem an die Johanniter und die Lazariten zu denken ist, 
die sich ursprünglich karitativen Aufgaben widmeten.358

Artikel 3: Dürfen Kleriker, die ausreichend haben, wovon sie leben können, Zehnte 
nehmen? [Nr. 502]           
Falls Kleriker selbst ausreichend versorgt waren, durften sie nach Auffassung der 
Summa Halensis den Zehnten nicht für den eigenen Gebrauch verwenden, sondern 
nur verwalten, um damit Arme zu unterstützen oder „nützliche Einrichtungen der 
Kirche“ zu fördern (Antwort).

Artikel 4: Darf eine Kirche die Zehnten vom Territorium oder einer Person einer 
anderen Kirche nehmen? [Nr. 503]
Die Summa Halensis referiert zunächst die Ansicht Wilhelms von Auxerre, dass es 
einem Bischof erlaubt sei, den Besitzanspruch auf einen Zehnten von einem anderen 
Bistum zu kaufen, wenn dieses über genügend Mittel verfüge, ihren Unterhalt auch 

356 Vgl. Engels, Jakob I. ‚der Eroberer‘, 281  f.
357 Vgl. Demurger, Die Templer, 17  ff.
358 Vgl. Riley-Smith, Johanniter, 613  ff; Legras, Lazariten, 1774.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2443

ohne diesen Zehnten zu bestreiten. Dagegen werden dann aber zwei Dekretalen Papst 
Alexanders III. und Papst Innozenzʼ III. angeführt und wird daraus im Anschluss an 
die Beichtsumme des Raimund von Peñafort die Schlussfolgerung gezogen, dass 
ein solcher Verkauf nicht erlaubt sei, außer der Besitz, für den dieser Zehnt erstattet 
werden müsste, liege außerhalb irgendeiner Pfarrei des Bistums. Darin spiegelt sich 
die historische Situation wider, in der die kirchenorganisatorische Struktur noch nicht 
von dem Prinzip eines territorialen Flächenstaates bestimmt wurde.359 Nach dieser 
grundsätzlichen Klärung werden noch drei spezielle Fragen erörtert, um damit zum 
einen aufzuzeigen, dass die personenbezogenen Zehnten immer an den Wohnsitz 
gebunden sind, während bei den Zehnten, die für den Ertrag von Grundbesitz anfal-
len, nach der lokalen Gewohnheit entschieden werden soll, welcher Gemeinde sie zu 
Gute kommen, wenn Wohnsitz und Grundbesitz nicht in derselben Gemeinde liegen 
(Lösung zu I). Weiterhin wird für den Fall, dass Schafe in unterschiedlichen Gemein-
den geweidet werden, festgestellt, dass jeweils der Gemeinde der Zehnte zusteht, in 
der sich die Schafe bei der Schur aufhalten (zu II); und sollte der Pferch außerhalb der 
Gemeinde liegen, in der die Schafe geweidet werden, stehe ihr dennoch der Zehnt für 
Milch, Heu und Wolle zu (zu III).

Artikel 5: Müssen den Armen Zehnte zugeteilt werden? [Nr. 504]
Die alttestamentliche Vorschrift, wonach der Zehnte den Armen jedes dritte Jahr aus-
geteilt werden musste, wird als ein „Gebot unvollkommener Frömmigkeit“ angesehen, 
das seinem Wortlaut nach zur Zeit der Gnade nicht mehr verbindlich sei, während es 
in seiner „Substanz“ nunmehr eine Erweiterung erfahren habe und deshalb gemäß 
der Forderung Jesu, jedem zu geben, der um etwas bittet, insofern radikalisiert werde, 
als ein Christ alles geben soll, was er nicht zum eigenen Lebensunterhalt benötigt 
(Antwort). Die Verpflichtung der Kirche zur Fürsorge für die Armen wird noch durch 
den Verweis auf den „Überfluss“ an Einkünften und weltlichem Besitz der Kirche ver-
stärkt (zu 3).

Artikel 6: Muss dem Herrn Papst der Zehnte von den Zehnten gezahlt werden? 
[Nr. 505]
Zu der Frage, ob die Priester dazu verpflichtet sind, dem Papst nach dem Vorbild von 
Num 18,26.28  f den Zehnten vom Zehnten zu zahlen, wird von der Summa Halensis 
nicht abschließend beantwortet, vielmehr werden nur die beiden unterschiedlichen 
Positionen in der Kanonistik referiert. So vertreten die einen die Auffassung, dass 
dem Papst solches nicht zustehe, weil er den Zehnten aus dem eigenen Bistum erhalte 

359 Vgl. Feine, Kirchliche Rechtsgeschichte, Bd. 1, 402  ff.



2444   Kommentar [Nr. 506–509]

und ihm darüber hinaus Regalien, d.  h. königliche Sonderrechte,360 von den Kaisern 
übertragen wurden, die ihm ausreichenden Unterhalt gewährten; zudem gehörten 
ihm alle Güter der Kirche und könne er davon so viel verlangen, wie er wolle, und 
bedürfe er deshalb gar nicht des Zehnten (Antwort). Dem gegenüber steht die andere 
Auffassung, wonach der Zehnte vom Zehnten dem Papst zustehe, wenn dieser ihn 
einfordere und das für die Kirche auch notwendig sei (ebd.).

Kapitel 7: Wer ist dazu verpflichtet, den Zehnten zu geben?

Artikel 1: Sind alle, die nicht levitischen Standes sind, zum Zehnten verpflichtet? 
[Nr. 506]
In Übereinstimmung mit dem Decretum Gratiani wird festgestellt, dass alle Laien, 
auch diejenigen, die selber Not leiden, verpflichtet sind, den Zehnten zu erstatten; 
jedoch sollen die Priester ihrer Aufgabe der Armenfürsorge gerecht werden und 
deshalb, wenn sie selbst reich sind, einem Notleidenden den Zehnten „zurückschen-
ken“ (Antwort).

Artikel 2: Sind Kleriker zu Zehnten verpflichtet? [Nr. 507]        
Auf der Grundlage der eingehenden Erörterung, die zuvor zum Besitzrecht von Kle-
rikern erfolgte,361 wird in diesem Artikel dargelegt, dass Kleriker für den Besitz, den 
sie im Dienst der Kirche verwalten, keinen Zehnten entrichten müssen (Antwort zu 1). 
Diese Regelung soll nicht nur für die Regularkanoniker gelten, d.  h. die Chorherren 
einer Stiftskirche, die die Ordensgelübde abgelegt haben, sondern auch für die Säku-
larkanoniker, d.  h. die Kleriker, die keine Ordensgelübde abgelegt haben. Für den Fall, 
dass ein Kleriker Besitz geerbt oder erworben hat, werden aus der Kanonistik zwei 
Positionen referiert, wonach er entweder generell zur Erstattung des Zehnten ver-
pflichtet ist oder nur dann, wenn der Zehnte einer Kirche zusteht, der er selbst nicht 
dient (ebd.). Beide Positionen nehmen damit – wenn auch unterschiedlich rigide – zu 
dem Problem Stellung, dass Säkularkanoniker oftmals Pfründe aus ihrer Tätigkeit als 
Chorherren zusätzlich zu ihrem Privatbesitz anhäuften und ihre liturgischen sowie 
seelsorgerlichen Aufgaben vernachlässigten.362

360 Vgl. Hägermann, Regalien, 556  ff; Lalou, Regalien. II. Frankreich, 558  f. – Im unmittelbaren Kon-
text der Summa Halensis kam es 1220 zu der ‚Confoederatio cum principibus ecclesiasticis‘ (‚Bündnis 
mit den Fürsten der Kirche‘), die Kaiser Friederich II. mit den deutschen Bischöfen schloss und mit 
der er diesen wichtige Regalien übereignete, damit sie im Gegenzug die Königswahl seines Sohnes 
Heinrich (VII.) (1211–1242) unterstützten (vgl. MGH Const. 2, 86–91 [Nr. 73]; Stürner, Dreizehntes Jahr-
hundert, 204  ff).
361 Vgl. Summa Halensis III Nr. 488 (ed. Bd. IV/2, 716a–718b; in dieser Ausgabe S. 1476–1485).
362 Vgl. Schieffer, Kanoniker, 903  f.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2445

Artikel 3: Sind Ordensangehörige zu den Zehnten verpflichtet? [Nr. 508]
Mit dem Verweis auf ein Privileg Papst Hadrians IV. (um 1100/1120, 1154–1159) und 
zwei Dekretalen Papst Alexanders III. wird in dieser Frage zwischen den „weißen 
Mönchen“, d.  h. den Zisterziensern, sowie den Ritterorden der Templer und Hospi-
taliter einerseits und den „schwarzen Mönchen“, d.  h. den Benediktinern, sowie 
allen anderen Ordensleuten andererseits unterschieden. Während Letztere für allen 
Besitz mit Ausnahme von Neubrüchen, Gärten und Nahrungsmitteln für Tiere den 
Zehnten abgeben müssen, sind die Zisterzienser, Templer und Hospitaliter dazu 
nur verpflichtet, wenn sie ihren Besitz nicht selbst bewirtschaften, sondern weiter-
verpachten (Antwort). Allerdings gelte auch das nur für Ländereien, die sie bereits 
vor dem Vierten Laterankonzil 1215 besaßen, während für neu hinzugekommenen 
Besitz der Zehnte entrichtet werden müsse, wenn nicht mit der Kirche, der dieser 
Zehnt zustehe, eine andere Vereinbarung getroffen worden sei. Der Einwand, diese 
Orden seien auch vorher schon „nach dem Gesetz Gottes“ zum Zehnten verpflichtet 
gewesen, wird zurückgewiesen, indem der besondere Charakter dieser Rechtssatzung 
geltend gemacht wird, sodass ein Papst sehr wohl ein solches Privileg habe verleihen 
können (ebd.). Die Summa Halensis weist jedoch im Anschluss an die Beichtsumme 
des Raimund von Peñafort darauf hin, dass es immer auch Situationen geben könne, 
in denen dieses Privileg nicht schütze, wie im Fall einer vertraglichen Regelung oder 
einer starken Beschädigung der Pfarrkirche, in deren Gemeinde einer der genannten 
Orden Ländereien bewirtschafte, sowie bei der stillschweigenden Entrichtung des 
Zehnten.

Kapitel 8: Kauf und Rückkauf der Zehnten
In diesem Kapitel wird erörtert, inwieweit der Kauf der Zehnten, der in der Wirt-
schaftsgeschichte des Mittelalters eine große Rolle spielte, in theologischer und kir-
chenrechtlicher Perspektive gestattet war. Die ersten beiden Artikel greifen dabei auf 
Ausführungen im zweiten Teil der Summa Halensis zurück.363

Artikel 1: Kann man die Zehnten kaufen? [Nr. 509]
Mit der Unterscheidung zwischen dem Zehnten als Rechtstitel und dem daraus resul-
tierenden Nutzen bzw. Ertrag wird begründet, dass ein Zehnter nur hinsichtlich seines 
materiellen Ertrages gekauft werden kann (Lösung). Hingegen müsse der Kauf oder 
Verkauf des Rechtstitels als Simonie verurteilt werden (a), d.  h. er sei mit dem Kauf 
eines kirchlichen Amtes gleichzusetzen, den die Kirche seit dem Investiturstreit  – 
wenn auch ohne wirklichen Erfolg  – bekämpfte.364 Der Einwand, es müsse dann 
generell verboten sein, Besitz der Kirche zu verkaufen bzw. zu kaufen, wird zurück-

363 Vgl. Summa Halensis II–II Nr. 838–839 (ed. Bd. III, 802a–804b).
364 Vgl. ebd., III Nr. 384 (ed. Bd. IV/2, 569a–570b; in dieser Ausgabe S. 938  f).



2446   Kommentar [Nr. 510–513]

gewiesen, indem geradezu ontologisch zwischen dem Zehnten als einem Rechtstitel, 
der an geistliche Gaben der Kirche geknüpft und deshalb essentiell mit ihr verbunden 
ist, und anderen Einkünften, die eben nicht wesenhaft, sondern ‚akzidentiell‘ mit der 
Kirche verknüpft sind, unterschieden wird (zu 2).

Artikel 2: Können die Zehnten erlaubterweise von Laien zurückgekauft werden? 
[Nr. 510]
Die Summa Halensis referiert aus dem Decretum Gratiani die unterschiedlichen Posi-
tionen, die in der Kanonistik zu dieser Frage bezogen wurden: Während einige Kir-
chenrechtsgelehrte einen solchen Rückkauf als Simonie verurteilten, hielten andere 
das für legitim, wenn damit Schaden vermieden werden sollte (Antwort). Einen 
Mittelweg beschritten wiederum diejenigen, die den Rückkauf vertragsrechtlich für 
verboten erklärten, jedoch der bischöflichen Autorität das Recht zusprachen, hier 
Ausnahmen zu erlauben, wenn es in der Sache notwendig sei (ebd.). Eine eigene Stel-
lungnahme der Summa Halensis zu diesen unterschiedlichen Ansichten unterbleibt.

Artikel 3: Kann man die Zehnten gegen ein Pfand nehmen? [Nr. 511]      
Im Anschluss an die Beichtsumme des Raimund von Peñafort wird die Verpfändung 
von Zehnten für grundsätzlich erlaubt erklärt, da sie nicht als Zinsnahme und somit 
als Wucher angesehen wird (Lösungen zu I–II).

Zweiter Abschnitt: Die Erstlingsfrüchte
Mit den Erstlingsfrüchten wurden im Alten Testament die Ernteopfer bezeichnet, die 
vom Wochenfest bis zum Laubhüttenfest im Tempel dargebracht wurden. In diesem 
Abschnitt wird nun die Frage erörtert, ob diese Vorschrift und Sitte des Judentums 
auch noch für die Christen verbindlich ist.

Kapitel 1: Stehen die Erstlingsfrüchte in der Vorschrift? [Nr. 512]
Zunächst werden die alttestamentlichen Schriftstellen und die kirchenrechtlichen 
Bestimmungen, die für die Verbindlichkeit dieser Rechtssatzung sprechen, referiert. 
Anschließend werden drei Gegenargumente angeführt, von denen das erste auf 
den Zeichencharakter der Erstlingsfrüchte verweist, während das zweite den Status 
einer Rechtssatzung bestreitet und stattdessen von einem Gebot des Sittengeset-
zes ausgeht, das im Christentum in Form von Spenden befolgt werde – was von der 
Summa Halensis direkt widerlegt wird, indem im Blick auf die Zehnten der prinzi
pielle Unterschied zwischen einem Rechtsanspruch und freiwilligen Spenden aufge-
zeigt wird; das dritte Gegenargument betrachtet die Bestimmungen zu den Erstlings-
früchten hingegen als Bestandteil des Naturrechts. Die Summa Halensis beantwortet 
die Frage so, dass die Substanz, d.  h. der wesenhafte Kern dieser Vorschrift natur-
rechtlich abgeleitet wird, während ihre konkrete Bestimmung als eine Rechtssatzung 



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2447

angesehen und sie hinsichtlich ihrer besonderen ‚Inspiration‘ wiederum als zeichen-
hafte Vorschrift betrachtet wird (Antwort). Dieser Zeichencharakter wird dann im 
Zusammenhang mit der Vertreibung des Menschen aus dem Paradies so erklärt, dass 
die Wiederherstellung des ‚himmlischen Erbes‘, d.  h. der ursprünglichen Beziehung 
des Menschen zu Gott, in der Darbringung der Erstlingsfrüchte präfiguriert werden 
soll. Damit im Einklang steht auf der Ebene der Zeichen die Darbringung der Zehnten, 
insofern sich darin die himmlische Gemeinschaft mit den Engeln spiegele. Diese zei-
chentheoretische Unterscheidung von Erstlingsfrüchten und Zehnten wird noch in 
naturrechtlicher Perspektive vertieft, indem  – unter Anwendung des klassischen 
Ursachenschemas – ihre jeweilige Relation zu Gott als dem Urheber und Ursprung 
des Guten bzw. dessen Bewahrer und Ziel herausgestellt wird. Für die Ausgangsfrage 
hat dieser Lösungsansatz zur Folge, dass die alttestamentliche Bestimmung zu den 
Erstlingsfrüchten in ihrem Zeichencharakter für das Christentum keine Geltung mehr 
hat, während sie als Rechtssatzung für verbindlich erklärt wird, weil sie „zum öffent-
lichen Nutzen eingerichtet worden“ sei (Antwort). Da nun aber alle Rechtssatzungen 
„der Entscheidungsgewalt der Kirche überlassen worden“ seien, habe diese immer im 
Blick auf das „Wohl der Gemeinschaft“ darüber zu befinden, ob die Vorschrift zu den 
Erstlingsfrüchten bewahrt, näher spezifiziert oder gegebenenfalls geändert werden 
müsste (ebd.). Dabei gelte es bestehendes Gewohnheitsrecht ebenso zu beachten wie 
die generelle Verpflichtung zur Versorgung armer Priester.

Kapitel 2: Wieviel muss die Erstlingsfrucht sein? [Nr. 513]
Im Anschluss an das vorangegangene Kapitel und in Übereinstimmung mit der 
Beichtsumme des Raimund von Peñafort wird zu der Einzelfallentscheidung, welchen 
Umfang die Erstlingsfrüchte haben sollen, auf das Gewohnheitsrecht verwiesen. Für 
den Fall, dass eine Kirche hier nicht auf bestehendes Gewohnheitsrecht zurückgrei-
fen kann, solle sie sich an der Nachbargemeinde orientieren und eher eine mittlere 
Größenordnung anstreben, außer wenn die Armut des Priesters eher eine größere 
Zuwendung verlange.

Dritter Abschnitt: Die Spenden
Von den Spenden, die in diesem Abschnitt betrachtet werden und die für die Fröm-
migkeitspraxis wie auch die materielle Ausstattung der Kirche von großer Bedeutung 
waren,365 werden die alttestamentlichen Opfer ausgenommen, die im Zusammen-
hang der Kultvorschriften erörtert werden.366 Für die Frage, von wem eine Spende 

365 Vgl. Meyer, Oblation, 1338.
366 Vgl. Summa Halensis III Nr. 537 (ed. Bd. IV/2, 814a–818b; in dieser Ausgabe S. 1828–1843).



2448   Kommentar [Nr. 514–516]

angenommen werden muss, wird auf die Ausführungen zu den Rechtssatzungen über 
die ehrlosen Personen sowie die zu Unrecht erworbenen Zehnten verwiesen.367

Kapitel 1: Stehen die Spenden zur Zeit der Gnade in der Vorschrift? [Nr. 514]
Die Summa Halensis unterscheidet drei Arten von Spenden an die Kirche: einmalige 
Schenkungen von Lebenden, testamentarisch verfügte Schenkungen sowie tägliche 
Spenden an den Altar oder den Priester (Antwort). Während die ersten beiden Arten 
im Anschluss an das Kirchenrecht für verbindlich erklärt werden, wird hinsichtlich 
der täglichen Spenden auf die unterschiedlichen Ansichten der Kirchenrechtsgelehr-
ten verwiesen, ob solche Spenden als verpflichtend sind oder freiwillig geschehen 
können. Allerdings wird für den Fall, dass ein Gewohnheitsrecht existiert oder ein 
verarmter Priester auf Unterstützung angewiesen ist, die Verpflichtung zu täglichen 
Spenden betont. Jedoch wird den Priestern ausdrücklich untersagt und als Simonie 
verurteilt, für sakramentale Handlungen Geld zu verlangen. Im Bereich der Sakra-
mente dürfe somit nicht auf bestehende Gewohnheiten rekurriert werden, wenn-
gleich der Ortsbischof bestimmen könne, dass Spenden, die bislang aus Gewohnheit 
für den Vollzug sakramentaler Handlungen eingetrieben wurden, auch weiterhin von 
den Laien gegeben werden müssen, ohne dass ihnen aber die Sakramente vorenthal-
ten werden dürften (ebd.).

Kapitel 2: Wem muss eine Spende gegeben werden? [Nr. 515]              
In diesem Kapitel wird die Frage erörtert, ob nur Priestern, die für die Seelsorge 
zuständig waren, gespendet werden müsse. Damit rückt aber nicht das im Spätmit-
telalter virulente Problem in den Mittelpunkt, dass es neben den Priestern, die sich 
in ihrer Gemeinde der Seelsorge widmeten, auch solche gab, die aufgrund von Stif-
tungen allein den Altardienst bei Privat- und Winkelmessen versahen, sondern der 
Summa Halensis geht es insbesondere um die Klärung der Frage, ob neben den Pries-
tern auch den Mönchen Spenden gegeben werden durften. Dass der Hinweis auf die 
‚Seelsorge‘ somit eher im Sinne der kirchenrechtlichen Terminologie zu verstehen ist, 
wird auch dadurch deutlich, dass in erster Linie doch der Altardienst der Priester in 
den Blick kommt und deshalb auch denen, die daran mitwirken, ein Anteil an den 
Spenden zugesprochen wird (Antwort). Für die Mönche – und somit auch die Autoren 
der Summa Halensis – ergibt sich daraus, dass sie ebenfalls Spenden entgegenneh-
men dürfen, insoweit sie entweder bei dem Altardienst mitwirken oder selbst in einer 
Gemeinde als Seelsorger tätig sind (zu 2).

367 Vgl. ebd., Nr.  486 u. 496 (ed. Bd. IV/2, 712a–715b.733a–734b; in dieser Ausgabe S.  1460–1473. 
1536–1543).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2449

Dritte Abteilung: Die Kultvorschriften
Der dritte und letzte Teil der Ausführungen zum mosaischen Gesetz befasst sich mit 
den Kultvorschriften. Er gliedert sich in sechs Abschnitte, in denen zunächst die 
Bedeutung und die Begründung der Kultvorschriften erörtert sowie ihre Differenzie-
rung aufgezeigt wird, bevor dann speziell die Kultvorschriften, die zur Unterschei-
dung von Unreinheiten gehören, und der Opferritus betrachtet werden und schließ-
lich die grundlegende Frage nach der Verbindlichkeit der Kultvorschriften für die 
Christen beantwortet wird. Weil deren Verbindlichkeit prinzipiell bestritten wird, 
steht insgesamt eine religionsgeschichtliche Betrachtungsweise im Vordergrund, die 
den Sinn und Zweck der alttestamentlichen Kultvorschriften aus ihrem Nutzen für 
das Judentum zu erklären sucht. Dabei dominiert ein negatives Geschichtsbild des 
alttestamentlichen Judentums und korrespondiert damit ein tiefgreifender Antijuda-
ismus, wie er in der Entstehungszeit der Summa Halensis weit verbreitet war. Ange-
sichts der Bedeutung und der vielfältigen Ausprägungen kultischer Praktiken in der 
Liturgie wie auch der Alltagsfrömmigkeit des mittelalterlichen Christentums kommen 
in diesem Abschnitt auch grundlegende Aspekte der Kirche als Heils- und Rechtsins-
titution in den Blick.368

Erste Frage: Die Bedeutung der Kultvorschriften

Kapitel 1: Gibt es in den Kultvorschriften insgesamt eine wörtliche Bedeutung? 
[Nr. 516]
Mit dieser Frage knüpft die Summa Halensis an eine Problemstellung an, die bereits 
in der theologischen Prinzipienlehre der Prima Pars erörtert wurde.369 Die Aufstel-
lung der Argumente, die dafür sprechen, dass die Kultvorschriften wörtlich zu ver-
stehen sind, entspricht weitgehend dem Gesetzestraktat Wilhelms von Auvergne.370 
Wird hier auf verschiedenen Unstimmigkeiten hingewiesen, die sich bei der entge-
gengesetzten Annahme ergäben, insofern dann die Sprache missbraucht, die Lehre 
betrogen und somit die Vermittlung des göttlichen Gesetzes grundsätzlich in Frage 
gestellt würde (1–6), so wird dem die Auffassung des Ps.-Dionysius gegenübergestellt, 
wonach das Geheimnis der göttlichen Wahrheit immer nur verschleiert zur Sprache 
gebracht werden könne (a). Dieser Auffassung folgt die Summa Halensis und begrün-
det zunächst die „verschleierte Sprache“ der Kultvorschriften mit der verborgenen 
Wahrheit Gottes und der Schwäche des menschlichen Verstandes (zu 1). Der Einwand, 
damit werde die Lehre getäuscht, wird mit dem Verweis auf Mt 5,29 widerlegt, was 
zeigen soll, dass auch im Neuen Testament nicht alles wörtlich zu verstehen sei (zu 2). 
Zudem widerspreche es nicht der Weisheit des göttlichen Gesetzgebers, in Rätseln zu 

368 Vgl. Angenendt, Geschichte der Religiosität im Mittelalter, 351  ff.
369 Vgl. Summa Halensis I Nr. 6–7 (ed. Bd. I, 10a–13b).
370 Vgl. Wilhelm von Auvergne, De legibus c.15 (Opera omnia I, 46a–47a).



2450   Kommentar [Nr. 517–518]

sprechen, da die Ungebildeten seine Vorschriften gar nicht verstehen sollten, sondern 
nur die Weisen und diejenigen, „die die Wahrheit aufnehmen können“ (zu 3), was 
auch in den Gleichnissen Jesu zum Ausdruck komme (zu 4). Nicht zuletzt habe Mose 
selbst auf die geistliche Bedeutung des von ihm überbrachten Gesetzes hingewiesen 
(zu 5). Insgesamt ergebe sich daraus, dass nur einige wenige Vorschriften der mosa-
ischen Zeremonialgesetzgebung wörtlich zu verstehen seien, während die Mehrzahl 
neben der wörtlichen auch noch eine geistliche Bedeutung habe (zu 6).

Kapitel 2: Auf welche Weise gibt es in den Kultvorschriften eine geistliche 
Bedeutung? [Nr. 517]          
Die Summa Halensis greift bei der Gegenüberstellung der Pro- und Contra-Argumente 
erneut auf den Gesetzestraktat des Wilhelm von Auvergne zurück und beantwor-
tet dann die Frage, welche Qualität die geistliche Bedeutung der Kultvorschriften 
hat, mit der augustinischen Unterscheidung von ‚Dingen‘ und ‚Zeichen‘, indem die 
Kulthandlungen, die auf Gott den Schöpfer bezogen sind, von denen unterschieden 
werden, die Zeichen der Gnade Jesu Christi sind (Antwort). Der Einwand, Augustin 
habe ‚Dinge‘ und ‚Zeichen‘ strikt getrennt und nicht miteinander vermittelt, weshalb 
der Rekurs auf eine geistliche Bedeutung der Kultvorschriften eine unsachgemäße 
Überführung von ‚Dingen‘ in ‚Zeichen‘ sei, wird zurückgewiesen, indem die nicht-
wörtlichen, d.  h. geistlichen Bedeutungen hinsichtlich ihrer Einrichtung, Zusam-
menstellung und Natur analysiert werden (zu 1–2). Dabei soll verdeutlicht werden, 
dass die geistlichen Bedeutungen immer einen sachlichen Bezug haben und somit 
‚Dinge‘ und ‚Zeichen‘ nicht getrennt, sondern nur unterschieden werden dürfen. Die 
Entstehung der geistlichen Bedeutungen wird – wiederum im Anschluss an Wilhelm 
von Auvergne – auf vier Arten erklärt: durch den Zeichencharakter einer Handlung, 
eine geheimnisvolle bzw. gleichnishafte Redeweise, eine immanente Konsequenz 
sowie die Ähnlichkeit von Dingen. Während die ersten drei Entstehungsweisen als 
unproblematisch angesehen werden, konzediert die Summa Halensis hinsichtlich 
des vierten Modus, dass hier auf den ersten Blick eine unsachgemäße Übertragung 
von ‚Dingen‘ und ‚Zeichen‘ vorzuliegen scheint, erklärt das aber insofern doch wieder 
für plausibel, als ‚Dinge‘ als natürliche Zeichen fungieren können und so die Natur – 
ebenso wie ein Buch – zu lehren vermöge, dass das eine etwas anderes bezeichnet 
(ebd.). Die Relevanz geistlicher Bedeutungen wird noch dadurch unterstrichen und 
für „sehr angemessen“ erklärt, dass die ‚Konformität‘ des göttlichen Gesetzes mit 
der Güte Gottes herausgestellt wird (zu 3). In kritischer Abgrenzung zu der sprach-
philosophischen Abwertung einer äquivoken gegenüber einer univoken Redeweise 
wird die Freiheit des Heiligen Geistes wie auch der Lehrer und Ausleger der Kirche 
betont, Gleichnisse zu verwenden, um mit dem Bekannteren das weniger Bekannte 
„zu bezeichnen und darauf hinzuweisen“ (zu 4).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2451

Zweite Frage: Der Grund für die Kultvorschriften [Nr. 518]
Dieser umfangreiche und inhaltlich komplexe Abschnitt ist in einen allgemeinen Teil 
gegliedert (A), in dem die Frage erörtert wird, ob die mosaischen Kultvorschriften 
wörtlich oder geistlich begründet sind, sowie spezielle Ausführungen zu den einzel-
nen Kategorien der Kultvorschriften (B). Während der allgemeine Teil eine eigenstän-
dige Problemerörterung der Summa Halensis darstellt, knüpft der Teil mit den spezi-
ellen Aspekten zum Teil wörtlich an den Gesetzestraktat des Wilhelm von Auvergne 
an. Hier lassen sich an verschiedenen Stellen inhaltliche Bezüge zu dem ‚Führer der 
Unschlüssigen‘ des Moses Maimonides aufzeigen, ohne dass dieser explizit von der 
Summa Halensis bzw. Wilhelm von Auvergne genannt wird.371

In allgemeiner Hinsicht wird die wörtliche Begründung der Kultvorschriften auf 
die Verehrung Gottes als des Schöpfers zurückgeführt, während die geistliche Be-
gründung mit der zeichenhaften Funktion der Kultvorschriften, auf die Gnade Gottes 
des Erlösers hinzuweisen, verknüpft wird (Lösung zu A). Dementsprechend wird das 
an Adam gerichtete Gebot, nicht vom Baum der Erkenntnis zu essen (Gen 3), als wört-
lich begründet angesehen, insofern seine Befolgung Gott dienen soll und somit sein 
Nutzen und Verdienst in dem Gehorsam des Menschen liegt (zu 1). Zudem sollten 
die Israeliten dadurch von der Götzenverehrung „zurückgerufen“ werden zu der Ver-
ehrung des Schöpfergottes (zu 2). Als ein Beispiel für die zeichenhafte Bedeutung 
eines göttlichen Gebotes wird die Aufforderung an Jesaja angeführt, nackt und mit 
bloßen Füßen zu gehen, um damit das Unheil über Ägypten anzukündigen (ebd.). 
Die Auffassung wiederum, dass die mosaischen Kultvorschriften in ihrer wörtlichen 
Bedeutung grundsätzlich unvernünftig gewesen seien, weil sie im Unterschied zu 
den evangelischen Gesetzen des Neuen Testaments nicht aus der Vernunft abgelei-
tet werden könnten, wird insofern zurückgewiesen, als den Kultvorschriften zwar 
abgesprochen wird, dass sie der menschlichen Vernunft an und für sich einsichtig 
gewesen seien, jedoch wird zugleich ihre Vernünftigkeit von dem Nutzen her begrün-
det, den sie hinsichtlich der Verehrung des Schöpfergottes haben sollten (zu a). In 
gleicher Weise wird der Einwand, den Kultvorschriften dürfe als Zeichen der Gnade 
Gottes keine Wahrheit im Sinne der wörtlichen Bedeutung beigemessen werden, mit 
Hilfe einer Klärung des Wahrheitsverständnisses entkräftet, indem ihre Funktion, zur 
Gottesverehrung anzuleiten, als die der damaligen Zeit angemessene Wahrheit be-
zeichnet wird (zu b). Ganz auf der Linie ihrer theologischen Prinzipienlehre372 folgt 
die Summa Halensis hier einer Wahrheitstheorie, wonach ‚Wahrheit‘ ein Gottesprä-

371 Dass an einer Stelle auf „die alten Geschichtsbücher“ verwiesen wird (ed. Bd. IV/2, 770b; in die-
ser Ausgabe S. 1673), während eine solche Bezeichnung bei Wilhelm von Auvergne fehlt, könnte Beleg 
dafür sein, dass die Autoren der Summa Halensis aus eigener Lektüre von dieser Sichtweise jüdischer 
Exegese und Geschichtsschreibung wussten (vgl. Summa Halensis III Nr. 536 [ed. Bd. IV/2, 814a]; in 
dieser Ausgabe S. 1826  f).
372 Vgl. Summa Halensis I Nr. 1–3 (ed. Bd. 1, 1a–7b); Gössmann, Metaphysik und Heilsgeschichte, 
15  ff.



2452   Kommentar [Nr. 517–518]

dikat darstellt und deshalb zum einen Sätze – wie auch Gesetze –, denen unbedingte 
Wahrheit zukommt, aus dieser ersten, göttlichen Wahrheit deduziert werden können 
und zum anderen auch den Vorschriften, die von dem göttlichen Gesetzgeber um be-
stimmter Ziele willen erlassen wurden, eine bedingte Wahrheit zugeschrieben kann.

In Bezug auf die einzelnen Kategorien der Kultvorschriften wird hinsichtlich 
ihrer Notwendigkeit zwischen drei Funktionen unterschieden, insofern sie entweder 
eine Grundlage der jüdischen Religion bildeten, wie die Beschneidungsvorschrift 
und der Passah-Ritus, oder vor Irrtum schützen sollten, wie die Vorschriften, die mit 
der Herstellung und Zubereitung von Nahrungsmitteln sowie mit Kleidung und mo-
ralisch indifferenten Handlungen zu tun hatten, oder als Anreiz zur Verehrung des 
Schöpfergottes dienten, wie die Vorschriften zur Einrichtung des Bundeszeltes und 
des Altars sowie zur Priesterweihe und zur Institution der Feiertage (Lösung zu B). 
Die Opfervorschriften, die zur Religionsausübung gehörten, und die Kultvorschriften, 
die Unreinheit verhüten sollten bzw. zur Reinigung dienten und damit zur „Reinheit 
des Lebenswandels“ (ebd.) beitragen sollten, seien sowohl zum Schutz vor Irrtum als 
auch zur Motivation der Gottesverehrung notwendig gewesen.

Im Einzelnen wird die Notwendigkeit der Kultvorschriften im Sinne ihrer wört-
lichen Begründung so dargelegt, dass zunächst verschiedene Gründe für die Be-
schneidungsvorschrift angeführt werden (zu I). Neben ihrer Intention, die sünd-
hafte Begierde abzuschwächen, wird der Charakter der Beschneidung als Zeichen 
der Erinnerung an den Schöpfer betont und ihre Bedeutung für die Festigung des 
Bundes mit Gott herausgestellt. Hier zeigen sich inhaltliche Parallelen zwischen dem 
Gesetzestraktat der Summa Halensis und einer Quaestio, die Alexander von Hales 
zum Thema der Beschneidung verfasst hat.373 In Übereinstimmung mit Moses Mai-
monides wird als Grund für den Zeitpunkt der Beschneidung am achten Tag nach 
der Geburt angegeben, dass eine Beschneidung in den Tagen zuvor für das Kind zu 
gefährlich, danach aber zu schmerzhaft wäre. In historischer Hinsicht wird der Auf-
schub, den die Beschneidung vom Exodus aus Ägypten bis zum Einzug in das Land 
der Verheißung erfuhr, im Anschluss an Johannes von Damaskus damit begründet, 
dass die Israeliten in der Zwischenzeit angesichts vielfältiger Herausforderungen 
und Bedrängnisse einfach keine Zeit hatten, um die Beschneidung durchzuführen. 
Die Verwendung eines steinernen Beschneidungsmessers wird zum einen so erklärt, 
dass dadurch eine Abgrenzung zur Verehrung des Mars erfolgt sei, bei der das Metall 
Eisen eine besondere Rolle spielte; als zweiter Grund wird die Erinnerung entweder 
an den Bundesschluss auf dem Berg Horeb oder an das lebenspendende Wasser, das 
während der Wüstenwanderung aus dem Felsen sprudelte, angegeben und als dritte 
Erklärungsvariante die Einsicht in die ‚Versteinerung‘ der menschlichen Herzen und 
damit das schmerzhafte Empfinden wahrer Reue. Dass die Beschneidung noch nicht 

373 Vgl. Alexander von Hales, Quaestiones disputatae ‚antequam esset frater‘, q.50,2 (BFS 20, 881–
883).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2453

vor Abraham vorgeschrieben war, wird mit dem Verweis auf ‚alte Geschichtsbücher‘ 
und in sachlicher Übereinstimmung mit Moses Maimonides damit begründet, dass es 
erst zur Zeit Abrahams notwendig gewesen sei, dieses Zeichen zur Abgrenzung von 
der Götzenverehrung einzuführen. Zudem sei mit der Beschneidung für Abraham und 
seine Nachkommen die Heiligung gekennzeichnet worden, dass aus ihrem Stamm der 
Erlöser geboren werden sollte.

Die wörtliche Begründung der Vorschrift zur Opferung und zum Verzehr des 
Passahlamms wird auf ihre Funktion zurückgeführt, die Juden von der Verehrung 
des Widders in der ägyptischen Religion zu befreien und ihnen ein einheitliches, 
gemeinschaftsbildendes Ritual zu geben, damit sie sich stets ihrer Befreiung erin-
nerten (zu II). Auch die Vorschriften zur Herstellung und Zubereitung von Nahrungs-
mitteln sowie zur Kleidung werden damit begründet, dass dadurch die Abgrenzung 
von der Götzenverehrung der religiösen Umwelt markiert werden sollte (zu III–V). 
In diesem Zusammenhang wird auf das Buch der ‚Gesetze Platons‘ verwiesen, das 
an der entsprechenden Stelle bei Wilhelm von Auvergne, die hier zitiert wird, auch 
als ‚Liber Neumich‘ bezeichnet wird – es handelt sich dabei um eine pseudoplatoni-
sche Schrift aus der magischen Literatur, die zunächst ins Arabische übersetzt und 
dann wiederum als lateinische Übersetzung im Abendland rezipiert wurde.374 Dass 
dabei nicht nur Rituale der ägyptischen Religion, sondern auch kultische Praktiken 
des römischen Polytheismus angeführt werden und damit in religionsgeschichtlicher 
Perspektive ein Anachronismus entsteht, insofern die wörtliche Begründung dieser 
mosaischen Kultvorschriften erst in späterer Zeit zur Geltung kommt, wird von der 
Summa Halensis nicht thematisiert, deutet jedoch auf eine Zusammenschau der 
religionsgeschichtlichen Entwicklung hin, die nicht in erster Linie an historischen 
Details interessiert ist, sondern an der Weitsicht des göttlichen Gesetzgebers, der mit 
diesen Vorschriften die Besonderheit der jüdischen Religion festlegte.

Eingehend erörtert werden die Kultvorschriften, die zur Vermeidung bzw. Reini-
gung von Unreinheiten erlassen wurden. Hier wird zunächst zwischen verschiedenen 
Formen der Unreinheit differenziert, indem zum einen gewöhnliche und gesetzliche 
Unreinheit abgegrenzt werden und zum anderen nach natürlichen bzw. unnatürli-
chen Ursachen der Verunreinigung sowie ihrer jeweiligen Außenrelation, d.  h. ihrem 
Gegenstandsbezug, unterschieden wird (zu VI). Auf dieser systematischen Grundlage 
wird dann jeweils der Frage nachgegangen, inwiefern die einzelnen Vorschriften dem 
Wortlaut nach begründet und in sich stimmig sind. Dabei werden zwei unterschied-
liche Begründungsmuster zur Geltung gebracht und auch zum Teil miteinander 
verknüpft, indem einerseits das Zusammenleben des jüdischen Volkes mit anderen 
Völkern betrachtet und andererseits die Abgrenzung der jüdischen Religion zur 

374 Vgl. Thorndike, A History of Magic and experimental Science during the first thirteen centuries, 
Bd. 2, 777  ff.809  f; Ullmann, Die Natur- und Geheimwissenschaften im Islam, 364; Page, Magic in the 
Cloister, 50  ff.



2454   Kommentar [Nr. 517–518]

paganen Götzenverehrung betont wird. So werden die Vorschriften, die hygienische 
Aspekte und den Schutz vor ansteckenden Krankheiten betreffen, teilweise darauf zu-
rückgeführt, dass dadurch andere Völker mit den Juden zusammenwohnen und so für 
die jüdische Religion gewonnen werden könnten (zu 1; 3–4). Bei anderen Vorschriften 
hingegen – insbesondere denen zum Umgang mit menstruierenden Frauen wie auch 
zum Mann mit Samenfluss – wird die Abgrenzung zur Götzenverehrung akzentuiert 
(zu 2; 5–6); Gleiches gilt für das Verbot der Berührung eines Leichnams durch die 
Hohenpriester, womit Totenbeschwörungen vermieden werden sollen, während die 
seelsorgerliche Aufgabe des Priesters, den Hinterbliebenen beizustehen, ausdrück-
lich hervorgehoben wird (zu 9). Auch bei den Vorschriften, die verbieten, unreine 
Tiere zu opfern, steht die Abgrenzung zu paganen Opferriten im Vordergrund; im An-
schluss an Wilhelm von Auvergne wird das nicht nur in Bezug auf Schweine beson-
ders betont, sondern auch für Kamele geltend gemacht, wobei Wilhelms Verweis auf 
die Schrift ‚Über die Ringe der sieben Planeten‘ (De annulis septem planetarum), die 
zur hermetischen Tradition zählt,375 hier ebenso rezipiert wird wie dessen Schluss-
folgerung, dass in der Übertragung dieser Opfervorschriften in die eigene Gegenwart 
und andere Regionen auch Kater  – sowie Kröten  – als unrein angesehen werden 
müssten (zu 11). Darin spiegelt sich eine theologische Auffassung wider, wonach die 
Verehrung von Katzen, wie sie in der germanischen Religion vorkam, unchristlich 
sei; im Entstehungskontext der Summa Halensis wurde damit eine Entwicklung ein-
geleitet, in der magische Vorstellungen, wie sie gerade auch in der Volksfrömmigkeit 
verbreitet waren, von der Amtskirche im Zuge der Hexenverfolgung instrumentalisiert 
wurden.376

Hinsichtlich der reinigenden Kulthandlungen erfolgen wiederum im Anschluss 
an den Gesetzestraktat des Wilhelm von Auvergne detaillierte Begründungen, warum 
die Bestimmungen jeweils ihrem Wortlaut nach plausibel sind und welche praktische 
oder symbolische Bedeutung sie haben (zu VII). Im Zusammenhang mit den Ausfüh-
rungen zur Darbringung eines Kalbes als Sühneopfer wird eine Feststellung getrof-
fen, der eine grundlegende theologische Relevanz für das jüdische Opferverständnis 
aus scholastischer Perspektive zukommt: Demnach wirke dieses Opfer als Schutz vor 
Sünde „aufgrund des Glaubens und der Hingabe der Opfernden, nicht durch die Kraft 
des Opfers selbst“ (zu 3). Demgegenüber vertrat die scholastische Theologie in der 
Eucharistielehre die Auffassung, dass die Wirksamkeit des Messopfers nicht von der 
Heiligkeit des zelebrierenden Priesters – noch auch von dem Glauben der versammel-
ten Gemeinde – abhängt, sondern allein von seinem Vollzug, d.  h. als ‚opus opera-
tum‘, insofern es in der Einsetzung durch Jesus Christus begründet ist.377

375 Vgl. Láng, Unlocked Books, 82; Page, Magic in the Cloister, 19; Thorndike, A History of Magic and 
experimental Science, Bd. 2, 222  f.
376 Delort, Katze, 1079  f.
377 Vgl. Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 3, 516; Finkenzeller, Die Lehre von den Sakra-
menten im allgemeinen, 187–190; Neunheuser, Eucharistie in Mittelalter und Neuzeit, 24–44.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2455

Die Darlegungen zu den Opfervorschriften werden von dem schöpfungstheo-
logisch begründeten Gedanken bestimmt, dass Opfertiere ausgewählt werden, die 
als rein anzusehen sind und einen Nutzen für die menschlichen Lebensbedürfnisse 
haben (zu VIII 1–2; 8–9). Die Bestimmungen zum Vollzug des jeweiligen Opferrituals 
werden zum einen mit ihrer Funktion begründet, die Sündentilgung zu bezeichnen 
(zu 3; 10), und zum anderen erneut auf die Abgrenzung gegenüber der nichtjüdischen 
Götzenverehrung zurückgeführt (zu 4–7; 12). Die Vertreibung des Sündenbocks in die 
Wüste wird damit erklärt, dass an diesem menschenverlassenen Ort Dämonen in 
Erscheinung treten könnten, die Heilige wie den Eremiten Antonius anfochten und 
denen Zauberer wie Götzenanbeter opferten, was die Autoren der Summa Halensis 
auch noch in christlicher Zeit meinten beobachten zu können, indem sie auf den Ab-
schnitt ‚Über die Magier‘ aus dem Werk ‚Über die Geheimnisse der Natur‘ des Pseudo-
Apollonius von Tyana verwiesen (zu 11).378 Damit knüpften sie an den mittelalterli-
chen Magiediskurs an und brachten Augustins Ansatz zur Geltung, den Magiebegriff 
als „Ausgrenzungskategorie“379 zu verstehen.

Hinsichtlich der Vorschriften zur Einrichtung des Bundeszeltes und des Altars 
wird zunächst die „vollkommene Ordnung“ des Altardienstes herausgestellt (zu IX), 
indem dessen vierfache Funktion vor Augen geführt wird, (a) Gott zu ehren und seiner 
zu gedenken, (b) die Gnade und den Nachlass der Sünden zu erweisen, (c) durch die 
Heiligung auf das Gute hinzuordnen und (d) in der Gemeinschaft am Opfer teilzuha-
ben. Die speziellen Bestimmungen zur äußeren Gestalt eines Altars werden vor allem 
mit der Abgrenzung zur Götzenverehrung begründet (zu 1–4). Der opfertheologische 
Grundgedanke einer Verbindung zwischen dem äußeren Vollzug des Rituals und der 
„Zerknirschung oder Hingabe des Herzens“, d.  h. vollkommener Reue als innerer 
Einstellung,380 wird an der Positionierung des Brandopferaltars und des Rauchopfer-
altars jeweils vor dem Eingang bzw. im Inneren des Bundeszeltes verdeutlicht (zu 4). 
Die Ausrichtung des Bundeszeltes nach Westen wird als Absage an die religiöse Ver-
ehrung der Sonne interpretiert (zu X 1), während im Anschluss an Josephus die farb-
liche Gestaltung der Decken des Bundeszeltes als Spiegelbild der Himmel betrachtet 
und der zweigeteilte Vorhang als „Sinnbild der ganzen Welt“ gedeutet wird, insofern 
das der Zweiteilung in eine höhere geistliche und eine niedrigere sinnliche Welt ent-
spreche (zu 2–3). Das Aufstellen des siebenarmigen Kerzenleuchters und des Vorlege-
tischs wird zum einen von ihrer wörtlichen Bedeutung her als ein Hinweis auf Licht 

378 Vgl. Thorndike, A History of Magic and experimental Science, Bd. 1, 242  ff; Weisser, Das „Buch 
über das Geheimnis der Schöpfung“ von Pseudo-Apollonios von Tyana, 54  ff.
379 Otto, Magie, 309; vgl. Thorndike, A History of Magic and experimental Science, Bd.  1, 504  ff; 
Hersperger, Kirche, Magie und ‚Aberglaube‘, 198  ff.
380 Die soteriologische Bedeutung der ‚vollständigen Reue‘ (contritio), die in der Dogmengeschichte 
des Mittelalters wie auch der Reformationszeit eine große Rolle spielte (vgl. Seeberg, Lehrbuch der 
Dogmengeschichte, Bd. 3, 464  f), hatte zuvor bereits Alexander von Hales in einer Quaestio erörtert 
(vgl. Alexander von Hales, Quaestiones disputatae ‚antequam esset frater‘, q.54 [BFS 20, 1028–1049]).



2456   Kommentar [Nr. 519–520]

und Nahrung verstanden, wodurch die Lebensgrundlage der Menschen bezeichnet 
werde (zu 4); zum anderen wird die Sichtweise des Josephus referiert, wonach hier-
durch die Abgrenzung zur Verehrung der sieben Planeten wie auch einer Mondgöttin 
erfolge.

Im Blick auf die Bestimmungen zur Priesterweihe wird das Kriterium einer 
äußeren Makellosigkeit der Priester mit der Bedeutung seines äußeren Erscheinungs-
bildes vor allem in den Augen der Ungebildeten erklärt und zugleich betont, dass 
demgegenüber in der Christenheit viele körperliche „Verunstaltungen“ für die Zu-
lassung zum Priesteramt keine Rolle mehr spielten, weil die Christen nicht mehr so 
leicht von der Gottesverehrung abwichen wie die Juden (zu XI 1). Die einzelnen Details 
zum rituellen Vollzug der Priesterweihe werden mit dem besonderen Charakter des 
Priesters und seiner Befähigung, wiederum andere Priester weihen und ordinieren 
zu können, begründet und mit der Erinnerung an die Geschichte des Volkes Israel 
verknüpft (zu 2–5). Die Vorschriften für die Kleidung des Hohenpriesters werden in 
Abgrenzung zu Josephus nicht symbolisch interpretiert, sodass in dieser Kleidung 
die ganze Welt abgebildet würde, sondern es wird eine tugendtheologische Deutung 
präsentiert, wonach in den verschiedenen Kleidungsstücken des Hohenpriesters  – 
wie auch der niedrigeren Priester – das monastische Ideal der Enthaltsamkeit zum 
Ausdruck kommt (zu XII 1–2). Die Summa Halensis knüpft hierbei an die Enzyklopä-
die des Rabanus Maurus an und stimmt auch mit Ivo von Chartres überein, der eine 
solche tugendtheologische Interpretation bei seinen Bemühungen um eine Kleriker-
reform im Kontext des Investiturstreits entwickelte.381

Zum Abschluss wird noch dargelegt, dass die Einrichtung der Feiertage und Feste 
von den vier Gottesprädikaten der Macht, Weisheit, Gerechtigkeit und Barmherzig-
keit her begründet ist, insofern der Sabbat, das Neumondfest und das Passah an die 
Macht Gottes erinnere, ‚Pfingsten‘, d.  h. das Wochenfest, an die Weisheit Gottes, das 
Neujahrsfest und das Versöhnungsfest an seine Gerechtigkeit und das Laubhütten-
fest an seine Barmherzigkeit (zu XIII).

Dritte Frage: Die Anzahl und Unterscheidung der Kultvorschriften

Kapitel 1: Die große Anzahl der Kultvorschriften [Nr. 519]          
In Übereinstimmung mit Augustin, der zu dieser Frage in seiner Schrift ‚Über den 
Unterricht der Katechumenen‘ Stellung bezog, wird die große Anzahl der mosaischen 
Kultvorschriften für angemessen erklärt (Antwort). Sie diente dazu, das jüdische Volk 
von der Götzenverehrung abzuhalten und es zur Übung des rechten Gottesdienstes 
anzuleiten; zudem wird in Anknüpfung an Isidor und die Glossa ordinaria die Funk-
tion der Kultvorschriften herausgestellt, in vielfacher Hinsicht auf den kommenden 

381 Vgl. Sprandel, Ivo von Chartres und seine Stellung in der Kirchengeschichte, 130–136; Rolker, 
Canon Law and the Letters of Ivo of Chartres, 163  ff.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2457

Messias zeichenhaft hinzuweisen (Antwort). Ausdrücklich betont wird, dass damit 
nicht eine Vervielfachung der Verdienste intendiert ist, wie sie nur für Vollkommene 
nützlich sei (zu 1). Der Einwand, diese Vervielfachung widerspreche dem aristoteli-
schen Grundsatz, dass es sowohl in lerntheoretischer als auch handlungstheoreti-
scher Hinsicht sinnvoller sei, wenige Gebote aufzustellen, wird entkräftet, indem 
die besondere Funktion der mosaischen Kultvorschriften hervorgehoben wird, auf 
die vielfältigen Wohltaten des kommenden Messias hinzuweisen (zu 2). Ein Wider-
wille auf Seiten derer, die diese Vorschriften befolgen sollten, könne ausgeschlossen 
werden, weil sie mit der Natur übereinstimmten und ihre Angemessenheit deshalb 
auch der Vernunft einsichtig sei (zu 3).

Kapitel 2: Die Unterscheidung der Kultvorschriften im Allgemeinen [Nr. 520]
Zunächst werden unterschiedliche Modelle einer Kategorisierung der Kultvorschrif-
ten erörtert, wie sie im Gesetzestraktat des Wilhelm von Auvergne, in etymologischen 
Ableitungen und in „Aussagen hebräischer Gelehrter“ dargelegt werden (Antwort), 
wobei Letzteres auf die Relevanz der Gesetzesthematik im christlich-jüdischen Dialog 
dieser Zeit hinweist und in diesem Zusammenhang auch den Stellenwert der Mai-
monides-Rezeption im lateinischen Abendland erkennen lässt.382 In kritischer Aus-
einandersetzung mit diesen Modellen entwickelt die Summa Halensis den eigenen 
Ansatz einer Unterscheidung der Kultvorschriften. Dabei rekurriert sie auf den römi-
schen Rhetoriker Valerius Maximus, dessen Hauptwerk, die ‚Neun Bücher denkwür-
diger Taten und Aussprüche‘, historische Anekdoten lieferte, die für die Geschichte 
der lateinischen Sprache aufschlussreich sind und im Mittelalter vielfach rezipiert 
wurden.383 So unterscheidet die Summa Halensis vier Kategorien der Kultvorschrif-
ten: (a) Vorschriften, deren Befolgung impliziert, sich vom Aberglauben abzuwenden, 
(b) Sakramente, die den Glauben an die Wahrheit des Schöpfergottes zeichenhaft 
zur Geltung bringen, (c) Opfer, in denen die Hoffnung auf das Heil zum Ausdruck 
kommt, sowie (d) Riten, die der Verehrung und dem Respekt vor der Erhabenheit 
Gottes dienen (ebd.). Mögliche Einwände, die gegen dieses Konzept erhoben werden 
könnten, indem unter Berufung auf Augustin die prinzipielle Unterscheidung zwi-
schen Sakramenten und Opfern bestritten wird, werden mit einer Präzisierung des 
Sakramentsbegriffs zurückgewiesen; demnach ist das Sakrament in seiner eigent-
lichen Bedeutung „Zeichen für eine heilige Sache, die Gnade ist und kein mensch-
liches Werk“ (ebd.), während Opfer in der Hinsicht, dass sie das Opfer Christi zei-
chenhaft vorwegnahmen, zwar auch Sakrament genannt werden könnten, sie aber 

382 Vgl. Guttmann, Alexandre de Hales et le judaisme, 232  ff; ders., Die Scholastik des dreizehnten 
Jahrhunderts in ihren Beziehungen zum Judenthum und zur jüdischen Literatur, 13  ff; ders., Der Ein-
fluss der maimonidischen Philosophie auf das christliche Abendland, 147  ff; Kluxen, Maimonides und 
die Hochscholastik, 285  f; Hasselhoff, Dicit Rabbi Moyses, 61  ff.
383 Vgl. Brunhölzl, Valerius Maximus im Mittelalter, 1390  f.



2458   Kommentar [Nr. 521–526]

im eigentlichen Sinne menschliche Werke waren und deshalb von den Sakramenten 
unterschieden werden müssten.

Vierte Frage: Die Befolgung der Kulthandlungen zu den Unreinheiten
Die Ausführungen der Summa Halensis zu den mosaischen Reinheitsvorschriften 
stimmen nicht nur inhaltlich, sondern teilweise auch wörtlich mit einer Quaestio 
überein, die Alexander von Hales unter dem Titel ‚Über die Reinheit und Unreinheit 
der Speisen und Opfer‘ verfasste und die noch in drei Handschriften überliefert ist.384 
Das Thema ‚Reinheit‘ bzw. ‚Unreinheit‘ spielte im kulturgeschichtlichen Kontext der 
Summa Halensis vor allem im Kultus und in der Sexualethik eine wichtige Rolle.385

Kapitel 1: Was wird als Ursprung der Unreinheit benannt? [Nr. 521]       
In einem ersten Schritt werden die unterschiedlichen Ansätze, Unreinheit auf die 
Natur der Dinge, ihren Gebrauch, ihre Einrichtung oder ihre Bedeutung zurückzu-
führen, eingehend erörtert, indem jeweils Gegenargumente gewichtet werden. Die 
Problemlösung des Alexander von Hales, die in der Summa Halensis nahezu wört-
lich übernommen wird, rekurriert auf die Unterscheidungen der Ursachenlogik und 
differenziert dementsprechend zwischen der Materialursache, Formalursache, Wir-
kursache und Zweckursache der Unreinheit (Antwort). Dabei wird hinsichtlich der 
Natur der Dinge als Materialursache der Unreinheit ausdrücklich festgestellt, dass 
diese Dinge ihrer Natur nach nicht an und für sich unrein sind, sondern im Vergleich 
mit anderen Dingen, die besser sind.

Kapitel 2: Die Unreinheiten nach dem Unterschied der Stände
In einer heilsgeschichtlichen Perspektive wird erörtert, warum die Reinheitsvor-
schriften vor der Erlassung des mosaischen Gesetzes noch nicht erforderlich waren 
und welche Beachtung sie nach der Abschaffung dieses Gesetzes noch verdienen.

Artikel 1: Die Beachtung der Unreinheiten im Stand vor dem Gesetz [Nr. 522]
In Anknüpfung an das vorangegangene Kapitel, in dem erläutert wurde, inwiefern die 
Natur der Dinge als Materialursache ihrer Unreinheit verstanden werden kann, und 
insbesondere im Blick auf die biblische Erzählung von der Arche Noah, in die reine 
und unreine Tiere aufgenommen wurden, wird gefragt, ob es nicht auch schon vor 
dem mosaischen Gesetz ein Wissen um Unreinheit gegeben haben muss. Zur differen-
zierten Beantwortung dieser Frage entwickelt die Summa Halensis ein heilsgeschicht-
liches Modell der schrittweisen Entfaltung und Präzisierung des Opfergedankens, 

384 Vgl. Summa Halensis III, Prolegomena (ed. Bd. IV/1, CCCI).
385 Vgl. Angenendt, Geschichte der Religiosität im Mittelalter, 280  ff.404  ff.453  ff.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2459

wonach die doppelte Funktion des Opfertodes Jesu Christi, sowohl von der Erbsünde 
als auch der Tatsünde zu reinigen, in unterschiedlichen Abstufungen durch die jewei-
ligen Opfer Abels, Noahs und Abrahams zeichenhaft zum Ausdruck kam (Antwort 
zu I). Deshalb sei auf der zweiten Stufe dieser Entwicklung, zur Zeit Noahs, erstmals 
zwischen reinen und unreinen Tieren unterschieden worden, wobei diese Differen-
zierung zum Teil den natürlichen Gegebenheiten entspreche, insofern die Tiere, die 
für den Menschen schädlich, unnütz oder nicht notwendig sind, als unreine von ihm 
„weggestoßen werden“ (zu II). Das werde durch die menschliche Vernunft wie auch 
die göttliche Eingebung noch verstärkt, woran es jedoch den Menschen vor Noah 
gemangelt habe. Am Maßstab des Schadens bzw. Nutzens der Tiere werden dann 
auch die konkreten Bestimmungen für die Aufnahme reiner und unreiner Tiere in 
die Arche Noah bemessen (zu II–IV). Dass die Unreinheit bzw. Reinheit von Tieren 
in der Zeit vor dem mosaischen Gesetz unterschiedlich beurteilt wurde, je nachdem 
ob Tiere geopfert oder verzehrt werden sollten, wird damit begründet, dass die Spei-
sevorschriften nicht als zeichenhafter Hinweis auf das Erlösungsopfer Jesu Christi, 
sondern als Strafe für die „Starrköpfigkeit“ der Menschen eingeführt worden seien 
(zu V). Damit gerate aber ein späteres Stadium in der Entwicklung der Kultvorschrif-
ten in den Blick, was in gleicher Weise auch für das Verbot des Blutverzehrs gelte, das 
einerseits zur Abschreckung menschlichen Blutvergießens und andererseits – ebenso 
wie die Reinheitsvorschriften für die Menschen – zur Abkehr von der Götzenvereh-
rung erlassen worden sei (zu VI).

Artikel 2: Die Beachtung der Unreinheiten im Stande des Gesetzes [Nr. 523]
Dieser Artikel verweist hinsichtlich der allgemeinen Aspekte auf die eingehende Erör-
terung der Gründe für die Kultvorschriften386 und beschränkt sich hier lediglich auf 
die Frage, warum es nicht auch für Tiere, die schwimmen können, Opfervorschriften 
gab. Im Anschluss an Augustin wird diese Frage mit dem Hinweis auf den Zeichen-
charakter der alttestamentlichen Opfer beantwortet, insofern im Blick auf das Opfer 
Jesu Christi nur solche Tiere in Frage kämen, deren Fleisch dem Menschen ähnlich 
sei (Lösung).

Artikel 3: Die Beachtung der Unreinheiten im Stande nach dem Gesetz [Nr. 524]
Der Artikel greift den Grundsatzstreit auf, der auf dem Apostelkonzil zu Jerusalem erör-
tert wurde, als es um die Frage der Verbindlichkeit der jüdischen Beschneidungs- und 
Reinheitsvorschriften bei der Heidenmission ging.387 Die Summa Halensis fokussiert 
diese Frage auf das Verbot, Blut und Ersticktes zu essen, und referiert dazu drei Posi-
tionen von Beda Venerabilis und Hieronymus einerseits, die sich für eine wörtliche 

386 Vgl. Summa Halensis III Nr. 518 (ed. Bd. IV/2, 763a–783b; in dieser Ausgabe S. 1644–1723).
387 Vgl. Wehnert, Die Reinheit des „christlichen Gottesvolkes“ aus Juden und Heiden, 21  ff.



2460   Kommentar [Nr. 521–526]

Befolgung dieses Gebotes aussprachen, sodann von Hrabanus Maurus, der das Verbot 
nach wie vor für verbindlich erklärte, es aber nicht wörtlich, sondern metaphorisch 
verstand, und schließlich von einer dritten – nicht namentlich genannten – Gruppe 
von Theologen, die sich auch auf Beda beriefen, jedoch die Geltung dieses Verbotes 
auf den Urstand der Kirche eingrenzten, während für die Zeit danach die ablehnende 
Haltung des Paulus maßgeblich sei (Lösung). In der kritischen Auseinandersetzung 
mit diesen drei Positionen wird gegenüber der Auffassung von Beda und Hieronymus 
der Einwand erhoben, dass es sich bei dem Verbot, Blut und Ersticktes zu essen, nicht 
um ein Sittengebot handele, das uneingeschränkt zu befolgen wäre, sondern um eine 
Kultvorschrift, die zur Zeit der Gnade nicht mehr verbindlich sei; zudem widerspre-
che sie den Worten Jesu wie auch des Apostels Paulus. Gegenüber der Ansicht des 
Hrabanus Maurus wird zum einen die paulinische Stellungnahme zum Verzehr des 
Götzenopferfleisches geltend gemacht, wonach um der Rücksicht auf die Schwachen 
willen darauf verzichtet werden sollte, nicht aber weil dieser Verzicht heilsnotwendig 
wäre; zum anderen wird gegenüber seinem geistlich-metaphorischen Verständnis des 
Verbotes an dessen wörtlicher Bedeutung festgehalten. Der dritten Position wird in 
ekklesiologischer Hinsicht entgegengehalten, dass der Entscheid des Apostelkonzils 
nicht von Paulus aufgehoben werden konnte und deshalb weiterhin verbindlich sei. 
Die Summa Halensis löst das Problem im Anschluss an die Glossa ordinaria, indem 
sie zwischen dem Verbot, menschliches Blut zu vergießen bzw. einen Menschen zu 
ersticken, und dem Verbot, das Blut von einem Tier bzw. ein ersticktes Tier zu essen, 
unterscheidet und das erste uneingeschränkt als verbindlich ansieht, während das 
zweite nur in den ersten Anfängen der Kirche gegolten habe, weil es in dieser Zeit 
um des Friedens willen notwendig gewesen sei, eine mittlere Position zwischen der 
Beachtung der zahlreichen jüdischen Gebote und ihrer völligen Abschaffung einzu-
nehmen. Mit dem Rekurs auf das fundamentalethische Prinzip der ‚goldenen Mitte‘ 
zwischen zwei Extremen knüpft die Summa Halensis an die Handlungstheorie des 
Aristoteles wie auch an Horaz an.388 Dass es den Christen durchaus gebührt, die alt-
testamentliche Vorschrift zu beachten, auch wenn sie nicht mehr prinzipielle Geltung 
beanspruchen könne, hat nach Auffassung der Summa Halensis insbesondere Hie-
ronymus „mit feiner Beobachtungsgabe“ festgestellt, insofern diese Vorschrift „die 
Priester verurteilt, welche durch ihre Fressgier diese [Vorschriften] nicht bewahren“ 
(zu 3–4)  – womit eine unmissverständliche Kritik am Lebensstil vieler Priester der 
christlichen Kirche zum Ausdruck gebracht wird.

Fünfte Frage: Der Ritus der gesetzmäßigen Opfer
Die Darlegungen dieses Abschnittes stimmen in weiten Teilen mit zwei Quaestiones 
überein, die Alexander von Hales unter dem Titel ‚Über die Opfer im Allgemeinen‘ 

388 Vgl. Aristoteles, Ethica Nicomachea II,6; 1106b 36–1107a 27 (ed. Bywater, 32  f); Horaz, Carmen 
2,10 (Opera [SCBO]).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2461

und ‚Über die gesetzmäßigen Opfer‘ verfasste und die jeweils noch in drei Handschrif-
ten überliefert sind.389 Die Ausführungen sind zum einen im Blick auf die christliche 
Deutung der alttestamentlichen Religionsgeschichte aufschlussreich, und sie lassen 
dabei zugleich erkennen, wie die Opferpraxis der lateinischen Christenheit theolo-
gisch begründet wurde.390

Kapitel 1: Waren die Opfer des Gesetzes wahre Opfer? [Nr. 525]
Die Gegenargumente, die zunächst vorgetragen werden, entsprechen größtenteils den 
Ausführungen im Gesetzestraktat des Wilhelm von Auvergne. Dem werden zwei Zitate 
von Augustin gegenübergestellt, aus denen der Opfercharakter der alttestamentli-
chen Tieropfer abgeleitet wird. Die Summa Halensis begründet ihre Antwort auf die 
gestellte Frage mit einer Unterscheidung zwischen der „Wahrheit des Zeichens“, die 
den Tieropfern zugesprochen werden kann, und der „Wahrheit der Sache“, die nur 
die „geistlichen Opfer zur Zeit der Gnade“ in Anspruch nehmen können (Antwort). 
Damit verknüpft wird eine Unterscheidung hinsichtlich der Art der Heiligung, die 
diesen Opfern jeweils eigen ist: zum einen die Heiligung, „die nicht in uns ist“, wie 
die Gnade der Erlösung durch den Opfertod Jesu Christi, worauf die alttestamentli-
chen Tieropfer nur zeichenhaft hinwiesen; zum anderen die Heiligung, „die in uns 
ist“ und dabei in der „Zerknirschung des Herzens“ sowie überzeugtem Bekenntnis 
und Werken der Nächstenliebe zur Geltung kommt, was auch für jene Tieropfer der 
Sache nach zutreffend gewesen sei (zu 1–9, a-c).

Kapitel 2: Waren die alten Opfer Gott gefällig? [Nr. 526]
Während Tieropfer für die Zeit der Gnade als Opfer angesehen werden, die Gott 
nicht gefallen können, weil sie nicht den „zerknirschten Geist“ darbringen, den die 
Summa Halensis im Anschluss an die Glosse als die eigentliche Bestimmung eines 
Opfers ansieht, das „Hoffnung auf Umkehr“ begründen soll, wird für die „Zeit des 
Sinnbildes“, d.  h. die Zeit vor der Gnade, zwischen Gott gefälligen und nicht gefäl-
ligen Opfern unterschieden (Antwort). Das Unterscheidungskriterium ist zum einen 
die Würdigkeit der Opfernden und zum anderen der vierfache Nutzen des Opfers für 
den Menschen, Gottes Erhabenheit zu ehren, auf den Opfertod Jesu Christi hinzu-
weisen, die Furcht vor der Strenge der göttlichen Gerechtigkeit einzuflößen und die 
Hoffnung bzw. Liebe der Frömmigkeit zu vermitteln. Die Auffassung, dass jedes Opfer 
Gott gefällig sei, das aus Liebe und Gehorsam getan wird, wird von der Summa Halen-
sis insofern präzisiert, als damit nicht die geopferte Sache, sondern allein die Moti-
vation des Opfernden gemeint sei; dabei wird die paulinische Aussage in Röm 3,20, 
vor Gott werde „durch die Werke des Gesetzes niemand gerechtfertigt“, entschärft, 

389 Vgl. Summa Halensis III, Prolegomena (ed. Bd. IV/1, CCCI).
390 Vgl. Angenendt, Geschichte der Religiosität im Mittelalter, 359  ff.



2462   Kommentar [Nr. 527–530]

indem in Übereinstimmung mit Beda Venerabilis von einer „Gerechtigkeit des Geset-
zes“ gesprochen wird, die der Mensch zur Zeit des Gesetzes habe erlangen können, 
wenn er die Opferhandlungen aus Liebe heraus vollzogen habe (zu 4). So wird der 
Grundsatz der scholastischen Soteriologie, dass der Mensch mit seinen von der Liebe 
bestimmten Werken vor Gott gerecht werden kann, schon als Fundament der alttes-
tamentlichen Opfertheologie betrachtet. An der spezifischen Funktion der Opfervor-
schriften, auf Jesu Christi Opfer hinzuweisen, wird sodann in Abgrenzung zu den Sit-
tengeboten noch einmal die grundlegende Kategorisierung des mosaischen Gesetzes 
verdeutlicht;391 das wird zugleich verknüpft mit der Auffassung von den zwei Kräften 
im Menschen, „die zur Sehnsucht nach Heil antreiben“ – während das affektive See-
lenvermögen durch die Sittengebote angestachelt werde, „das zu tun, was schlecht-
hin und zu jeder Zeit zu seinem Heil gehört“, seien die Opfervorschriften erlassen 
worden, um das Erkenntnisvermögen zu motivieren, „grundsätzlich die zukünftige 
Befreiung des Menschen zu erkennen“ (zu 5).

Kapitel 3: Waren die Opfer im Allgemeinen gut? [Nr. 527]               
Die Frage wird mit der Unterscheidung zwischen der Materie des Opfers und seinem 
Zeichencharakter einerseits sowie dem heilsgeschichtlichen Stand zur Zeit des Geset-
zes und zur Zeit der Gnade andererseits beantwortet (Antwort und zu 1–2). Dabei 
greift die Summa Halensis in ihrem Argumentationsgang einen handlungstheoreti-
schen Grundsatz auf, den Philipp der Kanzler in seiner Summa dargelegt hat, entfal-
tet diesen aber in einer heilsgeschichtlichen Perspektive.

Kapitel 4: Müssen die Opfer aufgrund des Naturgesetzes dargebracht werden? 
[Nr. 528]
Im Anschluss an Augustin wird zwischen einem unsichtbaren und einem sichtbaren 
Opfer unterschieden, wobei das unsichtbare Opfer „in ‚Diensten eines reinen Sinns 
und guten Willens‘ besteht“, d.  h. im Sinne Augustins als Barmherzigkeit zu verstehen 
ist (Antwort). Während dieses Opfer der Barmherzigkeit dem Menschen zu jeder Zeit 
abverlangt wird und im Naturgesetz begründet ist, werden die sichtbaren Tieropfer 
auf den Stand des Menschen nach dem Sündenfall begrenzt, jedoch mit dem Natur-
gesetz verknüpft, insofern sie als Zeichen für das unsichtbare Opfer fungieren. Dabei 
wird die Rolle der Vernunft besonders betont, indem diese zum einen als ein „Funke“ 
betrachtet wird, der dem Menschen auch nach dem Sündenfall noch verblieben ist 
und ihn erkennen lässt, dass er mit Hilfe von zeichenhaften Opfern „seine Wiederher-
stellung bewerkstelligen“ soll, und zum anderen im Blick auf die „erleuchtete“, d.  h. 
die von Gottes Geist bestimmte Vernunft dargelegt wird, dass sie zu diesem allgemei-
nen Gedanken der Wiederherstellung die konkrete Überlegung hinzufügt, welches 

391 Vgl. Summa Halensis III Nr. 259 (ed. Bd. IV/2, 366a–369b; in dieser Ausgabe S. 210–225).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2463

sichtbare Opfer dafür geeignet ist (ebd.). So ist dieses Kapitel über seine opfertheolo-
gische Bedeutung hinaus auch für die scholastische Anthropologie aufschlussreich, 
insofern hier die – bereits von Hieronymus und Augustin vertretene sowie von Petrus 
Lombardus rezipierte392 – Auffassung von dem ‚Funken der Vernunft‘ als dem unver-
dorbenen Rest der ursprünglichen Gottebenbildlichkeit des Menschen zur Geltung 
kommt und damit nicht nur die erkenntnistheoretische, sondern auch die soteriologi-
sche Relevanz der menschlichen Vernunft aufgezeigt wird.393

Kapitel 5: Darf nur Gott ein Opfer dargebracht werden? [Nr. 529]
Für die Summa Halensis steht ohne jede Einschränkung fest, dass nur Gott Opfer dar-
gebracht werden dürfen (Lösung). Gegenüber dem Einwand, die Barmherzigkeit als 
das geistliche Opfer im Sinne Augustins werde doch dem Menschen erwiesen, wird 
deutlich gemacht, dass das Werk der Barmherzigkeit hinsichtlich seines Nutzens zwar 
Opfer genannt werden kann, es jedoch von seiner Intention her und in seinem eigent-
lichen Wesen auf Gott als „Anfang und Ziel“ gerichtet sei und deshalb letztlich auch 
nur ihm ein Opfer dargebracht werde (zu 1–2). Dem Verweis auf das Opfer Gideons 
(Ri 6,19) wird im Anschluss an Augustin entgegengehalten, dass ein Engel als Mittler 
oder auch als Personifikation Gottes angesehen werden könne und deshalb nicht dem 
Engel, sondern Gott ein Opfer dargebracht werde (zu 3). Der prinzipielle Einspruch, 
dass dem unsichtbaren Gott nicht sichtbare Opfer dargebracht werden dürften, wird 
mit dem erneuten Hinweis auf den Zeichencharakter dieser Opfer beantwortet, wobei 
zur Unterstützung auf den Grundsatz der augustinischen Signifikationshermeneutik 
verwiesen wird, wonach auch „tönende Worte Zeichen der Dinge sind“ (zu 4). In chris-
tologischer Hinsicht wird mit einem Zitat Augustins die Zweinaturenlehre so akzen-
tuiert, dass der Mensch Jesus Christus in der Gestalt Gottes und in der Einheit mit 
dem Vater ein Opfer entgegennimmt, jedoch in der Gestalt eines Knechts eher selbst 
das Opfer sein wollte; daraus wird die Schlussfolgerung gezogen, dass ein Priester 
„selbst der Darbringende und das Opfer selbst“ sei, womit eine zentrale Auffassung 
der scholastischen Sakramentenlehre wie auch Ekklesiologie vertreten wird (zu 5).394

Kapitel 6: Die Personen der Opfernden

Artikel 1: Waren die Juden ebenso wie die Heiden zu Opfern verpflichtet? [Nr. 530]
In einem ersten Argumentationsgang geht es zunächst um die Frage, ob nicht auch 
die Heiden zu Opfern verpflichtet waren, wenn doch – wie im vierten Kapitel gezeigt – 

392 Vgl. Augustin, De civitate dei, XXII,24 (CSEL 40/2, 643,19  f; CChr.SL 48, 847,44  f); Petrus Lombar-
dus, Sententiae II,39,3 (SpicBon 4, 556,7).
393 Vgl. Seeberg, Reinhold: Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd, 3, 422  ff.
394 Vgl. ebd., 528  ff; Finkenzeller, Die Lehre von den Sakramenten im allgemeinen, 187–190.



2464   Kommentar [Nr. 531–535]

die Verpflichtung zum Opfer im Naturgesetz und in der Vernunft des Menschen 
begründet ist. Dazu wird zwischen einer Verpflichtung im Sinne der Übereinstim-
mung und einer Verpflichtung, die sich aus einer Notwendigkeit ergibt, unterschie-
den und für die Sittengebote im Allgemeinen festgestellt, es sei um des Heils willen 
notwendig, sie zu erfüllen, was jedoch für die Opfer vor dem Erlass des mosaischen 
Gesetzes nicht gegolten habe (Antwort zu I), wenn darunter ganz speziell die mate-
riellen Opfer verstanden werden und nicht generell Opfer als Heilmittel (zu 1). Von 
einer Verpflichtung im Sinne der Übereinstimmung könne allerdings auch schon vor 
dem mosaischen Gesetz die Rede sein, insofern es ‚passend‘ und ‚nützlich‘ gewesen 
sei, im Opfer Heilmittel zu erkennen (Antwort zu I) – womit noch einmal die erkennt-
nistheoretische Dimension des Opfergedankens in den Blick genommen wird. Dass in 
erster Linie den Juden die Opfer abverlangt wurden, wird mit der besonderen heilsge-
schichtlichen Rolle dieses Volkes und der vorausweisenden Bedeutung dieser Opfer 
begründet (zu II).

Artikel 2: Waren die, die Opfer darbrachten, dazu verpflichtet, deren Bedeutungen zu 
erkennen? [Nr. 531]            
Die Summa Halensis beantwortet diese Frage mit der scholastischen Lehre von dem 
‚impliziten‘ und dem ‚expliziten‘ Glauben, wonach die Fortgeschrittenen im Glauben 
und die Vorgesetzten in der Glaubensgemeinschaft über einen ‚expliziten‘ Glauben 
verfügen müssen.395 Im Alten Testament mussten deshalb die Gelehrten und Pries-
ter die eigentliche Bedeutung der Opfer, d.  h. ihren Zeichencharakter, verstehen, 
während die Ungebildeten nur daran glauben mussten, dass diese Opfer Gott wohlge-
fällig waren, wobei eben in diesem Glauben der Ungebildeten die eigentliche Bedeu-
tung des Opfers ‚eingewickelt‘ war (Antwort). Da nun diese Verhältnisbestimmung 
von ‚implizitem‘ und ‚explizitem‘ Glauben nach scholastischer Auffassung zu allen 
Zeiten gilt, ergeben sich daraus entsprechende Konsequenzen auch für die Opfertheo-
logie und die Opferpraxis der christlichen Kirche.

Artikel 3: Können die Bösen Gott Opfer darbringen? [Nr. 532]
Auf der Grundlage der etymologischen Verbindung von ‚sacrificium‘ (Opfer) und 
‚sacer‘ (heilig) sowie der Unterscheidung zwischen dem Zeichen und der Sache des 
Opfers wird erläutert, dass von der eigentlichen Sache des Opfers her, d.  h. dessen 
Funktion, heilig zu machen, kein Böser ein wahrhaftes geistliches Opfer darbrin-
gen kann, sondern nur ein Opfer, mit dem das Heilige bezeichnet, nicht aber reali-
siert wird (Antwort). Diese Feststellung wird allerdings auf die „besonderen Opfer“ 
begrenzt, während das „allgemeine Opfer des Erlösers“ davon ausdrücklich ausge-
nommen wird, um so sicherzustellen, dass die sakramentale Wirksamkeit des Mess-

395 S. o. S. 2307.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2465

opfers nicht von der moralischen Integrität des Priesters abhängig gemacht und 
dadurch relativiert wird. Dieser Grundsatz, dass die Sakramente auch dann wirksam 
sind, wenn sie von einem ‚bösen‘ Priester dargebracht werden, war seit Augustins 
Auseinandersetzung mit den Donatisten für die Ekklesiologie der römischen Kirche 
zentral und wurde im Entstehungskontext der Summa Halensis von Papst Innozenz 
III. 1208 gegenüber den Waldensern dogmatisiert.396 Insbesondere die norditalieni-
schen Waldenser, die ‚Lombardischen Armen‘, vertraten die Auffassung, dass der 
Spender eines Sakraments – wobei sie nur die Beichte als ein Sakrament anerkann-
ten – selbst ein sündenloses Leben führen müsse, damit das Sakrament wirksam sein 
könne.397 In Anknüpfung an den päpstlichen Lehrentscheid entfaltete dann zunächst 
Wilhelm von Auxerre die scholastische Lehre von der Wirksamkeit der Sakramente 
‚ex opere operato‘, d.  h. allein aufgrund ihres korrekten Vollzugs.398 Während Alexan-
der von Hales in seinen Glossen zum Sentenzenbuch diese Lehre ebenfalls vertrat399, 
wird im Gesetzestraktat der Summa Halensis der besondere Charakter des geistlichen 
Opfers betont und deshalb auch die Abtötung des Leibes, wie sie von Heuchlern und 
Häretikern praktiziert werde, von der Abtötung des Fleisches scharf abgegrenzt, die 
allein von den Christen um Gottes willen vollzogen werde und so heiligende Kraft 
gewinne (zu b).

Artikel 4: Die Personen der Opfernden im Besonderen [Nr. 533]
In diesem Artikel geht es speziell um die Frage, warum nur bestimmte Personen – 
Abel, Noah, Abraham und Jakob – in der Zeit vor dem mosaischen Gesetz Opfer dar-
brachten, nicht aber Isaak und Melchisedek. In einem ersten Argumentationsgang 
werden zunächst zwei Gründe angeführt, weshalb den vier genannten Personen eine 
besondere Bedeutung zugekommen sei: zum einen als Anfang und Haupt jeweils eines 
Zeitalters und zum anderen in Bezug auf die Vermehrung der Menschheit (Lösung 
zu I). Ein dritter Grund, der aus der Sicht der Summa Halensis auch der wichtigere 
ist, wird in der besonderen Rolle Isaaks gesehen, der selbst als Opfer dargebracht 
wurde und darin auf höchst eindrucksvolle Weise Christus präfiguriert habe. Zudem 
habe er in allegorischer Hinsicht das „Urbild der Kontemplativen“ verkörpert, die vier 
anderen hingegen das Urbild der „Aktiven“ (ebd.). Dabei wird diese Unterscheidung 
im Sinne einer Abstufung verstanden, insofern damit der Verdienstgedanke in der 
Weise verknüpft wird, dass die ‚Aktiven‘ in größerem Maße ein Verdienst erwerben als 
die ‚Kontemplativen‘, die für ihre Lebensform eher einen Lohn erhalten – mit dieser 

396 Vgl. DH 793.
397 Vgl. Audisio, Die Waldenser, 29; Cameron, Waldenser, 389  f.
398 Vgl. Wilhelm von Auxerre, Summa aurea IV, tr.2 c.1 (SpicBon 19, 16,42–18,102); Seeberg, Lehrbuch 
der Dogmengeschichte, Bd.  3, 516; Finkenzeller, Die Lehre von den Sakramenten im allgemeinen, 
187  f.
399 Vgl. Alexander von Hales, Glossa in Libri IV Sententiarum Petri Lombardi, IV d.4 u. 17 (BFS 15, 
77,22  f [Nr. 7]); 275,6–11 [Nr. 2b]).



2466   Kommentar [Nr. 531–535]

soteriologischen Differenzierung zwischen einem ‚Verdienst‘ und einem ‚Lohn‘ war 
im historischen Kontext dieses Streites eine bemerkenswerte Neuakzentuierung im 
Verhältnis von kontemplativer und aktiver Lebensform vor allem der Ordensgemein-
schaften verbunden, denn die Bettelorden, zu denen auch die Autoren der Summa 
Halensis gehörten, trachteten im 13. Jahrhundert danach, in dem städtischen Umfeld, 
in dem sie sich betätigten, eine ‚Theologie der Arbeit‘ zu entwickeln und zugleich 
die eigene Lebensweise als die höherwertige gegenüber den kontemplativen Orden 
anzusehen.400

In einem zweiten Argumentationsgang geht es um Melchisedek, der in der mit-
telalterlichen Tradition als das „ausdrücklichere Bild des wahren Priesters“ (II) 
angesehen wurde,401 weshalb sich die Frage stellt, warum nicht auch er Tieropfer 
darbrachte, die auf den Opfertod Jesu Christi hinweisen sollten. Die Problemlösung 
unterscheidet zwischen dem Opfer, das von Christus „unter seiner eigenen Gestalt, 
das heißt im sichtbaren Fleisch, auf dem Altar des Kreuzes dargebracht worden ist“, 
und dem Messopfer, das „unter der Gestalt von Brot und Wein […] täglich auf dem 
Altar der Kirche dargebracht wird“ (Lösung zu II). Während Aarons Opfer am Ver-
söhnungstag (Lev 16,5–22) eher die erste Art des Opfers Christi präfiguriert habe, sei 
Melchisedeks Opfer von Brot und Wein (Gen 14,18) eher als zeichenhafter Hinweis auf 
das Messopfer anzusehen. Diese Differenzierung wird nun von der Summa Halensis 
mit der systematischen wie auch heilsgeschichtlichen Grundstruktur des Gesetzes-
traktats verknüpft, insofern festgestellt wird, dass sich die Übereinstimmung des Na-
turgesetztes mit dem Evangelium in dem Opfer Melchisedeks widerspiegele, das dem 
evangelischen Opfer „ganz ähnlich“ sei (ebd.).

In einer Ergänzung zu diesen beiden Argumentationsgängen wird zusätzlich 
noch erörtert, warum Mose nicht vor dem Erlass des Gesetzes geopfert habe, wie er 
es in Ex  5,3 ankündigte, und warum die Israeliten in Ägypten außer dem Passahl-
amm nicht weitere Opfer darbrachten. Die erste Teilfrage wird mit der Verstockung 
des Pharaos beantwortet, derentwegen Mose den Erlass des Gesetzes habe abwarten 
müssen, während es sonst in der ursprünglich anvisierten Zeit von drei Tagen rea-
listisch gewesen sei, zum Sinai zu gelangen (Antwort zu 1). Die zweite Teilfrage wird 
zum einen damit beantwortet, dass die Israeliten nur heimlich opfern konnten, weil 
das, was für ein wirkliches Opfer erforderlich ist, den Ägyptern ein Gräuel war (zu 2). 
Zudem sei es in allegorischer Hinsicht nicht statthaft gewesen, in Ägypten zu opfern, 
weil ‚Ägypten‘ Sünde bedeute, und dementsprechend sei eben allein das heimliche 
Opfer des Passahlamms als Zeichen der Erlösung vorgeschrieben worden.

400 Vgl. Stock, Activity, Contemplation, Work and Leisure between the Eleventh and the Thirteenth 
Centuries, 87  ff; Baumgartner/Korff, Wandlungen in der Begründung und Bewertung von Arbeit, 91.
401 Vgl. Niehr, Melchisedech, 491  f.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2467

Kapitel 7: Der Beginn der Opfer [Nr. 534]
Dass die Darbringung von Opfern nicht mit Adam, sondern mit Abel begonnen hat, 
wird mit dem Sündenfall Adams begründet, während Abel „das Urbild der Kirche ver-
körperte wegen seiner Unschuld und Jungfräulichkeit“ (Lösung). Diese Auffassung 
von der „geistliche[n] Unversehrtheit“ der Kirche bildet die Grundlage der mittelal-
terlichen Ekklesiologie und Sakramentenlehre, wonach die Kirche Heilsmittlerin ist 
und selber sakramentalen Charakter hat.402 Der Einwand, Opfer als Heilmittel gegen 
die Ursünde müssten doch bereits mit Adam begonnen haben, wird entkräftet, indem 
dargelegt wird, dass bei ihm zwar die inneren Aspekte eines Opfers im Sinne „des 
zerknirschten Herzens, der Liebe und Hingabe“ festgestellt werden könnten, nicht 
aber das äußere Zeichen eines sichtbaren Opfers, denn Adam habe noch nicht mit 
einer rituellen Gottesverehrung begonnen (zu 1), zumal die Ursünde bei ihm noch 
nicht von der Tatsünde geschieden gewesen sei, was jedoch für die Darbringung eines 
sichtbaren Opfers als Heilmittel gegen die Ursünde erforderlich sei (zu 2).

Kapitel 8: Die Unterschiede der Opfer

Artikel 1: Die ersten Unterschiede der Opfer vor und in dem Gesetz [Nr. 535]
Die Unterschiede zwischen den Opfern des Alten Testaments werden mit ihrer jewei-
ligen Relation zum göttlichen Gesetz in seiner dreifachen Ausprägung als Naturge-
setz, als mosaisches Gesetz und als evangelisches bzw. ‚Neues Gesetz‘ begründet. So 
wird aus der spezifischen Funktion dieser Opfer, die auf den Opfertod Jesu Christi 
hinweisen sollten, abgeleitet, dass sie auf zwei Arten dargebracht werden mussten, 
zum einen sichtbar in Form von Tieropfern und zum anderen unsichtbar als Präfigu-
ration des Altarsakraments in Gestalt von Brot und Wein (Antwort zu 1). Die ‚Unsicht-
barkeit‘ dieses Opfers von Brot und Wein erklärt sich in diesem Zusammenhang aus 
der scholastischen Dreiteilung der Schöpfung in die vernunftbegabte Kreatur, d.  h. 
den Menschen, sodann die Lebewesen, die eine Sinnesempfindung haben, d.  h. die 
Tiere, und schließlich Pflanzen und leblose Materie, die keine Sinnesempfindung 
haben; ‚sichtbar‘, d.  h. mit den Sinnen wahrnehmbar, ist demnach die Darbringung 
von Tieren, denen im Unterschied zu Pflanzen ‚Sensibilität‘ zugeschrieben wird. 
Anschließend wird mit der Unterscheidung zwischen einer geistlichen und einer 
körperlichen Dimension des Opfertodes Jesu Christi erklärt, warum es einerseits 
ein Rauchopfer gab, das auf dem inneren Altar des Tempels dargebracht wurde und 
somit dem geistlichen Opfer Jesu Christi entsprach, das dieser „im verborgenen Raum 
seines ergebenen Geistes darbrachte“, und andererseits ein Brandopfer, das auf dem 
äußeren Altar dargebracht wurde und das zeichenhaft auf den körperlichen Opfertod 
Jesu Christi verwies (zu 2). Die Einrichtung der unterschiedlichen Opfer zu ihrer jewei-

402 Vgl. Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 3, 300  ff.565  f; Congar, Die Lehre von der Kir-
che, 98  ff.



2468   Kommentar [Nr. 536–539]

ligen Zeit kann so auf den göttlichen Plan einer immer größer werdenden Verdeut-
lichung des Zeichencharakters der Opfer zurückgeführt werden. Die Frage, warum 
nicht auch schon zur Zeit des Naturgesetzes Weihrauch in Form eines Rauchopfers 
dargebracht wurde, obwohl doch das Naturgesetz mehr mit dem evangelischen 
Gesetz übereinstimme als das mosaische Gesetz, wird damit beantwortet, dass das 
dem heilsgeschichtlichen Status entsprochen habe, insofern die Vorschriften zu den 
Opfern im Sinne von Sakramenten in der zeitlichen Abfolge der Heilsgeschichte zum 
mosaischen Gesetz gehörten, und dass in dieser Hinsicht das mosaische Gesetz  – 
„durch sich“ – in größerem Maße mit dem evangelischen Gesetz übereinstimme als 
das Naturgesetz, während dieses wiederum – „an sich“ – hinsichtlich der Sittenvor-
schriften eine größere Übereinstimmung mit dem evangelischen Gesetz aufweise (zu 
3). In Anknüpfung an die Transsubstantiationslehre, die sich seit dem 11. Jahrhundert 
in der römischen Kirche entwickelte und die auf dem Vierten Laterankonzil dogma-
tisiert wurde,403 wird hinsichtlich des Altarsakraments im Neuen Gesetz konstatiert, 
dass es Fleisch und Brot sowie Weihrauch enthalte; dabei wird die Darbringung des 
Weihrauchs als vergegenwärtigende Darstellung des vergangenen Opfertodes Jesu 
Christi verstanden und zugleich betont, dass das Sakrament ein Mysterium sei (zu 
4). Das Verhältnis von Fleisch und Brot bei der Wandlung wird nicht mit der aris-
totelischen Unterscheidung zwischen Substanz und Akzidenz bestimmt, sondern 
heilsgeschichtlich gedeutet, insofern es zunächst angemessen gewesen sei, dass Kain 
als ‚ungerechter Sünder‘ und ‚böser Diener‘ das „Sakrament unter der Gestalt des 
Brotes dargebracht“ habe, bevor es dann „vom unschuldigen und gerechten Abel“ 
als dem Prototyp des ‚unbefleckten Priesters‘ in Form eines fleischlichen Tieropfers 
dargebracht worden sei (zu 5). Die sakramententheologische Priorität des Fleisches 
gegenüber dem Brot wird damit ebenso gewahrt wie das ekklesiologische Ideal der 
Reinheit des Priesteramtes.

Artikel 2: Der Unterschied der Opfer vor dem Gesetz [Nr. 536]     
Dem Ansatz einer heilsgeschichtlichen Entfaltung der Opfertheologie folgt die Summa 
Halensis auch im Blick auf die spezifischen Unterschiede zwischen den Opfern vor 
dem Erlass des mosaischen Gesetzes. So wird mit Formulierungen, die quantitative 
und räumliche Relationen – wie „größer und größer“ sowie „Annäherung“ – zum Aus-
druck bringen, festgestellt, dass es Abstufungen in den Opferbestimmungen gegeben 
habe (Antwort zu 1). In Bezug auf Abraham wird dargelegt, dass er aufgrund seines 
besonderen Eifers, den Schöpfergott zu verehren, sowohl ein Tieropfer dargebracht als 
auch seinen eigenen Sohn geopfert habe (zu 2). Zur Unterstützung ihrer Auffassung 
beruft sich die Summa Halensis auf „göttliche und menschliche Geschichtsbücher“, 
ohne das in diesem Zusammenhang näher zu konkretisieren; in der Sache zeigen 
sich Verbindungslinien zu Moses Maimonides, der eine solche Deutung in seinem 

403 Vgl. DH 802; COD 23, 230,34–38; Foreville, Lateran I–IV, 338  f; Duggan, Conciliar Law, 345.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2469

Werk ‚Führer der Unschlüssigen‘ begründete.404 Die spezielle Frage nach den ersten 
Tieropfern (Gen 15,10; Lev 1,12.15) wird mit der Theorie des mehrfachen Schriftsinns 
beantwortet, indem sowohl eine allegorische als auch eine wörtliche Interpretation 
als Konsequenz „theologischer Überlegung“ präsentiert werden (zu 3). Dass vor dem 
Erlass des mosaischen Gesetzes keine Sündopfer dargebracht wurden, erklärt die 
Summa Halensis von Röm 4,15 her mit einer Unterscheidung zwischen der ‚absoluten‘ 
Realität der Sünde vor dem mosaischen Gesetz und ihrem besonderen Merkmal der 
Übertretung des Gesetzes, nachdem dieses erlassen wurde, weswegen das Sündopfer 
nun als neues „Heilmittel“ vorgeschrieben worden sei (zu 4).

Artikel 3: Die Unterschiede der Opfer im Gesetz [Nr. 537]
Zum Abschluss dieser Ausführungen zu den alttestamentlichen Opfervorschriften 
werden einzelne Fragen zu den spezifischen Unterschieden der Opfer im mosaischen 
Gesetz erörtert. In einem ersten Teil geht es um die Opfer, die auf dem äußeren Altar 
dargebracht wurden; deren Spezifika werden wiederum mit Hilfe der Unterscheidung 
zwischen einem wörtlichen und einem allegorischen Schriftsinn erläutert, wobei 
nicht nur auf Ernährungs- und Essgewohnheiten Bezug genommen wird (Antwort zu I 
1), sondern auch die metaphorische Bedeutung der Produktion wie auch Verwendung 
von Getreide als Grundnahrungsmittel in den Dienst einer Opfertheologie gestellt 
wird, die Jesu Christi Opfer als Höhepunkt der Heilsgeschichte versteht (zu 2–3).

In einem zweiten Teil werden die Unterschiede zwischen dem Brandopfer, dem 
Friedensopfer und dem Sündopfer als den drei Arten der Tieropfer erörtert. Dabei 
werden drei Aspekte unterschieden, indem diese Opfer entweder als Heilmittel gegen 
die Sünde oder als geistliche Opfer betrachtet bzw. die Gründe für das jeweilige Opfern 
berücksichtigt werden (Antwort). Im Blick auf die Tieropfer als Heilmittel gegen die 
Sünde wird dann noch einmal hinsichtlich der Qualität der Sünde differenziert, inso-
fern diese zum einen als Ursünde verstanden wird, die sich gegen die „Ordnung der 
vernunftbegabten Natur“ richte und aus der die lässliche Sünde resultiere, sodann als 
eine „zum Tod führende Tatsünde“, die gegen die „Ordnung der Vernunft“ verstoße, 
und schließlich als eine Übertretung des geschriebenen Gesetzes (ebd.). Diesen drei 
Kategorien der Sünde werden die unterschiedlichen Tieropfer in der Weise zugeord-
net, dass das Brandopfer als Heilmittel gegen die Ursünde wie auch gegen die lässliche 
Sünde dienen, das Friedensopfer gegen die zum Tode führende Tatsünde dargebracht 
werden und das Sündopfer von der Gesetzesübertretung befreien sollte. Analog wird 
auch in Bezug auf das geistliche Opfer eine Dreiteilung vollzogen, indem zwischen 
der Genugtuung für die Sünden, der Gerechtigkeit in der Erfüllung der Gebote und 
einer darüberhinausgehenden Erfüllung der Räte unterschieden wird; dabei kommt 
mit der Differenzierung zwischen Geboten und Räten eine Grundunterscheidung zum 
Tragen, die für das scholastische Verständnis des evangelischen Gesetzes zentral war 

404 Vgl. Moses Maimonides, Führer der Unschlüssigen III 29 (ThB 184 b/c, 179–184).



2470   Kommentar [Nr. 536–539]

und den besonderen Status der Ordensangehörigen begründete, insofern diese sich 
im Unterschied zu den Laien und den Weltklerikern zur Befolgung der evangelischen 
Räte verpflichteten.405 Hinsichtlich der jeweiligen Gründe zu opfern wird schließlich 
zwischen dem Aspekt der „Freundschaft der Güte“ Gottes, der „Schuld einer erhalte-
nen Wohltat“ sowie der „Notwendigkeit der Sündenvergebung“ unterschieden (ebd.).

Auf der Grundlage dieser Differenzierungen innerhalb der Vorschriften des mo-
saischen Gesetzes zu den Tieropfern werden dann die einzelnen Gegenargumente 
erörtert. Hierbei wird die Unterscheidung nach dem jeweiligen Status der Opfernden 
wie auch dem heilsgeschichtlichen Stand aufgegriffen, sodass nicht nur das Gelübde 
als eine besondere Motivation des Opfers verstanden werden kann (zu 3), sondern 
auch die „Ausübung des aktiven“ Lebens, der nach Auffassung der Summa Halen-
sis gegenüber einer kontemplativen Lebensführung der Vorzug gebührt (zu 4). Die 
Verschränkung von qualitativen und quantitativen Kriterien in der Bemessung per-
sönlicher Sünden und dem Sündopfer, das dafür dargebracht werden muss, wird be-
sonders deutlich, wenn das Ausmaß der Sünde von dem gesellschaftlichen Stand des 
Sünders abhängig gemacht wird (zu 7). In anthropologischer und zugleich ekklesio-
logischer Hinsicht werden die verschiedenen Formen der alttestamentlichen Opfer, 
insoweit sie als ein geistliches Opfer betrachtet werden, mit der menschlichen Willen-
stätigkeit verknüpft, wobei wiederum zwischen dem jeweiligen Status des Opfernden 
unterschieden wird. Demnach korrespondiert das Brandopfer, das dem Opfernden 
nichts zum Gebrauch übrig lässt, mit der Entsagung des eigenen Willens bei denen, 
die aufgrund ihrer Gelübde mehr erfüllen, als die Gebote es verlangen (zu 8). Das 
Sündopfer wiederum, bei dem ein Teil dem Priester, nicht aber dem Opfernden zufiel, 
entspreche dem Status des Büßenden, der wegen seiner Gesetzesübertretung die Frei-
heit des eigenen Willens verloren habe und deshalb sein geistliches Opfer in Form der 
Zerknirschung Gott gegenüber und als Beichte gegenüber dem Priester darbringen 
müsse, „um entsprechend dem Willen der Kirche Genugtuung zu leisten“ (ebd.). Das 
Friedensopfer, bei dem ein Teil dem Priester und ein anderer dem Opfernden zum 
Verzehr zufällt, wird schließlich dem Status der Gerechtigkeit zugeordnet, in dem 
der Opfernde den eigenen Willen frei gebrauchen kann, wobei dieser eine doppelte 
Ausrichtung und Ordnung erfahre, insofern er zum einen der ‚Intention‘, d.  h. dem 
Heilsplan Gottes unterworfen sei und zum anderen durch den Gehorsam gegenüber 
der Kirche geordnet werde (ebd.). Für das geistliche Opfer, das von einem Priester 
dargebracht werden muss, wird aufgrund seines besonderen Standes Vollkommen-
heit verlangt und dazu gehöre auch, dass er über das gebotene Maß hinaus die Räte 
erfülle (zu 9). Damit bringt die Summa Halensis innerhalb ihrer Opfertheologie das 
Ideal des priesterlichen Amtes zur Geltung, das sich seit der grundlegenden Kirchen-
reform des 11.  Jahrhunderts durchsetzte und eine ‚Monachisierung‘ des Klerus zur 

405 Vgl. Hödl, Evangelische Räte, 131  ff; Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 3, 500  f.



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2471

Folge hatte.406 Der Einwand, ein Gelübde verpflichte dazu, ein Opfer unmittelbar 
darzubringen, wogegen aber Lev 7,15–17 spreche, wird mit handlungstheoretischen 
Argumenten entkräftet, wonach die Überlegung und das Versprechen eines Gelübdes 
noch einen zeitlichen Aufschub des Opfers erlauben, während die Dankbarkeit für 
den Empfang einer göttlichen Wohltat dazu verpflichte, dieses Opfer sofort darzu-
bringen, sei es „in der Tat oder im Habitus“, d.  h. in der inneren Selbstdisposition der 
menschlichen Seele (zu 10).

Sechste Frage: Das Ruhen der Kultvorschriften
Die Ausführungen zu den alttestamentlichen Kultvorschriften – und damit auch zum 
mosaischen Gesetz insgesamt  – werden mit der Erörterung der Frage, ob die Kult-
vorschriften noch als verbindlich angesehen werden müssen, abgeschlossen. Die 
Richtung, in der die Summa Halensis diese Frage beantwortet, wird schon zu Beginn 
deutlich, insofern sie darauf hinweist, zwei „Irrtümer“ ausräumen zu wollen: den 
Irrtum der Juden einerseits, die die Kultvorschriften zu allen Zeiten für verbindlich 
erklären, sowie den Irrtum der judenchristlichen Ebioniten andererseits, die diese 
Gesetze auch für die Christen als verbindlich ansahen.407 Neben der Frage der allge-
meinen Verbindlichkeit der Kultvorschriften konzentriert sich die Summa Halensis 
speziell auf die Vorschriften zu den Opfern sowie zur Beschneidung und zum Sabbat, 
da sich hier – wie in den vorangegangenen Darlegungen gezeigt – gerade in einer 
heilsgeschichtlichen Perspektive Verbindungen zu den Riten der christlichen Kirche 
ergeben; zum Schluss wird erörtert, ob die Befolgung der Kultvorschriften für die 
Christen eine ethische Relevanz hat.

Kapitel 1: Stehen die Kultvorschriften immer in der Vorschrift? [Nr. 538]
Die Bedeutung dieser Frage nicht nur für die theologische Beurteilung der mosai-
schen Kultvorschriften, sondern für die Verhältnisbestimmung von alt- und neutesta-
mentlichem Gesetz insgesamt wird bereits an der umfangreichen Gegenüberstellung 
von Pro- und Contra-Argumenten ersichtlich. Dabei haben die Gegenargumente nach 
Ansicht der Summa Halensis so viel Gewicht, dass eine „weitere Unterscheidung“ gar 
nicht mehr als erforderlich angesehen wird, sondern sowohl der ‚Irrtum‘ der Juden als 
auch der der Ebioniten für „zerstört“ erklärt wird (i und n). Der erste Grund, warum 
die Kultvorschriften ihre Verbindlichkeit verloren haben, wird aus der paulinischen 
Lehre von der Rechtfertigung ohne das Gesetz abgeleitet; hierbei werden unter dem 
‚Gesetz‘ in diesem Zusammenhang allein die Kultvorschriften verstanden (a-b). In 
pointierter Form verweist die Summa Halensis darauf, dass die Rechtfertigung „allein 
durch den Glauben an die Verheißung des Erlösers“ geschieht (c), was in dogmenge-

406 Vgl. Mitterauer, Warum Europa?, 198; Rüther, Vita communis, 1756.
407 Zu den Ebioniten vgl. Strecker, Judenchristentum, 312.



2472   Kommentar [Nr. 536–539]

schichtlicher Hinsicht im Blick auf die Lehrstreitigkeiten des 16. Jahrhunderts inso-
fern bemerkenswert ist, als hier die reformatorische Exklusivformel des ‚sola fide‘ 
wortwörtlich auftaucht, allerdings vom gesamten theologischen Ansatz der Summa 
Halensis her nicht so exklusiv verstanden werden kann, dass damit die scholastische 
Lehre von der verdienstvollen Mitwirkung des Menschen bei seinem Heil außer Kraft 
gesetzt würde. Aus der Universalität des Heilswerkes Jesu Christi, das „im gleichen 
Maße alle betrifft, Juden ebenso wie Heiden“, wird die Schlussfolgerung gezogen, 
dass den Juden, sofern sie an diese Erlösung glauben, nicht mehr abverlangt wird als 
den Heiden und sie somit nicht mehr zu den Kultvorschriften verpflichtet seien, denn 
andernfalls würde ausgerechnet dem jüdischen Volk, aus dem der Heiland hervor-
ging, mehr aufgebürdet, „was lächerlich zu sagen ist“ (d). Im Anschluss an das siebte 
und achte Kapitel des Hebräerbriefes wird sowohl das Priestertum Jesu Christi vom 
levitischen Priestertum abgegrenzt als auch der Alte Bund vom Neuen Bund und wird 
deshalb auch das Ende der Kulthandlungen, wie sie gemäß den mosaischen Kultvor-
schriften praktiziert wurden, konstatiert (e-f). Das ergibt sich für die Summa Halensis 
auch dadurch, dass diese Kultvorschriften im Unterschied zu den Geboten des Neuen 
Gesetzes „nicht ins Herz und das menschliche Gewissen geschrieben sind“, womit 
ein wichtiges Unterscheidungskriterium für die spezifischen Merkmale der verschie-
denen Gesetzesarten benannt wird (g). Da es nach Auffassung der Summa Halensis 
die besondere Funktion der mosaischen Kultvorschriften war, auf Jesus Christus hin-
zuweisen und damit „die Hoffnung auf das Heil“ zeichenhaft, wenngleich „dunkel 
und unvollkommen“ zum Ausdruck zu bringen, müssen sie „zur Zeit der Vollendung“ 
diesen Zeichencharakter verlieren und können sie deshalb auch nicht mehr verbind-
lich sein (h-i). Auf der gleichen Linie bewegen sich auch die Argumente, die vorge-
tragen werden, um den „Irrtum der Ebioniten“ aufzuzeigen (k-n). Die weiteren Aus-
führungen konzentrieren sich dann auf eine Widerlegung der Argumente, die für die 
Auffassung der Juden und der Ebioniten zu sprechen scheinen, wobei hier nicht nur 
Stellen aus dem Alten und Neuen Testament zitiert werden, sondern auch Augustins 
Gesetzesverständnis herangezogen wird. Die alttestamentliche Rede von der Ewig-
keit des Gesetzes wird im Anschluss an Augustin mit einer dreifachen Bedeutung des 
Begriffs ‚Gesetz‘ erklärt, indem dessen erster Teil, die ersten drei Gebote, die von Gott 
handeln, wie auch der zweite Teil, die Sittengebote der zweiten Tafel des Dekalogs, 
für ewig erklärt werden, während der dritte Teil des Gesetzes, die Kultvorschriften, als 
zeitlich befristet angesehen werden (zu 1). Dabei geht es hier nicht um die Dreiteilung 
nur des mosaischen Gesetzes in Sittengebote, Rechtssatzungen und Kultvorschriften, 
sondern um das Gesetz in einem weiteren Sinne. Die Erfüllung des Gesetzes nach 
Mt 5,18 wird im Blick auf die Sittenvorschriften wörtlich verstanden, hinsichtlich der 
Kultvorschriften hingegen geistlich (zu 2 und 5); und von einer Aufhebung des Geset-
zes, wie sie Mt  5,19 ausdrücklich in Abrede gestellt wird, könne nicht gesprochen 
werden, insoweit es um die Intention des Gesetzgebers gehe, der von jedem Chris-
ten respektiert werde, sondern allein in Bezug auf die „falsche Absicht“ bzw. Auffas-
sung der Juden, wonach die Kultvorschriften wie das Sabbatgebot noch verbindlich 



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2473

seien, obwohl „die Zeit des Sabbats schon aufhörte“, als der Heiland ihn „direkt abge-
schafft“ habe (zu 3). Ein Nutzen wird den Kultvorschriften im Unterschied zu früher, 
als sie die menschliche Vernunft bewegen sollten, die Gesetze zum einen tatkräftig zu 
befolgen und sie zum anderen zu lesen, nunmehr nur noch in Bezug auf das Lesen 
bzw. Hören zugesprochen, jedoch nicht mehr so, dass die Christen ihnen Gehorsam 
schuldig seien (zu 4). Dass auch die Kultvorschriften eine Wahrheit beinhalten, wird 
von der Summa Halensis nicht bestritten, jedoch unterscheidet sie zwischen einer 
‚Wahrheit der Verheißung‘, die den Kultvorschriften zugeschrieben wird, und einer 
‚Wahrheit der Erweisung‘, die sich in der Gnade Christi erfüllt habe (zu 7). Diese theo-
logische Unterscheidung zwischen ‚Verheißung und Erfüllung‘ ist ein grundlegendes 
Element der scholastischen Verhältnisbestimmung von Altem und Neuem Gesetz.408 
Die Aussage des Paulus, dass das Gebot „gerecht, heilig und gut“ ist (Röm 7,12), wird 
in der Summa Halensis primär auf die Sittengebote bezogen und mit deren Ablei-
tung aus dem Naturgesetz begründet, das als „Führer zum guten Leben“ verstan-
den wird und sich dadurch auszeichne, dass es verbietet zu sündigen, während die 
Kultvorschriften als eine „Last für die Treulosigkeit der Juden“ beurteilt werden, die 
unmöglich zu erfüllen seien (zu 8). In einer bestimmten Hinsicht allerdings, bezogen 
allein auf die Vernunft und die Intention des göttlichen Gesetzgebers, können auch 
die Kultvorschriften im paulinischen Sinne als ‚gerecht und gut‘ bezeichnet werden; 
jedoch betont die Summa Halensis ausdrücklich, dass die Kultvorschriften außerhalb 
dieser theologischen Perspektive „indifferent“ seien, d.  h. nicht wie die Sittenge-
bote moralische Maßstäbe für die Lebensführung liefern (ebd.). Grundlegend für die 
Gesamtstruktur des Gesetzestraktes und insbesondere dessen letzten Teil, der dann 
im nächsten Abschnitt behandelt wird, ist die Feststellung, dass das „Gesetz des 
Glaubens“, d.  h. das evangelische Gesetz, als eine ‚Hinzufügung‘ zu dem Naturgesetz 
und den daraus abgeleiteten Sittengeboten verstanden wird, wodurch der Mensch 
vervollkommnet werde (ebd.).

Kapitel 2: Das Aufhören der Opfer, der Beschneidung und des Sabbats

Artikel 1: Müssen die Opfer des Gesetzes dargebracht werden? [Nr. 539]
In Übereinstimmung mit Augustin wie auch der Glossa ordinaria, die sich jeweils auf 
Hebr 10,14 beziehen, wird festgestellt, dass die Opfer des mosaischen Gesetzes nach 
dem Opfertod Jesu Christi ihre Bedeutung und damit auch ihre Verbindlichkeit ver-
loren haben (Antwort). Der Einwand, Jesus selbst habe nach Mt 8,4 ein solches Opfer 
vorgeschrieben, wird entkräftet, indem herausgestellt wird, dass damit nicht die 
Heilsnotwendigkeit des Opfers zur Geltung gebracht, sondern nur vermieden werden 

408 Vgl. Marschler, Der Vergleich von Altem und Neuem Gesetz im Spiegel ausgewählter scholasti-
scher Kommentierungen von 3 Sent., d.40, 338  ff; Marcolino, Das Alte Testament in der Heilsgeschich-
te, 115  ff.



2474   Kommentar [Nr. 540–541]

sollte, einen Anstoß bei den Juden zu erregen (zu 1). Dass für Jesus bei seiner Darstel-
lung im Tempel ein Opfer dargebracht wurde (Lk 2,22.24), wird nicht als eine Hand-
lung betrachtet, die Vorbildcharakter hätte und nachzuahmen wäre, weil sie Chris-
tus getan hätte, um damit diejenigen, die an ihn glauben, zu ‚beformen‘, sondern als 
eine Handlung der Demut im Sinne der Entbindung vom Gesetz, die Jesus Christus 
„auf sich nahm zu unserer Erlösung“, weshalb sie zur „Unterweisung von Dankbar-
keit und Liebe“ gedient habe (zu 2). Im Blick auf die Funktion der alttestamentlichen 
Opfer, damit die Sünde zu bekennen, wird deren Unvollkommenheit betont und dem-
gegenüber allein das gesprochene Sündenbekenntnis als vollkommen angesehen (zu 
3). Dem Einwand des Marcellinus von Karthago († 413), eines christlichen Märtyrers, 
der als kaiserlicher Tribun in der Auseinandersetzung mit den Donatisten eine wich-
tige Rolle spielte und der in einem Brief an Augustin die Auffassung vertrat, dass das, 
„was einmal richtig gemacht wurde, […] auf keinen Fall verändert werden“ dürfe, 
weswegen die Opfer, die Gott im Alten Testament dargebracht wurden, beibehalten 
werden mussten, wird ein Zitat aus Augustins Antwortschreiben entgegengehalten, 
wonach eine Lehre als ‚konstant‘ anzusehen ist, auch wenn sie in ihrem konkreten 
Bezug auf die jeweilige Zeit bzw. die jeweiligen Lebensumstände – in der Landwirt-
schaft ebenso wie in der Pädagogik – an diese Situation angepasst werden müsse und 
sich somit in dieser Hinsicht verändere (zu 4). Diese Korrelation von ‚Konstanz‘ und 
‚Anpassungsfähigkeit‘ des göttlichen Gesetzes, die hier zur Geltung kommt, bildet ein 
Grundmuster des gesamten Gesetzestraktats.409

Artikel 2: Muss die Beschneidung aufhören? [Nr. 540]     
Die Frage, ob das Beschneidungsgebot noch verbindlich ist, wird zum einen allgemein 
und zum anderen im Blick auf die Beschneidung Jesu Christi erörtert. Mit einem Zitat 
Augustins wird der Verheißungscharakter der Beschneidung herausgestellt und von 
daher begründet, warum die Beschneidung mit der Geburt Jesu Christi ihre eigentli-
che Bedeutung verlor und an ihre Stelle die Taufe trat, die nicht nur als Zeichen der 
Wiedergeburt, sondern als deren „Form“ verstanden wird (Antwort), d.  h. im Sinne 
der aristotelisch-scholastischen Ontologie das Sein der Glaubenden bestimmt. Die 
alttestamentliche Rede von der Beschneidung als Zeichen des ‚ewigen Bundes‘ wird 
so interpretiert, dass damit nicht die Ewigkeit der Zeichenhandlung, sondern der 
bezeichneten Sache zum Ausdruck komme, insofern die Beschneidung einerseits das 
„Wegnehmen von Schuld“ bedeute, das sich nunmehr gnadenhaft durch die Taufe 
vollziehe, sowie andererseits das „Wegnehmen der Strafe“, das in der zukünftigen 
Auferstehung geschehen werde (zu I 1). Den Einwand, die Beschneidung müsse noch 
bestehen bleiben, solange die Auferstehung noch nicht geschehen sei, die dadurch 
präfiguriert werde und die nach christlicher Tradition im ‚achten Zeitalter‘, d.  h. nach 

409 Vgl. Summa Halensis III Nr.  247, 255, 323, 453 (ed. Bd. IV/2, 347a–348b.360a–361b.487a–
489b.663a–664b; in dieser Ausgabe S. 144–151.192–197.642–647.1282–1285).



�  Dritte Untersuchung: Das Gesetz des Mose   2475

den sieben Zeitaltern der irdischen Geschichte, erfolgen werde,410 weist die Summa 
Halensis mit Hilfe der scholastischen Logik zurück, indem sie hinsichtlich der Erfül-
lung einer Bedeutung zwischen dem „Vorbild oder der Ursache“ einerseits und der 
„Sache oder der Wirkung“ andererseits unterscheidet; demnach ist die Auferstehung 
Christi als Vorbild und Ursache der Auferstehung der Christen anzusehen und ist 
dadurch die Bedeutung der Beschneidung erfüllt worden, weshalb „dieses Zeichen 
abgeschafft werden“ muss, auch wenn die Auferstehung der Christen in der ‚Sache‘ 
noch aussteht (zu I 2). Jesu eigene Beschneidung wird nicht als Vorbild verstanden, 
das nachzuahmen wäre, sondern in Anknüpfung an Ambrosius‘ Auslegung von 
Gal 4,4 als die Konsequenz der Verheißungsgeschichte des Alten Testaments, wonach 
der Messias sich dem Gesetz unterstellen musste und es zugleich erfüllte, sodass die 
Beschneidung als sakramentales Zeichen dieses Gesetzes seine Bedeutung verlor (zu 
I 4 und II 1–2).

Artikel 3: Das Aufhören des Sabbats [Nr. 541]
Nachdem die Frage, ob das Sabbatgebot auch von den Christen beachtet werden 
müsse, bereits in den Ausführungen zum dritten Gebot erörtert wurde,411 wird an 
dieser Stelle noch einmal betont, dass der Sabbat mit der Geburt Jesu Christi seine 
Zeichenfunktion verloren habe und deshalb nicht mehr dem Wortlaut nach, jedoch 
der Sache nach wie ein Sittengebot eingehalten werden müsse, insofern damit die 
Heiligung des Menschen bezeichnet werde. Der Sabbat selbst behalte hingegen für die 
Christen nur noch in historischer und theologischer Hinsicht die Bedeutung, „darüber 
zu lesen und Erkenntnis zu gewinnen“ (Antwort). Den – in diesem Zusammenhang 
erneuerten – Einwand, der auf die ‚Ewigkeit‘ des alttestamentlichen Bundes wie auch 
seiner Bundeszeichen hinweist, entkräftet die Summa Halensis mit Differenzierungen 
und Abstufungen zwischen unterschiedlichen biblischen Redeweisen vom ‚Ewigen‘. 
Danach könne nur Gott im „eigentlichsten“ Sinn als ewig angesehen werden, während 
anderes, das im Alten Testament als ewig bezeichnet wird, – erstens – einen Anfang 
habe oder – zweitens – vom menschlichen Auffassungsvermögen her begrenzt bzw. – 
drittens – in einer bestimmten Hinsicht ewig sei oder – viertens – im akzidentiellen 
Sinne an der Ewigkeit Gott teilhabe respektive – fünftens – metaphorisch gemeint sei 
(zu 1). Die biblische Rede vom ‚ewigen‘ Sabbat wird der dritten Kategorie zugeordnet, 
d.  h. sie wird von ihrer Bedeutung her als begrenzt angesehen. Ein „Zeichen für alle 
Zeiten“ (Ex 31,16) sei der Sabbat somit nur als „Zeichen im Wort“, das weiterhin gehört 
und gelesen werden müsse (zu 2). Der Nutzen dieses Zeichens bestehe in der histori-
schen und theologischen Betrachtung, die dessen Verheißungscharakter erkennt (zu 
4). Die häufige Erwähnung des Sabbatgebots im Alten Testament ist für die Summa 
Halensis kein Grund, es weiterhin für verbindlich zu halten, sondern ein Beleg für die 

410 Vgl. Johannes von Damaskus, Expositio fidei II,1 (PTS 12, 43  f).
411 Vgl. Summa Halensis III Nr. 333 (ed. Bd. IV/2, 500a–501b; in dieser Ausgabe S. 686–691).



2476   Kommentar [Nr. 542–543]

‚Renitenz‘ des jüdischen Volkes, das sich immer wieder irdischen Dingen zugewandt 
und so von Gott abgewandt habe, während es für die Christen, dem „geistlichen Volk 
zur Zeit der Gnade“, gar nicht mehr nötig sei, eine bestimmte Zeit für die Gottesvereh-
rung festzulegen, da dem nun ihre „ganze Lebenszeit“ gewidmet sei (zu 5).

Kapitel 3: Ist die Befolgung der Gesetzesvorschriften zur Zeit der Gnade indifferent? 
[Nr. 542]                 
Der Summa Halensis geht es in diesem abschließenden Kapitel in erster Linie darum, 
die unterschiedlichen Positionen der beiden Kirchenväter Hieronymus und Augustin 
zu einem Ausgleich zu bringen, d.  h. darzulegen, inwiefern sie sich unterscheiden, 
aber nicht widersprechen. Dazu wird im Anschluss an Augustin eine historische Per-
spektive entworfen, wonach in den ersten Anfängen des Urchristentums noch Rück-
sicht auf die Judenchristen und deren Festhalten an den jüdischen Kultvorschriften 
genommen werden musste, bis dann „mit dem wachsenden Bekanntwerden der 
Offenbarung der Gnade“ diese Vorschriften ihre Verbindlichkeit endgültig verloren, 
worauf Hieronymus den Akzent gelegt habe (Antwort).412 Dieser historische Ansatz 
wird dann noch weiter präzisiert, indem mit einem Zitat Hugos von St. Viktor zwi-
schen drei Zeiten unterschieden wird: einer Zeit vor der Taufe, als die Beschneidung 
allein praktiziert wurde, einer Zeit nach der Beschneidung, in der nur noch die Taufe 
vollzogen wird, sowie einer „mittlere[n] Zeit, als die Beschneidung und die Taufe 
zugleich kursierten“ und die Beschneidung erst „allmählich aufgegeben wurde“ (zu 
den ‚ersten Einwänden‘). Dass die Taufe nicht abrupt eingeführt wurde, wird von 
Hugo damit begründet, dass das, was hier beginnen sollte, nicht „außerhalb der 
Materie von etwas anderem eingeführt“ wurde, sondern eine ‚materielle‘, d.  h. schöp-
fungstheologische Kontinuität bestehe, weshalb die jüdischen Kultvorschriften auch 
nicht einfach „weggeworfen“, sondern „abgeschafft“ und die christlichen Rituale 
wiederum „eingesetzt“, nicht aber „usurpiert“ worden seien (ebd.).

Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz

Nach dem Ewigen Gesetz, dem Naturgesetz und dem mosaischen Gesetz folgt im 
vierten und letzten Teil des Gesetzestraktates der Summa Halensis die Untersuchung 
des ‚Evangelischen Gesetzes‘. Dieser Teil gliedert sich in zwei größere Abschnitte – 
‚Traktate‘ –, in denen zunächst der Erlass und die Eigenschaften des Evangelischen 
Gesetzes und dann dessen Vorschriften behandelt werden.

412 Mit einem Zitat des Hieronymus (Argument e) wird die Abgrenzung zur ‚Häresie‘ der Gnosis voll-
zogen, indem auf die Gnostiker Kerinth und einen ‚Ebio‘, d.  h. die Ebioniten, verwiesen wird, deren 
adoptianistische Auffassung von Kerinth mit der gnostischen Vorstellung verknüpft wurde (vgl. 
Markschies, Kerinth, 48  ff; Pratscher, Kerinth, 1387  f).



�  Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz   2477

Erste Abhandlung: Der Erlass und die Eigenschaften des Evangelischen Gesetzes

Der erste Teil der Untersuchung des Evangelischen Gesetzes befasst sich mit dessen 
heilsgeschichtlicher Notwendigkeit und seiner Relation zum Naturgesetz einerseits 
und zum mosaischen Gesetz andererseits.

Erste Frage: Muss der vernunftbegabten Schöpfung nur ein Gesetz gegeben 
werden? [Nr. 543]
Den Argumenten, die dafür sprechen, dass es für die vernunftbegabte Schöpfung nur 
ein Gesetz geben kann, werden vier Gegenargumente gegenübergestellt, wobei schon 
zu Beginn signalisiert wird, welches Gewicht diesen Gegenargumenten beigemessen 
wird, indem die Summa Halensis ausdrücklich betont, dass die entscheidende Prä-
misse, nämlich die notwendige Unterscheidung zwischen Natur und Gnade, bereits 
„andernorts bewiesen“ wurde (a). Dabei wird allerdings ausgeblendet, dass diese 
Unterscheidung zwar in der Gesamtstruktur der Summa Halensis durchaus an ver-
schiedenen Stellen anklingt, jedoch ein ‚Beweis‘ im eigentlichen Sinne erst im fol-
genden Abschnitt über die Gnade folgt.413 Aus dem – für den Gesetzestraktat insge-
samt – konstitutiven Zusammenhang von ‚Ordnung‘ und ‚Gesetz‘ ergibt sich nun die 
logische und soteriologische Notwendigkeit der Unterscheidung des Naturgesetzes 
vom Evangelischen Gesetz als dem „Gesetz der Gnade“ (ebd.). So wird unter Berufung 
auf Röm 2,14 zwischen dem „eingegebenen Gesetz“ – dem Naturgesetz – und dem 
„hinzugefügten Gesetz“ unterschieden und in Bezug auf dieses ‚hinzugefügte Gesetz‘ 
festgestellt, dass es in Gestalt des mosaischen und des Evangelischen Gesetzes „ver-
vielfacht“ worden sei (b-d und Lösung). Dass aus der Einzigartigkeit der göttlichen 
Erhabenheit nicht nur eine einzige Form der Unterwerfung der vernunftbegabten 
Schöpfung unter Gott resultiert, wie aus der aristotelischen Rhetorik geschlossen 
werden könnte,414 sondern dass diese Pflicht zur Unterwerfung sich ‚vervielfacht‘, 
d.  h. in Bezug auf die Natur der vernunftbegabten Schöpfung und die Gnade, die 
sie empfängt, zu unterscheiden ist, wird in Anknüpfung an die aristotelische Hand-
lungstheorie mit der Unterscheidung zwischen ‚Habitus‘ und ‚Akt‘ begründet; so wird 
das Naturgesetz in der vernunftbegabten Kreatur im schöpfungstheologischen und 
handlungstheoretischen Sinne als eine ‚Grundhaltung‘ verstanden, die noch nicht 
‚aktualisiert‘ wird, während das Gesetz der Gnade darüber hinausgehe, indem es „das 
Bewusstsein für die Pflicht der Ordnung des aus Gnade Verliehenen einprägt“ (zu 1). 
An der Einheit der Gottesverehrung wird festgehalten, jedoch aus den unterschiedli-
chen „Bestrebungen“, Gott zu verehren, die Vervielfältigung des Gesetzes abgeleitet 
und diese somit psychologisch erklärt (zu 2). Diese ‚Psychologie‘ des göttlichen Geset-
zes spiegelt nach Auffassung der Summa Halensis Gottes Wesen wider, insofern das 

413 Vgl. Summa Halensis III Nr. 607 (ed. Bd. IV/2, 950a–956b).
414 Vgl. Aristoteles, Topica V,5; 134b 36–135a 1 (ed. Zekl, 240).



2478   Kommentar [Nr. 544–545]

Naturgesetz mit der göttlichen Vernunft übereinstimme und das Gesetz der Gnade mit 
dem göttlichen Willen (zu 4).

Zweite Frage: Ist außer dem Gesetz, das dem Geist eingegeben ist,  
noch ein geschriebenes Gesetz anzunehmen? [Nr. 544]             
Die traditionelle Redeweise vom ‚geschriebenen Gesetz‘ versteht die Summa 
Halensis in sprachlogischer Hinsicht so, dass zwar „jedes Gesetz im eigentlichen 
Sinne seinem Wesen nach in der Seele ist“, jedoch im ‚uneigentlichen Sinn‘, d.  h. 
signifikationshermeneutisch,415 das schriftliche Zeichen gemeint sei, womit ein 
Gesetz bezeichnet und ausgesagt wird; in übertragener Bedeutung könne ‚Schrift‘ 
zudem das genannt werden, was nicht in ein Buch ‚eingeschrieben‘, sondern dem 
menschlichen Verstand ‚beigeschrieben‘ wird (Antwort). Etymologisch wird in diesem 
Zusammenhang noch einmal – wie bereits zu Beginn des Gesetzestraktates416 – auf 
Isidors Ableitung des Gesetzesbegriffs (‚lex‘) von ‚legere‘ (Lesen) einerseits sowie 
‚ligare‘ (Binden) andererseits verwiesen, um so im Blick auf die Lesbarkeit des Geset-
zes die Verknüpfung der inneren Erkenntnis mit der äußeren Sinneswahrnehmung 
des Gesetzes herauszustellen und zugleich dessen ‚bindenden‘, d.  h. verpflichtenden 
Charakter in der dreifachen Relation zum Befehlenden, zum Befohlenen und zum 
Befehlsempfänger aufzuzeigen. Die dritte etymologische Herleitung des Gesetzesbe-
griffs, die zu Beginn der Auslegung der Sittengebote des Dekalogs erläutert wurde,417 
indem das Gesetz (‚lex‘) von ‚eligere‘ (Auswählen) abgeleitet wird, kommt an dieser 
Stelle nur kurz zur Sprache, da hiermit ein innerer Akt des Menschen bezeichnet 
wird, der für die Schriftlichkeit des Gesetzes ohne Belang ist.

Dritte Frage: Ist über die genannten Gesetze hinaus ein Gesetz des Evangeliums 
erforderlich? [Nr. 545]
Die Notwendigkeit eines weiteren ‚hinzugefügten‘ Gesetzes neben dem mosaischen 
Gesetz wird mit der heilsgeschichtlichen Ordnung begründet, insofern das alttes-
tamentliche Gesetz die ‚elementare‘ Grundlage der Verkündigung Gottes vermit-
telt habe, diese jedoch erst im Evangelium „vollkommen“ sei (Antwort). Dabei wird 
hier – wie sich im Fortgang der Argumentation zeigt – unter dem ‚alttestamentlichen 
Gesetz‘ noch nicht das mosaische Gesetz verstanden, sondern jene Ergänzungen, die 
nach dem Sündenfall zum Naturgesetz hinzugefügt wurden, um dieses an die ver-
änderte Situation anzupassen.418 Die heilsgeschichtliche Betrachtungsweise wird 
von Hebr 5,12 her mit einem Zitat Hugos von St. Viktor sprachphilosophisch darge-
legt, indem zwischen dem ‚Elementaren‘, dem ‚Anfang‘ und der ‚Verkündigung‘ in 

415 S. o. S. 2310.
416 Vgl. Summa Halensis III Nr. 224 (ed. Bd. IV/2, 315a–b; in dieser Ausgabe S. 36–39).
417 Vgl. ebd., Nr. 277 (ed. Bd. IV/2, 416a–417b; in dieser Ausgabe S. 392–397).
418 Vgl. ebd., III Nr. 247 u. 261 (ed. Bd. IV/2, 347a–348b.370a–372b; in dieser Ausgabe S. 144–151.226–235).



�  Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz   2479

der Hinsicht unterschieden wird, dass das ‚Elementare‘, d.  h. die alttestamentlichen 
Hinzufügungen zum Naturgesetz, nur einen „Laut“, jedoch noch keine „Bedeutung“ 
aufweise, während die sprachlichen Äußerungen des ‚Anfangs‘, d.  h. des mosaischen 
Gesetzes, eine erste Bedeutung erkennen ließen, die dann durch die ‚Verkündigung‘ 
des Evangelischen Gesetzes vollkommen sei (ebd.). Darüber hinaus wird zwischen 
dem mosaischen und dem Evangelischen Gesetz auch in Bezug auf ihre jeweilige 
Motivation, diesem Gesetz zu gehorchen, in theologischer sowie psychologischer 
Hinsicht unterschieden, insofern der Gehorsam gegenüber dem mosaischen Gesetz 
„pflichtmäßig“ aus einer „Eingebung des Herrn“ und somit „aus dem Respekt der 
Furcht“ erfolgt sei, während der Gehorsam gegenüber dem Evangelischen Gesetz „aus 
der Eingebung des Vaters“ und deshalb – „freiwillig“ – „aufgrund der Ergebenheit 
der Liebe“ erfolge (zu 1). Die theologische Bestimmung des mosaischen Gesetzes als 
eines ‚Gesetzes der Furcht‘ korrespondiert mit den Darlegungen Alexanders in dessen 
Sentenzenglosse, denn dort wird die ‚Vermehrung von Schuld‘, von der Petrus Lom-
bardus in diesem Zusammenhang spricht,419 eben auch mit der ‚Weckung von Furcht‘ 
verknüpft.420 Der Aspekt der ‚Freiwilligkeit‘ und damit der Intention derjenigen, die 
einem Gesetz gehorchen, ist zusammen mit der besonderen ‚Güte‘ des Evangelischen 
Gesetzes nach Auffassung der Summa Halensis dafür ausschlaggebend, dass dieses 
gegenüber dem mosaischen Gesetz als vollkommener angesehen werden muss (ebd. 
und zu 4). Das gilt auch dann, wenn zugegeben wird, dass es schon im mosaischen 
Gesetz ‚Räte‘ gab, die aber nach Auffassung der Summa Halensis noch unvollkom-
men blieben, weil sie ‚leiblich‘ und nicht mit Frömmigkeit und Liebe – wie die ‚evan-
gelischen Räte‘ – praktiziert worden seien (zu 2). Der Einwand, auch im mosaischen 
Gesetz sei die vollkommene Liebe zu Gott als das eigentliche Ziel des Gesetzes vor 
Augen und deshalb bedürfe es in dieser Hinsicht keines weiteren Gesetzes, wird mit 
einer Differenzierung zwischen verschiedenen Formen der Liebe zurückgewiesen, die 
für die scholastische Soteriologie grundlegend war. So müsse zum einen zwischen 
einer geschuldeten und einer umsonst verliehenen Liebe unterschieden werden, 
sodann zwischen der Liebe zu Gott um seiner Wohltätigkeit willen und der um seiner 
Güte willen sowie schließlich der Liebe aufgrund zeitlicher und ewiger Wohlta-
ten (zu 3). Während die Gottesliebe, auf die das mosaische Gesetz abzielte, als eine 
geschuldete Liebe aufgrund zeitlicher Güter vorgeschrieben worden sei, werde die 
vollkommene Liebe des Evangelischen Gesetzes umsonst, d.  h. allein aus Gnade ver-
liehen und basiere sie auf ewigen Wohltaten.

419 Vgl. Petrus Lombardus, Sententiae III,40,2 (Spic Bon 5, 229).
420 Vgl. Alexander von Hales, Glossa in Libri IV Sententiarum Petri Lombardi, III d.40 (BFS 14, 
549,3  f); Marschler, Der Vergleich von Altem und Neuem Gesetz im Spiegel ausgewählter scholasti-
scher Kommentierungen von 3 Sent., d.40, 340.



2480   Kommentar [Nr. 546–548]

Vierte Frage: Ist das Gesetz des Evangeliums mit dem Naturgesetz identisch? 
[Nr. 546]             
Die Unterscheidung von Naturgesetz und Evangelischem Gesetz wird in Analogie zu 
dem soteriologischen Grundsatz der Scholastik entfaltet,421 wonach Natur und Gnade 
so unterschieden werden müssen, dass die Natur auf die Gnade „hingeordnet“ sei, 
jedoch erst durch die Gnade ‚vervollkommnet‘ werde; entsprechend werde auch das 
Naturgesetz durch das Evangelium „vollendet“ (Antwort), wobei der Begriff ‚Evange-
lium‘ hier – wie überhaupt im Gesetzestraktat der Summa Halensis – mit dem ‚Evange-
lischen Gesetz‘ identisch ist.422 Die theologische Differenz wird in zweifacher Hinsicht, 
in Bezug auf die Gottesliebe einerseits und die Nächstenliebe andererseits, bestimmt: 
Zum einen schreibe das Naturgesetz vor, dass Gott geliebt werden müsse, „weil er 
wohltätig ist und weil er der Schöpfer ist“, während die Liebe zu Gott nach dem Evan-
gelischen Gesetz erforderlich sei, „weil er gut ist und weil er der Erlöser ist“ (ebd.). Die 
Nächstenliebe wiederum werde vom Naturgesetz vorgeschrieben, weil der Nächste in 
seiner – natürlichen – ‚Art‘ ebenfalls ‚Mensch‘ ist und alle Menschen von dem einen 
Schöpfer geschaffen wurden, während der Nächste nach dem Evangelischen Gesetz 
geliebt werden müsse, „weil er Kind Gottes beziehungsweise mit der Möglichkeit zur 
Kindschaft ausgestattet ist und das Ebenbild Gottes und weil wir von einem erlöst 
worden sind“ (ebd.). Die trinitätstheologische Unterscheidung zwischen Gott dem 
Schöpfer und dem Erlöser korrespondiert hier mit einer Differenzierung innerhalb der 
theologischen Anthropologie zwischen dem natürlichen Menschsein und der überna-
türlichen, d.  h. gnadenhaften Gotteskindschaft sowie Gottebenbildlichkeit des Men-
schen. Die Einschränkung in Bezug auf die Gotteskindschaft, insoweit sie nur als eine 
individuelle ‚Möglichkeit‘ angesehen werden kann, erklärt sich aus dem soteriologi-
schen Interesse, die Verantwortung jedes Einzelnen für die Realisierung dieser Gottes-
kindschaft zu betonen. Dem entspricht die Unterscheidung hinsichtlich der Redeweise 
von einer ‚Einschreibung‘ des Naturgesetzes bzw. des Evangelischen Gesetzes in das 
menschliche Herz und Gewissen, insofern das Evangelische Gesetz als ‚Einprägung‘ 
des menschlichen Gewissens verstanden wird, die „aufgrund des Glaubens oder der 
Rechtfertigung bei den Gläubigen“ erfolge, d.  h. aber von deren Annahme der gött
lichen Gnade abhängig ist (zu 1). Die Allgemeingültigkeit des Evangelischen Gesetzes 
kann deshalb auch nur in Bezug auf dessen Ursache, d.  h. die göttliche Gesetzgebung, 
festgestellt werden, nicht aber hinsichtlich seiner Wirkung, die es allein in den Gläubi-
gen zeitige, die für die Gnade „vorbereitet sind und sie annehmen“ (zu 3). In den Kate-
gorien der aristotelischen Habitus-Lehre kann das nur so ausgedrückt werden, dass 
zwischen einem natürlichen und einem gnadenhaften Habitus unterschieden wird.423

421 Vgl. Stoeckle, „Gratia supponit naturam“, 109  ff; Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte, 
Bd. 3, 444  ff.
422 Vgl. ebd., Nr. 259–260 (ed. Bd. IV/2, 366a–370b; in dieser Ausgabe S. 210–227).
423 Zur Rezeption der aristotelischen Habitus-Lehre im Gesetzestraktat der Summa Halensis s.  o. 
S. 2285  f2299  f.



�  Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz   2481

Fünfte Frage: Ist das Gesetz des Evangeliums mit dem Gesetz des Mose identisch? 
[Nr. 547]
Die Einheit des mosaischen und des Evangelischen Gesetzes, d.  h. ihr „allgemeiner 
und gemeinsamer Charakter“, wird in dreifacher Hinsicht, in Bezug auf den gött-
lichen Gesetzgeber als der einen Wirkursache, Jesus Christus als dem einen Ziel 
sowie die ‚allgemeine Wahrheit‘ als der einen Bedeutung beider Gesetze, festge-
stellt (Antwort). Mit diesem Lösungsansatz, der das aristotelische Ursachenschema 
zugrunde legt, setzt die Summa Halensis eine Argumentationslinie fort, die auch 
schon Alexanders Sentenzenglosse bestimmte.424 Das jeweilige Spezifikum des mosa-
ischen und des Evangelischen Gesetzes, ihr „eigener Charakter“, wird ebenfalls in 
dreifacher Hinsicht bestimmt: zum einen im Blick auf denjenigen, der dieses Gesetz 
jeweils „bewirkt“, d.  h. erlassen und verkündet hat, nämlich Mose bzw. Christus, 
sodann hinsichtlich ihres Ziels, insofern das mosaische Gesetz auf „die Abkehr vom 
Bösen aufgrund von Furcht“ abziele, das Evangelische Gesetz hingegen „hauptsäch-
lich das Tun des Guten aufgrund der Liebe“ zum Ziele habe, und schließlich in Bezug 
auf ihre jeweilige Aussage, denn die Wahrheit des mosaischen Gesetzes bestehe im 
Blick auf die sinnbildlichen Vorschriften in der zeichenhaften Hinweisfunktion, die 
Wahrheit des Evangelischen Gesetzes hingegen in der „Verwirklichung“, und im 
Blick auf die Sittenvorschriften unterscheide sich ihre Wahrheit nach ‚Anfang‘ und 
‚Vollendung‘ (ebd.). Darüber hinaus sei das mosaische Gesetz einem „fleischlich 
gesinnten Volk“ gegeben, das Evangelische Gesetz aber einem „geistlichen“ Volk von 
„Vollkommenen“, wobei diese Differenz nicht absolut gesetzt, sondern im Sinne der 
heilsgeschichtlichen Grundstruktur des Gesetzestraktates als ein religiöser Prozess 
verstanden wird, der sich mit der Entwicklung vom unreifen Kind zum Erwachsenen 
vergleichen lasse (ebd.).

Sechste Frage: Der Unterschied zwischen Gesetz und Evangelium
Es geht auch in diesem Abschnitt um den Unterschied zwischen dem mosaischen 
und dem Evangelischen Gesetz, somit werden die Begriffe ‚Gesetz‘ und ‚Evangelium‘ 
nicht als unterschiedliche theologische Kategorien verwendet, sondern stehen für die 
beiden Ausprägungen des geschriebenen Gesetzes im Alten und Neuen Testament.

Erstes Glied: Unterscheiden sich das Gesetz und das Evangelium wie einander 
Entgegengesetzte oder wie Verschiedene? [Nr. 548]
Im unmittelbaren Anschluss an die Darlegungen des vorangegangenen Abschnitts 
wird festgestellt, dass das mosaische und das Evangelische Gesetz nicht einander 

424 Vgl. Alexander von Hales, Glossa in Libri IV Sententiarum Petri Lombardi, III d.40 Ib-d (BFS 14, 
544,24–545,16); Marschler, Der Vergleich von Altem und Neuem Gesetz im Spiegel ausgewählter scho-
lastischer Kommentierungen von 3 Sent., d.40, 337  f.



2482   Kommentar [Nr. 549–550]

entgegengesetzt sind, sondern nur nach ihrem ‚spezifischen Charakter‘ zu unter-
scheiden sind (Antwort). Der Einwand, dass die alttestamentlichen Speisegebote 
dem Gesetz des Evangeliums widersprechen, wird – unter Rückbezug auf die entspre-
chenden Ausführungen zu den Zeremonialvorschriften des mosaischen Gesetzes425 – 
mit einer theologischen Klärung des jeweiligen Verständnisses von ‚Unreinheit‘ bzw. 
‚Reinheit‘ abgewiesen (zu 1). Die Diskrepanz zwischen der alttestamentlichen Auf-
forderung, den Feind zu hassen, und dem neutestamentlichen Grundsatz der Fein-
desliebe wird erneut im Rückgriff auf Augustins Auffassung erklärt,426 wonach ein 
ungerechter Mensch nur im Blick auf seine Ungerechtigkeit zu hassen sei, jedoch als 
Mensch geliebt werden müsse (zu 2). Auch die Gegenüberstellung des alttestamentli-
chen Vergeltungsgedankens und der neutestamentlichen Verpflichtung, dem Bösen 
nicht zu widerstehen, ist nach Ansicht der Summa Halensis nicht als ein Gegensatz 
zu verstehen, sondern als die ‚Erfüllung‘ des mosaischen Gesetzes im Sinne der ‚Voll-
endung‘ seiner eigentlichen Intention (zu 3). Diese grundsätzliche Übereinstimmung 
wird abschließend am Beispiel der unterschiedlichen Vorschriften zum Schwören 
unter besonderer Berücksichtigung der Wahrheitsrelation aufgezeigt, indem die 
Gemeinsamkeit des mosaischen und des Evangelischen Gesetzes auf den „Respekt 
vor der Wahrheit“ fokussiert und damit ein theologisches wie erkenntnistheoreti-
sches Grundanliegen der Scholastik zur Geltung gebracht wird (zu 4).     

Zweites Glied: Die Arten des Unterschieds zwischen Gesetz und Evangelium [Nr. 549]
In diesem umfangreichen Abschnitt werden die Differenzen zwischen dem mosa-
ischen und dem Evangelischen Gesetz nach sechs Gesichtspunkten systematisiert, 
die zunächst vor allem von Paulus her begründet und dann im Detail noch einmal 
in eigenen Kapiteln untersucht werden. Das erste Unterscheidungsmerkmal ist das 
der ‚Kraft‘, wodurch sich das Evangelium gegenüber dem mosaischen Gesetz in 
Bezug auf die Rechtfertigung, den Beistand des Heiligen Geistes und die ‚Leichtig-
keit‘ der guten Tat auszeichne (A). Der zweite Differenzpunkt ist die jeweilige Wahr-
heitsrelation, insofern die Wahrheit im mosaischen Gesetz „verschleiert“ und als 
Verheißung ausgesprochen werde, während sie im Evangelischen Gesetz „offenbart“ 
und ‚verwirklicht‘ sei (B). Hinsichtlich des dritten Kriteriums, der ‚Strenge‘, wird der 
Unterschied mit den biblisch-theologischen Charakterisierungen der beiden Gesetze 
begründet, da das mosaische Gesetz als das Gesetz des Zorns, der Furcht und der 
Knechtschaft bezeichnet werde, das Evangelische Gesetz hingegen als das Gesetz der 
Barmherzigkeit, der Liebe und der Freiheit (C). Nach dem Gesichtspunkt der ‚Güte‘ 
wird das mosaische Gesetz als unvollkommen und als ein Gesetz der Werke sowie des 
‚tötenden Buchstabens‘ beurteilt, während das Evangelische Gesetz demgegenüber 
als vollkommen und als Gesetz des Glaubens sowie des lebendig machenden Geistes 

425 Vgl. Summa Halensis III Nr. 518 VI zu 11 (ed. Bd. IV/2, 775b; in dieser Ausgabe S. 1690–1693).
426 Vgl. ebd., Nr. 266 zu 3 (ed. Bd. IV/2, 391a; in dieser Ausgabe S. 302–305).



�  Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz   2483

betrachtet wird (D). Das fünfte Unterscheidungsmerkmal, das der ‚Vergeltung‘, wird 
auf die jeweilige Verheißung zeitlicher bzw. ewiger Güter bezogen (E). Als sechster 
Aspekt wird schließlich der unterschiedliche ‚Erlass‘ genannt, womit der Geltungsbe-
reich beider Gesetze gemeint ist, der sich dadurch unterscheide, dass das mosaische 
Gesetz nur ‚partikular‘, für die Nachkommen Abrahams, gegolten habe, während das 
Evangelische Gesetz ‚universal‘, d.  h. für alle Menschen, gelte (F).

Kapitel 1: Der Unterschied zwischen Gesetz und Evangelium hinsichtlich der Kraft 
[Nr. 550]
Dieses Kapitel konzentriert sich auf die Differenz zwischen dem mosaischen und 
dem Evangelischen Gesetz in Bezug auf die Spendung bzw. den Beistand der Gnade, 
während für die beiden anderen Teilaspekte, die zuvor im Zusammenhang mit dem 
Unterscheidungsmerkmal der ‚Kraft‘ aufgeführt wurden – die Rechtfertigung und die 
Schwere bzw. Leichtigkeit des gesetzeskonformen Handelns – auf die vorangegange-
nen Ausführungen verwiesen wird. Die Frage, ob nicht auch das mosaische Gesetz 
Gnade verleihe, stellt sich für die Summa Halensis vor allem im Blick auf die Sakra-
mententheologie des Hugo von St. Viktor, der „drei Arten von Sakramenten“ im mosa-
ischen Gesetz unterschied, weshalb diesem Gesetz damit zumindest teilweise eine 
‚heiligende‘, Gnade spendende Kraft zuzuschreiben sei (1–2). Die Summa Halensis 
beantwortet diese Frage mit der Unterscheidung zwischen den Sakramenten, die im 
mosaischen Gesetz „befolgt“, und denen, die dort „eingerichtet“ wurden (Antwort). 
Während erstere, zu denen die Beschneidung, die Ehe und die Buße gezählt werden, 
hier ausgeblendet bleiben, weil sie für die Fragestellung nicht relevant sind, wird für 
die Sündopfer als die ‚Sakramente‘ des mosaischen Gesetzes festgestellt, dass von 
ihnen „weder Gnade verliehen noch die Disposition zur Gnade wie von den Sakra-
menten des Neuen Gesetzes eingeprägt wurde“ (ebd.). Mit diesem expliziten Hinweis, 
dass nicht einmal die ‚Disposition zur Gnade‘ erfolgt sei, ist im Sinne der scholasti-
schen Gnadenlehre ausgeschlossen, dass den Sakramenten des mosaischen Gesetzes 
auch nur eine anfängliche Bedeutung im Blick auf den Prozess der Spendung der 
göttlichen Gnade beigemessen werden könnte. Zugleich wird aber auch gesagt, dass 
„in ihnen Gnade verliehen wurde“, wenngleich nicht „aufgrund ihrer Kraft, sondern 
aus ihrer Gelegenheit“, insofern sie die „Materie“ boten, um „Frömmigkeit zu üben“, 
oder mit ihnen ein fürbittendes Gebet verknüpft war, das in der Gemeinschaft der 
Gläubigen praktiziert wurde, sodass durch deren Einheit gnadenhaft Glaube und 
Liebe erzeugt wurde (ebd.). In dem ersten Teilaspekt greift die Summa Halensis auf 
die aristotelisch-scholastische Grundunterscheidung zwischen ‚Form‘ und ‚Materie‘ 
zurück und verknüpft mit dem Begriff der ‚Kraft‘ (virtus), der auch mit ‚Tugend‘ über-
setzt werden kann, den Aspekt der ‚Gnade‘, wodurch die ‚Materie‘ überhaupt erst 
‚geformt‘ wird. Diese gnadentheologischen Differenzierungen werden dann noch um 
die Unterscheidung zwischen einer ‚fleischlichen‘ und einer ‚geistlichen‘ Heiligung 
ergänzt, um so Hugos Redeweise von den ‚drei Arten von Sakramenten‘ im mosai-



2484   Kommentar [Nr. 551–553]

schen Gesetz nachvollziehen zu können (zu 1–2). Darüber hinaus kann so auch erklärt 
werden, inwiefern dieses Gesetz im Anschluss an Röm 7,12 als gerecht im Sinne von 
‚rechtfertigend‘ bezeichnet wird; dazu wird – wiederum ganz konsequent im Rahmen 
der scholastischen Soteriologie427 – zwischen der ‚Eingießung‘ und der ‚Ausübung‘ 
der Gerechtigkeit unterschieden und für das mosaische Gesetz insgesamt konsta-
tiert, dass es die Gerechtigkeit nicht als ‚Wirkursache‘, sondern nur als ‚vorbereitende 
Ursache‘ eingieße, während seinen Sittengeboten eine rechtfertigende Wirkung im 
Blick auf die ‚Ausübung der Gerechtigkeit‘ zugeschrieben werden könne (zu 3). Eine 
gewisse Spannung ergibt sich hier allerdings hinsichtlich der Redeweise von dem 
mosaischen Gesetz als der ‚vorbereitenden Ursache‘ der Rechtfertigung, insofern ihm 
eine solche ‚Kraft‘ der ‚Disposition zur Gnade‘ gerade abgesprochen wurde.

Kapitel 2: Der Unterschied zwischen Gesetz und Evangelium hinsichtlich der 
Wahrheit [Nr. 551]      
In Anknüpfung an Isidor von Sevilla unterscheidet die Summa Halensis zwischen 
drei Aspekten der jeweiligen ‚Wahrheit‘ des mosaischen bzw. des Evangelischen 
Gesetzes: In Bezug auf ihren noetischen Charakter, d.  h. die Kenntnis des jeweiligen 
Glaubensinhaltes, wird eine offenbarungstheologische Unterscheidung vollzogen, 
insofern die Wahrheit im mosaischen Gesetz als „verhüllt“, hingegen im Evangeli-
schen Gesetz als „enthüllt“ bezeichnet wird (Antwort zu I). In Bezug auf die Gnade, 
die für Verdienste erforderlich ist, wird die jeweilige Wahrheit des mosaischen und 
des Evangelische Gesetz nach dem heilsgeschichtlichen Schema von „Verheißung“ 
und „Erfüllung“ unterschieden sowie hinsichtlich der „Herrlichkeit der Belohnun-
gen“ nach ihrer signifikationshermeneutischen Bedeutung als „Schatten“ bzw. „Bild“ 
(ebd.). Für die theologische Wahrheitskonzeption, die in diesen Unterscheidungen 
zur Geltung kommt, ist aufschlussreich, dass die erkenntnistheoretische Dimension 
der ‚Wahrheit‘ hier mit der Gnaden- und Verdienstlehre verknüpft wird. Die neutesta-
mentliche Redeweise von der ‚Verborgenheit‘ der Wahrheit in den Gleichnissen wird 
damit erklärt, dass diese Wahrheit nur den „Massen und den Unwürdigen“, nicht aber 
den Jüngern und den „Würdigen“ verborgen geblieben sei und zudem auf die Reden 
Jesu bezogen werden müsste, während die jeweilige Wahrheit des mosaischen und 
des Evangelischen Gesetzes die Werke betreffe, die darin gefordert würden (zu I 1); 
außerdem sei es in erkenntnistheoretischer Hinsicht sinnvoll und nützlich, dass die 
Wahrheit in Gleichnissen „vermittelt“ werde, weil das der Auffassungsgabe der Gläu-
bigen – in der doppelten Perspektive ihres Verstandes wie auch ihres Erinnerungs-
vermögens – entspreche, solange diese in ihrem ‚gegenwärtigen Stand‘ die Wahrheit 
noch nicht vollkommen ‚sehen‘ (zu 3).

427 Vgl. Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 3, 462  f.



�  Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz   2485

Kapitel 3: Der Unterschied zwischen Gesetz und Evangelium hinsichtlich der Strenge 
[Nr. 552]
Mit einzelnen Bibelstellen wird begründet, warum das mosaische Gesetz ein Gesetz 
der Furcht, des Zorns und der Knechtschaft genannt wird, das Evangelische Gesetz 
hingegen ein Gesetz der Barmherzigkeit, der Liebe und der Freiheit (Antwort). Der 
Einwand, die Androhung der ewigen Strafe im Evangelischen Gesetz sei viel stren-
ger als die einer zeitlichen Strafe im mosaischen Gesetz, wird widerlegt, indem auf 
die zeitliche Perspektive verwiesen wird, sodass diese ewige Strafe im Evangelischen 
Gesetz zwar für die Zukunft angedroht werde, der Gläubige jedoch, wenn er Buße 
tue, die göttliche Barmherzigkeit erwarten könne (zu 1 und 3). Dem Argument, dass 
es dem Wesen des Menschen eher entspreche, durch ‚fleischliche Liebe‘ und Wohlta-
ten motiviert zu werden, weshalb auch das mosaische Gesetz eher als ein Gesetz der 
Liebe bezeichnet werden müsse, hält die Summa Halensis wichtige Differenzierun-
gen in der theologischen Rede von der ‚Liebe‘ entgegen, wie sie dem Anliegen und 
der Grundstruktur der scholastischen Gnadenlehre entsprechen. Demnach werde mit 
den Verheißungen des mosaischen Gesetzes nicht eine ‚fleischliche Liebe‘ erzeugt, 
sondern eine ‚anfängliche‘, die in ihrer Relation zu Gott betrachtet werden müsse, 
aber eben noch von Furcht bestimmt sei, während das Evangelische Gesetz die voll-
kommene Gottesliebe ‚einführe‘ (zu 5). Mit dem Einwand, diese umfassende Gottes-
liebe sei doch bereits in Dtn 6,5 im Blick, setzt sich die Summa Halensis an dieser 
Stelle nicht weiter auseinander, sondern verweist auf die Ausführungen des folgen-
den Kapitels (zu 6).

Kapitel 4: Der Unterschied zwischen Gesetz und Evangelium hinsichtlich der Güte

Artikel 1: Warum wird das Gesetz des Mose unvollkommenes Gesetz genannt,  
das Evangelium vollkommenes Gesetz? [Nr. 553]
Wenn das Gesetz nicht im Allgemeinen betrachtet wird, sondern hinsichtlich seiner 
spezifischen Differenzierung nach sakramentalen Vorschriften, Kultvorschriften, 
Rechtssatzungen und Sittengeboten, so wird nach Auffassung der Summa Halensis 
in unterschiedlicher Hinsicht auch die Unvollkommenheit des Gesetzes gegenüber 
dem Evangelium deutlich: Dem Sakrament des Gesetzes mangele es im Vergleich mit 
dem des Evangeliums an Kraft in Bezug auf die Rechtfertigung, den Kultvorschriften 
an Wahrheit gegenüber der Offenbarung des Evangeliums und den Sittenvorschrif-
ten an vollkommener Güte im Vergleich mit den Sittenvorschriften des Evangeliums; 
die Rechtssatzungen wiederum wiesen nicht ein Zuwenig, sondern ein Zuviel auf, 
insofern sie eine „harte Strenge“ vertreten, das Evangelium hingegen eine „milde 
Strenge“ (Antwort). Während diese Differenzierungen auf die jeweilige Besonder-
heit des mosaischen und des Evangelischen Gesetzes zurückgeführt werden, wird im 
Blick auf ihre unterschiedliche ‚Edition‘, d.  h. die Art und Weise, wie und warum sie 
erlassen wurden, auf die vorangegangene sowie die noch folgende Darlegung verwie- 



2486   Kommentar [Nr. 554–563]

sen.428 Die Unvollkommenheit des mosaischen Gesetzes gegenüber dem Evangeli-
schen Gesetz wird im Rückgriff auf die aristotelische Philosophie mit der Unterschei-
dung zwischen ‚Möglichkeit‘ und ‚Wirklichkeit‘ erläutert (zu 1–2); so kann am Bei-
spiel der Bildhauerei auch aufgezeigt werden, dass das Evangelische Gesetz als ein 
„offene[s] Bild“ im Vergleich mit dem ‚Schatten‘ des mosaischen Gesetzes bezeich-
net wird, wobei die Pointe dieses Vergleiches für die Summa Halensis darin besteht, 
dass die ‚Eindrücklichkeit‘ und ‚Offenheit‘ des Evangelischen Gesetzes zum einen 
durch die Eliminierung „des Unnötigen der Kultvorschriften und der sinnbildlichen 
Vorschriften“ erzeugt wird und zum anderen durch die „Verdeutlichung der Sittenge-
bote“ (zu 1).

Artikel 2: Warum wird das Gesetz des Mose Gesetz der Werke genannt, das 
Evangelium Gesetz des Glaubens? [Nr. 554]         
Zwischen dem mosaischen Gesetz der Werke und dem Evangelischen Gesetz des 
Glaubens besteht nach Auffassung der Summa Halensis die entscheidende Diffe-
renz in dem Vermögen bzw. Unvermögen des Menschen, es jeweils zu verwirklichen: 
Während das Gesetz der Werke auf den freien Willen des Menschen bezogen ist und 
ihm anzeigt, was zu tun ist, richtet sich das Gesetz des Glaubens an den Menschen, 
der ohnmächtig ist und deshalb der Gnade Gottes bedarf, um die Werke des Gesetzes 
zu vollbringen (Antwort). Damit ist der freie Wille des Menschen nicht grundsätzlich 
ausgeschaltet, aber er ist ganz im Sinne des Gedankens der Vervollkommnung, die 
das Verhältnis von mosaischem und Evangelischem Gesetz insgesamt bestimmt, auf 
die Gnade Gottes angewiesen. Das Evangelium als das Gesetz des Glaubens hat dem-
entsprechend eine demonstrative Funktion, insofern sie dem Menschen die Gnade 
Christi ‚anzeigt‘, durch die er den Befehl Gottes erfüllen kann. Die Augustin zuge-
schriebene, tatsächlich aber pseudo-augustinische Auffassung, wonach „nicht der 
Glaube allein, ohne gute Werke“, vor Gott rechtfertige (2), wird so von der Summa 
Halensis bestätigt.

Artikel 3: Warum wird das Gesetz des Mose Gesetz, das tötet, genannt, das 
Evangelium aber Gesetz, das lebendig macht? [Nr. 555]
Die paulinische Rede vom ‚tötenden Buchstaben‘ (2Kor 3,6) bezieht die Summa Halen-
sis in unterschiedlicher Weise auf die Rechtssatzungen und die Sittengebote des mosa-
ischen Gesetzes: in Bezug auf die Rechtssatzungen dadurch, dass sie vorschreiben, 
den Verbrecher zu töten, und in Bezug auf die Sittengebote in vierfacher Hinsicht, 
insofern sie die Sündhaftigkeit beweisen bzw. durch ihre Verbalisierung des Sündhaf-
ten sogar dazu veranlassen, dann ihre Schwäche, das Befohlene ohne den Beistand 

428 Vgl. Summa Halensis III Nr. 545 u. 560–561 (ed. Bd. IV/2, 840a–843b.865a–868b; in dieser Aus-
gabe S. 1922–1933.2014–2027).



�  Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz   2487

des Geistes nicht aus Liebe, sondern nur aus Furcht zu tun, und schließlich im über-
tragenen Sinne einer Übertretung, um damit zum Ausdruck zu bringen, dass diejeni-
gen, die das Gesetz nicht befolgen, des Todes schuldig sind (Antwort). Im Unterschied 
dazu könne das Evangelische Gesetz nicht als ein ‚tötender Buchstabe‘ bezeichnet 
werden, weil es den Beistand biete, das Gesetz zu befolgen, indem es zur Liebe und 
zur Demut „disponiert“ und „dem Menschen seine eigene Schwäche aufzeigt, dass 
er es nicht ohne die Gabe der Gnade Gottes erfüllen kann“ (zu 1). Der soteriologische 
Grundsatz der scholastischen Gnadentheologie, wonach der Mensch der göttlichen 
‚Hilfe‘ bedarf, um diese gnadenhafte Disposition dann durch die eigene, willentliche 
Mitwirkung am Heil zur Vollendung zu bringen, wird hierbei mit der aristotelischen 
Unterscheidung zwischen der ‚Möglichkeit‘ und der ‚Wirklichkeit‘ verknüpft. Der 
Akzent in den Unterscheidungen zwischen dem mosaischen Gesetz und dem Evange-
lischen Gesetz liegt auf dem göttlichen Beistand, sodass die Redeweise vom ‚lebendig 
machenden Gesetz‘ auch von daher begründet wird (zu 2–4). Ausdrücklich betont 
die Summa Halensis aber, dass die theologische Bestimmung des mosaischen Geset-
zes als eines ‚tötenden Buchstaben‘ nicht so verstanden werden dürfe, als sei dieses 
somit generell ‚schlecht‘, denn nicht das mosaische Gesetz bewirke die todbringende 
Sünde, sondern allein der „Zunder der Begierde“ in dem Menschen, „der seine Frei-
heit missbraucht“ (zu 5).

Artikel 4: Warum heißt es vom Gesetz, dass es Vorschriften enthält, die nicht gut 
sind, vom Evangelium aber [, dass es Vorschriften enthält, die] gut [sind]? [Nr. 556]
Diese Frage stellt sich für die Summa Halensis aufgrund einer scheinbaren Diskre-
panz zwischen den Auffassungen Isidors von Sevilla und Augustins, die jedoch mit 
der Unterscheidung hinsichtlich des jeweiligen Personenkreises, der dort im Blick ist, 
geklärt wird (Antwort).

Kapitel 5: Der Unterschied zwischen Gesetz und Evangelium hinsichtlich der 
Vergeltung [Nr. 557]
Die beiden neutestamentlichen Stellen (Hebr 11,13 und Gal 3,16), die als Belege ange-
führt werden können, dass im mosaischen Gesetz nicht nur zeitliche, sondern auch 
ewige Güter verheißen wurden, legt die Summa Halensis von Röm 5,20 her so aus, 
dass zwischen „drei Arten von Menschen“, den verhärteten, den törichten und den 
vollkommenen, unterschieden werden müsse und die alttestamentlichen Verheißun-
gen ewiger Güter auf die dritte Gruppe der „Gerechten und Vollkommenen“ zu bezie-
hen seien, dabei jedoch – ganz im Sinne des heilsgeschichtlichen Ansatzes – in ihrer 
zeichenhaften Bedeutung interpretiert werden müssten (Antwort zu 1–2).



2488   Kommentar [Nr. 554–563]

Kapitel 6: Der Unterschied zwischen Gesetz und Evangelium hinsichtlich des 
Erlasses
Die Unterscheidung zwischen dem ‚partikularen‘ Charakter des mosaischen Geset-
zes und der ‚universalen‘ Bedeutung des Evangelischen Gesetze bezieht die Summa 
Halensis auf die jeweilige ‚Edition‘ und wörtliche Bedeutung der beiden Gesetze, 
während in Bezug auf ihren Grundgedanken und ihre geistliche Bedeutung beide 
als ‚universal‘ betrachtet werden könnten, da das mosaische Gesetz ebenso wie das 
Evangelische Gesetz als ein „Gesetz der vollkommenen Gerechtigkeit“ anzusehen sei 
(Antwort). Der Einwand, eine Vorschrift, wie sie sich in Ex 23,4  f findet, beanspruche 
Allgemeingültigkeit, wird mit dem Verweis auf Dtn 22,4 zurückgewiesen, indem die 
dort formulierte Einschränkung, diese Vorschrift beziehe sich auf den ‚Bruder‘, d.  h. 
einen Juden, zum ‚wörtlichen Sinn‘ auch der Stelle Ex 23,4  f erklärt wird (zu 1). Diese 
Auslegung lässt – ungeachtet ihrer Grenzen hinsichtlich einer historisch-kritischen 
Analyse der einzelnen biblischen Schriften und des Rekurses auf die Lehre vom vier-
fachen Schriftsinn429 – das Bemühen um eine intertextuelle Exegese erkennen. Dabei 
werden das mosaische Gesetz und das Evangelische Gesetz als in sich geschlossene 
Texteinheiten betrachtet, um so deren Differenzen markieren zu können. Das zeigt 
sich in diesem Zusammenhang besonders deutlich in der Auseinandersetzung mit 
dem Einwand, auch im Evangelium sei doch von dem ‚Bruder‘ die Rede, weshalb es 
ebenfalls als ‚partikular‘ angesehen werden müsse, wogegen die Summa Halensis auf 
unterschiedliche Bedeutungen des Begriffs ‚Bruder‘ im Alten und Neuen Testament 
verweist und so dessen spezifisch christliches Verständnis aufzuzeigen versucht. 
Dass die Abgrenzung hierbei zwischen dem mosaischen und dem Evangelischen 
Gesetz vollzogen wird, nicht aber generell zwischen dem Alten und dem Neuen Tes-
tament, wird unmittelbar einsichtig, insofern das Kriterium der „Zuneigung, nach 
der alle Christen Brüder genannt werden“, von Ps 132,1 und Mt 28,10 her entwickelt 
wird (zu 3). Von einem ‚universalen‘ Charakter des Dekalogs könne nur in Bezug auf 
dessen Verwurzelung im Naturgesetz gesprochen werden, wobei das „implizit“ zu 
verstehen sei, während der Dekalog „explizit“ den Juden gegeben worden sei und in 
deren Auslegung nur eine ‚partikulare‘ Bedeutung habe (zu 4); diese Unterscheidung 
zwischen dem ‚impliziten‘ und dem ‚expliziten‘ Charakter des Dekalogs wird ergänzt 
durch den sprachphilosophischen Verweis auf die augustinische Interpretation des 
Dekalogs im Sinne einer Synekdoche, d.  h. der Schlussfolgerung von einem Teil 
auf das Ganze. Dem Einwand, dass die sinnbildlichen Vorschriften des mosaischen 
Gesetzes nicht nur den Juden, sondern allen Menschen gegeben werden mussten, da 
sie als zeichenhafte Hinweise auf die zukünftige Erlösung heilsnotwendig waren, hält 
die Summa Halensis die „Unwürdigkeit der anderen Völker“ entgegen, während das 
jüdische Volk als einziges würdig gewesen sei, „dass ihm die Worte Gottes anvertraut 
wurden“, und aus ihm auch der Gottessohn hervorgehen sollte – in Anbetracht des 

429 S. o. S. 2360.



�  Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz   2489

Antijudaismus, der den Gesetzestraktat der Summa Halensis insgesamt prägt, ist 
diese Betonung der ‚Würde‘ des jüdischen Volkes bemerkenswert (zu 5).

Siebte Frage: Das Enthaltensein des Evangeliums im Gesetz [Nr. 559]

Die Frage nach der Übereinstimmung des mosaischen und des Evangelischen Geset-
zes wird in Bezug auf die sinnbildlichen Vorschriften mit der Relation von „Zeichen 
und Bezeichnetem“ und im Blick auf die Sittenvorschriften mit dem Verhältnis „des 
zu Vollendenden zum Vollendeten“ im Sinne von ‚Möglichkeit‘ und ‚Wirklichkeit‘ 
geklärt (Antwort). Der Einwand, es gebe keine Übereinstimmung, weil im mosaischen 
Gesetz nichts enthalten sei, was geglaubt werden müsse, wird mit der Unterschei-
dung zwischen dem ‚impliziten‘ Glauben des mosaischen Gesetzes und dem ‚expli-
ziten‘ Glauben des Evangeliums zurückgewiesen, wobei die ‚Entfaltung‘ des Glau-
bens gemäß dem Evangelium mit der Gnadenspendung verknüpft wird (zu 1). Die 
Hinzufügungen des Evangelischen Gesetzes werden so interpretiert, dass damit nicht 
der Sinn des mosaischen Gesetzes, sondern nur dessen Wortlaut verändert worden 
sei, was dem heilsgeschichtlichen Ansatz einer genetischen Entwicklung des Geset-
zes insgesamt entspricht (zu 4). Deshalb liegt der Summa Halensis auch daran, die 
bildliche Redeweise von dem ‚Schatten‘ des mosaischen Gesetzes ausdrücklich vor 
dem Missverständnis zu bewahren, als ob damit eine ‚Finsternis‘ gemeint sei, die im 
absoluten Gegensatz zu dem ‚Licht‘ des Evangeliums stünde – vielmehr wird auch 
hier der Entwicklungsaspekte betont, indem der ‚Schatten‘ als eine „Verringerung des 
Lichts“ bestimmt und dementsprechend das ‚Sehen‘ des Glaubens als eine sukzessive 
‚Beleuchtung‘ bzw. ‚Erleuchtung‘ der Wahrheit des Evangelischen Gesetzes verstan-
den wird (zu 5). Damit werden noch einmal die Grundgedanken der Illuminationsthe-
orie Augustins zur Geltung gebracht.430

Achte Frage: Die Hinzufügung des Evangeliums zum Gesetz [Nr. 560]

Diese Frage korrespondiert mit der vorangegangenen, insofern nun die Übereinstim-
mung von mosaischem und Evangelischem Gesetz genauer daraufhin untersucht 
wird, inwiefern das Evangelium dem mosaischen Gesetz etwas hinzufügt. Die Aus-
führungen der Summa Halensis weisen in diesem Abschnitt weitgehende Überein-
stimmungen mit der Summa aurea des Wilhelm von Auxerre auf.431 Im Anschluss 
an Augustin wird wiederum zwischen einer Betrachtung des Gesetzes dem Sinn und 
dem Wortlaut nach unterschieden. Dem Sinn nach füge das Evangelium dem mosa-

430 S. o. S. 2334.
431 Vgl. Wilhelm von Auxerre, Summa aurea IV, tr.3 c.2 (SpicBon 19, 56,1–61,141).



2490   Kommentar [Nr. 554–563]

ischen Gesetz nichts hinzu, was als eine Erneuerung verstanden werden könnte, 
wohl aber als eine „Erhellung“, insofern das Evangelium zum einen die verborgene 
Bedeutung der sinnbildlichen Vorschriften erhelle und zum anderen die implizite 
Bedeutung der Sittenvorschriften näher entfalte (Antwort). Letzeres wird erläutert, 
indem an zwei Beispielen dargelegt wird, wie das neutestamentliche Verständnis von 
Sittenvorschriften über deren jüdische Auslegung hinausgeht: So sei Mord nicht nur 
als Vernichtung des menschlichen Körpers zu verstehen, sondern als jede ungerechte 
Regung zum Schaden des Mitmenschen, und Ehebruch liege nicht erst mit dem 
Geschlechtsverkehr, sondern bereits mit der Begierde vor. Dem Wortlaut nach wird 
das Evangelium als Hinzufügung des mosaischen Gesetzes angesehen, wobei zwi-
schen Kultvorschriften, Sittengeboten und Rechtssatzungen unterscheiden wird. Bei 
den Kultvorschriften, von denen überhaupt nur die relevant seien, in denen Christus 
verheißen wird, komme zu dieser Verheißung die Ausführung hinzu. Bei den Sitten-
geboten werde auf zweifache Weise etwas hinzugefügt: Einerseits werden die Beweg-
gründe einer Handlung mit berücksichtigt, indem Verbote ausgesprochen werden, 
die sich auf die Ursache oder den Anlass solcher Handlungen beziehen – wie zum 
Beispiel den Zorn im Zusammenhang mit Mord. Andererseits übersteigt das Evange-
lium das mosaische Gesetz in qualitativer Hinsicht an Gerechtigkeit, insofern es zu der 
irdischen Gerechtigkeit der alttestamentlichen Gesetzeserfüllung, die darin bestand, 
dass jemand gerecht war, der niemandem schadete, nun die ‚Gerechtigkeit des Glau-
bens‘ hinzufügt, die den Menschen vor Gott gerecht macht. In einer eschatologischen 
Perspektive ist damit die Aussicht auf Belohnung in der zukünftigen Welt verbunden. 
Was schließlich die Rechtssatzungen betrifft, so erfolge durch das Evangelium auch 
hier eine Hinzufügung im Sinne einer Verbesserung und Vervollkommnung, wie am 
Beispiel von Jesu Auslegung des alttestamentlichen Grundsatzes ‚Auge um Auge‘ ver-
deutlicht wird (ebd.). Mit dem Vergleich von Dtn 6,5 und Mt 22,37 wird aufgezeigt, 
dass das Evangelische Gesetz etwas dem Wortlaut nach zu dem mosaischen Gesetz 
hinzufügt, ohne damit dessen Sinn zu verändern, sondern um gegenüber dem wört
lichen Verständnis der jüdischen Auslegung die eigentliche, ursprüngliche Bedeu-
tung dieses Gebotes zur Geltung zu bringen (zu 3). Dem Einwand, das Evangelische 
Gesetz füge gerade das nicht hinzu, was von ihm erwartet wird, nämlich die Barmher-
zigkeit, was sich im Vergleich des alttestamentlichen Vergeltungsgrundsatzes ‚Auge 
um Auge, Zahn um Zahn‘ mit der unbarmherzigen Androhung der ewigen Verdamm-
nis im Neuen Testament zeige, wird entgegengehalten, dass das nur dem Wortlaut 
nach gelte, während es vom Sinn her, d.  h. in theologischer und psychologischer Per-
spektive, um die Unterscheidung von Furcht und Liebe gehe (zu 4).



�  Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz   2491

Neunte Frage: Die Erfüllung des Gesetzes durch das Evangelium [Nr. 561]

Für diesen Aspekt wird auf die entsprechenden Ausführungen im Abschnitt ‚Über das 
mosaische Gesetz im Allgemeinen‘ verwiesen.432

Zehnte Frage: Der Erlass des Gesetzes und des Evangeliums

Die Erörterung dieser Frage, die den ersten Teil der Darlegungen zum Evangelischen 
Gesetz abschließt, wird ausdrücklich mit der Notwendigkeit einer Disputation ‚gegen‘ 
die „häretischen Manichäer“ begründet. Damit waren im unmittelbaren historischen 
Kontext der Summa Halensis die Katharer gemeint, deren Dualismus als Repristina-
tion des Manichäismus verstanden wurde.433 Die theologische Auseinandersetzung 
mit den Katharern war den Vertretern der Amtskirche nicht zuletzt im Blick auf das 
Verständnis von Gesetz und Evangelium wichtig, weil damit prinzipielle Fragen 
des rechten Glaubens und der angemessenen Glaubenspraxis verknüpft waren. Der 
gesamte Abschnitt entspricht deshalb in seiner Grundintention den vorangegange-
nen Ausführungen zu der Frage, „ob das Gesetz des Mose vom guten und einzigen 
Gott erlassen worden ist“434.

Kapitel 1: Der Gesetzgeber des Neuen Gesetzes [Nr. 562]
Das Ziel dieses Kapitels ist es, die dualistische Entgegensetzung und Zurückfüh-
rung des Alten und Neuen Testaments auf ein böses bzw. gutes Prinzip zu widerle-
gen, indem die Güte des mosaischen Gesetzes sowie dessen fortbestehende Geltung 
bewiesen werden. Dazu wird in einem ersten Argumentationsgang zunächst eine 
Vielzahl von neutestamentlichen Textstellen angeführt, in denen deutlich wird, dass 
das mosaische Gesetz als gut anzusehen ist und weiterhin Geltung beanspruchen 
kann (I). Die Methode der intertextuellen Verweise ist nicht nur für die Begründung 
des Gesetzesverständnisses der Summa Halensis, sondern auch deren biblisch-
theologischen Ansatz von zentraler Bedeutung. In einem zweiten Schritt wird der 
unauflösliche Zusammenhang von Altem und Neuem Testament auch an der Rezep-
tion alttestamentlicher Prophetie im Neuen Testament nachgewiesen – was für die 
Gesetzesthematik insofern relevant ist, als damit das heilgeschichtliche Schema von 
‚Verheißung und Erfüllung‘ in den Blick kommt, das für die Interpretation des mosa-
ischen Gesetzes und dessen Unterscheidung vom Neuen Gesetz wichtig ist (II).435 Im 

432 Summa Halensis III Nr. 269–270 (ed. Bd. IV/2, 395a–401b; in dieser Ausgabe S. 316–343).
433 S. o. S. 2320.
434 Ebd., Nr. 263 (ed. Bd. IV/2, 374; in dieser Ausgabe S. 242  f); s.  o. S. 2320.
435 Vgl. Gössmann, Metaphysik und Heilsgeschichte, 274  ff; Marcolino, Das Alte Testament in der 
Heilsgeschichte, 108  ff.



2492   Kommentar [Nr. 554–563]

Anschluss daran wird in einem dritten Schritt gezeigt, dass es der ‚eine‘ Gott ist, der 
sowohl das Gesetz des Alten wie auch des Neuen Testaments erlassen hat (III). Der 
vierte und letzte Unterabschnitt beschäftigt sich dann sehr ausführlich mit einer Fülle 
von Gegenargumenten der Häretiker, die ebenfalls auf Bibelstellen rekurrieren. Dabei 
wird noch einmal auf die prinzipielle Differenz zwischen den Sittengeboten und den 
Kultvorschriften hingewiesen, wonach die Sittengebote des mosaischen Gesetzes „im 
Evangelium vollendet“ werden und somit „im Glauben an Christus rechtfertigen“, 
während die Kultvorschriften nicht zur Rechtfertigung des Menschen beitragen (zu 2). 
Dem mosaischen Gesetz komme somit als „Erzieher in Christus“ eine pädagogische 
Bedeutung zu, die nicht aufgegeben werden dürfe (ebd.). Die Korrelation zwischen 
Gesetz und Vergehen, von der im Römerbrief die Rede ist, wird im Sinne einer Folge, 
nicht aber einer Verursachung, bestimmt, um so auch im Blick auf das Gottesbild 
zu betonen, dass das Gesetz „nicht in grausamer, sondern in barmherziger Absicht“ 
gegeben wurde (zu 4). Das Gesetz verursacht demnach nicht die Sünde, sondern zielt 
darauf ab, diese zu erkennen. Ein „Gesetz des Todes“ wird das mosaische Gesetz 
nicht deshalb genannt, weil es die Seele tötet, indem es die Sünde fördert, sondern 
weil es den Sünder bestraft (zu 5). Dass die Sünde „durch das Gesetz die Gelegen-
heit zu wirken erhielt“, liegt somit nicht an einem „Fehler des Gesetzes“, sondern an 
einem „Fehler des Gesetzesübertreters“, d.  h. an der psychologischen Verfassung des 
Sünders, der das Verbotene stärker begehrt als das Erlaubte (zu 6). Diese Begierde ist 
es, die nach Auffassung der Summa Halensis in Röm 7,25 als das „Gesetz der Sünde“ 
bezeichnet wird, und davon müsse das mosaische Gesetz unterschieden werden, von 
dem Paulus sagt, dass er ihm mit dem Verstand diene (zu 7). Dieses Gesetz, d.  h. der 
Dekalog, vermag zwar ohne die Gnade nicht zu rechtfertigen, ist aber dennoch nicht 
ohne Nutzen, weil dadurch dem Menschen seine Sündhaftigkeit aufgezeigt wird (zu 
10–11). Die paulinische Feststellung, dass „das Gesetz nicht aus dem Glauben kommt“ 
(Gal 3,12), wird mit der Definition des Glaubens nach Hebr 11,1 so interpretiert, dass 
hier nicht die eschatologische Dimension des Glaubens und die damit verbundene 
Erfüllung des Gesetzes durch die Liebe im Blick ist, sondern eine Werkgerechtig-
keit, die sich nur auf das Gegenwärtige fokussiert und das Gesetz deshalb aus Furcht 
erfüllt (zu 12). Die Schlussfolgerung des Apostels Paulus, „alles, was nicht aus dem 
Glauben kommt, ist Sünde“ (Röm 14,23), bezieht die Summa Halensis hingegen auf 
den Begriff des Glaubens im Sinne des ‚guten Gewissens‘ (ebd.). In Bezug auf das 
Erlösungshandeln Jesu Christi wird zwischen dem „Fluch des Gesetzes“ (Gal 3,13) im 
Sinne der „Schuld der Gesetzesübertretung“ und der „Strafe der Leidensfähigkeit und 
Sterblichkeit“ unterschieden (zu 13). Der Hinweis auf die ‚Aufhebung‘ des Gesetzes 
(Hebr 7,18) wird nicht als Beweis für dessen „Schlechtigkeit“, sondern nur als Beleg 
für seine „Schwäche“ hinsichtlich der Rechtfertigung verstanden; „schädlich“ – und 
somit ‚schlecht‘ seien nur die jüdischen Kultvorschriften, weshalb diese auch im 
Christentum nicht mehr befolgt werden dürften (zu 19). Zum Abschluss betont die 
Summa Halensis noch einmal, dass sowohl das Alte Testament als auch das Neue 
Testament als „gut“ anzusehen sind, auch wenn das mosaische Gesetz des Alten Tes-



�  Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz   2493

taments im Vergleich mit dem Evangelischen Gesetz des Neuen Testaments weniger 
gut sei und deshalb von diesem vollendet werden musste (zu 20).

Kapitel 2: Der Zeitpunkt des Gesetzeserlasses des Evangeliums [Nr. 563]
Die Frage, warum das Evangelische Gesetz nicht von Beginn an, d.  h. nach dem Sün-
denfall, erlassen wurde, damit es dem Menschen sofort als ein „Heilmittel gegen die 
Krankheit der Sünde“ diente (1), beantwortet die Summa Halensis mit einem Zitat 
Hugos von St. Viktor, wonach Gott nach dem Sündenfall des Menschen zuerst seine 
Rolle als Richter aufgeben und „die Rolle des Beraters und danach des Helfers anneh-
men musste“, was dem Dreischritt von Naturgesetz, mosaischem Gesetz und Evange-
lischem Gesetz entsprochen habe (Antwort). Das entscheidende anthropologische – 
und im Blick auf die „Ordnung der Heilung“ auch soteriologische – Argument ist der 
Hinweis auf den freien Willen des Menschen, der selber zunächst um seine ‚Krank-
heit‘, d.  h. Sündhaftigkeit, wissen und anschließend nach einem Heilmittel verlangen 
muss, damit er wirklich geheilt werden kann; genau diese heilsnotwendige Abfolge 
von Sündenerkenntnis und anschließendem Verlangen nach Hilfe werde durch das 
Nacheinander von mosaischem Gesetz und Evangelischem Gesetz gewahrt (zu 1). Mit 
dieser heilsgeschichtlichen Perspektive im Blick auf jeden Einzelnen korrespondiert 
im Anschluss an Augustin ein entwicklungsgeschichtlicher Ansatz, der die Entwick-
lung der Menschheit insgesamt mit der Abfolge der einzelnen Altersstufen vergleicht 
und den Erlass des Evangelischen Gesetzes auf der höchsten Stufe der vollkommenen 
„Weisheit“ für notwendig erklärt (zu 2). Diesem allgemeinen ‚Heilsplan‘ der göttlichen 
Vorsehung widerspreche es nicht, dass im individuellen Einzelfall einer Person etwas 
zuteilwerde, was Gott mit dieser Person „gleichsam privat“ vorhabe (zu 3). Die ‚Ratio
nalität‘ der göttlichen Heilsordnung komme aber darin zur Geltung, dass Gott dem 
Teufel die Herrschaft über die Sünder nicht sofort und „nicht mit Macht wegnahm“ – 
wozu er in seiner ‚Allmacht‘ durchaus in der Lage gewesen wäre –, sondern mit Ver-
nunft, indem er erst jenen ‚Gerechten‘ zu Hilfe kam, die unter dem Teufel zu leiden 
hatten (zu 4).

Zweite Abhandlung: Die Vorschriften des Gesetzes des 
Evangeliums

Die Ausführungen zu den Vorschriften des Evangelischen Gesetzes konzentrieren sich 
auf einzelne Aspekte der Bergpredigt Jesu und orientieren sich insgesamt an den Glie-
derungselementen der Auslegung des mosaischen Gesetzes, insofern zum einen nach 
‚Vorschriften‘ und ‚Räten‘ unterschieden wird und zum anderen die drei Kategorien 
der Sittengebote, Rechtssatzungen und Sakramentalien zugrundegelegt werden. Die 
genaue Struktur dieses Abschnitts wird jedoch von einem Schema bestimmt, das in 
den anderen Abschnitten des Gesetzestraktats nur an einzelnen Punkten auftaucht: 



2494   Kommentar [Nr. 564–567]

die Differenzierung der scholastischen Seelenlehre zwischen einem ‚zornmütigen‘, 
einem ‚begierlichen‘ und einem ‚vernünftigen‘ Streben,436 die dann zum Abschluss 
noch um den Aspekt der ‚Intention‘ erweitert wird. Die Spannung, die sich aus dem 
Nebeneinander der verschiedenen Gliederungsschemata ergibt, wird dann vor allem 
an der Stelle deutlich, an der auf eine „Untersuchung zu den Rechtssatzungen des 
Evangeliums“437 verwiesen wird, ohne dass sich eine solche Abhandlung im Geset-
zestraktat der Summa Halensis findet.

Erste Frage: Die Vorschriften zur Bewegung des zornmütigen Strebens

Kapitel 1: Ist die Vorschrift, die das zornmütige Streben ordnet, der Reihenfolge nach 
die frühere? [Nr. 564]                    
Nach der scholastischen Seelenlehre ergibt sich die Reihenfolge, in der die Vorschrif-
ten des Evangelischen Gesetzes gemäß ihrer jeweiligen Zuordnung zu dem ‚zornmü-
tigen‘, ‚begierlichen‘ und ‚vernünftigen‘ Streben betrachtet werden, aus der hierarchi-
schen Struktur dieser Seelenvermögen,438 da die Begierde und der Zorn als ‚niedere‘ 
Bewegungen der ‚sinnlichen Kraft‘ von den ‚höheren‘ Bewegungen der ‚vernünftigen 
Kraft‘ abgegrenzt werden (Antwort zu 1). Die Anordnung und Reihenfolge der beiden 
sinnlichen Strebevermögen wird mit der Ordnung der Natur begründet, wonach diese 
zunächst auf die Bewahrung der Natur ausgerichtet ist und deshalb das entgegen-
gesetzte Streben, die Natur zu zerstören, an dessen Wurzel, dem ‚Zorn‘, „entfernt“ 
werden muss, während das darauf folgende Prinzip der Vermehrung der Natur – im 
Rahmen der naturgesetzlichen Ordnung der Ehe – den Fokus in einem zweiten Schritt 
auf das entgegengesetzte Streben der Begierde lenkt (zu 2).

Kapitel 2: Ist es allgemein verboten, zornig zu sein? [Nr. 565]
Da Zorn als eine natürliche Regung der menschlichen Seele betrachtet werden kann 
und sich auch biblische sowie theologiegeschichtliche Belege anführen lassen, dass 
Zorn erlaubt ist oder sogar erwartet wird, unterscheidet die Summa Halensis zwischen 
einem natürlichen, einem gnadenhaften und einem lasterhaften Wollen. Das natürli-
che Wollen wird dabei in moralischer Hinsicht als „indifferent“ angesehen, das gna-
denhafte Wollen hingegen als „lobenswert“, weil es aus dem „Eifer“ des Glaubenden 
hervorgehe, und das lasterhafte Wollen als etwas Schuldhaftes, weil es durch „Unge-
duld“ hervorgerufen werde (Antwort). Diese Unterscheidung wird sodann konkretisiert 
im Blick auf den Zorn über einen Bruder, d.  h. einen Nächsten, was generell lasterhaft 

436 S. o. S. 2289.
437 Summa Halensis III, Prolog zu Nr. 602 (ed. Bd. IV/2, 936b; in dieser Ausgabe S. 2271).
438 Vgl. Lottin, Psychologie et morale aux XIIe et XIIIe siècles, Bd. 1, 393  ff; Werner Der Entwicklungs-
gang der mittelalterlichen Psychologie von Alcuin bis Albertus Magnus, 115  f.



�  Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz   2495

und somit verboten sei, weil dadurch die „gemeinsame Natur“ ebenso in Frage gestellt 
werde wie die „Möglichkeit zur Gemeinschaft der Gnade“, d.  h. sowohl die natürli-
che Ordnung des Menschseins als auch die Heilsordnung, in der es jedem Menschen 
grundsätzlich möglich ist, das Heil zu erlangen, verbieten es, dem Nächsten zornig zu 
sein (zu 1). ‚Gnaden‘- und ‚tugendhaft‘, d.  h. von dem Glauben und der Liebe bestimmt, 
sei Zorn hingegen nicht nur erlaubt, sondern geboten, wenn er sich gegen die Sünde – 
nicht aber den Sünder als Menschen – richte (ebd.). Die sittliche Unbestimmtheit des 
Zornes im Sinne einer natürlichen Regung der menschlichen Seele wird für den Fall 
festgestellt, dass „die Bewegung aus der Natur selbst kommt“, ohne das aber konkre-
ter zu veranschaulichen; vielmehr greift auch hier die zuvor vollzogene Abgrenzung, 
insofern eine solche natürliche Motivation des Zorns in eine Bewegung überführt wird, 
die entweder vom Glaubenseifer oder vom Laster „geordnet“ werde und dementspre-
chend auch beurteilt werden müsse (ebd.). Diese Differenzierung hinsichtlich der 
motivierenden ‚Ordnung‘ des Zorns wird nun auch auf das Verhältnis von Zorn und 
Vernunft angewendet, insofern die Vernunft in zweifacher Hinsicht durch den Zorn 
‚verwirrt‘ werden kann: entweder lasterhaft, durch eine ‚Perversion‘ des menschlichen 
Wollens, oder ‚gnaden-‘ und ‚tugendhaft‘, wenn der Zorn durch den Glaubenseifer 
bewegt wird, was die Vernunft des Glaubenden zunächst verwirrt, ohne deren „Ge-
brauch oder Freiheit“ dadurch nachhaltig einzuschränken, bevor dann eine „Aufklä-
rung des Geistes“ erfolgt (zu 2). Hieronymusʼ Unterscheidung zwischen überstürztem 
Zorn, der ohne Zustimmung des Willens aufkomme und deshalb als lässliche Sünde 
angesehen werden könne, und kalkuliertem Zorn, der sich willentlich nach einer Be-
denkzeit äußere und als Todsünde verurteilt werden müsse, greift die Summa Halensis 
auf und bezeichnet den überstürzten Zorn als „Voraffekt“, den kalkulierten Zorn hin-
gegen als „Leidenschaft“ (zu 3). Der voluntaristische Grundzug dieser fein geglieder-
ten Seelenlehre zeigt sich darin, dass der ‚leidenschaftliche‘ Zorn – im Unterschied 
zu dem ‚Voraffekt‘ – durchaus als etwas betrachtet wird, worüber der Mensch ‚Macht‘ 
hat, d.  h. ihn vermeiden kann, wobei insbesondere auf den Ratschlag Gregors I. ver-
wiesen wird, durch das Nachsinnen über die Passion Christi wie auch die Reflexion 
der eigenen Schwäche zu verhindern, dass der Zorn die Seele in Besitz nehme (zu b).

Kapitel 3: Die Stufen bei der Strafwürdigkeit des Zorns [Nr. 566]
Die Frage, inwieweit es beim schuldhaften Zorn Abstufungen gibt, stellt sich für die 
Summa Halensis von Hrabanus Maurus her, der in seiner Auslegung von Mt 5,22 solche 
Abstufungen vollzogen hat. Für die entgegengesetzte Auffassung wird insbesondere 
auf Cicero verwiesen, dessen Ansichten jedoch unter Berufung auf Gregor I. und Augus-
tin als Irrtum betrachtet und deshalb verworfen werden (a-g). Es wird dann eingehend 
erörtert, worin sich die Abstufungen schuldhaften Zorns unterscheiden – dazu rekur-
riert die Summa Halensis auf die Differenzierungen innerhalb der Sündenlehre,439 

439 Vgl. Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 3, 428  ff.



2496   Kommentar [Nr. 564–567]

wobei diese mit der ontologischen Grundstruktur der Relation von Natur und Gnade 
verknüpft sind. Zunächst wird Sünde als „Raub des natürlichen Guten“ betrachtet, 
womit in anthropologischer Perspektive die natürliche Güte der Vernunft und des 
Willens gemeint ist, die ihrerseits nach der „Rechtbeschaffenheit“ der Vernunft und 
des Willens sowie dem Vermögen, die umsonst geschenkte Vollkommenheit zu emp-
fangen, unterschieden wird (Antwort). Während nun die Sünden, die der Vernunft 
und dem Willen die Rechtbeschaffenheit an und für sich rauben, als gleich angese-
hen werden, auch wenn sie eine unterschiedliche Distanz zu dieser Rechtbeschaffen-
heit aufweisen, wird für die Sünden, die das Vermögen zum Empfang der umsonst 
geschenkten Vollkommenheit rauben, eine Ungleichheit festgestellt, da sie die Seele 
im Blick auf diesen Gnadenempfang unterschiedlich stark beeinträchtigen. Wird 
Sünde hingegen als Raub des umsonst, d.  h. aus Gnade geschenkten Guten verstan-
den, so unterscheidet die Summa Halensis hier zwischen der „Gnade schlechthin“ und 
der Gnade, die den Menschen „auf bestimmte Weise“ rechtfertigt, und betrachtet alle 
Sünden, insoweit sie sich gegen die Gnade im ersten Sinne richten, als gleich, sonst 
jedoch als ungleich, weil sie die Tugenden, die mit dem Empfang der rechtfertigen-
den Gnade verbunden sind, auf unterschiedliche Weise ihrer Wirkung beraubt (ebd.). 
Eine weitere Differenzierung erfolgt im Blick auf die Sünde als „Strafwürdigkeit“, inso-
fern damit zum einen „der Verlust der Herrlichkeit“ und zum anderen „das Erleiden 
der Hölle“ gemeint sein kann (ebd.); bei dem ersten Aspekt wird wiederum zwischen 
einer prinzipiellen, ‚schlechthinnigen‘ Betrachtungsweise und einer speziellen Pers-
pektive unterschieden, wie sie den Abstufungen in dem zugrundliegenden Gnaden- 
und Tugendschema entspricht. Im Blick auf das ‚Erleiden der Hölle‘ werden dagegen 
die Gleichheit der Sünde hinsichtlich der Dauer der Bestrafung und ihre Ungleichheit 
in Bezug auf die Härte der Strafe festgestellt. Insgesamt werden die Abstufungen der 
Sünden auf „drei Wurzeln“ der Abwendung des Menschen vom Guten zurückgeführt: 
erstens das unterschiedliche Ausmaß seiner „Undankbarkeit gegen die göttliche Wohl-
tätigkeit“ und seiner „Verachtung der Gerechtigkeit“; zweitens die jeweilige Preisgabe 
des Guten, die sich nach dessen unterschiedlicher Güte bemisst, und drittens die Hin-
wendung zum ‚Schlechteren‘ im Sinne des ‚wandelbaren‘, d.  h. vergänglichen Guten, 
die aus der menschlichen Begierde heraus erfolgt und bei der im Anschluss an Augus-
tin noch einmal zwischen der Zustimmung des Herzens, der tatsächlichen Umsetzung 
und der Gewohnheit differenziert werden müsse (ebd.). Diese diffizilen Ausführungen 
werden dann in der Auseinandersetzung mit den Ansichten Ciceros insoweit verein-
facht und pointiert, als nun die gesamte Sündenlehre in eine Ursprung-Ziel-Relation 
eingeordnet wird, sodass die unterschiedlichen Betrachtungsweisen sich jeweils 
dadurch erklären lassen, dass sie entweder den Ausgangspunkt der gesamten Natur- 
und Heilsordnung oder die vielfältigen Bewegungen auf ihren Endpunkt hin in den 
Blick nehmen (zu 1). Damit korrespondiert auch eine Differenzierung zwischen der 
prinzipiellen Gleichheit der Tugenden und der Ungleichheit der Laster bzw. Sünden, 
soweit deren Spezifika betrachtet werden, d.  h. ihre Bezüge, Ursachen und Umstände, 
deren Berücksichtigung erkennen lasse, dass die Sünden von dem ‚rechten‘, d.  h. 



�  Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz   2497

‚geraden‘ Weg zum eigentlich Ziel unterschiedlich stark abweichen, sodass der indi-
viduelle Lebensweg eines Sünders mehr oder weniger ‚gekrümmt‘ verläuft (zu 2–3).

Trägt dieses Kapitel insgesamt zur Klärung der Frage bei, inwiefern zwischen 
Sünden abgestuft werden muss, so wird der schuldhafte Zorn, um den es eigentlich 
geht, dann noch in einem zweiten – kürzeren – Unterabschnitt in den Blick genom-
men. Mit zwei Zitaten von Gregor I. und Augustin wird dabei die Vorstellung von dem 
göttlichen Zorn entfaltet, der in drei Stufen bzw. Schritten während des Prozesses 
im Jüngsten Gericht, in dessen Schuldurteil und dem Vollzug der ewigen Bestrafung 
zum Ausdruck komme (zu II). Abschließend wird dann noch begründet, dass Paulus 
mit seiner erzürnten Anklage der Galater (Gal 3,1) nicht gegen Jesu Gebot verstoßen 
habe, seinem Bruder nicht zu zürnen (Mt 5,22), da der Zorn des Paulus hier nicht ohne 
Grund sei und damit dem Kriterium für einen gerechtfertigten Zorn aus dem ‚Eifer des 
Glaubens‘ heraus entsprochen habe, das in dem vorangegangenen Kapitel dargelegt 
wurde.

Kapitel 4: Die Vorschriften der Versöhnung und der Eintracht

Artikel 1: Die Vorschrift der Versöhnung mit dem Nächsten [Nr. 567]
Der Artikel nimmt Bezug auf Mt 5,23  f und gliedert sich in drei Unterabschnitte, wobei 
zunächst die Frage gestellt wird, inwieweit ein Gelübde eingehalten werden muss – 
dazu wird auf eine vorangegangene Erörterung zu der Frage nach den Gelübden ver-
wiesen (I), die aber in der Summa Halensis fehlt, während sie in dem Manuskript 
des Gesetzestraktates, das sich in Assisi befindet, vorhanden ist und dort zwischen 
den Ausführungen zum Naturgesetz und dem Abschnitt über das mosaische Gesetz 
eingeordnet ist.440 In einem zweiten Unterabschnitt geht es um die Frage, ob die Vor-
schrift, sich mit dem Bruder zu versöhnen, wörtlich zu verstehen ist. In der Antwort 
wird dahingehend unterschieden, dass der Bruder entweder anwesend ist und die 
Vorschrift dann wörtlich verstanden werden muss, oder er abwesend ist und das 
auf den Bruder Zugehen dann im Anschluss an Augustin „geistlich zu verstehen“ 
ist (Antwort zu II). Im dritten Unterabschnitt wird erörtert, ob es sich gebührt, dass 
jemand, dem Unrecht zugefügt wurde, seinerseits um Freundschaft und Versöhnung 
bitten muss. Dazu wird zwischen zwei Formen bzw. Stufen dessen unterschieden, 
was sich gebührt, einerseits dem „Gebührenden der Notwendigkeit, ohne das es kein 
Heil gibt“, und andererseits dem „Gebührenden der Vollkommenheit, das zu größerer 
Herrlichkeit führt“, und im Sinne einer Zwei-Stufen-Ethik festgestellt, dass es nicht 
notwendig ist, um Versöhnung zu bitten, aber dadurch eben eine ‚größere Herrlich-
keit‘ erreicht werden könne (zu III).

440 Vgl. Codex Assisiensi 138, fol. 220b–223d.



2498   Kommentar [Nr. 568–571]

Artikel 2: Die Vorschrift der Eintracht mit dem Gegner [Nr. 568]
In einem ersten Argumentationsgang wird in unterschiedlichen Perspektiven erör-
tert, wie die Vorschrift der Eintracht mit dem Gegner (Mt 5,25) zu verstehen ist. Ist 
mit dem Gegner der Teufel gemeint, so wird ausgeschlossen, dass eine Eintracht mit 
ihm vorgeschrieben wäre, wobei ausdrücklich auf den griechischen Text verwiesen 
wird, da hierdurch mehr noch als mit dem Wortlaut der Vulgata deutlich werde, dass 
diese Vorschrift nicht auf den Teufel bezogen werden könne (I 1). Ein ‚guter Engel‘ 
könne aber auch nicht als Gegner aufgefasst werden (6), sodass nur übrig bleibe, die 
Vorschrift entweder auf Gott oder den Mitmenschen zu beziehen und dann jeweils als 
Aufforderung zur Versöhnung zu interpretieren (Antwort und zu 3). In einem zweiten 
Abschnitt erläutert die Summa Halensis im Anschluss an Augustin und Hrabanus 
Maurus noch die Strafandrohung, die in Mt 5,26 ausgesprochen wird (Antwort zu 1–2).

Zweite Frage: Die Vorschriften zur Bewegung des begierlichen Strebens

In Analogie zu der Auslegung des mosaischen Gesetzes fokussiert die Summa Halen-
sis die ‚Leidenschaft‘ bzw. die „Bewegung des begierlichen Strebens“ auf die Fragen 
des Ehebruchs und der Ehescheidung.441 Darin kommt erneut die Bedeutung der Ehe-
gesetzgebung für die mittelalterliche Kirche und deren normative Ansprüche gegen-
über der Gesellschaft zur Geltung.

Kapitel 1: Wie ist die Vorschrift zu verstehen, die den Willen zum Ehebruch verbietet? 
[Nr. 569]         
Die Summa Halensis greift auf ein Grundelement der scholastischen Sündenlehre 
zurück,442 um die Rolle des ‚Zunders‘ bei dem Aufkommen der Begierde deutlich zu 
machen (Antwort zu 1). Mit der Unterscheidung zwischen dem ‚Voraffekt‘, der als läss-
liche Sünde beurteilt wird, und einem geplanten sowie beabsichtigten Begehren, das 
als Todsünde angesehen werden müsse, werden verschiedene Ausprägungen bzw. 
Stufen der Begierde abgegrenzt, wobei die Rolle der Vernunft bei der Zustimmung 
zum Begehren noch einmal gesondert betrachtet wird (zu 2–4).

Kapitel 2: Wird der Wille als Tat gewertet? [Nr. 570]
In Anknüpfung an Augustin und im Rekurs auf die scholastische Willenslehre, wie 
sie auch schon in dem zweiten Teil der Summa Halensis sowie in deren Auslegung 

441 Vgl. Summa Halensis III Nr. 253.362–372.455–463 (ed. Bd. IV/2, 358a–359b.541a–558b.665a–677b; 
in dieser Ausgabe S. 186–189.836–901.1290–1335).
442 Vgl. ebd., II–II Nr. 613–629 (ed. Bd. III, 592a–608b); III Nr. 231 (ed. Bd. IV/2, 324a–326b; in dieser 
Ausgabe S. 70–77).



�  Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz   2499

des neunten und zehnten Gebotes zur Geltung kam,443 wird zwischen einem „vollen“ 
und einem „halbvollen Willen“ unterschieden. Die Differenz wird dabei im Blick auf 
die biblische Geschichte vom Sündenfall (Gen  3) geschlechterspezifisch bestimmt, 
indem nur dem Mann, d.  h. Adam, als dem „höhere[n] Teil“ der Vernunft die Rolle 
zugeschrieben wird, mit dem ‚vollen Willen‘ der Sünde zugestimmt und sie in die Tat 
umgesetzt zu haben, während die Frau, d.  h. Eva, als der „niedrigere Teil der Ver-
nunft“ angesehen und ihr deshalb auch nur ein ‚halbvoller Wille‘ zugeschrieben 
wird, die Sünde tatsächlich zu begehen, wovon der Mann sie mit seiner Autorität 
hätte abhalten können (Antwort). Daraus resultieren unterschiedliche Konsequen-
zen, insofern beider Tat zwar als Sünde bewertet wird, weshalb sie auch beide ihrer 
‚Herrlichkeit‘ beraubt würden, jedoch nur die Tat, die mit ‚vollem Willen‘ begangen 
wurde, als eine Todsünde betrachtet wird, die die Höllenstrafe nach sich ziehe, wobei 
auch noch zwischen einer geistlichen und einer körperlichen Sünde unterschieden 
wird (ebd.). Hinsichtlich der Prinzipien und der Praxis weltlicher sowie kirchlicher 
Rechtsprechung betont die Summa Halensis ausdrücklich, dass hier nicht der Wille 
als Tat gewertet werden kann, solange kein Schaden nachweisbar ist, während es 
Gottes Gericht obliege, den Willen des Sünders zu beurteilen (zu 2–3).

Kapitel 3: Muss die Vorschrift, einen Anlass zu meiden, wörtlich befolgt werden? 
[Nr. 571]
Diese Frage ergibt sich für die Summa Halensis aus der Gegenüberstellung von Mt 5,29 
und den kirchenrechtlichen Bestimmungen zur Selbstverstümmelung. Im Anschluss 
an Augustin wird Jesu Diktum nicht als Aufforderung verstanden, es wörtlich zu 
befolgen, sondern als Vorschrift, den „Anlass“ zur Sünde zu „entfernen“ (Antwort). 
Dieser ‚Anlass‘ könne aber vielfältig sein, insofern er von außen, durch Schauen oder 
Berühren, wie auch von innen, in Form von Intentionen und Überlegungen sowie der 
Ausführung einer Tat, entstehe. Dabei weisen die Autoren der Summa Halensis aus-
drücklich darauf hin, dass auch das Streben nach dem ‚kontemplativen‘ sowie dem 
‚aktiven Leben‘ als den beiden Grundformen mönchischer Existenz, wie sie in den 
verschiedenen Orden dieser Zeit Gestalt annahmen, einen solchen Anlass zu Sünde 
darstellen könne (ebd.). Die Entfernung des Anlasses zur Sünde, d.  h. des eigentli-
chen Lasters, erfolge „durch Zucht und Enthaltsamkeit“, während die Natur selbst 
unversehrt bewahrt werden müsse, da sie an und für sich gut sei (ebd.). Dass insbe-
sondere in den weit verbreiteten Lebensbeschreibungen der Heiligen von Selbstver-
stümmelungen zu lesen ist, rechtfertigt die Summa Halensis mit einer individuellen 
Inspiration des Heiligen Geistes, weshalb solches Verhalten auch als Ausnahme von 
dem ansonsten gültigen Kirchenrecht legitim sei, somit aber nicht als Maßstab vor-
bildlichen Handelns gelten darf (zu 1). Die schöpfungstheologische, im Naturrecht 

443 Vgl. ebd., II–II Nr. 53 (ed. Bd. III, 71a–73b); III Nr. 394 (ed. Bd. IV/2, 585a–586b; in dieser Ausgabe 
S. 994–999).



2500   Kommentar [Nr. 572–573]

begründete, Wertschätzung der Körperlichkeit des Menschen, die in diesen Darlegun-
gen um Ausdruck kommt – und so dem Klischee von der generellen Abwertung des 
Körperlichen in der mittelalterlichen Theologie widerspricht –,444 hat erst dort ihre 
Grenze, wo der Mensch um seines Seelenheils willen das körperliche Martyrium auf 
sich nehmen muss (zu 2). Eine positive Sicht des Verhältnisses von Seele und Geist 
ergibt sich für die Summa Halensis auch aus der Feststellung, dass eine Verderbnis 
des Körpers nicht zwangsläufig die Verderbnis der Seele zur Folge hat, sondern dafür 
die willentliche Zustimmung zum sündhaften Verderben entscheidend ist (zu 3).

Dritte Frage: Die Vorschriften zur Bewegung des vernünftigen Strebens

Die Vorschriften der Bergpredigt, die dem vernünftigen Streben zugeordnet werden, 
betreffen zum einen das Schwören (Mt  5,33  f) und zum anderen das Erdulden 
(Mt 5,38–41) sowie die Nächsten- und Feindesliebe (Mt 5,42–44).

Erste Unterfrage: Das Verbot des Schwurs                

Kapitel 1: Ist Schwören insgesamt verboten und eine Sünde? [Nr. 572]
Zunächst referiert die Summa Halensis die Auffassung ‚einiger‘, nicht namentlich 
genannter Theologen, dass die moraltheologische Differenzierung zwischen Geboten 
und Räten, die der scholastischen Zwei-Stufen-Ethik zugrundeliegt, noch weiter ver-
feinert und um die beiden Kategorien der Erlaubnis und des Verbotes ergänzt werden 
müsse. So ergebe sich insgesamt eine Abstufung vom Rat über die Vorschrift und 
die Erlaubnis bis zum Verbot, wobei den einzelnen Stufen „in der Kirche Gottes vier 
Arten von Menschen“ entsprächen: die Vollkommenen, die zu Vervollkommnenden, 
die Schwachen und die Verworfenen (Antwort). Der Rat und die Erlaubnis seien in 
handlungstheoretischer und psychologischer Hinsicht dem Willen zuzuordnen, die 
Vorschrift und das Verbot hingegen der Notwendigkeit – mit der Einschränkung bzw. 
Präzisierung, dass die Befolgung eines Rates, z.  B. in Form eines Gelübdes, oder einer 
Erlaubnis, wie im Fall einer Hochzeit, zur Einhaltung verpflichte und somit eine Not-
wendigkeit darstelle. Ohne dass die Summa Halensis nach dem ausführlichen Referat 
dieser Lehre dazu Stellung nimmt, ob sie diesem Schema prinzipiell zustimmt oder 
nicht, hält sie doch im Blick auf die spezielle Frage des Schwörens ein anderes Erklä-
rungsmodell für plausibler: Demnach sei das Schwören zwar „im Allgemeinen gut“, 
insoweit es die Wahrheit versichere, jedoch müsse der „Begleitumstand“ berücksich-
tigt werden, dass diese Versicherung der Wahrheit mit der „Anrufung oder Bezeugung 
der ersten Wahrheit“ einhergehe und das nicht grundlos geschehen dürfe (ebd.). Im 

444 Vgl. jedoch Summa Halensis III Nr. 583 zu II (ed. Bd. IV/2, 908b–909b; in dieser Ausgabe S. 2170–
2173).



�  Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz   2501

Anschluss an das Decretum Gratiani und in Anlehnung an die entsprechenden Aus-
führungen des Johannes von La Rochelle in dem Traktat ‚Über die Laster‘ werden 
sieben ‚gute Gründe‘ für einen Schwur angeführt, wenn damit nämlich das Ziel ver-
folgt werde, die Wahrheit zu bestätigen oder sie zu erklären, eine Freundschaft mit 
dem Eid zu besiegeln, Frieden wiederherzustellen, Treue zu wahren, Gehorsam und 
Unterwerfung anzuerkennen oder einen Kirchenbrauch zu bewahren (zu 5). Grund-
sätzlich verboten sei das eigene Streben danach, zu schwören (zu 1). Mit Augustin 
könne der Schwur vor allem deswegen ‚gefährlich‘ genannt werden, weil die drei 
‚Begleiter‘ des Schwurs – das Urteil, die Gerechtigkeit und die Wahrheit445 – leicht 
‚ausfallen‘ könnten (zu 2).

Kapitel 2: Ist es erlaubt, bei Schöpfungswesen zu schwören? [Nr. 573]
Jesu Vorschrift, „weder beim Himmel noch bei der Erde“ zu schwören (Mt  5,34), 
interpretiert die Summa Halensis  – teilweise in wörtlicher Übereinstimmung mit 
dem Traktat ‚Über die Laster‘ des Johannes von La Rochelle – so, dass damit verbo-
ten werde, bei Schöpfungswesen zu schwören, wenn diesen dadurch etwas Göttli-
ches zugesprochen werde oder – umgekehrt – sie so sehr verachtet würden, dass ein 
solcher Schwur nur dazu diene, den Nächsten zu betrügen (Antwort). Dass es in der 
Frömmigkeitspraxis der mittelalterlichen Kirche üblich war, „bei den Heiligen, der 
heiligen Maria, den Evangelien und den Gott geweihten Dingen“ zu schwören (2), 
wird für statthaft erklärt, weil das letztlich auf Gott selbst bezogen sei, insofern er den 
Heiligen „ihre Heiligkeit verliehen“, Himmel und Erde erschaffen habe und erhalte 
und von den Dingen, wie dem Evangelium und dem Kreuz, die ihm geweiht sind, 
‚repräsentiert‘ werde (zu 2).

Zweite Unterfrage: Die Vorschrift der Duldsamkeit
Die Vorschriften der Bergpredigt zum Erdulden von Unrecht werden nach den drei 
Aspekten der Körperverletzung, der Sachentwendung und der Frondienstleistung 
strukturiert. Der Gesichtspunkt der ‚Frondienstleistung‘ entspricht dabei weniger der 
konkreten Handlungssituation, wie sie in Mt 5,41 geschildert wird, als vielmehr der 
Perspektive des mittelalterlichen Feudalsystems, in dem die Frondienste eine wich-
tige Rolle spielten.446 Dieses Kapitel zeigt deshalb im besonderen Maße, wie ein bib-
lischer Text von der Summa Halensis ausgelegt und auf den wirtschaftlichen sowie 
gesellschaftlichen Kontext der eigenen Zeit bezogen wird.

445 Vgl. Summa Halensis III Nr. 320–322 (ed. Bd. IV/2, 483a–487b; in dieser Ausgabe S. 626–643).
446 Vgl. Rösener, Frondienste, 986  ff.



2502   Kommentar [Nr. 574–576]

Kapitel 1: Die Vorschriften der Duldsamkeit in Bezug auf die Körperverletzung 
[Nr. 574]                    
In einem ersten Argumentationsgang wird erörtert, „ob das Unrecht abgewehrt 
werden muss“ (I). Hierzu unterscheidet die Summa Halensis zwischen privatem und 
öffentlichem Unrecht. Letzeres müsse „auf Befehl des Fürsten und durch die Hand 
des Soldaten abgewehrt werden“, wie es auch Augustin dargelegt habe (Antwort). 
Wichtig seien aber der politische Auftrag – der ‚Befehl‘ – vonseiten der Obrigkeit und 
die besondere Beauftragung – der ‚Beruf‘ – derer, die den Befehl mit Waffengewalt 
umsetzen. Die Summa Halensis vertritt damit im Grundsatz das Prinzip eines ‚staat-
lichen‘ Gewaltmonopols, was den Zielen der ‚Landfriedensbewegung‘ entsprach, die 
seit dem 11. Jahrhundert den Fehden entgegenwirkte.447 Die Vorschrift der Bergpredigt 
beziehe sich jedoch nicht auf öffentliches, sondern auf privates Unrecht, wobei zwi-
schen der Abwehr von Unrecht „durch Behinderung und durch Widerstand“ unter-
schieden werden müsse (ebd.). Während die Behinderung von Unrecht nicht verbo-
ten sei, wie das Verhalten des Paulus gegenüber den Juden, die ihn verfolgten, zeige, 
komme es beim Widerstand darauf an, ob er aus einer „zwingende[n] Notwendigkeit“ 
oder aus „Rachelust“ resultiere; letzteres sei prinzipiell untersagt, während bei der 
‚zwingenden Notwendigkeit‘ unterschiedliche Aspekte zu beachten seien: die Mög-
lichkeit, zu fliehen oder das Unrecht in irgendeiner Form zu behindern, müsse ausge-
schlossen sein und Kleriker sowie Laien dürften nur ohne Waffen Widerstand leisten; 
dieses Recht stehe ihnen jedoch im Fall von „schreiendem Unrecht“ als „kanonisier-
tes Bürgerrecht“ zu, allerdings nur als spontane Reaktion und nicht mehr nach einem 
gewissen Zeitabstand (ebd.). Wenn am Ende noch einmal betont wird, dass Kleriker 
grundsätzlich keinen bewaffneten Widerstand leisten dürften, während das für Laien 
ein ‚Rat‘ sei, entspricht das der Grundintention der Summa Halensis, sich für das 
Gewaltmonopol der weltlichen Obrigkeit einzusetzen, lässt aber auch die durchaus 
realistische Einschätzung erkennen, dass Laien in alltäglichen Auseinandersetzun-
gen der ‚öffentlichen Gewalt‘ auch zu den Waffen griffen, was im Duktus der moral-
theologischen Ausführungen dieses Abschnittes nicht für generell verboten erklärt, 
aber sowohl politisch als auch ethisch als nicht ‚ratsam‘ angesehen wird. Der prinzi-
pielle Einwand des Marcellinus von Karthago,448 es sei für ein politisches Gemeinwe-
sen nicht sinnvoll, dem Schlechten, d.  h. einem Aggressor, nicht zu widerstehen (4), 
weil dann „Gerechtigkeit und Gesetz untergehen“ würden (5), wird mit einem Zitat 
aus dem Antwortschreiben Augustins an Marcellinus zurückgewiesen, wonach die 
eigentliche Bedeutung eines politischen Gemeinwesens darin bestehe, dass es zum 
Besitz der Bürgerschaft gehört. Die „Eintracht“, die diese Bürgerschaft auszeichne, 

447 Vgl. Angermeier, Königtum und Landfriede im deutschen Spätmittelalter, 27  ff; Wadle, Heinrich 
IV. und die deutsche Friedensbewegung, 41  ff; ders., Landfriedensrecht in der Praxis, 78  ff; Becker, 
Landfrieden. I. Deutschland, 1657  f; Contamine, Landfrieden. II. Frankreich, 1658  f; Vollrath, Proble-
me um den Landfrieden, 11  ff; Hehl, Die Sorge für den Landfrieden als Fall des gerechten Krieges, 55  ff.
448 Vgl. Summa Halensis III Nr. 539 zu 4 (ed. Bd. IV/2, 826b; in dieser Ausgabe S. 1870–1873).



�  Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz   2503

könne aber dadurch gestärkt und erweitert werden, dass „das Böse im Guten besiegt“ 
werde; das Erdulden von Unrecht heiße dann zwar, „weltliche Bequemlichkeiten“ 
aufzugeben, aber dadurch könnten Ungerechte für das Gemeinwesen gewonnen 
werden (zu 4). Allerdings wird zugleich auf Augustins Auffassung verwiesen, dass 
diese Duldsamkeit als eine innere Einstellung verstanden werden müsse, während es 
in der politischen Praxis der „Öffentlichkeit“ darauf ankomme, das ‚Nützliche‘ abzu-
wägen, was bedeute, dass die Freiheit, Unrecht zu tun, um des Gemeinwesens willen 
eingeschränkt werden müsse (zu 5). In Bezug auf das alttestamentliche Gesetz der 
Vergeltung körperlicher Schädigungen449 wird im Anschluss an Augustin festgehal-
ten, dass es für Richter weiterhin verbindlich sei, jedoch von Privatpersonen nicht 
mehr befolgt werden dürfe (zu II).

Kapitel 2: Die Vorschriften der Duldsamkeit in Bezug auf die Sachentwendung
Die Ausführungen dieses Kapitels stimmen inhaltlich mit einem Abschnitt des 
zweiten Teils der Summa Halensis überein, wo diese Frage allgemein im Blick auf das 
Erregen eines öffentlichen Ärgernisses erörtert wurde.450

Artikel 1: Ist es erlaubt, sein Eigentum zurückzufordern? [Nr. 575]
Die Forderung der Rückgabe entwendeten Besitzes darf nach Auffassung der Summa 
Halensis, die sich hier auf 1Kor  6,1 beruft und in ihrer Argumentation dem Decre-
tum Gratiani folgt,451 nur vor einem christlichen Richter erfolgen und muss dabei von 
Liebe, nicht aber von „Zank und Betrug“ bestimmt werden (Antwort). Zudem gelte die 
Erlaubnis, einen Prozess zur Rückgabe entwendeten Besitzes zu führen, nur für die 
‚Schwachen und Unvollkommenen‘, während die ‚Vollkommenen‘ ihren Besitz zwar 
zurückfordern, jedoch deswegen kein Gerichtsverfahren anstrengen dürften (ebd.). 
Die Frage der Rechtmäßigkeit sowie Angemessenheit einer Rückforderung entwende-
ten Eigentums hat auch Alexander von Hales in einer seiner Quaestiones erörtert.452

Artikel 2: Ist es den Vollkommenen erlaubt, ihr Eigentum zurückzufordern? [Nr. 576]
Im Anschluss an den vorangegangenen Artikel wird die Frage, wie sich die ‚Vollkom-
menen‘ verhalten sollen, noch genauer erörtert, teilweise in wörtlicher Übereinstim-
mung mit der Summa aurea des Wilhelm von Auxerre.453 Demnach dürfen die ‚Voll-
kommenen‘ entwendetes Eigentum nur insofern zurückfordern, als sie dieses nicht als 

449 Vgl. ebd., Nr. 268 u. 465 (ed. Bd. IV/2, 392a–394b.681a–683b; in dieser Ausgabe S. 308–317.1348–
1355).
450 Vgl. ebd., II–II Nr. 865 (ed. Bd. III, 824a–826b).
451 Zum Einfluss des kanonischen Rechts auf die mittelalterliche Restitutionslehre vgl. Deschamps, 
L’influence du droit canonique médiéval sur la formation d’un droit de la responsibilité, 160  ff.
452 Vgl. Alexander von Hales, Quaestiones disputatae ‚antequam esset frater‘, q.35 (BFS 20, 620–630).
453 Vgl. Wilhelm von Auxerre, Summa aurea III, tr.52 c.4 q.1 (SpicBon 18b, 1019,26–37).



2504   Kommentar [Nr. 577–580]

ihr privates Eigentum, sondern „als Gemeingut und das ihrer Gemeinschaft“ ansehen 
und es ihnen somit allein um dessen „allgemeinen Nutzen“ geht (Antwort). Wenn es 
generell nicht erlaubt wäre, Eigentum zurückzufordern, hieße das erstens, dass die 
Bösen zum Raub regelrecht motiviert würden, zweitens wären „die Einheit und der 
Friede der Kirche“ bedroht, weil es zu einer Spaltung kommen könnte, und drittens 
könnten die Schwachen nicht mehr getröstet werden, denen nach der Auslegung der 
Glossa ordinaria zu Hld 2,6 „die weltlichen Güter gegeben worden sind nicht nur für 
ihren Unterhalt, sondern auch zu ihrem Trost“ (ebd.). Somit sei es auch Klerikern 
und Ordensleuten gestattet, Eigentum zurückzufordern, wenn die einen – die Kleri-
ker – das im Namen der Armen tun und die anderen – die Mönche – im Namen ihrer 
Ordensgemeinschaft oder der gesamten Kirche; die Ordensleute hingegen, die selbst 
nichts persönlich besitzen, sondern nur die „Nutznießung“ von Dingen in Anspruch 
nehmen, die ihnen zum Gebrauch überlassen wurden, könnten diese Nutznießung 
auch nur im Namen des eigentlichen Eigentümers zurückfordern. Darin spiegelt 
sich das Selbstverständnis der Franziskaner – und das heißt auch der Verfasser der 
Summa Halensis – wider, die auf jeglichen Privatbesitz verzichteten und alle Dinge, 
die zum täglichen Leben der Ordensgemeinschaft erforderlich waren, eben nicht als 
Besitz ansahen, sondern nur deren Nutzen in Anspruch nehmen wollten; an dieser 
Unterscheidung sollte sich später in theoretischer wie auch praktischer Hinsicht der 
Armutsstreit innerhalb des Franziskanerordens entzünden.454

Artikel 3: Ist es den Unvollkommenen allgemein erlaubt, ihr Eigentum 
zurückzufordern? [Nr. 577]             
Das grundsätzliche Recht, Eigentum zurückzufordern, begründet die Summa Halensis 
mit 1Kor 6,12 und betont dabei noch einmal, dass dieses Recht nicht um der Begierde 
willen in Anspruch genommen werden dürfe, sondern aus Liebe und „aus dem Eifer 
der Gerechtigkeit“ (Antwort zu 1). Den ‚Schwachen‘ sei es zudem gestattet, dass sie 
ihr Eigentum aus Furcht vor Armut und Not zurückfordern. Dem Einwand, eine solche 
Forderung errege bei dem Räuber Anstoß, was grundsätzlich untersagt sei, wird ent-
gegengehalten, dass der Anstoß bzw. der Schaden auf Seiten der Gemeinschaft noch 
größer wäre und der Frieden sowie der ‚allgemeine Nutzen‘ bedroht wären, wenn 
keine Rückerstattung gefordert würde (zu 3). Einen ‚Anstoß‘ bei dem Räuber errege 
das nur ‚passiv‘, nicht aber ‚aktiv‘ in dem Sinne, als würde „etwas weniger richtig“ 
gesagt oder getan (zu 4).

454 Vgl. Summa Halensis III Nr. 487–488 (ed. Bd. IV/2, 715a–718b; in dieser Ausgabe S. 1474–1485); 
s.  o. S. 2432  f; Grundmann, Die Bulle „Quo elongati“ Papst Gregors IX., 222  ff; Iriarte, Der Franziskus-
orden, 49  ff.



�  Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz   2505

Artikel 4: Ist es erlaubt, alles zurückzufordern? [Nr. 578]
Über das Notwendige hinaus darf nach Auffassung der Summa Halensis auch ‚Über-
flüssiges‘ zurückgefordert werden, wenn es an Arme verteilt wird (Antwort zu I). Die 
Frage, ob auch Sklaven, d.  h. im mittelalterlichen Kontext Leibeigene,455 zurückgefor-
dert werden dürften, wird im Anschluss an Augustin so beantwortet, dass das sogar 
eher in Betracht komme als die Rückforderung von materiellen Dingen, wenn dieser 
Sklave bzw. Leibeigene von dem eigentlichen Eigentümer besser zur rechten Gottes-
verehrung erzogen werden könne als von demjenigen, der ihn in Besitz genommen 
hat (zu II).

Kapitel 3: Die Vorschrift der Duldsamkeit in Bezug auf die Frondienstleistung [Nr. 579]
Zunächst werden die „tausend Schritte“, von denen in Mt  5,41 die Rede ist, im 
Anschluss an die Glosse allegorisch als der „Sabbatweg“ der „geistliche[n] Vollkom-
menheit“ gedeutet (Antwort zu 1) und wird dann in Anknüpfung an Augustin zwi-
schen drei Aspekten vollkommener Duldsamkeit unterschieden: dem „körperlichen 
oder persönlichen Gefolgschaftsdienst“, der mit den ‚tausend Schritten‘ bezeichnet 
werde, sowie der Vernunftgemäßheit und der Freiwilligkeit eines Gefolgschaftsdiens-
tes, die in Jesu Rede von den anderen zweitausend Schritten – bzw. nach dem grie-
chischen Urtext der ‚zweiten Meile‘ – zum Ausdruck kämen (zu 2). Diese Vernunft-
gemäßheit und Freiwilligkeit sieht die Summa Halensis in dem Kamel als Lasttier, 
das in Ijob 1,3 genannt wird, zeichenhaft zur Sprache gebracht. In Übereinstimmung 
mit Augustin sei diese Vorschrift aber nicht wörtlich zu verstehen, sondern als innere 
Bereitschaft des Christen zum Dienst am Nächsten.

Dritte Unterfrage: Die Vorschrift der Wohltätigkeit
Dieser Abschnitt behandelt in einem ersten Teil den gesamten Bereich der Spenden, 
die in Form von Almosen sowie Stiftungen für die mittelalterliche Frömmigkeit von 
grundlegender Bedeutung waren. In einem zweiten Teil werden dann Fragen des Kre-
ditwesens erörtert, die von wirtschaftlichem und gesellschaftlichem Interesse waren.

Erstes Glied: Die Vorschrift der Spende

Kapitel 1: Was wird zu spenden vorgeschrieben?

Artikel 1: Darf man von ungesetzlich erworbenem Gut etwas spenden? [Nr. 580]
Die Summa Halensis argumentiert hier – wie auch schon bei den Ausführungen zum 
Zehnten456 – nicht moralisch, sondern juristisch, indem sie die Rechtmäßigkeit einer 

455 S. o. S. 2428.
456 Vgl. Summa Halensis III Nr. 496 (ed. Bd. IV/2, 733a–734b; in dieser Ausgabe S. 1536–1543).



2506   Kommentar [Nr. 581–585]

Spende davon abhängig macht, ob das, was gespendet wird, in den Besitz des Spen-
ders übergegangen ist – wie im Fall von Gewinnen bei Glücksspielen sowie beim Lohn 
von Prostituierten und Schauspielern457 – oder aber unrechtmäßig angeeignet wurde 
und deshalb dem eigentlichen Besitzer zurückerstattet werden muss (Antwort). In 
dieser Argumentationsweise schließt sich die Summa Halensis der Beichtsumme des 
Raimund von Peñafort an und grenzt sich von der generalisierenden Auffassung ab, 
wonach grundsätzlich verboten sei, etwas unerlaubt Erworbenes zu spenden. Die 
kritische Einstellung der Autoren generell gegenüber dem Erwerb von Reichtümern 
wird darin deutlich, dass im Blick auf Lk 16,9 festgestellt wird, Reichtümer würden 
‚meistens‘ „ungerecht und mit Sünde“ erworben (zu 1). Das Verhalten der Israeliten 
beim Auszug aus Ägypten, als sie die wertvollen Gefäße ihrer Nachbarn nahmen, mit 
denen später das Bundeszelt ausgestattet wurde, wird legitimiert, indem es auf die 
Anweisung Gottes als den eigentlichen Besitzer aller Güter zurückgeführt wird (zu 
2). Der Grundsatz, dass aus Bösem Gutes entstehen kann, wird in wörtlicher Über-
einstimmung mit dem Decretum Gratiani an alltäglichen Situationen im Umgang mit 
Besitz verdeutlicht, wobei das Beispiel des Mathematikers, der „aus einem schänd-
lichen Grund besitzt“, wenn er „ziemlich viel verdient, indem er seine Kunst lehrt 
oder die Zukunft voraussagt“, nicht nur ein bezeichnendes Licht auf inneruniversi-
täre Animositäten wirft, sondern auch die Bandbreite der praktischen Anwendungen 
mathematischer Kenntnisse erkennen lässt (zu 3). Hinsichtlich des Lohns der Prosti-
tuierten, der auch schon im Zusammenhang der alttestamentlichen Rechtssatzungen 
zu den ‚ehrlosen Personen‘ thematisiert wurde,458 wird die Frage der Rechtmäßigkeit 
einer Spende dann noch einmal im Anschluss an die Glosse zum Decretum Gratiani 
präzisiert, insofern zwischen einer personenbezogenen Spende und einem allgemei-
nen Almosen unterschieden wird (zu f).

Artikel 2: Wird vorgeschrieben, Notwendiges oder Überflüssiges zu spenden? [Nr. 581]
Die Verpflichtung zur Spende hängt davon ab, ob es sich hierbei um etwas Lebensnot-
wendiges handelt, auf das der potentielle Spender nicht verzichten kann, oder etwas, 
auf das er verzichten kann bzw. was sogar überflüssig ist (Antwort).

Kapitel 2: Wem wird befohlen, zu spenden? [Nr. 582]      
Dieser Artikel konzentriert sich auf die Frage, ob derjenige, der nichts besitzt, 
spenden muss, und stellt dazu fest, dass es „viele Arten von Gaben gibt“ und deshalb 
ein Armer nicht zu einer materiellen Spende verpflichtet sein kann, wohl aber zum 
Mitleid, zum Trost und zur Gefälligkeit (Antwort).

457 Zur gesellschaftlichen Stellung und kirchlichen Infamierung von Schauspielern vgl. Schubert, 
Spielmann, -leute, 2112  f; ders., Fahrendes Volk im Mittelalter, 112  ff. – S. u. S. 2507.
458 Vgl. Summa Halensis III Nr. 486 (ed. Bd. IV/2, 712a–715b; in dieser Ausgabe S. 1460–1473).



�  Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz   2507

Kapitel 3: Wem zu spenden wird vorgeschrieben? [Nr. 583]
Die Summa Halensis stellt den Grundsatz auf, dass allen Menschen, die in Not sind, 
gespendet werden muss, dabei jedoch unterschiedliche Gründe zu beachten seien 
(Antwort). Besondere Beachtung wird in diesem Zusammenhang dem Schauspieler 
geschenkt, dem – ebenso wie dem Gottlosen – allein in seinem natürlichen Mensch-
sein als Ebenbild Gottes etwas gespendet werden dürfe, während ausdrücklich unter-
sagt wird, ihm etwas zu spenden, „weil man sich bei seinem lasterhaften und uner-
laubten Spiel erfreut“ (zu I 1). Die scharfe Kritik, die das weltliche Theater, das im 
13. Jahrhundert expandierte und sich zunehmend der kirchlichen Kontrolle entzog,459 
hier erfährt, wird damit begründet, dass Schauspieler „durch ausdrucksvolle Bewe-
gung ihres Körpers und Spiele zum Lachen reizen, beabsichtigen, die Menschen 
zu Ausgelassenheit und alberner oder ungeordneter Fröhlichkeit zu reizen und zu 
bewegen“ (zu II). Von solcher ‚Albernheit‘ abgegrenzt wird hingegen eine ‚geordnete‘ 
Fröhlichkeit „mit dem Zweck der Erquickung und des körperlichen Wohlbefindens“, 
wie sie mit Musikinstrumenten hervorgerufen werden könne und wofür den Musikan-
ten auch gespendet werden dürfe (ebd.). Zusammen mit der jeweiligen Intention, die 
Theateraufführungen und musikalische Darbietungen verfolgten, sowie dem Affekt, 
den sie beim Publikum hervorriefen, war somit vor allem die Art und Weise der Dar-
bietung für die Autoren der Summa Halensis entscheidend und vermochten sie in 
der körperlichen Bewegung der Schauspieler nur Sündhaftes erkennen, womit im 
Unterschied zur Wertschätzung der Körperlichkeit, die an anderer Stelle zur Geltung 
kommt,460 hier eine Abwertung des Körperlichen festzustellen ist.

Kapitel 4: Wie und wann muss man spenden? [Nr. 584]
Die Vielfalt der Gaben, die bereits im zweiten Kapitel angesprochen wurde, wird mit 
einigen Bibelzitaten noch einmal ausführlich entfaltet, bevor in nahezu wörtlicher 
Übereinstimmung mit der Summa aurea des Wilhelm von Auxerre dargelegt wird, 
dass Reiche sich der unterlassenen Hilfeleistung schuldig machen, wenn sie notlei-
denden Armen nichts spenden (Antwort zu I), sie jedoch abwägen können, wann es 
am sinnvollsten ist, ihr überflüssiges Vermögen zu verteilen (zu 4).

Kapitel 5: Warum wird dem Almosen besonders zugeschrieben, alles zu reinigen? 
[Nr. 585]
Die besondere Bedeutung des Almosens wird mit dessen Funktion begründet, dass 
es „die Barmherzigkeit Gottes gegenüber der Sünde und der Sündenstrafe bewegt“, 
wobei die theologische Präzisierung erfolgt, dass Almosen eben nur ‚bewegen‘ 

459 Vgl. Brandhorst, Spielleute – Vaganten und Künstler, 157  ff; Schubert, Fahrendes Volk im Mittel-
alter, 85  ff; Linke, Sozialisation und Vergesellschaftung im mittelalterlichen Drama und Theater, 63  ff.
460 Vgl. Summa Halensis III Nr. 571 (ed. Bd. IV/2, 893a–894b; in dieser Ausgabe S. 2118–2123).



2508   Kommentar [Nr. 586–590]

können, aber nicht ausreichen, um von Schuld zu reinigen, sondern es dafür immer 
auf die „richtige Medizin“ ankomme, insofern „Gegensätzliches mit Gegensätzlichem 
geheilt wird“ (Antwort).

Zweites Glied: Die Vorschrift des Kredits
Die Summa Halensis folgt in diesem Abschnitt der Argumentationslinie, die bereits 
die Ausführungen zum alttestamentlichen Zinsverbot bestimmte.461 Damit wird die 
grundlegende Verknüpfung des mosaischen und des Evangelischen Gesetzes, die den 
Gesetzestraktat insgesamt bestimmt, unterstrichen. Die einzelnen Kapitel weisen wie-
derum wörtliche Übereinstimmungen mit der Summa aurea des Wilhelm von Auxerre 
sowie der ‚Summe über die Laster‘ des Johannes von La Rochelle auf.

Kapitel 1: Ist es verboten, etwas über das verliehene Kapital hinaus zu nehmen? 
[Nr. 586]          
Nach Auffassung der Summa Halensis ist die Zinsnahme in besonderen Fällen, die 
kirchenrechtlich im ‚Liber Extra‘ eigens geregelt sind und in dieser Zusammenstel-
lung bereits in der Beichtsumme des Raymundus von Penyfort präsentiert werden, 
gestattet, wobei zwischen Kredit und Darlehen unterschieden wird (Antwort). Diese 
‚Erlaubnis‘ sei aber nicht so zu verstehen, als verlöre das Zinsnehmen damit seine 
Sündhaftigkeit, sondern müsse als ein „Zugeständnis“ angesehen werden, damit 
nicht eine noch größere Sünde begangen werde (zu 1). Das Ambrosius-Zitat, das 
als Gegenargument angeführt wurde, wird zum einen mit der Infragestellung der 
Authentizität dieses Zitats entkräftet und zum anderen dadurch relativiert, dass es 
auf die Erhebung von Steuern und Zinsen von Heiden bezogen wird, deren Land von 
den Christen in Besitz genommen werden müsse (zu 2). Der prinzipielle Unterschied 
zwischen der Geldwirtschaft und einem Wirtschaftssystem, das auf Sachwerten und 
Naturalien basiert, wird am Beispiel eines vermieteten Pferdes aufgezeigt, bei dem 
das Besitzrecht nicht übertragen wird, während genau das bei einem Kredit geschehe, 
was aber dem Recht widerspreche (zu 4). Die göttliche Verheißung, die in Dtn 15,6 
ausgesprochen wird, legt die Summa Halensis sprachlogisch aus, indem sie die theo-
logische Gewichtung zwischen dem Vorder- und dem Nachsatz akzentuiert (zu 5).

Kapitel 2: Ist allein schon die Hoffnung, etwas über das verliehene Kapital hinaus zu 
erhalten, verboten? [Nr. 587]
Die Summa Halensis präsentiert in diesem Kapitel nahezu wörtlich die Problemlö-
sung, die bereits im Zusammenhang der Auslegung des siebten Gebotes dargelegt 
wurde.462

461 Vgl. ebd., Nr. 380 (ed. Bd. IV/2, 565a–567b; in dieser Ausgabe S. 922–929).
462 Vgl. ebd., Nr. 379 (ed. Bd. IV/2, 564a–565b; in dieser Ausgabe S. 920–923).



�  Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz   2509

Kapitel 3: Ist es in irgendeinem Fall erlaubt, etwas über das verliehene Kapital 
hinaus zu nehmen? [Nr. 588]
In drei Argumentationsgängen wird dargelegt, dass Zinsnahme ein Übel ist, weil 
damit fremder Besitz weggenommen wird, jedoch um der Vermeidung größerer Übel 
willen von der weltlichen Gesetzgebung – wie dem Codex Justinianus – ein geringer 
Zinssatz gestattet sei (zu I 1–4), weshalb auch weltliche Richter Wucherer im Unter-
schied zu anderen Dieben am Leben ließen, zumal aus deren Vergehen „ein gewisser 
Nutzen für das Gemeinwesen“ entstehe (zu II), während der kirchliche Richter den 
„geistlichen Schaden“ des Wuchers im Blick habe und dieses Vergehen deshalb rigo-
roser verfolgen müsse (zu III). Die wissenschaftstheoretische wie auch –pragmatische 
Differenzierung zwischen den jeweiligen Betrachtungsweisen der verschiedenen 
Wissenschaften wird hier so genau beachtet, dass eine Handlung, die in theologi-
scher und kirchenrechtlicher Perspektive als ‚schädlich‘ beurteilt wird, in wirtschafts-
politischer Hinsicht nützlich sein kann und deshalb von dem weltlichen Recht nicht 
verurteilt wird. Es bleibt im Blick auf die gesellschaftliche Realität eine offene Frage, 
wie das Zusammenspiel von weltlichen und kirchlichen Gesetzesnormen funktionie-
ren kann.

Kapitel 4: Ist es sich selbst nach schlecht, etwas über das verliehene Kapital hinaus 
zu nehmen? [Nr. 589]
Am Ende dieses Abschnitts ist es den Autoren der Summa Halensis wichtig, dass 
die Ausdifferenzierung unterschiedlicher wissenschaftlicher Betrachtungsweisen 
wie auch juristischer Beurteilungen des Kredits nicht so missverstanden wird, als 
solle damit eine ethische Gleichgültigkeit zum Ausdruck kommen; vielmehr wird 
noch einmal betont, dass Zinsnehmen als Diebstahl fremden Eigentums angesehen 
und deshalb ‚an und für sich‘, d.  h. aus moralischer Sicht verurteilt werden muss 
(Antwort 1–5).

Vierte Unterfrage: Die Vorschrift der Liebe
In diesem Abschnitt geht es um die Nächstenliebe im Sinne der Feindesliebe, wie sie 
in der Bergpredigt (Mt 5,43–46) vorgeschrieben wird. Die Summa Halensis verknüpft 
hiermit die Frage des Verdienstcharakters der Liebe und konzentriert sich damit auf 
einen zentralen Aspekt der scholastischen Soteriologie.

Kapitel 1: Ist es verdienstvoll, seinen Freund zu lieben? [Nr. 590]
Der Verdienstcharakter der Liebe zu einem Freund wird theologisch begründet und 
auf die „Ursache Gottes“ zurückgeführt, während die „zeitliche Ursache“, d.  h. allein 
die zwischenmenschliche Beziehung, diese Liebe nicht verdienstvoll werden lasse 
(Antwort).



2510   Kommentar [Nr. 591–596]

Kapitel 2: Ist es ein Rat oder eine Vorschrift, seinen Feind zu lieben? [Nr. 591]
Die grundlegende Unterscheidung zwischen einem Rat, der nach Auffassung der mit-
telalterlichen Theologie nur für ‚vollkommene‘ Christen wie die Ordensangehörigen 
verpflichtend ist, und einer Vorschrift, an die sich alle Christen halten müssen, wird 
hier mit dem Gesichtspunkt der Affektivität bzw. Effektivität der Liebe verknüpft, 
sodass auch die ‚Unvollkommenen‘ dazu verpflichtet sind, zumindest den Affekt der 
Feindesliebe in sich zu haben (Antwort). Dabei wird die Sprachregelung des Petrus 
Lombardus, wonach ein ‚Rat‘ für die Vollkommenen die „Pflicht einer Vorschrift“ 
bedeute, als eine „Meinung“ referiert (ebd.), auf die dann in den folgenden beiden 
Kapiteln erneut Bezug genommen wird. Der besondere Charakter der Feindesliebe 
wird noch dadurch unterstrichen, dass sie im Anschluss an Ambrosius als etwas 
bezeichnet wird, das „die menschliche Natur übersteigt“, wozu der Mensch jedoch 
fähig sei, weil seine Natur die Gnade empfangen könne (zu a).

Kapitel 3: Ist es vorgeschrieben, allen seinen Feinden Gutes zu tun? [Nr. 592]
In einer Fortsetzung und teilweise korrigierenden Präzisierung des vorangegange-
nen Kapitels wird im Anschluss an Beda Venerabilis herausgestellt, dass die einfache 
Aufteilung, wie sie Petrus Lombardus und Wilhelm von Auxerre vollziehen, indem 
sie zwischen den kirchlichen Vorgesetzten und Vollkommenen einerseits sowie den 
Unvollkommenen und Untergebenen andererseits unterscheiden, so nicht haltbar 
sei, vielmehr die Bergpredigt sich an alle Christen richte, wenngleich das einfache 
Kirchenvolk diese Predigt einfacher verstehe, wenn sie mit Hilfe der vier Kardinaltu-
genden ausgelegt würde (Antwort). Nun sieht die Summa Halensis auch die Unvoll-
kommenen dazu verpflichtet, einen Feind nicht nur affektiv, sondern auch effektiv zu 
lieben, während die Vollkommenen und Vorgesetzten hinsichtlich der tatsächlichen 
Wirkung noch „mehr“ leisten müssten (ebd.). Eine Einschränkung erfolgt allein in 
zeitlicher Hinsicht, insofern man nicht zu jedem Zeitpunkt zur Feindesliebe verpflich-
tet sei, sondern nur dann, „wenn ein Feind in einer Notlage ist“ (ebd.). Die theologi-
sche Rede von der „Vollkommenheit“ christlicher Existenz wird dann noch dadurch 
präzisiert, dass zwischen einer „Vollkommenheit, die zum Heil gehört“ und aus der 
sich die Verpflichtung zur Feindesliebe im Fall einer Notlage des Feindes ergebe, und 
einer „Vollkommenheit der Übererfüllung“ unterschieden wird, die der Vorschrift der 
Feindesliebe unabhängig von dem Zeitpunkt und der Notlage des Feindes folge (zu 
dem „oben genannten Einwand“).                    

Kapitel 4: Ist es größer, seine Freunde zu lieben, als seine Feinde? [Nr. 593]
Dieses Kapitel greift eine Frage auf, die im Sentenzenbuch des Petrus Lombardus 
wie auch in der Summa aurea des Wilhelm von Auxerre erörtert wird. Der qualitative 
Vorzug der Feindesliebe gegenüber der Freundesliebe wird damit begründet, dass sie 
„umsonst“ erfolge und deshalb verdienstvoller sei, während die Liebe zum Freund 
„geschuldet“ sei (Antwort). Die Liebe zum Feind müsse um so mehr als ein „Wunder“ 



�  Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz   2511

angesehen werden, als sie nicht aus natürlicher Neigung, in der Verbindung von Ver-
nunft und Sinneswahrnehmung, resultiere (zu 1). Dem Versuch, die Größe der Fein-
desliebe mit logischen Schlussfolgerungen, die jeweils vom Gegenteil ausgehen, in 
Frage zu stellen, wird eine Absage erteilt, indem die gemeinsame Basis von Freundes- 
und Feindesliebe aufgezeigt wird (zu 2).

Kapitel 5: Ist die Liebe zum Feind verdienstvoller als die zum Freund? [Nr. 594]
Die Summa Halensis misst die Intensität der Liebe und ihren Verdienstcharakter an 
der jeweiligen Relation ihrer Bewegung zum Ursprung und zum Ziel. Damit verknüpft 
wird die tugendtheologische Unterscheidung zwischen dem Schwierigen und dem 
Guten, die der aristotelischen Ethik entnommen ist (Antwort). Diese Unterscheidung 
impliziert im Duktus der scholastischen Verdienstlehre wiederum eine differenzierte 
Beurteilung des Verdienstcharakters der Feindes- bzw. Freundesliebe im Blick auf den 
Nachlass der Sündenstrafe einerseits und das ewige Leben andererseits (zu 1). Dem 
Einwand, die Liebe zum Freund werde durch die fleischliche oder natürliche Begierde 
beeinträchtigt, wird nur in Bezug auf die fleischliche Begierde stattgegeben, während 
die natürliche Liebe vom schöpfungstheologischen Ansatz der Summa Halensis her 
als prinzipiell gut betrachtet und im Rahmen der aristotelischen Ontologie als „Dis-
position der materiellen Form“ bestimmt wird (zu 2).

Kapitel 6: Ist es erlaubt, seine Feinde zu verfluchen? [Nr. 595]
Die Summa Halensis knüpft hier an die Darlegungen zur Frage der ‚Verfluchung‘ im 
zweiten Teil463 an und referiert zunächst Augustins Auffassung, wonach es bei den 
biblischen Beispielen von Verfluchungen nicht darum gehe, dem Feind Böses zu wün-
schen, sondern die Konsequenzen seines Handelns vorherzusagen (Antwort zu 1–3). 
In einem zweiten Schritt wird dann der Akzent aber doch anders gesetzt, indem – wie-
derum in Anknüpfung an einen Grundgedanken Augustins464 – zwischen dem Verge-
hen des Sünders und seinem natürlichen Menschsein unterschieden wird, sodass ein 
Verfluchen des Feindes dann gerechtfertigt sei, wenn es sich gegen dessen sündhafte 
Verfehlung richtet, nicht aber auf seine menschliche Natur zielt (Antwort zu 1–2).

Kapitel 7: Muss man für alle seine Feinde beten? [Nr. 596]
In einem ersten Argumentationsgang wird im Anschluss an Augustin festgestellt, dass 
„bei niemandem die Hoffnung auf[ge]geben“ werden dürfe, „solange er auf dem Weg 
ist“, weshalb für alle Feinde gebetet werden müsse (2); hierbei sei jedoch zwischen 
zwei Arten von Todsünden zu unterscheiden, sodass in dem Fall, wenn Buße nicht 

463 Vgl. Summa Halensis II–II Nr. 465–472 (ed. Bd. III, 457–463b).
464 Vgl. Augustinus, Sermones de vetere testamento (Tractatus de Esau et Iacob) IV,20 (CChr.SL 41, 
34,453  f); Summa Halensis III Nr. 266 zu 3 (ed. Bd. IV/2, 391a; in dieser Ausgabe S. 302–305).



2512   Kommentar [Nr. 597–599]

mehr möglich ist, auch kein Gebet für den Feind, d.  h. den Todsünder, erforderlich 
sei (Antwort zu 1). In einem zweiten Argumentationsgang werden die biblischen Bei-
spiele von Gebeten, die sich gegen Feinde richten, wiederum mit der augustinischen 
Unterscheidung zwischen der Sündhaftigkeit und dem Menschsein des Sünders 
erklärt (Antwort).

Vierte Frage: Die Vorschriften der Absicht

Den Schlusspunkt der Ausführungen zum Evangelischen Gesetz und zum Geset-
zestraktat der Summa Halensis insgesamt bildet ein Abschnitt, der die Vorschriften 
der Bergpredigt unter dem Gesichtspunkt der ‚Intention‘ analysiert und sie so noch 
einmal systematisch zusammenfasst. Die ‚Ordnung‘ der rechtmäßigen Intention, die 
Vorschriften zu erfüllen, wird auf die drei Aspekte der Rechtschaffenheit, der Aufrich-
tigkeit und der Prüfung konzentriert.

Erstes Glied: Die Rechtbeschaffenheit der Absicht              

Kapitel 1: Sind wir dazu verpflichtet, alle Handlungen auf Gott auszurichten? [Nr. 597]
In einer ersten Problemlösung referiert die Summa Halensis verschiedene Auffassun-
gen, wie die paulinische Forderung, dass alles zur Herrlichkeit Gottes getan werden 
müsse (1Kor  10,31), interpretiert werden kann, ohne den moralphilosophischen 
Grundsatz in Frage zu stellen, dass es menschliche Handlungen gibt, die in mora-
lischer Hinsicht indifferent sind. Bei der Präsentation der unterschiedlichen Auf-
fassungen werden die Einwände, die jeweils dagegen sprechen, gleich mit bedacht, 
sodass am Ende eine Position heraussticht, die am überzeugendsten zu sein scheint – 
demnach kommt es bei der Interpretation des paulinischen Grundsatzes auf die Aus-
richtung einer Handlung auf Gott als das Ziel an und auf das Vernunftvermögen, das 
die Handlung hierbei ordnet (Lösung). Dieser Lösungsansatz wird mit der scholas-
tischen Lehre von den verschiedenen Seelenvermögen und dem freien Willen des 
Menschen begründet (zu a-g). Dabei wird  – nicht zuletzt durch die Hervorhebung 
„antworte ich“ – hervorgehoben, dass auch derjenige, der die Gnade nicht besitzt, 
von seiner natürlichen Anlage her doch die Möglichkeit habe, das zu tun, „was in ihm 
steckt, um die Gnade zu erhalten“, weshalb auch er sein Handeln auf Gott ausrichten 
könne (zu f). Gegen diesen Lösungsansatz werden dann im Anschluss an Augustin 
noch einmal Einwände erhoben, die in einem zweiten Schritt beantwortet werden. 
Diese diffizile Argumentationsstruktur mit ihrer Abfolge von Pro- und Contra-Argu-
menten, einer ersten ‚Lösung‘ in Gestalt eines Referates unterschiedlicher Positionen 
aus der theologischen Tradition und Darlegung eines möglichen Lösungsansatzes, 
dann Einwänden gegen diesen Lösungsansatz und schließlich einer differenzierten 
‚Antwort‘ auf alle Gegenargumente spiegelt nicht nur die Komplexität des Problems 



�  Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz   2513

wider, sondern vermittelt auch einen Einblick in die methodische Vorgehensweise 
des Gesetzestraktates, insofern hier vielfältiges Material aus der Theologiegeschichte 
zusammengetragen und letztlich aus einer ganz bestimmten Perspektive fokussiert 
wird. Mit dem moraltheologischen Grundgedanken, dass die vernunftbegabte Schöp-
fung sich ganz und gar Gott schuldet, ist zugleich die Feststellung verbunden, dass 
das Gebot, das Handeln auf Gott auszurichten, zwar „immer, aber nicht zu jedem 
Zeitpunkt, sondern je nach Ort und Zeit“ gilt (zu 1). Zudem wird im erneuten Rekurs 
auf Johannes von Damaskus darauf hingewiesen, dass nicht alle Seelenkräfte der 
Vernunft gehorchen und der Mensch deshalb auch nicht verpflichtet sei, alle seine 
Handlungen auf Gott auszurichten, sondern nur solche, die er mit seiner Vernunft 
steuern kann. Die Auffassung des Hrabanus Maurus, dass der Mensch immer nur 
aus der Liebe zu Gott oder der Knechtschaft des Teufels handeln könne und es somit 
keine sittlich indifferenten Werke gebe – was direkt als „unangemessen“ bezeichnet 
wird (4) –, präzisiert bzw. korrigiert die Summa Halensis mit einer Unterscheidung 
zwischen der bewegenden und der begleitenden Ursache, sodass die sittliche Auto-
nomie des Menschen und damit auch seine Verantwortung gewahrt ist (zu 4).

Kapitel 2: Können geistliche Handlungen, wie Predigen, auf ein zeitliches Ziel 
ausgerichtet werden? [Nr. 598]
Die besondere Wertschätzung, die dem Predigen in den Bettelorden zuteilwurde, 
spiegelt sich in diesem Kapitel darin wider, dass einmal mehr die geistliche Inten-
tion der Predigt herausgestellt und ausdrücklich untersagt wird, wegen materieller 
Güter zu predigen (Antwort).465 Dieses Verbot wird noch dadurch verstärkt, dass eine 
solche Predigt als „simonistisch“ verurteilt wird (e). Der „leibliche Unterhalt“ dürfe 
niemals – auch nicht in existenzieller Not – der eigentliche Zweck der Predigt sein, 
denn deren ‚Ziel‘ sei „in Gott allein“ gesetzt (zu 1–2); allerdings ‚verdiene‘ der Prediger 
seinen Lebensunterhalt, womit implizit die Aufforderung an die Gemeinde und die 
weltliche Obrigkeit verknüpft ist, für den Lebensunterhalt der Prediger zu sorgen.

Zweites Glied: Die Aufrichtigkeit der Absicht

Kapitel 1: Können unter Beibehaltung der Aufrichtigkeit der Absicht zwei Ziele 
festgesetzt werden? [Nr. 599]
Die Relation von zeitlichen und ewigen Zielen, die nicht nur in moraltheologischer 
Hinsicht, sondern auch für die Lebenspraxis der Christen bedeutsam ist, wird von 
der Summa Halensis unterschiedlich bestimmt, je nachdem, ob sie einander zuge-
ordnet sind oder nicht (Antwort). Im ersten Fall wird dabei noch einmal dahingehend 
unterschieden, welches Ziel, das zeitliche oder das ewige, hauptsächlich angestrebt 

465 Vgl. Summa Halensis III Nr. 350 I zu 2 (ed. Bd. IV/2, 519a–b; in dieser Ausgabe S. 754  f).



2514   Kommentar [Nr. 600–602]

wird. Grundsätzlich gelte, dass Gott als das letzte Ziel angesehen und angestrebt 
werden müsse, und dementsprechend sei es eine ‚Perversion‘, etwas Zeitliches wie 
ein letztes Ziel anzustreben, was mit Augustins Unterscheidung zwischen dem, was 
der Mensch nutzen soll – die zeitlichen Dinge –, und dem, was er genießen soll – 
Gott –,466 unterstrichen wird (ebd.). Verkehrt sei es aber auch, ein zeitliches und ein 
ewiges Ziel nebeneinander zu stellen, denn das Zeitliche müsse immer auf das Ewige 
ausgerichtet werden. Besteht somit die rechte, schöpfungstheologisch begründete 
Ordnung darin, dass ein zeitliches Ziel auf das ewige Ziel bezogen ist, so wird hierbei 
zwischen geistlichen und körperlichen Tätigkeiten insofern unterschieden, als im 
Blick auf geistliche Handlungen wie Predigen und Beten prinzipiell ausgeschlossen 
wird, dass diese ein zeitliches Ziel verfolgen, während das für eine körperliche Tätig-
keit akzeptiert wird, „solange sie nur danach auf Gott ausgerichtet wird“ (ebd.). Wie 
diese Relation genau bestimmt werden kann, wird im folgenden Kapitel erläutert.467 
Die Verhältnisbestimmung von ewigem und zeitlichem Ziel korrespondiert mit dem 
Grundsatz, dass die Gnade „die Vollendung der Natur“ ist (zu 1), der nicht nur die 
Konzeption der Summa Halensis in ihrem Zusammenhang von Schöpfungslehre und 
Soteriologie bestimmt, sondern ein fundamentaltheologisches Prinzip der Scholastik 
insgesamt darstellt.468 In anthropologischer Hinsicht entsprechen dem wiederum die 
psychologischen und erkenntnistheoretischen Distinktionen in Bezug auf den Willen 
und die Vernunft des Menschen (zu 1–4).

Kapitel 2: Kann eine Absicht oder ein Ziel in der Schöpfung aufgestellt werden? 
[Nr. 600]
Die Relation von zeitlichem und ewigem Ziel wird genauer bestimmt, indem zwischen 
dem Guten als dem Ziel des Willens und dem Notwendigen als dem Hilfsmittel, um an 
dieses Ziel zu gelangen, unterschieden wird (Antwort). Mit der schöpfungstheologi-
schen Rangordnung allen Seins korrelieren somit in moraltheologischer Perspektive 
die Abstufung verschiedener Handlungsziele und deren teleologische Ausrichtung 
auf das Gute schlechthin, d.  h. Gott. Dabei wird ausdrücklich betont, dass die qua-
litative Rangordnung der Handlungsziele nicht der zeitlichen Abfolge der jeweiligen 
Handlungen entsprechen muss (zu 1).

Kapitel 3: Ist jede Sorge verboten? [Nr. 601]            
Ohne den entscheidenden Bezugspunkt in der Bergpredigt, nämlich Jesu Unterschei-
dung zwischen der falschen und der rechten Sorge (Mt 6,19–34), explizit zu nennen, 
wird zunächst auf neutestamentliche Textstellen verwiesen, um aufzuzeigen, dass 

466 Vgl. Augustinus, De diversis quaestionibus octoginta tribus 30 (CChr.SL 44A, 38); ders., De doc-
trina christiana I,3–5 (CSEL 80, 9–11; CChr.SL 32, 8  f).
467 Vgl. Summa Halensis III Nr. 600 (ed. Bd. IV/2, 933a–934b; in dieser Ausgabe S. 2256–2263).
468 Vgl. Stoeckle, „Gratia supponit naturam“, 109  ff; s.  o. S. 2307.



�  Vierte Untersuchung: Das Evangelische Gesetz   2515

Sorge „keine Sünde [ist], da ohne sie das tätige Leben nicht geführt werden kann“ (6). 
Im Anschluss daran werden die lobenswerte, tadelnswerte, erträgliche und bekla-
genswerte Sorge unterschieden und mit einzelnen Schriftstellen aus dem Alten und 
Neuen Testament erläutert (Antwort). Die Bedeutung der ‚lobenswerten Sorge‘ wird 
dabei sowohl in einer gesellschaftlichen als auch einer individuellen Perspektive 
dargelegt. Als ‚tadelnswerte Sorge‘ werden nicht nur das Streben nach materiellem 
Besitz und sexuelle Begierde verurteilt, sondern auch „die ungeordnete und vergebli-
che Sorge des Wissens“ (ebd.), womit dem Streben nach Erkenntnis, wie es gerade an 
den Universitäten gepflegt wurde, Grenzen aufgezeigt werden sollen. Eine ‚erträgliche 
Sorge‘, die in moralischer Hinsicht als erlaubt angesehen wird, stellen die vielfältigen 
Formen des Besorgtseins und der Fürsorge im Alltagsleben der Menschen dar, die 
entweder auf Mitmenschen oder auf den Lebensunterhalt ausgerichtet sind. Davon 
noch einmal unterschieden wird die ‚beklagenswerte Sorge‘, die sich bei mühevoller 
Arbeit oder in Bedrängnis einstellt und ebenfalls nicht als verboten betrachtet wird.

Drittes Glied: Die Unterscheidung der Absicht
Jesu Forderung, nicht über andere Menschen zu richten (Mt 7,1), wird so ausgelegt, 
dass dem ordnungsgemäßen Urteil, wie es zuvor dargelegt wurde, nun das ungebühr-
liche Urteil gegenübergestellt wird, dem es an den entscheidenden Merkmalen der 
richterlichen Autorität, der untadeligen Lebensführung und des differenzierenden 
Urteilsvermögens mangelt. Letzeres, das Vermögen zu einem differenzierten Urteil, 
wird in diesem Teil der Untersuchung im Blick auf die Unterweisung der Gläubigen 
betrachtet. Es geht dabei in erster Linie um die kirchliche Predigt.

Kapitel 1: Das Verständnis der Vorschrift ‚Gebt das Heilige nicht den Hunden‘ usw. 
[Nr. 602]
Zunächst wird die symbolische Bedeutung der neutestamentlichen Redeweise von 
den ‚Hunden‘ und den ‚Schweinen‘ im Anschluss an Augustin erläutert, indem die 
Hunde als „Angreifer der Wahrheit“ und die Schweine als „Verächter der Wahrheit“ 
bezeichnet werden (Antwort zu I)469. Daraus wird dann die Schlussfolgerung gezogen, 
dass das ‚Heilige‘, d.  h. in diesem Zusammenhang die Lehrinhalte und Sakramente 
der Kirche, nicht an Menschen weitergegeben werden darf, die „hartnäckig“ in ihrem 
moralischen Fehlverhalten oder ihrem Irrglauben verharren (zu II); dabei gelte das 
in dieser Strenge allerdings nur, wenn solche Menschen allein angetroffen würden, 
nicht jedoch in Gegenwart anderer Gläubiger, denen die kirchliche Verkündigung 
nicht um der ‚Unreinen‘ willen verweigert werden dürfe.

469 Zur Symbolgeschichte und Ikonographie von ‚Hund‘ und ‚Schwein‘ vgl. Jászai, Hund, 214; Braun-
fels, Schwein, 134  f.



2516   Kommentar [Nr. 603–605]

Kapitel 2: Die Verpflichtung dieser Vorschrift

Artikel 1: Was ist ein Lehrer oder Prediger zu wissen verpflichtet? [Nr. 603]
Die Summa Halensis präsentiert eine dreifache Abstufung zwischen den einfachen 
Gläubigen, die nur die zentralen Glaubensinhalte und die Gebote kennen müssen, 
den Predigern, die dem Priesterstand angehören und die Auslegungen der zentralen 
Glaubensartikel sowie der Gebote kennen müssen, und den Gelehrten, die ein umfas-
sendes Wissen über die Lehre und die theologische Wissenschaft besitzen müssen 
(Antwort). Damit wird noch einmal die Bedeutung der Predigt hervorgehoben und 
dafür auch eine  – zumindest grundlegende  – theologische Qualifikation eingefor-
dert, die viele Pfarrer in der historischen Realität nicht besaßen;470 zugleich wird 
der besondere Anspruch und das Selbstverständnis theologischer Wissenschaft zur 
Geltung gebracht, wie sie im Entstehungskontext der Summa Halensis an den auf-
strebenden Universitäten gepflegt wurde.

Artikel 2: Ist ein Prediger dazu verpflichtet zu tun, was er sagt? [Nr. 604]
Generell wird die Verpflichtung des Predigers betont, das auch in der eigenen 
Lebenspraxis zu befolgen, was er predigt; allerdings sei hierbei auf den Stand des Pre-
digers zu achten und könne von einem Weltkleriker, der nicht einem Orden angehöre, 
nicht verlangt werden, dass er das Ideal der Vollkommenheit, von dem er predige, 
ebenso befolge wie ein Ordenspriester, der dazu von seinem Ordensstand her ver-
pflichtet sei (Antwort).

Artikel 3: Sündigt ein Böser, wenn er predigt? [Nr. 605]      [Nr. 603–605]
Zunächst wird die Auffassung derer referiert, die – wie Wilhelm von Auxerre – zwi-
schen dem ‚Amt‘, d.  h. der ordentlichen Beauftragung der kirchlichen Lehre und der 
eigenmächtigen Lehre einerseits sowie der bekannten und der verborgenen Sünde 
andererseits unterschieden und es in dem Fall für statthaft hielten zu predigen, wenn 
der Prediger dazu autorisiert war und er keine bekannte, sondern nur eine verborgene 
Sünde begangen hatte (Antwort). Demgegenüber vertritt die Summa Halensis jedoch 
die Ansicht, dass jede Sünde, sei sie verborgen oder offensichtlich, verhindere, zu 
lehren oder zu predigen. Zusammen mit dem theologischen Anspruch, wie er im vor-
angegangenen Artikel an eine Predigt gestellt wurde, gilt es somit für einen Predi-
ger, auch einem moralischen Anspruch gerecht zu werden. Dieser Schlusspunkt in 
der Abhandlung über das Evangelische Gesetz verdeutlicht, welchen Stellenwert die 
Summa Halensis der Lehre wie auch der Predigt des Gesetzes beimisst und welches 
Gewicht sie dabei auf eine theologische und moralische Qualifikation der kirchlichen 
Lehrer und Prediger legt.

470 Wendehorst, Wer konnte im Mittelalter lesen und schreiben?, 19  ff.


