Lothar Vogel
Luthers Purgatoriums-Vorstellung in den
Ablassthesen

In seiner Arbeit iiber die ,,Geburt des Fegefeuers® aus dem Jahre 1981 hat der fran-
zosische Historiker Jacques Le Goff eindriicklich beschrieben, wie das postmortale
Purgatorium im spaten Mittelalter Teil einer regelrechten ,,Geographie“ des Jenseits
geworden ist.! Dieses Jenseits erschien als der Welt der Lebenden in verschiede-
ner Hinsicht verbunden. Generell ist die durch Bufle zu leistende Jenseitsvorsorge
als zentrales Element der ,,Frommigkeitstheologie® des 15. Jahrhunderts herausgear-
beitet worden.”? Was nun das Fegefeuer betrifft, so galt es als postmortaler Ort der
nachtréglichen, jedoch vom Seelenheil nicht ausschlief3enden Abgeltung der Strafen
fiir jene Siinden, die im Buf3sakrament vergeben, fiir die jedoch wahrend des Erden-
lebens keine Kompensationen geleistet worden sind. Analog dazu konnte auch der
Ablass, d. h. der kirchlich erteilte Erlass von Siindenstrafen, sowohl diesseits als auch
jenseits der Todesgrenze Anwendung finden. All dies bedeutete aber, dass die latei-
nisch-westliche Theologie der vom Papst verkorperten Kirche Einflussmoglichkeiten
zumindest in einem Bereich der postmortalen Sphéire, ndmlich im Fegefeuer, zu-
schrieb, dessen Seelen als noch der ecclesia militans, d. h. der Kirche der Lebenden,
und noch nicht der himmlischen ecclesia triumphans zugehorig erachtet wurden.
Nach einigem Zdgern hatte sich das Papsttum diese Zuschreibungen im Laufe des
15. Jahrhunderts definitiv zu Eigen gemacht.? Gerade die Unschirfe der Todesgrenze
driickte sich jedoch auch in existentiellen und auf das Erdenleben angewandten Deu-
tungen von Fegefeuer und Holle aus.* Dies war der theologische Sachstand, von dem
aus sich von 1517 an der Ablassstreit entwickelte.

1 Luthers Haltung zum Fegefeuer als postmortalem Buf3ort

Martin Luther war geistlich und theologisch in der von Le Goff beschriebenen ,,Geo-
graphie“ aufgewachsen. In den 95 Thesen und den sie erlauternden ,,Resolutiones*
stellte er das postmortale Fegefeuer als solches nicht in Frage, auch wenn es mit

1 Jacques Le Goff, La naissance du Purgatoire, Paris 1981, S. 10.

2 Vgl. Berndt Hamm, Frommigkeitstheologie am Anfang des 16. Jahrhunderts. Studien zu Johannes
von Paltz und seinem Umkreis, Tiibingen 1982 (Beitrage zur Historischen Theologie 65), S. 156—175.

3 Vgl. Herbert Vorgrimler, Bule und Krankensalbung, Freiburg-Basel-Wien 1978 (Handbuch der
Dogmengeschichte IV/3), S. 203-209.

4 Siehe dazu unten Abschnitt 3.



612 —— LotharVogel

seiner BufSkonzeption im Grunde unvereinbar war.’ In der Auseinandersetzung mit
Johannes Eck auf der Leipziger Disputation von 1519 erkldrte Luther dann einerseits,
dass ein biblischer Beleg fiir diese Vorstellung nicht vorhanden sei, und bekannte
zum anderen, dass er ,stark glaube“, ja ,wisse“, dass es existiere, und daher nicht
als Forderer der Griechen und Hussiten gelten wolle.®

Wahrend beispielsweise Ulrich Zwingli das Fehlen von Schriftbelegen schon 1523
zur expliziten Verwerfung des Fegefeuers geniigte,” blieb Luther noch einige Zeit z6-
gernd in seinem Urteil. Gerade in der Auseinandersetzung mit Zwingli erachtete er
es 1528 zwar nicht als ,,not“, an das Fegefeuer zu glauben, schloss daran aber die
Konzession an, dass grundsatzlich Gott in seiner Allmacht in der Lage wire, die
Seelen auch nach ihrer Trennung vom Leibe zu qudlen. Dementsprechend hielt er
auch eine mafdvolle Fiirbitte fiir die Verstorbenen, auch wenn es fiir sie kein bibli-
sches Zeugnis gebe, fiir nicht siindhaft.® Erst im Jahre 1530 veroffentlichte er dann
seinen ,Widerruf“, mit dem er das Fegefeuer mit scharfen Worten verwarf.® Uber die
im gleichen Jahr von Melanchthon verfasste Apologie des Augsburger Bekenntnisses
ging die Ablehnung des Fegefeuers als nicht schriftgeméaf3er und daher illusorischer
Lehre in das lutherische Bekenntnis ein.!® In diesem Zusammenhang ist es bemer-
kenswert, dass Luther in seinen Ablassthesen und den ,,Resolutiones®, d.h. ihren
»Auflésungen® bzw. Erlduterungen von 1518, eine positive Fegefeuer-Deutung entwi-
ckelte, die bislang in der Forschung wenig Beachtung gefunden hat. Diese Deutung

5 Besonders deutlich ist dies in den Thesen 8 und 22 samt ihren ,,Resolutiones“: Martin Luther, Dis-
putatio pro declaratione virtutis indulgentiarum, in: D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtaus-
gabe, 127 Bde., Weimar 1883-2009 (Weimarer Ausgabe = WA), hier Bd. 1, Weimar 1883, S.229-238,
hier S. 233f.; ders., Resolutiones disputationum de indulgentiarum virtute, in: ebd., S. 522-628, hier
S.545u. 571.

6 Ders., Disputatio Iohannis Eccii et Martini Lutheri Lipsiae habita, in: WA 2, 1884, S. 250383, hier
S.323f.

7 Ulrich Zwingli, Auslegen und Griinde der Schlussreden, in: Huldreich Zwinglis Samtliche Werke,
Leipzig 1905 ff. (Corpus Reformatorum 88ff.), hier Bd. 2, 1908, S. 1-457, hier S. 425, wo — allerdings erst
1523 - die Ausfiihrungen zum Fegefeuer als ,,fablen® beurteilt werden.

8 Martin Luther, Vom Abendmahl Christi. Bekenntnis, in: WA 26, 1909, S.241-509, hier S.508.
Zwingli, Amica exegesis, id est: expositio eucharistiae negocii, ad Martinum Lutherum, in: Huldreich
Zwinglis Sdmtliche Werke 5, 1934, S. 562-758, hier S. 716, nahm dies zum Anlass, Luther der Inkonse-
quenz zu zeihen.

9 Ders., Widerruf vom Fegefeuer, in: WA 30/2, 1909, S. 360-390.

10 Die Apologie der Confessio Augustana, hg. von Christian Peters/Rafael Kuhnert, in: Die Be-
kenntnisschriften der Evangelisch-Lutherischen Kirche. Vollstandige Neuedition, hg. von Irene Din-
gel, Gottingen 2014, S.227-709, hier S. 480/482 (dt.) u. 481/483 (lat.); vgl. Vorgrimler, Bufe (wie
Anm. 3), S.210.

11 Vgl. jedoch Notger Slenczka, ,,Allein durch den Glauben“: Antwort auf die Frage eines mittel-
alterlichen Monchs oder Angebot zum Umgang mit einem Problem jedes Menschen?, in: Christoph
Bultmann/Volker Leppin/Andreas Lindner (Hg.), Luther und das monastische Erbe, Tiibingen
2007 (Spdtmittelalter, Humanismus, Reformation 39), S.291-315, hier S. 301-306.



Luthers Purgatoriums-Vorstellung in den Ablassthesen == 613

soll hier dargestellt und auf ihre theologiegeschichtlichen Vorldaufer befragt werden.
Zuletzt soll kurz verfolgt werden, welches Geschick dieses Denkmodell in den spate-
ren Schriften des Reformators gehabt hat.

2 Luthers positive Purgatoriums-Vorstellung

Betrachtet man die 95 Thesen als ganze, so erscheint in diesem Text durchgehend —
und sei es in kritischer Perspektive — die konventionelle Vorstellung vom Purgato-
rium als postmortalem Ort der Ableistung von Siindenstrafen.'? In den Thesen 8-20
jedoch, deren cantus firmus die Begrenzung des kanonischen Rechts, samt den Buf3-
kanones, auf die Sphare der Lebenden ist, tritt daneben der Gedanke eines Purga-
toriums, das sich auf dem Sterbebett, d.h. unmittelbar vor dem Ubertritt in jenen
anderen Bereich, vollzieht. Luthers Auffassung soll nun in der Weise ermittelt wer-
den, dass die Thesen im Lichte der ,,Resolutiones®, d. h. ihrer nachtraglich von ihm
verdffentlichten ,,Auflosungen® und Erkldrungen interpretiert werden. Der textliche
Grundbestand dieser Erkldrungen muss als mehr oder weniger zeitgleich mit den
95 Thesen selbst betrachtet werden und lag im Friihjahr 1518 zum Druck bereit.”
Allerdings verschob sich die Vertffentlichung bis in den August desselben Jahres.™
An manchen Stellen sind eine Umformung und ein Wachstum des Textes im Rahmen
der sich verschirfenden Auseinandersetzungen um den Ablass deutlich erkennbar.®
Fiir die hier verfolgte, im Kern frommigkeitsgeschichtliche Fragestellung kénnen die
Thesen und die ,,Resolutiones® aber als Einheit betrachtet werden.

Die achte These nun, nach der die Bu3kanones allein fiir die Lebenden gelten
und sie nicht den auf die — von den Lebenden unterschiedenen - ,,Sterbenden® an-
gewandt werden diirfen, bot in den ,,Resolutiones” den Anlass zu einer intensiven
Erorterung der Grenzen des kirchlichen Rechts. Einleitend formuliert Luther in der
Resolutio der achten These zwei aus der Schrift abgeleitete Grundsitze. Zum einen
beruft er sich auf Rom 7,1f., wonach der Tod die Bindung des Menschen an das ,,Ge-
setz* aufhebt; zum andern setzt er das nach Psalm 119,89f. ewige Gotteswort dem
kanonischen Recht gegeniiber, das — wie jedes positive Gesetz — nach allgemeinem

12 Vgl. die Thesen 22, 25, 29, 82—-84: WA 1, S.229-238.

13 Vgl. D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe). Briefwechsel, 18 Bde.,
Weimar 1930-1985 (= WA.B), hier Bd. 1, 1930, S. 135-141 (Nr. 58); zur Datierung vgl. Franz Lau, Die ge-
genwartige Diskussion um Luthers Thesenanschlag. Sachstandsbericht und Versuch einer Weiterfiih-
rung durch Neuinterpretation von Dokumenten, in: Luther-Jahrbuch 34 (1967), S.11-59, hier S. 49f.;
Martin Brecht, Martin Luther. Sein Weg zur Reformation 1483-1521, Stuttgart 1981, S. 212 (mit Anm. 69).
14 Vgl. WA.B1, S.189-191 (Nr. 87).

15 Vgl. beispielsweise Luther, Resolutiones (wie Anm. 5), S. 532f., 536, 542 (zur dritten, fiinften und
siebten These), wo die Uberarbeitung schon formal ins Auge fillt.



614 —— LotharVogel

Konsens an spezifische Zeitumstidnde gebunden sei. Als Beleg dafiir verweist Lu-
ther auf den Kerntext des Corpus Iuris Canonici selbst, ndmlich auf das Decretum
Gratiani.'® Zugleich ist dabei zu beachten, dass er mit der Zuweisung des gesamten
kanonischen Rechts in die Sphire menschlicher Rechtssetzung in der im 15. und
frithen 16. Jahrhundert ausgesprochen differenzierten Diskussion um die Verhaltnis-
bestimmung géttlichen und menschlichen Rechts' eine geradezu extreme Position
einnimmt. Als ,,offenkundig® leitet Luther aus ihr ab, dass die in den Buf}kanones
angegebenen Fristen und Mafie allein auf das Erdenleben zu beziehen seien und
durch den Tod aufgehoben wiirden, ,,durch den der Mensch in ein ganz anderes
Leben tiibertritt, in dem er weder fastet noch weint noch isst noch schlaft, zumal er
dann keinen Leib hat“. Als kirchliche Autoritat fiihrt er an dieser Stelle Jean Gersons
Warnung vor mehr als lebenslangen Ablassfristen an.'® Es folgen zwei polemische
und fiir unsere Fragestellung nicht unmittelbar relevante Argumente: eine Erérterung
der intentio des kirchlichen Gesetzgebers, wonach der Papst selbst die Verstorbenen
als nicht an sein forum gebunden betrachten wiirde, sowie ein Seitenhieb auf die
kanonischen Normen allgemein, ,,durch die heute die elende, einst so freie Kirche
Christi bedriickt wird“.*

Wichtiger fiir die hier verfolgte Fragestellung ist Luthers anschlieflender Hin-
weis, dass schon nach geltendem kirchlichen Recht Kranke, selbst wenn sie nicht im
Sterben liegen, von bestimmten kirchlichen Normen (z. B. Fastenvorschriften) ausge-
nommen sind. Mittels einer Argumentation a fortiori stellt er daher die Geltung der
kanonischen Buf3vorschriften fiir Sterbende in Frage.?® Den Gedanken, dass deren
nicht abgeleistete Buf3strafen ein postmortales Purgatorium eben gerade erforder-
ten, weist er daraufhin mit dem Argument zuriick, dass es sich um rein kirchliche,
d. h. positive und innerweltliche Normen handle. Ferner zieht Luther das Rechtsprin-
zip heran, wonach derjenige, der eine schwerere als die ihm auferlegte Strafe erleidet,
nach den Grundsatzen des meritum und des Naturrechts die betreffende Sanktionen
abgeleistet hat; in diesem Sinne decke der Tod als Maximalstrafe jede andere Buf3-
leistung ab. Andernfalls wére die kanonische Strafe héher als die Todesstrafe, was
der Schrift widersprache (Ps 116,15: ,Der Tod seiner Heiligen ist wertgehalten vor
dem Herrn“) und auch in Frage stellen wiirde, ob die Mértyrer mit Christus oder

16 Luther, Resolutiones (wie Anm. 15), S. 545; vgl. Decretum Magistri Gratiani, Dist. 29, in: Corpus
Iuris Canonici, hg. von Emil Friedberg, Bd. 1, Leipzig 1879, Sp. 106f.

17 Zu den kulturgeschichtlichen Implikationen vgl. Paolo Prodi, Homo europaeus, Bologna 2015,
S.111-115; in der religiosen Abwertung jeglicher positiver Rechtsetzung nédherte sich Luther tatsachlich
an Hus an: vgl. Jan Hus, Tractatus de ecclesia, hg. von Samuel Harrison Thomson, Cambridge 1956,
S.174-176 (Kap. 19A-C), freilich mit v6llig andersartiger Terminologie.

18 Luther, Resolutiones (wie Anm. 5), S. 545f.

19 Ebd., S.546.

20 Ebd.: ,,De facto infirmis corpore, et si non sunt morituri, tolluntur Canones, tam poenitentiales
quam morales.*.



Luthers Purgatoriums-Vorstellung in den Ablassthesen === 615

vielmehr noch im Fegefeuer seien. Schliellich verweist Luther noch auf den Kir-
chenvater Cyprian, um die Begrenzung der Buf3e auf die Lebenszeit zu verteidigen.”*
Zusammenfassend verwahrt er sich gegen den Vorwurf einer Abwertung des Ablasses
mit der fiir seine Theologie kennzeichnenden Aussage, dass er es vorziehe, die auf
die Siindenstrafen bezogenen Abldsse zu schwdchen, anstatt das Kreuz Christi — als
zentrales Heilsereignis der Siindenvergebung und Kriterium lebenslanger Buf3exis-
tenz — zu entleeren.

Daneben tritt hier ein weiteres, hermeneutisches Argument, ndmlich die Befiirch-
tung, der Vertretung einer fiktiven und deshalb die Kirche verwirrenden Lehre (fictio)
angeklagt zu werden.?? Luther fithrt damit ein Realitdtskriterium in die Diskussion
ein, dem zufolge das ,,Kreuz* auf der Seite des Wirklichen, der Ablass hingegen auf
der des potentiell Irrealen zu stehen kommt. Bezogen ist dies nicht auf die Kirchen-
buf3e an sich, sondern auf die Vollmacht der kirchlichen Institution zur Erlassung von
Siindenstrafen und auf das Fegefeuer als postmortalen Bufiort. Als Kriterium dafiir
tritt innerhalb der Argumentation ein Schriftprinzip hervor, das vom Gedanken einer
autoritativen patristischen Tradition nicht v6llig abgetrennt ist. Bemerkt sei, dass da-
mit die Frage nach Ablass und Fegefeuer in das Spannungsverhdltnis von theologia
crucis und illusorischer theologia scholastica eintritt, das Luther in der Erdrterung zur
58. These herausarbeitet, wo er die Wirkung der Verdienste Christi und der Heiligen
auf den inneren Menschen sine Papa verteidigt.”> Der geistliche Machtanspruch der
kirchlichen Institution, die ,,scholastische Theologie“, welche auf der Heidelberger
Disputation als theologia gloriae wiederkehrt,>* und das kanonische Recht samt Ab-
lass und Fegefeuer erscheinen damit als ein Komplex irriger Heilsversprechungen,
denen Luther eine schriftgemifle und deshalb reale Alternative entgegenzusetzen
sucht.

In den Thesen 9 —13 geht es um Themen, die im Rahmen der ,,Resolutiones* weit-
gehend schon anhand der achten These erdrtert worden sind. So behauptet These 11
(samt ihrer Resolutio), dass die kirchlichen Rechtskanones selbst keine Verwandlung
der Kirchenbufle in Fegefeuer belegen, und These 12 konfrontiert die gegenwartige
Buf3praxis mit der altkirchlichen Sitte, die Absolution erst nach Ableistung der Bufle
zu erteilen.?” Zum Kern unserer Fragestellung gelangen wir mit den Thesen 14 und 15.
Die erstere erklart, dass in einem Sterbenden die Unvollkommenheit seiner geistli-

21 Ebd., S.546f.

22 Ebd., S.548: ,,melius est viles haberi indulgentias quam aliquid in ecclesia docere, quod fictionis
possit argui in ecclesiae confusionem®.

23 Ebd., S. 613. Dazu vgl. Lothar Vogel, Realistische und illusorische Theologie bei Martin Luther (bis
1518), in: Lateranum 83 (2017), S. 41-61.

24 Zu diesem Thema vgl. Jos E. Vercruysse, Luther’s Theology of the Cross at the Time of the Hei-
delberg Disputation, in: Gregorianum 57 (1976), S. 523-548.

25 Luther, Resolutiones (wie Anm. 5), S. 550f.



616 —— Lothar Vogel

chen Gesundheit bzw. Liebe (,,imperfecta sanitas seu charitas*) eine Furcht auslose,
deren Ausmafl der Unvollkommenheit seines Zustandes entspreche. In der Resolutio
hebt Luther im Sinne von 1. Joh 4,18 hervor, dass Furcht (im Sinne von Angst) und
Liebe komplementadre Gegensatze sind. In jedem Menschen verbleiben jedoch Reste
des ,alten Adam“, bis dieser im Tode vergeht. Folglich ist es ,notwendig®, mit ei-
ner auf die fleischliche diffidentia zuriickgehenden Furcht zu sterben, bis die Liebe
vollkommen wird — was dem Sterben bereits die Charakteristiken eines Lauterungs-
prozesses verleiht.?

Noch deutlicher wird dies in der 15. These: ,,Diese schreckliche Furcht ist aus sich
ausreichend zur Ableistung der Fegefeuer-Strafe (um von anderem zu schweigen).
Die ausfiihrliche Erorterung dieser These beginnt mit der (rhetorischen) Erkldrung,
nichts iiber ,,das Feuer und den Ort*“ des Purgatoriums sagen zu wollen — dies freilich
in dem Sinne, dass Luther erklért, nicht zu wissen, wo es sich befinde. Ausdriicklich
setzt er sich damit von Thomas von Aquin ab, der das Fegefeuer unter der Erde loka-
lisierte, und beruft sich stattdessen auf Augustin, der einerseits die Aufenthaltsorte
der Seelen als der menschlichen Erkenntnis entzogen betrachtet und andererseits fiir
seine verstorbenen Eltern gebetet hat.”” Dieser Riickbezug auf den in Wittenberg als
Symbolfigur einer theologischen Schulbildung herangezogenen Kirchenvater®® dient
Luther dazu, nicht als ,,picardischer Haretiker und Fegefeuer-Leugner dazustehen.
Seine ganze Ambivalenz in dieser Hinsicht kommt allerdings in der rhetorischen
Frage zum Ausdruck: ,,Selbst wenn es zur Zeit der Apostel kein Fegefeuer gegeben
hitte, wie der lastige Picarde hochmiitig behauptet, muss man deshalb einem Hareti-
ker Glauben schenken, der vor gerade 50 Jahren geboren worden ist, und behaupten,
dass der Glaube so vieler Jahrhunderte falsch gewesen sei?“?° Der Begriff ,,Picarden®
wurde von Luther auf die in den 60er Jahren des 15. Jahrhunderts konstituierte Unitét
der béhmischen Briider angewandt, die in der Tat aus dem Nichtvorhandensein von
Schriftzeugnissen eine Ablehnung des Fegefeuers ableiteten und dabei in einer bis ins
Waldensertum zuriickreichenden Tradition der Infragestellung der katholischen Jen-

26 Ebd., S.554f.

27 Ebd., S.555.

28 Vgl. Markus Wriedt, Via Augustini. Ausprdagungen des spdtmittelalterlichen Augustinismus in
der observanten Kongregation der Augustinereremiten, in: Luther und das monastische Erbe, hg. von
Christoph Bultmann/Volker Leppin/Andreas Lindner, Tiibingen 2007 (Spitmittelalter, Humanis-
mus, Reformation 39), S. 9-38, hier bes. S. 35; Jens-Martin Kruse, Universitdtstheologie und Kirchen-
reform. Die Anfinge der Reformation in Wittenberg 1516-1522, Mainz 2002 (Ver6ffentlichungen des
Europdischen Instituts fiir Geschichte 187), S. 49f.

29 Luther, Resolutiones (wie Anm. 5), S. 555f.: ,,Quod si etiam tempore Apostolorum non fuisset pur-
gatorium (ut superbit fastidiosus Pighardus), nunquid ideo credendum est haeretico vix quinquaginta
annos nuper nato et fidem tot saeculorum falsam fuisse contendendum?*.



Luthers Purgatoriums-Vorstellung in den Ablassthesen == 617

seitsgeographie standen.>* Zudem hatten John Wyclif und Jan Hus das Purgatorium
umgedeutet, indem sie von einer ecclesia dormiens als Durchgangsinstanz zwischen
Tod und Auferstehung zur himmlischen Vollendung sprachen; das ,,Schlafen“ sollte
zum Ausdruck bringen, dass die Seelen in dieser Phase nicht litten und nicht der Fiir-
sprache der ecclesia militans der Lebenden bediirften, von der sie damit — anders als
in der Katholizitit — auch terminologisch abgesetzt waren.?! Seine Abgrenzung vom
Hussitentum bringt Luther mit der emphatischen Erklarung, dass ihm das Fegefeuer
»ganz gewiss (certissimum)“ sei,® zum Ausdruck. Darin wird das orthodox-katholi-
sche Bildungsprofil des Wittenberger Theologen deutlich — auch wenn er schon in
seiner Romerbrief-Vorlesung von 1515/16 das Bediirfnis hatte, seine Deutung christli-
cher Freiheit gegen den Verdacht der Nihe zu den ,,Picarden” in Schutz zu nehmen.>
Ferner zeigt Luthers Zeitangabe, dass er iiber die Grundziige der Geschichte der Unitat
unterrichtet war.

Luthers eigentliche These jedoch folgt erst an dieser Stelle. Da nun zugestanden
werden muss, dass in den Seelen der Sterbenden Angst und Schrecken herrschen,
will er beweisen, dass dies die grof3tmogliche Purgatoriums-Strafe ist.>* Implizit gibt
Luther damit auf die Frage nach dem Ort des Fegefeuers eine Antwort: das Sterbe-
bett. Diese Auffassung nun begriindete er mit sechs Argumenten. An erster Stelle
steht eine Kombination von consensus omnium und Schriftargument: Allgemein sei
akzeptiert, dass die Strafen des Purgatoriums denen der Holle entsprichen;® letztere
seien aber in der Bibel als Furcht und Schrecken definiert (wofiir Luther dann die
entsprechenden Zitate anfiihrt). Analog dazu wird an zweiter Stelle die unertrégliche
Anschauung von Gottes Angesicht als die eigentliche Hollenstrafe der Ungldaubigen
charakterisiert. Drittens weist in die gleiche Richtung das Zeugnis der Kirche, die
um die requies der Verstorbenen betet.>® Es folgen nun drei Argumente, die auf den
Erfahrungsgehalt der Theologie zielen. Zuerst fiihrt Luther biblische Zeugnisse fiir
Hollenerfahrungen im Erdenleben an, anschlieflend verweist er auf gegenwartige Er-

30 Vgl. Erhard Peschke, Kirche und Welt in der Theologie der Bbhmischen Briider. Vom Mittelalter
zur Reformation, Berlin 1981, S. 57f. und 83 (zur Konstituierung der Unitét).

31 John Wyclif, Tractatus de ecclesia, hg. von Johann Loserth, London 1886, S. 8 (Kap. 1F); Jan Hus,
Tractatus de ecclesia (wie Anm. 17), S. 8 (Kap. 2A).

32 Luther, Resolutiones (wie Anm. 5), S. 555.

33 Vgl. ders., Die Vorlesung iiber den Rémerbrief, in: WA 56, 1938, S. 494 (zur ,Freiheit“ von du-
Rerlichen Gebrduchen, die seines Erachtens bei den Briidern eine legalistisch missgedeutet wurde).
Vgl. aber auch den wiederholten Vorwurf eines hochmiitigen, vom Teufel eingegebenen Rigorismus
(Ders., Dictata super Psalterium, in: WA 55 /11, 2000, S. 307 und 969 sowie die Charakterisierung der
,Pighardi“ als ,,prae nimia ruditate nobis Teutonicis superbissimo fastidio indignati“ aus den Jahre
1518 in ders., Decem praecepta Wittenbergensi praedicata populo, in: WA 1, S. 394-521, hier S. 425.
34 Ders., Resolutiones (wie Anm. 5), WA 1, S. 556: ,,Igitur concessum est, horrorem esse in animabus:
nunc probo, eum esse poenam purgatorii vel maximam.*“.

35 Dazu vgl. Le Goff, La naissance (wie Anm. 1), S. 416-421.

36 Luther, Resolutiones (wie Anm. 5), S. 556f.



618 —— Lothar Vogel

fahrungen dieser Art. Als Gewdhrsmann dafiir zieht er Johannes Tauler heran. Seine
deutschen Predigten, in denen sich seine Lehre auf das ,Strafleiden” konzentriert
(»,quid aliud docet quam earum poenarum passiones®), erscheinen als Paradigma
einer ,,soliden und aufrichtigen Theologie®, die Luther der illusorischen Scholastik
entgegensetzt.’” Der theologische Gehalt dieses Verweises wird deutlicher, wenn man
an dieser Stelle Luthers R6merbrief-Vorlesung von 1515/16 hinzuzieht. In der Ausle-
gung von Rom 9,3 (,,Ich wiinschte, verflucht und von Christus getrennt zu sein fiir
meine Briider) bezeichnete er mit einem taulerschen Begriff die Furcht vor der re-
signatio ad infernum als Purgatoriumsstrafe. Anders als bei Paulus, der um seiner
Briider willen auf die Seligkeit zu verzichten bereit war, bleibe in jenen, bei denen
die Liebe unvollkommen sei, ein selbstbezogener ,,amor concupiscentiae“, der allein
durch eine iiberschwingliche Gnadeneingiefiung bzw. durch die Erfahrung (,,nisi ex-
periatur in se“) und Annahme definitiver Heilsferne — ausgedriickt als Selbsthass
(,seipsum odisse®) im Sinne von Joh 12,25 — ausgetrieben werden konne. Wie bei
Tauler, so stellt auch bei Luther der Kreuzestod Jesu Christi im Sinne von Gal 3,13
das Paradigma fiir diese Haltung dar.®

Neben dem Verweis auf Tauler fiihrt Luther in den ,,Resolutiones“ auch die in-
nerliche Hollenerfahrung eines Anonymus an, mit dem er sich im Laufe des Gedan-
kengangs identifiziert: Hatte diese Erfahrung nur das Zehntel einer Stunde gedauert,
so wire er daran zugrunde gegangen. Bei ihr treten der zornige Gott und die ge-
samte Kreatur der Seele in einer Weise gegeniiber, dass es keinerlei innerlichen oder
dauferlichen ,,Trost* gibt: die Seele fiihle, dass sie nicht erlést werden konne, bevor
die vollstandige Bestrafung vollzogen sei — diese aber sei (im Sinne der Hollenstrafe)
ewig. Genau darin werde sie mit dem gekreuzigten Christus eins. Abschliefiend fiihrt
Luther als kirchliche Zeugnisse dieser Erfahrung, am Eingang der Holle zu stehen,
verschiedene liturgische Gesinge aus der Totenmesse an.>

In den folgenden Thesen werden aus dem hier entwickelten Denkmodell ver-
schiedene Schlussfolgerungen gezogen. Zuerst (These 16) parallelisiert Luther die
drei Orte der Holle, des Fegefeuers und des Himmels mit den drei existentiellen Zu-
standen der ,,Verzweiflung“, der ,,Beinahe-Verzweiflung“ (prope desperatio) und der
,Sicherheit“. Anschlief3end (These 17) beschreibt er das in diesem Sinne entwickelte
Purgatorium als Zustand nachlassender Furcht und — dementsprechend — wachsen-
der Liebe. Nur der von Furcht Bestimmte erlebe die Strafen aber als Last; wer hingegen
liebe, empfinde sie als ,,siif3“, d. h. anziehend. Unter Aufnahme von Augustins Dia-
lektik parallelisiert Luther in diesem Sinne den ,,Buchstaben” mit der Furcht und den

37 Ebd., S.557.

38 Ders., Romerbriefvorlesung, WA 56, S. 391f.; vgl. dazu Walther K6hler, Luther und die Kirchen-
geschichte nach seinen Schriften, zunéchst bis 1521, Teil 1, Abt. 1[1900], Ndr. Hildesheim-Ziirich-New
York 1984, S. 246f.

39 Luther, Resolutiones (wie Anm. 5), S. 557f.



Luthers Purgatoriums-Vorstellung in den Ablassthesen == 619

,Geist der Freiheit“ mit der Liebe.*° Eine von auflen, d. h. von der Kirche der Leben-
den her eintreffende Intervention zur Reduzierung der Strafe erscheint aus diesem
Blickwinkel nicht als hilfreich, sondern geradezu als unerwiinscht.

Eben dies ist Gegenstand der 18. These, nach der es keine Schrift- oder Vernunft-
argumente fiir die Auffassung gibt, dass die Seelen im Fegefeuer keine Verdienste
erwerben und nicht in der Liebe wachsen kénnten. Der Sinn dieser These ergibt sich
aus der Paradoxie, die Luther in diesem Zusammenhang in den ,,Resolutiones® ent-
wickelt. Zum einen setzt er sich, wie schon in der Resolutio zu These 17, gegen ein
Verstdandnis des Purgatoriums als ,,Werkstatt“ zur Ableistung von Strafen ab; viel-
mehr driickt er im Modus eines Glaubensbekenntnisses seine Uberzeugung aus, dass
eine Erlosung aus dem Leiden im Fegefeuer nur in der Weise erfolgen kann, dass die
Seele — durch eine erneute Gnadeneingieflung, auf die er in diesem Zusammenhang
schon in der Romerbrief-Vorlesung Wert legte — beginnt, Gottes Willen, der sich in der
Bestrafung ausdriickt, mehr zu lieben als sie die Strafe fiirchtet. Die einzige denkbare
Alternative ware, dass entgegen dem bisher Gesagten im Fegefeuer, anders als in der
Holle, kein ,,Entsetzen vor den Strafen”, sondern ihre in Gottesliebe gegriindete An-
nahme herrsche — dann aber ware auch die Fiirbitte fiir die Verstorbenen, die Luther
also zu bewahren sucht, ,,vergebens“.** Zum andern jedoch stellt Luther unter Beru-
fung auf das Schriftzeugnis das Vorhandensein eines dritten postmortalen Zustands
zwischen Himmel und Hoélle erneut generell in Frage und leitet daraus die gleich-
wertige Legitimitét seiner pramortalen Deutung ab.*? In These 19 schlieflich befasst
er sich mit der Heilsgewissheit der im Fegefeuer befindlichen Seelen. Aus konventio-
neller Sicht ist diese gegeben, handelt es sich doch um eine Durchgangsstation zur
Seligkeit. Luther setzt dem seine existentielle Deutung als Zustand der Beinahe-Ver-
zweiflung entgegen und fiihrt zu deren Gunsten Belege der kirchlichen Tradition an.
Wichtiger ist jedoch, dass Luther in diesem Zusammenhang die Abldsse nochmals als
eher schadlich charakterisiert: Anstatt die Furcht zu verringern, verstarken sie sie, da
sie die Strafen als hassenswert erscheinen lassen.*® Aus alledem folgt, dass Luther in
These 20 das Ablasswesen ganz auf innerweltliche und als menschliche Rechtsetzung
zu deutende Kirchenstrafen begrenzen will — ihre Ausweitung iiber die Todesschwelle
hinaus reicht seiner Ansicht nach nur bis zu den Scholastikern Thomas von Aquin
und Bonaventura zuriick und ist damit als illusorisch zuriickzuweisen.**

40 Ebd., S.558-560.

41 Ebd., S.562: ,nisi dixeris, quod purgatorium non habeat terrorem poenarum, ac per hoc nec si-
milem inferno contra praedicta, atque tunc frustra oramus pro eis quas audimus volentes et amantes
esse poenarum suarum sine timore.“.

42 Ebd., S.563f.

43 Ebd., S.566.

44 Ebd., S.568; kennzeichnend ist, wie Luther zum Zitat ,,Si indulgentiae solum Canonicas poenas di-
cuntur remittere, hoc est indulgentias nimis vilificare“ des Kanonisten Nicolo de’ Tudeschi (Panormita-
nus) des 15. Jahrhunderts Stellung bezieht: ,Itaque ne viles sint indulgentiae, magis placuit fingere



620 —— LotharVogel

3 Theologiegeschichtliche Voraussetzungen von Luther
Fegefeuer-Deutung

Wie bereits angedeutet, verstand Luther seine Fegefeuer-Deutung als schriftgeméfien
Gegenentwurf zum konventionellen Denkmodell, das er aus der Scholastik ableitete,
ohne dabei der Purgatoriumsleugnung der ,,Picarden® zu verfallen. Als Autoritéiten,
auf die er sich beruft, erscheinen — nach der Bibel — Augustin, Johannes Tauler, Jean
Gerson sowie ausgewdhlte Beziige auf das Kirchenrecht und die Liturgie. In der Tat
lasst sich im 14./15. Jahrhundert eine Entgegenstdndlichung und existentielle Um-
deutung des Fegefeuers als eines pramortalen seelischen Zustandes bei verschiede-
nen Autoren beobachten. Tauler beschrieb nicht nur die Buf3e als einen Prozess, in
dem der Gliubige die verdiente Strafe, bis hin zur Holle, anzunehmen lernt,* sondern
bezeichnete zudem die bufdfertige Selbstpriifung als ein ins Erdenleben vorgezoge-
nes Fegefeuer, welches eine jahrzehntelange, das Leiden aller Mértyrer iibersteigende
Purgatoriumsstrafe zu ersetzen vermoge.*¢

Die von Luther bekanntlich sehr geschitzte und Tauler zugeschriebene ,,Theo-
logia deutsch® beschrieb dann die geistliche Vollkommenheit als eine ,,Freiheit” so-
wohl von Angst (vor Strafe und vor der Holle), als auch von Hoffnung (auf himmlische
Belohnung).*” Wie Christi Seele in die Holle fahren musste, um in den Himmel zu ge-
langen, so muss diesem Text zufolge der Mensch eine Hollenerfahrung durchlaufen,
die sich durch Selbstverurteilung und eine Trostlosigkeit auszeichnet, in der er es fiir
recht halt, dass sich alle Kreatur gegen ihn stellt — eine von Luther in den ,,Resolutio-
nes“ explizit aufgenommene Formulierung. An diesen Zustand hédngt die ,,Theologia
deutsch” allerdings die Verheiflung, dass wer in der Zeit eine solche Héllenerfahrung
mache noch in diesem Leben auch einen Vorgeschmack des Himmelreichs erfahren
werde.*® In gewisser Hinsicht noch niher bei Luther ist eine Aussage Jean Gersons in
seiner ars moriendi, denn sie spricht ausdriicklich von der Bufle auf dem Sterbebett
und hélt unter diesen Bedingungen eine so vollkommene contritio fiir moglich, dass
durch sie samtliche Siindenstrafen getilgt, das Purgatorium antizipiert und der di-
rekte Zugang zum Himmelreich eréffnet werden. Biblischer Beleg dafiir war ihm der

quod nesciunt, cum nullum sit periculum animarum, si indulgentiae etiam nihil essent, nedum viles,
miserrimum vero sit, animabus figmenta et illusiones praedicare, etiam si indulgentiae utilissimae es-
sent.” Zur Bedeutung der Scholastik fiir die Ausweitung der Ablasslehre in den postmortalen Bereich
vgl. Le Goff, La naissance (wie Anm. 1), S.319-385; Vorgrimler, BuBe (wie Anm. 3), S.205-2009.

45 Ferdinand Vetter (Hg.), Die Predigten Taulers aus der Engelberger und der Freiburger Handschrift
sowie aus Schmidts Abschriften der ehemaligen StrafSburger Handschriften, Berlin 1910 (Deutsche
Texte des Mittelalters 11), S. 45f. (Nr.9).

46 Ebd., S.399 (Nr.74).

47 Theologia deutsch, in: Anonimo Francofortese, Teologia tedesca. Libretto della vita perfetta,
a cura di Marco Vannini, Mailand 2008, Kap. 10, S. 86.

48 Ebd., Kap. 11, S. 88, 90.



Luthers Purgatoriums-Vorstellung in den Ablassthesen = 621

zur Rechten Jesu gekreuzigte Schécher (Lk 23,43: ,,Heute wirst du mit mir im Paradies
sein“).%?

Sowohl in der Konzentration auf das Sterbebett als auch in einigen Details sind
Luthers Gedankengédnge zudem in der ,,Himmlischen Berggrube“ seines Ordensbru-
ders und mutmafilichen Lehrers Johannes von Paltz vorgebildet, der seinerseits den
Ausfiihrungen des Johannes von Dorsten folgte. In einem ausfiihrlichen Traktat {iber
,»die Annahme und rechte Verwendung des Todes, um sich die Vergebung von Strafe
und Schuld zu verdienen®, bedient sich Paltz eines Zitats des Wilhelm von Auvergne,
um zu belegen, dass fiir den Christen der Tod einen besonderen Reichtum darstelle,
durch den er das Himmelreich erwerben konne. Unter Berufung auf Thomas von
Aquin erldutert er diesen Wert damit, dass der Tod als schlimmstmdogliche Bestra-
fung alle anderen Strafen abzuldsen vermag — ein Argument, das, wie gesehen, von
Luther in den ,,Resolutiones* aufgenommen wird. Anschlieflend verwendet Paltz den
Schacher zur Rechten sogar als Paradigma, um zu beschreiben, dass ein recht ,,ver-
wendeter” Tod von Strafe und Siindenschuld befreit. Entscheidend dafiir sind seine
beginnende Gottesfurcht sowie die Anerkennung seiner Schuld und der Rechtma-
Rigkeit seiner Bestrafung, welche ihn ex puris naturalibus eine ansatzweise Gerech-
tigkeit erwerben lief3en. Unter Berufung auf die ,,Summa Halensis“ erkladrt Johannes
von Paltz, dass der Schicher damit getan habe quod in se est, worauf die gottliche
Hilfe die Disposition zum Gnadenempfang vollzogen habe.*® In diesem Kontext er-
weist sich Paltz als klarer Vertreter des ,Attritionismus“, demzufolge der Mensch
aufgerufen ist, aus seinen natiirlichen Kréften zu einer vorldufigen Reue (attritio)
zu gelangen, die erst durch die — normalerweise an den Vollzug des Sakraments ge-
bundene — Zuwendung der gottlichen Gnade zu einer heilsamen Reue im Vollsinne
(contritio) verwandelt wird.”! In anderem Zusammenhang kann Paltz sogar behaup-
ten, dass genau darin die besondere Gelegenheit der Sterbestunde bestehe: Da Gott
eine attritio nur nach Mafigabe der vorhandenen Kréfte des Menschen erwarte, sei
die geforderte Vorbereitung auf dem Sterbebett besonders gering. Die Frage nach der
Ableistung der verbleibenden Siindenstrafen wird dort allerdings nicht aufgenom-
men.>? Allerdings hebt Paltz bei seiner Auslegung des Schichers zur Rechten hervor,

49 Vgl. den Verweis auf Jean Gerson, De arte moriendi I,3 bei Berndt Hamm, Luthers Anleitung zum
seligen Sterben vor dem Hintergrund der spatmittelalterlichen Ars moriendi [2005], in: Ders., Der
frithe Luther. Etappen reformatorischer Neuorientierung, Tiibingen 2010, S. 115-163, hier S. 125.

50 Johannes von Paltz, Werke, Bd. 1: Coelifodina, hg. von Christoph Burger/Friedhelm Stasch,
Berlin-New York 1983 (Spatmittelalter und Reformation 2), S. 209.

51 Dazu Thorsten Dietz, Der Begriff der Furcht bei Luther, Tiibingen 2009 (Beitrdge zur Historischen
Theologie 147), S. 51-55; vgl. Johannes von Paltz, Werke, Bd. 3: Opuscula, hg. von Christoph Burger
u. a., Berlin-New York 1989 (Spatmittelalter und Reformation 4), S. 418 (Collatio funeralis I, 1486).

52 Paltz, Coelifodina (wie Anm. 50), 290: ,,Et de quanto infirmior, de tanto minor requiritur attritio,
quia dominus deus non requirit tantam praeparationem ab infirmo sicut a sano, et non requirit tantam
praeparationem a multum infirmo sicut a modicum infirmo.*“.



622 —— LotharVogel

dass dieser nicht um Erlassung seiner Strafe gebeten, sondern sie als gerecht aner-
kannt und gehofft habe, durch sie seine Schuld vor Gott abzuleisten.”® Der Gedanke
der notwendigen Annahme des Leidens als gerechter Strafe erweist sich damit als
weitreichender Konsens, der von Tauler bis Paltz reicht.

Im Jahre 1515 — und damit nur wenige Jahre vor Abfassung der Ablassthesen — ver-
fasste Luthers Ordensoberer und Férderer Johannes von Staupitz eine deutschspra-
chige ars moriendi, die sich von Paltzens Ausfiihrungen tiefgreifend unterscheidet.
Grundsatzlich war Staupitz — anders als Paltz — ein ,,Kontritionist®, aus dessen Sicht
eine wahrhaftige und zum Heil fiihrende Bufie allein im Verdienst Christi begriin-
det sein konnte.>* Dementsprechend zeichnet er den Todeskampf nicht als gilins-
tige Gelegenheit des Heilserwerbs, sondern als ,,Anfechtung®, die sich gerade bei
den Frommen oft als schwerer als im davorliegenden Leben erweist. Theologische
Grundmotive der Erdrterung sind dabei der Verweis auf das Kreuz Christi, dessen Lei-
den stets noch grofler als das des Angefochtenen gewesen sei,> sowie die Mahnung
zur ,,Gelassenheit* im Sinne Taulers.>® Besonders interessant fiir die hier verfolgte
Fragestellung ist das zehnte Kapitel, in dem Staupitz die Anfechtung durch die ir-
dischen Bindungen (Frau, Kinder, Freunde) behandelt, die der Sterbende aufgeben
muss. Genau diese Trennung wird als fegefeuerméflige Qual beschrieben: ,,Dise an-
fectung hitzet aufl eigner natur / das fegfewer / in dem das sie die sele an das
fleisch leimet.“*” Angesichts dessen mahnt der Autor, die Sterbenden zwar zu besu-
chen und nicht alleine zu lassen. Dies solle aber dazu dienen, zwischen gottlosem
Sterben und frommem Tod unterscheiden zu lernen: unter dem Kreuze kénne man
»den todt des todes“ erleben — eine weitere von Luther aufgenommene Formulierung.
Den Sterbenden solle man dabei zur Annahme des Kreuzes und zum Verzicht auf
weltlichen Trost zu ermutigen — was offenbar auch als Warnung davor gemeint ist,
ihn emotional noch stirker an die irdischen Bindungen zu fesseln.*® Das 13. Kapitel
zahlt dann 15 ,,Begierden” des frommen Sterbenden auf, die nach und nach die ir-
dischen Bindungen iiberwinden — bis hin zur ,begirde der ewigen rue“: Wo diese
erscheint, so Staupitz, ,vorschwindt die helle / vorlischt das fegfewer / vorgeht das

53 Ders., Opuscula (wie Anm. 51), S. 420f. (Collatio funeralis I, 1486).

54 Vgl. Markus Wriedt, Gnade und Erwahlung. Eine Untersuchung zu Johann von Staupitz und Mar-
tin Luther, Mainz 1991 (Ver6ffentlichungen des Instituts fiir Européische Geschichte 141), S. 206.

55 JohannesvonStaupitz, Ein buechlein von der nachfolgung des willigen sterbens Christi [...], Leip-
zig 1515 (Verzeichnis der im deutschen Sprachbereich erschienenen Drucke des XVI. Jahrhunderts VD
16, hg. von der Bayerischen Staatsbibliothek in Miinchen in Verbindung mit der Herzog August Biblio-
thek in Wolfenbiittel, 25 Bde., Stuttgart 1983-2000, S 8697), fol. B iv r—v (Kap. 7). Die Edition in Jo-
hannis Staupitii opera quae reperiri potuerunt omnia / Johann von Staupitzens simmtliche Werke,
hg. von Joachim K. F. Knaake, Potsdam 1867, Bd. 1: Deutsche Schriften, stand nicht zur Verfiigung.
56 Ebd., fol. Eiir - Eiii r (Kap. 12).

57 Ebd., fol. D iir (die Abbreviationen sind stillschweigend aufgel6st worden).

58 Ebd., fol. Diir/wv.



Luthers Purgatoriums-Vorstellung in den Ablassthesen === 623

leiden / vnd stirbt der todt“.>® Setzt man dieses Zitat zu Luthers wenige Jahre jiin-
geren Ausfiihrungen in Beziehung, so fillt neben der Rede vom ,,Tod des Todes“
die Parallelisierung von Holle und Fegefeuer im Rahmen einer existentialisierenden
Deutung ins Auge. Zumindest metaphorisch erscheint das Purgatorium damit als ein
im Sterben zu durchlebender Abldseprozess, nicht als Teil einer Jenseitsgeographie.
Dem entspricht in gewisser Hinsicht, dass die Sakramentsverwaltung (Eucharistie,
Krankenélung, anschlieffende Totenmessen) in Staupitzens ars moriendi iiberhaupt
keine Rolle spielt. Ohne Frage hat Luthers Deutung von 1517/18 damit bei seinem
vaterlichen Freund und Forderer ein Vorbild.

Nicht zu vergessen ist schlief3lich jedoch ein weiterer Bezug, auf den Walther Kéh-
ler im Jahre 1900 hingewiesen und den Alfred Eckert im Jahre 1979 ndher beschrieben
hat. Luthers Resolutio zur 15. These ist bis in Einzelheiten hinein als Auseinanderset-
zung mit einem Text der Bohmischen Briider zu betrachten. Es handelt sich um die
1508 verfasste ,,Excusatio fratrum Waldensium“ des Lukas von Prag, die vier Jahre
spéter in einer antihussitischen Schrift in Leipzig im Druck erschienen war.®° In die-
sem Text spricht Lukas von zweierlei Arten von Fegefeuer: einem innerweltlichen
und gewiss realen, das in dem Sinne in der Schrift belegt sei, dass in ihr das Erden-
leben als Reinigungsprozess erscheint, und einem kiinftigen und ,,erfundenen®, das
weder in der Schrift noch in der Alten Kirche bezeugt sei. Direkt im Anschluss daran
entwickelt Luka$ anhand von Verweisen auf Thomas von Aquin und Augustin eine
Argumentation, an der sich Luther, ohne den Prager im Wortlaut zu reproduzieren,
im Detail orientiert:**

Excusatio fratrum Waldensium Resolutio der 15. These (WA 1, S. 555)

[Verweis auf Fehlen von Schrift- und Viiterbele-  Nihil de igne et lo co purgatorii loquor, non quod
gen fiir postmortales Purgatorium, dann:] & ea negem, sed quod alia est illa disputatio nec
veteres doctores non confirmant, praecipue de  a me nunc instituta, deinde quod nesciam, ubi
loco, sed proxime novi quidam, non a longo sit locus purgatorii, licet B. Thomas illum sub
tempore, ut Thomas Aquinas; is locum invenit  terra esse putet.

in inferno.

59 Ebd., fol. Fiir.

60 Lukasvon Prag, Excusatio fratrum Waldensium, contra binas literas doctoris Augustini, datas ad
Regem, in: Orthuinus Grotius (Hg.), Fasciculus rerum expetendarum & fugiendarum, London 1690,
S.172-189; vgl. Walther Kéhler, Luther und die Kirchengeschichte nach seinen Schriften, zunédchst
bis 1521. Teil 1, Abt. 1: Die Ablassinstruktion, die Bullen, Symbole, Concilien und die Mystiker, Erlan-
gen 1900, S. 173-176; Alfred Eckert, Einleitung, in: Bekenntnisse der Bohmischen Briider (Nikolaus
Ludwig von Zinzendorf. Materialien und Dokumente 1/III), Hildesheim — New York 1979, S. 36*-38*.
61 Lukas von Prag, Excusatio (wie Anm. 60), S. 177f. (modifizierte Interpunktion).



624 —— LotharVogel

Sed vetus doctor Augustinus aliter sensit, Ego vero interim cum B. Augustino remaneo,
dicens: Locus purgatorii non est ostensus ... scilicet quod receptacula animarum abdita sint
et remota nostra cognitione.

Kritik an Furbitte fiir die Verstorbenen, Erkldrung, die Existenz des Purgatoriums sei ihm

deren Niitzlichkeit aus avaritia gelehrt wird. »ganz gewiss (certissimum)* und Befiirwortung
derFiirbitte fiir die Verstorbenen nach
dem Vorbild Augustins.

Nur bemerkt sei, dass Lukas seinerseits an dieser Stelle Lehrinhalte wiedergab, die
bei den Bshmischen Briidern seit Mikula$ von Pelhfimov belegt sind.%> Aus dieser
Sicht kann man sagen, dass Luthers Revision der etablierten dreiteiligen und mit
der Sphare der Lebenden verkniipften Geographie des Jenseits sich auch anhand des
Einflusses der Bohmischen Briider hat inspirieren lassen. Die Antwort, die Luther
in den Ablassthesen und den ,Resolutiones“ zu geben suchte, ist im Sinne eines
Mittelwegs zwischen einer konventionellen, aber nicht schriftgestiitzten Ansicht und
einer glatten Leugnung des Purgatoriums zu verstehen, indem er unter Riickgriff auf
Staupitz die Phase des Todeskampfes als vom Leben wie vom Tod zu unterscheiden-
den existentiellen Ort der Reinigung vorstellte. Das postmortale Fegefeuer tritt damit
in den Hintergrund und verliert an Konkretheit, wird aber noch nicht als solches in
Frage gestellt.

4 Das innerweltliche Fegefeuer in spdteren Schriften Luthers

Was die Wirkungsgeschichte dieser existentiellen Deutung des Fegefeuers in Luthers
Schriften betrifft, so ist zu erwdhnen, dass sie 1518/19 in der literarischen Ausein-
andersetzung mit Johannes Eck nur am Rande eine Rolle spielte.®* Auf der anschlie-
Benden Leipziger Disputation sah er sich dann aber genétigt, die Zuschreibung des
Hussitismus fiir sich zu akzeptieren und theologisch aufzuarbeiten. Bemerkenswert
ist, dass er dabei — neben Paulus und Augustin — Staupitz voll miteinbezieht.%* Ohne
dass die Frage nach dem Fegefeuer explizit aufgenommen wiirde, verlor nun, und
noch mehr im Zuge seiner Lehrverurteilung seitens der romischen Kirche, die Suche
jenes Mittelwegs, die fiir die 95 Thesen und die ,,Resolutiones* kennzeichnend war,

62 Dazu vgl. Peschke, Kirche und Welt (wie Anm. 30), S. 57.

63 Resolutiones Lutherianae super propositiones suis Lipsiae disputatis, in: WA 2, S.388-435, hier
S. 423; vgl. K6hler, Luther (wie Anm. 38), S. 248f.

64 Vgl. seinen Brief an Georg Spalatin vom 14. 2. 1520: ,,Ego imprudens hucusque omnia Iohannis Huss
et docui et tenui. Docuit eadem imprudentia et Iohannes Staupitz. Breviter: sumus omnes Hussitae
ignorantes. Denique Paulus et Augustinus ad verbum sunt Hussitae“, WA.B 2, 1931, S. 42 (Nr. 254).



Luthers Purgatoriums-Vorstellung in den Ablassthesen === 625

ihre Berechtigung. Die deutschsprachige ars moriendi, die der Reformator im Jahre
1519 verdffentlichte, rezipiert in vielerlei Hinsicht die Gedanken von Staupitz, be-
schrankt aber die existentielle Umdeutung einer postmortalen Sphére auf die Hélle,
ohne das Purgatorium zu erwihnen.® Vielmehr empfiehlt Luther nun, die Selbstan-
klage fiir das eigene Siindersein im ,leben“ zu iiben, sich im Sterben aber auf die
evangelische Heilszusage zu konzentrieren, anstatt die BuRdimension zu vertiefen.5®
Aus seelsorgerlicher Sicht vollzog er damit einen bemerkenswerten Kurswechsel.

Es dauerte dann allerdings, wie eingangs erwdhnt, bis ins Jahr 1530, dass Lu-
ther die Lehre vom Fegefeuer Offentlich widerrief. Noch 1528, in der Auseinander-
setzung mit Zwingli, erklarte er, ein Fegefeuer ,,wol“ zu kennen, das implizit al-
lerdings von dem als nicht notwendigen Glaubensinhalt definierten postmortalen
Buflort unterschieden wurde und daher mit dem innerweltlichen Purgatorium der
Anfechtung identifiziert werden kann.®”” Bemerkenswert ist auch, dass Luther ei-
nen Rest an Jenseitsgeographie insofern beibehielt, als er vom postmortalen Seelen-
schlaf sprach®® — obwohl ihn dies in die Nihe der von ihm bekidmpften ,,Schwirmer*
brachte. Calvin hingegen bestritt diese Vorstellung nachdriicklich und lie3 dadurch
die Diastase zwischen der Welt der Lebenden und einer geglaubten, nun definitiv
jenseitigen Welt der Erlosten in Gottes Gegenwart noch stirker hervortreten.®® In
lutherischem Kontext hingegen blieb es méglich, dass iiber dem im Jahre 1551 errich-
teten Portal des Sitzes der Herren von Venningen im Kraichgau ein Gebet eingefiigt
wurde, das um Erlésung der vigilantes, d. h. der Lebenden, und um Schutz der dor-
mientes, d. h. der Verstorbenen, bat.”®

65 Luther, Ein Sermon von Bereitung zum Sterben, in: WA 2, S. 685-697; vgl. Austra Reinis, Re-
forming the Art of Dying. The ars moriendi in the German Reformation (1519-1528), Aldershot 2007,
S.46-82; Luise Schottroff, Die Bereitung zum Sterben. Studien zu den frithen reformatorischen Ster-
bebiichern (Refo500 Academic Studies 5), Gottingen 2012, S. 32-46.

66 Luther, Ein Sermon (wie Anm. 65), S. 687; vgl. Reinis, Reforming (wie Anm. 65), S. 56f.

67 Siehe oben Anm. 8.

68 Dazu Berndt Hamm, Leib/Fleisch und Seele / Geist, in: Das Luther-Lexikon, hg. von Volker Lep -
pin/Gury Schneider-Ludorff, Regensburg 2014, S. 378381, hier S. 380; zur soteriologischen Be-
deutung der Rede vom Tod als Schlaf vgl. auch Reinhard Schwarz, Martin Luther. Lehrer der christli-
chen Religion, Tiibingen 2015, S. 200 und 268.

69 Dazu Thomas F. Torrance, Kingdom and Church. A Study in the Theology of the Reformation
[1956], ND Eugene 1996, S. 93-98; Stanley S. MacLean, Resurrection, Apocalypse, and the Kingdom
of Christ: The Eschatology of Thomas F. Torrance, Eugene 2012 (Princeton Theological Monograph Se-
ries 181), S.111f.; Claire Gantet, Der Traum in der Frithen Neuzeit. Ansétze zu einer kulturellen Wis-
senschaftsgeschichte, Berlin-New York 2010 (Friihe Neuzeit 143), S. 45-47.

70 Unter der Formel ,,Verbum Domini Manet In Aeternum®, mit der sich die lutherischen Reichsstinde
auf dem Augsburger Reichstag von 1530 prdsentiert hatten, steht der Vierzeiler: ,Salva nos Domine
vigilantes / Custodi nos dormientes / Vt vigilemus in Christo / Et requiescamus in Pace*; Visualisierung
im Vortrag von Kurt Andermann ,,Verbum Domini manet in aeternum. Ritterschaft und Reformation



626 —— LotharVogel

Ein Brief Luthers an Nikolaus von Amsdorff aus dem Jahre 1538 mag das letzte
Stiick in dem hier entwickelten Puzzle darstellen. Angesichts einer Pestepidemie
bestidtigte Luther den Eindruck seines Briefpartners, dass die Menschen in tiefer
Todesangst lebten und bot dafiir folgende Erkldarung an: ,,Je reicher die Verkiindigung
des Lebens, das in Christus ist, ergeht, desto grofier ist im Volk die Todesangst: ob nun
deshalb, weil man vorher, unter dem Papsttum, infolge falscher Hoffnung auf Leben
den Tod weniger fiirchtete, jetzt aber beim Bekanntwerden der wahren Hoffnung auf
Leben spiirt, wie unfahig die Natur dazu ist, dem Sieger iiber den Tod zu glauben;
oder ob deshalb, weil Gott uns in unserer Schwachheit auf die Probe stellt und
zuldsst, dass der Satan in einer Sache, die doch gewiss ist, mehr wagt und vermag.“
Einst sei man zur Rechten ,,im Glauben an den Papst“ wie betrunken in wahnhafter
Sicherheit vorangeschritten, nun hingegen schreite man zur Linken in iiberzogener
Furcht.”* Nochmals wird die Verdnderung also in ein geographisches Bild gefasst,
was die Angemessenheit von Jacques Le Goffs Intuition unterstreicht.

Aus Sicht der Frommigkeitsgeschichte beschreibt die Auseinandersetzung um
Ablass und Fegefeuer jedenfalls nicht ein beliebiges Detailproblem, sondern erweist
sich als Sonde eines mentalitdtsgeschichtlichen Prozesses, der eine vertiefte Wahr-
nehmung der Sterblichkeit und der Uniiberschreitbarkeit der Todesgrenze mit sich
brachte. Als Dimension des Ubergangs vom ,,Mittelalter” zur ,,Neuzeit* ist diese Trans-
formation allerdings nur ungenau beschrieben, weil die Vernetzung von Diesseits
und Jenseits, die sie hinter sich l4sst, keineswegs in gleichem Maf3e fiir die gesamte
als Mittelalter bezeichnete Epoche gilt. Vielmehr setzt bereits seit Ende des 14. Jahr-
hunderts parallel zu einer immer préaziseren Ausarbeitung einer der institutionellen
Kirche zugeschrieben Mittlerfunktion zwischen Diesseits und Jenseits eine Kritik an
dieser Art von Ekklesiologie ein, die in der Tat als wesentliches Element dessen
betrachtet werden kann, was man als ,,Reformation® bezeichnet.

im Umkreis des Kraichgaus*“ (20. 3.2015, Mainz, auf der Tagung ,,Ritterschaft und Reformation® der
Evangelisch-theologischen Fakultédt der Johannes Gutenberg-Universitdt Mainz).

71 WA.B 8, 1938, S.327-329 (Nr.3277), hier S.328; die Ubersetzung orientiert sich mit geringfiigi-
gen Abweichungen an Gerhard Ebeling, Todesangst und Lebenshoffnung. Ein Brief Luthers, in: Zeit-
schrift fiir Theologie und Kirche 88 (1991), S. 181-210, hier S. 182f.



