Volker Leppin
Das ganze Leben Buf3e

Der Protest gegen den Ablass im Rahmen von Luthers friiher
Bufitheologie

»sunser Herr und Meister Jesus Christus wollte, als er sprach: ,Tut Bufie‘ usw., dass
das ganze Leben der Gliubigen Bufle sei.“! Diese Mahnung steht am Beginn der
Ablassthesen, deren Versendung durch Martin Luther am 31. Oktober 1517 symbo-
lisch als Beginn der Reformation gilt. Dass dieses Datum durch seine Feier viel-
fach iiberfrachtet ist, ist mittlerweile allgemein bewusst — und doch scheint es we-
nigstens kontraintuitiv, wenn man es im Horizont spatmittelalterlicher Frommigkeit
kontextualisiert.? Der Monch und Professor Martin Luther brachte am Vorabend von
Allerheiligen im Jahre 1517 nichts anderes zur Kenntnis als eine Zuspitzung von Uber-
legungen, die sich ihm im langen Ringen um die spatmittelalterliche Buf3theologie
als unausweichlich erwiesen hatten.

1 Die erste Psalmenvorlesung im Horizont der
spatmittelalterlichen Scholastik

In der Druckfassung seiner ,,Enarratio Psalmi LI [quinquaginti primi]“, des vierten
Buf3psalms, blickte Luther auf sein friihes Ringen um das Verstdndnis der Bufle
zuriick:

Wir lehren wirklich, dass man im Gebrauch der Sakramente und in der Beichte auf das Wort
acht haben muss, damit wir alles von unseren Werken auf das Wort zuriickfiihren ... In der
Beichte oder, wie wir sie richtiger nennen sollten, in der Absolution und dem Gebrauch der
Schliissel, gilt das Horen der Freude: ,Glaube, deine Siinden sind dir durch den Tod Christi
vergeben‘. Auch wenn wir also zu den Sakramenten und zur Absolution mahnen, lehren wir

1 Luther, Disputatio pro declaratione virtutis indulgentiarum D. Martin Luthers Werke. Kritische Ge-
samtausgabe, 127 Bde., Weimar 1883-2009 (Weimarer Ausgabe = WA), hier Bd. 1, 1883, S.233 Z. 1f.:
»,2Dominus et magister noster Iesus Christus dicendo ,Penitentiam agite &c.* omnem vitam fidelium
penitentiam esse voluit.“.

2 Dass selbst noch in jiingeren Qualifikationsschriften mit bestimmtem Artikel die Rede von ,,Kritik
am Buf3verstdndnis und an der Bufrémmigkeit des spiten Mittelalters“ bei Luther ist (Andreas Steg -
mann, Luthers Auffassung vom christlichen Leben, Tiibingen 2014 [Beitrdge zur historischen Theo-
logie 175], S. 257), deutet an, dass eine weitergehende Rezeption der Einsichten der vergangenen drei
Jahrzehnte in die Differenziertheit spatmittelalterlicher Frommigkeit streckenweise noch immer ein
Desiderat ist.



524 —— Volker Leppin

dennoch nicht irgendetwas iiber die Wiirde unseres Werkes, das aus dem objektiven Gebrauch
selbst (ex opere operato) Kraft hitte, wie es die Papisten vom Herrenmahl oder ihrem Opfer
zu sagen pflegen. Sondern wir rufen die Menschen zum Wort zuriick, auf dass das Haupt
des ganzen Geschehens die Stimme Gottes und das Horen selbst sei... Dagegen disputiert der
Papst unter Fortlassung des Wortes iiber die Gestalt und Wirkkraft der Sakramente, ferner
tiber Reuen und Zerknirschungen (de contritionibus et attritionibus). Durch diese Lehre bin ich
freilich in den Schulen so sehr verdorben worden, dass ich nur mit grofier Miihe, durch Gottes
Gnade, mich zum Horen der Freude allein bekehren konnte.*“3

Die Abgrenzung von spatmittelalterlichen scholastischen Debatten, die Luther hier
vornimmt, gibt eine Konfrontation wieder, die er schon 1518, im Nachgang zu den
Ablassthesen, sehr deutlich formuliert hatte. Wohl in der Fastenzeit 1518* hielt Luther
eine Predigt iiber die Bufle, in welcher er erklarte:

,»Du sollst dein Vertrauen gar nicht darauf setzen, dass du wegen deiner Reue
(contritio) von den Siinden frei gesprochen wiirdest (so wiirdest du nimlich noch
auf dich und deine Werke vertrauen, das heifdt, die schlimmsten Anspriiche stellen),
sondern wegen des Wortes Christi, der zu Petrus gesagt hat: ,Was immer du auf Erden
16st, das soll im Himmel gelGst sein‘.*®

Luther interpretierte also hier wie in seiner spiteren Auflerung die Betonung
der Reue im Buf3geschehen als Ausdruck einer letztlich auf die Eigentétigkeit bezie-
hungsweise die eigene Haltung des Menschen vertrauenden Position. Ihr stellte er
eine solche gegeniiber, in der im Mittelpunkt die Tatigkeit Gottes steht, wie sie sich
durch das Absolutionswort vollzieht.

Die Erforschung der spatmittelalterlichen Hintergriinde dieser Debatte wurde
dadurch eher verstellt, dass man sie recht pauschal mit der Alternative von ,,Kontri-
tionismus* und ,,Attritionismus“ gedeutet hat.® Erstere Haltung bezeichnet demnach

3 Luther, Ennarratio Psalmi LI, in: WA 40/2, S. 411 Z. 21-23, 28-38: ,,Quin in Sacramentorum usu et
confessione docemus ad verbum potissimum respiciendum esse, ut omnia revocemus a nostris operi-
bus in verbum ... In Confessione seu, ut rectius appellemus, in Absolutione et clavium usu est Auditus
gaudii: Crede, remissa sunt tibi peccata tua per Christi mortem. Etsi igitur hortamur ad Sacramenta et
ad absolutionem, tamen non docemus aliquid de dignitate nostri operis, quod ex opere operato valeat,
sicut Papistae de Coena Domini seu suo sacrificio solent. Sed revocamus homines ad verbum, ut caput
totius actionis sit ipsa vox Dei et ipse auditus ... Contra Papa obmisso verbo de forma et virtute sacra-
mentorum disputat, Item de contritionibus et attritionibus. Hac doctrina sane ita sum ego in scholis
corruptus, ut vix magno labore, Dei gratia, me ad solum Auditum gaudii potuerim convertere.“.

4 Luther, Sermo de poenitentia, in: WA 1, S. 317.

5 Ebd., S.323 Z.23-26: ,,Secundum vide, ne ullo modo te confidas absolvi propter tuam contritionem
(Sic enim super te et tua opera confides, id est, pessime praesumes), sed propter verbum Christi, qui
dixit Petro: Quodcunque solveris super terram, solutum erit et in caelis.“.

6 Zum forschungsgeschichtlichen Hintergrund und der Entstehung dieser Vorstellungen bei August
Wilhelm Dieckhoff und, wirkungsmaéchtiger, Adolf von Harnack, vgl. Berndt Hamm, Frémmigkeits-
theologie am Anfang des 16. Jahrhunderts. Studien zu Johannes von Paltz und seinem Umbkreis, Ti-
bingen 1982 (Beitrdge zur hisorischen Theologie 65), S.18-23.



Das ganze Leben BuBe =—— 525

eine Deutung des Bufigeschehens, die die vollkommene Reue auf Seiten des Men-
schen, die contritio, zur Vorbedingung der Wirksamkeit der Bu3e macht.” Der Attritio-
nismus hingegen halte die durch blof3e Furcht vor Gott und seinen Strafen bewirkte
Zerknirschung, die attritio, fiir zureichend, welche durch das Buf3sakrament zur wah-
ren contritio gewandelt und so in den wirksamen Buf3prozess einbezogen wird.®
Luthers Rekurs auf die Begriffe contritio und attritio 1dasst erkennen, dass ihm
eine solche Unterscheidung tatsdchlich vor Augen stand. Dennoch erfasst die Be-
zeichnung als Kontritionismus und Attritionismus das theologische Phdnomen und
vor allem seine Entwicklung nur zum Teil beziehungsweise in historischer Hinsicht
recht undifferenziert. Eine solche Konzeptualisierung namlich verwendet die Vor-
bedingung des Bufisakramentes fiir die Nomenklatur, nicht aber den jeweils mitge-
dachten Funktionsvorgang der Bufe insgesamt.’ Fiir die meisten unter die Begriffe
gefassten Theorien ist aber eben dieser Gesamtzusammenhang entscheidend. Will
man ihn in den Blick nehmen, so wird man jedenfalls bestimmte Auffassungen, die
gewohnlich unter Kontritionismus gefasst werden, eher als eine subjektive Bufitheo-
rie zu beschreiben haben: Im Zentrum des gelungenen Buf3aktes steht insbesondere
im Friihmittelalter das Geschehen im Innern des Menschen. Im Spatmittelalter kam
es dann zu einer doppelten Verschiebung. Einerseits wurde die subjektive Haltung
so eng an das Sakrament gebunden, dass man nun von einer sakramental-subjek-
tiven Bufitheorie sprechen kann. Andererseits fiihrte eben die Subjektbindung im
Spdtmittelalter — hieran setzte dann auch Luthers Kritik an — zu einer Selbstpriifung
und -betrachtung, welche ganz darauf gerichtet war, ob der Reueakt auch zureichend
sei, also im ausreichenden Maf3e die Demiitigung vor Gott und die Kritik am eigenen

7 Eva-Maria Faber, Kontritionismus, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche 6 (*1997), S. 333. Der Be-
griff der contritio selbst fiir die Reue kam erst mit Anselm im Anschluss an Ps 50,19 (,,Cor contritum et
humiliatum Deus non spernet.“) auf. Davor war eher compunctio gebrauchlich. Vgl. Bernhard Posch-
mann, Bufe und Letzte Olung, Freiburg 1951 (Handbuch der Dogmengeschichte IV/3), S. 87.

8 S. Anton Ziegenaus, Attritionismus, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche 1 (°1993), S. 1168-1170.
Diese Frage hat auch deswegen grofie Bedeutung erlangt, weil sich die Auseinandersetzungen in der
Neuzeit fortsetzten. Das Tridentinum hatte eine attritionistische Haltung akzeptiert — Heinrich Den-
zinger, Enchiridion symbolorum ..., iibers. und hg. von Peter Hiinermann, Freiburg-Basel-Wien
442014 (= DH), Nr. 1678 —, wenn auch nicht unbedingt sich dafiir entschieden (vgl. Ziegenaus in die-
ser Anm., S.1169). Im 17. Jahrhundert brandete der Streit dann neu auf und wurde durch Papst Alex-
ander VII. in einem Dekret vom 5. Mai 1667 ausdriicklich unter Vorbehalt einer spateren Entscheidung
durch den Heiligen Stuhl als offen deklariert: DH Nr. 2070.

9 In diesem Zusammenhang ist auch zu bedenken, was, freilich etwas {ibertreibend, Reinhold See-
berg, Die religiosen Grundgedanken des jungen Luther und ihr Verhaltnis zu dem Ockhamismus und
der deutschen Mystik, Berlin-Leipzig 1931 (Greifswalder Studien zur Lutherforschung und neuzeitli-
chen Geistesgeschichte 6), S. 5, festgehalten hat: ,,Das abendlandische Christentum hat sich stets um
den Begriff der Buf3e konzentriert. In der Buf3e liefen ja alle religiésen Grundbegriffe zusammen, die
Stinde und ihre Schuld, Gott mit seiner Strafe und Gnade, der Glaube, die Reue und die Rechtfertigung,
die kirchliche Autoritdt und die guten Werke.*.



526 —— VolkerLeppin

Selbst integrierte, oder von der blof3en Furcht vor Strafe geleitet war. Diese massive
Introspektion kann dann unter bestimmten Umstdnden angemessen als Kontritionis-
mus bezeichnet werden.

Die traditionell als Attritionismus bezeichnete Haltung wiederum wird man in
ihrem hochmittelalterlichen Ursprung angemessen erfassen, wenn man sie als sa-
kramental-objektive Bufitheorie bezeichnet. Theologisch ndmlich zielt das Anliegen
der Vertreter einer solchen Auffassung zundchst auf die Sicherung der Buf3e als eines
objektivierbaren Aktes, der dem Menschen die Gewissheit gibt, auch ohne entspre-
chende Leistungen auf seiner Seite das Heil zu erlangen. Je starker allerdings die
seelsorgliche Perspektive eingenommen wird, desto mehr verlagert sich der Blick
auf die subjektive Disposition des Biiflenden und das Zugestandnis, dass auch dem
blof3 Zerknirschten die Heilsmittel nicht versagt werden, sodass inshesondere im Ho-
rizont der Frommigkeitstheologie des ausgehenden 15. Jahrhunderts die Rede vom
Attritionismus sinnvoll wird.

Die subjektive Bufitheorie wurde im 12. Jahrhundert durch Petrus Lombardus
geradezu zur reprisentativen Normaltheorie der Scholastik®® und gewann bei ihm
eine sakramentenskeptische Ausrichtung: In Sent IV d. 17 c¢. 1 verhandelte er die
Frage, ,,ob die Siinde ohne Beichte erlassen werden kann“.** Nach der Auffithrung
von Autoritdten fiir die eine wie die andere Antwort auf diese Frage kam er zu dem
Ergebnis,

»dass die Siinden ohne Beichte und Ableistung der dufieren Strafe zunichte gemacht werden,
durch Reue (contritio) und Demut des Herzens. Aufgrund dessen, dass einer mit gequéltem
Sinn sich vornimmt zu beichten, erldsst Gott [die Schuld], weil dort die Beichte des Herzens,
wenn auch nicht des Mundes ist, durch welche die Seele innerlich von der Befleckung und
Ansteckung durch die begangene Siinde gereinigt wird.“'?

10 Vgl. zu diesem reprasentativen Charakter Berndt Hamm, Der friihe Luther. Etappen reformatori-
scher Neuorientierung, Tiibingen 2010, S. 7. Poschmann, Bue und Letzte Olung (wie Anm. 7), S. 84f.,
weist auf den Hintergrund dieser Theorie bei Abaelard hin, der ,,die Siindenvergebung einseitig dem
subjektiven Faktor* zuschreibe. Dieser hatte in seiner Ethik zwar Buf3e allgemein als contritio und satis-
factio bestimmt (Peter Abelard, Ethics. An Edition with Introduction, English Translation and Notes,
hg. von David E. Luscombe, Oxford 1971, S. 76 Z. 20), sie dann aber auf den ,,dolor animi super eo in
quo deliquit“ enggefiihrt (ebd., S. 76 Z. 22f.). Zu Abaelards Bufiverstiandnis Tobias Georges, Quam nos
divinitatem nominare consuevimus. Die theologische Ethik des Peter Abaelard, Leipzig 2005 (Arbeiten
zur Kirchen- und Theologiegeschichte 16), S. 248-253.

11 Petri Lombardi Sententiae in IV libris distinctae, Bd. 2, Grottaferrata 1981 (Spicilegium Bonaven-
turianum 4), S. 342 Z. 15f. (Petrus Lombardus, Sent IV d. 17 c. 1 ,,[A]n sine confessione dimittatur pec-
catum.®).

12 Ebd., S. 345 Z.19-23 (Petrus Lombardus, Sent IV d. 17 c. 1 ,,... quod sine confessione oris et solu-
tione poenae exterioris peccata delentur, per contritionem et humilitatem cordis. Ex quo enim propo-
nit, mente compuncta, se confessurum, Deus dimittit; quia ibi est confessio cordis, etsi non oris, per
quam anima interius mundatur a macula et contagio peccati commissi.“). Zum Charakter der Buf3e



Das ganze Leben BuBe =— 527

Dieser buf3theoretische Ansatz brachte eine enorme Destabilisierung der priesterli-
chen Heilsvermittlung mit sich. Ausdriicklich setzte Petrus Lombardus im zweiten
Kapitel derselben Distinktion hinzu, dass er hinsichtlich der Frage, ob es reiche, al-
lein Gott die Siinden vorzutragen, denjenigen Autoritdten zuneige, ,die behaupten,
dass es ausreiche Gott die Siinden zu bekennen, ohne Priester“.?* Deren Binde- und
Losegewalt war demnach eine ausschliellich deklarative: die Gewalt, ,,zu zeigen,
dass die Menschen gebunden oder geldst sind“.**

Dieses Problem musste virulent werden, als das Vierte Lateranum die Beicht-
pflicht und mithin das Buf3sakrament samt seiner priesterlichen Durchfiihrung ein-
schirfte. Ausdriicklich wurde angeordnet, ,,dass jeder Glaubige beiderlei Geschlechts
... mindestens einmal im Jahr einzeln alle seine Siinden vertraulich dem eigenen
Priester beichte.“?” Das brachte eine Objektivierung in das Buf3geschehen, die bald
theoretisch durch Thomas von Aquin aufgegriffen und entfaltet wurde.

Dies tat er in der ,Summa theologiae“ (ST) charakteristischerweise ohne Ge-
brauch der attritio-Begrifflichkeit, vielmehr ganz auf die Wirksamkeit des Sakraments
durch das priesterliche Wort konzentriert: In ST III g. 84 a. 3 behandelt er die Frage
nach der Form, also dem wesengebenden Teil der Buf3e und teilt definitorisch auf,
dass alle Vorbedingungen auf Seiten des Biiflenden Materie seien, die forma aber in
dem Wort des Priesters ,,Ego te absolvo“ bestehe.!® Zentrum des Bu3geschehens also
sollte — quer zu der {iblichen Einteilung in contritio, confessio und satisfactio — das Ab-
solutionswort des Priesters sein, analog zum Tauf- und zum Abendmahlssakrament,

als Geistestugend bei Petrus Lombardus vgl. Lothar Vogel, ,,Per tutti i giorni della vita“. Il concetto di
penitenza nei testi dei barba valdesi tardo medievali, in: Protestantesimo 64 (2009), S.1-20, hier S. 8.
13 Lombardus, Sententiae (wie Anm. 11), Bd. 2, S. 348 Z. 9f. (Petrus Lombardus, Sent IV d. 17 c. 2:
,»-. qui sufficere contendunt Deo confiteri peccata, sine sacerdote.*).

14 Ebd., S.361 Z. 3f. (,,... potestatem ligandi et solvendi, id est ostendendi homines ligatos vel solu-
t0s.“). Zu Recht hebt Anton Zie genaus, Umkehr, Vers6hnung, Friede. Zu einer theologisch verantwor-
teten Praxis von Buf3gotttesdienst und Beichte, Freiburg u. a. 1975, S. 113, hervor, dass diese Auffassung
»durch die stindige Kommentierung der Sentenzen nicht in Vergessenheit fiel“.

15 DH Nr. 812:,,Omnis utriusque sexus fidelis ... omnia sua solus peccata saltem semel in anno fideliter
confiteatur proprio sacerdoti.“.

16 S. Thomae Aquinatis Opera Omnia iussu Leonis XIII P. M. edita cura et studio fratrum Prae-
dicatorum, Romae 1882ff. (= Editio Leonina), hier Bd. 12, Rom 1906, S.289. In seinem 1507 bis 1522
verfassten Kommentar (vgl. hierzu Harm Klueting, Cajetan, Thomas de Vio, in: David Berger/Jor-
gen Vijgen [Hg.], Thomistenlexikon, Bonn 2006, S. 71-78: S. 74) prazisierte Cajetan dies in dem Sinne,
dass es hier ausschlief3lich um einen sakramentalen Vorgang gehen diirfe, indem er ausfiihrte, gemeint
sei: ,Sacramentaliter absolvo te“ (Editio Leonina 12, S. 290). In systematisch-theologischer Perspektive
macht Giuseppe Perini, La ,penitenza interiore“ in S. Tommaso d’Aquino, in: Jorgen Vijgen (Hg.),
Indubitanter ad veritatem. Studies offered to Leo J. Elders ..., Budel 2003, S. 322-339, hier S. 325, deut-
lich, dass in dieser Hinsicht die sakramentale Buf3e das innere Geschehen als Materie mit dem dufieren
verbindet.



528 —— \Volker Leppin

in welchen nach Thomas gleichfalls das jeweilige Wort die Form des Sakraments
ausmachen sollte."”

Vor diesem Hintergrund konnte die Wirksamkeit des Sakramentes gar nicht an
einer besonderen contritio hangen. So prasentierte Thomas auch in seinem Sen-
tenzenkommentar eine Lehrauffassung, die man im dogmenhistorischen Sinne als
sakramental-objektive Bufitheorie bzw. als Attritionismus bestimmen kann.'® In Sent
IV d. 22 g. 2 a. 1 ad 3. ndmlich erklarte er:

,Die Vergebung der Siinden ist auf jede Weise der Gehalt (res) das Sakraments der Buf3e
selbst, welcher gelegentlich der Zeit nach dem &duflerlichen Sakrament vorauslauft, gelegent-
lich aber im Sakrament selbst bewirkt wird. Denn wenn irgendeiner blof3 zerknirscht (attritus),
nicht vollstindig reuig (contritus) zur Beichte geht, so wird ihm, wenn er nicht einen Rie-
gel vorschiebt, in der Beichte und Absolution selbst die Gnade und Vergebung der Siinden
gegeben.“?

Hier also findet sich der Gedanke einer Wandlung von attritio in contritio unter dem
Sakrament, verbunden mit einer gewissen, begrenzten Disposition des Zerknirschten,
die freilich lediglich im mangelnden Widerstand liegt. Wie in der ,,Summa“ liegt der
eigentliche Akzent auf dem von aufien kommenden Absolutionswort, die Aktivitat
des Biiflenden wird erheblich reduziert.

Bei Duns Scotus verschob sich die Akzentsetzung der Argumentation gegeniiber
Thomas insofern, als er die bufitheologischen Uberlegungen ganz von der Frage nach
der Disposition her entfaltete — insofern gaben seine Reflexionen einen stdrkeren
Anhalt zu einer Fokussierung auf die attritio und damit zu einer begrifflichen Fassung
als Attritionismus. In seinem ausgearbeiteten Sentenzenkommentar, der um 1300

17 Editio Leonina (wie Anm.16), Bd.12, S.289; vgl. Poschmann, Bufle und Letzte Olung (wie
Anm. 7), S. 91. Vor diesem Hintergrund hat es durchaus etwas fiir sich, die Absolution als viertes Ele-
ment der mittelalterlichen Buf3lehre aufzufiihren: Charles Morerod, Le manque de clarté de Gabriel
Biel et son impact sur la Réforme, in: Nova et Vetera 75 (2000), S. 1532, hier S. 21. Die Entsprechung
der Betonung der Absolution zur spéateren reformatorischen Theologie liegt auf der Hand. Bei ihrer
Deutung ist allerdings zu bedenken, dass die Frage, ob und inwieweit Luther Thomas kannte, noch
durchaus strittig ist: vgl. hierzu Stefan Gradl, Inspektor Columbo irrt. Kriminalistische Uberlegungen
zur Frage: ,,Kannte Luther Thomas?“, in: Luther 77 (2006), S. 83-99. Ohnehin kann die obige Darstel-
lung nicht den Anspruch erheben, die Buflehre des Thomas vollstandig darzustellen, von der Posch-
mann, BuBSe und Letzte Olung (wie Anm. 7), S. 90, festhilt, dass sie ein ,,ziemlich kompliziertes Ge-
bilde“ darstelle und zudem ,,auch mit gewissen Unklarheiten und Unstimmigkeiten behaftet* sei.

18 Vgl. zur Bufllehre des Thomas Ziegenaus, Umkehr (wie Anm. 14), S. 110f.

19 S.Thomae Aquinatis Scriptum super Sententiis magistri Petri Lombardi, hg. von Maria Fabian
Moos, Bd. 4, Paris 1947, S.1097 (Sent IV d. 22 a. 1 ad 3): ,,Remissio peccatorum utroque modo est res
ipsius poenitentiae sacramenti: quae aliquando tempore praecedit sacramentum exterius, aliquando
autem in ipso sacramento efficitur; quia quando aliquis accedit ad confessionem attritus, non plene
contritus, si obicem non ponat, in ipsa confessione et absolutione, sibi gratia et remissio peccatorum
datur.”.



Das ganze Leben BuBe =— 529

entstandenen Ordinatio,”® behandelte er in Sent IV d. 14 g. 2 die Frage, ,,0b ein
Buf3akt, wie er zur Beseitigung der Todsiinde erforderlich ist, der Akt irgendeiner
Tugend sei.“** Hier kam er auf die attritio zu sprechen, die er im Rahmen seines
gnadentheologischen Schemas als ein meritum de congruo, ein Billigkeitsverdienst
einordnete,?? also ein solches, welches Gott als Verdienst anerkennen kénne, obwohl
es in sich keines ist. Eine solche Zerknirschung, attritio, aber wird nun durch die
Gnade in contritio gewandelt.”? Indem aber die attritio in contritio gewandelt wird,
ist dann, der Fragestellung folgend, die Siinde beseitigt.?* Ja, die Objektivitit des
Sakramentes besafl fiir Duns Scotus sogar ein solches Gewicht, dass er erklarte,
selbst wenn die attritio nicht in Gestalt eines meritum de congruo vorliege, sondern
als blofler Wille, ,,das Sakrament der Bufle so zu empfangen, wie es in der Kirche
ausgeteilt wird“,? konne Gott aufgrund seines Bundes, mit welchem er das Sakrament
dazu unterstiitzt, dass es die Wirkung vollbringen kann, zu welcher er eingesetzt ist,
diesem Zerknirschten die Wirkung der Bufle zukommen lassen.?® Auffillig ist wie
bei Thomas die Konzentration des sakramentalen Aktes auf das Absolutionswort:
»Bufle als Sakrament ist jene sakramentale Absolution, die durch bestimmte Worte
vollzogen wird.“*” Duns teilte also bei aller Zuspitzung mit Thomas jenes Interesse
an einer sakramentalen Objektivierung, wie es durch die Vorschriften des Vierten
Lateranums gestdrkt worden war.

Die neue Konzentration auf die contritio reagierte unter Riickgriff auf die friih-
mittelalterliche Lehre auf diese AuBerungen des Duns Scotus: Wilhelm von Ockham
referierte dessen Position in seinem Kommentar zum vierten Buch der Sentenzen aus-
fithrlich.?® Dass es in diesen Debatten keineswegs um einen Gegensatz von ,,Kontri-
tionismus“ und ,,Attritionismus“, sondern um die Frage der Wirksamkeit von Gottes

20 Zuden verschiedenen Fassungen des Sentenzenkommentars vgl. Mary B. Ingham, Johannes Duns
Scotus, Miinster 2006 (Zuginge zum Denken des Mittelalters), S.19-23.

21 Ioannis Duns Scoti Opera omnia, iussu et auctoritate Pacifici M. Perantoni, Civitas Vaticana
1950ff., hier Bd. 13 (2011), S. 21 Z. 527f. (Ordinatio IV d. 14 q. 2: ,,Utrum actus poenitendi requisitus ad
deletionem peccati mortalis, sit actus alicuius virtutis?*).

22 Ebd., S.34 Z.886—-889 (Ordinatio IV d. 14 q. 2 Nr. 134).

23 Ebd., S.357.910-914 (Ordinatio IV d. 14 q. 2 Nr. 137).

24 Ebd., S.37 Z.963f. (Ordinatio IV d. 14 q. 2 Nr. 146: ,,... sic debet concedi in sensu divisionis, quod
per actum, qui est contritio, deletur peccatum.*).

25 Ebd., S.54 Z.391f. (Ordinatio IV d. 14 g. 4 Nr. 218: ,,... recipere Sacramentum poenitentiae sicut dis-
pensator in Ecclesia“).

26 Ebd.,S.54Z.395-397 (Ordinatio IV d. 14 q. 4 Nr. 218). Zu der starken Betonung des Buf3sakramentes
bei Duns Scotus vgl. Poschmann, Bufie und Letzte Olung (wie Anm. 7), S.100.

27 Duns Scotus, Opera (wie Anm. 21), Bd. 13, S. 136 Z. 151f. (Ordinatio IV d. 16 q. 1 Nr. 25: ,,Poeniten-
tia-sacramentum est illa ,absolutio sacerdotalis facta certis verbis‘“).

28 Guilelmi de Ockham Opera Theologica. Bd. 7: Quaestiones in librum quartum sententiarum
[Reportatio], hg. von Rega Wood /Gedeon Gal, St. Bonaventure NY 1984, S. 216 Z.19-218 Z. 8 (Sent IV
g. 10-11).



530 — VolkerLeppin

Gnade und ihrer sakramentalen Bindung ging, zeigt schon Ockhams erste Antwort
auf Duns Scotus: Es sei allein de potentia absoluta®® moglich, dass Gott einen Ungliu-
bigen ,,ohne jede gute Willensregung und ohne Reue (contritio) oder Zerknirschung
(attritio) iiber die Siinden“ rechtfertige.>® Faktisch aber entspreche eben dies nicht
der Auffassung der Heiligen.>! Die Antwort Ockhams bestand nun in einer Einschér-
fung der contritio, die er betont als neu charakterisierte: ,,Und daher sage ich ohne
jedes Beispiel anderer, dass eine Todsiinde durch kein Sakrament ohne jegliche all-
gemeine oder spezielle Reue (contritio) erlassen werden kann.“*? Dass ein mittelal-
terlicher Denker eine eigene Auffassung als prdzedenzlos bezeichnet, ist durchaus
ungewohnlich.?® Aber es ist in diesem Falle nicht unzutreffend. Was Ockham nim-
lich hier konzeptionell zusammenfiihrte, war die sakramentale Seite, wie sie seit
dem Vierten Lateranum das Bufiverstindnis pragte, mit der subjektivitatsorientier-
ten Ausrichtung der frithmittelalterlichen Bufilehre. Die subjektiv-sakramentenskep-
tische Bufdlehre des Lombarden aber, auf den er sich an dieser Stelle mehrfach explizit
berief,3* tiberfiihrte er nun in eine subjektiv-sakramentale Theorie, in deren Mittel-
punkt ein Verstindnis der Buf3e als ,,Akt des Biiflenden* (actus poenitentis) stand:*
Die Wirksamkeit des Sakraments wurde nicht, wie bei Petrus Lombardus potentiell
durch die subjektiven Gegebenheiten des Biiflenden substituiert, sondern war viel-
mehr ganz durch diese bedingt. Ockham bestimmte auch die Bedingungen fiir diese
Disposition niher: Volljahrigkeit, Kenntnis der Umstidnde und freier Wille.>® Fiir eine
solche Person gilt: , Ihr wird keine Siinde vergeben ohne eine gute Bewegung des
eigenen Willens.“*”

29 Zu Ockhams Verstdndnis der potentia absoluta vgl. Klaus Bannach, Die Lehre von der doppel-
ten Macht Gottes bei Wilhelm von Ockham. Problemgeschichtliche Voraussetzungen und Bedeutung,
Wiesbaden 1975 (Verdffentlichungen des Instituts fiir Europdische Geschichte 75); Volker Leppin,
Does Ockham’s Concept of Divine Power Threaten Man’s Certainty in His Knowledge of the World?, in:
Franciscan Studies 55 (1998), S. 169-180; Hubert Schro cker, Das Verhiltnis der Allmacht Gottes zum
Kontradiktionsprinzip nach Wilhelm von Ockham, Berlin 2003 (Verdffentlichungen des Grabmann-In-
stitutes 49).

30 Ockham, Opera Theologica (wie Anm. 28), Bd. 7, S.218 Z.10-12 (Sent IV q. 10-11: ,,... sine omni
bono motu voluntatis et sine contritione vel attritione de peccatis®).

31 Ebd., S.218 Z.14,S5.220 Z.18,S.222 Z.11 (Sent IV g. 10-11).

32 Ebd., S.220Z.6-8 (Sent IV q. 10—11: ,,Et ideo dico sine omni praeiudicio aliorum quod per nullum
sacramentum potest remitti peccatum mortale sine omni contrition in generali vel speciali.®).

33 Ockham selbst hat eine solche Selbstdeutung als Neuerer allerdings in einem anderen prominen-
ten Fall vorgenommen: bei der Universalienlehre. Vgl. Volker Leppin, Wilhelm von Ockham. Gelehr-
ter — Streiter — Bettelmonch, Darmstadt 22012, S. 66—-68.

34 Ockham, Opera Theologica (wie Anm. 28), Bd. 7, S. 218 Z. 12f. (Sent IV q. 10-11).

35 Ebd., S.221Z.7f. (Sent IV q. 10-11).

36 Ebd., S.220Z.8-10 (Sent IV q. 10-11).

37 Ebd., S.220 Z.14f. (Sent IV q. 10-11: ,Non remittitur sibi peccatum sine motu bono propriae vo-
luntatis.“).



Das ganze Leben BuBe =—— 531

Wie generell in seinem ,,Collectorium®, so fiihrte Gabriel Biel auch an dieser Stelle
Uberlegungen Ockhams weiter, argumentierte allerdings in einer doppelten Weise,
die Heiko Augustinus Oberman durch die Unterscheidung von Bufe ,,als Tugend und
Sakrament“ treffend zusammengefasst hat;* Biel fiihrt die Unterscheidung aspektiv
ein: Es gehe einerseits um die Buf3e als Akt oder Habitus des Biiflenden, andererseits
um einen Akt des absolvierenden Priesters.>

Im Sinne der poenitentia als Tugend, also im ersten Sinne, fiihrt Gabriel Biel in
Sent IV d. 14 g. 1 aus, dass fiir einen Menschen, der nach der Taufe in eine Todsiinde
gefallen ist, de potentia ordinata ein formaler oder auch virtueller Buf3akt erforder-
lich sei.*® Unter dem virtuellen BufSakt aber sei ein Akt eindringlicher Gottesliebe
zu verstehen, durch welchen aufgrund gottlicher Akzeptation auch ohne formale
Bufle die Siinde vergeben werden konne.*! Das Besondere hieran ist, dass Biel diese
Méoglichkeit ausdriicklich als ein Geschehen de potentia ordinata vorsieht.*?

Obwohl dieses Geschehen also in den Bereich ordentlicher Vollziige Gottes hin-
eingehort, hilt Biel doch in erkennbarer Spannung zu seinem Verstidndnis von poe-
nitentia als Tugend*® als opinio communis fest, dass das Sakrament der Bufle die
Schuld tilge — Streit bestehe nur iiber die Weise, wie dies geschehe.** In Auseinan-
dersetzung mit Duns Scotus, Thomas und anderen kommt er dann zu dem Ergebnis,
dass eine blof3e attritio, sofern sie von contritio unterschieden werde, zur Eingie-

38 Heiko Augustinus Oberman, Der Herbst der mittelalterlichen Theologie, Ziirich 1965 (Spétscho-
lastik und Reformation 1), S. 149. Obermans Ubersetzer sprechen hier freilich irrefiihrend von ,,Beichte®
(im Englischen verwendet Heiko Augustinus Oberman, The Harvest of Medieval Theology. Gabriel
Biel and Late Medieval Nominalism, Cambridge 1963, S. 157, korrekt ,,penance*). Das wire im Latei-
nischen confessio, gemeint ist aber offenkundig poenitentia. Eben diesen Doppelcharakter ,,as both
virtue and sacrament® schreibt Maria C. Morrow, Reconnecting Sacrament and Virtue. Penance in
Thomas’s Summa Theologiae, in: New Blackfriars 91 (2010), S.304-320, hier S. 306, allerdings auch
der Buf3lehre des Thomas zu; zur Betonung der ,,Bufitugend” bei Biel vgl. auch Reinhard Schwarz,
Vorgeschichte der reformatorischen Buf3theologie, Berlin 1968 (Arbeiten zur Kirchengeschichte 41),
S.125.

39 Gabrielis Biel, Collectorium circa quattuor libros Sententiarum, 4 Bde., hg. von Wilfried Wer -
beck/Udo Hofmann, Tiibingen 1973-1984, hier Bd. 4,1 (1975), S. 418 (Collectorium d. 14 g. 1 a. 1 No-
tabile 1 A, Z. 8-11); zur Bedeutung der Absolution fiir Biels Buverstdndnis vgl. Morerod, Manque de
clarté (wie Anm. 17), 22.

40 Biel, Collectorium (wie Anm. 39), Bd. 4,1, S. 428 (Collectorium d. 14 q. 1a. 2 concl. 3 M, Z.1-3).
41 Ebd., S. 430 (Collectorium d. 14 q. 1 a. 2 concl. 3 M, Z.50-54).

42 Ebd., S. 427 (Collectorium d. 14 q. 1a. 2 concl. 2 L, Z. 15f.).

43 Genauer ebd., S. 441-443 (Collectorium d. 14 g. 1 a. 3 dubium 3). Nach ebd., S. 443 (AA, Z.17-19)
ist die poenitentia als Tugend anzuschauen, und zwar hinsichtlich der Gottesliebe als theologische
Tugend, hinsichtlich der Verschmédhung der Siinde als moralische Tugend.

44 Ebd., S. 449 (Collectorium d. 14 q. 2 a. 1 Notabile 2 D, Z. 1f.); insofern ist zu fragen, ob Oberman,
Herbst (wie Anm. 38), S. 147, zu Recht Biels Sympathien eher bei einem Verstdndnis der Buf3e als Tu-
gend sieht.



532 —— VolkerLeppin

Bung der Gnade nicht ausreichend sei.** Die erforderliche contritio aber sei nicht
eine blofe Disposition auf die Gnade, sondern wirke mit dieser zusammen.*® Man
kann diese Position durchaus im klassischen Sinne als synergistisch bezeichnen: Die
sakramentale Gnade der Buf3e, die in der ,,Verkiindung bestimmter Worte iiber einen
Menschen, der seine Siinde bekennt, durch einen geeigneten Priester“,*” also in der
Absolution,*® besteht, verbindet sich mit einem subjektiven Geschehen im Menschen.
Eben dies aber bedeutet in der Konsequenz: Wie bei Ockham wird die Gnadenhand-
lung von menschlichen Vorbedingungen abhidngig, die ihrerseits darin bestehen,
dass der Mensch tut, was in ihm ist (,facere quod in se est“).*’ Im Gesamtablauf
der Argumentation, in welcher diese sakramententheologischen Uberlegungen auf
die tugendtheoretischen folgen, gewinnt damit die Argumentation von Biel eine Zu-
spitzung auf die sakramentale Deutung — und in reinster Form den Charakter einer
subjektiv-sakramentalen Buf3theologie.

So wie Gabriel Biel bedeutsam fiir den Verstehenshorizont Luthers ist, ist es auch
Johannes Paltz, der gewOhnlich dem Attritionismus zugerechnet wird, gleichwohl
aber, insbesondere was den Gedanken des ,,facere quod in se est“ angeht, auffillige
Ahnlichkeiten mit Biel aufweist.’® In seiner ,,Coelifodina®, die er, ausgehend von der
fiir Kurfiirst Friedrich und Herzog Johann verfassten ,,himmlischen Fundgrube“ zwi-
schen 1490 und 1502 aus mehreren Stiicken kompilierte,® ging er ausfiihrlich auf
das Verhiltnis von attritio und contritio ein und rekurrierte hierbei auf ein umfas-
sendes technisches Vokabular: Die attritio sei eine unvollkommene Abscheu iiber die
Siinde (detestatio peccati), welche aus knechtischer Furcht (timor servilis), namlich
der Angst vor Tod und Hoélle, riihre.*?

In Radikalisierung von Aspekten, die man bei Duns zumindest erahnen konnte,?
vertrat er nun forciert die Position, dass eine solche attritio auch vor dem Gang zum
Priester von Gott in contritio gewandelt werden kdnne — die Grundlage fiir diese gott-

45 Biel, Collectorium (wie Anm. 39), Bd. 4,1, S. 465 (Collectorium d. 14 q. 2 a. 1 Notabile 2 L, Z. 91.).
46 Ebd., S. 465 (Collectorium d. 14 q. 2 a. 1 Notabile 2 L, Z. 14-16).

47 Ebd., S. 449 (Collectorium d. 14 q. 2 a. 1 Notabile 1 C, Z. 47f.).

48 Vgl. ebd., S. 445 (Collectorium d. 14 q. 2 a. 1 Notabile 1 A, Z. 11-15).

49 Ebd., S. 437 (Collectorium d. 14 q. 1 a. 2 Concl. 5 U, Z. 32).

50 Vgl. Hamm, Frommigkeitstheologie (wie Anm. 6), S.277. Zu den Hintergriinden seiner Lehre vom
»facere quod in se est“ im ,,Compendium theologicae veritatis“ des Hugo Ripelin von Straflburg
vgl. Adolar Zumkeller, Erbsiinde, Gnade, Rechtfertigung und Verdienst nach der Lehre der Erfurter
Augustinertheologen des Spatmittelalters, Wiirzburg 1984 (Cassiciacum 35), S. 408.

51 Zur Entstehung vgl. Johannes von Paltz, Werke, Bd. 1: Coelifodina, hg. von Christoph Burger/
Friedhelm Stasch unter Mitarbeit von Berndt Hamm / Venicio Marcolino, Berlin-New York 1983
(Spatmittelalter und Reformation. Texte und Untersuchungen 2), S. XV-XXI.

52 Ebd., S.260 Z.7f. Paltz folgte mit seinen entsprechenden Unterscheidungen und Ausfiihrungen
wiederum seinem Lehrer Johannes von Dorsten: Zumkeller, Erbsiinde (wie Anm. 50), S. 416-418;
Hamm, Frommigkeitstheologie (wie Anm. 6), S. 275.

53 Zum Bezug von Paltz auf Duns Scotus ebd., S. 276.



Das ganze Leben BuBe =—— 533

liche Anerkennung ist, dass die Siinder tun, was in ihnen ist (,facere quod in se
est“):>* Hier also erscheint jener Begriff, den auch Biel zentral verwendet hat — eine
Nihe, auf die schon Adolar Zumkeller hingewiesen hat.”> Und hier nun liegt die
Differenz vor allem in den Begriffen contritio und attritio. Wahrend Biel dem Men-
schen grundsatzlich ersteres zutraut, gesteht Paltz die Moglichkeit des letzteren zu.
Er bestimmt sogar genauer, worin dieses Tun bestehe: in der Anrufung Christi und
der Heiligen, dem Vertrauen auf die Fiirbitte anderer und dem Almosengeben’® — die
attritio wurde also aus einer bestimmten Form der Haltung in ein bestimmtes Verhal-
ten und Agieren umgedeutet, das es ermoglichte, den Anweisungen zu folgen und so
trotz der Einsicht in die eigene Mangelhaftigkeit eine von Gott akzeptierte Reuegestalt
zu erlangen. Die Sicherung ging noch weiter: Fiir diejenigen, denen es nicht gelang,
alles zu tun, was in ihnen ist, sondern nur aliquo modo, stand das Buf3sakrament
bereit, um durch die Absolution die attritio in contritio zu wandeln.”” Und selbst noch
diejenigen, die nicht einmal aliguo modo tun, was in ihnen ist, durften nach Paltz
auf sakramentale Rettung hoffen: Sie waren auf die letzte Olung verwiesen, um Ret-
tung vor der ewigen Verdammnis zu erfahren.>® Trotz seiner starken poimenischen
Orientierung an der subjektiven Disposition zeichnete Paltz das Heilsgeschehen also
letztlich in einen massiv sakramentalen Horizont ein, in welchem es bei zureichender
Beachtung der sakramentalen Lebensbegleitung noch mdglich war, das Heil durch
die Sakramente ohne entsprechende subjektive Disposition zu erlangen.*®

Lost man sich also von dem vereinfachenden dogmengeschichtlichen Gegeniiber
von Kontritionismus und Attritionismus, so kann man feststellen, dass es in der Buf3-
theologie des ausgehenden 15. Jahrhunderts eine doppelte Bewegung gab, die zum
einen das Verstdndnis von Buf3e als priesterlich vermitteltem Sakrament einschirfte
und zum anderen ein hohes Gewicht auf das subjektive Vermdgen des Menschen,
zu tun, was in ihm ist, legte. Beides ist als pragender Horizont fiir die Entwicklung
von Luthers Bufdtheologie vorauszusetzen. Die Auseinandersetzung zwischen den
unterschiedlichen Positionen, wie sie sich vor allem bei Ockham und bei Gabriel
Biel zeigt, kann demgegeniiber in seiner Relevanz hintangestellt werden. Die ent-
scheidende Herausforderung fiir Luther war die mit der Buf3theologie, vor allem in
der Gestalt, die ihr Biel gegeben hatte, transportierte hohe Gewichtung der inneren
Gegebenheiten im Menschen. Las man Biels Theorie eines Zusammenwirkens von

54 Paltz, Werke (wie Anm. 51), Bd.1, S.260 Z.23-26.

55 Zumkeller, Erbsiinde (wie Anm. 50), S. 411.

56 Paltz, Werke (wie Anm.51), Bd.1, S.260 Z.31-36.

57 Ebd., S.2617Z.9-13.

58 Ebd., S.262Z.31-S.263Z.12.

59 Zu dieser Betonung der ,Garantiefunktion der Sakramente“ bei Paltz vgl. Hamm, Frommigkeits-
theologie (wie Anm. 6), S. 275.



534 = VolkerLeppin

contritio und Absolution streng, so war das Gelingen der sakramentalen Bufie von
der inneren Haltung des Menschen und seinem natiirlichen Vermdgen abhéngig.

Luthers Aufzeichnungen fiir die Kommentierung des vierten Buches der Senten-
zen sind ausgesprochen knapp ausgefallen.®® Eine nennenswerte Auseinanderset-
zung mit der Bufithematik findet sich daher erst in seiner ersten Psalmenvorlesung,
den ,,Dictata in Psalterium®, die er von 1513 bis 1515 in Wittenberg hielt. Wenigstens
fiir die Bufdtheologie wird man wohl Leif Granes Urteil aufnehmen kdnnen, dass Lu-
ther ,hier als ein Theologe der via moderna spricht“.®* Noch in einem der spitesten
Scholien, zu Ps 115 (113), erklirte er:

»Hierzu sagen die Doktoren zu Recht, dass Gott dem Menschen, der tut, was
in ihm ist, unfehlbar Gnade gibt. Und wenn er sich auch nicht wiirdigerweise auf
die Gnade vorbereiten kann, weil sie unverhaltnismafig ist, kann er sich doch auf-
grund dieser Verheiflung Gottes und des Bundes der Barmherzigkeit billigerweise
vorbereiten.“®?

60 Martin Luther, Erfurter Annotationen 1509-1510/11, hg. von Jun Matsuura, Koln u. a. 2009 (Ar-
chiv zur Weimarer Ausgabe der Werke Martin Luthers. Texte und Untersuchungen [= AWA] 9), S. 557f.
61 Leif Grane, Contra Gabrielem. Luthers Auseinandersetzung mit Gabriel Biel in der Disputatio Con-
tra Scholasticam Theologiam 1517, Gyldendal 1962 (Acta Theologica Danica 4), S. 309; aufgenommen
bei Berndt Hamm, Promissio, Pactum, Ordinatio. Freiheit und Selbstbindung Gottes in der scholas-
tischen Gnadenlehre, Tiibingen 1977 (Beitrdge zur historischen Theologie 54), S.377. Bei Grane steht
das entsprechende Urteil im Horizont einer Spatdatierung von Luthers ,,Durchbruch®. Diese Sicht der
Dinge ist erheblich zu differenzieren: Die Beobachtungen zur Buflehre sind nur ein kleiner Baustein
in einer Gesamtsicht der Entwicklung Luthers, die sich von einem solchen ,,Wende-Konstrukt“ (Berndt
Hamm, Naher Zorn und nahe Gnade: Luthers friihe Klosterjahre als Beginn seiner reformatorischen
Neuorientierung, in: Christoph Bultmann/Volker Leppin/Andreas Lindner [Hg.], Luther und das
monastische Erbe, Tiibingen 2007 [Spitmittelalter, Humanismus, Reformation 39], S.111-151, hier
S. 113) wird verabschieden miissen, wie es fiir Grane noch pragend war. Tatsdchlich ist mit einer all-
mahlichen Entwicklung zu rechnen, die an unterschiedlichen theologischen Punkten unterschiedli-
che Geschwindigkeiten, ja, vielfach auch ein Hin und Herr aufwies und sich insgesamt eher als Trans-
formation der vorgegebenen Auffassungen denn als radikaler Bruch mit ihnen darstellt. Vgl. hierzu
Volker Leppin, Martin Luther, Darmstadt 22010, S. 107-117.

62 Luther, Dictata in Psalterium, in: WA 55/2, S. 876 Z.92-877 Z.95: ,,Hinc recte dicunt Doctores,
quod homini facienti quod in se est, Deus infallibiliter dat gratiam, et licet non de condigno sese pos-
sit ad gratiam preparare, quia est incomparabilis, tamen bene de congruo propter promissionem istam
Dei et pactum misericordie.“ Insofern wird man auch fiir die spiten Phasen der Ersten Psalmenvorle-
sung den Gedanken der Disposition nicht so schroff abweisen kdnnen, wie dies Erich Vogelsang,
Die Anfange von Luthers Christologie nach der Ersten Psalmenvorlesung inshbesondere in ihren exege-
tischen und systematischen Zusammenhéngen mit Augustin und der Scholastik dargestellt, Berlin-
Leipzig 1929 (Arbeiten zur Kirchengeschichte 15), S. 124, tut. Luther fiillt das facere keineswegs, wie
Hamm, Promissio (wie Anm. 61), S. 380, meint, ausschliefllich durch ,,Selbstgericht“ und ,,Bittgebet,
sondern spricht von ,,iuste et sobrie et pie vivere“ und ,,sancte vivere“ — {iber all dies sagt er zwar, es
sei ,,vix“ eine dispositio. Diese Abwertung dient aber dazu, herauszustreichen, dass es sich um Ver-
dienste de congruo, nicht de condigno handelt (Luther, Dictata, S. 877 Z.95-98), — dass das facere
Lebensvollziige der Heiligung umfasst, ist davon gerade nicht tangiert. Allerdings ldsst sich eine spe-



Das ganze Leben BuBe =—— 535

In knapper, klarer Form fasst er so den Heilsweg zusammen wie er ihn in der
Buf3theorie Gabriel Biels vorfinden konnte, einschliefllich der Vorstellung von einem
pactum, den Gott mit den Glaubenden geschlossen hat, um seine potentia absoluta
heilbringend zu binden.®* Dass das fiir die spétere Entwicklung so wichtige Schliis-
selwort promissio® bereits in diesem Kontext erscheint, macht deutlich, wie vielfil-
tig und facettenreich die Transformationen sind, die Luthers Denken im Laufe der
Jahre erfuhr. Auch in Luthers ndherer Fassung des Bufdverstindnisses schlagt sich
die Pragung durch Gabriel Biel durch. Dieser hatte Bufe als Tugend vor allem als
willentliches Erleiden der Strafe definiert® und in fiinf Schritte untergliedert: 1. den
Willen, die Siinde zu strafen (,,vindicare seu punire peccatum®), 2. contritio als Ver-
schmihung (detestatio) der Siinde oder Hass auf sie, 3. Trauer und Schmerz (dolor),
4, Annahme von Trauer und Schmerz und darin Wiedergewinnung eines Wohlgefal-
lens, 5. duflere Strafsatisfaktion und ihre Annahme.%® Dieses Schema macht deutlich,
wie sich nach Biel das Zusammenspiel von contritio und Gnade gestalten sollte — und
bei Luther begegnen die Begriffe dann, wenn auch nicht so klar geordnet, zum Teil
wortlich wieder in der Beschreibung der Bufie im Zusammenhang von Schilderungen
der Aussagen der ,,nostri theologi“ oder ,,nostri scholastici“ iiber die Buf3e, die er mit
dem biblischen Befund zusammenfiihrte. Was die Bibel iudicium nenne, so erklarte
er im Scholion zu Ps 1,5 (,,ideo nun resurgent impii in iudicio*), seien die Akte der
Bufle: ,,Uber sich ziirnen, Schmerz empfinden (dolere), sich schiamen, verschmihen
(detestari), strafen (vindicare).“®” Und all dies fasste er wiederum biblisch zusam-
men mit einer Zitation von Prov 18,17: ,, Iustus enim in principio est accusator sui.“®®
Entsprechend war fiir ihn nach den ,,Dictata“ die unmittelbare Folge von Christus-

zifische Transformation Biels beobachten, wenn Luther erklédrt: ,,Totum tempus gratie preparatio est
ad futuram gloriam*“ (ebd., S. 877 Z.103f.). Hamm, Promissio (wie Anm. 61), S. 381, betont sehr stark
den hierin liegenden ,,Neuansatz* — tatsdachlich hat Luther hier den Bielschen Gedanken, dass der als
dispositio verstandene actus diligendi der Gnade zwar der Natur nach, aber nicht der Zeit nach voran-
gehe (Biel, Collectorium [wie Anm. 39], Bd. 3 [1969], S.506 R Z.1-3 [Collectorium III d. 27 a. und a. 3
Dubium 2]), zu einer zeitlichen Dauerhaftigkeit transformiert.

63 Heiko Augustinus Oberman, Wir sein pettler. Hoc est verum. Bund und Gnade in der Theologie
des Mittelalters und der Reformation, in: ders., Die Reformation. Von Wittenberg nach Genf, Gottin-
gen 1986, S. 90—-112, hier S.101-112.

64 Hierzu Oswald Bayer, Promissio. Geschichte der reformatorischen Wende in Luthers Theologie,
Darmstadt 21989.

65 Biel, Collectorium (wie Anm. 39), Bd. 4,1, S. 419 (Collectorium d. 14 g. 1 a. 1 Notabile 1 A, Z. 35-37).
66 Ebd., Bd. 4,1, S. 419 (Collectorium d. 14 q. 1 a. 1 Notabile 1 B, Z.1-12).

67 Luther, Dictata in Psalterium (wie Anm. 62), S. 32 Z. 21-25: ,,{Irasci sibi | dolere | vt pudere | detes-
tari | vindicare*; vgl. auch ebd., S.36 Z.10-14: ,Item, Quod nostri Scolastici theologice vocant actus
penitentie, scil. displicere sibi, detestari, condemnare, accusare, velle vindicare, punire seipsum, cas-
tigare et cum effectu odire malum et irasci sibi, vno verbo appellat Scriptura Iudicium.*.

68 Ebd., S.33Z.1.



536 —— Volker Leppin

erkenntnis die Selbstverschmihung.®® Luther scheint mithin, auf das Gesamte seiner
ersten Psalmenvorlesung gesehen, eine Position im Sinne Biels favorisiert zu ha-
ben, in welcher das Vertrauen in die Krifte des Menschen — als ,faciens quod in se
est* — sich mit einer selbstkritisch negativen Deutung des contritio-Begriffs verband.

2 Die Alternative zur scholastischen Debatte: Luthers
Buf3entdeckung

Vor diesem Hintergrund einer Pragung durch das Bielsche Buf3verstindnis muss man
einen Bericht h6éren, den Luther 1518 in dem Widmungsschreiben an seinen Beichtva-
ter Staupitz gab, welches die Ver6ffentlichung der ,,Resolutiones®, der ausfiihrlichen
Erlduterung der Ablassthesen begleitete:

,»Ich erinnere mich, ehrwiirdiger Vater, dass bei Deinen so anziehenden und heilsamen Gespra-
chen, mit denen mich der Herr Jesus wunderbar zu trosten pflegt, zuweilen das Wort ,Bufle’
gefallen ist. Es erbarmte uns des Gewissens vieler und jener Henker, die mit unertraglichen
Geboten eine Beichtvorschrift (wie sie es nennen) vorlegen. Dich aber nahmen wir auf, als ob
Du vom Himmel herab redetest: dass wahre Bufie allein mit der Liebe zu Gerechtigkeit und
zu Gott beginne. Was jene fiir das Ziel und die Vollendung der Buf3e hielten, das sei vielmehr
der Anfang.«”°

Entscheidend also war die Wendung im Buf3verstidndis: von der negativen Perspektive
zur positiven — konkret fiir das Buf3verstindnis: Luther ,,klingt nun nichts siifler (dul-
cius) oder angenehmer als Bu3e“.”* Aus Griinden, die ich an anderer Stelle ausgefiihrt
habe,”? lisst sich wahrscheinlich machen, dass Luther das neue Bufiverstindnis, zu

69 Ebd., S.75 Z.27f.: ,Omnis qui cepit agnoscere Christum et veritatem, mox incipit detestari suam
vanitatem.“.

70 Luther, Widmungsschreiben zu den Resolutiones disputationum de indulgentiarum virtute, in:
WA 1, S.525 Z. 4-14: ,Memini, Reverende pater, inter iucundissimas et salutares fabulas tuas, quibus
me solet dominus Thesus mirifice consolari, incidisse aliquando mentionem huius nominis ,poeniten-
tia‘, ubi miserti conscientiarum multarum carnificumque illorum, qui praeceptis infinitis eisdemque
importabilibus modum docent (ut vocant) confitendi, te velut e caelo sonantem excepimus, quod poe-
nitentia vera non est, nisi quae ab amore iusticiae et Dei incipit, Et hoc esse potius principium poeni-
tentiae, quod illis finis et consummatio censetur.“ Auch wenn die Bedeutung der Bufilehre zunehmend
durch die Rechtfertigungslehre aufgesogen wurde, kann Jack E. Brush, Gotteserkenntnis und Selbst-
erkenntnis. Luthers Verstdndnis des 51. Psalms, Tiibingen 1997 (Hermeneutische Untersuchungen zur
Theologie 36), S. 126, noch fiir die Auslegung des 51. Psalms von 1532 auf die zentrale Bedeutung der
Bufe fiir Luthers Theologieverstandnis hinweisen.

71 Luther, Widmungsschreiben (wie Anm. 70), S.525 Z.20f.: ,,... nunc nihil dulcius aut gratius ...
sonet quam ,poenitentia‘.”.

72 Volker Leppin, ,omnem vitam fidelium penitentiam esse voluit“. Zur Aufnahme mystischer Tradi-
tionen in Luthers erster Ablaf3these, in: Archiv fiir Reformationsgeschichte (= ARG) 93 (2002), S. 7-25.



Das ganze Leben BuBe =—— 537

welchem ihn Staupitz angestofien hatte, unter dem Einfluss der Lektiire Johannes
Taulers entwickelte, die in die Zeit der Romerbriefvorlesung fillt.”> Tatsdchlich lésst
sich hier ein gewisses Interesse an der Bufithematik nachvollziehen.”™

Johannes Tauler bewegte sich selbst nicht innerhalb des scholastischen Diskur-
ses. Dennoch oder gerade deswegen konnte bei ihm ein Buf3verstandnis begegnen, in
dem sich die subjektiv-sakramentenskeptischen Tone eines Petrus Lombardus wie-
derfinden. Am Tag der Kreuzeserhebung kam er in einer Predigt auf den stindigen
Riickfall des Siinders zu sprechen:

»,0b du des tags zd sibentzig mal fallest als offt soltu wiederkeren vnd kommen wider zi
got. vnd dring dich wider in got also schwindiglichen dz dir dein sunde zi mal entpfallen. so
du da mit zi der beicht kommest. das du jt nitt wissest zli sagen. Dis sol dich nit entsetzen. es
ist dir nit aufgefallen z( schaden. sunder zii ainer bekentnufy deines nichtes. vnd zt ainer
verschmehunge dein selber mitt ayner gelassenhayt. nicht mitt ainer schwadrmatikait ... Sant
paulus spricht. Alle die got lieben den kommpt alle ding z gut. Nu di glof8 spricht. Auch dy
siind. Sunder schweig vnd fleiihe zi got vnd sihe auf dein nicht. Vnd bleib innen. nit lauf zi
hant da mit za dem beichtiger.“”

Scheinbar ist dieser Text nahe an jener negativen Bufivorstellung, wie sie Biel vertre-
ten hatte. Dennoch lief3 sie Luther offenbar unmittelbar aufmerken: Zu der Rede von
der Selbstverschmihung notierte er: ,,Merk dir das!“’¢, und wenige Zeilen darunter
zu dem Ratschlag, mit den Siinden nicht gleich zum Beichtvater zu laufen, schrieb
er an den Rand: ,,ein {iberaus niitzlicher Ratschlag!“””

Die Lektiire war also offenbar inspirierend — warum, erschlief3t sich, wenn man
sieht, dass beide Randnotizen Luthers im Tauler-Text den Paulusvers R6m 8,28 rah-
men: ,,Wir wissen aber, dass denen, die Gott lieben, alle Dinge zum Besten dienen®.
Tatsdchlich ist hier von der positiven Gottesbeziehung zu Beginn der Bufle die Rede:

73 Zur genaueren Datierung siehe unten.

74 Vgl. hierzu Leppin, Omnem vitam (wie Anm. 72), S. 13-20. Stegmann, Auffassung (wie Anm. 2),
S.190-193, widmet sich auch Luthers Randbemerkungen zu Tauler; die jiingere Forschung hierzu
hat er nur selektiv wahrgenommen, schlief3t sich allerdings deren Pointe an, dass sich bei Luther
die ,,konsequente Fortfiihrung“ des ,,spatmittelalterlichen Hintergrund(es)“ finde (S. 192). Dass aller-
dings die Nachordnung der ,rechtfertigungstheologische(n) Horizontaldimension“ gegeniiber ,,der
Vertikaldimension, d. h. der im Glauben an das Wort geschenkten fremden Gerechtigkeit Christi“ dar-
stelle (S. 193), stellt eine ahistorische Engfiihrung ,,der Vertikaldimension® dar, die zudem rezeptions-
historisch unreflektiert ist.

75 Johannes Tauler, Sermones: des hoch|geleerten in gnaden erleiichten do|ctoris Johannis Thaulerii
sannt | dominici ordens die da weilend | auff den néchesten waren weg im | gaist zi wanderen durch
tiberswe|bendenn syn. Von latein in teiitsch | gewendt manchem menschenn zi | sdliger fruchtbarkaitt,
Augsburg: Hans Otmar, 1508, fol. 192v.

76 Luther, Randbemerkungen zu Taulers Predigten, in: WA 9, S. 104 Z.11: ,,Hoc nota tibi“.

77 Ebd., S.104 Z.12): ,,Utilissimum consilium®.




538 — Volker Leppin

Die Selbstverschmdhung ist gewissermafien die eine Seite einer Medaille, auf deren
anderer Seite die tiefe Liebe zu Gott steht.

Luther wurde durch Staupitz und die wohl von diesem vermittelte Taulerlektiire™
zu einer Umwendung seines Buf3verstandnisses gefiihrt. Dies betraf zum einen die
Orientierung an einer positiven Grundeinstellung als Grundlage der Bufie, zum an-
deren wohl auch die schleichende Desakramentalisierung des Bufigeschehens. Diese
zeigt sich fundamental in dem Gedanken, dass bei rechter vor Gott getaner Reue
die duf3ere Beichte nicht mehr nétig sei, zum anderen aber auch an der Vorstellung
einer das ganze Leben umfassenden Bufie, wie sie Tauler wenig vorher, im von Lu-
ther benutzten Druck am Seiteniibergang, formuliert hat. Auch wenn sich an dieser
Stelle keine Randbemerkungen befinden, ist davon auszugehen, dass Luther die ge-
samte Predigt intensiv studiert, mithin auch diese Zeilen wahrgenommen hat: ,,Dif3
sol nichtt sein aines tages. vind des anderen nicht. Sunder es sol one vnderlof3 sein
alltzeit. vnd nymm dein selb war in allen dingen.“”®

Diese zweifache Desakramentalisierung hat Luther zwar noch nicht in der Romer-
briefvorlesung aufgegriffen beziehungsweise fortgefiihrt, aber er hat sein bisheriges,
auf der Via moderna aufruhendes Bufdverstandnis in bemerkenswerter Weise korri-
giert. Nun stand nicht mehr der Gedanke eines ,facere quod in se est“ am Beginn
der Bufle, sondern eine radikale Selbstverschmidhung, gerade darin aber in dialekti-
schem Zusammenhang ein ebenso radikales Vertrauen in Gott — das dann sogar das
Bufdsakrament vergleichgiiltigen konnte. Die tief empfundene contritio war nun nicht
als erste Stufe der Trias von contritio, confessio und satisfactio gedacht, sondern sie
stand fiir sich und begriindete einen unmittelbaren kommunikativen Zusammenhang
mit Gott, fiir dessen Vermittlung der Priester — wie schon einst bei Petrus Lombar-
dus — nicht notig war.

Nach Luthers eigenem Bericht festigte er seine neue Buf3auffassung noch durch
philologische Begriindungen:

»Spater kam hinzu, dass ich durch das Bemiihen und die Gunst sehr gelehrter Manner,
die uns das Griechische und das Hebrdische eifrig nahebringen, gelernt habe, dass dieses
Wort auf Griechisch petdvola heifie, von petd und vodv, d.h. von ,post’ und ,mentem‘. Also
bedeutet Buf3e oder petdvola ein Wiederzurechtkommen und die Einsicht in das eigene Ubel,
nachdem man die Strafe erlitten und den Irrtum eingesehen hat. Das aber kann unméglich
ohne Anderung des Sinnes und der (Ausrichtung der) Liebe geschehen. Dies alles entspricht
der Theologie des Paulus so genau, dass — wenigstens nach meinem Dafiirhalten — nichts den
Paulus passender erliutern kann.“%°

78 Henrik Otto, Vor- und frithreformatorische Tauler-Rezeption. Annotationen in Drucken des spaten
15. und 16. Jahrhunderts, Giitersloh 2003 (Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 75).
79 Tauler, Sermones (wie Anm. 75), fol. 192r—v.

80 Luther, Widmungsschreiben (wie Anm. 70), S. 525 Z.24-30: ,,Post haec accessit, quod studio et
gratia eruditissimorum virorum, qui nobis graeca et hebraea officiosissime tradunt, didici, idem ver-



Das ganze Leben BuBe =— 539

Geht man von einer Taulerlektiire im Jahre 1515/16 aus, so passt diese Aussage sehr
gut mit dem Umstand zusammen, dass Luther im Jahre 1516 das ,,Novum Testamen-
tum“ des Erasmus kennenlernte.®! Zum ersten Aufkommen des Aufrufs petdvoeite
in Mt 3,2 als Ruf Johannes des Tadufers erklédrte Erasmus:

»HETAVOETTE ... Aber das Volk bei uns meint, Bufle zu tun bestehe darin, durch irgendeine
vorgeschriebene BufSe begangene Verfehlungen abzuwaschen ... Im Ubrigen wird petdvola von
MeT&VOETv so genannt, das heifdt, vom Verstehen im Nachhinein (a posterius intelligendo), wenn
irgendein Gefallener nach vollzogener Tat so schliefilich seine Verirrung erkennt ... Meinem
Urteil nach kann es angemessen mit: ,Seid aufmerksam‘ oder: ,Kehrt zu eurem Geist zuriick’
(ad mentem reddite) wiedergegeben werden.“5?

Es ist offenkundig, dass Luther mit seiner Erinnerung auf diese durch Erasmus ver-
mittelte Erkenntnis rekurrieren will, die in noch deutlicherer Weise die Abwendung
von dem scholastischen, vor allem durch Biel vermittelten einseitigen Verstdndnis
der Buf3e von der Strafe her signalisierte und die Wendung der mens zum eigentlichen
Inhalt der Buf3e machte. Auch wenn es unangemessen wire, Luthers friihen Bericht
als exakte Ablaufsschilderung zu deuten,?®® so lidsst sich doch erkennen, dass die von
Luther darin aufgefiihrten Elemente einen Anhalt in seinen eigenen Auseinanderset-
zungen mit der Literatur des spaten Mittelalters und des Humanismus besitzen. Er
selbst hat dann die philologischen Uberlegungen noch weiter entwickelt, indem er
die verschiedenen Ubersetzungsmdoglichkeiten von petd analysierte und neben post
auch ein trans erwog, was ihn zu einer Gesamtbedeutung der petdvola als transmu-
tatio, Wandlung des Geistes, fiihrte.®* In einem allméahlichen Prozess also, so seine

bum graece ,Metanoea‘ dici a ,meta‘ et ,noyn’, id est a ,post‘ et ,mentem’, ut sit poenitentia seu metanea
resipiscentia et post acceptum damnum et cognitum errorem intelligentia sui mali, quod sine muta-
tione affectus et amoris fieri est impossibile, quae omnia Paulinae Theologiae ita respondent apte, ut
nihil ferme aptius Paulum illustrare possit, meo saltem iudicio.“.

81 Erstmals erwdhnt Luther, Romerbriefvorlesung, in: WA 56, S. 400 Z. 15, Erasmus mit Bezug auf
die Annotationes zu R6m 9,19.

82 NOVVM IN-|strumentum omne, diligenter ab ERASMO ROTERDAMO | recognitum et emendatum
non solum ad graecam ueritatem, ue-|rumetiam ad multorum utriusque linguz codicum, eorumque
ue-|terum simul et emendatorum fidem ..., Basel: Froben, 1516, [Annotationes] 241: ,,ueTAVOETTE ... At
nostrum uulgus putat esse peenitentiam agere, praescripta pcena quapiam luere commissa ... Alioqui
petavola dicta est a petdvoely, hoc est, a posterius intelligendo, ubi quis lapsus, re peracta, tum de-
mum animadvertit erratum suum ... Meo iudicio commode uerti poterat, Respicite, siue ad mentem
reddite.“; auch Martin Brecht, Luthers neues Verstiandnis der Bufie und die reformatorische Entde-
ckung, in: Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 101 (2004), S. 281-291, hier S. 284, hilt die Erlduterung
zu Mt 3,2 fiir den entscheidenden Referenzpunkt Luthers. Diese Erklarung fasste Erasmus dann zum
Buf3ruf Jesu in Mk 1,15 knapp zusammen (ebd., S. 286).

83 Zu seinem Charakter als autobiographische Stilisierung Leppin, Omnem vitam (wie Anm. 72),
S.12.

84 Luther, Widmungsschreiben (wie Anm. 71), S. 526 Z.1-4: ,.Denique profeci et vidi, ,Metanoean’



540 =— Volker Leppin

spdtere Darstellung, habe er einen Bufibegriff entwickelt, der ausgehend von Ansto-
BBen seines Beichtvaters Staupitz mit heutiger Begrifflichkeit wohl als ganzheitlich,
jedenfalls als mentales an Stelle eines sakramentalen Geschehens begriffen werden
kann.

So kompliziert der Bezug der Erinnerung auf die tatsdchlich nachvollziehbare
Entwicklung Luthers ist, so auffillig ist es doch, dass man die Angaben, die Luther
hier macht, mit der nachzeichenbaren Entwicklung jedenfalls besser zeitlich korrelie-
ren kann, als dies in der bisherigen Forschung fiir Luthers spdte Erinnerung an einen
vermeintlichen iustitia-Durchbruch, sein sogenanntes ,,Grof3es Selbstzeugnis“ gelun-
gen ist.®> Seine Lektiire Taulers ist spitestens von der Scholien-Auslegung von R6m
8,26 an nachweisbar, da er ihn hier erstmals explizit erwdhnt; zeitlich wiirde man
damit in das Friihjahr 1516 gelangen.® Die Editoren des Romerbriefes haben Tauler
beziehungsweise Luthers Annotationen zu ihm allerdings schon sehr viel friiher - so-
gar schon zum Scholion zu R6m 1,1 - vergleichend herangezogen. Tatséchlich ist
es moglich, dass Luthers Begegnung mit Tauler schon friiher stattgefunden hat, Si-
cherheit gewinnt man aber eben erst ab dem Friihjahr 1516. Und im Laufe des Jahres
kam es nun zu einer auffalligen Selbstkorrektur seiner Bufiauffassung: Gegen Ende
der Vorlesung, zu R6m 14,1 notierte er in sein Kollegheft — allerdings ohne dies in
den Vortrag seiner Vorlesung zu iibernehmen:%

»Daher ist die iibliche Auffassung, mit welcher gesagt wird: ,Gott gibt dem Men-
schen, der tut, was in ihm ist, unfehlbar Gnade.‘ {iberaus unsinnig und ein Schirm

non modo a ,post et ,mentem’, sed a ,trans‘ et ,mentem‘ posse deduci (sit sane violentum), ut ,Metania‘
transmutationem mentis et affectus significet, quod non modo affectus mutationem, sed et modum
mutandi, id est gratiam dei, videbatur spirare.”“.

85 Vgl. zur Problematik Leppin, Omnem vitam (wie Anm. 72). Der spéte Charakter der Erinnerung
und die Parallele in der fritheren Erinnerung an eine poenitentia-Entdeckung lassen den Bericht von
1545 (WA 54, S.185 Z.12-186 Z.20) in noch hherem Mafle als das Widmungsschreiben an Staupitz
von 1518 als ahistorisch erscheinen. Die Erfahrungen mit seiner Deutung allerdings lassen skeptisch
gegeniiber einer allzu einlinigen Deutung auch der frithen Erinnerung werden. Luther mag hier zeitlich
und auch inhaltlich ndher am Geschehen sein — ein Bericht iiber reale Ereignisse ist auch er nicht.
86 Zur Datierung der Vorlesung vgl. WA 56, S. XXIX, Kap. 8; hiernach fallt sie in die Endphase des Win-
tersemesters. Meine frither im Anschluss an Karl-Heinz zur Miihlen, Nos Extra Nos. Luthers Theo-
logie zwischen Mystik und Scholastik, Tiibingen 1972 (Beitrage zur historischen Theologie 46), S. 97,
vorgenommene Datierung der Tauler-Lektiire auf das Friihjahr 1515 (vgl. Leppin, Omnem vitam [wie
Anm. 72], S. 14; ders., Tauler, Johannes, in: ders./Gury Schneider-Ludorff [Hg.], Das Luther-Le-
xikon, Regensburg 2014, S. 675f, S. 675), muss ich also insofern korrigieren, dass ich nun meine, diese
eher auf das Friihjahr 1516 ansetzen zu miissen. Freilich diirfte der ersten Erwdahnung Taulers schon
eine Zeit der Lektiire vorausgegangen sein, wie inshesondere das oben zu R6m 8,7 Ausgefiihrte nahe-
legt.

87 Luther, Romerbriefvorlesung (wie Anm. 81), S. 157 Anm. zu Z. 3.

88 Luther, Romerbriefvorlesung. Mitschriften, in: WA 57, S. 228 Z.7-12.



Das ganze Leben BuBe =— 541

fiir den pelagianischen Irrtum, wenn man unter ,tun, was in ihm ist* versteht, irgend-
etwas zu tun oder zu wollen.“®

Die Verdnderung gegeniiber dem oben angefiihrten Zitat aus Ps 115 (113) ist of-
fenkundig, ohne dass man deswegen in die verbreitete Wenderhetorik®® verfallen
muss — und ohne dass man die neue Haltung ausschliefllich mit Augustin verbinden
muss. Die Wendung gegen Pelagius ist so gemeinmittelalterlich, dass man hieraus
keinen eigenen Verweis auf die antipelagianischen Schriften des Kirchenvaters ab-
leiten muss, auch wenn Luther zu diesem Zeitpunkt selbstverstdndlich ,,De spiritu et
littera“ bereits kannte.*

Mindestens mit Augustin zusammen wirkte hier auch Johannes Tauler nach, wie
sich an einer weiteren Wendung beobachten ldsst: Zu Rom 13,13 erkldrte Luther:
,Bufde ist siifler Schmerz und schmerzhafte SiiRe“?> — eben das also, was er zwei
Jahre spater im Widmungsschreiben an Staupitz als Entwicklung beschrieb, wodurch
ihm Bufie siif3 geworden sei, findet sich nun also in der Romerbriefvorlesung, und
damit ein typisch mystisches Element: Die Siif3e ist seit dem friihen Mittelalter mit
mystischer Frommigkeit eng verbunden.” Blickt man auf die Entwicklung der Buf3-
frommigkeit und -theologie bei Luther, so zeigt sich, dass es fehlerhaft ist, pauli-
nischen Augustinismus in einen Gegensatz zum Mittelalter zu bringen. Zusammen
mit mystischer Frémmigkeit, wie sie ihm durch Staupitz vermittelt war, bildete deren
Theologie vielmehr den Hebel, den Luther gegen die spezifische Form scholastischer
Bufdtheologie ansetzen konnte, wie er sie bei Biel kennengelernt hatte. Der hierdurch
vermittelte freudige Ton zeigte sich denn auch an anderen Stellen des Romerbrief-

89 Luther, Romerbriefvorlesung (wie Anm. 81), S.503 Z.1-4: ,Ideo absurdissima est et Pelagiano
errori vehementer patrona Sententia Vsitata, Qua dicitur: ,Facienti, quod in se est, Infallibiliter Deus
infundit gratiam’, Intelligendo per ,facere, quod in se est‘, aliquid facere vel posse.*.

90 Zur Kritik hieran vgl. Hamm, Naher Zorn und nahe Gnade (wie Anm. 62).

91 Zum Gebrauch von ,,De spiritu et littera“ in der Romerbriefvorlesung vgl. Bernhard Lohse, Die Be-
deutung Augustins fiir den jungen Luther, in: ders., Evangelium in der Geschichte. Studien zu Luther
und der Reformation, hg. von Leif Grane/Bernd Moeller/Otto Herrmann Pesch, Gottingen 1988,
S.11-30, hier S.22-30. Strittiger ist der friihere Gebrauch. Fiir die Erfurter Zeit hat man keinen ein-
deutigen Beleg (vgl. Luther, Erfurter Annotationen [wie Anm. 60], S. CIIIf.), und auch fiir die Erste
Psalmenvorlesung gesteht Lohse, ebd., S.18, selbst zu, dass direkte Belege fehlen; vgl. zu weiteren
Belegen, die aber gleichfalls nicht in die allerersten Jahre verweisen, Hans-Ulrich Delius, Augustin als
Quelle Luthers. Eine Materialsammlung, Berlin 1984, S.171-174. Insofern ist wohl mit Gerhard Ebe-
ling, Die Anfdange von Luthers Hermeneutik, in: ders., Lutherstudien, Bd. 1, Tiibingen 1971, S. 1-68,
hier S. 16, davon auszugehen, dass Luther ,,De spiritu et littera“ erst ,nach der ersten Psalmenvorle-
sung kennengelernt” hat.

92 Luther, Romerbriefvorlesung (wie Anm. 81), S. 491 Z. 18f.: ,,Penitentia est dulcis dolor et dolens
dulcendo”.

93 Friedrich Ohly, Geistige Siif3e bei Otfried, in: ders., Schriften zur mittelalterlichen Bedeutungs-
forschung, Darmstadt 1977, S.93-127; ders., Siifle Nédgel der Passion. Ein Beitrag zur theologischen
Semantik, Baden-Baden 1989.



542 =—— Volker Leppin

kommentars, sogar vor der ersten Erwdhnung Taulers: Im Zusammenhang von R6m
8,7 betonte Luther, dass den Biiflenden nicht Furcht und Schrecken gepredigt werden
solle, sondern die Freude am Jiingsten Tag:** durch Liebe entgehe man dem Zorn
Gottes®® — eine Vorstellung, die mit der Staupitz-Erinnerung wenigstens kompatibel
ist und genau das betont, was Luther dort ins Zentrum stellt.

Die Entwicklung, die Luther nun im Miteinander von Tauler-, Paulus- und Augus-
tinlektiire durchmachte, fiihrte zu einer weiteren folgenschweren Anderung seiner
Bufilehre: In Auslegung von R6m 11,29 erklérte er:

,Denn durch niemandes Verdienst oder Verfehlung wird der Ratschluss Gottes gedndert. Thn
reut ndmlich seine Gabe und die verheiflene Berufung nicht, weil jene jetzt unwiirdig sind
und ihr wiirdig. Er dndert sich nicht, weil ihr euch dndert. Daher kehren sie sich um und
werden schliellich zur Wahrheit des Glaubens zuriickgebracht ... Also bezieht sich [der Vers]
nicht auf unsere BufRe, sondern auf Gott, den das reut, was er dndert und vernichtet.“%®

Mit dieser Auslegung des Verses ,,Sine penitentia enim sunt dona eius® (,,Denn Gottes
Gaben und Berufung kénnen ihn nicht gereuen®) wird die absolute Abhéngigkeit des
Heilsgeschehens von Gott ausgedriickt. Dem korrespondiert eine ebenso absolute
Passivitat auf Seiten des Menschen, der keine Verdienste zu erlangen vermag und
ganz auf den Glauben zuriickgeworfen ist. Wiederum sticht die Parallele zu den
Tauler-Annotationen ins Auge. In der vierten Predigt hatte dieser ausgefiihrt: ,,got hate
sich des beraten, das er nicht lone dann seinen augen wercken. in dem himelreych
kronet er nichts in der ewikait. dann sein werck. vand nit die deinen. Was er nit in
dir wiirckt, da helte er nicht von.“*’

Luther fiihlte sich hiervon — ein weiterer Ausdruck des mystisch-augustinischen
Gesamtkomplexes, den er nun entwickelte — offenbar an einen gingigen Spruch zur
Zusammenfassung Augustins erinnert, den er schon in seinem Sentenzenkommentar
zu d. 27 c. 7 verwandt hatte®® und nun erneut niederschrieb: ,Was immer du an

94 Luther, Romerbriefvorlesung (wie Anm. 81), S. 365 Z. 12-20.

95 Ebd., S.365 Z.18f.

96 Ebd., S. 440 Z.1-8: ,,Nullius meritis neque demeritis mutatur consilium Dei. Non enim penitet eum
sui doni et vocationis promisse, Quia illi nunc sunt indigni et vos digni. Non mutatur vobis mutatis,
ideo reuertentur et adducentur tandem ad veritatem fidei ... Non ergo ad nostram penitentiam refertur,
Sed ad Deum, quem penitet eius, quod mutat ac perdit.“.

97 Tauler, Sermones (wie Anm. 75), fol. 10r.

98 Luther, Erfurter Annotationen (wie Anm. 60), S. 470 Z.10f. Der Spruch findet sich dhnlich schon
bei Albertus Magnus (Summa theologiae II tr. 16 ¢. 100 membr. 1, in: Alberti Magni Opera Omnia,
hg. von Stephan Caes. Aug. Borgnet, Bd. 33, Paris 1895, S. 246: ,,Quidquid habes meriti praeventrix
gratia donat. Nil Deus in nobis praeter sua dona coronat.“) und beruht wohl auf augustinischen Sen-
tenzen, insbesondere S. Aureli Augustini Hipponiensis episcopi epistulae, recensuit et commentario
critico instruxit A[lois] Goldbacher, Wien 1895-1981 (Corpus scriptorum ecclesiasticorum Latinorum
= CSEL), hier CSEL 57 (1911), ep. 194, S. 190 Z. 12—15: ,,Quod est ergo meritum hominis ante gratiam, quo
merito percipiat gratiam, cum omne bonum meritum nostrum non in nobis faciat nisi gratia et, cum



Das ganze Leben BuBe =— 543

Verdienst hast, schenkt die zuvorkommende Gnade, nichts krént Gott in uns aufler
seinen Gaben.“?°

Hatte diese Bestreitung einer Eigenverdienstlichkeit menschlicher Werke Luther
von friih an beeindruckt und gepragt, so ist die Konsequenz, die er nun in der
zitierten Passage des Romerbriefkommentars wie auch in den Randbemerkungen zu
Tauler zieht, offenbar neu fiir ihn: Ahnlich wie zu R6m 11,29 hatte Luther in seinen
Randbemerkungen zu Tauler notiert: ,,Also besteht das ganze Heil in der Aufgabe
des Willens in allen Dingen, wie er hier lehrt, den geistlichen wie den weltlichen.
Und im nackten Glauben an Gott.“!°

Der mystisch-augustinisch-paulinische Gedankenkomplex also, den Luther in
diesen Jahren bewegte, fiihrte zu einer volligen Passivitat des Menschen und einer
Ausschliefllichkeit Gottes in Heilsdingen und machte zum entscheidenden Scharnier
zwischen beiden den Glauben. Diese Glaubenstheologie ist nicht ohne Weiteres mit
einer voll ausgebildeten Solafide-Theologie zu identifizieren, aber sie macht doch
deutlich, in welchem spirituellen und theologischen Kontext Luther solche Transfor-
mationen entwickeln konnte. Im Romerbriefkommentar zeichnet sich eine mystisch
gefdarbte Neuinterpretation des Buf3verstandnisses gegeniiber der Psalmenvorlesung
ab, deren Hauptakzent auf der Bestreitung der bei Biel wie bei Paltz zu findenden
Betonung des ,facere quod in se est“ des Menschen ist.!°! Diese Einsichten fiihrten
Luther in dieser Zeit dann auch zur Anndherung an die paradoxale Formulierung
christlicher Existenz im ,,Simul iustus et peccator®, die er im Rémerbriefkommentar

deus coronat merita nostra, nihil aliud coronet quam munera sua?“ Diesen Vers hatte Biel zur frag-
lichen Stelle aufgenommen: ,,Cum Deus coronat nostra merita, sua coronat munera.“ (Gabrielis Biel
Collectorium [wie Anm. 39], Bd. 2 [1984], S. 508 Z. 11); noch ndher an dem Vokabular des Spruches ist
allerdings S. Aurelii Augustiniin Iohannis evangelium tractatus CXXIV, hg. von Radbodus Willems,
Turnhout 1954 (Corpus Christianorum. Series Latina 36), S. 25 Z. 25f. (In Johann 3,10): ,,Coronat autem
in nobis Deus dona misericordiae suae.“.

99 Luther, Randbemerkungen zu Taulers Predigten (wie Anm. 76), S. 99 Z. 28f.: ,,Quicquid habes me-
riti praeventrix gratia donat, nil deus in nobis praeter sua dona coronat.“.

100 Ebd., S.102 Z.34-36: ,Igitur tota salus est resignatio voluntatis in omnibus ut hic docet sive in
spiritualibus sive temporalibus. Et nuda fides in deum.“ Fiir den Hintergrund dieser Aussage ist zu
bedenken, dass fides fiir Luther zunéchst, aufgrund der Gegeniiberstellung zur visio ein erkenntnis-
theoretisch defizienter Begriff war: hierzu Leif Grane, Christus finis omnium. Eine Studie zu Luthers
erster Psalmenvorlesung, in: Oswald Bayer (Hg.), Caritas Dei. Beitrdge zum Verstandnis Luthers und
der gegenwiirtigen Okumene. Festschrift fiir Tuomo Mannermaa zum 60. Geburtstag, Helsinki 1997,
S.170-191, hier S. 186, unter Verweis auf Luther, Dictata super Psalterium, in: WA 3, S. 469 Z. 3: ,,Que
visio excedit fidei claritatem septies et amplius.“.

101 Zumkeller, Erbsiinde (wie Anm. 50), S. 411, arbeitet heraus, dass Paltz und Biel in der Tat ein
vergleichbares, keineswegs allgemein zwingendes Verstandnis des ,,facere quod in se est* vorlag, das
ndmlich die Gnadenbeteiligung an diesem Tun sehr gering veranschlagte, sodass diese Deutung ,,Mar-
tin Luther schon 1515/1516 in seiner Romerbriefvorlesung zum scharfen Protest veranlafite, weil er
darin ein pelagianisches Element erblickte.“.



544 =—— Volker Leppin

als Umschreibung des Bufivorgangs einfiihrte: ,,Wenn wir also bestdndig Bufde tun,
sind wir immer Siinder, und dennoch sind wir im selben Geschehen auch Gerechte
und werden gerechtfertigt, zum Teil Siinder, zum Teil Gerechte.“'°® Die Entwicklung
der Bufitheologie fiihrt mithin in mystisch-augustinisch gepragter Transformation
jene Grundkonzepte herauf, die spater zu den entscheidenden Charakteristika re-
formatorischer Theologie wurden. Dass sich diese neuen Aussagen eher im letzten
Drittel der Romerbriefvorlesung finden, diirfte darauf hinweisen, dass Luther sie erst
spat und wohl unter dem Eindruck seiner spdtestens 1516 anzusetzenden Tauler-
Lektiire entwickelt hat, zumal die Kongruenzen zwischen dem Vorlesungstext und
seinen Randbemerkungen zu dem spatmittelalterlichen Mystiker hoch sind.

3 Die Radikalisierung des mystischen Bu3verstandnisses und
ihre Anwendung auf die Ablassfrage in den Predigten

Auch in der Ablassfrage lasst sich in der Romerbriefvorlesung eine gewisse Entwick-
lung nachzeichnen. Neben einigen Verwendungen von indulgentia im Singular als
Parallelbegriff zu gratia®® gibt es gelegentlich auch die technische Verwendung im
Plural fiir Abldsse. Im Zuge der Auslegung von Rom 4,7 geschieht dies noch ganz
sachlich-neutral: Luther {ibertrdgt hier die Aussage des Augustin iiber die umfas-
sende Wirksamkeit der Liebe'®* von der Taufe auf die Buf3e und die Ablisse.!*” Ganz

102 Vgl. etwa Luther, Romerbriefvorlesung (wie Anm. 81), S. 442 Z.20-22: ,,Si ergo semper peni-
temus, semper peccatores sumus, et tamen eoipso et iusti sumus ac iustificamur, partim peccatores,
partim iusti i. e. nihil nisi penitentes..

103 Ebd., S.112Z.18; S.262Z.13.

104 Augustin, Epistulae (wie Anm. 98), CSEL 44 (1904), ep. 167, S. 603 Z. 4—6.

105 Luther, Romerbriefvorlesung (wie Anm. 81), S.289 Z.12f. An dieser Stelle scheint mir daher
der sonst in vielerlei Hinsicht wichtige und weiterfiihrende Beitrag von Lothar Vogel, Zwischen
Universitat und Seelsorge. Martin Luthers Beweggriinde im Ablassstreit, in: Zeitschrift fiir Kir-
chengeschichte 118 (2007), S.187-212, ergidnzungsbediirftig. Ebd., S.194 Anm. 27, weist er auch auf
einzelne ablasskritische Stellen in der Psalmenvorlesung hin, denen es aber noch an Schiérfe fehlt.
Vgl. hierzu auch David Bagchi, Luther’s Ninety-Five Theses and the contemporary criticism of in-
dulgences, in: Robert N. Swanson (Hg.), Promissory Notes on the Treasury of Merits. Indulgences
in Late Medieval Europe, Leiden-Boston MA 2006 (Brill’s Companions to the Christian Tradition
5), S.331-355, hier S.332. Luther, Dictata in Psalterium (wie Anm.62), S.384 Z.15-19, kritisiert
die allgemeinmenschliche (,nos“!) Haltung, sich durch leichte Lehren und eben auch Abldsse den
Weg zu Gott zu erleichtern: ,Et hoc fit totum, quia putamus nos aliquid esse et sufficienter agere,
ac sic nihil conamur et nullam violentiam adhibemus et multum facilitamus viam ad celum, per
Indulgentias, per faciles doctrinas, quod vnus gemitus satis est.“ Ebd., S.395 Z.338-343, stellt eine
Kritik an der Praxis der Bettelorden dar, keine grundsitzlich angelegte Kritik an den Ablédssen:
,lalis etiam prodigalitas meritorum Est etiam in religiosis, Qui suas fraternitates et indulgentias
per omnes angulos spargunt, tantum vt victum et amictum habeant. Quem si haberent, talia nihil



Das ganze Leben BuBe = 545

anders aber ist der Zungenschlag im Scholion zu Rom 10,4, also zu einem Zeitpunkt
kurz vor dem ersten definitiven Nachweis einer Taulerlektiire bei Luther, mit einer
gewissen Wahrscheinlichkeit also im zeitlichen Zusammenhang mit dieser. Luther
greift hier die mystisch-augustinische Opposition mit ihrer positiven Konzentration
auf den Glaubensbegriff auf, indem er als Intention des Apostels definiert, ,,dass die
gesamte Gerechtigkeit des Menschen zum Heil am Wort durch den Glauben hangt
und nicht am Werk aufgrund von Wissen®.!°® Die mangelhafte Erkenntnis dieser
Verhdltnisse aber habe dazu gefiihrt, dass viel zu viel von den Taten der Heiligen
erzdhlt worden sei'®” und dass die Ablasslehre irregeleitet worden sei: ,,Daher riihren
so viele Versprechungen Zugestdndnisse fiir die Errichtung und Ausschmiickung von
Tempeln und die Vervielfachung von Zeremonien.“'°®

Wie schon Gabriele Schmidt-Lauber hervorgehoben hat, hat Luther Kritik an den
kirchlichen Zustdnden seiner Zeit in der Regel nicht in den Vortrag iibernommen.'®®
So hat er auch diese Bemerkung, die offenkundig auf den im Jahre 1515 ausgerufenen
Petersablass zielte,*° nicht in den miindlichen Vortrag seiner Vorlesung iibernom-
men. Jedenfalls fehlt sie in den vorhandenen studentischen Mitschriften.!!

Dennoch drédngte es den jungen Theologen bald mit seiner Kritik am Ablass an die
Offentlichkeit. Der Prediger Luther wagte sich rasch weiter hinaus als der Exeget auf
dem Katheder - bereits in einer Predigt vom 21. September 15162 machte er deutlich,

molirentur. Horribilis furor et ceca miseria, Quod nunc non nisi ex neccessitate euangelisamus, et
non ex voluntate, et copiosissimus talium numerus! O mendicantes, mendicantes, mendicantes!*“.
106 Luther, Romerbriefvorlesung (wie Anm. 81), S. 415 Z. 22f.: ,,Quod tota iustitia hominis ad salutem
pendet ex verbo per fidem. Et non ex opere per scientiam.*.

107 Ebd., S. 417 Z.20-23.

108 Ebd., S.417 Z.23-25: ,Inde veniunt tot indulgentiarum promissa et permissa pro templis edifi-
candis, ornandis, ceremoniis multiplicandis.“ Diese Art der Ablasskritik bewegte sich durchaus im
Rahmen des Verbreiteten, wie insbesondere die Kritik des Erasmus an denen zeigt, die wie mit dem
Rechenschieber die Zeiten im Fegefeuer aufgrund der Abldsse berechnen: ,,Nam quid dicam de iis,
qui sibi fitis scelerum condonationibus, suavissime blandiuntur, ac Purgatorii spatia veluti clepsy-
dris metiuntur, saecula, annos, menses, dies, horas, tamquam e tabula mathematica, citra ullam erro-
rem demetientes.” (Erasmus, Laus stultitiae 40, in: Erasmus von Rotterdam, Ausgewahlte Schriften,
8 Bde., hg. von Werner Welzig, Darmstadt 1967-1975, hier Bd. 2 [1975], S. 94).

109 Gabriele Schmidt-Lauber, Luthers Vorlesung {iber den Romerbrief 1515/16. Ein Vergleich zwi-
schen Luthers Manuskript und den studentischen Nachschriften, K6ln u. a. 1994 (AWA 6), S. 156.

110 Vgl. hierzu Nikolaus Paulus, Geschichte des Ablasses am Ausgang des Mittelalters, Darmstadt
21923, S. 149f.

111 Die Polemik gegen ein Vertrauen in blofle Werke als theologisch entscheidende Aussage findet
sich hier aber im Scholion zu R6m 10,6 durchaus; vgl. Luther, Rémerbriefvorlesung. Mitschriften (wie
Anm. 88), S.208 Z.22 — S.209 Z. 4.

112 Wolfgang Breul, Luthers Visitation im Augustinerkloster Grimma und seine frithe Ablasskritik.
,»Nun will ich der Pauke ein Loch machen®, in: Herbergen der Christenheit 32/33 (2008/2009), S.7-27,
fiihrt Luther, Decem praecepta, in: WA 1, S. 424 Z.1-10, als Predigt von Ende Juli 1516 an — es handelt



546 —— Volker Leppin

dass er sich das Buf3geschehen als ein ganz von Gott gewirktes vorstellte: Die wahrhaft
Glaubenden vertrauen nicht darauf, dass durch ihre Buf3leistungen, sondern allein
durch Gottes Gnade ihre Siinde gelst wird'? - ganz so wie Tauler die Beichte vor Gott,
unabhédngig von der vor dem Priester, als vollgiiltiges Geschehen anerkannt hatte.
Daher liegt es nahe, dass Luther den gesamten Vorgang dieser inneren Beichte auch
schlicht als contritio zusammenfassen kann,”* und zwar eine solche echte contritio,
die sich von der von Luther als ,,Galgen-Reue“!?> bezeichneten attritio unterschied.
Diese kritische Haltung setzte er in einer Predigt fort, die wahrscheinlich am
16.Januar 1517 gehalten wurde.'® In ihr findet sich nun aber nicht nur die Anwen-

sich hierbei allerdings um eine von Luther 1518 fiir den Druck aufbereitete Fassung (vgl. WA 1, S. 394),
die nur mit gr63ter Vorsicht als Zeugnis seiner realen Predigttitigkeit 1516 /17 genommen werden kann.
113 Luther, Sermo in Die sancti Matthaei, in: WA 1, S. 86 Z.31f.: ,,Hi non sua poenitentia sed Dei
gratia peccatum sanari confidunt.“ In einem Brief an Staupitz, vom 31. Mdrz 1518, hg. in D. Martin Lu-
thers Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe). Briefwechsel, 18 Bde., Weimar 1930-1985
(= WA.B), hier Bd. 1, S. 160 Nr. 66 Z. 10f. driickte Luther diese Passivitdt des Menschen auch als Haupt-
inhalt der ,Theologia deutsch® aus, aus welcher man lernen konne, ,,ne homines in aliud quicquam
confidant quam in solum Thesum Christum, non in orationes et merita vel opera sua.“ Vgl. hierzu Heiko
Augustinus Oberman, Simul gemitus et raptus. Luther und die Mystik, in: Kirche, Mystik, Heiligung
und das Natiirliche bei Luther. Vortrdge des Dritten Internationalen Kongresses fiir Lutherforschung,
Gottingen 1967, S. 20-59, hier S. 39; zur mystischen Kritik an merita: Bengt Hagglund, Luther und die
Mystik, ebd., S. 84-93, hier S. 93.

114 Luther, Sermo de indulgentiis, in: WA 1, S. 98 Z. 26-29.

115 Ebd., S.99 Z.10; zur Verwendung von ,,galgen rew* fiir attritio vgl. Luther, Grund und Ursach
aller Artikel, in: WA 7, S. 365 Z. 34; Der Begriff ,,galgen rew* hierfiir findet sich so bereits bei Staupitz:
Johann von Staupitzens sammtliche Werke, Bd. 1: Deutsche Schriften, hg. von Joachim Carl Fried-
rich Knaake, Potsdam 1867, S. 16. Zu Luthers Kritik an Vorstellungen, eine attritio konne in contritio
gewandelt werden, vgl. Steffen Kjeldgaard -Pedersen, Gesetz, Evangelium und Bufle. Theologie-
geschichtliche Studien zum Verhiltnis zwischen dem jungen Johann Agricola (Eisleben) und Martin
Luther, Leiden 1983 (Acta Theologica Danica 16), S. 245.

116 Luther, Sermo pridie Dedicationis, in: WA 1, S.94-99. Die Herausgeber der WA gehen davon
aus, dass es sich beim dies Dedicationis um das Kirchweihfest Allerheiligen handeln miisse, an dessen
Vorabend die Predigt gehalten wurde, und korrigieren, da sie eine grof3e zeitliche Ndhe zu den Ablass-
thesen ausschlieflen, Loschers Angabe ,,1517“ auf 1516, kommen also auf den 31. Oktober 1516. Norbert
Florken, Ein Beitrag zur Datierung von Luthers sermo de indulgentiis pridie Dedicationis, in: Zeit-
schrift fiir Kirchengeschichte 82 (1971), S. 344350, hier S. 349, hat demgegeniiber unter anderem mit
Verweis auf den zeitlichen Zusammenhang mit Tetzels Predigt mit guten Griinden eingewandt, dass es
sich keineswegs zwingend um den Kirchweihtag der Allerheiligenkirche handeln miisse, fiir die zudem
noch der 17 Januar in Frage komme. Plausibler sei hingegen ein Bezug auf Luthers iiblichen Predigt-
ort, die Stadtkirche, deren Kirchweihtag der 31. Mai war. Dann kann man die Jahresangabe Loschers
aufrechterhalten und eben den 31. Mai 1517 veranschlagen. Martin Brecht, Martin Luther, Bd. 1: Sein
Weg zur Reformation 1483-1521, Stuttgart >1990, S. 478 Anm. 12 (ihm folgend: Volker Leppin, Omnem
vitam [wie Anm. 72], S.20), wendet hiergegen ein, dass die ,,Vaterunserpredigten aus der Fastenzeit
1517 bereits einen klaren Verweis auf die Predigt ,,de indulgentiis pridie Dedicationis* enthalte. Tat-
sachlich bezieht sich der Hinweis auf den ,,Sermon von Zacheo* (WA 9, S. 133 Z. 8), den Brecht anfiihrt,
Kklar auf die genannte Predigt. Aber dieser Hinweis findet sich in einer von Johann Agricola mit einigen



Das ganze Leben BuBe =— 547

dung der neuen Erkenntnisse auf die Ablassthematik, sondern diese verbindet sich
mit einer zunehmenden Radikalisierung von Luthers eigener Bufitheologie im Sinne
der von Tauler vertretenen nonsakramental-subjektiven Zuspitzung. Letztlich 1asst
sich Luthers zunehmende Wendung gegen den Ablass auch als Frucht seiner anti-
attritionistischen Haltung, wie er sie von Biel gelernt hatte, verstehen:"” Am 24. Fe-
bruar 1517 erklarte er in einer Predigt zum Matthiastag:

»AuBerdem bringen die Ausgiefungen der Abldsse auf erstaunliche Weise die knechtische
Gerechtigkeit zur Vollendung. Durch sie wird nichts anderes erreicht, als dass das Volk lernt,
die Strafe fiir die Siinden, nicht aber ebenso die Siinden selbst, zu fiirchten, zu fliehen und

Hinzufiigungen (,quaedam [...] adieci addidique“ [WA 2, S.74]) erst 1518 vorgenommenen Veroffent-
lichung der Vaterunserpredigten, nicht in einer unmittelbaren Mitschrift, ist also zur Datierung nicht
heranzuziehen. Damit kommen also weiterhin friihere Termine in Frage. Von besonderer Bedeutung
ist hierbei, dass Luther in seinem Riickblick in ,,Wider Hans Worst“ eine ablasskritische Predigt in der
Schlosskirche erwdhnt: ,,Als nu viel Volcks von Wittemberg lieff dem Ablas nach gen Juetterbock und
Zerbest &c., Vnd ich (so war mich mein HERR Christus erloeset hat) nicht wuste, was das Ablas were,
wie es denn kein mensch nicht wuste, fieng ich seuberlich an zu predigen, man koendte wol bessers
thun, das gewisser were, weder Ablas loesen. Solche predigt hatte ich auch zuvor gethan hie auffm
Schlosse, wider das Ablas, Und bey Hertzog Friderich damit schlechte gnade verdienet, Denn er sein
Stifft auch seer lieb hatte.“ (Luther, Wider Hans Worst, in: WA 51, S. 539 Z. 4-10). Nachvollziehbar
hat Joachim Ufer, Luther und Tetzel, in: Blétter fiir pfalzische Kirchengeschichte und religiése Volks-
kunde 46 (1979), S. 166-176, hier S. 168, dies mit der Predigt ,,pridie Dedicationis“ verbunden — die An-
gabe Luthers selbst macht es ja unnétig, ihn nur in der Stadtkirche als Prediger vorzustellen; ebenso
unnétig ist die Annahme einer weiteren Predigt zur Offnung des Reliquienschatzes (Breul, Luthers Vi-
sitation [wie Anm. 112], S. 24 Anm. 83). Wenigstens einmal muss, sofern Luthers Angaben glaubwiirdig
sind, eine ablasskritische Predigt in der Schlosskirche stattgefunden haben. Nimmt man die Identifi-
zierung potenzieller Kirchweihtage von Florken auf und vermeidet die Entgegensetzung zu Loscher,
ist der 16.Januar 1517 der plausibelste Termin, der auch zur Datierung vor Tetzels Auftreten in Jiiter-
bog (wahrscheinlich am 10. April 1517; vgl. Nikolaus Paulus, Johann Tetzel, der Ablaf3prediger, Mainz
1899, S. 41; Ufer, Luther und Tetzel, S.169) passen wiirde — allerdings ist dann kein direkter Bezug
der Kirchweihpredigt auf Tetzels Verkiindigung des Petersablasses im Auftrag herzustellen, die ja erst
wenige Tage spater einsetzte. Zum Verstdndnis der Predigt ist allerdings ein direkter Bezug auf Tetzel
nicht notwendig — und gleichwohl auch unter diesen Bedingungen nicht ausgeschlossen, da er als Ver-
treter Arcimboldis schon seit 1516 den Ablass verkiindete (vgl. Paulus, Johann Tetzel, S.29f.; Ufer,
Luther und Tetzel, S. 168; zur Konkurrenz der Ablasskampagne Arcimboldis und der Albrechts von
Mainz vgl. Breul, Luthers Visitation [wie Anm. 112], S.12-14). Inhaltlich-theologische Zuordnungs-
muster helfen hier zur Datierung nicht weiter: Ernst Bizer, Fides ex auditu. Eine Untersuchung iiber
die Entdeckung der Gerechtigkeit Gottes durch Martin Luther, Neukirchen-Vluyn 1958, S. 43, ordnet
diesen Sermon in seine Vorstellung von einer ,,Demutstheologie* beim frithen Luther ein, was jeden-
falls insofern bemerkenswert ist, als er auf diese Weise die tiefe Verankerung des Sermons in Luthers
monastischer Pragung herausarbeitet.

117 Tatsdchlich ist die leise Kritik am Ablass, die Staupitz zeitgleich iibte, inhaltlich ganz anders
gelagert: Er relativierte nicht die satisfactio angesichts der contritio, sondern erkldrte im ,,Libellus
de exsecutione aeternae praedestinationis®, der auf seine Niirnberger Predigten 1516/17 zuriickging:
,»hinc commendabilior et utilior est liberatio a peccatis per propriam satisfactionem quam per indul-



548 =—— Volker Leppin

mit Schrecken zu betrachten. Daher wird die Frucht der Abldsse kaum verspiirt, wohl aber
grof3e Sicherheit und die Erlaubnis zu siindigen, freilich so, dass niemand, wenn sie nicht die
Strafe fiir die Siinden fiirchteten, umsonst diese Ablisse erstreben wollte.“!18

Die Grenzziehung zu dem, was man Attritionismus nennt, war also klar. Hinsichtlich
anderer spatmittelalterlicher Optionen aber bewegte Luther sich zu diesem Zeitpunkt
noch auf einer weniger eindeutigen Position. Den Umstand, dass er die innere Bufle
zwar, aber eben doch nur als res des Sakramentes einordnete und der duf3erlich voll-
zogenen confessio und satisfactio doch noch den Stand als duf3ere Zeichen'* und
mithin als konstitutive Bestandteile des Sakraments zugestand, kann man als Fort-
wirkung der subjektiv-sakramentalen Deutung Gabriel Biels verstehen. Genauer han-
delt es sich dann bei Luthers Predigt um eine Intensivierung der bei Biel ja — jenseits
der dogmatischen Schematisierung als Kontritionismus — auch zu lesenden Betonung
der poenitentia als Tugend. Diese hatte aber durch die Tauler-Lektiire nun offenbar
eine Schlagseite hin zu einer nonsakramentalen Ausdeutung bekommen. Denn Lu-
ther wandte sich nun, in der Forschung bislang wenig beachtet, ausdriicklich gegen
die Privatbeichte. Beichte sei nach Jak 5,16 das gegenseitige Siindenbekenntnis der
Glaubenden, von einer Privatbeichte hingegen wisse die Schrift nichts.?° Und auch
die Wiedergutmachung bestehe nicht in einem mit der Privatbeichte verbundenen
Akt, sondern sei eine Aufgabe des ganzen christlichen Lebens (,,totius vitae Christia-
nae officium®).*?! Die dufleren Akte also, die dem géttlich gewirkten Buf3geschehen
folgten, wurden entsakramentalisiert, und das hiefd auch: aus dem Kontext pries-
terlicher Heilsvermittlung geltst. Hierfiir war Luther in seiner Predigt vom 24. Fe-

gentiam“ (Johann von Staupitz, Sdmtliche Schriften, Bd. 2: Lateinische Schriften, bearb. von Lothar
Graf zu Dohna/Richard Wetzel/Albrecht Endriss, Berlin- New York 1979 [Spétmittelalter und Re-
formation. Texte und Untersuchungen 14], S. 254; vgl. hierzu Breul, Luthers Visitation [wie Anm. 112],
S.22f.). Moglicherwiese deutet sich hier auf sehr subtile Art die allmédhliche Lésung Luthers von Stau-
pitz an: So sehr Luther seine Buf3lehre von Staupitz gewonnen hatte, so sehr waren doch seine Folge-
rungen durch die unterstiitzende Taulerlektiire radikaler als bei seinem Beichtvater selbst. Allerdings
hat dieser sich in seinen Predigten aus der Fastenzeit 1517 nach der Mitschrift von Scheurl auch durch-
aus in einer Weise geduflert, die Luther als eine Bestdtigung seiner Ansichten sehen konnte: ,,Ist auch
gantz onzweiffenlich, das der mensch durch ain rechtgegrundte ordenliche rew, auch on allen ablas
des er sich mocht geprauchen vergebung seiner missethat erlangen kann“ (Staupitz, Simmtliche
Werke [wie Anm. 115], S. 18).

118 Luther, Sermo Die S. Matthiae A. 1517, in: WA 1, S. 141 Z. 22-26: ,,Adhuc servilem iustitiam mire
perficiunt ipsae effusiones indulgentiarum, quibus nihil agitur quam ut populus discat timere, fugere,
horrere poenam peccatorun, non autem ita et peccata. Ideo parum sentitur fructus indulgentiarum,
sed magna securitas et licentia peccandi, ita sane ut, nisi timerent poenam peccatorum, nullus vellet
optare gratis istas indulgentias.“.

119 Luther, Sermo de indulgentiis (wie Anm. 114), S. 99 Z. 8f.

120 Ebd., S.98 Z.30f.

121 Ebd., S.98 Z.34.



Das ganze Leben BuBe =—— 549

bruar 1517 durchaus bereit, Muster des Antiklerikalismus aufzugreifen, wenn er die
»schnarchenden Priester® (,,0 stertentes Sacerdotes“!??) angriff.

Hier also schlug der Taulersche Impuls voll und ganz durch: jene Ausrichtung des
Bufdvorgangs auf das gesamte Leben, die Konzentration auf das innerliche Gesche-
hen und auch die Uberzeugung, dass die fides das anthropologische Zentralmoment
der Bufle sei:!?® All diese Momente, die Luther von Tauler, genauer: aus seiner Ver-
arbeitung Taulers gewonnen hat, treten nun in der Predigt vom 30. Mai 1517 geballt
auf. Und indem Luther sein Buf3verstindnis nonsakramental entfaltet, gewinnt es
auch eine Spitze gegen die Abldsse, denn diese gehoren nach der Systematik, die
er entwirft, allein in den Bereich der Auflagen, wie sie bei der Privatbeichte fiir die
satisfactio erfolgen,'** sind mithin blof3 duflerliche Zeichen, nicht aber wesentlicher
Teil der Bufde. Die Predigt zeigt Luther an einem Punkt der Entwicklung, an wel-
chem er sich, was die mittelalterlichen Lehren angeht, von einem ,,Attritionismus®
abgrenzt und die Betonung der contritio, welche er bei Biel gelernt hat, aufgrund
seiner Taulerlektiire nonsakramental zugespitzt hat. Die Kritik am Ablass ergibt sich
als konsequente Folgerung hieraus.

Diese nun eingenommene Haltung, die sich in der Rekonstruktion der Ablaufe
als eine allmdhliche Transformation des Bielschen Erbes durch die Taulerlektiire
nachzeichnen lasst, hat Luther wenig spater, schon im folgenden Jahr, in seinem
Widmungsschreiben als eine abrupte Veranderung seiner Wahrnehmung des Buf3-
verstandnisses geschildert. Dass diese Erinnerung sachlich einen Grund in den be-
schriebenen Aussagen hat, zeigt sich an einer charakteristischen Wendung: Ein Jahr
spater sollte Luther an Staupitz schreiben, er habe von ihm gelernt, nichts sei wahre
Bufle, was nicht ,,mit der Liebe zu Gerechtigkeit und zu Gott beginne“ (,,nisi quae
ab amore iusticiae et dei incipit*).!*® Eben diese Wendung aber begegnet auch be-
reits in der Predigt vom 30. Mai 1517: die wahre Buf3e sei die, die ,,durch die Liebe

122 Luther, Sermo Die S. Matthia (wie Anm. 118), S. 141 Z.37; zum Problem des Antiklerikalismus
vgl. Hans-Jiirgen Goertz, Antiklerikalismus und Reformation, Géttingen 1995.

123 Luther, Sermo de indulgentiis (wie Anm. 114), S.96 Z.15: ,Ecce fides distinguit inter Abel et
Cain“; vgl. auch Luther, Sermo in die Purificationis Mariae, in: WA 1, S. 13 Z. 1f.: ,,[Clum tamen omnes
Scriptura sanare videtur unico verbo de indulgentiis, quod est, credere in Christum.*.

124 Luther, Sermo de indulgentiis (wie Anm. 114), S. 98 Z. 37f.

125 Luther, Widmungsschreiben (wie Anm. 70), S.525 Z.12. Der Gedanke des Ausgangs der Buf3e
aus der Liebe findet sich schon im hohen Mittelalter: ,,Haec autem paenitentia tum ex amore Dei acci-
dit et fructuosa est“ (Abaelard, Ethik [wie Anm. 10], S. 76 Z. 23f.). Zu entsprechenden Gedanken bei
Paltz vgl. Hamm, Frommigkeitstheologie (wie Anm. 6), S. 276; bei Biel Schwarz, Bu3theologie (wie
Anm. 38), S. 130. Fiir Staupitz ist der Gedanke am besten aufgrund des ,,Biichlein[s] von der Nachfol-
gung des willigen Sterbens Christi“ nachzuzeichnen, wo Staupitz im neunten Kapitel zu den echten
Kennzeichen der Buf3e zdhlt, ,,allein die ewige frewde bey Christo suchen vnnd bitten.“: Staupitz,
Sammtliche Werke (wie Anm. 115), S.71; vgl. hierzu Schwarz, Bufitheologie (wie Anm. 38), S. 155; zur
Buf3lehre von Staupitz im Zusammenhang seiner Niirnberger Predigten vgl. Luthar Graf zu Dohna/
Richard Wetzel, Die Reue Christi. Zum theologischen Ort der Buf3e bei Johann von Staupitz, in: Stu-



550 —— Volker Leppin

zur Gerechtigkeit und zur Strafe die Siinde hasst“ (,amore iustitiae et poenarum
odit peccatum®).'?® Diese Erkenntnis ldsst sich nicht so momenthaft festmachen, wie
Luther es spater glauben machen will — aber inhaltlich findet sie sich wieder und de-
monstriert die Intensitat, mit welcher Luther Staupitzsche und Taulersche Gedanken
aufnahm.

4 Die akademische Konfrontation

Bis zum Frithsommer 1517 also hatte Luther seine Bufitheologie und mit ihr zusam-
menhdngend seine Kritik am Ablass vor allem aus theologischem Interesse und in
poimenischer Absicht entwickelt. In seinem — der Situation entsprechend defensiv-
exkulpatorischen — Schreiben an Albrecht von Mainz vom 31. Oktober 1517 erklarte
er:

,»|Hinsichtlich des Petersablasses] klage ich nicht so sehr die Anpreisungen der
Prediger an, welche ich nicht gehort habe, sondern ich bin betriibt iiber das vol-
lig irrige Verstdndnis, welches das Volk hieraus begreift, die sie der Menge iiberall
vorwerfen. Namlich, dass die ungliicklichen Seelen glauben, dass sie, wenn sie die
Ablassbriefe erlosten, ihres Heiles sicher sein konnten.“!?”

Diese Auflerung weist darauf hin, dass es eine seelsorgerliche Entwicklungsli-
nie gab, die auf die Ablassthesen vom 31. Oktober 1517 zufiihrte. Luther kannte zu

dien und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktinerordens und seiner Zweige 94 [1983], S. 452-482,
S. 469-476.

126 Luther, Sermo de indulgentiis (wie Anm. 114), S. 99 Z. 10f.; vgl. den Gedanken bereitsin Luther,
Sermo Die S. Matthiae (wie Anm. 118), S. 141 Z. 26f.: ,,Cum potius populus ad poenam amandam esset
exhortandus et crucem amplectendam.” Die Wendung vom amor iustitiae als Folge des Evangeliums
begegnet dann auch in Luther, Operationes in psalmos, in: WA 5, S. 563 Z.20; vgl. hierzu Kjeld -
gaard-Pedersen, Gesetz (wie Anm. 115), S.240. 244. Angesichts dieser durchgingigen Belege von
Mai 1517 bis Mai 1518 ist es nicht ganz unproblematisch an der wenig spéater entstandenen Thesenreihe
,,Pro veritate“ ein Auseinandertreten von Glaube als Gottesliebe und Reue festzumachen (so Hamm,
Der friihe Luther [wie Anm. 10], S. 21). Die ebd., S. 20 Anm. 62, angefiihrten Sitze 8, 9 und 18 aus dieser
Thesenreihe (WA 1, S. 631 Z.3-6, 23f.) besagen lediglich, dass der Glaube nicht auf der contritio auf-
ruhen solle. These 25 ldsst aber gerade contritio und festen Glauben an das Absolutionswort als einen
ununterschiedenen Akt verstehen: ,,Evidentia contritionis signa satis habet sacerdos, si peccatorem
sentit petere et credere absolutionem.“ (Luther, Pro veritate, in: WA 1, S. 631 Z. 37f.). Bayer, Promis-
sio (wie Anm. 64), S. 186, auf den Hamm (siehe oben in dieser Anm.) sich zum Verstdndnis von ,,Pro
veritate“ beruft, deutet diese These lediglich unter der — auch berechtigten — Perspektive fehlender
judikativen Funktion des Priesters.

127 Luther, Brief an Albrecht von Mainz, 31. Oktober 1517, in: WA.B 1, S. 111 Nr. 48 Z.16-20: ,,In qui-
bus non adeo accuso praedicatorum exclamationes, quas non audiui, Sed doleo falsissimas intelligen-
tias populi ex illis conceptas, quas vulgo vndique iactant. Videlicet, Quod credunt infelices anime, si
literas indulgentiarum redemerint, securi sint de salute sua.”.



Das ganze Leben BuBe = 551

diesem Zeitpunkt bereits die ,Instructio Summaria“ des Kardinals Albrecht'?® und
diese enthielt in der Tat den Passus, wonach der Erwerb eines Ablassbriefes nicht
nur die Stationenwallfahrt nach Rom, sondern auch die Beichte ersetzen und zur
Erlangung der Teilhabe an allen Giitern der Kirche geniigen kénne.'® Es legt sich
nahe, dass das, was Luther als ,,v0llig irriges Verstandnis“ benennt, eben diesen
Passus meint, seine Kritik also verklausuliert durchaus direkt auf die ,,Instructio”
und ihren Urheber zielt. Zugleich machen die Bemerkungen deutlich, dass Luthers
Kritik am Ablasswesen zwar einerseits ,,Ausdruck einer Wittenberger Universitits-
theologie® war,® andererseits aber auch Reflex einer seelsorglich problematischen
Situation, die Luther empfand.™!

128 Vgl. die Erwdhnung ebd., S. 111 Nr. 48 Z. 47.

129 Dokumente zur Causa Lutheri (1517-1521), 2 Bde., hg. von Peter Fabisch/Erwin Iserloh, Miins-
ter 1988-1991 (Corpus Catholicorum 41), hier Bd. 1, S. 269: ,,Declaramus etiam, quod pro dictis duabus
gratiis principalibus consequendis non est opus confiteri seu ecclesias aut altaria visitare, sed dunta-
xat confessionale redimere“. Da der Erwerb eines confessionale, eines Ablassbriefes, als zweite gratia
principalis bezeichnet wird (ebd., S.267), ist der Bezug der beiden Hauptgnaden — die erste ist die
,remissio omnium peccatorum® (ebd., S.264), die dritte die ,,participatio omnium bonorum ecclesie
universalis“ (ebd., S. 268) — unklar. Sie ergibt sich allerdings aus Albrechts Vorlage, den ,,Avisamenta“
des Giovanni Arcimboldi: ,,Quas quidem duas principales gratias confessionalium & participationis
omnium bonorum ecclesie pro maiori christi fidelium commodo prefatus dominus commissarius sta-
tuit, pro vna quota concedi debere, & in litteris confessionalibus comprehendi“ (Johann Erhard Kapp,
Kleine Nachlese einiger, grofiten Theils noch ungedruckten, und sonderlich zur Erlduterung der Refor-
mations-Geschichte niitzlichen Urkunden, Teil 3, Leipzig 1730, S. 186f.).

130 Vgl. zu Recht Vogel, Zwischen Universitit (wie Anm. 105), S. 196.

131 Ebd., S.187f., 204-211, hebt Vogel allerdings zu Recht hervor, dass die seelsorgliche Situation
nicht in der Weise auf konkrete Beichtvorgénge zu beziehen ist, wie dies Friedrich Myconius, Ge-
schichte der Reformation, hg. von Otto Clemen, Leipzig “1915 (Voigtlinder Quellenbiicher 68), S. 20f,
zum Jahre 1517 beschreibt: ,,Eodem anno kamen etliche mit den gel6sten Ablafibriefen zu Doctore Mar-
tino gen Wittenberg und beichten ihm auf ihre Gnad. Und als sie grof3e Grumpen vorhaben und sich h6-
ren lief3en, daf sie weder von Ehebruch, Hurerei, Wucherei, unrechtem Gut und dergleichen Siind und
Bosheit nicht ablassen wollten, da wollt sie, weil kein rechte Bufs noch Besserung da angeben wurd,
der Doctor nicht absolvieren.“ Der Verweis auf Luthers ,,Funktion als Beichtiger* (Volker Leppin, Mar-
tin Luther, Darmstadt 2006, S. 120) ist insofern als Engfiihrung zu betrachten (vgl. die Kritik hieran bei
Vogel, Zwischen Universitit [wie Anm. 105], S. 188 Anm. 4 u. S. 210f.; in Le p pin, Martin Luther, 22010
[wie Anm. 61] habe ich die Formulierung daher gestrichen). Luther selbst aber betont noch in seinem
spaten Riickblick in ,,Wider Hans Worst“, dass ihn in der Tat das Laufen der Glaubigen aus Wittenberg
zu den Ablasspredigern in Jiiterbog und Zerbst zum Protest gegen den Ablass motiviert habe: Luther,
Wider Hans Worst (wie Anm. 115), S. 539 Z. 4f. Tatsdchlich ist die zeitliche Koinzidenz bemerkenswert,
dass Luther die Ablassthesen kaum einen Monat, nachdem Tetzel am 16. September 1517 von Kurfiirst
Joachim I. die Zulassung zur Ablasspredigt in Brandenburg erhalten hatte, versandte: Paulus, Johann
Tetzel (wie Anm. 116); Wilhelm Ernst Winterhager, Die Disputation gegen Luthers Ablaf3thesen an
der Universitat Frankfurt /Oder im Winter 1518, in: Wichmann-Jahrbuch des Di6zesangeschichtsver-
eins Berlin, N. F. 4 (1996/97), S. 129-167, hier S. 132. Noch wichtiger ist allerdings die Beobachtung von
Wilhelm Ernst Winterhager, Ablafkritik als Indikator historischen Wandels vor 1517. Ein Beitrag zu
Voraussetzungen und Einordnung der Reformation, in: ARG 90 (1999), S. 671, hier S. 14, dass Luther



552 —— Volker Leppin

Dies erklart allerdings nicht, wieso er zur Behandlung der Ablassfrage eine aka-
demische Form, die der Disputationsthesen, wihlte."* Hierfiir wird man auf einen
anderen Gespridchsstrang zu achten haben: Als Luther am 30. Mai seine angefiihrte
Predigt hielt, befand er sich seit wenigen Wochen im Besitz einer Sammlung von
Disputationen Johannes Ecks, die sich um dessen 1516 in Wien gehaltene Disputa-
tion gruppierte.’®® Dieser Druck enthielt auch eine bislang in der Forschung wenig
beachtete Reihe von Thesen aus dem Zusammenhang einer Disputation, die Eck am
12.Juli 1515 in Bologna gehalten hatte.3* Aus diesem Zusammenhang hat bislang auf-
grund ihres Bezuges auf den oberdeutschen Zinsstreit vor allem seine Disputation

sich wiederholt auf Kritik am Ablass aus der Bevolkerung beruft, mithin nach Luther selbst ,,[d]er ab-
laf3kritische Diskurs schon vor seinen Ablaf3thesen verortet® ist. Nachvollziehbar kommt Winterhager
zum Schluss: ,,Der volkstiimliche, alle Gesellschaftskreise umspannende Ablaverdruss war hiernach
der entscheidende Néhrboden fiir Luthers Erfolg.“ (ebd., S.20). Winterhagers Uberlegungen sind le-
diglich in dem Sinne auszuweiten, dass sich entsprechende Entwicklungen nicht erst vor 1517 zuspitz-
ten, sondern dass in den von ihm beschriebenen Gegensdtzen Spannungen zum Ausdruck kamen, die
das spate Mittelalter schon langer durchzogen. Zu diesem theoretischen Ansatz vgl. Volker Leppin,
Die Wittenberger Reformation und der Prozess der Transformation kultureller zu institutionellen Po-
laritédten, Stuttgart-Leipzig 2008 (Sitzungsberichte der Sdchsischen Akademie der Wissenschaften zu
Leipzig. Philologisch-historische Klasse 140/4). Diese tiefe Verwurzelung zeigt sich etwa daran, dass
Winterhager, Ablaf3kritik, S.34, die scharfe Ablasskritik im Narrenschiff von Sebastian Brant als
Ubertreibung kennzeichnet, weil gleichzeitig die Kampagne Peraudis noch Erfolg hatte — tatséchlich
aber handelt es sich hier nicht um das Gegensatzpaar von Realitét und Ubertreibung, sondern um die
grofde Spannbreite spatmittelalterlicher Frommigkeitsformen, die gleichzeitig nebeneinander Bestand
haben konnten (vgl. auch den Hinweis auf Kritik an Ablasskritikern bei Johannes von Paltz im Jahr 1490
ebd., S. 35).

132 Hierfiir ist es irrelevant, dass nach dem jetzigen Stand der Diskussion die Form der Disputations-
thesen missverstanden wére, wollte man in ihnen eine Einladung zu einer akademischen Disputation
in Wittenberg sehen, wie es immer wieder geschieht, um einen historischen Thesenanschlag zu be-
griinden: vgl. zuletzt Bernd Moeller, Thesenanschlége, in: Joachim Ott/Martin Treu (Hg.), Luthers
Thesenanschlag — Faktum oder Fiktion, Leipzig 2008, S. 9—31. Tatsdchlich handelt es sich ja, im Gegen-
satz zu den fiir die Universitdt vorauszusetzenden Gepflogenheiten, um eine Einladung, die sich nicht
nur an Ortsansédssige, sondern auch an Auswartige mit der Bitte um schriftliche Teilnahme richtete.
Vgl. Luther, Disputatio pro declaratione virtutis indulgentiarum (wie Anm. 1), S.233 (dazu: Leppin,
Martin Luther [wie Anm. 61], S.5-7): ,Quare petit, ut qui non possunt verbis presentes nobiscum dis-
ceptare agant id literis absentes.“ Auch diese schriftliche Teilnahme diirfte nach der entsprechenden
Vorlage Luthers als akademische gedacht gewesen sein.

133 Disputatio Joan. Ec|kij Theologi Viennae Pannoniae ha|bita cum Epistola ad Reuerendis|simum
Episcopum Eilstettensem. | ..., Augsburg: Miller, 1517 (VD 16 E 314); vgl. Johannes Eck, Disputatio Vi-
ennae Pannoniae habita (1517), hg. von Therese Virnich, Miinster 1923 (Corpus Catholicorum 6),
S. XXII-XXIV; Christoph Scheurl hatte Luther wohl diesen Druck am 1. April 1517 zugesandt. Chris-
toph Scheurl an Martin Luther, 1. April 1517, in: WA.B 1, S. 91 Nr. 36 Z. 2-4: ,,Amicum meum Iohannem
Eckium de virtute tua feci certiorem, unde amicitiae tuae percupidus nedum ad te literas dedit, sed et
libellum cum disputationibus suis mittit.“.

134 Diese Thesen waren freilich schon ein Jahr zuvor in anderem Zusammenhang erschienen;
vgl. AVDI LECTOR | Johannes Eccij Theologi In|goldstadiensis. orationes accipe tres non | inelegan-



Das ganze Leben BuBe =—— 553

zum Zinsnehmen Aufmerksamkeit gefunden.”® Die anderen Thesen scheinen auch
in der Tat eher eine zufdllige Mischung darzustellen. Grob gliedert Eck sie auf eine
Weise, die spiter, in Heidelberg, dann auch bei Luther wiederkehren wird: als zur
Theologie gehorige Thesen einerseits, zur Philosophie gehérige andererseits.'*

Auch die Thesen zur Theologie aber behandeln keineswegs konzentriert ein
Thema: Neben Fragen der Trinitétslehre® und des Verhiltnisses von Glaube und
Wissenschaft®®® kam Eck auch auf die Ablasslehre zu sprechen. Veranlasst war er
hierzu durch einen anderen Disputator in Bologna:*** Johannes Fabri war von der
Frage des Zinsnehmens auf den Wucher gekommen und hatte hiermit die Problematik
des Ablasses verbunden, zu welcher er folgende These formulierte:

»Zu behaupten, dass der Papst nicht um seines zu Lob und Ehre Gottes eingerichteten Beistands
Willen in der Lage ist, den Seelen im Fegefeuer vollen Ablass zur Vergeltung fiir alle ihre Strafen
namlich fiirbittweise (per modum suffragii) zu gewihren, ist gottlos, verbrecherisch und allen
heiligen Gelehrten ganz und gar zuwider. Vielmehr ist es in nichts dem Glauben zuwider,
sondern eher fromm zu glauben, dass der Papst auch auf die Weise der Autoritdt den Seelen
Ablisse zu geben, wenn das fiir sie geschieht, was in der Bulle ausgedriickt ist.“*°

tes ..., Augsburg: Miller 1515, fol. 2v—3v; vgl. hierzu Heinrich Schauerte, Die Buf3lehre des Johannes
Eck, Miinster 1919 (Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 28/39), S. 2.

135 Heiko Augustins Oberman, Werden und Wertung der Reformation. Vom Wegestreit zum Glau-
benskampf, Tiibingen 21979, S. 161-164, 174—196; Erwin Iserloh, Johannes Eck (1486—-1543). Scholas-
tiker, Humanist, Kontroverstheologe, Miinster 21985 (Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeit-
alter der Glaubensspaltung 41), S. 21f; Johann Peter Wurm, Johannes Eck und der oberdeutsche Zins-
streit 1513—1515, Miinster 1993 (Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 137), S. 170-200.

136 Eck, Disputatio Viennae habita (wie Anm. 133), S. 46 Z. 6: ,Impertinentia theologica“; ebd., S. 47
7.29): ,Impertinentia philosophica“.

137 Ebd., S. 46 Z.7-9: ,,Sicut Pater genuit Filium, sic Deus genuit Deum. Essentia tamen divina nec
generat, nec generatur; a Patre tamen essentia realiter non distinguitur, sed formaliter.“ Die diffzilen
Fragen der Trinitédtslehre wurden dann pragend fiir die Wiener Disputartion im folgenden Jahre 1516:
ebd., S.26-30.

138 Ebd., S. 46 Z.10f.: ,,Fides scientiae non est incomprehensibilis; itaque fidem in aeterna beatitate
manere cum visione, non est improbabile.“.

139 Allerdings war Eck selbst auch schon ldnger an Fragen der Buf3e interessiert; 1512 verdffentlichte
er einen Holzschnitt des ,,Schiffs des Heils“, welches er auch wiederholt das ,,schiff der rew* nannte:
Das schiff des heils | Auff das aller kiirtzest hie vf3 geleget | Nach der figur die doctor Johannes von
Eck gemacht hat zd Ingolt|stat. bewegt aufl den predigten des wirdigen Herren doctor Johannes gei-
[ler von Keisersperg ..., Straf3burg: Jo. Griininger, 1512, fol. 1v u. 6.; vgl. hierzu Schauerte, Bufilehre
(wie Anm. 134), S. 2f. Eck stellte, fuBend auf Predigten von Geiler von Kaysersberg, in seiner allegori-
schen Deutung die verschiedenen Stufen der Reue vor. Diese bestand hiernach aus ,,Mif3falhaben von
vergangener siind“, ,sich selber straffen vner die siind“ und , fiirsatz die siinde fiirhin zii meyden*
(ebd., fol. 41); er hob dabei insbesondere die trostliche Wirksamkeit der sakramentalen Buf3e durch
den Priester hervor (ebd., fol. 71).

140 ,,Asserere papam non esse pro temporali subsidio, ad laudem et honorem Dei ordinato, indulgen-
tias plenarias pro expiatione omnium penarum suarum animabus in purgatorio, saltem per modum



554 = Volker Leppin

Die Bulle, auf die Fabri sich bezog, diirfte die eben erst, am 31. Mérz 1515 ausge-
gangene Bulle Leos X. zur Ausschreibung des Petersablasses gewesen sein.**' Den
weitern Kontext aber bildete die Lehre vom modus suffragii: Die Moglichkeit, auch
Seelen im Fegefeuer den aus dem Schatz der Kirche resultierenden Gnadenvorrat zu-
kommen zu lassen hatte Papst Sixtus IV. am 3. August 1476 durch seine Bulle Salvator
noster fiir die Petruskirche in Saintes er6ffnet.'*? Hier hatte der Papst ,fiirbittweise*
(per modum suffragii) einen vollkommenen Ablass unmittelbar den Seelen des Rei-
nigungsortes gewihrt.'*> Was hiermit gemeint war, war keineswegs klar, und so sah
sich der Papst schon im folgenden Jahr gendtigt, die Formel vom modus suffragii zu
erlautern: Ein per modum suffragii erteilter Ablass gelte ,,auf die Weise, dass die Glau-
bigen selbst fiir dieselben Seelen die Fiirbitte leisten, die die Seelen der Verstorbenen
selbst nicht erfiillen kénnen“.}** Damit war aber keine volle Klarheit erlangt, und es
legte sich weiter der Bezug auf eine durch den Papst zu leistende Fiirbitte zumindest
nahe. Fabri nutzte nun die Verkiindigung des Petersablasses, um demgegeniiber die
Autoritdt des Papstes noch auszudehnen: Der unsichere modus suffragii wurde als
Gewissheit aller Kirchenlehrer verkiindet und eine Ausdehnung auf eine autoritative
Geltung des Papstwortes noch im Fegefeuer als wahrscheinlich deklariert. Genau
hieran kniipfte Eck nun an und erklarte: ,,So wie die Werke der Wiedergutmachung
auch in Todsiinde nutzbringend Wiedergutmachung leisten, so kénnen auch die Ab-
ldsse den Toten vom Papst nicht allein fiirbittweise, sondern mit Autoritit gegeben
werden.“1%

suffragii, concedere, impium, scelestum ac sanctis doctoribus omnino contrarium est. Immo nihil fidei
contrarium, sed potius pie credendum Papam etiam per modum auctoritatis animabus in purgatorio
existentibus indulgentias posse dare, si id fiat pro eis quod in Bulla est expressum.“; zit. nach Nikolaus
Paulus, Die deutschen Dominikaner im Kampfe gegen Luther (1518-1563), Freiburg i. Br. 1903, S. 296
Anm. 4; vgl. auch Schauerte, Bufllehre (wie Anm. 134), S. 230 Anm. 2.

141 Text in: Dokumente zur Causa Lutheri (wie Anm. 129), Bd. 1, S. 212-224.

142 Zum Kontext dieser Bulle vgl. Bernd Moeller, Die letzten Ablaflkampagnen. Der Widerspruch
Luthers gegen den Ablaf} in seinem geschichtlichen Zusammenhang, in: ders., Die Reformation und
das Mittelalter. Kirchenhistorische Aufsétze, hg. von Johannes Schilling, G6ttingen 1991, S.53-72,
hier S. 59.

143 DH Nr.1398: ,,... plenariam remissionem per modum suffragii ipsis animabus purgatorii“.

144 DH Nr. 1406: ,,... ita tamen, ut fideles ipsi pro eisdem animabus suffragium darent, quod ipsae
defunctorum animae per se nequeant adimplere®.

145 Eck, Disputatio Viennae habita (wie Anm. 133), S. 47 Z.9-11: ,,Sicut opera satisfactoria etiam in
peccato mortali utiliter satisfaciunt, ita et indulgentiae mortuis non tantum per modum suffragii sed
autoritative a papa dari possunt®. Von dieser Aufassung ist Eck nach und nach abgeriickt: In ENCHI-
|RIDION LOCO-|RVM COMMVNIVM IOAN- |nis Eckij, aduersus Martinum Lu-|therum & asseclas eius ...|
Interiecta sunt passim quaedam ha| ctenus impressa ... per ve-|nerabilem virum F. Tilmannum Siber-
|gensem ..., K6ln: Fuchs/Quentel, 1532, fol. I 41, heifit es: ,,Applicat autem papa eis indulgentias non
authoritate absoluendo, sed per modum suffragii“. Allerdings diirfte es sicher hier, wie Schauerte,
Buf3lehre (wie Anm. 134), S.231 Anm. 1, vermutet, um Zusitze des auf dem Titelblatt genannten Be-
arbeiters, Tilman Smeling, eines Kélner Dominikanerpriors, handeln, da sich der entsprechende Satz



Das ganze Leben BuBe == 555

Eck fiihrte diese radikal papalistische Ablasstheorie noch weiter aus: Die Insassen
des Fegefeuers gehorten eigentlich zur pilgernden Kirche,'* mithin in den Machtbe-
reich des Papstes. So konne der Papst dann auch einem Menschen, der weder in der
Tat noch seinem Vorhaben nach gebeichtet oder Reue geiibt hat, Ablass erteilen.**” In
einer weiteren These schliefilich entwickelt Eck als Gedanken eine These, die Luther
bald aufs hdchste provozieren sollte: ,,Daher kann der Papst aufgrund seiner Macht-
fiille das Fegefeuer zum gréfieren Teil leerrdumen, freilich nicht ganz, wie Christus
es in seiner Auferstehung tat. Dennoch kann er den {ibrigen fiirbittweise niitzlich
sein,“148

Als diese Thesen Mitte April 1517 eintrafen, mussten sie die schlimmsten Befiirch-
tungen Luthers und seiner Gefdhrten bestdtigen. Sie vertraten eben jene Lehre, die
Luther als Irrefiihrung gekennzeichnet hatte, und sie taten dies nicht als irregefiihrte
populdre Meinung und auch nicht als {ibertrieben marktschreierische Botschaft, son-
dern als gelehrte akademische Position. Schon die ausfiihrlich dargestellte Predigt
vom 30. Mai 1517 stellt wohl eine Reaktion auf Ecks Thesen dar.

In akademischer Gestalt aber reagierte nun nicht zundchst Martin Luther selbst,
sondern Andreas Karlstadt. Nur wenige Tage nach dem anzunehmenden Erhalt der
Thesen als Anlage zu einem Schreiben Christoph Scheurls, am 26. April 1517,*° legte
Karlstadt in Wittenberg 151 Thesen vor, die Fragen der Gnade und der Rechtferti-

in fritheren Ausgaben (vgl. den Abschnitt in: De indulgentiis in Enchiridion locorum | communium
aduersus Lutteranos. | joanne Eckio Autore, Landshut: [Weilenburger] [1526], fol. 12r-v) und auch
noch in der 1533 erschienen deutschen Ausgabe (Johannes Eck, Enchiridion. Handbiichlin gemainer
stell unnd Artickel der jetzt schwebenden Neuwen leeren. Faksimile-Druck der Ausgabe Augsburg 1533,
hg. von Erwin Iserloh, Miinster 1980 [Corpus Catholicorum 35], S.132-134), nicht findet. Schauerte
verweist zwar zu Recht darauf, dass Eck die Anmerkungen Smelings in spatere Ausgaben nach eigener
Durchsicht iibernahm, aber auch hier macht er sie sich nur modifiziert zu eigen: Der zitierte Satz findet
sich zwar auch in der Ausgabe von 1536 (ENCHI|RIDION LOCORVM | communium adversus Lu|therum
& alios ho-|stes ecclesiz. | [oan. Eckio authore. | AVTHUR IAM SEPTI-|mo recognouit & pluribus lo-|cis
illustrauit, adnotationib. | P. Tilmanni acco-|modatis, Augsburg: Weissenhorn, 1536, fol. 151v), hier aber
ausdriicklich unter der Uberschrift: ,,Appendix Tilmanni“. Man wird also von einer vorsichtigen Anni-
herung Ecks an die gdngige Lehre, dass der Papst in das Fegefeuer nicht autoritativ eingreifen kénne,
sprechen konnen, Eck hat dieses Argument aber nicht forciert vertreten.

146 Eck, Disputatio Viennae habita (wie Anm. 133), S. 47 Z. 15f.: ,,Existens in purgatorio est quodam-
modo viator et ita super terram, sicut et sanctus Paulus in raptu fuit viator simpliciter.“.

147 Ebd., S.47 Z.17-19: ,,Eadem ratione non confesso et non contrito actu vel proposito indulgentiae
dari possunt, licet non nisi super contritis et confessis.*.

148 Ebd., S. 47 Z.20-22: ,Quare papa pro maiori parte de plenitudine potestatis purgatorium eva-
cuare posset, non tamen totum, sicut Christus fecit in resurrectione, attamen residuis per modum suf-
fragii prodesse potest.” Die These wird als zehnte gezdhlt, obwohl eine siebte These fehlt.

149 Zur Datierung auf diesen Termin (und nicht den 25. September, den Theodor Kolde, Witten-
berger Disputationsthesen aus den Jahren 1516-1522, in: Zeitschrift fiir Kirchengeschichte 11 [1890],
S. 448-471, hier S. 450f. Anm. 1, erwogen hatte) Hermann Barge, Andreas Bodenstein von Karlstadt,
Bd. 1: Karlstadt und die Anfange der Reformation, Nieuwkoop 21968, S. 463f.



556 —— Volker Leppin

gung behandelten. Von Eck war er offenkundig formal beeinflusst.>® Wieweit man
aber eine inhaltliche Reaktion insbesondere auf die Bologneser Thesen annehmen
soll, ist fraglich. Auf die Abldsse kam er erst gegen Ende der Thesenreihe zu spre-
chen, und hier in einem eher ironischen Duktus: ,,Manche sagen, dass die Abldsse
nichts niitzen. Wir aber wundern uns, warum sie dies zu sagen wagen, wenn doch
der Klang der Glocken (durch welche das Volk zur Kirche gerufen wird) niitzt.“*!
Karlstadt bewegt sich damit im Horizont der in Wittenberg offenbar immer weiter
verbreiteten Verachtung der Abldsse, ohne sie aber aufgrund seiner scharf augustini-
schen Rechtfertigungstheologie direkt anzugreifen. Ohnehin machte er sie nicht zum
Hauptthema seiner Thesen, obwohl ihm auch die Thematisierung von contritio und
attritio und die Bestreitung ihres disponierenden Charakters'*? hierzu hétte bringen
konnen.

Eine solche ausdriickliche Thematisierung erfolgte dann erst durch Luthers 95
Thesen gegen den Ablass vom 31. Oktober 1517. Dem Schreiben an Kardinal Albrecht
lagen nicht nur diese Thesen bei, sondern auch ein ausfiihrlicher Traktat™? ,,De
indulgentiis*, in welchem Luther zum Teil unmittelbar auf Ecks Auf3erungen einging.

150 Vgl. hierzu Volker Leppin, Luther und Eck — Streit ohne Ende?, in: Jiirgen Bdrsch/Konstantin
Maier (Hg.), Johannes Eck. Scholastiker - Humanist — Kontroverstheologe, Regensburg 2014 (Eich-
stitter Studien 70), S. 131-160, hier S. 138-141.

151 INSIGNIVM THEOLOGORVM | Domini Martini Lutheri, domini Andree | Karolostadij, Philippi me-
lan|thonis & aliorum | conclu-|siones varie, pro diuine gratize defensione | ac commendatione, contra
sco|lasticos & pelagianos | disputate in pree-|clara academia. | Vvittembergensi ..., Paris: Pierre Vidoué,
nach 1520, fol. D 3r: ,,Sunt qui dicunt indulgentias non prodesse. Nos autem miramur cur id dicere au-
deant quando sonitus campanarum (quibus ad ecclesiam vocatur populus) prodest.*.

152 Ebd., fol. C3v.

153 Erwahnt werden ,,tractat vnd conclusion“ bzw. ,tractat, conclusiones vnd andere schriefte“ im
Schreiben Albrechts von Mainz an sein Hallenser Vikariatskollegium: Ferdinand K&rner, Tezel, der
Ablafiprediger. Sein Leben und sein Wirken fiir den Ablaf} seiner Zeit, mit besonderer Riicksicht auf
katholische Anschauungen neu untersucht und méglichst nach den Quellen, mehrfach nach bisher
noch ungedruckten, dargestellt, Frankenberg 1880, S. 148f.; zu dem Schreiben ebd., S. 89. Der Text
war von Loscher als eine Predigt vom 27. Juli 1516 identifiziert worden und wurde als solcher auch in
WA 1, S. 65-69, abgedruckt. Die Erwidhnung des Traktats und seiner Mainzer Uberlieferung aber ma-
chen deutlich, dass es sich um eine eigenstidndige Schrift handelt. Dabei interessiert momentan we-
niger, dass man, wenn man fiir den Begleitbrief an Albrecht von Mainz eine gedruckte Fassung der
Ablassthesen konjiziert (Bernd Moeller, Thesenanschlége, in: Ott/Treu, Luthers Thesenanschlag
[wie Anm. 132], S. 9-31), mit dem Problem zumindest umgehen miisste, dass Luther gleichzeitig einen
ausfiihrlichen Traktat offenkundig nur handschriftlich beigelegt hat. Wichtiger ist der Umstand, dass
man hiermit einen Text zur Verfiigung hat, der in die Zeit unmittelbar vor dem 31. Oktober 1517 fillt. Die
Datierung ,,between March and October 1517 (Bagchi, Luther’s Ninety-Five Theses [wie Anm. 105],
S.338), ist dabei wohl zu weit. Insbesondere der oben dargelegte Bezug auf Ecks Thesen lédsst eine
Entstehung erst nach dem Eintreffen von Scheurls Brief vermuten. Es diirfte sich also um ein Produkt
frithestens des Sommers 1517 handeln; am plausibelsten ist die Annahme von Hans Volz, Martin Lu-
thers Thesenanschlag, Weimar 1959, S. 18, dass der Traktat gleichzeitig mit den Ablassthesen verfasst
wurde.



Das ganze Leben BuBe = 557

Zugleich reagierte er hierin bereits auf Nachrichten, die er iiber Ablassprediger gehort
hatte und beklagte, dass diese die Menschen zum Geldgeben aufforderten statt sie
dariiber zu belehren, was Ablass tatsdchlich sei.’®

Luther griff nun vor dem Hintergrund seiner gesicherten und erweiterten Auf-
fassung von Bufde die Auseinandersetzung um contritio und attritio auf, freilich ohne
letzteren Begriff zu verwenden: Vielmehr sprach er von imperfecta contritio.>> Das
Hauptargument aber, das er nun verwandte, war ein poimenisches: Weder kénne der
Mensch Gewissheit (certus / certitudo) dariiber besitzen, ob er in wiirdiger Weise reuig
sei,’®® noch konne man gewiss sein, ob eine unvollkommene Reue zur Vergebung
der Siinden durch Ablidsse ausreiche” — so miisse man darauf acht haben, dass
die Ablédsse die Glaubigen nicht in falsche Sicherheit wogen (securitas).'® Beiden
Haltungen setzte er eine Verscharfung der subjektiven Reuevorstellung mit Betonung
der Nonsakramentalitdt entgegen: Alle Linderungen der Strafe — also das, was im
klassischen Bielschen Verstdndnis zundchst poenitentia ausgemacht hatte — stelle nur
eine duflerliche Gnade dar und heile nicht den morbus naturae.” Eine solche Heilung
konne hingegen nur durch die innere Gnade, ndmlich eine wahrhaft wiirdige Reue

154 Luther, Tractatus de indulgentiis, in: WA.B 12, S.5 (Nr. 4212a Z.7-11); vgl. Luther, Sermo ha-
bitus X. post Trinit. A. 1516, in: WA 1, S. 65 Z.12-17. Ausdriicklich rekurriert Luther hier offenbar auf
Nachrichten iiber die Predigt der Ablassverkaufer: ,Nunquam enim commissarii et ministri aliud prae-
dicant, quam quod commendent indulgentias et populum provocent ad dandum.“ Auf die Geriichte
von Ablasspredigten war Luther auch schon in seiner Predigt zu Marid Lichtmess am 2. Februar 1517
eingegangen, in welcher er erklart: ,,Ecce purgationis ordo atque praescriptio. Hactenus populo prae-
dicatum est de maximis indulgentiis, per quas homo ipse a seculi huius miseriis, passionibus labori-
busque liberetur“ (Luther, Sermo in die Purificationis Mariae [wie Anm. 123], S. 130 Z. 27-29). Hieraus
entsteht ein gewisser zeitlicher Zusammenhang mit dem Eintritt Tetzels in Albrechts Dienste am 22. Ja-
nuar 1517 (Dokumente zur Causa Lutheri [wie Anm. 129], Bd. 1, S. 247f.); schon am 24. Januar predigte
er in dieser Funktion in Eisleben (Volz, Thesenanschlag [wie Anm. 153], S. 11). Rund um die Ablass-
thesen sind Predigten in Berlin am 5. Oktober 1517 und in Halle am 12. und 14. Dezember belegt (Win-
terhager, Disputation [wie Anm. 131], S. 132). Einen aus einer Angabe bei Cochlaeus erschlossenen
Aufenthalt Tetzels in Frankfurt (Oder) im November 1517 hdlt Winterhager hingegen fiir nicht zurei-
chend belegt (ebd., S. 140).

155 Luther, Tractatus de indulgentiis (wie Anm. 154), S. 6 (Nr. 4212a, Z.53); vgl. Luther, Sermo ha-
bitus Domin. X. post Trinit. (wie Anm. 154), S. 66 Z. 26.

156 Luther, Tractatus de indulgentiis (wie Anm. 154), S. 6 (Nr. 4212a Z. 44f.); Luther, Sermo habitus
Domin. X. post Trinit. (wie Anm. 154), S. 66 Z.17-19.

157 Luther, Tractatus de indulgentiis (wie Anm. 154), S. 6 (Nr. 4212a Z.53f.); Luther, Sermo habitus
Domin. X. post Trinit. (wie Anm. 154), S. 66 Z.25-27.

158 Luther, Tractatus de indulgentiis (wie Anm. 154), S. 9 (Nr. 4212a, Z. 152f.); Luther, Sermo habitus
Domin. X. post Trinit. (wie Anm. 154), S. 69 Z. 4f.

159 Luther, Tractatus de indulgentiis (wie Anm. 154), S.5f. (Nr. 4212a Z.19-22); Luther, Sermo ha-
bitus Domin. X. post Trinit. (wie Anm. 154), S. 65 Z. 25—28 (hier: morbus animae).



558 =—— Volker Leppin

erlangt werden, wie sie nur wenigen Menschen zuteil werde.'®® Diese schenke den
Menschen sofort das Heil — ohne sie aber sei das Heil in keiner Weise zu erlangen.'®*

Luther zog hier also in aller Schirfe die Konsequenz aus seinen augustinisch-
mystischen Erkenntnissen, wie er sie in der Zeit der R6merbriefvorlesung und in
Auseinandersetzung mit dem biblischen Text entwickelt hatte: Er gelangte zu jener
subjektiv-sakramentenskeptischen Haltung, wie man sie beim Lombarden und bei
Johannes Tauler sehen kann: Nicht das Sakrament gab die eigentliche Wirksamkeit,
sondern die contritio. Dies scharfte Luther nun in eben der Deutlichkeit ein, wie
es die Vertreter des sogenannten Kontritionismus getan hatten — aber er 16ste seine
Auffassungen aus dem sakramentalen Zusammenhang.

Die kritischen Tone reichten aber noch weiter. Luther hinterfragte angesichts der
sich ausbreitenden Predigt nach den Grenzen der papstlichen Macht und schrankte
diese bereits jetzt klar ein: Sie konne sich allein auf die von ihm selbst beziehungs-
weise seinen Priestern auferlegte Bufe beziehen. Luther berief sich hierfiir auf die
Bufdformel, nach welcher der Siindenerlass so weit reiche ,wie die Schliissel der
Mutter Kirche sich ausdehnen®,'®?> und er folgerte daraus, dass es ,allzu verwegen
ist zu predigen, dass durch diese Abldsse Seelen aus dem Fegefeuer erlést wiirden,
weil es unsinnig ist dies zu behaupten und sie nicht erklaren, auf welche Weise sie
es verstehen wollen®.’®> Andernfalls miisse man den Papst als grausam ansehen,
weil er den armen Seelen nicht umsonst gewdhre, was er ihnen fiir entsprechende
Geldgaben zubillige.'®* — Betrachtet man den zeitlichen Zusammenhang, so legt es

160 Luther, Tractatus de indulgentiis (wie Anm. 154), S. 6 (Nr. 4212a Z.38-42); Luther, Sermo habi-
tus Domin. X. post Trinit. (wie Anm. 154), S. 66 Z.11-15.

161 Luther, Tractatus de indulgentiis (wie Anm. 154), S.7 (Nr. 4212a Z. 64—-69); vgl. Luther, Sermo
habitus Domin. X. post Trinit. (wie Anm. 154), S. 66 Z.37-67 Z. 4.

162 Luther, Tractatus de indulgentiis (wie Anm. 154), S. 6 (Nr. 4212a Z.30f.). Luther, Sermo habitus
Domin. X. post Trinit. (wie Anm. 154), S. 66 Z. 3-5, zitiert als Text eine Bulle: ,,[I]n quantum claves sanc-
tae matris Ecclesiae se extendunt, et de iniunctis poenitentiis misericorditer relaxamus.“ Dies bezieht
sich offenbar auf die ,,Instructiones confessorum® (,,... dando tibi plenissimam omnium peccatorum
tuorum veniam et remissionem remittendoque tibi penas purgatorii, inquantum claves sancte matris
ecclesie se extendunt“: Dokumente zur Causa Lutheri (wie Anm. 129), Bd. 1, S. 239, bzw. die ,,Instructio
summaria® Albrechts von Mainz (,,... remittendoque tibi penas purgatorii et restituendo te illi inno-
centie, in qua eras, quando baptizatus fuisti, in quantum claves sancte matris ecclesie se extendunt.“:
ebd., S. 280); zur Lektiire der ,Instructio® durch Luther vgl. Volz, Thesenanschlag (wie Anm. 153), S. 17;
Moeller, Ablakampagnen (wie Anm. 142), S. 69.

163 Luther, Tractatus de indulgentiis (wie Anm. 154), S. 6 (Nr. 4212a Z. 32f). In Luther, Sermo habi-
tus Domin. X. post Trinit. (wie Anm. 154), S. 66 Z.5-7, liest man: ,,Quare nimis temerarium est prae-
dicare, per istas indulgentias redimi animas a purgatorio, cum hoc sit obscure dictum nec, quomodo
intelligi velit, exponat.“.

164 Luther, Tractatus de indulgentiis (wie Anm. 154), S. 6 (Nr. 4212a Z. 34f.); vgl. Luther, Sermo ha-
bitus Domin. X. post Trinit. (wie Anm. 154), S. 66 Z.7-9.



Das ganze Leben BuBe =—— 559

sich nahe, diese Auflerungen als einen Reflex auf Ecks Vorstellung, dass der Papst
das Fegefeuer leer rdiumen konne, zu sehen.

Und auch in einer anderen Frage arbeitete sich Luther nun an Eck ab: bei der
Lehre vom modus suffragii. Ecks Behauptung einer autoritativen Wirkung des papst-
lichen Ablasses hatte fiir Luther offenbar die Frage nach diesem Thema iiberhaupt
erst aufkommen lassen. Das entscheidende Problem war dabei fiir ihn die durch das
suffragium, sei es durch den Papst in Stellvertretung der Kirche oder durch diese ins-
gesamt vollzogen, eintretende Entfremdung zwischen dem sich Gott zuwendenden
Objekt und dem Strafe leidenden Subjekt: Wenn jemand in Siinde gestorben sei, so
konne ihm noch so viel iibertragen werden, er habe nicht mit dem Herzen Bufie ge-
tan.'®® Die extreme Betonung der subjektiven Fundierung der Reue, wie Luther sie vor
allem bei Tauler gelernt hatte, wurde nun also zu einem zentralen Hebel der Kritik an
der gédngigen Bufipraxis, und in seiner Predigt vom 30. Mai 1517 setzt er dies fort, nun
in christologischer Zuspitzung:'® In Auslegung der Perikope vom Zo6llner Zachius in
Lk 19,1-10, stellte Luther schon an den Beginn der Predigt die conclusio: ,,Denen
Christus etwas ist, denen ist alles nichts; denen aber Christus nichts ist, denen ist
weiter alles bedeutsam.“'*” Hintergrund dieser radikalen Alternative von Christus und
Welt aber war ein neues Bufiverstdndnis, das, wie in der etwa ein Jahr zuvor gehalte-
nen Predigt, die Radikalitét der innerlichen contritio dem duf3erlich-sakramentalen
Geschehen entgegenstellte. Der Bezug, den er zwischen beiden erstellte, basierte frei-
lich auf der klassischen Sakramententheorie, wie man sie beim Lombarden lernen
konnte: der augustinischen Unterscheidung von res und signum,'®® Sachgehalt und
Zeichen. Beides verteilte Luther auf eigenwillige Weise: Die res der Buf3e seien die
contritio sowie Beichte und Wiedergutmachung im Geiste.'®® Der eigentliche Sachge-

165 Luther, Tractatus de indulgentiis (wie Anm. 154), S.7 (Nr. 4212a Z.93-95); vgl. Luther, Sermo
habitus Domin. X. post Trinit. (wie Anm. 154), S. 67 Z.28-30.

166 Zu der durch Staupitz vermittelten Christozentrik vgl. Leppin, Martin Luther (wie Anm. 61),
S. 741.

167 Luther, Sermo de indulgentiis (wie Anm. 114), S. 94 Z. 8f.: ,,Quibus Christus aliquid est, illis om-
nia nihil sunt quibus autem Christus nihil est, continuo illis omnia grandia sunt.“.

168 Ebd., S.98 Z.24; zur Aufnahme dieser Unterscheidung in der mittelalterlichen Theologie
vgl. Lombardus, Sententiae (wie Anm. 11), Bd. 2, S.232 Z.3 (Petrus Lombardus, Sententiae IV s. 1
c.2).

169 Luther, Sermo de indulgentiis (wie Anm. 114), S. 98 Z. 24—26. Luther spricht hier von der ,,interior
cordis et sola vera poenitentia“ als res der Buf3e, definiert aber im Folgenden ,,poenitentia interior” als
Lvera contritio, vera confessio, vera confessio in spiritu® (ebd., S. 99 Z. 1f.). Meine unmittelbare Deu-
tung allein auf die contritio in Le ppin, Omnem vitam (wie Anm. 72), S. 21, ist demnach vereinfachend.
Allerdings ist es auch verkiirzend, wenn Perini, La ,,penitenza interiore“ (wie Anm. 16), S. 323, fiir die
frithe reformatorische Lehre eine Entgegenstellung nicht nur zur satisfactio, sondern auch zur contritio
behauptet — und sich hierfiir nicht etwa auf reformatorische Quellen, sondern auf die Verurteilungen
beruft. Das Verhdltnis zu spatmittelalterlichen contritio-Lehren ist das einer spezifischen Transforma-



560 —— Volker Leppin

halt also besteht in einem inneren Geschehen, in welchem die Beichte als Beichte
im Herzen und die satisfactio als Selbstverschmihung gedeutet werden.'”®

Luther hat also im Laufe des Sommers 1517 mit diesem Traktat und in Ausein-
andersetzung mit Johannes Eck seine Buflehre scharf ablasskritisch ausgebaut. Dies
miindete dann im Oktober in die Thesen gegen den Ablass. Diese besafien, obwohl sie
zunichst nicht fiir die Offentlichkeit bestimmt waren, akademischen Charakter. In ih-
nen summierte Luther seine bisherige buf3theologische Entwicklung.'”* Das heifit: Er
stellte nun die Folgerungen aus Taulers intensiviertem contritio-Verstandnis fiir ein
Verstdandnis der Abldsse und des Bufdisakramentes insgesamt vor. Die Grundlinien
hatte er dabei bereits vorher entwickelt, insbesondere die Doppelthese zu Beginn:

»1. Unser Herr und Meister Jesus Christus wollte, als er sprach: ,Tut Buf3e‘ usw.,
dass das ganze Leben der Glaubigen Bufe sei.

2. Dieses Wort kann nicht in Bezug auf die sakramentale Buf3e (d. h. auf Siinden-
bekenntnis und Genugtuung, die durch das Priesteramt vollzogen wird,) verstanden
werden.“'"?

Hier haben die von Tauler gepragten Aussagen der Predigt vom 30. Mai noch ein-
mal eine Zuspitzung erfahren.'”> Nun wurden nicht res und signum des Sakraments

tion, die man mit schroffen Entgegensetzungen zur reformatorischen Lehre, seien sie affirmativ oder
adversativ, nicht einholt.

170 Luther, Sermo de indulgentiis (wie Anm. 114), S.99 Z.2-5.

171 Bagchi, Luther’s Ninety-Five Theses (wie Anm. 105), S.353f., bietet eine bemerkenswerte Sy-
nopse von Luthers Aussagen in den 95 Thesen mit friiheren Aussagen — tatsdchlich bleibt nur weniges
iibrig, was er am 31. Oktober 1517 neu formuliert und bedacht hat (aufgelistet ebd., S. 355).

172 Luther, Disputatio pro declaratione virtutis indulgentiarum (wie Anm. 1), S. 233 Z.10-13: ,,1 Do-
minus et magister noster Iesus Christus dicendo ,Penitentiam agite &c.‘ omnem vitam fidelium peni-
tentiam esse voluit. 2 Quod verbum de penitentia sacramentali (id est confessionis et satisfactionis,
que sacerdotum ministerio celebratur) non potest intelligi.“ Die Aussage ,,Vulgaris autem tripartita
scholasticorum poenitentia frigida est usque ad verae poenitentiae internitiem* spitzt die Kritik an
der klassischen Dreiteilung des Sakraments noch schérfer zu, weist aber noch nicht die neue Drei-
teilung in Absolution, Gnade und Glaube auf wie Luther, Sermon von dem Sakrament der Bufe, in:
WA 2, S.715 Z. 21-30, im Herbst 1519. Daher diirfte der knapp iiberlieferte Sermon ,,Nymmer thuen die
hochste buf3“ (WA 4, S. 612 Z.31-613 Z. 5), wohl aus dem Verlauf des Jahres 1518 stammen; ihn in die
Zeit der Erasmuslektiire zu setzen (Brecht, Luthers neues Verstindnis [wie Anm. 82], S. 285), schiene
mir jedenfalls deutlich zu friih.

173 Eine grundsdtzliche Konvergenz der Ablassthesen mit der spatmittelalterlichen Frommigkeit kon-
zediert auch Hamm, Der frithe Luther (wie Anm. 10), S. 100, obwohl er sie am Ende dezidiert als re-
formatorischen Text einordnet. Vogel, Per tutti i giorni (wie Anm. 12), S. 16, begriindet mit der Rede
vom odium sui in der vierten These (Luther, Disputatio pro declaratione virtutis indulgentiarum [wie
Anm. 1], S. 233 Z.16), dass nicht so sehr Tauler, sondern eher die scholastische und bernhardinische
Tradition hier prigend gewesen seien. Unbenommen die Uberlegung, dass diese Traditionen gleich-
falls wirksam waren, ist doch gerade an einer von Luther gelesenen und annotierten Stelle bei Tauler
von ,,ainer verschmehunge dein selber die Rede (Tauler, Sermones, [wie Anm. 75], fol. 192v, was den
Gedanken des odium sui hinreichend erkliren diirfte. Ahnliche Gedankenginge finden sich auch bei



Das ganze Leben BuBe —— 561

unterschieden. Vielmehr pointierte Luther deutlich, was er in der Predigt gesagt hatte:
dass die duflerlichen, sakramentalen Bufivorgdnge ohne Schriftgrundlage seien. Als
biblisch geboten charakterisierte er allein das, was er zuvor als poenitentia vera be-
zeichnet hatte: die innere contritio.'”* Die nonsakramental-subjektive Buf3theorie auf
Taulers Spuren war damit voll und ganz entfaltet — und die weitere Anwendung auf
das System der Abldsse gab dem Ganzen zusitzliche, durch die Predigten allerdings
vorbereitete Brisanz.

Inhaltlich konnte Luther weitgehend an das zuvor Entfaltete ankniipfen. Dass er
dies nicht ohne Seitenblick auf Johannes Eck tat, zeigt die 82. These, die nach Luthers
Einfithrung in der vorangehenden These mogliche Fragen von Laien wiedergibt:7®

»Warum macht der Papst das Fegefeuer nicht ganz leer um der heiligsten Liebe
und der héchsten Not der Seelen willen, also aus dem zwingendsten Grund, wenn
er doch unzdhlige Seelen erlést um des verderblichsten Geldes willen fiir den Bau
einer Basilika, also aus einem sehr geringfiigigen Grund?“'"¢

Der Terminus ,,evacuare purgatorium®, den Luther hier fiir die Ausleerung des
Fegefeuers gebrauchte, war zuvor bei Eck in der Bologneser Disputation begegnet.
Wie schon im Traktat ,,De indulgentiis®, in welchem Luther gefragt hatte, warum der
Papst denn seine Macht {iber das Fegefeuer nur aufgrund der Zahlungen nutze und
nicht aus freien Stiicken, formte er nun ein schlagkréaftiges antipapales Argument,
das er nur zur Verschleierung Laien in den Mund legte.

Staupitz, der erkldrt, Christi Wort an den Schécher, dass er mit ihm im Paradiese sein werde, gelte
jedem, ,der sich selb vordampt, Christum in allem rechtfertiget, vand alle weldt vorachtet“: Stau -
pitz, Biichlein von der Nachfolgung (wie Anm. 125), S.71; vgl. hierzu Schwarz, Bufitheologie (wie
Anm. 38), S. 157. Tatsachlich wird man im Allgemeinen an mehreren Punkten Luthers Anliegen auch als
Riickkehr zu Positionen, wie sie in der Hochscholastik, etwa bei Petrus Lombardus, vertreten waren,
verstehen konnen. Fiir den konkreten Fall ist allerdings zu bedenken, dass er selbst iiber die Ablass-
thesen an Staupitz schrieb: ,,Ego sane secutus theologiam Tauleri et eius libelli, quem tu nuper dedisti
imprimendum Aurifabro nostro Christiano* (Luther an Staupitz, 31. Mdrz 1518, in: WA.B 1, S. 160 Nr. 66
Z.8f.). Nach seinem eigenen zeitnahen Verstindnis also hat er die entscheidenden Impulse zu den
Ablassthesen aus Tauler und der mit dem Buch gemeinten ,,Theologia deutsch® erhalten.

174 Insofern ist bei der inneren Bufle weniger auf die satisfactio abzuheben (so Bizer, Fides [wie
Anm. 116], S. 80); vgl. zur Betonung der inneren Buf3e Bayer, Promissio (wie Anm. 64), S. 165. Aller-
dings gibt es Auswirkungen der Bufle im leidenden Glaubensvollzug; vgl. hierzu die interessanten
Ausfiihrungen von Ronald R. Rittgers, Embracing the ,True Relic® of Christ: Suffering, Penance, and
private Confession in the Thought of Martin Luther, in: Abigail Firey (Hg.), A New History of Penance,
Leiden-Boston 2008 (Brill’s Companions to the Christian Tradition 14), S. 377—393. Auf die Spitze einer
Delegitimierung des Sakraments weist auch Vogel, ,,Per tutti i giorni“ (wie Anm. 12), S. 14, hin.

175 Luther, Disputatio pro declaratione virtutis indulgentiarum (wie Anm. 1), S. 237 Z. 20f.

176 Luther, Disputatio pro declaratione virtutis indulgentiarum (wie Anm. 1), S. 237 Z.22-25: ,,Cur
Papa non evacuat purgatorium propter sanctissimam charitatem et summam animarum necessitatem
ut causam omnium iustissimam, Si infinitas animas redimit propter pecuniam funestissimam ad struc-
turam Basilice ut causam levissimam?*.



562 —— Volker Leppin

Tatsdchlich erscheint neben der nonsakramentalen Wendung die Kritik am Papst
als hervorstechendes Merkmal der Ablassthesen. Dies erkldrt sich wiederum aus der
Konzentration auf den modus suffragii, wie sie sich aus Ecks Thesen ergab. Erst
dessen Fabri folgende Behauptung einer autoritativ {iber die Todesgrenze hinausrei-
chenden Binde- und Losegewalt des Papstes macht die 26. These gegen den Ablass
verstdndlich, in welcher Luther erklarte: ,,Der Papst tut sehr gut daran, dass er nicht
aufgrund der Schliisselgewalt (die er nicht besitzt), sondern fiirbittweise (per modum
suffragii) den Seelen Nachlass gewéhrt.“*””

Es waren gerade diese auf die papstliche Macht zielenden Aussagen, die in dem
Prozess gegen Luther eine grof3e Rolle spielten. Entscheidend wurde hierfiir Silvester
Prierias, der Magister Sacri Palatii.’’® Er wurde mit der Abfassung eines Gutachtens
zur causa Lutheri beauftragt, dessen Duktus aus dem im Friihjahr 1518 in drei Tagen
hingeworfenen ,,Dialogus“’”® hervorgeht. Als sein wichtigstes Ziel gab Prierias an,
die Kirche gegen Luthers Angriffe ,,gegen die Wahrheit selbst und diesen Heiligen
Stuhl“ verteidigen zu wollen.'®® Er stellte seiner Schrift vier fundamenta voraus,'s!
welche die Debattenlage entscheidend verschoben. In ihnen ging es nicht um die
Lehre von der Bufie, sondern Prierias zielte nun auf die Ekklesiologie, insbesondere
die Lehre vom Papst. Die allgemeine Kirche sei der inneren Kraft nach (virtualiter)
die romische Kirche,'®* der Papst sei, wenn auch auf andere Weise als Christus, das
Haupt der Kirche.'®® Dementsprechend sei der Lehre der rémischen Kirche und des
Papstes als einer unfehlbaren Richtschnur (,regula fidei infallibilis“) zu folgen.'®*
Beide Gedankenkreise — Luthers bufdtheologische Kritik an iiberzogenen péapstlichen
Anspriichen auf der einen, seine eigene jurisdiktionelle Behauptung einer papalisti-

177 Ebd., S.234 Z.27f.: ,,Optime facit papa, quod non potestate clavis (quam nullam habet) sed per
modum suffragii dat animabus remissionem.“.

178 Zu der gesteigerten Machtfiille des Magister Sacri Palatii in Zensurfragen vgl. das Dekret Inter
sollicitudines: ,,[S]tatuimus & ordinamus, quod de cetero perpetuis futuris temporibus nullus librum
aliquem seu aliam quamcumque scripturam, tam in urbe nostra, quam aliis quibusvis civitatibus &
dicecesibus imprimere seu imprimi facere praesumat, nisi prius in Urbe per vicarium nostrum & sacri
palatii magistrum, in aliis vero civitatibus & dicecesibus per episcopum vel alium habentem peritiam
scientiee libri, seu scripturae hujusmodi imprimenda ab eodem episcopo ad id deputandum, ac in-
quisitorem heereticae pravitatis civitatis sive dicecesis, in quibus librorum impressio hujusmodi fieret,
diligenter examinentur, & per eorum manu propria subscriptionem, sub excommunicationis sentenia
gratis & sine dilatione imponendam, approbentur® (Sacrorum conciliorum nova et amplissima collec-
tio, bearb. von Joannes Dominicus Mansi [et alii], 53 Bde., Florentiae-Venetiae 1759-1798, Paris-Leip-
zig 1899-1927, hier Bd. 32 Sp. 913).

179 Zur Entstehung vgl. Dokumente zur Causa Lutheri (wie Anm. 129), Bd. 1, S. 38.

180 Ebd., S.52:,,... in veritatem ipsam et sanctam hanc Sedem ...“.

181 Ebd., S.53-56.

182 Ebd., S. 53: ,,Ecclesia vero universalis virtualiter est ecclesia Romana.“.

183 Ebd., S.53.

184 Ebd., S.55.



Das ganze Leben BuRe —— 563

schen Kirchenstruktur auf der anderen — band Prierias in dem Satz zusammen: ,,Wer
hinsichtlich der Abldsse sagt, dass die Romische Kirche das nicht tun konne, was
sie tatsdchlich tut, ist ein Hiretiker.“'®® Konkret auf Luthers Hinweis in These 26, der
Papst selbst habe zu Recht erklart, dass seine Macht nur fiirbittweise in das Jenseits
reiche, wandte Prierias dies so an, dass er erklarte, der Papst verfiige sehr wohl auch
im Fegefeuer iiber die Schliisselgewalt im jurisdiktionellen Sinne.'®¢ In rasantem
Tempo war damit die von Fabri formulierte, von Eck aufgegriffene und von Luther
bestrittene Haltung zum modus suffragii zu der Auffassung des Magister Sacri Pala-
tii geworden. Aus dem theologischen und poimenischen Bemiihen um eine biblisch
angemessene Auffassung von der Bufie wurde so ein Streit, der die hierarchische
Struktur der Kirche insgesamt tangierte.

Die nachgezeichnete Entwicklung umfasst rund ein halbes Jahrzehnt. In dieser Zeit
wurde Martin Luther aus einem Anhédnger spatmittelalterlicher scholastischer Buf3-
lehre zu einem der Ketzerei angeklagten Abtriinnigen.

Tatsdchlich ist er in der Bufllehre zunidchst noch ganz und gar Vertreter jener
»kontritionistischen“ bzw. subjektiv-sakramentalen Bufllehre, wie sie Gabriel Biel ge-
lehrt hatte. Er greift sogar den Gedanken des ,facienti quod in se* affirmativ auf.
Diese Haltung dnderte sich im Laufe seiner Arbeit an der Romervorlesung — nach
dem, was man sagen kann, wohl in engem Zusammenhang mit der Lektiire der
Predigten Johannes Taulers, in welchen Luther eine subjektiv-nonsakramentale Buf3-
lehre kennenlernte und begierig aufgriff. Deren Radikalitdt machte sich allerdings
noch nicht in der Vorlesung zum Romerbrief fest, auch wenn sich hier — insbeson-
dere in der kritischen Stellungnahme zum ,,facere quod in se est“ — erste Spuren der
Auseinandersetzung erkennen lassen. Bedeutsamer wurden dann die Predigten der
Jahre 1516 und 1517, in denen Luther mehr und mehr die Bedeutung innerlicher Buf3e
in den Vordergrund stellte. Diese subjektiv-nonsakramentale Theologie Taulerscher
Pragung fithrte immer mehr auch zur Kritik am Ablass.

Verscharft und terminologisch zugespitzt wurde diese durch die Begegnung mit
der Deutung des Ablasses durch Johannes Eck, die Luther im Friihjahr 1517 kennen-
lernte. Von nun an entwickelte er eine scharfe Kritik am modus suffragii und damit
verbunden an bestimmten papalistischen Formen des Ablasssystems. Diese neuen
Uberlegungen sandte er am 31. Oktober 1517 Bischéfen zu und stellte sie Freunden
zur Diskussion. Seine bufitheologische Entwicklung war damit freilich noch nicht
beendet: Thre eigentliche Pointe gewann sie erst, als Luther seine eigene Theologie
zunehmend worttheologisch reflektierte. Vor diesem Hintergrund kam er schlieflich

185 Ebd., S.56: ,,Qui circa indulgentias dicit, ecclesiam Romanam non posse facere id quod de facto
facit, hereticus est.“.

186 Ebd., S.74: ,,[Plapa habet clavem iurisdictionis secundum sanctos, etiam in purgatorio applica-
tive.“.



564 —— Volker Leppin

zu der 1519 im ,,Sermon von dem Sakrament der Buf3e“ formulierten Auffassung, dass
die Elemente der sakramentalen Bufie Absolution, Gnade und Glauben seien.'®” Die
Betonung des Glaubens lag auf der Linie seiner Entwicklung seit Tauler — mit der Kon-
zentration auf die Absolution aber griff er einen Gedanken auf, der sich, wie oben
gezeigt, schon bei Thomas und anderen mittelalterlichen Denkern findet. Freilich
war die Absolution bei ihm durch die Betonung des promissionalen Charakters des
Wortes neu konturiert. Die Bufitheologie wurde so zu einem Teil der sich herausbil-
denden reformatorischen Theologie mit ihrer Konzentration auf Rechtfertigungslehre
und das Wort Gottes.

187 Luther, Sermon von dem Sakrament der Buf3e (wie Anm. 172), S. 715 Z. 21-30.



