Berndt Hamm

Das Evangelium des Ablasses und das
Evangelium der Reformation: die Geschichte
einer erstaunlichen Koharenz

Der folgende Text bietet das zusammenfassende Schlusskapitel eines Buches, das
2016 unter dem Titel ,,Ablass und Reformation — Erstaunliche Kohadrenzen“ im Verlag
Mohr Siebeck, Tiibingen, erschienen ist. Das Buch ist der Versuch, das Verhiltnis
von mittelalterlichem Ablasswesen und Reformation nicht nur in der gewohnten
Weise als Konfrontationsgeschichte darzustellen, sondern vor allem auch als einen
erstaunlichen historischen Zusammenhang tiefgehender Gemeinsamkeiten zu verste-
hen. Erstaunlich sind diese Kohédrenzen deshalb, weil sie das tibliche Bild von Ablass
und Reformation grundlegend revidieren. Ich skizziere eine Reform- und Innova-
tionsdynamik, die vom ausgehenden Mittelalter in die Reformation hinein weiterlief
und doch zugleich den radikalen Bruch der Reformation mit der Kirche der Abldsse
bewirkte. Im Thema ,,Ablass und Reformation“ lag fiir mich daher die Herausforde-
rung, sowohl die Geschichte eines frappierenden Zusammenhangs als auch die eines
fundamentalen Zerwiirfnisses zu schreiben und so zwei Seiten derselben Medaille
Zu zeigen.

1 Das Verhiltnis der Reformation zum ,Spatmittelalter‘: religiose
Revolution, Reformkontinuitdt, Emergenz

Geht man vom gegenwartigen Forschungsstand aus, dann miisste man sagen: Die
tiefen Gegensdtze zwischen dem spatmittelalterlichen Ablasswesen und der ein-
miitigen reformatorischen Fundamentalkritik am Ablass verbieten es, die spatmit-
telalterliche Ablassverkiindigung und die reformatorische Verkiindigung des bibli-
schen Gotteswortes in einem Atemzug durch den Oberbegriff des ,Evangeliums* zu
verbinden, wie es in der Themenstellung dieses Beitrags geschieht. Selbst solche
Reformationsdarstellungen, die etwa den flieRenden Ubergang zwischen Spétmittel-
alter und Reformation betonen und daher nicht von ,Umbruch’ oder ,Systembruch’
sprechen wollen, sondern den weicheren und vieldeutigen Transformationsbegriff
bevorzugen,® sehen doch in der Ablassproblematik nur den tiefen Gegensatz der Po-

1 Vgl. meine Darstellung dieser Reformationstheorien, insbesondere der Volker Leppins, in: Berndt
Hamm, Abschied vom Epochendenken in der Reformationsforschung. Ein Pladoyer, in: Zeitschrift fiir
historische Forschung 39 (2012), S. 373-411, hier S. 394-397; vgl. zuletzt auch Volker Leppin, Trans-



502 —— BerndtHamm

sitionen und keine Kohédrenzlinien. Umso deutlicher — und dies mit Recht — werden
hingegen aus derselben Blickrichtung die Kontinuitétslinien zwischen der Ablass-
kritik Luthers und bestimmten Formen einer mittelalterlichen Reformtheologie und
-spiritualitdt wahrgenommen. ,Luther und die Mystik“ ist aus dieser Perspektive
ein zentrales Thema,? so wie friiher bereits die Verbindungslinien zwischen Luther
und der nominalistischen via moderna,> dem pointierten Augustinismus seines Or-
dens* und einer monastischen Erfahrungstheologie in der Tradition Bernhards von
Clairvaux® starke Beachtung gefunden haben. Dagegen sah und sieht man im Ver-
hiltnis Luthers zum Ablass nur Fremdheit, Dissens und schroffe Feindseligkeit.
Meine Darstellung eines héchst innovativen Vorgangs, der das mittelalterliche
Ablasswesen zu immer neuen Entschrankungen der Gnadenvorstellungen und -ange-
bote fiihrte, diirfte aber gezeigt haben, dass diese Wahrnehmung, die nur den Gegen-
satz zwischen Ablassbefiirwortern und -gegnern sieht, der historischen Komplexitat
nicht gerecht wird. Lasst sie doch die Gemeinsamkeiten, die beide Seiten iiber die
Zasur hinweg verbinden, aufler Acht — so wie umgekehrt eine Reformationsdarstel-
lung, die nur die weiterlaufenden und allméahlich transformierenden Kontinuitdaten
wahrnimmt, ebenfalls die Doppelseitigkeit des Reformationsgeschehens iibersieht,
indem sie den revolutiondren Charakter der Reformation ausblendet. In der Tat war
die Reformation in religios-kirchlicher und religionsgeschichtlicher Hinsicht — in Teil-
bereichen wie der bduerlichen Reformation dariiber hinaus auch mit einer auf die
Gesamtgesellschaft und die obrigkeitliche Macht zielenden Programmatik — eine Re-

formationen. Studien zu den Wandlungsprozessen in Theologie und Frommigkeit zwischen Spatmit-
telalter und Reformation, Tiibingen 2015 (Spatmittelalter, Humanismus, Reformation 86).

2 Vgl. Berndt Hamm / Volker Leppin (Hg.), Gottes Ndhe unmittelbar erfahren. Mystik im Mittelalter
und bei Martin Luther, Tiibingen 2007 (Spatmittelalter und Reformation. Neue Reihe 36), darin insbe-
sondere die Beitrdge von Volker Leppin, Transformationen spatmittelalterlicher Mystik bei Luther,
S.165-185, sowie Sven Grosse, Der junge Luther und die Mystik. Ein Beitrag zur Frage nach dem Wer-
den der reformatorischen Theologie, S. 187-235. Vgl. auch Berndt Hamm, Ablass und Reformation —
Erstaunliche Kohdrenzen, Tiibingen 2016, Anm. 404.

3 Vgl. Heiko Augustinus Oberman, Luther. Mensch zwischen Gott und Teufel, Berlin 1982,
S.126-130.

4 Vgl. Heiko Augustinus Oberman (Hg.), Gregor von Rimini. Werk und Wirkung bis zur Reformation,
Berlin-New York 1981 (Spatmittelalter und Reformation 20), darin besonders Manfred Schulze, Via
Gregorii in Forschung und Quellen, S. 1-126.

5 Vgl. Reinhard Schwarz, Luthers unverduflerte Erbschaft an der monastischen Theologie, in: Ger-
hard Ruhbach/Kurt Schmidt-Klausen (Hg.), Kloster Amelungsborn 1135-1985, Hermannsburg
1985, S.209-231; Ulrich Koépf, Monastische Traditionen bei Martin Luther, in: Christoph
Markschies/Michael Trowitzsch (Hg.), Luther — zwischen den Zeiten, Tiibingen 1999, S. 17-35;
Theo Bell, Divus Bernhardus. Bernhard von Clairvaux in Martin Luthers Schriften, Mainz 1993 (Ver-
offentlichungen des Instituts fiir Europdische Geschichte Mainz, Abt. Abendlandische Religionsge-
schichte 148).



Das Evangelium des Ablasses und das Evangelium der Reformation =— 503

volution, d. h. ein revolutiondrer Umbruch der bisherigen theologischen, devotiona-
len, rituell-kultischen und kirchenrechtlichen Strebepfeiler der societas christiana.®
Das gilt auch fiir das gesamte Ablasswesen mit seinem Verstdndnis des christlichen
Heilsweges und der hierarchischen Kirchenautoritit, dem die Reformation den Boden
entzog.

Der Blick auf die Innovationskrifte der Ablassentwicklung und der frithen Re-
formation zeigt aber exemplarisch, wie sinnvoll es ist, das traditionelle Epochen-
denken in den Ordnungskategorien ,Spatmittelalter’ und ,Reformation’ zu relati-
vieren und ein epocheniibergreifendes Innovationsmodell anzuwenden, das bei-
des miteinander verkniipft: die Darstellung von Kontinuitdts- und Kohédrenzlinien,
die vom Spatmittelalter in die Reformation weiterlaufen, und die Beschreibung der
gleichzeitigen revolutiondren Spriinge und Briiche. Mit einem Bild aus der Geologie
konnte man sagen: Es findet eine tektonische Verwerfung statt, die dieselben Ge-
steinsschichten in eine neue Position bringt. Bestimmte innovative Antriebskrifte
des spdtmittelalterlichen Ablasswesens setzen sich mit ihrer Reformdynamik in der
Reformation fort, gewinnen hier aber eine Position, die so grundlegend neu ist,
dass sie mit dem traditionellen Gefiige von Theologie, Frommigkeit, Kirche und
Kirchenrecht nicht mehr vereinbart werden kann. Das Raffinierte an dieser Art von
Neuartigkeit der Reformation erweist sich aber gerade darin, dass die religiésen An-
triebskrafte, die eine derartige ,systemsprengende‘ Neuartigkeit generieren, selbst
nicht vollig neu sind, sondern eine erstaunliche Vorgeschichte im bisherigen reli-
gidsen ,System‘ des ausgehenden Mittelalters haben. Erstaunlich ist das allerdings
nicht mehr, wenn man die Reformation generell als Emergenzvorgang versteht,” in
dem alle Innovationskrifte in spatmittelalterlichen Antriebskriften verankert sind,
sodass man Spatmittelalter und Reformation als gemeinsame Reforméra kirchlicher
Erneuerung begreifen kann.

2 Die Gnadendynamik des ausgehenden Mittelalters und die
missionarische Evangelisation der Ablassverkiindigung

So gesehen, ldsst sich die spatmittelalterliche Ablassverkiindigung doch mit der re-
formatorischen Christus-, Gnaden- und Gaubensverkiindigung durch den Oberbegriff

6 Zum Verstdandnis der Reformation als Revolution vgl. Hamm, Abschied vom Epochendenken (wie
Anm. 1), S.388-391 mit Literatur in Anm. 67. Die Verwendung des Revolutionsbegriffs fiir die Refor-
mation ist dann legitim, wenn man ihn nicht unnétig auf einen gewaltsamen Umsturz politischer
Machtverhdltnisse einengt. Was die tradierten obrigkeitlichen Machtverhéltnisse anbelangt, wurden
sie, aufs Ganze gesehen, von der Reformation eher stabilisiert als geschwacht.

7 Vgl. Berndt Hamm, Die Emergenz der Reformation, in: ders./Michael Welker, Die Reformation —
Potentiale der Freiheit, Tiibingen 2008, S.1-27.



504 —— BerndtHamm

,Evangelium‘ verbinden, ohne dass dieser Begriff zu einer nur dquivoken Worthiilse
verblasst. Wenn man — durchaus im Sinne Luthers und der Reformation — unter ,Evan-
gelium’ die Frohbotschaft von der vollkommenen Siindenvergebung um Christi willen
und aus purer gottlicher Gnade und Barmherzigkeit versteht, dann kann man die Ab-
lassangebote des Spdtmittelalters und besonders die Jubilaumskampagnen Raimund
Peraudis und seiner Nachfolger sowie die gleichzeitige Publikationsoffensive der Ab-
lass-Einblattdrucke als eine Art von missionarischem Evangeliumsangebot verstehen,
das in einem Wirkungszusammenhang zum Evangelium der Reformation steht.

Die forcierte Akzentuierung des sola gratia, sola misericordia, solus Christus und
sola fide durch die Friihreformation setzt generell einen eminenten Gnadenschub in
der Religiositit des 14. bis frithen 16. Jahrhunderts voraus: In einer Ara gesteigerter
Siinden-, Teufels-, Gerichts- und Todesdngste und forcierter Versicherungsbediirf-
nisse traten in Theologie, Frommigkeit, Kirchlichkeit und religiéser Kunst neuartige
Qualitdten und Quantitdten von Erbarmen, Gnade, Schutz, Entlastung, Stellvertre-
tung und Fiirsprache hervor. Eine besondere gnadentheologische, den Primat und
die Dominanz des gottlichen Gnadenwirkens gegeniiber jeder guten Eigentdtigkeit
des Menschen hervorhebende Verdichtung und Zuspitzung erfuhr diese Dynamik
in Luthers Orden der Augustinereremiten in der Zeitspanne von Gregor von Rimini
(gest. 1358) bis zu Luthers Ordensvorgesetztem, Lehrer und Seelsorger Johannes von
Staupitz (gest. 1524).8 Parallel dazu geschah in der Ausgestaltung des Ablasswesens
eine vergleichbare Verdichtung und Zuspitzung der Gnadendynamik. Und es ist
bezeichnend, dass auch auf diesem Feld der Augustinereremiten-Orden in der Ge-
stalt des Jubildumskommissars und -predigers und Ablasstheologen Johannes von
Paltz, der theologischen Stimme Peraudis, eine besondere Prominenz erlangte. Das
kam nicht unvorbereitet, sondern setzte eine enge Affinitdt von Augustinertheo-
logen zum Ablasswesen im 15. Jahrhundert voraus. Der Erfurter Augustinereremit
und Theologieprofessor Johannes von Dorsten (gest. 1481),° der grof3en Einfluss auf
seinen Schiiler Paltz ausiibte, hatte sogar einen eindriicklichen Ablasstraum.'® Er

8 Siehe oben Anm. 4 (Literatur zur Wirkungsgeschichte Gregors von Rimini), im dort genannten Auf-
satzband Oberman (Hg.), Gregor von Rimini (wie Anm. 4) besonders S.195-240: Christoph Bur -
ger, Der Augustinschiiler gegen die modernen Pelagianer: Das ,auxilium speciale dei‘ in der Gnaden-
lehre Gregors von Rimini; vgl. auch Adolar Zumkeller, Erbsiinde, Gnade, Rechtfertigung und Ver-
dienst nach der Lehre der Erfurter Augustinertheologen des Spatmittelalters, Wiirzburg 1984 (Cassicia-
cum 35); ders., Johannes von Staupitz und seine christliche Heilslehre, Wiirzburg 1994 (Cassiciacum
45); Eric L. Saak, High Way to Heaven. The Augustinian Platform between Reform and Reformation,
1292-1524, Leiden u. a. 2002 (Studies in Medieval and Reformation Thought 89).

9 Zu Dorsten vgl. ZumKkeller, Erbsiinde (wie Anm. 8), S.307-389; zu seinen auf das Jubildumsjahr
1475 bezogenen Schriften ,,Quaestio quodlibetalis de iubilaeo et de ceteris peregrinationis indulgen-
tiis“ (1474) und ,,Tractatus de indulgentiis“ (1475) vgl. das Personenregister in Hamm, Ablass und Re-
formation (wie Anm. 2).

10 Zur folgenden Geschichte vgl. Berndt Hamm, Die Einheit der Reformation in ihrer Vielfalt. Das



Das Evangelium des Ablasses und das Evangelium der Reformation =—— 505

berichtet, wie er einen Gelehrten, der die Wirksamkeit der Abldsse anzweifelte, von
dieser ,Anfechtung‘ befreien wollte. Als er eines Nachts dariiber griibelte, mit wel-
chen Argumenten er ihn am besten iiberzeugen konne, sei er eingeschlafen und
habe getrdumt, wie er an der Tiir der Erfurter Pfarrkirche St. Johannes™ ein Schrift-
stiick des ranghdchsten Erfurter Theologieprofessors mit schlagenden Argumenten
zur Verteidigung des Glaubens an den Ablass (,,pro fide indulgentiarum suscipi-
enda“) angeheftet gefunden habe — und an der Tiir des gegeniiberliegenden Ge-
baudes eine weitere Verteidigung des Ablasses, die der ranghochste Erfurter Jurist
verfasst und ebenfalls selbst angeschlagen hatte. Paltz iibernahm diese Traumge-
schichte aus Dorstens ungedrucktem Ablasstraktat von 1475 und verdffentlichte sie
1504 in seinem ,,Supplementum Coelifodinae“.

Johannes von Staupitz und Johannes von Paltz fiihrten auf unterschiedlichem
Wege die spatmittelalterliche Steigerung der Gnadenreligiositit bis an die Schwelle
zur Reformation heran; und diese Gnadendynamik wirkte in die Reformation hin-
ein — sowohl im Staupitzschen Modus, die mystische Unmittelbarkeit des begnadeten
Menschen zum Erbarmen Gottes zu betonen und dabei auf kritische Distanz zur Ab-
lasspraxis zu gehen,* als auch im Paltzschen Modus, die duf3ere kirchliche Vermitt-
lung der Siindenvergebung hervorzuheben. Beide Augustinereremiten reprasentieren
aufihre je eigene Weise eine gnadentheologische Zuspitzung der Evangeliumsverkiin-
digung, ohne die Luthers Neufassung des Evangeliums mit ihrer charakteristischen
Verkniipfung von ,mystischer‘ Heilsunmittelbarkeit aller Glaubenden zu Christi Evan-
gelium und institutioneller Bindung der Evangeliumszusage an das ,duf3ere Wort* des
Pfarrers und der Gemeinde nicht zu verstehen ist.”

Freiheitspotential der 95 Thesen vom 31.Oktober 1517, in: ders./Welker, Die Reformation (wie
Anm. 7), S.29-66, hier S. 32-34.

11 Die alte Pfarrkirche St. Johannes, von der heute nur noch der Turm erhalten ist, stand in der Nach-
barschaft des Erfurter Klosters der Augustinereremiten.

12 Dorsten, Tractatus de indulgentiis (wie Anm. 9), fol. 212r.

13 Johannesvon Paltz, Werke, Bd. 2: Supplementum Coelifodinae, hg. und bearb. von Berndt Hamm
unter Mitarbeit von Christoph Burger/VenicioMarcolino, Berlin-NewYork 1983 (Spatmittelalter und
Reformation. Texte und Untersuchungen 3), S.19 Z.23-S.22 Z.13 (mit Kommentierung). Der rang-
hochste Theologe war Johannes Gudermann aus Waltershausen (ebd., S. 21 Anm. 1), der rangh6chste
Jurist war wahrscheinlich Hermann Steinberg aus Duderstadt (ebd., S. 21 Anm. 2).

14 Zu Staupitz’ Ablasskritik in den Jahren 1516 und 1517 vgl. Wolfgang Breul, Luthers Visitation im
Augustinerkloster Grimma und seine frithe Ablasskritik — ,,Nun will ich der Pauke ein Loch machen®,
in: Herbergen der Christenheit 32/33 (2008/2009 [erschienen 2011]), S. 22—-24.

15 Durch die Auffassung von einer instrumentalen Gnaden- und Heilsmedialitdt des duf3eren, sinn-
lich gesprochenen und lesbaren Evangeliumswortes und der Sakramente Taufe und Abendmahl un-
terscheiden sich Luther und die Wittenberger Richtung der Reformation deutlich sowohl von den ober-
deutsch-schweizerischen Richtungen Martin Bucers, Huldrych Zwinglis und Johannes Calvins als auch
erst recht von den unterschiedlichen Strémungen eines reformatorischen Spritualismus, die durch
Thomas Miintzer, Hans Denck, Hans Hut, Ludwig Hétzer, Kaspar von Schwenckfeld und Sebastian



506 —— BerndtHamm

Die fiir das ausgehende Mittelalter charakteristische Gnadendynamik, die in die
Reformation hineinwirkte und ohne die sie wurzellos in der Luft hinge, erfuhr im Ab-
lasswesen eine besonders frappierende und spektakuldre Kulmination. Die hier zur
Wirkung kommenden religiésen Kréfte fasse ich komprimierend mit dem Terminus
,Evangelium des Ablasses“ zusammen, weil sie mit einem noch nie dagewesenen
Verkiindigungs-, Publikations- und Popularisierungsaufwand eine gegeniiber friihe-
ren Jahrhunderten immens gesteigerte Gnaden- und Siindenvergebungsbotschaft an
die Menschen herantrugen und in vielen Stddten, Regionen und Landern mdéglichst
alle erreichen wollten. Es ist eine Art von missionarischer Evangelisation, die an die
Erweckungsbewegung des 19. Jahrhunderts erinnert.'® Paltz betont, dass erst mit der
Verkiindigung des péapstlichen Jubildumsablasses das Heilspotenzial ausgeschopft
werde, das im Ubergang vom Alten zum Neuen Bund, d. h. im stellvertretenden Lei-
den und Sterben Christi, liege. Im Alten Bund seien nur sehr wenige Menschen
aufgrund der Intensitédt ihrer personlichen Frommigkeit gerettet worden; im Neuen
Bund aber kénne kraft der Passion Christi, die jetzt in den Jubilaumsgnaden ihre
volle, uneingeschrankte Fruchtbarkeit erweise, die grof3e Masse der siindigen und
schwachen Menschen trotz ihrer gravierenden Frommigkeitsdefizite von Schuld und
Strafe befreit und vor Hoélle und Fegefeuer bewahrt werden. Ware es anders und
wiirde auch im Neuen Bund nur eine Elite spiritueller Alpinisten, die auf steilstem
Pfade den Berg der Frommigkeitstugenden zu erklimmen vermag, gerettet werden,
dann wire Christus umsonst gestorben."

Franck représentiert werden. Vgl. den Uberblick bei Berndt Hamm, Augustins Auffassung von der
Unmittelbarkeit des gottlichen Gnadenwirkens und die reformatorische Medialitdtsproblematik, in:
Johanna Haberer/Berndt Hamm (Hg.), Medialitit, Unmittelbarkeit, Prasenz. Die Ndhe des Heils im
Verstandnis der Reformation, Tiibingen 2012 (Spatmittelalter, Humanismus, Reformation 70),
S. 45-64, hier S. 56-64.

16 Vgl. Ulrich Gabler, ,Auferstehungszeit“. Erweckungsprediger des 19. Jahrhunderts. Sechs
Portréts, Miinchen 1991.

17 Vgl. Berndt Hamm, Frommigkeitstheologie am Anfang des 16. Jahrhunderts. Studien zu Johannes
von Paltz und seinem Umkreis, Tiibingen 1982 (Beitrdge zur historischen Theologie 65), S.153f. Vgl.
Hamm, Ablass und Reformation (wie Anm. 2), Kap. 3, Abschnitt 2.2 mit Anm. 154-157. Urparadigma
fiir die Bergmetaphorik, insbesondere im Bereich der Mystik, war der auf den Berg Sinai zu Gott em-
porsteigende Mose; vgl. besonders Gregor von Nyssa (335/40-394/95), De vita Moysis, hg. von Jean
Daniélou, Paris *1987 (Sources chrétiennes 1). Zum Motiv der geistlichen Bergbesteigung im Mittel-
alter vgl. Berndt Hamm, Der Weg zum Himmel und die nahe Gnade. Neue Formen der spatmittelal-
terlichen Frommigkeit am Beispiel Ulms und des Mediums Einblattdruck, in: Ulrike Hascher-Bur-
ger/Augustden Hollander/Wim Janse (Hg.), Between Lay Piety and Academic Theology. Studies
Presented to Christoph Burger on the Occasion of his 65'" Birthday, Leiden-Boston 2010 (Brill’s Series
in Church History 46), S. 453-496, hier S. 459 mit Anm. 24.



Das Evangelium des Ablasses und das Evangelium der Reformation =— 507

3 Sechs Kohédrenzlinien zwischen Ablassverkiindigung und
reformatorischem Evangeliumsverstdandnis

In dieser Gnadeninnovation der plenissima remissio, der totalen Vergebung von Siin-
denschuld und -strafe, kamen, wie ich zeigte, verschiedenartige Wirkfaktoren des
13. bis 15. Jahrhunderts zusammen. Durch ihre Interaktion brachten sie im Ergebnis
das hervor, was unter den kirchlich-theologischen Rahmenbedingungen vor der Re-
formation als unerhortes ,Evangelium‘ angepriesen werden und gelten konnte, von
kritischen Zeitgenossen aber auch als mafilose Anmafiung der Kirchenhierarchie und
Syndrom von Gnadeninflation und Geldabschopfung angeprangert werden konnte.
Die wesentlichen Komponenten oder Antriebskrifte dieser Entwicklung wirkten unter
stark verdnderten kirchlich-theologischen Rahmenbedingungen in der Reformation
weiter und bildeten daher die Kohdrenzlinien zwischen der spdtmittelalterlichen Ab-
lassverkiindigung und dem Evangeliumsverstdndnis der Frithreformation. Die Haupt-
these meines Buches ist, dass es diese Kohidrenz, diesen Wirkungszusammenhang
und diese Kontinuitdt der Gnadenmaximierung gab und dass in ihr folgende sechs
Wirkungslinien und Innovationskrifte gebiindelt waren:

3.1 Totale Gnade - vollkommene Siindenvergebung

Die Geschichte des mittelalterlichen Ablasswesens von seinen Anfangen bis zu den
letzten Jubildumskampagnen vor der Reformation war die Geschichte einer sich {iber
viele Etappen erstreckenden Entgrenzungsdynamik. Riickblickend geurteilt tendierte
sie geradezu unaufhaltsam zu einem maximalen, vollkommenen, totalen und liicken-
losen Gnadenangebot, wie es im péapstlichen Jubildumsablass vor und nach 1500
angepriesen wurde: ein Gnadenangebot, das mit seiner plenissima remissio die Siin-
denschuld, die ewige Siindenstrafe und die zeitlichen Siindenstrafen umfasste,'® die
Siinder und Siinderinnen auf Erden wie die Verstorbenen im Fegefeuer, die Befreiung
von der siindhaften Vergangenheit und Sicherungen fiir die vollkommene Siinden-
vergebung in der Zukunft bis zur Todesstunde. Die reformatorische Entschrankung
und Totalisierung der Gnade erscheint wie die konsequente Fortsetzung der mittelal-
terlichen Entschrankungs- und Totalisierungstendenz. Zielte das Jubildumsangebot
auf die Bewahrung moglichst aller Lebenden vor dem Fegefeuer und auf die Befrei-
ung moglichst vieler ,armer Seelen‘ aus dem Fegefeuer, so gingen die Reformatoren
den letzten Schritt, indem sie das Fegefeuer abschafften.

18 Die von Gott auferlegten zeitlichen Siindenstrafen allerdings nur in ihrer satisfaktorischen und
kompensatorischen und nicht in ihrer medizinalen und erzieherischen Funktion; vgl. dazu Hamm,
Ablass und Reformation (wie Anm. 2), Kap. 3, Abschnitt 4.17.



508 —— BerndtHamm

Dass ihre Art der totalen Entschrankung der gottlichen Vergebungsgnade aller-
dings den qualitativen Sprung auf eine neue Ebene des Vergebungsverstdndnisses
bedeutete, diirfte am Ende meines Buches deutlich geworden sein. Das reformatori-
sche Heilsverstdndnis 16ste die Zueignung der vollkommenen Vergebung aus einer
doppelten Bedingungsstruktur, die fiir den Gewinn der Jubildiumsgnaden charakte-
ristisch war: Zum einen machte es die Heilsgabe der plenissima remissio culpae et
poenae unabhidngig vom Monopol der pdpstlichen und priesterlichen Schliisselge-
walt, was zugleich bedeutete: unabhdngig vom sakralen Weihestatus der rémischen
Kirchenhierarchie. Zum andern 16ste das reformatorische Heilsverstandnis die Recht-
fertigung des Siinders, die Vergebung der Siinden und die Zueignung der Seligkeit
von der reziproken Gabe- und Tauschstruktur, die fiir das gesamte Ablasswesen cha-
rakteristisch ist. Die Gnaden- und Heilsgabe ist nun pure Gabe Gottes ohne — noch
so minimale und symbolische — Gegengabe des Menschen. Darauf wird unter Punkt
3.4 zurlickzukommen sein.

Wenn ich hier von einem qualitativen Sprung auf eine neue Ebene des Heils-
verstandnisses spreche, dann ist damit zugleich anvisiert, wie es zu verstehen ist,
wenn ich den historischen Zusammenhang zwischen der Entgrenzungsdynamik des
spatmittelalterlichen Ablasswesens und der reformatorischen Entgrenzung der Gna-
dengabe Gottes als ,,konsequente Fortsetzung® charakterisiert habe. Damit ist ledig-
lich ausgedriickt, dass es dem riickblickenden Betrachter aus seiner Perspektive a
posteriori so erscheinen mag, als sei hier ein konsequenter, historisch geradezu lo-
gischer Entwicklungsprozess hin zur letzten Gnadensteigerung der Reformation im
Gange. Die Begriffe ,Entwicklung‘ und ,Prozess‘ sind aber triigerisch. Sie suggerie-
ren teleologische Zielgerichtetheit, Determinierung und Notwendigkeit, wo es um
kontingent-ereignishafte und emergente, also keineswegs zwangslaufige, Vorgdnge
und Zusammenhidnge geht. Die Situation um 1500 mit ihren immensen Gnaden-
angeboten innerhalb eines allgemeinen Verlangens nach Kirchenreform war vollig
zukunftsoffen: Es musste nicht die reformatio folgen, wie sie in Wittenberg von Lu-
ther, Karlstadt, Melanchthon und anderen in Gang gesetzt wurde. Und schon gar
nicht ist das spezifische Rechtfertigungsverstandnis dieser Reformatoren mit seinem
»Quantensprung zum Nichts“ eines menschlichen Beitrags zum Heilsgewinn® aus
den vorausgegangenen gnadentheologischen Zentrierungen eines sola gratia, sola
misericordia und solus Christus als zwingende Konsequenz herleitbar. Emergente
Spriinge sind nicht mit kausaler Stringenz deduzierbar. Gleichwohl aber konnen wir
hier als riickblickende Betrachter frappierende Wirkungszusammenhinge zwischen
einer spatmittelalterlichen Innovationsgeschichte und der Innovation der Reforma-
tion wahrnehmen; wir konnen insbesondere auf dem Gebiet des Ablasswesens Vor-
gidnge einer eminenten Forcierung der Gnadenzuwendung Gottes an den siindigen

19 Zur Metapher des ,,Quantensprungs vom Minimum zum Nichts“ vgl. Hamm, Ablass und Reforma-
tion (wie Anm. 2), Kap. 3, Abschnitt 4.11.



Das Evangelium des Ablasses und das Evangelium der Reformation =— 509

Menschen beobachten und sagen: Die Radikalisierung des reformatorischen Siinden-
und Gnadenverstandnisses seit den friithen Vorlesungen Luthers ist ohne diese vor-
ausgegangene frommigkeitstheologische Dynamik nicht vorstellbar. In diesem und
nicht in einem deterministischen Sinne verstehe ich den Zusammenhang zwischen
dem Evangelium des Ablasses und dem Evangelium der Reformation als eine Abfolge
von geschichtlicher Logik, Konsequenz und Weiterfiihrung.

3.2 Seelsorgeoffensive — Ideal und Realitdt

Eine zweite Kohdrenzlinie zwischen Ablasswesen und Reformation sehe ich in der
pastoralen Dimension der Seelsorge. Die religiose Hauptmotivation fiir die papst-
lichen und bischoflichen Ablassbewilligungen war — neben der Zweckbestimmung,
materielle Hilfsmittel zum Schutz und Wohl der Christenheit zu beschaffen — erklar-
termaflen die seelsorgerliche Absicht, den Glaubigen in ihrer Heilssorge und Heils-
vorsorge zu Hilfe zu kommen. Vor allem in den schriftlichen Zeugnissen der Jubila-
umskampagnen Raimund Peraudis, seiner Nachfolger als Jubilaumskommissare und
von Jubildumspredigern wie Johannes von Paltz und Johann Tetzel trat sehr poin-
tiert die Programmatik hervor, dass der immense Gnadenschatz der Passion Christi
mit seiner vollkommenen Siindenvergebung allen belasteten Seelen der Christenheit,
gerade auch den gréfiten Siindern und auch den materiell Armen, die keinen Geldbe-
trag aufbringen kénnen, heilsam zugute komme.?° Dieselbe Zielsetzung stand hinter
der — in ihren Quantitdten kaum zu {iberblickenden — Produktion von illustrierten
Einblattdrucken mit Ablassbewilligungen nach der Mitte des 15.. Blickt man auf das
Medienereignis der Jubiliumskampagnen mit ihren massenhaften Druckerzeugnis-
sen und auf die breite Diffusion der gedruckten und nicht gedruckten Ablassbilder,
dann kann man ohne Ubertreibung von der Symbiose einer Publikations- und Seel-
sorgeoffensive sprechen, die sich dann in der Seelsorgepublizistik der Reformation
fortsetzte. Die Kulmination des Ablasswesens hat, wenn man es salopp formulieren
mochte, die Datenautobahn geschaffen, die dann das reformatorische Medienereig-
nis mit seinem Impetus der popularisierenden Seelsorge und Heilszueignung an die
geistlich Elenden und heillos Siindigen weiter verwenden und ausbauen konnte.
Die seelsorgerlichen Intentionen, die in den Willensbekundungen, Argumenta-
tionen und apologetischen Ausfiihrungen der Ablassverkiindiger und Ablasstheolo-
gen eine so dominante Rolle spielten, wurden bekanntlich auf oft desastrése Weise
durch die kommerziellen Realitdten der Ablasspraxis konterkariert. In vergleichba-

20 Diese Seelsorge-Intention der Jubildumsverkiindigung richtete sich durch Peraudis Initiative auch
auf die ,armen Seelen‘ im Fegefeuer, die zu Lebzeiten nicht genug fiir ihre satisfaktorische Befrei-
ung von den zeitlichen Siindenstrafen vorgesorgt hatten. Vgl. Hamm, Ablass und Reformation (wie
Anm. 2), Kap. 2, Abschnitt 7.



510 — BerndtHamm

rer Weise wurden die Seelsorgeideale der reformatorischen Verkiindigung, d.h. die
Seelsorgedimension von Christusglaube, Rechtfertigung, Heiligung, Lebenszucht und
gemeinniitzigen guten Werken, durch die Realitdt der condicio humana, durch Macht-
und Gewinnstreben, Fanatismus und Anwendung von Gewalt konterkariert.?* Gleich-
wohl ist es historiographisch legitim und notwendig, die Reformationsbewegungen
nicht auf diese Phdnomene zu reduzieren, sondern immer wieder den Blick auch auf
die intentionale und normative Ebene und deren eigene Problematik®? zu lenken und
zu fragen: Was waren erklartermafien die religiose Motivation, die genuine Zielset-
zung und der normative Orientierungskanon der reformatorischen Theologen und
Akteure? Denselben nicht-reduktionistischen Interpretationszugang verdient auch
das spdtmittelalterliche Ablasswesen mit seinen religiosen Motiven und normativen
Koordinaten. Und nur dann, wenn man - frei von der traditionellen konfessionel-
len Polemik — diese Aufgabe einer seriosen Geschichtswissenschaft ernst nimmt,
ist auf der intentional-normativen Ebene die intensive Kohdrenz zwischen der Seel-
sorgedynamik der Ablassverkiindigung und der seelsorgerlichen Programmatik der
Reformation zu erkennen.

Ganz am Ende dieses Buches wird allerdings gezeigt werden, dass die kom-
merziellen und fiskalischen ,Missstande‘ des Ablasswesens, die das seelsorgerliche
Anliegen der Ablassbewilligungen und Jubildumskampagnen in Misskredit brachten,
auch auf die normative Ebene der papstlichen Erlasse iibergriffen. Die realhistorische
Wirklichkeit der Verquickung vielfadltiger und oft ,unerquicklicher* Interessen und die
Ebene der Werte, Normen und Maximen l&dsst sich nicht reinlich auseinanderhalten,
weder im spdtmittelalterlichen Ablasswesen noch in der Reformation.

3.3 Die nahe Gnade

Die seelsorgerliche Intention der Ablass- und Jubilaumsverkiindigung in den letz-
ten Jahrzehnten vor der Reformation richtete sich inhaltlich auf die Zueignung einer

21 Vgl. bereits die zeitgenossische Kritik eines Hans Sachs in Niirnberg am Mainstream der lutheri-
schen Reformation und sein Pladoyer fiir eine soziale, friedliche und duldsame Reformation aus dem
Geist der ,briiderlichen Liebe‘; dazu Berndt Hamm, Biirgertum und Glaube. Konturen der stadtischen
Reformation, G6ttingen 1996, Kapitel 3 (S. 179-231) ,,Ein Handwerker als Theologe: soziale und fried-
liche Reformation bei Hans Sachs (1494-1576)“.

22 Die Problematik der Reformation auf der normativ-intentionalen Ebene zeigt sich z. B. in der Bil-
derfrage, insbesondere bei den Phanomenen theologisch reflektierter und obrigkeitlich angeordneter
und durchgefiihrter Entfernungen religidser Bilder aus Kirchenrdumen und ihrer Zerstérung. Vgl. ex-
emplarisch Gudrun Litz, Die reformatorische Bilderfrage in den schwéabischen Reichsstadten, Tiibin-
gen 2007 (Spatmittelalter und Reformation. Neue Reihe 35). Auch die unduldsame Feindseligkeit und
Anwendung von Gewalt gegeniiber Angehorigen einer anderen Glaubensrichtung gehort haufig nicht
auf die Seite der Perversion reformatorischer Ziele und Ideale, sondern zum Grundsétzlichen der ob-
rigkeitlich geférderten Reformationsrichtungen, ihrer Normen, Werte und Intentionen.



Das Evangelium des Ablasses und das Evangelium der Reformation = 511

,nahen Gnade‘. In den feierlichen Proklamationen und liturgischen Inszenierungen
der Jubildaumsabldsse, in der massenhaften Verbreitung gedruckter Ablassbriefe und
in der Druckproduktion von Ablassbildern erfand man nach der Mitte des 15. Jahr-
hunderts neue Mittel und Wege, um aus einer fernen, schwer zu erreichenden Ver-
gebungsgnade die nahpriasente Gnade in unmittelbarer Reichweite fiir alle zu ma-
chen. An jedem beliebigen Ort wurde nun der Gnadenreichtum Roms und in jedem
Beichtpriester und Beichtbrief die Schliisselgewalt des Papstes gegenwartig — bis hin
zur Parole: Hier ist mehr als Rom!?® Dieser Drang nach Nahvergegenwirtigung und
unmittelbarer Zuganglichkeit des Heils wurde von der typisch reformatorischen Im-
mediatisierung des Gnadenreichtums Christi aufgenommen und weitergefiihrt?* - in
der Weise, dass nun die autoritative Schliisselposition des fernen Rom und des fer-
nen Papstes vollends verschwindet, ebenso wie die Heilsmittlerschaft Marias und der
himmlischen Heiligen durch den Glauben an die heilsame Nahprasenz Christi vollig
absorbiert wird.

Die Kohérenzlinie der nahen Gnade kann man als eine Abfolge von Innova-
tionen sehen, deren religiose Reformenergie seit dem 13. Jahrhundert darauf zielt,
die rettende géttliche Gnade immer ndher an die siindigen, besorgten, gedngstig-
ten Menschen heranzubringen, nicht nur an eine spirituelle Elite, sondern an alle
Christenmenschen; und innerhalb dieser Dynamik gesteigerter Gnadenprasenz bil-
det das popularisierende, antihierarchische und prasentisch-eschatologische Heils-
verstandnis der Reformation eine nochmalige Steigerung, eine weitere Innovation
und revolutiondre Fortfiihrung der spatmittelalterlichen Reformen des kirchlichen
Gnadengefiiges.

3.4 Entlastung der siindigen Menschen

Je ndher die Ablassgnade der Vergebung zeitlicher Siindenstrafen an die Glaubigen
herangetragen wurde und je umfassender diese Gnade war, desto grof3er war die Ent-
lastung ihrer Empfanger von den Anforderungen an ihre eigene Buf3leistung. Der Ma-
ximierung und Totalisierung der nahprdsenten Gnade in den Jubildumskampagnen
Raimund Peraudis entsprach die Tendenz zu einer Absenkung der Anforderungen bis
auf ein flexibles Minimum, das auf die moralischen, geistigen, physischen und 6ko-
nomischen Schwachen der Glaubigen Riicksicht nahm. Man kann hier geradezu von
einem ,Gradualismus nach unten‘ sprechen.”” Indem der Jubiliumsablass auch die

23 Vgl. Paltz, Supplementum Coelifodinae (wie Anm. 13), S. 38 Z. 34 — S. 39 Z. 1: Hier, in Deutschland,
sind die Beichtbriefe zu einem weit giinstigeren Tarif als in Rom zu erwerben, obwohl sie hier ein
grof3eres Gnadenangebot enthalten.

24 Vgl. den Tagungsband Haberer/Hamm (Hg.), Medialitdt (wie Anm. 15).

25 In diesem Sinne sagt Petra Seegets iiber die Lehre und Anleitung fiir angefochtene Menschen des



512 —— BerndtHamm

Absolution des Bufisakraments, also die Vergebung der Schuld und ewigen Siinden-
strafe, in das Gnadenangebot integrierte, erstreckte sich dieses Minimalprogramm
nicht nur auf die Absenkung der personlichen Satisfaktionsleistung, sondern auch
auf Beichterleichterungen und auf die Ermédfiigung des vom Ponitenten aufzubrin-
genden Reueschmerzes.?® Nach vorherrschender theologischer Meinung geniigte eine
unvollkommene Reue, die attritio. Ublich war es auch, nach Art des Jubildumstheo-
logen Johannes von Paltz den erforderlichen Reueschmerz sogar bis zu dem Punkt
zu minimieren, dass ein schwacher Mensch, insbesondere ein Sterbenskranker, nur
noch dariiber Schmerz zu empfinden braucht, dass er keinen echten Schmerz {iber
seine Siinden empfinden kann: ,,doleo quod non doleo“.”

Fiir das gesamte Gefiige der Jubildaumsgnaden ist diese Dynamik der forcierten
Entlastung und Minimierung charakteristisch. Ihr entspricht die Mahnung der Jubi-
laumsprediger und Beichtviter, sich nicht auf die dubiose Tragfdhigkeit des eigenen
Satisfaktionsvermégens und der eigenen Reue zu verlassen, sondern der sicheren
Tragfdhigkeit der Jubildumsgnaden Glauben zu schenken. Denn wer kann wissen,
wie viel Genugtuung Gott von ihm verlangt und ob er sich wirklich im Zustand einer
wahren Reue aus Liebe zu Gott befindet??®

Es ist genau diese spdtmittelalterliche Dynamik der tréstenden Gewissensent-
lastung, der Minimierung des menschlichen Eigenbeitrags, der Warnung vor dem
Vertrauen in die Tragfdhigkeit eigener Frommigkeit und der Betonung des Glaubens

Franziskanertheologen Stephan Fridolin, dass sie ,,die Stufen der an den Menschen gestellten reli-
giosen Anforderungen immer weiter nach unten schreitet und schliefllich vor dem absoluten Mini-
mum steht“; Petra Seegets, Passionstheologie und Passionsfrémmigkeit im ausgehenden Mittelal-
ter. Der Niirnberger Franziskaner Stephan Fridolin (gest. 1498) zwischen Kloster und Stadt, Tiibingen
1998 (Spadtmittelalter und Reformation. Neue Reihe 10), S. 133 Anm. 51. Zum mittelalterlichen religio-
sen Gradualismus, der insbesondere als ,,Gradualismus nach oben“ in Erscheinung tritt, vgl. Berndt
Hamm, Einheit und Vielfalt der Reformation — oder: was die Reformation zur Reformation machte,
in: ders./Bernd Moeller/Dorothea Wendebourg, Reformarionstheorien. Ein kirchenhistorischer
Disput iiber ein Einheit und Vielfalt der Reformation, Gottingen 1995, S. 57-127, hier S. 69f.: ,,Der Gra-
dualismus, der sich uns im mittelalterlichen Rechtfertigungsverstdndnis als Stufung vom Natiirlich-
Zeitlichen bis zum Himmlisch-Ewigen zeigt — der Mensch als viator, der iiber Stufen der Heiligung (der
gottlich-kirchlichen Gnadenzuwendung ebenso wie seiner Moralitit der Liebe) emporsteigt —, dieser
Gradualismus bestimmt die gesamte spatmittelalterliche Kirchlichkeit und Frommigkeit mit ihrer Hie-
rarchie der Amter und Frommigkeitsformen.“ Die Dynamik eines ,,Gradualismus nach unten“ wird im
Mittelalter seit dem 12. Jahrhundert vor allem durch das theologische Grundmotiv der Kondeszendenz
Gottes stimuliert: dass sich der trinitarische Gott aus Gnade und Erbarmen stufenweise zum kreattir-
lichen und siindigen Menschen herabldsst und dabei Riicksicht auf die condicio humana nimmt.

26 Der folgende Textabschnitt bietet eine Zusammenfassung von Hamm, Ablass und Reformation
(wie Anm. 2), Kap. 3, Abschnitt 3.8.

27 Vgl. ebd., Anm. 244.

28 Zur Ungewissheit iiber den eigenen Gnaden- und Liebesstand vgl. Hamm, Ablass und Reformation
(wie Anm. 2), Kap. 3, Abschnitt 6.2 bei Anm. 386.



Das Evangelium des Ablasses und das Evangelium der Reformation =— 513

an die angebotene Gnadenhilfe, die von Luther und der Friihreformation fortgefiihrt
und radikalisiert wird. Die Art der Weiterfiihrung und Kohérenz ist revolutiondr, weil
Luther die Zweiseitigkeitsstruktur von géttlichem Gnadenwirken und menschlichem
Eigenwirken, die das gesamte mittelalterliche Gnaden- und Heilsverstandnis durch-
dringt,? preisgibt. Auch die Jubildumsverkiindigung hielt bei aller Entlastung des
hilfsbediirftigen Menschen und bei aller Minimierung des von ihm Geforderten daran
fest, dass er einen gewissen affektiven, operativen und mdéglichst auch pekunidren
Eigenbeitrag zum Gnaden- und Heilsgewinn leisten muss; auch sie setzt immer noch
eine subjektive Gabefdahigkeit des Menschen voraus und sieht die Heilsgabe Gottes
in einer notwenigen Relation zum Minimum eines genugtuenden und verdienstli-
chen menschlichen Gabehandelns. Luther aber vollzieht den Quantensprung vom
Minimum zum Nichts, indem er dem Menschen prinzipiell diese heilsrelevante Ga-
befdhigkeit abspricht und das Gnaden- und Heilshandeln Gottes von jeder noch
so minimalen Gabeaktivitdt des Menschen unabhdngig macht. Den Glauben, der das
Heil empfangt, sieht er im Zustand der puren Passivitdt. Zwar schreibt er dem Glauben
zugleich auch hochste Aktivitdt zu: die Gabedynamik eines liebenden, vertrauenden,
dankbaren Herzens. Doch diese operative Seite des Glaubens hat nach Luthers Ver-
stdndnis mit dem Heilsempfang des Siinders nichts zu tun. In dieser soteriologischen
Hinsicht ist das Empfangen des Glaubens ,mere passive® (ganz und gar passiv).*°
Eine satisfaktorische und meritorische Eigenbewegung des Menschen auf das Heil
zu schlieflen Luther und mit ihm die diversen Richtungen der Reformation katego-
risch aus. So neuartig diese gabetheologische Einseitigkeit war, so deutlich ist doch
im historischen Riickblick auch, dass sie der spatmittelalterlichen Gnadendynamik,
die zu einer grofitmoglichen soteriologischen Entlastung des armseligen Menschen
tendierte, ihre letzte Konsequenz gab.*

An diesem Punkt ldsst sich besonders schon jener Innovationscharakter der Re-
formation veranschaulichen, der nicht einfach nur Aufierkraftsetzung und Abbruch
des Bisherigen bedeutet, sondern Fortsetzung einer Veranderungsrichtung bei gleich-
zeitigem Sprung und Bruch® bis hin zu einer neuen Dimension des Glaubens — des
Glaubens an den Radikal-,Ablass‘ Christi.

29 Zu dieser Zweiseitigkeitsstruktur vgl. Hamm, Ablass und Reformation (wie Anm. 2), Kap. 3, Ab-
schnitt 4.5.

30 Vgl. die Textbelege und -interpretationen bei Ingolf U. Dalferth, Umsonst. Eine Erinnerung an die
kreative Passivitit des Menschen, Tiibingen 2011, S. 50-91 (Teil C: Mere Passive. Die Passivitét der Gabe
bei Luther). Zur grundlegenden Unterscheidung Luthers zwischen der Passivitdt und der Aktivitdt des
glaubenden Empfangens — auch im Empfangen kann eine Art von Aktivitat, ein aktiv-kreatives ,Ent-
gegennehmen’, liegen — vgl. Berndt Hamm, Pure Gabe ohne Gegengabe — die religionsgeschichtliche
Revolution der Reformation, in: Jahrbuch fiir biblische Theologie 27 (2012), S. 241-276, hier S. 266f.
31 Zum nicht-teleologischen Verstdandnis von ,,Konsequenz“ siehe oben S. 524 bei Anm. 19.

32 Zu diesem Modell von reformatorischer Innovation vgl. Hamm, Ablass und Reformation (wie
Anm. 2), Kap. 1, Abschnitt 2.



314 — BerndtHamm

3.5 Stellvertretende Siihne Jesu Christi

Indem Luther in den Jahren 1513 bis 1516 zur Auffassung kam, dass Gottes Heilsgabe
eine pure Gabe ohne jede Gegengabe des Menschen sei, zog er, wie ich sagte, die
,letzte Konsequenz‘ aus einer spatmittelalterlichen Gnadendynamik, die vor allem in
seinem eigenen Orden starkste Unterstiitzung und deutlichste Profilierung fand, um
1500 namentlich durch die Professoren und Prediger Johannes von Paltz und Johan-
nes von Staupitz. Diese letzte Zuspitzung des sola gratia durch Luther war die eminent
christologische Konsequenz aus der ihm bereits vorgegebenen Zusammenschau von
sola gratia und solus Christus®. Die nahprisente Gnade, deren Schutzwirkung so-
wohl das spatmittelalterliche Ablasswesen als auch die Reformation in neuartiger
Weise proklamierte, war eine von auf3en beschirmende Gnade. Der hilfsbediirftige
Mensch fand sie nicht in der Innendimension seiner eigenen seelischen Spiritualitat,
sondern in jener Extra-nos-Dimension stellvertretender Siihne, die in den Jubildums-
kampagnen Peraudis eine auffallende monozentrische Ausrichtung auf Christus hin
erfuhr: Sie wurde hier mit dem Gnadenschatz der Passion Christi identifiziert, durch
das Jubildumsangebot als Christusgnade des Bufisakraments und des Plenarablasses
verobjektiviert und so dem Ungeniigen subjektiver Frommigkeit gegeniibergestellt.

Je mehr in der Geschichte des Ablasswesens die Siindhaftigkeit und Insuffizi-
enz des menschlichen Subjekts akzentuiert wurde, desto grof3eres Gewicht gewann
die objektive Schutzmacht des kirchlichen Gnadenschatzes — eine Entwicklung, die
in den Jubildumskampagnen Peraudis und seiner Nachfolger kulminierte und hier
die stellvertretende Siihnekraft des Kreuzesopfers Christi maximierte, ohne die sa-
tisfaktische Beteiligung Mariens, der Heiligen und der ganzen communio sanctorum
auszuschliefen. Deren Beteiligung wurde in die Objektivitdt des Extra nos integriert,
aber zugleich christozentrisch dominiert. Deshalb stand in der von Peraudi einge-
fiihrten und allerorts praktizierten Jubildumsliturgie die feierliche Kreuzaufrichtung,
die rituelle Vergegenwirtigung Golgathas, im Mittelpunkt des Zeremoniells.>*

Diese spadtmittelalterliche Konzentration auf die Au3endimension der schiitzen-
den und rettenden Gnadenkraft des Heilsmittlers Jesus Christus erfuhr im Christus-
evangelium der Reformation ihre Fortsetzung und Steigerung und dabei eine tief-
greifende Umformung. Im Christusevangelium der Jubilaumsverkiindigung wurde
die Gnadenwirkung Christi auf zwei Ebenen zerlegt, die zwei Ebenen der mensch-
lichen Mitwirkung entsprachen: die Ebene der volligen Vergebung von Schuld und
ewiger Siindenstrafe, die mit der christologischen Wirkung des Buf3sakraments ver-
kniipft wurde, und die Ebene der volligen Vergebung aller zeitlichen, genugtuenden
Siindenstrafen, die durch die christologische Wirkung des Plenarablasses gewahrt

33 Zur Frage, wie das solus / sola im ausgehenden Mittelalter zu verstehen ist, vgl. Hamm, Ablass und
Reformation (wie Anm. 2), Kap. 3, Abschnitt 5.4 mit Anm. 334 und 335.
34 Vgl. Hamm, Ablass und Reformation (wie Anm. 2), Kap. 3, Abschnitt 5.7 mit Anm. 364—369.



Das Evangelium des Ablasses und das Evangelium der Reformation = 515

wurde. Da Luther die Heilswirkung des allgenugsamen Mittleramtes Jesu Christi von
jeder Mitwirkung des Siinders 16ste, von Reueschmerz, Beichte, Wiedergutmachung,
genugtuenden und verdienstlichen Werken, konnte er die vollkommene Siindenver-
gebung in einem Punkt, dem Punkt der Rechtfertigung des Gottlosen, zusammen-
fallen lassen. Es gab nach der Vergebung der Schuld nichts mehr abzubiifien; sie
schloss nun die Vergebung aller Siindenstrafen ein. Fegefeuer und Ablass verloren
damit ihre Funktion. Und da Luther diese vollkommene Vergebung zugleich von je-
der sakralen Mittlerrolle der Kirchenhierarchie 16ste, verlor auch das Buf3sakrament
mit der Schliisselrolle des Beichtpriesters seine Notwendigkeit und Legitimitat: Jesus
Christus selbst, der alleinige Mittler, eignet dem siindigen Menschen durch die Zu-
sage seines Evangeliums die Fiille von Gnade und Heil zu. Der priesterliche Dienst,
den jeder Mensch — vor allem ein berufener Diener der Kirche — seinem Mitmen-
schen erweisen kann, besteht darin, dass er ihm diese biblische Zusage (promissio)
Christi als Absolutionswort zuspricht: ,,Dir sind deine Siinden vergeben.“ So findet
die ,auflere’, rechtfertigende Gerechtigkeit Christi durch das duflere, gesprochene
bzw. geschriebene, Vergebungswort ihre Adressaten, die der Zusage glauben und
vertrauen, so wie sie frither ihr Glaubensvertrauen auf die Absolutionsversprechen
der Jubilaumsprediger und Beichtbriefe setzten.

3.6 Glaubensgewissheit

Aus der Sicht der Reformation begriindet das von Siindenschuld und -strafe befrei-
ende Evangeliumswort Glaubens- und Heilsgewissheit. Es befreit von jeder Heilssorge
und Heilsvorsorge, weil es das Heil des Siinders vollig von der subjektiven Dimen-
sion seiner eigenen Frommigkeit ablost und in der transsubjektiven Dimension der
Alleinwirksamkeit Gottes, der Erwdhlung des Menschen zum Heil, des Heilswerks
Christi, des Wirkens des Heiligen Geistes und der Vergegenwartigung der biblischen
Heilszusage verankert. So der Lehrtenor der Reformatoren, die damit eine tiefe Zasur
zwischen ihrer eigenen Frohbotschaft und der in Furcht, Kleinmiitigkeit und pani-
scher Ungewissheit befangenen Heilsvorsorge-Religiositédt der Vergangenheit begriin-
det sahen. Dieses Bild einer ,tiefen Zdsur® mit seiner Kontrastbildung einer Ara der
Angst und einer neuen Ara getroster Heilsgewissheit, wie es dann auch von der Refor-
mationsforschung bis in die Gegenwart hinein iibernommen wurde, ist in zweifacher
Hinsicht zu relativieren:

Zum einen schuf die Reformation mit ihrer Verankerung des Heils in Gottes pra-
destinierender Erwahlung, ihrer Betonung der Heilsnotwendigkeit des Glaubens und
ihrem Festhalten an der Lehre von der ewigen Verdammnis derer, die nicht zu einem
lebendigen Heilsglauben kommen, neue Potenziale von Angstigung, Anfechtung,



516 =—— BerndtHamm

Skrupulositit, Verunsicherung und Heilsungewissheit. Die Seelsorge-Briefe Luthers
geben vielfiltige Einblicke in diese Problematik.*

Zum anderen wird das Konstrukt einer epochalen Zasur relativiert, wenn man
die Sicherheits- und Gewissheitsangebote der spatmittelalterlichen Theologie, From-
migkeit und Kirchlichkeit beachtet. In der Frommigkeitstheologie vom ausgehenden
14. bis zum beginnenden 16. Jahrhundert gab es — vor allem unter dem Einfluss Jo-
hannes Gersons — die mystische Lehre von einem Gottvertrauen der Seele, das ihr
iiber alle Kleinmiitigkeit, Skrupulositat und Furchtsamkeit hinweg eine getroste Hoff-
nungsgewissheit schenkt.>® Blickt man auf den weniger mystisch orientierten, dafiir
umso sakralinstitutioneller ausgerichteten Bereich der spatmittelalterlichen Ablass-
frommigkeit und insbesondere der Jubilaumsverkiindigung seit den siebziger Jahren
des 15. Jahrhunderts, dann wird man vor allem von der Glaubensgewissheit sprechen
konnen, die den Glaubigen zugesagt und abverlangt wurde, indem ihnen die Ablass-
prediger versicherten: ,,Gottes {iberreiche Barmherzigkeit wiirdigt auch die grofiten
Siinder der Einladung an den Tisch wahrer Bekehrung.“*” Ihr miisst an eurer Siinden-
last nicht verzweifeln und in eurer spirituellen Schwiche und Nachlédssigkeit nicht
resignieren. Die Christusgnade des Buf3sakraments gibt euch die Sicherheit und Ge-
wissheit, dass euer schwacher, kleiner Reueschmerz in eine vollkommene Reue ge-
wandelt wird. Thr miisst nur daran glauben. Und der vollkommene Jubildaumsablass,
den ihr mit einem Minimalaufwand erwerben konnt, gibt euch die Sicherheit und
Gewissheit, dass Christus euch durch seinen Stellvertreter von allen Siindenstrafen

35 Vgl. Matthieu Arnold, La correspondance de Luther. Etude historique, littéraire et théologique,
Mainz 1986 (Verdffentlichungen des Instituts fiir Europdische Geschichte Mainz, Abt. Abendlandische
Religionsgeschichte 168), S.515-590; Gerhard Ebeling, Luthers Seelsorge. Theologie in der Vielfalt
der Lebenssituationen an seinen Briefen dargestellt, Tiibingen 1997; Ute Mennecke-Haustein, Lu-
thers Trostbriefe, Gottingen 1989 (Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 56). — Im Ub-
rigen setzten die reformatorischen Prediger die traditionelle Verkniipfung von Bruch der Gebote Got-
tes und strafender Strenge Gottes (durch Heimsuchungen wie Kriege, Seuchen und Hungersnote) fort;
vgl. Berndt Hamm, Die Dynamik von Barmherzigkeit, Gnade und Schutz in der vorreformatorischen
Religiositit, in: Lutherjahrbuch 81 (2014), S. 133f.

36 Vgl. Sven Grosse, Heilsungewif3heit und Scrupulositas im spater Mittelalter. Studien zu Johan-
nes Gerson und Gattungen der Frommigkeitstheologie seiner Zeit, Tiibingen 1994 (Beitrdge zur his-
torischen Theologie 85), S.106—111; Michael Basse, Certitudo Spei. Thomas von Aquins Begriindung
der Hoffnungsgewif3heit und ihre Rezeption bis zum Konzil von Trient als ein Beitrag zur Verhaltnis-
bestimmung von Eschatalogie und Rechtfertigungslehre, Gottingen 1993 (Forschungen zur systemati-
schen und 6kumenischen Theologie 69); Berndt Hamm, Der friihe Luther — Etappen reformatorischer
Neuorientierung, Tiibingen 2010, S. 71-74.

37 ... magnificam dei misericordiam, qua dignatur invitare etiam maximos peccatores ad mensam
verae conversionis.“ Paltz, Supplementum Coelifodinae (wie Anm. 13), S.5 Z.1-4, mit Verweis auf
Apok. 3,20 (,,coenabo cum eo*).



Das Evangelium des Ablasses und das Evangelium der Reformation = 517

befreit. Thr miisst nur daran glauben und euch den Sicherheiten der Kirche anver-
trauen.’®

Indem das Gnadenangebot der Jubildumsverkiindigung in dieser Weise den Un-
sicherheitsfaktor der personlich-subjektiven Frémmigkeit minimierte, konnte es den
Versicherungsfaktor der objektiven kirchlichen Gnaden- und Heilsgarantien und da-
mit zugleich des stellvertretenden Siihneopfers Christi bis zu einem Maximum stei-
gern. Diese Grundvorstellung, dass die Tragfahigkeit fiir Gnaden- und Heilsgewissheit
nicht in der subjektiven Qualitdt und Moralitat des Menschen liegt, sondern letzt-
lich in der ,von aufen‘ zugeeigneten Gerechtigkeit und Siihnekraft des Gottessohnes,
deren rettende Schutzwirkung glaubwiirdig ist, wurde von der Reformation aufge-
nommen und in der bekannten Weise umgestaltet.

4 Die Dynamik der Gnadenentgrenzung und die Gegendynamik
einer Glaubwiirdigkeitskrise des Ablasswesens

In sechs Anldufen versuchte ich zu zeigen, welche Kohdrenzen das reformatorische
Evangeliumsverstandnis mit dem ,Evangelium des Ablasses verbinden. Diese sechs
Linienfiihrungen bildeten sechs verschiedene Ansichten desselben historischen Zu-
sammenhangs und desselben Verlaufsmodells: Sie prdzisieren, wie die religiésen
Innovationskrafte des spatmittelalterlichen Ablasswesens innerhalb eines grofien
Reformzusammenhangs eine Dynamik bildeten, die von den innovativen Antriebs-
kréften der Reformation nicht einfach abgebrochen, sondern aufgenommen und re-
volutiondr umgestaltet wurde. Bereits das spatmittelalterliche Ablasswesen fiihrte
in Schiiben zu einer Totalentgrenzung der Vergebungsgnade Christi, die auch das
Fegefeuer einbezog. Gegeniiber diesen Verdnderungen war zwar die reformatorische
Verkiindigung der bedingungslos geschenkten Heilsgabe der Sprung in eine neue,
sowohl von der romischen Kirchenhierarchie als auch von der menschlichen co-
operatio abgeldste Gnaden- und Gabedimension; doch war es der Sprung in eine
Veranderungsrichtung, die als Tendenz zu einer Totalisierung der Gnade und der
vollkommenen Siindenvergebung bereits vor der Reformation eingeschlagen war.
Der Dynamik der Gnadenentgrenzung vom ausgehenden 11. Jahrhundert bis in
die Gnadenbotschaft der Reformation hinein, wie ich sie in diesem Buch beschrie-
ben habe, stand, vor allem seit der Mitte des 15. Jahrhunderts und nochmals verstarkt
nach 1500, die Antidynamik einer Glaubwiirdigkeitskrise des Ablasswesens gegen-
iiber. Wahrend die Ablassprediger an die Glaubigen appellierten, dem {iberreichen
Gnadenangebot der Jubildiumsabldsse Glauben und Vertrauen zu schenken, wurde

38 Zudiesem Glaubensvertrauen vgl. Hamm, Ablass und Reformation (wie Anm. 2), Kap. 3, Abschnitt
6.4 mit Anm. 396 und 397.



518 —— BerndtHamm

von vielen kritischen Zeitgenossen dem Ablassbetrieb das Glaubensvertrauen ent-
zogen. Dies wurde in der Forschung bereits so ausfiihrlich dargestellt, dass ich auf
eine nochmalige Skizzierung des Phanomenbiindels der Ablasskritik im ausgehen-
den Mittelalter verzichten und mich auf wenige Schlussbemerkungen beschranken
kann.

Entscheidend fiir diesen Schub der Kritik und des Glaubwiirdigkeitsverlustes
der Ablédsse, insbesondere der Jubildumsablédsse, war zweierlei: dass 1. eine skan-
dalose Haufung sogenannter ,Missstinde‘ des Ablassvertriebs, d.h. vor allem die
massive, ungebremste und offen zur Schau gestellte Kommerzialisierung und Fis-
kalisierung der Ablassgnade, 2. auf eine anspruchsvoller und kritischer werdende
Wahrnehmungsweise der Offentlichkeit, besonders in den Kreisen des wohlsituierten,
gebildeten Biirgertums, stief3. Dieses wachsende kritische Bewusstsein, das durch
die humanistische Bildungsbewegung verstarkt wurde, war nicht kirchenfeindlich
und auch nicht prinzipiell antiklerikal eingestellt; es war vielmehr Ausdruck einer
intensiven Kirchlichkeit, gesteigerten Reformfrommigkeit und verstiarkten cura reli-
gionis, d.h. eines intensiven Verantwortungsgefiihls fiir die Pflege der Religion. Die
Kritik an den Abldssen und Jubilden war daher generell systemkonform und kirchen-
fromm. Sie wurde in der Regel von reformgesinnten Kraften getragen, die nach einer
frommeren, gebildeteren, sittenstrengeren und pflichtbewussteren Kirchenhierarchie
verlangten. Sie riefen nach einem Papsttum und einem Klerus, dessen Hauptan-
triebskraft nicht ,Geldgier, Verschwendungssucht, Pracht- und Machtentfaltung sei,
sondern die Konzentration auf die wesentliche Aufgabe der geistlichen Hirten: eine
wahre Seelsorge, die den Bediirfnissen des Kirchenvolks nach Glaubensorientierung
und Gnade, Schutz vor den Verfiihrungsmichten des Bosen und Heilssicherung ge-
recht wird.

Die Ablasskritik ist daher auch nicht, wie es Winterhager darstellt, der ,,rationale“
und ,,emanzipatorische“ Aufbruch eines ,,miindigen Biirgergeistes“ und ,,niichternen
Biirgersinns®, der sich mit seinem ,,reflektierenden Zweifel“ gegen eine ,,archaisch-
dingliche Frommigkeit“, eine ,,magische*“ Religiositdt, einen ,,Hang zum Wunder-
baren“ und einen ,naiven Traditionsglauben“ wendet.>® Ebenso wenig kann man
die ablasskritische Haltung mancher Humanisten, das Glaubensverstdndnis und die
Ablasskritik Luthers und die religiose Mentalitdt der protestantischen Reformations-
bewegungen auf solche Rationalitdts- und Emanzipationsformeln bringen, die den
Eindruck eines ,frithneuzeitlichen‘ und voraufkldrerischen Mentalitdtswandels um
1500 erwecken.

Eher wird man sagen konnen, dass sich die Ablasskritiker gegen eine bestimmte
,Rationalitit’ der Kirchenhierarchie wandten, die mit kalkulatorischer Raffinesse

39 Wilhelm Ernst Winterhager, Ablaf3kritik als Indikator historischen Wandels vor 1517. Ein Bei-
trag zu Voraussetzungen und Einordnung der Reformation, in: Archiv fiir Reformationsgeschichte 90
(1999), S.56—64.



Das Evangelium des Ablasses und das Evangelium der Reformation =— 519

und ausgekliigelten Finanzmethoden die Ablassreligiositdat konsequent kommerziali-
sierte. Auch das theologische Ablassdenken, wie es sich im 13. Jahrhundert entfaltete,
hat wenig mit einer ,,naiven®, ,,archaisch-dinglichen Frommigkeit“ zu tun; dafiir aber
ist es umso mehr durchdrungen von scharf reflektierenden und genau abwagenden
Vorstellungen iiber Gerechtigkeit, Satisfaktion, Kompensation und Vertrdgen, von
einer rational konstruierenden, berechnenden und bilanzierenden Mentalitét, wie
sie fiir die aufblithenden Staddte des 12. und 13. Jahrhunderts als Pldtze des Geld-
und Bankwesens, der Buchhaltung, des Wechselbriefs und des Giroverkehrs, der ge-
h&uften Kapitalien und der Kreditwirtschaft charakteristisch war.*® Diese ,moderne‘
Denkform, die mit Vorgdngen der Verrechtlichung und Verschriftlichung einherging,
verband sich als Ablasstheorie und -praxis eng mit den massiven Jenseitsangsten der
Zeitgenossen. Das Hauptproblem aus der Sicht der Ablasskritiker war daher in der
Regel nicht ein ,archaisches‘ Rationalitdtsdefizit des Ablasswesens, sondern es waren
die — aus ihrer Wahrnehmungsperspektive — hemmungslose ,Geldgier’ des Papstes,
der Kurie und ihrer Agenten, deren raffinierte Methoden der Geldabschopfung und
die offensichtliche Zweckentfremdung der Gelder fiir wenig fromme, verschwenderi-
sche Ausgaben.

Diese Finanzpraktiken der Kirche und — wie man betonen muss — auch der welt-
lichen Herren, die sich ihren Anteil an den Ablassgeldern zusichern lief3en oder sich
gewaltsam ihrer bemdchtigten, mussten die Glaubigen nicht unbedingt an ihrem
Vertrauen auf die Ablassgarantien irre machen, solange sie gewiss sein konnten,
dass sie kraft papstlicher Autoritat fiir ihre Gabe auch wirklich die Jubildumsgnaden
empfangen wiirden, die ihnen von Amts wegen zugesichert worden waren. Das galt
insbesondere fiir die Ablass- oder Beichtbriefe, die den Besitzerinnen und Besitzern
vollkommenen Schuld- und Straferlass bis zur Todesstunde garantierten. Die gottli-
che Milde selbst, erkldrte Johannes von Paltz, habe ndmlich mit uns in diesen Brie-
fen einen Vertrag geschlossen, dass sie uns entsprechend dem Wortlaut der Briefe
ganz gewiss (certissime) erhoren wolle. Habe uns doch Christus selbst durch den
Papst diese Briefe mit ihrer Absolutionszusage gegeben. Das miisse man mit grofiter
Gewissheit glauben; denn das Christuswort von Lukas 10,16: ,Wer euch hort, hort
mich® sei iiber den Papst gesagt.* Wenn wir in den Jubildumsbullen und Beicht-
briefen die Worte des Papstes vernehmen, horen wir also die Stimme Christi, der

40 Literatur zu diesem 6konomischen Wandel des 12. und 13. Jahrhunderts und zur neuen Kauf-
mannsmentalitdt bei Berndt Hamm, Religiositdt im spédten Mittelalter. Spannungspole, Neuaufbrii-
che, Normierungen, hg. von Reinhold Friedrich/Wolfgang Simon, Tiibingen 2011 (Spétmittelalter,
Humanismus, Reformation 54), S. 306f.

41 ,Facit enim divina clementia pactum nobiscum in istis litteris, quod velit nos certissime exaudire
secundum tenorem litterae. Quamvis enim papa dicatur dedisse istas litteras, tamen certissime credi
debet, quod Christus dederit eas, qui dicit de papa: ,Qui vos audit, me audit.‘ [Lk 10,16].“ Paltz, Sup-
plementum Coelifodinae (wie Anm. 13), S. 48 Z.17-21.



520 —— BerndtHamm

uns zusichert: ,,Himmel und Erde werden vergehen, meine Worte aber werden nicht
vergehen® (Mt 24,35).4

Man meinte zu wissen, dass es Papste gab, die in Todsiinde lebten und starben.
Aufvielen spatmittelalterlichen Bildern wurden Papste im Hollenrachen gezeigt. Aber
man wusste zwischen dem persénlichen Lebenswandel des Papstes und seiner Amts-
heiligkeit zu unterscheiden — ebenso wie die Glaubigen im Normalfall nicht an der
Giiltigkeit der Sakramente zweifelten, auch wenn sie unter Umstinden erhebliche
Zweifel an der personlichen Lebensheiligkeit der Priester hegten. Dass Jubildumsgel-
der missbraucht wurden, musste also nicht unbedingt eine Glaubwiirdigkeits- und
Vertrauenskrise gegeniiber dem einzigartigen Gnadenmedium des Jubildums und sei-
ner Plenarabldsse selbst auslosen.

Anders war es hingegen, wenn die Papste kraft ihrer besonderen Amtsvollmacht
die Abstdnde zwischen den Jubildumsbewilligungen aus finanziellem Kalkiil ver-
kiirzten und dann bei einem neuen Jubildum die Geltung der friiher erworbenen
Beichtbriefe aufler Kraft setzten:** In dem Verkiindigungsgebiet der neuen Jubili-
umskampagne und wahrend ihrer Dauer sollten die dlteren Beichtbriefe nicht mehr
gelten. Wer sie bei einem Beichtpriester, etwa im Fall einer lebensbedrohlichen Krank-
heit, einlésen wollte, musste die Erfahrung machen, dass sie wertlos waren, obwohl
sie ihm als sakrosankte Urkunden eines unverbriichlichen himmlischen Gnadenver-
sprechens angepriesen worden waren. Wenn sich die Jubildumsabldsse hduften und
zudem jeweils eine mehrjdhrige Laufzeit hatten — der St. Petersablass unter Kardi-
nal Albrecht von Mainz von 1516 war auf acht Jahre bemessen —, kam die befristete
Suspension der Beichtbriefe ihrer Annullierung gleich.

42 Et Christus respondebit tibi, qui dixit: ,Qui vos audit, me audit.‘ [Lk10,16]. Hoc maxime ha-
bet locum in papa. Et claudit sigillo suo dicens: Coelum et terra transibunt, verba mea autem non
transibunt.‘ [Mt 24,35].“ Johannes von Paltz, Werke, Bd. 1: Coelifodina, hg. von Christoph Burger/
Friedhelm Stasch unter Mitarbeit von Berndt Hamm / Venicio Marcolino, Berlin-New York 1983
(Spatmittelalter und Reformation. Texte und Untersuchungen 2), S.401 Z.11-13. Vgl. auch Hamm,
Ablass und Reformation (wie Anm. 2), Kap. 3, Abschnitt 6.4 mit Anm.398-401.

43 Zu dieser Praxis vgl. Winterhager, AblafSkritik (wie Anm. 39), S. 38—40. Sie ist nicht zu verwech-
seln mit der seit dem 13. Jahrhundert iiblichen Aufhebung frither bewilligter Abldsse durch Bischofe
und Pépste zugunsten neuer Ablassausschreibungen; vgl. Nikolaus Paulus, Geschichte des Ablas-
ses, Bd. 3: Geschichte des Ablasses am Ausgang des Mittelalters, Paderborn 1923 (Darmstadt 22000),
S.397-401. In diesen Fillen wurde beispielsweise ein Ablass, der allen Besuchern einer bestimmten
Kirche gewadhrt worden war, aufgehoben, sodass er kiinftig an dieser Kirche nicht mehr zu gewinnen
war. Was die Glaubigen aber dort bis dahin an Siindennachlass erworben hatten, behielt fiir sie selbst
Giiltigkeit. Anders war es hingegen bei den bereits verkauften Ablass- oder Beichtbriefen, die im Nach-
hinein suspendiert wurden, sodass die Glaubigen nicht mehr in den Genuss der von ihnen bereits er-
worbenen Gnade kamen. Pflegte schon friiher ,,die 6fters wiederholte Aufhebung von Abldssen tiefen
Unwillen zu erregen® (Paulus, Geschichte des Ablasses (wie Anm. 43), S. 397), so schlug die Kritik im
Fall der suspendierten Beichtbriefe offensichtlich in vehemente Erbitterung um.



Das Evangelium des Ablasses und das Evangelium der Reformation =— 521

Dieser Umgang der Kurie mit den Beichtbriefen, der spatestens gegen Ende des
15. Jahrhunderts aufkam,** bedeutete nichts weniger, als dass der bisherigen Dyna-
mik immer weiter gehender Entschrankungen der Ablassgnaden nun durch papst-
liche Autorisierung eine Antidynamik der Beschrankung und Annullierung entge-
gentrat: Ein personlicher, auf den Namen eines Empfangers bzw. einer Empfangerin
ausgestellter und papstlich besiegelter Gnadenvertrag wurde wider Treu und Glau-
ben einseitig aufgekiindigt — und dies aus durchsichtigen Interessen an maximalem
Geldgewinn. Man fiihlte sich durch diesen Vertrauensbruch personlich betrogen. Das
bedeutete aber, dass nun die Glaubwiirdigkeitskrise des Ablasswesens nicht mehr
nur auf das Argernis bestimmter ,Missstinde‘ begrenzt blieb, sondern zu einer tie-
fen, glaubenserschiitternden Vertrauenskrise wurde, die auf das Papstamt selbst und
auf seine Vollmacht der Ablass- und Jubildumsbewilligungen iibergriff. Hatte doch
der Papst selbst seine eigene Vergebungszusicherung desakralisiert, delegitimiert
und wertlos gemacht und so — in den Augen der konsequent Weiterdenkenden — die
Wertlosigkeit des gesamten romischen Gnaden-Vertriebssystems offengelegt.

Es war daher auch nur konsequent, dass Luther in seinen 95 Ablassthesen die-
sen ,Slindenfall‘ der papstlichen Jubildumsverordnungen aufgriff: ,Wenn nun also
der Papst durch die Abldsse mehr nach dem Heil der Seelen als nach Geldern trach-
tet, warum setzt er dann die schon friiher bewilligten Ablassbriefe aufier Kraft, die
doch ebenso wirksam sind [wie die neuen]?“#* In seinen Erlduterungen zu den Ab-
lassthesen fiigt er noch hinzu, dass es diese Suspendierung der einmal gewdhrten
Gnadenbriefe sei, was die Leute ,,mehr als alles andere erbittert und ihren Unmut
erregt“, und dass sie ,der Hauptgrund (unica causa) fiir die Geringschitzung der
Ablisse” sei.*® Von dieser Diagnose her kommt Luther geradewegs zur Schlussfol-

44 Das friitheste Beispiel, das Paulus Geschichte des Ablasses (wie Anm. 43), S. 401 erwéhnt, betrifft
das Jubildum von 1500: ,,Beim Herannahen des grof3en Jubeljahres 1500 lief3 Alexander VI. bereits am
Griindonnerstag 1498 6ffentlich kundgeben, dass alle vollkommenen Abldsse, auch jene, die auf Grund
der Beichtbriefe den Sterbenden gespendet werden konnten, aufgehoben sein wiirden. Die Suspension
sollte beginnen nach der Osteroktave 1498 und dauern bis zum Schluf} des Jubildums.“ Paulus erwdhnt
ebd. auch die irritierte Reaktion des Strafiburger Predigers Johannes Geiler von Kaysersberg, der in ei-
ner Predigt vom 26. Mdrz 1499 fragt, ob es wirklich der Wille des Papstes sein kénne, dass ,,inzwischen
die Sterbenden ohne ihre Schuld der Ablafgnade beraubt bleiben®, und das Argernis bedauert, ,,das
daraus entsteht, daf3 iiber das Vorgehen des Papstes allerhand Klagen laut werden* wie etwa die: Es
sei ,,ein Betrug, die Abldsse zu widerrufen und den Leuten das Geld, das sie dafiir ausgeben, nicht zu
erstatten®.

45 ,Ex quo papa salutem querit animarum per venias magis quam pecunias, cur suspendit literas
et venias iam olim concessas, cum sint eque efficaces?*; Martin Luther, 95 Thesen (31. Okt. 1517),
These 89, in: Martin Luthers Studienausgabe, hg. von Hans-Ulrich Delius, Bd. 1, Berlin-Ost 1979, S. 184
Z.21-23; D. Martin Luther Werke. Kritische Gesamtausgabe, Weimar 1883ff. (= WA), hier Bd. 1, S. 238
Z.6-9.

46 ,Haec maxime omnium urit et displicet, et, fateor, magna cum specie; illa enim suspensio unica
est causa, quod vilescunt indulgentiae.“ Martin Luther, Resolutiones disputationum de indulgen-



522 —— BerndtHamm

gerung, dass die Kirche eine reformatio brauche, die aber nicht die Aufgabe eines
einzigen Menschen wie des Papstes oder vieler Kardindle sei, sondern des ganzen
Erdkreises, vielmehr Gottes allein. Die Zeit aber fiir eine solche Reform wisse allein
Gott, der die Zeiten geschaffen habe.*”

Indem Luther in seinen 95 Thesen und ihren Erlduterungen die Autoritdt des
Papsttums grundsatzlich ,horizontalisierte, d.h. auf das Diesseits seiner eigenen
kirchenrechtlichen Sanktionen beschrankte, ihm jede Losegewalt im Bereich der von
Gott auferlegten Strafen absprach, die Heilsgabe Gottes von jeder menschlichen Vor-
leistung 16ste und den Leuten sagte, dass sie ihr Geld nicht fiir so Wertloses wie Ab-
ldsse, sondern nur fiir Gottgefilliges ausgeben sollten, transformierte er das wahrend
der zuriickliegenden Jahrzehnte verschérfte Glaubwiirdigkeitsproblem der Abldsse in
den Zusammenbruch des Ablassglaubens und Ablassmarkts. Damit wurde die mit-
telalterliche Gnadendynamik der Abldsse durch die schon im spéten 15. Jahrhundert
einsetzende Gegendynamik der Ablassentwertung aufgehoben. Zugleich aber wurde
diese Dynamik der immer weiter ausgreifenden Vergebungsgnade der Abldsse durch
die Gnadenbotschaft der Reformation im zweiten (Hegelschen) Sinne des Wortes ,auf-
gehoben’, d. h. auf die neue Ebene einer vollends entgrenzten Gnade gehoben und
weitergefiihrt. Darin lag die List der Ablassgeschichte, die sich hinter dem Getdse des
Ablassstreits verbarg.

tiarum virtute (1518), resolutio 89, in: WA 1 (wie Anm. 45), S. 627 Z.22f. Winterhager, AblaBBkritik
(wie Anm. 39), S.38 Anm. 94), diirfte wohl Recht haben, wenn er bemerkt: ,,Der Begriff ,unica‘ ist hier
offenkundig rhetorisch zugespitzt im Sinne von ,einzigartig, alles iiberragend* zu verstehen.*.

47 ,Ecclesia indiget reformatione, quod non est unius hominis pontificis nec multorum cardinalium
offitium, sicut probavit utrumque novissimum concilium, sed totius orbis, immo solius dei. Tempus au-
tem huius reformationis novit solus ille, qui condidit tempora.“ Luther, Resolutiones (wie Anm. 46),
S. 627 Z.27-31. Es ist offensichtlich die friiheste Stelle, an der Luther, anachronistisch formuliert, von
einer ,Reformation‘ (korrekt: ,Reform‘) der Kirche spricht (wihrend er schon in einer fritheren Predigt
eine reformatio des Predigtwesens fordert); vgl. Bernhard Lohse, Was heifit Reformation?, in: ders.,
Lutherdeutung heute, Gottingen 1968, S. 5-18 (mit Anmerkungen auf S. 61f.), hier S. 13f. Vgl. Johannes
von Paltz, der 1504 iiber die Sakularkleriker (also die Priester, die keine Ordensleute sind) schreibt, es
bliebe nur ein geringer Rest von Weltpriestern iibrig, wenn alle schlechten ausgerottet wiirden. An-
ders als bei den Bettelorden sei eine Reform der Weltpriester beim gegenwartigen Stand der Dinge so
gut wie unmoglich, ,es sei denn, es stiege vielleicht eine grofie Macht Gottes herab und kdme sei-
ner Kirche auch in diesen [Weltpriestern] zu Hilfe.“ (,,Sed hoc est quasi impossibile in sacerdotibus
saecularibus, quod reformentur stantibus rebus ut nunc, nisi forte magna potentia dei descenderet et
ecclesiae suae etiam in talibus subveniret.“). Paltz, Supplementum Coelifodinae (wie Anm. 13), S. 282
Z.10-13,19-24.



