Arnold Angenendt
Die historische Entwicklung des Ablasses und
seine bleibende Problematik

In dankbarer Erinnerung an Reinhard Elze (t 2000).

Die folgenden Darlegungen sind in fiinf Abschnitte gegliedert. Im ersten Abschnitt
werden jene religionsgeschichtlichen Grundsétzlichkeiten vorgestellt, welche die Ge-
schichte des Ablasses bestimmt haben. Im zweiten Abschnitt wird die Handhabung
des dem Christentum eigenen subjektiv-ethischen Selbstverstdndnisses dargestellt.
Im dritten Abschnitt folgt die geschichtliche Entwicklung des Ablasses; im vierten
Abschnitt die hochscholastische Ablasslehre, zuletzt Beispiele fiir die immer auch
geduflerte Kritik am Ablass.

1 Religionsgeschichtliche und theologische Voraussetzungen des
Ablasses

Das Christentum ist zuerst als eine personalistisch-ethische Religion zu verstehen.
Dieser Charakter griindet im biblischen Grundgebot: Gott zu lieben mit ganzem Her-
zen und mit allem Verstand (vgl. Mk 12,30). Vom Herzen her muss der Gotteshezug
bestimmt sein und vom Verstand her erleuchtet werden. Der Philosoph Karl Jaspers
(t 1969) hat dieser Subjektivierung der Religion einen so grundsitzlichen Wert bei-
gemessen, dass er die Geschichte dadurch wie um eine Achse einen Sprung weiter
gedreht sieht: ,,Das Menschsein im Ganzen tut einen Sprung.“! Das Christentum be-
trachtet Jaspers aufgrund seiner subjektiv-ethischen Wende als ,,vielleicht die gréfite
und hochste Organisationsform [des] menschlichen Geistes“.? Inzwischen spricht
Shmuel N. Eisenstadt von ganzen , Kulturen der Achsenzeit“.> Heute kann die ach-
senzeitliche Religionswende als in der Historie allgemein anerkannt gelten.*

Die ethisierte Form der Religion wirft die Frage auf, wie demgegeniiber die nicht-
ethischen Religionen zu charakterisieren sind. Im deutlichsten Gegensatz zu den
subjektiv-ethischen Religionen stehen solche, die als kosmisch bezeichnet werden

1 KarlJaspers, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, Miinchen 1955 (Biicher des Wissens 91), S. 17.
2 Ebd., S.64.

3 Shmuel N. Eisenstadt (Hg.), Kulturen der Achsenzeit. Ihre Urspriinge und ihre Vielfalt, 2 Bde.,
Frankfurt a. M. 1987 (suhrkamp taschenbuch wissenschaft 653).

4 7Z.B.mit Hans Joas, Was ist die Achsenzeit? Eine wissenschaftliche Debatte als Diskurs iiber Trans-
zendenz, Basel 2014 (Jacob-Burckhardt-Gespréiche auf Castelen 29).



32 —— Arnold Angenendt

und dabei die Naturkrifte in den Mittelpunkt stellen. Die Unterschiede sind in der Tat
eklatant. Wahrend die ethischen Religionen sich auf die Person Gottes ausrichten,
beziehen sich kosmische Religionen auf die sakralistischen Naturkrdfte. Wahrend
die ethischen Religionen die Siinde in der Abkehr von Gott sehen und die Siin-
dentilgung in der Gesinnungserneuerung zu Gott verstehen, betrachten kosmische
Religionen jedwede Stérung des kosmischen Gleichgewichts als Vergehen und su-
chen diese Umwucht wieder auszugleichen. Es gilt, ,,die ,Liicke’ im Ordnungsgefiige
durch entsprechende Siihneleistungen, Kasteiungen, Opfer usw. zu schlieen®.” Ge-
sinnungserneuerung oder gar Reue entfallen dabei; die Hauptsache ist, die Unwucht
wird wieder behoben. Wer diese behebt und in welcher Gesinnung er das tut, spielt
keine Rolle. In kosmisch orientierten Religionen erscheint folglich ethisches Verhal-
ten, das sich in der Innerlichkeit des Menschen begriindet und fiir uns heute mit
Religion geradezu selbstverstdndlich verbunden ist, nur nachgeordnet oder gar ir-
relevant. Der Ubergang von der kosmisch-faktizistischen zur voluntaristisch-persén-
lichen Religionsauffassung gilt als ,,weltgeschichtlich einmalige und bahnbrechende

Entwicklung,® fiir Paul Ricoeur (+ 2005) sogar als ,,wahre Revolution“.”

2 Die Handhabung des subjektiv-ethischen Selbstverstandnisses
im Christentum

Im Blick auf die ethische Deutung der Siinde erscheint eine Stelle aus dem Hebrder-
Brief fundamental: ,,Wenn wir vorsatzlich siindigen, nachdem wir die Erkenntnis der
Wahrheit empfangen haben, gibt es fiir diese Siinden kein Opfer mehr, sondern nur
die Erwartungen des furchtbaren Gerichts®“ (Hebr 10,26f.). Der Exeget Peter Stuhl-
macher kommentiert diese Aussage folgenderweise: ,,Sofern ... Jesu Lebensopfer ein
Stindopfer genannt werden muf3, siihnt dieses Opfer ... zwar die Seinsverfallenheit der
Menschen im Unglauben, aber nicht mehr die bewufite Absage der Apostaten ... Fiir
diese willentliche Absage an den christlichen Glauben gibt es kein Christusopfer

5 Klaus E. Miiller, Das magische Universum der Identitdt. Elementarformen sozialen Verhaltens. Ein
ethnologischer Grundriss, Frankfurt a. M.-New York 1987, S. 348f.

6 Reinhold Glei u. a., Schuld (I. Griechische und lateinische Antike), in: Historisches Worterbuch der
Philosophie 8 (1992), Sp. 1442-1446, hier Sp. 1443; Jérg Dittmer, Die Katharsis des Oidipus. Uberle-
gungen zur religiés-politischen Funktion von Sophokles’ ,,0idipus auf Kolonos“, in: Richard Riess
(Hg.), Abschied von der Schuld? Zur Anthropologie und Theologie von Schuldbekenntnis, Opfer und
Versohnung, Stuttgart u. a. 1996 (Theologische Akzente 1), S.26-50, hier S. 27.

7 Paul Ricoeur, Phdanomenologie der Schuld, Bd.2: Symbolik des Bosen, Freiburg i.Br. u.a. 1971
(Grundrisse zum Neuen Testament. Ergdnzungsreihe 6), S. 119.



Die historische Entwicklung des Ablasses und seine bleibende Problematik =— 33

mehr.“® Diese Deutung fiihrte zu der Auffassung, dass zwar die Taufe alle voraus-
gehende Schuld tilge, dass aber fiir ,die Siinden nach der Taufe' der Mensch selber
aufzukommen habe. Das Problem der nachtauflichen Siinden zieht sich durch die
ganze weitere Theologie, wie ndmlich die Tilgung der ,alltdglichen Siinden’ zu be-
werkstelligen sei.’

Im Blick auf die ethische Deutung ist zudem der erstaunlicherweise von Augusti-
nus (T 430) formulierte Satz anzufiihren: ,,deus, qui in nullum peccatum impunitum
dimittit“.’® Bestitigt findet sich dieser Satz bei dem fiir das ganze Mittelalter maf3-
geblichen Papst Gregor dem Grofien (+ 604): Gott spare keine Siinde aus, weil er sie
nicht ohne Strafe lassen kénne.' Diese Aussage, Gott lasse keine Siinde ungestraft,
wirft theologisch erhebliche Probleme auf. Denn hatte nicht Jesus Gott als gnadigen
Vater verkiindet, der den verlorenen Sohn ohne jede Bestrafung und Wiedergutma-
chung wieder in seine Arme einschlof3? Die Alte Kirche hat zunédchst unterschieden
zwischen den Hauptsiinden (crimina capitalia), ndmlich Mord, Ehebruch und Glau-
bensabfall, und dann den ,tdglichen Siinden’, den unvermeidlichen Unvollkommen-
heiten. Wahrend die Kapitalsiinden in einem 06ffentlichen Verfahren mit auferlegten
Bufiwerken abgebiif3t wurden, tilgte man die tdglichen Siinden durch die schon im
Alten Testament empfohlenen Werke von Gebet, Fasten und Almosen.'? Die friih-
kirchliche Ethik ist insgesamt eine ,,personale Ethik, mit der Folge, daf3 auch die
Bewertung der Hauptsiinden im einzelnen beweglich bleibt und auch die Vergebung
jener Hauptsiinden grundsitzlich nicht bestritten werden kann“.?®

Der bereits zitierte Satz ,,deus, qui nullum peccatum impunitum dimittit“, hat die
Buf3e rigoristisch gemacht. Beispielhaft steht hierfiir im Mittelalter Anselm von Can-
terbury (t 1109): ,,Gott kann keinen, der irgendwie der Schuld der Siinde verpflichtet
ist, in die Seligkeit aufnehmen, weil er es nicht darf“*; es ,wire eine Verh6hnung,

8 Peter Stuhlmacher, Vom Verstehen des Neuen Testaments. Eine Hermeneutik, Gottingen 1979,
S.237.

9 Arnold Angenendt, Offertorium. Das mittelalterliche Messopfer, Miinster >2014 (Liturgiewissen-
schaftliche Quellen und Forschungen 101), S. 114-117.

10 Augustinus, Enarrationes in Psalmos, Psalm L, hg. von D. Eligius Dekkers/Johannes Frai-
pont, Turnhout 1956 (Corpus Christianorum. Series Latina [= CCSL] 38), Kap. 7, S. 603; Augustinus,
Enarrationes in Psalmos, Psalm LVIII, hg. von D. Eligius Dekkers/Johannes Fraipont, Turnhout
1956 (Corpus Christianorum. Series Latina [= CCSL] 39), Kap. 13, S. 740.

11 Gregorder Grof3e, Moralia in Iob 9,34, hg. von Marcus Adrien, Turnhout 1979 (CCSL 143), S. 495:
»Nequaquam igitur peccato parcitur, quia nullatenus sine uindicta laxatur.“.

12 Reinhart Staats, Hauptsiinden (IL. Die altkirchliche Triassiindenlehre), in: Reallexikon fiir Antike
und Christentum 13 (1986), Sp. 751-759.

13 Ders., Hauptsiinden (IV. Zusammenfassung und Abgrenzung vom mittelalterlichen Begriff der
Todsiinde), in: ebd., Sp. 766—770, hier Sp. 766.

14 Anselmvon Canterbury, Cur Deus homo. Warum Gott Mensch geworden ist, hg. von Franciscus
Salesius Schmitt, Miinchen 1956, Buch 2, Kap. 21, S. 76f.



34 —— Arnold Angenendt

wollte man Gott eine solche Barmherzigkeit zuschreiben“.” Joseph Ratzinger sieht
das Gottesbild Anselms aufgrund dieses ,,perfekt-logisierten gottlich-menschlichen
Rechtssystems® in ,ein unheimliches Licht“ getaucht.'® Der Protest erfolgte sofort
nach Anselm, ndmlich durch Bernhard von Clairvaux (+ 1153). Er fragte nicht zuerst
nach der Strafe fiir die verletze Ehre Gottes, sondern nach dessen Liebe: ,,Oder auch
die Ehre? Mag ein anderer das behaupten, ich habe nicht davon gelesen. Wohl habe
ich gelesen, daf Gott die Liebe ist.“Y’

Im Blick auf die ethische Deutung ist als letztes Element die Fiirbitte fiir die Toten
anzufiihren, die gleichfalls zur Ablass-Thematik gehort. Anfangs kannten die Christen
keine Toten-Liturgie. Der friihchristliche Apologet Aristides von Athen (t 1. Halfte
des 2. Jahrhunderts) empfiehlt fiir den Todesfall zwei Reaktionen, ndmlich Freude
wie Trauer: ,Wenn ein Gerechter von ihnen aus der Welt scheidet, so freuen sie
sich, ... als zoge er nur von einem Ort zum anderen*“'®; sofern ,,einer von ihnen in
seiner Gottlosigkeit und seinen Siinden stirbt, so weinen sie iiber diesen bitterlich
und seufzen, soll er ja zur Strafe hingehen.“’ Es waren also der Dank fiir die im
Leben erwiesene Gutheit des Verstorbenen wie zugleich die Sorge um das Heil des
Verstorbenen, die von den Hinterbliebenen empfunden wurden.

Augustinus, der in eigener Person nie eine kirchliche Beerdigung durchgefiihrt
hat,?° schuf den bleibenden Bezugsrahmen. Den Verstorbenen niitzen Fiirbitte, Al-
mosen und Opfergaben, und zwar je nach dem Grad ihrer Christlichkeit: Die ,,sehr
Guten®, die valde boni, erfahren sie als Dank, die non valde boni als Lauterung, die
non valde mali als Reinigung und die valde mali als Bestitigung ihrer Verwerfung.*
Papst Gregor der Grof3e (t 604) rechtfertigte die Moglichkeit, den Verstorbenen von
Erden aus mit verdienstlichen Werken und besonders auch mit Messopfern eine Hilfe
fiir ihren Reinigungsprozess am jenseitigen Lauterungsort zukommen zu lassen. Als
Begriindung wird — und das ist neu — die der Kirche verheiflene Binde- und Losege-
walt (vgl. Mt 16,19) angefiihrt, die noch iiber den Tod hinaus reiche, infolgedessen
zum Beispiel der heilige Benedikt ,,Seelen befreien konnte, die schon vor das unsicht-

15 Ebd., Buch 1, Kap. 24, S. 84f.

16 Joseph Ratzinger, Einfithrung in das Christentum, Miinchen “1968, S. 189.

17 Bernhard von Clairvaux, Sermones super cantica canticorum, in: S. Bernardi Opera, hg. von
Jean Leclercq/Charles H. Talbot/Henricus M. Rochais, Bd. 2, Roma 1958, Sermo 83, S. 300.

18 Aristides, Apologie, hg. von Bernard Pouderon u.a., Paris 2003 (Sources chrétiennes [= SC]
470), Kap. 15,9, S. 243.

19 Ebd.

20 Wilhelm Gessel, Bestattung und Todesverstindnis in der Alten Kirche. Ein Uberblick, in: Hans-
jakob Becker/Bernhard Einig/Peter-Otto Ulrich (Hg.), Im Angesicht des Todes. Ein interdiszipli-
néres Kompendium I, St. Ottilien 1987 (Pietas Liturgica 3), S. 535-591, hier S. 549.

21 Vgl. Augustinus, Die Sorge fiir die Toten, hg. von Gabriel Schlachter/Rudolph Arbesmann,
Wiirzburg 1975 (Der Seelsorger. Deutsche Gesamtausgabe seiner moraltheologischen Schriften 11),
Buch 1, Kap. 2, S. 3.



Die historische Entwicklung des Ablasses und seine bleibende Problematik =—— 35

bare Gericht gestellt waren“.?? Hier ist in geradezu vermessener Weise die kirchliche
Binde- und Losegewalt bis auf die Toten ausgedehnt, die bereits das dogmatisch so-
genannte ,individuelle Gericht“ erfahren haben. Fiir Gregor ist gleichwohl klar, ,,wie
sehr die Darbringung des heiligen Opfers den Seelen niitzt“.?

3 Die geschichtliche Entwicklung des Ablasses

Immer ist gesehen worden, dass der Ablass aus der in Irland entwickelten ,Kloster'-
bzw. ,Privatbufie’ hervorgegangen ist. Die altkirchliche Buf3e wurde dabei auf die All-
tagswelt der MOnche wie weiter auch der Laien iibertragen. Dabei entstand die Tarif-
bufle: fiir jedes Vergehen eine feste Bufitaxe hauptsachlich in Form von Fastenzeiten
oder sonstigen Bufileistungen. Fiir die Laienwelt konnte das beispielsweise bedeuten,
einen Mord mit sieben Jahren Bufifasten wieder gutmachen zu miissen. Anstelle die-
ser langen Buf3zeiten konnten aber auch komprimiertere Buf3leistungen empfohlen
werden, die ,Kommutationen®, ndmlich einen Fasttag abzuleisten mit siebzig Psalmen
oder — noch komprimierter — mit fiinfzig Psalmen bei gleichzeitigen Kniebeugen; fiir
einen Monat waren das 1.680 Psalmen oder, sofern mit Kniebeugen, 1.200 Psalmen.*

Fiir das Verstehen der Ablass-Geschichte ist grundsédtzlich wichtig die Bewer-
tung der ,Redemptionen’, der ,Loskdufe’; denn dieses System macht den Ablass bis
heute zum theologischen Problem. Fiir den Loskauf wurde empfohlen, sich an einen
Priester oder besser noch an einen Monch zu wenden, der die Buf3e stellvertretend
sowohl mit Buf3leistungen wie vor allem auch mit Messzelebrationen ableistete. Eine
Messe ersetzt sieben oder auch zwolf Fasttage, zehn Messen vier Monate, zwanzig
Messen sieben oder neun Monate, dreiflig Messen dann ein ganzes Jahr.?® Dafiir aber
musste der biilende Laie ein Entgelt zum Lebensunterhalt des stellvertretend fiir
ihn Biilenden entrichten, gegebenenfalls sogar mit Landschenkungen. Die bisherige
Forschung hat den gewichtigen Unterschied zwischen Kommutationen und Redemp-

22 Grégoire le Grand, Dialogues, in: Ex Gregorii Magni Dialogorum, hg. von Adalbert de Vogué/
Paul Antin, Bd. 2: Livre I-III, Paris 1979 (SC 260), hier Buch 2, Kap. 23,6, S. 208 Z. 50. Zur Nachwirkung
vgl. Nikolaus Paulus, Geschichte des Ablasses im Mittelalter, 3 Bde., Paderborn 1922/23 (Darmstadt
2000), hier Bd. 1, S.29-42.

23 Grégoire le Grand, Dialogues, in: Ex Gregorii Magni Dialogorum, hg. von Adalbert de Vogué/
Paul Antin, Bd. 3: Livre IV, Paris 1980 (SC 265), Buch 4, Kap. 57,7, S. 186 Anm. 45: ,,Qua ex re quantum
prosit animabus immolatio sacrae oblationis ostenditur.”.

24 Cyrille Vogel, Les ,libri paenitentiales’, Turnhout 1978 (Typologie des sources du Moyen Age occi-
dental 27), S. 47f.

25 Ebd., S.54f.



36 —— Arnold Angenendt

tionen nicht hinreichend wahrgenommen, hat vielmehr beide gleichgesetzt und die
in Wirklichkeit erheblichen Unterschiede verwischt.?®

Die stellvertretend vollzogene Buf3e diente nicht nur der Lauterung der Lebenden
auf Erden, sondern auch der Verstorbenen im Fegefeuer. In einer vom Messpriester zu
sprechenden Oration fiir die stellvertretende Buf3ableistung zugunsten der Lebenden
wie zugleich zugunsten der im Fegefeuer sich lduternden Toten heif3t es:

,Gedenke Herr ... des ganzen christlichen Volkes und [derjenigen], die sich meinen Gebeten
empfohlen haben und die mir Siinder ihre Vergehen gebeichtet haben und denen ich Siinder
von ihrem [BufSpensum] in Speise und Trank — nicht aus eigenem Vermessen, sondern nach
deiner Barmherzigkeit — Nachla3 gewdhrt habe, deren Almosen ich entgegengenommen habe
und die ihren Besitz [res suas] und Opfergaben fiir ihre Seelen in den heiligen Kirchen
dargebracht haben, sowohl fiir [die Seelen] der Lebenden wie der Toten, und die in diesem
Buch aufgezeichnet sind, und all derjenigen, deren Namen du, Gott, kennst, und gewédhre
uns, giitiger Gott, deine Gnade und das ewige Leben.“%”

Das durch die Stellvertretung aufgeworfene theologische Problem wird daran er-
kenntlich, dass der eigentliche Biifder nicht mehr in eigener Person selbst die Bufie
leistete, ja auch an der zu seinen Gunsten gefeierten Messe selbst gar nicht mehr
teilnahm. Die Abbiiflung geschah also am Biifier vorbei, ohne dessen Mittun. Das
heif3t: die im Christentum grundsatzlich geforderte innere Beteiligung in Reue und
Umkehr drohte hier zu entfallen. Zu deuten ist diese Apersonalitdat der Redemptio-
nen als erneutes Vordringen von kosmischer Religionsauffassung: Hauptsache, die
mit dem Vergehen obligat gewordene Bufde wird erfiillt; wer sie erfiillt, ist nebenséch-
lich. Ein jeder Stellvertreter iibernahm in diesem System nicht nur die Buf3ableistung,
er iibernahm auch die Siindenschuld. Das aber war theologisch gesehen unméglich,
denn die christliche Buf3e obliegt strikt dem Biiler, ndmlich seiner Neuhinwendung
zu Gott, die grundsdtzlich nicht von einem anderen vollzogen werden kann. Dafiir
lasst sich wiederum Augustinus zitieren: ,,daf} in der christlichen Einheit niemand
durch fremde Siinden befleckt werden kann“.?®

Tatsdchlich blieben die Mahnungen nicht aus. Allerdings richteten sich diese
nicht zuerst an die sich von der Bufie Loskaufenden, sondern an den Stellvertreter:
Ein solcher miisse gewdrtigen, in eigener Person Siinde und Strafe stellvertretend ab-
zubiiflen. Bonifatius (f 754) mahnte bereits, dass die Stellvertreter, wenn sie Buf3en

26 Gerhard Ludwig Miiller, Ablaf3 (I. Entstehung und Geschichte — III. Theologische Deutung), in:
Lexikon fiir Theologie und Kirche 1 (*1993), Sp. 51-55, hier Sp. 52.

27 Sacramentarium Gregorianum, in: Le Sacramentaire Grégorien. Ses principales formes d’aprés
les plus anciens manuscrits, hg. von Jean Deshusses, Bd. 2: Textes complémentaire, le supplement
d’Aniane, Freiburg i. U. 21979 (Spicilegium Friburgense. Texte zur Geschichte des kirchlichen Lebens
16), S. 241 Nr. 3100.

28 Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus ausgewdahlte Briefe, hg. von Alfred Hoffmann,
Kempten-Miinchen 21917 (Bibliothek der Kirchenviiter 29), Brief an Vincentius, Kap. 42, S. 373 Z. 29.



Die historische Entwicklung des Ablasses und seine bleibende Problematik =— 37

iiberndhmen, dann aber deren Ableistung nicht erfiillten, sich selber die iibernomme-
nen Schulden zurechnen miissten: Sie einverleiben ,,sich tdglich die Siinden Anderer
[vgl. Hos 4,8], sowohl der Verstorbenen wie der Lebenden, ndmlich (die Siinden) al-
ler derjenigen, welche der Kirche zum Loskauf ihrer Siinden Schenkungen gemacht
haben“.? Eine wohl vom Salzburger Erzbischof Arn (t 821) gehaltene Synodalpredigt
kritisiert, dass Adelsherren, um sich vom Bufifasten zu dispensieren, Priester und
Ménche zwingen, ,fiir ihr Fleischessen Messen und Psalmen tun zu lassen“.>° Ein
besonders kldrendes Beispiel bietet Papst Eugen III. (1145-1153), ein Schiiler Bern-
hards von Clairvaux. Er musste einem apulischen Grafen die Annullierung der Ehe
verweigern, beschwor ihn anschlieflend ,,mit allen Kraften der Vaterliebe und der
Beredsamkeit“, die eheliche Beziehung in Liebe wieder aufzunehmen; der Papst
warf dabei das Auflerste, dessen er fihig war, in die Waagschale, nimlich die ei-
gene Zuversicht fiir sein ewiges Gericht: ,,Alles, was du bis jetzt gesiindigt hast, soll
am Gerichtstage von mir gefordert werden, wenn du nur fortab die (eheliche) Treue
hélst.«3!

Das Beispiel Eugens III. ist fiir die stellvertretende Buf3ableistung héchst bemer-
kenswert: Der Papst konnte die Siinden nur deswegen erlassen, weil er selbst die
Schuld wie die Straffolgen zu {ibernehmen bereit war. Fiir den Stellvertreter hatte
das zur Konsequenz: Er muss fiir die Buf3e eines Anderen in eigener Person und mit
dem Risiko seines ewigen Heils einstehen. Fiir den Ablass heif3t das: Er geschieht hier
als Ubernahme von culpa et poena durch einen Stellvertreter. Deutlich wird dabei,
dass der Ablass in seinen Anfingen alles andere als ein billiger Handel gewesen ist,
weil ndmlich immer auBer Zweifel blieb, dass die Buf3e bis zum letzten Heller abzugel-
ten war; wer stellvertretend Bufiwerke {ibernahm, musste selbst fiir das vollstdndige
Abbezahlen aufkommen. Begreiflich, dass darum auch genau gezdhlt wurde. Noch
das Vierte Laterankonzil mahnte, die Abldsse anlédsslich einer Kirchenweihe, bei der
meist mehrere Bischofe mitzuwirken pflegten, diirften nicht das Maf3 eines Buf3jah-
res, die beim Jahrestag der Weihe nicht die 40 Tage iiberschreiten.?®> Kardinal Jakob
von Vitry (t 1254) wihnte beim Papst deswegen die grof3ere Ablassgewalt, weil dieser

29 Capitula de invasoribus ecclesiarum, in: Michael Glatthaar, Bonifatius und das Sakrileg. Zur po-
litischen Dimension eines Rechtsbegriffs, Frankfurt a. M. u. a. 2004 (Freiburger Beitrdge zur mittelal-
terlichen Geschichte 17), Kap. 5, S. 107.

30 Rudolf Pokorny, Ein unbekannter Synodalsermon Arns von Salzburg, in: Deutsches Archiv 39
(1983), S.379-394, hier S.394 Z. 97.

31 Ioannis Saresberiensis Historia Pontificalis, hg. von Marjorie Chibnall, London 1956,
Kap. 41, S. 82.

32 Viertes Laterankonzil 62, in: Dekrete der 6kumenischen Konzilien, Bd. 2: Konzilien des Mittelalters.
Vom Ersten Laterankonzil (1123) bis zum Fiinften Laterankonzil (1512-1517), ins Deutsche iibertragen,
unter Mitarbeit von Gabriel Sunnus und Johannes Uphus, hg. von Josef Wohlmuth, Paderborn
2000, S. 264.



38 —— Arnold Angenendt

iiber die Verdienste der Gesamtkirche verfiige; ein Erzbischof habe immerhin eine
ganze Provinz zur Verfiigung, ein Pfarrer hingegen nur seinen Pfarrsprengel.

Das System der stellvertretenden Bufiableistung kulminierte in Cluny mit seiner
exzessiven Liturgie: tdglich 200 Psalmen im Stundengebet, dazu zwei oder auch drei
gemeinsame Konventsamter, zuletzt die Einzelmessen der vielen Priestermonche.
Nach 1100 aber erfuhr dieses ,System Cluny’ heftigste Kritik: Hier geschehe geist-
licher Loskauf mittels Geld. Alle nachfolgenden Ordensgriindungen lehnten dieses
System der Stellvertretung ab. Zuerst schon die Zisterzienser mit ihrem Verbot, kei-
nerlei Bufdiibungen zu iibernehmen und auch keine Seelenmessen zu feiern. Doch
bald schon erlagen die Zisterzienser dem Andrang der Stiftungswilligen, ebenso alle
anderen Neugriindungen, so die Primonstratenser, die Grandmontenser, sogar die
Karmeliten und zuletzt auch die Franziskaner.>*

4 Die hochscholastische Ablasslehre

Der Anstof fiir die Neudefinition des Ablasses kam aus der Scholastik, die nach einer
halbtausendjdhrigen Phase eine neue theologische Reflexion einleitete. Sie hatte sich
gerade auch der inzwischen herausgebildeten Ablass-Praxis anzunehmen.

Als erster ist Peter Abaelard (+ 1142) zu nennen. Die Siinde definierte er radikal
ethisch: Allein nur, was der Mensch aus bewusster Verachtung Gottes tut, ist Siinde.
Sobald sich aber der Mensch von der Siinde wieder abwendet und Reue zeigt, ge-
wahrt der barmherzige Gott im selben Augenblick die Vergebung. Was aber sollen
dann noch Buf3strafen? Doch auch Abaelard wiederholt den augustinischen Satz
»deus, qui nullum peccatum impunitum dimittit“.>> Wohl gibt Gott dem Reumiitigen
sofort Vergebung, sodass er nicht mehr die ewige Verdammung zu befiirchten hat;
aber es bleiben — wie auch Abaelard festhdlt — Siindenstrafen, die jetzt jedoch, da
bei Reue die ewigen Strafen vergeben sind, nur noch zeitliche Strafen sein konnen.
Aufgrund seines konsequent ethischen Schuldverstindnisses konnte aber Abaelard
diese zeitlichen Siindenstrafen gleichfalls nur ethisch verstehen, ndmlich als Bemii-
hungen zur ethischen Besserung und zur Stabilisierung der neuen Ausrichtung auf
Gott hin. So sagt Abaelard denn auch: Dem reuigen Siinder, der seine Schuld be-
kennt, ist die ,,ewige Strafe“*® erlassen, ,,auch wenn eine zeitliche Strafe noch zur

33 Paulus, Geschichte des Ablasses (wie Anm. 22), Bd. 1, S. 241f.

34 Angenendt, Offertorium (wie Anm. 10), S.319-327.

35 Peter Abaelard, Scito te ipsum, in: Peter Abelard’s Ethics, hg. von David E. Luscombe, Oxford
1971, S.108 Z. 3.

36 Peter Abailard, Gesprach eines Philosophen, eines Juden und eines Christen. Lateinisch und
deutsch, hg. von Hans-Wolfgang Krautz, Leipzig 1995, S. 97 Z.5.



Die historische Entwicklung des Ablasses und seine bleibende Problematik =— 39

Besserung aufgespart bleibt“.>” Diese zeitliche Strafe kann aber nicht mehr als stell-
vertretende Buf3ableistung aufgefasst werden, sondern nur noch als Selbstkorrektur
des Siinders. Diese ist — wie Abaelard ausdriicklich sagt — ,,poena ... temporalis ad
correctionem®.*® Die zeitlichen Siindenstrafen sind folglich als eigene Bemiihungen
zur Korrektur des Selbst zu verstehen.

Noch nicht bei Abaelard, aber doch bald nach ihm erforderte die von Gott erhoffte
Verzeihung die Lossprechung durch einen Priester. Abaelard zogerte noch in diesem
Punkt: ,,Die Schliisselgewalt verlieh Christus unterschiedslos allen Aposteln vor der
Auferstehung, die Geistmitteilung zur Siindenvergebung schenkte er nach der Aufer-
stehung nurmehr wenigen.“*®* Dennoch wurde die priesterliche Schliisselgewalt maf3-
geblich, begriindet in dem Johannes-Wort: ,,Wem ihr die Siinden vergebt, dem sind
sie vergeben“ (Joh 20,23).%° Das Ergebnis war: die nach Bekenntnis und Reue erfol-
gende priesterliche Lossprechung bewirkte die Verzeihung Gottes und hob die ewige
Strafe auf; iibrig aber blieben weiterhin die sogenannten ,,zeitlichen Siindenstrafen®.
Geboren war hiermit die klassisch-scholastische Ablasslehre: zuerst unabdinglich
Reue und Beichte, dann die Absolution als Zuspruch der Verzeihung Gottes, freilich
mit Verbleib der zeitlichen Siindenstrafen. Nikolaus Paulus (t 1930) hat diesen scho-
lastischen Ablass zum Ausgangspunkt seiner Theorien gemacht und damit vielerlei
Polemiken gegen den Ablass zu beseitigen vermocht, ndmlich mit dem Aufweis: kein
Ablass ohne Reue und Beichte. Die problematische Vorgeschichte des Ablasses hat
Paulus freilich ausgeblendet.

Die scholastische Theologie tat dann den letzten Schritt zum katholischerseits
lange Zeit giiltigen Ablassverstdndnis. Die Lehre der stellvertretenden Genugtuung
bildete die Grundlage, ,,auf welcher sich die Theorie von dem Kirchenschatz oder
den {iberflielenden Genugtuungen Christi und der Heiligen, die bei der Ablafler-
teilung den Glaubigen zugewendet werden, allmihlich entwickelt hat“.* Die Idee
des thesaurus ecclesiae war seit 1230 in der Diskussion, und dadurch erhielt der
Ablass eine neue Dimension. Die daraufhin von Thomas von Aquin entwickelte Ab-
lasstheorie enthilt folgende Argumente: ,,Es wird von allen zugegeben, daf} Abldsse
etwas niitzen.“*? Neben der Schwichung der sogenannten siindigen Restbestinde

37 Ebd., S.97 Z.5f.

38 Ebd., S.96 Z. 4.

39 Ludwig Hodl, Die Geschichte der scholastischen Literatur und der Theologie der Schliisselgewalt.
Teil 1: Die scholastische Literatur und die Theologie der Schliisselgewalt von ihren Anfiangen an bis
zur Summa Aurea des Wilhelm von Auxerre, Miinster 1959 (Beitrédge zur Geschichte der Philosophie
und Theologie des Mittelalters 38,4), S. 84.

40 Ebd.

41 Paulus, Geschichte des Ablasses (wie Anm. 22), Bd. 2, S. 145f.

42 Thomas von Aquin, Summa theologica, in: Die Schliisselgewalt der Kirche — Krankensalbung —
Sakrament der Weihe, hg. von Burkhard Neunheuser, Graz-Wien-Koln 1985 (Die Deutsche Thomas-
Ausgabe 32, Supplement 17-40), Supplement qu. 25, S. 119.



40 —— Arnold Angenendt

kennt Thomas ebenso die Genugtuung vor Gottes Gerechtigkeit, iiberdies auch eine
Stellvertretung. Zunichst klingt noch Abaelard nach: ,,Im Willen aber kehrt sich der
Mensch von der Siinde ab, wenn er sowohl die vergangene Siinde bereut als auch
sich vornimmt, die kiinftige zu vermeiden.“?* Dabei aber verbleiben dem Siinder
durchaus Strafen: ,,Also kehrt er sich von der Siinde ab durch Strafen, die ihm weh
tun, weil er gesiindigt hat: denn wie der Wille durch das Vergniigen zur Einwilligung
in die Siinde verleitet wurde, so wird er durch Strafen darin bestarkt, der Siinde
abzuschworen.“** Thomas bleibt also bei der Strafgerechtigkeit: ,,Die Ordnung der
Gerechtigkeit erfordert es, dass die Siinde bestraft wird.“4> Auch klingt bei ihm die
Augustinische Sequenz nach, keine Siinde bleibe ungestraft. Gemildert aber wird die
Strafe ,,durch die Heftigkeit der Liebe zu Gott und des Hasses auf die vergangene
Siinde“.*¢ Zudem kann die Strafe auch auf andere iibertragen werden: Aus Freund-
schaft und aus Zuneigung in Liebe ,.kann ein Mensch wie durch sich selbst, so auch
durch einen anderen Gott Genugtuung leisten“.*” Klar bleibt dabei die Unterschei-
dung von Schuld und Strafe: ,,Die Nachlassung, welche durch Ablasse erfolgt, hebt
das Maf3 der Strafen nicht in Bezug auf die Schuld auf.““® Maf3geblich wurde letzt-
lich die Unerschopflichkeit der Verdienste Jesu Christi: ,,In der Gesamtkirche aber
gibt es eine Unerschopflichkeit der Verdienste, hauptsdchlich wegen des Verdienstes
Christi.“*° Uber diesen Verdienstschatz verfiigt der Papst, der die Fiille der hohepries-
terlichen Gewalt inne hat: ,,Und darum ruht die Gewalt, Abldsse zu gewdhren, im
vollsten Sinne beim Papst; denn er kann [sie] gewidhren, wie er will.“*°

Die Umsetzung in die Praxis bewerkstelligte Papst Clemens VI. In seiner Jubila-
umsbulle Unigenitus Dei Filius vom 27.1.1343 erklarte er: In Christus habe der Vater
der Kirche einen Schatz erworben, den er dem heiligen Petrus, dem Schliisseltra-
ger des Himmels und dessen irdischem Nachfolger zur heilsamen Austeilung an die
Glaubigen iiberlassen habe, um damit die zeitlichen Siindenstrafen nachzulassen.
Eine Ausschopfung oder Minderung dieses Schatzes sei, wie bezeichnenderweise
beigefiigt wird, wegen der unendlichen Verdienste Christi nicht zu befiirchten.>

43 Thomas von Aquin, Summa contra gentiles, hg. von Karl Allgaier, Bd.3, Teil 2: Buch 3,
Kap. 84-163, Darmstadt 2001 (Sonderausgabe), hier Kap. 158, S. 369 Z. 4.

44 Ebd., S.369 Z.18.

45 Ebd., S.369 Z.37.

46 Ebd., S.371Z.34.

47 Ebd., S.371f. Z. 41.

48 Thomas von Aquin, Summa theologica, hg. von Neunheuser (wie Anm. 42), Supplement qu.
25,1, S.121.

49 Ebd., Supplement qu. 26,1, S. 137.

50 Ebd., Supplement qu. 26,3, S. 140.

51 Vgl. Clemens VI., Der Schatz der Verdienste Christi, der von der Kirche auszuteilen ist
(Nr.1025-1027), in: Heinrich Denzinger, Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen



Die historische Entwicklung des Ablasses und seine bleibende Problematik =— 41

Die nach der scholastischen Wende aufkommenden Deutungen und Praktiken
gingen gleichwohl weit auseinander. Der unermessliche und von den Pdpsten ver-
waltete Kirchenschatz konnte ob seiner Unerschépflichkeit zu Millionen Ablassjahren
vermehrt werden. Weiter, die dltere Weise des Ablasses als des Nachlasses von der
culpa et poena verlor fiir den stellvertretenden Ablassgeber alles Risiko, wiederum
ob der unermesslichen Verdienste Jesu Christi. Die alte Sehnsucht, im Ablass die
Befreiung von culpa et poena zu erhalten, lebte weiter in den Ad-instar-Abldssen,
die diese Form der Schuldiibernahme wiederholten. ,,Die alte ungenaue Formel ,von
Schuld und Strafe’ kam nach dem Trienter Konzil allmihlich aufer Ubung.“*> Und
nicht zuletzt ist an die Messstiftungen zu erinnern, die zugunsten der Armen Seelen
nun in die Tausende, ja in die Zehntausende gingen.>

5 Kritik am Ablass

Aber es gab auch gegenliufige Uberlegungen. Heinrich Seuse (+ 1366) zum Beispiel
erortert die nachtaufliche Siinde und wiederholt: ,,nec divina iustititia quidquam mali
impunitum dimittit.“>* Diesem Satz gibt er jedoch eine andere Ausrichtung, ndmlich
von der compassio her, aus dem Mitleiden mit Jesus Christus und aus dem Griff in
den Verdienst-Schatz Jesu Christi. Seuse ldsst Christus selbst sprechen:

»Der Griff geschieht also: 1. Daf3 ein Mensch mit einem reuigen Herzen recht oft und recht
schwer die Grofle und die Menge seiner groflen Missetaten wagt, mit denen er so offenbar
die Augen seines himmlischen Vaters erziirnt hat; 2. und darnach soll er die Werke seiner
eigenen Genugtuung fiir nichts achten; denn sie sind verglichen mit den Siinden wie ein
Tropflein gegen das tiefe Meer; 3. und dann soll er freudig wagen die unermeflliche Gréf3e
meiner Genugtuung; denn das kleinste Tropflein meines kostbaren Blutes, das da unmaéfiglich
allenthalben aus meinem minnereichen Leibe flof3, das vermdchte fiir tausend Welten Siinden
genug zu tun; und doch zieht jeder Mensch nur soviel von der Genugtuung an sich, soviel
er mir durch Mitleiden gleichkommt. 4. Und danach soll der Mensch recht demiitiglich und
recht flehentlich die Kleinheit der seinigen in die Grole meiner Genugtuung versenken und
verheften. Und daf3 ich es dir kurz sage, so wisse, daf} alle Meister der Zahlen und Mafle das
unermeflliche Gut nicht berechnen kénnten, das verborgen ist in emsiger Betrachtung meines
Leidens.“>

Lehrentscheidungen. Verbessert, erweitert, ins Deutsche iibertragen und unter Mitarbeit von Helmut
Hoping, hg. von Peter Hiinermann, Freiburg i. Br. 371991, S. 412f.

52 Paulus, Geschichte des Ablasses (wie Anm. 22), Bd. 2, S. 277-296, Zitat S. 296.

53 Angenendt, Offertorium (wie Anm. 10), S. 453—460.

54 Horologium Heinrich Seuses Horologium Sapientae, hg. von Pius Kiinzle, Freiburg i. U. 1977
(Spicelegium Friburgense 23), Buch 1, Kap. 14, S. 496 Z. 11.

55 Heinrich Seuse, Biichlein der ewigen Weisheit, in: Heinrich Seuse. Deutsche Schriften, hg. von



42 —— Arnold Angenendt

Von der Passionsmystik her wird hier der Ablass als Mitleiden mit Jesus Christus
gedeutet, was alle Siinden und alle Strafen aufhebt und die alten Buf3zeiten vergessen
lasst. Dieses Mitleiden ist durchaus in der ethischen Tradition Abaelards zu sehen,
als durch Passion erwirkte Umerziehung der eigenen Person.

Parallel dazu kamen neue Deutungen des Fegefeuers auf. Hatten die friih- und
hochmittelalterlichen Jenseits-Visiondre ein horribles Schreckensbild gemalt, spra-
chen die spatmittelalterlichen Mystiker, wie beispielsweise Meister Eckhart, von ei-
ner Liuterung, kiirzer ,als ich mein Auge zutun konnte“.>® Nicht wenige Mystiker
bezeichneten das Fegefeuer als Ort hoffnungsvoller Erwartung. Um noch einmal auf
Heinrich Seuse zuriickzukommen, der wiederum Jesus Christus iiber die grofie Tr6s-
tung der durch die Leidensmeditation bewirkten Minderung des Fegefeuers sprechen
lasst:

»Meine strenge Gerechtigkeit 1at kein Unrecht in aller Natur, sei es noch so klein oder so
grof3, es muf3 gebiifit und gutgemacht werden. Wie wollte nun ein grofler Siinder, der vielleicht
mehr denn hundert Todsiinden getan und um eine jegliche Todsiinde nach der Schrift sieben
Jahre biiflen sollte oder die ungeleistete Bufle [der zeitlichen Siindenstrafen] in dem heifien
Feuerofen des grimmigen Fegfeuers leisten miifite, eya, wann sollte die elende Seele ihre Bufie
vollends leisten, wann sollte ihr langes Ach und Weh ein Ende nehmen? ... Sieh, das hat sie
behendiglich gebiifit und vergiitet mit meinem unschuldigen wiirdigen Leiden; sie mag nur
wohl verstehen, in den edlen Schatz meines verdienstlichen Lohnes zu greifen und ihn zu
sich zu ziehen. Und sollte die Seele tausend Jahre in dem Fegfeuer brennen, sie hat es in
kurzer Zeit nach Schuld und Bufle abgelegt, so daf} sie ohne alles Fegfeuer in die ewige Freude
fahrt.«>”

Sogar ,,ohne alles Fegefeuer” kann hier die ewige Freude erreicht werden.

6 Zusammenfassende Betrachtungen

Abschlief3end ein Wort zur theologischen Problematik, inshesondere zur Stellvertre-
tung. Aus dem Vorhergehenden diirfte klar geworden sein, dass es christlich gesehen
Stellvertretung bei der Umkehr auf Gott hin nicht geben kann. Der Biifier muss selbst
fiir seine Siinden einstehen und sich neu Gott zuwenden. Insofern gibt es eigentlich
keinen ,Ablass‘ in dem Sinne, dass hier etwas von der Schuld erlassen werde. Die
Folge ist: ,,Das Wort ,Ablass‘ kann man nicht mehr retten, man kann es nur aus dem

Karl Bihlmeyer, Frankfurt a. M. 21961, Kap. 14, S. 258 Z. 16, iibers. nach Nikolaus Heller, Des Mysti-
kers Heinrich Seuse O. Pr. Deutsche Schriften, Heidelberg 1926, S. 238.

56 Meister Eckehart, Reden der Unterweisung, in: Meister Eckehart, Deutsche Predigten und Trak-
tate, hg. von Josef Quint, Miinchen 1955, Kap. 13, S. 73.

57 Seuse, Biichlein (wie Anm.55), Kap.4, S.258 Z.1, iibers. nach Heller, Des Mystikers (wie
Anm. 55), S.237.



Die historische Entwicklung des Ablasses und seine bleibende Problematik ~—=— 43

Verkehr ziehen.“*® Wohl aber besteht die Mdglichkeit, dem Sich-Neuausrichtenden
beizustehen, dass man ihm hilft, aus seinem Schuldgefdangnis wieder herauszukom-
men. Letztlich kann nur Gott allein eine wirkliche Ubernahme der Schuld wie auch
eine wirkliche Ubernahme der Schuldfolgen leisten. Als Allméchtiger und Allgiitiger
vermag nur er jene Schadensfolgen zu beheben, die der Mensch von sich aus zu
beheben nicht im Stande ist. Darum das ceterum censeo: ,,Indulgentias esse negli-
gendas”.

58 Otto Hermann Pesch, Katholische Dogmatik aus 6kumenischer Erfahrung, Bd. 2: Die Geschichte
Gottes mit den Menschen. Ekklesiologie — Sakramentenlehre — Eschatologie, Ostfildern 2010, S. 659.






