Kurt Kardinal Koch
Einfiihrung in die Ablasstheologie

Der Ablass scheint im kirchlichen Leben und in der theologischen Reflexion auf den
ersten Blick eher ein sekundares oder gar ein Thema am Rand darzustellen. Wenn
man sich freilich naher mit ihm befasst, wird bald deutlich, dass es sich um eine sehr
komplexe Thematik handelt, die viele Grundiiberzeugungen des christlichen Glau-
bens voraussetzt, ohne die man den Ablass nicht verstehen kann. Von daher kann es
nicht erstaunen, dass der Ablass ein schwieriges Thema in den 6kumenischen Dia-
logen darstellt, zumal er nur in der lateinischen Tradition des Christentums bekannt
ist und beispielsweise auch in den Orthodoxen Kirchen nicht entwickelt worden ist,
und zumal der Streit um den Ablass zum Anlass der Reformation und schlief3lich der
Kirchenspaltung in der westlichen Christenheit im 16. Jahrhundert geworden ist. Der
Ablass als spezifische und nur in der Katholischen Kirche bekannte Form der pas-
toralen Hilfe fiir den umkehrwilligen Siinder stellt heute aber auch fiir nicht wenige
Katholiken im Hinblick auf ihr Verstdndnis und ihre Praxis des Glaubens eher ein
Problem als ein willkommenes pastorales Angebot bei der Erfahrung von Siinde und
Schuld und den damit verbundenen Siindenstrafen dar.

1 Zweifacher Anlass fiir die Beschidftigung mit dem Ablass

Die theologische Auseinandersetzung mit der Thematik des Ablasses hat in der heuti-
gen kirchlichen und 6kumenischen Situation einen doppelten unmittelbaren Anlass.
Zunichst orientiert sich das im Jahre 2017 bevorstehende Gedenken an den Beginn
der Reformation vor fiinfhundert Jahren an derjenigen Martin Luthers und am An-
schlag seiner Thesen {iber den Ablass an die Tiir der Schlosskirche in Wittenberg am
Fest Allerheiligen 1517. Heute gehen zwar nicht wenige Historiker davon aus, dass der
Thesenanschlag Martin Luthers in der bisher iiberlieferten Weise gar nicht stattge-
funden hat, dass er seine 95 Thesen mit der Uberschrift ,,Disputation zur Kldrung der
Kraft der Abldsse® vielmehr als Anhang zu einem Brief an Erzbischof Albrecht von
Mainz gesandt und folglich die Abfassung seiner Thesen als Einladung zu einer Dis-
putation verstanden hat, mit der er das Ziel verfolgte, ,,dem Glaubwiirdigkeitsverlust
der von ihm geliebten Kirche zu begegnen“ und die katholische Kirche zu retten.!

1 Thomas Kaufmann, Reformation und Reform — Luthers 95 Thesen in ihrem historischen Zusam-
menhang, in: Peter Klasvogt/Burkhard Neumann (Hg.), Reform oder Reformation? Kirchen in der
Pflicht, Leipzig-Paderborn 2014, S. 23-41, hier S. 26. Vgl. ders., Der Anfang der Reformation, Tiibingen
2012.



20 —— KurtKardinal Koch

Dass Luther mit seinen Thesen eine akademische Disputation und keineswegs ein
Offentliches Ereignis auf den Weg bringen wollte, ldsst sich auch an der Tatsa-
che ablesen, dass er befiirchtet hatte, seine Thesen konnten leicht missverstanden
werden, wiirden sie von einem grofieren Publikum gelesen, und dass er von der
Reaktion auf seine Thesen, die sich in Deutschland schnell verbreitet hatten, iiber-
rascht war. Als er ein Jahr spdter deshalb seinen ,,Sermo von Ablass und Gnade*
in deutscher Sprache veréffentlichte, hub er erneut hervor, er verstehe seine Aussa-
gen {iber den Ablass als ,,Thesen®, die fiir eine Disputation bestimmt seien. Luthers
Urteil {iber Lehre und Praxis des Ablasses ist freilich unmissverstindlich hart ge-
wesen, denn er war iiberzeugt, dass der Ablass fiir die christliche Frémmigkeit
schddlich sei. Er hat deshalb nicht nur die Fragen gestellt, ob der Ablass die Bii-
Benden von den Strafen, die Gott ihnen auferlegt habe, befreien konne, und ob
man das Geld, das fiir den Ablass bestimmt ist, nicht besser den Armen geben
solle; er hat vielmehr auch das Wesen des Kirchenschatzes, aus dem der Papst
Abldsse anbietet, in Frage gestellt.?

Wie der sogenannte Thesenanschlag Luthers in historischer Sicht auch immer
interpretiert werden mag, es bleibt die Tatsache bestehen, dass der Ablass in der
Geschichte durch schwerwiegende Missbrauche belastet wurde, die mafigeblich zum
Ausbruch der Reformation und anschlieflend zur Kirchenspaltung gefiihrt haben,
und dass er insofern ein schwieriges Kapitel der Kirchengeschichte reprdsentiert. Da
die Auseinandersetzungen um den Ablass damals zum Kirchenbann iiber Luther ge-
fiihrt haben, sind sie fiir wohl die meisten evangelischen Christen zu einem ,,noch
immer nachwirkenden Ursprungstrauma® geworden,> mit dem die Uberzeugung ver-
bunden ist, der Ablass sei eine Praxis, die dem christlichen Glauben widerspreche
und im strikten Gegensatz zu der von der Reformation wiederentdeckten Rechtferti-
gungslehre stehe. Solche Irritationen werden auf evangelischer Seite immer wieder
geweckt, wenn in der Katholischen Kirche an die Lehre und Praxis des Ablasses er-
innert wird, wie dies beispielsweise bei der Ankiindigung von Heiligen Jahren der
Fall ist.

Damit wird die zweite unmittelbare Aktualitdat der Behandlung des Ablassthemas
sichtbar. In seiner Verkiindigungsbulle des aufierordentlichen Jubildums der Barm-
herzigkeit Misericordiae vultus kommt Papst Franziskus selbstverstandlich auch auf
den Ablass zu sprechen, weil ein Heiliges Jahr es mit sich bringt, dass auch auf
den Ablass Bezug genommen wird. Dabei interpretiert Papst Franziskus den Ablass

2 Vgl. die konzise Zusammenfassung in: Vom Konflikt zur Gemeinschaft. Gemeinsames lutherisch-
katholisches Reformationsgedenken im Jahr 2017. Bericht der Lutherisch /R6misch-katholischen Kom-
mission fiir die Einheit, Leipzig-Paderborn 2013, Nr. 40-42.

3 Walter Kasper, Paulusjahr und Ablass — Hindernis oder Hilfe fiir die Einheit der Christen?, in:
ders., Einheit in Jesus Christus, Freiburg i. Br. 2013 (Schriften zur Okumene 2 = Gesammelte Schriften
15), S.514-519, hier S. 515.



Einfiihrung in die Ablasstheologie —=— 21

mit wenigen, aber klaren Worten: ,Im Sakrament der Versohnung vergibt Gott die
Siinden, die damit wirklich ausgeloscht sind. Und trotzdem bleiben die negativen
Spuren, die diese in unserem Verhalten und in unserem Denken hinterlassen haben.
Die Barmherzigkeit Gottes ist aber auch stédrker als diese.“* Die Barmherzigkeit wird
deshalb zum ,,Ablass, den der Vater durch die Kirche, die Braut Christi, dem Siinder,
dem vergeben wurde, schenkt“; und deshalb bedeutet, den Ablass des Heiligen Jah-
res zu leben, ,,sich der Barmherzigkeit des Vaters anzuvertrauen in der Gewissheit,
dass seine Vergebung sich auf das gesamte Leben der Glaubigen auswirkt“.

2 Dimensionen heutiger Ablasstheologie

In diesen Worten wird nicht nur deutlich, dass der von Papst Franziskus inter-
pretierte und empfohlene Ablass nicht mehr der Ablass des 16. Jahrhunderts ist.
Es wird vielmehr auch sichtbar, worin die heutige Sicht des Ablasses im Kern
besteht. Denn in den wenigen Aussagen des Papstes sind die wesentlichen Di-
mensionen eines heutigen Verstdndnisses des Ablasses enthalten, das durch die
historischen und theologischen Arbeiten vor allem von Bernhard Poschmann und
Karl Rahner vorbereitet worden ist und seinen deutlichsten Niederschlag in der
Apostolischen Konstitution Indulgentiarum doctrina gefunden hat, mit der der se-
lige Papst Paul VI. im Jahre 1967 die Lehre vom Ablass theologisch vertieft sowie
praktisch erneuert und damit auch das 6kumenische Gesprach iiber diese Lehre
auf ein neues Fundament gestellt hat.

2.1 Existenzielle Dimension: Ablass als Form permanenter Buf3e

Um das heutige lehrméf3ige Verstdndnis des Ablasses zu skizzieren, liegt es nahe,
von der von Papst Franziskus ausgesprochenen Glaubensiiberzeugung auszugehen,
dass sich die Vergebung, die Gott gewdhrt, auf das ,,gesamte Leben der Glaubigen“
auswirken soll und auswirkt. Damit ist die existenzielle Dimension des Ablasses ange-
sprochen, der die Uberzeugung zugrunde liegt, dass die Vergebung der Schuld durch
Gott nicht einfach und nicht allein im Akt der Lossprechung geschieht, sondern eine
existenzielle Umwandlung des ganzen Lebens und damit auch eine innere Aufarbei-
tung der Siindenschuld verlangt und impliziert. Denn wirkliche Vergebung bedeutet
gerade nicht, dass dieser existenzielle Prozess nebensédchlich oder gar iiberfliissig

4 Papst Franziskus, Misericordiae vultus, Citta del Vaticano 2015 (Acta Apostolicae Sedis 107),
Nr. 22.
5 Ebd.



22 —— KurtKardinal Koch

wadre, sondern dass er wirklich angenommen und vollzogen wird. Im Ablass kommt
somit der existenzielle Ernst des Bufisakramentes zum Ausdruck, wie dies Kardinal
Joseph Ratzinger pragnant formuliert hat: ,,Der sakramentale Akt musste mit einem
Existenzakt verbunden sein, mit einer realen Verarbeitung der Schuld, die man eben
Bufle nennt.“¢ Solche tigliche Buf3e stellt eine personliche Herausforderung fiir je-
den einzelnen Christen dar, die in der spirituellen Tradition auch mit dem Gedanken
des ,,geistlichen Kampfes“ zum Ausdruck gebracht wird. Der Ablass ist freilich nicht
die einzige und exklusive Gestalt der tdglichen Bufde; diese hat vielmehr vielfdltige
Gestalten, weshalb der Ablass in das Ganze des christlichen Lebens eingebettet sein
muss. Der Ablass ist in diesem Sinne eine, freilich eine besonders hervorgehobene
Form der taglichen Bufie, die die Kirche fiir niitzlich hailt, sie aber dennoch nicht
verpflichtend vorschreibt.

Diese existenzielle Dimension des Ablasses als tidgliche Bufie wird bestétigt durch
die geschichtliche Entwicklung von Lehre und Praxis des Ablasses, der, wie Kardi-
nal Gerhard Ludwig Miiller gezeigt hat, im Wesentlichen zu verstehen ist als ,,eine
schépferische Antwort auf eine neuartige Konstellation im Ubergangsfeld von der
altkirchlichen 6ffentlichen Rekonziliationsbuf3e zur sakramentalen Privatbeichte® in
der Zeit zwischen dem sechsten und dem zehnten Jahrhundert.” Bei dieser geschicht-
lich neuen Form der Bufie wurde der sakramentale Vorgang als mit der Reue und dem
privaten Siindenbekenntnis vor dem Priester einerseits und mit der sakramentalen
Absolution von der Schuld und den ewigen Siindenstrafen, die sich unmittelbar an-
schliefit, andererseits als abgeschlossen betrachtet. Da die kanonischen Bufiwerke,
die im friiheren Verstdndnis als ursdchlich fiir die Vergebung von Schuld und Strafe
vor Gott verstanden wurden, im neuen Verstdndnis jedoch nach dem sakramenta-
len Vorgang vollzogen werden und damit vom eigentlichen Buf3sakrament losgelost
sind, wurde die Notwendigkeit einer au3ersakramentalen Initiative des kirchlichen
Heiligungsdienstes empfunden und diese mit dem Ablass wahrgenommen. Er kann
von daher verstanden werden als ein ,,pastorales Hilfsangebot der Kirche auf dem
personlichen wie gemeinschaftlichen Weg der Bufle, die jedem Christen aufgetragen
ist«.8

Wird der Ablass in seiner existenziellen Dimension wahrgenommen und damit
als tdgliche Bufie verstanden, kann man mit Recht urteilen, dass er dem theologi-
schen Anliegen Martin Luthers keineswegs widerspricht, sondern ihm nahe kommt,
dem es entscheidend auf den engen Lebenszusammenhang zwischen Taufe und Bufle

6 Joseph Kardinal Ratzinger, Was Ablass bedeutet, in: ders., Bilder der Hoffnung. Wanderungen
im Kirchenjahr, Freiburg i. Br. 1997, S. 91-100, hier S. 94.

7 Gerhard Ludwig Miiller, Katholische Dogmatik. Fiir Studium und Praxis der Theologie, Freiburg
i. Br. 1995, S.727.

8 Walter Kasper, Zehn Ablass-Thesen, in: ders., Einheit in Jesus Christus (wie Anm. 3), S. 511-513,
hier 513.



Einfiihrung in die Ablasstheologie =— 23

angekommen ist. Indem er dezidiert von der Einmaligkeit des Taufgeschehens als der
Begriindung des neuen Lebens des Christen ausgegangen ist und damit die Erfah-
rung von der Notwendigkeit der erneuerten Bufie auch nach der Taufe verbunden
hat, hat er auch die Verpflichtung zur stets neuen Aneignung dessen eingescharft,
was in der Taufe von Gott her ein fiir alle Mal geschehen ist. Daher hat Luther in sei-
nem ,,Grof3en Katechismus“ emphatisch hervorgehoben, ,,Kraft und Werk der Taufe“
sei nichts anderes ,,denn die Tétung des alten Adam, darnach die Auferstehung des
neuen Menschen, welche beide unser Leben lang in uns gehen sollen, also dass ein
christlich Leben nichts anderes ist denn eine tadgliche Taufe, einmal angefangen und
immer darin gegangen“.® In der téglichen Buf3e hat Luther deshalb die entscheidende
Wirkung der Taufe gesehen: ,,Darumb wenn du in der Bufie lebst, so gehst du in der
Taufe, welch solchs neues Leben nicht allein deutet, sondern auch wirkt, anhebt
und treibt; denn darin wird gegeben Gnade, Geist und Kraft, den alten Menschen
zu unterdriicken, daf} der neue erfiirkomme und stark werde.“1° Luthers Tauflehre,
die Paul Althaus mit Recht als ,,Rechtfertigungslehre in konkreter Gestalt” beurteilt
hat,™ bietet von daher ohne Zweifel einen wichtigen Ankniipfungspunkt fiir eine
neue 6kumenische Verstandigung iiber Lehre und Praxis des Ablasses.

2.2 Spirituelle Dimension: Aufarbeitung der Siindenstrafen

Von der Uberzeugung der Notwendigkeit der tiglichen Buf3e her erschlief3t sich das
eigentliche Verstdndnis des Ablasses, den Papst Paul VI. in seiner Apostolischen
Konstitution Indulgentiarum doctrina als ,,Erlass einer zeitlichen Strafe vor Gott fiir
Siinden, die hinsichtlich der Schuld bereits getilgt sind“," interpretiert hat. Der Ab-
lass als eine spezifische Form der tdglichen Buf3e kann folglich nur verstanden wer-
den auf der Grundlage des Unterschieds von Siindenschuld und Siindenstrafen; und
diese Unterscheidung ist von grundlegender Bedeutung und notwendig, um fatale
Missverstdndnisse des Ablasses auszuschlieflen. Denn es geht beim Ablass gerade
nicht um Siindenvergebung; der Ablass setzt vielmehr die Siindenvergebung, also
die personliche Umkehr und den Empfang des Sakraments der Buf3e sowie der Eu-
charistie, voraus. Die Siindenschuld und die ewigen Siindenstrafen im Sinne der
Folgen der siindigen Tat, deren schwerwiegendste im Abbruch der Gemeinschaft mit
Gott besteht, konnen nur von Gott vergeben werden und sind ein fiir alle Mal in

9 Martin Luther, Der grofie Katechismus, in: Die Bekenntnisschriften der Evangelisch-Lutherischen
Kirche, Gottingen 1976, S. 543-733, hier S. 704.

10 Ebd., S.706.

11 Paul Althaus, Die Theologie Martin Luthers, Giitersloh 1962, S. 305.

12 PapstPaul VI., Indulgentiarum doctrina. Normen, Nr. 1, Citta del Vaticano 1967 (Acta Apostolicae
Sedis 59).



24 —— KurtKardinal Koch

der Rechtfertigung des Menschen durch Gott und in der Taufe vergeben worden. Da-
von zu unterscheiden sind die zeitlichen Siindenstrafen, die in der tdglichen Buf3e
aufgearbeitet werden miissen. Diese sind freilich nicht zu verstehen als von Gott du-
Berlich auferlegte und willkiirlich diktierte Strafen fiir die Siinde, sondern vielmehr
als zeitliche Auswirkungen und Folgelasten der Siinde selbst.

Den Unterschied zwischen Siindenschuld und Siindenstrafen hat Papst Fran-
ziskus in seiner Verkiindigungsbulle des auferordentlichen Jubildums der Barmher-
zigkeit feinfiihlig mit den Worten zum Ausdruck gebracht: ,,Im Sakrament der Ver-
sohnung vergibt Gott die Siinden, die damit wirklich ausgel6scht sind. Und trotzdem
bleiben die negativen Spuren, die diese in unserem Verhalten und in unserem Denken
hinterlassen haben.“

Mit dem Ausdruck von den ,negativen Spuren® wird die Erfahrung versprach-
licht, dass auch der gerechtfertigte Christ unter den Bedingungen der alten Welt lebt,
die von den Folgelasten und den Strukturen der Siinde stigmatisiert ist und die jeder
Christ auch in seinem eigenen Leben erfahrt, ndmlich als ,,innere Folge der Schuld,
die den Menschen in ein leidvolles Missverhiltnis zu sich selbst, zu seiner perso-
nalen Mitwelt und sachhaften Umwelt bringt“.”> Solche existenziellen und sozialen
Folgen der Siinde sind durch das Geschehen der Rechtfertigung nicht einfach besei-
tigt. Die Siinde wirkt vielmehr auch im Gerechtfertigten nach, richtet ihren Schaden
an und hinterlasst ihre ,,negativen Spuren®, die in der Kraft und Gnade des im Recht-
fertigungsgeschehen geschenkten neuen Seins in der tdglichen Buf3e aufgearbeitet
werden miissen.

Die Werke der Buf3e, die als Wege des geistlichen Kampfes beim Ablass verrichtet
werden, sind vor allem Almosen, Fasten und Gebet, also jene Trias der guten Werke,
die bereits in der Heiligen Schrift begriindet ist. In fritheren Jahrhunderten hat als
eine der Hauptformen des Vollzugs des Ablasses auch eine Wallfahrt nach Santiago,
Rom oder Jerusalem gegolten, und zwar in der Uberzeugung, dass die Gefihrlichkeit
und Beschwerlichkeit einer Wallfahrt vor allem nach Jerusalem auch zu einer inneren
Wallfahrt der Umkehr werden kann. Von dieser Tradition legt ein beredtes Zeugnis
auch der heilige Franz von Assisi ab, der an Papst Honorius die Bitte herangetragen
hat, er moge allen, die das Kirchlein Portiunkula besuchen und dort ihre Siinden
beichten und bereuen, den vollen Nachlass von Schuld und Strafe fiir ihr ganzes
bisheriges Leben gewdhren. Dabei standen dem heiligen Franz, der eine besondere
Vorliebe fiir die Armen hegte, die einfachen und beladenen Menschen vor Augen,
denen die Mittel fiir eine Wallfahrt nach Jerusalem fehlten, die mit der Wallfahrt
nach Portiunkula aber ihre Bereitschaft verbanden, nach dem Evangelium zu leben.

Gerade der Portiunkula-Ablass, der daraus entstanden ist und als ,,Bufie der
Beladenen, denen ihr Leben selbst schon Bufe genug auferlegt®, zu verstehen ist,™

13 Miiller, Katholische Dogmatik (wie Anm. 7), S.733.
14 Ratzinger, Was Ablass bedeutet (wie Anm. 6), S. 95.



Einfiihrung in die Ablasstheologie =— 25

zeigt deutlich, dass der Christ mit den Werken der Bufle die Siindenvergebung nicht
verdienen kann, dass er vielmehr berufen ist, sie als Formen der Buf3e zu vollziehen
und die Siindenstrafen in der Hoffnung auf die Gnade Gottes aufzuarbeiten. Papst
Franziskus hebt deshalb mit Recht hervor, dass starker als die negativen Spuren, die
die Siinden in uns hinterlassen haben, die Barmherzigkeit Gottes ist, die selbst zum
Ablass wird. Der Ablass ist ein Angebot der Barmherzigkeit Gottes und ein Geschenk
seiner Gnade, das wir im Glauben empfangen und mit einem Gebet oder einem
anderen guten Werk verdanken. Der Ablass wirkt insofern keineswegs automatisch
oder gar magisch, sondern setzt Glauben und personliche Buf3gesinnung voraus.

2.3 Communiale Dimension: Ablass in der Gemeinschaft der Heiligen

Von daher erschliefdt sich eine weitere Dimension des Ablasses, die Papst Franziskus
mit den Worten zum Ausdruck bringt, dass die Kirche die Gemeinschaft der Heili-
gen lebt, dass deren Heiligkeit ,,unserer Gebrechlichkeit zu Hilfe“ kommt, und dass
deshalb die Mutter Kirche ,,mit ihren Gebeten und ihrem Leben der Schwachheit
der einen mit der Heiligkeit der anderen entgegenkommen* kann.” Dahinter steht
die Uberzeugung, dass als Form der tiglichen Buf3e auch der Ablass zwar eine sehr
personliche Aufgabe eines jeden einzelnen Christen ist, dass aber in dieser grofien
Verantwortung der einzelne Christ nie alleine steht, sondern immer in der Gemein-
schaft der Kirche, der jetzt lebenden wie der bereits vollendeten, lebt, und dass sich
diese Realitdt auch auf den Umgang mit Siinde und Buf3e auswirkt. Wie wir Menschen
die Erfahrung machen, dass das Bose in der Welt nicht in sich selbst ruht, sondern
iiber sich hinausgreift, aus Bosem immer wieder Boses entsteht, Boses immer wieder
aus Bosem hervorgeht und negative Spuren hinterlédsst, so sind wir Christen ebenso
iiberzeugt, dass auch das Gute nicht in sich ruht, sondern iiber sich hinausgeht
und ausstrahlt und positive Spuren hinterldsst. Weil das Gute in sich selbst diffu-
sivum sui ist und sich deshalb mitteilen will, lebt vollends der Christ nicht allein,
sondern in jenem Lebensraum der Glaubensgemeinschaft, der durch Jesus Christus
erdffnet worden ist, genauer in der Gemeinschaft der Heiligen, in der der einzelne
Christ in seinem Bemiihen um Bufie unterstiitzt und begleitet wird. Die eigentliche
Wahrheit des Ablasses ldsst sich somit erst im Licht des Glaubensgeheimnisses der
Communio Sanctorum verstehen,'® und zwar als geistliche Hilfe bei der Aufgabe, in
der Gemeinschaft der Heiligen die existenziellen und sozialen Riickstdnde der Siinde
aufzuarbeiten. Mit Kardinal Gerhard Ludwig Miiller ldsst sich deshalb urteilen, dass
der Ablass auf das ,,erh6rungsgewisse und so wirksame Fiirbittgebet der Kirche fiir

15 Franziskus, Misericordiae vultus (wie Anm. 4), Nr. 22.
16 Vgl. Gerhard Ludwig Miiller, Gemeinschaft und Verehrung der Heiligen. Geschichtlich-systema-
tische Grundlegung der Hagiologie, Freiburg i. Br. 1986.



26 =—— KurtKardinal Koch

den reuigen Siinder” zuriickgeht, ,,das innerhalb der Heilssolidaritdt der Kirche im-
mer auch eine ekklesiale Dimension von Siinde, Vergebung, Bufie und Metanoia
deutlich macht“.””

Das Geheimnis der Communio Sanctorum besteht genauer darin, dass in ihr ein
gegenseitiger Austausch der geistlichen Gaben und damit gegenseitige Stellvertretung
moglich und wirklich sind, und zwar nicht nur in dem Sinne, dass sich der einzelne
Christ in seinem Bemiihen um Buf3e von der Gemeinschaft der Heiligen getragen wis-
sen darf, sondern auch in der umgekehrten Sinnrichtung, dass der einzelne Christ
mit dem Ablass auch fiir andere Menschen vor Gott eintreten kann, und zwar mit der
inneren Logik des Glaubens. Wird namlich der Ablass als ein Geschenk Gottes an den
einzelnen Gerechtfertigten verstanden und erfahren, stellt sich sofort der Gedanke
ein, dass der Einzelne das ihm Geschenkte nicht fiir sich behalten kann, sondern
es weitergeben muss. In erster Linie richtet sich dieser Gedanke auf jene Menschen,
die uns wahrend ihres Lebens nahe gestanden, aber in die Welt Gottes heimgekehrt
sind und deren Schicksal uns unmoglich gleichgiiltig sein kann. Indem der christli-
che Glaube in der Sorge um die so genannten ,Armen Seelen‘ ein menschheitliches
Urempfinden, das in den vielfaltigen Ahnen- und Totenkulten in der Geschichte greif-
bar ist, wahrgenommen hat, hat er die Frage, ob man das Geschenk der Vergebung,
das man von Gott empfangen hat, auch in die andere Welt weiterreichen kann, mit
der Grundiiberzeugung beantwortet, dass dies in der Weise der Fiirbitte, per modum
suffragii, moglich und ratsam sei. Das Beten fiir die Verstorbenen, das seit Beginn zur
Frommigkeitspraxis der Kirche gehort, hat mit dem Ablass somit eine neue Intensitét
erhalten.

Der Gedanke des Eintretens der einen fiir die anderen erhélt seine wahre Tiefe
freilich erst vom Geheimnis der Gemeinschaft der Heiligen und des Austausches der
geistigen Giiter in ihr her. Damit ist freilich ein Gedanke angesprochen, der dem
Empfinden vieler Menschen und selbst zahlreicher Christen heute fremd geworden
ist, weil sie davon ausgehen, dass gute Werke von anderen Menschen fiir sie kaum
etwas bedeuten konnen, dass jeder Mensch vielmehr fiir sich selbst einstehen muss.
Dieser Gedanke verliert jedoch seine Fremdheit, sobald wir ihn in seiner negativen
Sinnrichtung betrachten und beispielsweise an jene Diktatoren denken, die nicht nur
sich selbst zerstort, sondern auch andere Menschen mit zerstort und Strukturen der
Zerstérung bis in die Gegenwart hinein hinterlassen haben. Der christliche Glaube
aber ist davon iiberzeugt, dass es diese Wirklichkeit nicht nur im Negativen gibt,
sondern auch und vor allem in der positiven Sinnrichtung, dass es folglich wirklich
Stellvertretung im Innersten der menschlichen und christlichen Existenz gibt, und
dass sie ihre schonste Verwirklichung in der Communio Sanctorum findet. Ohne diese
Glaubensiiberzeugung ist der Ablass nicht zu verstehen. Auf der anderen Seite 6ffnet

17 Miiller, Katholische Dogmatik (wie Anm. 7), S.733.



Einfiihrung in die Ablasstheologie ~=— 27

der Ablass einen neuen Zugang zu dieser Wirklichkeit der Stellvertretung, auf der das
ganze Geheimnis Jesu Christi beruht und die heute dringend einer Revitalisierung
bedarf.*®

2.4 Satisfaktorische Dimension: Christus als Kirchenschatz

Die Wirklichkeit der Stellvertretung ist bei der Entwicklung und Entfaltung der Lehre
des Ablasses vor allem mit dem Gedanken des Kirchenschatzes zum Ausdruck ge-
bracht worden, der wohl zum ersten Mal von Papst Clemens VI. in seiner Jubilaums-
bulle Unigenitus Dei Filius im Jahre 1343 ausgesprochen worden ist* und seither die
theologische Grundlage des Ablasses bildet. Dieser Gedanke, der auf viele Christen
heute einen materialistischen Eindruck macht und an einen religiésen Merkantilis-
mus erinnert, wére freilich vollig missverstanden, wiirde er als dinglich-materielle
Grof3e und gleichsam als Konto, von dem die Kirche bei Bedarf immer wieder etwas
abheben kann, gedeutet. Der Kirchen- oder Gnadenschatz hat vielmehr eine durch
und durch personale Dimension, wie der selige Papst Paul VI. in seiner Apostolischen
Konstitution Indulgentiarum doctrina eindringlich betont hat: Der Kirchenschatz ist
,hicht so etwas wie eine Summe von Giitern nach Art von materiellen Reichtiimern,
die im Laufe der Jahrhunderte angesammelt wurden; er ist vielmehr der unendliche
und unerschopfliche Preis, den bei Gott die Siihneleistungen und Verdienste Christi,
des Herrn haben, die er dargebracht hat, damit die ganze Menschheit von der Siinde
befreit und zur Gemeinschaft mit dem Vater gelange.“*°

Daraus hat Paul VI. die bedeutsame Konsequenz gezogen: Der Kirchenschatz
»ist Christus, der Erloser selbst, in dem die Genugtuung und die Verdienste sei-
nes Erl6sungswerkes Bestand und Geltung haben®. Anschlief3end hat Paul VI. weiter
konkretisiert:

»Auflerdem gehort zu diesem Schatz auch der wahrhaft unermessliche, unerschépfliche und
stets neue Wert, den vor Gott die Gebete und guten Werke der seligen Jungfrau Maria und
aller Heiligen besitzen, die sich geheiligt haben, indem sie den Spuren Christi, des Herrn, mit
seiner Gnade gefolgt sind, und die das Werk vollendet haben, das ihnen der Vater anvertraut
hat. Indem sie so ihr eigenes Heil gewirkt haben, haben sie auch fiir das Heil ihrer Briider in
der Einheit des Leibes Christi mitgewirkt.“21

18 Vgl. Joseph Ratzinger, Stellvertretung, in: Handbuch Theologischer Grundbegriffe, Bd. 2, Miin-
chen 1963, S. 44-54. Vgl. Karl-Heinz Men ke, Stellvertretung. Schliisselbegriff christlichen Lebens und
theologische Grundkategorie, Einsiedeln 1997.

19 Vgl. Heinrich Denzinger, Enchiridion symbolorum definitionum et declarationum de rebus fidei
et morum, iibers. und hg. von Peter Hiinermann, Freiburg-Basel-Wien #2014, Nr. 1025-1027.

20 Paul VI., Indulgentiarum doctrina (wie Anm. 12), Nr. 5.

21 Ebd.



28 —— KurtKardinal Koch

Damit tritt die entschieden christologische Zentrierung des Ablasses vor Augen,
die bedeutet, dass der unendliche Gnadenschatz das Erlésungshandeln Jesu Christi
selbst ist, mit dem er vollkommene und unendliche Genugtuung fiir alle Siinden-
schuld und die Stindenstrafen aller Menschen verwirklicht hat, und zwar in Gemein-
schaft mit den Verdiensten der Gottesmutter und aller Heiligen, die im Erlosungshan-
deln Jesu Christi wurzeln. Von daher ldsst sich der Ablass verstehen als Erlass von
personlichen Buflleistungen auf dem Grund der Buf3e, die Jesus Christus fiir uns ein
fiir alle Mal vollbracht hat, sowie auf dem Grund der Zuwendung der Verdienste Ma-
rias und aller Heiligen. Oder, um nochmals Papst Franziskus zu zitieren: ,,Der Ablass
bedeutet, die Heiligkeit der Kirche zu erfahren, die teilhat an allen heilbringenden
Friichten der Erlosung durch Christus, und die diese in der Vergebung weitergibt bis
in die letzte Konsequenz hinein, denn die Liebe Gottes reicht auch dorthin.“*

Mit dieser christologischen Konzentration der Ablasslehre leuchtet vollends ihre
existenzielle Dimension auf. Wenn die Lehre vom Kirchenschatz besagt, dass es im
geistigen Bereich des Glaubens kein Privateigentum gibt, sondern nur Austausch der
Giiter, weil alles von Christus kommt und ihm gehért, und wenn somit den Ablass
vollziehen bedeutet: ,,in diese geistige Giitergemeinschaft eintreten und sich ihr zur
Verfiigung stellen“, dann impliziert der Ablass, worauf Kardinal Joseph Ratzinger
eindringlich hingewiesen hat, den radikalen ,,Auftrag, das Heil des anderen iiber das
meine zu stellen und so gerade auch mich zu finden. Nicht mehr zu fragen: Werde
ich gerettet, sondern: Was will Gott von mir, damit andere gerettet werden?“>* Wenn
in diesem Sinn der Ablass auf die Erlésung in Jesus Christus, auf die Gemeinschaft
der Heiligen und auf das christologische Geheimnis der Stellvertretung verweist, ist
vollends deutlich, dass der Ablass kein verdienstliches Werk ist, sondern Zeichen
und Mittel der Barmherzigkeit und Gnade Gottes.

3 Okumenischer Konsens und bleibender Dissens

Zusammenfassend ldsst sich festhalten, dass der Kirchenschatz, der die theologische
Grundlage des Ablasses bildet, nicht quantitativ und dinglich missverstanden wer-
den darf, dass er vielmehr Jesus Christus selbst ist, und zwar in der inneren Einheit
und zugleich Unterschiedenheit von Christus als dem Haupt und der Kirche als sei-
nem Leib, der die Gemeinschaft der Heiligen ist. Die Siindenstrafen, von denen der
Ablass befreit, diirfen nicht als duf3erlich von Gott auferlegte Strafen missverstanden
werden, sondern sind als immanente Konsequenzen der Siinde selbst zu begreifen.
Die Tilgung der Siindenstrafen ersetzt in keiner Weise die Buf3e, sondern setzt sie vor-

22 Franziskus, Misericordiae vultus (wie Anm. 4), Nr. 22.
23 Ratzinger, Was Ablass bedeutet (wie Anm. 6), S. 99f.



Einfiihrung in die Ablasstheologie ~=— 29

aus. Der Ablass wird im Heiligungsdienst der Kirche als Weg verstanden, den Siinder
wieder ganz in die Liebesgemeinschaft zwischen Gott und den Menschen aufzuneh-
men. Der Ablass verweist auf die Erlésungsbediirftigkeit des Menschen und auf die in
Jesus Christus allein geschehene Erlosung und auf die Notwendigkeit der tdaglichen
Buf3e im Leben des gerechtfertigten Christen. In diesem grundlegenden Sinn braucht
der Ablass kein 6kumenisches Problem mehr zu sein, das zwischen den christli-
chen Kirchen stehen miisste. Denn in ihrem heutigen Verstdndnis widerspricht die
Ablasslehre der Katholischen Kirche keineswegs dem inzwischen gemeinsam verant-
worteten Verstandnis der Rechtfertigungslehre, sondern ist mit ihr vereinbar.

Eine Frage freilich bleibt weiterhin zwischen den Kirchen offen, namlich die
Frage, die bereits in der Reformationszeit im Mittelpunkt gestanden hatte, also die
Frage nach der Autoritat des Papstes, ob er die Macht hat, {iber den Beistand Jesu
Christi und die Gemeinschaft der Heiligen zu verfiigen, indem er mit Dekreten Ab-
ldsse gewdhrt und die Bedingungen fiir sie festlegt. Fiir die katholische Ekklesiologie
versteht es sich von selbst, dass das kirchliche Amt in persona Christi und auch im
Namen der Kirche sprechen und handeln kann. Diese ekklesiologische Uberzeugung
ist allerdings zwischen der Katholischen Kirche und den aus der Reformation her-
vorgegangenen kirchlichen Gemeinschaften strittig. Und die enge Verkniipfung der
Ablasslehre mit der Amtsfrage provoziert immer wieder den Eindruck, dass der Ablass
nach wie vor ein elementares 6kumenisches Problem darstellt. Dem ist aber entge-
genzuhalten, dass die Amtsfrage in der Tat eine wichtige 6kumenische Frage ist, die
nach der Einigung in Grundfragen der Rechtfertigungslehre entschieden in Angriff ge-
nommen werden muss. Da aber die Amtsfrage nicht nur im Kontext der Ablassfrage,
sondern iiberhaupt das ungeldste 6kumenische Problem darstellt, sollte sie nicht den
erreichten Konsens {iber Lehre und Praxis des Ablasses wieder in Frage stellen. Es
ist vielmehr die Wahrnehmung angebracht, dass die aus der Reformationszeit {iber-
kommenen Polemiken gegen die damaligen Missverstdndnisse und Missbrauche des
Ablasses das in der Katholischen Kirche heute lehramtlich vertretene Ablassverstdand-
nis nicht mehr treffen, sondern dass in den wesentlichen theologischen Grundlagen
der Ablasslehre 6kumenischer Konsens besteht. Insofern darf man auch im Blick
auf Lehre und Praxis des Ablasses urteilen, dass Katholiken und Protestanten heute
mehr eint als trennt.






