
Objekte in Museen und Ausstellungen

Gegen den Stand 
derDinge





Dinge
Gegen den Stand 
der

Objekte in Museen und Ausstellungen



Edition Angewandte

Buchreihe der 

Universität für angewandte Kunst Wien

Herausgegeben von 

Gerald Bast, Rektor



Gegen den Stand der Dinge
Objekte in Museen und Ausstellungen

Herausgegeben von 

Martina Griesser, Christine Haupt-Stummer,

Renate Höllwart, Beatrice Jaschke, Monika Sommer,

Nora Sternfeld, Luisa Ziaja

curating. ausstellungstheorie & praxis

Die Open Access-Stellung dieser Publikation wurde unterstützt durch das Landesdigitalisierungsprogramm 
für Wissenschaft und Kultur des Freistaates Sachsen (vgl. https://sachsen.digital/das-programm/).

ISBN 978-3-11-045935-7
e-ISBN (PDF) 978-3-11-047973-7

© 2016 Martina Griesser, Christine Haupt-Stummer, Renate Höllwart, Beatrice Jaschke, Monika Sommer, 
Nora Sternfeld und Luisa Ziaja, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston
Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verfügbar über www.degruyter.com.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 
International Lizenz. Weitere Informationen finden Sie unter
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/.



09 Museum ohne Dinge? Gerald Bast11 There are more things Einleitung17 There are more things Jakob Lena Knebl

Positionieren
25 Der Objekt-Effekt Nora Sternfeld35 Beredsam und wirkungsvoll. Dimensionen der Dinge aus

museologischer Perspektive Roswitha Muttenthaler
49 Vermeiden, Dinge zu Bildern zu machen Renate Flagmeier

im Gespräch mit Martina Griesser und Nora Sternfeld
59 Dinge auf Augenhöhe Martina Griesser71 Dinge als Reibebäume für ein mögliches Haus der Geschichte

Österreich Monika Sommer im Gespräch mit Martina Griesser
79 Das Geschäft mit den Dingen Matthias Beitl im Gespräch mit

Martina Griesser85 Materialisierungen von Geschichte. Objekte als Spuren, 
Dokumente und Abstraktionen Arye Wachsmuth im Gespräch
mit Luisa Ziaja99 Die Macht der Dinge. Zur Beharrlichkeit musealer Ordnungen

Friedrich von Bose115 Activate Facts! Von sprechenden Tatsachen Regina Sarreiter
129 Museen umprogrammieren. Über Dinge, Ausschlüsse und

Zugänge auf dem Prüfstand der Migrations gesellschaft
Natalie Bayer im Gespräch mit Nora Sternfeld



137 (De)materialisierte Objekte Maria Anwander

Probieren
145 Dinge als Prozesse Beatrice Jaschke und Renate Höllwart
157 Fern und Nah. Ein Experiment mit ExponatenDagmar Höss und Monika Sommer163 Dinge, die nicht allein sind. Vermittlung in Netzwerken

Nora Landkammer171 Dinge, die verändern Sascha Reichstein181 Perspektiven einer Objektanalyse Regina Wonisch
187 Kamera, Stativ, Tisch, Objekt Eduard Freudmann und 

Nora Sternfeld195 Absichtsvolles  Missinter pretieren oder Fluxus, was nun?
 Claudia Slanar201 Museumsobjekte und transdisziplinäre Wissensproduktionen

Matthias Klos207 Innehalten. Eine lückenhafte VersuchsanordnungHerbert   Justnik

213 Biografien
219 Auswahlbibliografie





In Museen werden Dinge zur Schau gestellt. Das ist so, seit es Museen

neuzeitlicher Prägung gibt. Artefakte, also Dinge, mögen sie zwei -

dimensional oder dreidimensionaler Natur sein, werden – in unter-

schiedlicher Zusammenstellung – einem Publikum präsentiert. Sobald

ein Artefakt den physischen Charakter eines Dinges vermissen lässt

oder sobald die physische Dinglichkeit in den Hintergrund tritt 

oder sich physisch ganz auflöst, sobald ihre Manifestation sich als

nur  vorübergehend und kurzfristig wahrnehmbarer optischer Reiz

darstellt, wie beim Film oder erst gar beim digitalen Video, hat das

Museum ein Problem.

Der Begriff »Museum« ist vom Griechischen »museion«

 abgeleitet. Ihre bedeutendste Ausprägung fand diese Institution im

Museion von Alexandria. Dieses war – ganz anders als viele Museen

heute   – nicht primär ein Ort zur Verehrung von Kunst und Wissen-

schaft, sondern ein Ort, an dem, unterstützt durch das in der Biblio-

thek gespeicherte Wissen, Kunst und Wissenschaft weiterentwickelt

wurden.

Museion war ein Ort, von dem Erneuerung ausging, ein 

Ort der interdisziplinären Vernetzung, wie man das heute nennen

würde. Ein Museum der Dinge kann diesem Anspruch nur mehr sehr

Gerald Bast

Museum ohne Dinge?
9



eingeschränkt gerecht werden, weil das Wesen der neuzeitlichen

 Museen auf Ausstellungsobjekte, auf Dinge, physische Artefakte kon-

zentriert ist. Im Zentrum des Interesses stehen Dinge und nicht Ideen.

Die Ideen erschließen sich den MuseumsbesucherInnen vielleicht bei

individueller Anstrengung, im besten Fall vermittelt durch kurato -

rische Neu-Kompositionen, also die Zusammenstellung und kura -

torische Kontextualisierung von Dingen als Kollateralnutzen des

Betrachtens physischer Artefakte.

Erneuerung im Sinne einer Erneuerung der Welt der Ideen

geht von den Museen trotz vielfältigster Bemühungen kaum aus. Das

ist umso prekärer  – nicht zuletzt für die Museen selbst –, als gerade

heute immer deutlicher wird, dass Ideen oder anders ausgedrückt

Werte, deren Aktualisierung und Entwicklung eine wesentlich stärkere

Rolle für die Vitalität von Gesellschaften spielen als Dinge. Und das

liegt nicht nur daran, dass die Digitalisierung und Algorithmisierung

unserer Lebenswirklichkeit steigende Dominanz gegenüber der Welt

der Dinge erlangt. Was bleibt den Museen, wenn sie die Welt abseits

der Dinge nicht (re-)präsentieren können und wenn – deswegen oder

aus anderen Gründen – eines Tages vielleicht sogar ihre jetzt domi-

nante tourismusökonomische Funktion ins Wanken gerät?

10



There are more things
Wir verdanken der/dem KünstlerIn Jakob Lena Knebl den Hinweis auf

eine Geschichte von Jorge Luis Borges: In der unheimlichen Erzählung

There Are More Things1 stößt der Protagonist in einem leeren Haus,

in das er sich vor einem Gewitter rettet, auf monströse, nicht zuor-

denbare Gegenstände: amorph und dubios lassen sie ihren Gebrauch

und ihre NutzerInnen nur vage erahnen und wecken dabei furcht -

erregende Bilder rätselhafter Gestalten. Das Szenario hinterlässt eine

erschreckende Atmosphäre, deren Suspense bis zuletzt nicht aufge-

löst wird. Das offene Ende spielt mit der Angst vor dem nicht bereits

Bekannten und stellt zugleich das, was keine Ordnung verhindern

kann, in den Raum: dass es eben mehr Dinge zwischen Himmel und

Erde2 gibt, als in unseren Ordnungen vorgesehen sind. Jakob Lena

Knebl hat in mehreren Arbeiten auf diese (alle Systematisierungen

1 Jorge Luis Borges, There Are More Things, in: ders., Collected Fictions,
 London 1999,  S. 932-946, online hier: https://posthegemony.files.word
press.com/2013/02/borges_collected-fictions.pdf.

2 Vgl. »There are more things in heaven and earth, Horatio, then are dreamt
of in your philosophy«, William Shakespeare, Hamlet, 3. Akt, 1. Szene,
http://www.william-shakespeare.de/hamlet/hamlet3_1.htm.

11

Einleitung



verqueerende) Tatsache aufmerksam gemacht,3 die wohl in jeder Ord-

nung geistert – fast so, als schuldete sich diese der Angst davor und

zugleich dem Wissen darum, dass nichts davor bewahren kann, dem

zu begegnen, was sie nicht einzupassen vermag.

Es gibt also mehr Dinge auf der Welt und wohl auch im

 Museum: Objekte, die Ordnungen hinterfragen, Einteilungen sprengen

und Berechenbarkeiten stören. Mit dieser Publikation widmen wir uns

in diesem Sinne dem Verhältnis zwischen Museen und Dingen aus der

Perspektive ihrer gegenseitigen Herausforderung. Die Idee zu diesem

Buch ist bereits über zehn Jahre alt. Im Rahmen des Vereins schnitt-

punkt. ausstellungstheorie und praxis, dessen Teil wir alle seit vielen

Jahren sind, stellten wir uns seit der Gründung 2001 immer wieder

Fragen, die die Rolle von Objekten und Objektivität in Ausstellungen

umkreisten. Die damit verbundenen Überlegungen veränderten sich

im Laufe der Jahre: Während wir uns in den 2000er-Jahren vor allem

damit beschäftigten, wie die scheinbare Objektivität, Neutralität und

Autorität des Museums hinterfragt, seine Deutungshoheit analysiert

und die Auratisierung der »authentischen« Originale herausgefordert

werden könnte, rückten zuletzt Fragen nach der Handlungsmacht der

Dinge in den Blick. Die Bedeutung des Titels dieses Buches, der schon

sehr lange feststand,4 hatte dabei mehrere Transformationen erfah-

ren. So traten wir zunächst »gegen den Stand der Dinge an«, um

 hegemoniale Diskurse zu bezweifeln und das, was mit Objekten (und

auch ohne sie) in Museen erzählt werden konnte, zu verändern. Auch

wenn wir diesem Anspruch sicherlich noch treu sind, fanden wir uns

selbst von neueren Diskursen herausgefordert. Denn mit dem Hand-

lungsparadigma in den Geistes- und Sozialwissenschaften erlebte

auch der Blick auf die Dinge eine performative Wende. Und so ging 

es in zahlreichen Diskussionen und Workshops, die wir dem Thema

3 Vgl. Jakob Lena Knebl, There Are More Things, Ausstellung
9.4–24.5.2014, Kunstpavillon, Innsbruck, http://kultur.tirol.at/de/beitrag/47
153   /there-are-more-things---jakob-lena-knebl.

4 Wir verdanken ihn einem Einfall von Charlotte Martinz-Turek (1970–2009)
in einer unserer vielen produktiven und leidenschaftlichen Arbeitssitzun-
gen.

12



der Dinge widmeten, nicht mehr nur darum, wie diese sich anders

 beschreiben ließen oder wie wir mit ihnen auch gegen die machtvollen

Erzählungen antreten könnten, sondern zunehmend um deren Eigen-

leben und damit um die Frage, was die Sachen mit uns machen.

Dies steht im Kontext einer Debatte, die das Ausstellungs-

feld an verschiedenen Stellen betraf: Denn zahlreiche Tagungen5, Aus-

stellungen und Publikationen sind in den letzten Jahren angetreten,

sich mit den Dingen neu und anders auseinanderzusetzen. Allen voran

gilt die documenta 13 als paradigmatisch für eine kuratorische Posi-

tion, die das Verhältnis zwischen Menschen und Dingen neu zu denken

versprach. Donna Haraway und Karen Barad zitierend, stellte die Aus-

stellung im Sommer 2012 mal mehr, mal weniger nachvollziehbare

Bezugnahmen zwischen Naturwissenschaften und Kunst, Tieren, Din-

gen und Menschen her. Neben den feministischen und post-humanis-

tischen Dimensionen des so genannten Neomaterialismus, werfen

KünstlerInnen auch neue Blicke auf Ökonomien. Die Ausstellung And

Materials and Money and Crisis im mumok Wien etwa setzte sich im

Winter 2013/14 auf Basis des 2012 im New Yorker Artists Space statt-

gefundenen Symposiums Materials, Money, Crisis mit den »Trans -

formationen der Materie des Kapitals im Kunstwerk« auseinander.6

Die wohl direkteste Verbindung zur philosophischen Denkrichtung des

sogenannten spekulativen Realismus, ein Begriff, der 2007 auf einer

Konferenz am Goldsmiths College London von Ray Brassier, Iain

 Hamilton Grant, Graham Harman und Quentin Meillassoux geprägt

wurde,7 knüpfte die Schau Speculations on Anonymous Materials

2013/14 im Fridericianum in Kassel. Begleitet von einer Konferenz u.a.

mit dem Literaturwissenschaftler Armen Avanessian, der die Rezep-

tion dieses neuen von den Materialitäten ausgehenden Realismus im

5 Vgl. etwa Materialitäten. Herausforderungen für die Sozial- und Kultur -
wissenschaften, Johannes Gutenberg-Universität Mainz, 10.10– 
20.10.2011: Material Matters, University of Delaware, 13.4.–14.4.2012;
Fluid–Materials, Universität für angewandte Kunst Wien, 27.9.–28.9.2013.

6 Museum moderner Kunst Stiftung Ludwig Wien, Richard Birkett, Sam
 Lewitt (Hg.), and Materials and Money and Crisis, Köln 2013, S. 13.

7 Vgl. Robin Mackay (Hg.), Collapse Vol. III: Unknown Deleuze + Specula-
tive Realism, Falmouth: Urbanomic, November 2007.

13



deutschsprachigen Raum ganz wesentlich vorangetrieben hat, ver-

folgte die Ausstellung die tiefgreifenden von der umfassenden Digita-

lisierung ausgelösten Transformationen in der »Relation von Bild und

Sprache, Sprache und Körper, Bild und Raum, Objekt und Subjekt«8

und versammelte internationale künstlerische Positionen der so -

genannten »Post-Internet Art«. Auch im Bereich kulturhistorischer

 Ausstellungen schafft die Auseinandersetzung mit der Handlungs-

macht der Dinge neue Perspektiven: Ausstellungen widmeten sich 

der  Migration der Dinge,  untersuchten Objektkarrieren und fanden

 Gegenstände als Handlungsträger vor. 

Einen sehr guten Überblick auf die Neufokussierung mate-

rieller Phänomene an der Schnittstelle von Kunst, Theorie, Gestaltung

und Wissenschaft bietet der von Susanne Witzgall und Kerstin Stake-

meier herausgegebene Sammelband Macht des Materials/Politik der

Materialität 9. Hier werden die wesentlichen Argumentationen des

»Neuen Materialismus« zusammengefasst und im Hinblick auf ihre

Bedeutung für aktuelle künstlerische Produktionen untersucht. Dabei

versteht sich die Publikation insofern als politisch, als sie Möglichkei-

ten nachgehen will, um die bestehenden Machtverhältnisse post-

 humanistisch neu aufzuteilen.

Stellvertretend für die inzwischen umfangreiche Literatur

zum spekulativen Realismus sei hier der 2015 erschienene Sammel-

band Realism Materialism Art genannt10: Entlang der Kapitel »Matter«,

»Object«, »Concept«, »Representation«, »Scale« und «Spekulation«

bringt er unterschiedliche, durchaus auch widerstreitende Perspek-

tiven zum Verhältnis von neomaterialistischer und neorealistischer

Ansätze und gegenwärtiger künstlerischer Praxen zusammen, durch-

aus mit dem polemischen Ziel, zeitgenössische Kunst in ihrer Verfasst-

heit zu (zer)stören (Suhail Malik).

8 Vgl. Susanne Pfeffer (Hg.), Speculations on Anonymous Materials, Begleit-
broschüre zur Ausstellung, Kassel 2013, S. 5.

9 Susanne Witzgall/Kerstin Stakemeier (Hg.), Macht des Materials/Politik der
Materialität, Zürich/Berlin 2014.

10 Christoph Cox/Jenny Jaskey/Suhail Malik (Hg.), Realism Materialism Art,
New York/Berlin 2015.

14



Dieses Buch ist in zwei Teile gegliedert. Der erste Abschnitt

will die neuen Debatten um die Dinge im Museum bzw. in der Ausstel-

lungstheorie und -praxis verstehen und verorten. Er gibt Überlegun-

gen wieder, die in Anbetracht von Objekten, im Umgang mit ihnen und

bei ihrer Beschreibung angestellt wurden. Im zweiten Teil stellen wir

die Anwendung der Überlegungen auf die Probe. So berichten ver-

schiedene Museums- und AusstellungsakteurInnen von Erfahrungen

in Workshops, bei denen wir uns den Dingen unterschiedlich und

immer wieder anders angenähert haben.

Indem wir den Paradigmenwechsel des neuen Materialis-

mus rezipieren, wollen wir keineswegs Herangehensweisen einer

 reflexiven Museologie zurücklassen. Wir lassen uns von der Rhetorik

des Neuen nicht von den alten kritischen Errungenschaften diskursi-

ver Analysen abhalten, sondern werfen vielmehr ernsthaft und lustvoll

möglichst viele Perspektiven auf die Arbeit mit Objekten in Museen

und Ausstellungen. So begegnen uns Museumsdinge in diesem Band

als Bedeutungsträger und als Handlungsmotor, wir beschäftigen uns

mit ihrer Materialität – den konkreten Spuren in ihrer Stofflichkeit –

ebenso wie mit ihrem sozialen Leben11 – ihren gesellschaftlichen Kon-

texten sowie den Wegen, die sie zurücklegten. Wir diskutieren sie als

Zeitzeugen12, als Akteure mit »Bühnenpräsenz«13 und als eigensinniges

Material. Wir wagen auch zu fragen, ob es nicht vielmehr Kämpfe als

Dinge sind, die das Museum vorantreiben. Denn möglicherweise be-

gegnen uns, wenn wir all das zulassen, mehr Dinge zwischen Himmel

und Erde, als es der Neomaterialismus sich erträumte.

15

11 Vgl. Arjun Apadurai (Hg.), The Social Life of Things. Commodities in
 Cultural Perspective, Cambridge 1986, S. 220.

12 Vgl. Gottfried Korff, Museumsdinge: deponieren – exponieren, Köln/
Weimar/Wien 2002, S. 141.

13 »Dinge, die vielfältig erscheinen, haben eine ähnliche ›Bühnenpräsenz‹
wie Menschen, die im theatralischen Rampenlicht stehen oder die Hand-
lung von Filmen vorantreiben. […] Dinge werden in Ausstellungen gezeigt,
weil sie eine andere Welt repräsentieren. Sie kommen aus dem Dunkeln
und werden hell angestrahlt. Dinge in Ausstellungen haben wie Charak-
tere in Theaterstücken, Filmen und Romanen mehrere Facetten: helle,
dunkle, offensichtliche, versteckte.«, Werner Hanak-Lettner, Die Ausstel-
lung als Drama. Wie das Museum aus dem Theater entstand,  Bielefeld
2011, S. 141–142.



There are  



Jakob Lena Knebl wurde 1970 in Baden, Österreich geboren. 
Die/der KünstlerIn studierte Mode an der Universität für angewandte
Kunst Wien bei Raf Simons sowie textuelle Bildhauerei an der   
Aka de mie der bildenden Künste Wien bei Heimo Zobernig. Knebls
 Arbeiten waren zuletzt unter anderem in folgenden Ausstellungen 
zu sehen: reflecting fashion, mumok, Wien; There are more things,
 Tiroler Künstlerschaft, Innsbruck; Look at me, Centre of  Contemporary
Art, Torun, Polen; Sculpture me, Kunstraum Niederösterreich, Wien;
Schwule Sau, Morzinplatz, KÖR, Wien; An eye on a Disposition of a
Cloud, Salzburger Kunstverein; Erfinde dich selbst, Kunstverein
Wolfsburg, Deutschland; The only performances that make it all the
way, Künstlerhaus Graz; Das ist nicht meine  Geschichte, Rotor, Graz.
Die/der KünstlerIn lebt und arbeitet in Wien.

 e more things





Links: Ausstellungsansicht »This is an Invitation«, There are 
 more things, 2014, Pavillion der Tiroler Künstlerschaft, Innsbruck
Fotocredit: Ernst Herold
Rechts: »Pablo«, Digiprint, 2012, Fotocredit: Georg Petermichl
Doppelseite: Ausstellungsansicht »Madame Tina«, 2015,
/ecm-Ausstellung Für Garderobe wird nicht gehaftet, AIL, Wien
 Fotocredit: Josip Jukic-Sunaric







22



23

Positionieren





Im Museum werden die Gegenstände ästhetisiert, was hier

nichts anderes bedeutet, als dass sie jeglicher praktischen

Funktion entkleidet und nur noch symbolisch bearbeitet wer-

den. Hier, in der Ästhetisierung oder, in den Termini des his-

torischen Materialismus ausgedrückt, in der Verdinglichung

der musealisierten Objekte, liegt die Chance, die das Museum

als Ort des Erkennen-Könnens bietet – und kann die Kritik an

seiner Praxis ansetzen. (Michael Fehr)1

Eigentlich sind die Dinge ja immer schon im Mittelpunkt der

Debatten in und um Museen und Ausstellungen gestanden – immerhin

wurden sie dort doch seit Jahrhunderten inszeniert, um zu gefallen

und zu belehren. Was hat sich also verändert, wenn sie nun selbst 

als AkteurInnen in Erscheinung treten sollen? Seit vielerorts von 

der Handlungsmacht der Dinge gesprochen wird, scheint es fast so,

als könnten die Objekte sich selbständig machen, als träten sie an,

um die Deutungshoheit der machtvollen institutionellen Narrative   

anzukratzen. Das hat die Konsequenz, dass sich kuratorische Diskurse

Nora Sternfeld

Der Objekt-Effekt

1 Michael Fehr, Museum, in: Jens Badura u. a., Künstlerische Forschung. Ein
Handbuch, Zürich 2015, S. 315–317, hier S. 316.

25



nicht mehr bloß darüber aufklären müssen, dass sie über ihre eige-

nen  unbewussten Erzählungen stolpern, sondern auch über ihr

 Material, über die Gegenstände, die ihnen buchstäblich entgegen ste-

hen können. Mit diesem Text möchte ich mir die Sache mit den Dingen

aus der Perspektive der Ausstellungstheorie ansehen: Was machen

sie mit uns? Und was können wir mit ihnen machen?

Die Rechte der Dinge
Versuchen wir zunächst einmal nachzuvollziehen, wie es

dazu kam, dass die Dinge plötzlich selbst zu einer massiven Heraus-

forderung für ihre Ordnung werden sollten. Der Soziologe Bruno

 Latour tritt an, um Gesellschaft nicht mehr bloß von den Menschen

her zu denken. In einer ihm als zunehmend gefährdet erscheinenden

Welt lenkt er den Blick auf die Momente, in denen sich die Dinge ver-

selbständigen. Latour untersucht die Wechselwirkungen zwischen

Menschen und Dingen und zeigt auf, dass sich die Geschichte der

 Kategorien nicht nur als eine erzählen lässt, in die Dinge gepresst

wurden, sondern auch als eine, die diese selbst vorgaben. Denn sie

können Latour zufolge Unterschiede, Affekte und Effekte bewirken und

haben somit auch Entwicklungen vorangetrieben, Erzählungen heraus-

gefordert und Handlungen verhindert. Und so plädiert er für ein

 »Parlament der Dinge«2, in dem diese Ausschlag für Politik geben. Die

Kritik an einem Humanismus, der sich selbst als Maßstab der Klassi-

fizierung setzt, wird auch von postkolonialen TheoretikerInnen vertre-

ten, die die Geschichte der Aufklärung als Geschichte der Legitimation

von Sklaverei und Kolonialismus lesen. Diesen zufolge hat die Unter-

scheidung zwischen Natur und Kultur, Mensch und Tier zwar die Men-

schenrechte hervorgebracht, aber nur um dabei zugleich Gewalt und

Ausbeutung an jenen, denen sie abgesprochen wurden, erst brutal zu

legitimieren. So schrieb bereits Claude Lévi-Strauss: »The one boun-

dary, constantly pushed back, would be used to separate men from

other men and to claim – for the profit of ever smaller minorities –

the privilege of a humanism corrupted at birth.«3 Unter anderem vor

2 Bruno Latour, Das Parlament der Dinge, Frankfurt am Main 2009.

26



diesem Hintergrund prägten Manuel de Landa und Rosi Braidotti in

der zweiten Hälfte der 1990er-Jahre den Begriff eines post-humanis-

tischen »neuen Materialismus«4. Der Ansatz wird als eine »neue

 Ontologie« beschrieben, die »ältere Unterscheidungen zwischen

Menschlichem und Nicht-Menschlichem, Materialismus und Idealis-

mus oder Subjekten und Objekten ablehnt, weil sie der Auffassung ist,

diese seien unauflöslich miteinander verschränkt.«5

Und wenn wir alle Dinge wären?
Donna Haraway hatte aus feministischer Perspektive

 bereits 1988 deutlich gemacht, dass »Objektivität« nicht als »Neutra-

lität«, sondern stets nur als Position im wahrsten Sinne des Wortes

zu haben ist: als situiertes Wissen6, das einerseits jeweils aus einer

konkreten Position (aus einer Perspektive, aus einem Körper) spricht

und andererseits auch eine solche bezieht (entweder mehr oder

 weniger bewusst auf der Seite der bestehenden Machtverhältnisse

oder im Hinblick auf deren Befragung). Sie deckte also die scheinbare

Neutralität und Objektivität wissenschaftlicher Sicherheiten als mäch-

tige Positioniertheiten auf. Ihre feministische Forderung bestand

dabei nicht darin, den Objektcharakter zurückzuweisen, sondern sich

diesen vielmehr anzueignen. So treten wir selbst als situiert und

 objekthaft in Erscheinung – als Materie innerhalb von Materie. Was

bei all dem geschah, ist nicht nur das Plädoyer für eine neue Sicht-

weise auf Kategorien und den Umgang mit Objekten, sondern auch

3 Claude Lévi-Strauss, Jean-Jacques Rousseau. Founder of the Sciences 
of Man, zitiert nach: Jean Tible, Marx and Anthropophagy. Notes for a
 Dia logue between Marx and Viveiros de Castro, in: Pedro Neves Marques
(Hg.), The Forest and the School. Where to sit at the dinner table?, Köln
2014, S. 457–483, hier S. 471.

4 Vgl. Rick Dolphin, Iris van der Tuin (Hg.), New Materialism: Interviews and
Cartographies, University of Michigan Library, Ann Arbor 2012.

5 Diana Coole, Der neue Materialismus: Die Ontologie und Politik der Mate-
rialisierung, in: Susanne Witzgall/Kerstin Stakemeier (Hg.), Macht des
 Materials/Politik der Materialität, Zürich/Berlin 2014, S. 29–46, hier S. 30.

6 Donna Haraway, Situated Knowledges: The Science Question in Feminism
and the Privilege of Partial Perspective, Feminist Studies, Vol. 14, No. 3.
(Herbst 1988), S. 575–599, online unter: http://www.staff.amu.edu.pl/~ewa
/Haraway,%20Situated%20Knowledges.pdf, Zugriff: 2.12.2015.

27



eine neue Perspektive auf eine alte, vielfältig problematisierte mar-

xistische  Auseinandersetzung mit den Dingen als Waren. Während

Marx diesen Prozess einer magischen und beeindruckenden Verselb-

ständigung der Dinge als »Fetisch« beschreibt, wird er bei Bruno

 Latour zum  »Faitiche«, zu einem Akt, der Tatsachen schafft.7

Zunächst erscheint dies alles als eine Errungenschaft,

schließlich ist es doch immer wieder aufregend, sich denkend und

arbeitend auf etwas einzulassen, was nicht kontrolliert werden kann.

Auch wenn wir dabei in unserer kuratorischen Deutungshoheit

 eingeschränkt wurden, sind wir ja zugleich auch als Objekte unter

  Objekten ermächtigt worden. So experimentierten in den letzten zehn

Jahren KuratorInnen und KünstlerInnen mit Materialien, stellten alte

Fragen neu und ließen sich darauf ein, was geschehen würde, wenn

Pflanzen Grenzen überwucherten, Substanzen Wände herausforder-

ten, Steine Wege verschlossen, mit anderen Worten, wenn Materialien

Konzepte überrumpelten und unterwanderten. Die Freude über all das

dauerte allerdings nur kurz an: Denn vor dem Hintergrund zunehmen-

der Prekarisierung und der Bewertung unserer Arbeit als Humanres-

source sind wir heute nicht nur Materie, sondern auch selbst zu

Kapital geworden. So sehen wir uns täglich auf dem Markt inszeniert –

und erscheinen als Objekte, die wiederum als handlungsmächtige

 AkteurInnen in der Chorus Line des Konkurrenzkampfes stehen, im

Rennen um unseren Tauschwert in der Zukunft, der sich als return on

investment lohnen soll. Daher möchte ich nun doch den Weg noch ein-

mal zurückverfolgen und frage mich als »Ressource«, Vermittlerin

und Kuratorin, was damit gemeint war, dass sich die Objekte als

Waren selbständig machten.

Vertrackte Dinge
Bei allen Errungenschaften, die neue Perspektivierungen mit

sich bringen mögen, sind Öffnungen bekanntlich auch mit Schließungen

verbunden. Und so scheint die Konjunktur der neueren Auseinander-

7 Bruno Latour, Überraschungsmomente des Handelns. Fakten, Fetische
und Faitiches, in: ders., Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur
Wirklichkeit der Wissenschaft, Frankfurt am Main 2002, S. 327–359.

28



setzung um die Materialität der Dinge sehr oft mit einer Skepsis an

den Diskursen des Poststrukturalismus einherzugehen, nicht selten

sogar mit einer expliziten Abgrenzung zur Dekonstruktion8. Diese

Skepsis hinterlässt mich wiederum mit einer gewissen Skepsis. Geht

es hier möglicherweise um einen neuen Trend, einen Paradigmen-

wechsel, der eine kritische Auseinandersetzung mit Diskursen – und

damit auch mit der Macht kuratorischer Narrative – alt aussehen las-

sen will? Genau in dem Moment also, wo Jacques Derrida scheinbar

überholt werden soll, möchte ich mich ihm gerne zuwenden. Seine

dissidente Treue zu Marx – sein Buch Marx’ Gespenster9 schrieb er

übrigens Anfang der 1990er-Jahre, als eben diesen niemand mehr

lesen wollte – hilft mir nämlich dabei, der Auseinandersetzung mit

den Dingen als Waren nachzugehen.

Derrida sieht sich den magischen Effekt des Warenfetischs

bei Marx sehr genau an; so genau, dass er dabei unter der Hand

immer aufregender und komplizierter wird. Marx hatte mit einer ein-

fachen Sache begonnen: einem Holztisch, geschaffen aus lebendiger

Arbeit. Doch dann geschieht im Prozess der Verwertung etwas sehr

Verwunderliches. So beschreibt Marx im Kapital den magischen

 Moment, in dem der Tisch von einem einfachen Ding zur Ware wird,

folgendermaßen:

Eine Ware scheint auf den ersten Blick ein selbstverständli-

ches, triviales Ding. Ihre Analyse ergibt, daß sie ein sehr ver-

tracktes Ding ist, voll metaphysischer Spitzfindigkeit und

theologischer Mucken. Soweit sie Gebrauchswert, ist nichts

Mysteriöses an ihr, ob ich sie nun unter dem Gesichtspunkt

betrachte, daß sie durch ihre Eigenschaften menschliche

 Bedürfnisse befriedigt oder diese Eigenschaften erst als Pro-

dukt menschlicher Arbeit erhält. Es ist sinnenklar, daß der

Mensch durch seine Tätigkeit die Formen der Naturstoffe in

8 So schreibt etwa Rosi Braidotti: »The posthuman subject is not post -
modern, because it does not rely on any anti-foundationalist premises. 
Nor is it  post-structuralist, because it does not function within the linguistic
turn or other forms of deconstruction«; Rosi Braidotti, The Post-Human,
Cambridge 2013, S. 188.

9 Jacques Derrida, Marx’ Gespenster, Frankfurt am Main 1996.

29



einer ihm nützlichen Weise verändert. Die Form des Holzes  

z. B. wird  verändert, wenn man aus ihm einen Tisch macht.

Nichtsdestoweniger bleibt der Tisch Holz, ein ordinäres sinn-

liches Ding. Aber sobald er als Ware auftritt, verwandelt er sich

in ein sinnlich übersinnliches Ding. Er steht nicht nur mit sei-

nen Füßen auf dem Boden, sondern er stellt sich allen andren

Waren  gegenüber auf den Kopf und entwickelt aus seinem

Holzkopf Grillen, viel wunderlicher, als wenn er aus freien Stü-

cken zu tanzen begänne.10

Indem Derrida sich die Stelle vornimmt und aufzeigt, wie

gespenstisch und aufregend die Beschreibung ist, die Marx wählte,

dekonstruiert er die binäre Logik von »gutem Gebrauchswert« einer-

seits und »bösem Tauschwert« andererseits, sodass das gespensti-

sche Ineinanderspiel beider Seiten zu Tage tritt.11 Dabei wird die

Darstellung der Ware bei Marx ganz schön attraktiv: Wer möchte denn

nicht einen Tisch beim Tanzen erleben? Was bei Derrida mit Marx’

 Warenfetisch in den Gebrauchswert hineinzufahren scheint, ist das

Begehren selbst, und mit ihm die Konkurrenz, die dem Kapitalismus

eingeschrieben ist.

Versuchen wir als KuratorInnen noch ein bisschen bei

 diesem magischen Moment zu bleiben. Was könnte die Kraft dieses

gespenstischen Zaubers ausmachen, bei dem ein Ding plötzlich auf-

regend und begehrenswert wird? Zunächst scheint es die Möglichkeit

zu sein, dieses mit einem neuen, einem anderen Wert zu versehen.

Und kommt uns dieser Zauber nicht bekannt vor?

It’s magic! Aura und Fetisch
In expliziter Bezugnahme auf den historischen Materialismus

von Marx entwickelt Walter Benjamin sein Konzept der Aura, das einen

nicht weniger aufregenden Objekt-Effekt vorschlägt. In seinem be-

rühmten Kunstwerk-Aufsatz12 benennt er mit dieser ein erstaunliches

10 Karl Marx, Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie, Berlin/DDR 1962, 
Bd. 1, S. 91.

11 Jacques Derrida, Marx’ Gespenster, Frankfurt am Main 1996, S. 236–242.
12 Walter Benjamin, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reprodu-

zierbarkeit. Drei Studien zur Kunstsoziologie, Frankfurt am Main 2003, S. 7–5.

30



Phänomen, das sich sowohl in der Natur als auch im Museum und auf

dem Kunstmarkt finden lässt. Für die Natur beschreibt er den Effekt

der Aura bekanntlich als »die einmalige Erscheinung einer Ferne 

so nah sie sein mag«. Denken wir nun mit Walter Benjamin an das

 Museum, dann ist es wohl die Inszenierung der Einmaligkeit, die mit

Vitrinen und Rahmen, aufregenden Worten, anregenden Displays und

einschüchternden Ritualen geschaffen wird, die diesen Effekt zu Tage

treten lässt. Und tatsächlich entwickeln sich die beiden magischen

Funktionen des Dings als Aura und als Fetisch auf dem Markt und im

Museum parallel: Denn im Display der Dinge eifern Museen und

 Warenhäuser des 19. Jahrhunderts einander nach. Werner Hanak-

 Lettner erzählt von der Geschichte dieser Entwicklung:

Mit den Warenhäusern der Moderne entstand der Konsumtem-

pel. Knapp nach, aber auch parallel zum Neubau vieler Natio-

nalmuseen konstruierte man riesige Gebäude, in denen sich

die üppige Vielfalt der neuen industriellen und handgefertigten

Warenwelt inszenieren ließ. Und auch diese neuen Riesen

 zitierten die tempelhaften Architekturversatzstücke der Antike:

Das erste große Warenhaus dieser Art, das Bon Marché in

Paris, 1852 von Aristide Boucicault gebaut und 1876 von

 Gustave Eiffel und Louis Charles Boileau erweitert, zeigt eine

Kuppel, einen Tempelgiebel und Säulenpartien, die von einem

monumentalen Bogenportikus getragen werden. […] Die gro-

ßen frühen Warenkaufhäuser der Welt mit ihren neuen Bauten,

die Galerie Vittorio Emmanuele II. in Mailand (1877), das Har-

rods in London (1894), das Gum in Moskau (1893), das Herz-

mansky in Wien (1898) oder die Galeries Lafayette in Paris

(1912) zeigen tatsächlich große Ähnlichkeit innen wie außen

mit den zeitgenössischen Museumsbauten der Zeit.13

13 Werner Hanak-Lettner, Die Ausstellung als Drama. Wie das Museum aus
dem Theater entstand, Bielefeld 2011, S. 169–174. Werner Hanak-Lettner
zeichnet auch die Geschichte des New Yorker Stadtteils SoHo nach – von
den Haus besetzungen über die White Cubes der Galerien bis zu den
neuen Flagship  Stores. Er interessiert sich insgesamt für die zahlreichen
Wechselwirkungen in der Entwicklung des Display von Kunst, Museums-
objekten und Waren.

31



Mit dem Objekt im Museum geschieht also etwas Ähnliches

wie mit der Ware. An einem Ding wird durch einen beeindruckenden

Spezialeffekt ein Wert durch einen anderen ersetzt. So entstehen auf

dem bürgerlichen Kunstmarkt Kultwert und Ausstellungswert. Daniel

J. Sherman beschreibt das Museumsobjekt in Verbindung mit dem

Warenfetisch als »the way how museums tacitly ratify, even while

 ostensively standing apart from, the ideology of the marketplace«14

und betont dabei – mit Verweis auf Quatremère, Benjamin and Marx

– wie der magische Trick das Ding seines Lebens beraubt15; allerdings

erhält es dabei eben auch ein neues Leben. Und wieder erscheint der

 Objekt-Effekt also ambivalent: Benjamin analysiert ihn kritisch. Er stellt

die entfernende Tradition der auratischen Inszenierung von Authenti-

zität der progressiven Kraft des kollektiven Film-Erlebens gegenüber

und fordert eine Politisierung der Kunst. Seine berühmte Beschrei-

bung der Aura zeugt jedoch auch davon, dass diese ganz besondere

Kraft, die Einmaligkeit herstellen kann und Nähe an Ferne zu binden

vermag, eine Faszination mit sich bringt, der er sich selbst nicht ent-

ziehen kann.

Versteinerte Konflikte
Was haben nun die beiden Objekt-Effekte, die die Dinge so

attraktiv machen, gemeinsam? In beiden Fällen wird ein Wert in einen

anderen verwandelt. Die magische Ware und das auratisierte Muse-

umsobjekt sind zugleich voller Leben – vibrierend und gefüllt mit

 Begehren und Träumen – und völlig entleert, wie Gespenster. Was ich

nun nach dem Durchgang durch die Theorien des erstaunlichen Han-

delns der Dinge vorschlagen möchte, ist eine Re-Lektüre des magi-

schen Effekts als sedimentierter Konflikt: Der Zauber der Umwertung

bringt etwas zum Schweigen, das aber nicht aus der Welt geschafft

werden konnte. Meine These besteht nun darin, dass die Dinge die

32

14 Daniel J. Sherman, Quatremère/Benjamin/Marx: Art Museums, Aura, and
Commodity Fetishism, in: Irit Rogoff/Daniel J. Sherman (Hg.), Museum
 Culture. Histories, Discourses, Spectacles, London 2004, S. 123–143, hier
S. 135.

15 Ebenda, S. 134.



 Erinnerung der Umwertung in sich tragen. Sie sind Träger der Kon-

flikt- und Gewaltgeschichten, die zu den magischen Effekten führten:

Geschichten der Ausbeutung im Fall der Waren und Geschichten der

künstlerischen Herausforderung, der Revolution, aber auch des Rau-

bes, der Plünderung und der kolonialen Gewalt im Fall der Museums-

objekte. Wahrscheinlich gehört gerade die in den verzauberten Dingen

sowohl enthaltene wie vergrabene Gewalt zu den wesentlichen Aspek-

ten dessen, was die Dinge so begehrenswert macht. So ist in diesem

Zauber, in diesem Begehren die Gewaltgeschichte enthalten: Eigentlich

wissen wir um die Gewalt, die den Ursprung ethnologischer Samm-

lungen bildet, wir wissen um die Produktionsbedingungen der Schuhe

und Kleider, die wir tragen – und zugleich ist dieses Wissen im Objekt-

Effekt noch unschädlich gemacht. So geistern die Konflikte in den Din-

gen, in denen sie zum Schweigen gebracht wurden. Sie werden im

Museum und auf dem Markt durch die Magie der De- und Rekontextua-

lisierung zugleich kondensiert und komplett dethematisiert. Aber die

Gewaltgeschichten und damit verbunden auch die Konflikte haben

Spuren hinterlassen – nicht nur, weil diese nicht verwischt werden

konnten, sondern vor allem auch, weil der Zauber der Aura und des

Fetischs nichts wert wäre, wenn er nicht durch die unschädlich

 gemachten Spuren der Gewalt seine Aufwertung vollziehen würde.

Dieser These folgend, tragen die Dinge die Konflikte, in denen sie stan-

den und die zu ihnen führten, in sich. Sie sind in ihnen sedimentiert

und versteinert. Und genau so, behaupte ich, verhält es sich auch mit

den verunmöglichten Kämpfen, die uns KuratorInnen und Vermittle-

rInnen selbst zu Ressourcen werden ließen.

Ich schlage nun vor, die Handlungsmacht der Dinge und das

Begehren, das offensichtlich ihre Attraktivität und jene der Begegnun-

gen im Museum ausmacht, nicht zu verleugnen, sondern vielmehr

ernst zu nehmen. Was wäre, wenn in der faszinierenden Verwandlung

ein Träger potenzieller Agitation liegen würde, die mit den Tischen die

Verhältnisse zum Tanzen bringt? Insofern die Dinge und wir mit ihnen

sedimentierte Kämpfe verkörpern, können diese im Museum auch zu

Tage treten. Wenn das Museum also ein Ort voller versteinerter Kon-

flikte ist, wie küssen wir sie und wie küssen sie uns wach? 

33





Materialität und Medialität umschreiben zentrale Eigenschaften eines

musealen Objektes. Anschauungs- und Wirkkraft treffen auf Zeichen-

haftigkeit und Bedeutungszuschreibung, die mit (ordnenden) Diskur-

sen korrespondieren. Die vielschichtigen Dimensionen, die einem

Objekt bzw. seinem Überlieferungskontext innewohnen können, sind

in der museologischen Reflexion in einer Reihe von Begrifflichkeiten

gefasst worden. Mein Anliegen ist es, diese Termini in der Betrachtung

konkreter Objekte fruchtbar zu machen – im Bewusstsein, dass Dinge

immer auch Dimensionen haben, die sich einer Beschreibung entzie-

hen. Zwar bedürfen die vielfältigen Weisen, Dinge zu umkreisen und

Kontexte, in denen diese standen und stehen, zu entdecken nicht not-

wendigerweise eines Instrumentariums. Dennoch erscheinen mir

Hilfsmittel nützlich, um Blicke zu fokussieren. Als solche Sehkrücken

dienen die im Folgenden beschriebenen ausgewählten Begriffsfelder

(vgl. Abb. 1). 

Um ein Objekt nach diesen Begriffen auszuloten, ist bekann-

termaßen zu beachten, dass das physische Ding nicht allein steht,  

es gibt einen mitüberlieferten Sammlungs- und jeweils neu pro -

du zierten Ausstellungskontext. Damit werden die beiden Modi der

Museums arbeit1 berücksichtigt: Betrachte ich ein Objekt im Modus

Beredsam und wirkungsvoll.

Dimensionen der 

Dinge aus museologischer

Perspektive 

35

Roswitha Muttenthaler



Reliquie
Devotionalie

Nähe/Teilhabe an
einer Person

Übergangsobjekt

Trophäe
Zeichen des

 Triumphs

Schatz
Wertgegenstand

Relikt
Spur
Fund

Katalysator
Erinnerungsauslöser

Imaginationsraum 
Dinge von Belang

Symbol
Sinnbild

Zeichenhafter
 Bedeutungs-
überschuss

Attraktor 
Hoher

 Bekanntheitsgrad
Repräsentatives

 Objekt
Imageobjekt

Sachzeugnis
Dokument

Quelle

Materialität/Form
Beweis von

 Fertigkeiten + 
Gestaltungswillen +

künstlerischem
 Schaffen

Träger ästhetischer 
 Erfahrung

Symptom 
Spuren für

 gesellschaftliche
Verfasstheiten

Beleg für Systematik
Teil von Ensemble
Vergleichsobjekt

Abb. 1: Dimensionen von Objekten 
Diagramm: Roswitha Muttenthaler (2014)



der Potenzialität – des Speichers –, ist die Bandbreite der materiellen

und  medialen Eigenschaften offener bzw. anders gelagert als bei

einem Objekt im Modus der Aktualität, d. h. der Ausstellung. Im Spei-

cher werden alle Informationen gesammelt und dokumentiert: jene,

die sich mit fachspezifischem Wissen vom Objekt ablesen lassen, und

jene, die nur durch Überlieferung des Kontextes erfasst werden kön-

nen – wem es gehörte, mit welchem Ereignis es verknüpft war etc. Im

Ausstellen werden Dimensionen eines Exponates entsprechend der

Deutungsabsichten ausgewählt, hervorgehoben und neu erzeugt, das

Spektrum wird eingeschränkt oder um Deutungen erweitert. Ein Ob-

jekt mag beispielsweise ein Fund sein, sagt aber selbst nichts über

seine Fundstelle aus. Erst die Dokumentation gibt dem Objekt seinen

konkreten Fundstatus. Im Ausstellungskontext muss dann der Aspekt

Fund nicht notwendigerweise eine Rolle spielen, das Exponat kann

ohne diesen Kontext präsentiert werden. Einem Objekt, das Attraktor-

qualität  besitzt, kann diese im Ausstellen auch genommen werden –

oder  umgekehrt. In den folgenden exemplarischen Darlegungen liegt

der Schwer punkt auf dem aktualisierenden Modus des Ausstellens,

 ergänzt um Sammlungs- und Überlieferungsaspekte.

Im Gasometer Oberhausen springt der zentrale Raum unter

einem kuppelartigen Dach aus genieteten Metallplatten ins Auge. Am

Kuppeldach sind rundum Lichtspots angebracht, die die Oberflächen-

struktur sichtbar machen und metallisch glänzen lassen. Assoziatio-

nen zu einem Sternenhimmel, zu sakralen Kuppeln tauchen auf. In

diesem großen, atmosphärisch aufgeladenen Raum war 2006 mittig

lediglich eine kleine Vitrine aufgestellt. Von weitem war nicht sichtbar,

was sie barg. Aber auch bei der Annäherung blieb das Exponat rät-

selhaft. Es war ein Weckglas mit durchsichtiger Flüssigkeit zu erken-

nen. Erst die Lektüre des Textes eröffnete den historischen Kontext. 

Es handelte sich um ein verbliebenes Glas mit abgekochtem Wasser

aus den letzten Kriegstagen 1945, als in Essen die Wasserversorgung

37

 
1 Gottfried Korff, Speicher und/oder Generator. Zum Verhältnis von

 Deponieren und Exponieren im Museum (2000), in: ders., Museumsdinge: 
deponieren – exponieren, Wien 2002, S. 167–178, S. 170.



 zusammengebrochen war. Durch das in der Nacht geschöpfte und

durch Kochen sterilisierte Flusswasser konnte eine Mutter im Bunker

 Babynahrung zubereiten und so die Ernährung ihrer kleinen Kinder

sichern. 

Für den analysierenden Blick bietet sich weniger am Objekt

selbst, sondern vielmehr in seinen Überlieferungs- und Präsentati-

onskontexten die Deutung Schatz bzw. Wertgegenstand an. Es ist ein

Gemeinplatz, dass ein Ding in den Status des kulturellen Erbes wech-

selt, wenn ihm Sammlungswürdigkeit zugesprochen wird. Dieser Sta-

tus macht Objekte einerseits gleich, was die Pflicht zur Erhaltung und

den sorgsamen Umgang mit ihnen betrifft. Doch andererseits beste-

hen erhebliche Unterschiede in Wichtigkeit und Wert – wie sich dies

etwa auch in Versicherungswerten ausdrückt. Dass der Wert nicht

nur im Gegenstand – seinem wertvollen Material und seiner kunstfer-

tigen Bearbeitung – liegt, sondern insbesondere auch in den Kontex-

ten, in denen er eine Rolle spielte, bestimmt das museale Sammeln

und Ausstellen von Beginn an. Dabei verschieben sich Wertigkeiten

und ihre Ausdrucksformen permanent mit den je aktuellen Konzep-

tionen. Sie erfuhren ab den 1970er-Jahren ihre Erhöhung, gleichzeitig

wurden traditionelle Präsentationsstrategien – wie etwa Dinge als

Schätze zu zeigen – hinterfragt oder auch spielerisch oder ironisch

gewendet. 

Unter dem Begriff Schatz betrachtet, liegt der Wert des

Weckglases zwar im Wasser, das das Überleben ermöglichte und

damit zu dieser Zeit unbezahlbar war. Doch um diesen Wert zu identi-

fizieren, brauche ich die mit dem Wasser verbundene, immaterielle

Überlieferungsgeschichte, egal ob im Speicher oder in der Ausstel-

lung. Im Gegensatz zum Speicher erlauben allerdings Präsentations-

strategien auch eine veränderte Wahrnehmung der Materialität.

Durch das Ausstellen wurde dem unscheinbar wirkenden Weckglas

etwas gegeben, was im Speicher nur immateriell vermittelbar war:

die visuell erfahrbare Dimension eines Schatzes. Das Weckglas war

als Schatz inszeniert und auch ohne Text als wertvoll zu rezipieren.

Der Text lieferte den Grund für die visualisierte Anreicherung des

 Exponats.

38



Diese Inszenierung versah einen Alltagsgegenstand nicht

nur mit einer Art sakralen Weihe. Durch die exklusive, alleinige Plat-

zierung wurde auch Neugierde evoziert und Aufmerksamkeit angezo-

gen. In einem dem Schatz anverwandten Bedeutungsfeld lassen sich

die Bezeichnungen Attraktor, hoher Bekanntheitsgrad, repräsentatives

Objekt, Imageobjekt  versammeln. Anders als die Schatzdimension ist

es mit neueren Entwicklungen der Museumslandschaft verknüpft. Das

vermarktungsfähige Image von Exponaten, ihre mediale Bekanntheit

und das Potenzial, als Attraktoren zu fungieren, wurden zu zentra-

len Faktoren insbesondere von Ausstellungsstrategien der letzten Jahr-

zehnte. Ein Objekt braucht nicht nur die von Gottfried Korff so bezeich-

nete »Anmutungsqualität«. Es muss effektvoll sein, Aufmerksamkeit

einfangen. Von diesem Blickpunkt aus lässt sich reflektieren, inwie-

weit ein Museumsding und sein Überlieferungskontext diese  kon-

kurrenz- und eventorientierten Wirkungen erbringen können oder  inwie-

weit es gezielte inszenatorische bzw. szenografische Mittel braucht.

Das Weckglas gewinnt durch seine ins Auge springende

Platzierung die Qualität eines Attraktors. Das Ziel ist hier wohl, über

Erstaunen zur Erkenntnis zu gelangen. Die Diskrepanz zwischen visuell-

sinnlicher Erhöhung und banalem Weckglas soll das Interesse  wecken

zu erfahren, worin die Bedeutung liegt. 

Weiteres lässt sich zum Objekt bzw. seinem Sammlungs-

und Ausstellungskontext konstatieren, wenn ich andere Blickpunkte

wähle, etwa das semantische Feld Symbol, Sinnbild, zeichenhafter

 Bedeutungsüberschuss/Identifikationsangebot. Dies eröffnet den

 Zugang, Objekte als Zeichen bzw. Repräsentanten von Sachverhalten

und Vorstellungswelten, die auf wissenschaftlich-kuratorischen Zu-

schreibungen beruhen, zu analysieren. Als »Semiophoren« (Krzysztof

Pomian) haben sie die Funktion, zwischen dem Unsichtbaren, das sie

repräsentieren, und dem Sichtbaren zu kommunizieren. 

Hinter den Symbol- und Gefühlsbesetzungen vermutet Mieke

Bal den Versuch, das Hier und Jetzt zu transzendieren, sich in

bedeutungsgesättigte Netze einzuordnen und diese Netze über

Dinge zu verobjektivieren, zu festigen, zu materialisieren – mit

dem Zweck, Bedeutungen kommunizierbar und tradierbar zu

39



machen. […] Das Bedeutsamkeitsbedürfnis führt dazu, dass

wir Dinge, Objekte, Gesten, Bilder zu Zeichen von und für etwas

machen: Wir wollen den Dingen etwas ansehen, wir wollen,

wenn wir sie sehen, etwas mitsehen, wir wollen sie als etwas

sehen – als Repräsentant, als Indikatoren, eben als Zeichen

für etwas.2

Die Sammlungs- und insbesondere Ausstellungswürdigkeit

eines Dinges bestimmt sich stark aus seinem Potenzial, aussagekräf-

tig zu sein bzw. eine tradierte Bedeutung zu transportieren. Das Weck-

glas kann durch seinen Überlieferungskontext zeichenhaft aufgeladen

werden: zum Symbol für Überlebensstrategien, zum Symbol für die

Rolle von Frauen, zum Symbol für den Wert von Wasser etc.

Da Objekte nicht nur Zeichen sind, nicht allein repräsentativ

und verweisend Bedeutungen tragen, sondern auch wirksame Dinge

sind, versuche ich diese Erkenntnismöglichkeit unter den Begriffen

Katalysator, Erinnerungsauslöser, Imaginationsraum oder Dinge von

Belang zu fassen. Wirkmächtigkeit erlangt ein Objekt nicht nur auf-

grund seiner ästhetischen Anmutungsqualität, sondern auch infolge

seiner inhaltlichen Funktion als »Ding von Belang«. »Das ›Museums-

ding von Belang‹ kann nicht mehr als Zeuge der Vergangenheit, als

eine abgeschlossene, vom Betrachter unabhängige Entität angesehen

werden, sondern es muss  […] als ein Konglomerat von Handlungen

und Beziehungen gedacht werden.«3 Ein Objekt in diesem Sinne als

Katalysator zu verstehen meint, dass es Anknüpfungspunkte für Fra-

gen, Assoziationen, Erinnerungen und Projektionen bietet, die zwar

 weit über den informativen und ästhetischen Wert hinausreichen,

aber dennoch das Objekt als handlungs- und wirkungsauslösenden

2 Gottfried Korff, Vom Verlangen, Bedeutungen zu sehen, in: Ulrich Bors dorf/
Heinrich Theodor Grütter/Jörn Rüsen (Hg.), Die Aneignung der Vergan-
genheit. Musealisierung und Geschichte, Bielefeld 2004, S. 81–104, S. 83f.
Korff verweist hier auf die Beschäftigung Mieke Bals mit der semiotischen
Energie der Dinge: Für das Deuten des Sammelns und Zeigens von Dingen
sei die Symbolik und Affektivität der Beziehungen von Menschen zu Objek-
ten von zentraler Bedeutung. Vgl. Mieke Bal, Kulturanalyse, Frankfurt 2002.

3 Angela Jannelli, Wilde Museen. Zur Museologie des Amateurmuseums,
Bielefeld 2012, S. 330. Der auf Bruno Latour zurückgehende Terminus
»Dinge von Belang« fand Eingang in den museologischen Diskurs;
 Jannelli widmet sich dem Konzept ausführlich.

40



Bezugspunkt begreifen. Am Beispiel Weckglas mag etwa die sichtbare

 Unscheinbarkeit im Gegensatz zur existenziellen Rolle emotionalisie-

rend oder reflexionsanregend funktionieren. Dies ließe nicht nur ver-

gangene Mühsal und Hoffnungen, sondern auch gegenwärtig aktuelle

Fragen jenseits der Wohlstandsgesellschaft evozieren. Das Glas Was-

ser – seine Verfügbarkeit als existenzielles Grundrecht – wird zu

einem Ding, das uns angehen könnte oder sollte. 

Bevor ich weitere Formen der Aufladung und des Wirksam-

werdens von Objekten aufgreife, möchte ich auf grundsätzliche Cha-

rakteristika von Musealien eingehen. Ich beginne mit den Begriffen

Relikt, Spur, Fund. Der Weg vom Zeug zum Zeugnis – von Korff Dese-

miotisierung und Resemiotisierung genannt – bedingt, dass ein Ding

aus seinem Ursprungskontext gelöst, zu einem Relikt wird. Das

 notwendigerweise Fragmentarische des gesammelten Restes zu

 reflektieren, bringt zu den präsenten Erkenntnis- und Anmutungs -

dimensionen das Abwesende in den Betrachtungshorizont zurück. Wel-

che sichtbaren Spuren sind manifest? Welche Spuren werden durch

Überlieferung mündlicher und schriftlicher Natur mit dem  Exponat

verwoben? Was charakterisiert die spezifische Überlieferung eines

Fundes? Bleiben in der Dokumentation, Forschung und im Ausstellen

die verschwundenen Kontexte erahnbar? 

Auch wenn ein Überrest von Schnitten bestimmt ist, was im

Überlieferungsprozess eingebracht wird oder ausgeklammert bleibt,

erweist sich die Fragmentarik gleichzeitig als Vorteil, denn sie er -

fordert und ermöglicht einen Deutungs-, Imaginations- und Hand -

lungsraum. Das Fragment sei der »Lehrmeister der Fiktion« (André

Malraux): »Die res factae müssen sich mit den res fictae verbinden,

um historische Anschauung zu bewirken. Fiktives kommt unweigerlich

ins Spiel, wenn die Geschichtsdarstellung mehr zu sein beansprucht,

als eine bloße Archivierung der Überreste des Wissens vom Vergange-

nen. Das Korrelat zum Gebrauch fiktionaler Elemente in der narrativ-

 literarischen Darstellung der Vergangenheit bietet in Ausstellungen

und Museen die Inszenierung …«4

41

4 Gottfried Korff, Zur Eigenart der Museumsdinge (1992), in: ders., Muse-
umsdinge: deponieren – exponieren, Wien 2002, S. 140–145, S. 143.



Fiktion spielt zwar in der narrativen und performativen Kon-

textualisierung und Aneignung einer Ausstellung eine zentrale Rolle,

schlägt sich aber auch in den Deutungen der Dokumentation und

 Erforschung der Objekte nieder. Der Reliktcharakter ist vor allem im

Ausstellen selten erfahrbar, nicht nur weil die angebotenen Narrative

zumeist die Lücken schließen. An Objekten wird geschätzt, dass die

Anmutungs- und Erkenntnisqualitäten wandelbar sind. 

Ein zweites Beispiel. 2006 waren im Textilmuseum Euskir-

chen gleich große, schwarz-graue Wollstoffmuster so ausgestellt, dass

jedes Muster weiß gerahmt und hinterglast war. Alle hingen als dich-

ter Block in Reihen an der Wand. Demgegenüber war zu lesen: »Nie-

mand hat sie abgeschickt, niemand hat sie weggeworfen: Zu einem

Paket verschnürt, fanden sich diese 42 Musterstücke auf dem Dach-

boden der Tuchfabrik Müller.« Die Dimension Relikt bzw. Fund wurde

im Text dezidiert aufgerufen, die visuelle Erfahrung der Muster war

aber davon abgekoppelt. Text und Präsentationsform  eröffneten durch

ihre unterschiedlichen Deutungsangebote einen Spannungsbogen, der

erahnen ließ, dass neben den realisierten Möglichkeiten potenziell

weitere Optionen bestehen könnten. Diese  Ausstellungsweise lässt

sich auch gut unter dem Begriffsfeld Materialität/Form, Beweis von

Fertigkeiten + Gestaltungswillen + künstlerischem Schaffen, Träger

ästhetischer Erfahrung lesen. Auf diese Weise wird deutlich, dass 

die Stoffmuster auf ästhetische Erfahrungen ausgerichtet werden, 

auf den betrachtenden Blick auf das Material und auf die Anord   -

nungs- und Zeigeform von Grafiken, von Kunst. Die Präsentation kann –

im  Ge gen  satz zu dem ursprünglichen Gebrauchs kontext der Stoffmus-

ter – als verfremdend charakterisiert werden, wodurch ein neuer

Blick auf diese möglich wird. In ungewohnten Nachbarschaften ver-

ändert ein Objekt seine Wirkung, es verkörpert ähnlich einem Kunst-

werk  zunächst sich selbst.

Gleichzeitig wurde eine zentrale Bedeutung von Mustern

nach wie vor transportiert: Sie sind Vergleichsdinge. Im ursprüngli-

chen Gebrauchskontext beruhte der Vergleich auf dem Fühlen und

Schauen. Im Ausstellen blieb nur der prüfende Blick. Gleichzeitig waren

die Stoffmuster durch die Aufnahme in ein Museum zu sammlungs-

42



bezogenen Vergleichsobjekten geworden. Dinge erfahren im Musea-

lisierungsprozess eine Isolierung vom Gebrauchskontext. Gleichzeitig

finden sie durch Deutungs- und Ordnungskriterien einen Platz in der

Sammlung, wodurch sie in Beziehung zu anderen Objekten treten, mit-

einander verglichen werden, Serien oder Ensembles bilden, zu Typo-

logien beitragen.

Die Präsentationsform der Stoffmuster im Sinne von Beleg

für Systematik, Teil von Ensemble, Vergleichsobjekt ist quer durch alle 

Museumstypen anzutreffen. Häufig finden damit auch die Sammlungs-

ordnungen selbst Eingang in die Ausstellungspräsentationen. Syste-

matiken strukturieren die Ausstellungen nicht nur in Naturmuseen. Auch

Kunstmuseen ordnen vielfach nach Schulen, Stilrichtungen,  Sujets.

In Sammlungen geordnet und gedeutet werden Dinge,

denen der Status des Originalen zugeschrieben wird. Dass diese Sach-

zeugnis, Dokument, Quelle sind, Informationen etwa über Vergan-

genes geben können, gilt als selbstverständliches Charakteristikum

von Musealien. Nach Gottfried Korff ist Authentizität die Vorausset-

zung des Zeugniswerts, bildet sie quasi eine Akkreditierungskategorie.

Durch die ermöglichten Begegnungen mit den unmittelbaren Zeugen

der Vergangenheit befriedige das Museum eine Evidenzsehnsucht.5

Zeugenschaft ist jedoch nur zum Teil vom Objekt ablesbar,

sie muss den Dingen zugeschrieben werden. Wenn die Überlieferung

ungesichert ist, verliert sich vielfach der Mehrwert als Zeugnis,

 Dokument und Quelle, es verbleibt ein wenig aussagekräftiges Relikt.

Zeugenschaft ist keine stabile Eigenschaft der Dinge, wie Materialität

oder Formgebung, die Zuschreibungen wechseln. Dennoch wird in

Ausstellungen der Zeugnischarakter häufig verobjektivierend in Dienst

genommen, um Narrative zu bestätigen. So thematisiert etwa Mieke

Bal, wie die visuelle Verfügbarkeit der Objekte – die Geste des

»Schau!« – mit einer epistemischen Autorität – der Geste des »So ist

es« – verbunden wird, ohne dies als diskursive Praxis offenzulegen.6

5 Gottfried Korff, Sechs Emder Thesen zur Rolle des Museums in der Infor-
mationsgesellschaft, in: Museumskunde 2/2008, S. 19–27, S. 21.

6 Mieke Bal, Double Exposures. The Subject of Cultural Analysis, New York/
London 1996, S. 2.

43



Als plakatives Beispiel für eine ideologisierende Legitimie-

rung mittels der Zeugenschaft ziehe ich eine Vitrine heran, die 2000

im Naturhistorischen Museum Wien zu sehen war. Thema war die Ent-

wicklung des aufrechten Ganges des Menschen. Im Zentrum war eine

Platte mit Fußabdrücken platziert. Der zugehörige Text bezeichnete

diese als versteinerte Fußspuren aufrecht gehender Vorfahren, deren

unterschiedliche Fußgrößen und Schrittweiten »beweisen, dass zwei

unterschiedlich große Australopithecinen hier gegangen sind«. Der

Text ließ offen, ob es Mann, Frau oder Kind waren und ob die Spuren

von nebeneinander oder hintereinander Gehenden entstanden sind.

Doch war ihm eine Art Passfoto hinzugefügt, das die Köpfe eines Paa-

res der Evolutionsgeschichte zeigte, bei dem der Mann der Frau den

Arm um die Schulter legte. Das Foto schloss die Offenheit des Objektes.

Die Evidenz der Fußspuren sicherte die im Foto suggerierte Deutung. 

Um den Implikationen der Anordnung von Fußspuren und

Passfoto nachzugehen, bietet sich auch das semantische Feld Symp-

tom, Spuren für gesellschaftliche Verfasstheiten an. Sabine Offe hat

den Begriff für ihre Analyse jüdischer Museen produktiv gemacht. 

Sie begreift Symptom »als eine Form der Gedächtnisbildung, die zu

deuten ist« und schlägt vor, sie als Spuren möglicher anderer Erzäh-

lungen zu lesen, um sie zu verstehen: »als Erscheinungsweisen eines

Verlangens nach Ausdruck […], das diesen Spuren im Rekurs auf

 vergangene Geschichten gegenwärtigen Sinn zu verleihen sucht.«7 In

Weiter führung dieses Ansatzes kann die Präsentation der Fußspuren

dahingehend befragt werden, welche Spuren für gesellschaftliche

 Verfasstheiten sie bereitstellt. Gesichert wird nicht einfach das  Neben-

einandergehen von Mann und Frau. Evoziert wird das Bild eines hete-

rosexuellen Paares mit bekannten geschlechtsspezifischen Ver-

haltensmustern des dominierenden, beschützenden Mannes und der

zu beschützenden Frau. Indem diese Muster in der frühen Mensch-

heitsgeschichte verankert werden, können sie quasi natürlich erschei-

nen.8 Passfoto und Fußspuren verweisen dabei nicht nur auf konkrete

7 Sabine Offe, Ausstellungen, Einstellungen, Entstellungen. Jüdische
 Museen in Deutschland und Österreich, Berlin/Wien 2000, S. 317.

44



Denkweisen. Lesbar werden vor allem auch Wünsche, etwa Machtver-

hältnisse zu naturalisieren bzw. als evolutionäre Errungenschaften zu

legitimieren. 

Im Wunsch, ein Relikt zu erhalten, äußert sich auch die

 Absicht, etwas als verloren Gesehenes zurückzubekommen. Ein in

 gewisser Weise anverwandter, ursprünglich dem Kultischen zugehö-

riger Begriff ist jener der Reliquie, erweitert um die Dimensionen

 Devotionalie, Nähe/Teilhabe an einer Person, Übergangsobjekt. Die

Wirkkraft der Reliquie, ihr Heilungsversprechen, beruht auf dem Prin-

zip der Berührung. Hinsichtlich Musealien wurde auf psychoanalyti-

sche Theorien der Berührung und des Übergangs rekurriert. »Die

Reliquie ist also das Medium, das es erlaubt, die Trennung und Über-

brückung von Diesseits und Jenseits zu beherrschen. Die Reliquie

 bildet also einen Kompromiß, einen illusorischen Kompromiß: Die

 Reliquie stellt einen unveränderten und unzerstörbaren Rest dar, der

sich jenseits aller Trennung erhält.«9 Die Bedeutung der Reliquie als

eine Art Übergangsobjekt greift Gottfried Fliedl auf: Zum Charakter

musealer Objekte gehöre es, transitionale Dinge zu sein, die es erlau-

ben, Trauerarbeit zu leisten – etwa über Arbeits- und Lebensweisen,

die verschwinden – und sie gleichzeitig in der vergangenen und  gegen-

wärtigen Welt zu halten. 

»Hier liegt die engste Analogie zwischen Übergangsobjekt

im strengen psychoanalytischen Sinn und dem Museumsding: In sei-

ner Funktion, die Trennung hinauszuschieben, dem Abschied Dauer

zu verleihen, die Objekte der Trennung zugleich als ein Stück innerli-

cher, privater und persönlicher Wirklichkeit und äußerlicher Muse-

umsrealität in Schwebe zu halten.«10

8 Vgl. die detaillierte Darstellung des legitimierenden Einsatzes der Fuß -
spuren in: Roswitha Muttenthaler/Regina Wonisch, Gesten des Zeigens.
Zur Repräsentation von Gender und Race in Ausstellungen, Bielefeld
2006, S. 100ff.

9 Karl-Josef Pazzini, Unberührte Natur, in: Gottfried Fliedl/Roswitha Mutten-
thaler/Herbert Posch (Hg.), Wie zu sehen ist. Essays zur Theorie des
 Ausstellens, Wien 1995, S. 124–142, S. 133.

10 Gottfried Fliedl, Baldramsdorf. Objekte des Übergangs. Versiegelte Zeit,
 unveröffentlichtes Skript, S. 6.

45



Der Aspekt der Verehrung und Berührung kommt im Muse-

umswesen vor allem in gesammelten Devotionalien – also in der ma-

terialisierten Verehrung von Kulturschaffenden – und Dingen aus dem

Besitz von Persönlichkeiten zum Ausdruck. Sie zeugen vom im 19. Jahr-

hundert entstandenen Genie- und heutigen Celebritykult; sie waren und

sind in fast allen Museen zu finden. Zentral ist dabei die verbürgte

Überlieferung. Wie auch immer das Objekt ausgestellt ist, seine von

Berührung zeugende Wirkung bedarf des mündlich oder schriftlich

tradierten Ausweises. Exemplarisch für einen Umgang, der zwischen

Reflektieren und Auratisieren des Personenkults changiert, sehe ich

das Schiller Nationalmuseum in Marburg. 2010 waren etwa die Bilder,

Büsten, Medaillen konvoluthaft präsentiert, quasi als vergleichendes

Material zur Entwicklung der Darstellung Schillers. Der Gestus der

Verehrung wurde so auch teilweise unterlaufen. Im Raum, in dem

Schillers Kleider ausgestellt waren, thematisierte der Text die Frage

der Überlieferung. Die Kleider und Accessoires wurden schwebend

und von Licht umhüllt gezeigt: In der Raummitte stand eine in einem

Sockel eingelassene große Vitrine, die von innen beleuchtet war. Auf

Glasscheiben waren die Exponate so aufgelegt, dass sie einen Körper

nachzeichneten. Dies ließ quasi einen leuchtenden Sarg assoziieren.

Der Zeigegestus der Erhöhung barg potenziell auch Elemente der Ver-

fremdung.

Eine andere Form der Berührung ist jene der gewaltvollen

oder Hindernisse überwindenden Bemächtigung. Sammeln ist vielfach

ein Prozess, der mit dem Topos der männlich konnotierten Jagd und

Eroberung beschrieben wird11 – von Kunstwerken, naturkundlichen

Spezies, ethnologischen oder archäologischen Objekten, Zeugnissen

von Leistungen. Damit wird das Gesammelte zur Trophäe, zu einem

Zeichen des Triumphs. Ähnlich der Reliquie bedarf es eines überlie-

ferten Kontextes, der den erfolgreichen »Kampf« bezeugt. 

Dazu führe ich ein letztes plakatives Ausstellungsbeispiel aus.

In der Autostadt Wolfsburg war 2002 als Blickfang ein Auto inszeniert.

46

11 Vgl. Roswitha Muttenthaler/Regina Wonisch, Rollenbilder im Museum. Was
erzählen Museen über Frauen und Männer, Schwalbach 2010, S. 17f.



Über dem Auto war in großer Leuchtschrift »Aurelia« zu lesen. Das

Auto stand auf einem großen, geneigten Podest, zu dem Stufen hinauf-

führten. Aus dieser erhöhten Position konnte nicht nur das Auto, das

mit (künstlich fixiertem) Schmutz und Spinnweben versehen war,

näher in Augenschein genommen werden. Am Podest war unter der

Überschrift »Sleeping Beauty« eine Bemächtigungserzählung zu lesen,

in Form einer Erlösungs- und Liebesgeschichte: Ein Autoliebhaber ent-

deckte das Gefährt schmutzbedeckt in einem heruntergekommenen

Gebäude. Die Schilderung der vorerst erfolglosen Versuche, es aus

seinem »Verlies« zu befreien, gipfelten in einem dramatischen Höhe-

punkt: »können Romeo und Julia je zueinander finden …? Nach über

zwei Jahren endlich der erlösende Anruf – die Aurelia kann frei ge-

kauft werden. An diesem Tag liegt der Schnee 50 cm hoch, doch für

Francesco gibt es kein Halten. Er holt seine Aurelia sofort zu sich.«

Die weitere Erzählung schilderte die Erkundigung des Autos und sei-

nen Weg in die Autostadt. 

Mit den vorgeführten Begriffen bzw. semantischen Feldern

erhebe ich keinen Anspruch auf klare methodische Strukturierung

und Vollständigkeit. Die gebündelten Begriffsfelder überlappen sich

mehr oder minder, lassen Lücken offen, nicht nur hin zu noch nicht

einbezogenen Diskursen.12 Doch unabhängig von weiteren potenziell

heranziehbaren Begriffen müssen Lücken auch notwendigerweise

bleiben – für das, was sich dem sprachlichen Erfassen entzieht. Der

Beitrag sollte lediglich anregen, mittels Begrifflichkeiten über kon-

krete Objekte zu reflektieren, um sich den Deutungsmöglichkeiten und

dem Wirksamwerden von Dingen zu nähern und diese zu verhandeln. 

47

12 Ein in den letzten Jahren zunehmend diskutiertes Konzept stellt etwa das
epistemische Ding dar, an dem oder über das Wissen gewonnen werden
kann. d. h. jenseits von vorgefertigten analytischen Kategorien gilt es, über
die Dinge und ihre Verwendung zu erkennen, welche Konzepte mit ihnen
 gedacht werden, wobei die verknüpften Wissensordnungen offen sind und
variieren. Vgl. dazu: Gottfried Korff, Vom Verlangen, Bedeutungen zu
sehen, in: Ulrich Borsdorf/Heinrich Theodor Grütter/Jörn Rüsen (Hg.), 
Die Aneignung der Vergangenheit. Musealisierung und Geschichte, Biele-
feld 2004, S. 81–103; Gottfried Korff, Betörung durch Reflexion. Sechs um
 Exkurse  ergänzte Bemerkungen zu epistemischen Anordnung von Din-
gen, in: Anke te Heesen (Hg.), Dingwelten. Das Museum als Erkenntnisort,
Wien/Köln 2005, S. 89–107.





Das Museum der Dinge gilt als »role model« für viele kunst- und
 kulturhistorische Ausstellungen. War es anfangs schwierig, Ihren
 Zugang zu den Dingen zu etablieren? Und warum glauben Sie, liebe
Renate Flagmeier, dass das Konzept so erfolgreich wurde?

Das Werkbundarchiv wurde 1973 als e.V. gegründet, hat seit

seinen Anfängen die Erforschung der Alltagskultur als Auftrag begrif-

fen. Es führte seit den 1980er-Jahren den Untertitel »Museum der

 Alltagskultur des 20. Jahrhunderts« und hatte eine Aufmerksamkeit

auch für bis dahin wenig beachtete Objektbereiche (anonyme Design,

Selbstbau, Notprodukte, Warenkultur etc.). Insbesondere in den

1980er- und 1990er-Jahren hat das Museum seine experimentelle Aus-

stellungsarbeit etabliert und dabei versucht, die Auseinandersetzung

mit avantgardistischen Kunstbewegungen des 20. Jahrhunderts wie

Dada oder Surrealismus fruchtbar zu machen. In diesem Kontext gab

es einige Meilenstein-Ausstellungen wie die zu Walter Benjamin

(1990/91) oder die zum Glashaus von Bruno Taut (1993). Die damaligen

AkteurInnen waren insbesondere Eckhard Siepmann (Leitung von

1977 bis 1995) und Angelika Thiekötter (Leitung von 1995 bis 2000),

ich selbst arbeite seit Anfang der 1990er-Jahre in der Institution, v. a.

im Ausstellungsbereich. 

Renate Flagmeier 

im Gespräch mit Martina Griesser und Nora Sternfeld

Vermeiden, Dinge zu
 Bildern zu machen 

49



In den oben genannten Projekten wurden assoziative Raum-

bilder entwickelt – Konstellationen/Kompositionen aus Objekten sowie

Licht, Bild- und Ton-Installationen. Erklärtes Ziel war es, sich von den

konventionellen, Geschichte illustrativ erzählenden Ausstellungskon-

zepten abzugrenzen. 

Mit dem langfristig angelegten Ausstellungs- und Samm-

lungsprojekt ohne Titel. Sichern unter … (1995–1998) ist es gelungen,

die experimentelle Ausstellungssprache auch für die Sammlungsprä-

sentation anzuwenden. Das war ein wesentlicher Schritt zur Entwick-

lung einer musealen Identität. Ergebnis dieses Prozesses war dann

1999 die Umbenennung in Werkbundarchiv – Museum der Dinge. 1999

folgte dann eine Sonderausstellung zur Entwicklung des Warencha-

rakters unter dem Titel ware schönheit – eine zeitreise, die eine Klä-

rung des musealen Gegenstandsbereichs und neue Erkenntnisse zum

Einsatz von Objekten in thematischen Ausstellungen gebracht hat.

Zu diesem Zeitpunkt lag der allgemeine Fokus noch nicht

so massiv auf den Dingen wie heute, und es gab durchaus viel Kritik

an der neuen Bezeichnung. Um 2000 war auch allgemein ein Umbruch

zu spüren, eine Unzufriedenheit mit der in den 1990ern euphorisch

begrüßten, zunehmenden Virtualisierung der Ausstellungswelten und

eine verstärkte Hinwendung zur materiellen Kultur.

Seit der Wiedereröffnung des Museums am neuen Standort

2007 ist die sich im Namen niederschlagende Konzentration auf die

Produkt- und Warenkultur des 20. und 21. Jahrhunderts sehr viel deut-

licher formuliert. Als zweiter Aspekt drückt sich im Namen »Museum

der Dinge« auch die Idee eines Metamuseums aus bzw. der für das

Museum der Dinge wesentliche Aspekt der museologischen Selbstre-

flexion.

Was ist Ihr persönlicher Dingbegriff?
Da ich das in diesem Rahmen nicht ausgedehnt darstellen

kann, möchte ich mich konkret nur auf den von Bruno Latour in einem

Vortrag für eine Designkonferenz in Cornwall 2008 vorgestellten

 Ansatz beziehen, in dem er seine Position in der aktuellen Diskussion

um die gesellschaftspolitische Relevanz und Verantwortung von

50



 Design vorstellte. Er beschreibt u. a. den notwendigen Wandel von den

Objekten als »matter of fact« (Tatsache) zu den Dingen als ein »matter

of concern« (Anliegen, Besorgnis, Interesse) und bezieht sich dabei

auf den Philosophen Martin Heidegger und auf die etymologische

 Bedeutung des Begriffs »Ding« als »Versammlung«, als »Ort der Ver-

handlung«.1 Die Differenzierung zwischen Objekt und Ding, die Latour

vornimmt, ist für unser museales Verständnis sehr hilfreich. In

 Anlehnung an diese Begrifflichkeit könnte man sagen, dass Museums-

objekte zwischen den Kategorien »matter of fact« über »matter of

taste« zum »matter of concern« changieren. 

Wir nützen das Format des Gesprächs und die Möglichkeit zur
Nachfrage. Wie lautet Ihr ganz persönlicher Zugang zu den Dingen
in Ihrer kuratorischen Praxis?

Ich verstehe das Museum der Dinge als einen Ort der Ver-

handlung über die Geschichte und Bedeutung von Dingen. Für mich

bedeutet die Arbeit mit Dingen eine besondere Art der Erkenntnis und

der Weltwahrnehmung. Mich interessieren das in Dingen inkorpo-

rierte und an ihnen ablesbare Leben und die Kontexte, in denen diese

Dinge wichtig waren oder eine Rolle gespielt haben. Und ich schätze

auch die Fähigkeit von Dingen, Assoziationen auszulösen und Erinne-

rungen zu wecken.

Bei einem Rundgang durch das Museum der Dinge sind wir jedes
Mal von dem hohen Grad an Reflexivität inspiriert. Können Sie uns
einen kurzen Einblick in die kuratorische Konzeption Ihrer Schau-
sammlung geben?

Als Museum der Dinge wurde der niemals wirklich ver-

folgte, geschweige denn eingelöste Anspruch aufgegeben, alltagskul-

turelle Lebensweisen und Gebräuche zu erforschen oder darzustellen.

Stattdessen war das Anliegen, Grundaspekte der Dinge zu erforschen

und die Ausstellung als Erkenntnisformat zu benützen.

1 Vgl. Bruno Latour, A cautious Prometheus? A few steps towards a  
philosophy of Design, Cornwall 2008.

51



Die seit 2007 existierende Schausammlung gibt dem histo-

rischen Kernthema des Museums, dem 1907 gegründeten Deutschen

Werkbund als zentraler Reformbewegung für die alltägliche Produkt-

kultur des 20. Jahrhunderts, großen Raum. Nach einer institutionellen

Krise (Standortverlust) 2002–2005 war es von zentraler Bedeutung,

den institutionellen Auftrag ernster zu nehmen bzw. ihn wahrnehm-

barer zu machen. Das Werkbundarchiv – Museum der Dinge versucht

den Blick auf das Ding als Ware in seine Arbeit miteinzubeziehen und

dabei seinen zentralen Forschungsgegenstand – den Deutschen Werk-

bund – als Lehrbeispiel zu nützen und zu vermitteln. Von Beginn an

hat jedoch die Institution/das Werkbundarchiv ganz bewusst sein

Sammlungs- und Arbeitsfeld nie auf die Objekte von Werkbundkünst-

lerInnen und die Erzeugnisse von Werkbundfirmen beschränkt, son-

dern immer ihre Einbettung in die Alltagskultur des 20. Jahrhunderts

gesucht. Diese offene Sammlungsstrategie ermöglicht dem Museum

heute drei wesentliche konzeptionelle Ansätze:

1. Einen sich von den klassischen Kunstgewerbe- und

 Designmuseen abgrenzenden Blick auf grundsätzliche Fragen der

 Warenkultur. Dabei ist von großer Bedeutung, dass das Museum

 weniger vom Einzelobjekt in der Zuordnung zu seiner/m Entwerfer/in

und dem Zeitpunkt des Entwurfs ausgeht, so wie es in Ableitung vom

Modell der Kunstgeschichte in vielen Museen gehandhabt wird, son-

dern dass die Objekte in thematischen Zusammenhängen gesammelt

und gezeigt werden.

2. Daraus folgt die Konfrontation der unmittelbar Werk-

bund-relevanten Objektbereiche mit »normalen«, zur klassischen

 Designgeschichte eher gegenläufigen Objekten.

3. Die Gegenüberstellung von historischem Material und

 gegenwärtiger Produktkultur.

Dabei greift das Werkbundarchiv – Museum der Dinge auf die vom Werk-

bund selbst angewandte Struktur der Ratgeberliteratur mit »guten«

und »schlechten« Beispielen zurück und zeigt ein Gegenüber von Vor-

und Feindbildersammlungen. Nur in diesem Spannungsfeld lässt sich

die Werkbundprogrammatik in der Ausstellung veranschaulichen.

52



In den zu Mustersammlungen zusammengestellten Objekt-

bereichen der Dauerausstellung werden für den Werkbund relevante

spannungsreiche Verhältnisse thematisiert – wie die zwischen Pro-

dukten von Werkbund-Firmen und Massenware, kunstgewerblichen

Einzelstücken und industriellen Erzeugnissen, Objekten namhafter

 DesignerInnen und dem anonymen Design, funktionalen, puristischen

Objekten und dem, was früher als Kitsch und heute als Trash firmiert,

substanziell ehrlichen Objekten und Material- sowie Funktionssurro-

gaten, Markenwaren und No-name-Produkten. Das bedeutet, dass das

dialogische Prinzip auf vielen Ebenen verfolgt wird, insbesondere auch

um grundsätzliche Aspekte der Warenkultur wie z. B. Serialität vs.

 Individualität, Selbstbau vs. Maschinenproduktion zu vermitteln.

Was ist aus Ihrer Sicht der Unterschied zwischen Ding, Material und
Materialität?

Dinge haben materielle Eigenschaften, sie sind glatt oder

rauh, schwer, leicht oder weich, groß oder klein. Und sie haben über-

haupt eine Materialität, sie sind dinglich vorhanden, sind spür- und

greifbar, bilden ein substanzielles Gegenüber für uns. Die Aspekte

 Gestaltung, Form, Produktion, Funktion/Nutzung, die gesellschaftliche,

ökonomische, politische und kulturelle Dimension machen den Unter-

schied.

Glauben Sie, dass es ein kognitives Wissen der Dinge (im Sinne
eines intrinsischen Informationswerts) gibt?

Ein wichtiger Ansatz ist für mich die Nutzung des Objekts

als Quelle (Entwickeln von Lesarten, Spurenlese an den Dingen). In

diesem Zusammenhang möchte ich auf den Begriff der Spurenlese

verweisen, den u. a. Aleida Assmann verwendet. Sie betont die Pro-

zesshaftigkeit der erinnernden Arbeit am und mit dem Objekt: »Mit

dem Begriff der Spur erweitert sich das Spektrum der ›Einschreibun-

gen‹ über die Texte hinaus auf die photographischen Bilder und die

Krafteinwirkungen am Objekt und durch Objekte. Der Schritt von den

Texten zu den Spuren und Relikten als signifikanten Zeugen der Ver-

gangenheit entspricht einem Schritt von der Schrift als intentionalem

53



Zeichen zur Spur als materieller Einprägung, die, obwohl nicht als

 Zeichen gemeint, dennoch als Zeichen lesbar wird.« 

Gibt es eine Handlungsmacht der Dinge?
Die Frage der Agency ist eine sehr komplexe. Nur so viel: In

der Bearbeitung unserer Fragestellungen gehen wir immer von einer

Handlungsmacht der Dinge aus. Auch unser zentraler historischer

 Gegenstand, der Deutsche Werkbund, hat ja über eine spezifische  Gestal-

tung von Dingen versucht, Lebensmodelle durchzusetzen und ist ei-

gentlich damit gescheitert. Im Grunde geht es immer um das  Verhält-

nis zu den Dingen, um die Bedeutung und den Einfluss von  Dingen auf

Menschen und um die in Dinge eingeprägten menschlichen Intentionen. 

In Ihrer ebenso kritischen wie informativen Ausstellung spannt sich
der Bogen des Zugangs zu den Objekten von unmittelbar über his-
torisierend bis ironisch. Vor diesem Hintergrund würden wir Sie
gerne fragen: Haben Sie nach so vielen Jahren der Reflexion über
Geschmacksbildung ein unmittelbares oder ein eher ironisches Ver-
hältnis zu den Dingen?

Schwierig zu sagen, beides ist wichtig. Ironie ist geeignet

zur Herstellung von Distanz. Im Grunde bin ich aber persönlich nicht

sehr ironisch.

Eine kritische Frage, die sich in diesem Zusammenhang aufwarf,
war jene nach der Gefahr eines Zirkels der Selbstreflexivität. Kann
aus Ihrer Sicht die Museumsarbeit über die kritische Auseinander-
setzung mit der Politik der Dinge hinaus etwas verändern?

Eine zentrale Aufgabe von Museen ist es, die Möglichkeit

zur kritischen Distanzierung für die NutzerInnen/BesucherInnen zu

schaffen. Ein Mittel dazu ist die museale Selbstreflexion. In der Kon-

textualisierungsarbeit des Museums sind zwei Aspekte zu berücksich-

tigen: der inhaltlich-thematische und der strukturelle Kontext. Die

Verknüpfung von inhaltlich-thematischer mit der strukturellen Kon-

textualisierung ist eine Möglichkeit, ein sehendes Sehen statt eines

wiedererkennenden Sehens in Ausstellungen zu befördern.

54



Das Objekt in einen strukturellen Kontext stellen, heißt: die

museale Struktur mit ihren spezifischen Eigenschaften und Funktionen

zu reflektieren und reflektierbar zu machen. Das bedeutet konkret,

dass das Museum als ein ästhetisierendes Medium wahrzuneh men

ist [Ästhetisierung der ausgestellten Objekte, »Verklärung des  Ge-

wöhnlichen«/Danto, Ready-made-Effekt/Duchamp, vormals all täglich

 genutzte Objekte werden zu Anschauungsobjekten] und als ein

 abstrahierendes Medium [Spannung zwischen angestrebter Veran-

schaulichung und faktischer Abstraktion; das Reale fungiert inhalt-

lich-thematisch nur als Bezugspunkt; Spannung zwischen den real  prä-

senten Objekten und der Abstraktheit des Ausstellungsthemas]. Da-

raus leitet sich ab, dass reale Zusammenhänge im Ausstellungskontext

nicht zu rekonstruieren sind und es sinnvoller ist, eine visuell-räum-

lich assoziative Idee für das jeweilige inhaltliche Thema zu entwickeln. 

Ein weiterer wichtiger Punkt ist die gesellschaftspolitisch

determinierte und determinierende Position des Museums (Reprä-

sentation, Machtverhältnisse, Zugehörigkeiten, Differenzen), d. h. das

Museum wahrnehmen als einen öffentlichen Raum, in dem individuelle

und kollektive Identität, Geschichte und Geschichtssauffassungen, die

Funktion von Kultur und Geschichte vermittelt und verhandelt werden.

Daraus resultiert eine große gesellschaftspolitische Verantwortung.

Entweder man bestätigt sozial bedingte Ausschlüsse zu Bildung,

 ästhetischen und existenziellen Erkenntnissen und Genuss, oder man

versteht das Museum als einen Ort der Teilhabe aller und der Ver-

handlung über Werte, Positionen und Interessen.

Der bewusste Umgang mit dem strukturellen Kontext wird

dadurch unterstützt, dass man das eigene Profil klärt im Vergleich zu

den anderen Museen in demselben thematischen Feld, in der städti-

schen Museumslandschaft etc., nicht (nur) im Sinne von Markt -

segment und Zielgruppe, sondern im Sinne der Aufgabe, die man

übernimmt, übernehmen soll und übernehmen will. Also sich selbst

Fragen stellt wie: Auf welche Fragen der Öffentlichkeit sollen und wol-

len wir antworten? Was ist unsere Aufgabe?

Die eigene Position wird durch die Auseinandersetzung mit

der Museumsgeschichte und künstlerischen Positionen zur musealen

55



Struktur relativiert, d. h. man sollte sich um die Kenntnis anderer

 Museums- und Präsentationsformen kümmern und sich die Frage

stellen, auf welcher Museumsgeschichte oder welchem Museumsmo-

dell man selbst aufbaut.

Ein großes Anliegen bei der inhaltlich-thematischen Kon-

textualisierung sollte es meines Erachtens sein, zu vermeiden, Dinge

zu Bildern zu machen, sie illustrativ zu verwenden. Meist illustrieren

die Ausstellungsobjekte die Ausstellungsthese und bedienen ein nur

wiedererkennendes Sehen. Illustration bedeutet in diesem Zusam-

menhang, ein Objekt zu einem, dem Text erläuternd »beigegebenen

Bild« zu machen, unabhängig von dessen Potenzial oder eigenständi-

ger Wirkung. Diese »Bildwerdung« des Objekts ist im Museum struk-

turell angelegt durch die Belegfunktion der gesammelten Objekte und

wird durch die vorrangige Form der kontinuierlichen Geschichts -

erzählung befördert.

Besonders bei Sammlungs- oder Dauerausstellungen soll-

ten die Objekte Vorrangigkeit vor dem Thema erhalten und die Deu-

tungsmuster aus den Objekten selbst entwickelt werden. Wie oben

angesprochen, sollten die ausgestellten Objekte als Quelle genutzt

werden. In thematisch fokussierten Projekten sollte mit der Funktion

von Objekten in diesem Zusammenhang bewusst umgegangen wer-

den, z. B. durch eine Art der Rollenzuweisung (Theater, Aufführungs-

charakter). Die Verwendung einer assoziativen Strategie in der

Ausstellung bzw. der Einsatz des Objekts als Katalysator für Assozia-

tionen ist ebenfalls hilfreich sowie ein Wechsel von Re-Animation und

Stillstellung. Beides unterstützt die Möglichkeit, die Ausstellung als

Konstruktion wahrzunehmen. Dies scheint mir besonders wichtig bei

der Nutzung von medialen Inszenierungsmitteln.

Wenn Sie die Möglichkeit für eine Neuaufstellung hätten, was wür-
den Sie machen?

Die Basis wären genügend/mehr räumliche und finanzielle

Ressourcen. Dann würde ich das aktuelle offene Depot mit anderen,

besser einsehbaren Vitrinen ausstatten, einen Freiraum für experi-

mentelle Versuchsanordnungen (Labor/Werkstatt o. ä.) schaffen,

56



durch den Einsatz spezieller Mittel einen Wechsel von Bespielung/

Re-Animation und Stillstellung der gesammelten Dinge realisieren und

mehr Nebengleise, Abseitiges ermöglichen.

Das Gespräch wurde im Mai 2015 von Martina Griesser und

Nora Sternfeld per E-Mail geführt.

57





Wieder einmal habe ich Sehnsucht nach den Dingen. Ich streife durch

das Museum und wünsche mir, was meistens nicht geht: Ganz nah

möchte ich den Dingen sein und mit ihnen ins Gespräch kommen –

auf Augenhöhe. Ich weiß, dass, wenn ich ihnen nur richtig zuhöre, sie

mir Neuigkeiten mitzuteilen haben, mich mit Erkenntnisgewinn beloh-

nen. Ich wünsche mir, dass ich sie anfassen, sie heben, sie drehen

und wenden, und sogar an ihnen riechen darf. Ich möchte das Mate-

rial identifizieren, Bearbeitungsspuren entdecken, Rückschlüsse

 ziehen auf Machart und Produktionsbedingungen sowie Spuren von

Gebrauch lesen, die vom Leben der Dinge vor dem Museumseintritt,

aber auch von ihrer Karriere im Museum erzählen. Innerhalb der For-

schungsgemeinschaft zur materiellen  Kultur, deren Stärke in der

 Interdisziplinarität besteht,1 wird eine Disziplin leider oft übersehen:

die der Konservierungswissenschaften und Restaurierung2. Ich will

1 Vgl. z. B. Stefanie Samida/Manfred K. H. Eggert/Hans Peter Hahn (Hg.),
Handbuch Materielle Kultur. Bedeutungen, Konzepte, Disziplinen,
 Stuttgart 2014, S. 269–365.

2 Zur aktuellen Positionierung: Gabriela Krist/Martina Griesser-Stermscheg,
Konservierungswissenschaften und Restaurierung heute. Von Objekten,
 Gemälden, Textilien und Steinen, Schriftenreihe Konservierungswissen-
schaft – Restaurierung – Technologie Band 7, Wien 2010.

59

Dinge auf Augenhöhe

Martina Griesser



versuchen, die aktuellen Debatten auch aus diesem Feld methodisch

anzureichern, denn sie können helfen, denn Dingen näher zu kommen.

In der Regel erfassen RestauratorInnen in Europa, US- und Latein -

amerika sowie in Australien ein vorerst unbekanntes, bisher nicht

wissenschaftlich bearbeitetes Objekt nach der in der akademischen

RestauratorInnenausbildung gelehrten Methode der Bestands- und

Zustandserfassung. Ausgangspunkt dabei ist immer das Material des

Objekts. Ein nicht-materieller und daher auch materialwissenschaft-

lich nicht nachweisbarer Informationsgehalt wird bei der Erster -

fassung ausgeschlossen. Bei den KollegInnen im asiatischen und

afrikanischen Raum spielt der intrinsische, mitunter spirituelle Wert

eines Objekts eine vergleichsweise viel größere Rolle. Er hat sicht- und

spürbare Auswirkungen auf die Erhaltungspraxis sowie die Nutzung

in Museen, Klöstern, Tempelanlagen oder Heritage Sites. 

Die also »im Westen« gängige Praxis der Bestands- und

 Zustandserfassung gliedert sich, wie ihr Name sagt, in die beiden

 Kategorien Bestand und Zustand. Die Bestandskategorie umfasst

 primäre Objektdaten wie Objektbezeichnung, Dimension, Gewicht,

 Material und Herstellungstechnik.3 Die Daten zum Material geben Aus-

kunft über den verwendeten Werkstoff, sofern dieser optisch oder

durch eine materialanalytische Untersuchung identifiziert werden

kann, nicht jedoch über dessen Materialität. Denn damit werden erst

im zweiten Schritt die Rezeption, die ästhetische oder haptische

 Anmutung, die (künstlerische) Gestaltungsintention sowie die Mate-

rialsemantik umschrieben. Diese allein vom Subjekt zugeschriebenen

Eigenschaften sind jedoch zeitgebunden und daher nicht in der Lage,

das Material selbst in seiner Aussagekraft zu überdauern oder sich

gar dauerhaft in dieses einzuschreiben.

Ein Beispiel: Gold weiß per se nicht, dass es für uns kostbar

ist und wir seinen einzigartigen, tiefen Gelbglanz als angenehm warm

empfinden. Als Material ist Gold nicht mehr und nicht weniger als ein

3 Falls überliefert, verifiziert oder nachträglich recherchiert, wird der
 Bestand mit Angaben zu Inventarnummer, eventuellem Titel, HerstellerIn,
Herstellungszeit, Besitzverhältnissen und Provenienz später ergänzt.

60



chemisches Element und nach seiner Anordnung im Periodensystem

ein wenig reaktives Edelmetall. Edel also deshalb, weil es nicht zu 

 Korrosion neigt und daher extrem alterungsbeständig ist. Als Werk-

stoff eignet es sich durch seine mechanischen Eigenschaften bestens

für die Metallbearbeitung im vorindustriellen Sinn, wie wir an Gold-

objekten aus der Antike, dem Mittelalter oder der Renaissance be-

staunen können. Die Einschreibung der jeweiligen Wertschätzung kann

zwar durch die künstlerische Formgebung geschehen, aber wer weiß

schon, ob Cellinis Saliera auch in fünfhundert Jahren noch gefallen

wird? Im Pfandhaus der Geschichte hat letztlich der Materialwert oft

den künstlerischen verdrängt, das gilt insbesondere für die Metall-

kunst.

Der Begriff der Materialität ist in den letzten Jahren ins Zen-

trum einer multidisziplinären Fachdiskussion gerückt. Trotz eines

breit angelegten Diskurses will es jedoch nicht so recht gelingen, Kon-

sens über das komplexe Phänomen, das sich im schwer fassbaren

Grenzbereich zwischen Material und Materialität abspielt, zu erzielen.4

Fest steht aber, dass die materielle Kultur manifest bleibt, und fest

steht auch, dass Material wie Materialität seit langer Zeit Produzen-

tInnen wie RezipientInnen gleichermaßen faszinieren. Beginnen wir

beim Machen der Dinge.

Der Sozialanthropologe Tim Ingold geht bei seinen Überle-

gungen zum Making (2013) von einer im Prozess wachsenden Korres-

pondenz zwischen Material und GestalterIn aus, die sich bei der

Betrachtung von Dingen auch später noch nachvollziehen lässt. Beim

Gestalten geben die Werkstoffe Richtungen in der Bearbeitung vor,

die sich empirisch ergeben und nicht vorhersehbar sind. Ingold

4 Siehe dazu (Auswahl): Daniel Miller (Hg.), Materiality, London 2005; Hans
Peter Hahn, Die geringen Dinge des Alltags. Kritische Anmerkungen zu
 einigen aktuellen Trends der Material Culture Studies, in: Karl Braun/ 
Claus-Marco Dieterich/Angela Treiber (Hg.), Materialisierung von Kultur.
Diskurse, Dinge, Praktiken, Würzburg 2015, S. 28-42; Tim Ingold, Making.
 Anthropology, archaeology, art and architecture, London/New York 2013,
insbes. S. 27–31; Jens Soentgen, Materialität, in: Stefanie Samida/Manfred
K. H. Eggert/Hans Peter Hahn (Hg.), Handbuch Materielle Kultur. Bedeu-
tungen, Konzepte, Disziplinen, Stuttgart 2014, S. 226–229.

61



 vergleicht das mit dem Spalten eines Holzblocks, dessen Wuchs die

Spaltrichtung für die Axt und somit die sich ergebenden Bruchstellen

vorgibt, oder mit dem nur allmählichen Finden der endgültigen Form

beim Flechten eines Weidenkorbes. Korrespondenz impliziert eine

 unmittelbar persönliche und auf Wechselseitigkeit beruhende Ver-

flechtung, wie in einem guten Orchesterkonzert, bei dem alle Instru-

mente in Wellenbewegungen aufeinander reagieren, also miteinander,

nicht nebeneinander  spielen.5 Diese Idee der Korrespondenz verstärkt

das Konzept der Interaktion in der sozialwissenschaftlichen Akteur-

Netzwerk-Theorie (Bruno Latour) und findet sich auch in Ansätzen der

aktuellen künstlerischen Forschung an Kunstuniversitäten.

»Jedes Material ist irgendwie ein Werden; es ist nicht ein

Objekt an sich, sondern ein Potenzial, etwas zu werden.«6 Die bei Ingold

hier angesprochene Metamorphose hebt auch Richard Sennett in

Handwerk (2008) anhand des Töpferns und, inspiriert von Claude Lévi-

Strauss, anhand des Kochens hervor. KöchInnen, KünstlerInnen, Hand-

werkerInnen und ArchitektInnen, die dem Rohmaterial folgen, die

Metamorphose zulassen, sehen Zufälle, Beschränkungen, unvorher-

gesehene Hindernisse, das Scheitern und die Notwendigkeit zur Im-

provisation als Chancen.7 Das Legieren von Metallen ist beispielsweise

dem Kochen sehr ähnlich. Nie verarbeiten Goldschmiede ein reines

Metall, sie legieren Gold, Silber und Kupfer zugunsten des besseren

Schmelzverhaltens oder um die mechanische Bearbeitung zu erleich-

tern. Die Optimierung der Rohmaterialien führt in weiterer Folge auch

zu ästhetischen Qualitäten (bzw. Qualitäten, die wir als solche wahr-

nehmen): Aus Gold mit Kupferzusatz wird Rotgold, aus Kupfer mit

 Anteilen von Zink wird Messing. 

Richard Sennett sieht sich selbst als Vertreter eines mo-

dernen Pragmatismus. Er hat sich in einer »philosophischen Werk-

statt« eingerichtet und geht sogar so weit zu behaupten, dass »die

5 Tim Ingold, Making. Anthropology, archaeology, art and architecture,
 London/New York 2013, S. 20–24, S. 105–108.

6 Tim Ingold, Eine Ökologie der Materialien, in: Susanne Witzgall/Kerstin
 Stakemeier (Hg.), Macht des Materials/Politik der Materialität, Zürich/
Berlin 2014, S. 65–73, S. 71.

7 Richard Sennett, Handwerk, Berlin 2008, S. 164–176, S. 335–349.

62



Fähigkeiten unseres Körpers im Umgang mit materiellen Dingen diesel-

ben sind wie jene Fähigkeiten, auf die wir uns in sozialen Beziehungen

stützen«.8 Wie uns schon früher John Ruskin, William Morris oder die

Arts and Crafts-Bewegung lehrten, verlange gutes Handwerk soziale

Gleichstellung, Gleichberechtigung zwischen Entwurf und Ausführung

sowie die Möglichkeit zum gemeinsamen Experimentieren. Da taucht

ein Problem auf: die (in der westlichen Zivilisation) »angebliche Über-

legenheit des Kopfes über die Hand«, die vorgibt, die Idee sei wichtiger

als die Ausführung.9 Sprachliche Unterschiede wirken erschwerend:

Zwischen der Fähigkeit zur stillen Korrespondenz mit dem Material

und der beredten Sprache der Theorie klafft ein Graben. Unsere Dinge

bilden Brücken. Ein Beispiel gab die vom Künstler Grayson Perry

 kuratierte Ausstellung The Tomb of the Unknown Craftsman im British

Museum (2011/12), bei der anonyme HandwerkerInnen anhand von

bisher nie gezeigten Teilen der Depotsammlung schließlich eine

Stimme bekamen. 

Dass Materialien, auch ohne unser Zutun, nie passiv sind,

betont Jens Soentgen (2014), Chemiker und Philosoph in Personal-

union sowie Herausgeber der Buchreihe Stoffgeschichten. Er geht von

einer Neigung aller Materialien aus, etwas zu tun. Öl verranzt, Milch

wird sauer, Staub verteilt sich. Schon die Alchimisten wussten von

der Wandlungseigenschaft der Materialien, die Naturwissenschaften

haben sie bewiesen, und RestauratorInnen verdienen ihr täglich Brot

damit. Der Begriff der Neigung umschreibt, »dass die materiellen Ob-

jekte voller Verwandlungslust und Wanderlust sind; sie sind nicht nur

Objekt kausaler Einwirkung durch den Menschen, sondern ebenso

sehr autonome Ursprünge von Ereignissen, sie wandeln sich von

selbst, sie tun etwas, und eben dies kann zum Ausgangspunkt neuar-

tiger, produktiver Methoden des Umgangs mit materiellen Gebilden

werden.«10 Materialien wird also bei entsprechenden Umgebungs -

8 Ebenda, S. 384.
9 Ebenda, S. 169.
10 Jens Soentgen, Materialität, in: Stefanie Samida/Manfred K. H. Eggert/

Hans Peter Hahn (Hg.), Handbuch Materielle Kultur. Bedeutungen,
 Konzepte,  Disziplinen, Stuttgart 2014, S. 226–229, S. 228.

63



bedingungen Handlungsmacht attestiert, und in diesem Sinne widmen

wir uns der Kategorie des Zustands, die vom Versuch erzählt, ihr

 eigenständiges Tun zu nützen oder aber zu unterbinden.

Streng genommen neigen alle Materialien über kurz oder

lang dazu, sich selbst zu zerstören. Sie trachten danach, den Zustand

der niedrigsten Energie zu erreichen, das ist der Zustand vor ihrer

Gewinnung, Bearbeitung und Nutzung durch den Menschen, der

 Zustand also vor dem Aufwenden oder Zuführen von Energie, um den

Rohstoff zum Werkstoff zu machen. Für den niedrigsten Energiezu-

stand gehen viele Elemente chemische Verbindungen mit ihrer Um-

gebung ein – deshalb korrodiert rotes Kupfer grün, es möchte zurück

in seinen Urzustand als Kupfererz; deshalb läuft Silber schwarz an, so

schwarz wie es ursprünglich aus der Silbermine kam. Bildhauersteine

verwittern, textile Fasern brechen, Kunststoffe verspröden und so wei-

ter. Wenn man so will, kämpfen zu Werkstoff gewordene Materialien

ihr Leben lang gegen die Dienstbarmachung durch den Menschen.

Gäbe es keine Museen oder andere Institutionen, die sich der Erhal-

tung der materiellen Kultur über einen theoretisch unendlichen Zeit-

horizont widmen, würden sie diesen Kampf letztlich auch gewinnen.

Bedrückend schildert dies Alan Weisman in Die Welt ohne uns (2007)

auf einem menschenleeren Planeten mit der Verselbständigung aller

von uns zurückgelassenen Materialien.

Thema der Zustandserfassung aus konservierungswissen-

schaftlicher Perspektive ist die individuelle Geschichte des Objektes

von seiner Herstellung bis heute, analog zu einem Menschenleben,

 gedacht von der Geburt bis zum Verfall, der jedoch im Falle eines

 Museumsobjektes über Generationen durch lebenserhaltende Maß-

nahmen verzögert oder aber im schlechtesten Fall auch beschleunigt

wird. Beschrieben werden alle vorhandenen passiven und aktiven

 Veränderungen, die durch materialimmanente oder natürliche Alte-

rung, Korrosion, Gebrauch, Adaptierung, Beschädigung, Plünderung,

Raub, Lagerung, restauratorische Eingriffe oder Reparatur herbeige-

führt wurden. Dabei führt die punktuelle Einwirkung durch den Men-

schen meist zu wesentlich substanzielleren Zustandsveränderungen

als die permanente, aber eben nur schleichende, materialimmanente

64



Veränderung. Theoretisch müsste die Differenz zwischen Bestand und

 Zustand uns zum ursprünglichen Erscheinungsbild eines Objektes

 führen, in der Praxis kommt es jedoch oft zur Überlagerung von

 Bestand und Zustand, insbesondere bei Objekten, die schon sehr alt

sind. Ein archäologischer Bronzefund kann durch eine jahrtausende-

lange Bodenlagerung so stark korrodiert sein, dass vom ursprüngli-

chen Werkstoff bis auf einen winzigen Metallkern im Inneren nichts

mehr übrig ist, selbst wenn die umgewandelten Korrosionsprodukte

die ursprüngliche Form durchaus heute noch nachzeichnen. Dann

wird der Zustand zum Bestand. Interessant ist für uns in diesem

 Zusammenhang auch, dass diese praktisch bedingten Unschärfen

 zwischen den akademisch gezogenen Grenzen Bestand/Zustand zu

Trugschlüssen in der Objektinterpretation und damit in der Wissens-

produktion führen können. Es lohnt sich also genauer hinzusehen.

Der frühe Sammler, Apotheker und Forschungsreisende

 Michael Bernhard Valentini bezeichnet in seiner Museographie

 Museum museorum oder vollstaendige Schau-Bühne aller Materialien

und Specereyen nebst deren natürlichen Beschreibung, Election,

 Nutzen und Gebrauch (1704) sich selbst und die Gruppe der Seines-

gleichen als »Materialisten«. Der Begriff des Materials war weit

 gefasst, und Valentini gibt Auskunft über Metalle, Steine, Pflanzen,

Tiere und den Menschen, den er auch als Material betrachtete. Valen-

tini warnt vor Missverständnissen, die durch Notwendigkeiten in der

Sammelpraxis entstehen können. 

Er berichtet von der üblichen Präparation eines Paradies-

vogels: Die Körper faulen weniger, wenn man ihnen die Beine ab-

schneidet, das gilt sowohl für die Überfahrt nach Europa als auch für

die Aufbewahrung in der Materialkammer. Aber: »Die Holländer sind

dadurch in den Mißverstand gekommen, als wann die Vögel nie keine

Füsse gehabt hätten und stätig in der Lufft schwebten!«11 Valentini kri-

tisiert entrüstet, dass von holländischen Sammlern publiziert wurde,

65

11 Michael Bernhard Valentini, Museum museorum oder vollstaendige  
 Schau-Bühne aller Materialien und Specereyen nebst deren natürlichen
 Beschreibung, Election, Nutzen und Gebrauch, Frankfurt 1704, S. 464.



dass Paradiesvögel immer fliegen müssten, sie mangels Beine nie lan-

den, rasten oder brüten dürften. Er bewirkt bei den indischen Liefe-

ranten, die Beine an den Vögeln zu belassen. Um in unserer Methode

zu bleiben: Bei genauer Objektbetrachtung (Dinge auf Augenhöhe!)

wären die knappen Stumpen am Vogelbauch als ein Hinweis auf

 abgeschnittene Beine zu lesen gewesen. In der Zustandsbeschreibung

verweisen sie auf eine substanzielle Intervention mit einer irreversi-

blen Veränderung der Gesamterscheinung. Wird diese Spur nicht

 gelesen, kann der Zustand irrtümlich zum Bestand werden. Und dann

würde man wohl glauben, der arme Paradiesvogel müsse tatsächlich

immer fliegen. 

Für das Krokodil, eine der wichtigsten Trophäen jeder

 Material- und Raritätenkammer, gilt Ähnliches: Durch die große Nach-

frage wurden die einst aus dem ägyptischen Nildelta über Marseille

exklusiv gelieferten Krokodilkörper in Venedig auf Vorrat ausgenom-

men, getrocknet und in größeren Mengen gelagert. Valentini weist

 darauf hin, dass die Körper der präparierten Krokodile trotzdem

immer frisch sein sollten, da die alten »leicht wurmstichicht werden

und ihre Schwäntze verlieren«.12 Zu vermeiden sei, wie er es schon

gesehen habe, eine Präsentation der Krokodile ohne Schwanz, denn

dies wäre eine glatte Irreführung für die Gäste jeder Raritäten-

kammer.

Doch kehren wir zurück ins Reich der Vögel – zum Dodo.

Viele von uns kennen ihn aus Lewis Carrolls Alice im Wunderland

(1865). Anders als beim Paradiesvogel gibt es keinerlei Abgleichsmög-

lichkeit mit einem lebendigen Exemplar, denn der sagenumwobe ne

Vogel ist seit dem 17. Jahrhundert ausgestorben. Weltweit ist kein

 einziges vollständiges Dodo-Skelett erhalten. Und doch finden wir in

den Naturhistorischen Museen in Paris und London prominent prä-

sentierte Dodo-Präparate. Die Modelle der Dodos veränderten sich in-

zwischen schon mehrfach, wenn auch immer auf Basis derselben 

Knochenfunde aus den 1860er-Jahren.13 Neuen Schwung in die Dodo-

Forschung brachte 2011 der Fund eines halben Dodo-Skeletts im Depot 

12 Ebenda, S. 471.

66



des Grant Museum in London. Die Knochen waren bis dahin – womit

wir wieder beim Krokodil wären – aus Versehen in einer Schublade

mit Krokodilknochen gelagert worden.14

Bei Dodos handelt es sich um abenteuerlich rekonstruierte

Präparate, methodisch betrachtet haben wir es mit einem äußerst

komplexen Zustand zu tun. Die wiederholte Überarbeitung ist nicht

immer dokumentiert, wichtigste Auskunftsquelle ist also das Objekt

selbst in seinen materiellen Eigenschaften. Richard Fortey, langjähri-

ger Kustos am Natural History Museum London, verrät in seinen Back-

stage-Memoiren (2008), dass für die Rekonstruktion des Londoner 

Dodos in den 1950er-Jahren das Federkleid eines Schwans aus der 

67

Das Skelett des Wiener Dodos im Naturhistorischen Museum Wien (2010).
Foto: wikimedia commons

13 Astrid E. Schwarz, Modellierte Naturen und Raummodelle, in: Bernhard
Graf/Hanno Möbius (Hg.), Zur Geschichte der Museen im 19. Jahrhundert
1789–1918, Berlin 2006, S. 155–164, S. 159.

14 Maev Kennedy, Half a dodo found in museum drawer, in: The Guardian,
22.2.2011.



Themse verwendet wurde.15 Man rechnete nicht damit, dass die

 BesucherInnen dies erkennen würden, und so war es auch. Und das,

obwohl fast jedes Kind schon einmal einen Schwan gesehen hat und

vermutlich auch in der Lage wäre, sein Federkleid zuzuordnen. 

Manchmal ist es das Vorwissen über ein Objekt, was wir

darüber schon gelesen oder gehört haben, das uns daran hindert,

 genauer hinzusehen. Im Weg steht uns dann ein inneres Bild, das  

wir uns schon vorab zurechtgelegt haben. Sind wir in der Lage, im

 musealen »Semiophor« (Krzysztof Pomian) wieder ein materielles

Ding zu sehen, die Schraube der bisherigen Bedeutungsaufladung nur

ein paar Windungen zurückzudrehen, um Tradiertes zu hinterfragen

und uns ausschließlich dem widmen zu können, das uns das dingliche

15 Richard Fortey, Dry store room No. 1. The secret life of the Natural History
Museum, London 2008, S. 280. 

Die Rekonstruktion eines Dodos im Studio des Professor Émile Oustalet 
(Henry Coelas, 1903), Hôtel de Magny – Jardin des Plantes, Paris. 

Foto: wikimedia commons

68



 Gegenüber in seiner Materialität zu erzählen hat? Im Sinne einer avan-

cierten Objektforschung fordere ich mehr Dinge auf Augenhöhe. Lasst

uns die Museumsdinge vorsichtig von den Sockeln stürzen, um ihre

Unter-, Rück- und Innenseiten neugierig betrachten zu können, und

um sie als sinnfällige, materielle Korrespondenten nützen zu können. 

69





Liebe Monika, wir beide führen ein Gespräch über  Dinge in Museen
und Ausstellungen – vor allem im Hinblick auf ein »Haus der
 Geschichte Österreich«, das aktuell intensiv diskutiert wird und – so
die politische Entscheidung tatsächlich gefällt wird – auf dem Wiener
Heldenplatz in der Neuen Burg einziehen soll. Mich interessiert
dabei vor allem deine Sicht als Historikerin und lang jährige Kuratorin
am Wien Museum, dessen Neupositionierung du damals an der
Seite von Direktor Wolfgang Kos maßgeblich mitgesteuert hast. Wie
stehst du zu den Dingen und hast du vielleicht sogar ein Lieblings-
ding, das gut leistet, was Dinge für dich leisten müssen?

Zuerst denke ich da an die Arbeiten von Hieronymus

 Löschenkohl, ein Wiener Bildreporter aus der Zeit um 1800, der an der

Schnittstelle von Reportage, Kunst, Bildgedächtnis und politischem

Gedächtnis gearbeitet hat und mediengeschichtlich sehr interessant

ist. Er hat die Neugierde seiner Zeitgenossen bedient und gleichzeitig

gefördert. Wer den Bestand im Wien Museum kennt, assoziiert sofort

die in Museen oft gebräuchliche Kategorie »Flachware«, die allerdings

hier nur zum Teil zutrifft. Denn die Fächer, (Kinder-)Spiele und Bücher

aus der Werkstatt Löschenkohl sind dreidimensional und entsprechen

daher dem allgemeinen Verständnis von »echten Dingen«. Dieser

71

Monika Sommer 

im Gespräch mit Martina Griesser

Dinge als Reibebäume
für ein   mögliches 
Haus der  Geschichte
Österreich



 Bestand wirft beispielhaft die Frage nach der Sinnhaftigkeit des Denk-

schemas »Flachware« versus »dreidimensionales Objekt« und nach

der fragilen Grenze zwischen Kunst und Populärkultur auf – das finde

ich reizvoll. Um es auf den Punkt zu bringen: Ich mag Dinge bzw. Ding-

ensembles, die mindestens so viele Fragen aufwerfen, wie sie Antwor-

ten anbieten. 

Ich behaupte, dass schon einiges an historischem Vorwissen nötig
ist, um die Werke von Löschenkohl als  erzählende Dinge wahrneh-
men zu können. Ich muss zugeben, ich hatte nun ein etwas spre-
chenderes Ding als Antwort erwartet.

Was ist denn für dich ein sprechendes Ding? Für sich spre-

chende Dinge gibt es meiner Meinung nach nicht. Alle Dinge werden

erst durch Wissen oder eine zusätzliche Erzählung mit Bedeutung auf-

geladen. Nehmen wir als Beispiel ein Stahlrohrbett aus dem ehemali-

gen Männerwohnheim in der Meldemannstraße 27, einst eines der

modernsten seiner Art. Dort hat auch Adolf Hitler drei Jahre gewohnt,

als er sich als Maler versuchte. Wird es in einem Museum ausgestellt,

kann es für verschiedene Erzählungen stehen. Grundsätzlich sind alle

Dinge polyphon.

Wenn sich dieses Bett nicht schon in der Sammlung des Wien
 Museum befinden würde, wäre es nicht ein Objekt für das Haus der
 Geschichte? Bei der letzten Pressekonferenz wurde verlautbart,
dass innerhalb von zwei Jahren eine Sammlung aufgebaut werden
soll. Das ist theoretisch ein interessantes Experiment, lass es uns
durchspielen: Stellen wir uns ein Haus der Geschichte für die
 Republik Österreich vor. Welche Objekte würdest du empfehlen,
dafür zu sammeln?  Welche Kriterien sollte man für die Objektaus-
wahl ins Treffen führen? Oder wäre es gar besser, ein Museum ohne
Dinge zu konzipieren?

Eine Sammlung aufzubauen, halte ich für wichtig – gleich-

zeitig kann es durchaus auch Ausstellungen ohne Objekte geben, wenn

es inhaltlich Sinn macht bzw. es keine Objekte gibt. Eine Samm-

lung vom Nullpunkt weg aufzubauen, bietet eine historische Chance,

72



 nämlich die, dies auf hohen ethischen Standards zu tun: Angekauft

oder als Schenkung angenommen wird ein Objekt nur, wenn es eine

klare Provenienz gibt. Es würde aus meiner Sicht keinen Sinn machen,

eine Konkurrenzsammlung zu bestehenden Sammlungen zu etablie-

ren. Spannend wäre es, über Objekte nachzudenken, die für Öster-

reichbilder anderer Länder stehen. Ein Aufruf an die Bevölkerung,

Dinge zu nominieren, die sie einem Haus der Geschichte Österreich

übergeben würden oder auch nur einfach, die sie dort sehen wollen

würden, wäre sicherlich ein erkenntnisreiches Labor – es bedeutet

ja noch nicht, dass diese Objekte dann tatsächlich Eingang in die

Sammlung fänden. Ein Haus der Geschichte braucht eine hohe Veran-

kerung in der Bevölkerung. Das vorhin Gesagte wäre eine Möglichkeit

unter vielen, sich einzubringen. Wahrscheinlich würde sich das künf-

tige Team in einem längeren Prozess gemeinsam an den Sammlungs-

kriterien abarbeiten müssen. 

Mit dem grundsätzlichen Bekenntnis zu den Dingen würden wir
dann also im erlernten und akzeptierten Museumsformat bleiben.
Mich erinnert die aktuelle Forderung, der Grundstock der Sammlung
müsse innerhalb von zwei Jahren aufgebaut und die Dauerausstel-
lung 2018  bereits realisiert sein, an manch überstürzte Museums-
gründung im  19. Jahrhundert. Und wir wissen ja, dass unsere ethi- 
schen Standards auch nur ein winziges Zeitfenster unserer heutigen
Perspektive abbilden. 

Aber mit den Nationalmuseumsgründungen des 19. Jahr-

hunderts hat das aktuelle Vorhaben für mich nur wenig zu tun, wenn-

gleich sie freilich genau die Hintergrundfolien und Denkmuster sind,

die es zu überwinden gilt. Ein aktuelles Haus der Geschichte Öster-

reich kann wohl nicht dazu dienen, Identität festzuschreiben, zu defi-

nieren, vielmehr verstehe ich es als Reibebaum für gesellschafts-

kritische Fragestellungen. Dafür braucht es vielfältige Herangehens-

weisen und unterschiedlichste Formate, sonst wird es schnell ein

»müdes Museum« (Daniel Tyradellis). Dinge zu sammeln und aus -

zustellen ist nur ein Arbeitsfeld dafür, wenn auch ein ganz zentrales. 

Ich würde fragen: Was steht für »Österreich«? Aber was steht auch

73



für transnationale Diskurse? Für die Akzeptanz des Museums braucht

es jedenfalls eine Offenheit für Themen und Dinge aus breit geführten

gesellschaftlichen Phänomen und Diskursen. 

Da fällt mir das Kleid von Conchita Wurst als mögliches Sammlungs-
objekt ein, das sie beim Eurovision Song Contest 2014 trug, den sie

74

Foto: Martina Griesser



ja gewann. Ich habe es beim Song Contest 2015 in der Wiener  
Stadthalle in einer Vitrine im Foyer gesehen. Es war bereits wie ein
richtiges Museumsobjekt präsentiert und beliebter Hintergrund für
Selfies.

Das Kleid wäre ein interessantes Objekt, da hast du Recht.

Es hat Potenzial, zur Ikone zu werden – der Sieg von Conchita Wurst

war musikalisch gesehen wohl ziemlich unbedeutend, für die Geschich-

te des Song Contest und für die Österreichische Geschichte der Schwu-

len-, Lesben- und Queerbewegung war er ein Durchbruch in Sachen

Anerkennung und Toleranz. Das Haus der Geschichte sollte mit Din -

gen – oder mit Substituten von Dingen – unbedingt Diskussionen aus-

lösen bzw. sie zur öffentlichen Diskussion stellen. Mich interessieren

auch Österreich-Bilder, die außerhalb existieren, zum Beispiel Öster-

reich aus (latein-)amerikanischer oder großbritannischer Perspektive.

Welche Objekte fallen dir spontan dazu ein?
(Denkt nach. Schmunzelt.) Weißt du, ich würde ja auch sehr

gerne mit Objekten arbeiten, die mit hoher Wahrscheinlichkeit nicht

nach Österreich gebracht werden können! Das wäre dann eine Aus-

stellung über Klimts Adele Bloch-Bauer I oder Freuds Couch, nur eben

ohne Adele und ohne die Couch. Die Goldene Adele als Gemälde ist in

Österreich abwesend, und doch hat sie das Sujet des Life Ball 2015

wieder geprägt, das ist diskursgeschichtlich interessant und sagt

 vieles über dieses Land aus: Adele Bloch-Bauer I ist im österrei-

chischen Bildgedächtnis sehr präsent!

Also dann hätten wir zwei Kategorien an Objekten in unserem erdach-
ten Haus der Geschichte: die mit breiter gesellschaftlicher Akzep-
tanz und solche, die Unbehagen bereiten und beispielsweise auf
Fehlstellen, verschleppte Restitution hinweisen und das Bild vom
scheinbar so rechtmäßigen Österreich stürzen?

Damit wäre es nicht getan. Ein Haus der Geschichte müsste

auch aktuelle Objekte schaffen, die Geschichtsbilder thematisieren.

Teil der Sammlung sollten auch Werke von KünstlerInnen sein, die

 geschichtspolitische Themen aufgreifen.

75



Meinst du damit bereits  bestehende künstlerische Arbeiten oder Auf-
tragswerke?

Beides. Das Museum würde dann eine aktive Rolle einneh-

men und Impulse setzen. Die künstlerischen Arbeiten könnten als

 Katalysatoren oder Reibebäume wirken, für nicht vorhandene Objekte

stehen und Denkprozesse in Gang bringen. 

Aber wenn ich ganz konventionell die Dinge im Geschichtsmuseum
als Sachzeugen ernst nehme, und das über Generationen, die
immer neue Befragungen vornehmen, aber das Ding bleibt als Aus-
kunftsquelle dasselbe und dabei über die Zeiten einzigartig auto-
nom – wie lassen sich derartige Auftragswerke rechtfertigen?

Für mich ganz klar: Damit hätte das Geschichtsmuseum

auch ein neues Selbstverständnis als Diskursort. Neben den histori-

schen Objekten sind es die neu geschaffenen Dinge, die neue Debatten

eröffnen können. Es ist aus meiner Sicht zentral, dieses Haus der

 Geschichte als ein pulsierendes Museum zu denken, das bei seiner

Konzeption von der Zukunft ausgeht: Was sind die großen Fragen der

Zukunft, die wir in der Gegenwart anpacken müssen und welche

 historische Befragung kann uns dabei helfen – das halte ich für

 zentral. Vielleicht wäre eine Differenzierung zwischen historischer

Sammlung und einer »Diskurssammlung« sinnvoll. Jedenfalls bin ich

davon überzeugt, dass es für das Sammeln – wenn man es denn will –

Mut zu  Experimenten braucht. Das historische Museum hatte schon

in der Museumsgeschichte auf der Objektebene immer wieder

 Identitätskonflikte: Kunst gehörte ins Kunstmuseum, Kunstgewerbe 

ins Kunstgewerbemuseum, Flachware ins Archiv, technische oder

 Industrieobjekte kamen ins Technische Museum – was macht also ein

historisches Museum auf der Objektebene aus? Ein historisches

 Museum, das in den 2010er-Jahren gegründet wird, müsste meiner

Meinung nach diesen Konflikt überwinden.

Und auch die Möglichkeit zur Dekazession über das derzeit erlaubte
Maß hinaus ausschöpfen. Ich denke an eine Sammlungspräsenta-
tion von Beat Hächler im Alpinen Museum der Schweiz, in der er die

76



 gesamte Sammlung am Boden der Ausstellungshallen auslegen 
ließ und die BesucherInnen abstimmen konnten über »Mulde oder
 Museum?«, ein radikal partizipativer Deakzessionsprozess sozu -
sagen. Oder an die ursprünglich vorgesehene Beschränkung des
Sammlungsumfangs des New Museum in New York, wo regelmäßig
neue Kunstwerke den alten Objekten Platz machen sollten. Leider
hat das nicht funktioniert, weil der Verkauf einzelner Arbeiten nach
einigen Jahren den Kunstmarkt empfindlich beeinflusst hätte und so
konnte diese sammlungspolitische Forderung nur bedingt eingelöst
werden.

Ob es diese Gefahr bei Objekten eines Hauses der Geschich-

te gäbe, ist schwer zu sagen – wohl eher nicht. Die Herausforderung

liegt wohl eher darin, gemeinsam mit den kuratorischen Verantwort-

lichen gezielte Objektvorschläge zu definieren. Das ist ein inhaltlicher,

ein interner Teambuilding- und ein externer Identifikations-Prozess

gleichermaßen. Die Möglichkeit zur Deakzession von Beginn an mit-

zudenken, ist sicherlich schlau. 

Danke für unser  Gespräch! 

77





Du bist Direktor am Volkskundemuseum Wien. Thema deines letzten
Projektes Klimesch – Das Geschäft mit den Dingen war das Ver -
hältnis der Menschen zu den Dingen im Alltag. Kannst du, lieber
Matthias, dieses Verhältnis beschreiben?

Vielleicht ein paar Worte vorab zum Projekt: Das Eisen- und

Haushaltswarengeschäft »Klimesch« schloss 2013, weil der Eigentü-

mer in Pension ging. Das Geschäft hat auch unser Museum über Jahr-

zehnte – oft in letzter Minute – mit allen möglichen Dingen, wie

Schrauben, Kleber, Werkzeug, Dübel, Kübel etc., nahversorgt. Als Herr

Klimesch bekanntgab, das Geschäft zu schließen, tauchten zwei

 Fragen auf: Wie kommen wir in Zukunft ohne ihn zurecht? Was können

wir tun, um den in den Dingen eingelagerten Alltag in einem Museum,

dem letztlich Alltagskultur eingeschrieben ist, wenigstens partiell

sichtbar zu machen oder als historische Notiz in die Museums-

geschichte einzuschreiben? 

Wir entschieden uns, den gesamten Warenbestand plus ein

paar Möbel zu übernehmen. Dabei handelten wir quasi institutionell-

emotional und museologisch-bedürfnisorientiert. Wir haben dann Büh-

nen gebaut, auf denen die Dinge, ihrer Sphäre des Alltags entnommen,

aufgelegt wurden, mit ihren Verpackungen, Bepreisungen etc. Die

Matthias Beitl 

im Gespräch mit Martina Griesser

Das Geschäft mit 
den Dingen

79



Ware lag dort ungeschützt, die BesucherInnen waren eingeladen, die

Dinge anzugreifen sowie verschiedene Handlungsmöglichkeiten in

 Anspruch zu nehmen.

Die Bühne als Zwischenwelt, die Analogie Museum und

 Warenhaus – ich erinnere an Tony Bennett – lieferte einige interes-

sante Beobachtungen: Dem simplen akuten Bedürfnis einer Restau-

ratorin nach einer Schere diente das Arrangement ebenso wie einem

Ehepaar aus Oberösterreich, das eine wirklich gute Mohnmühle ent-

deckte; KuratorInnen aus Berlin, denen Keksausstecher in Krampus-

und Nikoloform in der Sammlung fehlten, oder ein Mann, der sich für

eine Zuschneideschere interessierte, weil sie ihn an seinen Großvater

erinnerte – allen konnte durch unterschiedliche Tauschmodalitäten

geholfen werden. Diese kleine Empirie innerhalb des Versuchsfeldes

zeigt die vielschichtigen Auslösemomente der Dinge. Einmal eher auf

die Funktion reduziert, dann emotional betont sowie unterschiedliche

Mischungsverhältnisse der Komponenten. Der Ort Museum und das

Setting tragen natürlich das Ihrige dazu bei. Andererseits könnte mir

dasselbe auch in einem entsprechenden Geschäft passieren, und wir

wissen ja, dass gutes Marketing genau mit diesen Effektkombination

arbeitet.

Nicht zuletzt ging es bei Klimesch auch um die Rolle, die ein
 Museum im Umgang mit den Dingen spielen kann und soll. Wie sieht
diese Rolle deiner Meinung nach aus?

Lassen wir einmal die klassischen Aufgaben des Museums

so stehen und grenzen wir »Museum« auf den Sektor ein, in dem ein

Volkskundemuseum als kulturhistorisches Museum handelt. Im kon-

kreten Fall des Projekts haben wir keine Objektverantwortung über-

nommen, d. h. wenn Objekte in die Sammlung Eingang finden, dann

passiert das nur punktuell und im zeitlichen Verlauf, jedenfalls ist es

nicht Ziel im Umgang mit diesen Dingen. Das schafft ungeahnte Frei-

heiten in der museologischen Arbeit und schafft Perspektiven, die das

Museum zu einem Akteur im Feld der Meinungsbildung macht. Hier

geht es nicht um Botschaften, sondern um sehr offene ad-hoc-Dis-

kurse, die sich womöglich an unterschiedlichen Topfdeckeln zwischen

80



Publikum und Museumspersonal entzünden. Die ewige Trauer über

das Verschwinden der Nahversorger steht dann gegen die Selbstver-

antwortlichkeit der KonsumentInnen und deren Möglichkeiten politi-

schen Handelns u.s.w. 

Mir ist auch klar, dass eine Institution immer ihre pragma-

tischen Zwänge hat, aber ich sehe auf der anderen Seite genau hier

den Ort, um an diesen Zwängen zu rütteln, zugunsten der Menschen,

die den Ort nützen. Das heißt auch: nicht immer vielen Menschen, aber

mit jenen, die da sind, Denkräume zu öffnen. Dinge sind dabei wun-

derbare Auslöser – conversation pieces.

Was ist dein persönlicher Dingbegriff? Wie funktioniert dein ganz
persönlicher Zugang zu den Dingen, wie näherst du dich den Din-
gen in deiner kuratorischen Praxis?

Ganz kurz: Es ist ein Multitool. Das Ding ist Ausgangs- oder

Endpunkt, Katalysator oder Kondensator, die Einbettung einer Idee

oder Manifestation. Je nachdem, auf welcher Seite die kuratorische

Praxis beginnt: Manchmal ist das ausgewählte Ding die Materialisie-

rung von Idee und Dramaturgie, ein anderes Mal beginnt alles mit

einem Fund.

Worin besteht aus deiner Sicht der Unterschied zwischen Ding,
 Material und Materialität?

Das sehe ich pragmatisch: Ding ist der Überbegriff, die

 Entität, Aspekte davon sind Material und Merkmale. Materialität sehe

ich als die stoffliche Präsenz an sich, gewissermaßen die Schnittstelle

oder den Ausdruck einer physischen Auseinandersetzung oder eben

einer materialisierten Ideengenese.

Inwiefern glaubst du, dass Dinge ein Wissen in sich tragen?
Das ist vielschichtig: Stichwort »Semiophoren« von

 Krzysztof Pomian, also Transportgefäße von Bedeutungen oder Green-

blatt’s »social  objects«. Dinge sind Träger von Gedächtnis und Ge-

schichte sowie Auslöser von Erinnerung. Als Träger von Erinnerung

interagieren sie mit einer unmittelbaren Bezugsperson, in der Rolle

81



als Auslöser erstreckt sich ihr Informationswert auf ein weiter

 gefasstes Gegenüber, sprich die individuelle Ding-Mensch-Beziehung

ist nicht Voraussetzung für eine Interaktion. 

Dinge sind etwa durch Form, Inschrift, eingearbeitetes Ver-

mögen, Design, Wissen – in der abteiligen Produktionsgesellschaft

durch das Wissen vieler – determiniert. Es geht also um vielerlei Ein-

lagerungen, die »herausgeholt« werden können. Das macht der/die

Kurator/in ebenso wie der/die Eisenwarenverkäufer/in – sie dealen

letztlich beide mit Wissen, oftmals auch nur mit Mutmaßungen. 

Und können Dinge nun handeln, gibt es eine Handlungsmacht?
Dinge ermächtigen: Nehmen wir komplexe industrielle Pro-

dukte, z. B. das Mobiltelefon. Hier wird – neben Arbeit – das Wissen

Vieler technisch akkumuliert, das Ergebnis ist ein umfassender Mög-

lichkeitsraum mit entsprechender user-experience für die individuelle

Benutzung. Wir agieren und interagieren damit. 

Letztlich investieren wir in die Handlungsmacht der Dinge,

indem wir ihnen Bedeutungen zuschreiben, sie bewerten, sie institu-

tionalisieren. Wenn ich mir die »Let’s play« Bewegung und ihre Kon-

sumentInnen anschaue, dann sehe ich eine Verlagerung der Hand-

lungsmacht in Richtung der Produkte – in dem Fall der Videoprodukte.

Millionen Fans verschiedener Videospiele schauen auf Youtube ande-

ren beim Spielen zu – ohne Möglichkeit der Interaktion. 

Wie siehst du das Verhältnis zwischen Selbstreflexivität und Hand-
lungsraum für das Museum? Inwieweit geht es darum etwas zu ver-
stehen, inwieweit darum, etwas zu verändern?

Ich finde es notwendig und gleichzeitig extrem fruchtbar,

in der Organisation Raum und Zeit für Reflexivität und Experiment zu

schaffen. Ein solcher installierter Raum ist nicht gerade einfach zu

generieren und zu betreiben, wiederum muss ich da auf den Pragma-

tismus der Institution verweisen: Und genau deshalb muss man solche

Visionen vorantreiben. Wir leben mit stark veränderten und vor allem

extrem dynamischen Wahrnehmungs- und Wissenspraxen. Manchmal

drehen wir uns in der Reflexion ein, aber es bleibt immer ein produktives

82



Momentum, das die Institution in ihrer Biografie weiter trägt und den

oben genannten Anforderungen entgegenkommt.

Das Gespräch führte Martina Griesser per E-Mail im Mai

2015.

83





Arye, in deiner künstlerischen Arbeit spielen geschichtspolitische
Spuren an Objekten oder in Form von Dokumenten immer wieder
eine zentrale Rolle, und sie sind oft Ausgangspunkte recherche -
intensiver Projekte. Wie würdest du dein Umgehen mit diesem spe-
zifischen Material beschreiben? 

Eine der ersten Arbeiten mit geschichtspolitischen Bezügen

war sogar ganz eng mit der Idee einer Spur verknüpft. Es waren

 weniger tatsächliche Objekte, als vielmehr Dokumente der besonde-

ren Art, die mich auf etwas brachten. Acht fotografierte Innenräume

aus privaten Familienalben aus der Zeit zwischen 1920 und 1938 in

Wien bildeten damals das Ausgangsmaterial für eine nahezu abstrakte

 Videoarbeit mit dem Titel Interior Memory (IM). Die besagten Räume

waren die von jüdischen Familien, denen man später Wohnung und

Inhalt raubte. Zudem erkannte ich für mich wichtige Zusammenhänge

in den Fotografien, weil die  gezeigten Innenräume bzw. das  Interieur

per se für versammelte Geschichte zu stehen schienen. Durchaus 

im Sinne von Walter  Benjamins Passagen-Werk. »Das  Interieur und

die Spur« stehen sich dort nahe und deuten gleichzeitig auf eine

 Tren nung bzw.  Distanz hin, wie sie am Anfang des 19. Jahrhunderts

 zwischen Besitzer und Möbel – zwischen Subjekt und Objekt –

Arye Wachsmuth 

im Gespräch mit Luisa Ziaja

Materialisierungen von
Geschichte. Objekte als
Spuren, Dokumente und
Abstraktionen

85



entstanden sind. Das wollte ich nutzen, um mit einer besonderen Per-

spektive auf das, wie es war, aber auch auf das, was nie mehr sichtbar

sein wird, zu verweisen. Mit anderen Worten, ich wollte verschiedene

Problematiken des Erinnerns, aber auch Formen des Gedenkens the-

matisieren. In IM ging es um einen schweifenden Blick, ähnlich dem

Blick eines Menschen, der versucht, sich die Dinge in einem Raum ein-

zuprägen. Menschen, die ich selber kenne, die 1938 ihre Häuser und

Wohnungen verlassen mussten, haben mir über einen solchen letzten

erlebten Augen-Blick berichtet, bevor sich alles für sie auflöste. Das

Arye Wachsmuth, »Interior Memory«, 2006, Videostills

86



assoziiere ich auch mit Benjamins Beschreibung vom »Engel der

 Geschichte«, angeregt durch Paul Klees Bild Angelus Novus.

Marc Ries spricht in einem Text zu Interior Memory treffend 
von Fotografien als Geschichte schreibende Artefakte, die Auf-
nahme und Speicherung einmaliger Erscheinungen von Dingen und
 Menschen, historisierende Spuren des Dagewesenseins (Roland
 Barthes) sind, und gleichzeitig davon, dass deine Übersetzungen
 dieser Fotografien in das filmische Medium »nicht die Historisierung
eines Materials, des Interieurs, vorantreiben, sondern die Materiali-
sierung einer Geschichte«1. Durch das Abtasten und die Montage
konstruierst du einen filmischen Blick, der zwischen Nähe und
 Distanz, zwischen Abbildung und Abstraktion oszilliert, zugleich
spezifisch und überzeitlich wirkt. Wie übertragbar erscheint dir dein
abstrahierendes Umgehen mit diesen Spuren auf anderes Aus-
gangsmaterial?

In anderen Arbeiten ist dieser Zugang, der bewusst Namen

und Personen ausklammerte, nicht anwendbar gewesen. Tatsächlich

gibt es Materialien, die andere Geschichten erzählen oder untrenn -

bar mit persönlichen Gegebenheiten verknüpft sind und daher auch

 anders gezeigt oder differenzierter in »Werke«  integriert werden

 müssen. Trotzdem können dann innerhalb von Installationen und

 Zusammenstellungen von Bildern und Objekten »schweifende Blicke«

oder große Referenzräume mit Verweisen in diverse Richtungen ent-

stehen, und diese sind auch oft intendiert. Ebenso bestimmen Vorga-

ben wie die einer Themenausstellung den Zugang mit.

Gibt es so etwas wie eine ethische Verpflichtung, die solchem
 Material eingeschrieben ist, und was bedeutet das für einen künst-
lerischen Prozess und seine formal-ästhetische wie inhaltliche Aus-
formulierung?

1 Marc Ries, Interieur, Foto, Film, Text. Der Film »Interiour Memories« von
Arye Wachsmuth untersucht historische Spuren bürgerlich-jüdischer
 Wohnungen aus der Zeit vor 1938, in: springerin, Heft 1/2006, S. 58–59, 
S. 58.

87



Die Frage nach der ethischen Verpflichtung ist vielschichtig.

Es braucht tatsächlich einen sorgfältigen Umgang im Kontext der

 Materialien. Das beginnt mit einfachen dos and don’ts, die aus der

 eigenen Erfahrung herrühren. Hinzu kommt die künstlerische Praxis,

die mit der Beschäftigung mit Gedenkkultur eng verknüpft ist. Als Maß-

stab dient die persönliche Beschäftigung mit der Shoa und den Nazi-

verbrechen. Gleichzeitig ist die fortwährende Hinterfragung der

Gegenwart anhand der Geschichte ein zentrales Motiv. Hierfür ein

Gleichgewicht zu finden, ist dann die Hauptverpflichtung.

Intensive Recherche bedeutet vor allem eine wissenschaft-

liche Genauigkeit dem Material und der Historie gegenüber. Jedoch

ist die Ausformulierung, wie du sagst, also die Präsentation, nicht

immer einer geschichtlichen Chronologie verpflichtet. Im besten Fall

kommt es zu parallelen Erzähl- und Interpretationssträngen. Beides

bildet dann den Inhalt, den es formalästhetisch zu erschließen gilt.

Natürlich auch einmal durch unerwartete  Gegenüberstellungen oder

Kombinationen mancher Materialien.

Ich würde gerne auf ein Projekt zu sprechen kommen, das du
 gemeinsam mit der Kunst- und Zeithistorikerin Sophie Lillie für die
Ausstellung Recollecting. Raub und Restitution 2 erarbeitet hast. 
Die Installation Retracing the Tears thematisiert eines der vielen
 unrühmlichen Kapitel des Umgehens mit so genannten »arisierten«
Kunstobjekten in Österreich nach 1945, konkret jene Bestände, die
ab den frühen 1950er-Jahren als »herrenlos«, also unidentifiziert, in
der  Kartause Mauerbach eingelagert waren, bis sie 1996 in einer
 Benefizauktion versteigert wurden. Eure mehrteilige Installation
 basierte auf dokumentarischen Fotografien, in diesem Fall von den
Rückseiten der Bilder, wiederum auf historischen Spuren also, die
hier aber auch eine Beweisfunktion haben, konkret Zeugnis ablegen. 
Die verschiedenen Elemente dieser komplexen Arbeit operieren auf

2 Recollecting. Raub und Restitution, 3.12.2008–15.2.2009, MAK – Öster -
reichisches Museum für angewandte Kunst/Gegenwartskunst Wien.

88



»

unterschiedlichen Ebenen mit dem Verhältnis von Objekt, Abbild,
Spur und Dokument, von Erinnerung, Rekonstruktion und Abstrak-
tion. Könntest du das Projekt und seine dokumentierenden, rekon-
struierenden und narrativen Elemente kurz umreißen?

Arye Wachsmuth, »Retracing the Tears«, 2008, Details

89



Der Film und die Installation Retracing the Tears  basieren

auf einer singulären Fotodokumentation von Bildrückseiten aus der

so genannten Sammlung Mauerbach aus dem Jahr 1996, die Simon

Wiesenthal einmal als »Galerie der Tränen«  bezeichnet hat. Die 

220 in Bewegung gebrachten Einzelbilder zeigen eine Fülle von Samm-

lerstempeln, Galerieetiketten, Depotvermerken, Inventarnummern 

und anderen Aufschriften. Sie bilden ein langsam vorbeiziehendes

 Panorama, dessen Bildfolge mit der ursprünglichen, erstmals 1969 in

der Wiener Zeitung publizierten Depotliste chronologisch korrespon-

diert. Die Angaben auf den Rückseiten verweisen auf die Geschichte

der einzelnen Stü�cke und markieren die verschiedenen Stationen des

90

Arye Wachsmuth, »Retracing the Tears«, 2008, Installationsansicht, Detail



Raubes und die Möglichkeit zur Restitution, die vonseiten Österreichs

vertan wurde. Weitere historische Materialien, Dokumente und Foto-

arbeiten  bilden Querverweise zum Umfang und zur Verankerung des

Raubes im System. Zusätzlich haben wir aufgezeigt, dass eine Zuord-

nung zu beraubten Familien und somit eine Restitution grundsätzlich

möglich gewesen wäre.

Der Film Retracing the Tears geht ebenso einer Spur nach:

Die animierten Bildrückseiten mit den Aufschriften sind hier nicht 

als historische oder kunsthistorische Artefakte zu sehen, die ein-

fach nur wiederentdeckt werden. Es sind Zeugnisse von Menschen, 

die ihrer Kultur beraubt wurden, bevor sie ermordet oder vertrieben

wurden – mit dem Ziel ihrer »ganzheitlichen« Vernichtung. Es war ja

so, dass eine reale »Verdinglichung« der Menschen durch die  NS-

Vernichtungsmaschinerie kalkuliert mit der Vereinnahmung und

 Objektifizierung ihres Besitzes einherging. Mehr noch als die Gemäl -

de zeigen die Bildrückseiten die Methodik der Nazis, eine eigene

 kulturelle Identität herzustellen, die auf der Zerstörung der jüdischen

 Kultur basier te. Die Bilder und damit die Kultur, die man den Men-

schen wegnahm, waren ja ein wesentlicher Bestandteil des Be- und

Gewohnten. 

Die Rü�ckseiten der Bilder verweisen also auf eine verdeckte

Geschichte. Zusätzlich korrespondieren sie mit historischen Daten,

Archivbeständen und somit mit den Dokumenten der Vernichtungs-

maschinerie. In diesem Gefü�ge aus Geschichte und Gedächtnis wird

aus einem Verweis ein Beweis und aus einer zufälligen Sammlung sin-

gulärer Objekte ein Ort der kollektiven Erinnerung. Diesen multiplen

Vorgang verstehe ich im wahrsten Sinn des Wortes als Denkmal.

Ein Element dieser Installation, Der Reflexionsspiegel II (Was habt
ihr den ganzen Morgen lang getrieben?) hast du später in eine
 andere Präsentation integriert, die 2013 in der Ausstellung Vot ken
you mach? 3 im Kunsthaus Dresden gezeigt wurde und stärker

91

3 Vot ken you mach?, 1.12.2013–5.5.2014, Kunsthaus Dresden.



92

Arye Wachsmuth, »Shever«, 2013, Installationsansicht, Detail



assoziativ als dokumentierend und belegend konzipiert war. Auch
hier zitierst du das Passagen-Werk, nämlich jenen Teil, in dem sich
Benjamin mit Spiegeln befasst und wiederum Adorno  zitiert, der
über die Rolle der Reflexion und des Interieurs in der  Philosophie
des frühen Kierkegaard schreibt.

Arbeiten wie Der Reflexionsspiegel I und II... können

 innerhalb anderer Verweiskonstruktionen oder -systeme durchaus

funktionieren, da sie für sich genommen ja diverse Aspekte anspre-

chen. Die von mir verwendeten Negative waren ursprünglich vom

Denkmalamt gemacht worden. Die Bediensteten des Amtes (mit ihren

Kameras) hatten sich mitabgelichtet, während sie die gerade geraub-

ten Objekte fotografierten, beschrifteten und katalogisierten. Als

 Vehikel zur Illustration dieser Tatbestände habe ich Spiegelplatten mit

den besagten Motiven bedruckt und dabei formal Werke der Arte

 Povera von Michelangelo Pistoletto zitiert. Wenn man die Titel berück-

sichtigt, dann verweisen die Arbeiten auf Fragen der Mitverantwor-

tung im Kontext vergangener Geschichte, stehen aber auch in Bezug

zu kommenden oder aktuellen Ereignissen. So habe ich die Arbeit im

Kunsthaus Dresden etwa auf der Seite einer Trennwand platziert, die

rückseitig die Refugee-Bewegung thematisierte. 

Liegt darin nicht auch das Potenzial eines künstlerischen Zugangs
zu einem fotografischen Dokument oder einer Archivalie? Nämlich
in dem Sinne, dass der konkrete Verweis evident, aber nicht auf die
Reproduktion beschränkt bleibt, sondern in einer Weise eingesetzt
wird, die auf etwas Universelles, Übergreifendes hindeutet?

Benjamin geht es an dieser Stelle ja um die Idee der Täu-

schung und des Scheins – also indirekt auch um erlernte Wahrneh-

mung. Er spricht in dem Kontext von der »Phantasmagorie der 

Kulturgeschichte«. Sein Zugang, man könnte sagen zur Betrach-

tung der Betrachtung, ist bereits Metaphorik und Erzählung – dort

nimmt die Kunst für mich schon Form an und kann bereits poeti-

sche Züge enthalten. 

Spiegel, Fenster und Glasbruch kommen im Übrigen auch

in anderen Arbeiten vor, wo sie als Zeichen für Identitätsverlust, für

93



94

Arye Wachsmuth, »exhibitofcrime«, 2015, Installationsansicht, Detail



das Fremde oder für fragmentierte Geschichte verstanden werden

können. Das korrespondiert wiederum sowohl formal als auch inhalt-

lich mit der Idee von Geschichte als eine Art von »kristalliner Beschrei-

bung«, wie sie Deleuze verstand. 

Als »kristallin« bezeichnet Gilles Deleuze eine Beschreibung, die ihr
eigener Gegenstand ist und ihn zugleich ersetzt, erschafft und tilgt
und ständig neuen Beschreibungen Platz macht, die den vorange-
henden widersprechen, sie verschieben oder modifizieren können
und explizit nicht linear sind.4 Das Motiv der Täter, nämlich ganz
buchstäblich in Form einer Fotokartei der Gestapo-Mitarbeiter, wie
auch die Strategie einer solchen »kristallinen Beschreibung« findet
sich in einer Installation wieder, die 2015 im Rahmen der Wiener
Festwochen5 am Morzinplatz gezeigt wurde. 

Ja genau, in exhibitofcrime. Die Mörder sind unter uns,

einer weiteren Gemeinschaftsarbeit mit Sophie Lillie, die die Verbre-

chen der Wiener Gestapo thematisiert, haben wir versucht, so vorzu-

gehen. Durch den schwierigen Umstand in einer Kunstausstellung

Verbrecher zu zeigen, war es notwendig, mit kontextuellen Eingriffen,

die als Vor- und Nachgeschichte zu den realen Dokumenten dienten,

zu arbeiten. Es ging auch darum, einen Gegenpol zu einer scheinbar

linearen Geschichte zu bilden. Die Bilder, Texte, Wandarbeiten und

 Objekte, die so entstanden sind, mussten daher – chronologisch, me-

dial und geografisch – übergreifend und mit vielen, auch symboli-

schen Querverweisen, gestaltet werden. Es war unerlässlich, so die

Komplexität des Zugangs zu diesem Thema und die Begegnung mit

einer in großen Teilen hier unbekannten bzw. komplett verdrängten

Geschichte zu versinnbildlichen. 

Diese lange verdrängte Geschichte von Kollaboration und Täter-
schaft ist auch heute noch am Morzinplatz, wo sich von 1938 bis

95

4 Vgl. Oliver Fahle/Lorenz Engell (Hg.), Der Film bei Deleuze, Weimar 1999,
S. 224.

5 Wiener Festwochen 2015 / Into the City: Hotel Metropole. Der Erinnerung
eine Zukunft geben, 29.5.–21.6.2015, Morzinplatz.



1945 die Gestapo-Leitstelle im »arisierten« Hotel Metropole befand,
abgesehen von einem selten zugänglichen Gedenkraum, beinahe
vollkommen unsichtbar. exhibitofcrime hat den Verbrechen, den
 brutalen Misshandlungen und Folterungen an diesem konkreten Ort
quasi ein fragmentiertes Gesicht gegeben, jedenfalls aufgezeigt,
dass das Gewaltregime von greifbaren, handelnden Subjekten
 errichtet und aufrechterhalten wurde, die nach Kriegsende zumeist
glimpflich davongekommen sind. Zum Abschluss möchte ich noch
einen grundsätzlichen Aspekt ansprechen, der in Zusammenhang
mit dem Kontext dieses Buches steht: Du arbeitest ja immer wieder
mit Übersetzungen zwischen verschiedenen Bildmedien, unterwirfst
Ausgangsmaterialien gewissen Transformationsprozessen, die, wenn 
man so will, das Verhältnis von Bild und Zeichen befragen. Gleich-
zeitig spielen (geschichts-)politische und gesellschaftliche Kontexte
und deren Vermittlung, möglicherweise auch deren Materialisie-
rung, eine zentrale Rolle. Das heißt, dein Zugang ist von linguisti-
schen, diskursanalytischen und medientheoretischen Ansätzen und
Überlegungen geprägt, wie wohl ein Großteil dessen, was unter 
dem Schlagwort der (post-)konzeptuellen Kunst firmiert. Interessie-
ren dich eigentlich die neomaterialistischen und objektorientier-
ten Theorien der letzten Jahre, die, so scheint es, die Paradigmen
des linguistic turn und des Poststrukturalismus zu verabschieden
 versuchen? Und wie verhält sich deine mediale Praxis zu Phänome-
nen wie »Post-Internet«?

Gewisse Ansätze finde ich interessant, auch solche, die

nicht neu sind, und das meine ich nicht negativ. Einer akkumulativen

Kultur muss man mit Skepsis begegnen. Das Bewahren um des

 Bewahrens Willen ist fraglich und kann mit Konservatismus übersetzt

werden, hier muss die Ökologie allerdings teils ausgenommen wer-

den. Anders verhält es sich, wenn es darum geht, »Altes« aufzugrei -

fen, um es sozusagen am Leben zu erhalten. Wenn Bücher oder Texte

nicht gelesen werden, existieren sie nicht, frei nach Hegel. Wenn der 

neue Ansatz experimentell genug bleibt (siehe etwa einen Bottom- 

Up- Approach in der Biologie), kann er Erkenntnisse über komplexe

Strukturen liefern. Ob wir es schaffen werden, diese in die Praxis 

96



umzusetzen, ist fraglich, da kann ich mich leider schwer vom

 Kulturpessimismus verabschieden. »Post-Internet« als ein bewusst

kritischer Zugang ist eine nicht uninteressante Idee und eine gute

 Anregung, nicht unbewusst »Post-Internet Art« zu machen.

97





Kaum ein anderer Museumstyp ist in den letzten Jahren so sehr im

Umbruch wie das ethnologische Museum. So oder ähnlich zumindest

lautet das Motto von Tagungen, Sammelbänden oder Aufsätzen, die

sich mit ethnologischen Museen beschäftigen.1 In der Tat zeigt die

mittlerweile Jahrzehnte währende Diskussion über das enge Verhält-

nis zwischen völkerkundlicher Museumspraxis und Kolonialismus

auch im deutschsprachigen Raum Effekte. Wenn die kanadische

 Museumstheoretikerin Ruth B. Philipps in ihrer Analyse zweier nord-

amerikanischer Museen von einem »global movement toward a post-

colonial museology powered by the anticolonial activism of Indigenous

peoples in informal alliance with academic poststructuralist critics

of museum representation«2 spricht, dann gilt dies mindestens auch

insofern für hiesige Kontexte, als sich Museen zunehmend an diesen 

Friedrich von Bose

1 Vgl. bspw. den vorbereitenden Text zu einer internationalen Tagung in
 Oxford von Claire Harris und Michael O’Hanlon, The future of the ethno-
graphic museum, in: Anthropology Today 29/1, 2013, S. 8–12.

2 Ruth B. Phillips, Inside Out and Outside In. Re-Presenting Native North
America at the Canadian Museum of Civilization and the National Museum
of the American Indian, in: Amy Lonetree/Amy Amanda J. Cobb (Hg.), 
The National Museum of the American Indian: Critical Conversations,
 Lincoln/London 2008, S. 405–430, S. 406.

Die Macht der Dinge.
Zur Beharrlichkeit
 musealer Ordnungen 

99



internationalen Debatten und Entwicklungen messen lassen müssen.

Die Neueröffnungen der letzten Jahre zeigen, wenn auch auf sehr

 unterschiedliche Weise, wie stark das Reformbedürfnis auch aufseiten

der Institutionen selbst ist.3 Die transnational geführte Auseinander-

3 Vgl. für eine überblicksartige Diskussion im Kontext der internationalen
 Debatten: Larissa Förster, Öffentliche Kulturinstitution, internationale
 Forschungsstätte und postkoloniale Kontaktzone. Was ist ethno am ethno-
logischen Museum?, in: Thomas Bierschenk/Matthias Krings/Carola Lentz
(Hg.), Ethnologie im 21. Jahrhundert, Berlin 2013, S. 189–210.

100

Foto: Friedrich von Bose



setzung um den historischen Ballast der Völkerkundemuseen und die

Notwendigkeit der Institutionen, sich in einem selbstreflexiven Ver-

hältnis zu ihrer eigenen Sammlungs- und Ausstellungsgeschichte neu

zu positionieren, ist insofern zunehmend zu einem wichtigen Referenz-

rahmen geworden.

Am deutlichsten zeigt sich die Herausforderung der

 Museen, das Verhältnis zu ihrer eigenen Institutionengeschichte neu

zu bestimmen, an der Anforderung einer Reformulierung des Um-

gangs mit den Sammlungen selbst. Allein die unvorstellbare Menge

der in den Depots lagernden Objekte zeugt von der historischen Rele-

vanz der kolonialen Infrastrukturen für ihre Beschaffung. Sie haben,

um mit Rodney Harrison zu sprechen, neben ihrem physischen

 ›Gewicht‹ auch ein großes politisches Gewicht, »in the sense that they

come to symbolize or stand in for various imperial and colonial pro-

cesses, which underlie their presence in museum collections.«4 In vie-

len Museen sind bis heute ganze Sammlungskonvolute weitgehend

unerforscht geblieben. Es sind also noch immer die Konsequenzen

der salvage anthropology und der Standortbehauptung der Museen

auf Basis ihres Besitzes der meisten und besten Objekte an vielen

Orten spürbar. Aus dieser Geschichte ergibt sich einerseits die drän-

gende Frage nach der Legitimität der gegenwärtigen Besitzverhält-

nisse. Auf der anderen Seite stehen Diskussionen über einen Umgang

mit den Objekten, der diese nicht lediglich als passive Bedeutungs -

träger oder stumme Zeugen sieht, sondern der ihre Sperrigkeit, ihr

 Eigenleben anerkennt oder sich für ihre Biografien interessiert. 

Solche Zugänge haben sich bereits seit langem in der Ethno-

logie und den Sozialwissenschaften als fruchtbar erwiesen.5 Sie ermög-

lichen, die Sammlungen nicht lediglich als passives Material zu

4 Rodney Harrison, Reassembling Ethnographic Museum Collections, in:
ders./Sarah Byrne/Anne Clarke (Hg.), Reassembling the Collection. Ethno-
graphic Museums and Indigenous Agency, Santa Fe 2013, S. 3–35, S. 5.

5 Der Begriff der Objektbiografie geht zurück auf die grundlegenden    Über -
 legungen von Igor Kopytoff, dass auch Objekte Geschichten akkumulie-
ren. Ders., The cultural biography of things: commoditization as process,
in: Arjun Appadurai (Hg.), The Social Life of Things. Commodities in
Cross- Cultural Perspective, Cambridge 1986, S. 64–91.

101



betrachten, das in den Museen noch immer oftmals als Ausweis der

Andersheit seiner Herkunftsgesellschaften dient. Sie befähigen viel-

mehr zu einer Perspektivierung der Wissenschafts- und Museumsge-

schichten, die der historischen Hervorbringung der Objekte als

Ethnographika zugrunde liegen, ohne diese auf den eurozentristischen

Wissens- und Repräsentationsgestus zu reduzieren. Sie fordern damit

nicht zuletzt auch dazu heraus, die Bedingungen des Ausstellungs-

raums in epistemologischer wie methodologischer Weise neu zu

 befragen. Sie betrachten Objekte eben als mehr als bloße Zeugen –

sondern vielmehr als Gegen-Stände mit dem Potenzial der Ohrfeige,

wie es Lorraine Daston formuliert hat: »they possess the self-evidence

of a slap in the face«6. Dinge als Akteure zu betrachten, mit all ihrer

Eigenwillig- und Widerständigkeit, stellt einen starken Bruch mit dem

klassischen musealen Objektverständnis dar. Die paradigmatische

»Tücke des Objekts«7 kann dabei als Erfahrung ganz aus dem Alltag

gegriffen sein, wie der Schriftsteller und Ästhetiktheoretiker Friedrich

Theodor Vischer in seinem 1879 erschienen Roman Auch Einer ein-

drücklich beschreibt: »Das Objekt liebt in seinem Teufelshumor

 namentlich das Verschlupfspiel. […] Zum Beispiel rotbraunes Brillen-

futteral versteckt sich auf rotbraunem Möbel; doch Haupttücke des

Objekts ist, an den Rand kriechen und sich von da von der Höhe fallen

lassen, aus der Hand gleiten – du vergisst dich kaum einen Augenblick

und ratsch –«.8 Ein solches Verständnis lässt nicht mehr so einfach

trennen zwischen aktiven Betrachtersubjekten und passiven Objekten. 

Die hier nur angedeuteten Herausforderungen des klassi-

schen Umgangs mit materieller Kultur im Museum sind gerade für

den ethnologischen Museumskontext besonders wichtig. Denn sie

6 Lorraine Daston, Introduction: The Coming into Being of Scientific Objects,
in: dies. (Hg.), Biographies of Scientific Objects, Chicago 2000, S. 1–14, 
S. 2.

7 Katharina Ferus/Dietmar Rübel (Hg.), »Die Tücke des Objekts«: Vom
 Umgang mit Dingen, Berlin 2009. Vgl. für eine wissenschafts- und
ausstellungs geschichtliche Einordnung der »Tücke des Objekts«: Anke te
Heesen/Petra Lutz, Einleitung, in: dies. (Hg.), Dingwelten. Das Museum als
Erkenntnisort, Köln u. a. 2005, S. 11–23.

8 Friedrich Theodor Fischer, Auch Einer. Eine Reisebekanntschaft. Bd. 1,
 Stuttgart u. a. 1879, S. 33–34.

102



zwingen geradezu dazu, das tradierte Verhältnis zwischen Kurator_in-

nenschaft und zu betreuender Sammlung aufzubrechen und auch

neue Zugänge und Praktiken der Verwaltung und Ausstellung von

 Museumssammlungen zu erproben.9 Während die theoretische

 Debatte gerade mit Blick auf ethnologische Sammlungen seit langem

und intensiv geführt wird, verharrt die große Mehrheit der Museen

jedoch weiterhin in einem Repräsentationsmodus, der sich dem

 Paradigma des objektzentrierten Ausstellungsdisplays verschreibt

und die Objekte vor allem als Statthalter anderer kultureller Kontexte

behandelt.10 Diese Diskrepanz kann meines Erachtens nur anhand

eines genaueren kulturanalytischen Blickes auf die spezifischen insti-

tutionellen und kulturpolitischen Logiken erklärt werden, die dem

Festhalten am klassischen Objektverständnis zugrunde liegen. Diesen

möchte ich zumindest kursorisch auf den Planungsprozess des Ber-

liner Humboldt-Forums richten, den ich über mehrere Jahre hinweg

ethnografisch beforscht habe.11 Die Entstehung einer so großen Insti-

tution bietet sich für eine solche Perspektive besonders an, denn

 nirgends sonst als in den Aushandlungsprozessen eines solchen

 Kulturprojekts werden die institutionellen wie musealen Logiken

 derart sichtbar.

9 Harrisons Adaption des Begriffs der assemblage für ein Programm des 
 reassembling ethnografischer Sammlungen ist hier sehr interessant,
sprengt aber leider den Rahmen meiner Diskussion. Siehe Harrison 2013,
insbes. S. 18–22.

10 So hat es Ruth B. Phillips in ihrer Analyse mehrerer neukonzipierter
ethnolo gischer Museen in Großbritannien und den USA herausgearbeitet.
Ruth B. Phillips, Exhibiting Africa after Modernism: Globalization, Plura-
lism, and the Persistent Paradigms of Art and Artifact, in: Griselda Pollock
(Hg.),  Museums after Modernism. Strategies of Engagement, Malden u. a.
2007, S. 80–103. Resümierend fragt Phillips: »Why, in the light of three
 decades of post-structuralist and postcolonial critique, do these object-
centered and objectifying modes of installation continue to retain their
 exclusive holds on museum display?« (Ebenda, S. 98.)

11 Die Publikation ist momentan in Arbeit, sie trägt den Arbeitstitel »Displays
des Kolonialen. Eine Ethnographie des »Making-of« des Berliner Humboldt-
 Forums«. Vgl. zum Planungsprozess des Humboldt-Forums unter der
 Perspektive stadtpolitischer und museumstheoretischer Debatten auch:
Friedrich von Bose, The Making of Berlin’s Humboldt-Forum: Negotiating
 History and the Cultural Politics of Place, in: darkmatter journal 11: 
Afterlives, www.darkmatter101.org.

103



Die Dominanz der Masse
Die offiziellen Bewerbungsrhetoriken des Berliner Humboldt-

Forums sind davon getragen, die Größe der außereuropäische Samm-

lungen hervorzuheben, die nach der geplanten Fertigstellung des Wie-

deraufbaus des Schlosses ab 2019 dort ausgestellt werden sollen. In

der Mehrheit der Projektdarstellungen, die sich auf den Einzug des

Ethnologischen Museums und des Museums für Asiatische Kunst ins

wieder aufgebaute Stadtschloss beziehen, wird die Bedeutung der

Sammlungen über die Anzahl der in ihnen zusammengeführten Ob-

jekte ausgewiesen. So werden die »großen Regionalsamm lungen« des

Ethnologischen Museums in einem Projektreader im Jahr 2009 so auf-

gezählt: »Afrika (75.000), Amerika (Indianer Nordamerikas und Tiefland-

indianer Su�damerikas, ca. 65.000), Archäologie Mesoamerikas und

des Andenhochlandes (ca. 122.000 Objekte), Ost- und Nordasien (China, 

Japan, Korea, Tibet und Mongolei, ca. 45.000 Objekte), Süd- und

 Südostasien (Indien bis Philippinen ca. 35.000 Objekte), islamischer

Orient (ca. 20.000 Objekte) sowie Australien und Ozeanien (ca. 60.000

 Objekte).«12 Nicht nur werden hier die kolonialen Fremdbezeichnungen

wie »Indianer« unhinterfragt bemüht, sondern die Bedeutung der

 jeweiligen Sammlung wird zuvorderst über die Anzahl ihrer Objekte

ausgewiesen. Die immerwährenden Betonungen der Anzahl der

 Objekte, mit denen ein Kontinent, eine Region oder Religion abgedeckt

wird, suggerieren das Versprechen einer vollständigen Repräsentation.

Auch viele andere Statements sind von dieser Logik ange-

trieben. Dabei ist natürlich genau dies auch Einfallstor für Kritik an

einem »schamlosen Diskurs der Besitzenden« (Kazeem 2009), nach

dem die schiere Masse der in Berlin lagernden – und in ihrer großen

Mehrheit noch nie ausgestellten – Objektbestände offensichtlich kein

Problem darstellt. Die Museen werden tatsächlich immer wieder mit

der sich hierin artikulierenden Problematik konfrontiert. So sorgte

12 Hermann Parzinger/Michael Eissenhauer/Viola König/Raffael Gadebusch,
Die außereuropäischen Sammlungen der Staatlichen Museen zu Berlin-
Preußischer Kulturbesitz im Humboldt-Forum, in: Thomas Flierl/Hermann
Parzinger (Hg.), Die kulturelle Mitte der Hauptstadt. Projekt Humboldt-
Forum in Berlin, Berlin 2009, S. 26–31, S. 29.

104



eine Kleine Anfrage der Berliner Grünen-Abgeordneten Clara Herrmann

im Juli 2013, also kurz vor den Sommerferien, im Ethnologischen

 Museum für Aufregung. Unter dem Titel »(Postkoloniale) Auseinan-

dersetzung mit dem Humboldt-Forum«13 fragte Herrmann nach der

Anzahl der aus den deutschen Kolonialgebieten stammenden Objekte

sowie nach Art und Umfang der bisherigen Erforschung ihrer

 Erwerbsgeschichte. Der damalige Kulturstaatssekretär André Schmitz,

der im Namen des Regierenden Bürgermeisters auf die Anfrage rea-

gierte und dem die für die Museumssammlungen verantwortlichen

Kurator_innen zuarbeiten mussten, konnte oder wollte sich nur vage

äußern. Die Frage des unrechtmäßigen Erwerbs wurde weder bejaht

(»Ob ein unrechtmäßiger Erwerb von Objekten vorliegt, kann nur im

Einzelfall von den Staatlichen Museen geprüft werden«14), noch wurde

sie komplett verneint (»Es kann deshalb nicht generell unterstellt wer-

den, dass alle Sammlungen aus anderen Kontinenten unrechtmäßig

erworben wurden«15).

An dem Umgang mit Herrmanns Kleiner Anfrage werden

zwei Aspekte deutlich: Zum einen offenbart sich in der Antwort, dass

es auch im Jahr 2013 wenig gesicherte Erkenntnisse über die Prove-

nienz der Sammlungsbestände am Ethnologischen Museum gibt. Dies

steht im Kontrast zu den Beteuerungen der Rechtmäßigkeit der

 Besitzverhältnisse, wie sie andernorts gerne gemacht werden.16 Die

Aussage »kann nur im Einzelfall geprüft werden« deutet zum anderen

darauf hin, dass die institutionellen Ambitionen und Ressourcen, sich

13 Abgeordnetenhaus Berlin: Drucksache 17/12 360, 17. Wahlperiode,
 veröffentlicht am 23. Juli 2013.

14 Ebenda, S. 2.
15 Ebenda, S. 1.
16 So schrieb Hermann Parzinger in einer Werbebroschüre für das Humboldt-

Forum 2011 über die Hochzeit der ethnographischen Sammeltätigkeit
unter dem Direktor des Berliner Völkerkundemuseums, Adolf Bastian:
»Damals entstand das wissenschaftliche Fundament des Ethnologischen
Museums in Berlin, und es entstand auf legale Weise. Die Berliner Museen
sind deshalb rechtmäßige Besitzer ihrer Bestände.« Hermann Parzinger,
Das Humboldt-Forum. »Soviel Welt mit sich verbinden als möglich«.    
Aufgabe und Bedeutung des wichtigsten Kulturprojekts in Deutschland 
zu  Beginn des 21. Jahrhunderts, hg. von der Stiftung Berliner Schloss -
Humboldtforum, Berlin 2011, S. 31.

105



mit diesen Fragen auseinanderzusetzen, nach wie vor nicht sonderlich

groß sind.17 Im Rahmen dieser Diskussion erscheint die Aufzählung

der Objektkonvolute dann in einem anderen Licht. Während in den

 üblichen Projektdarstellungen die Sammlungen des Ethnologischen

Museums sehr häufig unter Nennung ihrer Größe vorgestellt werden,

eignet sich diese im Kontext der Antwort auf die Kleine Anfrage plötz-

lich weniger als Ausweis für museales Prestige. Dennoch bleiben die

öffentlichen Bewerbungen des Projekts von einem großen Stolz auf

die Größe der Sammlungen getragen, die weiterhin als Ausweis der

kulturpolitischen Bedeutung der Museen – und letztlich auch Berlins

und Deutschlands – herangezogen wird. Und auch die alltägliche

 Museumsarbeit der Kurator_innen – und so auch die Planung für die

Ausstellungen im Schloss – ist von dem Versprechen der Vollständig-

keit geprägt, wie sie die Aufzählungen der Sammlungskonvolute

 suggerieren.

Von den Sammlungen her denken
In der konkreten Ausstellungsplanung fürs Humboldt-

Forum bilden die nach Kontinenten und Regionen unterteilten Samm-

lungen mit ihren unterschiedlich großen Objektkonvoluten den Aus-

gangspunkt der thematischen Module. Hierbei spielt die Idee der

 Repräsentativität eine große Rolle, wie ich an folgendem Beispiel zeigen

möchte. In dem ersten umfangreichen Konzept für die Ausstellungen

des Ethnologischen Museums im Humboldt-Forum, das 2008 erarbei-

tet und Ende 2011 erstmals zur Gänze veröffentlicht wurde,18 skizziert

der für die Abteilung »Südsee und Australien« verantwortliche Kurator

Markus Schindlbeck das Modul »Kulturen Melanesiens« so: 

17 Dies bestätigt Peter Junge in einem Interview für ein Feature im Januar
2014 im Fernsehsender Arte bezüglich seiner Afrika-Abteilung mit folgen-
den Worten: »Was wir nicht machen bei dieser riesigen Sammlung, ist
eine  systematische Provenienzforschung. Das ist bei der personellen Aus-
stattung einfach nicht möglich.« Berlin: Kunstwerke aus Kolonialzeit. Arte, 
5. Januar 2014, http://videos.arte.tv/de/videos/berlin-kunstwerke-aus-kolo-
nialzeit--7753980.html (zuletzt aufgerufen am 21.4.2014).

18 Jorge Luis Borges, There Are More Things, in ders., Collected Fictions,
 London 1999,  S. 932–946, online hier: https://posthegemony.files.word-
press.com/2013/02/borges_collected-fictions.pdf.

106



Anhand der Kulturen vom Sepik-Gebiet (mit ca. 200 Objekten)

und von Neuirland (ca. 200 Objekte) sollen in sich geschlos-

sene Einheiten von Ethnien gezeigt werden, mit allen Gegen-

ständen des  Alltags und des Zeremoniallebens. Hier werden

auch Gegenstände der Gegenwart in ihrer heutigen Nutzung

einbezogen, d. h., es soll gezeigt werden, wie verschiedene Ma-

terialien, aber auch Objekttypen verschiedener Herkunft in

einer Kultur integriert sind. Wie oben  dargelegt, bilden die

Sammlungen aus diesen Gebieten unsere Kernbereiche, bei

denen aus dem Vollen geschöpft werden kann.19

In diesem kurzen Text vollzieht der Autor gleich mehrere

elementare Setzungen. In der Formulierung des Vorhabens, »in sich

geschlossene Einheiten von Ethnien« zu präsentieren, wird die für die

Geschichte der Ethnologie viel kritisierte Klassifikationspraxis tradiert,

die Objekte als für bestimmte Stämme oder ethnische Gruppen

 typisch klassifiziert. Dabei wird der homogenisierende Containerbe-

griff von Kultur genauso weitertradiert wie der Mythos, dass sich

 gesellschaftliche oder kulturelle Zusammenhänge überhaupt mittels

einzelner Objekte oder Objektbestände repräsentieren ließen.20 An der

Beschreibung des Vorhabens wird deutlich, wie sehr die koloniale Auf-

teilung der Welt in geografische Regionen und in sich geschlossene

Ethnien in die Ordnung der Sammlung selbst eingeschrieben ist. Es

ist dabei sammlungsgeschichtlich kein Zufall, dass beide genannten

Kontexte – das Sepik-Gebiet und Neuirland – eng mit der deutschen

Kolonialgeschichte verbunden sind.21 Die modulare Struktur, die die

geplanten Ausstellungsflächen im Humboldt-Forum nach geografi-

schen Einheiten trennt, macht das Museum erneut zum Ort der Visua-

lisierung räumlich abgegrenzter, kulturell homogener, historisch

unspezifischer Anderer. Die Repräsentationslogik ist dabei getragen

19 Ethnologisches Museum Berlin: Konzept zur Präsentation der außereuro-
päischen Sammlungen im Humboldt-Forum 2008, in: König/Scholz 2011, 
S. 113–185, S. 137 –138.

20 Vgl. bezüglich dieser ethnologischen Klassifikationspraxis die prominente
Kritik des Kunsthistorikers Sidney Littlefield Kasfir, One Tribe, One Style?
 Paradigms in the Historiography of African Art, in: History in Africa 11
(1984), S. 163–193.

107



von dem Anspruch der Repräsentativität: Die Auswahl der Themen und

Objekte leitet sich nicht aus Fragen an die Sammlungen ab; sie wird

vielmehr aus den vorhandenen Beständen selbst begründet. Mit die-

ser Herangehensweise bewegt sich der Kurator auf einem Terrain

 ethnologischer Museumspraxis, das bezüglich ihrer positivistischen

Herangehensweise nicht nur in museumswissenschaftlichen Kontex-

ten, sondern auch im Feld der Ausstellungspraxis selbst auf eine län-

gere Tradition der kritischen Auseinandersetzungen blickt.22 Schindl-

becks Herangehensweise steht in einem interessanten Widerspruch

zu seiner eigenen Forschungs- und Publikationstätigkeit, in der Fragen

des kolonialen Kontakts eine wichtige Rolle spielen. Von den Kurato -

r_innen des Museums gehört er zu jenen, die sich besonders intensiv

mit der Sammlungsgeschichte im kolonialen Kontext wie auch zur Zeit

des Nationalsozialismus auseinandergesetzt haben.23 So ist es nahe-

liegend, dass die Kolonialgeschichte auch Thema seiner Ausstellung

im Humboldt-Forum sein soll. Schindlbeck beschreibt das Modul

 »Objekte aus Mikronesien in der kolonialen Begegnung« so: 

Anhand der Sammlungen von den Marianen, Karolinen, Mar-

shall-Inseln und Nauru soll auf die Auswahl von Gegenständen,

die Typisierung von Kulturen, die Produktion für die Fremd-

herrschaft und die koloniale  Aneignung fremder Kulturen ein-

21 So geht die Sammlung Neuirland (heutiges Papua-Neuguinea) auf die
 »Deutsche Marine-Expedition« zwischen 1907 und 1909 in das seit 1885
unter deutscher Herrschaft stehende Kolonialgebiet zurück. Die Expediti-
onsmitglieder des Museums profitierten in sowohl finanzieller wie logisti-
scher Hinsicht von Marine und Kolonialverwaltung, während sich Reichs-
marine- und Reichskolonialamt von den Ethnologen wiederum Informatio-
nen über die BewohnerInnen versprachen. Anette Schade, Fotografieren
und ethnografisches Arbeiten: Die »deutsche Marine-Expedition
(1907–1909)« nach Neuirland (Papua-Neuguinea), in: Irene Ziehe/Ulrich
Hägele (Hg.), Fotogra-fien vom Alltag – Fotografien als Alltag. Münster
2004, S. 117–147.

22 Vgl. für eine Diskussion der akademischen Debatten und ihrer Auswirkun-
gen auf eine ›post-narrative Museology‹: Anthony Shelton, Museums and
 Anthropologies: Practices and Narratives, in: Sharon Macdonald (Hg.), 
A Companion to Museum Studies, Malden 2006, S. 64–80.

23 Vgl. zuletzt Markus Schindlbeck, Gefunden und Verloren. Arthur Speyer,
die Dreißiger Jahre und die Verluste der Sammlung Südsee des Ethnolo -
gischen Museums Berlin, Staatliche Museen zu Berlin/Preußischer Kultur-
besitz,  Berlin 2012.

108



gegangen werden. Gegenstände aus Mikronesien werden in

vielen Dauerausstellungen kaum oder gar nicht gezeigt; so feh-

len sie z. B. in der neuen Ausstellung in Paris. Auch in Publika-

tionen ist dieses Gebiet vollständig unterrepräsentiert, was

vor allem mit der so genannten mangelnden Kunst zusammen-

hängt. Da ein größerer Teil der Sammlung aus ehemaligem

deutschen Kolonialgebiet stammt und die Gegenstände von

einzelnen deutschen  Kolonialbeamten wie Georg Fritz oder

Arno Senfft gesammelt wurden, kann hier einerseits auf ein

vernachlässigtes ethnographisches Gebiet eingegangen wer-

den, andererseits die Erwerbspolitik, die Teilnahme von Mit-

gliedern der Kolonialbehörden und die Interaktion zwischen

Sammlern und Indigenen bis hin zu Bildung von Identität heute

behandelt werden (Objektzahl ca. 100). Als ergänzende Aus-

stellungsvarianten könnten folgende  Objekte oder Regionen

im Wechsel gezeigt werden: mikronesische  Enklaven; Fischer-

kulturen; Webarbeiten der Karolinen; Schmuck und Geldfor-

men (Objektanzahl ca. 100).24

Hier lässt sich ein zentrales Spannungsverhältnis fest-

stellen: Der Autor formuliert einerseits den Anspruch, die koloniale

Praxis der Aneignung und Typisierung zu thematisieren. Anderer-

seits möchte er anhand der Sammlungen gerade solche Gebiete

repräsentieren, die aufgrund einer angenommenen Minderwer -

tigkeit der mit ihnen verbundenen Objekte in vielen Museen unter -

repräsentiert seien. Letzteres Vorhaben konterkariert aber ers-

teres, da sich in dem Wunsch der Repräsentation bisher vernach-

lässigter Gebiete genau jene Typisierung manifestiert, die der Autor

eigentlich reflektieren möchte. Seine Beschreibung des  Moduls

»Herrschaftszeichen und Göttersymbole« macht dies noch deutli-

cher: Wenn er von »zahlreichen und zu den besten Sammlungen

 gehörenden Objekte aus Hawai’i, aber auch die systematische

Sammlung von den Marquesas-Inseln durch Karl von den Steinen

und ergänzend Objekte von der Osterinsel aus Neuseeland und

24 Ethnologisches Museum Berlin 2011, S. 139.

109



 Zentralpolynesien«25 spricht, verharrt er deutlich innerhalb der

Sammlungsordnung mit der in ihr festgeschriebenen Unterteilung

in Regionen und Ethnien. Er verbleibt ganz grundlegend in einem

Repräsentationsmodus, der von den Sammlungen ausgeht, und der

demenentsprechend kaum in der Lage ist, die ihnen eingeschrie-

benen Ordnungen zu hinterfragen oder gar zu unterminieren. Die-

ser  Ansatz steht dem lange geforderten Paradigmenwechsel hin

zu einem thematischen Zugang entgegen – oder, wie Wolfgang

 Kaschuba es formuliert hat – einem »konzeptuelle[n] Fort-Schritt

von der ›Sammlung‹ zum ›Thema‹«26. Er verharrt weiterhin in der

Logik des Museums als einer Bildungseinrichtung, die ihren Besu-

cher_innen Wissen vermittelt, anstatt eine reflexive Haltung

 gegenüber sich selbst einzunehmen und seine Parameter der

 Wissensproduktion zu reflektieren. Eben ganz im Sinne der das

oben zitierte Ausstellungskonzept einleitenden »Vision«, die viel

über das institutionelle Selbstverständnis verrät: »Die Vision 

für das Humboldt-Forum ist die Welt in der Mitte Berlins. ›Welt‹

 bezeichnet hier die Welt außerhalb Europas. Sie in einem Hause zu

›beherbergen‹, unserem Bildungsauftrag gemäß vorzustellen und

erlebbar zu machen, ist unser Ziel.«27

Mit den ethnologischen Objekten gegen die
Ordnung des Ethnologischen Museums?
Den hier diskutierten kuratorischen Sammlungs- und Objekt-

verständnissen stehen mit den Ausstellungsprojekten des Humboldt

Lab Dahlem in den letzten zwei Jahren verschiedenste Versuche

25 Ebenda, S. 138 (Hervorh. FvB).
26 Wolfgang Kaschuba, Aufgeklärter Kolonialismus: Eine heilbare Schizo-

phrenie?, in: Zeitschrift für Kulturwissenschaften 1/2015.
27 Ethnologisches Museum Berlin 2011, S. 124.
28 Vgl. für eine Darstellung der Idee des Humboldt Labs sowie eine Über-

sicht seiner Projekte die Webseite http://www.humboldt-forum.de/
humboldt-lab-dahlem/ sowie den Blog unter http://blog.humboldt-lab.de/
(aufgerufen 1.2.2015). Für eine Diskussion seiner Potenziale wie Limitierun  -
gen siehe Friedrich von Bose, Paradoxien der Intervention: Das  Humboldt
Lab Dahlem, in: Daniela Döring/Jennifer John (Hg.), Revisionen des
 Museums? Praktiken der Sichtbarmachung im Feld des Politischen, FKW //
Zeitschrift für Geschlechterforschung und visuelle Kultur,  Nr. 58, 2015.

110



 gegenüber, andere Zugangsweisen zu den Sammlungen zu erproben.

Seit März 2013 finden in mehreren so genannten Probebühnen

 temporäre Ausstellungsprojekte innerhalb der Dauerausstellungen

der Dahlemer Museen statt.28 Während anfangs vonseiten vieler

 Kurator_innen der Museen eine große Skepsis gegenüber den zumeist

von außerhalb kommenden Künstler_innen, Architekt_innen und

 anderer Akteur_innen vorherrschte, hat die Akzeptanz im Verlauf der

sechs Probebühnen deutlich zugenommen und haben einige der

 festangestellten Museumskurato_innen selbst Projekte in diesem

Rahmen durchgeführt. Während das Lab das große Potenzial hat, in

die teilweise jahrzehntealten Dauerausstellungen zu intervenieren 

und die museale Ordnung von innen heraus mittels spielerischer

 Eingriffe zu irritieren, markiert es gleichzeitig für die beteiligten 

Museen – und für die Institution Museum überhaupt – einige wesent-

liche  Spannungsverhältnisse. So ist es auf der einen Seite das Inte-

resse eines der Hauptinitiatoren des Labs, des für die Inhaltsplanung

des  Humboldt-Forums verantwortlichen Schweizer Kulturmanagers

Martin  Heller, möglichst viele der in diesem Kontext gewonnen

 Erkenntnisse und Erfahrungen in die Ausstellungsplanung für das

 Humboldt- Forum eingehen zu lassen. Auf der anderen Seite steht die

Verpflichtung der Kurator_innen gegenüber ihren Sammlungen:

 Gerade weil sich die Bedeutung der zumeist in Regionen und Konti-

nente aufgeteilten Sammlungen nach wie vor über die Anzahl und

 postulierte  Einzig artigkeit der ihnen zugehörigen Objekte herleitet,

und weil es den für sie verantwortlichen Kurator_innen dementspre-

chend wichtig ist, möglichst viele ihrer Objekte im zukünftigen

 Humboldt-Forum zu  zeigen, stehen sich diese Interessen ein Stück weit

konträr gegenüber. Heller möchte inszenieren, er will gegenwarts -

orientierte Ausstellungen machen, wie er in Projektpräsentationen

immer wieder betont hat. Für ihn steht die Frage im Zentrum, »ob es

möglich ist, einen neuen Typus von im weitesten Sinne künstlerischen

Angeboten zu schaffen, der den Bedingungen des Sehens, Denkens

und Verstehens im 21. Jahrhundert ebenso gerecht wird wie den mitt-

lerweile  selbstverständlichen, aber selten genug eingelösten Heraus-

forderungen, vor die eine globalisierte Welt jede kulturelle Einrichtung

111



stellt.«29 Demgegenüber steht das Interesse von Kurator_innen wie

Schindlbeck, die Systematik der von ihnen betreuten Sammlungen zur

Geltung zu bringen. Sie möchten ihre Regionen so repräsentativ wie

möglich ausstellen – je weniger Objekte sie zeigen können, desto

 weniger Einblicke können sie dementsprechend geben und desto

 geringer ist die Chance auf eine adäquate Abbildung der Sammlungs-

vielfalt und -qualität. In diesen beiden Positionen manifestieren sich

zwei grundlegend miteinander in Konflikt stehende kuratorische Prak-

tiken: Heller verantwortet keine eigene Sammlung; vielmehr sieht er

es als seine Aufgabe an, eine Kohärenz in den Konzepten und der Aus-

stellungsgestaltung herzustellen. Es sind die größeren konzeptuellen

Fragen, die für ihn im Zentrum stehen und an deren gelungener Um-

setzung seine Arbeit einmal gemessen werden wird. Schindlbeck fühlt

sich zuallererst seiner Sammlung gegenüber verpflichtet. Es geht ihm

dabei auch um die Verantwortung gegenüber den Besucher_innen,

die diese Sammlungen sehen wollen. Dabei steckt schon in dem mir

gegenüber in zahlreichen Gesprächen immer wieder geäußerten

 Begriff des »Vorenthaltens« der Sammlungen eine Wertung: Anstatt

einen spezifisch thematischen Zugang einer Ausstellung zu beschrei-

ben, charakterisiert sich diese in dem Vorwurf über ein Defizit,

 nämlich das Fehlen von Objekten. 

An dem hier umrissenen Konflikt zeigt sich nochmals in

 zugespitzter Weise das Spannungsverhältnis, das bereits der kurze

Blick auf die kulturpolitischen Rahmungen und kuratorischen Zugänge

verdeutlicht hat. Während einige Kurator_innen durchaus offen

 gegenüber neueren Objektparadigmen und Ausstellungsformaten

sind, verharrt die Institution ethnologisches Museum – in Bezug auf

die Bewerbungsrhetoriken der kulturpolitischen Repräsentant_innen

wie auch den für die Ausstellungsplanung Verantwortlichen – in einem

Verständnis, nach dem sich der Wert der Sammlungen über die Viel-

zahl und Repräsentativität ihrer Objekte herleitet. In diesem Zugang

offenbart sich nochmals besonders deutlich die Problematik hinter

der geografisch aufgeteilten Struktur des Museums. Nur in einer

112

29 Martin Heller, Das Humboldt-Forum: Ein deutsches Weltprojekt, in: DAMn°
magazine #32 – Das Gute im Blick, das Böse im Griff; Nr. 824 (2012), S. 54–60.



 solchen Organisationsstruktur ist diese Form des Nebeneinanders

möglich, in dem jede_r Kurator_in eine für seine bzw. ihre Sammlung

größtmögliche Repräsentanz im zukünftigen Humboldt-Forum herstellen

will. Der mir gegenüber immer wieder angesprochene »Kampf um

Quadratmeter« ist nur aus dieser institutionellen Logik heraus zu  er- 

klären. Dadurch ist der Raum für Überlegungen darüber, wie die Ob-

jekte jenseits ihrer geografischen Rahmungen zum Einsatz kommen,

ja wie sie überhaupt gegen ihre bisherige Lektüre aktiviert werden

können, bereits grundlegend eingeschränkt. Dabei ist doch genau dies

angesichts der neueren Perspektiven auf materielle Kultur besonders

spannend und wichtig: Die Spielräume zu schaffen, innerhalb derer

die Dinge zu Akteuren werden; und innerhalb derer sie den Teufelshu -

mor freisetzen können, von denen Vischer vor bald 140 Jahren sprach.

Die von Ruth Phillips kritisierte Persistenz der modernisti-

schen Objektzentriertheit ist nur mit Blick auf die hier beschriebenen

Logiken erklärbar. Insofern verweist der Titel Die Macht der Dinge auf

eine konstitutive Ambivalenz: Ihnen wird eine neue Macht zugespro-

chen, ein Eigenleben; sie werden als Akteure in einem breiten Netz-

werk betrachtet, zu dem ansonsten nicht nur Kurator_innen  gehören,

sondern auch Besucher_innen, die Räume und architektonischen

Strukturen, Museumsangestellte, Aufsichts- und Reinigungspersonal.30

Gleichzeitig wird an ihnen aber auch die weiterhin ungebrochene Re-

sistenz gegenüber Forderungen einer Reflexivierung der Ausstellungs-

politik und einer Öffnung gegenüber Perspektiven auf materielle

Kultur manifest, die den Objekten ein Eigenleben auch jenseits der

klassischerweise zugestandenen Eigenschaften als Repräsentanten

anderer Kulturen zugestehen. Die Suche nach neuen Ausstellungs-

formaten muss sich mit genau diesen Logiken auseinandersetzen,

wenn sie es mit dieser ambivalenten Macht der Dinge aufnehmen

will. Vielleicht wäre dies ein passender Gegenstand für ein Labor

im Museum?

113

30 Harrison 2013, S. 33; zum Verhältnis von Museumsaufsichten zur ausge-
stellten Kunst in Berliner Museen vgl. den Film von Lysette Laffin, Muse-
umsaufsichten – Stehen zur Kunst, in: Friedrich von Bose/Kerstin Poehls/
Franka Schneider/Annett Schulze (Hg.), Museumx. Zur Neuvermessung
eines mehrdimensionalen Raumes. Berlin 2012, DVD.





Am 30. September 2011 fand in einem Hörsaal der Berliner Charité

die öffentliche Übergabezeremonie von 20 Schädeln aus der anatomi-

schen Sammlung der Charité nach Namibia statt. Eingehüllt in die

 Namibische Flagge, standen 20 Archivboxen aufgereiht neben dem

Rednerpult. Dem zur Vorbereitung der Rückgabe eingerichteten  Charité

Humain Remains Project (CHRM) war es zwar nicht möglich, die

 individuellen Identitäten der Personen herauszufinden, doch konnten

 anhand der vorhandenen Dokumentationen und der Schädel selbst

ihre Herkunft, die gewaltsame Aneignung und rassistische  Forschung

deutscher Institute nachgewiesen werden.2 Demnach stammen die

Regina Sarreiter1

1 Dieser Text verdankt seine Ideen und Beispiele der gemeinsamen Arbeit
der Gruppe Artefakte//anti-humboldt, (Brigitta Kuster, Dierk Schmidt,  Regina
Sarreiter). Viele der hier manchmal kurz angerissenen Aspekte werden
 insbesondere in der Einleitung zu der von uns herausgegebenen Ausgabe
 »Afterlives« des britischen Online-Journals darkmatter weiter ausgeführt
und diskutiert: http://www.darkmatter101.org/site/category/issues/11-after-
lives/; darüber hinaus ist der Text »What could an activation look like«, den
Brigitta Kuster für Artefakte geschrieben hat, eine wichtige Referenz für
den vorliegenden Beitrag. »Künstliche Tatsachen«: http://artificialfacts.de/.

2 Im Gegensatz zur Provenienzforschung, die an Schädeln aus Namibia an
der Universität Freiburg durchgeführt wurde, wendeten die AnthropologIn-
nen im Berliner Projekt ausdrücklich keine invasiven Untersuchungsme -
thoden, wie z. B. die Entnahme von Gewebeproben, an.

Activate Facts!
Von sprechenden 
Tatsachen

115



Schädel von Nama- und Herero-Frauen und -Männern, die während

des Kolonialkriegs von 1904 bis 1908 im heutigen Namibia in einem

Konzentrationslager auf Shark Island starben, und deren Köpfe wur-

den für kolonial-rassistische wissenschaftliche Untersuchungen nach

Berlin gebracht. Zwei der Schädel lagen aufgebahrt unter Plexiglas-

scheiben auf einem weißbetuchten Tisch vor den Boxen. An ihnen

waren deutlich die Spuren ihrer Objektivierung zum wissenschaftli-

chen Material sichtbar – eingravierte Inventarnummern und Beschrif-

tungen, die Schnitte der Säge. Nachdem die Schädel für die Pro -

venienzforschung noch einmal zum wissenschaftlichen Material ge-

worden waren, waren sie nun im Hörsaal in einem nicht mehr klar

bestimmbaren Status anwesend. Sie waren Objekte und Subjekte der

Trauer und der Erinnerung, vertraten lokale und nationale Interessen

und verkörperten eine Anklage des Rassismus. Für viele bei der Zere-

monie anwesende ZuschauerInnen aus Namibia3 und Deutschland

wurden sie zu Zeugen, matters of shame und bones of contention

eines vom deutschen Reich verübten Genozids, der bis heute nicht

vom deutschen Staat anerkannt ist. Die Anspannung und emotionale

Aufladung war deutlich im Raum zu spüren. Schließlich trat die Staats-

sekretärin des Auswärtigen Amts, Cornelia Pieper, von der Charité als

Gast  eingeladen und als einziges Regierungsmitglied anwesend, für

ihre Rede ans Pult. Mit jedem Satz, den sie sprach, wurden Stimmen

im Zuschauerraum lauter, und es wurden Schilder hochgehalten, die

die Anerkennung des Genozids zusammen mit einer Entschuldigung

des deutschen Staates forderten. Mitglieder der namibischen Delega-

tion stimmten Gesänge an, in denen sie Deutschlands historische 

Rolle  kritisierten. Immer mehr Buhrufe ertönten aus allen Reihen des

 Publikums, immer mehr ZuschauerInnen stimmten in die Sprech -

chöre »apology now« und »reparations now« ein, bis Pieper schließ-

lich  unmittelbar nach ihrer Rede den Saal verließ – ohne offizielle

 Entschuldigung, ohne Anerkennung des Genozids, ohne sich von den

3 Aus Namibia war eine Delegation von ca. 70 Personen angereist, die sich 
für eine Woche in Berlin aufhielt, darunter drei aktivistische Gruppen: das
Ovaherero/Ovambanderu Council for the Dialogue on the 1904 Genocide,
das Ovaherero Genocide Committee und das Nama Technical Committee.

116



anwesenden offiziellen VertreterInnen aus Namibia zu verabschieden.

In der Folge berichtete die anwesende Presse eindeutig kritisch über

das Verhalten der Bundesregierung, und mehrere parlamentarische

Anfragen forderten die Regierung zu einer Stellungnahme auf.4

Was war passiert? Was ich hier anhand der Übergabezere-

monie beschrieben habe, bezeichnen wir – Artefakte//anti-humboldt – 

als Aktivierung, die in dem Moment passiert, in dem sich ein Objekt

aus einem ihm zugeschriebenen Status löst und in eine Ungewissheit

eintritt, die unentschieden zwischen Objekt und Subjekt, Individuum

oder vermeintlichem Beweis wissenschaftlicher Erkenntnis oszilliert.

Im Fall der Schädel ist es der Augenblick, in dem sie nicht mehr

 objektiviertes wissenschaftliches Material sind und den Ort ihrer

 materiellen Aufbewahrung und wissenschaftlichen Kategorisierung

verlassen. Die Kontrolle über ihren Status als Objekt der Wissenschaft

löst sich auf, wissenschaftliche, kulturelle und emotionale Gewisshei-

ten sind erschüttert, und plötzlich entfalten sich all die Geschichten,

die lange unausgesprochen im Verborgenen lagen – der gewaltvollen

Aneignung, des (wissenschaftlichen) Rassismus, der verweigerten

 Anerkennung des Genozids und deren Verlängerungen in die heutige

deutsche und namibische Gesellschaft; all dies wurde ausgelöst von

der Anwesenheit und Sichtbarkeit der Schädel.

Ausgehend von dieser Aktivierung, entwirft der Text einen

möglichen Zugang zu kolonialen Objekten und hinterfragt ihren Status

in Museen und Sammlungen. Lässt sich dieser Status herausfordern,

wenn eine Vielstimmigkeit von Perspektiven zugelassen wird, die not-

wendigerweise konflikthaft sein wird? Die folgenden Überlegungen

basieren auf der Annahme – und das hat die Restitution von 2011

 gezeigt –, dass Objekte als Agenten in der Verhandlung von Geschichte

beteiligt und als politische und soziale Akteure darin beweglich sind.

4 Larissa Förster beschreibt in ihrem Artikel »›These skulls are not enough‹ –
The Repatriation of Namibian Human Remains from Berlin to Windhoek in
2011« (in: »Afterlives«, darkmatter, 11) detailliert den Ablauf der Rück-
gabe in Berlin und die Ankunft der Schädel in Namibia. http://www.dark-
matter101.org/site/2013/11/18/these-skulls-are-not-enough-the-repatriation
-of-namibian-human-remains-from-berlin-to-windhoek-in-2011/

117



Ich werde versuchen, diese Gedanken anhand unseres Projekts Künst-

liche Tatsachen5 nachzuzeichnen. 

Wie andere Lebewesen auch, verändern sich Objekte im

Laufe ihres Lebens mit jeder Begegnung, jeder Berührung, jedem

Blick, jeder Bewegung. Die Objektgeschichten, die dieser Text in den

Blick nimmt, sind bestimmt von den kolonialen Geografien und dem,

was ich eine Geschichte des ethnologischen Denkens nennen möchte.

Im Zuge der kolonialen Projekte wurden für die Objekte Tatsachen

 gesetzt, indem sie gesammelt, kategorisiert, interpretiert und ausge-

stellt wurden. Dies ist die Geschichte ihres Artefakt-Werdens und

damit zugleich der Produktion der materiellen Grundlage, anhand

derer Kulturen untersucht und bewertet wurden. Elliott Colla nennt

diesen Prozess »artifaction«6. Für ihn sind diese Fakten »artifiziell«

hergestellt und verweisen auf die politischen, sozialen und kulturellen

Intentionen, Interessen und Praktiken der SammlerInnen, KustodInnen

und WissenschaftlerInnen. Es sind diese Praktiken, die schließlich das

Objekt zum musealisierten Artefakt machen. Mit artifaction unter-

streicht Colla die Produktion, also das faktische Herstellen des Mate-

rials für die Untersuchung von Kultur, und präzisiert damit den Begriff

der Objektivierung, die als normative wissenschaftliche Abstraktions-

praxis alle sozialen, kulturellen und ästhetischen Konflikte, in denen

das Objekt eingebunden war und ist, zum Schweigen bringt, und damit

auch dessen subjekthafte, lebendig eingebundene Sozialität ignoriert.

Wird ein Objekt in diesen Zustand versetzt, sind es nur noch die

 WissenschaftlerInnen und KustodInnen, die die Autorität besitzen, über

dieses Objekt in der Sammlung Auskunft zu geben. 

Seit ein paar Jahren versuchen neuere Ansätze aus dem so

genannten new materialism und material turn in den Sozial- und Geis-

teswissenschaften dieses Machtdispositiv aufzuweichen, indem sie

5 Das Projekt »Künstliche Tatsachen« findet unter der künstlerischen Lei-
tung von Artefakte//anti-humboldt in Zusammenarbeit mit dem Kunsthaus
 Dresden und der Kuratorin Sophie Goltz sowie den PartnerInnen Burning
Museum und Memory Biwa in Cape Town und der Ecole du Patrimoine
 Africain und Didier Houénoudé in Porto-Novo statt. (www.artificialfacts.de). 

6 Elliott Colla, Conflicted Antiquities. Egyptology, Egyptomania, Egyptian
 Modernity, London 2007, S. 26.

118



die Handlungsmacht von Dingen betonen und sie als Akteure begrei-

fen. Beginnt die Deutungshoheit und Kontrolle, die die bestehenden

Praktiken des Sammelns, Aufbewahrens und Ausstellens über die

 Objekte ausüben, zu bröckeln, können sich die Objekte aus dem ihnen

zugeschriebenen Status der gesetzten Tatsachen, der artifaction,

 befreien und somit in ihrer agency beweglich werden. Dieser Prozess

verläuft allerdings nicht in einer Befriedung, vielmehr werden dabei

unterdrückte Konflikte ausgegraben und aktiviert. 

Wie wir in unserem Filmessay Rise for you will not perish

(on mummymania)7 zeigen, spielt dieses Phänomen der Selbstaktivie-

rung eine zentrale Rolle in Mumienfilmen – fast scheint es, als hätte

der Film von anbeginn schon diese Macht der Objekte in ihrer Bewe-

gung erahnt. Bereits 1901 betritt in Walther R. Booths Stummfilm The

Haunted Curiosity Shop eine Mumie die Szene. Die Mumie tritt hier als

eine Art »boundary object«8 auf, das sich zwischen Objekt-Sein und

Subjekt-Sein, Tod und Lebendigkeit, zwischen verschiedenen Welten

und Zeitlichkeiten bewegt. Im Moment, in dem ihr Grab geöffnet wird,

sei es im Zuge einer archäologischen Expedition oder erneut im

 Museum, wenn sich der Deckel des Sarkophags hebt, werden all die

Konflikte, die bisher vergraben lagen, aktiviert, und die nun wieder-

erweckte Mumie beginnt ihren Rachezug gegen all jene, die sie in ihrer

Totenruhe gestört haben.9 Sie begehrt auf und kann sich schließlich

auch aus den Zwängen der Wissenschaft lösen. Lieber zerfällt sie zu

Staub, als sich im Museum als Artefakt ausstellen zu lassen und

 verweigert so aktiv ihre Objektivierung. 

Der veränderte Diskurs über Objekte ist zwar als Begriff

mittlerweile in den Museen und Universitäten angekommen, was 

7 Das Video ist online verfügbar unter: http://vimeo.com/70682461.
8 Susan Leigh Star and James R. Griesemer, »Institutional Ecology, 

›Translations‹ and Boundary Objects: Amateurs and Professionals in
 Berkeley’s Museum of Vertebrate Zoology, 1907-39«, in: Social 
Studies of  Science, Vol. 19, No. 3 (08/1989), S. 413.

9 Neben dem Video befassen wir uns u. a. ausführlich mit der Figur der
Mumie in der Einleitung zur darkmatter-Ausgabe »Afterlives«:
http://www.darkmatter101.org/site/2013/11/18/fait-accompli-in-search-
of-actions-for-postcolonial-injunctions-an-introduction/.

119



sich z. B. in gut aufgestellten Förderinitiativen wie »Die Sprache der

 Objekte« des Bundesministeriums für Bildung und Forschung (BMBF),

die auf die »Forschung an und mit Museen« fokussiert, zeigt.10 Die Pra-

xis, die in den Museen derzeit erprobt wird,11 lässt jedoch keine tief-

greifende strukturelle Veränderung, die der neue materielle Diskurs

in der Konsequenz fordert, erwarten, müsste damit doch das hierar-

chisierte epistemische Verhältnis zwischen Objekt und Wissenschaft,

auf dem die Institutionen gründen und das ihnen bis heute ihre Legi-

timation verschafft, in Frage gestellt werden.

Beispielhaft beobachten kann man dies am Humboldt-Lab

im Ethnologischen Museum in Berlin, das für die Übergangsphase bis

zur Eröffnung des Humboldt-Forum im Berliner Stadtschloss ein -

gerichtet wurde. Dort heißt es auf der Seite der Probebühne: »Auf

 unterschiedliche Art und Weise beschäftigen sich die Projekte mit der

Frage, wie eine zeitgemäße Präsentation ethnologischer Sammlungen

bzw. Sammlungen nicht-europäischer Kunst aussehen kann. Künstle-

rische Inszenierungen stehen neben Ausstellungsformen, welche die

Vielschichtigkeit der Objekte hervorheben«12. Zwar ist man bemüht,

neue Formen zu finden, letztendlich beschäftigen sich die aktuellen

Ausstellungspraxen in ethnologischen Museen doch immer noch vor

allem damit, Artefakte zu kuratieren und sie in veränderten Weisen

anzuordnen und unterschiedliche Präsentationsformen auszuprobie-

ren, statt sich mit der Rolle von Museen in Bezug zur eigenen Gesell-

schaft zu beschäftigen und über die eigene Aktualität und Gültigkeit

auch von Wissensproduktion nachzudenken. 

Wie auch andernorts13 werden im Berliner Museum zuneh-

mend die Kunst bzw. KünstlerInnen angerufen, um den neuen Heraus-

10 http://www.bmbf.de/foerderungen/18562.php. 
11 Gerade in Berlin, aus dessen Lokalität ich diesen Text schreibe, stellt der

Wiederaufbau des Stadtschlosses und das darin geplante Humboldt-
Forum, das u. a. die Sammlungen des Ethnologischen Museums Berlin
 beherbergen soll, einen sehr aktuellen Anlass für eine derartige Befragung. 

12 http://blog.humboldt-lab.de/2014/09/03/die-probebuehne/.
13 z. B. am Weltkulturenmuseum in Frankfurt, das mit der Einrichtung eines

 Labors »an der Schnittstelle zwischen Ethnologie und Kunst« einen
Schwerpunkt auf die Zusammenarbeit mit KünstlerInnen legt: www.welt
kulturenmuseum.de/de/labor.

120



forderungen zu begegnen. Die Kunst soll mit ihrem kreativen und, oft

unhinterfragt, kritischen Potenzial helfen, die Probleme zu lösen und

»Anregungen und Denkanstöße« für einen neuen ästhetischen und

symbolischen Zugang zu den Sammlungen bringen und damit den

 Anschein einer kritischen Bearbeitung ihrer Bestände vermitteln. Ihre

epistemologische Souveränität und Deutungshoheit geben die Museen

damit jedoch nicht auf. So laufen KünstlerInnen, wie Susanne Leeb in

ihrem Text zeigt, Gefahr, gerade die Strukturen von Kategorisierung

und Klassifizierung zu verfestigen und verlängern damit die obsoleten

Wissens- und Besitzansprüche, die ein kritischer Museumsdiskurs

 eigentlich herausfordern will.14

Letztlich, und das ist durchaus als eine Handlungsanwei-

sung zu verstehen, müssen die Artefakte aus diesen diskursiven und

physischen Räume, in denen sie gehalten sind, herausgelöst werden,

um sie in eine gesellschaftliche Verhandlung zu bringen, die jenseits

musealer Ästhetiken und Repräsentation liegt. Dies können Orte und

Positionen sein, die in ihren künstlerischen, wissenschaftlichen und/

oder aktivistischen Arbeiten die Geschichten der Artefakte untersuchen

und ihre Verbindungen in soziale, kulturelle, politische und juristische

Felder hineintragen. 

Die Aktivierung kann so ein Ort sein. Hier entsteht eine

 Situation, in der die artifaction irritiert wird und die unter ihr vergra-

benen Konflikte lebendig werden. Die Lösung der Konflikte passiert

 jedoch nicht in diesem Moment, vielmehr werden die Lebens -

geschichten der Objekte verkompliziert, und die ihnen angehefteten,

künstlichen Tatsachen beginnen sich zu zersetzen. Um wieder auf das

anfängliche Beispiel zurückzukommen, wurden die Schädel durch die

Rückgabe nicht unbedingt beruhigt. Für eine zweite Rückgabe von wei-

teren 21 Schädeln und Skeletten von Berlin nach Namibia im März

2014 wurden von den Organisatoren vorsorglich Maßnahmen getrof-

fen, um die Ereignisse von 2011 nicht zu wiederholen und eine weitere

14 Susanne Leeb, Contemporary Art and/in/versus/about the Ethnological
 Museum, in: »Afterlives«, darkmatter, 11, http://www.darkmatter101.org/
site/2013/11/18/contemporary-art-andinversusabout-the-ethnological-mu-
seum/; und dies., Asynchrone Objekte, in: Texte zur Kunst, Nr. 91, 09/2013,
S. 43–62.

121



Aktivierung zu verhindern. Die Rückgabe wurde sehr kurzfristig

 an beraumt und sollte zunächst unter Ausschluss der Öffentlichkeit

und nur nach Anmeldung stattfinden. Schnell wurde klar, dass auch

eine Anmeldung den Zugang nicht garantierte, zumindest nicht für

 bekannte aktivistische Gruppen und Personen. Erst eine spontan

 organisierte Pressekonferenz und ein öffentlicher Protest vom Bünd-

nis »Völkermord verjährt nicht!«15 führte schließlich dazu, dass ohne

 unerwünschte mediale Aufmerksamkeit niemandem der Zugang zur

Zeremonie verweigert werden konnte.16 Auch in Namibia sorgte die

sehr kurzfristige Ankündigung der Rückkehr der Schädel für Protest,

und deshalb blieben einige Mitglieder der 2011 in Berlin anwesenden

Komitees der offiziellen Zeremonie in Windhoek fern.17

Lässt sich eine Aktivierung provozieren oder ereignet sie

sich nur in einer ganz bestimmten Konstellation aus Zeit, Raum,

 Anwesenden, Abwesenden, Gesagtem, Unausgesprochenem? Diese

Frage wird sich in diesem Text nicht wirklich beantworten lassen.

Dafür sollen zumindest entlang des Projektes Künstliche Tatsachen

die Möglichkeiten und Grenzen der Aktivierung skizziert werden. In

der eingangs beschriebenen Szene der Übergabezeremonie von 2011,

hat eine ganz spezifische Konstellation aus Personen, Objekten, Orten,

Stimmungen, Zeitlichkeiten und Handlungen eine Situation erzeugt,

die eine ganze Reihe an Konflikten aktivierte. 

Mit drei von uns programmatisch »Aktivierungen« genannten

Veranstaltungen innerhalb des Projekts Künstliche Tatsachen versu-

chen wir, eine Situation herzustellen, in der anhand eines beunruhigten

Sammlungsgegenstands kolonialer Provenienz mit ihm verbundene

15 Das Bündnis aus anti-rassistischen und diasporischen NGOs und Einzel-
personen, u. a. Dierk Schmidt, hat sich anlässlich der ersten Schädelrück-
gabe 2011 gegründet und war entscheidend an der Vorbereitung und
Durchführung des Programms für die namibischen Nama- und Herero-
 Delegationen, die zur Rückgabe angereist waren, beteiligt. http://genocide-
namibia.net/resultion-des-buendnisses/.

16 http://www.africavenir.org/de/newsdetails/archive/2014/march/article/
pm-for-whites-only-protest-gegen-deutschlands-gezielten-ausschluss-der-
von-kolonialismus-rassismu.html?tx_ ttnews[day]=03&cHash=e8841717a
2662613766498ddafdd1f50. 

17 http://allafrica.com/stories/201403120817.html.

122



Konfliktlinien aktiviert werden sollen. In zweitägigen Treffen haben wir

uns dazu bisher zweimal18 in einer transnationalen Konstellation mit

TeilnehmerInnen aus unterschiedlichen Feldern, darunter KünstlerIn-

nen, EthnologInnen, (Kunst-)HistorikerInnen, JuristInnen, Museums-

praktikerInnen und Studierenden der Kunstgeschichte und Heritage

Studies, diesen Gegenständen angenähert. Die beunruhigten Samm-

lungsgegenstände, oder auch bones of contention oder contested

 objects, berühren und fordern ethische, emotionale, rechtliche, poli-

tische Bestimmtheiten heraus, wie dies etwa die Schädel aus Namibia

oder die weithin bekannten Benin-Bronzen19 zeigen. Sammlung fasst

nicht ein einzelnes Objekt, sondern einen Sammlungskontext, ein »web

of relationships […] which involves people and the material world«20.

So ist es nicht nur wichtig danach zu fragen, von wem und unter

 welchen Umständen ein Objekt gesammelt wurde, sondern auch mit

welchen anderen Objekten oder Materialitäten.

Die Aktivierung versucht einen Raum zu schaffen, in dem

gemeinsam diskutiert, nachgedacht, agiert, zugehört, verstanden,

aber auch nicht verstanden werden kann. Es ist der Versuch, mit den

Mitteln der jeweiligen Disziplin(en) nach möglichen Gemeinsamkeiten

zu forschen und sich in den Reibungen, die entstehen, aufzuhalten und

zugleich beweglich zu werden. Dabei werden nicht Lösungen konflikt-

18 Neben den Aktivierungen in Cape Town, Südafrika (26.–27. September
2014) und Porto-Novo, Benin (6.–7. Oktober 2014) fand eine dritte in
 Dresden (20. Juni 2015) statt.

19 Siehe dazu Peju Layiwolas Arbeit http://www.benin1897.com/ und die
 Arbeit »Broken Windows 2.0« von Dierk Schmidt (s. u. a. Texte zur Kunst,
Heft 90, 06/2013), die sie beide während der Aktivierung in Porto-Novo
vorstellten. Schon im Band »Das Unbehagen im Museum« sind die Benin-
Bronzen einer der zentralen Fälle von musealisierten Objekten, anhand
derer die Autorinnen in ihren Beiträgen Fragen aus postkolonialer
 Perspektive ans Museum richten. Vor allem Belinda Kazeem beleuchtet in
ihrem Artikel die Diskussionen und Verhandlungen zwischen euroamerika-
nischen und nigerianischen Institutionen sowie den Nachfahren des
 Königreichs Benin, die bis heute keine konkreteren Ergebnisse erzielt
haben. Belinda Kazeem, Die Zukunft der Besitzenden. Oder fortwährende
Verstrickungen in neokoloniale Argumentationsmuster, in: schnittpunkt –
Belinda Kazeem, Charlotte Martinz-Turek, Nora Sternfeld (Hg.), Das Unbe-
hagen im Museum, Wien 2009, S. 43–59.

20 Susan M. Pearce, Interpreting Objects and Collections, London 1994,  
S. 194.

123



hafter Fälle gesucht, sondern diese werden zum Ausgangspunkt für

ein möglichst genaues Beschreiben und Untersuchen. 

Um diese Idee etwas fassbarer zu machen, stelle ich 

die  Aktivierung in Cape Town exemplarisch vor. Unter dem Titel 

»Break This Unbearable Silence! Restitution – Repatriation & Human

 Remains«21 war der Umgang mit human remains22 Ausgangspunkt für

diese Aktivierung, orientiert an zwei Restitutionsfällen – die Rückgabe

der namibischen Schädel aus der Berliner Charité nach Namibia und

die Rückführung der Skelette von Trooi und Klaas Pienaar 2012 aus

dem Naturhistorischen Museum in Wien nach Kuruman in Südafrika.23

Als Einstieg griffen wir die Schädelrückgaben von 2011 und

2014 in der Berliner Charité auf und versuchten, in Berichten aus der

Perspektive von vier »ZeugInnen« – Dierk Schmidt, Larissa Förster,

Memory Biwa und ich – die Aktivierung von damals nochmals aufzu-

rufen. Für diesen Moment war die intensive Affiziertheit, die wir von

den beiden Rückgaben in Berlin erinnerten, in den Greatmore Studios

in Cape Town anwesend. Verstärkt wurde diese Erfahrung noch durch

21 Die Aktivierung fand in Kooperation mit unseren PartnerInnen, dem Künst-
lerInnenkollektiv Burning Museum und Memory Biwa vom 26.–27. Septem-
ber 2014 in den Greatmore Studios in Cape Town statt. Das Programm ist
online einsehbar unter: http://artificialfacts.de/blog/activation-cape-town-
programme/; das Programm der Aktivierung in Porto-Novo ist ebenfalls
online: http://artificialfacts.de/blog/activation-porto-novo-programme/.

22 Schreibe ich hier von human remains, so handelt es sich um einen Begriff,
der das bezeichnet, was literal ins Deutsche als menschliche Überreste 
zu übersetzen wäre. Die kursive Setzung verweist auf die veränderte
 Kategorisierung der Gegenstände – Skelette, Schädel, Haar, Haut – die
nicht als human remains im heutigen Verständnis gesammelt wurden,
 sondern als anthropologisches Material. Eine genauere Untersuchung
nehmen wir in der Einleitung unserer darkmatter-Ausgabe »Afterlives« vor
(http://www.darkmatter101.org/site/2013/11/18/fait-accompli-in-search-of-
actions-for-postcolonial-injunctions-an-introduction/).

23 Siehe dazu: Martin Legassick und Ciraj Rassool, Skeletons in the
 Cupboard, Cape Town 2002. Durch die Recherchen der beiden südafrika-
nischen Historiker wurde der Fall der Pienaars bekannt und führte nach
jahrelangen Verhandlungen schließlich zur Repatriierung ihrer Leichname
2012. Heute sind Klaas und Trooi Pienaar in einem Ehrengrab der Stadt
Kuruman, in deren Umgebung sie zuletzt lebten, beerdigt. Siehe dazu den
Vortrag, den Ciraj Rassool am 23. Juni 2014 in Berlin gehalten hat, und
den Beitrag von Shane Christians während der Aktivierung in Cape Town,
http://artificialfacts.de.

124



die Visualität von Materialien beider Ereignisse, die im Raum anwe-

send waren: projizierte und ausgestellte Fotos, mein Twitterarchiv von

2014.24 Die Tonaufnahmen von den namibischen Delegationen, die

 Larissa Förster während deren einwöchigen Besuchs 2011 in Berlin

gemacht hatte und die Memory Biwa vorspielte, machten die Trauer

und das Gedenken an die Verstorbenen in Gesängen und Preisliedern

und damit auch die akustische Atmosphäre von damals erneut hörbar.

Es war jedoch keine Wiederholung der Aktivierung von 2011, die

 Berichte machten alle Anwesenden zu TeilnehmerInnen einer neuen

 Aktivierung. So entstand eine Atmosphäre des Beteiligtseins, die sich

über den gesamten Zeitraum unserer Veranstaltung hielt. Als eine

erste Reaktion auf unseren Einstieg entfachte sich unter allen Anwesen-

den eine Diskussion darüber, wer von solchen Ereignissen berührt 

ist und warum, wie wir in diesem Zusammenhang mit Begriffen wie

 interest group, (diasporische) community, Zivilgesellschaft, aber   

auch  Nationalität und Identität umgehen und was sie für uns jeweils

bedeuten.

Im Laufe der Veranstaltung ergaben sich Fragen und Dis-

kussionen, die immer wieder aufgegriffen, weitergedacht und neu for-

muliert wurden und uns auch über den Zeitraum, den wir zusammen

waren, begleiteten. Was passiert, wenn objektivierte human remains

wieder zu menschlichen Körpern, zu Leichnamen oder toten Vorfahren

erklärt werden, wie es etwa bei Klaas und Trooi Pienaar der Fall war?

Was bedeutet eine solche Re-Humanisierung für einen nationalen

 Erinnerungsdiskurs oder für identitäre Bezüge, wie Familie oder com-

munity ? Was wiederum bedeutet dies für die Zukunft des Museums?

Ciraj Rassool formulierte dessen Aufgabe als »mediator between the

object, the museum and society […] the museum as the process of

 negotiation over the collection, the exhibition, all the aspects of a

 museum«. Um einer postkolonialen und, im Falle Südafrikas, Post-

Apartheid-Gesellschaft gerecht zu werden, müssen die Institutionen

ihre Verbindung zu rassistischer Wissenschaft, deren Vermächtnis in

24 Am 5. März 2014 habe ich von der Schädelrückgabe in der Charité
 getwittert. Das Archiv mit Kommentaren und Fotos ist einsehbar unter:
https://twitter.com/skullshandover/with_replies. 

125



den musealen und universitären Sammlungen weiterhin vorhanden

ist, konfrontieren und sich entsprechend der gesellschaftlichen

 Veränderungen neu erfinden. 

Sehr konkret stellte sich die Frage der de-accession25 bei

unserem gemeinsamen Besuch im South African Museum, das sich

2013 entschieden hat, alle casts, Gipsabformungen von Personen, aus

den Vitrinen der African Cultures Gallery zu entfernen.26 Die casts

waren als Beispiele rassialisierter Körper speziell für das Museums-

display hergestellt worden. Zum Zeitpunkt unseres Besuchs gab es

zwar noch keine konkrete Überlegung dazu, ob sie im Depot des

 Museum verbleiben, beerdigt oder restitutiert werden sollten. Das

Museum ist aber dafür sensibilisiert, dass es sich bei den casts nicht

einfach um Objekte handelt, sondern zumindest um problematische

Sammlungsgegenstände.

Von dort begleiteten wir das KünstlerInnenkollektiv Burning

Museum in ein vergängliches »museum on the move«, das im öffent-

lichen Raum der Stadt entstand. Eine Zugfahrt nach Stellenbosch

brachte uns hinein in den täglichen Pendelverkehr von den Periphe-

rien ins Stadtzentrum Cape Towns. Vorbei an überlebensgroßen

 Archivbild-Collagen realer und erfundener historischer Figuren, die

Burning Museum entlang der Zugtrasse angebracht hatte, durchquer-

ten wir die urbane, Post-Apartheid-Landschaft.27 Solange das Wetter

und das Ordnungsamt der Stadt es zuließen, erinnerten die fragilen

Poster im öffentlichen Raum der täglichen Arbeitsmigration an die

25 Unter de-accession ist hier der Prozess zu verstehen, in dem Objekte aus
der Sammlung genommen werden; sie werden weder weiter ausgestellt,
noch stehen sie für wissenschaftliche Untersuchungen zu Verfügung. 

26 Bereits 2001 wurde das so genannte San Diorama im Museum geschlos-
sen. Leslie Witz beschreibt in seinem Artikel »Transforming Museums on
Postapartheid Tourist Routes« (in: Ivan Karp u.a., Museum Frictions:
 Public  Cultures/Global Transformations, London 2006, S. 116–123) aus-
führlich die Geschichte des Dioramas bis hin zu den Reaktionen auf die
Schließung.

27 Die gesamte Bilderstrecke und weitere Arbeiten von Burning Museum fin-
den sich auf dem Blog: https://burningmuseum.wordpress.com/2014/10/
17/manufractured-train-line-pastes/; zwei der Collagen begleiteten uns zur
nächsten Aktivierung nach Benin und tauchten an beschlagnahmten und
zum Abriss freigegebenen Grundstücksmauern in Togbin Plage in Coto-
nou auf. 

126



Geschichten von Exil, Umsiedlung und Rückkehr, die Cape Town

 geprägt haben.

Ein klar definiertes Ergebnis der Aktivierung bleibt eben-

so ephemer. Ihr Potenzial liegt gerade darin, die problematischen

 Verhältnisse kolonialer Sammlungsbestände und die darin verbor-

genen Konflikte aufzulösen. Vor allem geht es darum, diese Verhält-

nisse aus vielen, unterschiedlichen Blickwinkeln zu adressieren und

genau zu untersuchen. Dazu braucht es einen Ort des Sprechens und

Sprechen-Lassens, oder wie Memory Biwa in Cape Town sehr konkret

sagte: »It’s important to speak about the sensory, because we are

speaking about silenced histories and these are the unconscious

 histories that re-emerge through processes like repatriations of

human remains.« Dieses Sprechen erfordert die Bereitschaft, einan-

der sehr genau zuzuhören, hinzusehen, sich aufeinander und auf sich

selbst einzulassen, Fragen stehen zu lassen. So ist die Aktivierung vor

allem ein sozialer Prozess, an dem alle Anwesenden aktiv beteiligt

sind. Am Ende produzieren wir dabei kein anwendbares Wissen, an

dem wir weiterarbeiten und von dem aus wir konkrete Strategien ent-

wickeln. Die Aktivierung eröffnet einen Handlungsraum, in dem wir

alle darüber nachdenken können, was eine Tatsache ist und woraus

sie gemacht ist.

127





Du bist wissenschaftliche Mitarbeiterin für Migration am Stadtmu-
seum in München. Was genau sind deine kuratorischen Aufgaben?

Auf Anregungen des Ausländerbeirat München und auf

 Antrag der Stadtratsfraktion Bündnis 90/Die Grünen – rosa liste

 bewilligte die Münchner Stadtregierung ein Kooperationsprojekt

 zwischen Münchner Stadtmuseum und Stadtarchiv München, Migra-

tionsgeschichte zur dauerhaften Sammlungs- und Ausstellungs- resp.

Vermittlungsaufgabe zu machen. Dafür wurden für zunächst vier

Jahre zwei Stellen am Museum und eine Stelle am Archiv geschaffen

und ferner Sachmittel bereitgestellt, um Migration als Querschnitts-

thema der institutionellen Stadtgeschichtsschreibung zu verankern.

Die drei Stellen beinhalten unterschiedliche Aufgabenbereiche, sie

sind jedoch in einer engen Projektstruktur angelegt. Jede_r Projekt-

mitarbeiter_in zielt darauf, gemeinsam erarbeitete Themen und Ziele

in unsere jeweiligen Aufgabenfelder einzubringen und somit in die

Natalie Bayer 

im Gespräch mit Nora Sternfeld

Museen umprogrammieren.
Über Dinge, Au sschlüsse
und Zugänge auf dem
 Prüfstand der Migrations-
gesellschaft 

1 Der Ausländerbeirat München wurde 1974 eingerichtet und ist bis dato 
die einzige Form, Interessen und Anliegen der Bevölkerung ohne deut-
sche Staatsangehörigkeit in die Stadtpolitik einzubringen. Mit Anträgen,
Stellungnahmen und Empfehlungen an den Münchner Stadtrat und die
Stadtver waltung sowie mit Veranstaltungen versucht der Beirat, Positionen
in öffentliche Entscheidungsprozesse einzubringen.

129



Museums- und Archivarbeit zu wirken. Am Museum unterscheiden

sich die Aufgabenbereiche zwischen dem Sammeln und dem kurato-

rischen Vermitteln mittels Ausstellungen und weiterer Formate. Meine

Stelle umfasst den zweiten genannten Bereich. 

Und welche Funktion haben dabei Objekte?
Zunächst sieht es so aus, als spielten Objekte für meinen

Aufgabenbereich keine zentrale Rolle: Es sind vor allem Themen,

 Inhalte, Akteur_innen und Perspektiven, mit denen ich meine kurato-

rische repräsentationskritische Position in ein Museum einbringen

möchte, das 1888 entstanden ist. Daher ist das Hauptziel meiner

 Position, Erkenntnisse der neueren Migrationsforschung, ausgehend

von migrantischen Lebensrealitäten, Forderungen und Perspektiven,

in die permanenten und temporären Ausstellungspräsentationen und

Veranstaltungen einzubringen. Mit dem Projekt geht es uns primär

darum eine Erinnerungsarbeit zu etablieren, mit der Migration und

ihre Effekte als untrennbarer Bestandteil von Stadt- und Gesellschafts-

entwicklungen sichtbar werden. Ein großer Arbeitsteil besteht darin,

das Haus mit Personen und Initiativen zu vernetzen, die an einer

 Gesellschaft ohne rassistische Diskriminierungen und für eine Gleich-

stellung aller Menschen arbeiten. 

Bei der Frage nach der konkreten Umsetzung dieser Ziele

zeigt sich aber, dass Objekte in der spezifischen Situation im Museum

ein wichtiger Ansatzpunkt sind, da Museen ihre Geschichtsarbeit

meist vor allem entlang ihrer Objektsammlungen definieren. In diesem

Sinne bedeutet eine kritische Arbeit im Museum für mich auch ein

 Arbeiten mit und gegen Objekte. Manchmal gilt es sie einzufordern,

manchmal umzuordnen und Bedeutungsdimensionen sichtbar zu ma-

chen, manchmal aber auch zu verweigern – denn nicht alles lässt sich

an Objekten zeigen. Das Ausstellen von Dingen kann Komplexität und

Machtverhältnisse verdecken und Exotismen reproduzieren.

Neben den zahlreichen Ausstellungsprojekten der letzten Jahre –
die sich dem Thema Migration mal mehr, mal weniger politisch
 gewidmet haben – interessieren uns heute zunehmend auch Fragen

130



nach  dauerhaften Reflexionen und Interventionen. Wie lässt sich ein
Umgang mit Dauerausstellungen aus kritischer Perspektive finden?
Spielen Dinge dabei überhaupt eine Rolle?

Da die Ausstellungspraxis in jedem Museum jeweils und

immer wieder unterschiedlich ge-, über- und verlagert ist, versuche

ich zunächst, das Gefüge vor Ort zu begreifen. Dazu erarbeite ich un-

terschiedliche Handlungsstrategien. Um Migration erinnerungspoli-

tisch konkret sicht- und erzählbar zu machen, sehe ich die Not-

wendigkeit, einen Objektumgang für meine Display- und Ausstellungs-

projekte zu erarbeiten. Da ich aber die Perspektive der Migration

ernst nehme, versuche ich nicht einfach nur den Erzählkanon zu

 erweitern, sondern die Rahmungen und Ordnungen des musealen

 Narrativierens zu verändern. So setze ich beispielsweise den wichti-

gen Akzent meiner kuratorischen Praxis auf den Moment vor dem Pla-

nen und Konzipieren. Dafür möchte ich immer wieder Strategien des

Kollektivierens ermöglichen, denn dadurch werden sich Inhalte, Prä-

sentationsweisen, Perspektivierungen und Autor_innenschaft notwen-

digerweise verändern. Entscheidend ist jedoch immer, wie und in

welchen Graden dies organisiert und praktiziert wird. Denn die Un-

gleichheit von Sprecher_innenschaft kann nicht übergangen oder aus-

geblendet werden, solange keine Gleichberechtigung im Zugang zu

sozialen, kulturellen und ökonomischen Ressourcen möglich ist. Und

trotzdem möchte ich lieber Handeln ermöglichen und darin Praktiken

einer Art Neuprogrammierung versuchen und entwerfen. 

Insofern ist die Frage zum kritischen Umgang mit Dauer-

ausstellungen sehr interessant. Denn es kann zu einer Übung werden,

kritische Positionen zu entwerfen und z. B. durch Eingriffe und Verän-

derungen zu bearbeiten und dies in einem Prozess des kollektiven

 Kuratierens zu erarbeiten. Dinge werden auch hierbei zwangsläufig

in irgendeiner Form eine Rolle spielen, da Dauerausstellungen in der

Regel mit einer Vielzahl von Objekten bestückt sind. Ob und inwiefern

ein radikaler Eingriff in bestehende Dauerpräsentationen möglich ist,

lässt sich nicht vorhersagen; das ist ein komplexer Aushandlungspro-

zess zwischen vielen Positionen und Akteur_innen. Denn auch inner-

halb einer Institution verlaufen Debatten und Praktiken zuweilen

131



konträr; Entscheidungen werden häufig in langwierigen Prozessen

 erarbeitet, umgesetzt und gehen auch mit Reibungsverlusten einher. 

Was ist dein Dingbegriff und wie gehst du damit in deiner musealen
Praxis um?

Wie Menschen, Räume, Sprache, Gedanken, Gerüche, Töne

und Bewegung sind auch Dinge Bestandteile des Alltags und Handelns.

Mit Dingen materialisieren wir permanent Vorstellungen, Emotionen

und Beziehungen. Also nützen wir sie wie Aussagen oder als Stellver-

treter für etwas. Gleichzeitig beanspruchen Dinge immer auch einen

unmittelbaren Raum, Re-/Aktionen und viele haptische Ebenen. Und

so sind sie sehr präsent, auch wenn sie häufig wie gegebene Bestand-

teile der Umgebung wirken. Dadurch sind sie aber auch problema-

tisch. Denn Dinge werden meist lediglich als Nutzgegenstände

begriffen, nicht jedoch als gestaltete Objekte mit Funktionskonzepten.

So sind z. B. ein Schreibtisch und Bürostuhl Bestandteile von Diszipli-

nierungstechnologien mit eingeschriebenen sozialen Verhältnisset-

zungen, wenngleich das nicht unbedingt eine entsprechende Hand-

lungsumsetzung nach sich zieht. Aber sie entstehen in Kontexten und

wirken in Konstellationen, weshalb Dinge als handelnde Akteure in

doppeltem Sinne ernst zu nehmen sind.

So ist denn auch ein kuratorischer Umgang mit Dingen

nicht so einfach, wie es oft erscheint. Sehr viele Museumspraktike- 

r_innen definieren ihre Arbeit als dingzentriert. Im Geschichts museum

bekommen Dinge meist vor allem einen dokumentarischen Objektsta-

tus; für Ausstellungen werden sie dann je nach kuratorischer Aussage

als Beleg genutzt, mit einer entsprechenden Inszenierung zur Bekräf-

tigung der Aussage. Und dabei fehlt eigentlich fast immer eine

 Vermittlung, dass Dinge auch Handlungsbestandteile mit unterschied-

lichen Zeitlich-, Räumlichkeiten und Soziabilitäten sind. 

Wie ich eingangs skizziert habe, steht bei meiner Arbeit

nicht das Sammeln von Dingen im Vordergrund. Aber ich komme an

der Arbeit mit Objekten nicht vorbei: Ich sehe darin auch Möglichkei-

ten, die Arbeit mit Dingen als kollektive Kuratierungsakte zu gestalten.

Denn Dinge haben im biografischen und musealen Kontext unter-

132



schiedliche Erinnerungsfunktionen. Und um diese Kontextverschie-

bungen ernst zu nehmen, möchte ich meine Arbeit möglichst als ein

aushandelndes Zusammenarbeiten gestalten. Die Arbeit am Objekt 

besteht folglich darin, Geschichten nicht nur zu historisieren, sondern

mit Dingen Fragen zu stellen. Und daher ist das ein Plädoyer, sich nicht

auf die scheinbar plausibelste Aussagefähigkeit von Dingen zu verlas-

sen. Denn gerade die Museumsdebatten um so genannte »Migrations-

objekte« zeigen, dass eine plakative Visualisierung der Migration im

Museum eine Reformulierung von meist rassistisch-kulturalisieren-

den Logiken bedeutet. Um diesem Pfad nicht zu folgen, sondern die

agency bisher marginalisierter Positionen in den Vordergrund zu stel-

len, möchte ich Brechungen der musealen Repräsentationsordnung

und Narrativierungslogiken ermöglichen.

Somit definiere ich meine kuratorische Position als eine fra-

gende, suchende und in sozialen Bezug setzende Praxis. Dies möchte

ich auch im Museum ausstellerisch übersetzen, und das kann auch

mit relativ einfachen Mitteln möglich sein. Dem ist aber ein kuratori-

sches Selbstverständnis mit einer Praxis und Sprecher_innenschaft

vorangestellt, die sich konsequent und praktisch mit dem Kontext der

Institution Museum auseinandersetzt. Ich verstehe dabei Museen als

Räume auf den Säulen des national-kolonial-kapitalistisch-bürger -

lichen Projekts und Institutionen, die sich als offizielle Wissens-,

 Gedächtnisspeicher und -vermittler mit Wahrheitsanspruch generie-

ren, wie viele, viele Museumstheoretiker_innen vor uns plausibel

 erforscht und argumentiert haben – und als Orte, in denen permanent

andere Positionen ausgeblendet werden.

In welche Richtung können und sollen Forschungsschwerpunkte
und Handlungsformen im Museum in Zukunft gehen?

Mir geht es um die Ausblendungen, Lücken, aber auch

 Brüche und Konflikte der Repräsentation. Mit meiner Position insbe-

sondere hinsichtlich des musealen Migrationsdiskurses begegne ich

sehr oft Befürchtungen, dass meine Kritik und Forderungen am

 Gegenstand dessen, was Museen leisten sollten und können, vorbei

gehen. 

133



Es geht mir aber genau um ein Neu-/Justieren des Muse-

ums und folglich um Umstrukturierung und Umschichtungen. Und

dabei ist entscheidend, wie und mit wem diese Prozesse geplant,

 organisiert und realisiert werden. 

Wie und ob eine kritische Museumsarbeit Einfluss auf die

Zustände, Politiken und Debatten hat oder diese verändern kann, sind

spekulative Fragen. Im Museum kommen jedoch viele Menschen in

unterschiedlichen »Rollen« und Entscheidungsmächtigkeiten zusam-

men. Wenn wir alleine an eine Ausstellungseröffnung denken, sind

meistens sehr unterschiedliche Besucher_innen, Ausstellungsmitwir-

kende, Wissenschaftler_innen, Politiker_innen und Museumsperso -

nal aus unterschiedlichen Bereichen wie Technik, Restaurierung,

 Geschäftsführung, Pressearbeit, Sammlung, Kulturvermittlung und

 Direktion zu einem bestimmten Zeitpunkt an einem Ort und zu einem

Thema versammelt. Insofern denke ich, dass Museumsarbeit Poten-

zialität für diskursive Veränderungen hat, auch wenn Wirkrichtung,  

-intensität und -weise unbekannt und unvorhersehbar sind. 

Ein Blick in Gästebücher von Ausstellungen zeigt, dass

 einige Menschen ihre Meinungen, Kritik, Zustimmung und vor allem

auch Wünsche formulieren. Doch eine Ausstellung ist im Ablauf des

musealen Prozesses meistens eine Stufe, bei der selten noch Verän-

derungen vorgenommen werden. So ist es eigentlich eine paradoxe

Situation, denn eine Ausstellung ist an sich ein Vorgang, bei dem  

ein_e Kurator_in Aussagen zur Disposition stellt; gleichzeitig lassen

sich die Inhaltsverantwortlichen mit der Präsentation ihrer Ausstel-

lungen selten in Frage stellen oder ihre Aussagen revidieren. In der

Regel finden sich ohnehin sehr wenige Anknüpfungspunkte in einer

Ausstellung, um sich am Wissens- und Sprechprozess zu beteiligen.

Ich denke aber, dass das Ausstellungs- und vor allem auch das Muse-

umsmachen in einer Weise organisiert werden könnte, das Museum

auf sämtlichen Ebenen als einen Prozess von vielen zu praktizieren.

In der Gegenwart finden gerade in politischen Prozessen einige Ver-

suche zur Pluralisierung statt. Problematisch daran ist, dass hierbei

die Fragestellungen, Aufgaben und Ergebnisarten meist jedoch aus

einer Hand vordefiniert, gelenkt und entschieden werden. Somit wird

134



eine zentralistische zwar in eine dezentrale Herrschaftstechnik trans-

formiert, aber die Architektur des Regierens bleibt unverändert. 

Ich schlage etwas anderes vor: eine »Umprogrammierung«

des Museums. Ich denke, dass wir mit Museen Versuche und Übungen

zum Verändern von Machtverhältnissen erproben und institutionali-

sieren könnten. Insofern sehe ich meinen Forschungsauftrag als

 Museumspraktikerin darin, Zustände und Konstellationen der Gegen-

wart zu untersuchen und Analysen zu erstellen, wie und mit welchen

Folgen immer komplexere Unterscheidungen zwischen Menschen her-

gestellt, narrativiert und legitimiert werden. Den Handlungsauftrag

sehe ich darin, die Museumsposition zu nützen, um gleiche Rechte

und gleichen Zugang zu fordern, entwerfen und praktizieren. In wel-

chem Maß ich das in meinen Gefügen und Konstellationen umsetzen

kann, bleibt abzuwarten.

Das Gespräch führte Nora Sternfeld per E-Mail im Mai 2015.

135



(De)materialisi  



sierte Objekte
Maria Anwander studierte Theater-, Film- und Medienwissen -
schaften an der Universität Wien und Performative Bildhauerei und
 Medienkunst an der Akademie der bildenden Künste Wien. Ihre
 Arbeiten waren in den letzten Jahren in einigen Einzelausstellungen
zu sehen, u.a.: Kunst Halle Sankt Gallen, CH; Arratia Beer, Berlin,
DE; Steve Turner Contemporary, Los Angeles, US;  Project Room –
Casino Luxembourg, LU; AC Institute, New York, US. Gruppenaus-
stellungen (Auswahl): Museum Morsbroich, DE; Kunsthalle Mainz,
DE; Galeria Miejska Arsenał, Poznań, PL;  Matadero Madrid – Center
for Contemporary Art, ES; Kunstmuseum Liechtenstein, FL; Museo
de Arte Carrillo Gil, Mexico D. F.; Künstlerhaus Wien, AT; 4. Moskau
Biennale für Zeitgenössische Kunst (2011),: Moskau Biennale für
Junge Kunst (2010). Zahlreiche Auszeichnungen, u.a. Internationa-
ler Kunstpreis Vorarlberg (2015); Preis der Darmstädter  Sezession
(2013) sowie Atelierstipendien für Mexico City, Paris und New York.
Maria Anwander lebt und arbeitet in Berlin.



Links: »The Liberation (Neue Nationalgalerie)«, 2014,  abgezogene
 Klebelettern und Faksimile.
Rechts: »Ohne Titel (out of stock)«, 2012, Goldnadel (14 Karat),
 Tusche auf Karton, 7 x 3 cm
Doppelseite: »My Most Favourite Art«, 2004–2015  (ongoing),
 gestohlene Titelschilder, diverse Materialien
Fotocredit: Maria Anwander









142



143

Probieren



144



Unter dem Stichwort Partizipation war in den letzten Jahren
zunehmend vom Museum als öffentlichem Raum die Rede.
Dabei rückt die Öffnung der Museen für breitere Bevölke-
rungssegmente und die selbstreflexive Befragung ihrer
 Deutungsmacht in den Blick. In diesen Diskursen über das
Museum als Ort gesellschaftlicher Relevanz und die soziale
Funktion der Objekte wird den Dingen zunehmend Hand-
lungsmacht zugeschrieben.

Im Jahr 2012 veranstaltete schnittpunkt eine trans-
disziplinäre und internationale Workshopreihe, in der expe-
rimentelle Formen der Annäherung an Dinge als Prozesse
erprobt wurde. Fragen danach, in welche Prozesse Museums-
objekte involviert sind, welche sie auslösen, was diese Debat-
ten für die zeitgemäße Erforschung, Präsentation und Ver-
mittlung von Sammlungen bedeuten, welche Wege  Objekte
zurücklegen, welche Lücken sie offenbaren und welche Po-
tenziale sich daraus ergeben, bildeten den Rahmen für die
Auseinandersetzung mit »Dinggeschichten« und »Objekt-
karrieren«. Als konzentrierte zweitägige Seminare angelegt,
fanden die Workshops in Kooperation mit kulturhistorischen

Beatrice Jaschke und Renate Höllwart

Dinge als Prozesse

145





bzw. Kunst-Museen statt, wo nach theoretischen Inputs
 verschiedene Methoden der Betrachtung und Analyse an
 Originalobjekten erprobt werden konnten.

Es ist gelungen, die ausgewählten Sammlungs -
gegenstände in neue Zusammenhänge zu bringen und un-
terschiedliche Methoden für eine aktuelle Museumspraxis
experimentell auszuprobieren. ExpertInnen aus unterschied -
lichen Disziplinen und Praxisfeldern konzipierten dabei akti-
vierende Strategien, von dichter Beschreibung, unge  wöhn-
lichen Arrangements und Präsentationsformen bis hin zur
Entwicklung von Reproduktionen und Stadtrundgängen zur
Neuverortung der Objekte. Dabei trafen unterschiedliche
Wissensarten aus verschiedenen Wissenschaftsbereichen
ebenso wie Handlungswissen und künstlerische Forschung
und Sammlungsobjekte aufeinander. 

Ein Input mit dem Titel »Können Dinge sprechen?«
von Monika Sommer bildete den Ausgangspunkt für Dinge,
die bewegen im Jüdischen Museum Wien und im MUSA
 Museum auf Abruf. Dieser beschäftigte sich mit historischen
und gegenwärtigen Formen der Dingannäherung und bildete

147



148



149



die Basis für die Auseinandersetzung mit Objekten wie 
dem »Tischtuch für das Hotel Metropol«, »Die Handschuhe
des Lokführers Julius Brod«) ausgewählt von Werner Hanak-
 Lettner und der Arbeit Jüdischer Friedhof Währing von
 Wolfgang Hanghofer und O.T. nt.: Kreuz von Christian
 Eisenberger, vorgestellt von Roland Fink. Angeleitet von
 Roswitha Muttenthaler wurden Bedeutungsdimensionen im
Umgang mit den Dingen analysiert. Bei Nora Sternfeld und
 Martina Griesser wurden historische und aktuelle Methoden
 d er Dingannäherung von Erwin Panofsky, Daniel Spoerri,
 Cesare Brandi und die Methode des »listening« von Ultra-
Red neu verschränkt und erprobt. Der Raum zwischen Din-
gen und Menschen, als Produktionsraum, wurde von  Monika
Sommer und Dagmar Höss in den Blick genommen. 

Der Vortrag »Von den Dingen aus?« von Stephan
Schmidt-Wulffen bildete den Auftakt zu Dinge, die verändern.
Die Auswahl von Oskar Kokoschkas Kurzes Schwein von
 Patrick Werkner aus den Kunstsammlungen und dem Archiv
der Universität für angewandte Kunst Wien und die Aus -
einandersetzung mit dem »Katalog Arche Noah 1 Sorten-
handbuch 2001«, zur Verfügung gestellt von Thomas Geisler 
aus den  Sammlungen des Museum für angewandte Kunst/
Gegenwartskunst (MAK), wurden durch eine vertiefende
Analyse von Regina Wonisch und eine experimentelle
 Methode von Sascha Reichstein, die Dinge in eine selbst ge-
wählte Form zu bringen, neu verhandelt. Nora Landkammer
schließlich stellte die Rolle des Objekts in einer Vermittlungs-
arbeit, die kollektive Wissensproduktion und eine Erweite-
rung des Museums anstrebte, ins Zentrum. In Anlehnung an
Mappings in der partizipatorischen Aktionsforschung wurden
Akteu rInnen und Kontexte rund um das Sammlungsobjekt
neu  kartografiert.

150







153

Zwei ganz unterschiedliche Kontexte bildeten den
Rahmen für den dritten und letzten Workshop mit dem Titel
Dinge, die handeln: Die Arbeit Continue des Fluxuskünstlers
Arthur Køpcke, ein Koffer mit verschiedenen Gegenständen,
vorgestellt von Susanne Neuburger aus der Sammlung des
mumok – Museum moderner Kunst Stiftung Ludwig Wien,
und das von Herbert Justnik ausgewählte »Familienportrait«
im Carte de Cabinet-Format aus der Sammlung des Öster-
reichischen Museums für Volkskunde. Mit der Frage nach
dem »undisziplinierten« Potenzial der Dinge eröffneten
 Friedrich von Bose und Nora Sternfeld den Workshop mit
einem Fokus auf der kritischen Auseinandersetzung mit Aus-
stellungskonventionen und eröffnete den Blick dafür, eine
 andere kuratorische Praxis zu entwickeln. Eine Kamera, 
ein Stativ und ein Tisch waren die von Nora Sternfeld und
 Eduard Freudmann ausgewählten Instrumente, die die Be-
urteilung und Einteilung von Dingen ins Wanken bringen und
die Objekte als AkteurInnen auftreten lassen sollten. In der
Schreibwerkstatt von Claudia Slanar wurden neue Erzählfor-
men initiiert, für die es sonst keinen Ort in Sammlungen und
Museum gibt. Die Arbeit mit »Umwegen« stand im Zentrum
der Workshops von Herbert Justnik und Matthias Klos. Diese
reichten über das Museum als materiellen Ort der Bedeu-
tungsproduktion hinaus. Auf Spaziergängen wurde Unpas-
sendes gesammelt, wurden Dinge getauscht und so mittels
einer spekulativen Methode der Dingannäherung, neue Ver-
strickungen angeregt, in denen das Ding oder der Prozess
als Anlass oder Ergebnis möglicherweise nicht mehr genau
zu unterscheiden sind.

Die folgenden Beiträge geben Einblicke in die ver-
schiedenartigen Herangehensweisen und Methoden der in
der Workshopreihe erprobten Annäherungen an die Dinge.





155

Durch die heterogene konzentrierte Beschäftigung mit ein-
zelnen Objekten wurden unterschiedliche Formen der
 Wissensaneignung ins Spiel gebracht sowie neue Impulse
für die Dingkulturforschung eröffnet. Diese Blitzlichter auf die
 Erfahrungen aus den Workshops sollen anregen, noch
 ungestellte Fragen für die kuratorische und vermittlerische
Praxis in Museen und Ausstellungen zu generieren. 





Objekte in Museen und Sammlungen sind Zeugen der Ver-
gangenheit, sie stehen – so sie nicht zufällig im Museum
 gelandet sind, was durchaus vorkommt – für ein historisches
Ereignis, einen handwerklichen oder künstlerischen Denk-
und Schaffensprozess, der durch das Exponat auf uns ge-
kommen ist und die Gegenwart herausfordert: Musealisierte
Objekte zeichnen sich durch die Gleichzeitigkeit von Nähe
und Ferne aus. Nur manchmal, wenn das Wissen um die
Dinge verloren geht, dann hören sie auf zu bedeuten, dann
sind sie einfach da. Was bleibt, ist das Potenzial der Dinge –
der Formen und der Materialtäten – Prozesse zu evozieren.

Mit unserem ersten Experiment der Ding-Annähe-
rung und -Betrachtung übersetzten wir in unserem Workshop
diese zeitliche Nähe und Ferne in eine körperliche Erfahrung,
die durch ein privilegiertes Setting des Museumsbesuchs
 erleichtert wurde: Anders als sonst, wurden wir physisch
nicht durch Vitrinengläser, Sockel,  Absperrbordüren oder
sonstige disziplinierende Dinge, die einen Prozess des
 Abstand- Haltens auslösen, von dem Kunstwerk getrennt. Die
Sammlungsverantwortlichen des MUSA vertrauten den

Dagmar Höss und Monika Sommer

Fern und Nah. 
Ein Experiment mit 
Exponaten

157





 Kolleginnen und Kollegen aus der Museums- und Ausstel-
lungsbranche das Objekt unmittelbar an. 

Und was machten wir? Wir entwickelten ein neues
System zwischen Nähe und Distanz, um das Exponat zu
 betrachten: Jahresringen von Bäumen gleich, klebten wir im
Abstand von einem Meter Kreise auf den Boden rund um das
Kunstwerk im Zentrum, das gleichzeitig die Mitte von stern-
förmig angebrachten Klebestreifen wurde. Jede Teilnehme-
rin und jeder Teilnehmer des Workshops positionierte sich
eine Minute lang in einem dieser Abschnitte rund um das
 Objekt und betrachtete es einmal aus der Nähe und die
nächste Minute wieder aus der Ferne oder umgekehrt. Drei
Mal wechselten die Positionen und Perspektiven, um die
 Erfahrungen dieser sofort entstehenden Ding-Mensch-Bezie-
hung anschließend verbal zu teilen, was von allen Beteiligten
als produktive  Erfahrung und intensives ästhetisches Erleb-
nis geschildert wurde.

Eine zweite sinnliche Herangehensweise erprob-
ten wir im Jüdischen Museum Wien. Chefkurator Werner
Hanak-Lettner offerierte im Workshop ein weißes Tischtuch
zur Diskussion, wir ergänzten das textile Angebot um sei-
dene Tücher, Lederhandschuhe, eine wollene Decke und
einen eleganten Damengürtel. Alle Textilien, mit Ausnahme
der musealisierten Tischwäsche, konnten berührt und dra-
piert werden. Unser Vorschlag war es, eine Geschichte um
diese konkreten Objekte zu entwickeln. Doch der Workshop
kam nicht in Gang und scheiterte schließlich. Niemand
konnte oder wollte eine narrative Struktur zwischen den
 beziehungsweise über die Textilien finden. Vermieden es die
TeilnehmerInnen, fast alle professionell im kuratorischen oder
vermittlerischen Bereich tätig, sich voreinander eine Blöße
geben? Oder lag es am Schriftzug »Hotel Metropole«, der in

159





das Tischtuch eingewebt war, und an dem damit verbunde-
nen Wissen um diesen Ort des NS-Terrors, das einem spie-
lerisch-fiktionalen Zugang zu den Dingen gegenüberstand?
War die Verbindung aus Ding und Wissen einschüchternd
oder entwickelte sie ein widerständiges Potenzial? Denn
viele konkrete Geschichten um diese Schaltstelle der Gewalt
sind noch nicht erzählt.

161





Als Vermittlerin bin ich gegenüber einem turn hin zur Hand-
lungsmacht der Dinge im Museum skeptisch, setzen sich
Vermittler_innen doch seit Jahrzehnten dafür ein, dass in
 Museen und Ausstellungsräumen nicht nur die Dinge im Zen-
trum stehen, sondern vielmehr Menschen und ihre verschie-
denen Wissen, Erfahrungen und Handlungen, argumentieren
wir doch immer gegen den, obwohl praktisch widerlegten,
weit verbreiteten Glauben, Museumsdinge »sprächen für
sich selbst«. Nein, tun sie nicht, oder zumindest nicht zu
allen. 

Natürlich geht es bei den Zugängen in Soziologie
und  Anthropologie, die Handlungsmacht auf Dinge aus -
weiten, nicht um eine Wiedereinsetzung des auratischen
 Objekts. Wie der brasilianische Anthropologe Eduardo
 Viveiros de Castro argumentiert, steht vielmehr die Unter-
scheidung zwischen Subjekt und Objekt auf dem Spiel, die
auch immer damit zu tun hat, wer als »Subjekt« und als
Mensch anerkannt wird und wer davon ausgeschlossen
wird, zum  Beispiel auch zwischen Europa und dem Rest,
zwischen »Kultur« und »Natur«.1 In der Arbeit von Bruno

Nora Landkammer

Dinge, die nicht 
allein sind. Vermittlung
in  Netzwerken

163



 Latour und der Actor-Network-Theory, dem vielleicht zen-
tralsten Referenzpunkt für die  Debatten um die handelnden
Dinge, steht die Konstitution des  Sozialen als Verknüpfung
von menschlichen und nicht-menschlichen Akteuren im
Fokus.2 Im Workshop im Rahmen der schnittpunkt-Veranstal-
tung Dinge als Prozess im November 2012 habe ich daher
vorgeschlagen, sich aus Perspektive der Vermittlung mit
dem Konzept zu beschäftigen, in dem die Dinge erst zu
 Akteur_innen werden können: dem Netzwerk.

Basis für diese Herangehensweise war im Work-
shop die Arbeit des spanischen Vermittlers und Theoretikers
Javier Rodrigo Montero, der u. a. im Projekt Transductores
mit Antonio Collados eine Sicht auf Vermittlung als Arbeit in
und an Netzwerken entwickelt.3 In ihren Analysen von kollek-
tiven vermittlerischen und künstlerischen Praxen beschrei-
ben Rodrigo und Collados, wie kollektive Projekte Gefüge
von heterogenen Akteur_innen, Organisationen und Grup-
pen aktivieren, und sie situieren Wissensproduktion und
 Lernen in den Knotenpunkten dieser Netzwerke. Bezugneh-
mend auf Bruno Latour schlagen sie dabei auch vor, die

1 Eduardo Viveiros de Castero/Marcio Goldman, Introduction to Post-Social
Anthropology: Networks, multiplicities, and symmetrizations, in: Journal of
Ethnographic Theory, Vol. 2, No. 1 (2012), S. 421–433, S. 425. Abrufbar unter:
http://www.haujournal.org/index.php/hau/article/view/95/116%5Cn, Zugriff:
29.4.2015.

2 Bruno Latour, Reassembling the social: an introduction to actor-network-
theory, Oxford 2005. Für eine Übertragung auf den Museumszusammenhang
siehe z. B. Albena Yaneva, When a bus met a museum: following artists,
 curators and workers in art installation, in: museum and society, Vol. 1, 
No. 3 (2003), abrufbar unter: http://www2.le.ac.uk/departments/
museumstudies/museumsociety/volumes/volume1, Zugriff: 17.5.2015.
Vgl. auch den Beitrag von Nora Sternfeld in diesem Band, S. 25–33.

3 Javier Rodrigo Montero/Antonio Collados, Despliegues y multiplicaciones
del proyecto Transductores. Pedagogias en red y practicas instituyentes, 
in: dies. (Hg.), Transductores. Pedagogias en red y practicas instituyentes,
 Centro der Arte José Guerrero, Granada 2012, S. 12–37, S. 14.

164







167

 Akteur_innen, die in pädagogische Prozesse involviert sind,
nicht auf die menschlichen zu  begrenzen, sondern die Orte,
Dokumente, Materialien, Objekte und Werkzeuge, die die
Verknüpfungen bilden, miteinzubeziehen.4

Welche Akteur_innen kommen in den Blick, wenn
wir ein Sammlungsobjekt, wie im Fall des Workshops im
 Museum für Angewandte Kunst ein Sortenhandbuch (2001)
der Organisation Arche Noah für seltene Nutzpflanzensorten,
als Teil unterschiedlicher Netzwerke und Beziehungen be-
trachten? Und welche vermittelnden Handlungen werden in
diesem Netzwerk denkbar, etwa zwischen Gemüsebauern,
Gemüsebäuerinnen, Lehrer_innen, Pflanzensamen, Grafi-
ker_innen und dem Reinigungspersonal in einem Museum?
Die Visualisierung möglichst vieler Akteur_innen, mit denen
das Objekt in Beziehung steht, und der unterschiedlichen
existenten und  potenziellen Verknüpfungen zwischen diesen,
führte im Workshop zu einer komplexen Grafik, in der nicht
nur die Anzahl von Akteur_innen, sondern auch möglicher
Vermittlungsaktionen weit über das MAK hinaus wies. 

Die Perspektive vernetzter Pädagogiken kann
 zunächst dazu beitragen, auch Interessen und Akteur_innen
wahrzunehmen, die in Vermittlungsprojekten häufig nicht in
den Blick kommen. Zum Beispiel die Interessen von Förder-
geber_innen, die das Projekt mitbestimmen, ohne direkt
 beteiligt zu sein. Sie ist also zunächst ein Analysetool. Ver-
mittlung als Netzwerkarbeit gedacht durchkreuzt aber vor
allem auch die lineare Logik der Projektplanung, die von
einem Inhalt und einer Zielgruppe ausgeht, der Zugang zum

4 Javier Rodrigo Montero, Las pedagogias colectivas como trabajo en red:
 itinerarios posibles, in: Javier Rodrigo Montero/Antonio Collados (Hg.),
Transductores. Pedagogias colectivas y politicas espaciales, Granada 2010,
S. 66–88, S. 67.



 Museum ermöglicht werden soll. Wenn Gruppen, Organisa-
tionen, Objekte und Orte als Akteur_innen in unterschied  - 
li chen Gefügen ohne vorgängig feststehendes Zentrum
 betrachtet werden, ist auch das Museum ein weiterer Akteur
in  bestehenden und potenziellen Artikulationen. »Das Mu-
seum wäre«, schreibt Rodrigo über vernetzte Pädagogiken
und Vermittlung, dann »nicht der zentrale Brennpunkt der
Kultur, nicht einmal ein Katalysator, sondern ein weiterer Ver-
mittler in einem Netzwerk unterschiedlicher und sogar anta-
gonistischer sozialer Akteure.«5 Spätestens dann geht es
nicht mehr nur um den Status der Dinge im Museum, son-
dern auch die Vorstellungen von Museum und Vermittlung
selbst stehen in Frage.

168

5 Javier Rodrigo Montero, Experiencias de mediación crítica y trabajo en 
red en museos. De las políticas de acceso a las políticas en red, in: Revista
 Museos. Publicacion de la Subdireccion Nacional de Museos (31/2012),
DIBAM, Chile, S. 74–85, S. 78.







Die Gegebenheit, als »Objekt« in einem Museum archiviert
zu sein, gibt diesem einen Wert, der anderen »Dingen«
 außerhalb dieser Rahmenbedingungen nicht in gleicher
Weise  zuteil wird. Ein »Ding« in einem Museum erfüllt als ar-
chivarischer  Gegenstand alleine hingegen keinen Zweck,
außer demjenigen, möglicherweise im Laufe der Zeit in einen
bestimmten kuratorischen Zusammenhang zu gelangen und
irgendwann folglich ausgestellt zu werden. Das Interesse an
einem »Objekt« innerhalb eines Archivs kann aus vielerlei
Perspektiven und Gründen hervorgerufen werden. Je nach-
dem, in welchen Ausstellungskontext ein Ding zu gelangen
vermag, wird es von ganz anderen Perspektiven beleuchtet
bzw. kontextualisiert. In seiner vollen Komplexität kann ein
Objekt in einem spezifischen Ausstellungsgefüge jedoch
kaum erfasst werden.

Um eine Situation, einen Zustand, eine Struktur
oder eben ein Ding vielfältig zu sehen und zu verstehen, ist
es notwendig, aus der eigenen Perspektive auszutreten und
eine andere einzunehmen. Es braucht einen Rahmen außer-
halb des Bekannten, der die Entwicklung und Wahrnehmung

Sascha Reichstein

Dinge, die verändern

171





173

verschiedener alternativer Betrachtungsweisen zulässt. Die-
ses Potenzial versuchte mein Workshop erfahrbar zu ma-
chen. Künstlerische Strategien erlauben es uns,  Asso-
ziationsketten zwischen einer wissenschaftlichen Annähe-
rung und subjektiven Interessen in einer Handlungspraxis
zusammenzudenken und zu visualisieren. 

Ausgehend von zwei Sammlungsobjekten war es
die  Aufgabe der TeilnehmerInnen beider Workshops, ihre
Sichtweisen im Zusammenhang mit dem Ausgangsobjekt zu
entwickeln, eine Geschichte zu erzählen und deren Bedeu-
tung zu argumentieren. Das eine Ausgangsobjekt – von
 Patrick Werkner, Leiter der Kunstsammlung der Universität
für angewandte Kunst Wien ausgewählt – war eine von Oskar
 Kokoschka aus einer Semmel geformte und in Bronze
 gegossene Skulptur mit dem Titel Kurzes Schwein (1977).
Das andere Ausgangsobjekt aus der Sammlung des MAK –
ausgewählt von Thomas Geissler – war der Katalog »Arche
Noah« (2001), ein Sortenhandbuch vielfältiger Saatgute in
Form einer reinen Auflistung.

Wir betrachteten und diskutierten die Dinge und
erörterten, was uns spontan dazu einfiel, welche  Asso-
 ziationen wir haben und was uns an dem jeweiligen Objekt
 jeweils interessieren könnte. Die TeilnehmerInnen bekamen
ein auf das Objekt bezogenes Ausgangsmaterial: Im einen
Fall war dies eine Semmel, und im anderen Fall eine Kopie
des Sortenarchiv kataloges der Arche Noah. 

Das Ziel war es, ein eigenes Interesse an diesem
Objekt zu erörtern und einen Visualisierungsprozess zu ent-
wickeln, der am Ende präsentiert wurde. Wie verändert sich
durch die Transformation eines bestimmten Materials seine
Bedeutung? Was kann über das Ursprungsobjekt hin aus
durch den subjektiven Umgang mit dem Ding erfahren







 werden? Wie verschiebt sich der Kontext, und wie und was
nehmen wir wahr? Wie sehr erinnert uns die neu kreierte
Form an das Ursprungsobjekt bzw. was eröffnet sie uns an
Neuem, Unbekanntem? 

Produktion und Vermittlung von Kunst kann einen
Weg für mögliche gesellschaftliche Veränderungen und Per-
spektivenwechsel eröffnen sowie die Entwicklung zum Ver-
ständnis für alternative Sichtweisen zur Diskussion stellen.
Eine alternative Sichtweise kann zum Beispiel eine andere
Ansicht, eine andere Perspektive, eine andere Kultur, eine
andere Idee etc. verkörpern. Innerhalb des Workshops ent-
stand ein Setting, das dem Beitrag jedes Einzelnen gleicher-
maßen Raum zugestand, und so konnte das große Ganze,
das durch jede einzelne Arbeit geschaffen wurde, als Berei-
cherung für alle erfahren werden.

Durch die Gegenüberstellung der unterschiedli-
chen Ergebnisse und individueller Zugänge zu einem spezi-
fisch eingegrenzten Thema wurde sowohl die Vielfalt einer
möglichen Assoziationskette zu einem Objekt erkennbar als
auch die Diversität, in der ein Ding gesehen werden kann.
Durch die Verschiedenheit der erarbeiteten Ergebnisse
wurde das Netz komplexer Bedeutungsmöglichkeiten eines
einzigen Dings deutlich wahrnehmbar. 

176











»Dinge als Prozess« – auf den ersten Blick ein Widerspruch
in sich. Dinge sind leblose Gegenstände und eben keine
Prozesse. Insbesondere im musealen Kontext wird von einer
Stillstellung der Dinge gesprochen: herausgerissen aus ihrem
ursprünglichen Kontext und ihrer eigentlichen Funktion ent-
hoben, mutieren Gebrauchsgegenstände zu Objekten oder
gar Exponaten. Auf den zweiten Blick eröffnet die Definition
jedoch vielfältige Assoziationsketten, denn kein Ding ohne
Prozess: Dinge sind gemacht und  unterliegen daher je spe-
zifischen Gestaltungs-, Produktions- und Verfallsprozessen.
Darüber hinaus sind sie in unterschiedliche Verwertungs-,
Aneignungs- und Verwendungszusammenhänge eingebun-
den. Jenseits ihrer reinen Funktionalität können sie aufgrund
ihrer ästhetischen Anmutung auch Emotionen wie Staunen,
Bewunderung oder Missfallen und Abwehr auslösen.

Manche Dinge gelangen aufgrund vielfältiger Ent-
scheidungs- und Bewertungsprozesse in Museen und Samm-
lungen. Von den MuseumskuratorInnen nach unterschiedli-
chen Kriterien sortiert, eingeordnet und fixiert, können sie
aber immer wieder aufs Neue dem Prozess der Bedeutungs-

Regina Wonisch 

Perspektiven einer
 Objektanalyse

181







produktion unterworfen werden. Schaffen die Objekte als Be-
deutungsträger den Sprung vom Depot in die Schausamm-
lung oder Ausstellung, rufen sie beim Publikum –  oftmals
auch von den KuratorInnen nicht intendierte – Reaktionen
hervor. Die Rezeptionsprozesse in Museen und Ausstellun-
gen sind jedoch schwer zu erfassen. Den vielfältigen Prozes-
sen, denen Dinge unterliegen, aber auch jenen, die sie bei
den BetrachterInnen  auslösen, kann mittels der Methode der
»Dichten Beschreibung« nachgegangen werden. Dabei geht
es darum, die unterschiedlichen Bedeutungsebenen eines
Objekts genau zu erfassen, um die potenziellen Narrative,
die sich einem  Objekt anlagern können, ausloten zu können.
Mit einer so genannten »Mind Map« können die vielschich-
tigen Assoziationen, Eindrücke, Zuschreibungen und Katego-
risierungen, die einem  Objekt anhaften, zu einem  Tableau
formiert und damit visualisiert werden. Dennoch macht es
wenig Sinn, museale Objekte in ihrer Vereinzelung zu analy-
sieren. Interessant wird es dann, wenn sie in ihren je spezi-
fischen  musealen Umwelten, den Objektzusammenhängen
und Inszenierungsformen in einem konkreten Raum, gleich-
sam zur Sprache kommen. In jedem Fall ist es gerade die Still- 
stellung der Objekte, die Statik des Mediums Ausstellung –
im Unterschied zu der raschen, vom Publikum nicht zu steu-
ernden  Bilderfolge anderer Medien – die einen zweiten,
einen nachträglichen Blick ermöglicht und damit jenen Re-
flexionsraum eröffnet, der erst die Interpretationsprozesse in
Gang setzen kann. Durch das Zerlegen und Immer-wieder-
neu- Zusammensetzen von Bildern und Narrativen, die den
Objekten anhaften und von ihnen ausgelöst werden, können
mittels der »Dichten Beschreibung« nicht nur die vielfältigen
Lesarten von Ausstellungsobjekten, sondern auch die Bedin-
gungen der Herstellung von Wissen freigelegt werden. 

184







Wir begegnen Objekten mit Erwartungen, wir beurteilen sie
und ordnen sie ein. Das ist soweit bekannt. Interessanter als
immer wieder bloß zu sehen, zu finden und zu beurteilen,
was wir schon wissen, erschien uns allerdings die Frage, wie
wir in dem, was wir wissen und kennen, herausgefordert
 werden können. Für den Workshop schlugen wir daher eine
 Methode vor, die anhand eines Verfremdungseffektes mit
einer Kamera neue Perspektiven auf Objekte ermöglichen
sollte: Die Kamera war mithilfe eins Stativs so auf einem Tisch
aufgestellt, dass die Objekte in Echtzeit darunter gelegt und
an der gegenüberliegenden Wand gemeinsam betrachtet
werden konnten. Diese Methode, die in den letzten Jahren
in zahlreichen Lecture Performances eingesetzt wurde,1

macht eine zugleich direkte und vermittelte, genaue und
 reflexive Auseinandersetzung mit den Dingen möglich.
Dabei können Details in den Blick genommen, Rückseiten

Eduard Freudmann und Nora Sternfeld

 Kamera, Stativ, Tisch,
 Objekt

187

1 Die Methode kam auch bei Eduard Freudmanns künstlerischer Arbeit The
White Elephant Archive zum Einsatz (http://www.eduardfreudmann.com/
?p=4513). Die Erfahrungen waren der Anlass dafür, die Präsentations- und
Analyseform gemeinsam im Workshop zu erproben.





und Blickachsen erschlossen sowie durch Assemblage mit
anderen Dingen bzw. Kommentaren ungewöhnliche Verbin-
dungen hergestellt werden. Uns ging es dabei vor allem um
jene Momente, in denen Einschätzungen und Ordnungen zu
 wackeln beginnen und neu in Erwägung gezogen werden. 

Der Workshop fand an zwei aufeinanderfolgenden
Tagen im mumok und im Volkskundemuseum Wien statt.  
Die KuratorInnen bzw. SammlungsleiterInnen der beiden
 Museen stellten uns zwei höchst unterschiedliche Werke aus
ihren Sammlungen zur Verfügung, denen sich die Workshop-
teilnehmerInnen näherten. Im mumok arbeiteten wir mit
 Arthur Køpckes Continue aus dem Jahr 1972, einem Koffer
mit verschiedenen Gegenständen. Die TeilnehmerInnen
wählten einzelne Objekte aus oder kombinierten mehrere in
einer Bild- oder Zeitkomposition, aus der sich spezifische
Perspektiven, Kontexte, Assoziationen und Interpretationen
ergaben. Durch die gemeinsame Betrachtung mit dem Mittel
der technischen Vorrichtung wurde eine Diskussion ausge-
löst, die Material, Details und Diskurse gleichermaßen ernst
nehmen wollte. Daraus entwickelten sich Debatten um die
Frage nach dem Sammeln und Aktualisieren von Fluxus-
 Objekten, deren Funktion ja gerade nicht ihre versteinerte
Aufbewahrung im Museum war. Am zweiten Tag, im Volks-
kundemuseum, arbeiteten wir mit einem Familienporträt im
»Carte de Cabinet«-Format aus dem späten 19. Jahrhundert,
das in einem Bilderrahmen mit einem Ornament aus Men-
schenhaar drapiert ist. Hier richteten sich die meisten Blicke
auf anwesende Details und abwesende Aspekte, auf Trans-
parenz und Spiegelung. Die  Arbeit mit den Details ermög-
lichte eine Auseinandersetzung, die  kulturhistorische Bilder
von Liebe und Treue mit der konkreten  Materialität und der
Erzählstruktur des Familienporträts verband.

189







192







»Wir müssen die Ziegel befragen, Beton und Glas; unsere
Tischmanieren, Utensilien und Gebrauchsgegenstände; wie
wir unsere Zeit verbringen und unseren Rhythmus«1, schreibt
der Autor und Oulipo-Mitglied Georges Perec 1973 und
schlägt genau diese aufmerksame Befragung, aber auch
das Infrage-Stellen zur Schärfung der Wahrnehmung unserer
Alltagsrealität vor. Unbelebte Gegenstände können dabei zu
Subjekten werden, die in einer autonomen Realität ein eigen-
ständiges Sein besitzen, das durch diese Methode begreif-
bar gemacht wird.

In vielen seiner Arbeiten beginnt Perec daher mit
einer Beschreibung der Dinge in seiner unmittelbaren Um-
gebung, so unwichtig und nebensächlich sie auch auf den
ersten Blick erscheinen mögen: »Bringe dich selbst dazu,
das aufzuschreiben, was dir völlig uninteressant erscheint,
das, was am Offensichtlichsten ist, am Alltäglichsten, am   
Farblosesten«2, worauf in seinem Fall der Versuch einer

Claudia Slanar

Absichtsvolles
 Missinterpretieren oder
 Fluxus, was nun?

195

1 Georges Perec, Träume von Räumen, Zürich  2013, S. 210.
2 Ebenda. 



 Kategorisierung verfolgt. So problematisch diese literarische
Methode durch den einerseits fixen BetrachterInnenstand-
punkt, andererseits durch das Aufstellen von Kategorien
scheint, die den Beobachtungen und Dingen letztendlich
auch eine fixe Bedeutung zuschreiben (oder dies zumindest
versuchen), erwies sie sich für einen ersten Schritt in Rich-
tung des Gegenüber – des Objektes – als hilfreich. Das Fest-
halten von scheinbar Banalem, das vorerst einmal jede
sinnfällige  Interpretation vermeidet (so wird es ja meist im
akademischen Kontext gefordert), war der Schlüssel zur
»absichtsvollen Missinterpretation«. Dabei beobachteten
und befragten die TeilnehmerInnen des Workshops nicht nur
das Objekt selbst, sondern auch seine Umgebung, und es
wurde klar, dass Letzere immer in Wechselwirkung mit Ers-
terem steht. Manchmal gleicht sich das Ding an (wir kennen
die Geschichte von der verlegten Brille), manchmal treten
die »Ecken« und »Kanten«, Konturen, Rahmen und Abgren-
zungen schärfer hervor, das Dahinter verschwimmt dann
 tatsächlich. Zu früh, um diese Umgebung »Kontext« nennen
zu wollen, ließen wir dies so stehen: Vielleicht war es genau
diese Stelle, an der nun neue Bedeutungszusammenhänge
entstanden, andere Möglichkeitsräume eröffnet werden
konnten?

Hier setzte zumindest das »absichtsvolle Missin-
terpretieren« an: durch Assoziationsketten – oder nochmals   
mit Perec durch Weiterspinnen einer Szene oder eines
 Gedanken diese ad absurdum zu führen, durch das Perfor-
men mit und nicht über den Gegenstand. Auf diese Weise
entrissen wir die Dinge ihrer eigenen »Privatheit« und konn-
ten schließlich Fragen nach den narrativen Tropen stellen, für
die es sonst vielleicht keinen »Ort« in Sammlungen,  Museen
und in deren Methoden der Kanonbildung gibt? Je nach

196





198



199

 Tagesverfassung  erwiesen sich dabei die AkteurInnen –
nicht-menschliche wie menschliche – als offen oder sperrig
für derlei alternative Erzählungen, und dabei stellte sich
 natürlich auch die Frage: Was tun, wenn das Objekt nichts
mit uns  machen will oder wir mit dem  Objekt nicht »können«?
Abwarten, Position-Verändern, Zeit-Lassen schienen einfa-
che Antworten, doch schwierig auszuführen im zeitöko no-
misch mittlerweile straff in Produktivitätseinheiten zerglie-
derten Alltag. Letztendlich löste dies aber auch Gedanken
über unser Begehren und unsere Wünsche bezüglich einer
Wissens-produktion aus: Welchen  Eigenschaften und Erzähl-
formen  vertrauen wir und warum? Wie viel wollen und können
wir »verlernen«, um anders mit den Dingen umzugehen?
Was entzieht sich trotzdem, und warum sollte uns gerade
das nicht stören?





museum moderner kunst stiftung ludwig wien. In einem
 experimentellen und transdisziplinären Forschungsformat
sollten Museumsobjekte auf ihre Prozessualität untersucht
werden. Im mumok war das Fluxus-Objekt Continue (1972)
von Arthur Køpcke Ausgangspunkt dieses Forschungsan-
satzes.

Zentrale Frage meines Beitrages war, wie das im
Museum aufbewahrte, seiner Aktivität beraubte und stillge-
stellte Fluxus- Objekt aus seinen erstarrten Dynamiken  gelöst
werden könnte. Dabei ging es nicht um eine Re-Performie-
rung eines fixierten Werkes, denn selbst in seiner  fixierten
 Erscheinung im Museum ist das Kunstobjekt noch immer
Auslöser eines habituellen Prozesses eines Kulturverhaltens.
Vielmehr stand die Frage im Vordergrund, wie das Relikt
einer lebendigen Performanz einer Ding-Mensch-Beziehung
als  Vorlage oder Prinzip einer prozessualen  Beziehung
 gelesen  werden könnte.

Arthur Køpckes Objekt ist eine Box, eine Versamm-
lung von einzelnen Gegenständen, Bildern, Tafeln, die unter
dem Titel Continue, der Fortsetzung und Prozess bedeutet,

Matthias Klos

Museumsobjekte und
transdisziplinäre
 Wissensproduktionen

201



zusammengefasst sind. Køpcke selbst war in seinem Schaf-
fen alles andere wichtig, als eine Musealisierung seines Wer-
kes. Für ihn stand im Vordergrund »dass die leute in gang
kommen«, »wenn einer kommt und sieht: ist das eine auffor-
derung an ihn« – so findet man es in seinen Notizen. Aus
dem Lesen seiner Notizen entstand die Idee einer Rückspei-
sung von Køpckes Intentionen und Prinzipien auf ein Hantie-
ren mit seinem Werk. Es galt somit, Køpcke auf  Køpcke
anzuwenden. Sein Fluxus-Objekt Continue wurde beim Wort
genommen und schlussendlich als Sammlung von Relikten
zurückgelassen, um sich direkteren Verwicklungen zuzuwen-
den. 

Die Teilnehmer_innen waren aufgefordert, sich in
einen Ding-Prozess-Kontext zu verstricken, dessen Akteu-
r_innen nicht mehr klar zu unterscheiden waren. Mit dem Flu-
xus-Objekt in der   Erinnerung, verließen die Teilnehmer_innen
des Workshops das  Museum und tauschten Alltagsgegen-
stände, die sie bei sich trugen, mit unbekannten Passan-
t_innen auf dem Museumsvorplatz. Es sollten möglichst viele
Tauschvorgänge initiiert werden. Die dabei entstehenden
Verwicklungen und Geschichten – über die Objekte im Pro-
zess – waren der neue Gegenstand des Interesses. Wie kann
aus dieser Verstricktheit berichtet werden? Welche Möglich-
keit haben wir, ein solches Verstrickt-Sein erfahrbar und dar-
stellbar zu machen? Als spontanes Ergebnis des Workshops
entstand eine neue Versammlung von Dingen, die alle eine
Geschichte repräsentierten, die nur performativ dargestellt
werden konnte. Als Aufbewahrungsort dafür wurde ein leerer
Karton für Kaffeebohnen aus dem Museumscafé gefunden.

202



203









Das Setting für den Workshop war eine kleine Versuchsan-
ordnung, um zu untersuchen, ob und wie der Körper in
 Bewegung als Werkzeug des Denkens nutzbar ist. Sie resul-
tiert zum einen aus einer Beobachtung, die Schreibende
meist kennen: eingespannt in die Anordnung Stuhl-Tisch-
Schreibutensil lässt sich manches nicht denken oder lassen
sich bestimmte Blockaden des Denkflusses nicht auflösen.
Als Antidot gegen diesen Stillstand gibt es die  berühmte
»Runde um den Block«. Das zweite Element, das zum Ein-
satz kam, war der Faktor der Zufälligkeit zur Setzung einer
initialisierenden Rahmung für das Denken. Er entspann sich
aus den parallel zum Workshop laufenden Vorbereitungen
für die Ausstellung mikrofotografisches bibelstechen. Eine
Ausstellung als Einblick und Kommentar, bei der es um die
Frage ging, wie sich Kombinatorik zur Neuinterpretation von
musealen Objekten nützen ließe. Eine  Fotografie und ein
 Objekt wurden nach einem Zufallsprinzip kombiniert und
Autor_innen gebeten, die dabei aufgehenden Lücken textlich
zu fassen. 

Herbert Justnik 

Innehalten. 
Eine  lückenhafte 
Versuchs anordnung

207





Im Workshop habe ich dieses Element des Zufäl-
ligen übernommen, um einen Rahmen herzustellen, inner-
halb dessen sich ein freier Fluss von Assoziationen zu einem
Objekt abspielen kann. 

Die Workshop-TeilnehmerInnen bekamen einen
Stadtplan der Museumsumgebung und einen kleinen Kabel-
binder als Agens der Zufälligkeitsproduktion – ein Alltags -
objekt, das dem Museum  angepasst ist und an diesem Ort
schnell zur Hand ist. Der Stadtplan war ein Ausdruck von
Google Maps. Der Kabelbinder wurde nun mit seinem schwe -
ren Ende auf der Position des Museums auf dem Stadtplan
platziert und dann losgelassen. Der Ort, an dem seine Spitze
landete, war relevant. Nun ging es darum, in einem etwa
zwanzig Minuten dauernden Spaziergang zu diesem Ort zu
gehen und von dort etwas mitzubringen: eine Beobachtung,
eine Assoziation oder ein materielles Objekt – was auch
immer ins Auge sticht, ohne vorab zu definieren, was es
denn sei. Als zusätzliche Auflage gab es das »Verbot«, an
das zuvor im Plenum besprochene Objekt – ein Haarbild aus
dem 19. Jahrhundert – zu denken, an dem unterschiedliche
Fragetechniken erprobt worden waren. 

Die Berichte von den im Anschluss stattfindenden
individuellen Exkursionen fielen zum Teil sehr unterschiedlich
aus. Eine Teilnehmerin erzählte, dass durch das Setting ihr
Blick sehr viel  geklärter war und sie während ihres Spazier-
gangs plötzlich die Präsenz des Umganges mit Haar in der
Stadt viel deutlicher und  genauer wahrnahm: von der für 
sie erst jetzt so auffälligen Vielzahl an Friseurläden bis hin 
zu Hauszeichen, die mit Haaren zu tun hatten. Bei einer
 an deren Teilnehmerin lief ein Kaleidoskop an möglichen kul-
turtheoretischen Ansätzen zur Interpretation von Objekten
entlang der Stadtoberfläche ab, und sie rieb sich daran,

209



 welcher denn hier treffend gemacht werden könnte. Eine
weitere brachte eine Batterie die ihren eigenen Namen trug
mit. Dies sind je unterschiedliche Ergebnisse, die, abhängig
von den Akteur_innen, auftauchen können, wenn begonnen
wird, Fragen zu stellen: einerseits ein neues Wahrnehmen
des alltäglichen Umraums und andererseits ein Verge -
genwärtigen von Zugangsmöglichkeiten oder eben ein kon-
kretes materielles Ding. Daraus ergibt sich Material, mit dem
gearbeitet werden kann oder durch das hindurch gegangen
werden muss.

Wenn es gilt, museale Objekte neu zu denken,
steht oft bereits vorhandenes Wissen der Wissensproduktion
entgegen. Was jeweils neu ist, wird von Setzungen bestimmt;
abhängig von der pragmatischen Relation Institution-Objekt-
Fragende und den Möglichkeiten, die sich daraus ergeben,
gilt es Lücken zu suchen, die es erlauben, über Zukünftiges
zu spekulieren. Was mich hier interessierte war die Frage,
wie und ob Rahmung und Handlungsanweisung nutzbar
 gemacht werden können, um innezuhalten und spekulatives
Denken zuzulassen.

210







213

Biografien

Natalie Bayer ist Wissenschaftlerin und Kuratorin. Sie kuratierte
 zahlreiche Ausstellungen, etwa Crossing Munich. Orte, Bilder und
Debatten der Migration (2009), Movements of Migration. Neue
 Perspektiven auf Migration in Göttingen (2013). Sie ist Mitglied beim
Göttinger Forschungslabor Kritische Grenzregime- und Migrations-
forschung und wissenschaftliche Mitarbeiterin für Migration am
Stadtmuseum in München.

Matthias Beitl ist Direktor des Österreichischen Museums für Volks-
kunde. Er ist Kurator zahlreicher Ausstellungen und aktualisiert mit
 seinen Projekten und Publikationen Debatten um eine kritische euro-
päische Ethnologie/Volkskunde im Ausstellungsbereich. Er arbeitet
und berät im Veranstaltungsmanagement und ist Vizepräsident des
Österreichischen Museumsbunds.

Friedrich von Bose arbeitet im Planungsstab des Stadtmuseums
Stuttgart an der neuen Dauerausstellung im Stuttgarter Wilhelms -
palais. Von 2009 bis 2015 war er wissenschaftlicher Mitarbeiter am
 Institut für  Europäische Ethnologie und am Zentrum für Trans -
disziplinäre  Geschlechterstudien der Humboldt-Universität zu
 Berlin. Er publiziert im Bereich der kritischen Museologie – zuletzt
wichtige  Beiträge zur Debatte um das Berliner Humboldt-Forum.



214

Renate Flagmeier ist leitende Kuratorin im Museum der Dinge in
Berlin. Es ist ein  Museum der Produktkultur des 20. und 21. Jahr-
hunderts und  beherbergt auch das Archiv zum Deutschen Werk-
bund, der ab 1907 für zeitgemäßes Design und Qualität kämpfte.
Darüber hinaus  kuratierte sie zahlreiche Asstellungen in der 
Neue Gesellschaft für bildende Kunst und im öffentlichen Raum in
Berlin und  publizierte zum Werkbund Archiv.

Eduard Freudmann ist Künstler und als Senior Artist an der
 Akademie der bildenden Künste Wien beschäftigt. Seine Projekte
erarbeitet er sowohl individuell als auch in (temporären) Kollektiven.
Er befasst sich u. a. mit geschichtspolitischen Manifestationen im
 öffentlichen Raum, Mikrogeschichtsschreibung, Fragen nach
 Archiven und dem  Dilemma der Medialisierung der Shoah. Dabei
nützt er verschie dene Formate und Medien wie Video, Installation
oder Performance.

Martina Griesser ist Restauratorin und Museologin. Sie ist Samm-
lungsleiterin am Technischen Museum Wien, Gründungs- und -
Vorstandsmitglied von schnittpunkt, Co-Leiterin des ecm-Master-
lehrgangs für Ausstellungstheorie und -praxis an der Universität 
für angewandte Kunst Wien sowie Lehrende an der Karl-Franzens-
Universität Graz. Derzeit publiziert sie am liebsten zur produktiven
Wechselwirkung von Sammelpraxis und theoretischer Museologie 
in Geschichte und Gegenwart. 

Christine Haupt-Stummer ist Kunsthistorikerin und Kuratorin. Sie ist
geschäftsführende Gesellschafterin der Firma section.a, art.design.
consulting.gmbh, Gründungs- und Vorstandsmitglied von schnitt-
punkt und Co-Leiterin des ecm-Masterlehrgangs für Ausstellungs-
theorie und -praxis an der Universität für angewandte Kunst Wien. 

Renate Höllwart ist Vermittlerin mit den Schwerpunkten Zeitge-
schichte, zeitgenössische Kunst und öffentlicher Raum. Sie ist Mit-
begründerin und Teilhaberin von Büro trafo.K, Vorstandsmitglied
von schnittpunkt und Co-Leiterin des ecm-Masterlehrgangs für
 Ausstellungstheorie und -praxis an der Universität für angewandte



215

Kunst Wien und lehrt am Institut für das künstlerische Lehramt der
Akademie der bildenden Künste Wien.

Dagmar Höss ist Künstlerin, Kunstvermittlerin und Kuratorin. Sie
 leitete den Ausstellungsraum der IG Bildende Kunst in Wien und ist
Mitglied im Vorstand des Festivals der Regionen. Unter anderem für
die OÖ Landesmuseen oder das OK Offenes Kulturhaus OÖ gestal-
tete sie zahlreiche Kunstvermittlungsprojekte. Sowohl als Kuratorin
als auch als Künstlerin war sie an zahlreichen Ausstellungen  beteiligt
.
Beatrice Jaschke ist Kunsthistorikerin und arbeitet als Kunstvermitt-
lerin, Kuratorin, Trainerin und Beraterin im Rahmen von purpurkultur.
ausstellen beraten. vermitteln. Sie ist Co-Leiterin des ecm-Master-
lehrgangs für Ausstellungstheorie und -praxis an der Universität für
angewandte Kunst Wien, Vorsitzende von schnittpunkt. ausstel-
lungstheorie & praxis sowie Autorin und (Mit-)Herausgeberin zahl -
reicher Bücher.

Herbert Justnik ist Kurator der Fotosammlung am Österreichischen
Museum für Volkskunde. Er arbeitete wissenschaftlich, kuratorisch
sowie in der Kunst- und Kulturvermittlung in zahlreichen Projekten
und Kulturinstitutionen (wie etwa Wien Museum, Albertina Wien,
Filmarchiv Austria, Stadtmuseum Graz).

Matthias Klos ist bildender Künstler, lebt und arbeitet seit 2002 in
Wien. Er war von 2002 bis September 2009 künstlerisch-wissen-
schaftlicher  Mitarbeiter im Bereich Experimentelle Gestaltung am 
Institut für Bildende Kunst und Kulturwissenschaften der Kunstuni-
versität Linz und ist dort seit Oktober 2011 Teil des Forschungs-
schwerpunktes Künstlerische Selbsttechniken.

Nora Landkammer ist Kunstvermittlerin und wissenschaftliche Mitar-
beiterin am  Institute for Art Education der Zürcher Hochschule der
Künste. Seit 2011 ist sie dort Dozentin im Master Art Education. Sie
war Kunstvermittlerin bei der documenta 12 und in der Shedhalle
und hat Kunst- und Vermittlungsprojekte mit dem Kollektiv Antikulti-
Atelier, Zürich realisiert.



Roswitha Muttenthaler ist Kustodin für die Sammlung Haushalts -
technik des Technischen Museums Wien. Zudem arbeitet sie als
Museologin mit Fokus auf Sammelpraktiken, Ausstellungsanalyse
und -methoden, Repräsentationen von Differenzen beim Sammeln
und Ausstellen, Interventionen in Museen. Sie lehrt an der  Zürcher
Hochschule der Künste und der Universität Oldenburg.

Sascha Reichstein ist bildende Künstlerin, künstlerische Fotografin
und Senior Lecturer am Institut für das künstlerische Lehramt der
Akademie der bildenden Künste Wien. In ihrer künstlerischen Arbeit
beschäftigt sie sich mit Fragen kultureller Verschiebungen und
deren Auswirkungen auf ein spezifisch anderes Umfeld sowie mit
Fragen zu  Arbeitsverhältnissen unter globalisierten Bedingungen.

Regina Sarreiter ist wissenschaftlich Mitarbeiterin am Zentrum
 Moderner Orient (ZMO) in Berlin und Teil der Gruppe Artefakte// -
anti-humboldt (mit Brigitta Kuster und Dierk Schmidt). Sie forscht,
kuratiert und publiziert zu (Post)Kolonialismen in Deutschland und
zum Entstehen ethnographischer Sammlungen und deren Nach -
leben.

Claudia Slanar ist Kunsthistorikerin und Kunstvermittlerin für bilden -
de Kunst und Film. Derzeit leitet sie das Ursula Blickle Video  Archiv
des 21er Haus/Belvedere und ist Assistentin an der Abteilung Land-
schaftskunst. Landscape and Public Space der Universität für ange-
wandte Kunst Wien. Sie interessiert sich besonders für die Schnitt -
stellen von kritischer Theorie, kuratorischer Praxis und performativer
Forschung. 

Monika Sommer ist Historikerin, Kuratorin und Museologin. Sie ist
Leiterin des Kulturprogramms des Europäischen Forum Alpbach,
Gründungs- und Vorstandsmitglied von schnittpunkt und Co-Leiterin
des ecm-Masterlehrgangs für Ausstellungstheorie und -praxis an
der Universität für angewandte Kunst Wien. Sie arbeitet als Kurato-
rin, Trainerin und Beraterin im Rahmen von pupurkultur. ausstellen
beraten. vermitteln und publiziert zu museologischen, zeitgeschicht-
lichen und kulturwissenschaftlichen Themen.

216



217

Nora Sternfeld ist Professorin für Curating and Mediating Art an der
Aalto University in Helsinki, Gründungs- und Vorstandsmitglied von
schnittpunkt und Co-Leiterin des ecm-Masterlehrgangs für Ausstel-
lungstheorie und -praxis an der Universität für angewandte Kunst
Wien. Sie ist Mitbegründerin und Teilhaberin von Büro trafo.K und
 publiziert zu zeitgenössischer Kunst, Vermittlung, Ausstellungstheo-
rie, Geschichtspolitik und Antirassismus.

Arye Wachsmuth ist Künstler und lebt und arbeitet in Wien. Die
 Themen seiner künstlerischen Untersuchungen sind Technologie,
Geschichte und Wahrnehmung. Seine Werke sind oft mehrteilige
Raum- und Videoinstallationen, innerhalb derer er versucht, mit
 Wissens-, Erinnerungs- und Denkbildern eine mediatisierte »kollek-
tive Historie« zu dekonstruieren. Seine Arbeiten wurden in zahlrei-
chen internationalen Ausstellungen und Filmreihen gezeigt.

Regina Wonisch ist Historikerin, Museologin und Ausstellungs -
kuratorin. Sie ist Mitarbeiterin des Instituts für Wissenschaftskommu-
nikation und Hochschulforschung der Fakultät für interdisziplinäre
Forschung und Fortbildung der Universität Klagenfurt in Wien und
 Leiterin des Forschungszentrums für historische Minderheiten in
Wien. Ihre Forschungsschwerpunkte sind Migrationsforschung,
 Museologie und Genderforschung.

Luisa Ziaja ist Kunsthistorikerin, Universitätslektorin und Kuratorin
für zeitgenössische Kunst am Belvedere/21er Haus. Sie ist Vor-
standsmitglied von schnittpunkt und Co-Leiterin des ecm-Master-
lehrgangs für Ausstellungstheorie und -praxis an der  Universität 
für angewandte Kunst Wien. Sie publiziert in Katalogen, Sammel-
bänden und Zeitschriften zu zeitgenössischer künstlerischer und 
 kuratorischer Praxis, Kunst- und Ausstellungstheorie.





Auswahlbibliografie

219



220

Arjun Apadurai (Hg.), The Social Life
of Things. Commodities in Cultural
Perspective, Cambridge 1986

Jean Baudrillard, Das System der
Dinge. Über unser Verhältnis zu den
alltäglichen Gegenständen, Frank-
furt/New York 2007 (Originalausgabe
1968)

Hartmut Böhme, Fetischismus und
Kultur. Eine andere Theorie der
 Moderne, Hamburg 2006

Rosi Braidotti, The Posthuman,
 Cambridge 2013

Karl Braun/Claus-Marco   Dieterich/
Angela Treiber (Hg.), Materialisie-
rung von Kultur.  Diskurse, Dinge,
Praktiken, Würzburg 2015

Christoph Cox, Jenny Jaskey &
 Suhail Malik (Hg.), Realism
 Materialism Art, Berlin 2015

Bernhard François Dagognets, Eloge
de l’objet. Pour une  philosophie de la
marchandise, Paris 1989

Jacques Derrida, Marx’  Gespenster,
Frankfurt am Main 1996

Vilém Flusser, Dinge und  Undinge.
Phänomenologische Skizzen,
 München/Wien 1993

Vilém Flusser, Vom Stand der Dinge.
Eine kleine Philosophie des Designs,
Göttingen 1993 

Michel Foucault, Die Ordnung der
Dinge. Eine Archäologie der Human-
wissenschaften, Frankfurt am Main
1974 (Originalausgabe 1966)

Hanna Katharina Göbel/Sophia Prinz
(Hg.), Die Sinnlichkeit des Sozialen.
Wahrnehmung und materielle Kultur,
Bielefeld 2015

Eva Grubinger, Jörg Heiser (Hg.),
Sculpture Unlimited 2. Materiality in
Times of Immateriality, New York
2015

Donna Haraway, Situated Know -
ledges: The Science Question in
 Feminism and the Privilege of Partial
Perspective, Feminist Studies, Vol.
14, No. 3. (Autumn, 1988), 
S. 575–599

Antony Hudek (Hg.), The Object
 (Documents of Contemporary Art),
London/Cambridge 2014

Tim Ingold, Making. Anthropology,
Archeology, Art and  Architecture,
London/New York 2013

Karl-Heinz Kohl, Die Macht der
Dinge. Geschichte und Theorie
 sakraler Objekte, München 2003



221

Gottfried Korff, Museumsdinge:
 deponieren – exponieren, Köln/
Weimar/Wien 2002

Petra Lange-Berndt (Hg.),  Materiality
(Documents of   Contemporary Art),
London/Cambridge 2015

Bruno Latour/Peter Weibel (Hg.),
Making Things Public.  Atmospheres
of Democracy, Karlsruhe/Cambridge,
 Massachusetts 2005

Bruno Latour, A cautious Prome-
theus? A few steps  towards a philo-
sophy of Design, Cornwall 2008

Bruno Latour, Das Parlament der
Dinge, Frankfurt am Main 2009

David Ludwig/Cornelia Weber/
Oliver Zauzig (Hg.), Das materielle
Modell. Objektgeschichten aus der
wissenschaftlichen  Praxis, Pader-
born 2014

Daniel Miller (Hg.), Materiality,
 London 2005

Stefanie Samida/Manfred K.H.
 Eggert/Hans Peter Hahn (Hg.),
Handbuch Materielle Kultur.
  Bedeutungen, Konzepte, Disziplinen,
Stuttgart 2014

Richard Sennett, Handwerk, Berlin
2008

Joshua Simon, Neomaterialism,
 Berlin 2013

Texte zur Kunst, März 2014, 
24. Jahrgang, Heft 93:  Spekulation/
Speculation

Elisabeth Tietmeyer/Claudia
 Hirschberger/Karoline Noack/
Jane Redlin (Hg.), Die Sprache der
Dinge. Kulturwissenschaftliche
 Perspektiven auf die  materielle
 Kultur, Münster 2010

Sergej Tretjakov, Die Biografie des
Dings, in: ders. (Hg.), Die Arbeit des
Schriftstellers,  Hamburg 1972, 
S. 81–85  (Originaltext 1929)

Monika Wagner, Das Material der
Kunst. Eine andere  Geschichte der
Moderne,  München 2002

Monika Wagner, Lexikon des künst-
lerischen Materials.  Werkstoffe der
modernen Kunst von Abfall bis Zinn,
2. durchges. Aufl., München 2010

Susanne Witzgall/Kerstin  Stakemeier
(Hg.), Macht des Materials/Politik der
Materialität, Zürich/Berlin 2014



Schriftenreihe curating. ausstellungstheorie & praxis, Band 1,
Edition Angewandte

Herausgegeben von Martina Griesser, Christine Haupt-Stummer, Renate Höllwart,
 Beatrice Jaschke, Monika Sommer, Nora Sternfeld, Luisa Ziaja 
Alle Herausgeberinnen der Schriftenreihe curating. ausstellungstheorie & praxis sind 
Trägerinnen des Vereins schnittpunkt. ausstellungstheorie & praxis, ein außerinstitutio-
nelles Netzwerk für AkteurInnen im Ausstellungs- und Museumsfeld. Gemeinsam sind sie
Leiterinnen und Lehrende von ecm – educating/curating/ managing. masterlehrgang für
ausstellungstheorie und -praxis an der Universität für angewandte Kunst Wien 

www.ecm.ac.at, www.schnitt.org

Redaktion: Martina Griesser, Nora Sternfeld
Layout, Covergestaltung und Satz: Renate Höllwart
Lektorat und Korrektorat: Kerstin Krenn
Fotos und Bildbearbeitung: Sandra Kosel (falls nicht anders angegeben)
Druck: Holzhausen Druck GmbH, Wolkersdorf, Österreich

Library of Congress Cataloging-in-Publication data
A CIP catalog record for this book has been applied for at the Library of Congress.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
 Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über
http://dnb.dnb.de abrufbar.

Dieses Werk ist urheberrechtlich geschützt. Die dadurch begründeten Rechte,
 insbesondere die der Übersetzung, des Nachdrucks, des Vortrags, der Entnahme von 
 Abbildungen und Tabellen, der Funksendung, der Mikroverfilmung oder der
 Vervielfältigung auf anderen Wegen und der Speicherung in Datenverarbeitungsanlagen,
bleiben, auch bei nur auszugsweiser Verwertung, vorbehalten. Eine Vervielfältigung
 dieses Werkes oder von Teilen dieses Werkes ist auch im Einzelfall nur in den Grenzen 
der gesetzlichen Bestimmungen des Urheberrechtsgesetzes in der jeweils geltenden
 Fassung zulässig. Sie ist grundsätzlich vergütungspflichtig. Zuwiderhandlungen
 unterliegen den Strafbestimmungen des Urheberrechts.

Dieses Buch ist auch als E-Book (ISBN PDF 978-3-11-047973-7)erschienen.

© 2016 Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston

Gedruckt auf säurefreiem Papier, hergestellt aus chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
TCF ∞

Printed in Austria

ISBN 978-3-11-045935-7

www.degruyter.com



Das Coverbild zeigt den Aufbau des BIG Art-Projekts Je on dober sodnik?/
Ist er ein guter Richter? von Toledo i Dertschei am Vorplatz des Bezirksgerichts
Klagenfurt. Die aus Aluminium gegossenen Buchstaben erinnern an Bleisatz -
buch staben und formen das Wort »Gerichtssprache« – das Recht wird durch
geschriebene Sprache zum Gesetz. Das auch als Sitzgelegenheit nutzbare
 Kunstwerk  bezieht sich auf die  Inthronisierung der Kärntner Herzöge auf dem
Fürstenstein, dem ältesten Rechtsdenkmal Österreichs und Sloweniens. 
Ein Häkchen auf der Sitzfläche über dem »S« verweist auf eine slowenische
 Aussprache des Wortes. Auf dem Cover  dieses Bandes nimmt die Arbeit »Gegen
den Stand der Dinge«  Stellung und verdeutlicht die Gleichzeitigkeit von Sinn,
Form und Materialität in der geschriebenen Sprache. 
www.studiotid.com.

Aluminiumguss: Franz Rabas GmbH
Schrift: Helvetica
Bauherr: Bundesimmobiliengesellschaft m.b.H.
Kuratiert von Büro trafo.K





curating. ausstellungstheorie &
 praxis

Gegen den Stand der Dinge

curating. ausstellungstheorie & praxis

Herausgegeben von Martina Griesser

Christine Haupt-Stummer Renate Höllwart

Beatrice Jaschke Monika Sommer

Nora Sternfeld Luisa Ziaja

Gegen den Stand
derDinge

reflektiert eine

 Auseinandersetzung mit

 Ausstellungsfeld

 Fokus geru ̈ckt:

 und 

 zunehmend

 diesem Band

 »Objektkarrieren«, loten

 und eröffnen

 Sammlungsgegenstände. 

 Material- und 

 Herangehens-

 Erinnerungspraxen,

 Ausstellungen.
Objekte in Museen und Ausstellungen




	Contents���������������
	Museum ohne Dinge?�������������������������
	There are more things����������������������������
	There are more things����������������������������
	Positionieren��������������������
	Der Objekt-Effekt������������������������
	Beredsam und wirkungsvoll. Dimensionen der Dinge aus museologischer Perspektive��������������������������������������������������������������������������������������
	Vermeiden, Dinge zu Bildern zu machen��������������������������������������������
	Dinge auf Augenhöhe��������������������������
	Dinge als Reibebäume für ein mögliches Haus der Geschichte Österreich����������������������������������������������������������������������������
	Das Geschäft mit den Dingen����������������������������������
	Materialisierungen von Geschichte. Objekte als Spuren, Dokumente und Abstraktionen�����������������������������������������������������������������������������������������
	Die Macht der Dinge. Zur Beharrlichkeit musealer Ordnungen�����������������������������������������������������������������
	Activate Facts! Von sprechenden Tatsachen������������������������������������������������
	Museen umprogrammieren. Über Dinge, Ausschlüsse und Zugänge auf dem Prüfstand der Migrations gesellschaft����������������������������������������������������������������������������������������������������������������
	(De)materialisierte Objekte Probieren��������������������������������������������

	Probieren����������������
	Dinge als Prozesse�������������������������
	Fern und Nah. Ein Experiment mit Exponaten�������������������������������������������������
	Dinge, die nicht allein sind. Vermittlung in Netzwerken��������������������������������������������������������������
	Dinge, die verändern���������������������������
	Perspektiven einer Objektanalyse���������������������������������������
	Kamera, Stativ, Tisch, Objekt������������������������������������
	Absichtsvolles Missinter pretieren oder Fluxus, was nun?���������������������������������������������������������������
	Museumsobjekte und transdisziplinäre Wissensproduktionen���������������������������������������������������������������
	Innehalten. Eine lückenhafte Versuchsanordnung�����������������������������������������������������

	Biografien�����������������
	Auswahlbibliografie��������������������������



