Regina Sarreiter!

Activate Facts!
Von sprechenden
Tatsachen

Am 30. September 2011 fand in einem Horsaal der Berliner Charité
die 6ffentliche Ubergabezeremonie von 20 Schadeln aus der anatomi-
schen Sammlung der Charité nach Namibia statt. Eingehdllt in die
Namibische Flagge, standen 20 Archivboxen aufgereiht neben dem
Rednerpult. Dem zur Vorbereitung der Rickgabe eingerichteten Charité
Humain Remains Project (CHRM) war es zwar nicht moglich, die
individuellen Identitaten der Personen herauszufinden, doch konnten
anhand der vorhandenen Dokumentationen und der Schadel selbst
ihre Herkunft, die gewaltsame Aneignung und rassistische Forschung
deutscher Institute nachgewiesen werden? Demnach stammen die

ankt seine Ideen und Beispiele der gemeinsamen Arbeit
der Gruppe Artefakte//anti-humboldt, (Brigitta Kuster, Dierk Schmidt, Regina
Sarreiter). Viele der hier manchmal kurz angerissenen Aspekte werden
insbesondere in der Einleitung zu der von uns herausgegebenen Ausgabe
»Afterlives« des britischen Online-Journals darkmatter weiter ausgefthrt
und diskutiert: http://www.darkmatter101.org/site/category/issues/11-after-
lives/; dartiber hinaus ist der Text »What could an activation look like«, den
Brigitta Kuster fUr Artefakte geschrieben hat, eine wichtige Referenz fur
den vorliegenden Beitrag. »Kunstliche Tatsachen«: http://artificialfacts.de/.

2 Im Gegensatz zur Provenienzforschung, die an Schadeln aus Namibia an
der Universitat Freiburg durchgefuhrt wurde, wendeten die Anthropologln-
nen im Berliner Projekt ausdrucklich keine invasiven Untersuchungsme-
thoden, wie z.B. die Entnahme von Gewebeproben, an.



Schadel von Nama- und Herero-Frauen und -Mannern, die wahrend
des Kolonialkriegs von 1904 bis 1908 im heutigen Namibia in einem
Konzentrationslager auf Shark Island starben, und deren Kopfe wur-
den fur kolonial-rassistische wissenschaftliche Untersuchungen nach
Berlin gebracht. Zwei der Schadel lagen aufgebahrt unter Plexiglas-
scheiben auf einem weiBbetuchten Tisch vor den Boxen. An ihnen
waren deutlich die Spuren ihrer Objektivierung zum wissenschaftli-
chen Material sichtbar — eingravierte Inventarnummern und Beschrif-
tungen, die Schnitte der Sage. Nachdem die Schadel flr die Pro-
venienzforschung noch einmal zum wissenschaftlichen Material ge-
worden waren, waren sie nun im Horsaal in einem nicht mehr klar
bestimmbaren Status anwesend. Sie waren Objekte und Subjekte der
Trauer und der Erinnerung, vertraten lokale und nationale Interessen
und verkorperten eine Anklage des Rassismus. Flir viele bei der Zere-
monie anwesende Zuschauerinnen aus Namibia® und Deutschland
wurden sie zu Zeugen, matters of shame und bones of contention
eines vom deutschen Reich verubten Genozids, der bis heute nicht
vom deutschen Staat anerkannt ist. Die Anspannung und emotionale
Aufladung war deutlich im Raum zu spiren. SchlieBlich trat die Staats-
sekretarin des Auswartigen Amts, Cornelia Pieper, von der Charité als
Gast eingeladen und als einziges Regierungsmitglied anwesend, flr
ihre Rede ans Pult. Mit jedem Satz, den sie sprach, wurden Stimmen
im Zuschauerraum lauter, und es wurden Schilder hochgehalten, die
die Anerkennung des Genozids zusammen mit einer Entschuldigung
des deutschen Staates forderten. Mitglieder der namibischen Delega-
tion stimmten Gesange an, in denen sie Deutschlands historische
Rolle kritisierten. Immer mehr Buhrufe ertonten aus allen Reihen des
Publikums, immer mehr Zuschauerinnen stimmten in die Sprech-
chore »apology now« und »reparations now« ein, bis Pieper schlieB-
lich unmittelbar nach ihrer Rede den Saal verlieB — ohne offizielle
Entschuldigung, ohne Anerkennung des Genozids, ohne sich von den

fur eine Woche in Berlin aufhielt, darunter drei aktivistische Gruppen: das
Ovaherero/Ovambanderu Council for the Dialogue on the 1904 Genocide,
das Ovaherero Genocide Committee und das Nama Technical Committee.



anwesenden offiziellen Vertreterinnen aus Namibia zu verabschieden.
In der Folge berichtete die anwesende Presse eindeutig kritisch tber
das Verhalten der Bundesregierung, und mehrere parlamentarische
Anfragen forderten die Regierung zu einer Stellungnahme auf.*

Was war passiert? Was ich hier anhand der Ubergabezere-
monie beschrieben habe, bezeichnen wir — Artefakte//anti-humboldt -
als Aktivierung, die in dem Moment passiert, in dem sich ein Objekt
aus einem ihm zugeschriebenen Status lost und in eine Ungewissheit
eintritt, die unentschieden zwischen Objekt und Subjekt, Individuum
oder vermeintlichem Beweis wissenschaftlicher Erkenntnis oszilliert.
Im Fall der Schadel ist es der Augenblick, in dem sie nicht mehr
objektiviertes wissenschaftliches Material sind und den Ort ihrer
materiellen Aufbewahrung und wissenschaftlichen Kategorisierung
verlassen. Die Kontrolle Uber ihren Status als Objekt der Wissenschaft
[0st sich auf, wissenschaftliche, kulturelle und emotionale Gewisshei-
ten sind erschuttert, und plotzlich entfalten sich all die Geschichten,
die lange unausgesprochen im Verborgenen lagen — der gewaltvollen
Aneignung, des (wissenschaftlichen) Rassismus, der verweigerten
Anerkennung des Genozids und deren Verlangerungen in die heutige
deutsche und namibische Gesellschaft; all dies wurde ausgelost von
der Anwesenheit und Sichtbarkeit der Schadel.

Ausgehend von dieser Aktivierung, entwirft der Text einen
moglichen Zugang zu kolonialen Objekten und hinterfragt ihren Status
in Museen und Sammlungen. Lasst sich dieser Status herausfordern,
wenn eine Vielstimmigkeit von Perspektiven zugelassen wird, die not-
wendigerweise konflikthaft sein wird? Die folgenden Uberlegungen
basieren auf der Annahme - und das hat die Restitution von 2011
gezeigt -, dass Objekte als Agenten in der Verhandlung von Geschichte
beteiligt und als politische und soziale Akteure darin beweglich sind.

The Repatriation of Namibian Human Remains from Berlin to Windhoek in
2011« (in: »Afterlives«, darkmatter, 11) detailliert den Ablauf der Ruck-
gabe in Berlin und die Ankunft der Schadel in Namibia. http://www.dark-
matter101.org/site/2013/11/18/these-skulls-are-not-enough-the-repatriation
-of-namibian-human-remains-from-berlin-to-windhoek-in-2011/



Ich werde versuchen, diese Gedanken anhand unseres Projekts Ktinst-
liche Tatsachen® nachzuzeichnen.

Wie andere Lebewesen auch, verandern sich Objekte im
Laufe ihres Lebens mit jeder Begegnung, jeder Berihrung, jedem
Blick, jeder Bewegung. Die Objektgeschichten, die dieser Text in den
Blick nimmt, sind bestimmt von den kolonialen Geografien und dem,
was ich eine Geschichte des ethnologischen Denkens nennen mochte.
Im Zuge der kolonialen Projekte wurden flr die Objekte Tatsachen
gesetzt, indem sie gesammelt, kategorisiert, interpretiert und ausge-
stellt wurden. Dies ist die Geschichte ihres Artefakt-Werdens und
damit zugleich der Produktion der materiellen Grundlage, anhand
derer Kulturen untersucht und bewertet wurden. Elliott Colla nennt
diesen Prozess »artifaction«® Fiir ihn sind diese Fakten »artifiziell«
hergestellt und verweisen auf die politischen, sozialen und kulturellen
Intentionen, Interessen und Praktiken der Sammlerinnen, Kustodinnen
und Wissenschaftlerinnen. Es sind diese Praktiken, die schlieBlich das
Objekt zum musealisierten Artefakt machen. Mit artifaction unter-
streicht Colla die Produktion, also das faktische Herstellen des Mate-
rials fur die Untersuchung von Kultur, und prazisiert damit den Begriff
der Objektivierung, die als normative wissenschaftliche Abstraktions-
praxis alle sozialen, kulturellen und asthetischen Konflikte, in denen
das Objekt eingebunden war und ist, zum Schweigen bringt, und damit
auch dessen subjekthafte, lebendig eingebundene Sozialitat ignoriert.
Wird ein Objekt in diesen Zustand versetzt, sind es nur noch die
Wissenschaftlerinnen und KustodInnen, die die Autoritat besitzen, Uber
dieses Objekt in der Sammlung Auskunft zu geben.

Seit ein paar Jahren versuchen neuere Ansatze aus dem so
genannten new materialismund material turnin den Sozial- und Geis-
teswissenschaften dieses Machtdispositiv aufzuweichen, indem sie

tung von Artefakte//anti-humboldt in Zusammenarbeit mit dem Kunsthaus
Dresden und der Kuratorin Sophie Goltz sowie den Partnerinnen Burning
Museum und Memory Biwa in Cape Town und der Ecole du Patrimoine
Africain und Didier Houénoudé in Porto-Novo statt. (www.artificialfacts.de).

6 Elliott Colla, Conflicted Antiquities. Egyptology, Egyptomania, Egyptian
Modernity, London 2007, S. 26.



die Handlungsmacht von Dingen betonen und sie als Akteure begrei-
fen. Beginnt die Deutungshoheit und Kontrolle, die die bestehenden
Praktiken des Sammelns, Aufbewahrens und Ausstellens Uber die
Objekte ausiiben, zu brockeln, konnen sich die Objekte aus dem ihnen
zugeschriebenen Status der gesetzten Tatsachen, der artifaction,
befreien und somit in ihrer agency beweglich werden. Dieser Prozess
verlauft allerdings nicht in einer Befriedung, vielmehr werden dabei
unterdruckte Konflikte ausgegraben und aktiviert.

Wie wir in unserem Filmessay Rise for you will not perish
(on mummymania)’ zeigen, spielt dieses Phanomen der Selbstaktivie-
rung eine zentrale Rolle in Mumienfilmen - fast scheint es, als hatte
der Film von anbeginn schon diese Macht der Objekte in ihrer Bewe-
gung erahnt. Bereits 1901 betritt in Walther R. Booths Stummfilm The
Haunted Curiosity Shop eine Mumie die Szene. Die Mumie tritt hier als
eine Art »boundary object«® auf, das sich zwischen Objekt-Sein und
Subjekt-Sein, Tod und Lebendigkeit, zwischen verschiedenen Welten
und Zeitlichkeiten bewegt. Im Moment, in dem ihr Grab geoffnet wird,
sei es im Zuge einer archaologischen Expedition oder erneut im
Museum, wenn sich der Deckel des Sarkophags hebt, werden all die
Konflikte, die bisher vergraben lagen, aktiviert, und die nun wieder-
erweckte Mumie beginnt ihren Rachezug gegen all jene, die sie in ihrer
Totenruhe gestort haben.® Sie begehrt auf und kann sich schlieBlich
auch aus den Zwangen der Wissenschaft l0sen. Lieber zerfallt sie zu
Staub, als sich im Museum als Artefakt ausstellen zu lassen und
verweigert so aktiv ihre Objektivierung.

Der veranderte Diskurs Uber Objekte ist zwar als Begriff
mittlerweile in den Museen und Universitaten angekommen, was

8 Susan Leigh Star and James R. Griesemer, »Institutional Ecology,
>Translations< and Boundary Objects: Amateurs and Professionals in
Berkeley’'s Museum of Vertebrate Zoology, 1907-39«, in: Social
Studies of Science, Vol. 19, No. 3 (08/1989), S. 413.

9 Neben dem Video befassen wir uns u. a. ausfihrlich mit der Figur der
Mumie in der Einleitung zur darkmatter-Ausgabe »Afterlives«:
http://www.darkmatter101.org/site/2013/11/18/fait-accompli-in-search-
of-actions-for-postcolonial-injunctions-an-introduction/.



sich z.B. in gut aufgestellten Forderinitiativen wie »Die Sprache der
Objekte« des Bundesministeriums fiir Bildung und Forschung (BMBF),
die auf die »Forschung an und mit Museen« fokussiert, zeigt.'” Die Pra-
xis, die in den Museen derzeit erprobt wird,"" [dsst jedoch keine tief-
greifende strukturelle Verdnderung, die der neue materielle Diskurs
in der Konsequenz fordert, erwarten, misste damit doch das hierar-
chisierte epistemische Verhaltnis zwischen Objekt und Wissenschaft,
auf dem die Institutionen grinden und das ihnen bis heute ihre Legi-
timation verschafft, in Frage gestellt werden.

Beispielhaft beobachten kann man dies am Humboldt-Lab
im Ethnologischen Museum in Berlin, das fiir die Ubergangsphase bis
zur Eroffnung des Humboldt-Forum im Berliner Stadtschloss ein-
gerichtet wurde. Dort heif3t es auf der Seite der Probebiihne: »Auf
unterschiedliche Art und Weise beschéftigen sich die Projekte mit der
Frage, wie eine zeitgemalBe Prasentation ethnologischer Sammlungen
bzw. Sammlungen nicht-europaischer Kunst aussehen kann. Kunstle-
rische Inszenierungen stehen neben Ausstellungsformen, welche die
Vielschichtigkeit der Objekte hervorheben«™. Zwar ist man bemiiht,
neue Formen zu finden, letztendlich beschaftigen sich die aktuellen
Ausstellungspraxen in ethnologischen Museen doch immer noch vor
allem damit, Artefakte zu kuratieren und sie in verdanderten Weisen
anzuordnen und unterschiedliche Prasentationsformen auszuprobie-
ren, statt sich mit der Rolle von Museen in Bezug zur eigenen Gesell-
schaft zu beschéftigen und lber die eigene Aktualitat und Gultigkeit
auch von Wissensproduktion nachzudenken.

Wie auch andernorts' werden im Berliner Museum zuneh-
mend die Kunst bzw. Kiinstlerinnen angerufen, um den neuen Heraus-

11 Gerade in Berlin, aus dessen Lokalitat ich diesen Text schreibe, stellt der
Wiederaufbau des Stadtschlosses und das darin geplante Humboldt-
Forum, das u.a. die Sammlungen des Ethnologischen Museums Berlin
beherbergen soll, einen sehr aktuellen Anlass fur eine derartige Befragung.

12 http://blog.humboldt-lab.de/2014/09/03/die-probebuehne/.

13 z.B. am Weltkulturenmuseum in Frankfurt, das mit der Einrichtung eines
Labors »an der Schnittstelle zwischen Ethnologie und Kunst« einen
Schwerpunkt auf die Zusammenarbeit mit Kunstlerinnen legt: www.welt
kulturenmuseum.de/de/labor.



forderungen zu begegnen. Die Kunst soll mit ihrem kreativen und, oft
unhinterfragt, kritischen Potenzial helfen, die Probleme zu losen und
»Anregungen und DenkanstoBe« flir einen neuen asthetischen und
symbolischen Zugang zu den Sammlungen bringen und damit den
Anschein einer kritischen Bearbeitung ihrer Bestande vermitteln. Ihre
epistemologische Souveranitat und Deutungshoheit geben die Museen
damit jedoch nicht auf. So laufen Kiinstlerinnen, wie Susanne Leeb in
ihrem Text zeigt, Gefahr, gerade die Strukturen von Kategorisierung
und Klassifizierung zu verfestigen und verlangern damit die obsoleten
Wissens- und Besitzanspruche, die ein kritischer Museumsdiskurs
eigentlich herausfordern will."

Letztlich, und das ist durchaus als eine Handlungsanwei-
sung zu verstehen, mussen die Artefakte aus diesen diskursiven und
physischen Raume, in denen sie gehalten sind, herausgelost werden,
um sie in eine gesellschaftliche Verhandlung zu bringen, die jenseits
musealer Asthetiken und Reprasentation liegt. Dies kannen Orte und
Positionen sein, die in ihren kinstlerischen, wissenschaftlichen und/
oder aktivistischen Arbeiten die Geschichten der Artefakte untersuchen
und ihre Verbindungen in soziale, kulturelle, politische und juristische
Felder hineintragen.

Die Aktivierung kann so ein Ort sein. Hier entsteht eine
Situation, in der die artifactionirritiert wird und die unter ihr vergra-
benen Konflikte lebendig werden. Die Losung der Konflikte passiert
jedoch nicht in diesem Moment, vielmehr werden die Lebens-
geschichten der Objekte verkompliziert, und die ihnen angehefteten,
kinstlichen Tatsachen beginnen sich zu zersetzen. Um wieder auf das
anfangliche Beispiel zurtickzukommen, wurden die Schadel durch die
Ruckgabe nicht unbedingt beruhigt. Fur eine zweite Ruckgabe von wei-
teren 21 Schadeln und Skeletten von Berlin nach Namibia im Marz
2014 wurden von den Organisatoren vorsorglich MaBnahmen getrof-
fen, um die Ereignisse von 2011 nicht zu wiederholen und eine weitere

Museum, in: »Afterlives«, darkmatter, 11, http://www.darkmatter101.org/
site/2013/11/18/contemporary-art-andinversusabout-the-ethnological-mu-
seum/; und dies., Asynchrone Objekte, in: Texte zur Kunst, Nr. 91, 09/2013,
S. 43-62.



Aktivierung zu verhindern. Die Riuckgabe wurde sehr kurzfristig
anberaumt und sollte zunéchst unter Ausschluss der Offentlichkeit
und nur nach Anmeldung stattfinden. Schnell wurde klar, dass auch
eine Anmeldung den Zugang nicht garantierte, zumindest nicht flir
bekannte aktivistische Gruppen und Personen. Erst eine spontan
organisierte Pressekonferenz und ein offentlicher Protest vom Biind-
nis »Volkermord verjahrt nicht!«™ fiihrte schlieBlich dazu, dass ohne
unerwinschte mediale Aufmerksamkeit niemandem der Zugang zur
Zeremonie verweigert werden konnte.’® Auch in Namibia sorgte die
sehr kurzfristige Ankiindigung der Riuckkehr der Schadel flr Protest,
und deshalb blieben einige Mitglieder der 2011 in Berlin anwesenden
Komitees der offiziellen Zeremonie in Windhoek fern."”

Lasst sich eine Aktivierung provozieren oder ereignet sie
sich nur in einer ganz bestimmten Konstellation aus Zeit, Raum,
Anwesenden, Abwesenden, Gesagtem, Unausgesprochenem? Diese
Frage wird sich in diesem Text nicht wirklich beantworten lassen.
Dafiir sollen zumindest entlang des Projektes Kiinstliche Tatsachen
die Moglichkeiten und Grenzen der Aktivierung skizziert werden. In
der eingangs beschriebenen Szene der Ubergabezeremonie von 2011,
hat eine ganz spezifische Konstellation aus Personen, Objekten, Orten,
Stimmungen, Zeitlichkeiten und Handlungen eine Situation erzeugt,
die eine ganze Reihe an Konflikten aktivierte.

Mit drei von uns programmatisch »Aktivierungen« genannten
Veranstaltungen innerhalb des Projekts Kinstliche Tatsachen versu-
chen wir, eine Situation herzustellen, in der anhand eines beunruhigten
Sammlungsgegenstands kolonialer Provenienz mit ihm verbundene

personen, u.a. Dierk Schmidt, hat sich anlésslich der ersten Schadelrtick-
gabe 2011 gegrtndet und war entscheidend an der Vorbereitung und
Durchfuhrung des Programms fUr die namibischen Nama- und Herero-
Delegationen, die zur Rickgabe angereist waren, beteiligt. http://genocide-
namibia.net/resultion-des-buendnisses/.

16 http://www.africavenir.org/de/newsdetails/archive/2014/march/article/
pm-for-whites-only-protest-gegen-deutschlands-gezielten-ausschluss-der-
von-kolonialismus-rassismu.html?tx_ tthews[day]=03&cHash=e8841717a
2662613766498ddafdd 1f50.

17 http://allafrica.com/stories/201403120817 .html.



Konfliktlinien aktiviert werden sollen. In zweitagigen Treffen haben wir
uns dazu bisher zweimal™ in einer transnationalen Konstellation mit
Teilnehmerinnen aus unterschiedlichen Feldern, darunter Kiinstlerin-
nen, Ethnologinnen, (Kunst-)Historikerinnen, Juristinnen, Museums-
praktikerinnen und Studierenden der Kunstgeschichte und Heritage
Studies, diesen Gegenstanden angenahert. Die beunruhigten Samm-
lungsgegenstande, oder auch bones of contention oder contested
objects, berlihren und fordern ethische, emotionale, rechtliche, poli-
tische Bestimmtheiten heraus, wie dies etwa die Schadel aus Namibia
oder die weithin bekannten Benin-Bronzen'® zeigen. Sammlung fasst
nicht ein einzelnes Objekt, sondern einen Sammlungskontext, ein »web
of relationships [..] which involves people and the material world«?.
So ist es nicht nur wichtig danach zu fragen, von wem und unter
welchen Umstanden ein Objekt gesammelt wurde, sondern auch mit
welchen anderen Objekten oder Materialitaten.

Die Aktivierung versucht einen Raum zu schaffen, in dem
gemeinsam diskutiert, nachgedacht, agiert, zugehort, verstanden,
aber auch nicht verstanden werden kann. Es ist der Versuch, mit den
Mitteln der jeweiligen Disziplin(en) nach moglichen Gemeinsamkeiten
zu forschen und sich in den Reibungen, die entstehen, aufzuhalten und
zugleich beweglich zu werden. Dabei werden nicht Losungen konflikt-

2014) und Porto-Novo, Benin (6.-7. Oktober 2014) fand eine dritte in
Dresden (20. Juni 2015) statt.

19 Siehe dazu Peju Layiwolas Arbeit http://www.benin1897.com/ und die
Arbeit »Broken Windows 2.0« von Dierk Schmidt (s.u.a. Texte zur Kunst,
Heft 90, 06/2013), die sie beide wahrend der Aktivierung in Porto-Novo
vorstellten. Schon im Band »Das Unbehagen im Museum« sind die Benin-
Bronzen einer der zentralen Féalle von musealisierten Objekten, anhand
derer die Autorinnen in ihren Beitragen Fragen aus postkolonialer
Perspektive ans Museum richten. Vor allem Belinda Kazeem beleuchtet in
ihrem Artikel die Diskussionen und Verhandlungen zwischen euroamerika-
nischen und nigerianischen Institutionen sowie den Nachfahren des
Kénigreichs Benin, die bis heute keine konkreteren Ergebnisse erzielt
haben. Belinda Kazeem, Die Zukunft der Besitzenden. Oder fortw&hrende
Verstrickungen in neokoloniale Argumentationsmuster, in: schnittpunkt —
Belinda Kazeem, Charlotte Martinz-Turek, Nora Sternfeld (Hg.), Das Unbe-
hagen im Museum, Wien 2009, S. 43-59.

20 Susan M. Pearce, Interpreting Objects and Collections, London 1994,

S. 194.



hafter Falle gesucht, sondern diese werden zum Ausgangspunkt fur
ein moglichst genaues Beschreiben und Untersuchen.

Um diese Idee etwas fassbarer zu machen, stelle ich
die Aktivierung in Cape Town exemplarisch vor. Unter dem Titel
»Break This Unbearable Silence! Restitution - Repatriation & Human
Remains«?' war der Umgang mit human remains® Ausgangspunkt fiir
diese Aktivierung, orientiert an zwei Restitutionsfallen — die Riickgabe
der namibischen Schadel aus der Berliner Charité nach Namibia und
die Ruckfuhrung der Skelette von Trooi und Klaas Pienaar 2012 aus
dem Naturhistorischen Museum in Wien nach Kuruman in Siidafrika.?

Als Einstieg griffen wir die Schadelrickgaben von 2011 und
2014 in der Berliner Charité auf und versuchten, in Berichten aus der
Perspektive von vier »Zeuginnen« — Dierk Schmidt, Larissa Forster,
Memory Biwa und ich - die Aktivierung von damals nochmals aufzu-
rufen. Fir diesen Moment war die intensive Affiziertheit, die wir von
den beiden Ruckgaben in Berlin erinnerten, in den Greatmore Studios
in Cape Town anwesend. Verstarkt wurde diese Erfahrung noch durch

lerinnenkollektiv Burning Museum und Memory Biwa vom 26.-27. Septem-

ber 2014 in den Greatmore Studios in Cape Town statt. Das Programm ist

online einsehbar unter: http://artificialfacts.de/blog/activation-cape-town-
programme/; das Programm der Aktivierung in Porto-Novo ist ebenfalls
online: http://artificialfacts.de/blog/activation-porto-novo-programme/.

Schreibe ich hier von human remains, so handelt es sich um einen Begriff,

der das bezeichnet, was literal ins Deutsche als menschliche Uberreste

zu Ubersetzen wére. Die kursive Setzung verweist auf die veranderte

Kategorisierung der Gegenstande — Skelette, Schadel, Haar, Haut — die

nicht als human remains im heutigen Verstandnis gesammelt wurden,

sondern als anthropologisches Material. Eine genauere Untersuchung
nehmen wir in der Einleitung unserer darkmatter-Ausgabe »Afterlives« vor

(http://www.darkmatter101.org/site/2013/11/18/fait-accompli-in-search-of-

actions-for-postcolonial-injunctions-an-introduction/).

23 Siehe dazu: Martin Legassick und Ciraj Rassool, Skeletons in the
Cupboard, Cape Town 2002. Durch die Recherchen der beiden stdafrika-
nischen Historiker wurde der Fall der Pienaars bekannt und fuhrte nach
jahrelangen Verhandlungen schlieBlich zur Repatriierung ihrer Leichname
2012. Heute sind Klaas und Trooi Pienaar in einem Ehrengrab der Stadt
Kuruman, in deren Umgebung sie zuletzt lebten, beerdigt. Siehe dazu den
Vortrag, den Ciraj Rassool am 23. Juni 2014 in Berlin gehalten hat, und
den Beitrag von Shane Christians wahrend der Aktivierung in Cape Town,
http://artificialfacts.de.

2

N



die Visualitat von Materialien beider Ereignisse, die im Raum anwe-
send waren: projizierte und ausgestellte Fotos, mein Twitterarchiv von
2014 .2* Die Tonaufnahmen von den namibischen Delegationen, die
Larissa Forster wahrend deren einwochigen Besuchs 2011 in Berlin
gemacht hatte und die Memory Biwa vorspielte, machten die Trauer
und das Gedenken an die Verstorbenen in Gesangen und Preisliedern
und damit auch die akustische Atmosphare von damals erneut horbar.
Es war jedoch keine Wiederholung der Aktivierung von 2011, die
Berichte machten alle Anwesenden zu Teilnehmerinnen einer neuen
Aktivierung. So entstand eine Atmosphare des Beteiligtseins, die sich
uber den gesamten Zeitraum unserer Veranstaltung hielt. Als eine
erste Reaktion auf unseren Einstieg entfachte sich unter allen Anwesen-
den eine Diskussion daruber, wer von solchen Ereignissen berihrt
ist und warum, wie wir in diesem Zusammenhang mit Begriffen wie
interest group, (diasporische) community, Zivilgesellschaft, aber
auch Nationalitat und Identitat umgehen und was sie fur uns jeweils
bedeuten.

Im Laufe der Veranstaltung ergaben sich Fragen und Dis-
kussionen, die immer wieder aufgegriffen, weitergedacht und neu for-
muliert wurden und uns auch uUber den Zeitraum, den wir zusammen
waren, begleiteten. Was passiert, wenn objektivierte human remains
wieder zu menschlichen Kérpern, zu Leichnamen oder toten Vorfahren
erklart werden, wie es etwa bei Klaas und Trooi Pienaar der Fall war?
Was bedeutet eine solche Re-Humanisierung fur einen nationalen
Erinnerungsdiskurs oder fur identitéare Bezuge, wie Familie oder com-
munity? Was wiederum bedeutet dies fur die Zukunft des Museums?
Ciraj Rassool formulierte dessen Aufgabe als »mediator between the
object, the museum and society [..] the museum as the process of
negotiation over the collection, the exhibition, all the aspects of a
museum«. Um einer postkolonialen und, im Falle Studafrikas, Post-
Apartheid-Gesellschaft gerecht zu werden, miissen die Institutionen
ihre Verbindung zu rassistischer Wissenschaft, deren Vermachtnis in

getwittert. Das Archiv mit Kommentaren und Fotos ist einsehbar unter:
https://twitter.com/skullshandover/with_replies.



den musealen und universitaren Sammlungen weiterhin vorhanden
ist, konfrontieren und sich entsprechend der gesellschaftlichen
Verdnderungen neu erfinden.

Sehr konkret stellte sich die Frage der de-accession® bei
unserem gemeinsamen Besuch im South African Museum, das sich
2013 entschieden hat, alle casts, Gipsabformungen von Personen, aus
den Vitrinen der African Cultures Gallery zu entfernen.”® Die casts
waren als Beispiele rassialisierter Korper speziell fir das Museums-
display hergestellt worden. Zum Zeitpunkt unseres Besuchs gab es
zwar noch keine konkrete Uberlegung dazu, ob sie im Depot des
Museum verbleiben, beerdigt oder restitutiert werden sollten. Das
Museum ist aber dafur sensibilisiert, dass es sich bei den casts nicht
einfach um Objekte handelt, sondern zumindest um problematische
Sammlungsgegenstande.

Von dort begleiteten wir das Kiinstlerinnenkollektiv Burning
Museum in ein vergangliches »museum on the move«, das im offent-
lichen Raum der Stadt entstand. Eine Zugfahrt nach Stellenbosch
brachte uns hinein in den taglichen Pendelverkehr von den Periphe-
rien ins Stadtzentrum Cape Towns. Vorbei an uberlebensgroBen
Archivbild-Collagen realer und erfundener historischer Figuren, die
Burning Museum entlang der Zugtrasse angebracht hatte, durchquer-
ten wir die urbane, Post-Apartheid-Landschaft.?” Solange das Wetter
und das Ordnungsamt der Stadt es zulieBen, erinnerten die fragilen
Poster im offentlichen Raum der taglichen Arbeitsmigration an die

der Sammlung genommen werden; sie werden weder weiter ausgestellt,
noch stehen sie fur wissenschaftliche Untersuchungen zu Verfigung.

26 Bereits 2001 wurde das so genannte San Diorama im Museum geschlos-
sen. Leslie Witz beschreibt in seinem Artikel » Transforming Museums on
Postapartheid Tourist Routes« (in: Ivan Karp u.a., Museum Frictions:
Public Cultures/Global Transformations, London 2006, S. 116-123) aus-
fuhrlich die Geschichte des Dioramas bis hin zu den Reaktionen auf die
SchlieBung.

27 Die gesamte Bilderstrecke und weitere Arbeiten von Burning Museum fin-
den sich auf dem Blog: https://burningmuseum.wordpress.com/2014/10/
17/manufractured-train-line-pastes/; zwei der Collagen begleiteten uns zur
néachsten Aktivierung nach Benin und tauchten an beschlagnahmten und
zum Abriss freigegebenen Grundstlcksmauern in Togbin Plage in Coto-
nou auf.



Geschichten von Exil, Umsiedlung und Rickkehr, die Cape Town
gepragt haben.

Ein klar definiertes Ergebnis der Aktivierung bleibt eben-
so ephemer. Ihr Potenzial liegt gerade darin, die problematischen
Verhaltnisse kolonialer Sammlungsbestande und die darin verbor-
genen Konflikte aufzulosen. Vor allem geht es darum, diese Verhalt-
nisse aus vielen, unterschiedlichen Blickwinkeln zu adressieren und
genau zu untersuchen. Dazu braucht es einen Ort des Sprechens und
Sprechen-Lassens, oder wie Memory Biwa in Cape Town sehr konkret
sagte: »lt’s important to speak about the sensory, because we are
speaking about silenced histories and these are the unconscious
histories that re-emerge through processes like repatriations of
human remains.« Dieses Sprechen erfordert die Bereitschaft, einan-
der sehr genau zuzuhoren, hinzusehen, sich aufeinander und auf sich
selbst einzulassen, Fragen stehen zu lassen. So ist die Aktivierung vor
allem ein sozialer Prozess, an dem alle Anwesenden aktiv beteiligt
sind. Am Ende produzieren wir dabei kein anwendbares Wissen, an
dem wir weiterarbeiten und von dem aus wir konkrete Strategien ent-
wickeln. Die Aktivierung eroffnet einen Handlungsraum, in dem wir
alle daruber nachdenken konnen, was eine Tatsache ist und woraus
sie gemacht ist.






