
Kaum ein anderer Museumstyp ist in den letzten Jahren so sehr im

Umbruch wie das ethnologische Museum. So oder ähnlich zumindest

lautet das Motto von Tagungen, Sammelbänden oder Aufsätzen, die

sich mit ethnologischen Museen beschäftigen.1 In der Tat zeigt die

mittlerweile Jahrzehnte währende Diskussion über das enge Verhält-

nis zwischen völkerkundlicher Museumspraxis und Kolonialismus

auch im deutschsprachigen Raum Effekte. Wenn die kanadische

 Museumstheoretikerin Ruth B. Philipps in ihrer Analyse zweier nord-

amerikanischer Museen von einem »global movement toward a post-

colonial museology powered by the anticolonial activism of Indigenous

peoples in informal alliance with academic poststructuralist critics

of museum representation«2 spricht, dann gilt dies mindestens auch

insofern für hiesige Kontexte, als sich Museen zunehmend an diesen 

Friedrich von Bose

1 Vgl. bspw. den vorbereitenden Text zu einer internationalen Tagung in
 Oxford von Claire Harris und Michael O’Hanlon, The future of the ethno-
graphic museum, in: Anthropology Today 29/1, 2013, S. 8–12.

2 Ruth B. Phillips, Inside Out and Outside In. Re-Presenting Native North
America at the Canadian Museum of Civilization and the National Museum
of the American Indian, in: Amy Lonetree/Amy Amanda J. Cobb (Hg.), 
The National Museum of the American Indian: Critical Conversations,
 Lincoln/London 2008, S. 405–430, S. 406.

Die Macht der Dinge.
Zur Beharrlichkeit
 musealer Ordnungen 

99



internationalen Debatten und Entwicklungen messen lassen müssen.

Die Neueröffnungen der letzten Jahre zeigen, wenn auch auf sehr

 unterschiedliche Weise, wie stark das Reformbedürfnis auch aufseiten

der Institutionen selbst ist.3 Die transnational geführte Auseinander-

3 Vgl. für eine überblicksartige Diskussion im Kontext der internationalen
 Debatten: Larissa Förster, Öffentliche Kulturinstitution, internationale
 Forschungsstätte und postkoloniale Kontaktzone. Was ist ethno am ethno-
logischen Museum?, in: Thomas Bierschenk/Matthias Krings/Carola Lentz
(Hg.), Ethnologie im 21. Jahrhundert, Berlin 2013, S. 189–210.

100

Foto: Friedrich von Bose



setzung um den historischen Ballast der Völkerkundemuseen und die

Notwendigkeit der Institutionen, sich in einem selbstreflexiven Ver-

hältnis zu ihrer eigenen Sammlungs- und Ausstellungsgeschichte neu

zu positionieren, ist insofern zunehmend zu einem wichtigen Referenz-

rahmen geworden.

Am deutlichsten zeigt sich die Herausforderung der

 Museen, das Verhältnis zu ihrer eigenen Institutionengeschichte neu

zu bestimmen, an der Anforderung einer Reformulierung des Um-

gangs mit den Sammlungen selbst. Allein die unvorstellbare Menge

der in den Depots lagernden Objekte zeugt von der historischen Rele-

vanz der kolonialen Infrastrukturen für ihre Beschaffung. Sie haben,

um mit Rodney Harrison zu sprechen, neben ihrem physischen

 ›Gewicht‹ auch ein großes politisches Gewicht, »in the sense that they

come to symbolize or stand in for various imperial and colonial pro-

cesses, which underlie their presence in museum collections.«4 In vie-

len Museen sind bis heute ganze Sammlungskonvolute weitgehend

unerforscht geblieben. Es sind also noch immer die Konsequenzen

der salvage anthropology und der Standortbehauptung der Museen

auf Basis ihres Besitzes der meisten und besten Objekte an vielen

Orten spürbar. Aus dieser Geschichte ergibt sich einerseits die drän-

gende Frage nach der Legitimität der gegenwärtigen Besitzverhält-

nisse. Auf der anderen Seite stehen Diskussionen über einen Umgang

mit den Objekten, der diese nicht lediglich als passive Bedeutungs -

träger oder stumme Zeugen sieht, sondern der ihre Sperrigkeit, ihr

 Eigenleben anerkennt oder sich für ihre Biografien interessiert. 

Solche Zugänge haben sich bereits seit langem in der Ethno-

logie und den Sozialwissenschaften als fruchtbar erwiesen.5 Sie ermög-

lichen, die Sammlungen nicht lediglich als passives Material zu

4 Rodney Harrison, Reassembling Ethnographic Museum Collections, in:
ders./Sarah Byrne/Anne Clarke (Hg.), Reassembling the Collection. Ethno-
graphic Museums and Indigenous Agency, Santa Fe 2013, S. 3–35, S. 5.

5 Der Begriff der Objektbiografie geht zurück auf die grundlegenden    Über -
 legungen von Igor Kopytoff, dass auch Objekte Geschichten akkumulie-
ren. Ders., The cultural biography of things: commoditization as process,
in: Arjun Appadurai (Hg.), The Social Life of Things. Commodities in
Cross- Cultural Perspective, Cambridge 1986, S. 64–91.

101



betrachten, das in den Museen noch immer oftmals als Ausweis der

Andersheit seiner Herkunftsgesellschaften dient. Sie befähigen viel-

mehr zu einer Perspektivierung der Wissenschafts- und Museumsge-

schichten, die der historischen Hervorbringung der Objekte als

Ethnographika zugrunde liegen, ohne diese auf den eurozentristischen

Wissens- und Repräsentationsgestus zu reduzieren. Sie fordern damit

nicht zuletzt auch dazu heraus, die Bedingungen des Ausstellungs-

raums in epistemologischer wie methodologischer Weise neu zu

 befragen. Sie betrachten Objekte eben als mehr als bloße Zeugen –

sondern vielmehr als Gegen-Stände mit dem Potenzial der Ohrfeige,

wie es Lorraine Daston formuliert hat: »they possess the self-evidence

of a slap in the face«6. Dinge als Akteure zu betrachten, mit all ihrer

Eigenwillig- und Widerständigkeit, stellt einen starken Bruch mit dem

klassischen musealen Objektverständnis dar. Die paradigmatische

»Tücke des Objekts«7 kann dabei als Erfahrung ganz aus dem Alltag

gegriffen sein, wie der Schriftsteller und Ästhetiktheoretiker Friedrich

Theodor Vischer in seinem 1879 erschienen Roman Auch Einer ein-

drücklich beschreibt: »Das Objekt liebt in seinem Teufelshumor

 namentlich das Verschlupfspiel. […] Zum Beispiel rotbraunes Brillen-

futteral versteckt sich auf rotbraunem Möbel; doch Haupttücke des

Objekts ist, an den Rand kriechen und sich von da von der Höhe fallen

lassen, aus der Hand gleiten – du vergisst dich kaum einen Augenblick

und ratsch –«.8 Ein solches Verständnis lässt nicht mehr so einfach

trennen zwischen aktiven Betrachtersubjekten und passiven Objekten. 

Die hier nur angedeuteten Herausforderungen des klassi-

schen Umgangs mit materieller Kultur im Museum sind gerade für

den ethnologischen Museumskontext besonders wichtig. Denn sie

6 Lorraine Daston, Introduction: The Coming into Being of Scientific Objects,
in: dies. (Hg.), Biographies of Scientific Objects, Chicago 2000, S. 1–14, 
S. 2.

7 Katharina Ferus/Dietmar Rübel (Hg.), »Die Tücke des Objekts«: Vom
 Umgang mit Dingen, Berlin 2009. Vgl. für eine wissenschafts- und
ausstellungs geschichtliche Einordnung der »Tücke des Objekts«: Anke te
Heesen/Petra Lutz, Einleitung, in: dies. (Hg.), Dingwelten. Das Museum als
Erkenntnisort, Köln u. a. 2005, S. 11–23.

8 Friedrich Theodor Fischer, Auch Einer. Eine Reisebekanntschaft. Bd. 1,
 Stuttgart u. a. 1879, S. 33–34.

102



zwingen geradezu dazu, das tradierte Verhältnis zwischen Kurator_in-

nenschaft und zu betreuender Sammlung aufzubrechen und auch

neue Zugänge und Praktiken der Verwaltung und Ausstellung von

 Museumssammlungen zu erproben.9 Während die theoretische

 Debatte gerade mit Blick auf ethnologische Sammlungen seit langem

und intensiv geführt wird, verharrt die große Mehrheit der Museen

jedoch weiterhin in einem Repräsentationsmodus, der sich dem

 Paradigma des objektzentrierten Ausstellungsdisplays verschreibt

und die Objekte vor allem als Statthalter anderer kultureller Kontexte

behandelt.10 Diese Diskrepanz kann meines Erachtens nur anhand

eines genaueren kulturanalytischen Blickes auf die spezifischen insti-

tutionellen und kulturpolitischen Logiken erklärt werden, die dem

Festhalten am klassischen Objektverständnis zugrunde liegen. Diesen

möchte ich zumindest kursorisch auf den Planungsprozess des Ber-

liner Humboldt-Forums richten, den ich über mehrere Jahre hinweg

ethnografisch beforscht habe.11 Die Entstehung einer so großen Insti-

tution bietet sich für eine solche Perspektive besonders an, denn

 nirgends sonst als in den Aushandlungsprozessen eines solchen

 Kulturprojekts werden die institutionellen wie musealen Logiken

 derart sichtbar.

9 Harrisons Adaption des Begriffs der assemblage für ein Programm des 
 reassembling ethnografischer Sammlungen ist hier sehr interessant,
sprengt aber leider den Rahmen meiner Diskussion. Siehe Harrison 2013,
insbes. S. 18–22.

10 So hat es Ruth B. Phillips in ihrer Analyse mehrerer neukonzipierter
ethnolo gischer Museen in Großbritannien und den USA herausgearbeitet.
Ruth B. Phillips, Exhibiting Africa after Modernism: Globalization, Plura-
lism, and the Persistent Paradigms of Art and Artifact, in: Griselda Pollock
(Hg.),  Museums after Modernism. Strategies of Engagement, Malden u. a.
2007, S. 80–103. Resümierend fragt Phillips: »Why, in the light of three
 decades of post-structuralist and postcolonial critique, do these object-
centered and objectifying modes of installation continue to retain their
 exclusive holds on museum display?« (Ebenda, S. 98.)

11 Die Publikation ist momentan in Arbeit, sie trägt den Arbeitstitel »Displays
des Kolonialen. Eine Ethnographie des »Making-of« des Berliner Humboldt-
 Forums«. Vgl. zum Planungsprozess des Humboldt-Forums unter der
 Perspektive stadtpolitischer und museumstheoretischer Debatten auch:
Friedrich von Bose, The Making of Berlin’s Humboldt-Forum: Negotiating
 History and the Cultural Politics of Place, in: darkmatter journal 11: 
Afterlives, www.darkmatter101.org.

103



Die Dominanz der Masse
Die offiziellen Bewerbungsrhetoriken des Berliner Humboldt-

Forums sind davon getragen, die Größe der außereuropäische Samm-

lungen hervorzuheben, die nach der geplanten Fertigstellung des Wie-

deraufbaus des Schlosses ab 2019 dort ausgestellt werden sollen. In

der Mehrheit der Projektdarstellungen, die sich auf den Einzug des

Ethnologischen Museums und des Museums für Asiatische Kunst ins

wieder aufgebaute Stadtschloss beziehen, wird die Bedeutung der

Sammlungen über die Anzahl der in ihnen zusammengeführten Ob-

jekte ausgewiesen. So werden die »großen Regionalsamm lungen« des

Ethnologischen Museums in einem Projektreader im Jahr 2009 so auf-

gezählt: »Afrika (75.000), Amerika (Indianer Nordamerikas und Tiefland-

indianer Su�damerikas, ca. 65.000), Archäologie Mesoamerikas und

des Andenhochlandes (ca. 122.000 Objekte), Ost- und Nordasien (China, 

Japan, Korea, Tibet und Mongolei, ca. 45.000 Objekte), Süd- und

 Südostasien (Indien bis Philippinen ca. 35.000 Objekte), islamischer

Orient (ca. 20.000 Objekte) sowie Australien und Ozeanien (ca. 60.000

 Objekte).«12 Nicht nur werden hier die kolonialen Fremdbezeichnungen

wie »Indianer« unhinterfragt bemüht, sondern die Bedeutung der

 jeweiligen Sammlung wird zuvorderst über die Anzahl ihrer Objekte

ausgewiesen. Die immerwährenden Betonungen der Anzahl der

 Objekte, mit denen ein Kontinent, eine Region oder Religion abgedeckt

wird, suggerieren das Versprechen einer vollständigen Repräsentation.

Auch viele andere Statements sind von dieser Logik ange-

trieben. Dabei ist natürlich genau dies auch Einfallstor für Kritik an

einem »schamlosen Diskurs der Besitzenden« (Kazeem 2009), nach

dem die schiere Masse der in Berlin lagernden – und in ihrer großen

Mehrheit noch nie ausgestellten – Objektbestände offensichtlich kein

Problem darstellt. Die Museen werden tatsächlich immer wieder mit

der sich hierin artikulierenden Problematik konfrontiert. So sorgte

12 Hermann Parzinger/Michael Eissenhauer/Viola König/Raffael Gadebusch,
Die außereuropäischen Sammlungen der Staatlichen Museen zu Berlin-
Preußischer Kulturbesitz im Humboldt-Forum, in: Thomas Flierl/Hermann
Parzinger (Hg.), Die kulturelle Mitte der Hauptstadt. Projekt Humboldt-
Forum in Berlin, Berlin 2009, S. 26–31, S. 29.

104



eine Kleine Anfrage der Berliner Grünen-Abgeordneten Clara Herrmann

im Juli 2013, also kurz vor den Sommerferien, im Ethnologischen

 Museum für Aufregung. Unter dem Titel »(Postkoloniale) Auseinan-

dersetzung mit dem Humboldt-Forum«13 fragte Herrmann nach der

Anzahl der aus den deutschen Kolonialgebieten stammenden Objekte

sowie nach Art und Umfang der bisherigen Erforschung ihrer

 Erwerbsgeschichte. Der damalige Kulturstaatssekretär André Schmitz,

der im Namen des Regierenden Bürgermeisters auf die Anfrage rea-

gierte und dem die für die Museumssammlungen verantwortlichen

Kurator_innen zuarbeiten mussten, konnte oder wollte sich nur vage

äußern. Die Frage des unrechtmäßigen Erwerbs wurde weder bejaht

(»Ob ein unrechtmäßiger Erwerb von Objekten vorliegt, kann nur im

Einzelfall von den Staatlichen Museen geprüft werden«14), noch wurde

sie komplett verneint (»Es kann deshalb nicht generell unterstellt wer-

den, dass alle Sammlungen aus anderen Kontinenten unrechtmäßig

erworben wurden«15).

An dem Umgang mit Herrmanns Kleiner Anfrage werden

zwei Aspekte deutlich: Zum einen offenbart sich in der Antwort, dass

es auch im Jahr 2013 wenig gesicherte Erkenntnisse über die Prove-

nienz der Sammlungsbestände am Ethnologischen Museum gibt. Dies

steht im Kontrast zu den Beteuerungen der Rechtmäßigkeit der

 Besitzverhältnisse, wie sie andernorts gerne gemacht werden.16 Die

Aussage »kann nur im Einzelfall geprüft werden« deutet zum anderen

darauf hin, dass die institutionellen Ambitionen und Ressourcen, sich

13 Abgeordnetenhaus Berlin: Drucksache 17/12 360, 17. Wahlperiode,
 veröffentlicht am 23. Juli 2013.

14 Ebenda, S. 2.
15 Ebenda, S. 1.
16 So schrieb Hermann Parzinger in einer Werbebroschüre für das Humboldt-

Forum 2011 über die Hochzeit der ethnographischen Sammeltätigkeit
unter dem Direktor des Berliner Völkerkundemuseums, Adolf Bastian:
»Damals entstand das wissenschaftliche Fundament des Ethnologischen
Museums in Berlin, und es entstand auf legale Weise. Die Berliner Museen
sind deshalb rechtmäßige Besitzer ihrer Bestände.« Hermann Parzinger,
Das Humboldt-Forum. »Soviel Welt mit sich verbinden als möglich«.    
Aufgabe und Bedeutung des wichtigsten Kulturprojekts in Deutschland 
zu  Beginn des 21. Jahrhunderts, hg. von der Stiftung Berliner Schloss -
Humboldtforum, Berlin 2011, S. 31.

105



mit diesen Fragen auseinanderzusetzen, nach wie vor nicht sonderlich

groß sind.17 Im Rahmen dieser Diskussion erscheint die Aufzählung

der Objektkonvolute dann in einem anderen Licht. Während in den

 üblichen Projektdarstellungen die Sammlungen des Ethnologischen

Museums sehr häufig unter Nennung ihrer Größe vorgestellt werden,

eignet sich diese im Kontext der Antwort auf die Kleine Anfrage plötz-

lich weniger als Ausweis für museales Prestige. Dennoch bleiben die

öffentlichen Bewerbungen des Projekts von einem großen Stolz auf

die Größe der Sammlungen getragen, die weiterhin als Ausweis der

kulturpolitischen Bedeutung der Museen – und letztlich auch Berlins

und Deutschlands – herangezogen wird. Und auch die alltägliche

 Museumsarbeit der Kurator_innen – und so auch die Planung für die

Ausstellungen im Schloss – ist von dem Versprechen der Vollständig-

keit geprägt, wie sie die Aufzählungen der Sammlungskonvolute

 suggerieren.

Von den Sammlungen her denken
In der konkreten Ausstellungsplanung fürs Humboldt-

Forum bilden die nach Kontinenten und Regionen unterteilten Samm-

lungen mit ihren unterschiedlich großen Objektkonvoluten den Aus-

gangspunkt der thematischen Module. Hierbei spielt die Idee der

 Repräsentativität eine große Rolle, wie ich an folgendem Beispiel zeigen

möchte. In dem ersten umfangreichen Konzept für die Ausstellungen

des Ethnologischen Museums im Humboldt-Forum, das 2008 erarbei-

tet und Ende 2011 erstmals zur Gänze veröffentlicht wurde,18 skizziert

der für die Abteilung »Südsee und Australien« verantwortliche Kurator

Markus Schindlbeck das Modul »Kulturen Melanesiens« so: 

17 Dies bestätigt Peter Junge in einem Interview für ein Feature im Januar
2014 im Fernsehsender Arte bezüglich seiner Afrika-Abteilung mit folgen-
den Worten: »Was wir nicht machen bei dieser riesigen Sammlung, ist
eine  systematische Provenienzforschung. Das ist bei der personellen Aus-
stattung einfach nicht möglich.« Berlin: Kunstwerke aus Kolonialzeit. Arte, 
5. Januar 2014, http://videos.arte.tv/de/videos/berlin-kunstwerke-aus-kolo-
nialzeit--7753980.html (zuletzt aufgerufen am 21.4.2014).

18 Jorge Luis Borges, There Are More Things, in ders., Collected Fictions,
 London 1999,  S. 932–946, online hier: https://posthegemony.files.word-
press.com/2013/02/borges_collected-fictions.pdf.

106



Anhand der Kulturen vom Sepik-Gebiet (mit ca. 200 Objekten)

und von Neuirland (ca. 200 Objekte) sollen in sich geschlos-

sene Einheiten von Ethnien gezeigt werden, mit allen Gegen-

ständen des  Alltags und des Zeremoniallebens. Hier werden

auch Gegenstände der Gegenwart in ihrer heutigen Nutzung

einbezogen, d. h., es soll gezeigt werden, wie verschiedene Ma-

terialien, aber auch Objekttypen verschiedener Herkunft in

einer Kultur integriert sind. Wie oben  dargelegt, bilden die

Sammlungen aus diesen Gebieten unsere Kernbereiche, bei

denen aus dem Vollen geschöpft werden kann.19

In diesem kurzen Text vollzieht der Autor gleich mehrere

elementare Setzungen. In der Formulierung des Vorhabens, »in sich

geschlossene Einheiten von Ethnien« zu präsentieren, wird die für die

Geschichte der Ethnologie viel kritisierte Klassifikationspraxis tradiert,

die Objekte als für bestimmte Stämme oder ethnische Gruppen

 typisch klassifiziert. Dabei wird der homogenisierende Containerbe-

griff von Kultur genauso weitertradiert wie der Mythos, dass sich

 gesellschaftliche oder kulturelle Zusammenhänge überhaupt mittels

einzelner Objekte oder Objektbestände repräsentieren ließen.20 An der

Beschreibung des Vorhabens wird deutlich, wie sehr die koloniale Auf-

teilung der Welt in geografische Regionen und in sich geschlossene

Ethnien in die Ordnung der Sammlung selbst eingeschrieben ist. Es

ist dabei sammlungsgeschichtlich kein Zufall, dass beide genannten

Kontexte – das Sepik-Gebiet und Neuirland – eng mit der deutschen

Kolonialgeschichte verbunden sind.21 Die modulare Struktur, die die

geplanten Ausstellungsflächen im Humboldt-Forum nach geografi-

schen Einheiten trennt, macht das Museum erneut zum Ort der Visua-

lisierung räumlich abgegrenzter, kulturell homogener, historisch

unspezifischer Anderer. Die Repräsentationslogik ist dabei getragen

19 Ethnologisches Museum Berlin: Konzept zur Präsentation der außereuro-
päischen Sammlungen im Humboldt-Forum 2008, in: König/Scholz 2011, 
S. 113–185, S. 137 –138.

20 Vgl. bezüglich dieser ethnologischen Klassifikationspraxis die prominente
Kritik des Kunsthistorikers Sidney Littlefield Kasfir, One Tribe, One Style?
 Paradigms in the Historiography of African Art, in: History in Africa 11
(1984), S. 163–193.

107



von dem Anspruch der Repräsentativität: Die Auswahl der Themen und

Objekte leitet sich nicht aus Fragen an die Sammlungen ab; sie wird

vielmehr aus den vorhandenen Beständen selbst begründet. Mit die-

ser Herangehensweise bewegt sich der Kurator auf einem Terrain

 ethnologischer Museumspraxis, das bezüglich ihrer positivistischen

Herangehensweise nicht nur in museumswissenschaftlichen Kontex-

ten, sondern auch im Feld der Ausstellungspraxis selbst auf eine län-

gere Tradition der kritischen Auseinandersetzungen blickt.22 Schindl-

becks Herangehensweise steht in einem interessanten Widerspruch

zu seiner eigenen Forschungs- und Publikationstätigkeit, in der Fragen

des kolonialen Kontakts eine wichtige Rolle spielen. Von den Kurato -

r_innen des Museums gehört er zu jenen, die sich besonders intensiv

mit der Sammlungsgeschichte im kolonialen Kontext wie auch zur Zeit

des Nationalsozialismus auseinandergesetzt haben.23 So ist es nahe-

liegend, dass die Kolonialgeschichte auch Thema seiner Ausstellung

im Humboldt-Forum sein soll. Schindlbeck beschreibt das Modul

 »Objekte aus Mikronesien in der kolonialen Begegnung« so: 

Anhand der Sammlungen von den Marianen, Karolinen, Mar-

shall-Inseln und Nauru soll auf die Auswahl von Gegenständen,

die Typisierung von Kulturen, die Produktion für die Fremd-

herrschaft und die koloniale  Aneignung fremder Kulturen ein-

21 So geht die Sammlung Neuirland (heutiges Papua-Neuguinea) auf die
 »Deutsche Marine-Expedition« zwischen 1907 und 1909 in das seit 1885
unter deutscher Herrschaft stehende Kolonialgebiet zurück. Die Expediti-
onsmitglieder des Museums profitierten in sowohl finanzieller wie logisti-
scher Hinsicht von Marine und Kolonialverwaltung, während sich Reichs-
marine- und Reichskolonialamt von den Ethnologen wiederum Informatio-
nen über die BewohnerInnen versprachen. Anette Schade, Fotografieren
und ethnografisches Arbeiten: Die »deutsche Marine-Expedition
(1907–1909)« nach Neuirland (Papua-Neuguinea), in: Irene Ziehe/Ulrich
Hägele (Hg.), Fotogra-fien vom Alltag – Fotografien als Alltag. Münster
2004, S. 117–147.

22 Vgl. für eine Diskussion der akademischen Debatten und ihrer Auswirkun-
gen auf eine ›post-narrative Museology‹: Anthony Shelton, Museums and
 Anthropologies: Practices and Narratives, in: Sharon Macdonald (Hg.), 
A Companion to Museum Studies, Malden 2006, S. 64–80.

23 Vgl. zuletzt Markus Schindlbeck, Gefunden und Verloren. Arthur Speyer,
die Dreißiger Jahre und die Verluste der Sammlung Südsee des Ethnolo -
gischen Museums Berlin, Staatliche Museen zu Berlin/Preußischer Kultur-
besitz,  Berlin 2012.

108



gegangen werden. Gegenstände aus Mikronesien werden in

vielen Dauerausstellungen kaum oder gar nicht gezeigt; so feh-

len sie z. B. in der neuen Ausstellung in Paris. Auch in Publika-

tionen ist dieses Gebiet vollständig unterrepräsentiert, was

vor allem mit der so genannten mangelnden Kunst zusammen-

hängt. Da ein größerer Teil der Sammlung aus ehemaligem

deutschen Kolonialgebiet stammt und die Gegenstände von

einzelnen deutschen  Kolonialbeamten wie Georg Fritz oder

Arno Senfft gesammelt wurden, kann hier einerseits auf ein

vernachlässigtes ethnographisches Gebiet eingegangen wer-

den, andererseits die Erwerbspolitik, die Teilnahme von Mit-

gliedern der Kolonialbehörden und die Interaktion zwischen

Sammlern und Indigenen bis hin zu Bildung von Identität heute

behandelt werden (Objektzahl ca. 100). Als ergänzende Aus-

stellungsvarianten könnten folgende  Objekte oder Regionen

im Wechsel gezeigt werden: mikronesische  Enklaven; Fischer-

kulturen; Webarbeiten der Karolinen; Schmuck und Geldfor-

men (Objektanzahl ca. 100).24

Hier lässt sich ein zentrales Spannungsverhältnis fest-

stellen: Der Autor formuliert einerseits den Anspruch, die koloniale

Praxis der Aneignung und Typisierung zu thematisieren. Anderer-

seits möchte er anhand der Sammlungen gerade solche Gebiete

repräsentieren, die aufgrund einer angenommenen Minderwer -

tigkeit der mit ihnen verbundenen Objekte in vielen Museen unter -

repräsentiert seien. Letzteres Vorhaben konterkariert aber ers-

teres, da sich in dem Wunsch der Repräsentation bisher vernach-

lässigter Gebiete genau jene Typisierung manifestiert, die der Autor

eigentlich reflektieren möchte. Seine Beschreibung des  Moduls

»Herrschaftszeichen und Göttersymbole« macht dies noch deutli-

cher: Wenn er von »zahlreichen und zu den besten Sammlungen

 gehörenden Objekte aus Hawai’i, aber auch die systematische

Sammlung von den Marquesas-Inseln durch Karl von den Steinen

und ergänzend Objekte von der Osterinsel aus Neuseeland und

24 Ethnologisches Museum Berlin 2011, S. 139.

109



 Zentralpolynesien«25 spricht, verharrt er deutlich innerhalb der

Sammlungsordnung mit der in ihr festgeschriebenen Unterteilung

in Regionen und Ethnien. Er verbleibt ganz grundlegend in einem

Repräsentationsmodus, der von den Sammlungen ausgeht, und der

demenentsprechend kaum in der Lage ist, die ihnen eingeschrie-

benen Ordnungen zu hinterfragen oder gar zu unterminieren. Die-

ser  Ansatz steht dem lange geforderten Paradigmenwechsel hin

zu einem thematischen Zugang entgegen – oder, wie Wolfgang

 Kaschuba es formuliert hat – einem »konzeptuelle[n] Fort-Schritt

von der ›Sammlung‹ zum ›Thema‹«26. Er verharrt weiterhin in der

Logik des Museums als einer Bildungseinrichtung, die ihren Besu-

cher_innen Wissen vermittelt, anstatt eine reflexive Haltung

 gegenüber sich selbst einzunehmen und seine Parameter der

 Wissensproduktion zu reflektieren. Eben ganz im Sinne der das

oben zitierte Ausstellungskonzept einleitenden »Vision«, die viel

über das institutionelle Selbstverständnis verrät: »Die Vision 

für das Humboldt-Forum ist die Welt in der Mitte Berlins. ›Welt‹

 bezeichnet hier die Welt außerhalb Europas. Sie in einem Hause zu

›beherbergen‹, unserem Bildungsauftrag gemäß vorzustellen und

erlebbar zu machen, ist unser Ziel.«27

Mit den ethnologischen Objekten gegen die
Ordnung des Ethnologischen Museums?
Den hier diskutierten kuratorischen Sammlungs- und Objekt-

verständnissen stehen mit den Ausstellungsprojekten des Humboldt

Lab Dahlem in den letzten zwei Jahren verschiedenste Versuche

25 Ebenda, S. 138 (Hervorh. FvB).
26 Wolfgang Kaschuba, Aufgeklärter Kolonialismus: Eine heilbare Schizo-

phrenie?, in: Zeitschrift für Kulturwissenschaften 1/2015.
27 Ethnologisches Museum Berlin 2011, S. 124.
28 Vgl. für eine Darstellung der Idee des Humboldt Labs sowie eine Über-

sicht seiner Projekte die Webseite http://www.humboldt-forum.de/
humboldt-lab-dahlem/ sowie den Blog unter http://blog.humboldt-lab.de/
(aufgerufen 1.2.2015). Für eine Diskussion seiner Potenziale wie Limitierun  -
gen siehe Friedrich von Bose, Paradoxien der Intervention: Das  Humboldt
Lab Dahlem, in: Daniela Döring/Jennifer John (Hg.), Revisionen des
 Museums? Praktiken der Sichtbarmachung im Feld des Politischen, FKW //
Zeitschrift für Geschlechterforschung und visuelle Kultur,  Nr. 58, 2015.

110



 gegenüber, andere Zugangsweisen zu den Sammlungen zu erproben.

Seit März 2013 finden in mehreren so genannten Probebühnen

 temporäre Ausstellungsprojekte innerhalb der Dauerausstellungen

der Dahlemer Museen statt.28 Während anfangs vonseiten vieler

 Kurator_innen der Museen eine große Skepsis gegenüber den zumeist

von außerhalb kommenden Künstler_innen, Architekt_innen und

 anderer Akteur_innen vorherrschte, hat die Akzeptanz im Verlauf der

sechs Probebühnen deutlich zugenommen und haben einige der

 festangestellten Museumskurato_innen selbst Projekte in diesem

Rahmen durchgeführt. Während das Lab das große Potenzial hat, in

die teilweise jahrzehntealten Dauerausstellungen zu intervenieren 

und die museale Ordnung von innen heraus mittels spielerischer

 Eingriffe zu irritieren, markiert es gleichzeitig für die beteiligten 

Museen – und für die Institution Museum überhaupt – einige wesent-

liche  Spannungsverhältnisse. So ist es auf der einen Seite das Inte-

resse eines der Hauptinitiatoren des Labs, des für die Inhaltsplanung

des  Humboldt-Forums verantwortlichen Schweizer Kulturmanagers

Martin  Heller, möglichst viele der in diesem Kontext gewonnen

 Erkenntnisse und Erfahrungen in die Ausstellungsplanung für das

 Humboldt- Forum eingehen zu lassen. Auf der anderen Seite steht die

Verpflichtung der Kurator_innen gegenüber ihren Sammlungen:

 Gerade weil sich die Bedeutung der zumeist in Regionen und Konti-

nente aufgeteilten Sammlungen nach wie vor über die Anzahl und

 postulierte  Einzig artigkeit der ihnen zugehörigen Objekte herleitet,

und weil es den für sie verantwortlichen Kurator_innen dementspre-

chend wichtig ist, möglichst viele ihrer Objekte im zukünftigen

 Humboldt-Forum zu  zeigen, stehen sich diese Interessen ein Stück weit

konträr gegenüber. Heller möchte inszenieren, er will gegenwarts -

orientierte Ausstellungen machen, wie er in Projektpräsentationen

immer wieder betont hat. Für ihn steht die Frage im Zentrum, »ob es

möglich ist, einen neuen Typus von im weitesten Sinne künstlerischen

Angeboten zu schaffen, der den Bedingungen des Sehens, Denkens

und Verstehens im 21. Jahrhundert ebenso gerecht wird wie den mitt-

lerweile  selbstverständlichen, aber selten genug eingelösten Heraus-

forderungen, vor die eine globalisierte Welt jede kulturelle Einrichtung

111



stellt.«29 Demgegenüber steht das Interesse von Kurator_innen wie

Schindlbeck, die Systematik der von ihnen betreuten Sammlungen zur

Geltung zu bringen. Sie möchten ihre Regionen so repräsentativ wie

möglich ausstellen – je weniger Objekte sie zeigen können, desto

 weniger Einblicke können sie dementsprechend geben und desto

 geringer ist die Chance auf eine adäquate Abbildung der Sammlungs-

vielfalt und -qualität. In diesen beiden Positionen manifestieren sich

zwei grundlegend miteinander in Konflikt stehende kuratorische Prak-

tiken: Heller verantwortet keine eigene Sammlung; vielmehr sieht er

es als seine Aufgabe an, eine Kohärenz in den Konzepten und der Aus-

stellungsgestaltung herzustellen. Es sind die größeren konzeptuellen

Fragen, die für ihn im Zentrum stehen und an deren gelungener Um-

setzung seine Arbeit einmal gemessen werden wird. Schindlbeck fühlt

sich zuallererst seiner Sammlung gegenüber verpflichtet. Es geht ihm

dabei auch um die Verantwortung gegenüber den Besucher_innen,

die diese Sammlungen sehen wollen. Dabei steckt schon in dem mir

gegenüber in zahlreichen Gesprächen immer wieder geäußerten

 Begriff des »Vorenthaltens« der Sammlungen eine Wertung: Anstatt

einen spezifisch thematischen Zugang einer Ausstellung zu beschrei-

ben, charakterisiert sich diese in dem Vorwurf über ein Defizit,

 nämlich das Fehlen von Objekten. 

An dem hier umrissenen Konflikt zeigt sich nochmals in

 zugespitzter Weise das Spannungsverhältnis, das bereits der kurze

Blick auf die kulturpolitischen Rahmungen und kuratorischen Zugänge

verdeutlicht hat. Während einige Kurator_innen durchaus offen

 gegenüber neueren Objektparadigmen und Ausstellungsformaten

sind, verharrt die Institution ethnologisches Museum – in Bezug auf

die Bewerbungsrhetoriken der kulturpolitischen Repräsentant_innen

wie auch den für die Ausstellungsplanung Verantwortlichen – in einem

Verständnis, nach dem sich der Wert der Sammlungen über die Viel-

zahl und Repräsentativität ihrer Objekte herleitet. In diesem Zugang

offenbart sich nochmals besonders deutlich die Problematik hinter

der geografisch aufgeteilten Struktur des Museums. Nur in einer

112

29 Martin Heller, Das Humboldt-Forum: Ein deutsches Weltprojekt, in: DAMn°
magazine #32 – Das Gute im Blick, das Böse im Griff; Nr. 824 (2012), S. 54–60.



 solchen Organisationsstruktur ist diese Form des Nebeneinanders

möglich, in dem jede_r Kurator_in eine für seine bzw. ihre Sammlung

größtmögliche Repräsentanz im zukünftigen Humboldt-Forum herstellen

will. Der mir gegenüber immer wieder angesprochene »Kampf um

Quadratmeter« ist nur aus dieser institutionellen Logik heraus zu  er- 

klären. Dadurch ist der Raum für Überlegungen darüber, wie die Ob-

jekte jenseits ihrer geografischen Rahmungen zum Einsatz kommen,

ja wie sie überhaupt gegen ihre bisherige Lektüre aktiviert werden

können, bereits grundlegend eingeschränkt. Dabei ist doch genau dies

angesichts der neueren Perspektiven auf materielle Kultur besonders

spannend und wichtig: Die Spielräume zu schaffen, innerhalb derer

die Dinge zu Akteuren werden; und innerhalb derer sie den Teufelshu -

mor freisetzen können, von denen Vischer vor bald 140 Jahren sprach.

Die von Ruth Phillips kritisierte Persistenz der modernisti-

schen Objektzentriertheit ist nur mit Blick auf die hier beschriebenen

Logiken erklärbar. Insofern verweist der Titel Die Macht der Dinge auf

eine konstitutive Ambivalenz: Ihnen wird eine neue Macht zugespro-

chen, ein Eigenleben; sie werden als Akteure in einem breiten Netz-

werk betrachtet, zu dem ansonsten nicht nur Kurator_innen  gehören,

sondern auch Besucher_innen, die Räume und architektonischen

Strukturen, Museumsangestellte, Aufsichts- und Reinigungspersonal.30

Gleichzeitig wird an ihnen aber auch die weiterhin ungebrochene Re-

sistenz gegenüber Forderungen einer Reflexivierung der Ausstellungs-

politik und einer Öffnung gegenüber Perspektiven auf materielle

Kultur manifest, die den Objekten ein Eigenleben auch jenseits der

klassischerweise zugestandenen Eigenschaften als Repräsentanten

anderer Kulturen zugestehen. Die Suche nach neuen Ausstellungs-

formaten muss sich mit genau diesen Logiken auseinandersetzen,

wenn sie es mit dieser ambivalenten Macht der Dinge aufnehmen

will. Vielleicht wäre dies ein passender Gegenstand für ein Labor

im Museum?

113

30 Harrison 2013, S. 33; zum Verhältnis von Museumsaufsichten zur ausge-
stellten Kunst in Berliner Museen vgl. den Film von Lysette Laffin, Muse-
umsaufsichten – Stehen zur Kunst, in: Friedrich von Bose/Kerstin Poehls/
Franka Schneider/Annett Schulze (Hg.), Museumx. Zur Neuvermessung
eines mehrdimensionalen Raumes. Berlin 2012, DVD.




