
Im Museum werden die Gegenstände ästhetisiert, was hier

nichts anderes bedeutet, als dass sie jeglicher praktischen

Funktion entkleidet und nur noch symbolisch bearbeitet wer-

den. Hier, in der Ästhetisierung oder, in den Termini des his-

torischen Materialismus ausgedrückt, in der Verdinglichung

der musealisierten Objekte, liegt die Chance, die das Museum

als Ort des Erkennen-Könnens bietet – und kann die Kritik an

seiner Praxis ansetzen. (Michael Fehr)1

Eigentlich sind die Dinge ja immer schon im Mittelpunkt der

Debatten in und um Museen und Ausstellungen gestanden – immerhin

wurden sie dort doch seit Jahrhunderten inszeniert, um zu gefallen

und zu belehren. Was hat sich also verändert, wenn sie nun selbst 

als AkteurInnen in Erscheinung treten sollen? Seit vielerorts von 

der Handlungsmacht der Dinge gesprochen wird, scheint es fast so,

als könnten die Objekte sich selbständig machen, als träten sie an,

um die Deutungshoheit der machtvollen institutionellen Narrative   

anzukratzen. Das hat die Konsequenz, dass sich kuratorische Diskurse

Nora Sternfeld

Der Objekt-Effekt

1 Michael Fehr, Museum, in: Jens Badura u. a., Künstlerische Forschung. Ein
Handbuch, Zürich 2015, S. 315–317, hier S. 316.

25



nicht mehr bloß darüber aufklären müssen, dass sie über ihre eige-

nen  unbewussten Erzählungen stolpern, sondern auch über ihr

 Material, über die Gegenstände, die ihnen buchstäblich entgegen ste-

hen können. Mit diesem Text möchte ich mir die Sache mit den Dingen

aus der Perspektive der Ausstellungstheorie ansehen: Was machen

sie mit uns? Und was können wir mit ihnen machen?

Die Rechte der Dinge
Versuchen wir zunächst einmal nachzuvollziehen, wie es

dazu kam, dass die Dinge plötzlich selbst zu einer massiven Heraus-

forderung für ihre Ordnung werden sollten. Der Soziologe Bruno

 Latour tritt an, um Gesellschaft nicht mehr bloß von den Menschen

her zu denken. In einer ihm als zunehmend gefährdet erscheinenden

Welt lenkt er den Blick auf die Momente, in denen sich die Dinge ver-

selbständigen. Latour untersucht die Wechselwirkungen zwischen

Menschen und Dingen und zeigt auf, dass sich die Geschichte der

 Kategorien nicht nur als eine erzählen lässt, in die Dinge gepresst

wurden, sondern auch als eine, die diese selbst vorgaben. Denn sie

können Latour zufolge Unterschiede, Affekte und Effekte bewirken und

haben somit auch Entwicklungen vorangetrieben, Erzählungen heraus-

gefordert und Handlungen verhindert. Und so plädiert er für ein

 »Parlament der Dinge«2, in dem diese Ausschlag für Politik geben. Die

Kritik an einem Humanismus, der sich selbst als Maßstab der Klassi-

fizierung setzt, wird auch von postkolonialen TheoretikerInnen vertre-

ten, die die Geschichte der Aufklärung als Geschichte der Legitimation

von Sklaverei und Kolonialismus lesen. Diesen zufolge hat die Unter-

scheidung zwischen Natur und Kultur, Mensch und Tier zwar die Men-

schenrechte hervorgebracht, aber nur um dabei zugleich Gewalt und

Ausbeutung an jenen, denen sie abgesprochen wurden, erst brutal zu

legitimieren. So schrieb bereits Claude Lévi-Strauss: »The one boun-

dary, constantly pushed back, would be used to separate men from

other men and to claim – for the profit of ever smaller minorities –

the privilege of a humanism corrupted at birth.«3 Unter anderem vor

2 Bruno Latour, Das Parlament der Dinge, Frankfurt am Main 2009.

26



diesem Hintergrund prägten Manuel de Landa und Rosi Braidotti in

der zweiten Hälfte der 1990er-Jahre den Begriff eines post-humanis-

tischen »neuen Materialismus«4. Der Ansatz wird als eine »neue

 Ontologie« beschrieben, die »ältere Unterscheidungen zwischen

Menschlichem und Nicht-Menschlichem, Materialismus und Idealis-

mus oder Subjekten und Objekten ablehnt, weil sie der Auffassung ist,

diese seien unauflöslich miteinander verschränkt.«5

Und wenn wir alle Dinge wären?
Donna Haraway hatte aus feministischer Perspektive

 bereits 1988 deutlich gemacht, dass »Objektivität« nicht als »Neutra-

lität«, sondern stets nur als Position im wahrsten Sinne des Wortes

zu haben ist: als situiertes Wissen6, das einerseits jeweils aus einer

konkreten Position (aus einer Perspektive, aus einem Körper) spricht

und andererseits auch eine solche bezieht (entweder mehr oder

 weniger bewusst auf der Seite der bestehenden Machtverhältnisse

oder im Hinblick auf deren Befragung). Sie deckte also die scheinbare

Neutralität und Objektivität wissenschaftlicher Sicherheiten als mäch-

tige Positioniertheiten auf. Ihre feministische Forderung bestand

dabei nicht darin, den Objektcharakter zurückzuweisen, sondern sich

diesen vielmehr anzueignen. So treten wir selbst als situiert und

 objekthaft in Erscheinung – als Materie innerhalb von Materie. Was

bei all dem geschah, ist nicht nur das Plädoyer für eine neue Sicht-

weise auf Kategorien und den Umgang mit Objekten, sondern auch

3 Claude Lévi-Strauss, Jean-Jacques Rousseau. Founder of the Sciences 
of Man, zitiert nach: Jean Tible, Marx and Anthropophagy. Notes for a
 Dia logue between Marx and Viveiros de Castro, in: Pedro Neves Marques
(Hg.), The Forest and the School. Where to sit at the dinner table?, Köln
2014, S. 457–483, hier S. 471.

4 Vgl. Rick Dolphin, Iris van der Tuin (Hg.), New Materialism: Interviews and
Cartographies, University of Michigan Library, Ann Arbor 2012.

5 Diana Coole, Der neue Materialismus: Die Ontologie und Politik der Mate-
rialisierung, in: Susanne Witzgall/Kerstin Stakemeier (Hg.), Macht des
 Materials/Politik der Materialität, Zürich/Berlin 2014, S. 29–46, hier S. 30.

6 Donna Haraway, Situated Knowledges: The Science Question in Feminism
and the Privilege of Partial Perspective, Feminist Studies, Vol. 14, No. 3.
(Herbst 1988), S. 575–599, online unter: http://www.staff.amu.edu.pl/~ewa
/Haraway,%20Situated%20Knowledges.pdf, Zugriff: 2.12.2015.

27



eine neue Perspektive auf eine alte, vielfältig problematisierte mar-

xistische  Auseinandersetzung mit den Dingen als Waren. Während

Marx diesen Prozess einer magischen und beeindruckenden Verselb-

ständigung der Dinge als »Fetisch« beschreibt, wird er bei Bruno

 Latour zum  »Faitiche«, zu einem Akt, der Tatsachen schafft.7

Zunächst erscheint dies alles als eine Errungenschaft,

schließlich ist es doch immer wieder aufregend, sich denkend und

arbeitend auf etwas einzulassen, was nicht kontrolliert werden kann.

Auch wenn wir dabei in unserer kuratorischen Deutungshoheit

 eingeschränkt wurden, sind wir ja zugleich auch als Objekte unter

  Objekten ermächtigt worden. So experimentierten in den letzten zehn

Jahren KuratorInnen und KünstlerInnen mit Materialien, stellten alte

Fragen neu und ließen sich darauf ein, was geschehen würde, wenn

Pflanzen Grenzen überwucherten, Substanzen Wände herausforder-

ten, Steine Wege verschlossen, mit anderen Worten, wenn Materialien

Konzepte überrumpelten und unterwanderten. Die Freude über all das

dauerte allerdings nur kurz an: Denn vor dem Hintergrund zunehmen-

der Prekarisierung und der Bewertung unserer Arbeit als Humanres-

source sind wir heute nicht nur Materie, sondern auch selbst zu

Kapital geworden. So sehen wir uns täglich auf dem Markt inszeniert –

und erscheinen als Objekte, die wiederum als handlungsmächtige

 AkteurInnen in der Chorus Line des Konkurrenzkampfes stehen, im

Rennen um unseren Tauschwert in der Zukunft, der sich als return on

investment lohnen soll. Daher möchte ich nun doch den Weg noch ein-

mal zurückverfolgen und frage mich als »Ressource«, Vermittlerin

und Kuratorin, was damit gemeint war, dass sich die Objekte als

Waren selbständig machten.

Vertrackte Dinge
Bei allen Errungenschaften, die neue Perspektivierungen mit

sich bringen mögen, sind Öffnungen bekanntlich auch mit Schließungen

verbunden. Und so scheint die Konjunktur der neueren Auseinander-

7 Bruno Latour, Überraschungsmomente des Handelns. Fakten, Fetische
und Faitiches, in: ders., Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur
Wirklichkeit der Wissenschaft, Frankfurt am Main 2002, S. 327–359.

28



setzung um die Materialität der Dinge sehr oft mit einer Skepsis an

den Diskursen des Poststrukturalismus einherzugehen, nicht selten

sogar mit einer expliziten Abgrenzung zur Dekonstruktion8. Diese

Skepsis hinterlässt mich wiederum mit einer gewissen Skepsis. Geht

es hier möglicherweise um einen neuen Trend, einen Paradigmen-

wechsel, der eine kritische Auseinandersetzung mit Diskursen – und

damit auch mit der Macht kuratorischer Narrative – alt aussehen las-

sen will? Genau in dem Moment also, wo Jacques Derrida scheinbar

überholt werden soll, möchte ich mich ihm gerne zuwenden. Seine

dissidente Treue zu Marx – sein Buch Marx’ Gespenster9 schrieb er

übrigens Anfang der 1990er-Jahre, als eben diesen niemand mehr

lesen wollte – hilft mir nämlich dabei, der Auseinandersetzung mit

den Dingen als Waren nachzugehen.

Derrida sieht sich den magischen Effekt des Warenfetischs

bei Marx sehr genau an; so genau, dass er dabei unter der Hand

immer aufregender und komplizierter wird. Marx hatte mit einer ein-

fachen Sache begonnen: einem Holztisch, geschaffen aus lebendiger

Arbeit. Doch dann geschieht im Prozess der Verwertung etwas sehr

Verwunderliches. So beschreibt Marx im Kapital den magischen

 Moment, in dem der Tisch von einem einfachen Ding zur Ware wird,

folgendermaßen:

Eine Ware scheint auf den ersten Blick ein selbstverständli-

ches, triviales Ding. Ihre Analyse ergibt, daß sie ein sehr ver-

tracktes Ding ist, voll metaphysischer Spitzfindigkeit und

theologischer Mucken. Soweit sie Gebrauchswert, ist nichts

Mysteriöses an ihr, ob ich sie nun unter dem Gesichtspunkt

betrachte, daß sie durch ihre Eigenschaften menschliche

 Bedürfnisse befriedigt oder diese Eigenschaften erst als Pro-

dukt menschlicher Arbeit erhält. Es ist sinnenklar, daß der

Mensch durch seine Tätigkeit die Formen der Naturstoffe in

8 So schreibt etwa Rosi Braidotti: »The posthuman subject is not post -
modern, because it does not rely on any anti-foundationalist premises. 
Nor is it  post-structuralist, because it does not function within the linguistic
turn or other forms of deconstruction«; Rosi Braidotti, The Post-Human,
Cambridge 2013, S. 188.

9 Jacques Derrida, Marx’ Gespenster, Frankfurt am Main 1996.

29



einer ihm nützlichen Weise verändert. Die Form des Holzes  

z. B. wird  verändert, wenn man aus ihm einen Tisch macht.

Nichtsdestoweniger bleibt der Tisch Holz, ein ordinäres sinn-

liches Ding. Aber sobald er als Ware auftritt, verwandelt er sich

in ein sinnlich übersinnliches Ding. Er steht nicht nur mit sei-

nen Füßen auf dem Boden, sondern er stellt sich allen andren

Waren  gegenüber auf den Kopf und entwickelt aus seinem

Holzkopf Grillen, viel wunderlicher, als wenn er aus freien Stü-

cken zu tanzen begänne.10

Indem Derrida sich die Stelle vornimmt und aufzeigt, wie

gespenstisch und aufregend die Beschreibung ist, die Marx wählte,

dekonstruiert er die binäre Logik von »gutem Gebrauchswert« einer-

seits und »bösem Tauschwert« andererseits, sodass das gespensti-

sche Ineinanderspiel beider Seiten zu Tage tritt.11 Dabei wird die

Darstellung der Ware bei Marx ganz schön attraktiv: Wer möchte denn

nicht einen Tisch beim Tanzen erleben? Was bei Derrida mit Marx’

 Warenfetisch in den Gebrauchswert hineinzufahren scheint, ist das

Begehren selbst, und mit ihm die Konkurrenz, die dem Kapitalismus

eingeschrieben ist.

Versuchen wir als KuratorInnen noch ein bisschen bei

 diesem magischen Moment zu bleiben. Was könnte die Kraft dieses

gespenstischen Zaubers ausmachen, bei dem ein Ding plötzlich auf-

regend und begehrenswert wird? Zunächst scheint es die Möglichkeit

zu sein, dieses mit einem neuen, einem anderen Wert zu versehen.

Und kommt uns dieser Zauber nicht bekannt vor?

It’s magic! Aura und Fetisch
In expliziter Bezugnahme auf den historischen Materialismus

von Marx entwickelt Walter Benjamin sein Konzept der Aura, das einen

nicht weniger aufregenden Objekt-Effekt vorschlägt. In seinem be-

rühmten Kunstwerk-Aufsatz12 benennt er mit dieser ein erstaunliches

10 Karl Marx, Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie, Berlin/DDR 1962, 
Bd. 1, S. 91.

11 Jacques Derrida, Marx’ Gespenster, Frankfurt am Main 1996, S. 236–242.
12 Walter Benjamin, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reprodu-

zierbarkeit. Drei Studien zur Kunstsoziologie, Frankfurt am Main 2003, S. 7–5.

30



Phänomen, das sich sowohl in der Natur als auch im Museum und auf

dem Kunstmarkt finden lässt. Für die Natur beschreibt er den Effekt

der Aura bekanntlich als »die einmalige Erscheinung einer Ferne 

so nah sie sein mag«. Denken wir nun mit Walter Benjamin an das

 Museum, dann ist es wohl die Inszenierung der Einmaligkeit, die mit

Vitrinen und Rahmen, aufregenden Worten, anregenden Displays und

einschüchternden Ritualen geschaffen wird, die diesen Effekt zu Tage

treten lässt. Und tatsächlich entwickeln sich die beiden magischen

Funktionen des Dings als Aura und als Fetisch auf dem Markt und im

Museum parallel: Denn im Display der Dinge eifern Museen und

 Warenhäuser des 19. Jahrhunderts einander nach. Werner Hanak-

 Lettner erzählt von der Geschichte dieser Entwicklung:

Mit den Warenhäusern der Moderne entstand der Konsumtem-

pel. Knapp nach, aber auch parallel zum Neubau vieler Natio-

nalmuseen konstruierte man riesige Gebäude, in denen sich

die üppige Vielfalt der neuen industriellen und handgefertigten

Warenwelt inszenieren ließ. Und auch diese neuen Riesen

 zitierten die tempelhaften Architekturversatzstücke der Antike:

Das erste große Warenhaus dieser Art, das Bon Marché in

Paris, 1852 von Aristide Boucicault gebaut und 1876 von

 Gustave Eiffel und Louis Charles Boileau erweitert, zeigt eine

Kuppel, einen Tempelgiebel und Säulenpartien, die von einem

monumentalen Bogenportikus getragen werden. […] Die gro-

ßen frühen Warenkaufhäuser der Welt mit ihren neuen Bauten,

die Galerie Vittorio Emmanuele II. in Mailand (1877), das Har-

rods in London (1894), das Gum in Moskau (1893), das Herz-

mansky in Wien (1898) oder die Galeries Lafayette in Paris

(1912) zeigen tatsächlich große Ähnlichkeit innen wie außen

mit den zeitgenössischen Museumsbauten der Zeit.13

13 Werner Hanak-Lettner, Die Ausstellung als Drama. Wie das Museum aus
dem Theater entstand, Bielefeld 2011, S. 169–174. Werner Hanak-Lettner
zeichnet auch die Geschichte des New Yorker Stadtteils SoHo nach – von
den Haus besetzungen über die White Cubes der Galerien bis zu den
neuen Flagship  Stores. Er interessiert sich insgesamt für die zahlreichen
Wechselwirkungen in der Entwicklung des Display von Kunst, Museums-
objekten und Waren.

31



Mit dem Objekt im Museum geschieht also etwas Ähnliches

wie mit der Ware. An einem Ding wird durch einen beeindruckenden

Spezialeffekt ein Wert durch einen anderen ersetzt. So entstehen auf

dem bürgerlichen Kunstmarkt Kultwert und Ausstellungswert. Daniel

J. Sherman beschreibt das Museumsobjekt in Verbindung mit dem

Warenfetisch als »the way how museums tacitly ratify, even while

 ostensively standing apart from, the ideology of the marketplace«14

und betont dabei – mit Verweis auf Quatremère, Benjamin and Marx

– wie der magische Trick das Ding seines Lebens beraubt15; allerdings

erhält es dabei eben auch ein neues Leben. Und wieder erscheint der

 Objekt-Effekt also ambivalent: Benjamin analysiert ihn kritisch. Er stellt

die entfernende Tradition der auratischen Inszenierung von Authenti-

zität der progressiven Kraft des kollektiven Film-Erlebens gegenüber

und fordert eine Politisierung der Kunst. Seine berühmte Beschrei-

bung der Aura zeugt jedoch auch davon, dass diese ganz besondere

Kraft, die Einmaligkeit herstellen kann und Nähe an Ferne zu binden

vermag, eine Faszination mit sich bringt, der er sich selbst nicht ent-

ziehen kann.

Versteinerte Konflikte
Was haben nun die beiden Objekt-Effekte, die die Dinge so

attraktiv machen, gemeinsam? In beiden Fällen wird ein Wert in einen

anderen verwandelt. Die magische Ware und das auratisierte Muse-

umsobjekt sind zugleich voller Leben – vibrierend und gefüllt mit

 Begehren und Träumen – und völlig entleert, wie Gespenster. Was ich

nun nach dem Durchgang durch die Theorien des erstaunlichen Han-

delns der Dinge vorschlagen möchte, ist eine Re-Lektüre des magi-

schen Effekts als sedimentierter Konflikt: Der Zauber der Umwertung

bringt etwas zum Schweigen, das aber nicht aus der Welt geschafft

werden konnte. Meine These besteht nun darin, dass die Dinge die

32

14 Daniel J. Sherman, Quatremère/Benjamin/Marx: Art Museums, Aura, and
Commodity Fetishism, in: Irit Rogoff/Daniel J. Sherman (Hg.), Museum
 Culture. Histories, Discourses, Spectacles, London 2004, S. 123–143, hier
S. 135.

15 Ebenda, S. 134.



 Erinnerung der Umwertung in sich tragen. Sie sind Träger der Kon-

flikt- und Gewaltgeschichten, die zu den magischen Effekten führten:

Geschichten der Ausbeutung im Fall der Waren und Geschichten der

künstlerischen Herausforderung, der Revolution, aber auch des Rau-

bes, der Plünderung und der kolonialen Gewalt im Fall der Museums-

objekte. Wahrscheinlich gehört gerade die in den verzauberten Dingen

sowohl enthaltene wie vergrabene Gewalt zu den wesentlichen Aspek-

ten dessen, was die Dinge so begehrenswert macht. So ist in diesem

Zauber, in diesem Begehren die Gewaltgeschichte enthalten: Eigentlich

wissen wir um die Gewalt, die den Ursprung ethnologischer Samm-

lungen bildet, wir wissen um die Produktionsbedingungen der Schuhe

und Kleider, die wir tragen – und zugleich ist dieses Wissen im Objekt-

Effekt noch unschädlich gemacht. So geistern die Konflikte in den Din-

gen, in denen sie zum Schweigen gebracht wurden. Sie werden im

Museum und auf dem Markt durch die Magie der De- und Rekontextua-

lisierung zugleich kondensiert und komplett dethematisiert. Aber die

Gewaltgeschichten und damit verbunden auch die Konflikte haben

Spuren hinterlassen – nicht nur, weil diese nicht verwischt werden

konnten, sondern vor allem auch, weil der Zauber der Aura und des

Fetischs nichts wert wäre, wenn er nicht durch die unschädlich

 gemachten Spuren der Gewalt seine Aufwertung vollziehen würde.

Dieser These folgend, tragen die Dinge die Konflikte, in denen sie stan-

den und die zu ihnen führten, in sich. Sie sind in ihnen sedimentiert

und versteinert. Und genau so, behaupte ich, verhält es sich auch mit

den verunmöglichten Kämpfen, die uns KuratorInnen und Vermittle-

rInnen selbst zu Ressourcen werden ließen.

Ich schlage nun vor, die Handlungsmacht der Dinge und das

Begehren, das offensichtlich ihre Attraktivität und jene der Begegnun-

gen im Museum ausmacht, nicht zu verleugnen, sondern vielmehr

ernst zu nehmen. Was wäre, wenn in der faszinierenden Verwandlung

ein Träger potenzieller Agitation liegen würde, die mit den Tischen die

Verhältnisse zum Tanzen bringt? Insofern die Dinge und wir mit ihnen

sedimentierte Kämpfe verkörpern, können diese im Museum auch zu

Tage treten. Wenn das Museum also ein Ort voller versteinerter Kon-

flikte ist, wie küssen wir sie und wie küssen sie uns wach? 

33




