Maria in Hymnus und Sequenz



Liturgie und Volkssprache

Studien zur Rezeption und Produktion geistlicher
Lieder in Mittelalter und Frither Neuzeit

Herausgegeben von Andreas Kraf3



Maria in Hymnus
und Sequenz

Interdisziplindre mediavistische Perspektiven

Herausgegeben von
Eva Rothenberger und Lydia Wegener

DE GRUYTER



Erarbeitet mit Unterstiitzung durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft.

ISBN 978-3-11-047536-4
e-ISBN (PDF) 978-3-11-047537-1
ISSN 2367-0312

(=9

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives
3.0 Lizenz. Weitere Informationen finden Sie unter http://creativecommons.org/licenses/
by-nc-nd/3.0/.

Library of Congress Cataloging-in-Publication Data
A CIP catalog record for this book has been applied for at the Library of Congress.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet tiber
http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2017 Eva Rothenberger, Lydia Wegener, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

Gedruckt auf sdurefreiem Papier

Printed in Germany

www.degruyter.com



Vorwort des Reihenherausgebers

Der vorliegende Band ertffnet die Reihe ,Liturgie und Volkssprache®, die das
,Berliner Repertorium’ begleitet, ein seit 2012 von der Deutschen Forschungs-
gemeinschaft (DFG) geférdertes Online-Repertorium der mittelalterlichen deut-
schen Ubertragungen lateinischer Hymnen und Sequenzen, das am Institut fiir
deutsche Literatur der Humboldt-Universitat zu Berlin erarbeitet wird.

Die Reihe soll Monographien, Tagungsbande und Aufsatzsammlungen ver-
einen, die sich unter dem Gesichtspunkt des spannungsvollen Verhaltnisses
von Liturgie und Volkssprache mit der Produktion und Rezeption geistlicher
Lieder in Mittelalter und Friiher Neuzeit befassen.

Studien zu Ubertragungen lateinischer Hymnen und Sequenzen in die
Volkssprache sind ebenso willkommen wie Untersuchungen zu volkssprachli-
chen Liederdichtern, die sich direkt oder indirekt auf die lateinische liturgische
Tradition beziehen. Auch Arbeiten, die wechselseitige Einfliisse zwischen geist-
lichen Liedern und anderen Textsorten (wie dem geistlichen Spiel, der Legende,
der Predigt) erforschen, sollen hier einen Platz finden.

Dem Verlag Walter de Gruyter, der sich auf die Begriindung und Gestaltung
der Reihe eingelassen hat, sei herzlich gedankt, inshesondere dem Lektor Jacob
Klingner und der Lektorin Maria Zucker.

Der vorliegende Band vereint die Beitrdge zu der Tagung ,Maria in Hymnus
und Sequenz’, die im Juli 2015 an der Humboldt-Universitit zu Berlin stattfand.
Den Herausgeberinnen des Bandes, Eva Rothenberger und Lydia Wegener, die
auch die Tagung organisierten, gebiihrt fiir ihre groflartige Leistung herzlicher
Dank. Die DFG hat die Publikation (Print und Open Access) mit einem grof3ziigi-
gen Druckkostenzuschuss geférdert.

Die Datenbank des ,Berliner Repertoriums’, die in Kooperation mit der Uni-
versitdtshibliothek der Humboldt-Universitdt zu Berlin und dem Kooperativen
Bibliotheksverbund Berlin-Brandenburg entwickelt wurde, ist unter der Adresse
http://opus.ub.hu-berlin.de/repertorium frei zugénglich.

Die Datenbank erschlief3t, ausgehend von den lateinischen Hymnen, die
mittelalterlichen deutschen Ubersetzungen sowie die Textzeugen, in denen sie
iiberliefert sind. Auflerdem werden, soweit moglich, Digitalisate der Textzeugen
zur Verfiigung gestellt.

DOI 10.1515/9783110475371-002, © 2017 Andreas KraB.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



VI — Vorwort des Reihenherausgebers

Das Online-Repertorium bietet eine umfangreiche Forschungsgrundlage
nicht nur fiir die medidvistische Literaturwissenschaft, sondern auch fiir Frage-
stellungen der kunst- und musikwissenschaftlichen, linguistischen, theologi-
schen, historischen und mittellateinischen Forschung.

Berlin, im Februar 2017 Andreas Kraf3



Vorwort

Die Herausgabe des vorliegenden Sammelbandes, der auf der am 27. und 28.
Juli 2015 an der Humboldt-Universitat zu Berlin durchgefiihrten Tagung ,Maria
in Hymnus und Sequenz’ basiert, wire ohne die Unterstiitzung zahlreicher Kol-
leginnen und Kollegen nicht realisierbar gewesen.

Unser grof3er Dank gilt Norah Brécker fiir das Setzen der Beitrdge und Arra-
te Cano fiir die umfassende Arbeit am aufwendigen Personen- und Werkregis-
ter.

Ganz besonderen Dank schulden wir Franziska Lallinger, die unsere wich-
tigste Mitarbeiterin bei der Vorbereitung dieses Bandes fiir die Drucklegung
gewesen ist. Sie fiihrte die Vorkorrektur zahlreicher Beitrdge durch, kiimmerte
sich um die Fertigstellung des umfangreichen Registers und war zustandig fiir
den finalen Satz des gesamten Bandes.

Ferner bedanken wir uns bei der Deutschen Forschungsgemeinschaft, die
sowohl die Durchfiihrung der dem Band vorangegangenen Konferenz finanziell
ermoglichte als auch die Drucklegung dieses Tagungsbandes grof3ziigig unter-
stiitzte.

Bedanken mo6chten wir uns auch beim Verlag Walter de Gruyter fiir die An-
nahme zur Publikation und bei Andreas Kraf} fiir die Gelegenheit, die neu be-
griindete Reihe ,Liturgie und Volkssprache‘ mit unserem Sammelband zu eroff-
nen.

Nicht zuletzt sei allen Autorinnen und Autoren herzlich fiir ihre Bereitschaft
gedankt, in den interdisziplindren Dialog iiber die Gottesmutter Maria zu treten.

Berlin, im Februar 2017 Eva Rothenberger und Lydia Wegener

DOI 10.1515/9783110475371-003, [CO BN © 2017 Eva Rothenberger, Lydia Wegener.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.






Inhalt

Andreas Kraf3
Vorwort des Reihenherausgebers —V

Eva Rothenberger, Lydia Wegener
Vorwort der Herausgeberinnen—VII

Eva Rothenberger, Lydia Wegener
Einleitung—1

Abteilung I: Mittelalter
Liturgiegeschichte

Philipp Lenz

Marienverehrung und Mariensequenzen als Teil der liturgischen Erneuerung im
Kloster St. Gallen an der Wende vom fiinfzehnten zum sechzehnten
Jahrhundert—11

Stefan Matter
Die Tagzeiten von den Marienfesten im Cgm 4697 — 47

Eva Rothenberger

Performative Heilsaneignung

Eine spatmittelalterliche Adaptation der Mariensequenz Ave praeclara maris
stella als Gebet der privaten Frommigkeit— 65

Ruth Wiederkehr
Fiirbitterin, Gnadenmutter und Belehrende:
Maria im Sarner Gebetbuchbestand — 89

Simon Falch
Maria - und Josef? Marianische Liturgie als Prazedenzfall fiir die Verehrung
des hl. Josef —111



X —— Inhalt

Ubersetzung und Bearbeitung

Britta BuBmann

Das Spiel mit der Ndhe

Zwei spitmittelalterliche Ubertragungen (Ménch von Salzburg/Heinrich
Laufenberg) der Sequenz Verbum bonum et suave im Vergleich—137

Youri Desplenter
Ave sonder wee sterre der zee
Die dlteste mittelniederldndische Reimiibersetzung des Ave maris stella—157

Bob Gohler

so hungert nit das miieterlein

Eine unbekannte mittelhochdeutsche Versiibertragung des Weihnachtshymnus
A solis ortus cardine—177

Andreas Kraf}

Mittit ad virginem

Die Bearbeitungen der Mariensequenz durch den Ménch von Salzburg, Oswald
von Wolkenstein und Heinrich Laufenberg—193

Martin Schubert
Gaude Maria Virgo im ,Passional‘ —221

Uberlieferungskontexte

Gerd Dicke

Ein Muskatpliit als Kirchenlied?

Zum Gebrauchsspektrum eines geistlichen meisterlichen Liedes im Kontext der
Predigt—233

Norbert Kossinger
Maria im ,Konigsberger Wartburgkrieg* — 265



Inhalt =—— XI

Musikgeschichte

Stefan Rosmer

carmina pulchra de beata virgine

Maria in spatmittelalterlichen cantiones, cantica, conductus und
Tropen—289

Abteilung Il: Friihe Neuzeit
Vorreformationszeit

Anja Becker, Julia Schmeer

Ave maris stella. Hans Sachs und Maria im Spannungsfeld von Tradition,
Innovation und Reformation

Mit einer Voriiberlegung zum Analysieren vormoderner Ubersetzungen — 323

Albrecht Drose
Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht
Sixt Buchsbaums Rosenkranzgedicht im Herzog-Ernst-Ton — 345

Reformationszeit

Christoph Burger
,Sie ist mir lieb, die werte Magd*
Martin Luthers Lied auf die Kirche — nicht auf Maria—373

Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara
Transformation und Destruktion — Formen der volkssprachlichen Aneignung
des Salve regina im fiinfzehnten und sechzehnten Jahrhundert — 395

Abkiirzungsverzeichnis — 451
Handschriftenregister— 455
Verzeichnis der Friihdrucke — 457
Personenregister— 458
Werkregister— 462
Autorenverzeichnis — 467






Einleitung

Das Vorhaben zu einem interdisziplindren Austausch iiber Maria im lateini-
schen geistlichen und liturgischen Liedgut einerseits und dessen volkssprachli-
che Rezeption andererseits ergab sich aus dem am Institut fiir deutsche Litera-
tur der Humboldt-Universitdt zu Berlin beheimateten DFG-Projekt ,Berliner
Repertorium‘, das unter der Leitung von Prof. Dr. Andreas Kraf3 im Oktober 2012
mit der systematischen ErschlieBung und Sammlung volkssprachlicher Uber-
tragungen lateinischer Hymnen, Sequenzen und Antiphonen begann (siehe das
Vorwort von Andreas Krafl). Die Beitréige, die aus der Tagung ,Maria in Hymnus
und Sequenz‘ erwachsen sind, fiihren die grofe Spannweite moglicher Aneig-
nungen der lateinischen Vorlagen sowie das komplexe Verhdltnis von Liturgie
und Volkssprache vor Augen.

Die erste Abteilung des vorliegenden Bandes ist medidvistisch ausgerichtet.
Sie beginnt mit fiinf liturgiegeschichtlich orientierten Beitridgen (Lenz, Matter,
Rothenberger, Wiederkehr, Falch), die das komplexe Verhiltnis von Liturgie
und Literatur anhand verschiedener Fallbeispiele reflektieren. Die folgenden
fiinf Beitrdge (Buffimann, Desplenter, Gohler, Kraf3, Schubert) fiihren exempla-
risch vor, iiber welches breite Spektrum rhetorischer, poetischer und semanti-
scher Moglichkeiten die Ubersetzer lateinischer Marienlyrik verfiigen, um ihre
Vorlage jeweils addquat, aber dennoch vollkommen unterschiedlich in die
Volkssprache umzusetzen. Auf bisher wenig beachtete Uberlieferungskontexte
und damit zugleich Gebrauchssituationen marianischer Lyrik machen die fol-
genden beiden Beitrdge (Dicke, Kossinger) aufmerksam. Unter der Rubrik ,Mu-
sikgeschichte’ findet sich anschlieffend ein Beitrag zu einer wichtigen, in ihrem
Verhiltnis zu volkssprachlichen Texten bisher nur wenig erforschten Liedgat-
tung, dem lateinischen gottesdienstlichen Lied (Rosmer).

Die Beitrage der zweiten Abteilung sind auf die Friihe Neuzeit fokussiert. In
ihnen geht es zundchst um die Auswirkung frommigkeitsgeschichtlicher Trans-
formationsprozesse und neuer medialer Vermittlungsmdglichkeiten auf die
vorreformatorische Konzeption der Marienfigur (Becker/Schmeer, Drése). Die
Destruktion spatmittelalterlicher Marienverehrung in der Reformationszeit wird
in den beiden abschlieenden Beitrdgen (Burger, Wegener/Lallinger/Cano)
behandelt.

DOI 10.1515/9783110475371-005, ) EAI=IEM| © 2017 Eva Rothenberger, Lydia Wegener.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



2 — Einleitung

1 Liturgiegeschichte

Der Beitrag von PHILIPP LENZ befasst sich mit der Bedeutung der Marienvereh-
rung fiir den Wiederaufstieg des Klosters St. Gallen im Rahmen der spatmittelal-
terlichen Ordensreform. Zu den liturgischen Innovationen gehérten die Stiftung
eines Frithamtes zu Ehren der Jungfrau Maria und der heiligen Anna im Jahre
1475 und die Anreicherung der St. Galler Liturgie mit Mariensequenzen - ein
linger andauernder Prozess, der zu Beginn des sechzehnten Jahrhunderts sei-
nen Hohepunkt erreichte. Als tragende Saule der Marienverehrung im Umfeld
des Gallusklosters stellt Lenz die Bruderschaft der heiligen Maria und der heili-
gen Sippe heraus. Die geistliche Anleitung fiir ihre Mitglieder enthalt deutsche
Prosaiibersetzungen der drei lateinischen Mariensequenzen des Frithamts Salve
mater pietatis, Audi nos und Congaudent angelorum, die den innerlichen Mit-
vollzug der liturgischen Texte ermdéglichten. Der Beitrag bietet auf der Basis von
Cod. Sang. 593 sowohl eine separate Edition der Sequenziibersetzungen als
auch eine Gesamtedition der Anleitung.

Im Zentrum von STEFAN MATTERS Beitrag steht ein bislang unbeachtet ge-
bliebenes volkssprachliches Laien-Offizium. Es handelt sich um die ,Tagzeiten
von den Marienfesten‘ aus dem Miinchener Codex Cgm 4697, dem im spaten
fiinfzehnten Jahrhundert entstandenen Privatgebetbuch einer Niirnberger Pat-
rizierin. Das Offizium umfasst alle acht Horen, die jeweils einem Marienfest
gewidmet sind. Die Festabfolge orientiert sich allerdings nicht am Kirchenjahr,
sondern am Lebenslauf Mariens. Als Beispiel fiir die Textgestalt gibt Matter die
erste Tageshore wieder, deren lateinische Quellen er parallel zum volkssprach-
lichen Text auffiihrt. Die den Tagzeiten zugehdrigen Hymnen — samtlich Prosa-
iibertragungen - sind in der Regel den entsprechenden Festen entnommen.
Aufgrund der kundigen Textzusammenstellung vermutet Matter eine lateini-
sche Vorlage fiir das gesamte Offizium. Auch wenn diese noch im Dunkeln liegt,
kann er eine Reihe von Hinweisen zur ndheren Einordnung geben.

EvA ROTHENBERGER stellt in ihrem Beitrag eine unikal iiberlieferte Prosaiiber-
tragung von Ave praeclara maris stella vor. Rothenberger analysiert, mittels
welcher sprachlichen Mittel die in den liturgischen Kontext eingebundene la-
teinische Vorlage zu einem Lesegebet fiir die private Frommigkeitsiibung um-
funktioniert wird. Ihre besondere Aufmerksamkeit gilt dabei der Wechselwir-
kung von Anweisungsstruktur und semantischer Transformation. Rothenberger
zeigt auf, wie die Anleitung zur richtigen — die innere Einstellung und das kor-
perliche Gebaren einbeziehenden — Verrichtung des Gebetes mit der rhetori-
schen Gestaltung der Versikel korrespondiert. Die Umformung der lateinischen
Sequenz zielt auf eine Potenzierung der Heilswirksamkeit Marias. Diese Steige-



Einleitung = 3

rung wird nicht zuletzt dadurch erreicht, dass die Prosaiibertragung ungeachtet
ihrer Ausrichtung auf die personliche Andacht die Verbindung zur Liturgie
aufrechterhailt.

Der Beitrag von RUTH WIEDERKEHR stellt zundchst die Bibliothek des Bene-
diktinerkollegiums Sarnen und deren bekanntestes Gebetbuch, das ,Gebetbuch
von Muri‘, vor. Anhand von fiinf exemplarischen Mariengebeten aus dem eben-
falls in Sarnen aufbewahrten ,Hermetschwiler Gebetbuch® zeigt Wiederkehr
anschlieflend die Vielfalt deutschsprachiger Mariengebete im Spatmittelalter
auf. Neben inhaltlichen Aspekten beriicksichtigt sie das Verhdltnis zum lateini-
schen Text und die verschiedenen Arten von Gebetsanweisungen. Zudem geht
sie auf den mit dem Transfer in die Volkssprache verbundenen Funktionswech-
sel ein. In einer vergleichenden Perspektive behandelt Wiederkehr abschlie-
Bend Mariengebete mit Paralleliiberlieferung innerhalb des Sarner Buchbestan-
des. Der Fokus liegt dabei vor allem auf einem ,Goldenen Ave Maria‘ und einem
,Gebet zu den 108 Namen Marias".

Im Beitrag von SIMON FALCH steht ergdnzend zur marianischen Ausrichtung
dieses Bandes die Josefsverehrung im Mittelpunkt. Vorgestellt wird der umfang-
reiche Traktat Von dem helligen vater Ioseph des Rebdorfer Augustiner-
Chorherrn Balthasar Boehm. Falch erértert vor allem anhand des Festes Maria
Empféangnis, inwiefern die marianische Festpraxis zur Aufwertung des Josefs-
kultes beitrug. Auch Boehm greift in seinem Traktat auf die Liturgie zuriick, um
die besondere Stellung Josefs vor Gott zu begriinden. Seine Schrift fiigt sich
damit in die spatmittelalterliche Verehrung der heiligen Sippe ein, die unter
anderem in der Aufwertung der Feste zu Ehren Mariens, Annas und Josefs zum
Ausdruck kommt. Dass Boehm moglicherweise die Etablierung des Josefsfestes
in Rebdorf intendierte, legen seine Hinweise auf die liturgische Praxis im Klos-
ter St. Gallen nahe. Hier wurde innerhalb eines marianischen Friihamtes
(vgl. den Beitrag von Lenz) auch der Eltern Mariens sowie des heiligen Josef
gedacht.

2 Ubersetzung und Bearbeitung

In vergleichender Perspektive widmet sich der Beitrag von BRITTA BUSSMANN
zwei Ubertragungen der populidren Sequenz Verbum bonum et suave, jener des
Monchs von Salzburg und jener Heinrich Laufenbergs. Die Analyse bezieht
inhaltliche und formale Aspekte ein und fragt vor allem nach einer méglichen
Remodellierung von Textelementen, die in der lateinischen Vorlage auf die
liturgische Funktion bezogen sind. In Bezug auf die freie Sequenziibertragung



4 = Einleitung

des Monchs arbeitet Bufimann deren Bindung an das Original vor allem durch
die Ubernahme des Strophenbaus und strukturelle Ubereinstimmungen heraus.
Hinsichtlich der Ubertragung Laufenbergs, die durch eine demonstrative Bin-
dung an die lateinische Vorlage gekennzeichnet ist, zeigt sie die gleichwohl
vorhandene inhaltliche Umakzentuierung auf. Beiden Ubertragungen gemein-
sam ist eine vorsichtige Losung von der liturgischen Verankerung der urspriing-
lichen Sequenz, indem sie eine intimere Kommunikationssituation zwischen
der Sprecherinstanz und der Gottesmutter erzeugen.

Mit der vermutlich &dltesten mittelniederlindischen Reimiibersetzung des
Marienhymnus Ave maris stella befasst sich der Beitrag von YOURI DESPLENTER.
Uberliefert ist der Text in einer wahrscheinlich aus dem Kloster Groenendaal
stammenden Handschrift, und zwar innerhalb eines Rapiarium mit zahlreichen
Exzerpten vor allem aus Schriften Ruusbroecs und Jans van Leeuwen. Desplen-
ter analysiert die Positionierung der Hymneniibertragung innerhalb des Codex
und vergleicht die sprachlichen und inhaltlichen Merkmale des Textes mit der
Ave maris stella-Ubersetzung im Stundenbuch Geert Grotes. Aufgrund bestimm-
ter sprachlicher Merkmale kann er es wahrscheinlich machen, dass die anony-
me Ubertragung urspriinglich nicht aus Groenendaal stammt, sondern im Wes-
ten des niederldndischen Sprachgebietes entstanden ist. Als Schreiber des
Rapiarium vermutet Desplenter einen Laienbruder aus Groenendaal.

BOB GOHLERS Beitrag fiihrt eine neu entdeckte Versiibertragung des Weih-
nachtshymnus A solis ortus cardine in die Forschungsdiskussion ein. Dieser
Hymnus stellt die Abbreviatur eines urspriinglich 23 Strophen umfassenden, als
Abecedarium gestalteten Hymnus dar, der bereits in der lateinischen Rezeption
in einen Weihnachts- und einen Epiphaniehymnus unterteilt wurde. Géhler
bietet sowohl eine normalisierte Edition als auch eine diplomatische Abschrift
der in Cgm 1122 iiberlieferten Versiibertragung. Er geht auf die sprachliche Ge-
staltung des mittelhochdeutschen Weihnachtshymnus ein, bestdtigt seine
Sangbarkeit aufgrund der Korrespondenz von Metrik und Melodie und analy-
siert seine Doxologie. Als Vergleichsfolie dient ihm vor allem die Ubertragung
desselben Hymnus durch den Ménch von Salzburg. Gohler zeigt auf, dass so-
wohl der Anonymus als auch der Ménch den marianischen Gehalt der lateini-
schen Vorlage steigern, jedoch iiber unterschiedliche sprachliche Gestaltungs-
moglichkeiten verfiigen.

Der Beitrag von ANDREAS KRASS stellt drei Versiibertragungen der Mariense-
quenz Mittit ad virginem niher vor, um daran grundsitzliche Uberlegungen zum
Verhiltnis von Liturgie und Volkssprache im Medium des geistlichen Liedes
anzuschliefRen. Zundchst analysiert Kraf3 die poetische Ausgestaltung der bibli-
schen Verkiindigungsszene in der lateinischen Sequenz. Anschlieflend wendet



Einleitung == 5

er sich der Ubertragung des Ménchs von Salzburg zu, einer metrisch wie sprach-
lich anspruchsvollen Dichtung, welche die Poetik und Theologie der lateini-
schen Vorlage nahezu vollstindig einfangt. Demgegeniiber erlaubt sich Oswald
von Wolkenstein, wie Kraf3 nachweist, grofiere Freiheiten, vor allem durch eine
Tendenz zu gesteigerter Bildlichkeit, eine Neigung zur thematischen Verdich-
tung und das Hinzufiigen einer poetologischen Dimension. Heinrich Laufenberg
schliellich betont in seiner Ubertragung das Verhiltnis zwischen Gottesmutter
und gottlichem Kind. Die metaphorische und theologische Dimension der latei-
nischen Mariensequenz tritt demgegeniiber in den Hintergrund. Auch in die
formale Struktur der Vorlage greift Laufenberg ein, indem er das Metrum der
Strophen variiert.

Um Strategien der Retextualisierung geht es im Beitrag von MARTIN SCHU-
BERT. Er fiihrt vor, in welcher Weise der Autor des ,Passional‘ — einer um 1300
entstandenen monumentalen Legendensammlung — liturgische Prétexte in sein
Werk einarbeitet. Mit unterschiedlichen Methoden gelingt es dem Dichter, die
Erkennbarkeit seiner Quellen zu wahren und sie zugleich seinen eigenen Aus-
sageabsichten anzuverwandeln. Pragnant zeigt sich dies etwa in der Szene, in
der Petrus wihrend der Nachtwache vor Marias Tod einen Lobgesang auf sie
anstimmt. Der Passionaldichter zieht als Quelle die Legenda aurea heran, modi-
fiziert den Marienpreis aber im Riickgriff auf die Antiphon Regina cali lxtare.
Die brautmystische Motivik der Vorlage wird auf diese Weise ersetzt durch das
Bild der Konigin, deren Keuschheit ihren Anteil am Erlosungswerk begriindet.

3 Uberlieferungskontexte

Die kontroversen Diskussionen um den vorreformatorischen Gebrauch volks-
sprachlichen Liedgutes, vor allem seinen liturgischen Status, rekapituliert GERD
DICKE zu Beginn seines Beitrages. Insbesondere weist er auf die offene Frage
hin, inwieweit die ténegebundene Kunstlyrik bereits vor der Reformation an der
Tradition des gottesdienstlichen Gemeindeliedes partizipiert und diese mitge-
staltet hat. Den moglichen Gebrauchssituationen geistlicher meisterlicher Lie-
der wendet sich Dicke anhand eines konkreten Beispiels zu. Es handelt sich um
einen ungewOhnlichen Textzeugen von Muskatpliits fiinfstrophigem Marienlob
im Hofton: ein Einzelblatt, das einem Band der umfangreichen, mit Zetteln vol-
ler Predigtnotizen und -konzepte gespickten Bibliothek des Eichstdtter Dompre-
digers Ulrich Pfeffel einliegt. Anhand des Verwahrungsortes und der Mitiiberlie-
ferung des Blattes kann Dicke eine Verwendung des Liedes innerhalb des
Kirchenraumes wahrscheinlich machen: entweder als gemeinsam gesungenes



6 — Einleitung

Predigtlied oder als Gegenstand einer Liedpredigt. Gebrauchsanlass konnte der
Neujahrstag gewesen sein.

Im Zentrum des Beitrages von NORBERT KOSSINGER steht der im letzten Viertel
des dreizehnten Jahrhunderts entstandene Koénigsberger Rotulus, der neben der
Episode ,Aurons Pfennig‘ aus dem ,Wartburgkrieg‘-Komplex eine von derselben
Hand geschriebene lateinische Mariendichtung enthilt. Hinzu tritt ein erst spa-
ter — im zweiten Viertel des vierzehnten Jahrhunderts — hinzugefiigter Marien-
leich in deutscher Sprache. Nach einigen grundlegenden Angaben zur Uberlie-
ferung der Konigsberger Rolle wendet sich Kossinger der formalen und
inhaltlichen Interpretation der beiden marianischen Texte zu, fiir die er jeweils
eine Edition bietet. Hinsichtlich der Gebrauchsfunktion des Kénigsherger Rotu-
lus nimmt Kossinger aufgrund bestimmter Textsignale an, dass es sich nicht um
einen ,Konzeptrotulus‘, sondern in einem sehr spezifischen Sinn um ein Vor-
tragsmanuskript gehandelt hat. Auch die beiden marianischen Texte konnten in
diesen Auffiihrungszusammenhang eingebunden gewesen sein.

4 Musikgeschichte

Der Beitrag von STEFAN ROSMER widmet sich dem lateinischen gottesdienstlichen
Lied, das erstmals im spdten elften und zwolften Jahrhundert als Erweiterung
und Schmuck bereits feststehender Texte, Gesdange und Handlungen auftritt.
Diese Tradition des hochmittelalterlichen Liedes wird von den einstimmigen
gottesdienstlichen Liedern des vierzehnten und fiinfzehnten Jahrhunderts wei-
tergefiihrt, die in der Forschungsdiskussion unter dem Begriff cantio firmieren.
Rosmer demonstriert die Charakteristika, aber auch die Vielgestaltigkeit dieses
spatmittelalterlichen Liedtypus anhand der vier marianischen Lieder Maria
videns angelum, Flos candens oritur de spina, Ave hierarchia und O Maria mater
Christi. Allen vier Liedern gemeinsam ist, wie Rosmer detailliert aufzeigt, das
sorgfiltig komponierte Zusammenspiel von Text, Melodik und Strophenbau.
Inhaltlich dominiert in ihnen der Gestus des Preisens und des Bittens. Ihr volles
Sinnpotential gelangt jedoch nur dann zur Entfaltung, wenn sie in den liturgi-
schen Handlungs- und Ereigniszusammenhang eingebunden sind.



Einleitung =— 7

5 Vorreformationszeit

Um die Erschlieffung der mittelalterlichen Marienlyrik mittels eines metaphern-
analytischen Verfahrens geht es im Beitrag von ANJA BECKER und JULIA SCHMEER.
Als Anwendungsbeispiel wahlen sie den Hymnus Ave maris stella und zwei
Ubertragungen. Nach der methodischen Einfithrung wendet sich der Beitrag
zundchst dem lateinischen Hymnus zu. Er expliziert, wie sich aus dem Zusam-
menspiel der in der Er6ffnungsstrophe eingefiihrten Leitmetaphern mit anderen
metaphorischen Umschreibungen des Handelns der Gottesmutter die kognitive
Konzeption Marias als einer unvergleichlichen Mittlerin ergibt. Dieser metapho-
rische Fokus verschiebt sich in der anonymen Ave maris stella-Ubertragung, die
in einem Mariengebetbuch aus dem friihen sechzehnten Jahrhundert enthalten
ist. Wie die Analyse zeigt, findet hier ein Austausch der Konzeptmetapher statt.
Wiederum anders wird die Gottesmutter in der Paraphrase des Hans Sachs kon-
zeptualisiert. Zwar greift auch er auf das traditionelle Bildinventar zuriick, aber
in einer Weise, dass der Fokus von Maria auf Christus gewendet wird.

Der Beitrag von ALBRECHT DROSE befasst sich mit dem Gedicht Vnser frawen
rosenkrantz, das in einundzwanzig Strophen Szenen der Heilsgeschichte pra-
sentiert und als dessen Verfasser sich ein ansonsten unbekannter Sixt Buchs-
baum nennt. Um den Text einordnen zu kdnnen, gibt Drése einige Hinweise zur
Entstehung und Funktion des Rosenkranzgebetes, das im Spannungsfeld von
gezahlter Frommigkeit und innerer ,Bildung‘ angesiedelt ist. Ferner stellt er den
Ulmer ,Marienpsalter von 1483 vor, da Buchsbaums Gedicht zu diesem in einem
intermedialen Abhdngigkeitsverhiltnis steht. Drose zeigt, dass die ,Figuren‘ des
Ulmer Psalters — auf drei Blattern je fiinf umkrianzte Medaillons mit fiinfzehn
Stationen der Heilsgeschichte — im Buchsbaum-Druck konsequent retexualisiert
werden, indem dieser die Reihenfolge der ,Figuren‘ in eine Abfolge von Stro-
phen umsetzt. Anders als im Ulmer Psalter erfolgt eine Riickbindung des Heils-
geschehens an Maria, die als eigentliche Quelle des Heils inszeniert wird. Kon-
stitutiv fiir die Gebrauchssituation des Buchsbaum-Textes ist die Kombination
von populidrer Melodie (Herzog-Ernst-Weise) und gedichtnisformig organisier-
tem Text.

6 Reformationszeit

CHRISTOPH BURGERS Beitrag wendet sich nach einer Einfiihrung zur mittelalterli-
chen Marienfrémmigkeit und deren Revision durch Martin Luther dem Luther-



8 = Einleitung

lied ,Sie ist mir lieb, die werte Magd‘ zu. Vorgestellt werden zwei unterschiedli-
che Deutungen. Gemaf3 der ersten, der Burger zuneigt, wurde die erste Strophe
nicht von Luther selbst verfasst, sondern ist einem zeitgendssischen Liebeslied
entnommen. Gemaf3 der zweiten Deutung, die Walter Jens in seiner Interpreta-
tion des Liedes vertritt, stammen alle drei Strophen aus der Feder Luthers. Die-
ser habe ein spannungsreiches Kunstgedicht geschaffen, welches bei dem Ver-
such, die Offenbarung des Johannes bildhaft zu verlebendigen, an seine
Grenzen gelange. Eine endgiiltige Klarung der Frage, ob Luther die Autorschaft
des Liedes ganz oder nur teilweise in Anspruch nehmen darf, ist zwar nicht
moglich. Burger kann jedoch eine Reihe von Griinden namhaft machen, die fiir
die erste These sprechen.

Verschiedene Formen volkssprachlicher Aneignung der marianischen An-
tiphon Salve Regina stellt abschlieflend der Beitrag von LYDIA WEGENER, FRANZIS-
KA LALLINGER und ARRATE CANO vor. Nach einer kurzen Vorbemerkung zum latei-
nischen Text wendet sich der Beitrag zunidchst einer ausgangstextnahen
Ubersetzung des Salve Regina zu (Wegener). Anschliefend analysiert Lallinger
ausfiihrlich eine Versparaphrase der Antiphon. Exemplarisch zeigt sie anhand
der Freiburger Handschrift UB, Hs. 44 auf, wie diese durch eine Amplifikation
der particulae spezifische theologische Akzente setzt, sich aber zugleich dem
liturgisch legitimierten Pratext unterordnet. Zum Vergleich zieht Lallinger drei
weitere Uberlieferungszeugen der Versparaphrase heran, in denen sich die
mariologische Perspektive jeweils verschiebt. Beachtung findet zudem die Kon-
textualisierung der Paraphrase innerhalb der Freiburger Handschrift. Einer
nach derzeitigem Kenntnisstand unikal {iberlieferten Prosaparaphrase des Salve
Regina widmet sich im Anschluss Cano. Dieser Text zeichnet sich durch die
Integration dialogischer Elemente aus, welche die in der lateinischen Antiphon
vorgegebene Rolle Marias als einer barmherzigen Fiirsprecherin des Menschen
konterkarieren, indem sie die Gottesmutter als strenge Richterin inszenieren.
Dem Salve Regina-Streit des friihen sechzehnten Jahrhunderts gelten die Aus-
fithrungen von Wegener. Sie zeigt auf, wie diese durch eine Flugschrift Martin
Luthers initiierte Kontroverse auch auf altglaubiger Seite zu einer grundlegen-
den Transformation der spatmittelalterlichen Marienfrommigkeit fiihrt.



Abteilung I: Mittelalter






Philipp Lenz

Marienverehrung und Mariensequenzen als
Teil der liturgischen Erneuerung im Kloster
St. Gallen an der Wende vom fiinfzehnten
zum sechzehnten Jahrhundert

1 Einleitung

Die mittelalterliche Sequenz ist aufgrund der beriihmten Schépfungen von Not-
ker Balbulus (+ 912) und ihrer dichten Uberlieferung an dessen Wirkungsstitte
unzertrennbar mit dem Kloster St. Gallen verkniipft." Sequenzen zdhlen wie
andere gregorianische Gesdnge zu den am besten erforschten Teilen des mittel-
alterlichen officium divinum. Viele Studien leiden jedoch an einer Verengung
auf rein musikwissenschaftliche, iiberlieferungsgeschichtliche oder literarisch-
dsthetische Fragen. Andreas Kraf3 hat in seiner umfassenden Untersuchung zur
lateinischen und deutschsprachigen Uberlieferung der Sequenz Stabat mater
dolorosa den Wert der Kombination {iberlieferungs-, rezeptions- und frémmig-
keitsgeschichtlicher sowie sprachlich-stilistischer Ansdtze eindriicklich ge-
zeigt.?

Die nachfolgende Studie verfolgt ebenfalls einen interdisziplindren Ansatz,
beschrankt sich jedoch auf die Analyse von drei kiirzlich entdeckten deutschen
Ubersetzungen lateinischer Sequenzen, ihren Herstellungsumstinden, ihrem
Uberlieferungskontext und ihrer Gebrauchsbestimmung im Umfeld des Klosters
St. Gallen an der Wende vom fiinfzehnten zum sechzehnten Jahrhundert. Zu
diesem Zweck werden sowohl die deutschen Sequenziibersetzungen samt den
lateinischen Vorlagen als auch die Textsammlung, worin jene {iberliefert sind,
erstmals ediert, und zwar Erstere in der Darstellung (siehe unten, S. 27-30) und
Letztere im Anhang (siehe unten, S. 35-41). Eine solche Fallstudie erscheint
deshalb lohnenswert, weil die ErschlieBung des Bestimmungszwecks der Se-
quenzeniibersetzungen nicht allein auf ihrer Uberlieferung und ihren stilistisch-

1 Vgl. die Ausfiihrungen und die Literaturangaben von Haug; Arlt; Ochsenbein: Notker Balbu-
lus deutsch, S. 180-181; Schnoor, Schmuki, Tremp, S. 29-41, 116.
2 Vgl. Kraf3: Stabat mater.

DOI 10.1515/9783110475371-006, © 2017 Philipp Lenz.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



12 = Philipp Lenz

sprachlichen Eigenheiten, sondern auch auf weiteren Quellen des Gallusklos-
ters beruht, welche die lokalen Verhiltnisse beleuchten.?

2 Der Wiederaufstieg und die liturgische
Erneuerung des Klosters St. Gallen im
fiinfzehnten Jahrhundert

Das fiinfzehnte Jahrhundert stellt in der Geschichte des Klosters St. Gallen einen
Wendepunkt dar. Nach zwei Jahrhunderten, die hdufig vom wirtschaftlichen,
herrschaftlichen und religiésen Zerfall geprdgt waren, setzte im Anschluss an
das Konzil von Konstanz und das parallel dazu tagende Kapitel der benediktini-
schen Ordensprovinz Mainz-Bamberg in Petershausen (1417) der langsame Wie-
deraufstieg der Gallusabtei ein.* Uber Visitationen, Schiedsspriiche und Neu-
ordnungen der Verwaltung wirkten die Konzilien von Konstanz (1414-1418) und
Basel (1431-1448), das Papsttum und vor allem das benediktinische Provinzial-
kapitel Mainz-Bamberg auf das darniederliegende Galluskloster ein. Seit Ab-
schluss eines Burg- und Landrechts mit den vier eidgendssischen Orten Ziirich,
Luzern, Schwyz und Glarus im Jahr 1451 iibten zudem diese weltlichen Macht-
trager, die iiber die notige Durchsetzungskraft vor Ort verfiigten, einen maf3geb-
lichen Einfluss auf das Kloster aus. Zwar fiihrte die Anbindung an die vier
Schirmorte zur politisch-militdrischen Unterordnung, doch konnte das Kloster
St. Gallen unter deren Schutz seinen Herrschaftsbereich zum frithneuzeitlichen
Territorialstaat ausbauen.’

Die Erneuerung der Gallusabtei beschrankte sich nicht auf die wirtschaftli-
che Genesung und die Herrschaftsintensivierung im umliegenden Territorium,
sondern erfasste auch das religiose und geistige Leben. Abt Eglolf Blarer (1426—
1442) fiihrte die nach Amtern aufgegliederten Einkiinfte in gemeinen Klosterbe-
sitz iiber, baute ein Dormitorium anstelle individueller Wohnhauser, begann
um 1439 den Neubau des durch einen Brand zerstorten Miinsterchors und schuf
somit die Grundlagen fiir eine regeltreue vita communis.® Abt Ulrich Rosch

3 Zur regionalen, iiberlieferungsgeschichtlichen und kontextgebundenen Literaturforschung
vgl. Thali.

4 Vgl. Lenz: Reformen; ders.: Reichsabtei, S. 30-82.

5 Vgl. Robinson; Lenz: Reichsabtei, S. 124-125.

6 Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 194, 200-202.



Marienverehrung und Mariensequenzen = 13

(1463-1491), der innerhalb und auflerhalb des Klosterbezirks eine rege Bauti-
tigkeit entfaltete, vollendete den gotischen Chor des Miinsters im Jahr 1483.”

In diesem Umfeld der Reform wurden nach jahrhundertelanger Unterbre-
chung erstmals wieder die Bibliothek und das Schulwesen geférdert. In den
mittleren Jahrzehnten des fiinfzehnten Jahrhunderts wurde rund ein Viertel der
Handschriften neu eingebunden, 1461 ein Standortkatalog angelegt und in den
nachfolgenden Jahrzehnten der Biicherbestand erheblich erweitert.® Der Schul-
unterricht, der im dritten Viertel des fiinfzehnten Jahrhunderts erstmals wieder
in den Quellen Erwdhnung findet, erhielt 1480 eine solide finanzielle Grundla-
ge.’

Die Erneuerung des officium divinum spiegelt sich in den liturgischen Hand-
schriften des Klosters St. Gallen. Wahrend man in den vorangehenden zwei oder
drei Jahrhunderten bestenfalls einige Abdnderungen oder Zusitze in alteren
liturgischen Biichern anbrachte, entstanden im fiinfzehnten Jahrhundert erst-
mals wieder neue Handschriften fiir den liturgischen Gebrauch im Miinster und
in den Kapellen des Klosters oder fiir die personliche Andacht.” Es handelt sich
um Cod. Sang. 448 (Liber ordinarius, 1430er Jahre), Cod. Sang. 420 (Benediktio-
nale, 1. Hilfte/Mitte 15. Jahrhundert), Cod. Eins. 285 (lateinisches Gebetbuch,
1472), Cod. Sang. 1297 (Professrituale, 1473), Cod. Sang. 355 (Missale festivum,
1473), Cod. Sang. 1757 (Graduale de sanctis, ordinarium missae, 1473), Cod.
Sang. 1758 (Graduale de tempore, Kyriale, Sequentiar, ca. 1473), Cod. Sang. 440
(Ferialpsalter mit Antiphonen und Hymnen, 1467), Cod. Sang. 356, S. 5-102
(Pontifikalmissale, 1463-1491), Cod. Sang. 438 (Ferialpsalter mit Antiphonen
und Hymnen, 2. Hilfte 15. Jahrhundert). Von diesen zehn Handschriften sind
drei, ndmlich Cod. Eins. 285, Cod. Sang. 355 und Cod. Sang. 356, reich illumi-
niert. Sie offenbaren nicht nur die Bedeutung und den Willen zur Reform des
officium divinum, sondern auch die Suche nach Legitimitdt und den Hang zur
Repradsentation des Reichsfiirsten und Renaissance-Prélaten Ulrich Rosch."

7 Vgl. ebd., S. 217-250.

8 Vgl. ebd., S. 454-489, 500-503.

9 Vgl. ebd., S. 284, 294-298.

10 Vgl. ebd., S. 341-344, 405, 478. Cod. Sang. 337b, den ich aufgrund von Labhardt: Textband,
S. 25, Anm. 5, S. 94-95 (,,[Die Handschrift] bildet vielleicht das &lteste erhaltene Zeugnis der
Notker-Renaissance in St. Gallen®), 264 fiir das St. Galler Miinster bestimmt sah, wurde, wie die
genaue Untersuchung des proprium de sanctis im Rahmen der Neukatalogisierung der Codices
337b-449 ergeben hat, fiir das Kloster St. Johann im Thurtal — entweder dort oder in St. Gallen
— hergestellt.

11 Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 267-272, 478-479.



14 = Philipp Lenz

Diese verschiedenen Faktoren diirften auch fiir die Erneuerung der Kir-
chenmusik verantwortlich gewesen sein. Zu nennen sind unter den kirchenmu-
sikalischen Neuerungen die Einfiihrung der gotischen Hufnagelnotation auf
Linien (anstelle der linienlosen Neumen) im Lauf des fiinfzehnten Jahrhunderts,
der Einbau einer Orgel im Miinster in den mittleren 1470er Jahren, damit ver-
bunden der Beginn der Alternatim-Praxis, d. h. des Wechsels zwischen Orgel-
spiel und Gesang in den Gesangen des ordinarium missae, sowie die Wiederbe-
lebung der altehrwiirdigen Sequenzen.*

Cod. Sang. 355 und Cod. Sang. 356, S. 5-102 iiberliefern 43 bzw. 15 Sequen-
zentexte, freilich ohne Melodien. Weitere befinden sich samt Hufnagelnotation
auf Linien in Cod. Sang. 438, 1757 und 1758. Nach Frank Labhardt entstammen
die Texte hdufig dem hauseigenen dlteren Handschriftenbestand, wahrend die
Melodien in gotischer Liniennotation auswartigen Quellen entnommen oder
neu geschaffen wurden.? Da die Sequenzen die Bliitezeit des karolingischen
Grof3klosters verkdrpern und auf ihren Schopfer, den beriihmten St. Galler
Monch und Dichter Notker Balbulus verweisen und manchmal direkt auf ihn
zuriickgehen, ist ihr Aufkommen im fiinfzehnten Jahrhundert nicht nur als Teil
der Liturgieerneuerung, sondern auch als Teil der Riickbesinnung auf die Ge-
schichte und die Griinder- und Hausheiligen des Klosters anzusehen. Diese
Riickbesinnung schlug sich iiberdies in den bescheidenen Bemiihungen um die
Schaffung neuer oder abgednderter Hymnen auf den heiligen Gallus und die
heilige Wiborada nieder.”

Die spektakuldrste Aktion zur Belebung der Verehrung des heiligen Gallus
stellte zweifelsohne die 1486 vollzogene Erhebung seiner Reliquien im Miinster
dar.' Dieses aufwendig inszenierte, aber einmalige Ereignis kann nicht dariiber
hinwegtduschen, dass die Jungfrau Maria und die Pieta in der Klosterkirche
gegen Ende des fiinfzehnten Jahrhunderts eine weit gréfiere Anziehungskraft
und Wirkung auf die umliegende Bevolkerung ausiibten als der heilige Gallus
und seine Reliquien.

12 Vgl. ebd., S. 344-348.

13 Vgl. Labhardt: Textband, S. 92-93, 263-266, besonders S. 264.

14 Vgl. Lenz: Wiederbelebung, S. 366-369.

15 Zu Gallus siehe ebd., S. 369-378. Spatestens um die Wende zum sechzehnten Jahrhundert
passte man den Text der Sequenz der heiligen Margaretha fiir die Hausheilige Wiborada an,
indem man die viersilbigen Namen austauschte und einen Passus zu den Ungarn, die ihren
Mirtyrertod verantwortet hatten, einfiigte. Cod. Sang. 376 auf S. 380 (mit Eintrag von Joachim
Cuntz); Cod. Sang. 356, S. 126; Cod. Sang. 546, fol. 103"-104". Vgl. Labhardt: Textband, S. 54,
Nr. 72.

16 Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 365-369.



Marienverehrung und Mariensequenzen == 15

3 Die aufkommende Marienverehrung im letzten
Viertel des fiinfzehnten Jahrhunderts

Die Marienverehrung hatte grofien Anteil an der liturgischen Erneuerung des
Klosters St. Gallen und besonders an dessen religioser Ausstrahlung auf die
Bewohner der Stadt und der umliegenden Landschaft. Eine iiberaus wichtige
institutionelle Neuerung des liturgischen Lebens im Klosterbezirk und eine
tragende Sdule der Marienverehrung stellte die Stiftung eines Frithamts zu Eh-
ren der Jungfrau Maria und der heiligen Anna 1475 dar. Das in der Stiftungsur-
kunde vorgesehene und bis 1488 durch gréflere und kleinere Schenkungen
tatsdchlich geschaffene Vermogen sicherte die finanzielle Entschddigung der
liturgischen Dienste von fiinf Weltpriestern, einem Monchspriester und vier
Schiilern. Die Kaplanstellen der fiinf Weltpriester waren je mit einer Kapelle im
Klosterbezirk verbunden; der Konventuale versah den Annen- bzw. Marienaltar
am Lettner im Miinster.

Das Frithamt bestand aus einer gesungenen und einer gelesenen Messe.
Wahrend einer der fiinf Weltpriester in abwechselndem Turnus eine Messe am
St.-Onofrius-Altar las, sang der Konventuale mit Unterstiitzung der {ibrigen vier
Weltpriester und der vier Schiiler eine Messe am benachbarten Marien- bzw.
Annenaltar beim Lettner in der Laienkirche. An gewissen Festtagen waren die
Kapldne auflerdem zur Teilnahme an der Messe und an der Vesper im Miinster-
chor sowie an Prozessionen und Kreuzgédngen verpflichtet. Die {ibrigen liturgi-
schen Aufgaben, insbesondere das Totengedenken, verrichteten die Kapldne in
den Kapellen im Klosterbezirk."”

Die Gestalt der Frithmesse, z. B. die speziellen Kollekten, Sekreten und
postcommuniones auf die Jungfrau Maria, Josef, Anna und Joachim, wurde nicht
nur durch die Stiftungsurkunde von 1475, sondern auch durch zwei Stiftungs-
briefe des Weltpriesters Johannes Kniisli (T 1491) aus den Jahren 1478 und 1480
mafdgeblich mitbestimmt. Insbesondere legte Johannes Kniisli 1478 fest, dass
normalerweise, d. h. aufler an Marienfesten und ihren Oktaven mit eigenem
Alleluja, am Samstag und am Sonntag der Tropus O Maria benedicti sint, am
Freitag die Sequenz Salve mater pietatis, am Samstag die Sequenz Audi nos und
am Sonntag die Sequenz Congaudent angelorum zu singen seien.'®

Der 1478 von Kniisli verordnete Tropus O Maria benedicti sint parentes tui
Toachim et Anna ex quibus sine peccati macula processit caro tua virginea, allelu-

17 Vgl. ebd., S. 398-401, 405-407.
18 Vgl. ebd., S. 401-404. Vgl. auch Labhardt: Textband, S. 133, Anm. 1.



16 —— Philipp Lenz

ia war mehr als eine blof3e musikalische Ausschmiickung der Friihamtsmesse
und mehr als ein bloles Gebet zu Ehren der Muttergottes und ihrer Eltern.” Der
Tropus propagierte ndmlich die Lehre der Unbefleckten Empfangnis Mariens,
welche damals duflerst kontrovers diskutiert wurde. Papst Sixtus IV. (1471-
1484) fallte zwar keinen dogmatischen Lehrentscheid, férderte aber mindestens
indirekt den immakulistischen Standpunkt, indem er 1472 als erster Papst das
Fest der Empfiangnis Mariens feierte und 1477 ein erstes Festoffizium mit ent-
sprechendem Inhalt approbierte und Offizium und Messfeier mit einem Ablass
verband.” Fast zeitgleich exzerpierte Kniisli den Tropustext wohl aus einem
spdtestens 1476 gedruckten Annenoffizium, das er eigenhdndig mit zahlreichen
Anmerkungen, darunter zur Verteidigung der Klausel sine peccati macula,”
versah.”? Da der Tropus nicht nur zwei Mal wochentlich am Samstag und am
Sonntag in der Friihmesse an prominenter Stelle vor dem Evangelium gesungen
wurde, sondern — wie unten gezeigt wird — auch den Mitgliedern der Bruder-
schaft der Muttergottes und der heiligen Sippe in deutscher Ubersetzung zum
tdglichen Gebet empfohlen wurde, muss er eine grofie Breitenwirkung entfaltet
haben.”

Die Anreicherung der St. Galler Liturgie mit Mariensequenzen spiegelt die
wachsende Bedeutung der Verehrung der Muttergottes im Spatmittelalter wider.
Bereits 1268/1270 wird das Singen von Mariensequenzen wahrend der Messe im
Chor des St. Galler Miinsters eigens erwdhnt.* Die Eingliederung auswértiger

19 Samt musikalischer Notation auf Linien iiberliefert im 1507 fertiggestellten Teil von Cod.
Sang. 546, fol. 231". Vgl. auch Labhardt: Textband, S. 132-133.

20 Vgl. Soll, S. 187-190; Dorfler-Dierken, S. 45-66.

21 Vgl. Miiller, S. 276, Anm. 5; Lenz: Reichsabtei, S. 427, Anm. 273.

22 Inc. Sang. 1081c (GW, Nr. 1993), fol. 11: O Maria dei genetrix benedicta sit mater tua sancta
Anna ex qua sine peccati macula processit caro tua virginea. Auf fol. 1' der Besitzvermerk Liber
sancti Galli aus der Zeit um die Wende vom fiinfzehnten zum sechzehnten Jahrhundert, von
derselben Hand der Eintrag auf fol. 2" dominus Iohannes Knufly felicis memorie. Zu dieser und
zu anderen Inkunabeln mit Offizien und Gebeten der heiligen Sippe, Inc. Sang. 1081, 1081b,
1082, vgl. Miiller, besonders S. 164-165, 275-291. Zeitlich ebenfalls sehr nahe steht der Text als
Teil eines ldngeren Gebets in einem Druck aus dem Jahr 1479 in Berlin, Staatsbibliothek, 4° Inc.
111 (GW, Nr. 1991), fol. 32": Et benedicti sint sancti parentes tui lIoachim et Anna ex quibus sine
peccati macula processit caro tua virginea. Vgl. Nixon, S. 181, Anm. 27. Dieser Wortlaut in dhnli-
cher Uberlieferungssituation auch in Inc. Sang. 1082, fol. 6". Vgl. auch Anderson, S. 120.

23 Anhang, § 2, 10. In der geistlichen Anleitung fiir die Bruderschaftsmitglieder wird in der
Auflistung der Marienfeste iiberdies explizit von Unser Lieben Frowen empfengnuss, als sie in ir
miitter sant Annen lib on all mdsen der erbsund empfangen ward (Anhang, § 20) gesprochen.

24 Chartularium Sangallense, Bd. 4, Nr. 1818 (1268), S. 38, Z. 12. Vgl. auch ebd., Nr. 1876
(1270), hier S. 75, Z. 18-19. Siehe auch den Eintrag aus dem ausgehenden dreizehnten oder dem



Marienverehrung und Mariensequenzen = 17

Mariensequenzen in die St. Galler Liturgie scheint im dreizehnten Jahrhundert
eingesetzt zu haben und schlug sich nicht selten in Form von Nachtrdgen in
dlteren St. Galler Handschriften nieder.” Diese Entwicklung hielt in den folgen-
den Jahrhunderten an und kulminierte am Anfang des sechzehnten Jahrhun-
derts im beriihmten Cod. Sang. 546.% Die 1507 bzw. 1514 fertiggestellte Hand-
schrift beinhaltet iiber siebzig Mariensequenzen und zahlreiche Marientropen.”
Die Mariensequenzen machen somit ein Sechstel bis ein Fiinftel des gesamten
damaligen Sequenzenbestands aus. Cod. Sang. 546 liefert fiir die allermeisten
Sequenzen die dlteste erhaltene Musiknotation auf Linien fiir das Kloster
St. Gallen.

Ein Teil der musikalischen Pionier- und Rekonstruktionsleistung hinsicht-
lich der Sequenzen im Allgemeinen und der Mariensequenzen im Besonderen
muss jedoch bereits wihrend der Regierungszeit von Abt Ulrich Résch (1463-
1491) stattgefunden haben. In Cod. Sang. 1757 und Cod. Sang. 1758 stehen trotz
Verlusten rund zwanzig Sequenzen, die erstmals in St. Gallen mit gotischer
Musiknotation auf Linien erhalten sind.?® Desgleichen wies der Konventuale
Joachim Cuntz mehrere Melodien von Sequenzen, darunter auch von Mariense-
quenzen,” dem unter Abt Ulrich Résch wirksamen Kustos Johannes Longus
zu.*® Schliefilich beinhaltet das Pontifikalmissale von Abt Ulrich Résch als erste
fiir das Galluskloster geschaffene Handschrift den Text der Mariensequenz Veni
praecelsa domina.*!

Ein zusétzliches Zeugnis fiir die bliithende Verehrung der Jungfrau Maria lie-
fern die deutschsprachigen Mariendichtungen, die zu Beginn des sechzehnten
Jahrhunderts im Galluskloster greifbar waren. Cod. Sang. 546 enthdlt als Nach-

vierzehnten Jahrhundert in Cod. Sang. 453, S. 18b: Item [prebendarius sancti Sepulcri] debet
interesse misse in choro quandocumque cantatur de beata virgine cum sequencia. Zur Hand-
schrift vgl. Scarpatetti, Lenz, S. 12-18.

25 Beispiele bei Labhardt: Textband, S. 68, 116, Nr. 235; S. 69, 118, Nr. 247; S. 71, 120, Nr. 269.
26 Beispiel aus dem vierzehnten Jahrhundert ebd., S. 70, 119, Nr. 258. Beispiele aus dem fiinf-
zehnten Jahrhundert ebd., S. 57, 110, Nr. 112; S. 67, 117, Nr. 227; S. 70, 120, Nr. 267; S. 71, 120,
Nr. 272; S. 71, 121, Nr. 273; S. 73, 126, Nr. 297.

27 Verstreute Mariensequenzen an Marienfesten und im Kirchenjahr, sodann besonders die 55
geschlossen iiberlieferten Mariensequenzen, die nach Belieben zu singen sind (1507), schlief3-
lich zahlreiche nachgetragene Mariensequenzen (1514). Vgl. ebd., besonders S. 36, 46, 48—68
passim, 68-72, 77—-82 passim; Scarpatetti, Lenz, S. 428.

28 Labhardt: Textband, S. 179-181.

29 Ebd,, S. 69, 134, Nr. 244; S. 70, Nr. 261.

30 Zu ungefdhr derselben Zeit scheint auch ein weiterer Konventuale, Jakob Schiirpf, eine
Credo-Melodie komponiert zu haben. Vgl. ebd., S. 163, 178.

31 Cod. Sang. 356, S. 44. AH 54, S. 301, Nr. 193. Vgl. Labhardt: Textband, S. 57, 110, Nr. 112.



18 = Philipp Lenz

trdge und Zusédtze zum urspriinglichen, 1507 vollendeten Sequentiar und Tropar
einige deutsche Ubertragungen von lateinischen Sequenzen, Tropen, Hymnen
und Antiphonen. Darunter befinden sich die deutsche Reimiibersetzung der
Sequenz Congaudent angelorum des Kartdusers Ludwig Moser (1442-1510) von
der Hand des Joachim Cuntz und die zwei Reimiibertragungen der Mariense-
quenzen Verbum bonum et suave und Ave praeclara maris stella von Sebastian
Brant (1457/58-1521) in Form eines eingebundenen Einblattdrucks.*

Eine weitere bedeutsame kirchliche Neuerung im letzten Viertel des fiinf-
zehnten Jahrhunderts, die 1481 errichtete Miinsterpradikatur, kam der Marien-
verehrung ebenfalls zugute. Die Kanzel in der Laienkirche diente nicht nur dem
Abhalten von Predigten nach der Friihmesse, sondern auch der Ankiindigung
von Festtagen und von Wundern, die am Wallfahrtsaltar ,Unserer Lieben Frau
im Gatter® vorgefallen waren.*® Desgleichen nutzte Johannes Kniisli die Miins-
terpradikatur, um den Kult der heiligen Maria und der heiligen Sippe zu for-
dern. In seiner Stiftungsurkunde von 1488 verpflichtete er den Miinsterprediger,
am Fest des Joachim, des Josef und des Evangelisten Jakob eine Predigt {iber
ihre Heiligkeit und ihre Verwandtschaftsverhiltnisse innerhalb der heiligen
Sippe zu halten, den Festtag sonntags zuvor anzukiindigen, fiir die Bruder-
schaft zu werben, ihre Mitglieder zur Teilnahme an der Predigt und an der Mes-
se sowie zur Erfiillung ihrer Pflichten im Rahmen der Bruderschaft zu ermah-
nen.** Diese Bestimmungen bestitigen die bereits in der Frithamtsstiftung
angelegte Tendenz, die Marienverehrung in den Kult der heiligen Sippe einzu-
betten.

Der Brennpunkt der Marienverehrung war der auf der Seite der Laienkirche
in den Lettner eingebaute Altar ,Unserer Lieben Frau im Gatter’. Wegen des
Pilgerandrangs wurde der Altar mit dem aus Steinguss gefertigten Vesperbild
von einer Gitterschranke umgeben. Wie aus dem beginnenden sechzehnten
Jahrhundert bezeugt ist, kiimmerte sich ein Bruder oder Bediensteter um den
Wallfahrtsaltar und -betrieb im Miinster; insbesondere horte er Wunderberichte
an und veranlasste deren Aufzeichnung. Die Mirakel wurden zundchst von
einem Konventualen auf Zettel geschrieben, die an einer Sdaule beim Wallfahrts-
altar aufgehdngt wurden, und dann in Biichern gesammelt. Insgesamt sind in
der fragmentarischen Uberlieferung iiber 900 Wunderberichte erhalten, wovon
650 in die Zeit von 1475 bis 1485 fallen. Die grof3e Anzahl an Wundern in kiirzes-

32 Vgl. Ochsenbein: Des Notker Balbulus Marid Himmelfahrt-Sequenz; Ochsenbein: Notker
Balbulus deutsch, S. 182-183, 191-195.

33 Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 352-362.

34 Quellentext in ebd., S. 359, Anm. 226.



Marienverehrung und Mariensequenzen =—— 19

ter Zeit zeigt eindriicklich die rasante Entwicklung der Marienwallfahrt und der
Marienverehrung im Miinster.® Davon zeugen auch die beiden neuen Marien-
feste, ndamlich das Gedachtnis der Schmerzen Mariens und Maria (im) Schnee,
die spatestens um 1500 im Miinster gefeiert wurden.*

Neben der Einbindung der Muttergottes in die Verehrung der gesamten hei-
ligen Sippe und der Verbreitung der Lehre ihrer Unbefleckten Empfangnis setz-
ten die Schmerzen Mariens im St. Galler Miinster wohl den bedeutendsten
frommigkeitsgeschichtlichen Akzent.”” Das Mitleiden Mariens fand in der Pieta
am Wallfahrtsaltar einen permanenten bildnerischen Ausdruck. Am entspre-
chenden Festtag wurde das Mitleiden Mariens zudem {iiber den Gesang und das
Gebet der beiden wohl neu eingefiihrten Sequenzen Gaude turba fidelium mentis
und Stabat mater dolorosa in der Friih- und Hauptmesse,*® moglicherweise auch
iiber die dramatische Inszenierung oder die Lektiire einer Marienklage aus der
ersten Hilfte des sechzehnten Jahrhunderts vergegenwartigt.*

4 Eine geistliche Anleitung fiir die Mitglieder der
Bruderschaft der heiligen Maria und der
heiligen Sippe

Neben der Frithamtsstiftung und der Miinsterpradikatur stellte die Bruderschaft

der heiligen Maria und der heiligen Sippe die dritte tragende Sdule der Marien-

verehrung im Umfeld des Klosters St. Gallen dar. Bislang sind nur zwei Zeugnis-
se fiir die Existenz der Bruderschaft bekannt, darunter eine blof3e urkundliche

35 Vgl. ebd., S. 370-374.

36 Anhang, § 20. Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 427. Das Fest fand im St. Galler Miinster — wie auch
Cod. Sang. 546, fol. 90" und 91" gemaf} Labhardt: Textband, S. 52, Nr. 53, 54 bezeugt — am
Samstag nach der Osterwoche und nicht am Freitag vor dem Palmsonntag statt. Vgl. Maas-
Ewerd; Hofer, Ritter.

37 Vgl. Kraf3: Stabat mater, S. 93-142, 153-155.

38 Vgl. Labhardt: Textband, S. 52, 84, 107, Nr. 54, 55. In dem mit Musiknotation versehenen
Cod. Sang. 546, fol. 91" steht zu Beginn der Sequenz Stabat mater dolorosa eine Rubrik, welche
jedem, der diesen Planctus compassionis rezitiert, einen Ablass des Papsts Bonifatius ver-
spricht. Dieser Ablassvermerk fiir die Rezitation der Sequenz in einer fiir die Miinsterliturgie
konzipierten Handschrift ist ein interessanter Hinweis auf das spannungsreiche Verhaltnis
zwischen verschiedenen Gebrauchsfunktionen der Sequenz. Vgl. Kraf3: Stabat mater, S. 143-
152.

39 Literaturangaben bei Lenz: Reichsabtei, S. 427, Anm. 280.



20 = Philipp Lenz

Erwédhnung.*® Die ausfiihrlichere Quelle befindet sich auf S. 2 bis 14 von Cod.
Sang. 593, eines im sechzehnten Jahrhundert aus einer Handschrift und einer
Inkunabel zusammengestellten Sammelbands. Der handschriftliche Teil bein-
haltet eine deutschsprachige Annenlegende sowie deutsche Gebete, Exempel
und Ablassvermerke zur Jungfrau Maria und zu den iibrigen Mitgliedern der
heiligen Sippe und stand somit als Ganzes im Dienst der von der Bruderschaft
geforderten Frommigkeit rund um die Muttergottes und die heilige Sippe.* Her-
vorgehoben sei eine Reihe volkssprachlicher Reimgebete zu den Mitgliedern der
heiligen Sippe, die — meistens in der Wir-Perspektive — mindestens teilweise
eigens fiir St. Gallen verfasst wurden.”

Der Text auf Seite 2 bis 14 wurde kurz vor oder um 1505, vielleicht aufgrund
einer etwas édlteren Vorlage,” in einer teilweise mit Schleifen ausgestatteten
Bastarda in spéatmittelalterlichem alemannischen bzw. siidalemannischem
Schreibdialekt geschrieben.** Sowohl der Text als auch die roten Uberschriften
und Zuséitze stammen wie weitere Passagen (S. 25-44 Mitte, S. 49-51, S. 93,
Zeile 4-S. 137/138) von der Hand des St. Galler Konventualen Joachim Cuntz
(1482-1525), der das geistliche Leben und die Liturgie im St. Galler Klosterbezirk
wahrend der ersten beiden Jahrzehnte des sechzehnten Jahrhunderts nachhal-
tig mitprégte. Er iibte die mit der Klosterliturgie verbundenen Amter des Kantors
und des Subpriors aus, betdtigte sich als Schreiber und Sammler der Mirakelbe-

40 Vgl. ebd., Anm. 268. Zu vergleichbaren Uberlieferungssituationen vgl. Militzer, S. XXV:
»Bruderschaften [...], fiir die nur ein manchmal eher zufilliger Hinweis erhalten ist.“

41 Vgl. Scarpatetti, S. 137-140. Eine erste, unsystematische Auswertung von diesem Text
findet sich bei Lenz: Reichsabtei, S. 425-430.

42 Cod. Sang. 593, S. 27-32. Das erste deutsche Reimgebet erwdahnt neben den Mitgliedern der
heiligen Sippe auch die Heiligen Otmar und Gallus.

43 Der Beginn der Handschrift verweist gemaf3 Anhang, § 1-20 auf Urkunden der Jahre 1474—
1482, die Fortsetzung von derselben Hand erwédhnt in Cod. Sang. 593 auf S. 26 die Jahre 1488
und 1494.

44 D. h. die Schreibsprache ist v6llig unberiihrt von der friihneuhochdeutschen Diphthongie-
rung und Monophthongierung, welche im Lauf des sechzehnten Jahrhunderts die Schreibspra-
chen im Gebiet der heutigen Deutschschweiz zu beeinflussen begannen. Vgl. Sonderegger:
Entwicklung, S. 1886-1906, besonders S. 1897-1898, 1900, 1905; Sonderegger: Frithneuhoch-
deutsch, S. 11-16. Charakteristisch sind die durchgehende Verwendung der mittelhochdeut-
schen Langvokale /i:/, /u:/ und /ii:/, einschlieflich im Hiatus, wie in jarzit, frytag (Anhang,
§5,9), husher (§ 13), niiwen, lit (§ 1, 6), der mittelhochdeutschen Diphthonge /ie/, /uo/ und
/iie/ wie in liechtmesf3, liecht (§ 20, 21), briiderschaifft, tun (§ 1), morgenfrii, griitz (§ 3, 9a), der
Grapheme <i> und seltener <ay> wie in ain, hailsame, zwayen (§ 1, 13), des Infinitivs gon (§ 3, 4,
7) und der aus mittelhochdeutschem /ou/ kontrahierten o-Schreibung wie in och (§ 1, 4, 6). Vgl.
Sager, S. 29-38; Besch, S. 75-76, S. 77 mit Karte 1, S. 83-84, S. 82 mit Karte 4; Piirainen,
S. 1371-1372; Ebert, S. 54-55, 57-59, 64-70, L § 22, 27, 31-32.



Marienverehrung und Mariensequenzen = 21

richte des Wallfahrtsaltars im St. Galler Miinster, konzipierte im Auftrag von Abt
Franz Gaisberg (1504-1529) eine siebenbindige komplette Ordnung fiir das
Stundengebet des Klosters St. Gallen in Cod. Sang. 533-539 und legte eigenhédn-
dig eine grofle Sammlung alter und neuerer Sequenzen und Tropen im beriihm-
ten Cod. Sang. 546 an.”

Gemaf3 der Uberschrift zu Beginn der Textsammlung handelt es sich um ei-
ne Anleitung fiir die Mitglieder der Bruderschaft der Muttergottes und der heili-
gen Sippe im Miinster zu St. Gallen, welche religiosen Pflichten sie {iber das
Jahr zu erfiillen héitten.*® Die Textsammlung stellt kein systematisches Regel-
werk dar, sondern ein Konglomerat von Gebeten und Anweisungen mit Wieder-
holungen und Liicken. Laut dem Pflichtenheft sollten die Bruderschaftsmitglie-
der tdglich ein Pater noster, ein Ave Maria sowie das Gebet O Maria, gesegnet
sygent din vater oder, falls dieses offenbar neue Gebet nicht gut gelernt worden
war, abermals ein Ave Maria beten.” Sodann wird ihnen aufgetragen, an den
Festen der heiligen Anna, des heiligen Joachim und des heiligen Josef frithmor-
gens bzw. nach der Predigt im Miinster den von Orgelmusik begleiteten Messen
dieser Heiligen beizuwohnen und gewisse Geldopfer fiir Messen, die Bruder-
schaft und Jahrzeiten zu leisten oder als Ersatz wihrend der Messe zwei Pater
noster und Ave Maria zu beten.*®

Dieser erste grofiere thematisch zusammengehorige Abschnitt schlief3t mit
dem Aufruf besonders an Eheleute, sich der Bruderschaft anzuschlief3en, weil
auch die heilige Anna mit ihren Kindern in der Ehe gelebt habe.”” Damit im
Einklang wird an spaterer Stelle dazu aufgerufen, Kinder auf die Namen
Joachim, Anna, Josef, Cleophe oder Salome taufen zu lassen.>

Die nachste Serie von Anweisungen beginnt mit den bereits aus den Stif-
tungsurkunden bekannten Auflagen zur Gestaltung der Frithmesse. Neu werden
hingegen den mit lateinischem Incipit angefiihrten Sequenzen deutsche Uber-

45 Vgl. Henggeler, S. 242, Nr. 16; Staerkle, S. 171-173; Labhardt: Textband; Scarpatetti, Gam-
per, Stahli: Textband, S. 287; Scarpatetti, Lenz, S. 379-388; Lenz: Reichsabtei, S. 26, Anm. 142;
S. 278, Anm. 131; S. 293, 347, 371, 372, 379, Anm. 8; S. 403, Anm. 148.

46 Anhang, §1.

47 Anhang, § 2.

48 Anhang, § 3-6. Demnach ersetzte die Annenmesse die ordentliche Frithmesse zu Ehren
Mariens (§ 3), wahrend die Joachimsmesse zusétzlich zum ordentlichen Frithamt nach der
Predigt (§ 4) stattfand. Die eigentliche Josefsmesse fehlt hier, ist aber an anderer Stelle zusam-
men mit den Messen des heiligen Joachim und der heiligen Anna samt Orgelmusik erwdhnt
(§13).

49 Anhang, §7.

50 Anhang, §17.



22 = Philipp Lenz

setzungen beigegeben. Des Weiteren folgen erstmals der ganze lateinische
Tropus, dessen vollstindige deutsche Ubersetzung und eine Angabe zur Durch-
fiihrung einer der Sequenzen.”

Die anschlieflenden Seiten enthalten kalendarische Angaben zu den Festen
der Heiligen Joachim, Anna, Josef, Maria Cleophe und Maria Salome sowie zu
neun Marienfesten im Kirchenjahr,” sodann Aussagen zur Wirksamkeit und
zum Gnadenreichtum des Gebets zu Marias Vater, Mutter, Gemahl und Schwes-
tern,” zudem eine lateinische Feststellung zum Beginn der regelméfiigen Friih-
amtsmessen am 2. Februar 1477.*

Den Abschluss bildet ein als ,Sequenz‘ bzw. ,Gebet oder Sequenz‘ bezeich-
neter ldngerer Prosatext samt Gebetsanweisung. Es handelt sich um einen in der
Ich-Perspektive ausklingenden metaphernreichen Lobpreis auf Maria. Die damit
verbundene Anweisung lautet: Wer dieses Gebet bzw. diese Sequenz zu Ehren
der heiligen Maria jeden Samstag andachtig spreche, der genief3e ,,einen Ablass
so grof3 wie der Sternenhimmel und so viel Lob, wie Gras auf Erden und Kies
und Sand am Meer sind“. Wer darauf zusitzlich sieben Ave Maria bete, dem
verleihe die heilige Maria ein gutes Ende.”®

Gemaf} dieser Textsammlung diente die Bruderschaft dazu, die Verehrung
der Jungfrau Maria und der heiligen Sippe iiber die Frithamtsmesse und die
Miinsterpredigt hinaus vor allem unter den Familien der umliegenden Bevdlke-
rung, aber auch unter Geistlichen und frommen Frauen zu verbreiten.”® Die
Bruderschaft, die spatestens um die Jahrhundertwende entstand und sich még-
licherweise unter Einfluss des Konventualen und ,Liturgiespezialisten‘ Joachim
Cuntz entfaltete, erméglichte die kontrollierte Verinnerlichung und Ausiibung
der Marienfrommigkeit unter den Laien in Ergdnzung zur 6ffentlichen Liturgie
im Klosterbezirk.

Bislang sind als Adressaten und Besitzer deutschsprachiger geistlicher Lite-
ratur in und um die Stadt St. Gallen besonders die Dominikanerinnen des Klos-
ters St. Katharina und die Schwestern von St. Wiborada in St. Georgen,” in ge-
ringerem Maf} die Schwestern zu St. Leonhard,*® die Laienbriider des St.-Otmar-

51 Anhang, § 8-14. Vgl. auch die weitgehende Wiederholung der Bestimmungen von § 8 in
§18.

52 Anhang, § 15, 20.

53 Anhang, § 16.

54 Anhang, §19.

55 Anhang, § 21-22.

56 Anhang, § 6-7.

57 Vgl. Scarpatetti, Lenz, S. XXIII-XXV, XXXIX-XL. Vgl. auch Nif, Wetzel; Riither; Mengis.

58 Vgl. Lehner, S. 200-202 (auf S. 201 Cod. Sang. 1067 statt 1007).



Marienverehrung und Mariensequenzen =—— 23

Spitals,” vereinzelt auch die Beginen der Samnung St. Johann,*® die Bewohner
der Klause im Martinstobel, St. Galler Stadtbiirger und unbestimmte Laienkrei-
se ausgemacht worden.®” Die vorgestellte geistliche Anleitung bereichert diese
Adressatenkreise um die Mitglieder der Bruderschaft der Muttergottes und der
heiligen Sippe im St. Galler Miinster. Sie er6ffnet uns den Blick auf ein bisher
unerforschtes Segment geistlicher deutschsprachiger Literatur, das sich an
Bruderschaftsmitglieder, Laien und Miinsterbesucher richtete und z. B. auch im
Cod. Sang. 460 aus dem Jahr 1497 greifbar wird.*

5 Die drei lateinischen Mariensequenzen
des Friihamts

Wie bereits erwdhnt setzte Johannes Kniisli in seinem Stiftungsbrief von 1478
das Singen von drei lateinischen Sequenzen und einem lateinischen Tropus
wihrend des Frithamts fest.* Er diirfte nicht nur selber den Tropus aus einem
Annenoffizium fiir seine Zwecke exzerpiert,® sondern auch die Auswahl und die
Gestalt der Sequenzen der Frithmesse bestimmt haben.® Bei der Sequenz Salve
mater pietatis (siehe unten, S. 27) handelt es sich um die letzten drei Versikel
und Gegenversikel der Sequenz Salve mater salvatoris.®’ Sie gilt mit ihrem natiir-

59 Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 439-440.

60 Vgl. Scarpatetti, Lenz, S. XXVII, 333-334.

61 Vgl. Kottmann, S. 161-165. Ebd. wird auch die deutschsprachige Regel aus der stadtferne-
ren Frauenklause Steinertobel bei Mérschwil erwdhnt.

62 Vgl. Kottmann, S. 165-168; Scarpatetti, Lenz, S. XXV-XXVI.

63 Cod. Sang. 460, S. 5: Zii wissen sye allen und yetlichen gegenwirtigen und kiinftigen men-
schen, die disf8 geschrifft lesent oder hérent lesen. Nachdem also unzwiffenlich dafi wirdig
gotzhiify unnd miinster sanst [!] Gallen, dafl och gewichett ist in der er Unser Lieben Frowen. Die
deutschsprachige Handschrift fiihrt Abldsse an und gliedert sie zundchst nach den ausferti-
genden Pdpsten, dann nach Festtagen, darauf nach Altdren im Miinster und im Klosterbezirk
und schlief3lich nach dem Jahreskalender. Die Verehrung des Sequenzendichters Notker Balbu-
lus ist dort auf S. 29 schon kurz vor Beginn des sechzehnten Jahrhunderts belegt: Sanctus
Nétkerus, ain conventher in sant Gallen gotzhusf, der die sequens gemachet hatt, lit in s. Peterf3
capell begraben. Zur Handschrift vgl. Scarpatetti, S. 36-37.

64 Siehe oben, Anm. 18.

65 Siehe oben, Anm. 21, 22.

66 Vgl. Miiller, besonders S. 164-170; Labhardt: Textband, S. 132-133.

67 AH 54, S. 383-386, Nr. 245, Strophen 19-24 (von Salve mater salvatoris). Vgl. Labhardt:
Textband, S. 68, Nr. 238*; Wachinger: Art. ,Salve mater salvatoris‘.



24 = Philipp Lenz

lichen Rhythmus, ihrem trochdischen Versmaf3, ihren reinen, mindestens zwei-
silbigen Reimen als klassisches Beispiel fiir die Sequenzen der zweiten Epo-
che.®

Zwar reduzierten die Dominikaner den Umfang der Sequenz Salve mater
salvatoris haufig durch das Auslassen von gewissen Versikeln, doch scheint die
Verwendung des letzten Viertels der Sequenz duf3erst selten zu sein.®” In der um
1507 ebenfalls von Joachim Cuntz geschriebenen und mit Melodien in gotischer
Notation ausgestatteten St. Galler Handschrift Cod. Sang. 546 folgt auf fol. 245"
Salve mater pietatis mit eigener Uberschrift, ndmlich einer Autorenzuweisung
an Adam von St. Viktor,”® unmittelbar auf die vorangehenden Versikel der Se-
quenz Salve mater salvatoris.

Der Kompilator verkiirzte die Sequenz um einen grofien Teil des langatmi-
gen allegorischen Marienpreises und wahlte als sinnvollen Beginn den Grufl
Salve mater pietatis, welcher auf den Beginn der urspriinglichen Sequenz an-
spielt. Insbesondere enthdlt die Kurzsequenz die beiden parallel geschalteten
Fiirbitten an Maria und Christus, Erstere um Empfehlung an ihren Sohn und
Letztere um Schutz und Erlésung (A.IIb, IIIb).

Diese lateinische Frithamtssequenz von 1478 scheint aufler im spdteren
Cod. Sang. 546 im Kloster St. Gallen nicht oder nur in anderer, fehlerhafter Form
iiberliefert zu sein.” Aufgrund der zeitlichen Ndhe von Cod. Sang. 546 (1507) zur
Frithamtsstiftung (1475), der Andeutung einer Abtrennung der Sequenz Salve
mater pietatis in jenem Codex und des Fehlens einer breiten Uberlieferung der
besagten Frithamtssequenz im Kloster St. Gallen ist davon auszugehen, dass der
Text in Cod. Sang. 546 dem Text der urspriinglichen Friihamtssequenz ent-
spricht.”

Die Sequenz Audi nos (siehe unten, S. 28) entstand wiederum durch die Ab-
trennung des Schlussteils einer bereits bestehenden Sequenz, in diesem Fall der

68 Vgl. AH 54, S. VI-VII; Kraf3: Stabat mater, S. 83; Kruckenberg, Sp. 1281-1282.

69 Neben Cod. Sang. 546 existieren nur ein handschriftlicher und zwei gedruckte Textzeugen
gemdfl AH 54, S. 385-386; Labhardt: Textband, S. 117-118, Nr. 237.

70 Vgl. Labhardt: Textband, S. 118.

71 Fast identisch und in guter Qualitit in Cod. Sang. 337°, S. 419°-418A? und Cod. Sang. 486,
fol. 54v-57*, welche jedoch aus dem Benediktinerkloster St. Johann im Thurtal und aus dem
Dominikanerinnenkloster St. Katharina in St. Gallen stammen. Fehlerhaft bzw. sehr fehlerhaft
in Cod. Sang. 377, S. 184-185 und Cod. Sang. 466, S. 214-215, deren Vorhandensein im Gallus-
kloster 1478 zudem nicht geklart ist. Zu den Handschriften und ihrer Herkunft vgl. Scherrer,
S.117-118, 129; Labhardt: Textband, S. 20, 94-95, 173-175; Scarpatetti, Lenz, S. 48-51, 125-127.
72 Der Text in Cod. Sang. 546, fol. 245" stimmt vollig iberein mit der Edition in AH 54, S. 383-
386, Nr. 245, Strophen 19-24.



Marienverehrung und Mariensequenzen == 25

Sequenz Ave praeclara maris stella.”? Sie gehort dem Ubergangsstil bzw. einer
Phase verstechnischen Experimentierens an, denn sie mischt dem Parallelismus
der Doppelversikel und dem einfiihrenden und dem schlief3enden Einzelversi-
kel der notkerischen Sequenz erste Reime bei.”* In der auf weniger als ein Viertel
reduzierten Form in Audi nos reimt sich jeweils der dritte Vers der beiden Dop-
pelversikel (B.I-1I); dem Postludium fehlt in dieser Form ein Gegenstiick zu
Beginn.

Wiederum stehen in Cod. Sang. 546 auf fol. 243" die beiden Sequenzenteile
unmittelbar nacheinander. Getrennt werden sie hier jedoch nicht durch eine
Autorenzuschreibung, sondern durch Angaben zur Auffithrungspraxis, die bei
den Versikeln Ia, Ib und Ila vorhanden sind.” Daraus ist zu schlief3en, dass Audi
nos mindestens manchmal eigens gesungen wurde. Weitere eigenstdndige
spatmittelalterliche Uberlieferungen von Audi nos scheinen mit der Ausnahme
anderer vereinzelter Marienmessen nicht bekannt zu sein.” Der erste Doppel-
versikel taucht iiberdies — wie in der deutschen Ubersetzung mit der Apostrophe
O Maria versehen — als Inschrift auf einer 1451 wohl in K6ln gegossenen Kir-
chenglocke von St. Michael in Aachen-Burtscheid auf.”

Ahnlich der vorangehenden Sequenz verzichtet Audi nos weitgehend auf
das bildreiche Marienlob und schlief3t parallele Fiirbitten an Maria und Christus
ein.”® Im Gegensatz zu Salve mater pietatis stehen die Bitten um Empfehlung
bzw. Erlésung jedoch pragnant und unmittelbar zu Beginn im ersten Doppel-
versikel (B.Ia, Ib).

Der lateinische Text der Kurzsequenz Audi nos der Frithamtsmesse von 1475
ist sowohl in dlteren im Galluskloster nachweisbaren Quellen als Teil der Se-
quenz Ave praeclara maris stella als auch im bereits bekannten jiingeren Cod.
Sang. 546 vollkommen identisch belegt, so dass ihr Text, der von der Edition in

73 AH 50, S. 313-315, Nr. 241. Vgl. Labhardt: Textband, S. 117, Nr. 235; Brinkmann; Kraf3: ,Ave
maris stella‘, S. 194-199; Krafi: ,Ich gruess dich gerne‘.

74 Vgl. Kraf3: Stabat mater, S. 82; Kruckenberg, Sp. 1275-1278.

75 Cod. Sang. 546, fol. 243" (Ia): Tres benevociferati scolares trina vice cantant omnibus genu-
flexis. (Ib): Chorus respondet [?] etiam iii. (Ila): Surgunt omnes simul.

76 Ein Beispiel des vierzehnten Jahrhunderts bei Géartner, S. 323. Erwdhnt wird ein Gesang
Audi nos nam te filius nihil negans honorat zudem als Teil der Marienmesse des niederlandi-
schen Komponisten Jakob Obrecht (1457/58-1505), die aber nicht vor den 1480er Jahren ent-
stand. Vgl. Weinmann, S. 61-62; Adler, S. 313; Finscher. Der Doppelversikel I findet sich auch
in einem im siebzehnten Jahrhundert gedruckten lateinischen Pestlied wieder. Vgl. Wymann,
S. 142,

77 Vgl. Giersiepen.

78 Vgl. Kraf3: Stabat mater, S. 74-76.



26 = Philipp Lenz

den Analecta Hymnica allein hinsichtlich der Wortfolge virgo mater fiir mater
virgo abweicht, mit gro3ter Wahrscheinlichkeit gesichert ist.”

Einzig die Sequenz Congaudent angelorum (siehe unten, S. 28) des St. Galler
Monchs und Dichters Notker Balbulus war in ihrer Vollstandigkeit fiir das Friih-
amt vorgesehen.? Initium und Postludium umrahmen die - je nach Gliederung
sechs oder acht — Versikel und Gegenversikel, deren formale Entsprechungen
sich auf die parallele Silbenzahl beschrianken.® Das Fest der Entriickung Mari-
ens, das Gegenstand dieses Freudengesangs ist, war im Kloster St. Gallen nicht
nur dichterisch-musikalisch durch die breite handschriftliche Uberlieferung der
Sequenz, sondern auch figiirlich durch die beschnitzte Elfenbeintafel des Tuoti-
lo (t nach 912) auf dem Riickendeckel eines frithmittelalterlichen Prachtevange-
listars (Evangelium longum) tief in der Tradition des Klosters St. Gallen verwur-
zelt.®? Neben der Autoritdt Notkers und der starken kiinstlerisch-liturgischen
Verankerung in der Haustradition hebt allein schon die Linge die sonntédgliche
Frithamtssequenz von den kiirzeren freitags und samstags ab.

Der Text der im Galluskloster bis ins ausgehende fiinfzehnte Jahrhundert
verwendeten Handschriften weicht im Vergleich zum Text des beginnenden
sechzehnten Jahrhunderts in einem Wort ab. Wahrend die dlteren Handschrif-
ten im Postludium durchgehend venerans verwenden, steht in Cod. Sang. 546
auf fol. 156" — wie in zahlreichen auswartigen Handschriften — neu celebrans.®
Allerdings wurde der Sequenzensammlung des Joachim Cuntz wohl zeitgenos-
sisch in kleinerer Schrift die traditionelle St. Galler Lesart unten hinzugefiigt.®*

79 AH 50, S. 313-315, Nr. 241. Altere Quellen aus dem Kloster St. Gallen sind Cod. Sang. 340,
S.799; Cod. Sang. 343, S. 33; Cod. Sang. 359, S. 2-3; Cod. Sang. 375, S. 330; Cod. Sang 376, S. 9
(vgl. zusitzlich die Hymneninitien bei Scherrer, S. 511). Der jiingere Beleg steht in Cod. Sang.
546, fol. 243". Sdmtliche Handschriften mit der Lesart virgo mater. Die Texte in Cod. Sang. 340,
375, 376, 546 stimmen vollig tiberein, indessen Cod. Sang. 343 kleinere Fehler hat und Cod.
Sang. 359 zusdtzlich eine Strophenumstellung aufweist. Zu den Handschriften vgl. Scherrer,
S. 127-128; Euw, S. 274 (erwdhnt), 470-472, 534-537, 544-547 (Katalog).

80 Steinen: Editionsband, S. 66, 170. Vgl. AH 53, S. 179-182, Nr. 104; die digitale Edition bzw.
Transkription bei e-sequence; Labhardt: Textband, S. 59, 100, Nr. 138.

81 Vgl. Steinen: Darstellungsband, S. 299-305; Kruckenberg, Sp. 1262-1267.

82 Cod. Sang. 53. Vgl. Duft, Schnyder, S. 55-93; Ganz.

83 Steinen: Editionsband, S. 66, 170. Vgl. AH 53, S. 179-182, Nr. 104. Der unter Abt Ulrich
Rosch (1463-1491) angelegte Cod. Sang. 356, S. 49-50 wurde in den Editionen nicht beriick-
sichtigt und deshalb eigens kollationiert. Cod. Sang. 356, S. 49 weicht von den {ibrigen
St. Galler Handschriften durch den Genitiv virginis statt des Dativs virgini im Praeludium ab.

84 Dieser Befund legt nahe, dass Cuntz — nach Begutachtung der St. Galler Handschriften (vgl.
seine Eintrdge nach Labhardt: Textband, S. 37) — auch die Texte alter Sequenzen nicht unbe-
dingt aus dem St. Galler Fundus schopfte, sondern sie moglicherweise denselben jiingeren



Marienverehrung und Mariensequenzen = 27

Die folgende parallele Edition bietet links den vorhin erlduterten und ent-
sprechend rekonstruierten ,St. Galler Text‘ der drei 1478 fiir das Friithamt festge-
legten lateinischen Mariensequenzen (A.la—Illb, B.Ia-III, C.I-VIII) auf der
Grundlage bereits bestehender Ausgaben und rechts die noch zu untersuchen-
den deutschen Prosaiibersetzungen (A.la-3b, B.1a-3, C.1-8) aus der geistlichen
Anleitung in Cod. Sang. 593 (§ 9a, § 11a und § 12a).* Die Ausgabe des deutschen
Texts folgt grundsatzlich der handschriftlichen Vorlage, nimmt aber einige
Normalisierungen vor. Sie betreffen die Wiedergabe von u und v, i und j nach
ihrem Lautwert, die Auflésung von Abkiirzungen (dz in daz, Jhu in Jhesu), die
Grofischreibung von Satzanfangen und Eigennamen sowie die Worttrennung,
die Interpunktion und die Textgliederung nach heutigem Verstdandnis. Diakriti-
sche Zeichen werden abgedruckt, sofern sie eine lautliche Funktion erfiillen
und nicht reine graphische Distinktionszeichen sind.

[A] Sequenz Salve mater pietatis [§ 9a = Cod. Sang. 593, S. 5-6]

[Ia] Salve, mater pietatis
et totius trinitatis
nobile triclinium,

[Ib] Verbi tamen incarnati
speciale maiestati
praeparans hospitium.

[IIa] O Maria, stella maris,
dignitate singularis,
super omnes ordinaris
ordines caelestium.

[ITb] In supremo sita poli,

nos commenda tuae proli,
ne terrores sive doli

nos supplantent hostium.

[1a] Gott griitz dich, ain mitter der miltikait
und der gantzen hailgen drivaltikait ain edler
schrin.

[1b] Wan du hast dem ewigen wort, daz da
mentsch worden ist, ain besonderbare herberg
berait.

[2a] O Maria, ain stern des meres, du allain in
wirdikait Giber all kér der himlen geordnet bist.

[2b] Da du in den obresten himel gesetzt bist, o
da empfilch uns dinem kind, daz die schracken
und bésen list unser vigenden uns nit under-
truckend.

auswartigen Quellen entnahm, in denen er auch die Melodien in gotischer Notation auf Linien
vorfand. Dies wiirde auch arbeitstkonomisch Sinn ergeben.

85 Zur Rekonstruktion des mutmaplichen ,St. Galler Texts‘ der lateinischen Sequenzen des
Frithamts siehe oben bei Anm. 72, 79, 83. Cod. Sang. 593 ist vollstdndig digitalisiert und online
verflighar bei e-codices.



28 = Philipp Lenz

[IlTa] In procinctu constituti
te tuente simus tuti,
pervicacis et versuti

tuae cedat vis virtuti,

dolus providentiae.

[IlIb] Iesu, verbum summi patris,
serva servos tuae matris,

solve reos, salva gratis

et nos tuae claritatis

configura gloriae.

[B] Sequenz Audi nos

[Ia] Audi nos,
nam te filius
nihil negans honorat.

[Ib] Salva nos,
Iesu, pro quibus
virgo mater te orat.

[IIa] Da fontem boni visere,
da purae mentis oculos
in te defigere,

[1Ib] Quo haustu sapientiae
saporem vitae valeat
mens intellegere,

[IIT] Christianismi fidem
operibus redimire
beatoque fine

ex huius incolatu saeculi,
auctor, ad te transire.

[C] Sequenz Congaudent angelorum

[1] Congaudent angelorum chori
gloriosae virgini,

[3a] O daz wir ain unserem lettsten ende durch
din beschirmung sicher sygent und denn die
krafft und verstichung des boslystigen ttifels
diner tugent und sin untraw diner farsichtig-
kait wichen miissent.

[3b] O Jhesu, daz wort des obresten vatterf3
beschirm die diener diner mitter und erl68 uns
und behalt uns vergeben und mitbilde uns der
Kklarhait diner glori amen.

[§ 11a = Cod. Sang. 593, S. 6-7]

[1a] O Maria erh6r uns, won din son eret dich
geren und versait dir nat.

[1b] O Jhesu behalt uns, far die din mutter dich
bitt.

[2a] O Jhesu gib uns mit begird zli schowen den
brunnen diner gfitti. Und gib uns unsere ogen
und begird aines lutteren gemfittes in dich zt
hefften,

[2b] daz unser gemfitt den trunck diner
wysshait und den schmack oder stissigkait des
ewigen lebens verston mug.

[3] O herr und gib unf3 den cristenlichen globen
mitt glitten werchen zii zieren, daz wir ain
unserem letztsten ende von dem ellend dieser
welt z{i dir komen migent amen.

[§ 12a = Cod. Sang. 593, S. 7-9]

[1] Die chér der englen mitfrowent sich der
erwirdigen jungfrowen Marien,



[ITa] Quae sine virile
commixtione genuit

[IIb] Filium, qui suo
mundum cruore medicat.

[IITa] Nam ipsa laetatur, quod caeli

iam conspicatur principem,

[ITIb] In terris cui quondam sugendas

virgo mamillas praebuit.

[IVa] Quam celebris angelis Maria,

Iesu mater, creditur,

[IVb] Qui filii illius debitos
se cognoscunt famulos!

[Va] Qua gloria in caelis
ista virgo colitur,

Quae domino caeli
praebuit hospitium

sui sanctissimi corporis!

[Vb] Quam splendida polo
stella maris rutilat,

Quae omnium lumen
astrorum et hominum
atque spiritum genuit!

[VIa] Te, caeli regina,
haec plebecula
piis concelebrat mentibus:

[VIb] Te cantu melodo
super aethera
una cum angelis elevat.

Marienverehrung und Mariensequenzen =—— 29

[2a] die on allen mannlichen somen geborn
hatt

[2b] den sun, der mit sinem bl{it die gantzen
welt geartznet hatt.

[3a] Darumb fréwt sy sich, daz sy den firsten
ansicht,

[3b] dem sy hie uff erdrich vor zytten ire brast-
lin z{i sugen gegeben hatt.

[4a] O wie fast hochwirdig Maria, die mttter
Jhesu, von den englen in dem himelrich ge-
schétz und geeret wirt,

[4b] die selbigen engel sich ihres suns billich
diener erkennent.

[5a] O wie mit grosser glori und ere die junck-
frow in den himlen gelobet wirt, die dem her-
ren dess himels die herberg ires allerhailiges-
ten libes hie gegeben hatt.

[5b] O wie schén und clar dieser merstern
Maria in dem himel lichten und schinen ist,
die daz liecht aller sternen aller mentschen und
gaisten geboren hatt.

[6a] Darum, du kinigin der himlen, din félcklin
mitt milten gemften dich eret und dir dienet

[6b] und dich mitt stissem gesang mit den
englen tber all himel erhécht.



30 — Philipp Lenz

[VIIa] Te libri,

virgo, concinunt prophetarum,

chorus iubilat sacerdotum,
apostoli

Christique martyres praedicant.

[VIIb] Te plebes

sexus sequitur utriusque,
vitam diligens virginalem,
caelicolas

in castimonia aemulans.

[VIII] Ecclesia ergo cuncta,
te cordibus

teque carminibus venerans,
Tibi suam manifestat
devotionem,

Precatu te supplici

[7a] Och die biicher der propheten dich mit-
lobent und die schar der priestern mit dir sich
hiigent, och all zwolffbotten und martrer dich
usskindent.

[7b] Darzii bede geschlacht dines folkes, man
und frowen, liebi hand z dinem
junckfrélichen leben und folgend dir nach und
die himeleschen inwoner in diner kiinschhait
dich lobent.

[8] Darum, o Maria, die gantz cristenhait mit
hartzen und gedichten dich billich erend und
bitt dich und wainet dich ain mit ierem
demfttigem gebett, das du vor Cristo dem her-
ren der hailgen cristenhait ewenklich z{ hilff
komen wellist amen.

implorans, Maria,

Ut sibi auxilio

circa Christum dominum
esse digneris per aevum.

6 Die deutschen Sequenzeniibersetzungen und
ihre Gebrauchsbestimmung

Das augenfilligste Merkmal der deutschen Ubersetzungen ist die Aufgabe der
Formgebundenheit zugunsten eines Prosatexts. Als einziges durchgehendes
Gliederungsprinzip verbleiben rubrizierte GrofSbuchstaben und die Interpunkti-
on. Meistens stehen Erstere zu Beginn von Versikel und Gegenversikel, selten
innerhalb derselben, besonders wenn sie lang sind.

Die Befreiung von jeglichen formalen Zwangen erméglichte, wie der Quel-
lentext selbst explizit ankiindigt (von wort zit wort [...] in titsch),® eine Wort-fiir-
Wort Ubersetzung, wobei die Wortfolge weitgehend der deutschen Syntax folgt.
Trotz dieses wortlichen und sehr textnahen Verfahrens besitzen die deutsch-
sprachigen St. Galler Sequenzen mindestens stellenweise sprachliche und stilis-
tische Konturen, die sie von der lateinischen Vorlage abheben.

86 Anhang, §12.



Marienverehrung und Mariensequenzen =—— 31

Wie in vergleichbaren Ubertragungen ist das wichtigste iibergreifende
Stilprinzip die Explizierung, d. h. die Texterweiterung zur Verstandnishilfe oder
zur inhaltlichen Ausgestaltung.’” Neben der Ausschreibung des impliziten Sub-
jekts Maria (B.Ia/1a, C.Vb/5b) und von Pronomen (z. B. sibi: der hailgen cristen-
hait [C.VIIIb/8b]) trifft man hdufig auf zusitzliche Attribute, die Begriffe prizi-
sieren (z. B. mundum: gantzen welt [C.IIb/2b]; plebes / sexus [...] utriusque: bede
geschldcht dines folkes, man und frowen [C.VIIb/7b]) oder theologische und exe-
getische Fachtermini und Konzepte allgemeinverstindlich umschreiben (z. B.
trinitas: hailgen drivaltikait [A.Ia/1a]; In procinctu constituti: O daz wir ain unse-
rem lettsten ende; vis: krafft und versiichung; versuti: tiifels [A.llla/3al; vitae:
ewigen lebens [B.IIb/2b]; incolatu: ellend [B.I11/3]; angelis: von den englen in dem
himelrich [C.IVa/4a]).

Einige Formen der Texterweiterung fiihren zur Intensivierung oder Emotio-
nalisierung des sprachlichen Ausdrucks.®® Dazu zdhlen neu geschaffene syno-
nyme Paarformeln (saporem: schmack oder siissigkait [B.IIb/2b]; creditur: ge-
schdatz und geeret wirt; Qua gloria: O wie mit grosser glori und ere; Quam
splendida: O wie schén und clar; rutilat: liichten und schinen ist; te concelebrat:
dich eret und dir dienet; te [...] implorans: bitt dich und wainet dich [C.IVa/4a,
Va/5a, Vb/5b, Vla/6a, VIII/8]), gewisse attributive Erweiterungen (te [...] hono-
rat: eret dich geren [B.la/1a]; visere: mit begird zil schowen [B.Ila/2a]) sowie em-
phatische Apostrophen und Interjektionen (A.Illa/3a, IIIb/3b; B.Ia/1a, Ib/1b,
Ila/2a, III/3; C.IVa/4a, Va/5a, Vb/5b).* Letztere markieren im Prosatext haufig,
besonders in den Ubersetzungen der beiden Kurzsequenzen, die Entsprechun-
gen der Versikelanfinge der lateinischen Vorlage.

Auslassungen, Vereinfachungen und grobe Anderungen kommen eher sel-
ten vor. In Congaudent angelorum fehlen in der deutschen Ubersetzung der Vers
Tibi suam manifestat devotionem (C.VIII) im Postludium sowie vorher die Ent-
sprechungen von celi (C.IlIa/3a), virgo und Christique (C.VIIa/7a). Die Uberset-
zung des zweiten Teils des Gegenversikels C.7b ist eigensinnig oder nicht ge-
lungen, weil der Ubersetzer caelicolas anstatt plebes als Subjekt wahrnimmt
und die parallele Struktur der beiden Partizipien Prasens diligens und aemulans

87 Vgl. Kraf3: Stabat mater, S. 294-306, 320—324, 340-343.

88 Vgl. ebd., S. 338-340.

89 Visere als verbum intensivum ruft freilich geradezu nach einer attributiven Erweiterung.
Vgl. Menge, S. 244.



32 = Philipp Lenz

verkennt. Eine Vereinfachung liegt auch in der Ubersetzung von Quo haustu
sapientiae in Audi nos (B.IIb/2b) vor.*

Wihrend die vollstindig aufgenommene Sequenz Congaudent angelorum
Maria ausgiebig und bildhaft preist, treten in den verkiirzten Sequenzen Salve
mater pietatis und Audi nos vor allem die Fiirbitten an Maria und Christus her-
vor. Die Anweisung zur Auffiihrungsart von Audi nos, welche die dreimalige
Wiederholung des ersten Versikels durch die Schiiler und die dreimalige Wie-
derholung des ersten Gegenversikels durch die Schiiler und die Priester vor dem
gemeinsamen Singen der restlichen Verse festhalt, verstiarkt durch die Repetiti-
onen den appellativen Charakter der Sequenz.” Diese Wiederholungen fiihren
auch dazu, dass die Sequenz in ihrer Durchfiihrung aus neun und nicht nur aus
fiinf Versikeln besteht.

Fiir die Bestimmung der Funktion der St. Galler Sequenzeniibersetzungen
scheint es niitzlich, die vielschichtigen Forschungsergebnisse in diesem Gebiet
auf einige grundsitzliche Praktiken bzw. Entwicklungen zu reduzieren. Dabei
werden Gebrauchssituationen auflerhalb des geistlich-religiosen Bereichs wie
die Verwendung deutscher Ubersetzungen liturgischer Texte im Unterricht oder
der Gesang deutschsprachiger geistlicher Lieder im sdkularen o6ffentlichen
Raum weggelassen.” In Betracht kommen die Ubertragung lateinischer Geséinge
fiir den volkssprachlichen Gesang in der Liturgie sowie die Ubersetzung lateini-
scher liturgischer Texte in deutsche Prosa als Verstandnishilfen bzw. zum inne-
ren Mitvollzug derselben durch die Laien.” Zu beachten sind sodann zwei ge-

90 Eine dhnliche syntaktische Vereinfachung dieses Versikels bei Kraf3: ,Ave maris stella’,
S.199.

91 Die Angaben in Cod. Sang. 546 bestitigen diese Art der Durchfiihrung (siehe oben,
Anm. 75).

92 Vgl. Henkel, Deutsche Ubersetzungen, S. 40-45. Die Prifatio einer 1494 gedruckten Samm-
lung von deutschen Ubertragungen lateinischer liturgischer Gesdnge, wiedergegeben bei
Wachinger: Der Ménch von Salzburg, S. 157-158, bietet ein reiches Panorama an sprachlichen
Gestaltungsmoglichkeiten und an moglichen Funktionen jener Gesdnge. Dazu zdhlt auch das
Singen deutschsprachiger geistlicher Lieder in den Strafen der Stadt, um anstéflige weltliche
Lieder zu verdrangen. Verschiedene grundsitzliche Gebrauchssituationen wie das gemein-
schaftliche oder private Singen eines Lieds mit Stimme oder im Geiste, das Lesen eines Lieds
und das Horen eines gesungenen oder gelesenen Lieds kommen kurz zur Sprache bei Theben,
S. 3, 22. Vgl. auch die grundsétzlichen Erwdgungen von Wachinger: Gattungsprobleme.

93 Unter den sechzig bis siebzig deutschen Liedern des Kirchenjahrs, die in spatmittelalterli-
cher Uberlieferung aus zwei Zisterzienserinnenkldstern in der Liineburger Heide bekannt sind,
gibt es nach Lipphardt, S. 177-178, 180-181, 187, 188, 189-190, 193, mindestens eine Handvoll
Ubertragungen lateinischer Antiphonen, Sequenzen und Hymnen, die fiir den Gesang be-



Marienverehrung und Mariensequenzen = 33

genldufige Entwicklungen, namlich einerseits der Transfer von urspriinglich
lateinischen Texten aus der Liturgie in den privaten Raum und ihre haufig
volkssprachliche Aneignung zur individuellen Andacht oder Lesung,” anderer-
seits — fiir unsere Fragestellung weniger relevant — der Transfer von deutsch-
sprachigen Gebeten ohne lateinisch-liturgische Vorlagen in die Messe zur stillen
persénlichen Andacht.”

Die sprachliche Ausgestaltung, die Uberlieferung und der religids-institu-
tionelle Produktionszusammenhang bestimmen den Gebrauchszweck der
St. Galler Sequenzeniibersetzungen ziemlich genau. Die Prosaform, die einer
eigenstandigen Zweckbestimmung oder Kunstform entgegensteht, die Verbin-
dung von lateinischem Incipit, deutscher Ubersetzung der Sequenz und explizi-
ter vorgeschalteter Ankiindigung der Ubersetzung, sodann die Wir-Perspektive,
die sich vom betenden Ich einer voéllig individualisierten Andacht abhebt,”
schlief3lich die Einbettung der Sequenzen in die Friihmesse und die Angaben

stimmt waren. Vgl. auch die eher knapp und allgemein gehaltenen Ausfiihrungen bei Harnon-
court, S. 302-304.

Einige Beispiele fiir den zweiten Fall finden sich bei Janota, S. 39: ,,Da das Amt lateinisch
gesungen wurde, kam ein {ibersetztes Mef3formular (man nahm mit Vorliebe die Samstagsmes-
se Beatae Mariae Virginis) dem verstindlichen Wunsch der Laien entgegen, die Messe wenigs-
tens still mitbeten zu kénnen. Bei diesen Ubertragungen war es keineswegs die Regel, die
Gebete in Reimform zu bringen“; Kraf3: Stabat mater, S. 296, 298-299, 324-325, 329-330, mit
Zitat von S. 325: ,Vermutlich dienten die schlichten Prosa-Ubertragungen [...| primér als Ver-
standnishilfe fiir den liturgischen Vollzug der lateinischen Sequenz [...]“; Thali, S. 248-249:
»Das ,Karwochenbiichlein‘ bietet tiber die Erkldrung der liturgischen Handlungen hinaus
Meditationshilfen und Kérperiibungen fiir ein intensiviertes persénliches Miterleben der litur-
gischen Feier und durchbricht so deren repetitiven Charakter. Die deutschen Texte lassen das
in der Liturgie gemeinschaftlich zelebrierte objektive Heilsgeschehen zum personlichen religi-
osen Erfahrungsraum werden.“

94 Der Transfer der lateinischen Liturgie ins Private geschah auf verschiedene Weise. Zur
Vermittlerrolle des aus dem personlichen Brevier hervorgegangenen lateinischen und volks-
sprachlichen Stundenbuchs sowie der Tagzeiten deutscher Privatgebetbiicher vgl. Lentes,
S. 67-76; Erhardt, S. 287-291. Zu den deutschen Ubersetzungen von Messtexten zum personli-
chen Gebrauch vgl. Henkel: Deutsche Messiibersetzungen, S. 116-117, 211 und passim. Zum
verdanderten, manchmal privaten Gebrauch der lateinischen Sequenzentexte vgl. Kraf3: Stabat
mater, S. 147-152, 324-331 und passim.

95 Zum Gebrauch deutscher Privatgebetbiicher zur stillen Andacht bzw. zum Beten deutscher
Gebete wihrend der lateinischen Messe vgl. Janota, S. 40, 82; Lentes, S. 7, 36, 236-240.

96 Vgl. Brinkmann, S. 16. Zum Vorherrschen der Ich-Form in deutschen Privatgebetbiichern
des Mittelalters gegeniiber dem gemeinschaftlichen Wir der Liturgie vgl. z. B. Wiederkehr,
S. 148-149. Zahlreiche Beispiele in Scarpatetti, Lenz, zusammenfassend S. XIX-XX, XXIII-
XXVII, XLIL



34 = Philipp Lenz

zur gesanglichen Auffiihrungspraxis der lateinischen Sequenz Audi nos veror-
ten die deutschen Sequenzentexte eindeutig in der lateinischen Liturgie. Der
Primérzweck der deutschen Ubersetzungen lag demnach im Verstdndnis bzw.
im inneren Mitvollzug der in den Friihmessen gesungenen lateinischen Sequen-
zen.

Ob der Prozess der Verinnerlichung gleichzeitig zum Singen der lateini-
schen Sequenzen wahrend der Frithmesse durch die Lektiire der deutschspra-
chigen Ubersetzungen in mitgebrachten Biichern wie Cod. Sang. 593 oder durch
die Vergegenwirtigung von auBerhalb der Friihmesse in deutscher Ubersetzung
angeeigneten Kenntnissen der Sequenzentexte geschah, ist unklar, aber auch
zweitrangig. Die wochentliche Wiederholung der drei gleichbleibenden Se-
quenzen bedeutete, dass der Aufwand fiir die gedankliche inhaltliche Durch-
dringung der lateinischen Texte mit Hilfe der deutschen Ubersetzungen und fiir
die Vergegenwdrtigung derselben gering ausfiel.

7 Schluss

Der politische und wirtschaftliche Wiederaufstieg des Klosters St. Gallen im
fiinfzehnten Jahrhundert ging einher mit der Erneuerung der Bibliothek, des
Buchwesens, der Schule und der Liturgie. Die Reform der Liturgie besafl eine
besondere Stellung, weil sie sich direkt auf die umliegende Bevélkerung aus-
wirkte. Ein wichtiger Bestandteil der erneuerten Liturgie und der religiésen
Ausstrahlung des Klosters stellte die Marienverehrung dar, die durch das neu
gestiftete Frithamt (1475), die neu errichtete Miinsterpradikatur (1481), die
gleichzeitig aufblithende Marienwallfahrt ins Miinster und die um die Jahrhun-
dertwende fassbare Bruderschaft der Muttergottes und der heiligen Sippe gefor-
dert und geformt wurde.

An der Schnittstelle zwischen der Wiederbelebung der Sequenzentradition,
der Erneuerung der Kirchenmusik und dem Aufschwung der Marienverehrung
standen die Mariensequenzen, die an der Wende zum sechzehnten Jahrhundert
rund ein Sechstel bis ein Fiinftel des klosterlichen Sequenzenbestands aus-
machten. Einen besonderen Rang erlangten die drei Sequenzen Salve mater
pietatis, Audi nos und Congaudent angelorum, die in der Folge einer Stiftung aus
dem Jahr 1478 aufler an Marienfesten und ihren Oktaven je einmal wochentlich,
namlich am Freitag, am Samstag bzw. am Sonntag, in der Friihmesse im Miins-
ter zu singen waren. Wahrend die ersten beiden Gesdnge Kurzfassungen von
bestehenden Sequenzen darstellen, bewahrt die dritte, eine Dichtung des
St. Galler Monchs Notker Balbulus, ihre urspriingliche Form. Die Rubriken zu



Marienverehrung und Mariensequenzen =—— 35

Audi nos vermitteln uns iiberdies Kenntnisse zur praktischen Auffiihrung der
Sequenz mit Wiederholungen, abwechselnden und gemeinsamen Gesangspar-
tien, welche die reine Text- und Musikiiberlieferung nie erahnen lief3e.

Die deutschen Prosaiibersetzungen der drei lateinischen Mariensequenzen
sind in einer geistlichen Anleitung fiir die Bruderschaft der Muttergottes und
der heiligen Sippe {iiberliefert. Alle Anzeichen deuten darauf hin, dass sie der
Verinnerlichung bzw. dem parallelen stillen Mitvollzug der lateinischen Se-
quenzen durch die Bruderschaftsmitglieder wahrend der Friihmesse dienen
sollten.

Die Marienverehrung und andere spatmittelalterliche Frémmigkeitsformen
brachten ein Schrifttum hervor, welches sich spezifisch an Bruderschaftsmit-
glieder, Laien und Miinsterbesucher richtete. Neben den bekannten vorherr-
schenden Adressaten- und Rezipientenkreisen geistlicher deutschsprachiger
Literatur in St. Gallen, den Nonnen, Beginen, Begarden und Laienbriidern, wird
sich die Forschung kiinftig vermehrt mit jenen auseinandersetzen miissen.

Anhang: Edition der geistlichen Anleitung fiir die
Bruderschaft der Muttergottes und der heiligen
Sippe nach Cod. Sang. 593, S. 2-14%"

[§ 1] [S. 2] Dis ist ain kurtze abgeschrifft der niwen hailsame, fruchtbaren, hail-
gen briderschaifft gottes und siner lieben hailgen mitter und magt Marien und
allem irem giitten adenlichem geschlacht, des fil ist, z{i lob und ere, och da by
sant Gallen und sant Othmar, was die mentschen, die in der wirdigen
briderschaifft sind, tin sollen all jar.

[§ 2] Es sol ain mentsch alle tag ain Pater noster und ain Ave Maria bétten
und dann uff daz Ave Maria dis kutz gebattli sprechen, also: [§ 2a] O Maria,
gesegnet sygent din vatter und mtter, sant Joachim und sant Anna, von denen
din magtlicher lib on all masen der sind empfangen und geboren ist,”® amen.
Oder es sol ain mentsch ain Ave Maria darfar batten, war dis gebettli nit wol
gelarnen kund.

97 Zu den editorischen Richtlinien siehe oben, S. 27. Die hier vorkommenden seltenen zeitge-
nossischen Korrekturen werden normalerweise kommentarlos iibernommen; die Rubrizierung
bleibt unerwahnt.

98 Identisch unten, § 10b.



36 = Philipp Lenz

[§ 3] Und uff sant Annen tag (der alle jar uff den néachsten tag nach sant Ja-
cobs tag gefalt) sol ain jeder mentsch an morgenfrii in daz munster sant Gallen
gon zl der gesungnen mess,” die man denn uff denselben tag, da von sant
Annen singt, won uff denselben tag Unser Frow mit ir mess ir hailgen matter
sant Annen wichen musB und z(i derselben sant Annen mess ain jetlicher [S. 3]
mentsch, der darzi liebe und gnad hat, sant Annen, Unser Lieben Frowen und
allem irem edlen, gltten geschlacht gemainlich zG lob und eren mit ainem
pfennig oder haller, welhes er will, ain mess frumen sol.

[§ 4] Item uff sant Joachim des patriarchen, Unser Lieben Frowen elicher
vatter tag (der alle jar in dem hailgen advent vor wichnecht ain den nachsten
tag nach Unser Lieben Frowen empfenchnus in mitter lib gefalt) sol ain jetli-
cher mentsch all jar ain die briiderschafft zwen pfennig geben, dem, der darzi
verordnet wirt: N. in loco N. Und uff denselben tag darz( aber in daz munster zt
sant Joachims gesungen mess gon,'® die man alle jar uff sinen tag glich und
bald och mit orgelen gantz und ministranten nach der breye singt,® doch sol er
uff denselben tag zii dem messfriimen nit schuldig sin noch verbunden etc.

[§ 5] Aber uff sant Joseph unsers lieben heren Jhesu Christi ain geschetzter
vatter und Unser Lieben Frowen ain jungfrowlicher elicher gemahel tag (der alle
jar in der fassten ain dem nunzehenden tag des mertzen gfalt),'”” so begat man
jarzit aller der mentschen, die uss dieser glicklichen briiderschafft gestorben
sind, mit ainer gesungnen mess, aber glich nach der breigi in dem [S. 4] mtns-
ter, denselben totten mentschen und darzt ir aller vattern und mfttern, vordren
und nachkomen, der aller selen zi trost und zG hilff aber ain jetlicher mentsch
mit ainem haller oder pfennig ain mess frimen sol.

[§ 6] Welche mentschen aber zti dem messfriimen nit liebe und gnad habent
oder zt arm warind oder gaistlich lat oder schwdsteren warint, die séllent far

99 Die regelméflige Frithmesse und die Messe am Fest der heiligen Anna bereits in Stil (Stif-
tungsurkunde vom 28. Juni 1475), Z. 39-45, 169-170 und passim nach Lenz: Reichsabtei,
S. 552-562.

100 Die Messe am Fest des heiligen Joachim, die unmittelbar nach dem ordentlichen Friihamt
oder im Fall einer Predigt nach dieser stattfinden soll, bereits in der Stiftung des Johannes
Kniisli vom 7. November 1478 nach Miiller, S. 167; Lenz: Reichsabtei, S. 404.

101 Die Orgelmusik bereits festgesetzt fiir die Messe am Fest der heiligen Anna in Stil, Z. 172-
175 nach Lenz: Reichsabtei, S. 557.

102 Die Erwdhnung der eigentlichen Messe zu Ehren des heiligen Josef wurde hier wohl ver-
gessen, ist aber unten in § 13 zusammen mit der Annen- und Joachimsmesse gleichwertig
aufgefiihrt. Grundgelegt wurde sie in der Stiftung des Johannes Kniisli vom 7. November 1478
nach Miiller, S. 167; sie war neu abzuhalten am Marien- bzw. Annenaltar im Miinster gemafd
Sti2 (Stiftungsurkunde vom 19. Dezember 1480), Z. 71-75 nach Lenz: Reichsabtei, S. 565.



Marienverehrung und Mariensequenzen = 37

daz frimen zway Pater noster und zway Ave Maria betten in der mess und def3-
gelich uff sant Annen tag och. Och welhen mentschen dieser stiicklin ains oder
mer z{ tind etwa vergessint oder uff die tag nit anhaimsch oder kranck warint
oder wie daz z(igieng, underwagen liessent, wie dick daz beschech, die séllent
gantz kan siind davon haben noch nat darumb verbunden sin, alles ungevar-
lich.

[§ 7] Besunder all eliit in dis briderschafft gern gon sollent, won sant Anna
och mit allen iren kinden in dar e gesin ist.'*

[§ 8] [S. 5] Es ist ze wissen, daz in Unser Lieben Frowen mess und ampt, so
man altag in dem loblichen minster sant Gallen an morgen uff Unser Lieben
Frowen altar vor dem kor singt, sol man die tritten collect oder gebett von sant
Joachim und sant Annen, Unser Lieben Frowen vatter und mitter, taglich sin-
gen und nemen, dessglich och all tag ain collect von sant Joseph, mit Unser
Frowen collect beschlossen. Das och also zt tGind in der bapstlichen bull
dariiber gegeben loblich bestéatiget ist.!*

[§ 9] Me sol man alle frytag disen sequentz Salve mater pietatis mit sinen
nachgenden versen singen,'® der z thtsch also ist oder lat: [§ 9a: siehe oben,
S. 27] Gott griitz dich (...) diner glori amen.

[§ 10] Item all samstag und sonnentag, wenn man daz Alleluia brucht in
dem chor, dies Alleluia singen: [§ 10a] O Maria benedicti sint parentes tui Io-
achim et Anna ex quibus sine peccati macula processit caro tua virginea, allelu-
ia.'®® Daz zu tatsch ist also: [§ 10b] O Maria, gesegnet sygent din vatter und
mitter, sant Joachim und sant Anna, von denen din mégtlicher lib on all masen
der siinden empfangen und geboren ist.'”

[§ 11] Und alle samstag disen sequentz Audi nos etc.'® und dieselben zwen
verB z( dem tritten mal ndmen oder singen, daz die iii schliler anfachhind iii

108

103 Rest der Seite leer.

104 Das Frithamt und die zwei Kollekten der Jungfrau Maria sowie des heiligen Joachim und
der heiligen Anna bereits in Stil, Z. 39-45, 66-71 nach Lenz: Reichsabtei, S. 553-554, dort
jedoch in anderer Reihenfolge als im vorliegenden Text. Die Kollekte des heiligen Josef und die
Auflage, eine pdpstliche Bestédtigung einzuholen, die am 19. September 1482 ausgestellt wurde,
bereits in Sti2, Z. 65-70 nach Lenz: Reichsabtei, S. 565 mit Anm. 5.

105 Bereits in der Stiftungsurkunde vom 7. November 1478 des Johannes Kniisli gemaf} Miiller,
S. 167.

106 Bereits in der Stiftungsurkunde vom 7. November 1478 des Johannes Kniisli gemaf; Miiller,
S.166-167. Am Rand steht A ablass xx tag.

107 Identisch oben in § 2a.

108 Bereits in der Stiftungsurkunde vom 7. November 1478 des Johannes Kniisli gemaf} Miiller,
S. 167.



38 = Philipp Lenz

mal bis da her singent'® Audi nos nam te filius nichil negans honorat und denn
die priester und die schiller singint och iii mal Salva nos Iesu pro quibus virgo
mater te orat und darnach die nachgenden vers desselben sequentz usssin-
gend," welher sequentz ist in tatsch also: [§ 11a: siehe oben, S. 28] O Maria
erh6r uns (...) [S. 7] z4 dir komen migent amen.

[§ 12] Witter merck. In derselben Unser Lieben Frowen mesf3 sol man all
sonnentag in dem chor singen disen sequentz Congaudent angelorum etc.,""* der
von wort z( wort ist also in tatsch: [§ 12a: siehe oben, S. 28] Die chér der englen
(...) [S. 9] zt hilff komen wellist amen.

[§ 13] Item uff sant Joachims tag sol man ewengklich alle jar ain loblich
ampt oder mess von sant Joachim in dem munster sant Gallen uff Unser Lieben
Frowen altar, da er och mit sant Annen und sant Joseph und sant Gallen und
sant Othmar patron und husher ist, singen mit der orgelen und zwayen minis-
tranten etc. und desgelich von sant Annen und von sant Joseph uff ire hailgen
tag och also loblich etc.!?

[§ 14] Und dis alles wie hie vorstat loblich bestéatiget und verbriefft und ver-
siglet ist also ewenklichen z{i tiind und getrawlich ze halten on gevarlich.!

[§ 15] Ze wissen sol sin, daz alle jar gefalt der tag sant Joachims Unser Lie-
ben Frowen vatter uff den ntinden tag in dem wintermonat, daz ist uff de al-
lernechsten tag nach Unser Frowen tag, als sie emfangen ist worden in mitetlib
vor winacht.

Annen Unser Lieben Frowen miitter in dem héwmonat ain dem allernechs-
ten tag nach sant Jacobs tag des grosseren.

Josephs uff den xix tag in dem mertzen, daz ist in der fasten ain dem nechs-
ten tag on ainen vor sant Benedicten tag.

Maria Cleophe und sant Maria Salome Unser Frowen schwoéster in dem ma-
yen uff sant Urbans tag.'*

[§ 16] Welcher mentsch Unser Lieben Frowen fatter und mutter und ander
geschlacht lieb hatt und dem gern dienet und eret, sol wiissen, daz es Unser

109 Die Ziffern und Worter iii und iii mal wurden mit feinerer Feder als der iibrige Text im
vorhandenen Leerraum ein- oder nachgetragen. Offenbar waren zum Zeitpunkt der Nieder-
schrift nur drei der vier Schiilerstellen besetzt, welche die Frithamtsstiftung von 1475 vorsah.
Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 392, 398.

110 Siehe oben, Anm. 75.

111 Bereits in der Stiftungsurkunde vom 7. November 1478 des Johannes Kniisli gemaf} Miiller,
S. 167.

112 Siehe oben, Anm. 99, 100, 102.

113 Am Rand steht Nota hic.

114 Am Rand steht Merck daz.



Marienverehrung und Mariensequenzen =—— 39

Frow so gern hat, daz ir dick daz ain grosse fr6d ist und besser wol gefallen
daran hatt, denn ob sollich dienst, ere und gebett ir selber beschdhe. Won zi
gelicher wise als unser lieber her siner lieben mitter niit versagen mag noch
will noch mag och Unser Frow ir vatter und mutter sant Joachim und sant An-
nen nit versagen, far wen sy bittend. Und desglich iren junckfréwlichen und on
zwifel ir ii lieben schwésteren, gemahel sant Joseph och.

[§ 17] [S. 10] Darum daz och fast gttt ist und Unser Lieben Frowen gar wol
gefellig ist, welche mentschen ir zil lob und ere ir kind Joachim, Anna oder Jo-
seph oder Cleophe oder Salome in dem cristenlichen toff nehmen lassend von
liebe wegen, die si z(i Unser Frowen und irem hailgen loblichen geschlacht
hand.™

[§ 18] Mer ist zG wiissen, daz man in sant Gallen statt und in sant Gallen
munster singt alletag ewenklich am morgenfri ain mess von Unser Lieben
Frowen. Und in derselben mess singt man och alltag ain collect, daz ist ain ge-
bet, von sant Joseph und wirt mitt Unser Frowen collect beschlossen. Und darzil
ist die tritt collect alle tag von Unser Frowen vatter und mutter gemain und ist
also ewenklich z{ halten und z{ tfind von unser halgen vatter Sixto quarto dem
bapst loblichen bestatiget und versiglet.!"®

[§ 19] Sciendum quod mane officium misse dei genetricis Marie in monas-
terio regali sancti Galli anno domini millesimo quadringentesimo septuagesimo
septimo ipsa die purificationis eiusdem semper virginis inclite Marie incepit
decantari."”’

[§ 20] [S. 11] Nach der nattrlichen ordnung zell. Ze wiissen sy, daz nun Un-
ser Frowen tag alle jar sind.

Item der erst ist unser Lieben Frowen empfengnuss, als si in ir matter sant
Annen lib on all masen der erbsund empfangen ward. Derselb tag gefalt alweg
ain den achtenden tag in dem wintermonat.

Der ander ist Unser Lieben Frowen gepurtlicher tag, als si ir mitter sant
Anna in dis welt geborn hatt. Derselb tag gefalt allweg uff den achtenden tag
des ersten herbst.

115 Eine vergleichbare Aussage folgt in Cod. Sang. 593, S. 27. Eine dhnliche, lateinische Versi-
on von § 16-17 steht in umgekehrter Reihenfolge, wohl von Johannes Kniisli handschriftlich
vermerkt, unter der Rubrik Semper hoc in festis eorum, rogo, predicate in Inc. Sang. 1082
(= Hain, Nr. 12030), fol. 8"

116 Siehe oben, Anm. 104.

117 2. Februar 1477. Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 401.



40 = Philipp Lenz

Der dritt ist, als Unser Lieben Frow von ir vatter und mutter sant Joachim
und sant Annen in den tempel z( Jherusalem gott geoppfret ward. Derselb tag
gefalt und ist in dem ainundzwaintzigosten tag in dem dritten herbst.

Der fierd ist Unser Frowen verkundung, als ir der engel Gabriel den gritz
und die bottschafft bracht, daz si gottes mitter werden solt. Derselb tag gefalt
uff den fanfundzwaintzigesten tag in dem mertzen.

Der fanfft ist, als Unser Liebe Frow darnach gieng tiber daz birg zt ir lieben
frandinen sant Elizabeten und die griitze. Derselb tag ist uff den andren tag in
dem héwmonet.

[S. 12] Der sechst ist Unser Frowen tag zl liechtmesR, als Unser Liebe Frow
ir kindlin Jhesum nach den sechs wuchen opffret in den tempel dem gerechten
her Symeon, der gefalt ain dem anderen tag in dem rebmonet.

Der sibent ist Unser Lieben Frowen tag im ogsten, als sy on alles wee ge-
storben und mitt sel und mit lib in daz himelrich empfangen ist, gefalt uff den 15
tag.

Der achtend ist Unser Lieben Frowen mitlidens tag, als sy under dem hail-
gen cratz uff den hailgen stillen fritag"® ist und da alle die marter, die ir liebs
kind ain sinem gottlichen lib hatt gelitten, sy och in irem mutterlichem hertzen
grosslich mit im gelitten hat. Deselb tag gefalt alle jar uff den nechsten samstag
nach der osterwuchen und ist ain niwer Unser Frowen tag.

Der ntind ist Unser Frowen tag in dem schnee etc., der gefalt uff den fanff-
ten tag in dem ogsten, daz ist uff sant Oschwalds tag oder Dominicus tag.

Ain den ii hindersten tag singt man all jar an ambt z{ der munstermess mit
der orgeln im gatter. Und also sind nin Unser Lieben Frowen tag im jar, daz ze
wissen wol ist.

[§ 21] [S. 13] Ain hlibscher sequentz von Unser Lieben Frowen.

In der krafft des vatters, in der klaren wysshait des sunf3, in der minne und
liebe des hailgen gaistes, in aller vermigenhait der hailgen trivaltikait, in dem
taffen, stillen wag der héhen gothait, in dem tiffen abgrund der ewigen
<war>hait, in dem begeren unsers lieben herren Jhesu Christi und siner hailgen
mutter Maria und in dem begeren aller englen und der hailgen kristenhait. Ach
so bif3 gegriitzet Maria, du allerlutterstin luterkait, die gott uss allen lutteren
creaturen dich sim selbs im je geschiff z{i ainer mitter. Ach so bi} gegriitzet
Maria, du allerdemftttigesti demdt, din aingeborner sun, er sich hatt entflossen
uss sinem vétterlichen hertzen in dinen mégttlichen, rainen, kiinschen lib Mari-
en. Ach bif} gegriitzet Maria, du aller magten krafft, die da ist ain gewailtige

118 Zwischen stillen und fritag das Wort for [?] mit feiner Feder eingetragen.



Marienverehrung und Mariensequenzen = 41

herscherin Giber himel und Gber erd und dber all engelschlich und mentschlich
naturen. Ach so bif} gegrlitzet Maria, du himelschliche kingin, ain herschaft
dber diens kiangrich. Ach so bis gegriitzet Maria, du edels gestain, du hoher
karfunkel, du gnadenrichef, slisses saittenspil, du riche appentegg, du alles
stisses, edles geschmack; den mon fiist du under dinen fissen, mitt der sonnen
bist du beklait, bekront mit zwdIff sternen schon und den wilden ainhorn hast
du gefangen, def3 himelschen vatters sun, du bist ain guldin kron der hailgen
tryfaltikait und ain guldin beschlossen portt der milten, senfften kiinschait. O
du rosen rot, die gilgen wyf3, du tGbergilter blim, du mayenkrantz, du gnaden-
tor, du widerglantz der spiegelen, du verborgner hort, du bist ain ewiger sun-
nenglantz di[S. 14]ner erbarmd vol. Du groiiliches rif3, du himelschlisf} paradif,
da des morges rot, des himels tow, du grof3 geerete himelschlich flrstin in dem
gbttlichen hertzen, in dem usserwelten gott. O Maria, du grotlich8 schiffly, die
uns den himelschlichen usserwelten gottes sun zt land hat getragen. O Maria,
ain wolgezierter tempel, gétliches liecht, ain offenbarerin allef3 glittes und ain
widerbringerin alles giittes. O Maria, ain fréd der hailgen, ain kiingin der engel,
ain frow der welt, ain durfechterin der gerechtikait, ain versiinerin ains armer
siinder, der ich doch laider ainer bin. Ave Maria, got gritzet sigest got und Ma-
ria, du rainf3 fass. Got, der goss in dich, daz er selber wafl. Also mussist du,
Maria, gassen diner gnaden ain tail in min hertzen und in min sel, daz min hertz
und min sel werde latter und rain nun und ymer ewenklich amen.

[§ 22] Wer daz bett oder sequentz von Unser Lieben Frowen alle sampstag
andechtig spricht, der hat als viel ablas, als des gestirns ist ain dem himel und
als vil lob und gras uff erden und als kies oder sand im mer ist. Item wer alle
samptag vii Ave Maria Unser Lieben Frowen in ir siben fré6d uff daz vergespro-
chen bet spricht, dem mentschen verlicht Unser Frow ain gut end amen.™®

Literaturverzeichnis

Adler, Guido (Hg.): Handbuch der Musikgeschichte. Bd. 1. 2., vollstandig durchgesehene und
stark erweiterte Aufl. Berlin 1930 [Neudruck: Hamburg 2013].

Anderson, Michael A.: St. Anne in Renaissance Music. Devotion and Politics. Cambridge 2014.

Arlt, Wulf: Liturgischer Gesang und gesungene Dichtung im Kloster St. Gallen. In: Das Kloster
St. Gallen im Mittelalter. Die kulturelle Bliite vom 8. bis zum 12. Jahrhundert. Hg. von
Peter Ochsenbein. Stuttgart 1999, S. 137-165.

119 Eine Version des Gebets und der Rubrik [§ 21-22] notierte Joachim Cuntz ebenfalls in Cod.
Sang. 546, fol. 50™.



42 = Philipp Lenz

Besch, Werner: Sprachlandschaften und Sprachausgleich im 15. Jahrhundert. Studien zur
Erforschung der spatmittelhochdeutschen Schreibdialekte und zur Entstehung der
neuhochdeutschen Schriftsprache. Miinchen 1967 (Bibliotheca Germanica 11).

Brinkmann, Henning: ,Ave praeclara maris stella‘ in deutscher Wiedergabe. In: Studien zur
deutschen Literatur und Sprache des Mittelalters. Fs. fiir Hugo Moser zum 65. Geburtstag.
Hg. von Werner Besch u. a. Berlin 1974, S. 8-30.

Chartularium Sangallense. Bd. 4. Bearb. von Otto P. Clavadetscher. St. Gallen 1985.

Dorfler-Dierken, Angelika: Die Verehrung der heiligen Anna in Spatmittelalter und frither
Neuzeit. G6ttingen 1992 (Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte 50).

Duft, Johannes, Rudolf Schnyder: Die Elfenbein-Einbdnde der Stiftsbibliothek St. Gallen.
Beuron 1984 (Kult und Kunst 7).

Ebert, Robert P. u. a.: Frithneuhochdeutsche Grammatik. Tiibingen 1993 (Sammlung kurzer
Grammatiken germanischer Dialekte. A. Hauptreihe 12).

e-codices. Virtuelle Handschriftenbibliothek der Schweiz. http://www.e-codices.unifr.ch/de/
list/one/csg/0593 (3. Mdrz 2016).

Erhard, Andreas: Laien und Liturgie. Zur liturgischen Seite des volkssprachigen Gebetbuches
Cgm 4701 aus der Bibliothek der Laienbriider des Regensburger Benediktinerklosters St.
Emmeram im 15. Jahrhundert. In: Liturgie und Literatur. Historische Fallstudien. Hg. von
Cornelia Herberichs, Norbert Kossinger, Stephanie Seidl. Berlin 2015 (Lingua Historica
Germanica 10), S. 287-321.

e-sequence. Audiovisuelle digitale Reprasentation von Sequenzen Notkers des Stammlers
(t 912) aufgrund ausgewdhlter Handschriften. http://www.e-sequence.eu/ (3. Mérz 2016).

Euw, Anton von: Die St. Galler Buchkunst vom 8. bis zum Ende des 11. Jahrhunderts. Bd. 1:
Textband. Bd. 2: Tafelband. St. Gallen 2008 (Monasterium Sancti Galli 3).

Finscher, Ludwig: Art. ,Obrecht, Jakob‘. In: MGG2. Personenteil 12 (2004), Sp. 1257-1272.

Ganz, David: Im Revier des Baren. Die Schreibtafeln Karls des Grof3en und die Buchhiille
Tuotilos. In: Charlemagne et les objets. Des thésaurisations carolingiennes aux
constructions mémorielles. Hg. von Philippe Cordez. Bern 2012 (L’atelier 5), S. 87-114.

Gértner, Kurt: Eine Ubertragung der ,Marienmesse Salve sancta parens®. In: Grundlagen.
Forschungen, Editionen und Materialien zur deutschen Literatur und Sprache des Mittel-
alters und der Frithen Neuzeit. Hg. von Rudolf Bentzinger, Ulrich-Dieter Oppitz, Jirgen
Wolf. Stuttgart 2013 (ZfdA, Beiheft 18), S. 315-327.

Giersiepen, Helga: DI 32, Stadt Aachen, Nr. 30+. http://www.inschriften.net (3. Marz 2016).

Harnoncourt, Philipp: Gesamtkirchliche und teilkirchliche Liturgie. Studien zum liturgischen
Heiligenkalender und zum Gesang im Gottesdienst unter besonderer Beriicksichtigung
des deutschen Sprachgebiets. Freiburg i. Br., Basel, Wien 1974 (Untersuchungen zur
praktischen Theologie 3).

Haug, Andreas: Art. ,Sankt Gallen‘. In: MGG2 Sachteil 8 (1998), Sp. 948-969.

Henggeler, Rudolf: Professbuch der fiirstl. Benediktinerabtei der Heiligen Gallus und Otmar zu
St. Gallen. Zug 1929 (Monasticon-Benedictinum Helvetiae 1).

Henkel, Mathias: Deutsche Messiibersetzungen des Spatmittelalters. Untersuchungen auf der
Grundlage ausgewadhlter Handschriften und vorreformatorischer Drucke. Wiesbaden 2010
(Imagines Medii Aevi 27).

Henkel, Nikolaus: Deutsche Ubersetzungen lateinischer Schultexte. lhre Verbreitung und
Funktion im Mittelalter und in der frithen Neuzeit. Miinchen, Ziirich 1988 (MTU 90).

Héfer, Rudolf, Emmeram Ritter: Art. ,Schnee‘. In: Marienlexikon 6 (1994), S. 40-42.



Marienverehrung und Mariensequenzen = 43

Janota, Johannes: Studien zu Funktion und Typus des deutschen geistlichen Liedes im
Mittelalter. Miinchen 1968 (MTU 23).

Kottmann, Carsten: Das buch der ewangelii und epistel. Miinster 2009 (Studien und Texte zum
Mittelalter und zur friihen Neuzeit 14).

Kraf, Andreas: ,Ave maris stella‘ und ,Ave praeclara maris stella‘ in einem deutschen Marien-
gebetbuch. In: ZfdA 140 (2011), S. 190-199.

KraB, Andreas: ,Ich gruess dich gerne‘. Aspekte historischer Intertextualitdt am Beispiel von
gereimten deutschen Ubersetzungen der Mariensequenz ,Ave praeclara maris stella‘ in
Mittelalter und Frither Neuzeit. In: Grundlagen. Forschungen, Editionen und Materialien
zur deutschen Literatur und Sprache des Mittelalters und der Friihen Neuzeit. Hg. von
Rudolf Bentzinger, Ulrich-Dieter Oppitz, Jiirgen Wolf. Stuttgart 2013 (ZfdA, Beiheft 18),

S. 301-314.

KraB, Andreas: Stabat mater dolorosa. Lateinische Uberlieferung und volkssprachliche
Ubertragungen im deutschen Mittelalter. Miinchen 1998.

Kruckenberg, Lori: Art. ,Sequenz’. In: MGG?2. Sachteil 8 (1998), Sp. 1254-1286.

Labhardt, Frank: Das Sequentiar Cod. 546 der Stiftsbibliothek von St. Gallen und seine
Quellen. Teil 1: Textband. Teil 2: Notenband. Bern 1959-1963 (Publikationen der
Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft. Serie 2, 8/1-2).

Lehner, Maria W.: Die Schwestern zu St. Lienhart vor der Stadt St. Gallen (1318-1566). In:
Zeitschrift fiir schweizerische Kirchengeschichte 55 (1961), S. 191-221, 275-287.

Lentes, Thomas: Gebetbuch und Gebarde. Religioses Ausdrucksverhalten in Gebetbiichern aus
dem Dominikanerinnen-Kloster St. Nikolaus in Undis zu StraRburg (1350-1550),

Diss. masch. Universitdt Miinster 1996.

Lenz, Philipp: Die Reformen des Klosters St. Gallen im 15. Jahrhundert. In: Die benediktinische
Klosterreform im 15. Jahrhundert. Hg. von Franz Xaver Bischof, Martin Thurner. Berlin 2013
(Veroffentlichungen des Grabmann-Institutes zur Erforschung der mittelalterlichen
Theologie und Philosophie 56), S. 221-258.

Lenz, Philipp: Die Wiederbelebung der Gallusverehrung im Kloster St. Gallen im 15.
Jahrhundert. In: Gallus und seine Zeit. Leben, Wirken, Nachleben. Hg. von Franziska
Schnoor u. a. St. Gallen 2015 (Monasterium Sancti Galli 7), S. 365-386.

Lenz, Philipp: Reichsabtei und Klosterreform. Das Kloster St. Gallen unter dem Pfleger und Abt
Ulrich R6sch 1457-1491. St. Gallen 2014 (Monasterium Sancti Galli 6).

Lipphardt, Walter: Die liturgische Funktion deutscher Kirchenlieder in den Klostern nieder-
sdchsischer Zisterzienserinnen des Mittelalters. In: Zeitschrift fiir katholische
Theologie 94 (1972), S. 158-198.

Maas-Ewerd, Theodor: Art. ,Schmerzen Mariens*. In: Marienlexikon 6 (1994), S. 24-26.

Menge, Hermann: Lehrbuch der lateinischen Syntax und Semantik. V6llig neu bearb. von
Thorsten Burkard, Markus Schauer. 3. Aufl. Darmstadt 2007.

Mengis, Simone: Schreibende Frauen um 1500. Scriptorium und Bibliothek des Dominikane-
rinnenklosters St. Katharina St. Gallen. Berlin, Boston 2013 (Scrinium
Friburgense 28).

Militzer, Klaus (Bearb.): Quellen zur Geschichte der Kélner Laienbruderschaften vom 12.
Jahrhundert bis 1562/63. Bd. 1. Diisseldorf 1997 (Publikationen der Gesellschaft fiir
Rheinische Geschichtskunde 71).

Miiller, Joseph: Ein st. gallischer Josephsverehrer des 15. Jahrhunderts. In: Zeitschrift fiir
schweizerische Kirchengeschichte 3 (1909), S. 161-174, 275-293.



44 = Philipp Lenz

N&f, Anton, René Wetzel: Friedrich Kélner in St. Gallen (1430-1436). In: Mittelalterliche
Literatur im Lebenszusammenhang. Ergebnisse des Troisiéme Cycle Romand 1994. Hg.
von Eckart C. Lutz. Freiburgi. U. 1997, S. 317-342.

Nixon, Virginia: Mary’s Mother. Saint Anne in Late Medieval Europe. University Park,
Pennsylvania 2004.

Ochsenbein, Peter: Des Notker Balbulus Maria Himmelfahrt-Sequenz Congaudent angelorum
als musikalisch-sprachliches Kunstwerk. In: Philologia Sacra. Biblische und patristische
Studien fiir Hermann ). Frede und Walter Thiele zu ihrem siebzigsten Geburtstag. Hg. von
Roger Gryson. Freiburg i. Br. 1993, S. 639-653 [Neudruck in: Peter Ochsenbein: Cultura
Sangallensis. Gesammelte Aufsdtze zu seinem 60. Geburtstag. Hg. von Ernst Tremp.

St. Gallen 2000 (Monasterium Sancti Galli 1), S. 166-179].

Ochsenbein, Peter: Notker Balbulus deutsch. In: Verborum amor. Studien zur Geschichte und
Kunst der deutschen Sprache. Festschrift fiir Stefan Sonderegger zum 65. Geburtstag. Hg.
von Harald Burger, Alois Haas, Peter von Matt. Berlin, New York 1992, S. 214-237
[Neudruck in: Peter Ochsenbein: Cultura Sangallensis. Gesammelte Aufsdtze zu seinem
60. Geburtstag. Hg. von Ernst Tremp. St. Gallen 2000 (Monasterium Sancti Galli 1),
S.180-203].

Piirainen, Ilpo Tapani: Die Diagliederung des Friihneuhochdeutschen. In: Sprachgeschichte.
Ein Handbuch zur Geschichte der deutschen Sprache und ihrer Erforschung. Hg. von
Werner Besch, Oskar Reichmann, Stefan Sonderegger. Bd. 2. Berlin, New York 1985
(Handbiicher zur Sprach- und Kommunikationswissenschaft 2/2), S. 1368-1379.

Robinson, Philip: Die Fiirstabtei St. Gallen und ihr Territorium 1463-1529. Eine Studie zur
Entwicklung territorialer Staatlichkeit. St. Gallen 1995 (St. Galler Kultur und
Geschichte 24).

Riither, Andreas: Schreibbetrieb, Biicheraustausch und Briefwechsel. Der Konvent
St. Katharina in St. Gallen wahrend der Reform. In: Vita Religiosa im Mittelalter. Fs. fiir
Kaspar Elm zum 70. Geburtstag. Hg. von Franz J. Felten, Nikolas Jaspert. Berlin 1999,

S. 653-677.

Sager, Edwin: Die Aufnahme der neuhochdeutschen Schriftsprache in der Kanzlei St. Gallen.
Ziirich 1949.

Scarpatetti, Beat M. von (Bearb.): Die Handschriften der Stiftshibliothek St. Gallen. Bd. 1: Abt.
IV. Codices 547-669. Hagiographica, Historica, Geographica 8.-18. Jahrhundert.
Wiesbaden 2003.

Scarpatetti, Beat M. von (Bearb.), unter Mitarbeit von Philipp Lenz: Die Handschriften der
Stiftsbibliothek St. Gallen. Bd. 2: Abt. 11l/2. Codices 450-546. Liturgica, Libri precum,
deutsche Gebetbiicher, Spiritualia, Musikhandschriften 9.-16. Jahrhundert.

Wiesbaden 2008.

Scarpatetti, Beat M. von, Rudolf Gamper, Marlis Stahli (Bearb.): Katalog der datierten Hand-
schriften in der Schweiz in lateinischer Schrift vom Anfang des Mittelalters bis 1550.
Bd. 3: Die Handschriften der Bibliotheken St. Gallen — Ziirich. Textband und Abbildungs-
band. Dietikon, Ziirich 1991.

Scherrer, Gustav: Verzeichniss [!] der Handschriften der Stiftsbibliothek von St. Gallen.
Halle 1875.

Schnoor, Franziska, Karl Schmuki, Ernst Tremp: Musik im Kloster St. Gallen. Katalog zur
Jahresausstellung in der Stiftsbibliothek St. Gallen (29. November 2010 bis
6. November 2011). St. Gallen 2010.



Marienverehrung und Mariensequenzen = 45

Sé6ll, Georg: Handbuch der Dogmengeschichte. Bd. 3, Faszikel 4: Mariologie. Freiburg i. Br.,
Basel, Wien 1978.

Sonderegger, Stefan: Die Entwicklung des Verhaltnisses von Standardsprache und Mundarten
in der deutschen Schweiz. In: Sprachgeschichte. Ein Handbuch zur Geschichte der
deutschen Sprache und ihrer Erforschung. Hg. von Werner Besch, Oskar Reichmann,
Stefan Sonderegger. Bd. 2. Berlin, New York 1985 (Handbiicher zur Sprach- und
Kommunikationswissenschaft 2/2), S. 1873-1939.

Sonderegger, Stefan: Frithneuhochdeutsch in der Schweiz. Versuch einer Standort-
bestimmung. In: Vielfalt des Deutschen. Fs. fiir Werner Besch. Hg. von Klaus J. Mattheier
u. a. Frankfurt a. M. u. a. 1993, S. 11-36.

Staerkle, Paul: Die Wallfahrt zu ,Unserer Lieben Frau im Gatter‘ im Miinster zu St. Gallen
(1475-1529). In: Zeitschrift fiir schweizerische Kirchengeschichte 21 (1927),

S.161-173, 283-295.

Steinen, Wolfram von den: Notker der Dichter und seine geistige Welt. Darstellungsband und
Editionsband. 2. Aufl. Bern 1978.

Thali, Johanna: Regionalitdt als Paradigma literarhistorischer Forschung zur Vormoderne. Das
Beispiel des Benediktinerinnenklosters St. Andreas in Engelberg. In: Kulturtopographie
des deutschsprachigen Siidwestens im spdteren Mittelalter. Hg. von Barbara Fleith, René
Wetzel. Berlin, New York 2009 (Kulturtopographie des alemannischen Raums 3),

S. 229-262.

Theben, Judith: Die mystische Lyrik des 14. und 15. Jahrhunderts. Untersuchungen — Texte —
Repertorium. Berlin, New York 2010 (Kulturtopographie des alemannischen Raums 2).

Wachinger, Burghart: Art. ,Salve mater salvatoris‘. In: VL2 8 (1992), Sp. 551-552.

Wachinger, Burghart: Der Ménch von Salzburg. Zur Uberlieferung geistlicher Lieder im spiten
Mittelalter. Tiibingen 1989 (Hermaea, N. F. 57).

Wachinger, Burghart: Gattungsprobleme beim geistlichen Lied des 14. und 15. Jahrhunderts.
In: Forschungen zur deutschen Literatur des Spatmittelalters. Fs. fiir Johannes Janota. Hg.
von Horst Brunner, Werner Williams-Krapp. Tiibingen 2003, S. 93-107 [Neudruck in:
Burghart Wachinger: Lieder- und Liederbiicher. Gesammelte Aufsdtze zur mittelhoch-
deutschen Lyrik. Berlin, New York 2011, S. 311-327].

Weinmann, Karl: Das Konzil von Trient und die Kirchenmusik. Wiesbaden 1919.

Wiederkehr, Ruth: Das Hermetschwiler Gebetbuch. Studien zu deutschsprachiger Gebetbuch-
literatur der Nord- und Zentralschweiz im Spatmittelalter. Berlin, Boston 2013 (Kulturto-
pographie des alemannischen Raums 5).

Wymann, Eduard: Das lateinische Pestlied Stella coeli. In: Zeitschrift fiir schweizerische
Kirchengeschichte 11 (1917), S. 142-144.






Stefan Matter
Die Tagzeiten von den Marienfesten im
Cgm 4697

Das spitere Mittelalter wusste bekanntlich in grofler Genauigkeit auch schon
von den friihesten Lebensjahren der Gottesmutter zu berichten. In der viel abge-
schriebenen und gelesenen Vita Beatae Virginis Mariae et Salvatoris Rhythmica
ist unter vielen anderen Details auch ein Uberblick iiber das Lektiire- und Ge-
betspensum der mit sieben Jahren in den Tempeldienst gegebenen Jungfrau
zusammengestellt:

[...] cum devotione spiritus orabat,

Aut psalmorum cantica legens ruminabat,
Secretaque celestia vel contemplabatur,

Vel in iubilatione deliciabatur.

Aut cum suis sociabus hec consolabatur
Loquens de scripturis sanctis, vel operabatur
Manuum laboribus cum ipsis insistendo,

Ac suis obsequiis has perveniendo;

Aut sanctorum patrum libros sollerter relegebat,
Et in his ut potuit meditans studebat.!

In der Ubertragung dieser Stelle durch Bruder Philipp sind die Verweise zwar
insgesamt summarischer, wenn auch einzelne Vokabeln der Vita noch anklin-
gen, in einem Punkt jedoch sind sie auch konkreter:

swenne daz si niht enworhte,
s0 habtes sich in gotes vorhte
ze allen geistlichen dingen,
wie si diu moht volbringen;
lesen beten jubilieren,

venjen weinen contemplieren,
daz was do ir kurzewile,
swenn si hete muoze und wile.
in reinem herzen mit andaht
di siben tagezit si sprach;

oft die heilegen schrift si las;
nimmer ouch si des vergaz:

1 Vita Beate Virginis Marie et Salvatoris rhythmica, S. 34, V. 823-832.

DOI 10.1515/9783110475371-007, L) EANEEM| © 2017 Stefan Matter.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



48 —— Stefan Matter

swaz si las mit dem munde,
daz verspartes in des herzen grunde.?

Neben Gebet und Bibellektiire verrichtete Maria laut Bruder Philipp also ein
Tagzeitengebet, di siben tagezit. Die kanonischen Gebetsstunden der zum re-
gelmafiigen Gottesdienst verpflichteten Geistlichen haben sich zwar erst im
Laufe der ersten Jahrhunderte nach Christi Geburt allmdhlich herausgebildet
und sind in der Folge zu dem angewachsen, was ab dem achten Jahrhundert
durch die weite Verbreitung der Regula Benedicti zum Officium divinum ausge-
baut und in seinem Grundgeriist bis in das zwanzigste Jahrhundert weitgehend
unverdndert geblieben ist. Dass allerdings ein siebenmaliges Gebet den Tag
eines jeden Christen strukturieren solle, sagt schon der Psalmist: Septies in die
laudem dixi heif3t es an einer Stelle im Psalm 118,%> und dieses Wort wird von
mittelalterlichen Autoren beinahe immer angefiihrt, wenn die tdglichen Ge-
betsiibungen behandelt werden.*

Bruder Philipp wird es jedoch nicht um eine liturgiehistorisch korrekte Dar-
stellung von Marias Tempeldienst gegangen sein, das Beten von Tagzeiten war
vielmehr zu seiner Zeit — also zu Beginn des vierzehnten Jahrhunderts — die
gidngige und am weitesten verbreitete Andachtsiibung von Laien, welche sich
sowohl mit der Forderung nach immerwahrendem Gebet konfrontiert sahen als
auch teilhaben wollten an der kirchlich verbiirgten Wirksamkeit des kanoni-
schen Chordienstes. Es gibt zahlreiche Hinweise darauf, dass Laien in der
Volkssprache vereinfachte Tagzeiten persolvierten, nicht selten zu Hause und
also nicht unter der Aufsicht von Geistlichen.?

Neben den ab dem vierzehnten Jahrhundert vor allem im franzosisch-
niederldndischen Sprachraum iiberaus beliebten Stundenbiichern geraten im
deutschsprachigen Raum damit die in sehr grofier Zahl iiberlieferten volks-
sprachlichen Tagzeitentexte in den Blick, deren Form nicht selten dem Officium
divinum nachgebildet ist. Es ist zwar kaum einmal genauer festzumachen, wie
und wann diese deutschsprachigen Offizien gebetet worden sind, aber ihre
grofie Anzahl zeugt deutlich von ihrer weiten Verbreitung und festen Veranke-
rung im geistlichen Tagesablauf.® Es ist vor diesem Hintergrund nicht erstaun-

2 Bruder Philipps des Carthdusers Marienleben, S. 21, V. 754-767.

3 Ps 118,164; vgl. Benediktsregel Kap. 16, S. 66/68.

4 Zur Entwicklung des Stundengebetes kann ich hier nur eine kleine Auswahl von einschlagi-
gen Forschungsarbeiten anfiihren: Taft; Harper; Duffy; Lumma; Haussling.

5 Vgl. Stadlhuber: Das Stundengebet; ders.: Das Laienstundengebet.

6 Vgl. Matter. Im franzosischsprachigen Raum sind die Quellen ergiebiger, siehe dazu Ha-
senohr.



Die Tagzeiten von den Marienfesten im Cgm 4697 =—— 49

lich, dass im ,Marienleben‘ auch schon Maria selbst die Verrichtung von Tagzei-
ten zugeschrieben wird - sie kann damit in wenigen Worten als vorbildhaft
Betende vorgestellt werden, das Laienpublikum des ,Marienlebens® wird sich
auf diese Weise leicht mit ihr identifiziert haben kénnen.

Diese volkssprachlichen Laien-Offizien, von denen einige wenige auch be-
reits in lateinischer Sprache in Stundenbiichern anzutreffen sind, unterschei-
den sich in zentralen Punkten vom kanonischen Officium divinum. Die im Stun-
denbuch enthaltenen und spéater auch haufig in die Volkssprachen {iibertra-
genen Offizien sind Zusatz- und also in der Regel Votivoffizien. Das bekannteste
davon ist das Officium parvum Beatae Mariae Virginis, welches erst als Zusatzof-
fizium von Geistlichen im Anschluss an die kanonischen Horen gebetet wurde,
im Stundenbuch dann aber in einem auflerliturgischen Kontext steht. In beiden
Fédllen konnte es das ganze Kirchenjahr iiber praktisch ohne Variation gespro-
chen werden.” Wahrend etwas vereinfacht gesagt im Officium divinum jeder Tag
des Kirchenjahres andere Texte, eine andere Textzusammenstellung erfordert,
bleibt das Officium parvum tiglich unverdndert. Das gilt im Grundsatz fiir alle
im Stundenbuch und in anderen Gebetbiichern enthaltenen Zusatzoffizien,
wenn es auch teilweise Variationen im Wochenlauf oder fiir einzelne Perioden
des Kirchenjahres gibt.

Stundenbiicher zeichnen sich durch einen recht festen Grundbestand an Of-
fizien, Suffragien und einigen weiteren Gebeten aus.® Deutschsprachige Gebet-
biicher hingegen sind in ihrer Textzusammenstellung variabler und individuel-
ler, zudem enthalten sie mehr kiirzere Texte und Textausschnitte.” Auch sie
aber beinhalten sehr hidufig — wenn auch durchaus nicht immer — Offizien: zum
Leiden Christi, zum Mitleiden Mariae, zum Heiligen Geist, zu verschiedenen
Heiligen, zum Schutzengel und zu vielen anderen Andachtsgegenstinden. In
dieser bunten Vielfalt findet sich auch ein meines Wissens noch nirgends be-
handeltes Offizium, das ich im Folgenden kurz vorstellen mochte — das ,Offizi-
um‘ oder die ,Tagzeiten von den Marienfesten‘.

Die ,Tagzeiten von den Marienfesten‘ sind bislang lediglich aus einer Hand-
schrift bekannt, dem Cgm 4697 der Bayerischen Staatsbibliothek Miinchen. Der
Codex enthalt neben einigen Offizien eine Reihe von teilweise sehr populdren
Gebeten, allesamt in deutscher Sprache:"

7 Vgl. Baltzer.

8 Grundlegend immer noch die Einleitung in: Leroquais; zuletzt Reinburg.
9 Vgl. zuletzt und grundlegend: Hamburger.

10 Ausfiihrliches Katalogisat in: Schneider, S. 341-347.



50 — Stefan Matter

1-2r Joh 1,1-14 (Perikope fiir Weihnachtsmesse®)

2"-8' Vesper und Komplet im Advent

10"-41' Tagzeiten von den sieben Marienfesten

41"-68" Tagzeiten von der Passion, Auferstehung und Himmelfahrt Christi

68'-90" Tagzeiten vom Leiden Christi

91"-113" Passionsgebete (7 Nrr.)

113-134" Mariengebete (7 Nrr.)

134"-135" St. Bernhards acht Verse

135'-145" Tagzeitengebete zum Leiden Mariae (nach AH 30, S. 104-106, Nr. 46:
Matutino tempore)

145'-150" Gebete zu den sieben Freuden Mariae

150 Johann von Neumarkt, Gebet zum Eigenapostel (Klapper, Nr. 24)

151"-152" Johann von Neumarkt, Gebet zum Schutzengel (Klapper, Nr. 23)

152"-153" Ablassgebet

153" Seelengebet

153'-165" Zyklus von sieben Beicht- und Buf3gebeten

165-180" Tagzeiten vom Heiligen Geist

180-195" Kommuniongebete (5 Nrr.)

195v-221Y Tagzeiten vom Fronleichnam

Die insgesamt fiinf Offizien des Gebetbuches nehmen etwas mehr als die Halfte
der Handschrift ein. Immerhin drei von den restlichen Nummern sind dariiber
hinaus ebenfalls Siebenerreihen, dazu kommen weitere aufzidhlende Gebetsrei-
hen, so etwa ein Gebet zu den Gliedern Christi oder eines zu den zehn inwendi-
gen Leiden Christi. Diese Form der numerischen Strukturierung von Gegenstan-
den ist in deutschsprachigen Gebetbiichern des spidten Mittelalters ebenso wie
in der gleichzeitigen Wissensliteratur auflerordentlich beliebt.”? Alles in allem
handelt es sich um ein in vielerlei Hinsicht typisches Laiengebetbuch des
deutschsprachigen fiinfzehnten Jahrhunderts mit einem Schwerpunkt bei litur-
gischen beziehungsweise liturgienahen Texten."?

Die Handschrift gibt einige Hinweise auf ihre Herkunft. Die Wasserzeichen
des in nordbairischer Schriftsprache geschriebenen Codex verweisen auf das
dritte Viertel des fiinfzehnten Jahrhunderts, vor allem aber enthilt das durch-

11 Vgl. Kottmann, S. 224.
12 Vgl. Largier; Janota.
13 Vgl. Lentes.



Die Tagzeiten von den Marienfesten im Cgm 4697 = 51

gehend von einer Hand geschriebene Buch einen Besitzereintrag von ebendie-
ser Hand: Item daz piichlin ist der Sigmunt Snodin pey den predigern (9"). Der
Niirnberger Sigmund Schndéd starb 1449, seine Witwe ist im Jahr 1473 als Sig-
mund Schnedin im Totengeldutbuch von St. Sebald verzeichnet. Dabei scheint
es sich um Clara Tucher zu handeln, Tochter aus der 1409 geschlossenen Ehe
von Hans II. Tucher (+ 1449) mit Hedwig Valzner.” Der Zusatz pey den predigern
wird als eine Ortsangabe von der Art zu verstehen sein, wie sie beispielsweise
im dritten Viertel des fiinfzehnten Jahrhunderts in Endres Tuchers ,Baumeister-
buch der Stadt Niirnberg‘ hdufig begegnet, wo an einer Stelle sogar auf das
Haus der Schnddin Bezug genommen wird: pei den predigern zwischen der ap-
potheken und der Snddin haus.'® Wir haben es also offenbar mit einem privaten
Gebetbuch einer Niirnberger Patrizierin zu tun, die, soweit sich das erschliefien
lasst, nicht Mitglied in einer der zahlreichen geistlichen Institutionen der
Reichsstadt gewesen ist. In die Bayerische Staatsbibliothek kam die Handschrift
schliefllich wiahrend der Sdkularisation iiber das Benediktinerkloster St. Em-
meram in Regensburg, was eine charakteristische Bibliotheksgeschichte fiir
diesen Handschriftentypus zu sein scheint — Privatgebetbiicher gelangen im
Laufe der Zeit hdufig in geistliche Institutionen, wo sie scheinbar weiterverwen-
det worden sind.

Wie sind die ,Tagzeiten von den Marienfesten aufgebaut? Das Offizium um-
fasst alle acht Horen, also die nachtliche Matutin, die friihmorgendlichen Lau-
des, dann die kleinen Tageshoren Prim, Terz, Sext und Non sowie die den Tag
beschlieflenden Gebetsstunden Vesper und Komplet. Jede Hore ist einem Mari-
enfest gewidmet und wird von einem Suffragium abgeschlossen. Ein tabellari-
scher Uberblick kann den Grobaufbau verdeutlichen:

14 Niirnberger Totengeldutbiicher, Bd. 1: St. Sebald, S. 80, Nr. 2520.

15 Das Grofe Tucherbuch, Stadtarchiv Niirnberg, E 29/III, Nr. 258, HdBG-StaN-005, fol. 46"
47'; Nr. 8,4 Stammlinie, 5. Generation. Von vierzehn Kindern starben acht schon in ihrer Kind-
heit bzw. Jugend.

16 Endres Tuchers Baumeisterbuch der Stadt Niirnberg, S. 129 (im Zusammenhang von Auf-
bauten und Schranken, die wihrend der Heiltumsweisung errichtet werden sollen). Das Haus
der Clara Tucher ist jenes an der heutigen Adresse Rathausplatz 5 (S 548 auf dem Urkataster
von 1811; ,Niirnberger Hauserbuch®, StadtAN GSI 175, Objektnr. 104.673); die im Zitat erwdhnte
Apotheke (Objektnr. 86.215) ist 1616 im Rathausneubau aufgegangen. Fiir Hilfe bei der Identifi-
zierung der Hauser bin ich Herrn Dr. Walter Bauernfeind, Stadtarchiv Niirnberg, zu Dank
verpflichtet. — Ist aus dem Umstand, dass das direkt gegeniiber der Nordfassade des Chores
von St. Sebald gelegene Haus der Clara Tucher nicht nach dieser Kirche, sondern nach dem
quer iiber dem Platz gelegenen Dominikanerkloster lokalisiert wird, eine gewisse Verbindung
zu den Dominikanern zu folgern? Dagegen sprédche, dass im Baumeisterbuch analog verfahren
wird.



52 —— Stefan Matter

Fest Hymnus Psalm(en) Lesung Suffragium
Matutin  Conceptio Sacrae parentes Ps 94 (nicht -
Mariae virginis, steriles Ps 44 identifiziert)
naturaliter
(AH 4,S.52,
Nr. 79)
Laudes (ebendies) O dei sapientia Ps 149 Prov 8,22 Dreifaltigkeit
(AH 52, S. 43-45,
Nr. 38)
Prim Nativitas O sancta mundi Ps 44,5-6 (nicht Allerheiligen
Mariae domina identifiziert)
(AH51,S.139-
140, Nr. 122)
Terz Praesentatio Aeterni patris Ps 44,15-18 Hhld 5,1 Apostel
Mariae ordine in templo

virgo conditur
(AH 52, S. 45-46,

Nr. 39)
Sext Annuntiatio  Ave maris stella Ps 44,11-14  Jes 7,14-15 Martyrer
Mariae (AH 51, S. 140-
142, Nr. 123)
Non Visitatio Confestim montes Ps 45,5-10 Hhld 2,13 Kirchenlehrer
Mariae adiit
(AH 48, S. 432,
Nr. 402)
Vesper  Purificatio Quod chorus Ps 131,7-8 Eccl 24,23 -
Mariae vatum Ps 47,10-13
(AH 50, S. 206— Ps147,12-14
207, Nr. 155)
Komplet Assumptio O gloriosa domina Ps 131,13-16 Hhld 8,5 Allerheiligen
Mariae (AH 50, S. 86-88,
Nr.72)

Die Matutin umfasst drei Lesungen und ist gemeinsam mit den Laudes der Con-
ceptio Mariae gewidmet, also dem Gedenken der durch Anna und Joseph emp-
fangenen Maria (Festtag: 8. Dezember). Die Prim ist der Mariengeburt gewidmet
(8. September), die Terz der Darbringung der jungen Maria im Tempel (21. No-
vember), die Sext der Verkiindigung an Maria durch den Erzengel Gabriel (25.
Mirz, neun Monate vor Weihnachten), die Non der Visitatio, der Begegnung
also Marias mit Elisabeth (2. Juli). Die Vesper ist der Purificatio Mariae gewid-
met, die heute ,Mariae Lichtmess‘ genannt wird und das Fest bezeichnet, das in



Die Tagzeiten von den Marienfesten im Cgm 4697 =—— 53

Erinnerung an das Reinigungsopfer gefeiert wird, welches die Gottesmutter
vierzig Tage nach der Geburt im Tempel darbringen muss (2. Februar). Die
Komplet schlieBlich ist Mariae Himmelfahrt gewidmet (15. August). Somit sind
alle groflen Marienfeste in diesem Offizium enthalten und auf die einzelnen
Horen verteilt — was sonst an einzelnen, iiber das ganze Kirchenjahr verteilten
Festtagen gefeiert wurde, ist hier in einen cursus komprimiert worden. Ihre
Reihenfolge entspricht nicht ihrer Abfolge im Kirchenjahr, sondern orientiert
sich an dem Lebenslauf Mariens.

Die Festtage haben eine unterschiedlich lange Tradition. Wahrend die Fest-
tage zur Geburt, zur Reinigung und zur Himmelfahrt Mariens bereits im Friih-
mittelalter Teil des Kirchenjahres waren, kam das Fest zur Unbefleckten Emp-
fangnis erst ab dem zwolften Jahrhundert, das Fest zur Darbringung im Tempel
wie auch jenes zur Visitatio im Westen erst ab dem vierzehnten Jahrhundert auf.
Allgemein gefeiert wurden die jiingeren Feste hdufig erst einige Zeit spater, so
ordnete beispielsweise erst das Basler Konzil 1442 die Feste Conceptio und Visi-
tatio Mariae als verbindlich an, das Fest zur Praesentatio Mariae wurde im
deutschsprachigen Raum erst 1464 durch Papst Paul II. eingefiihrt.”

Als Beispiel fiir die Textgestalt fiihre ich hier die erste Tageshore mit Nach-
weisen an."®

Zu der preim zeit von maria gepurt etc.

Got kum zu meiner hilff herre® eille mir zu  Deus in adiutorium meum intende,

hellffen. Domine ad adiuvandum me festina.
(Ps 69,2)
Der O heilige frau wol geporen von Anna du 0 sancta mundi domina, / Regina
ympnus  Achtpere hymelkunigin der merstern maria caeli inclita, / O stella maris, Ma-
junckfraw gotliche muter. ria, / Virgo mater deifica.

17 Zu den Marienfesten vgl. z. B. Beissel, S. 42-56 und v. a. S. 304-307; Merkel, S. 121-122.

18 Cgm 4697, fol. 23'-26"; die Transkription folgt der Schreibung der Handschrift, lediglich u/v
werden nach vokalischem und konsonantischem Gebrauch normalisiert, Abkiirzungen sind
stillschweigend aufgeldst, sz-Ligatur wird als ,i3* wiedergegeben. Gro3buchstaben nach Punkt
bezeichnen rote Lombarden, alle anderen Grof3buchstaben rubrizierte Majuskeln. Die Unter-
streichungen sind in der Handschrift mit roter Tinte ausgefiihrt worden.

19 Hs. herreil.



54 —— Stefan Matter

Der psalm

Vers

Wirt geporn suf3e tochter joachim Du er-
schein schons junckfrewlein du wirst uns
pringen cristum got und menschen.

Wir? eren dein Erlich vest deiner gepurt in
dem du pist entsprungen von kuniglichem
stam und geporen von herre david.

Durch dich sey wir von erden geporen zu
hymel geporen befrid zu geistlicher gepurt
der genade gar mit unausf3prechlicher
weif3.

Dar umb sey ere der drivalt crafft und
sigung in gotlicher eynikait jn Ewikait
Amen.

Umb dy warhait senfmutigkait und gerech-
tigkait wird dich fugen wunderlich dein
gerechte hant. Dein geschoss sein spitzig
dy volck werden unter dir vallen in dy
hertzen der kunigs veind.

Got dein stul ist ewig ein gert* der schi-
ckunge ein gert deins reichs. Du hast ge-
liebt dy gerechtikait und hast gehast dy
pof3hait dar umb hat got dein got dich
gesalbet mit dem oll der frewden fur dein
gesellen. Mirre et guten und casie von den
kleidern von helffen peinen heuwssern
Auf den dich gelustiget han dy tochter der
kunig jn deiner ere.

Emerge, dulcis filia, / Nitesce iam,
virguncula, / Florem latura nobi-
lem, / Christum, Deum et hominem.

Natalis tui annua, / En, colimus
sollemnia, / Quo stirpe allectissi-
ma / Mundo fulsisti genita.

Per te sumus terrigenae / Simulque
iam caeligenae / Pacati pace nobi-
li / More inaestimabili.

Sit trinitati gloria, / Sit semper ac
victoria / In unitate solida / Per saecu-
lorum saecula.

(AH51,S.139-140, Nr. 122)

propter veritatem et mansuetudinem
et iustitiam et deducet te mirabiliter
dextera tua, sagittae tuae acutae
populi sub te cadent in corde inimi-
corum regis.

(Ps 44,5-6)

sedis tua Deus in saeculum saeculi
virga directionis virga regni

tui / dilexisti iustitiam et odisti iniqui-
tatem propterea unxit te Deus Deus
tuus oleo laetitiae prae consortibus
tuis / murra et gutta et cassia a ves-
timentis tuis a domibus eburneis ex
quibus delectaverunt te / filiae regum
in honore tuo.

(Ps 44,7-10)

20 Hs. Dir, der Rubrikator hat also offenbar den falschen Anfangsbuchstaben eingesetzt.

21 Hs. got.



Die Tagzeiten von den Marienfesten im Cgm 4697 = 55

Vers Das licht ist Auff gegangen dem gerechten lux orta est iusto et rectis corde lae-
und ein frewde dem rechthertzigen. titia.
(Ps 96,11)
Ere sey dem vater und dem Sun Gloria patri et filio [et spiritui sancto]
Antiphon O junckfrewliche gotes gepererin dein Nativitas tua dei genetrix virgo
gepurt hat frewd verkundiget Aller werlt gaudium annuntiavit universo mun-
wann aufl dir ist geporen dy sunne der do ex te enim ortus est sol justitiae
gerechtigkait cristus unf3er got der nam hin Christus deus noster qui solvens
dy vermaledeiung und gab dy gebenedei-  maledictionem dedit benedictionem
ung? er beschemte den tot und gab uns daz et confundens mortem donavit nobis
ewig leben. vitam sempiternam.
(CAO 3852)
Von Anbeginne und fir ewigkait pin ich ab initio ante saeculum creata sum et
geschaffen untz zu der kunfftigen werlt usque ad futurum saeculum non
werd ich nit aufhoren und in der heiligen =~ desinam et in habitatione sancta
manunge hab ich gehant richt vor jm Deo  coram ipso ministravi.
gratias.
(Eccl 24,14)3
Auf} kuniglich gesippt scheint maria ge-
porn wir pitten gar Andechtiglich mit
meinung und geist daz uns geholffen
werde zu geistlicher gepurt
Vers mit hertz und gemut singen wir ere in Cum jucunditate nativitatem beatae

disem heiligen fest der hochwirdigen crist
gepererin maria daz uns <nts>* kirieleison

cristeleyson kirieleyson.

Mariae celebremus ut ipsa pro nobis
intercedat ad dominum Jesum
Christum.

(CAO 2016)*

22 Hs. gebedeiung.

23 Als Capitulum in der Vesper des Officium parvum BMV.

24 Unsichere Lesung.

25 In der Laudes oder der Matutin von Nativitas Mariae; ebenfalls in der Komplet des Officium
parvum BMV.



56 —— Stefan Matter

Vers

Oratio

Oratio

Die Anruf-
fung zu
Allen
heiligen
Antiphon

Vers

Vater unfier.

zu dir sehen wir mit begird maria Du warst
heilig Ee daz du geporen warst von Anna

Herre wir piten dich gib deinen dienern Dy
gab deiner hymelischen gnad Auff daz die
geperunge der seligen junckfrawn ist wor-
den ein anfanck des heils daz Auch daz
grof vest ir gepurt uns geb dez frids zu-
nemung. Amen

Gott der du pist der unperhaftigen frucht
geber wir piten dich durch daz gepet und
verdinen der seligen muter Anna unfler
frawen muter und joachym irs vaters aller
tugenden in uns fruchtperkait auff daz wir
vil guter leiplicher ubung gepern in
keuschait und demut und unf3erer eltern
getrost werden sein sy es noturftig jn jen-
ner werlt durch ihesum cristum unfiern
herrn Amen

Dich heiligen grofen herrn loben all engel
in der hoch sprechende

dir zympt lob ere und danck dy engel dy
ertz engel und Dy prynnenden engel mit
Allen choren iubiliren heilige heilige heili-
ge mit unauf3sprechenlichen donnen

lobt den herren alle Sein engel ir sult in
loben Alle kreft engel.

Pater noster

Omnes angeli ejus laudate dominum
de caelis.

Laudemus dominum quem laudant
angeli quem cherubim et seraphim
sanctus sanctus sanctus proclamant.

(CAO 4116 + CAO 3595)

Laudate eum omnes angeli ejus
laudate eum omnes virtutes ejus
alleluia alleluia.

(CAO 1326b)



Die Tagzeiten von den Marienfesten im Cgm 4697 =—— 57

[Kollekte] ~Got der du mit wunderlicher ordnung dy
dinst der menschen schickest wir piten gib
uns auff daz dy dir alzeit peysten und dir
dienen jnn hymmeln daz Auch von jr unf3er
leben werd behut Auff ertrich. Got ich
danck dir fur mein guten engel und pitt daz
ich jm Also reyninglichen nach volg daz jch
mit jm dich ewicklichen mug erkennen
Amen.

Die einzelnen Elemente der Gebetsstunden sind in dieser wie in den anderen
Gebetshoren — soweit ich sie habe identifizieren kénnen — zum iiberwiegenden
Teil der Liturgie der betreffenden Marienfeste oder dann dem Commune Virgi-
num entnommen und daher auch haufig im Officium parvum Beatae Mariae
Virginis zu finden. Die Psalmen, beziehungsweise die Psalmenausziige, sind nur
teilweise die den jeweiligen Horen zugehorigen, ebenfalls freier zugeordnet sind
die capitula, also die Lesungen.

Wie verhilt es sich mit den Hymnen? Es sind sdmtlich Prosaiibertragungen,
teilweise umfassen sie den vollstiandigen Hymnus, teilweise lediglich eine Stro-
phe. Im Grofien und Ganzen sind sie den entsprechenden Festen entnommen.
Die beiden Hymnen Sacrae parentes virginis und O dei sapientia stammen wie
jene der Terz aus einem Reimoffizium zum Fest der Praesentatio Mariae, auf das
gleich noch zuriickzukommen sein wird. Unsere Prim-Hymne O sancta mundi
domina ist etwa ab dem zehnten Jahrhundert bezeugt und hat ihren Ort ge-
wohnlich in den Laudes des Festes zur Mariengeburt, jene der Sext (Ave maris
stella) ist noch &lter, tiberaus weit verbreitet und fast immer dem Fest der Ver-
kiindigung zugeordnet. Unser Hymnus zur Non, Confestim montes adiit, ist die
zweite Halfte des Vesperhymnus zum Fest der Visitatio, verfasst vom Prager
Erzbischof Johan von Jenstein, welcher in den 1380er Jahren ,,zuerst in seiner
Erzdiozese das Fest ,Marid Heimsuchung‘ eingefiihrt und Officium, Hymnen
und Sequenzen fiir dasselbe verfasst“ hat.* Der Hymnus zur Vesper, von wel-
chem nur die erste Strophe angefiihrt wird, ist ein iiberaus weit verbreiteter und
hdufig Rhabanus Maurus zugeschriebener Hymnus zum Fest der Purificatio
Mariae. Der Komplet-Hymnus besteht in unserer Handschrift aus einer Ubertra-
gung der sechsten Strophe des Hymnus Quem terra pontus aethera. Mit dieser
Strophe, welche das Incipit O gloriosa femina/domina hat, setzt eine Hymnenva-
riante ein, die lediglich aus der zweiten Halfte dieses altehrwiirdigen Hymnus

26 AH 48, S. 421.



58 —— Stefan Matter

besteht und in dieser Form nicht nur in den Laudes einer ganzen Reihe von
Marienfesten, sondern auch im kleinen Marienoffizium einen festen Platz hat.

Es zeigt sich also, dass die vorliegenden ,Tagzeiten von den sieben Marien-
festen von kundiger Hand unter Heranziehung der gdngigen und einschldgigen
liturgischen Texte zusammengestellt worden sind. Insgesamt ergibt sich damit
ein Bild, das meiner Meinung nach eine lateinische Vorlage fiir das ganze Offi-
zium wahrscheinlich macht, eine solche hat sich allerdings — méglicherweise
jedoch einfach aufgrund des unbefriedigenden Erschlieffungsstandes der mit-
telalterlichen Gebetbuchliteratur — bislang nicht finden lassen. Im Folgenden
kann es daher nur darum gehen, einige Ankniipfungspunkte zur ndheren Ein-
ordnung zusammenzustellen, die immerhin Fahrten fiir die weitere Forschung
legen mogen.

1) Zunéchst ist ein Parallelfall zu nennen, der sich in einigen zentralen
Punkten mit unserem Text beriihrt, dann aber auch wieder so viele Unterschie-
de aufweist, dass eine direkte Verbindung kaum denkbar ist: das sogenannte
Officium recollectionis festorum Beatae Mariae Virginis.” Dieses Reimoffizium
wurde durch eine Stiftung eines Michel de Beringhen, seines Zeichens Kanoni-
ker an der Kathedrale Cambrai, im Jahr 1457 durch Gilles Carlier und Guillaume
Du Fay komponiert und breitete sich in der Folge vor allem in Nordfrankreich,
den Niederlanden und in Norditalien aus. Die Verteilung der Marienfeste dieses
Offiziums auf die einzelnen Horen entspricht der chronologischen unserer Tag-
zeiten; zudem ist die Recollectio etwa zu der Zeit entstanden, als auch unsere
Handschrift geschrieben worden ist — damit erschopfen sich die Gemeinsamkei-
ten aber auch schon. Die Recollectio ist ein voll ausgebildetes Offizium und hat
daher beispielsweise in der Matutin die vollen drei Nokturnen mit je drei Lesun-
gen und verwendet {iberdies durchweg andere Psalmen und Antiphonen wie
auch Kapitel und Responsorien. Unter den iiber 200 Textzeugen in liturgischen
Handschriften findet sich aufierdem kein einziger aus dem deutschsprachigen
Raum.” Eine direkte Abh&ngigkeit ist also eher nicht anzunehmen.

2) Eine gewisse Beriihrung haben unsere Tagzeiten des Weiteren mit einer
Gruppe von geistlichen Liedern und Kurztexten des hohen und spaten Mittelal-
ters, die gemeinhin unter dem Rubrum Die sieben Freuden Mariens zusammen-
gefasst werden.” Es sind zu unterscheiden die himmlischen von den irdischen

27 Vgl. Frutaz; Haggh: The Celebration; dies.: The ,Officium°.

28 Dies nach brieflicher Mitteilung von Barbara H. Haggh-Huglo vom 1.7.2015, die eine zwei-
béandige Monographie zur Recollectio vorbereitet, welche in Kiirze im Druck erscheinen soll.

29 Vgl. zu diesem weiten Feld vor allem Meersseman: Von den Freuden Mariens; ders.: Der
Hymnos Akathistos, Bd. 2, S. 190-213; Leloux; Hilg und Oppitz.



Die Tagzeiten von den Marienfesten im Cgm 4697 =—— 59

Freuden, und von diesen letzteren kommen nicht wenige auch als Festtage in
unserem Offizium vor.

Es ist hier nicht der Ort, um einen Uberblick iiber die sehr divergenten Kata-
loge der Marienfreuden zu geben. Es geniigt hervorzuheben, dass die zahlrei-
chen Zusammenstellungen von fiinf {iber sieben bis weit {iber ein Dutzend
Freuden als Grundbestand folgende fiinf Freuden aufweisen:

1. Verkiindigung
2. Geburt Christi
3. Auferstehung
4, Christi Himmelfahrt
5. Mariae Himmelfahrt

Erweitert wurde dieser kurze Katalog in vielfaltiger Weise, besonders weit ver-
breitet sind die sieben Freuden, welche den obigen noch Epiphanie und Pfings-
ten hinzufiigen, andere Kataloge umfassen auch gerne die Heimsuchung, die
Darstellung im Tempel oder die Wiederauffindung des Zwolfjahrigen im Tem-
pel. Die in unserer Handschrift, dem Cgm 4697, enthaltene Betrachtung zu den
sieben Freuden Mariae (fol. 145'-150") enthdlt beispielsweise Verkiindigung,
Geburt, Epiphanie, Wiederauffindung im Tempel, Auferstehung, Christi Him-
melfahrt und Pfingsten.

Es gibt keine systematische Zusammenstellung der einschldgigen Texte, es
scheint aber doch allen Freudenandachten gemein zu sein, dass sie zumindest
Christi Geburt, meist auch der Auferstehung und Christi Himmelfahrt gedenken
— alles Ereignisse aus Christi Lebensgeschichte, die in unserem Offizium nicht
bedacht werden. Gleichwohl iiberschreiben die Drucke der eben erwdhnten
Recollectio festorum BMV das Offizium mit Officium recollectionis gaudiorum et
festorum Beatae Mariae Virginis, stellen also alle sieben Festereignisse des Offi-
ziums in die Tradition der Marianischen Freuden.*® An vereinzelten Orten sind
liberdies Festtage in Gaudiorum BMV nachgewiesen, so beispielsweise ab 1475
in Sion.* Ein allgemeines Fest wurde daraus erst 1906 und dieses verschwand
mit der letzten Liturgiereform.

30 Officium recollectionis gaudiorum et festorum Beatae Mariae Virginis, juxta ritum Romani
breviarii concinnatum: ad usum Collegiatae Ecclesiae Divi Petri Lovaniensis. Léwen bei Johan-
nes Masius 1599 (Exemplar der Bibliothéque royale de Belgique in Briissel, II 73.171 A [LP];
USTC 413602).

31 Vgl. Frutaz, S. 21-22, Anm. 4 (zum 13. November).

32 Vgl. Kolb, S. 538; Sachs, S. 62.



60 —— Stefan Matter

3) Eine letzte Spur geht aus von den verschiedenen Bestandteilen unseres
Offiziums, welche aus einem Reimoffizium zum Festtag der Darbringung Marias
im Tempel entnommen sind. Das Fest Praesentatio Mariae (21. November) er-
hielt auf Betreiben des umtriebigen Hofmannes und zeitweiligen Kanzlers des
Konigreiches Zypern und Jerusalem, Philipp de Méziéres, im Jahr 1371 die papst-
liche Approbation, gehort also zu den jiingeren Marienfesten unseres Offiziums.
Das Fest hatte allerdings da bereits eine lange Tradition in der griechischen
Kirche, und Philipp wird daher das Offizium wohl nicht selbst verfasst, sondern
mutmafllich entweder von Jerusalem oder von Zypern mitgebracht haben.*
Dieses Offizium war nicht sehr weit verbreitet, so dass die Haufung der Zitate
moglicherweise auf die Spur der lateinischen Vorlage des Offiziums der Marien-
feste fiihren konnte.

Die Beriihrungen mit den hier vorgestellten ,Tagzeiten von den Marienfes-
ten‘ sind vielfaltig, zahlreiche Bestandteile unserer Tagzeiten sind ganz offen-
sichtlich dem Officium Praesentationis entnommen. Das gilt insbesondere fiir
die drei Hymnen zu Matutin, Laudes und Terz. Der Hymnus der der Empfangnis
Mariae zugeordneten Matutin ist auch im Officium Praesentationis Matutin-
Hymnus;* der Hymnus der demselben Fest gewidmeten Laudes ist der ersten
Vesper des Reimoffiziums entnommen, der Vesper also am Vorabend des ka-
lendarischen Festtages;* schlieflich ist auch der Hymnus der Terz, welche Ma-
riae Darbringung im Tempel zugedacht ist, dem Reimoffizium mit diesem The-
ma entnommen, dort steht der Lobgesang in der zweiten Vesper.*

Neben den drei Hymnen enthalten die ,Tagzeiten‘ aber auch verschie-
dene andere Bestandteile des Officium Praesentationis. So sind das Invitato-
rium zur Matutin,” eine Antiphon in der Matutin® sowie ein Responsorium

33 Vgl. Philippe de Méziéres’ Campaign, S. 11-12 (entgegen der Vermutung der Autorschaft
Philipps in den AH 52, S. 44-45).

34 Sacrae parentes virginis steriles naturaliter; AH 4, S. 52, Nr. 79, abgedruckt ebenfalls in der
Edition des Reimoffiziums: Philippe de Méziéres’ Campaign, S. 57, Office 2/5-24; die ,Tagzei-
ten’ fiihren von den fiinf Strophen lediglich die Strophen eins und drei bis fiinf an.

35 O dei sapientia; AH 52, S. 43-45, Nr. 38, abgedruckt ebenfalls in: Philippe de Méziéres’
Campaign, S. 56, Office 1/32-51.

36 Aeterni patris ordine in templo virgo conditur; AH 52, S. 45-46, Nr. 39, abgedruckt ebenfalls
in: Philippe de Méziéres’ Campaign, S. 72, Office 17/15-34.

37 Wir wollen loben mit begirden und stymmen den herren, wir schullen uns geben zu dem lob
der junckfrawen uber all junckfrawen, das entspricht: Votis et vocibus laudantes Dominum,
instemus laudibus Virginis virginum (Philippe de Méziéres’ Campaign, S. 57, Office 2/1).

38 Es was ein auffganck zu dem tempel mit funffzehen staffeln dy auff als junck mit gotes hilff
unwissent vater und Muter, das entspricht sinngemé&f3, wenn auch mit offensichtlich verderb-



Die Tagzeiten von den Marienfesten im Cgm 4697 =—— 61

der Sext* dem Reimoffizium entnommen, daneben gibt es Gemeinsamkeiten
etwa bei den Kapiteln® oder Psalmen.* Die Vielzahl der Verkniipfungen mit
dem Reimoffizium des Philippe de Méziéres legt eine Abhdngigkeit nahe, die
allerdings noch genauer zu bestimmen ware.

Soweit meine nur sehr vorldufigen Ergebnisse des Versuches, einen in jeder
Hinsicht ziemlich durchschnittlichen Tagzeiten-Text etwas genauer zu fassen
und einzuordnen. Der derzeitige Stand der ErschlieBung liturgischer Quellen
und volkssprachlicher Gebetbiicher setzt der Aufarbeitung der Textgeschichte
eines bestimmten literarischen Denkmales enge Grenzen. Abhédngigkeiten ge-
nauer bestimmen zu konnen, setzt hdufig Zufallsfunde voraus. Weitere Er-
schlieungsleistungen werden eine ndhere Kontextualisierung der ,Tagzeiten
von den Marienfesten‘ und der sie enthaltenden Handschrift erlauben und viel-
leicht auch das in der einleitenden Rubrik versprochene gruntliche Verstindnis
ermoglichen:

Hie vecht sich an ein kurf3 dy tagzeitz von unfler lieben frawen, dy sein zu sammen gele-
Ren und gesetzt aufl der heiligen geschrift nach den siben vesten, dy man feiret und ert in
dem jar jn der heiligen cristenhait, und ob sy ymant wolt da mit loben, als Sy wirdig ist,
der schol ein gentzlich auf} legung und meinung jn jm haben uber dise tagzeit in geistli-
cher guter meinung, wann sy liplich sein, wer sy verstet gruntlichen [107].

tem Text: In templum dei gradibus ter quinis erat aditus quos compositis gressibus ascendit fulta
caelitus (Cantus-ID 202490; Philippe de Méziéres’ Campaign, S. 58, Office 3/1).

39 Die arch gotes in der daz sufl hymelprot wirt verflofien ein hymelspeifS in der daz heilig volck
gotes wirt gespeifSet der iunckliche leip maria ist ein kuniglicker sal des erlichen kunigs mit dem
wir vereynigt werden mit der kirchen, das entspricht: Archa Dei, in qua reconditur dulce manna,
cibus ethereus, quo plebs Dei sancta reficitur, est Marie venter virgineus (Philippe de Méziéres’
Campaign, S. 67, Office 12/25).

40 Die Lesung in der Vesper der ,Tagzeiten’ ist: Ich gleich sain ein fruchper weinstock han jch
frucht pracht mein sufSikait dez rauchs und mein plumen dy sein ein frucht der eren und der
ersamkait; diese Stelle (Eccl 24,23: Ego quasi vitis fructificavi suavitatem odoris et flores mei
fructus honoris et honestatis) ist Lesung in den Laudes, Prim und 2. Vesper im Officium Praesen-
tationis (Philippe de Méziéres’ Campaign, S. 67, Office 16/27, 17/3, 17/14).

41 Ps 44 (Eructavit) wird in Matutin, Prim, Terz und Sext verwendet (in fortlaufender Folge
jeweils nur einzelne Verse); dieser Psalm wird vollstandig im Officium Praesentationis wie auch
im Officium parvum BMV in der zweiten Nokturn gebetet (Philippe de Méziéres’ Campaign,
S. 62, Office 7/6).



62 —— Stefan Matter

Literaturverzeichnis

Baltzer, Rebecca A.: The Little Office of the Virgin and Mary’s Role at Paris. In: The Divine Office
in the Middle Ages. Methodology and Source Studies, Regional Developments, Hagio-
graphy. Hg. von Margot E. Fassler, Rebecca A. Baltzer. New York 2000, S. 463-484.

Beissel, Stephan: Geschichte der Verehrung Marias in Deutschland wahrend des Mittelalters.
Ein Beitrag zur Religionswissenschaft und Kunstgeschichte. Freiburg i. Br. 1909.

Die Benediktsregel. Lateinisch/Deutsch. Mit der Ubersetzung der Salzburger Abtekonferenz.
Hg. von Ulrich Faust. Stuttgart 2009 (RUB 18600).

Bruder Philipps des Carthdusers Marienleben. Hg. von Heinrich Riickert. Quedlinburg,

Leipzig 1853 (Bibliothek der deutschen Nationalliteratur 34).

Duffy, Eamon: Marking the Hours. English People and Their Prayers 1240-1570. New Haven,
London 2006.

Endres Tuchers Baumeisterbuch der Stadt Niirnberg (1464-1475). Hg. von Matthias Lexer.
Stuttgart 1862.

Frutaz, A. P.: ,La Recollectio festorum B. Mariae Virginis‘. Testi liturgici in uso nella diocesi di
Aosta dal sec. XV al sec. XIX. In: Ephemerides liturgicae 70 (1956), S. 20-40.

Haggh, Barbara Helen: The Celebration of the ,Recollectio Festorum Beatae Mariae Virginis®.
1457-1987. In: Atti del XIV congresso della Societa internazionale di musicologia.
Trasmissione e recezione delle forme di cultura musicale. A cura di Angelo Pompilio,
Donatella Restani, Lorenzo Banconi e F. Alberto Gallo. Bd. 1-3. Torino 1990, Bd. 3: Free
Papers, S. 559-571.

Haggh, Barbara: The ,Officium of the Recollectio festorum beate Marie virginis‘ by Gilles Carlier
and Guillaume Du Fay. Its Celebration and Reform in Leuven. In: ,Recevez ce mien petit
labeur‘. Studies in Renaissance Music in Honour of Ignace Bossuyt. Hg. von Mark Delaere,
Pieter Bergé. Leuven 2008, S. 93-105.

Hamburger, Jeffrey F.: Another Perspective. The Book of Hours in Germany. In: Books of Hours
Reconsidered. Hg. von Sandra Hindman, James H. Marrow. Turnhout 2013 (Studies in
Medieval and Early Renaissance Art History), S. 97-152.

Harper, John: The Forms and Orders of Western Liturgy from the Tenth to the Eighteenth
Century. A Historical Introduction and Guide for Students and Musicians. Oxford 1991.

Hasenohr, Geneviéve: La vie quotidienne de la femme vue par I’église. L’enseignement des
,journées chrétiennes‘ de la fin du moyen-age. In: Frau und spatmittelalterlicher Alltag.
Internationaler Kongress Krems an der Donau. Hg. von Heinrich Appelt. Wien 1986 (Osterr.
Akad. d. Wiss., philosoph.-hist. Kl., Sitzungsberichte 473; Veroff. des Inst. fiir
mittelalterliche Realienkunde Osterreichs 9), S. 19-101.

Haussling, Angelus Albert: Tagzeitenliturgie in Geschichte und Gegenwart. Historische und
theologische Studien. Hg. von Martin Klockener. Miinster 2012 (Liturgiewissenschaftliche
Quellen und Forschungen 100).

Janota, Johannes: Orientierung durch volkssprachliche Schriftlichkeit (1280/90-1380/90).
Tiibingen 2004 (Geschichte der deutschen Literatur von den Anfingen bis zum Beginn der
Neuzeit 1l1,1).

Hilg, Hardo: Art. ,Sieben Freuden Mariens*. In: VL?>8 (1992), Sp. 1158-1168.

Kolb, Karl: Art. ,Freuden Mariens®. In: Marienlexikon 2 (1989), S. 538.



Die Tagzeiten von den Marienfesten im Cgm 4697 =—— 63

Kottmann, Carsten: das buch der ewangelii und epistel. Untersuchungen zur Uberlieferung und
Gebrauchsfunktion sidwestdeutscher Perikopenhandschriften. Miinster u. a. 2009
(Studien und Texte zum Mittelalter und zur frithen Neuzeit 14).

Largier, Niklaus: Praying by Numbers. An Essay on Medieval Aesthetics. In: Representations
104 (2008), S. 73-91.

Leloux, Herman: Eine mittelniederlandisch-mittelniederdeutsche Reimfassung der,Sieben
Freuden Mariens‘. In: Jahrbuch des Vereins fiir niederdeutsche Sprachforschung 100
(1977), S. 43-71.

Lentes, Thomas: Prayer Books. In: Transforming the Medieval World. Uses of Pragmatic
Literacy in the Middle Ages. Hg. von Franz-Josef Arlinghaus. Turnhout 2006 (Utrecht
Studies in Medieval Literacy 6), S. 239-258.

Leroquais, Victor: Les livres d’heures, Bd. 1-4. Paris 1927-1943.

Lumma, Liborius Olaf: Liturgie im Rhythmus des Tages. Eine kurze Einfiihrung in Geschichte
und Praxis des Stundengebetes. Regensburg 2011.

Matter, Stefan: Mittelhochdeutsche Tagzeitentexte im Spannungsfeld von Liturgie und
Privatandacht. Zu Formen des Laienstundengebetes im deutschsprachigen Mittelalter.
In: Lehren, Lernen und Bilden. XXIIl. Anglo-German Colloquium. Hg. von Nicola McLelland,
Henrike Léhnemann, Nine Miedema [im Druck].

Meersseman, Gérard G.: Der Hymnos Akathistos im Abendland. Bd. 1-2. Freiburg (Schweiz)
1958-1960 (Specilegium Friburgense 2-3).

Meersseman, Gérard G.: Von den Freuden Mariens. Ein Beitrag zur Geschichte der nieder-
deutschen Mystik. In: Lebendiges Mittelalter. Festgabe fiir Wolfgang Stammler. Hg. von
der Philosophischen Fakultdt der Universitat Freiburg Schweiz. Freiburg (Schweiz) [1958],
S. 79-100.

Merkel, Helmut: Art. ,Feste und Feiertage IV‘. In: TRE 11 (1983), S. 115-132.

Niirnberger Totengeldutbiicher. Bearb. von Helene Burger. Bd. 1-3. Neustadt/Aisch 1961-1972
(Freie Schriftenfolge der Gesellschaft fiir Familienforschung in Franken 13; 16; 19).

Oppitz, Ulrich-Dieter: Art. ,Sieben Freuden Mariens [Korr./Nachtr.]. In: VL211 (2010),

Sp. 1429-1430.

Philippe de Méziéres’ Campaign for the Feast of Mary’s Presentation. Ed. from Bibliothéque
nationale mss. latin 17330 and 14454 by William E. Coleman. Toronto 1981 (Toronto Medi-
eval Latin Texts).

Reinburg, Virginia: French Books of Hours. Making an Archive of Prayer. C. 1400-1600.
Cambridge u. a. 2012.

Sachs, Hannelore, Art. ,Freuden Mariens*. In: LCI 2 (1970), S. 62.

Schneider, Karin: Die deutschen Handschriften der Bayerischen Staatsbibliothek Miinchen.
Die mittelalterlichen Handschriften aus Cgm 4001-5247. 2. Aufl. Wiesbaden 1996
(Catalogus codicum manu scriptorum Bibliothecae Monacensis V,7).

Stadlhuber, Joseph: Das Laienstundengebet vom Leiden Christi in seinem mittelalterlichen
Fortleben. In: Zeitschrift fiir katholische Theologie 72 (1950), S. 282-325.

Stadlhuber, Joseph: Das Stundengebet des Laien im christlichen Altertum. In: Zeitschrift fiir
katholische Theologie 71 (1949), S. 129-183.

Taft, Robert: The Liturgy of the Hours in East and West. The Origins of the Divine Office and its
Meaning for Today. Collegeville MN 1986.

Vita Beate Virginis Marie et Salvatoris rhythmica. Hg. von Adolf Végtlin. Tiibingen 1888
(Bibliothek des Litterarischen Vereins in Stuttgart 180).






Eva Rothenberger
Performative Heilsaneignung

Eine spatmittelalterliche Adaptation der Mariensequenz
Ave praeclara maris stella als Gebet der privaten Frommigkeit

Im Gedenken an Volker Honemann (1943-2017)

In dem in das frithe sechzehnte Jahrhundert zu datierenden Codex Lichtenthal
140! der Badischen Landesbibliothek Karlsruhe findet sich auf fol. 72" bis 77"
eine unikal iiberlieferte Prosaiibertragung von Ave praeclara maris stella®
(11. Jh.), die innerhalb der breiten volkssprachlichen Rezeption der lateinischen
Mariensequenz Hermanns von Reichenau eine Sonderstellung einnimmt. Unter
den bisher knapp hundert bekannten volkssprachlichen Textzeugen?® handelt es
sich um den einzigen, der mit einer umfangreichen Anleitung zu seinem Ge-
brauch versehen ist. Die Anweisung, die innere Einstellung und duf3eres Geba-
ren des Rezipienten zusammenfiihrt, korrespondiert mit der sprachlich-
stilistischen Adaptation der Vorlage sowie einem verdnderten Gebrauchszu-
sammenhang. Wahrend die lateinische Mariensequenz als liturgischer Gesang
dem Gottesdienst zu bestimmten Marienfesten zugedacht war oder die wochent-
liche, auf den Samstag festgesetzte Marienmesse begleitete,* wird sie in der

1 Der gesamte Codex ist iiber die digitale Sammlung der BLB Karlsruhe einsehbar. Vgl.
http://digital.blb-karlsruhe.de/urn/urn:nbn:de:bsz:31-36001 (29. Juni 2016).

2 Vgl. AH 50, S.313-315, Nr. 241. Meine Dissertation, die sich unter dem Titel ,Ave praeclara
maris stella. Poetische und liturgische Transformationen der Mariensequenz im deutschen
Mittelalter’ den volkssprachlichen Versiibertragungen widmet, wird voraussichtlich 2018
erscheinen.

3 Vgl. zum aktuellen Kenntnisstand der volkssprachlichen Uberlieferung von Ave praeclara
die Datenbank des ,Berliner Repertoriums’.

4 Die Handschriften ordnen Ave praeclara unter anderem den Festen Assumptio Mariae und
Purificatio Mariae bei. In den meisten Féllen ist die Mariensequenz allerdings ohne spezifi-
schen Festzusammenhang {iberliefert. Vgl. Klein-Ilbeck, S. 95. Als Audi nos-Sequenz, die ledig-
lich die bittenden Schlussversikel umfasst, fand Ave praeclara zudem Eingang in die liturgi-
sche Erneuerungsbewegung des Klosters St. Gallen. Vgl. den Beitrag von Philipp Lenz in
diesem Band, S. 11-45. In dieser verkiirzten Form fiigt sich die Sequenz unter dem Incipit Hoer
vns Maria magt zudem in eine volkssprachliche Paarreimiibertragung der Marienmesse Salve
sancta parens ein. Kurt Gértner bietet auf der Grundlage der fiinf bekannten Uberlieferungs-
zeugen eine Edition der gesamten Messe. Vgl. Gartner; die Teilparaphrase von Ave praeclara

DOI 10.1515/9783110475371-008, © 2017 Eva Rothenberger.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



66 —— Eva Rothenberger

spatmittelalterlichen Prosaiibertragung der Karlsruher Handschrift in ein Lese-
gebet fiir die private Frommigkeitsiibung transformiert.

Solche Anweisungen, die zumeist Ort und Zeitpunkt der Rezeption festle-
gen, zum korperlichen Mitvollzug des gesprochenen Wortes aufrufen und auf
eine Erweiterung der Heilswirksamkeit des Gebetstextes zielen, sind fiir die
spatmittelalterliche Gebetbuchliteratur konstitutiv’ und bereits gut erforscht.®
Nichtsdestotrotz stellt die vorliegende Ubertragung aufgrund ihrer Singularitit
innerhalb der volkssprachlichen Rezeption von Ave praeclara eine beachtens-
werte Ausnahme dar, die fiir eine ndhere Untersuchung lohnend scheint. Denn
wihrend sich die gereimten Ubertragungen (bislang 64 Textzeugen) in der Re-
gel darauf beschrdnken, in den Beischriften auf ihre lateinische Vorlage zu
verweisen und allenfalls die Art und Weise der Rezeption des volkssprachlichen
Textes anzugeben — gesangliche Darbietung oder Lektiire —, sind die Angaben
bei den Prosaiibertragungen an sich bereits ausfiihrlicher. Aber auch hier sind
Anleitungen, die eine Steigerung der Heilswirksamkeit des Textes implizieren,
mit Ausnahme des besagten Textzeugen nicht zu finden.” Der folgende Beitrag
widmet sich der volkssprachlichen Prosaiibertragung unter Beriicksichtigung
der Wechselwirkung von Anweisungsstruktur und semantischer Transforma-
tion der lateinischen Mariensequenz zu einem fiir die private Andacht bestimm-
ten Gebet.

findet sich auf S. 232. Die besagte Messiibertragung ist in den folgenden Handschriften iiberlie-
fert: Jena, Universitits- und Landesbibl., Cod. Bos. 4° 8, fol. 79""-80" (1. Viertel 14. Jh.); Klos-
terneuburg, Stiftsbibl., Cod. 1242, fol. 196"-200" (aus dem Jahr 1338); Kremsmiinster, Stiftsbibl.,
Cod. 5, fol.15"-17" (1. Halfte 15. Jh.); Niirnberg, Stadtbibl., Cod. Cent. VI, 86, fol. 13"-16" (3.
Drittel 16. Jh.); Miinchen, BSB, Cgm 5249/59d, fol. 2' (Mitte 14. Jh.). Vgl. ebd., S. 316.

5 Vgl. Lentes, 1. Bd., S. 252.

6 Zu erwdhnen sind insbesondere die auch dem Beitrag zugrunde liegenden Forschungen von
Johanna Thali und Thomas Lentes, die sich in mehreren Publikationen jeweils den Anweisun-
gen in der Gebetbuchliteratur widmen.

7 Dies sei an wenigen Beischriften exemplarisch verdeutlicht (es wurde eine moderne Inter-
punktion eingefiigt und der u/v-Ausgleich vorgenommen): Dar nach sprich den her nach ge-
schrieben sequencz von unser lieben frauen, der da genant ist ave preclara (Augsburg, UB, Cod.
111.1.8° 6, fol. 235'-239"); Hyr na folget der sequencie von unser lieber frauwen, den man pfleget
zu lesen ader zu singhen in der missen, der da heiszet Ave preclara maris (Trier, Stadtbibl., Hs.
2050/1695 8°, fol. 242"-246").



Performative Heilsaneignung —— 67

1 Heilsvermittlung und Heilsaneignung

Hinsichtlich der mittelalterlichen Vorstellung vom gottlichen Heil gilt es zwei
wesentliche Konstituenten zu bedenken: Zum einen steht das Heil in wechsel-
seitigem Bezug zur gottlichen Gnade, die unterschiedliche Vorstellungen von
Schutz, Heilung und Erbarmen vereint; zum anderen bedarf das gottliche Heil,
das die jeglicher Medialitét entkleidete Begegnung mit Gott meint, der medialen
Vermittlung.® Denn die kategoriale Differenz zwischen Immanenz und Trans-
zendenz, die sich temporal, lokal und insbesondere qualitativ manifestiert,
erfordert mediale Strategien, die in der rdumlichen und zeitlichen Gebunden-
heit des Diesseits das im Grunde Unverfiigbare, das jenseitige Heil, vergegen-
wartigen und einen intensivierten Kontakt zu Gott ermdglichen. Die Gnade
erweist sich hierbei als jene gottliche Kraft, die den Menschen zum Ziel des
christlichen Lebens, der Gottesschau, zu fiihren vermag.’ In diesem Sinne strebt
die christliche Gnaden- und Heilsmedialitit, die sich {iber die Parameter von
N&he und Distanz beziehungsweise von Unmittelbarkeit und Mittelbarkeit kon-
stituiert, nach unterschiedlichen Methoden der medialen Vermittlung.

Eine bedeutende Rolle nimmt in diesem Kontext Maria ein, die als von Gott
erwiahlte Mutter Jesu, dem Medium aller Gnade und allen Heils schlechthin,®
die gottliche Gnade empfingt und somit zu ihrer Vermittlung zwischen den
Menschen und Gott pradestiniert ist. Neben den Engeln und Heiligen verkdrpert
sie ,,[d]urch ihre mitleidende und passionsformige Heiligkeit [...] jene urspriing-
liche Gnaden- und Schutzmedialitit, aus der alle anderen Medialitdten des
Heils abgeleitet sind“." Maria fungiert somit als mediales Bindeglied zwischen
Diesseits und Jenseits und ist damit wesentlicher Bestandteil der christlichen
Heilsokonomie, da sie ,Trigerin des Heils’ und ,Heilsmittlerin® gleichermafen
ist.? Neben der Maria mediatrix, die eine Partizipation an der gottlichen Gnade
im Diesseits ermdéglicht, zdhlen in der mittelalterlichen Frommigkeitspraxis die
Heilige Schrift, die Sakramente und Abldsse sowie das Gebet zu den essentiellen

8 Vgl. Hamm, S. 22 u. S. 24.

9 Vgl. ebd.

10 Vgl. ebd., S. 28.

11 Ebd,, S.36.

12 Vgl. Mertens Fleury 2010, S.33-34. Die theologische Grundlage fiir die Vorstellung der
Maria mediatrix fiihrt Bernhard von Clairvaux auf die gottliche Erwdahlung zur Mutter Jesu
zuriick — die géttliche Begnadung ist die theologische Voraussetzung ihrer Mittlerschaft. Vgl.
Bernhard von Clairvaux: In Adventu, Sermo 2, § 5, S. 84, Z. 17-22 (S. 85: deutsche Uberset-
zung).



68 —— Eva Rothenberger

Gnadenmitteln. Die im mittelalterlichen Gebet regelmafiig geforderte korperli-
che Geste, die das gesprochene oder gelesene Wort zusatzlich performativ mit-
vollzieht und damit seinen Ausdruck steigert, dient der Einiibung der rechten
mentalen Einstellung — einer Voraussetzung fiir die Wirkmacht der gottlichen
Gnade. Denn diese erweise, wie Berndt Hamm feststellt,

ihre Ndhe dadurch, dass sie im Menschen wirkt und ihm eine neue Qualitédt der Andacht
(devotio), der Liebe, Reue und Dankbarkeit schafft, das notwendige Pendant zur externen
Gnadendimension. Ohne diese innere Entsprechung lauft das externe Versprechen, die
Vergebungs-, Schutz- und Heilszusage Gottes, Christi, Marias, der Heiligen und der Engel,
ins Leere der Wirkungslosigkeit."

Eine solche Wechselseitigkeit von Gabe und Gegengabe pragt auch die Gebets-
anweisung der vorliegenden Prosaiibertragung von Ave praeclara, welche die
korperliche Einiibung der Demut und damit eine intensivierte Hinwendung des
Betenden an Maria, Jesus Christus und den Schopfer fordert.

Die Anleitung der Prosaiibertragung ist zweigeteilt: Wahrend eine ausfiihr-
lichere Anweisung den bittenden Schluss des Textes einleitet, fiihrt die rubri-
zierte Beischrift zu Beginn zundchst die medialen Rahmenbedingungen der
lateinischen Mariensequenz und des volkssprachlichen Gebetstextes an
(fol. 7277v):14

Das ist der sequentz und lobe gesancke, den man singet in der messe von unser lieben
frowen, genant zu latin Ave preclara.

Der erste verse: Disz lobe gesancke spricht man gewonlichen in noten, als in kriegen, pes-
tilentz, tirnygen. und in anderen noten sol man inn sprechen mit ernst und andocht.
sprich also, wie nochfolgen ist [...].

Die Rubrik Der erste verse weist die Zeilen als ersten Versikel und somit als den
ersten Sinnabschnitt des Textes aus und ordnet sie bereits der eigentlichen
Ubertragung zu, die auf der Verso-Seite des Blattes mit dem Incipit — Got grusz
dich Maria dii verklerter fiierglentzender sterne des meres — einsetzt (fol. 72%). Die
solchermaflen als fester Bestandteil des Textes ausgezeichnete Anleitung diffe-
renziert in Verbindung mit der unmittelbar vorangehenden Eingangsrubrik den
Gebrauchskontext von lateinischer Vorlage und volkssprachlicher Ubertragung
in lokaler wie auch modaler Hinsicht. Wahrend Ave praeclara als gemeinschaft-
licher Gesang zur liturgischen Messfeier bestimmt ist, bleibt zwar auch der
volkssprachliche Prosatext prinzipiell lobe gesancke, jedoch als in Notlagen zu

13 Hamm, S. 46.
14 Beide Editionstexte finden sich im Anhang.



Performative Heilsaneignung —— 69

sprechendes Gebet. Der explizite Hinweis, wie dieses zu verrichten sei (mit ernst
und andocht), wird zur Voraussetzung fiir die Heilswirksamkeit des Gebets. Der
benannte Gebrauchszusammenhang ist zunichst ein spezifischer (in noten, als
in kriegen, pestilentz, tiirnjigen), um im Anschluss verallgemeinert und ausge-
weitet zu werden. In ihrer semantischen Unbestimmtheit 6ffnet die anschlie-
Bende Ergdnzung und in anderen noten den Wirkungskreis des Gebets fiir jegli-
che den Betenden bedridngende Notlage und fungiert so als Platzhalter: Je nach
Gebetssituation ldsst sich die offene Formulierung imaginativ neu besetzen, die
Verallgemeinerung aufheben und fiir diverse Bedarfsfdlle reaktualisieren. Die
kriegerischen Kampfhandlungen, die an erster Stelle genannt werden, scheinen
sich zundchst der durch das Adverb gewonlichen implizierten Alltaglichkeit zu
entziehen. Beriicksichtigt man allerdings den Uberlieferungszusammenhang
der Handschrift, 1dsst sich der genannte Rezeptionsrahmen von Krieg, Pest und
Turnier durchaus nachvollziehen und letztlich auch mit ihrer monastischen
Provenienz in Einklang bringen.” Die Themenbereiche von Krankheit, Sterben
und Tod sowie Reue und Heilung stellen das gemeinsame Bindeglied des ge-
samten, insgesamt aus drei in das ausgehende fiinfzehnte und beginnende
sechzehnte Jahrhundert zu datierenden Teilen zusammengesetzten Codex dar:
Auf fiinf Drucke' (Teil I) folgen ein Sterbebiichlein, Ermahnungen fiir Kranke,
geistliche Spriiche iiber die Reue, Gebete — unter anderem zur Kommunion und
fiir einen guten Tod — sowie ein Ablasstraktat (Teil II: handschriftlich; fol. 1"—
1119); ein Arzneibiichlein mit Gesundheitsregeln und ein Aderlasstraktat be-
schlieflen die Handschrift (Teil III: handschriftlich; fol. 111'-140")."” Die Prosa-
libertragung von Ave praeclara ist das einzige Stiick, das auf ein geistliches Lied

15 Bereits Emil Ettlinger stellt den Codex in den Kontext der Dominikanerinnenkldster St.
Johann und St. Marx in Straburg. Vgl. Ettlinger, S. 8, Nr. 140. Kodikologisch ldsst sich diese
Vermutung sowohl durch den Erscheinungsort des eingebundenen Hortulus animae-Druckes
sowie die Schreibsprache des handschriftlichen Teils (alemannisch) als auch durch zwei hand-
schriftliche Eintrage aus dem sechzehnten und siebzehnten Jahrhundert stiitzen. Vgl. Heinzer,
Stamm, S. 294.

16 Vgl. Hortulus Animae zu tiitsch (Strafburg, Martin Flach, 1513; VD16 H 5089); Johannes
Geiler von Kaysersberg: ABC, wie man sich schicken soll zu einem kdstlichen seligen Tod
(weitere Angaben zum Druck nicht ermittelbar); daran anschlieBend die Drucke Hans Folz:
Von der Beichte: Wie sich ein Christenmensch schicken soll zu einer vollkommenen Beichte
(weitere Angaben zum Druck nicht ermittelbar) und Johannes Geiler von Kaysersberg: Wie man
sich halten sol bei einem sterbenden Menschen (Speyer, Konrad Hist, 1497; GW 10580 / INKA
11000619).

17 Wahrend die Drucke aus dem ausgehenden fiinfzehnten und beginnenden sechzehnten
Jahrhundert stammen, datieren die beiden handschriftlichen Abschnitte des Codex in das
frithe sechzehnte Jahrhundert. Vgl. Heinzer, Stamm, S. 293-297.



70 —— EvaRothenberger

lateinischer Sprache und liturgischer Provenienz zuriickgeht. In diesem Uberlie-
ferungsumfeld erscheint die zu Beginn in der Gebetsanweisung angefiihrte
Trias der Gewalt als Sinnbild fiir die Bewdhrung des Einzelnen gegeniiber Ge-
fahren und Versuchungen. Eine solche Lesart legt — wie die nachfolgenden
Ausfiihrungen verdeutlichen — auch der anschlieflende Text in Versikel 3b
selbst nahe, der im Vergleich zur lateinischen Vorlage das Wirken des Bosen
drastischer und intensiver zeichnet. Freilich sollte der Erkenntniswert solcher
Riickschliisse von der Gebetsbeischrift auf einen spezifischen Gebrauchszu-
sammenhang nicht {iberstrapaziert werden, da sich Anweisungen innerhalb der
mittelalterlichen Gebetbuchliteratur oftmals als variabel erweisen’® und nicht
zwingend fester Bestandteil eines spezifischen Gebetstextes sind.” Diese prinzi-
pielle Variabilitdat der Beischriften impliziert damit aber auch die Moglichkeit,
dass diese auf den jeweils passenden Gebrauchszusammenhang abgestimmt
werden kénnen.

Unabhéngig davon, wie die Verbindung der Prosaiibertragung von Ave
praeclara mit dem Hinweis auf Krieg und Turnier zustande kam und konkret zu
deuten ist, erdffnet die Anweisung aufgrund ihrer semantischen Ausrichtung
auf allgemeine Notlagen, die bedarfsweise spezifiziert werden kénnen, einen
weiten Verwendungszusammenhang und stellt das anschlielende Gebet auf
diese Weise in den Kontext einer allumfassenden Heilsbitte. Jedoch ist die
Heilswirksamkeit nicht voraussetzungslos: Die Aufforderung, den Text mit ernst
und andocht zu sprechen, bindet das erhoffte Gnadenangebot an die innere
Einstellung des Betenden. Wahrend sich der erste Hinweis auf die mentale Ebe-
ne beschrankt, zielt der zweite zugleich auf die Performanz. Die Andacht, die
geradezu als Leitvokabel der Gebetbuchliteratur gelten kann, impliziert in der
mittelalterlichen Religiositdt zwei Bezeichnungsebenen: zum einen die innere
Einstellung des Betenden, zum anderen die konkrete Andachtsiibung.” In ih-
rem ersten Bedeutungsgehalt l1dsst sich die aneddht wohl am ehesten umschrei-
ben als ,,die Intensitdt der Hingabe an Gott im Gebet oder bei korperlichen
Frommigkeitsiibungen [...]“.? Der Aufruf, das Gebet mit sowohl geistig verinner-

18 Vgl. Wiederkehr, S. 118. Ich danke Stefan Matter fiir den Hinweis, dass Anweisungen, die
den Gebrauchszusammenhang des Turniers aufrufen, bei Gebeten, die meditativ auf verschie-
dene Riistungsteile Christi Bezug nehmen, haufig sind.

19 Wie Ruth Wiederkehr am Bestand der Sarner Gebetbiicher aufzeigt, sind auch ,parallel
iiberlieferte Gebete‘ oftmals mit ,unterschiedlichen Gebetsanweisungen‘ versehen. Vgl. Wie-
derkehr, S. 118.

20 Vgl. Thali: andacht und betrachtung, S. 234.

21 Ebd., S.245. Vor dem Hintergrund der mittelalterlichen Mystik und Scholastik vergleicht
Karl-Heinz Gottert das Bedeutungsspektrum der aneddht mit der lateinischen devotio bei Bern-



Performative Heilsaneignung = 71

lichter als auch koérperlich vollzogener und auf diese Weise eingeiibter Hingabe
vorzutragen, wird zur entscheidenden Voraussetzung fiir die Wirksamkeit des
Gebets. Eine solche Uberblendung von Innen und Auflen, die fiir das spétmit-
telalterliche Gebet konstitutiv ist, steht im Mittelpunkt der zweiten, die bitten-
den Schlussversikel des Textes einleitenden Anweisung.

In Analogie zur lateinischen Mariensequenz formuliert das sechste Versi-
kelpaar der Ubertragung zunichst das Gesuch an die Gottesmutter um ihre
Fiirbitte (6a), um sich anschlieflend mit der Aufforderung, die miitterliche Bitte
zu erhoren, an den Gottessohn zu wenden (6b). Beide Bitten werden zum Aus-
gangspunkt fiir eine komplexe Gebetsanweisung, die sich im Unterschied zur
Anleitungsformel zu Beginn auf das Engste mit dem Text verschrankt. Zundchst
wird der an Maria gerichtete Versikel dreimal mit identischem Wortlaut wieder-
holt:

Der alffte versche:

0 Maria, erhor unsz, wan dyn stin eret dich und ist dir nichtz versagen.
O Maria, erhér unsz, wan dyn sun eret dich und ist dir nichtz versagen.
O Maria, erhor uns, wan dyn stin eret dich und ist dir nichtz versagen.

Die Quantifizierung der Bitte an die Maria mediatrix steigert nicht nur Eindring-
lichkeit und Nachdriicklichkeit der Worte, sondern potenziert mit der Verdreifa-
chung der Gnadenbitte auch die Gnadenhoffnung. Die nachfolgende Ansprache
an den Rezipienten nimmt auf die Vorlage und die Ubertragung gleichermaflen
Bezug:

Du solt wissen, wan du uff disse obgenante dry versch — ,audi nos‘ genant — ,0 Maria, er-
hor unsz‘ kiimest, so solt du nider kntiwen und dan solt du wider uff ston und fir ausz
sprechen also ,salva nos'‘.

Erst auf die innerlich wie duflerlich vollzogene Hingabe folgt die in Uberein-
stimmung mit der lateinischen Sequenz einmalig formulierte Bitte an Christus:
O Jhesu, behalt unsz, fiir welches dy jiinckfrowe und miitter gottes Maria dich
bittet. Die anfianglich geforderte Andacht spiegelt sich nun in der Demutsgeste
des Niederkniens, die den Text als performativen Kommunikationsakt insze-
niert. Der gestische Wechsel von Stehen und Knien, der mit der Repetition der

hard von Clairvaux, Richard von St. Viktor, Bonaventura, Thomas von Aquin und Meister
Eckhart. Vgl. Géttert, S. 155-162. Die Vorstellung der devotio, die im zwolften und dreizehnten
Jahrhundert zunichst ,,die demiitig-innige Hinwendung zu Gott, die Versenkung in seine
Heilstaten* meint, wird schlief3lich bei Meister Eckhart ,,als ein im Grunde fraglos positiver
Grundbestandteil einer kontemplativen Spiritualitét fixiert“. Ebd.



72 — EvaRothenberger

Bitten einhergeht, ruft dariiber hinaus die oftmals in der spatmittelalterlichen
Gebetspraxis zu beobachtende ,gezdhlte Frommigkeit” auf: Der durch die
quantitative Steigerung erzielte intensivierte Ausdruck fiihrt zu einer Zunahme
des qualitativen Gehalts der Gnadenbitte. Die duflerliche Formalisierung, die
sich in der rituellen Geste sowie im Abzdhlen der Frommigkeitsiibung nieder-
schlégt, ist Ausdruck einer Verdienstlogik, welche die Heilswirksamkeit mess-
bar erscheinen ldsst. Zum einen gilt die Wiederholung eines Gebets bezie-
hungsweise in diesem Fall der einzelnen Bitte als Garant fiir ihre Erhérung,?
zum anderen bedingen sich das Gebaren und die Innenschulung des Betenden
wechselseitig — die erforderliche Andacht ist innere und dufiere Haltung zu-
gleich. Grundlegend fiir eine solche Spiegelbildlichkeit von inneren und dufie-
ren Sinnen ist die im Frommigkeitsdiskurs unter anderem vertretene Position
von einer Einheit zwischen Kérper und Seele: Das Korpergebaren galt als Spie-
gel der Seelenregung. Der Korper hatte in diesem Sinn ,,Zeichencharakter, so
daB an der Gebarde, dem actus corporis, der actus animae sichtbar wurde“.* Die
Subjektivitdt der mentalen Einstellung wird im performativen Vollzug des Ge-
bets mit Hilfe eines abzuzdhlenden Frommigkeitsakts gleichsam zu einer objek-
tiv beurteilbaren Handlung. Irdische Gabe und himmlische Gegengabe werden
in ein quantitatives Entsprechungsverhéltnis gesetzt,” die erzielbaren Gnaden-
wirkungen damit kalkulierbar. Jedoch verzichtet die volkssprachliche Prosafas-
sung von Ave praeclara auf eine konkrete Benennung des Gnadenangebots
beziehungsweise der erwartbaren Gegengabe.

22 Der Begriff der ,gezdhlten Frommigkeit‘, der das spatmittelalterliche Bediirfnis nach der
Messbarkeit von Frommigkeitsiibungen treffend zusammenfasst, findet sich in Angenendt u. a.
23 Vgl. Lentes, 1. Bd., S. 562.

24 Ebd., S. 52. Die duf3ere Demutsgeste und die mentale Einstellung korrespondieren insofern,
als das Gebaren auf das Innere einwirkt und zugleich sein Ausdruck ist. Vgl. ebd., S. 53. Die
mittelalterliche Affektenlehre in Philosophie und Theologie postuliert im Riickgriff auf antike
Gelehrte — allen voran Augustinus und Aristoteles — die Einheit von Seele und Korper. Eine
Erregung der Seele korrespondiert mit der Bewegung des Korpers, Affekt ist somit sowohl ein
psychisches als auch ein physisches Phdnomen, das als Phantasma seine ,Spur‘ im physiologi-
schen Wahrnehmungsapparat hinterldsst. Beziiglich der Differenzierung guter und schlechter
Leidenschaften heif3t es bei Thomas von Aquin: Unde oportet contrarietatem passionum ac-
cipere secundum contrarietatem motuum vel mutationum. S. th. I-1I, q. 23, a. 2, c.

25 Vgl. Hamm, S. 42.



Performative Heilsaneignung = 73

2 Transformation zu einem Gebetstext

Die Transformation der lateinischen Sequenz zu einem volkssprachlichen Gebet
spiegelt sich nicht nur in der ausfiihrlichen Anweisungsstruktur, sondern auch
im Text selbst wider. Zwar bleibt die Ubertragung bis auf wenige Ausnahmen
der lateinischen Vorlage thematisch verpflichtet, jedoch bewirken zahlreiche
sprachliche Modifizierungen erstens eine semantische sowie syntaktische Ver-
einfachung der lateinischen Allegorien. Zweitens driicken sie das Streben nach
einer Verringerung der Distanz zwischen Immanenz und Transzendenz aus, um
die Heilswirksamkeit des Textes auszuweiten. Die Adaptationen lassen sich zu
den folgenden Aspekten, die in der anschlieflenden exemplarischen Textanaly-
se verdeutlicht werden sollen, zusammenfassen:

(1) Die rhetorische Figur des Hyperbatons, das in den Versikeln jeweils das
Subjekt und Pradikat iiber etliche Verse hinweg voneinander trennt, wird
durch relativische und konjunktionale Satzanschliisse aufgehoben.

(2) Wahrend die Vorlage iiber den sensus spiritualis das Gottliche prinzipiell
entriickt — Sinn konstituiert sich hier auf mittelbare Weise —, nimmt die
Ubertragung die lateinischen Allegorien mit einer Ausnahme zwar auf,?
konkretisiert zumeist allerdings ihren Aussagegehalt.

(3) Zahlreiche Wiederholungen und Anaphern, die den Text prégen, tragen zu
einem memorativen Texteindruck bei.

(4) Direkte Ansprachen an Jesus und insbesondere an Maria fithren zu einem
innigeren Sprechakt. Diese oftmals mit Interjektionen versehenen und in-
tensivierten Anreden, die ohne Vorbild in der lateinischen Sequenz sind,
finden sich an zahlreichen Stellen: O jiinckfrowe Maria in Versikel 1b und
3b, Maria in Versikel 2b und 3a, O Maria in Versikel 5a und b sowie 6a, Du
in Versikel 4b. Analog hierzu stehen: O Jhesu (zu Salva nos) in Versikel 6b,
her in Versikel 7a und Got und mensch in Versikel 7b, O gutter here Jhesu im
Postludium.”

(5) Waihrend bereits das Marienbild der lateinischen Vorlage im Wesentlichen
auf der Vorstellung der Maria mediatrix basiert, erweitert die volkssprach-
liche Prosaiibertragung die Mittlerposition zwischen Immanenz und Trans-
zendenz deutlich.

26 Die Ubertragung verzichtet in Versikel 5b auf den alttestamentlichen Bezug der Aufforde-
rung Gottes an Mose, auf den brennenden Dornbusch ohne Schuhe zuzugehen (Ex 3,5).

27 Die Anrede Criste Jhesu zu Beginn des Postludiums steht analog zur Ansprache auctor der
lateinischen Vorlage (V. 96).



74 —— Eva Rothenberger

Bereits das Initium hebt die heilsgeschichtliche Rolle der Maria mediatrix, die in
der gottlichen Erwdhlung zur Gottesmutter griindet, durch eine thematische
Dopplung stirker hervor — verklerter, fiierglentzender sterne des meres steht fiir
praeclara maris stella (V.1-2). Zugleich wird die in der lateinischen Vorlage
lichtmetaphorisch gefasste Rolle Marias als Mittlerin zwischen Immanenz und
Transzendenz (V. 3-5: in lucem gentium [ [...] divinitus orta) um den Aspekt des
Trostes ergdnzt und in diesem Sinne konkretisiert — Maria ist uff gangen von
gottlicher fiirsichtickejt zu trost der welt.

Versikel 1a lehnt sich semantisch eng an die lateinische Mariensequenz an
und greift auch auf die Reihenfolge von marianischer Allegorie (V. 6: Dei porta)
und christologischen Lichtmetaphern (V. 8-9) zuriick. Die Verbalphrase, die in
Analogie zur Vorlage an den Schluss des Versikels gesetzt ist (woll in dy weltt
gelejittet hest fiir ducis in orbem [V. 11]) und so dem syntaktischen Klammerstil
der lateinischen Verse entspricht, wird mit einer zusitzlichen und semantisch
aquivalenten Verbalphrase zu Beginn des Versikels (di1 furest in dye welt) wie-
derholt. Auf diese Weise wird das Thema der Geburt Jesu, die Grundlage allen
Heils ist, zusétzlich akzentuiert.

Der Gegenversikel 1b fiihrt die thematische Fokussierung auf die Erwdhlung
Marias zur Gottesmutter weiter und verdoppelt das Attribut praeelecta: der
lichtmetaphorische Vergleich schone, usserwelte als dy sun entspricht der For-
mulierung praeelecta ut sol (V. 15), zusitzlich wird der Titel regina caeli (V. 13)
erweitert zu eyn ausserwelte kunigin der hjmeln. Die marianischen Ehrentitel
und Metaphern, die in den lateinischen Versen parataktisch angefiihrt werden,
dienen einer direkten und eindringlichen Ansprache an die Gottesmutter: O
jiinckfrowe Maria, dii bist ejn gezirde der welt und eyn ausserwelte kunigin der
hymeln [...].

Der ebenfalls durch die Ansprache O jiinckfrawe Maria eingeleitete Versikel
3b rekurriert auf die heilsgeschichtliche Rolle der Gottesmutter, indem er den
Ausgangspunkt bietet fiir eine sprachliche Vervielfaltigung sowohl des Bosen
als auch des Handelns Mariens. Die Formulierung erloset die welt von dem
schedlichen laster, die ihr Aquivalent in damnoso crimine mundum | exemisti
(V. 40-41) findet, wird nochmals durch die Schlussfolgerung bist erlosen die
welt von schedlicher missettat der stinden aufgegriffen. Maria ,zerdriickt‘ nicht
nur den Leviathan, wie es in der lateinischen Sequenz heif}t (V.36-39:
[...] furentem [ Leviathan serpentem [ tortuosumque [ et vectem collidens), son-
dern die zusitzlichen Verbalphrasen erzeugen den Eindruck einer Multiplikati-
on der heilssichernden Taten der Gottesmutter: Zum Akt des ,Zertretens‘ (zer-
tretten), der sich mit der lateinischen Sequenz deckt, kommt die Formulierung
du bist auch zerkniischen und zerbrechen hinzu. Die zahlreichen attributiven



Performative Heilsaneignung =—— 75

Ergdnzungen zeichnen das Bose dariiber hinaus negativer und drastischer als
die lateinische Vorlage.

Versikel 4a nimmt das Thema der Prasenz im eucharistischen Sakrament
der Vorlage auf, um von dieser zugleich deutlich abzuweichen. Wahrend die
lateinischen Verse das als Glaubensgeheimnis bezeichnete und metaphorisch
formulierte Wandlungsgeschehen in den Mittelpunkt stellen, spricht die Uber-
tragung explizit von Liebe, Gnade und Andacht: dy do synt in der ubiinge dyner
gotlichen lybe und glaubent an das lamp der genedickeyt. Die umfassendste Mo-
difikation des Versikels liegt allerdings in der Konzentration auf Maria — das
Sakrament dient nicht der Anrufung Jesu (V. 50: devocamus ad aram) und der
Vergegenwdrtigung des Heilsgeschehens um den Gottessohn (V. 42-44: [..]
gentium [ nos reliquiae [ tuae sub cultu memoriae), sondern der Gottesmutter
selbst: synt wir dich andechtiglichen anruffen by dem lamp, das do ist uff zu opf-
feren geystlich under der gezierde djner gedechtnisse in ejner wiinderbarlicher
mosze.

Wihrend die drei Christus und den Schopfer apostrophierenden Schluss-
versikel der lateinischen Mariensequenz eine syntaktische Einheit bilden, setzt
die Prosafassung durch zusitzliche Imperativformen jeweils neu ein und er-
weckt auf diese Weise den Eindruck einer Vervielfachung der Bitte. Die Reim-
ankldnge in den letzten drei Versikeln der ansonsten in Prosa formulierten
Ubertragung lassen einen Wechsel der Vorlage vermuten. Da die formale (vgl.
die Endreime) und morphologische Analogie zu der aus dem vierzehnten Jahr-
hundert stammenden Versiibertragung des Monchs von Salzburg frappierend
ist,”® muss dieser Text, der dem Schreiber der Prosaiibertragung wohl als pas-
sendes Versatzstiick fiir den Schluss seines eigenen Textes erschien, bekannt
gewesen sein oder sogar vorgelegen haben.?

Versikel 7a greift morphologisch auf den fontem boni (V. 86) und die purae
mentis oculos (V. 87) zuriick, bindet sie aber semantisch in den verdnderten
Gebetskontext ein: Hilffe unsz, her, des hertzen reynickejt, [ das wir den briinnen
bereyit [ in unsz schowent in der ewickeyt. Der Ort der geforderten inneren An-
dacht ist die als Herz bezeichnete Seele des Menschen, in die sich die kérperlich
eingeiibte Einstellung einprégen soll.

28 Ich danke Gisela Kornrumpf fiir den wertvollen Hinweis. Der Schluss der Prosaiibertragung
legt vor allem Zeugnis von der Verbreitung und Beliebtheit des Monchs-Textes ab. Vgl. die
Edition Franz V. Spechtlers in Die geistlichen Lieder des Monchs, S. 144-150, G 6.

29 Den Wechsel der Vorlage in Versikel 7a zeigt die Handschrift dariiber hinaus im Verzicht
auf die bis dahin relativ konstante interne Nummerierung der Versikel (vgl. Der ander versse)
an.



76 —— Eva Rothenberger

Die Ansprache im Postludium Criste Jhesu, syest ermant/dyner lieben
miitter Maria schlie3t nochmals an die Bitte an Jesus aus Versikel 6b an und ruft
zugleich die bereits auf das zwoélfte Jahrhundert zuriickgehende Vermenschli-
chung des Marien- und Gottesbhildes auf. Die intimisierte Mutter-Sohn-
Beziehung sowie die Inkarnation Gottes verringern die rdumliche Distanz zwi-
schen Immanenz und Transzendenz und stellen die theologische Grundlage des
menschlichen Hoffens auf die gottliche Gnade dar. Die letzten Verse wenden
sich im Unterschied zur Vorlage nicht an den Schopfergott (ad auctorem), son-
dern eindringlich an den Gottessohn Jesus: o giitter here Jhesu.

Wie die Textanalyse verdeutlicht, nehmen die mit Maria verbundenen Gna-
denattribute sowie die Nennung ihrer heilsspendenden Taten gegeniiber der
lateinischen Vorlage zu; es lasst sich geradezu von einer Potenzierung der Gna-
de sprechen. Insofern stellt sich die zum Gebet umgestaltete Sequenz als Medi-
um der erhofften Erlangung des géttlichen Heils in der Gegenwart des Betenden
dar. Die lateinische Sequenz wird zum Ausgangspunkt einer intensiven Suche
nach gottlicher Gnade, die sich im innigen Ton sowie der quantitativen Zunah-
me der Bitten insgesamt niederschlagt. Mit diesem Anliegen korrespondiert die
Positionierung der ausfiihrlichen, auf die rechte innere Einstellung rekurrieren-
den Gebetsanweisung unmittelbar vor den an Gottesmutter und Gottessohn
gerichteten Bitten.

3 Fazit

Nach Johanna Thali, die sich intensiv mit den performativen und rhetorischen
Strategien der Heilsvermittlung in mittelalterlichen Gebeten befasst, steht nicht
zuletzt die Ankniipfung an den liturgischen Ritus ,,und damit an die von der
Institution der Kirche sanktionierte Form des Gebets“*® — beispielsweise iiber
die liturgische Geste des Niederkniens — im Dienst einer gesteigerten Heilswirk-
samkeit der Texte. Das Bediirfnis, die private Frommigkeitsiibung an das Offizi-
um anzubinden, beruft sich, wie Thali annimmt, einerseits auf

die (in der Benediktsregel explizit formulierte) Uberzeugung [...], dass Gott insbesondere
beim Gottesdienst gegenwartig ist, andererseits [auf] die Vorstellung, dass sich in der Li-
turgie das Gebet der diesseitigen Kirche mit dem himmlischen Gesang der Engel und Hei-

30 Thali: Strategien der Heilsvermittlung, S. 250.



Performative Heilsaneignung =—— 77

ligen zu einem einzigen Lobpreis Gottes verbindet. Bei der Feier der Liturgie [...] werden
die Grenzen zwischen Immanenz und Transzendenz durchlissig.”!

Eine solche ,Liturgisierung des privaten Betens‘* attestiert Thali volkssprachli-
chen Gebetstexten, die dem Laien im Vollzug der lateinischen Messfeier zum
privaten Beten dienen und ,,die Kommunikation mit dem absenten Gottlichen
ermoglichen und die Heilsvermittlung gewdihrleisten sollen“.®® So erlauben
beispielsweise volkssprachliche Messgebete die subjektive Partizipation am
objektiven Heilsgeschehen, dem eucharistischen Sakrament, in der eigenen
Muttersprache, um auf diese Weise dessen Gnadenwirkung zu intensivieren.>
Die Frage, ob auch der Codex Lichtenthal 140, der die besagte volkssprach-
liche Ubertragung von Ave praeclara enthilt, im Kontext der persénlichen An-
dacht steht, ist freilich nicht sicher zu beantworten; doch lasst der kodikologi-
sche Befund eine solche Vermutung moglich erscheinen. Zum einen bietet die
Handschrift aufgrund ihres kleinen Formats (14 x 9 cm) die prinzipielle Mog-
lichkeit einer Mitnahme in den Gottesdienst, zum anderen reiht sich die Se-
quenziibertragung, der ein Kommuniongebet unmittelbar vorausgeht, in andere
volkssprachliche Gebetstexte ein. Dariiber hinaus legt auch die Provenienz der
kleinformatigen Handschrift aus einem der beiden Dominikanerinnenkldster in
StraBburg® ein Bediirfnis nach einer volkssprachlichen Rezeption liturgischer
Texte in der Volkssprache nahe, denn aufgrund der insgesamt schwachen La-
teinkenntnisse dominikanischer Ordensfrauen war die Volkssprache bereits im
vierzehnten Jahrhundert gegeniiber dem Latein dominierend.* Die Prosaiiber-
tragung Got grusz dich Maria du verklerter flierglentzender sterne des meres ori-
entiert sich auf unterschiedliche Weise an der Liturgie. Zu nennen ist zum einen
die Aufforderung zur liturgischen Geste des Niederkniens, die zur Vorausset-
zung fiir die Gnadenerhérung wird, sowie der Wiederholungsakt der vorgetra-
genen, an die Gottesmutter gerichteten Bitte. Zum anderen ist die Sprecherposi-

31 Ebd.

32 Vgl. ebd., S. 265.

33 Ebd., S.248.

34 Vgl. ebd., S. 253-254.

35 Siehe Anm. 15.

36 In den siiddeutschen Dominikanerinnenkonventen hatte die Volkssprache insbesondere in
der Frauenseelsorge ihren festen Platz. Vgl. Ehrenschwendtner, S. 26 mit Anm. 174. Eine tiefer-
gehende Kenntnis des Lateinischen stand dabei im Hintergrund - ,,man hielt es allem An-
schein nach fiir eine im Grunde iiberfliissige Ubung, da die Frauen seiner nicht bedurften, um
lateinisch geschriebene Theologie zu studieren oder sich auf Latein mitzuteilen; intensive
Andacht schien sehr wohl moglich ohne direktes Verstandnis der liturgischen Texte“. Ebd.,
S. 28.



78 = Eva Rothenberger

tion anzufiihren: Wahrend in volkssprachlichen Privatgebeten, welchen nicht
selten lateinische Hymnen, Sequenzen und Antiphonen zugrunde liegen, oft-
mals ein personliches ,Ich”” spricht, bleibt die vorliegende Prosaiibertragung
von Ave praeclara — mit Ausnahme der Gebetsanweisungen — dem liturgischen
Sprechakt des kollektiven ,Wir‘ aus der lateinischen Mariensequenz verpflich-
tet. Da der volkssprachliche, als privates Gebet fungierende Prosatext eine litur-
gische Vorlage zugrunde legt, ldsst sich also in gleichem Maf3e auch von einer
Privatisierung des Liturgischen sprechen.

Die Mariensequenz Ave praeclara, die mit Hilfe von Allegorien das Diessei-
tige auf das Jenseitige perspektiviert, vermittelt im zeichenhaften Sprachduktus
das im Grunde Unverfiigbare.® Wahrend auf diese Weise das Gottliche prinzipi-
ell sprachlich entriickt wird, impliziert die als Medium zur Sicherung der gottli-
chen Gnade inszenierte volkssprachliche Ubertragung eine grofiere Kontaktzo-
ne zwischen Immanenz und Transzendenz. Das Streben nach einer gesteigerten
Unmittelbarkeit im Sinne einer grofieren Ndhe zur gottlichen Gnade und damit
letztlich zum jenseitigen Heil spiegelt sich in einer zusatzlichen Fokussierung
auf die Mittlerfunktion der Gottesmutter wider. Wahrend die Vorstellung der
Maria mediatrix bereits im thematischen Zentrum der lateinischen Sequenz
steht, wird sie im Zusammenhang der Suche nach medialen Vermittlungsstrate-
gien des gottlichen Heils in der volkssprachlichen Prosafassung umso wichtiger
und erreicht in der repetitiv und performativ vorgetragenen Gnadenbitte ihren
Hohepunkt. Die orale und mentale Vergegenwartigung des Gottlichen, die sich
in der Vorlage in der allegorisierten narratio der christlichen Heilsgeschichte
findet (Versikelpaare 2 bis 4), wird im volkssprachlichen Text auf zweifache
Weise zum Ausgangspunkt fiir eine Steigerung der Heilswirksamkeit: (1) Im
Unterschied zur sprachlichen und semantischen Verdichtung eben jener heils-
geschichtlichen Versikel der Mariensequenz stellt der Gebetstext das Verstehen
auf der sprachlichen und semantischen Ebene in den Mittelpunkt, das spates-
tens seit dem ausgehenden Mittelalter als wesentliche Voraussetzung fiir eine
gesteigerte innere Andacht und damit fiir die Entfaltung der Heilswirksamkeit
eines Gebets gilt.*? Mithilfe einer Auflésung der syntaktischen Verklammerung

37 Wie Peter Ochsenbein darlegt, greift die Dichotomie liturgisch versus privat freilich zu kurz,
allerdings lasst sich bei volkssprachlichen Gebetstexten der Gebrauchszusammenhang einer
privaten Andachtsform — sei sie im Einzelnen als stille Anteilnahme wéhrend des lateinischen
Gottesdienstes oder als personliche Frommigkeitsiibung zu verstehen — oftmals an den Rubri-
ken (Verweis auf die Funktion) oder dem Sprechakt des Gebetstextes (Ich-Form) festmachen.
Vgl. Ochsenbein, S. 380-381.

38 Vgl. Ohly, S. 15.

39 Vgl. Thali: Strategien der Heilsvermittlung, S. 243.



Performative Heilsaneignung =—— 79

der lateinischen Versikel sowie einer semantischen Vereinfachung der zum Teil
schwer zugidnglichen allegorischen Beziige ist die Prosaiibertragung insgesamt
um ein besseres Verstandnis des fiir die lateinische Mariensequenz konstituti-
ven zeichengebundenen Sprachduktus bemiiht.*° (2) Vor diesem Hintergrund
ermdglicht allererst das Verstdndnis der syntaktisch wie semantisch duflerst
komplexen Mariensequenz Ave praeclara eine imaginatio und memoria der
vergangenen Heilszeit in der Gegenwart des Betens. Denn das ,,Gebet war Erin-
nerungsarbeit. Das vergangene Heilsgeschehen wurde betend erinnert, um
durch die Erinnerung seine Heilswirksamkeit fiir die Jetztzeit zu sichern.“*! Die
Formelhaftigkeit, die der volkssprachliche Text durch die Wiederholung einzel-
ner Ausdriicke und Formulierungen erzielt, stiitzt die mentale Vergegenwarti-
gung und Memorierbarkeit der heilsgeschichtlichen und heilsspendenden Er-
eignisse. Die Prosaiibertragung referiert auf die liturgische Gattung der Sequenz
und stellt sich so in die Ndhe der Liturgie, um einerseits die eigene Verbindlich-
keit und heilbringende Wirksamkeit zu steigern und sich andererseits zugleich
von der lateinischen Vorlage zu l6sen.

40 Die von Hennig Brinkmann stammende Beschreibungskategorie der ,Verratselung* fasst die
stilistischen Spezifika von Ave praeclara treffend zusammen, denn mit der Reihung alttesta-
mentlicher Prafigurationen und typologischer Verweise sowie durch das den Einzelversikel
bestimmende Hyperbaton erweist sich der Text auf semantischer wie auf sprachlicher Ebene
als schwer zugédnglich. Vgl. Brinkmann: Voraussetzungen und Struktur, S.50-51. Ein umfas-
sendes Verstdndnis der allegorischen Beziige war sicherlich nur auf der Grundlage einer ,,Ver-
trautheit mit der damals geltenden Auffassung der Heiligen Schrift“ méglich. Ebd., S. 50. Vgl.
in diesem Zusammenhang auch die aus dem dreizehnten Jahrhundert stammenden Sequenz-
kommentare des Caesarius von Heisterbach und eines Anonymus, die sich um eine versikel-
weise Allegorese der lateinischen Sequenz bemiihen. Beide Kommentare wurden von Robert
Huygens ediert und von Hennig Brinkmann ndher besprochen. Vgl. Huygens; Brinkmann:
Mittelalterliche Hermeneutik, S. 410-434.

41 Lentes, 1. Bd., S. 26.



80 — Eva Rothenberger

Anhang: Textgrundlagen

Ave praeclara maris stella (AH 50, S. 313-315, Nr. 241)*2

A
Ave, praeclara
maris stella,
in lucem gentium
Maria,
divinitus orta. 5
1a

Euge, Dei porta,

quae non aperta

veritatis lumen,

ipsum solum iustitiae,

indutum carne 10
ducis in orbem.

1b
Virgo, decus mundi,
regina caeli,
praeelecta ut sol,
pulchra lunaris ut fulgor, 15

agnosce omnes
te diligentes.

42 Der Text folgt der Ausgabe in den Analecta hymnica. Die Nummerierung wurde jedoch
modifiziert, um die Struktur von Einzel- und Doppelversikel zu verdeutlichen. Wahrend Initi-
um und Postludium fiir sich stehen und durch A und Z gekennzeichnet werden, sind die Versi-
kelpaare durchnummeriert — a kennzeichnet den Versikel, b den entsprechenden Gegenversi-
kel. In ihrer Studie zu den Sequenzen Hermanns von Reichenau legt Bettina Klein-Ilbeck eine
Neuedition von Ave praeclara vor, die im Unterschied zu den Analecta hymnica der mittellatei-
nischen Orthografie Rechnung trdgt und zum Teil die Interpunktion und Versaufteilung anders
setzt. Vgl. Klein-Ilbeck, S. 82-91.



Performative Heilsaneignung = 81

2a
Te, lignum vitae,*
virgam almae stirpis lesse,
nascituram 20
priores
desideraverant
patres et prophetae.

2b

Te, plenam fide

sancto rorante pneumate 25
parituram

divini

floris amygdalum

signavit Gabriel.

3a
Tu agnum regem, 30
terrae dominatorem,
Moabitici
de petra deserti
ad montem filiae Sion
transduxisti. 35
3b

Tuque furentem

Leviathan serpentem
tortuosumque

et vectem collidens

damnoso crimine mundum 40
exemisti.

4a
Hinc gentium
nos reliquiae
tuae sub cultu memoriae,
mirum in modum 45
quem es enixa,
propitiationis agnum,

43 Wie der Lesartenapparat bei Klein-Ilbeck, S.95 verdeutlicht, werden die jeweils ersten
Verse von Versikel 2a und 2b innerhalb der Uberlieferung gelegentlich vertauscht, sodass man
durchaus von zwei Ave praeclara-Fassungen sprechen kann. Da sich die Prosaiibertragung auf
jene Fassung stiitzt, die innerhalb der Volkssprache seltener rezipiert wird, wurden hier die
beiden ersten Verse von Versikel 2a und 2b gegeniiber den Analecta hymnica getauscht.



82 — Eva Rothenberger

regnantem caelo

aeternaliter,

devocamus ad aram 50
mactandum mysterialiter.

4b
Hinc manna verum
Israelitis
veris, veri Abrahae filiis,
admirantibus, 55
quondam Moysi
quod typus figurabat, iam nunc
abducto velo
datur perspici;
ora, virgo, nos illo 60
pane caeli dignos effici.

5a

Fac fontem dulcem,

quem in deserto

petra praemonstravit,
degustare 65
cum sincera fide

renesque constringi

lotos in mari,

anguem aeneum in cruce
speculari. 70

5b
Fac igni sancto
patrisque verbo,
quod rubus ut flamma
tu portasti,
virgo mater facta, 75
pecuali pelle
discinctos pede
mundis labiis cordeque
propinquare.

6a
Audi nos, 80
nam te filius
nihil negans honorat.



Salva nos,
Iesu, pro quibus
mater virgo te orat.

Da fontem boni visere,
da purae mentis oculos
in te defigere,

Quo haustu sapientiae
saporem vitae valeat
mens intellegere,

Christianismi fidem
operibus redimire
beatoque fine

ex huius incolatu saeculi,

auctor, ad te transire.

6b

85

7a

7b

90

95

Performative Heilsaneignung =—— 83

Editionstext: Karlsruhe, BLB, Cod. Lichtenthal 140,

fol.

[721

[721]

72]’_77!’44

Das ist der sequentz und lobe gesancke, den man singet in der messe von
unser®lieben frowen, genant zu latin Ave preclara.

Der erste verse:

Disz lobe gesancke spricht man gewonlichen in noten, als in kriegen,
pestilentz, tirnygen. und in anderen noten sol man inn sprechen mit
ernst und andocht. sprich also, wie nochfolgen ist:

44 Alle Zitate aus der Handschrift wurden hinsichtlich der Klein- und Grof3schreibung norma-
lisiert; u/v- sowie i/j-Wechsel ist dem Lautstand angeglichen; Schaft-s ist als rundes s wieder-
gegeben; Abbreviaturen wurden aufgeldst; zugunsten der Lesbarkeit wurde eine moderne
Interpunktion eingefiigt; Schragstriche markieren in den letzten drei Versikeln den Wechsel

zum

Endreim.

45 vser Hs.



84 = Eva Rothenberger

1a

1b
[731]

2a

[73']

2b

3a

[74]

Got grusz dich, Maria, dd verklerter, flierglentzender* sterne des meres,
uff gangen von gottlicher flrsichtickejt zu trost der welt.

Frauwe dich, du gottes port, dy do nit ist uffgethon. dd furest in dye welt
das licht der warhejyit. die stin der gerechtickeyt, bekleydet mit menschli-
cher nattir, woll in dy weltt gelejjttet hest.

Der ander versse:

0 jinckfrowe Maria, di bist ejn gezirde der welt und ejn ausserwelte
kunigin der hjmeln, schone, usserwelte als di sun, hubsch weysz als der
monlich schin. erkenne alle, di dich lib habent.

Dyr dryt versse:

Die vorgangen altvetter und propheten habentt dich begert geboren zu
werden, eyn” gebererinn des ewigen lebens und als ejn rutt von dem
heyligen geschlecht Yesse.

Der virde verse:

Under dem,*® das du, Maria, beschettiget” wurdt von dem hefjligen gejst
und vol der gnoden wert und der heylige ertzengell Gabriell dir kunt det,
das von dir geboren solt werden der sussz mandell kern der gotlichen®
blumen.

Der fflinffte verse:

Maria, du host gefuret daz lamp aller der welt, den kunige und den her-
scher des ertrichs zu dem berge der tochter von Sjon und von dem herten
felsen der wuste, und der* richset>® uber das volck der Moabitten.

46 fiierglentzeder Hs.

47 werden vnd eyn Hs.

48 Der Bezug von Under dem ist unklar.

49 beschettiget Part. von beschatten swV. ,bedecken‘ (BMZ I1/2, Sp. 89a).
50 gotliche Hs.

51 der fehlt Hs.

52 richsen swV. ,herrschen, regieren‘ (Le II, Sp. 420), siehe auch in 4b.



3b

4a

[74"]

4b
[75]

5a

[75]

Performative Heilsaneignung =—— 85

Der sechste versz:

O janckfrawe Maria, dii hast auch erloset die welt von dem schedlichen
laster, du bist auch zerkniischen und zerbrechen den hessligen® dufell
Leviathan, den greusslichen schlangen und* zertretten auch das schlosz
des ewigen dodes und den herten rigell und bist erlosen die welt von
schedlicher missettat der stinden.

Der sybende verse:

Dar umb wir criesten synt geben der volcker und wir niin synt die noch-
kummenden, dy do synt in der ubiinge® dyner gotlichen lybe und glau-
bent an das lamp der genedickeyt, das do ewickelichen richssen soll in
dem hymmell und sellicklichen von dir geboren ist, synt wir dich andech-
tiglichen anruffen bj dem lamp, das do ist uff zu opfferen geystlich*® un-
der der gezierde dyner gedechtnisse in ejner wiinderbarlicher mosze®.

Der achte verse:

Du gebtt das wore hifmmelbrott zu sehen den woren israhelischen, den
kinden des waren Abrahams, dy sich verwunderten und onmuglichen
diichtt, alsz es her Moyses betiitlinge fiirgebildet hett. ntin dy blintheyit
abgethon ist und wirt das brot geben in®® schowen. o miitter und
jinckfrowe gottes, wir bittend, das d unsz wollest wirdige machen des
hymmelschen brottsz.

Der nlinte versse:

O Maria, mach unsz wirdig, das mir® mogent versuchen den sussen
bronnen, der unsz doch entsprange in der wustenisse usz eynem herten
steyn, mit eynem onfermisten® glauben und mit gantzer kduscheyt; also,
das wir von unsern sunden und missetaten geweschen werden in dem

53 hessigen Hs.; hesslig in der Bedeutung von ,feindselig’.

54 vnder Hs.

55 iiebunge stf. ,Verehrung* (Le II, Sp. 1687).

56 geystlicher Hs.

57 mosze = wise.

58 in = Personalpronomen, gemeint sind die zuvor genannten Kinder Abrahams.

59 mir = wir, siehe auch weiter unten im Versikel.

60 fermist Partizip von vermischen swV. (Le III, Sp. 180); mit eynem onfermisten glauben im
Sinne von ,mit einem reinen Glauben‘?



86 —— Eva Rothenberger

5b

[76']

6a

[76']

6b
[771]

7a

7b

mere, das mir mogent ansehen den erin schlangen uff erhept an dem
criitze.

Der zehend versche:

O Maria, dii wollest unsz erneheren® mit ejnem sittigen gang und zu
nahen mit reynem lefftzen und mit luterem hertzen von der hitz des hey-
ligen geyistes fur® und den worten des vatters. welches wort du, heylige
jinckfrowe und mitter, hast getragen als der busch Moysi mit eynem
flammem, der do was unversertt und dar noch di desz eyn miitter wur-
dest mit megetlichem bilde.

Der alffte versche:

0 Maria, erhor unsz, wan dyn stin eret dich und ist dir nichtz versagen.

0 Maria, erhér unsz, wan dyn sun eret dich und ist dir nichtz versagen.

0 Maria, erhor uns, wan dyn stin eret dich und ist dir nichtz versagen.

Du solt wissen, wan du uff disse obgenante dry versch — ,audi nos‘ ge-
nant —,0 Maria, erhor unsz‘ kiimest, so solt du nider kniwen und dan solt
du wider uff ston und flr ausz sprechen also ,salva nos‘.

Der zwolfft versch:
0 Jhesu, behalt unsz, fiir welches dy jinckfrowe und mitter gottes Maria
dich bittet®.

Hilffe unsz, her, des hertzen reynickeiit, / das wir den briinnen berejjt /in
unsz schowent in der ewickeyt.

Got und mensch, ler unsz wie dijin gotliche wyszhefjit trenckt alle dy, die
dir hie wol getrawent.

Wir crysten sijnt noch dir genant, /Criste Jhesu, syest ermant/dyner
lieben miutter Maria. o gutter here Jhesu, ntn hilffe unsz von sunden
banden mitt schneller hand / getatt und fur unsz hejm zu land.

Amen.

61 Die Bedeutung von erneheren ist unklar, moglicherweise handelt es sich um eine Ver-
schreibung von nahen swV.

62 fur =viuwer.

63 behalt ... bittet im Sinne von ,gewahre uns, was die Jungfrau und Mutter Gottes Maria von
dir erbittet’.



Performative Heilsaneignung =—— 87

Literaturverzeichnis

Angenendt, Arnold u. a.: Gezadhlte Frommigkeit. In: Frithmittelalterliche Studien 29 (1995),
S.1-71.

Bernhard von Clairvaux. Samtliche Werke lateinisch/deutsch. Bd. VII. Hg. von Gerhard B.
Winkler. Innsbruck 1996.

Brinkmann, Hennig: Mittelalterliche Hermeneutik. Tiibingen 1980.

Brinkmann, Hennig: Voraussetzungen und Struktur religioser Lyrik im Mittelalter. In: Mittel-
lateinisches Jahrbuch 3 (1966), S. 37-54.

Die geistlichen Lieder des Monchs von Salzburg. Hg. von Franz Viktor Spechtler. Berlin, New
York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germanischen
Vélker, N. F. 51).

Ehrenschwendtner, Marie-Luise: Die Bildung der Dominikanerinnen in Siiddeutschland vom
13. bis 15. Jahrhundert. Stuttgart 2004 (Contubernium. Tiibinger Beitrdge zur Universitdts-
und Wissenschaftsgeschichte 60).

Ettlinger, Emil: Die Handschriften der Badischen Landesbibliothek in Karlsruhe. Beilage 3: Die
urspriingliche Herkunft der Handschriften, die aus Kloster-, bischéflichen und Ritter-
schaftsbibliotheken nach Karlsruhe gelangt sind. Neudr. mit bibliogr. Nachtr. der
Ausgabe Heidelberg, Groos 1901. Wiesbaden 1974.

Gértner, Kurt: Eine Ubertragung der ,Marienmesse Salve sancta parens* in Reimpaarversen
vom Anfang des 14. Jahrhunderts. In: Grundlagen. Forschungen, Editionen und Materia-
lien zur deutschen Literatur und Sprache des Mittelalters und der Friihen Neuzeit. Hg. von
Rudolf Bentzinger, Ulrich-Dieter Oppitz, Jiirgen Wolf. Stuttgart 2013 (ZfdA, Beiheft 18),

S. 315-327.

Gottert, Karl-Heinz: devotio — andaht. Frommigkeitsbegriff und Darstellungsprinzip im legen-
darischen Erzahlen des hohen Mittelalters. In: Zeiten und Formen in Sprache und
Dichtung. Fs. fiir Fritz Tschirch zum 70. Geburtstag. Hg. von Karl-Heinz Schirmer, Bernhard
Sowinski. Kéln, Wien 1972, S. 151-169.

Hamm, Berndt: Die Medialitdt der nahen Gnade im spdten Mittelalter. In: Medialitat des Heils
im spdten Mittelalter. Hg. von Carla Dauven-van Knippenberg u. a. Ziirich 2009 (Medien-
wandel — Medienwechsel — Medienwissen 10), S. 21-59.

Heinzer, Felix, Gerhard Stamm: Die Handschriften von Lichtenthal. Mit einem Anhang: Die
heute noch im Kloster Lichtenthal befindlichen Handschriften des 12. bis 16. Jahrhun-
derts. Wiesbaden 1987 (Die Handschriften der Badischen Landesbibliothek Karlsruhe XI).

Huygens, Robert B. C.: Deux commentaires sur la séquence Ave, praeclara maris stella.

In: Citeaux 20 (1969), S. 108-169.

Klein-1lbeck, Bettina: Antidotum vitae. Die Sequenzen Hermanns des Lahmen. Dissertations-
druck/Microfiche. Heidelberg 1998.

Lentes, Thomas: Gebetbuch und Gebarde: religioses Ausdrucksverhalten in Gebetbiichern aus
dem Dominikanerinnen-Kloster St. Nikolaus in undis zu StraBburg (1350-1550).

Diss. masch. 2 Bde. Miinsteri. W. 1996.

Ochsenbein, Peter: Deutschsprachige Privatgebetbiicher vor 1400. In: Deutsche Handschriften
1100-1400. Oxforder Kolloquium 1985. Hg. von Volker Honemann, Nigel F. Palmer.
Tiibingen 1988, S. 379-398.

Ohly, Friedrich: Vom geistigen Sinn des Wortes im Mittelalter (1958). In: Schriften zur mittelal-
terlichen Bedeutungsforschung. Hg. von dems. Darmstadt 1977, S. 1-31.



88 = Eva Rothenberger

Thali, Johanna: andacht und betrachtung. Zur Semantik zweier Leitvokabeln der spatmittelal-
terlichen Frommigkeitskultur. In: Semantik der Gelassenheit. Generierung, Etablierung,
Transformation. Hg. von Burkhard Hasebrink u. a. G6ttingen 2012 (Historische
Semantik 17), S. 226-267.

Thali, Johanna: Strategien der Heilsvermittlung in der spatmittelalterlichen Gebetskultur.

In: Medialitdt des Heils im spaten Mittelalter. Hg. von Carla Dauven-van Knippenberg u. a.
Ziirich 2009 (Medienwandel - Medienwechsel - Medienwissen 10), S. 241-278.

Thomas von Aquin: Die deutsche Thomas-Ausgabe. Vollstandige, ungekiirzte deutsch-
lateinische Ausgabe der Summa Theologica. Hg. von der Albertus-Magnus-Akademie
Walberg bei Kéln. Bd. 7: Erschaffung und Urzustand des Menschen. I. 90-102. Miinchen,
Heidelberg 1941.

Wiederkehr, Ruth: Das Hermetschwiler Gebetbuch. Studien zu deutschsprachiger Gebetbuch-
literatur der Nord- und Zentralschweiz im Spatmittelalter. Mit einer Edition. Berlin, Boston
2013 (Kulturtopographie des alemannischen Raums 5).



Ruth Wiederkehr
Fiirbitterin, Gnadenmutter und Belehrende:

Maria im Sarner Gebetbuchbestand

[...] brunn der erbarmhertzikeit, brunn des heiles, brunn der gnaden, brunn der
miltikeit und der fréiden, brunn des trostes und applaus [...]: Dieses Zitat stammt
aus einem Mariengebet im ,Hermetschwiler Gebetbuch‘, dem Cod. chart. 208
aus dem Benediktinerkollegium Sarnen (Schweiz), einer kleinformatigen, stark
abgenutzten Gebetbuchhandschrift vom Beginn des fiinfzehnten Jahrhunderts.!
Es zeigt die Funktionen, die der Fiirbitterin Maria zugesprochen werden: Die
milde Gottesmutter, magd vor der geburd, magd in der geburt, magt nach der
geburt (HG, fol. 22), ist Spenderin von Barmherzigkeit, Heil, Gnade, Freude und
Trost — auch die Siindenvergebung wird hier direkt von Maria erhoftt.

Dieser Beitrag definiert einleitend den Begriff des deutschsprachigen Ge-
betbuchs und stellt die Sarner Bibliothek und ihr wohl bekanntestes Gebetbuch,
Cod. membr. 69, auch ,Gebete und Benediktionen von Muri‘ oder ,Gebetbuch
von Muri‘ genannt, vor. In einem zweiten Teil illustriert er anhand von fiinf
Mariengebeten aus dem bereits genannten Gebetbuch die Vielfalt deutschspra-
chiger Mariengebete im Spatmittelalter. Er zeigt im dritten Teil ausgewahlte,
breit rezipierte Mariengebete aus volkssprachlichen Gebetbiichern des Bestan-
des aus dem Benediktinerkollegium Sarnen. Ziel ist es, das Marienbild und die
Marienfrommigkeit der Anrufungen und Gebete anhand einzelner Textaus-
schnitte zu umreilen und bisher unbekannte Texte in die Forschungsdiskussi-
on einzufiihren. Besonders bei den weit verbreiteten Gebeten interessiert auch,
sofern nachvollziehbar, die Funktion der Gebete respektive die konkrete Gebets-
praxis, in die diese Texte eingebunden waren. Eine wichtige Rolle spielen die
Ave- oder Gruf3gebete, um die sich die Tradition der Mariengebete gebildet hat-
te, und die ab dem vierzehnten Jahrhundert in volkssprachlicher Uberlieferung
weit verbreitet sind.?

1 Dieser Beitrag stiitzt sich fiir Ausfiihrungen zum ,Hermetschwiler Gebetbuch, fortan HG
genannt, im Wesentlichen auf Wiederkehr. Der erste umfassende Handschriftenbeschrieb zum
HG, Sarnen, Benediktinerkollegium, Cod. chart. 208, findet sich in Bretscher-Gisiger, Gamper,
S. 331-335. Das Zitat findet sich auf fol. 22",

2 Zur lateinischen Tradition vgl. beide Bdande von Meersseman 1958 und 1960 und Hinweise
(inkl. Literatur) zur deutschsprachigen Tradition in Biedermann u. a., Sp. 271.

DOI 10.1515/9783110475371-009, [C) EAIETH © 2017 Ruth Wiederkehr.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



90 —— Ruth Wiederkehr

1 Grundlagen:
Die Sarner Bibliothek, das ,Hermetschwiler
Gebetbuch’ und die ,Mariensequenz von Muri‘

Die Sarner Bibliothek beherbergt, nebst anderen Handschriften, einen Bestand
von insgesamt achtzehn grofitenteils deutschsprachigen Gebetbiichern. Fiir
Untersuchungen zu inhaltlichen Aspekten — wie zum Beispiel der Mariengebe-
te — eignet sich der Bestand gut, da er eine vergleichsweise homogene Uberlie-
ferung aufweist. Die Gebetbuchhandschriften sind, bis auf die Ausnahme des
,Gebetbuchs von Muri‘ vom Ende des zwoélften Jahrhunderts, alle im fiinfzehn-
ten und frithen sechzehnten Jahrhundert entstanden und stammen zumeist aus
dem alemannischen Raum. Die Schreiber sind in der Regel nicht auszumachen,
jedoch verweisen Tagzeitengebete und andere stark mit der Liturgie verbunde-
ne Texte in den Gebetbiichern auf eine monastische Provenienz, weibliche For-
men suggerieren eine weibliche Rezeption, vielleicht auch Autorschaft. In zahl-
reichen Gebetbiichern sind Eintrdge von Besitzerinnen aus dem siebzehnten
Jahrhundert enthalten. Womdglich haben erst diese Monialen, die meisten
stammten aus dem biirgerlichen Milieu von Stadten wie zum Beispiel Zug, die
mittelalterlichen Handschriften mit in das Kloster gebracht. Die meisten Gebet-
biicher sind iiber das Benediktinerinnenkloster Hermetschwil (Kanton Aargau,
Schweiz), dessen Bestand im Verlaufe des neunzehnten Jahrhunderts an die
Sarner Bibliothek iiberging, tiberliefert worden.’

Die erwdhnten Charakteristika sind typisch fiir das deutschsprachige Ge-
betbuch, wie es Peter Ochsenbein in den 1980er und 1990er Jahren vertieft er-
forscht und 1988 im grundlegenden Artikel ,Deutschsprachige Privatgebetbii-
cher vor 1400° beschrieben hat.* Die Uberlieferung dieses Handschriftentyps ist
auf den oberdeutschen Raum beschrankt, wahrend beispielsweise in Nord-
deutschland, Frankreich oder den Niederlanden vor allem Stundenbiicher tra-
diert wurden. Ochsenbein definiert das ,Deutschsprachige Gebetbuch* vor 1400
mittels folgender Merkmale: Erstens ist die textliche Vielfalt in diesem Hand-
schriftentypus grof3, zweitens sind darin lateinische Texte hdufig, auch wenn
Deutsch iiberwiegt. Drittens gehdren unterrichtende Texte zu diesem Hand-

3 Zur Uberlieferung vgl. den Uberblick in Wiederkehr, S. 91-98, sowie die Beschriebe in Bret-
scher-Gisiger, Gamper. Inzwischen (Herbst 2016) lagert ein Teil der Gebetbiicher in Hermet-
schwil, vgl. den aktuellen Stand des Transfers auf www.e-codices.ch.

4 Vgl. Ochsenbein: Deutschsprachige Privatgebetbiicher.



Fiirbitterin, Gnadenmutter und Belehrende =—— 91

schriftentyp wie viertens auch Prosa. Fiinftens sind im vierzehnten Jahrhundert
Anweisungen oder Belehrungen durch Christus und Maria haufig, thematisch
iiberwiegen sechstens die Passion, das Leiden Christi sowie die Hinwendung zu
Maria.’

Ochsenbeins Feststellungen gelten auch fiir das fiinfzehnte Jahrhundert im
Sarner Bestand: Maria nimmt in den achtzehn untersuchten Gebetbuchhand-
schriften als Angerufene einen wichtigen Rang ein; viele deutschsprachige
Gebete sind Ubertragungen lateinischer Hymnen und Sequenzen. Die Gebethii-
cher erscheinen — anders als die Stundenbiicher — inhaltlich wenig systema-
tisch, thematische Einheiten sind nur teilweise auszumachen. Gebetbiicher
scheinen als personliche Begleiter nach individuellen Wiinschen abgefasst
worden zu sein und folgten aus diesem Grund einer individuellen, durch
Schreiberin, Auftraggeberin oder Rezipientinnen geprdgten Systematik. Gestal-
terische Elemente wie rubrizierte Incipits, aber auch Gebetsanweisungen oder
Heilsversprechen unterteilen die einzelnen Gebete. Solche Anweisungen geben
Aufschluss iiber die spatmittelalterliche Gebetspraxis in der Volkssprache. Ob-
wohl es sich bei den Gebeten grundsitzlich um Privatgebete handelt, ist auch
iiber liturgische Funktionen dieser Gebete nachzudenken, besonders bei den
deutschsprachigen Kommuniongebeten. Materielle Befunde stiitzen generell
den Eindruck, Gebetbiicher seien fiir individuelle Zwecke erstellt und als private
Begleiter genutzt worden: Die {iberlieferten Handschriften sind h&dufig stark
abgenutzt und zeichnen sich nur selten durch eine besondere Kalligrafie oder
Buchgestaltung aus; mehrere sichtbare Tinten- und Federwechsel innerhalb
einer Handschrift sind iiblich.®

Zwei Gebetbiicher stechen aus dem Sarner Bestand hervor: Es ist dies einer-
seits das ,Gebetbuch von Muri‘, aus dem in der Folge die ,Mariensequenz von
Muri‘ in Kiirze kommentiert wird, weil es sich hierbei um eines der ersten (grof3-
tenteils) deutschsprachigen Gebetbiicher iiberhaupt handelt. Andererseits ist
dies das HG, weil es aufgrund seiner iiberdurchschnittlichen Abnutzung und
seines heterogenen Textbestands darlegt, welche Funktionen spadtmittelalterli-
che deutschsprachige Gebetbiicher im (monastischen) Alltag innehatten.

Die Geschichte des ,Gebetbuchs von Muri‘ und somit der darin enthaltenen
,Mariensequenz’ ist eng verkniipft mit der Erforschung der Bibliothek des Klos-
ters Muri:’ Just im Zeitraum eines aufkommenden Interesses fiir mittelalterliche

5 Vgl. ebd., S. 394-397.

6 Vgl. Wiederkehr, S. 116-122.

7 Zur Forschungsgeschichte vgl. Ochsenbein: Das Gebetbuch, S. 175-176; Bretscher-Gisiger,
Gamper, S. 51. 1827 wird die ,Mariensequenz von Muri‘ von Eberhard Gottlieb ediert, Heinrich



92 —— Ruth Wiederkehr

Handschriften zu Beginn des neunzehnten Jahrhunderts verschirfte der Kanton
Aargau den Druck auf die Kloster. 1841 wird Muri (gemeinsam mit Wettingen
sowie den mittelalterlichen FrauenklGstern Fahr, Gnadenthal und den Badener
Kapuzinerklostern) aufgehoben, das Eigentum verstaatlicht oder von den fliich-
tenden Monialen in ihre neuen Niederlassungen auflerhalb des Kantons mitge-
nommen. Die Handschrift — irrtiimlich auch mit Zuschreibung als ,Gebetbuch
der Agnes von Ungarn‘ bezeichnet — wird in der Forschung zu diesem Zeitpunkt
als ,verloren‘ beklagt. Beim ,Gebetbuch von Muri‘ handelt es sich um ein Per-
gamentgebetbuch aus dem spiten zwoélften Jahrhundert (wohl um 1180 ent-
standen), das wahrscheinlich im sechzehnten Jahrhundert in das Kloster Muri
kommt und im Rahmen der Wirren um die Klosterschlieffung mit den fliichten-
den Monchen in die katholische Innerschweiz gelangt. Es ist also nicht wie die
vorgestellten Gebetbiicher eine Handschrift, die in enger Verbindung mit dem
Ort steht. Eher war das ,Gebetbuch von Muri‘ ein Prestigeobjekt, gekauft von
einem Murenser Abt im sechzehnten Jahrhundert. Denn es handelt sich, wie
Ochsenbein 1989 schreibt, um ein ,frithes Zeugnis privater Frommigkeit einer
Frau“ und nicht um eine Gebetbuchhandschrift eines Benediktinerménchs.?

Die ,Mariensequenz‘ (fol. 33"-36%) im ,Gebetbuch von Muri‘, die erste deut-
sche Uberlieferung von Ave praeclara maris stella, folgt zu Beginn inhaltlich
und formal der lateinischen Sequenz, behdlt spiter die Form der Sequenz bei,
ist aber inhaltlich keine Ubertragung mehr.® In diesem Text wird, wie in dem im
ersten Absatz zitierten Ausschnitt eines ,Mariengebets‘ aus dem HG, das Marien-
bild der Mutter und Jungfrau (muter unde maget) und der Mutter voller Gnaden
kolportiert. Andere Motive hingegen sind einzigartig — so zum Beispiel das der
Maria lactans (fol. 35" oder die in der Marienfrommigkeit hdufige Parallele, die
zwischen Eva und Maria gezogen wird, vgl. fol. 34 fréwe, du hast virsiinit daz
eva zirstorte, diu got ubirhorte.’®

Beim HG handelt es sich um eine kleinformatige Handschrift (14,5 x 10,5
cm) von 120 Bl., recto und verso beschriftet, die in den ersten zwei Jahrzehnten
des fiinfzehnten Jahrhunderts in der Region siidwestlich des Bodenseeraumes

Hoffmann erwéhnt sie drei Jahre spédter, Karl Lachmann untersucht ebendiese Handschrift
noch einmal, Wilhelm Wackernagel iibernimmt die Sequenz in sein ,Altdeutsches Lesebuch’.

8 Ochsenbein: Das Gebetbuch, S. 175.

9 Zur Sequenz generell vgl. den Beitrag von Rothenberger, S. 65-88. Zur Analyse vgl. Kunze,
Sp. 51. Zur Melodie vgl. Flotzinger, S. 75-82; einen Uberblick iiber die Handschriften und
Sprachgebiete gibt im selben Band Barbara Gutfleisch, S. 61-75. Beide Beitrdge entstanden im
Rahmen der Untersuchung von Oxford, Bodleian Library, Can. lit. 325. Gutfleisch zeigt dabei,
wie stark der Oxforder Text mit dem Text aus Sarnen, Cod. membr. 69, iibereinstimmt.

10 Text auch in Wehrli, S. 16-22.



Fiirbitterin, Gnadenmutter und Belehrende =—— 93

entstanden ist. Ein 103. Blatt ist nur fragmentarisch erhalten. Der Kopertein-
band deckt heute nur noch einen Teil der Handschrift ab, die Riickseite ist abge-
rissen. Insgesamt ist die komplette Handschrift von starker Abnutzung gekenn-
zeichnet. Uber ihre Entstehung und die Besitzverhiltnisse ist nichts bekannt;
die Datierung basiert auf Wasserzeichenbestimmungen. Insgesamt enthilt die
Handschrift 64 Texte, in ihrem Inhalt sind diese sehr heterogen. Der grofie Teil
davon kann als Gebet — definiert als ein Text, bestehend aus einer Invocatio
(Anrufung, Apostrophe), Lob und Dank, Bitte und einer abschlief3enden Bitte —
eingestuft werden. Andere Texte lassen sich als Heilsegen bezeichnen, sind
erbaulicher Natur oder entstammen dem Alltagswissen. Das HG enthalt zum
Beispiel einen lateinischen Wettersegen, dessen Kernstiick sich bis ins zehnte
Jahrhundert zuriickverfolgen ldsst, eine Donnerprognostik, mehrere Heilsegen
gegen Hals- oder Augenbeschwerden oder einen Cisioianus (eine Art Abzdhlvers
zur Memorisierung von Heiligentagen). Wenn unmittelbare Gefahr wie Krank-
heit oder Unwetter droht, sind einzelne spezifische Heilige und priméar die gott-
liche Dreieinigkeit die Adressaten. Maria als Mittlerin wird bei solchen Gebeten
und Anrufungen nie erwdhnt. Insgesamt weist das HG vergleichsweise wenige
Mariengebete auf: Es sind nur vier an der Zahl, doch Maria als Angerufene er-
scheint auch in mehreren weiteren Gebeten.

2 Maria im deutschsprachigen Gebetbuch

Anhand von fiinf Beispielen aus dem HG wird die in spdtmittelalterlichen Ge-
betbiichern vorhandene Vielfalt an Gebeten, die Maria nennen oder anrufen,
gezeigt. Es sind dies erstens Kommuniongebete, in denen die magd als Fiirbitte-
rin und Gottesmutter prasent ist, zweitens ein Privatgebet an Maria, in dem der
Heilsgeschichte gedacht wird. Drittens wird ein Glossengebet auf das Ave Maria
vorgestellt, viertens die hier fragmentarisch, generell aber sehr haufig iiberlie-
ferte ,Hymne zu den sieben Freuden Marias‘. Als fiinftes Beispiel von Marienge-
beten im HG wird ein Gebet prdsentiert, in dem Maria in einer Gebetsanweisung
als Unterweisende (und im Gebet schliefllich als Verehrte) auftritt. In Klammern
vermerkte Nummern beziehen sich jeweils auf die Edition des HG."

In Kommuniongebeten wird Maria als Gottesmutter entweder direkt angeru-
fen oder der Realprdasenz Gottes gedacht, indem Maria als jungfrdauliche Mutter
genannt wird. Zahlreiche Gebetsanweisungen suggerieren, dass solche Gebete

11 Vgl. Wiederkehr, S. 275-361.



94 = Ruth Wiederkehr

parallel zur Eucharistie leise gesprochen wurden, so womdglich auch das Ave
Verum auf fol. 17". In deutscher Ubertragung sowie als lateinischer Text ist das
Ave Verum verbreitet in Gebetbiichern tradiert.”? Im HG erscheint es wie folgt:

Sist gegriiset gewerer lip, geborn von der magt Maria, gewerlich gemartret und geopfret an
dem criitz um die ménscheit. Von der durgrabnen siten flos gewer blit. Sigist mir beko-
men an mines todes gerichte. O stiser, o milter Marien sun, erbarm dich iiber iins und iiber
all gel6big selen. Amen.

(HG, 177

Der deutsche Text folgt seiner lateinischen Vorlage weitgehend. Aus dem latei-
nischen Text nicht iibernommen worden ist hingegen dessen gereimte Form,
hier durch Zeilenumbriiche gekennzeichnet:

Ave verum corpus
natum de Maria virgine,
vere passum, immolatum
in cruce pro homine,
cujus latus perforatum,
vero fluxit sanguine:
esto nobis praegustatum
in mortis examine.

o dulcis, o pie,

o fili Mariae

in excelsis.?

Miserere mei. Amen.

In Kommuniongebeten ist die Leiblichkeit Marias als Gottesmutter eine wichtige
Referenz, obwohl die Hostie von der Betenden nur in seltenen Fillen einge-
nommen wurde. Maria wird dabei aber auch direkt angerufen: In zwei weiteren
Kommuniongebeten des HG, den beiden formal am Kklarsten strukturierten,
allerdings umfangreichsten (Nr. 8 und 40), gilt jeweils der letzte Gebetsab-
schnitt Maria. Nachdem die Transsubstantiation gefeiert wurde und das Sakra-
ment begangen worden ist, wird Maria gleichzeitig verehrt und um Beistand
gebeten:

12 Zur Verbreitung: Hamburger, Palmer, Bd. 1, S. 498 und 542. Zum ,Kommuniongebet‘ und
seiner Uberlieferung vgl. Wiederkehr, S. 269, mit Verweisen auf www.handschriftencensus.de/
werke/6699 (13.4.2016). Weiter auch: Heinz: Art. ,Ave Verum‘, Sp. 1307.

13 Ubernommen aus Mone 1, S. 281, Nr. 213. Auf S. 282 werden u. a. die verschiedenen Ab-
schliisse, darunter auch miserere mei aufgefiihrt.



Fiirbitterin, Gnadenmutter und Belehrende =—— 95

Ich bitte dich, daz du ger@ichest zti im min fiirsprechin sin, wo ich an disen unusprechli-
chen wirdigen sacrament unwissentlich, versumlich oder z@ivellech in dehein wis mich
missehiitet und verschuldet han, daz er mir daz durch diner heiligen bette willen gertiche
milteklich vergeben. Amen.

(HG, fol. 13", Hervorhebungen RW)

Wie in diesem Textabschnitt sichtbar wird, soll Maria bei ihrem Sohn als Bitt-
stellerin um Siindenerlass und ,Wiirdigwerdung‘ auf Erden bitten. Die Doppel-
funktion Marias als Mutter des in der Kommunion Leibhaftigwerdenden sowie
als Mittlerin ist auch im letzten Abschnitt eines weiteren Gebets, dem ,Gereim-
ten Kommuniongebet‘ (Nr. 40), im dritten Vers sichtbar:

Maria, stise mandel blit,

und aller megde ein rose Kklar,
nu bit in, den din lip gebar,

daz er mich las uf erden

sines lichamen wirdig werden
und daz er mir gertiche geben,
daz ewig iemer werendes leben,
mit fréiden ewiklich

in sines vater rich.

Amen.

(HG, fol. 44", Hervorhebung RW)

Das HG enthdlt nur ein einziges umfassendes Mariengebet, welches nicht einer
lateinischen bzw. liturgischen Tradition zugeordnet werden kann. Es handelt
sich dabei um das eingangs dieses Beitrags in einem Ausschnitt zitierte ,Gebet
zu Maria‘ (N1. 19), das mit einer Rubrik Von iinser frébwen iiberschrieben ist. Es
umfasst vier Seiten, ist also ein vergleichsweise langes Gebet, und ist sprachlich
vielfdltig konstruiert durch mehrere litaneiartige Reihen bei Lopreis und Bitten
sowie prosaisch-erzdahlende Passagen. Im ersten Abschnitt wird Maria angeru-
fen und ihr eine Reihe von Funktionen zugeschrieben:

Heilige frowe Maria, gottes Miter, vol gewaltes, des obersten kiinges tochteren, richostii
maget, miter der weisen, der trostlosen trost, weg der irrenden, heil der hiigenden an
dich, magt vor der geburd, magt in der geburd, magt nach der geburt, brunn der erbarm-
hertzikeit, brunn des heiles, brunn der gnaden, brunn der miltikeit und der fréiden, brunn
des trostes und applaus.

(HG, fol. 227)

Maria ist in dieser Apostrophe nicht nur Gottesmutter und jungfraulich Geba-
rende, sondern auch Heil- und Trostspenderin. Erst im Anschluss an diese um-
fassende Anrufung folgt die Bitte (fol. 227): Ich bitt dich dur die heiligen unsagli-



96 =—— Ruth Wiederkehr

chen fréid [...].Bevor der Inhalt der Bitte folgt, wird die Heilsgeschichte rekapitu-
liert, von Mariae Empfangnis iiber die Geburt bis zur Kreuzigung, bei der das
Leiden Christi besonders ausfiihrlich geschildert wird. Dieser lange Andachts-
abschnitt 1dsst sich mit den Passionsgebeten vergleichen, in denen heilsge-
schichtliche Andachten fester Bestandteil sind und das Mitleiden angestrebt
wird. Maria als Leidende eignet sich fiir diese Form von Andacht gut, denn sie
ist im Hochmittelalter die Identifikationsfigur schlechthin, wie sich auch spater
in der ,Hymne zu den Sieben Freuden‘ zeigen wird.*

Erst im Anschluss an diese Andacht wird das zentrale Anliegen des Gebets
angefiigt (HG, fol. 22"-23"): daz damit allen heiligen und gotes usserwelten
geriichest kommen und illen mir ze hilf und ze rat. In sieben kurzen Absitzen
werden nun die Bereiche, fiir die dieses ,Zu-Rate-Eilen‘ erbeten wird, umschrie-
ben: Bei Gebeten, in Angsten und Néten, in Gedanken und im Wirken - iiberall
soll Maria Beistand leisten. Den Schluss des Gebets bildet eine Reihe von weite-
ren Bitten in Form von 19 Imperativen wie min sel behiite — zuletzt auch und
enphach dis gebet und gib mir ewig leben. Zum Abschluss folgt die Bitte: Hér und
erhér, siisse Maria, miiter gottes und der erbarmhertziket, gefolgt von einem
Amen.

Die nichsten beiden Mariengebete, die in der Folge kommentiert werden,
sind bedeutend strenger formalisiert und als Texte weit verbreitet. Die Fassung
des ,Glossengebets zum Ave Maria‘ (Nr. 42, fol. 45™) ist bisher allerdings nur in
der Uberlieferung aus dem HG bekannt.” Das Glossengebet folgt Lk 1,28, hier
mit Schrédgstrichen die glossierten Abschnitte unterteilend: Ave Maria /Gracia
plena / Dominus tecum /benedichtatu in mulieribus /et benedichtus ventris tui.
Diese fiinf Verse werden jeweils in gebundener Rede in drei oder vier weiteren
Versen paraphrasiert und tropiert:*

Ave Maria reine magt,

min not und angst si dir geklagt
Mich zvinget not, ich rif dich an.
In miner angst du tréste mich.

14 Vgl. zu dieser Uberlegung auch Visscher, S. 183-184.

15 Vgl. Wachinger, Sp. 82-83. Das einzige anndhernd dhnliche Glossengebet ist das bei Wa-
ckernagel in Teilen gedruckte, von Wachinger in Sp. 82 zitierte Glossenlied mit lateinischen
Lemmata zu 19 Strophen, das ,,wohl Anfang des 15. Jh.s“ entstanden ist.

16 Text nach Wiederkehr, S. 323-324. Hier mit Absétzen, um die Glossen zu verdeutlichen.



Fiirbitterin, Gnadenmutter und Belehrende =—— 97

Gracia plena.

Gnadenvol

Din gnad mich armen bedeken sol.
Nu troste fréwe dinen knecht,

wan din gnad ist besser den recht.

Dominus tecum.

Got ist mit dir,

din hochgeleit si mit mir.

Lip und sele si behtit

In dinen henden, reine maget, gfit.

Benedichtatu in mulieribus.
Gesegnet sigest du, Frowe stss,
tiber ellii reinii wib,

not und angst du von mir vertrib.

Et benedictus fructus ventris tui.
Bis mir in allen néten bi,

min lib in dinem schirme si.

Die sele mach vor siinden fri

in gotes namen.

Amen.

(HG, fol. 45™)

In den ersten vier Versen wird das Lateinische direkt iibertragen und darauf
folgt eine deutsche Bitte. Beim fiinften Vers fehlt die Ubersetzung des lateini-
schen Verses, dafiir wird eine fiir das ganze Gebet typische Bitte angefiigt: Maria
wird ganz im Sinne der verbreiteten Frommigkeitspraktiken als Schutzmutter
angerufen und das Bild der Schutzmantelmadonna (min lib in dinem schirme si)
evoziert.” In den anderen Strophen ist Maria Trostspenderin und Behiiterin, in
deren Hdnde die Bittstellerin sich begeben will. Das mit dem Amen beschlosse-
ne Glossengebet wird anschlieflend um zwei weitere Abschnitte ergédnzt. Zu-
nichst folgen die Verse In aller angst und néten min, / kum mir ze helf himelschii
kiingin. Diesem Text ist kein lateinischer Vers vorangestellt. Erstaunlicherweise
entspricht er aber dem nachtridentinischen letzten Teil des Gebetes Ave Maria,
ora pro nobis peccatoribus nunc et in hora mortis nostrae, der nach dem Romi-
schen Brevier 1568 durch Pius V. hinzugefiigt worden ist.'® Das volkssprachliche

17 Vgl. Biedermann u. a., Sp. 254.
18 Vgl. Heinz: Art. ,Ave Maria‘, Sp. 1306-1307.



98 —— Ruth Wiederkehr

Gebet ist in diesem Falle also innovativ: Es beinhaltet einen Zusatz, der erst
nachreformatorisch in die lateinische Liturgie eingeht.

Den letzten Absatz des Gebets bildet ein Ablassversprechen: Wer dis gebet
sprichet mit andacht, der hat x dag aplas von gewalt bischof Heinrichs von Cos-
tontz. Dass das Gebet in andachtsvoller Weise gesprochen werden soll, um seine
Wirkkraft entfalten zu konnen, zeigt, dass das Ablassversprechen gleichzeitig
eine Gebetsanweisung ist: Es handelt sich also nicht um einen gesungenen
Text, der unter Umstidnden eine Funktion im Rahmen einer Liturgie innehat,
sondern um ein (leise bzw. privat) gesprochenes Gebet, das aber aufgrund des
liturgischen Ursprungstextes einen solchen Rahmen als Kontext hat. Der Ablass
erweist sich auch als interessant fiir die 6rtliche Zuordnung der Handschrift,
denn Gebetsanweisungen und Ablassversprechen sind bei der Uberlieferung
von Gebeten flexibler Textbestandteil und werden je nach Praxis und Proveni-
enz ausgetauscht. Mittels dieses Ablasses kann also die Provenienz des Gebet-
buches aus dem Bistum Konstanz sichergestellt werden.?”

Auch der nidchste Text, ein Ausschnitt aus der ,Hymne zu den sieben Freu-
den Marias‘ (Nr. 50), verfiigt {iber eine strenge Form und ist, analog zu seiner
lateinischen Vorlage, in gebundene Rede gefasst. Uberlieferungsgeschichtlich
bedeutsam ist seine Position innerhalb der Handschrift: Das Blatt 73, recto und
verso beschrieben, ist auf die neunte von insgesamt zehn Lagen aufgendht und
die Hand unterscheidet sich von der (in ihrer Regelmafligkeit stark variieren-
den) Hand der restlichen Teile der Handschrift. Der Text wurde der Handschrift
also womdglich zu einem spateren Zeitpunkt als demjenigen der Bindung hin-
zugefiigt — oder er war Deckblatt fiir die Lage, als diese noch ungebunden ge-
nutzt worden ist.

Es handelt sich bei den ,Sieben Freuden‘ um eine beliebte marianische An-
dacht, in zahlreichen Fassungen als Hymne komponiert, volkssprachlich wie
lateinisch, in Fiinf- bis Zwdélfzahl, wobei die Siebenzahl besonders verbreitet
ist.” Eine lateinische Vorlage dieses Textes ldsst sich iiber ein Hymnenverzeich-
nis, zum Beispiel bei Franz Mone 1854, Nr. 457, als Septem Gaudia beatae Ma-
riae virginis finden.” Bereits Mone verzeichnete fiir diesen Text volkssprachliche
Ubertragungen ins Italienische und Niederldndische. Der Variantenreichtum fiir
diesen Texttyp ist grof3: Gemafl Hardo Hilg lassen sich die ,Sieben Freuden Ma-

19 Vgl. Wiederkehr, zu Uberlegungen zum Umfang des Ablasses S. 134, zu Bischof Heinrich S.
240 im Rahmen der Datierung der Handschrift, zur Flexibilitdt von Gebetsanweisungen S. 132.
20 Vgl. Wiederkehr, S. 172-173, insbes. Funote 241 (fiir Literaturangaben zu diesem Text).

21 Mone 2, S. 165-166, vgl. weitere Wiederkehr, S. 272. Mones Text beruht auf drei Handschrif-
ten.



Fiirbitterin, Gnadenmutter und Belehrende =—— 99

riens‘ in himmlische und irdische bzw. historische Freuden unterscheiden. Jede
dieser Kategorien enthédlt wiederum verschiedene Texttypen, die bei Hilg spezi-
fiziert sind.”? Beim hier iiberlieferten Text handelt es sich um ein Fragment zu
den irdischen Freuden, wovon lediglich die fiinfte und sechste vollstdandig, die
vierte zu Beginn und die siebte zum Schluss fragmentarisch iiberliefert sind. Die
iiberlieferten Teile entsprechen der Texttradition: 4. die Auferstehung Christi, 5.
Christi Himmelfahrt, 6. Pfingsten und 7. Mariae Himmelfahrt.

Der lateinische Text wird hier dem deutschen gegeniibergestellt, um deren
enge Verwandtschaft zu zeigen:*

[..]

erstlind ze leben,

da von der globe sich hat gemert,
daz leben ist nache, der tod geverrt.

Der mensch uss gevangenheit komen ist,

entbunden uss des tiefels list.

Und hat der tiefel sin mechtikeit
verlorn durch Crists erstandenheit.
Der grossen froud etc.

Dii fiinfte fréud hast enphangen,
als Crist ze himel ist usgegangen,

da dir 6ch kuntlich worden ist,
daz du bist kint des mfiter bist.

Durch sin uffart ist uns bereit
der weg, der iins

Quartum, virgo, tibi datur,
cum a morte suscitatur
Christus die tertia,

per hoc fides roboratur,
spes redit et mors fugatur
per te plena gratia;

hostis victus captivatur,
dolet, gemit, anxiatur
amissa potentia;

homo captus liberatur

et ab humo sublevatur
sursum ad coelestia.

(Mone 2, S. 165, Z. 55-66)

Quintum, virgo, recepisti,
ascendentem dum vidisti
filium in gloria,

tunc aperte cognovisti,
quod tu mater extitisti
cujus eras filia.

in ascensu demonstratur
via, per quam ascendatur

22 Vgl. Hilg, Sp. 1158-1168. Zur Gaude-Literatur und der Zahl, die im vierzehnten Jahrhundert
auch zwolf bis vierzehn Freuden umfassen kann, vgl. Meersseman: Der Hymnos II, S. 38-43.
Auf die Tradition des Hymnos Akathistos, das im Stehen gesungene Preislied, geht auch Im-
bach, S. 139, ein.

23 Der deutsche Text ist hier nach Wiederkehr, S. 340-341, wiedergegeben. Die Gegeniiber-
stellung verlangt an einigen Stellen Absédtze, um die Parallelen zum lateinischen Text zu zei-
gen. Der lateinische Text folgt Mone 2, genaue Angaben siehe jeweils am Ende des Textab-
schnitts.



100 —— Ruth Wiederkehr

ze himel trait.
Har umb wir alle sélnt iins kerren
ze disen grossen himel eren.

Der grossen frébud erman ich d(ich).
Etc.

Die sechste fréud ist dir erzogt,

do sich oben her ab hat gbgt

in zungen der heilig geist minne
hitzgend als fiirin gneist

und het entziindet, beschirmet,
erfiillt, gliitert und gefirmet

sin iunger, die zwolf botten gentzlich,
und tetz in zungen dem ze gelich.

Sid von zungen der m6nsch verlorn waz,
daz im durch zungen wurd wider bas.
Durch fiir macht er den ménschen rein,
der vor durch siind

vermasgot schein.

Der grossen fréud erman ich dich. Etc.

Die sibend fréude du enphiengt,
do Crist dir rift und mit im giengt
von diser welt ze himelrich,

und ob all chér erh6het dich.

Dich erhéchten er gecrént had

mit siner sunderbaren gnad.

Des ist dir geben semlich er,

die man entschl[ie]set nieman mer,
weder hie noch [...].

ad ceeli palatia;

ergo surgat et sequatur
istam viam, qui moratur
in mundi miseria.

(Mone 2, S. 166, Z. 73-84)

Sextum gaudium ostendit,
de supernis qui descendit
in linguis paraclitus,

dum confirmat et defendit,
replet, mundat et accendit
apostolos penitus.

ignis in linguis est datus,
ut per ignem sit sanatus
homo linguis perditus,

et per ignem emendatus,
qui fuerat maculatus

per peccatum primitus.

(Mone 2, S. 166,Z.91-102)

Ad septimum invitavit,
cum de mundo te vocavit
Christus ad ccelestia,
super thronos exaltavit,
exaltatam honoravit
speciali gratia.

sic honor tibi praestatur,
qui nemini reservatur

in coelesti curia,

nec virtutibus ditatur,
nisi cui per te datur
virtutum custodia.

(Mone 2, S. 166, Z. 9-20)

Der wiederkehrende Vers der grossen fréud erman ich dich ist in der zitierten
lateinischen Fassung nicht enthalten. Dafiir enthdlt diese nach den zitierten
Strophen jeweils eine sechsversige Bitte an Maria, die variiert. Bei zwei dieser
Bitten kénnte der erste Vers als Vorlage fiir den Text aus dem HG gedient haben:



Fiirbitterin, Gnadenmutter und Belehrende =—— 101

Per hoc gaudium precamur,
ut hunc regem mereamur
habere propitium

et ab eo protegamur,
protecti recipiamur

in terra viventium.

(Mone 2, S. 165, Z. 13-18)

Per hoc gaudium rogamus,
ne subjici valeamus
deemonis imperio,

sed ad ccelos ascendamus,
ubi semper gaudeamus
tecum et cum filio.

(Mone 2, S. 166, Z. 85-90)

Der Vermutung, Per hoc gaudium precamur oder Per hoc gaudium rogamus seien
Ausgangsverse fiir Der grossen fréud erman ich dich. Etc., ist entgegenzuhalten,
dass das Wort gross in keiner der Vorlagen genannt wird; das Demonstrativpro-
nomen hoc fehlt auflerdem in der deutschen Vorlage. Weiter stehen die lateini-
schen Verben precamur und rogamus beide in der ersten Person Plural, im deut-
schen Text jedoch in der ersten Person Singular. Derselbe Wechsel von einer
Plural- zu einer Singularform bei der deutschsprachigen Ubertragung eines
lateinischen Textes ldsst sich auch beim bereits kommentierten Ave-Verum-
Gebet (fol. 17°) beobachten: Sigist mir bekomen [...] lautet hier die deutsche Bitte,
wihrend im lateinischen esto nobis praegustatum [...] ein ,Wir‘ das Ave Verum
betet. Diese Anderung in der Verbform zeigt den Funktionswandel des Textes
von einer in Gemeinschaft bzw. in der Liturgie gebeteten oder gesungenen la-
teinischen Hymne zu einem privaten bzw. personlichen deutschsprachigen
Gebet. Dieser Wandel ist durchaus typisch fiir volkssprachliche Gebetbiicher
des Spdtmittelalters, die fiir die persénliche Andacht, unter Umstanden in litur-
gischem Kontext zum Beispiel beim stillen Kommuniongebet, ihre Anwendung
fanden.*

In der fiinften Form von Gebeten, in der ,Anweisung zu sieben Andachten
und Lobpreisungen an Maria‘ (Nr. 58), zeigt sich Maria als Unterweisende. Ge-
meinsam mit dem vorhergehenden Text ist diesem Gebet die Siebenzahl: Maria

24 Hierzu jiingst auch Palmer in Hamburger, Palmer, Bd. 1, S. 379. Vgl. auch Wiederkehr,
S. 157-162.



102 —— Ruth Wiederkehr

gibt einem guite[n] ménsch[en] auf dessen Frage nach der richtigen Art zu beten
— Fréw Sant Maria, wie sol ich dir denne dienen, daz es dir geneme si? — Instruk-
tionen zum siebenteiligen Marienlob. Dieser hat namlich jeden Abend mit siben
hundert Ave Maria und als meng venie (Kniebeugen) (alle Zitate HG, fol. 91Y)
Maria verehrt — bis ihm diese erscheint und sagt, dass ihr diese Art des Gebets
nicht behage. Diese Form von Unterweisung durch eine géttliche Instanz ist
kein Einzelfall im HG: Sie ist in dhnlicher Form auch in einem weiteren Text,
Nummer 62, enthalten. Ein guter Mensch bittet hier den Herrn um genaue In-
struktion zum Gebet. Solche Narrative von beispielhaften Menschen in Gebets-
haltung sind eine von vier verschiedenen Arten von Gebetsanweisungen, die
sich in deutschsprachigen Gebetbiichern finden lassen. In der Regel beschrin-
ken sich diese auf die Art und Weise des Gebets und des Gebetsvollzugs oder
auf den Zeitpunkt des Betens oder auf den Zweck des Gebets, zum Beispiel in
Form eines Ablasses, wie bereits beim ,Glossengebet‘ dargelegt.” Diese fiinfte
Form vereint alle bereits erwdhnten und erméglicht es, das Gebet direkt aus
dem Mund der iibergeordneten Instanz wiederzugeben, was den Text zu einem
geoffenbarten macht und dadurch seine Heilsvergewisserung steigert.

Der im HG {iiberlieferte Text (Nr. 58) ist ebenfalls im ,Engelberger Gebet-
buch‘ (EG) enthalten, dem Engelberger Cod. 151. Dieses Gebetbuch, das aus zwei
zusammengebundenen Konvoluten besteht, stammt aus der zweiten Halfte des
vierzehnten Jahrhunderts. Nebst der erwdhnten sind darin zehn weitere Paral-
leliiberlieferungen zum HG enthalten. Weiter lasst sich der Text ,Anweisungen
zu sieben Andachten und Lobpreisungen an Maria‘ in dhnlicher Form auch in
einer Berliner Handschrift vom Ende des fiinfzehnten Jahrhunderts, in Ms.
germ. oct. 224, finden.?® Wie im ,Gebet zu Maria‘ (Nr. 19) oder — fragmentarisch —
auch in der ,Hymne zu den Sieben Freuden‘ (Nr. 50) wird innerhalb der sieben
Lobpreisungen in sieben Stationen der Leiden und Freuden Mariae gedacht:
Maria erstens als wiirdigste, reinste aller Frauen ist zweitens auserwadhlte Mut-
ter, die drittens demiitig ihren Korper fiir die gottliche Geburt hergibt, die vier-
tens Gnade ausiibt und fiinftens die Freude des Mensch gewordenen Gottes in
den Hadnden halten darf, die sechstens die Auferstehung ihres Sohnes voll
Freude erlebt und siebtens bei der Himmelfahrt selber in den himmlischen Kreis
aufgenommen wird.

Die vorgestellten Gebete aus dem HG zeigen die Rollen Marias als Fiirspre-
cherin und Beschiitzerin, auch im Sinne der Rat-Spendenden und Barmherzi-
gen. Sie entsprechen der Tradition der mittelalterlichen Marienverehrung: Ma-

25 Vgl. Wiederkehr, S. 128-135.
26 Vgl. ebd., S. 135, Fufinoten 56-57.



Fiirbitterin, Gnadenmutter und Belehrende =—— 103

ria als mediatrix und mater misericordiae, die in der Spannung zwischen Mittle-
rin und Gottesmutter steht. Eine weitere Rolle ist die der Instruierenden. Formal
unterscheiden sich die fiinf vorgestellten Mariengebete stark voneinander. An-
hand der Verwandtschaften zu lateinischen Texten wird weiter sichtbar, wie
liturgische Texte in deutscher Ubertragung ihre Funktion wechseln: von einer
liturgischen Verwendung (mit einem betenden ,Wir‘) zu einem privaten oder
paraliturgischen Gebet.”

3 Verbreitete deutschsprachige Mariengebete
aus dem Sarner Bestand

Die Analyse von im Spatmittelalter iiberlieferten Mariengebeten hat sich im
letzten Abschnitt auf eine Handschrift beschrdnkt. Paralleliiberlieferungen
wurden erwdhnt, wenn sie in besonders grofier Zahl bekannt waren. In diesem
Abschnitt werden nun Mariengebete vorgestellt, die je mindestens in zwei Sar-
ner Gebetbiichern iiberliefert sind. Zwei Gebetbuchpaare bilden die Grundlage
fiir diesen Vergleich: Es handelt sich einerseits um die Gebetbiicher Sarnen,
Cod. chart. 207 und Cod. chart. 210 sowie andererseits um Cod. chart. 191 und
209.% Diese vier Gebetbiicher sind allesamt iiber ein halbes Jahrhundert jiinger
als das HG. Sie stammen aus der Zeit nach 1450, aus der im Vergleich zum vier-
zehnten Jahrhundert eine sehr grofie Zahl an deutschsprachigen Gebetbiichern
iiberliefert ist mit einer uniiberschaubaren Zahl an Texten, deren Paralleliiber-
lieferungen kaum zu fassen sind. Bei den Mariengebeten, die in diesen Hand-
schriften enthalten sind, handelt es sich primadr um rosenkranzartige Marienan-
rufungen, Namenreihen oder Gruf3-Orationen, wie sie aus der entsprechenden
Zeit in deutscher Uberlieferung hiufig vorliegen.

Das erste Gebetbuchpaar, Codd. chart. 207 und 210, teilt miteinander elf
Texte, darunter vier Mariengebete. Beide Gebetbiicher stammen wahrscheinlich
aus einem biirgerlichen Umfeld der zentralschweizer Stadt Zug. Bei Cod. chart.

27 Den Begriff ,paraliturgisch® verwende ich hier wie definiert und ausgefiihrt in Wiederkehr,
S. 171-183. Das heifit, er steht ,,fiir Ausdrucksformen [...], die die Liturgie begleiten, aber auch
auflerhalb der Liturgie bedeutsam sind [...]“. Damit gemeint sind beispielsweise gewisse An-
dachtsformen auflerhalb von Kirchenrdumen oder musikalische Umsetzungen lateinischer
Gebetstexte. Auch Meersseman: Der Hymnos 1II, S. 43, verwendet den Begriff in seinen Ausfiih-
rungen zur marianischen Gaude-Literatur, um den Gebrauch von volkssprachlichen Gebeten
im monastischen Alltag zu umschreiben; er meint damit z. B. Prozessionen.

28 Die beiden Gebetbuchpaare hat die Autorin in Wiederkehr, S. 102-108, vorgestellt.



104 —— Ruth Wiederkehr

207 fillt auf, dass die Mariengebete alle aufeinander folgen (fol. 83'-110"). Zwei
dieser Mariengebete werden hier hervorgehoben: erstens ein ,Goldenes Ave
Maria‘, zweitens ein ,Gebet zu den 108 Namen Marias‘. Nicht weiter kommen-
tiert wird ein Mariengebet, das in der zweiten Hélfte des fiinfzehnten Jahrhun-
derts eine sehr grofie Verbreitung kannte und das in den beiden erwdhnten
sowie in vier weiteren Gebetbiichern des Sarner Bestandes iiberliefert ist. Es
handelt sich um ein xxx tdgig gebett, wie es in zwei der Handschriften auch als
Rubrik vermerkt ist. Es wird Johannes von Neumarkt zugeschrieben und ist
auch in die Edition von Joseph Klapper aufgenommen worden.”

Mit ,Goldenes Ave Maria‘ werden Prosa-Grufigebete zum lateinischen Mari-
engebet Ave ancilla trinitatis oder Ave ancilla sanctae trinitatis bezeichnet. In
beiden Handschriften, Codd. chart. 207 und 210, fol. 89" bzw. fol. 59', wird der
deutschsprachige Text mit derselben Rubrik eingefiihrt: Diss gebett gab der
engel gottes sancto Brandalff und sprach: ,Wer diss gebett sprycht all tag mit
andacht, der stirbt nit an riiw und bicht und an den fron lichnam Jesu Christi.*
Welcher Heilige mit Brandalff gemeint ist, ist nicht klar. Gemadf3 Burghart
Wachinger ist die Prosafassung lateinisch wie deutsch mehrfach Bernhard von
Clairvaux zugeschrieben worden.*' Auf die Gebetsanweisung folgen insgesamt
24 (in Cod. chart. 207: 22) Marien-Orationen (Gott griiss dich Maria, ein dienerin
der heiligen dryvaltikeit. Gott griss dich, du Maria, du userwelti junckfrow des
hymelschen vatters [...] [Cod. chart. 210, fol. 59]). Im Anschluss daran sind Bitten
um Barmherzigkeit, Gnade und Beistand in N&ten enthalten. Die genannten
Texte sind in beiden Handschriften bis auf die zwei fehlenden Griifie in 207
weitestgehend parallel iiberliefert, mit kleinsten Unterschieden im Detail. Auf-
fallend ist die gestalterisch verhidltnismaflig sorgfiltige und kunstvolle Darstel-
lung des Textes in Cod. chart. 210. Das ,G‘ in Got griiss dich ist abwechslungs-
weise rot und griin ausgezeichnet, ,Maria‘ jeweils griin geschrieben.

Das ,Goldene Ave Maria‘ in der Prosafassung, wie sie in den beiden Gebet-
biichern enthalten ist, ist sehr verbreitet und erscheint in diversen Fassungen
hiufig in Gebetbiichern — gemdf3 Wachinger ,,eher an den Rdndern von literari-
schen Sammlungen, Ofters im Zusammenhang von anonymem geistlichem

29 Klapper, S. 335-343, Nr. 98, 1. Es ist in diesen Handschriften des Sarner Bestandes iiberlie-
fert: Codd. chart. 191, 192, 207, 209, 210 und 214.

30 Ganze Texte: Cod. chart. 210, fol. 59'-61'; Cod. chart. 207, fol. 89"-93".

31 Vgl. Wachinger, Sp. 80.



Fiirbitterin, Gnadenmutter und Belehrende =—— 105

Treibgut“.?2 Der Text gehort als deutsche Ubertragung zur grofien Zahl von
Gruf3-Orationen auf Salve oder Ave. Er folgt der lateinischen ,Gruf3-Oration‘ aus
dem vierzehnten Jahrhundert, wie sie bei Gérard G. Meersseman verzeichnet ist,
die allerdings nur 13 solche Griifle umfasst.”

Neben weiteren zwei gemeinsamen Mariengebeten in den beiden erwdhn-
ten Handschriften fallt das litaneiartige ,Gebet zu den 108 Namen Marias‘ auf. In
seiner Form erinnert es an die ,Zweiundsiebzig Namen Marias‘, die wie auch der
hier vorliegende Text eine Anreihung von Ehrennamen oder -titeln fiir Maria
sind. Bereits die dlteste bekannte lateinische Fassung dieser ,Zweiundsiebzig
Namen Marias‘, die aus dem spéaten zwolften oder dreizehnten Jahrhundert in
einer katalanischen Handschrift vorliegt, empfiehlt im Epilog das Gebet fiir den
Samstag und verspricht Wirkung fiir Marienbeistand am Jiingsten Tag.>* Die
deutschen Bearbeitungen dieses Textes enthalten unter anderem Reimpaarge-
dichte oder Glossenbearbeitungen mit variierender Zahl von Ehrennamen (72
oder 77).” Meersseman sieht die lateinische Tradition von solchen Namenrei-
hungen ab dem achten Jahrhundert, fiihrt einen Hymnus mit 100 Ehrentiteln
Marias an und betont, dass diese litaneiartige Auflistung von Namen auch vari-
abel iibertragen werden konnte, also gekiirzt oder erweitert wurde.*®

Im Strukturprinzip gleich wie die ,Zweiundsiebzig Namen Marias‘ ist das
Mariengebet ,Gebet zu den 108 Namen Marias®, das allerdings weder im Hand-
schriftencensus noch in anderen Textdatenbanken verzeichnet worden ist.”
Dessen Struktur gliedert sich in Apostrophen und eine Bitte sowie eine Gebets-
anweisung, die im Anschluss an das Gebet folgt. Die ersten neun Anrufungen
sind O Maria, o junckgfréw, O muiter gottes, O geberin Christi, O edler bliim, O
liechter wolk, O kiinigin, O keyserin, O frow [...] (Cod. chart. 210, fol. 64"). Sie fiih-
ren die bekannten Bezeichnungen der Gottesmutter, Jungfrau oder Koénigin,
aber auch Namen wie ,edle Blume* auf. Unter den Anrufungen finden sich des
Weiteren liebesmystische Namen Mariens wie ,Gottesbraut® (Cod. chart. 210, fol.
65") oder ,Turteltdubchen‘ (Cod. chart. 210, fol. 657). Die Gebete sind in beiden

32 Ebd., Sp. 84. Zur Uberlieferung dieses Textes vgl. ebd., Sp. 81 und - etwas erweitert —
Handschriftencensus, ,Goldenes Ave Maria‘, http://www.handschriftencensus.de/werke/6833
(13.4.2016), zurzeit 20 Nachweise.

33 Vgl. Meersseman: Der Hymnos II, S. 172.

34 Vgl. Kornrumpf, Sp. 1698. Zur Uberlieferung vgl. ,Zweiundsiebzig Namen Marias‘ (Latein
und Deutsch) in http://www.handschriftencensus.de/werke/3102 (13.4.2016).

35 Vgl. Kornrumpf, Sp. 1703-1708.

36 Vgl. Meersseman: Der Hymnos I, S. 95-96.

37 Cod. chart. 210, fol. 64'-66"; Cod. chart. 207, fol. 83'-93".



106 —— Ruth Wiederkehr

Gebetbiichern weitestgehend parallel iiberliefert und enthalten dieselbe Ge-
betsanweisung (bei Cod. chart. 210 ist der Text um einen Satz verlidngert):

Wer dysi vorgeschrybnen acht und hundert namen sprycht an dem Samstag an zwifel, er
sol gewyss sin, daz unss liebi fréw an sinem end will sin in allen sinen néten. Daz geb gott
vom hymel und und erweck®® uns Maria die miiter gottes, die reini magt. Amen etc.

(Cod. chart. 210, fol. 66")

Die 108 Namen sollen also an einem Samstag gesprochen werden fiir den ewi-
gen Beistand der Gottesmutter. Die Namenreihen, wie sie im ,Gebet zu den 108
Namen Marias‘ vorhanden sind, sind eine Art Litanei, wobei bei Litaneien in der
Regel noch ein Ora-pro-nobis-Ruf angefiihrt wird.*

In den Kontext des Mariensamstags ist auch der Vergleich zwischen den
Handschriften Cod. chart. 191 und Cod. chart. 209 zu stellen. Die eine Hand-
schrift (Cod. chart. 191), die aus mehreren Lagen gebunden wurde und teils
schlecht lesbar ist, bildete bei diesem Handschriftenpaar die Vorlage fiir die
saubere Abschrift der anderen.* Fiir Zitate beziehe ich mich hier nur auf die Ab-
und Schénschrift aus dem letzten Viertel des fiinfzehnten Jahrhunderts (Cod.
chart. 209), die gemif3 Texteinteilung durch Charlotte Bretscher-Gisiger und
Rudolf Gamper 22 Texte beinhaltet. Auffillig ist, dass acht davon Mariengebete
sind.*

Eines dieser Mariengebete ist dazu bestimmt, jeweils iiber die Woche hin-
weg von einem Samstag zum anderen gebetet zu werden. Es ist dies ein ,Gebet
zu den Freuden Marias‘, das in der Invocatio die acht Tage, an denen es gebetet
wird, bereits nennt.*? In disen acht tagen will die betende Person im Zeichen
aller Gnaden und Wunder, die Maria zuteil geworden sind, die Gottesmutter um
Beistand bitten. Das Gebet ist sechsteilig und wird jeweils bei den einzelnen
Abschnitten durch eine Rubrik unterbrochen mit der Anweisung bet i pater
noster, i ave Maria und i Magnificat. Diese wird jeweils mit in disen acht tagen
erganzt — wahrscheinlich um die Repetition aller Abschnitte sicherzustellen. In
einem weiteren solchen ,Gebet zu den Freuden Marias‘ in der bereits bekannten

38 Korrigiert: erwerb unss und erweck unss.

39 Vgl. Wiederkehr, S. 140-141. Die Reihung von Mariennamen erinnert auch an die nachre-
formatorische Lauretanische Litanei, die sowohl die heilsgeschichtliche Rolle Marias als auch
deren Jungfrauschaft und ihre konigliche Rolle verehrt; vgl. Kiirzestbeschrieb in Imbach,
S. 141-142.

40 Vgl. hierzu Wiederkehr, S. 105-107.

41 Vgl. Bretscher-Gisiger, Gamper, S. 335-338.

42 Cod. chart. 209, fol. 1"-6".



Fiirbitterin, Gnadenmutter und Belehrende =—— 107

Handschrift Cod. chart. 207*® findet sich eine Gebetsanweisung, die Aufschluss
iiber die Gebetspraxis dieser Art von Mariengebeten gibt: Hie hebt an ein niitz
glit gebett von unser fréwen. Der das anddichteklich spricht, kniiwend vor unser
frowen bild, von einem sampstag unz an den andern alltag einest, der sol des
sicher sin an allen zwiffel [...]. Das Heilsversprechen umfasst beinahe samtliche
Lebensbereiche, das Gebet konne seine positive Wirkung auf eigene Krankhei-
ten oder auch auf eine[n] lieben friind in fromde[n] landen entfalten: Dis ist ein
ganz warheitt, was ess ist, waz bezsiich worden ist (alle Textausschnitte aus Cod.
chart. 207, fol. 95'-96"). Das darauffolgende Gebet entspricht ansatzweise Cod.
chart. 209, allerdings weichen die Texte schon bald stark voneinander ab. Es ist
also von derselben Texttradition, nicht aber von einer Paralleliiberlieferung in
Codd. chart. 207 und 209 zu sprechen. Trotzdem zeigt die Gebetsanweisung: Das
Gebet, in Codd. chart. 191 und 209 sowie in Ansatzen in 207 {iberliefert, ist fiir
die tdgliche Andacht vor einem Marienbild bestimmt.

Auch das Magnificat, welches zu den einzelnen Abschnitten der eben aus-
gefiihrten Marienandacht gebetet wird, ist im Gebetbuchpaar Codd. chart. 191
und 209 zu finden, begleitet von einem Ave Regina, wobei das Magnificat eine
Ubersetzung des lateinischen Textes ist, das Ave Regina allenfalls als Paraphra-
se gelten konnte. So heif3t es beim Magnificat: Magnificat. Min sel griisset den
heren und min geist hat sich erfrowt in got minem heil. Won er hat angesechen die
demuitikeit siner diener (Cod. chart. 209, fol. 24%), ganz gemif Lk 1,46: Magnificat
anima mea Dominum et exultavit spiritus meus in Deo salutari meo quia respexit
humilitatem ancillae suae. Eine Ausnahme bildet siner diener, die als Plural im
Maskulinum erwdahnt werden und somit den urspriinglichen Bibeltext, der im
Magnificat gebetet wird, im Inhalt erheblich verdndern. Das Magnificat, nach
der Regula Benedicti Teil jeder Vesper, spricht von ancillae suae.*

Zusammenfassend fallt bei den zitierten Mariengebeten auf, dass sie iiber-
lieferungsgeschichtlich hdufig eng verwandt mit lateinischen Vorlagen sind. Mit
den ,108 Namen‘ beispielsweise liegt ein Text vor, der in dhnlicher Form in zahl-
reichen lateinischen Handschriften iiberliefert ist und dessen Ndhe zur Litanei
offenkundig ist. Andere Mariengebete wie die ,Hymne zu den Sieben Freuden
Marias‘ aus dem HG lassen sich direkt auf lateinische Hymnen beziehen.
Deutschsprachige Mariengebete sind generell in den (liturgischen) Rahmen des
Mariensamstags einzuordnen, auch wenn sie in Form von Andachten die Woche
von Samstag bis Samstag verbinden. Die Verehrte, Maria, ist Identifikationsfi-

43 Cod. chart. 207, fol. 95'-102".
44 Vgl. Kirchschlédger, Lechner, von Hiibner; zur Vesper S. 237.



108 —— Ruth Wiederkehr

gur in der Heilsgeschichte, so wie es in Passionsandachten Jesus am Kreuz ist.*
Threr wird generell als wiirdigste aller Miitter, als Gottesmutter und Himmelsko-
nigin gedacht, die auserwdhlt zu ewigen himmlischen Ehren gekommen ist.
Deshalb haben Mariengebete generell lobenden, bittenden und erinnernden
Charakter zugleich.

Literaturverzeichnis

Biedermann, Hermenegild u. a.: Art. ,Maria, hl‘. In: LMA 6 (1993), Sp. 243-275.

Bretscher-Gisiger, Charlotte, Rudolf Gamper: Katalog der mittelalterlichen Handschriften der
Kloster Muri und Hermetschwil. Ziirich 2005.

Flotzinger, Rudolf: Zur Melodie der sog. ,Mariensequenz aus Muri‘. In: ZfdA 119 (1990),
S.75-82.

Gutfleisch, Barbara: Eine ostoberdeutsche Handschrift der ,Mariensequenz aus Muri‘.

In: ZfdA 119 (1990), S. 61-75.

Hamburger, Jeffrey F., Nigel F. Palmer: The Prayer Book of Ursula Begerin. Art-Historical and
Literary Introduction. With a Conservation Report by Ulrike Biirger. Vol. 1. Dietikon,
Zirich 2015.

Hamburger, Jeffrey F., Nigel F. Palmer: The Prayer Book of Ursula Begerin. Reproductions and
Critical Edition. Vol. 2. Dietikon, Ziirich 2015.

Heinz, Andreas: Art. ,Ave Maria‘. In: LexThK 1 (1993), Sp. 1306-1307.

Heinz, Andreas: Art. ,Ave verum corpus®. In: LexThK 1 (1993), Sp. 1307.

Hilg, Hardo: Art. ,Sieben Freuden Mariens‘. In: VL? 8 (1992), Sp. 1158-1168.

Imbach, Josef: Marienverehrung zwischen Glaube und Aberglaube. Diisseldorf 2008.

Kirchschldger, Walter, Gregor Martin Lechner, Dietmar von Hiibner: Art. ,Magnifikat‘. In:
Marienlexikon 4 (1992), S. 235-241.

Klapper, Joseph: Schriften Johanns von Neumarkt. Vierter Teil: Gebete des Hofkanzlers und des
Prager Kulturkreises. Berlin 1935.

Kornrumpf, Gisela: Art. ,Zweiundsiebzig Namen Marias‘. In: VL? 11 (2004), Sp. 1698-1709.

Kunze, Konrad: Art. ,Mariensequenz aus Muri‘. In: VL2 5 (1985), Sp. 50-54.

Meersseman, Gérard G.: Der Hymnos Akathistos im Abendland I. Akathistos-Akoluthie und
Grusshymnen. Freiburg (Schweiz) 1958 (Spicilegium Friburgense 2).

Meersseman, Gérard G.: Der Hymnos Akathistos im Abendland Il. Gruss-Psalter, Gruss-
Orationen, Gaude Andachten und Litaneien. Freiburg (Schweiz) 1960 (Spicilegium
Friburgense 3).

Ochsenbein, Peter: Das Gebetbuch von Muri als frithes Zeugnis privater Frommigkeit einer Frau
um 1200. In: Gotes und der werlde hulde. Hg. von Peter Schnell. Bern 1989, S. 175-199.

Ochsenbein, Peter: Deutschsprachige Privatgebetbiicher vor 1400. In: Deutsche Handschriften
1100-1400. Hg. von Volker Honemann, Nigel F. Palmer. Oxforder Kolloquium 1985.
Tiibingen 1988, S. 379-398.

45 Vgl. hierzu auch Biedermann u. a., Sp. 251-254, sowie Visscher, S. 182-187 u. a.



Fiirbitterin, Gnadenmutter und Belehrende =—— 109

Visscher, Eva De: Marian Devotion in the Latin West in the Later Middle Ages. In: Mary. The
Complete Resource. Hg. von Sarah Jane Boss. Oxford 2007, S. 177-201.

Wachinger, Burghart: Art. ,Goldenes Ave Maria‘. In: VL?3 (1981), Sp. 80—84.

Wehrli, Max: Deutsche Lyrik des Mittelalters. Auswahl und Ubersetzung von Max Wehrli.

5. Aufl. Ziirich 1985.

Wiederkehr, Ruth: Das Hermetschwiler Gebetbuch. Studien zu deutschsprachiger Gebetbuch-
literatur der Nord- und Zentralschweiz im Spatmittelalter. Mit einer Edition. Berlin 2013
(Kulturtopographie des alemannischen Raums 5).

Worstbrock, Franz Josef: Art. ,Sequenz. In: RLW 3 (2003), S. 429-431.






Simon Falch
Maria — und Josef? Marianische Liturgie als
Prazedenzfall fiir die Verehrung des hl. Josef

Der Kult des Josef von Nazareth ist im Stellenwert nicht mit der hyperdulischen
Verehrung der Gottesmutter zu vergleichen und doch auf das Engste mit der
Entwicklung marianischer und eucharistischer Frommigkeit verflochten.! Denn
es lasst sich wohl kaum ,,vom Geheimnis der Inkarnation“ bzw. ,,von der Erlo-
sung reden®, ohne an Maria, aber auch an den Vater Jesu ,,vor dem Gesetz* zu
erinnern:?> Maria mater est Jesu [...]. Nutritius est Ioseph huius Iesu: est et custos,
ut bonum et fructuosum sanctitatis propositum.? Josef partizipiert somit immer an
der Verehrung Jesu und Marid, ohne im gleichen Umfang Person eigenstandiger
kultischer Verehrung zu sein — dabei ,,beginnt [das Neue Testament] mit der
Gestalt Josefs“,* und iiber dessen Abstammung ist der Messias, die Prophezei-
ung erfiillend, von davidischem Geschlecht.®* Doch neben der Bedeutung Josefs
als Adoptivvater® und Erndhrer Christi im Heilsplan bieten auch seine Tugenden
Anlass, seiner zu gedenken. Schliefilich ist er der Garant fiir die Jungfraulichkeit
der Gottesmutter,” denn, so sei es nach Ambrosius in der Hl. Schrift festgestellt
worden, ut et desponsata esset, et virgo: virgo, ut expers virilis consortii videretur:

1 Bei Thomas von Aquin finden sich, so Berger (S. 137), ,zwei eng zusammenhingende
Grundgedanken [...]: Joseph als der jungfrdauliche Ehemann der Gottesmutter und Joseph als
der Vater Christi. Beide werden am intensivsten entfaltet in den Quaestionen iiber die Jung-
fraulichkeit und die Vermihlung der Mutter Christi (Illa, q. 28-29).“ Zum ,Wurzelfassen‘ der
Josefsverehrung siehe Barth, S. 5-14.

2 Schumacher, S. 21. Wenig Forschungsinteresse am hl. Josef konstatiert Signori (S. 189).

3 Adamus Scotus: Sermones, ser. XXXVIII,9 (PL 198, 347B-C).

4 Wucherpfennig, S. 1; Lamarzelle, S. 532.

5 Josef stammt aus dem Haus David, also miisse dies auch fiir Maria gelten. Vgl. Johannes
Chrysostomus: Kommentar zum Evangelium des hl. Matthdus, hom. I,1,IV: ,,Denn es war nicht
nur nicht erlaubt, aus einem anderen Stamme jemand zu heiraten, sondern auch nicht einmal
aus einer anderen Familie, d. h. Verwandtschaft.*

6 Berger, S. 143: ,,So konne man auch beziiglich der Vaterschaft des hl. Joseph von der proles
als einem echten bonum matrimonii sprechen. Freilich ist dies so ungew6hnlich, dass die Tho-
misten von einer paternitas omnino sui generis, quae superat paternitatem adoptivam commu-
nem, et paternitatem nutritii sprechen.*

7 Vgl. Gerson: Epistola (Du Pin IV, Sp. 735C-D): Sentit hoc Hieronymus ,Epistola contra
Helvidium‘. Cujus dicti rationem ipse, ac posteriores multi talem tradunt: Joseph itaque pri-
usquam jungeretur cum Virgine Maria corruptus, vel uxoratus non fuerat.

DOI 10.1515/9783110475371-010, L) EAUEEM| © 2017 Simon Falch.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



112 — Simon Falch

desponsata, ne temeratae virginitatis adureretur infamia.® Fiir die Absicherung
des Dogmas der immerwahrenden Jungfrdaulichkeit Mariens spielt Josef also
eine zentrale Rolle:

Et ideo qui Incarnationis incorruptum susceperat probare mysterium, non putavit uberius
prosequendum virginitatis Mariae testimonium; ne defensor magis Virginis, quam asser-
tor mysterii crederetur. Certe quando iustum docuit Ioseph, satis declaravit quod sancti
Spiritus templum, uterum mysterii, matrem Domini violare non potuit.’

Gerecht und keusch sei Josef, deswegen kann Petrus Damianus auf ihn verwei-
sen, um seiner Forderung nach einer zélibataren Lebensweise des Klerus Nach-
druck zu verleihen.!® Der Kanzler von Paris empfiehlt sogar auf dem Konzil von
Konstanz der Kirche — als Braut Christi — den Brautigam der unbefleckten Jung-
frau als Schutzpatron," denn ,,[d]urch die Ehe der jungfraulichen Gottesmutter
mit Joseph werden nicht nur Ehe und Jungfraulichkeit zugleich geehrt, diese ist
vielmehr ein Sinnbild fiir die ganze Kirche, die ,obwohl Jungfrau, dennoch mit
einem Manne, Christus, verméahlt ist (Augustinus)‘“.”? Im Franziskaneroffizium
(1490) wird daher in der Vesper nachfolgende Antiphon gesungen:

Laetare, sponsa Christi, I
alma mater ecclesia,

Sancti Ioseph, sponsae Mariae,
assunt sollemnia [...]

Senex beatus Ioseph et virgo Il
Virginitatem suam

Ad honorem Dei

Servare semper promiserat,

Nisi Deus aliter iubeat,

Cui se totaliter commiserat.?

8 Ambrosius Mediolanensis: Expositio Evangelii secundum Lucam I1,1,1 (PL 15, 1552D—-1553A).
Siehe auch Thomas de Aquino: Catena in Lc 1,1,8.

9 Ambrosius Mediolanensis: Expositio Evangelii secundum Lucam II,1,6 (PL 15, 1555B).

10 Petrus Damiani: De caelibatu sacerdotum III (PL 145, 384D): Si igitur Redemptor noster
tantopere dilexit floridi pudoris integritatem, ut non modo de virgineo utero nasceretur, sed
etiam a nutricio virgine tractaretur, et hoc cum adhuc parvulus vagiret in cunis, a quibus nunc,
obsecro, tractari vult corpus suum, cum iam immensus regnat in coelis? Zum ,Kampf gegen die
Priesterehe’ vgl. Zschoch, S. 30-31.

11 Vgl. Gerson: Sermo de nativitate (Du Pin III, Sp. 1358D). Siehe auch Seitz, S. 205.

12 Berger, S. 141-142.

13 AH 26, S. 181-184, Nr. 63; hier S. 181, Str. 1 und 3. Siehe auch Seitz, S. 356.



Maria — und Josef? =—— 113

Die Ehren des hl. Josef sind mannigfaltig, wie Petrus de Alliaco (Pierre d’Ailly)
zu vermitteln weif3, zwolf an der Zahl, darunter freilich auch dessen Jungfrau-
lichkeit." Ein dhnliches Lob stimmt Bernhard von Luxemburg auf bisher im
Detail noch nicht nachvollzogener Kompilationsgrundlage an, ohne jedoch auf
den Traktat des Petrus hinzuweisen, dessen zwolf Lobpreisungen hier lediglich
als Nachtrag beriicksichtigt wurden.”® Der Augustiner-Chorherr Balthasar
Boehm aus Rebdorf (*um 1462, t1530), dessen monumentales (Euvre 2638 latei-
nische und 36 volkssprachliche Predigten umfasst, kann alle bis dahin bekann-
ten Josefstraktate in Bezug auf die Informationsfiille iiberbieten.’® In seinem
Traktat Von dem helligen vater Ioseph fiigt er gegeniiber Petrus de Alliaco, den
er freilich hdufig zitiert, fiinf weitere Lobpreisungen hinzu: so find ich sibencze-
hen besundere grosse er vnd wirdikeit mit den wir erkennen sein grosse lob vnd
preisung.”

Balthasar Boehm Petrus de Alliaco

1° hoch edel geporn in dise werlt (fol. 158™) 1° ex nobilissima stirpe regia propaga-
tur (fol. 19)

2° warer vnd noher frevndt [Mariae und Ihesu 2° nascitur [...] ex semine Dauid ex quo

Cristi] noch dem pluet vnd fleisch (fol. 160™) nascitur Maria [...] [e]x quo etiam [...]
nascitur Christus filius dei [...] Christus,
Maria et Ioseph vera consanguinitate
iunguntur (fol. 1")

14 Petrus de Alliaco: Tractatus de duodeci honoribus sancti Joseph.

15 Bernhard von Luxemburg: Compilatio, fol. 9"V. Zu ,Meister Bernart‘ siche Weidenhiller,
Sp. 743.

16 Eichstitt, UB, Cod. st 451, Florianus Federer (Lang?), Balthasar Boehm: Traktate und Ser-
mones dt., darin der 9. Sermo: Von dem helligen vatter Joseph der do waf3 ein sponf3 der Junck-
frawen Marie, fol. 157"*-188"%, im Folgenden Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9). Vgl. Keller, S. 263-268.
In den Transkriptionen wurden Grof3- und Kleinschreibung reguliert, Abkiirzungen aufgelost,
Ligatur sz handschriftengetreu als f§ beibehalten und eine (modernisierende) Interpunktion
eingefiihrt. Es findet sich kein Hinweis darauf, dass Boehm den Josefstraktat seines Zeitgenos-
sen Bernhard von Luxemburg kannte, weder erwahnt er das Werk noch findet sich ein Eintrag
im Rebdorfer Bibliothekskatalog, allein dessen Sermones de rosario beatissime virginis Marie
sind verzeichnet. Siehe Ruf, S. 271, Z. 35.

17 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 158™.



114 = Simon Falch

3° got der almechtig hot im geben seins suns
Thesu Cristi miitter, die kunigen der himel, zu
einer elichen hauf frawen (fol. 161%)

4° hoch gelobt aufl dem ewangelio, wan es
spricht Matheus [...] loseph, Marie man, der do
was gerecht (fol. 163™2)

5° got der vatter hot im enpfolen das kintpet,
das do nit allein menschlich, sunder auch got-
lich was (fol. 166™)

6° wurd geheissen ein hausvatter in dem aller
helligsten hausgesindt (fol. 167™)

7° wurdt scheinperlich figuri[r]t in dem helligen
Ioseph, dem alt vatter, von dem gesc[h]riben stet
Genesis 39 (fol. 169'?)

8° man helt vnd schreibt in ein gantze reine
iu[n]ckfraw an leib vnd gemvde (fol. 171)

9° wurd clerlich gelert vnd vnterweist durch die
helligen propheten (fol. 172"?)

10° ist von got geert worden wie ein heimlicher
rodts man in grossen gotlichen sachen
(fol. 173*)

11° hot ser dugenthafftiglich gelebt mit der
schon Maria (fol. 174'°)

3° sacratissime virgini matri dei matri-
monialiter desponsatur (fol. 1)

7° ipse iustus euangelico testimonio
comprobatur: Joseph inquit vir eius
cum esset iustus (fol. 47)

4° sanctus hic sponsus virginitatis
titulo decoratur (fol. 2¢)

10° non solum veterum sed etiam
nouorum prophetarum oraculis de hiis
que de Xpo futura erant edocetur

(fol. 7Y)

6° ei tanquam celesti secretario secre-
tum incarnationis Christi misterium a
deo per angelum reuelatur (fol. 37)



11°,9. Subdivisio:!® der demutig Ihesus hab
enpoten der schon Maria, seiner miitter, vnd
dem loseph, seinem zu gegeben vatter, groef3 er
mit worten, wercken vnd siten; hab in geheissen
wi[r]diger her vatter vnd hab im gepogen sein
knie (fol. 178"%)

12° wurd gelobt groslich in dem, wan er hot
gedient dem siin gottes leiplich vnd geistlich
(fol. 179™)

13° wurd von got fast vnd groef gelibt vnd von
der junckfrawen Maria. Wan vnter in ist gewest
ein grosse vnd besundere gotliche libe (fol. 179'?)

14° wurd ffast betrubt vnd geen[g]st mit dem
schon kind Thesu vnd mit seiner liben miitter
Maria in mangerley weif (fol. 181™)

15° das er offt ist visitirt vnd heimgesugt worden
von den heligen engel aufl dem gepot gottis
(fol. 183™)

16° got hot in offt einngelassen in sein heimli-
che redt vnd gotliche grésse geschik vnd werck
(fol. 184)

16°,3. Subdivisio: dem helligen Ioseph von dem
engel (als Matheus sagt) [Klammer im Original]
enpfolen, das er dem kind solt geben den nomen
vnd heissen es Thesus (fol. 185)

17° ist von disem elend abgescieden mit selli-
keit, sussikeit vnd gerechtikeit (fol. 187™)

Maria - und Josef? =—— 115

12° non solum dei mater, non solum
regina celorum et domina angelorum
sed etiam dei filius rex et dominus
omnium cui omne genii flectitur ce-
lestium, terrestrium et infernorum huic
sancto Ioseph humiliter obediendo
subicitur (fol. 9¥)

5° non solum ad virginis matris sed
etiam ad filii eius obsequa singulariter
deputatur (fol. 2)

11° non solum prophetica sed etiam
angelica allocutione sepe familiariter
consolatur (fol. 97)

9° ipso presente multa et magna ac
mira nostre fidei mysteria declarantur
(fol. 79

8° nomen Thesus [...] a sancto loseph
hominibus solemniter publicatur
(fol. 5Y)

18 Untergliederungen zu den von Boehm genannten siebzehn Lobpreisungen, die selbst
wiederum Detailfragen zum Gliederungspunkt traktieren sowie weitere Dilatationen zum Lob
des hl. Josef vorbringen oder Exkurse bspw. zur Genealogie bieten. Die Auswahl der subdivisio-
nes wurde hier auf die Parallelen zu Petrus’ Traktat beschrankt, um exemplarisch eine Kompi-
lationsgrundlage aufzuzeigen und gleichzeitig den Umfang der Abweichungen zu skizzieren.



116 —— Simon Falch

Dass ausgerechnet dieser Augustiner-Chorherr, der weder durch Amt noch
durch Wiirden ausgezeichnet war,” den nach derzeitigem Kenntnisstand um-
fangreichsten volkssprachlichen Josefstraktat (mit 64 Folioseiten) seiner Zeit
kompilierte, {iberrascht in zweierlei Hinsicht: nicht nur, weil dieser ungew6hn-
lich lang geriet, sondern auch, weil Boehms Schwerpunkt auf dem Lob der Got-
tesmutter®® und den hl. Jungfrauen® liegt, denen Altdre in der Rebdorfer Stifts-
und Gemeindekirche geweiht waren.” Doch wird gerade so der von Kirchen-
vatern und -lehrern theologisch begriindete Zusammenhang zwischen Marien-
und Josefsverehrung deutlich® — dass das eine immer schon das andere ein-
schliefit. Daher wurde das Fest des Gemahls der HI. Jungfrau gerade den Ge-

19 In Akrostichonform vermittelt Balthasar Boehm in Cod. st 344 dem Leser eine Selbstaus-
kunft, vgl. Keller 1999, S. 66: Balthasar Behem in Stefft natus Erfordie promotus in Eistat
ordinatus in Rebdorf prolfessus] Alugustinus]. Daraus geht keine spezielle Funktion im
Rebdorfer Chorherrenstift hervor. Vgl. Fink-Lang, S. 81.

20 Boehm bietet 134 lateinische Marienpredigten (Signaturen der UB Eichstitt, Predigtzahlung
nach den originalen Angaben in den Predigtbinden, die Angabe des Anlasses ([S = Sermones
de Sanctis] folgt der in der Predigtforschung {iblichen Zdhlung nach Schneyer [CD-ROM]): S5
Cod. st 345 (Nr. 12-16) und Cod. st 423 (Nr. 125-129); zu S21 Cod. st 345 (Nr. 58—63) und Cod. st
423 (Nr. 189-201); zu S28 Cod. st 345 (Nr. 100-113) und Cod. st 423 (Nr. 244-256); zu de com-
memoratione virginis Marie ab aduentum domini vsque ad natiuitatem eius (vgl. Missale Eyste-
tense, fol. CCIV*) Cod. st 423 (Nr. 260—-261); zu Mariae ad martyres Cod. st 424 (Nr. 40); zu S145
Cod. st 344 (Nr. 38-42) und Cod. st 424 (Nr. 97-108), in octava Cod. st 424 (Nr. 119); zu S59 in
vigilia Cod. st 424 (Nr. 175-176), in festo Cod. st 344 (Nr. 73-85) und Cod. st 424 (Nr. 177-193), in
octava Cod. st 424 (Nr. 200); zu S65 Cod. st 344 (Nr. 109-114) und Cod. st 424 (Nr. 234-241), in
octava Cod. st 424 (Nr. 252); zu S140 Cod. st 424 (Nr. 264-266); zu S143 Cod. st 344 (Nr. 153-154)
und Cod. st 423 (Nr. 96-99).

21 In den volkssprachlichen Predigten (aber auch im lateinischen Werk mit {iber achtzig
Sermones) sind die Feste der virgines sanctae gemessen an ihrer Bedeutung in den Kalendarien
oder den gedruckten Musterpredigten der Zeit deutlich {iberreprasentiert: Cod. st 451: Maurili-
us, Petronilla, Appolonia (596), Kunigunde (S132), Margareta (S47), Von der aufdeilung der
zwelffpoten (S97), Joseph (S129), Laurentius (S56), Matthaeus (S67). Cgm 4337: Walpurga,
Sebold, Mariae Empfingnis (S5), Barbara (S98), Lucia (S7), Mariae Heimsuchung (S145).
Cgm 4438: Martha (S148), Dorothea (S115), Anna (S94), Mt 8,2 (T13), Martha (S148), Otilia,
Appolonia (S96), Ursula (S97), Prisca, Monica, Dorothea (S115), Juliana, Elisabeth (S82).
Cgm 371: Thomas (S8), Anna (594), Magdalena (549), Gertrude.

22 ,Der Hauptaltar [...] ist dem Kirchenpatron Johannes d. Tdufer geweiht.“ Die weiteren
Altédre sind folgendermaflen gewidmet: Nikolaus, Anna, Jungfrauen, Georg, Willibald, Martin,
den vier Kirchenlehrern, den vierzehn Nothelfern, Luzia und Othilie, Augustinus, Dreikonige,
Stephanus und Laurentius, Johannes d. Evangelisten, Michael, Clemens, der Schmerzhaften
Mutter und der Dreifaltigkeit. Hocherl, S. 26.

23 Vgl. Anm. 5,7 und 8.



Maria — und Josef? == 117

meinschaften empfohlen, die in besonderer Weise Maria zum Dienst verpflichtet
waren:*

Ecclesiis universis, preesertim dedicatis in memoriam beatissimae, & gloriosae semper Vir-
ginis Marize. Unus ex zelatoribus suis indignus, volens diem in honorem Virginis ejusdem,
atque justi Joseph sponsi suli, testis ac custodis sui celebriter venerari. ,Pertransibunt plu-
rimi‘ (juxta verbum Danielis.XIIL.4.), & multiplex erit scientia. Placuit itaque divinae sapi-
entiee (quee ,attingit a fine usque ad finem fortiter, & disponit omnia suaviter Sap.VIILI.)
inclinare novissimis temporibus istis corda multorum, ut justi Joseph, & Mariz virginale
(sicut Hieronymus appellat) conjugium esse venerandum solemni cultu Ecclesie doceret,
atque promoveret sua devotio.”

Mit seinem lateinischen und volkssprachlichen (Euvre verdeutlicht Balthasar
Boehm diesen Verehrungszusammenhang in idealer Weise, findet sich doch im
,Repertorium der lateinischen Sermones des Mittelalters von 1350 bis 1500 kein
weiteres Predigtceuvre, das zu beinahe allen in den Kalendarien der Zeit ver-
breiteten Marienfesten Muster®* und dariiber hinaus noch drei Josefspredigten®

24 Dies diirfte auch fiir das Augustiner-Chorherrenstift Rebdorf zutreffend gewesen sein, da
wohl ein Patrozinium bestand, vgl. Anm. 22.

25 Gerson: Epistola (Du Pin IV, Sp. 732D-733A); vgl. Seitz, S. 201.

26 Wie ein Vergleich mit der von Schneyer erfassten Uberlieferung zeigt: Zu den Anléssen In
purificatione b. Mariae (S21), In adnuntiatione b. Mariae (S28), In adsumptione b. Mariae (S59)
und In nativitate b. Mariae (S65) sind nach Kenntnisstand Schneyers (CD-ROM) 204, 237, 264
und 199 Predigten iiberliefert, zum Anlass In conceptione b. Mariae (S5) nur noch 106, zu De
visitatione Mariae (S145) 67 und zu In compassione Mariae (S140) nur acht bzw. zu De praesen-
tatione Mariae ad templum (S143) nur sieben. Die Predigten zu S140 stammen von Bernhardi-
nus de Bustis, Johannes Stekna und Johannes Hus, die Predigten zu S143 von Hieronymus von
Prag, Johannes Keck, Johannes II. de Jenzenstein und Udalricus Kaegerl. Die Uberlieferungsla-
ge erkldrt sich aus der in den verschiedenen Di6zesen und Orden zeitversetzten Einfiihrung
bestimmter Marienfeste wie S5, S140 und S143. Weder dem Umfang nach noch im Hinblick auf
die Vollstindigkeit der Marienfeste gibt es in der spitmittelalterlichen Uberlieferung, nach
bisherigem Kenntnisstand, eine Parallele zu Boehms Werk. Selbst Augustinus Holzapfler, der
mit 86 von Schneyer registrierten Sermones — zu S5 (6), S21 (12), S28 (13), S59 (25), S65 (16),
S145 (14) — nach Boehm zu den produktivsten Verfassern von Marienpredigten gehort, deckt
nicht die gleiche Anzahl an Festanldssen ab. Um das spezielle Interesse Holzapflers und
Boehms zu verdeutlichen: Von Bernhardinus de Bustis stammen laut Schneyer 34 Marienpre-
digten, von Johannes Herolt (vorbehaltlich der Verfasserfrage) 27 Sermones.

27 Die lateinischen Josefspredigten Boehms sind in die chronologische Ordnung des Muster-
predigtbands Cod. st 423 eingefiigt, demnach datiert Boehm das Josefsfest auf den 19. Mdrz und
folgt damit den Vorgaben des Missale Eystetense, vgl. Anm. 47. Die Perikopen lauten fiir die
erste Predigt (Nr. 237) Spr 10,1, fiir die zweite Predigt (Nr. 238) Gen 41,40 und fiir die dritte
(Nr. 239) Mt 1,20. Schneyer (CD-ROM) registrierte zwei Predigten zu S129 (bzw. T5); eine von
Bernhard von Siena (Nr. 161) und eine von Robertus Caracciolo (Nr. 142).



118 — Simon Falch

enthdlt. Wenn es im Folgenden nun aber nicht um Maria in einem Hymnus oder
einer Sequenz geht, sondern um Boehms volkssprachlichen Traktat, der das
Fest des hl. Josef propagiert, so ist dies dennoch als Beitrag zur Wirkungsge-
schichte der Verehrung der Mutter Gottes und zur Entwicklungsdynamik der
spatmittelalterlichen Liturgie zu verstehen; lieferte doch die marianische Fest-
praxis, insbesondere auch die Feier der Unbefleckten Empfangnis, wie zu zei-
gen sein wird, einen entscheidenden Beitrag zur Aufwertung des Kults des
hl. Josef.?®

1 Boehms Traktat zum Gedenktag des hl. Josef

Der Text Von dem helligen vatter Joseph kénnte, da er der ,,Verkiindigung religi-
Oser Heilsbotschaft[en]“” dient, als Predigt bezeichnet werden. Dies legt auch
der Uberlieferungszusammenhang in der Sammelhandschrift Cod. st 451° der
Universitdtsbibliothek Eichstdtt mit weiteren Sermones des Augustiner-
Chorherrn nahe, jedoch nimmt diese Kompilation im (Euvre eine Sonderstel-
lung ein. So wird hier die Fortsetzung der Lektiire angekiindigt (Nvn so wollen
wir die deilung dis buchs fleif3 thvn, ob wir morgen obtwaf§ sagen von dem lobe
des grof3 helligen vatters sant Ioseph),” was singuldr in Boehms Predigten ist,
also nicht den iiblichen Formulierungen zur Kennzeichnung der Auffiihrung
entspricht, wie Dise wort [...] werden hewt gelesen® oder Dise wort [...] an disem
hewtigen fest.” Freilich wére die obige Ausfiihrung auch in einer langeren Lese-
predigt denkbar, doch diirfte der Begriff buch auf eine wesentlich umfangrei-
chere und zur Fortsetzung konzipierte lectio verweisen (bspw. von der Vigil bis
zur Oktav des Fests), worauf auch die Datierung Deo gracias 1520 in octava die
sancti Ioseph® schlieBen ldsst. Ob dies bereits auf eine gednderte Festpraxis im
Chorherrenstift Rebdorf hinweist oder nur dem frommen Wunsch, das Josefsfest
mit Oktav zu feiern, Rechnung tréagt, ist nicht mehr zu erschliefien. Als Rezipien-

28 Eine dhnliche Aufwertung erfahrt in der Zeit schliellich auch das Fest der hl. Anna. So
weist Dorfler-Dierken (S. 73) darauf hin, dass ,,[ijn die meisten Di6zesan- und Ordenskalender
[...] das Annenfest erst nach 1481 eingefiihrt worden* sei.

29 Hasebrink, H.-J. Schiewer, S. 151.

30 Vgl. Anm. 16.

31 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 158™.

32 Von sant Thomas dem appostelein ein predig, Cgm 371 (Nr. 1), fol. 41"

33 Von vnser liben frawen entpfencknif3, Cgm 4337 (Nr. 3), fol. 33".

34 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 188",



Maria — und Josef? =—— 119

ten konnen, da es sich um einen volkssprachlichen Text handelt, Chorherren
und Laienbriider vermutet werden. Dass es sich um eine Gemeindepredigt han-
delt, ist wegen der Lange, vor allem aber aufgrund der erorterten Fragen un-
wahrscheinlich. Auch geht der Kompilator iiber das in den Artes Praedicandi
diskutierte pradikable Wissen hinaus, indem er quaestiones traktiert, die {ibli-
cherweise, d. h. gemaf3 den Predigtlehren, nur dann in einer volkssprachlichen
geistlichen Ansprache zu erortern seien, wenn Irrglauben begegnet werden
miisse.* So ldsst Boehm bei seinen Ausfiihrungen besondere Vorsicht walten:

Ich mein ich sag recht, wer es anders, so wolt ich schweigen oder das wider ruffen, daf}
ich itzund sagen will. Also sag ich, ich halt das, so got der almechtig het gewolt vnd ge-
ordenirt, das sein liber sun Ihesus solt geparn worden sein in diser werlt von mans sam-
men, so halt ich das, das got het do zu auserwelt loseph zu einem vatter, wie er hot auf3 er
welt Mariam zu einer mutter.*

In diesem Zitat wird die quaestio® in eigentiimlicher Weise beriihrt, ob die Pro-
phezeiung,*® dass der Messias aus dem Geschlecht Davids hervorgehen werde,
erfiillt worden sei. Wenn Maria durch den HI. Geist empfing, ist dann Josef
iiberhaupt als Vater Jesu anzusehen? Praeterea, impossibile est unum hominem
duos patres habere.® Boehms Ziel ist es nicht, an Dogmen zu riitteln, sondern
die besondere Ehrwiirdigkeit Josefs als pater familias zu illustrieren und gleich-
zeitig Wissen iiber die Genealogie der Hl. Familie zu vermitteln. Die Positionen
werden nach scholastischer Manier referiert:

35 Siehe Roth, S. 174.

36 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 159™. Vgl. auch im Anschluss an die Ausfiihrungen zur
Genealogie Josefs und Marias: Noch merck das, du leser diser wort, daf} sag ich, dise wort redt
ich nit ver war, sunder vf3 duncken vnd andacht vnd aufl ausczugen vil bucher, hab ich geirt so
wider ruff ich das (ebd., fol. 161%).

37 Vgl. Thomas de Aquino: S. th. III, g. 31: Deinde considerandum est de ipsa conceptione
salvatoris. Et primo, quantum ad materiam de qua corpus eius conceptum est; secundo,
quantum ad conceptionis auctorem; tertio, quantum ad modum et ordinem conceptionis. Circa
primum quaeruntur octo. Primo, utrum caro Christi fuerit sumpta ab Adam. Secundo, utrum
fuerit sumpta de David. Tertio, de genealogia Christi quae in Evangeliis ponitur. Quarto, utrum
decuerit Christum nasci de femina quinto, utrum fuerit de purissimis sanguinibus virginis
corpus eius formatum. Sexto, utrum caro Christi fuerit in antiquis patribus secundum aliquid
signatum. Septimo, utrum caro Christi in patribus fuerit peccato obnoxia. Octavo, utrum fuerit
decimata in lumbis Abrahae.

38 Num 24,17: Videbo eum sed non modo intuebor illum sed non prope orietur stella ex lacob
et consurget virga de Israhel et percutiet duces Moab vastabitque omnes filios Seth.

39 Thomas de Aquino: S. th. III, q. 31, a. 3, arg. 2.



120 — Simon Falch

Merck, ef8 spricht Damascenus lib. 4, c. 6: Maria, die hellig miitter vnd junckfraw, sey ge-
porn von David durch Nathan, Ioseph aber von David durch den Salomon. Wan Dauid
vnter vil siinen het er zwen siin, Nathan prophetem vnd Salomon, der wurd der aller
weisst kiinig, als stet geschriben an dem ersten puch Paralippomenom an dem tritten ca-
pitel vnd als vns sagt Lyra vber Lucam. Wie wol die weisen der hebreischen mit einikeit
haben gehalten auf3 der schrifft, das Cristus geporn solt werden von Dauid. Etlich doch
auf’ in haben gemeint, er solt werden geporn von Dauid durch de siin Nathan, wmb der
grof3 wirdikeit seiner hellikeit vnd seiner prophecey, die der selbig Nathan durch die ein-
gebung des helligen geistes hot auf} gesprochen. Etlich aber haben geschaczt, das Cristus,
der war messias, solt geporn werden von Dauid durch sein siin Salomonem vmb vrsag der
kuncklichen wirdikeit vnd ere der grossen weisheit. Aber noch der rechten warheit ist
Cristus entsprungen vnd geporn von allen peiden vnd durch alle peiden, daf ist durch Sa-
lomonem vnd Natham, ped siine Dauid. Aber anders vnd anders, wan durch Salomonem
ist er kumen durch die naturlich linien der gepurt, aber durch Nathan ist er kummen noch
der geseczlichen linien der gepurt.*®

Erst auf dieser Grundlage — weitere Erlduterungen zu Melchi oder Panthera
(Barpanthera) konnen wir {iberspringen — ldsst sich schliefllich Marias Ver-
wandtschaft mit Josef und damit die gesetzliche und natiirliche Abstammung
Christi in direkter Linie von David {iber Maria (fleischlich) sowie von David und
Salomon iiber Josef (gesetzlich) begriinden. Wie Boehm in Ubereinstimmung
mit der Doktrin* erldutert, bestehe die Losung der Frage nach der Vaterschaft
des Josef darin, nach mosaischem Recht zwischen der fleischlichen und der
gesetzlichen Abstammung zu unterscheiden: Dem Gesetz nach (Dtn 25,6) sei
Jesus Josefs Sohn, wie auch Josef nur dem Gesetz nach Sohn des Eli gewesen
sei.”” Wie er erldutert, sind damit aber beide im obigen Abschnitt dargelegte
Annahmen iiber die Abstammung Christi kompatibel:

Nu merck, als do vns sagen vnd beweisen die schrifft, so man recht aufl rechent, so find
man, daf3 Maria vnd Ioseph sein gefrevndt gewest noch dem pluet bey dem segsten grad
in der frevntschafft, in dem die ee ist erlewbt. Es spricht Matheus: Mathan hot geporn Ia-
cob. Do mocht yemant claffen, also anders spricht Lucas an dem tritten capitel, wan
Mathat hot geporn Heli vnd Heli hot geporn Ioseph. Do spricht Lyra, das Mathat vnd
Matan sein kiimen von Dauid, aber Mathat durch Nathan, der do was ein siin Dauid.
Mathan aber kumpt von Dauid durch den Salomon vnd die zwen Mathat vnd Mathan het-
ten ein frawen noch eynander mit nomen Hesta. Vnd Hesta entpfing von dem Mathan,
entpfing lacob, vnd dor noch entpfing si von Mathat den Heli, als das Iacob vnd Heli wa-
ren bruder von der miitter, aber si komen von zweyen prudern, die von Dauid abstigen in
der gepurt, einer durch Nathan, einer durch den Salomon. Nun es geschae, das Heili nam

40 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 160>,
41 Vgl. Catalogus Sanctorum IIL,48.
42 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 160™.



Maria — und Josef? =—— 121

ein weip noch dem gesecz Moisi vnd starb oen kind vnd samen, dor vmb Iacob, sein pru-
der, miist nemen seins t6ten pruders weip, vnd must auf wecken den samen an seins pru-
ders stadt, vnd gepar den selligen vnd helligen Ioseph. Also was loseph ein naturlicher
sun des Iacobs, also meint es Matheus in seinem ewangelio, aber er was ein sun auch Heli
noch dem gesecz, nit noch der natur, also hot in gemeint Lucas in seinem ewangelio, vad
si haben pet ein rechte meynung, Lucas vnd Matheus.*

Uber die Leviratsehe wire somit die direkte Abstammung Josefs von Salomon
(gesetzlich) und von David (fleischlich) sowie die Verwandtschaft zwischen
Maria und Josef (fleischlich) gesichert. Obwohl oder gerade weil Josef nicht der
natiirliche Vater Jesu ist, spielt die Genealogie — auch im Hinblick auf die Levi-
ratsehe ,,Jakob[s] mit der Witwe seines Stiefbruders Eli“, iiber die Josef ,die
beiden Linien der Davidssohne wieder zusammen|fiihrt]“** — eine entscheiden-
de Rolle, um aus dieser Abstammungsgeschichte auch Marias Zugehorigkeit
zum Stamm Davids zu begriinden.” Genealogischen Beziehungen geht Boehm
mit groflem Interesse nach, was der im Spatmittelalter wachsenden Bedeutung
der HI. Familie und aller Verwandten des Herrn in der Liturgie entspricht.*
Doch bilden dies die fiir Boehm maf3geblichen Liturgica der Didzese, der Win-
desheimer Kongregation sowie der Augustiner-Chorherren Rebdorfs nicht ab.
Uberhaupt liefert die Josefsliturgie weder dem Umfang noch dem Inhalt nach
Anstofe fiir ein tiber 64 Folioseiten tragfihiges Konzept.” Dennoch sind gerade

43 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 160%2.

44 Wucherpfennig, S. 56-57.

45 Damit kniipft Boehm an die Tradition der Viter an, ,,die Genealogie“ zu erortern, wozu die
Evangelisten Anlass bieten, da sie Jesu Abstammung bei Josef ansetzen. Zu den Aussagen der
Viter vgl. Seitz, S. 24-29.

46 Vgl. De sancto Joseph, AH 19, S. 164-165, Nr. 284; hier S. 164, Str. 1: O veneranda trini-
tas, / Jesus, Joseph et Maria, / Quam conjunxit divinitas / Caritatis concordia.

47 Allein das Eichstédtter Messbuch (nur fiir den Gemeindegottesdienst verbindlich) weist ein
Formular auf, doch bietet dieses keine spezielle, d. h. in besonderer Weise ausgestaltete Litur-
gie zum Fest des hl. Josef an. Vgl. Missale Eystetense, fol. CCLXXIIII®*™. Das Fest De s. Josepho
wird im Kalender des Missale Eystetense nicht genannt, im Prolog (fol. 6*) findet sich der Ver-
weis: De sanctis Ioseph et tribus Regibus et cautele circa pericula misse cclxxiii. Oratio: de sancto
Ioseph nutritore domini. Beati Ioseph patriarche tui presidiis domine muniamur: qui et tempora-
lem vnigeniti tui fideliter educauit infantiam et eiusdem virgini genitrici, virgineus ipse custos et
testis esse meruit et minister. Per eundem. Secreta: Hec oblatio domine ad salutem mentis et
corporis eius nobis intercessione proueniat: per quem temporaliter celi panis et pastor est pastus,
et cibus ipse cibatus est angelorum. Per eundem. Complenda: Illius quesumus domine interuentu
ecclesie tue deuotio foueatur, cuius immaculate virginitati, beate Marie coniugata virginitas
sanctospiritu fecundata mundo peperit saluatorem dominum nostrum Iesum Xpm filium tuum.
Qui tecum. Es handelt sich wohl um eine gekiirzte Fassung des Regensburger Formulars (1434),
Liber missalis secundum chorum ecclesiae maioris Ratisponensis 1479 (Clm 2506, fol. 339),



122 — Simon Falch

im Josefstraktat die Verweise auf die Liturgie von besonderer Relevanz fiir den
argumentativen Aufbau - allerdings steht dabei die Marienliturgie im Vorder-
grund, in der immer schon Josef, bspw. iiber die Perikopen Mt 1,1*® oder Lk 1,26—
27% oder auch zahlreiche Hymnen,® prasent ist. Die Perikopen belegen damit
einen in Liturgie und Predigtpraxis stets moglichen unmittelbaren Verehrungs-
zusammenhang, entweder iiber die Genealogie (nach Matthius) oder iiber die
Jungfriulichkeit Mariens (nach Lukas), fiir die Josef der Garant war.”! Diese
Schriftzitate, die auch in der Diskussion um die immaculata conceptio und der
Rechtfertigung des Annenkults von Bedeutung sind,* bieten Boehm zentrale
argumenta fiir eine Aufwertung des Josefsfests.

abgedruckt bei Seitz, Anhang II, S. 341-342. Weitere fiir Boehm relevante liturgische Vorgaben,
sei es von den Augustinern oder von den Windesheimern, konnten nicht ermittelt werden.

48 Siehe Boehms Predigt In conceptione b. Mariae, Cod. st 423 (Nr. 128) zu Mt 1,1.

49 Siehe Boehms Predigt In adnuntiatione b. Mariae, Cod. st 345 (Nr. 100) und Cod. st 423
(Nr. 245), entsprechend den Vorgaben des Missale Eystetense, fol. CCVIII™® (EVA). Sowohl auf
Grundlage der vorgegebenen lectio wie der antiphona als Perikope wahlbar, vgl. Marbach,
S. 423: ,Lc 1,26.27. Missus est Gabriel Angelus ad Mariam virginem desponsatam Joseph. Ant. L.
ad Vesp. et Laud. in Annuntiatione B.M.V.*

50 AH 2, S. 80-81, Nr. 109; hier S. 80, Str. 4; AH 4, S. 39-40, Nr. 52; hier S. 40, Str. 5; AH 4,
S. 49-50, Nr. 72; hier S. 49, Str. 5; AH 5, S. 70-72, Nr. 20; hier S. 70, Str. 2; AH 8, S. 75, Nr. 92;
hier Str. 2a; AH 10, S. 81-82, Nr. 96; hier S. 82, Str. 10a; AH 10, S. 94-95, Nr. 118; hier S. 94, Str.
3b; AH 10, S. 97-98, Nr. 123; hier S. 97, Str. 2b; AH 12, S. 54, Nr. 86; hier Str. 2; AH 12, S. 54-55,
Nr. 87; hier S. 54, Str. 1; AH 12, S. 56-57, Nr. 89; hier S. 56, Str. 2; AH 17, S. 34-37, Nr. 8, hier S.
35, Str. 2 (Responsoria); AH 23, S. 57-58, Nr. 84; hier S. 57, Str. 4; AH 48, S. 128-131, Nr. 107;
hier S. 128, V. 25-26; AH 54, S. 291-294, Nr. 189; hier S. 292, Str. 16.

51 Vgl. Anm. 8.

52 De Dieu, S. 29: ,D’ailleurs, sans prétendre que le titre de mére de I'Immaculée ait été
I'unique raison du culte rendu a sainte Anne — ce serait pur artifice, car plusieurs causes y
contribuérent — nous allons constater que la qualité de Mére de la Vierge Immaculée en a été la
raison principale. Fait d’autant plus remarquable que le titre de Mére de la Mére de Dieu elit pu
étre pris davantage en considération, puisque la Maternité divine de Marie fut objet de foi
explicite dés 1'origine, tandis que I'Immaculée-Conception demeura longtemps de foi impli-
cite.“ Als ,notwendige Folge der Verehrung der unbefleckten Empfiangnis Marias“, wie es
Kleinschmidt (S. 162) und De Dieu (S. 16-39) bewerten, betrachtet Dorfler-Dierken (S. 46 u.
ebd., Anm. 3) den Annenkult nicht. Sie bezweifelt die Bedeutung der ,,feinen Distinktionen der
Theologen“, doch konstatiert sie selbst (ebd.): ,,Samtliche in diesen Jahren [an der Wende vom
15. zum 16. Jh.] entstandene und verbreitete Texte vertreten die Auffassung von einer besonde-
ren Auszeichnung der Gottesmutter im Sinne einer vorgeburtlichen Heiligung beziehungsweise
einer schon im Moment der Empfangnis wirksamen Heiligung, nicht aber die Lehre der erst
1854 als Dogma fixierten immaculata conceptio.“ Doch stellte Sixtus IV. ja bereits 1477 (Denzin-
ger, Hiinermann, Nr. 1400) fest, dass es angeraten sei, das Fest zu feiern. Vgl. Anm. 59. Auch



Maria — und Josef? =—— 123

2 Die Immaculata-Frage als Prazedenzfall

Das Fest Marid Empfangnis wurde im Spatmittelalter zwar in vielen Di6zesen
gefeiert,” doch bestand iiber die Immaculata-Frage bis 1854 Uneinigkeit; erst
dann wurde die Unbefleckte Empfangnis, d. h. die Empfangnis Mariens frei von
der Erbsiinde, von Pius IX. zum Dogma erklart.> Besonders im Spatmittelalter
,war das Thema Gegenstand scharfsinniger Disputationen, aus denen sich im
Laufe der Zeit heftige Kontroversen zwischen den Schulen entwickelten*.”®
Boehm weist in seiner Predigt Von vnser liben frawen entpfencknif auf die Prob-
lematik der ungekldrten Frage einer Teilhabe Mariens an der Erbsiinde hin und
wird schliefilich in seinem Josefstraktat auf diese Kontroverse bezugnehmend
Konsequenzen fiir die Verehrung des hl. Josef fordern. In seiner volkssprachli-
chen Marienpredigt fasst er den aktuellen Stand der Diskussion um das Fest
Conceptio Mariae zusammen. Selbst wird er keine Position explizit verteidigen,
obgleich die Anlasspredigt, gemaf} den fiir ihn verbindlichen liturgischen Vor-
gaben,’ nur eine zustimmende Haltung zul&sst:

Nvn seitemal der prvn, Thesus Cristus, der vrsprunck aller gutikeit, tugent, sussikeit,
weisheit, reinikeit vnd sellikeit ist entsprungen vnd aiisgeflossen auf3 der helligen iunck-
frawen Maria. So ist daf3 vns ein anzeigung, daf3 si sey gewesen die aller reinst vnd lawter
vnd schon 6n alle sund dechlich, dotlich vnd auch oen alle erbsund. Wie wol fil gelerten
sprechen, si geporn vnd entpfangen sein in erbsundt vnd legen fur vil vrsag vnd auch, als
ich nit anders weif}, dan es sey auf3 des pobst gewalt hoch verpoten, dafl niemant sol
sprechen oder halten festickligen, daf3 si sey geporn oen erb sund. Ader wider vmb, daf si
sey geporn oen erb sundt dannoch, so halten vil mer doctores in einer gutigen meinung,
daf si got hab vorkummen vnd behut vnd behalten vor der erbsund.””

Ausschlaggebend fiir die Durchsetzung des Fests war trotz des papstlichen
Vorbehalts und unabhéngig von der Frage, wie grof3 die Lager von Befiirwortern

scheinen sich Annabruderschaften im Zusammenhang mit Marienbruderschaften entwickelt zu
haben; vgl. Schnurrer, S. 87.

53 Grotefend, s. v. ,Marie Conception‘. Auch sind friihe deutsche Predigten zu S5 von
R. Schiewer nicht ermittelt worden.

54 Vgl. Lohse, S. 202.

55 Horst, S. 1.

56 Boehm beriicksichtigt bei der Konzeption seiner Musterpredigten die liturgischen Vorgaben
der Augustiner-Chorherren, die der Windesheimer Kongregation sowie die der Dibzese
Eichstitt. Dies ergibt sich aus dem Anschluss des Stifts an die Kongregation (1458) sowie da-
raus, dass die Rebdorfer Stiftskirche zugleich als Gemeindekirche fungierte. Vgl. Falch, S. 124.
57 Von vnser liben frawen entpfencknif3, Cgm 4337 (Nr. 3), fol. 34".



124 —— Simon Falch

oder Gegnern waren, die spatmittelalterliche Glaubenspraxis,>® worauf Boehm
in der Argumentation hinweist:

Auch haben die pebst geben grossen ablafl zu disem fest, gleich als der aplas lavt vnd ge-
ben ist an vnsers hern leichnams dag. Man feiert keinf3 helligen entpfencknify dan allein
der iunckfrawen Maria als hewt vnd auch def3 hern Ihesu Cristi in der fasten, do der engel
Gabriel von himel rab kam vnd gruest die mutter gottis Maria vnd sprach: Aue Maria etc.”®

Durch die Anerkennung der Niitzlichkeit des Festes fiir das Seelenheil durch
Abldsse ist die Festpraxis hinreichend legitimiert. Der Augustiner-Chorherr
kann freilich in Ermangelung geeigneter Autoritdten (aus Patristik und Bibel)
keine Belege fiir die Unbefleckte Empfiangnis Mariens vorbringen. Und so lassen
sich nur argumenta und dicta anfiihren, die die besondere Auserwahltheit Mari-
ens als dei genetrix belegen bzw. darauf schlieflen lassen, wie bspw. Lk 1,35
oder auch, trotz anderer Auffassung in der Immaculata-Frage, Bernhard von
Clairvaux.®' Boehm verweist letztlich auf die unentschiedene Diskussion, auch
wenn er sich den Befiirwortern anschliefit:

58 Horst, S. 2-3: ,,Durch eine intensive Predigttéatigkeit in den Jahrzehnten nach dem Basler
Konzil wuchs beim Volk der Glaube an die unbefleckte Empfangnis Mariens in einem bisher
unbekannten und fiir die Theologen folgenschweren Ausmaf3.“ Vgl. De Dieu, S. 36.

59 Von vnser liben frawen entpfencknif3, Cgm 4337 (Nr. 3), fol. 35".

60 Ebd., fol. 35": Aber got der almechtig hot geert sein libe mvtter Maria, wan ee er dem leib
Marie ein guf3 die helligen sel, hot er iren leip gereinickt von aller poeser neigvng vnd vergiff-
tung von Ademf3fal. Vnd vber daf} hot got si gehelligt mit grossen gnaden def3 helligen geistes
vnd dor noch hot er dem leib Marie ein gossen die helligen sel vnd hot si also behut vor der
erbsund. Hellig must sein der leip Marie vnd die pruest Marie, die do solten geperen, neren vnd
seigen den sun def} ewigen kvnigs von himel. Als man list leremie primo in dem alten testa-
ment ist sant leremias geheligt worden in miitter leib, ee er wurd geporn. Auch als man list
Luce primol,15], sant Iohannes wurd erfuldt mit dem helligen geist, do er noch was in mvtter
leib. Vnd sant Ieremias vnd sant Iohannes sein allein gewest propheten vnd knecht gottes vnd
sein geheligt in mvtter leib. Wie mer daf3 ist vns billig zu gleiben vnd gutlichen zu meinen, daf}
got sein hellige, aller libste mutter Maria hab in mvtter leib, si vber alle helligen geert vnd
gehelligt. Hot got also geert vnd gehelligt sein knegt, wie vil mer hot er geert die hochwirdigen
kunigen vnd sein libe mitter. Wan Maria ist vn aussprechlich hellig an leib vnd sele, dor vmb
hot got offenpar thon den cristen lewten, vf daf man ere vnd feire die reine entpfencknifd
seiner mvtter Marie.

61 Ebd., fol. 35%: Etlich probieren, daf si sein geporn 6n erbsund, etlich sagen anders, von den
wil ich schweigen vnd wollens alls got entpfel. Daf; wissen wir wol, wan die junckfraw Maria
ist aller ern wirdig, wan got hot si auserkorn vnd geert vber alle creatur. Wan ef spricht Bern-
hardus: O Maria, als dein svn Ihesus Xpus vnser her ist benedeit vber alle mender, also bistu
gelobt vnd gebenedeit vber alle frawen in den himeln vnd auf erden. So wird Bernhard von
Boehm als Autoritdt vereinnahmt, ohne dass entschieden werden kann, ob der Augustiner-



Maria — und Josef? == 125

Nvn wie wol Maria ist entpfangen von mendlicher mit wirckvng vnd mendlichem samen
in dem leib sant Anne, ir mutter, wie ander lewt, dannoch hot got geert sein miitter, als et-
lich doctores halten vnd etlich do wider sein: Hot got geert sein schon mvtter Maria, also
wan er hot si, als ich auch gutlich mein vnd nit wil festicklich daf} verbar halten, vff da3
ich nit vngehorsam sein dem pebstlichen gepot.®?

Das gepot steht dem Glauben an die Unbefleckte Empfangnis Mariens nicht im
Wege, nur die Verteidigung einer Position gegen die andere ist untersagt.
Schlief3lich hat sich das Fest bereits in vielen Di6zesen, Orden und Kommunita-
ten etabliert, wenn auch in unterschiedlicher Auspragung.®® Der Augustiner-
Chorherr ldsst also alle Vorsicht walten. Trotzdem markiert er seine Position
durch die Wahl des Predigtthemas, das uns wohl nachdriicklich auf das Festge-
heimnis hinweisen soll.

Fiir die deutsche Predigt Von vnser liben frawen entpfenckniff wahlt Boehm
in Abweichung von den Perikopen der lateinischen Musterpredigtsammlung,
die streng an den liturgischen Vorgaben ausgerichtet sind,* den eher fiir einen
Commune-Anlass zu erwartenden Versikel Fluminis impetus laetificat civitatem
Dei® bzw. den zweiten Versbestandteil sanctificavit tabernaculum suum Altis-
simus (Ps 45,5) als Perikope. Ebenfalls unzitiert bleibt in der deutschen Predigt
die Lesung Dominus possedit me initium viarum suarum antequam quicquam
faceret a principio (Spr 8,22), die im Missale®® und Brevier®” vorgegeben ist und
von Verfassern von Predigthilfsmitteln zum Anlass Conceptio Mariae gewahlt
wurde.®® Diese wird erst gar nicht erwdhnt, obwohl sich das Thema Dominus
possedit me ab initio® doch auch anbieten wiirde, einen Beleg fiir Marias Geburt
frei von Erbsiinde zu insinuieren; schliefllich hat Boehm auch zu dieser Lesung
ein Muster verfasst.

Chorherr die Position des Zisterziensers kannte, vgl. Horst, S. 18. Ob und aus welchen
Predigthilfsmitteln Boehm das Zitat bezog, ldsst sich abschlieRend nicht mehr ermitteln; zur
Kompilationstechnik von Boehm siehe Falch.

62 Von vnser liben frawen entpfencknifl, Cgm 4337 (Nr. 3), fol. 34".

63 Vgl. Heal, S. 25-26. Siehe auch Anm. 48.

64 Vgl. Falch, S. 124.

65 Marbach, S. 130: ,,Ps 45,6. Adjuvabit eam [...] [Ps 45,5] V. Fluminis impetus [...]. Grad. in
Missa Me exspectauerunt pro Virg. et Mart.“

66 Missale Eystetense, fol. CXCVII™.

67 Breviarium Eystetense, Bd. 3, fol. 208".

68 Bspw. von Guillermus Parisiensis: Postilla, fol. XXXVIII': In festo conceptionis beate vir-
ginis Marie pro epistula presens lectio [Proverbia VIII] karissimus seculares legitur: que lectio
principaliter exponitur de eterna sapientia que Xps est filius Marie virginis. Honor autem
filii / est honor matris / et econuerso: honor matris / est honor filii.

69 Perikope der Predigt Boehms: In conceptione b. Mariae, Cod. st 423 (Nr. 127).



126 —— Simon Falch

Die Themenwahl Boehms akzentuiert jedoch stirker den Gedanken der
vollendeten Reinheit Mariens. Denn der Ps 45,5 ist, obwohl vom Aussagegehalt
vergleichbar,” auch lyrischer als Spr 8,22 — vor allem komplementdr zum Versi-
kel Elegit eam deus et praeelegit eam. Et habitare fecit eam in tabernaculo suo.”
So wird dann nicht nur an die Erfiillung der Prophezeiung, sondern auch nach-
driicklich an die Reinheit der Jungfrau erinnert. Im Zentrum der Predigten zu
diesem Anlass steht schliefllich das Festgeheimnis von der Geburt Jesu durch
die reine Jungfrau im Hause David. Deswegen ist mit dem Verweis auf das ta-
bernaculum suum [des Herrn] id est uterum Virginis; Maria namque stella maris
interpretatur’? wiederum die Verbindung zur Jungfrauschaft (nach Lukas) und
zur Genealogie (nach Matth&dus) geknlipft, die beide obligatorisch zum Predigt-
anlass gehoren; so hilt es bspw. auch der Catalogus Sanctorum: [in]
[n]atiuit[ate] gloriose virginis Marie ex tribu Iuda et regia stirpe Dauid.” Aus die-
ser Verkniipfung von Familienkunde und Jungfraulichkeitslob ergibt sich, wie
gleich zu zeigen sein wird, ein Beweiszusammenhang: zum einen fiir die Ab-
stammung Mariens, zum anderen fiir die Frage nach dem Status der Jungfrau-
lichkeit des Josef. Denn so wie die Evangelisten {iber die Stammeszugehorigkeit
Mariens schweigen und die Kirchenviater und Kirchenlehrer diese aus der Ehe
mit Josef ableiten, begriinden sie wiederum Josefs Jungfraulichkeit, iiber die
ebenfalls die Hl. Schrift schweigt, mit der Virginitat Mariens.

3 Die Position Jean Gersons

Betrachten wir die Argumentation in Gersons Marienpredigten fiir das Lob des
hl. Josef. Auch dieser Verfasser koordinierte Marien- und Josefspredigten, auf
die Boehm in seinem Josefstraktat durchgehend Bezug nimmt. Gerson beginnt
sein Lob Marid nach den liturgischen Vorgaben mit Mt 1,16: Jacob autem genuit
Joseph virum Mariae de qua natus est Jesus qui vocatur Christus und iibertragt
die Deutung im Hinblick auf die besondere Auserwdhltheit der Mutter Jesu auch
auf den Hausvater Josef. Boehm greift diesen Kerngedanken — Unde, sicut laus
Mariez est laus Christi Filii sui; ita laus Joseph in praeconium redundat utriusque,

70 So wihlt bspw. auch Herolt (Sermones discipuli de sanctis, V) diese Perikope. Immerhin
handelt es sich bei dieser Musterpredigtsammlung um die verbreitetste. Vgl. Thayer, S. 17.

71 Breviarium Eystetense, Bd. 3, fol. 255-258™, Purificatio Mariae. Cantus-ID: 008046.1.

72 0Oddo Astensis: Expositio in Psalmos XVIIII (PL 165, 1187D).

73 Catalogus Sanctorum, VIII,51.



Maria — und Josef? = 127

Jesu & Mariae™ — aus Gersons Predigt zur Geburt der Hl. Jungfrau Maria auf.
Boehm folgt dieser Position, wodurch eine Orientierung an Marienpredigten fiir
das Lob Josefs erfolgen kann:

Wan als got der vatter seinen sun in seiner mensch werdung hot auf3 erwelt die edelst vnd
helligst mutter, die junkfrawen Mariam, die do waf also rein, als spricht Anshelmus, das
kein reiner vnd helliger fraw vnter got mocht erdocht werden. Also wolt auch got der vat-
ter seinen siin Thesum ordiniern vnd zu fugen ein versorger vnd ernerer vnd ein vatter der
sorg, der do wer in sulcher frumickhait vnd eren vnd hellikeit, dafl keiner grosser vnd bes-
ser mogt erfiinden werden in der gantzen werlt vff die selbigen zeit. Wan wie wol Cristus
spricht, Mathei an dem eilfden capitel: Vnter den siinen der frawen ist niemant grosser auf
erstanden dan Iohannes der dewffer. Doch was Iohannes noch nit geporn, do der hellig
Ioseph nam zu der helligen ee die schonen junckfrawen Mariam.”

Boehm tibersetzt hier Mt 11,11 (non surrexit inter natos mulierum maior Iohanne
Baptista qui autem minor est in regno caelorum maior est illo), also die Stelle, die
analog zum Beginn des Lukasevangeliums die besondere Dignitét des Johannes
belegt. In Eichstatt wurde Erit enim magnus coram Domino et vinum et sicera non
bibet et Spiritu Sancto replebitur adhuc ex utero matris suae (Lk 1,15) freilich In
vigilia natiuitatis Iohannis baptiste’ gelesen. Gerson zufolge sei der lectio aber
ebenfalls zu entnehmen, dass nicht nur Johannes im Mutterleib geheiligt wur-
de, sondern eben auch Josef:

Nun es spricht Iohannis Gerson: Maria die iunckfraw ist in miitter leib gehelligt worden,
auch der hellig Ioseph, als Ieremiafl vad Iohannes Baptista, als man singt vnd list in dem
helligen ampt, das zu Iherusalem ist worden gemacht von dem helligen Ioseph.”

Boehm paraphrasiert hier Gerson, der freilich im Lateinischen differenzierter
operiert und graduale Abstufungen in Hinblick auf den jeweiligen Anteil oder
Nicht-Anteil an der Erbschuld von Maria und Josef beriicksichtigt. Doch geht es
beiden Verfassern nicht um diese quaestio, sondern darum, die besondere Stel-
lung Josefs vor Gott zu begriinden.

74 Gerson: Sermo de nativitate (Du Pin III, Sp. 1346B).
75 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 157™.
76 Missale Eystetense, fol. CCXIIII™™,
77 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 172,



128 —— Simon Falch

Maria (de qua natus est Jesus) sicut fuerat in utero sanctificata priusquam nasceretur, ita
de Joseph virginali viro suo pia credulitate credi potest, quamvis non omnind similiter.
Potest forsan heaec dissimilitudo notari in hoc, quod Joseph post originale contractum
sanctificatus est in utero Baptismo flaminis, sicut Joannes Baptista, & aliorum plurimi. Sic
enim in officio Jerosolymitano de Joseph composito contitinetur, & ex preemisso quadru-
plici principio sequi videtur.”®

Der Bezug zur liturgischen Tradition Jerusalems verleiht der Theorie von der
Gnade Josefs aufgrund der Altehrwiirdigkeit des Ritus besonderes Gewicht.” Die
Aussage hat hier den Status eines argumentum, ist doch die in Liturgie gegosse-
ne Exegese von der héchsten Autoritidt approbiert; darauf weist Boehm auch in
seiner Predigt iiber die Geburt Mariens hin.?° Zwar bediirfte es nach der Feststel-
lung, dass das Lob Mariens auch fiir Josef in Anspruch zu nehmen sei, schon
gar nicht mehr dieses Belegs, doch wird diese Aussage so noch einmal unter-
strichen und auf eine liturgische Parallele zwischen Josef und Maria von alters
her hingewiesen. Die Ubertragung der Textstelle Lk 1,15 in der Jerusalemer Li-
turgie fiir das Fest des hl. Josef ist dabei nur konsequent, ist doch die Passage
bereits genutzt worden, um die Feier der Geburt Marid zu begriinden.® Diese
Ubertragung hat zwar in der Marienliturgie keinen expliziten Niederschlag ge-
funden,® doch bildete Augustinus’ Erkldarung, dass von einer Abstufung der
Gnadengaben auszugehen sei, die Johannes der Taufer und Maria empfangen
hitten, wohl eine wesentliche Grundlage fiir die Tolerierung der Festpraxis.
Schliefilich sei es verniinftig anzunehmen, dass, wenn Jeremias und Johannes
der Tdaufer besonders von Gott geehrt wurden, dies auch, und eben mehr, fiir die
HI. Jungfrau angenommen werden miisse.® Trotz des Streits iiber die Frage, ob
Maria bereits frei von der Ursiinde von der hl. Anna empfangen oder erst im
Mutterleib geheiligt wurde, gab die liturgische Praxis aufgrund des Fehlens
einer klaren Festlegung keinen Anlass, diese Grauzone zu beseitigen.

Ohne Augustinus zu zitieren, greift Boehm in seinem Traktat auf die augus-
tinische Argumentation zuriick® und tibertragt diese auf Josef:

78 Gerson: Sermo de nativitate (Du Pin III, Sp. 1349C).

79 Schlieilich ging Boehm von der Einsetzung der Liturgie durch Christus und die Apostel aus
(vgl. Die ander predig von sant Thoma appostel, Cgm 371 [Nr. 2], fol. 47"), die dann weiter
ausgebaut wurde. Siehe dazu Lentes, S. 336.

80 Von vnser liben frawen entpfencknifl, Cgm 4337 (Nr. 3), fol. 35".

81 Vgl. Preuss, S. 199.

82 Vgl. Horst, S. 13.

83 Vgl. ebd., S. 12

84 Siehe auch Anm. 60.



Maria — und Josef? =—— 129

Wan der her Thesus Cristus, der do ist die ewige vnwidersprechlige vnd hogste warheit, nit
sprech in den helligen ewangelio Mathei 11[,11]: Vnter den siinen der weiber ist kein gros-
ser aufersta[n]den dan Iohannes Baptista, so sprech ich mit lauter stvm vnd in guten
glawben vnd vertrawen, daf} der hoch geporn leibs halm vnd der auf3 vnsphrechlich hellig
vater sanctus loseph, der gesponf3 der junckfrawen Marie, wer der aller helligst man noch
Xpum Thesum in diser werlt. Wan was alle helligen ie haben gehabt fur vbiing, gnad, ver-
dienst vnd ere vnd wirdikeit vnd hellikeit, die hot der grof hellig vatter loseph an im ge-
habt mit grosser menge vnd crafft vnd volkiimmeheit. Kan ich aber mit der warheit da}
thun, so wil ich den ser helligen vater loseph seczen dem helligen sant lohans dem dewf-
fer an sein rechten seiten, aber etlich gaden vber in in der hellikeit.®

Die Logik, dass die Eltern Jesu den hochsten Rang unter den Heiligen einneh-
men miissen, fiihrte jedoch zu der bereits von Bernhard von Clairvaux befiirch-
teten Ausweitung des Kults um die Hl. Familie,® die im Spatmittelalter ihren
vorldufigen Hohepunkt erreichte, denn schliefilich wurde auch Anna¥ und
Joachim ein Sonderstatus unter den Heiligen eingerdumt.®® Jedoch bilden die
liturgischen Formulare diese Ehrwiirdigkeit der Mitglieder der hl. Sippe nicht
ab, da die Verehrungstradition erst lange nach der karolingischen Liturgiere-
form einsetzte.*

85 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 1577,

86 Bernhard von Clairvaux: Epist. CLXXIV,6 (PL 182, 334D-335A): Quid adhuc addendum his
putamus honoribus? Ut honoretur, inquiunt, et conceptus, qui honorandum praeivit partum,
quoniam si ille non praecessisset, nec iste esset qui honoratur. Quid si alius propter eamdem
causam, etiam utrique parenti eius festos honores asserat deferendos? Sed et de avis ac proavis
idipsum posset pro simili causa quilibet flagitare, et sic tenderetur in infinitum, et festorum
non esset numerus.

87 Dorfler-Dierken, S. 63: ,,So wurde Anna, in einer Situation der allgemeinen Akzeptanz ihrer
Verehrung, fiir die Diskussion um die Empfangnis ihrer Tochter funktionalisiert.*

88 Wie bspw. die zahllosen im Spétmittelalter gegriindeten Bruderschaften belegen; siehe
Dorfler-Dierken, S. 253-254. Vgl. Boehms Begriindung in der Predigt Sermo de S. Anna, Cgm 371
(Nr. 3), fol. 55"V: Nun ist ef8 sag, haben wir lip den sun gottis, Ihesum Cristum, wollen wir eren
sein wirdige vnd reine miitter Maria, so sollen wir mit nichten auf horen von dem lob seiner
anfrawen, der aller helligsten Anne.

89 Vgl. Odenthal, S. 25: Auch die Bezeichnung ,bonifatianisch-karolingische Liturgiereform*
wird verwendet, um den ,komplexe[n] Verschmelzungsvorgang* liturgischer Traditionen zu
bezeichnen. Vgl. auch Argarate fiir die Bedeutung der mittelalterlichen Liturgiereformen als
,transformation culturelle®.



130 — Simon Falch

4 Die Konsequenz fiir Boehms Josefstraktat

Mit dieser Diskrepanz zwischen zugesprochener virtus und Fehlen eines Propri-
ums fiir den hl. Josef setzt sich Boehm im Folgenden auseinander. Seine Hin-
weise auf die Festpraxis im Augustiner-Chorherrenstift Rebdorf sind daher von
besonderem Aufschlusswert:

Nun zu dem nevnten: Ioseph hot groef loen, verdienst vnd frewdt mit allen peichtigern in
dem himel, wan er ist gewest ein worer gotlicher peichtiger. Was ist ein confessor? Das ist
ein peichtiger, dan ein cristen mensch, der do recht in got glewbt vnd helt den glawben
aiis libe auch in den wercken. Als man singt von den peichtigern also in dem [h]ymnus:
Der peichtiger ist gutig, fursichtig, demutig, geschawmig vnd vernunftig vnd messig vnd
kewsch. Auch singt man in der metten in dem vers des achten respons also: Segt ein
mensch oen clag, ein warer diener gotis, der sich obczewgt von allen vbel vnd pleibt in
seiner vnschuldikeit. Also ist Ioseph gewesen, oen alle zweifel, hie auf erden auf3 der gnad
der peywanung des hern lhesu, der do ist ein kunig aller tugent vnd auf3 pey wanung der
kunige aller gnaden vol Maria [...]. Wan es spricht Gregorius: Die crafft des almechtigen
hot Mariam vmb geben mit seim schaten seiner gnaden. Die hot si auch oen allen zweifel
auch mit gedeilt dem helligen Ioseph, wan als stet geschriben in dem 6 puch sant Brigitte:
Do Ioseph durch des engels wort ward vnderweist vnd legt von im den arckwan, von mei-
ner entpfangung in dem leib oen sein wissen, do hub er an zu verwilligen pey mir zu plei-
ben. Dise wort sagt Maria zu Brigitta.”

Als Beleg fiir die besondere Auserwihltheit dient dem Kompilator die Liturgie.
Josef wird als Bekenner verehrt, weshalb dann die Aussagen iiber den Heiligen-
typ confessor auf den nutritius Christi {ibertragen werden diirfen. Zu denken
wire bspw. an den Hymnus Gratulare sponsa Christi®* oder auch an das von
Boehm erwidhnte Responsum Ecce homo sine querela® aus dem Commune-
Formular De uno confessore des Breviarium Eystetense.” Ob die Verweise auf die
Liturgie nun einen Anstof3 liefern sollten oder aber eine Reaktion auf eine be-
reits gednderte Praxis darstellen, ist auf der Grundlage der vorhandenen Quel-
len nicht mehr zu entscheiden. Doch fiigt sich Boehms Traktat {iber den hl. Josef
in die spdtmittelalterliche Tendenz ein, die Feste zu Ehren Mariens, Annas und
Josefs aufzuwerten.” Die offensichtlichen amplificationes gegeniiber Gersons

90 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 177>,

91 AHO9, S. 54, Nr. 66.

92 Vgl. CAO 6592.

93 Breviarium Eystetense, Bd. 4, fol. 340™.

94 Dieses Interesse ergab sich wohl aus dem Potenzial, das Kleriker fiir die Laienbelehrung
sahen, durch eine Idealisierung des ,,Lebensstil[s] der Mitglieder der hl. Sippe“ eine ,,Gott
wohlgefillige[n] Lebensweise“ zu fordern. Dorfler-Dierken, S. 253.



Maria — und Josef? =—— 131

Sermones durch Stammb&dume, legendarische Erzahlungen und Erlduterungen
der Liturgie sind nicht blof3e Ausschmiickungen, auch wenn deren meditativer
Mehrwert bereits hinreichend die Ausweitung rechtfertigen konnte, sondern
zielen auch auf eine erweiterte Betrachtung des Phianomens der Verehrung der
HI. Familie® und besonders auch des hl. Josef im zeitgendssischen Kontext:

Also gleich die sun Ihesus vnd der mond Maria vnd die stern des himels, das sein die hel-
ligen engel, haben geert dern wirdigen vatter vnd hern Ioseph, wie als ein haws vatter in
dem haws vnd wie ein hern, der do ist ein hawpt seiner frawen. Dor vmb wer ist in angsten
vnd noten, der ruff an sant Ioseph, wan er vermach groef3 vor gottis angesigt. Hot in got
geert auf erden, noch mer ert in got itzund in dem himel vnd versagt im nigs. Als ich gele-
sen hab in dem schwaben landt, in der stat oder closter zu sant Gallen, do singt man alle
tag frwe ein mef3 von vnser liben frawen vnd albe]i] list man auch ein besundere collect in
der selbigen mef3 von sant Ioseph, dem spons Marie, vnd die zw collect beschlewst man
mit einem pro dominum vnd die trit collect ist albeg von sant Ioachim vnd von sant Anna,
vnd das ist von dem pobst bestetigt zu halten werden in ewig zeit etc.”®

Ein Officium Beatae Virginis Mariae zur Laudes an jedem Tag der Woche ist in der
Tat im Kloster St. Gallen belegt;”” auch wird dabei an Anna und Josef gedacht.”®
Wie Boehm die Kunde von der liturgischen Praxis und den Kollekten® erreichte,
bleibt unklar, doch zeigt er sich bestens iiber aktuelle Entwicklungen informiert,
wenn ihm das erst 1475 gestiftete Officium und die seit 1480 eingefiihrte Kollekte!'®

95 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 167°~168™: Joseph der hellig vnd gerecht man mit seiner
erbeit vind mve vnd fleif} hot ernert den sun Iesum Xpum mit seiner miitter Maria. DafR ist ein
newe vnd aller helligiste triueltikeit, die vns auf erden ist auferstanden, vns zu eren vnd selli-
keit: Thesus der sun, Maria die mutter, loseph geheissen ein vatter. Es spricht lohannes Gerson
in einer predigt von der gepurt Marie also: Ich begert, das ich genunck wort mocht haben vnd
erfinden zu aiifl legen das hoch vnd grof3 hellig gotlich werck, das von anbeging der werlt wis
vff hewt ist plieben verporgen. Ia, ich mein die zu verwunderlichen vnd wirdigen triveltikeit:
Ihesu, Marie vnd Ioseph. Ich het wol den willen, aber das vermiigen find ich in mir nigt. Wir
mogen gedencken wie auf3 der naturlicher frevntschafft entspringt ein grosse libe vnd fleif3 vnd
dinstperlikeit vnd neigiing des svns zu der miitter vnd der miitter zu irem man vnd auch aller
peider, das ist des suns, vnd auch der mutter gegen dem aller trewsten vnd aller fleissigsten
verweser vnd ernerer vnd havsvatter loseph, der do was das hewbt vnd prelat Marie mit magt
vnd gewalt, der do als ein ee man mocht ir gepieten, gleich als Maria was gewaltig vber iren
sun Ihesum aufl dem recht der naturlichen miitterschafft. Vgl. Gerson: Sermo de nativitate (Du
Pin III, Sp. 1356B).

96 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 184",

97 Vgl. Bruggisser-Lanker, S. 186.

98 Siehe in diesem Tagungsband Lenz: Marienverehrung, S. 11-45.

99 Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 402, Anm. 141.

100 Vgl. in diesem Tagungsband Lenz: Marienverehrung, S. 11-45.



132 — Simon Falch

fiir den hl. Josef im Detail bekannt sind.’®* Sogar die Regelung, ,,dass Weltpriester
der umliegenden Kapellen in der Klosterkirche liturgische Dienste [...] verrichte-
ten“, um den Gesang zu unterstiitzen,'® deutet Boehm vielleicht an, wenn er die
Formulierung in der stat oder closter zu sant Gallen verwendet. Wie die Ausfiih-
rungen von Lenz zum Tropus O Maria benedicti sint parentes tui zeigen, ist in
dieser Friihmesse, insofern der Tropus ,,die Lehre der Unbefleckten Empfangnis
Mariens [propagiert]“,'® wiederum ein Hinweis auf die inhaltliche Verbindung
zwischen der Entwicklung der Marienverehrung und der stetig anwachsenden
Bedeutung des Josefkults gegeben.’* Die ,Eigenstdndigkeit’ von Boehms Traktat
besteht, trotz der unverkennbaren Abhdngigkeit vom Traktat des Petrus de Allia-
co sowie von den Predigten Gersons, dann aber vor allem im Praxisbezug, indem
er mittels Verweisen auf die Marienliturgie und den Usus im Umgang mit dem
Gedenktag des hl. Josef andernorts Konsequenzen fiir die eigene Kommunitat
fordert. Ein Hinweis auf das Kloster St. Gallen, das fiir die Pflege der Liturgie seit
Notker Balbulus in der Christenheit bekannt war, und auf das Muttergottes-
Offizium, welches vom Papst ausdriicklich bestétigt worden sei,'® so Boehm (s.
0.), darf als starker Appell gelten.

Die Intention des Augustiner-Chorherren, die eigenen liturgischen Traditio-
nen zu hinterfragen und Impulse zu Verdnderungen zu geben, ist evident. Das
Vorhaben, das Josefsfest in Rebdorf zu etablieren (?), fiigt sich in die Bemiihun-
gen des Autors Boehm ein,!* das in Musterpredigten und Traktaten kodifizierte
Wissen der Zeit in einer Phase intensiver Reformtitigkeiten im Konvent, aber
auch der Eichstitter Bischofe,'” den liturgischen Vorgaben vor Ort anzupassen
und vice versa die Liturgie zu bereichern. Er beriicksichtigte daher bei seiner
Kompilationsarbeit alles, was ihm durch Liturgica, ,sermon collections‘ und
,preaching tools‘'®® aller Art zugédnglich war. Damit fiihrt er praktisch, in seinen
Sermones und in dem hier betrachteten Josefstraktat, vor, wie mit dem Anwach-
sen der liturgischen Moglichkeiten — die sich aus Marienfesten und der ,neuen’

101 Auch eine Stiftung des Kaplans Kndisli in St. Gallen ,zur Beforderung des Josefskultes* fallt
in diese Zeit; siehe Barth, S. 19.

102 Lenz: Reichsabtei, S. 398.

103 Lenz: Marienverehrung (in diesem Tagungsband), S. 16.

104 Vgl. Barth, S. 15.

105 Siehe Lenz: Reichsabtei, S. 402, Anm. 142.

106 Zu den verbreitetsten Sammlungen diesen Typs vgl. Thayer, S. 36-37.

107 Siehe die Beitrdge im Tagungsband ,Reform und frither Humanismus‘, hg. von Jiirgen
Dendorfer, darin besonders den Aufsatz von Barsch.

108 Einen Uberblick iiber ,preaching tools* bieten Kaske, Groos, Twomey.



Maria — und Josef? =—— 133

Josefsfrommigkeit ergeben — auch im Hinblick auf die Wissensvermittlung in
der Volkssprache produktiv umgegangen werden kann.

Literaturverzeichnis

Adamus Scotus: Sermones, ser. XXXVIII: In eadem dominica infra octavam nativitatis Domini.
De interno cordis nostri statu (PL 198, 342-352).

Ambrosius Mediolanensis: Expositio Evangelii secundum Lucam (PL 15, 1526—-1850).

Argarate, Pablo: Les réformes liturgiques carolingienne et grégorienne. In: Questions
liturgiques 93 (2012), S. 157-170.

Barsch, Jiirgen: Die Erneuerung des gottesdienstlichen Lebens zur Zeit des Bischofs Johann
von Eych. In: Reform und frither Humanismus in Eichstétt. Bischof Johann von Eych
(1445-1464). Hg. von Jiirgen Dendorfer. Regensburg 2015 (Eichstétter Studien 69),

S. 213-231.

Barth, Médard: Die Verehrung des heiligen Josef im Elsass vom Mittelalter bis auf die
Gegenwart. Hagenau 1970 (Editions de la Société d’Histoire de I'Eglise d’Alsace 67).

Berger, David: Jungfraulicher Brautigam und Vater Jesu: der hl. Joseph in thomistischer
Betrachtung. In: Teresianum 57 (2006), S. 134-147.

Bernardus Claraevallensis: De moribus et officio episcoporum tractatus seu epistola XLIl ad
Henricum archiepiscopum senonensem (PL 182, 807-834).

Bernard von Luxenburg: Compilatio in recomendationem beati Josephi. Colonia 1510
[BSB Miinchen, http://daten.digitale-sammlungen.de/~db/bsb00003133/images/].

Breviarium Eystetense im Auftrag von Wilhelm von Reichenau, Bischof von Eichstatt. 4 Bde.
Bd. 3: Proprium de tempore. Proprium de sanctis. Wiirzburg 1483 [BSB Miinchen, urn:nbn:
de:bvb:12-bsb00026406-7].

Bruggisser-Lanker, Therese: Musik und Liturgie im Kloster St. Gallen in Spatmittelalter und
Renaissance. Gottingen 2004 (Abhandlungen zur Musikgeschichte 13).

CAO, Bd. 4: Responsoria, versus, hymni et varia. Rom 1970.

Catalogus Sanctorum et gestorum eorum. Ed. Petrus de Natalibus. Lugdunum 1514 [UB
Freiburg, urn:nbn:de:bsz:25-digilib-883].

De Dieu, Jean: Sainte Anne et limmaculée conception. In: Etudes franciscaines 30 (1934),
S.16-39.

Dendorfer, Jiirgen (Hg.): Reform und frither Humanismus in Eichstatt. Bischof Johann von Eych
(1445-1464). Regensburg 2015 (Eichstétter Studien 69).

Denzinger, Heinrich: Enchiridion symbolorum definitionum et declarationum de rebus fidei et
morum. Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidungen.
Lateinisch-Deutsch. Hg. von Peter Hiinermann. Freiburg, Basel, Wien “*2010.

Dorfler-Dierken, Angelika: Die Verehrung der heiligen Anna in Spatmittelalter und friiher
Neuzeit. G6ttingen 1992 (Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte 50).

Falch, Simon: Das Predigteeuvre des Rebdorfer Augustiner-Chorherren Balthasar Boehm
(t 1530) als vorreformatorische Wissenssumme. Diss. Eichstatt 2015 [im Druck].

Fink-Lang, Monika: Untersuchungen zum Eichstatter Geistesleben im Zeitalter des Huma-
nismus. Regensburg 1985 (Eichstdtter Beitrdge 14, Abteilung Geschichte).



134 —— Simon Falch

Grotefend, Hermann: Zeitrechnung des deutschen Mittelalters und der Neuzeit. 2 Bde,
Hannover 1891-1898, hier nach der HTML-Version von Dr. H. Ruth (2004)
[http://bilder.manuscripta-mediaevalia.de/gaeste//grotefend/grotefend.htm].

Guillermus Parisiensis: Postilla Guillermi super Epistolas et Euangelia de tempore et de sanctis
et pro defunctis. Basel (um 1501) [BSB Miinchen, urn:nbn:de:bvb:12-bsb00007966-7].

Hasebrink, Burkhard, Hans-Jochen Schiewer: Art. ,Predigt. In: RLW 3 (2003), S. 151-156.

Heal, Bridget: The Cult of the Virgin Mary in Early Modern Germany. Protestant and Catholic
Piety, 1500-1648. Cambridge 2007.

Heinzer, Felix: Karwoche in Blaubeuren. Zur liturgischen Nutzung von Chor und Klosterkirche.
In: Das Kloster Blaubeuren. Der Chor und sein Hochaltar. Hg. von Anna Moraht-Fromm,
Wolfgang Schiirle. Stuttgart 2002, S. 33-39.

Herolt, Johannes: Sermones de tempore. Darin: Sermones de sanctis; Promptuarium exem-
plorum secundum ordinem alphabeti; Promptuarium de miraculis beatae Mariae virginis.
Niirnberg 1496 [BSB Miinchen, urn:nbn:de:bvb:12-bsb00043084-3].

Hilg, Hardo: Die mittelalterlichen Handschriften der Universitatsbibliothek Eichstatt. Bd. 1: Aus
Cod. st 1-Cod. st 275. Wiesbaden 1994 (Kataloge der Universitédtsbibliothek Eichstétt 1,1).

Hocherl, Josef: Kloster Rebdorf. Von der Griindung bis zur Gegenwart. Rebdorf 1996.

Horst, Ulrich OP: Dogma und Theologie. Dominikanertheologen in den Kontroversen um die
Immaculata Conceptio. Berlin 2009 (Quellen und Forschungen zur Geschichte des
Dominikanerordens, N. F. 16).

Johannes Chrysostomus: Kommentar zum Evangelium des hl. Matthdus. Aus dem Griechischen
ibers. von Joh. Chrysostomus Baur. Kempten, Miinchen 1915 (Des heiligen Kirchenlehrers
Johannes Chrysostomus ausgewdhlte Schriften Bd. 1, Bibliothek der Kirchenvater, 1/23).

Johannes Gerson: Epistula ad quedam ut celebretur Festum sancti Joseph, alia epistola.

In: ders.: Opera Omnia, Bd. 4. Hg. von Louis Ellies Du Pin. Antwerpen 1706 [Nachdruck
Hildesheim, Ziirich, New York 1987], Sp. 732-736.

Johannes Gerson: Sermo de nativitate. In: ders.: Opera Omnia, Bd. 3. Hg. von Louis Ellies Du
Pin. Antwerpen 1706 [Nachdruck Hildesheim, Ziirich, New York 1987], Sp. 1345-1360.

Kaske, Robert Earl, Arthur Groos, Michael W. Twomey: Medieval Christian Literary Imagery. A
Guide to Interpretation. Toronto, Buffalo, London 1988 (Toronto Medieval
Bibliographies 11).

Keller, Karl Heinz: Die mittelalterlichen Handschriften der Universitadtsbibliothek Eichstatt,

Bd. 2: Aus Cod. st 276—Cod. st 470. Wiesbaden 1999 (Kataloge der Universitatsbibliothek
Eichstitt 1,2).

Kleinschmidt, Beda: Die heilige Anna: ihre Verehrung in Geschichte, Kunst und Volkstum.
Diisseldorf 1930 (Forschung fiir Volkskunde 1-3).

Lamarzelle, Agnés de: Joseph, le pére du fils de la Promesse. Etude de MT 1,18-25:
L’annonciation a Joseph. In: Nouvelle Revue Théologique 135 (2013), S. 529-548.

Lentes, Thomas: A maioribus tradita. Zur Kommunikation von Mythos und Ritus im
mittelalterlichen Messkommentar. In: Literarische und religiose Kommunikation in
Mittelalter und Friither Neuzeit. Hg. von Peter Strohschneider. Berlin 2009, S. 324-370.

Lenz, Philipp: Reichsabtei und Klosterreform. Das Kloster St. Gallen unter dem Pfleger und Abt
Ulrich R6sch 1457-1491. St. Gallen 2014 (Monasterium Sancti Galli 6).

Littger, Klaus Walter: Die Bibliothek des Augustiner-Chorherrenstifts Rebdorf. In: Kloster und
Bibliothek: zur Geschichte des Bibliothekswesens der Augustiner-Chorherren in der
Frilhen Neuzeit. Tagung der Akademie der Augustiner-Chorherren von Windesheim vom
12. bis zum 14. November 1998 in der Benediktinerabtei Mariendonk bei Kempen. Hg. von



Maria — und Josef? == 135

Rainer A. Miiller. Paring 2000 (Congregatio Vindesemensis-Victorina, Publikationen der
Akademie der Augustiner-Chorherren von Windesheim 2), S. 109-138.

Littger, Klaus Walter: Eichstatt, Universitdtsbibliothek. In: Handbuch der historischen
Buchbestédnde in Deutschland. Bd. 11. Hg. von Eberhard Diinninger. Hildesheim, Ziirich,
New York 1997, S. 216-239.

Lohse, Bernhard: Epochen der Dogmen-Geschichte. ,Dogmen verschweigen heif3t Dogmen
verleugnen. 9. Aufl. Berlin 2011 (Red Guide 5).

Maas-Ewerd, Theodor: Art. ,Marienfeste‘. In: LexThK> 3 (1997), Sp. 1370-1374.

Marbach, Carl: Carmina Scripturarum. Scilicet antiphonas et responsoria ex sacro scripturae
fonte in libros liturgicos sanctae ecclesiae romanae derivata collegit et edidit Carolus
Marbach. StraBBburg 1907, 2. Nachdruck. Hildesheim, Ziirich, New York 1994.

Missale Eystetense mit dem Mandat von Wilhelm von Reichenau, Bischof von Eichsttt.
Kanonholzschnitt von Michael Wolgemut. Eichstatt 1494 [BSB Miinchen, urn:nbn:de:bvb:
12-bsb00032906-4].

Oddo Astensis: Expositio in Psalmos (PL 165, 1152-1297).

Odenthal, Andreas: Liturgie vom Friihen Mittelalter zum Zeitalter der Konfessionalisierung.
Tiibingen 2011 (Spatmittelalter, Humanismus, Reformation 61).

Petrus Damiani: De caelibatu sacerdotum (PL 145, 380-388).

Petrus de Alliaco: Tractatus de duodeci honoribus sancti Joseph (1497-1498)

[Bibliothéque nationale de France, http://gallica.bnf.fr/ark: /12148 /bpt6k110642d].

Preuss, Eduard: Die rémische Lehre von der unbefleckten Empfangniss [!]. Aus den Quellen
dargestellt und aus Gottes Wort widerlegt. Berlin 1865.

Roth, Dorothea: Die mittelalterliche Predigttheorie und das Manuale Curatorum des Johann
Ulrich Surgant. Basel 1956.

Ruf, Paul (Bearb.): Bistum Eichstitt. Miinchen 1969 (Mittelalterliche Bibliothekskataloge
Deutschlands und der Schweiz 3,2).

Schiewer, Regina D.: Die deutsche Predigt um 1200. Ein Handbuch. Berlin, New York 2008.

Schneider, Karin: Art. ,Silvester von Rebdorf‘. In: VL? 8 (1992), Sp. 1248-1253.

Schneyer, Johannes Baptist: Repertorium der lateinischen Sermones des Mittelalters fiir die
Zeit von 1350-1500. CD-ROM-Edition. Hg. von Ludwig Hdl, Wendelin Knoch.

Miinster 2001.

Schnurrer, Ludwig: Rothenburg als Wallfahrtsstadt im Spatmittelalter. In: Die oberdeutschen
Reichsstddte und ihre Heiligenkulte. Traditionen und Auspragungen zwischen Stadt,
Ritterorden und Reich. Hg. von Klaus Herbers. Tiibingen 2005 (Jakobus Studien),

S. 69-100.

Schumacher, Joseph: Die Bedeutung der Verehrung des heiligen Joseph im Kontext der
Heiligenverehrung der Kirche [http://www.theologie-heute.de/Verehrung_des_HL_
Joseph2.pdf (26. Juli 2016)].

Seitz, Joseph: Die Verehrung des hl. Joseph in ihrer geschichtlichen Entwicklung bis zum
Konzil von Trient. Freiburg i. Br. 1908.

Signori, Gabriela: Die verlorene Ehre des heiligen Joseph oder Mannlichkeit im Spannungsfeld
spatmittelalterlicher Altersstereotypen. Zur Genese von Urs Grafs ,Heiliger Familie® (1521).
In: Verletzte Ehre. Ehrkonflikte in Gesellschaften des Mittelalters und der Friithen Neuzeit.
Hg. von Klaus Schreiner, Gerd Schwerhoff. Kéln, Weimar, Wien 1995 (Norm und Struktur.
Studien zum sozialen Wandel in Mittelalter und Friiher Neuzeit 5), S. 183-213.

Thayer, Anne: Penitence, Preaching and the Coming of the Reformation. Aldershot 2002
(St Andrews Studies in Reformation History).



136 —— Simon Falch

Thomas de Aquino: Catena aurea in quatuor Evangelia. http://www.corpusthomisticum.org/
(1. Juni 2016).

Thomas de Aquino: Summa Theologiae. http://www.corpusthomisticum.org/ (1. Juni 2016).

Weidenhiller, Egino: Art. ,Meister Bernart’. In: VL? 1 (1978), Sp. 744.

Wenzel, Siegfried: Medieval Artes Praedicandi: A Synthesis of Scholastic Sermon Structure.
Toronto 2015.

Wucherpfennig, Ansgar: Josef der Gerechte. Eine exegetische Untersuchung zu Matth&dus 1-2.
Freiburgi. Br. u. a. 2008 (Herders Biblische Studien 55).

Zschoch, Hellmut: Die Christenheit im Hoch- und Spatmittelalter. Gttingen 2004 (UTB 2520).



Britta BuBmann

Das Spiel mit der Ndhe

Zwei spatmittelalterliche Ubertragungen
(M6nch von Salzburg/Heinrich Laufenberg) der Sequenz
Verbum bonum et suave im Vergleich

»Das Problem des Ubersetzens lateinischer Texte in die Volkssprache®, so re-
slimiert Reiffenstein, ,,begleitet die Geschichte des Deutschen von ihren Anfin-
gen an.“! Reiffenstein hat mit dieser Auflerung nicht nur die inhaltliche Bin-
dung der beginnenden volkssprachlichen Literatur an lateinische Vorlagen im
Auge, er fokussiert vielmehr ebenso den Umstand, dass das Deutsche — dhnlich
wie die anderen europdischen Volkssprachen - seine Schriftfahigkeit nicht
zuletzt in Auseinandersetzung mit lateinischen Formidealen und mit der latei-
nischen Sprache gewonnen hat.? Die Frage danach, wie das Verhéltnis zwischen
lateinischer und deutscher Literatur zu verstehen ist, ist insofern kein neues
Forschungsproblem. Dennoch stellt sie sich fiir die spatmittelalterliche Literatur
des vierzehnten und fiinfzehnten Jahrhunderts aus einer verdnderten Perspek-
tive in neuer Form. In dieser Zeit ndmlich dringt die Volkssprache nicht allein in
Literaturbereiche ein, die zuvor ganz oder fast ausschliefilich dem Lateinischen
vorbehalten waren (wie etwa enzyklopadisches Schrifttum oder Predigtlitera-
tur),> umgekehrt wird auch die lateinische Dichtkunst pl6tzlich vorbildlich fiir
bestimmte volkssprachliche Gattungen, fiir die sie in friiheren Jahrhunderten
kaum modellbildend gewirkt hat. Die Orientierung an lateinischen Vorlagen
impliziert dann immer schon eine Entscheidung gegen eine Ausrichtung an
einer etablierten lebendigen deutschsprachigen Tradition, sodass diese Wahl
mit einem besonderen literarischen Zugewinn verbunden gewesen sein muss.
Diese zweite Entwicklung betrifft ganz wesentlich die Gattung des geistli-
chen Liedes, zahlt doch die in ihren Anfingen vor allem mit dem Namen des
Monchs von Salzburg und spater mit demjenigen Heinrich Laufenbergs* ver-

1 Reiffenstein: Ubersetzungstypen, S. 173.

2 Vgl. ebd. sowie Reiffenstein: Deutsch, S. 195.

3 Vgl. Reiffenstein: Ubersetzungstypen, S. 173-174.

4 Der Monch von Salzburg war in der zweiten Hélfte des vierzehnten Jahrhunderts am Hof des
Salzburger Erzbischofs Pilgrim II. tatig. Heinrich Laufenberg ist wahrscheinlich in den 1390er
Jahren geboren, vermutlich als Mitglied der Freiburger Familie Laufenberg. Ab 1421 war er
Kaplan und Vizepleban im Freiburger Miinster, spdtestens ab 1433 Dekan des St. Mauritius-

DOI 10.1515/9783110475371-011, © 2017 Britta BuBmann.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



138 —— Britta BuBmann

bundene Rezeption verschiedener Typen des lateinischen liturgischen Liedes
(Hymnus, Sequenz, cantio) und ihrer formalen Besonderheiten (wie etwa die
Gestaltung als Abecedarium oder die Ausschmiickung durch Akrosticha) zu den
entscheidenden Innovationsschiiben, durch die sich die geistliche Lyrik um und
kurz vor 1400 gegeniiber derjenigen dlterer Zeiten auszeichnet.® Fiir die Anbin-
dung an die lateinische Liedtradition ldsst sich ein ganzes Biindel potentieller
Motive erwégen: ein gesteigertes Interesse an der lateinischen Formensprache,
ein Interesse an der Sublimierung des Deutschen durch die Konfrontation mit
dem Lateinischen,® womoglich aber auch ein Interesse an der Auseinanderset-
zung mit dem liturgischen Gehalt der lateinischen Originale. Der Mdzen des
Monchs von Salzburg, Erzbischof Pilgrim II. von Puchheim, hat jedenfalls iiber
das Liederceuvre des Monchs hinaus die Pflege der liturgischen Musik in seinem
Erzbistum gefrdert; die finanzielle Unterstiitzung der Ubersetzungs- und Uber-
tragungstétigkeit’” des Monchs ist demzufolge vielleicht als Teil einer grof3fla-
chigeren Strategie zu deuten.® Wie sich die Lieder des Monchs hier konkret ein-
geordnet hdtten, bleibt freilich aus heutiger Sicht unklar: Eine direkte
liturgische Funktion hitten sie wahrscheinlich nicht einnehmen kénnen, da
eine solche im vierzehnten Jahrhundert, zumindest wenn man Janota folgt,

Stifts in Zofingen, ab 1441 Dekan des Landkapitels in Freiburg. 1445 legte er dieses Amt nieder
und trat in das Johanniterkloster in StrafBburg ein — dies markiert im Wesentlichen das Ende
seiner dichterischen Titigkeit. In der Liederhandschrift Stra3burg, StB (ehem. Johanniterbibl.),
Cod. B 121 4° ist nur ein einziges Lied nach 1445 datiert. Laufenberg starb 1460. Siehe zu diesen
knappen biographischen Informationen Wachinger: Art. ,Monch‘; ders.: Art. ,Laufenberg‘;
Nemes, S. 9-24. Zum Aufbau der Lieder-Handschrift vgl. Wachinger: Notizen, S. 351-357 sowie
Schiendorfer: Liederhandschrift und ders.: Wachter, insbes. S. 301-304.

5 Vgl. Brunner, S. 409-410. Brunner ist der erste Forscher, der nicht nur die hohe Anzahl an
Ubersetzungen und Neutextierungen im Werk des Ménchs betont, sondern ihn mit dieser
Beobachtung an den Beginn einer literarischen Entwicklung stellt. Diese Sicht hat sich danach
durchgesetzt; vgl. etwa Wachinger: Uberlieferung, S. 1.

6 Vgl. Reiffenstein: Deutsch, S. 195-196.

7 Der Begriff ,Ubertragungen bezeichnet hier allgemein jede Art von ,,Reproduktionsprozes-
se[n], bei denen von einer Vorlage [...] ein Reprodukt hergestellt wird, um Inhalte, gegebenen-
falls aber auch Form und Gestalt der Vorlage an einem anderen Ort, in einem anderen Medium
oder in einem anderen gesellschaftlichen oder sprachlichen Kontext verfiighar zu machen®.
Hausmann, S. XI. Im Gegensatz zum Terminus ,Ubersetzung‘ impliziert der Begriff ,Ubertra-
gung’ noch keine bestimmte Erwartung in Bezug auf die textuelle Ndhe zwischen Vorlage und
Reprodukt.

8 In der Stiftungsurkunde (datiert: 2. Februar 1393) fiir die Pilgrimskapelle im Salzburger Dom
legt Pilgrim II. beispielsweise nicht allein die Zahl der Altdre und der Kaplanstellen fest, son-
dern schreibt zudem im Detail vor, wie hiufig die Kapldne die Messe zu singen haben (im
Unterschied zu allein gesprochenen Messen). Vgl. Spechtler: Einleitung, S. 23-24.



Das Spiel mit der Ndhe =——— 139

noch iiberwiegend an die lateinische Sprache gekniipft war.” Wenn Wachinger
dem Ménch und Heinrich Laufenberg pauschal zuschreibt, mit ihren Ubertra-
gungen ,,nicht auf eine deutsche Liturgie, sondern auf meditative Aneignung
und freieren Gebrauch in privaten Frommigkeitsiibungen“ abzuzielen, formu-
liert er damit gleichwohl zundchst nur eine These, die an den Texten belegt
werden muss.'°

Auf Basis dieser Uberlegungen lassen sich fiir die Analyse des Abhingig-
keitsverhdltnisses zwischen spatmittelalterlichen geistlichen Liedern und ihren
lateinischen Vorlagen drei zentrale Leitfragen formulieren: Wie wird das jewei-
lige Vorbild formal umgesetzt, wie wird die inhaltliche Aussage iibertragen und
wie reagiert das Reprodukt auf die liturgische Funktion der Vorlage? In meinem
Beitrag werde ich diese Fragen an zwei volkssprachliche Ubertragungen der
Mariensequenz Verbum bonum et suave richten, namlich diejenige des Monchs
von Salzburg und diejenige Heinrich Laufenbergs. Die beiden Adaptationen
interessieren mich primdr deswegen, weil die von den beiden Autoren gewdhl-
ten Ubertragungsarten hinsichtlich ihrer textuellen Ndhe zum Original zumin-
dest auf den ersten Blick relative Extrempunkte des denkbaren Spektrums zwi-
schen wortlicher Wiedergabe und vollstandiger Loslésung zu markieren
scheinen. So hat sich Laufenberg, wie im Einzelnen noch zu zeigen sein wird,
fiir eine stark ausgangssprachenorientierte Ubersetzung entschieden, die viel-
fach sogar ganze Wortgruppen der Vorlage {ibernimmt, wahrend der Monch von
Salzburg die lateinische Sequenz gdnzlich neu textiert hat, freilich unter Beibe-
haltung der inhaltlichen Ausrichtung auf Maria. Die Erkennbarkeit und die
Briicke zum Original werden hier zunéchst allein durch den Riickgriff auf die
Form und die Ubernahme der Melodie geschaffen. Die Zusammenschau beider
Ubertragungen gestattet es daher, verschiedene Méglichkeiten der Anbindung
an die Vorlage in den Blick zu nehmen und auf ihr Potential als Gestaltungsmit-
tel hin zu untersuchen. Zugleich wird es moglich, Aussagen dariiber zu treffen,
ob die Auseinandersetzung mit denjenigen Elementen des lateinischen Origi-
nals, die auf seine liturgische Funktion abgestimmt sind, in Abhdngigkeit zur
Ausgangs- oder Zielsprachenorientiertheit der jeweiligen Ubertragung steht.

9 Vgl. insgesamt Janota. Die Diskussion auf der Tagung hat freilich ergeben, dass diese An-
sicht vonseiten der Liturgiewissenschaft heute wieder in Zweifel gezogen wird. Fiir diese An-
merkung danke ich Thomas Lentes, Miinster.

10 Wachinger: Notizen, S. 375.



140 — Britta BuBmann

1 Die lateinische Sequenz
Verbum bonum et suave

Die wahrscheinlich bereits ins elfte Jahrhundert zu datierende lateinische Se-
quenz Verbum bonum et suave gehort zu den populédrsten Sequenzen des Mittel-
alters.” Sie wird in der Forschung vor allem fiir ihre hohe technische Vollkom-
menheit gelobt: ,,Rhythmus und Reim sind namlich tadellos®, wie bereits Blume
anmerkt, und dies sei angesichts des ,,hohen Alters [...] von grundlegender Be-
deutung®“.” Ich zitiere sie hier nach Blumes Ausgabe in den Analecta Hymnica:

Verbum bonum et suave
Personemus, illud Ave,

Per quod Christi fit conclave
Virgo, mater, filia;

Per quod Ave salutata

Mox concepit fecundata
Virgo, David stirpe nata,
Inter spinas lilia.

Ave, veri Salomonis
Mater, vellus Gedeonis,
Cuius magi tribus donis
Laudant puerperium;
Ave, solem genuisti,
Ave, prolem protulisti,
Mundo lapso contulisti
Vitam et imperium.

Ave, mater verbi summi,
Maris portus, signum dumi,
Aromatum virga fumi,
Angelorum domina;
Supplicamus, nos emenda,
Emendatos nos commenda
Tuo nato ad habenda
Sempiterna gaudia.

Das gute und siifie Wort

sollen/mdgen wir besingen, jenes Ave,

durch das die Jungfrau, Mutter, Tochter

zum Zimmer fiir Christus gemacht wird.

Durch das Ave gegriifdt,

empfing die befruchtete

Jungfrau bald, geboren aus dem Stamm Davids,
Lilie (eigentlich: Lilien) unter Dornen.

Ave, des wahren Salomos

Mutter, Fell des Gedeon,

deren Niederkunft die Magier

mit den drei Gaben loben.

Ave, du hast die Sonne geboren,

Ave, du hast das Kind hervorgebracht,
der gestrauchelten Menschheit hast du
Leben und das (Himmel)reich verschafft.

Ave, Mutter des hochsten Wortes,
Meereshafen, Zeichen des Strauches,

Zweig der Wohlgeriiche des Rauches,
Herrin der Engel;

wir bitten demiitig, befreie uns von Fehlern,
uns Fehlerfreie empfehle (dann)

deinem Sohn, damit wir

die ewige Freude besitzen/erhalten.

11 Die von Blume im 54. Band der Analecta Hymnica besorgte Ausgabe weist jedenfalls {iber
80 Manuskripte des elften bis fiinfzehnten Jahrhunderts nach, die die Sequenz tradieren. Vgl.
AH 54, S. 343-345, Nr. 218. Zur Datierung vgl. ebd., S. 345 sowie Bernt, S. 591.

12 AH 54, S. 345, Nr. 218.



Das Spiel mit der Ndhe = 141

Lesarten:

2,1 salutata)] saluata Lau. 3,1 Ave veri] Ave mater €. 3,2 Mater] Ave b €. 4,1 und 2 Um-
stellung von genuisti und protulisti (in Ausg. ohne Hinweis auf Handschriften). 5,1 mater]
sponsa in allen jiingeren Handschriften. 5,2 und 3 Umstellung der Verse Lau.

Die Sequenz besteht aus sechs Versikeln, die alle gleich aufgebaut sind: Der
anonyme Dichter des Verbum bonum kombiniert jeweils drei untereinander
reimende Achtsilber mit einem Siebensilber. Dieser besitzt im Einzelversikel
keinen Gegenpart, sondern findet ihn erst in der Zusammenfiihrung zum Dop-
pelversikel, so dass der solchermafien hergestellte umarmende Reim der Ver-
klammerung der beiden Versikelhdlften dient. Im Gegensatz zu den paroxyto-
nischen Versschliissen der Achtsilber besitzen die Siebensilber eine proparoxy-
tonische Kadenz. Beachtenswert ist die kompromisslose Umsetzung dieses
Schemas iiber die gesamte Sequenz hinweg: Hinsichtlich der beschriebenen
Silbenzahlen gibt es keinerlei Abweichungen. Ebenso ausnahmslos werden das
streng alternierende Metrum und die generelle Auftaktlosigkeit umgesetzt. Bis
auf den allerletzten umarmenden Reim domina/gaudia (5,4 und 6,4) sind iiber-
dies auch die Reime rein, und diese eine Exzeption ist offenbar kein Versehen,
sondern der vorgetragenen Argumentation geschuldet: Sie soll Aufmerksamkeit
auf die Schlussbitte um Aufnahme ins Himmelreich lenken.

Inhaltlich fallt auf, dass Maria nicht von vornherein im Zentrum der Se-
quenz steht. Den Auftakt bildet vielmehr die Erinnerung an jenes vom Erzengel
Gabriel an Maria gerichtete Ave, das die Verkiindigung und mit ihr die Mensch-
werdung des Gottessohns initiiert hat (1,1-2): Die als Kollektiv (Personemus; 1,2)
agierende Sprecherinstanz soll dieses ,gute und siifle Wort* loben, da es die
dreifach als Virgo, mater und filia (1,4), als Jungfrau, Mutter und Tochter, apo-
strophierte Maria zum ,Zimmer* (conclave; 1,3) fiir den Gottessohn werden lief3.
Der Blick auf Maria erdffnet sich also gleichsam durch die gedankliche Hinter-
tiir. Danach freilich riickt sie rasch in den Fokus, weil sie diejenige ist, an deren
Geschick die Abfolge der Heilsereignisse Verkiindigung, Empfangnis, Geburt
und Huldigung durch die Heiligen Drei Konige festgemacht wird. Auffallig
bleibt dennoch, dass Maria zu Beginn der Sequenz nur in der dritten Person, das
heif3t als Gegenstand der Rede, erscheint. Direkt angesprochen wird sie erst mit
den Ave-Anaphern der Versikel 3 und 4: Ave, veri Salomonis/Mater [...] Ave,
solem genuisti / Ave, prolem protulisti (3,1-4,2).

13 Angegeben sind nicht alle von Blume ermittelten Varianten, sondern nur diejenigen, die
fiir die Ubertragung Heinrich Laufenbergs relevant sind (fiir eine vollsténdige Liste vgl. AH 54,
S. 345, Nr. 218). Einige der hier aufgefiihrten Varianten sind in der Edition nicht erfasst. Sie
sind direkt aus Laufenbergs Bearbeitung erschlossen und mit der Sigle ,Lau‘ gekennzeichnet.



142 —— Britta BuBmann

Dieser argumentative Umweg hat Auswirkungen auf die Mariendarstellung
der Sequenz. Zumindest in den Anfangsversikeln wird Marias Bedeutung nach-
driicklich und vergleichsweise einsinnig an ihre Funktion im Heilsplan zuriick-
gebunden. Wichtig ist sie nicht aus sich selbst heraus, sondern als Mutter des
Erlosers Christus, der im ersten Versikel auch vor ihr genannt wird: Per quod
Christi fit conclave / Virgo (1,3-4). Und selbst wenn sich die Sprecherinstanz in
den Versikeln 3 und 4 schlief3lich an sie wendet, geschieht dies zunéchst allein,
um ihre Mutterschaft zu loben. Die Anrede an Maria geht also vorerst nicht, wie
man es vielleicht vermuten kdnnte, mit der Artikulation einer innigeren Bin-
dung oder einer Bitte um Hilfe einher. Ganz im Gegenteil: Als Teil des Heils-
plans ist Maria zwar mitverantwortlich fiir die Erlésung der Menschheit (Mundo
lapso contulisti/ Vitam et imperium; 4,3-4), sie hat diese Rolle aber durch die
Geburt des Gottessohnes bereits erfiillt — mehr scheint von ihr an dieser Stelle
nicht erwartet zu werden.

Erst in den beiden Schlussversikeln erweitert sich diese Perspektive, wenn
die Sprecherinstanz Maria in Versikel 5 als maris portus (5,2) und angelorum
domina (5,4) anredet. Sie hebt damit ihre Barmherzigkeit, ihre Hilfsbereitschaft
und ihre Macht als Himmelskonigin hervor, spricht ihr also bislang ungehorte
Eigenschaften zu. Dies soll wohl die argumentative Aufgipfelung der Sequenz in
Versikel 6 vorbereiten. Hier ndmlich wendet sich das Sprecher-Kollektiv in
dringlicher Bitte direkt an Maria und fleht darum, durch sie von Fehlern befreit
zu werden (Supplicamus, nos emenda; 6,1), um sich dann in neuerlich siinden-
freiem Zustand Jesu Urteilsspruch zu stellen. Ziel dieser recht unverhohlen erbe-
tenen Manipulation ist die sichere Aufnahme in den Himmel (ad habenda/
Sempiterna gaudia; 6,3-4). Die theologische Brisanz dieser Bitte muss sicher-
lich nicht eigens betont werden: Einer Maria, die aus eigener Macht die Men-
schen von Siinden befreien kann, wird schliefilich ein weit grof3erer Einfluss auf
das gottliche Gericht zugebilligt, als ihn die ihr {iblicherweise zugestandenen
Rollen als mediatrix und advocata vorsehen. Sie wird in dem angedeuteten
Gerichtsverfahren immerhin geradezu zur Verbiindeten der Siinder gegen ihren
Sohn.

Auffillig sind zudem die Ausgestaltung der Sprechsituation und die zeitli-
che Struktur der Sequenz. Denn wenn das kollektive Wir der Glaubigen die mit
Maria verbundenen Ereignisse der Heilsgeschichte reflektiert und sich schlief3-
lich mit der Bitte um Hilfe an die aufgefahrene Himmelskonigin wendet, dann
wird die Schlussbitte zwar situations- und erwartungsgemaf im (z. T. im futuri-
schen Sinn zu verstehenden) Prisens formuliert (Versikel 5-6), aber nicht alle
der auf die Heilsgeschichte — d. h. auf die Vergangenheit — bezogenen Passagen
im Prateritum. Stattdessen wird sowohl das Ergebnis des anfanglich besunge-



Das Spiel mit der Ndhe =——— 143

nen Engelsgrufies an Maria, ndmlich die jungfrduliche Empfangnis (fit conclave;
1,3), als auch die Anbetung des Gottessohnes und seiner Mutter durch die Heili-
gen Drei Konige (Laudant; 3,4) im Prasens geschildert. Folgt man der Zeitstruk-
tur der Sequenz, werden diese Ereignisse als simultane Geschehnisse zu dem
Handeln der Sprecher-Instanz dargestellt: Der Gesang des Wir (1,1-2), der Engli-
sche Gruf3 (1,2-4), das Lob der Heiligen Drei Konige (3,4) und die Hinwendung
der Sprecher-Instanz an Maria (Versikel 3-6) verschmelzen gewissermafien zu
einer Geschehens-Einheit und erinnern damit an die Art und Weise, wie Heils-
geschichte in der Liturgie erfahren wird. Dass einzelne Partien der Sequenz —
der weitere Bericht tiber die Empfingnis in Versikel 2 (concepit; 2,2) und der
Hinweis auf Marias Mutterschaft in Versikel 4 (genuisti/protulisti/contulisti; 4,1—
3) — dieses Muster durchbrechen und die Heilsgeschichte als gegeniiber der
Sprechergegenwart vorgangig einordnen, ist dabei keineswegs als Inkonse-
quenz der Gestaltung zu deuten: ,,Was im Ritus ge[schieht], [gilt] [...] sowohl als
Inszenierung des vergangenen Geschehens wie ebenso als dessen leibhaftige
und nachzuvollziehende Vergegenwdrtigung.“ Die Zeitstruktur reflektiert
demnach die liturgische Funktion der Sequenz, und dies fiigt sich dazu, dass
bereits der Beginn mit seiner Aufforderung zum gemeinschaftlichen Gesang
(Personemus; 1,2) eine liturgische Auffiihrungssituation evoziert.

Letztlich wird man diese zeitliche Anlage der Sequenz so deuten miissen,
dass gemafl ihrer Argumentationsstruktur Maria nicht einfach aufgrund ihrer
Stellung im Heilsplan als Fiirbitterin und Beschiitzerin pradestiniert ist, son-
dern dass sich das Wissen der Glaubigen um Marias Hilfsbereitschaft und um
ihre Macht zur Reinigung der Siinder ihrem eigenen Miterleben des Heilsge-
schehens in der Liturgie verdankt. Gleichzeitig stellt diese Méglichkeit des Mit-
erlebens auch eine besondere Beziehung zwischen Maria und den Sprechenden
her, da sich ihr an Maria gerichtetes Ave, das als Anapher die einzelnen Versikel
einleitet, mit dem Gruf3 des Erzengels und dem Lob der Heiligen Drei Koénige zu
einem gemeinsamen Lobpreis verbindet.

2 Die Ubertragung des Ménchs von Salzburg

In seiner Ubertragung von Verbum bonum et suave scheint sich der Ménch von
Salzburg der inhaltlichen Seite des Originals nur in allgemeinster Form anzu-
ndhern. Ebenso wie Verbum bonum dient Wir siillen loben all die raine dem Preis

14 Angenendt, Meiners, S. 32.



144 —— Britta BuBmann

der Gottesmutter und endet mit einer Bitte um Beistand in der Gerichtssituation:
fraw, du uns mit im verslichte /und hilf uns an der engel schar (6,3-4). Direkt
iibersetzt ist dabei kein einziger Vers."” Die Bindung an das Original wird daher
zuvorderst durch die Ubernahme der Melodie und des Strophenbaus geleistet,
doch war sie fiir das zeitgendssische Publikum offenbar problemlos nachvoll-
ziehbar. Diejenigen Handschriften, die in den Paratexten die Abhdngigkeitsver-
hiltnisse der Monch-Lieder zu ihren Vorlagen diskutieren, verweisen jedenfalls
auf die (Melodie-)Gleichheit von Verbum bonum und Wir siillen loben all die
raine (Von vnnser vrawen schiedung alz verbum bonum; Register der Hs. A, Miin-
chen, BSB, cgm 715, fol. 2" bzw. Als verbum bonum; Hs. B, Miinchen, BSB, cgm
1115, fol. 27¥) oder bezeichnen die deutsche Sequenz direkt als Kontrafaktur: De
beata virgine sub melodia verbum bonum (,,Uber die selige Jungfrau auf die Me-
lodie von Verbum bonum“; Hs. F, Wien, ONB, Hs. 2975, fol. 155").16

Ich zitiere das Marienlied des Monchs nicht nach der gidngigen Edition Franz
Viktor Spechtlers, sondern auf Basis eines normalisierten Transkripts der Hand-
schrift A (fol. 68'—69" u. 71")."7 Zur Erlduterung sei Folgendes angefiihrt: Bereits
Spechtler greift fiir die Textherstellung zweimal auf Lesarten der Handschrift A
zuriick, um offensichtliche Fehler seiner Leithandschrift D (Wien, ONB,
Hs. 2856, Mondsee-Wiener Liederhandschrift, fol. 234") zu korrigieren: zuerst
in Vers 1,4 zur Emendation der Reimst6rung, dann noch einmal in Vers 5,1 zum
Austausch des inhaltlich wenig sinnvollen sunner durch sunne.® In seiner 1989

15 Vgl. die dhnliche Einschitzung bei Wachinger: Uberlieferung, S. 31. Dass es sich bei der
Sequenz um keine Ubersetzung handelt, hat zudem direkte Auswirkung auf das Forschungsin-
teresse. Obwohl Wachinger die Neutextierungen lateinischer Sequenzen als Eigentiimlichkeit
des Monch-Corpus erwiesen hat (vgl. ebd., S. 127), gibt es keine Auseinandersetzung mit ihnen
— Wir siillen loben all die raine ist bislang noch keiner genaueren Analyse unterzogen worden.
16 Ich zitiere die Handschriften-Beischriften nach Die geistlichen Lieder des Monchs, S. 209.
Die von Wachinger neu ausgewertete Handschrift ¢ (Udine, Archivio Capitolare, Ms. n. 58,
fol. 139") und die Handschrift M (Wien, ONB, Hs. 3946, fol. 471"), deren Fassung der Sequenz
Spechtler separat abdruckt (Die geistlichen Lieder des Monchs, S. 210), verzeichnen neben
bzw. iiber den Doppelversikeln die lateinischen Initien, artikulieren in dieser Form also eben-
falls die Abhingigkeit von der lateinischen Vorlage. Vgl. Wachinger: Uberlieferung, S. 30; Die
geistlichen Lieder des Monchs, S. 209-210.

17 Die Handschrift ist in ihrer Gesamtheit online einsehbar unter: http://daten.digitale-
sammlungen.de/0007/bsb00079143/images/index.html?fip=193.174.98.30&id=00079143&seite=1
(19. Juli 2016). Die Normalisierung folgt den von Spechtler artikulierten Grundsétzen (Spechtler:
Einleitung, S. 101-103). Andere Lieder des Monchs zitiere ich nach Spechtlers Edition (Die geistli-
chen Lieder des Monchs).

18 Vgl. Die geistlichen Lieder des Monchs, S. 209.



Das Spiel mit der Ndhe = 145

vorgelegten Diskussion der Uberlieferungsverhiltnisse des Ménch-Corpus hat
Burghart Wachinger iiberdies darauf aufmerksam gemacht, dass auch weitere
Sonderlesarten von D — balsams versus balsam in 4,2, seit versus wann in 4,4,
und fiir versus hilf in 6,4 — als ,,deutlich sekundar[]“ zu werten seien. Zumindest
die Lesart balsams, so regt er an, sei durch die — grammatikalisch korrekte —
Form balsam auszutauschen.' Sicherlich ist die semantische Abweichung zwi-
schen Textvarianten wie fiir uns an der engel schar und hilf uns an der engel
schar gering. Bei Editionsfragen kommt es aber auch auf das Prinzip an. Und da
die Ménch-Uberlieferung ein strenges Leithandschriften-Verfahren ohnehin
nicht zuldsst, weil keines der bekannten Manuskripte alle geistlichen Lieder
tradiert,” scheint es mir am sinnvollsten, nach Moglichkeit die jeweils beste
Fassung zur Grundlage der Edition zu machen. Im Fall der Verbum-bonum-
Ubertragung hat A gegeniiber D den Vorteil, dass hier zur Textherstellung nur
ein einziges Mal in den handschriftlich bezeugten Wortlaut eingegriffen werden
muss, ndmlich um den offenbar schon in der Vorlage von A ausgefallenen Vers
4,1 zu ergdnzen. In seiner Abschrift hat der Redaktor an der entsprechenden
Stelle eine Liicke fiir spatere Nachtrédge gelassen (cgm 715, fol. 69), zu denen es
aber nicht gekommen ist. Zur Besserung kann leicht auf das Zeugnis der ande-
ren Corpushandschriften BFCGJ zuriickgegriffen werden, die sich auch sonst
mit A gegen D stellen und im Wortlaut des fraglichen Verses iibereinstimmen.
Insgesamt bietet A mithin einen stérungsfreieren Text.

Von unser vrawen kronung

1. Wirsiillen loben all die raine,
die got erwelt hat allaine,
und die mueter, die ich maine,
die ist genannt Maria.

2. Sieist gelobet in dem throne
von den engeln also schone,
auf tregt sie der himmel krone,
voller genaden ist sie da.

3. Sunne, liechter morgensterne,
vrawe, siiesser mandelkerne,
in deiner huet so war ich gerne
und deins suns Jhesus Crist.

19 Wachinger: Uberlieferung, S. 31 (Zitat) und S. 70.
20 Spechtler: Einleitung, S. 100.



146 —— Britta BuBmann

4,  Hilf uns, vrawe minnikleiche,
balsam aller genaden reiche,
liebe mueter, von uns nicht weiche,
wann du so genedig pist.

5. Sunne, siienerinne raine,
pitt dein kint fiir uns allaine
und die engel all gemaine,
die dich loben durch das jar.

6. Als er sitzt an dem gerichte
aller werlt zu angesichte,
vraw, du uns mit im verslichte,
und hilf uns an der engel schar.

Lesarten:?

1,1 Wier loben alle dy vil reyne c. 1,2 erwelt hat] abolt hat G, hat erweelt c. 1,3 die'] sein
c. 1,4 genannt Maria] Maria (maid G) genanit BFDCGJ], geheysen Maria c. 2,2 engeln] en-
gel C. 2,3 himmel] eré c. krone] throne R. 2,4 voller genaden) Aller gnadé c. 3,1-4 nach
4,1-4 c. 3,1 Sunne] Ave D. liechter] leichter CJ. 3,2 siiesser] edler c. 3,3 wdr] war R. in
deiner huet so wdr] Zu dein huldé wer c. 3,4 und deins suns Jhesus Crist] und deins suns he-
ren Jesu Christ BFDCGJR. Deynes sunes Jesun crist c. 4,1 fehlt A, ergdnzt aus BFCGJR.
Hilf uns] Ave D. Du hilf myer rose mynicliché c. 4,2 balsam] Balsams D, Balsmenc. 4,3
von] fehlt c. 4,4 wann] Seit D, Wéc. 5,1Sunne] Sunner D. 5,2 Vraw vii pit auch yn alley-
ne c. 5,4 die] fehlt c. durch das jar] das gancze jar c. 6,1 Als er sitzt] Zam du siczest c.
6,2 aller] al der c. 6,3 vraw du] Liebe mueter BCGJR, Frawe D. mit im] fehlt BR. Wan
wier vns mit dier vorslichten c. 6,4 und)] So c. hilf] fiir D. der] dy G. schar] schar Amen
Rc.

Obwohl der Reproduktion der Strophenform ein gewisses Gewicht fiir die Er-
kennbarkeit der Vorlagenbindung zukommt, gestattet sich der Ménch kleinere
Abweichungen vom Schema des Originals, die die Sangbarkeit der Strophen
jedoch nicht beeintrachtigen: So beginnen die Verse 1,1; 1,2; 1,4; 2,1; 3,3 und 6,4
mit Auftakt, obwohl die lateinische Vorlage nur auftaktlose Verse besitzt. Den
im Original zu beobachtenden Wechsel zwischen paroxytonischen und propa-
roxytonischen Verschliissen ersetzt der Ménch zudem durch den Wechsel zwi-
schen weiblichen und einsilbig médnnlichen Kadenzen. Fiir das Monch-Corpus
ist das ein habituell zu beobachtendes Verfahren.?

21 Nach Die geistlichen Lieder des Monchs, S. 209-210. Die Varianten beriicksichtigen iiber-
dies die von Wachinger: Uberlieferung, S. 31 mitgeteilten Lesarten der Handschrift c, nicht aber
diejenigen der Handschrift M, da diese eine eigene Textfassung bietet.

22 Vgl. Reiffenstein: Ubersetzungstypen, S. 182, der allerdings den Aspekt verschleiert, indem
er die lateinischen Verschliisse mit deutschen Kadenzen bezeichnet (,weiblich voll‘ und ,ménn-
lich* statt paroxytonisch und proparoxytonisch).



Das Spiel mit der Ndhe =—— 147

Die Ubernahme von Strophenform und Reimschema erweist sich freilich
nicht als einzige Anbindung an die Quelle. Bei genauerer Betrachtung fallt auf,
dass der Ménch durch inhaltliche und vor allem strukturelle Ubernahmen
Querverbindungen zur Originalsequenz schafft, die diese gleichsam als Folie
hinter seinem eigenen Lied sichtbar machen. Bezeichnend ist hier bereits der
Beginn, da der Appell Wir siillen loben all die raine (1,1) mit seiner Aufforderung
zum gemeinschaftlichen Lobpreis die Wendung Verbum bonum et suave/
Personemus (1,1-2) aufruft; weiterhin kénnte die Syntax des gesamten ersten
Versikels mit ihrem doppelten Ansatz des Relativsatzes durch die lateinische
beeinflusst sein. Womdglich erlaubt sich der Monch sogar eine theologische
Umdeutung seiner Quelle. Denn wenn er Maria in Versikel 3 und 5 jeweils als
Sunne tituliert,” greift er damit eines der Bilder auf, das im Original noch fiir
Christus verwendet worden ist: Ave, solem genuisti (4,1).* Die Umwidmung des
Bildes lief3e sich dann als Kommentar zu der in der Originalsequenz implizier-
ten Hierarchisierung deuten, das heif3t der heilsgeschichtlich begriindeten Un-
terordnung der Gottesmutter unter ihren Sohn, die der Monch nicht {ibernimmt.
Er scheint von einer Gleichordnung von Maria und Christus auszugehen, deren
doppelten Schutz sich das Ich erhofft: in deiner huet so wdr ich gerne /und deins
suns Jhesus Crist (3,3-4).

Jenseits solcher womoglich zu spitzfindigen Spekulationen bleibt festzuhal-
ten, dass der Argumentationsgang vom gemeinschaftlichen Lob der Gottesmut-
ter in der dritten Person (Versikel 1-2), iiber die lobende Anrede (Versikel 3) bis
hin zur direkten Bitte (Versikel 4—-6) denjenigen des lateinischen Originals
nachformt, dabei aber die einzelnen Stufen schneller abhakt und die abschlie-
Benden Bitten um Schutz, Erlésung und Mittlerschaft gegeniiber Gott rascher
und ausfiihrlicher formuliert. Dabei wird bereits von Anfang an Marias Rolle als
Helferin deutlicher konturiert als in der lateinischen Sequenz. Schon in den
Lobteilen der Anfangsversikel wird Marias Bereitschaft zur Gnade (voller gena-
den; 2,4) als ihre besondere Eigenschaft hervorgehoben; das Substantiv genade
und seine Derivate werden dann in den Anreden (balsam aller genaden reiche;
4,2) und Bittformulierungen (wann du so genedig pist; 4,4) zu Leitworten. Der
als Begriindung fiir die Hilfeerwartung formulierte Schlussvers des vierten Ver-

23 An dieser Stelle wird die Entscheidung iiber die Leithandschrift interpretatorisch relevant.
D nédmlich bietet nicht die in A und den anderen Corpushandschriften zu beobachtende Ana-
pher Sunne (3,1; 5,1), sondern — womdglich in sekundérer Anbindung (Wachinger: Uberliefe-
rung, S. 31) an das lateinische Original — Ave, das Leitwort der Vorlage.

24 Zum Marienbeiwort der ,Sonne’ vgl. Salzer, S. 32-33 und S. 391-399.



148 —— Britta BuBmann

sikels (wann; 4,4) erweist die Gnade Marias ausdriicklich als zentrales Element,
auf das die Menschen ihre Hoffnung stiitzen konnen.

Im Grunde lief3e sich daher konstatieren, dass der Monch die Schlusswen-
dung seiner Vorlage zur inhaltlichen Keimzelle seiner Bearbeitung macht und
die Maria hier zuerkannte Rolle als barmherzige Beschiitzerin fiir die Mensch-
heit zum Kernelement der Mariendarstellung erhebt. Auffillig bleibt dann aber,
dass er diese Rolle zwar quantitativ ausweitet, qualitativ jedoch beschneidet. In
der Monch-Sequenz ist Maria wieder auf ihre traditionelle Rolle als Fiirbitterin
und Mittlerin festgelegt:

Als er sitzt an dem gerichte

aller werlt zu angesichte,

vraw, du uns mit im verslichte,

und hilf uns an der engel schar (6,1-4).

Dies ist auch deswegen {iiberraschend, weil der Ménch sonst durchaus nicht
abgeneigt ist, Maria einen grofieren Einfluss auf das Urteil zuzubilligen und ihr
in anderen Liedern ausdriicklich die Fahigkeit zur Siindenreinigung zuspricht.
In seiner Ubertragung der Sequenz Salve mater salvatoris® beispielsweise formt
er das dort an Maria herangetragene Flehen um Fiirbitte bei Christus: Nos com-
menda tuae proli (,Empfehle uns deinem Sohn‘; 22,2) ausdriicklich zu einer an
sie gerichteten Bitte um Befreiung von den Siinden um: wasch von uns der siin-
den schimel (G 7,X1,68).%

Auffillig ist zudem, dass der Monch die intrikate zeitliche Strukturierung
der Original-Sequenz ersatzlos streicht. Stattdessen verankert er die gesamte
Sequenz im Hier und Jetzt der Sprecher-Instanz, denn selbst der Versikel 2, in
dem aus einer Beobachter-Perspektive iiber die Gottesmutter gesprochen wird,
bezieht sich auf Maria in ihrer gegenwartigen Gestalt als Himmelskonigin. Der
Rest des Liedes wendet sich in direkter Rede an Maria in ihrer Funktion als (zu-
kiinftige) Helferin; die einzige Anspielung auf ihr heilsgeschichtliches Handeln
— die Erwdhlung durch Gott — ist im Perfekt formuliert und so eindeutig als
vergangenes Ereignis gekennzeichnet (erwelt hat; 1,2). Dem Verzicht auf eine

25 AH 54, S. 383-386, Nr. 245.

26 Die Handschrift c stof3t allerdings in die von den Hauptfassungen gelassene Liicke vor und
findet eine Schlusswendung, die an Brisanz sogar noch diejenige des lateinischen Originals
tibertrifft. ¢ namlich streicht Christus aus dem letzten Versikel und erkldrt kurzerhand Maria
zur alleinigen Richterin iiber die Menschen: Zam du siczest an dem gerichte / Al der werlt zu
angesichte, / Wan wir vns mit dier vorslichten. / So hilf vns an der engel schar (6,1-4). Ich zitiere c
nach den Varianten bei Wachinger: Uberlieferung, S. 31.



Das Spiel mit der Ndhe =—— 149

Vergegenwartigung des Heilsgeschehens entspricht, dass bereits zu Beginn der
Sequenz die Kommunikationssituation gegeniiber dem Original verdandert wird:
Das Wir fordert nicht zum gemeinschaftlichen liturgischen Singen, sondern —
situationsoffener — zum gemeinsamen Lob der Gottesmutter auf (Wir siillen
loben; 1,1). Auflerdem wird die kollektive Sprecher-Instanz zweimal zu einem
Ich zugespitzt: in Vers 1,3, als das Ich Maria als Gegenstand seiner Reflexion
offenbart (und die mueter, die ich maine), und in Vers 3,3, als sich das Ich stell-
vertretend fiir das Wir der Glaubigen die Hilfe der Gottesmutter herbeisehnt: in
deiner huet so wdr ich gerne.”

Letztlich wird man folgern miissen, dass der Monch damit gerade jene Ele-
mente von Verbum bonum umformuliert, die die liturgische Funktion der latei-
nischen Sequenz betreffen: Diese kann eine liturgische Zeitebene auch deswe-
gen er6ffnen, weil ihre Auffiihrung ohnehin Teil der Liturgie ist und in dieser
Situation so immer schon eine Verbindung zum Heilsgeschehen besteht. Wir
siillen loben all die raine hingegen richtet sich offenbar vordringlich an ein Pub-
likum, das die Sequenz zur eigenen Erbauung rezipiert und in der neu inserier-
ten Instanz des Ich eine Identifikationsfigur findet, durch deren Mund die Bitte
um Schutz formuliert werden kann.

3 Die Ubertragung Heinrich Laufenbergs

Anders als der Monch von Salzburg hat Heinrich Laufenberg sich darum be-
miiht, in seiner Ubertragung des Verbum bonum seine Bindung an die Vorlage
geradezu demonstrativ herauszukehren.?® Wie sehr er sich ihren Vorgaben (zu-
mindest auf den ersten Blick) fiigt, kann bereits der Anfangsvers nachdriicklich
unterstreichen: Ejn verbum bonum et suaue (1,1) ist in der Formulierung weitest-
gehend ein Zitat des lateinischen Initiums — lediglich die Einfiigung des Artikels
,ein® wahrt den Eindruck einer wenigstens rudimentdren Verdeutschung. Im

27 Unbenommen bleibt dabei, dass das Ich auch so gelesen werden kann, dass es sich auf den
Dichter bezieht. Zu diesem Punkt hat sich wiahrend der Tagung eine intensive Diskussion
ergeben. Fiir ihre Anregungen danke ich Andreas Kraf3, Berlin, und Anja Becker, Miinchen.

28 Heinrich Laufenberg hat das (Euvre des Monchs von Salzburg mindestens in Ausziigen
gekannt. In der Liederhandschrift B 121 4° sind mit G 33, G 1, G 28 und G 10 vier Lieder des
Ménchs aufgenommen. Ob Laufenbergs Ubersetzungstitigkeit durch den Ménch beeinflusst
worden ist, bleibt indes schwierig einzuschdtzen. Von den vier sicher von ihm rezipierten
Ménch-Liedern handelt es sich nur bei G 28 (Mundi renovatio) um eine Ubersetzung aus dem
Lateinischen. Zum Fremdgut in der Handschrift vgl. Wachinger: Notizen, S. 354-355.



150 —— Britta BuBmann

Gegensatz zu der sonst bei Ubersetzungen ofter zu beobachtenden Neigung,
Nidhe zum Ausgangstext nur zu Beginn der Adaptation gleichsam strategisch zu
signalisieren, um dann von der Quelle abweichen zu konnen,? ist im Fall der
Verbum-bonum-Ubertragung Laufenbergs die anfinglich zu konstatierende
Bearbeitungstendenz durchaus priagend fiir die gesamte Sequenz. Dies kann die
nachfolgende Wiedergabe der von Wackernagel besorgten Edition des Liedtex-
tes verifizieren:*

Verbum bonum et suave

1. Ejn verbum bonum et suaue
sand dir got, dz heisset aue:
zehande wert du gotz conclaue,
miuter, magt et filia.

2. Damitte wurdest saluata
vom helgen geiste fecundata,
von herr dauitz stammen nata,
on dorne sind din lilia.

3. Aue, miter salomonis,
maget, schaper gedeonis,
die dryg kiinge tribus donis
lobent puerperium.

4, Aue, dsunnen protulisti,
aue, jhesum genuisti,
diser welte contulisti
leben vnd imperium.

5. Aue, sponsa verbi summi,
aromatum virga fumi,
port des meres, signum dumi,
vnd der engel domina.

29 Kraf3 beobachtet ein solches strategisches Vorgehen bereits fiir die sogenannte ,Mariense-
quenz von Muri‘, eine Bearbeitung der Mariensequenz Ave praeclara maris stella, bei der die im
ersten Versikel suggerierte Vorlagentreue offenbar die Aktualisierung der Sequenz im Dienst
ihrer neuen Gebrauchssituation als geistliches Lied speziell fiir Frauen {iberspielen soll. Vgl.
Kraf3, S. 94-96.

30 Da die StraBburger Handschrift B 121 4° verbrannt ist, miissen die Lieder Heinrich Laufen-
bergs nach der heutigen Maf3stdben nicht geniigenden Edition Wackernagels (Verbum bonum
et suave: Wackernagel 2, S. 603, Nr. 782) zitiert werden (vgl. zur Kritik: Biarnthaler, S. 53-54).
Die Lesarten sind ebenfalls dieser Edition entnommen. Die Strophenzdhlung der Ausgabe ist
zugunsten einer Versikelzdhlung ersetzt worden.



Das Spiel mit der Ndhe = 151

6. Nun bittend wir dich, vns emenda,
dar nah, muter, vns commenda,
dinem kinde adhabenda
yemer ewig gaudia.

Lesarten:
1,4 magt] mag. 2,1 wurdest] wurdestu? 6,1 dich] spater iibergeschrieben.

Folgt man der Argumentation Burghart Wachingers, dann richtete sich Laufen-
bergs Interesse primar auf die formal-sprachliche Seite des Transfers. Denn wie
es sonst nur fiir wenige andere seiner Lieder gelte, lege er diese Adaptation als
»kiihne[], experimentell wirkende[] Sprach- und Zitatmontage“ an, indem er in
den einzelnen Zeilen deutsche Versanfange mit lateinischen Reimwdrtern kom-
biniere.”! Da er dabei gleichzeitig die originale Syntax vereinfache — sichtbar
wird dies vor allem in der Umsetzung der ersten drei Versikel, in der die kom-
plexeren Relativsatz- und Partizipialkonstruktionen in simplere parataktische
Gefiige umgemodelt wurden —, lasse dies an ein in geringem Umfang latein-
kundiges Zielpublikum denken, das dem anspruchsvolleren Latein des Origi-
nals nicht gewachsen war, die Zitate aber aufzulésen vermochte.*

Dieser Analyse wird man sich in vielen Punkten anschlieflen konnen. Tat-
sdchlich bindet Laufenberg sich derart eng an die lateinische Vorlage, dass sein
Lied sogar zum Nachweis bislang unbekannter Uberlieferungsvarianten der
Originalsequenz herhalten kann: Ich denke hier an den Austausch des Reim-
worts salutata gegen saluata in Vers 2,1 und die Umstellung der Verse 5,2 und
3.% Eine ostentative Ndhe zum Prétext herrscht freilich nicht allein in den direkt
zitierten Passagen, deren Inserierung, das sei in Erweiterung von Wachingers
Analyse hinzugefiigt, besonders zum Ende der Sequenz hin die blofle Uber-
nahme der Reimworter bei weitem iibersteigt. Die Wiedergabe von Versikel 5
beispielsweise kommt, dhnlich wie der Transfer des Initiums, mit einem Mini-

31 Wachinger: Notizen, S. 376 und S. 378 (Zitat). Der Sonderstatus dieser Adaptation erklart
sich durch ihre spdte Abfassungszeit, die durch die Anordnung in der Handschrift dokumen-
tiert ist. Wihrend die regelrechten Ubersetzungen groéfitenteils der Anfangsphase von Laufen-
bergs Schaffenszeit zuzurechnen sind, ist Wackernagel 2, Nr. 782 ndmlich im Verbund mit
mehreren auf die Spanne von 1442 bis 1445 datierten Liedern tradiert. Die Ubertragung gehért
also der Zeit kurz vor Laufenbergs Klostereintritt an. Vgl. Wachinger: Notizen, S. 353-357. — Die
besondere Form der Vorlagenaneignung hat auch fiir das Laufenberg-Lied dazu gefiihrt, dass
es kaum eine Auseinandersetzung mit ihm gibt. Barnthaler hat es in seine Studie zur Analyse
von Laufenbergs Ubersetzungstechnik nicht aufgenommen. Vgl. Barnthaler, S. 70-71.

32 Vgl. Wachinger: Notizen, S. 376.

33 Siehe hierzu die Varianten der diesem Beitrag beigefiigten Edition, S. 140-141.



152 —— Britta BuBmann

mum an deutschen Wendungen aus: Nur die zwei Halbverse port des meres und
und der engel (5,3-4) sind keine direkten Ubernahmen des lateinischen Wort-
lauts. Ndhe zum Original entsteht dariiber hinaus auch dadurch, dass sich im
zweiten Teil der Sequenz viele der deutschen Versanteile als direkte, die ur-
spriingliche Wortreihenfolge reproduzierende Ubersetzungen erweisen.

Fiir diese Art der Ubertragung ist Laufenberg offenbar durchaus bereit,
Konzessionen einzugehen. Grundsitzlich ndmlich scheint er die sprachliche
Nidhe zur Vorlage und die exakte Wiedergabe der Reimworter und der lateini-
schen Kadenzen als wichtiger empfunden zu haben als die Bewahrung der Met-
rik. So geht die Regelméafigkeit der Form, die Verbum bonum so sehr auszeich-
net, in der Ubertragung an einigen Stellen verloren. Gerade in den ersten beiden
Versikeln fiihrt Laufenberg viele Auftakte neu ein.>* Gegeniiber den Acht- bzw.
Siebensilbern der lateinischen Vorlage finden sich hier zudem eine Reihe von
zusatzlichen Silben.* Dies wire an sich nicht unbedingt bemerkenswert. In
einem hebungszdhlenden Verfahren sind Auftakte schliefilich folgenlos, und
die flexible Taktfiillung der mittelalterlichen Musik stort sich nicht an einzelnen
Plussilben. Dennoch fillt auf, dass Laufenberg im spéteren Verlauf der Sequenz
die Auftaktlosigkeit und die geforderte Silbenzahl der Verse weitestgehend
respektiert hat.

Dass Laufenberg zugunsten seiner sprachlichen Experimentierfreudigkeit
vollstdndig von einer eigenen inhaltlichen Deutung abgesehen hat, wie es die
bisherige Analyse und auch Wachingers Einschitzung der Sequenz als verein-
fachende Bearbeitung vielleicht suggerieren mégen, wird man in dieser Zuspit-
zung freilich nicht sagen kénnen. Vielmehr ist Laufenbergs Sequenz durchaus
ein Beispiel dafiir, dass sprachliche Ndhe eigene Lesarten nicht von vornherein
ausschlieflen muss. Schliissel fiir sein Verstandnis ist dabei die bereits von
Wachinger hervorgehobene Ummodellierung der Satzstruktur in den ersten drei
Versikeln. Sicherlich vereinfachen diese Verdnderungen die Grammatik der
fraglichen Partien und konnen daher im Sinne Wachingers als strategische
Eingriffe zur Rezeptionssicherung aufgefasst werden. Doch haben sie dariiber
hinaus weitreichende inhaltliche Folgen, weil Maria nun wesentlich friiher ins
Zentrum des Textes tritt und iiberdies von vornherein direkt angesprochen wird:
Ein verbum bonum et suaue / sand dir got (1,1-2). Jene Distanz zwischen Sprech-

34 Neu hinzugefiigte Auftakte finden sich in den Versen 1,1; 1,3; 2,1; 2,2; 2,4 und 6,1.

35 Neun statt der von der Verbum-bonum-Strophe geforderten acht Silben finden sich in den
Versen 1,1; 1,3 und 2,2; acht statt der geforderten sieben in Vers 2,4. Dennoch kann Laufenberg
die Struktur der Strophe genauer reproduzieren als der Ménch, der die vorgegebene Silbenzahl
nie erreicht.



Das Spiel mit der Ndhe =—— 153

instanz und Gottesmutter, die in der Originalsequenz zu Anfang pragend ist und
bis zur Formulierung der Schlussbitte schrittweise iiberwunden werden muss,
ist in Laufenbergs Version folglich immer schon getilgt. Als Bearbeitungsten-
denz fiigt sich das zu seinen sonstigen Ubersetzungen, die ebenfalls das Ver-
héltnis zwischen Maria und den Gldubigen betonen.*

Die Umformulierung des Sequenzbeginns nimmt zudem entscheidend Ein-
fluss darauf, wie Laufenberg die auf die liturgische Funktion des Verbum bonum
bezogenen Elemente in seine Bearbeitung transferiert. Zwar repetiert er in sei-
ner Adaptation den Wechsel zwischen prasentischen (wert; 1,3/lobent; 3,4) und
prateritalen Verbformen, den das Original vorgibt, schafft also die Grundlage,
um in dhnlicher Weise wie die lateinische Sequenz die in der Liturgie vermittel-
te doppelte Wahrnehmung des Heilsgeschehens als zugleich Gegenwértiges wie
Vergangenes herauszustellen. Aus dieser Perspektive kénnte seine Ubertragung
die liturgischen Aufgaben der Vorlage iibernehmen. In der neu gestalteten Ein-
gangspartie der Verdeutschung fehlt allerdings gerade jener Hinweis auf die
Sprechsituation, mit der sich das Sprecher-Wir des Verbum bonum als Akteur
der Liturgie inszeniert, ndmlich der Hinweis auf das eigene Singen (Perso-
nemus; 1,2). Die Kommunikationssituation der Laufenberg-Sequenz erscheint
wie diejenige der Monch-Fassung intimer, als direktes Gesprdch zwischen dem
erst zum Ende des Liedes konkretisierten wir (6,1) und der Gottesmutter. Ob-
wohl dies im Fall von Laufenbergs Ubertragung insgesamt weniger eindeutig
ist, konnte man daher — vergleichbar zu der Sequenz des Monchs von Salzburg
— an eine gebetsdhnliche Rezeptionssituation des Liedes im Rahmen der priva-
ten Frommigkeit denken.”

4 Fazit

Uberblickt man die Befunde, dann lassen sich zwei grundsitzliche Beobach-
tungen festhalten: Zunichst zeigen beide Lieder, wie spielerisch die spatmittel-
alterlichen Autoren mit Kategorien wie Nahe zum oder Ferne vom Ausgangstext
umzugehen vermogen. Gerade die Umsetzung der lateinischen Syntax wird fiir
den Monch von Salzburg und Heinrich Laufenberg zu einem flexibel handhab-

36 Vgl. Barnthaler, S. 263.

37 Vgl. Wachinger: Notizen, S. 375. Er denkt zudem an eine ,meditative Aneignung’ (ebd.) der
Originalsequenz in der Ubertragung, sodass dann also offenbar der Ubersetzungsprozess als
fromme Ubung zu werten wire.



154 —— Britta BuBmann

baren Instrument, das einerseits fiir Laufenberg Freiraum fiir Eigenes schafft,
andererseits vom Monch zur Verkniipfung des Reprodukts mit dem Pratext, also
zumindest zu einer graduellen Beschriankung des inhaltlichen Freiraums, ge-
nutzt werden kann.

Dariiber hinaus bestatigt die detailliertere Analyse der Liedtexte Wachin-
gers Thesen zur Gebrauchssituation der volkssprachlichen Adaptationen. Beide
Bearbeitungen remodellieren gerade jene Elemente der lateinischen Vorlage,
die direkt auf ihre liturgische Funktion zugeschnitten sind. Ob sich die These
von einer primdren Nutzung der Hymnen- und Sequenziibertragungen im Kon-
text der privaten Frommigkeit {iber den konkreten Fall hinaus pauschalisieren
ldsst,*® konnen freilich nur weiterfiihrende Analysen erweisen. Das letzte Wort
iiber den Zweck der spdtmittelalterlichen Hymnen- und Sequenziibertragungen
ist ohnehin selbst fiir die hier behandelten Lieder nicht gesprochen. Hier ein
auch nur anndhernd abschlieflendes Urteil fdllen zu konnen, setzte namlich
immer schon einen Einbezug der Melodie voraus. Die grundséatzliche Sangbar-
keit der Bearbeitungen sowie der Umstand, dass zumindest der Monch den
Wortlaut seines Textes deutlicher auf die Musik abgestimmt hat, als das Origi-
nal dies tut,® legen nahe, dass eine Auffiihrung der Lieder wenigstens von den
Dichtern antizipiert worden ist. Ob hierin ein Widerspruch zu der in die Texte
eingeschriebenen intimeren Kommunikationssituation zwischen Sprecherin-
stanz und Gottesmutter liegt, kann zu diesem Zeitpunkt noch nicht abschlie-
3end beantwortet werden, soll aber als Problem ausdriicklich benannt sein.

Literaturverzeichnis

Angenendt, Arnold, Karen Meiners: Erscheinungsformen spatmittelalterlicher Religiositat. In:
Divina Officia. Liturgie und Frommigkeit im Mittelalter. Hg. von Patrizia Carmassi. Wolfen-
biittel 2004 (Ausstellungskataloge der Herzog August Bibliothek 83), S. 25-35.

38 Im Fall der hier besprochenen Ubertragungen sind Aussagen auch deswegen relativ ein-
fach zu treffen, da die lateinische Vorlage die liturgische Sprechsituation vergleichsweise
direkt abbildet, und Verdnderungen daher rasch ins Auge fallen. Dies muss aber nicht notwen-
dig so sein.

39 In den Versikeln 5 und 6 werden beispielsweise die entscheidenden Personalpronomen
dich (5,4), das heif}t die Anrede an Maria, und uns (6,4), das sich auf das Sprecher-Kollektiv
bezieht, so angeordnet, dass sie durch Melismen betont werden. Vgl. Ménch: Melodien, S. 112—
114.



Das Spiel mit der Ndhe = 155

Barnthaler, Giinther: Ubersetzen im deutschen Spitmittelalter. Der Ménch von Salzburg,
Heinrich Laufenberg und Oswald von Wolkenstein als Ubersetzer lateinischer Hymnen und
Sequenzen. Goppingen 1983 (GAG 371).

Bernt, G.: Art. ,Verbum bonum et suave‘. In: Marienlexikon 6 (1994), S. 591.

Brunner, Horst: Tradition und Innovation im Bereich der Liedtypen um 1400. Beschreibung und
Versuch der Erkldrung. In: Textsorten und literarische Gattungen. Dokumentation des
Germanistentages in Hamburg vom 1. bis 4. April 1979. Berlin 1983, S. 392-413.

Die geistlichen Lieder des Monchs von Salzburg. Hg. von Franz Viktor Spechtler. Berlin,

New York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germani-
schen Vélker, N. F. 51).

Hausmann, Albrecht: Ubertragungen: Voriiberlegungen zu einer Kulturgeschichte des Repro-
duzierens. In: Formen und Konzepte von Reproduktion in Mittelalter und Friiher Neuzeit.
Hg. von Britta BuSmann u. a. Berlin, New York 2005 (Trends in Medieval Philology 5),

S. XI-XX.

Janota, Johannes: Studien zu Funktion und Typus des deutschen geistlichen Liedes im
Mittelalter. Miinchen 1968 (MTU 23).

KraB, Andreas: Spielriume mittelalterlichen Ubersetzens. Zur Bearbeitung der Mariensequenz
Stabat mater dolorosa. In: Ubersetzen im Mittelalter. Cambridger Kolloquium 1994. Hg.
von Joachim Heinzle, L. Peter Johnson, Gisela Vollmann-Profe. Berlin 1996 (Wolfram-
Studien 14), S. 87-108.

Der Monch von Salzburg: Die Melodien zu samtlichen geistlichen und weltlichen Liedern.

Hg. von Hans Waechter, Franz Viktor Spechtler. Goppingen 2004 (GAG 719).

Miinchen, BSB, cgm 715. http://daten.digitale-sammlungen.de/0007/bsb00079143/images/
index.htm|?fip=193.174.98.30&id=00079143&seite=1 (19. Juli 2016).

Nemes, Balazs J.: Das lyrische (Euvre von Heinrich Laufenberg in der Uberlieferung des
15. Jahrhunderts. Untersuchungen und Editionen. Stuttgart 2015 (ZfdA, Beihefte 22).

Reiffenstein, Ingo: Deutsch und Latein im Spatmittelalter. Zur Ubersetzungstheorie des 14. und
15. Jahrhunderts. In: Fs. fiir Siegfried Grosse. Hg. von Werner Besch u. a. Goppingen 1984
(GAG 423), S.195-208.

Reiffenstein, Ingo: Ubersetzungstypen im Spatmittelalter. Zu den geistlichen Liedern des
M&nchs von Salzburg. In: Lyrik des ausgehenden 14. und des 15. Jahrhunderts. Hg. von
Franz Viktor Spechtler. Amsterdam 1984 (Chloe 1), S. 173-205.

Salzer, Anselm: Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in der deutschen Literatur und
lateinischen Hymnenpoesie des Mittelalters. Mit Beriicksichtigung der patristischen
Literatur. Eine literar-historische Studie. Linz 1893.

Schiendorfer, Max: Der Wachter und die Miillerin verkért, geistlich. Funoten zur Liedkontra-
faktur bei Heinrich Laufenberg. In: Contemplata aliis tradere. Studien zum Verhaltnis von
Literatur und Spiritualitat. Hg. von Claudia Brinker u. a. Bern u. a. 1995, S. 273-316.

Schiendorfer, Max: Johanniterbibliothek StraRburg, Cod. B 121. Die verlorene Lieder-
handschrift Heinrich Laufenbergs. In: Entstehung und Typen mittelalterlicher Lyrik-
handschriften. Akten des Grazer Symposiums 13.-17. Oktober 1999. Hg. von Anton
Schwob und Andréas Vizkelety unter Mitarbeit von Andrea Hofmeister-Winter. Bern u. a.
2001 (Jahrbuch fiir Internationale Germanistik A 52), S. 223-241.

Spechtler, Franz Viktor: Einleitung. In: Die geistlichen Lieder des Mdnchs von Salzburg. Hg. von
dems. Berlin, New York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte
der germanischen Vélker, N. F. 51), S. 1-109.

Wachinger, Burghart: Art. ,Laufenberg, Heinrich*. In: VL2 5 (1985), Sp. 614-625.



156 =—— Britta BuBmann

Wachinger, Burghart: Art. ,Monch von Salzburg®. In: VL2 6 (1987), Sp. 658-670.

Wachinger, Burghart: Der Ménch von Salzburg. Zur Uberlieferung geistlicher Lieder im spiten
Mittelalter. Tiibingen 1989 (Hermaea, N. F. 57).

Wachinger, Burghart: Notizen zu den Liedern Heinrich Laufenbergs. In: Medium Aevum
deutsch. Beitrdge zur deutschen Literatur des hohen und spaten Mittelalters. Fs. fiir Kurt
Ruh. Hg. von Dietrich Huschenbett u. a. Tiibingen 1979, S. 349-385.



Youri Desplenter
Ave sonder wee sterre der zee

Die dlteste mittelniederldandische Reimiibersetzung
des Ave maris stella

In einer Handschrift, die h6chstwahrscheinlich aus einem der fiir die geistliche
mittelniederldndische Literatur wichtigsten Kloster stammt, Groenendaal (Hoei-
laart, in der Ndhe von Briissel), befinden sich nicht nur grundlegende Exzerpte
aus den volkssprachlichen Schriften der Mystiker Jan van Ruusbroec (t1381)
und vor allem Jan van Leeuwen (t 1378), des Klosterkochs.! Zudem stoflen wir
hier auch auf einen Text, der sich als die dlteste mittelniederlandische Reim-
iibersetzung des Marienhymnus Ave maris stella (AH 51, S. 140-142, Nr.123)
herausstellen konnte. Weil bisher nur zwei gereimte mittelniederldndische
Ubersetzungen des bekannten Marienliedes gefunden worden sind,? und die
andere aller Wahrscheinlichkeit nach vom Ende des fiinfzehnten oder Anfang
des sechzehnten Jahrhunderts datiert,’ diirfte die oben genannte die &ltere sein.
Sie befindet sich in Hs. Briissel, KB, 2559-62, die aus drei verschiedenen Teilen
besteht (fol. 3-175; fol. 176-179; und fol. 180-253), wobei die Hymneniiberset-
zung im ersten Teil (fol. 88") niedergeschrieben worden ist. Dieser wurde ver-
mutlich zwischen circa 1420 und 1460 verfasst.*

In diesem Beitrag mochte ich die mogliche Herkunft der Reimiibersetzung —
im Zusammenhang mit ihrer Position in jener Handschrift — untersuchen, diese
mittelniederldndische Version des Ave maris stella besprechen und sie mit an-
deren Ubersetzungen desselben Hymnus, die in der niederldndischsprachigen
Region zustande gekommen sind, vergleichen.

1 Zu den neueren Ubersichten iiber die volkssprachlichen Werke aus Groenendaal gehdren
Rubh, S. 25-149 und McGinn, S. 5-95. Fiir Jan van Ruusbroec siehe auch Warnar und Arblaster,
Faesen. Fiir Jan van Leeuwen siehe auch Desplenter: Zukunftsvision; und Vandemeule-
broucke, Desplenter.

2 Siehe Desplenter: Al aertrijc, S. 655-656, D und f; ders.: Overgezet, S. 196.

3 Es handelt sich um das Lied Ave meers sterre Een moeder goede werde bleven Ghy zyt jonf-
frouwe / Des hemels salighe porte, das sich in Hs. Gent, UB, 901-I (Flandern oder Brabant; 1517—
1518) befindet. Fiir das Lied und die Handschrift siehe auch Nederlandse Liederenbank.

4 Zu dieser Handschrift siehe De Vreese: Handschriften, S. 565-588 (Hs. Qq); Stooker, Verbeij,
Bd. 2, S. 219, Nr. 662; Sherwood-Smith u. a., Bd. 3, S. 1448-1451; Bd. 4, S. 453-455 sowie
Simons.

DOI 10.1515/9783110475371-012, ) EAX=ICM| © 2017 Youri Desplenter.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



158 = Youri Desplenter

Die gereimten mittelniederlandischen
Ubersetzungen lateinischer Hymnen und
Sequenzen

Im Gegensatz zur deutschen Tradition sind aus dem mittelniederldndischen
Sprachgebiet auffdllig wenige Reimiibersetzungen lateinischer Hymnen und
Sequenzen iiberliefert. Im Rahmen meiner Doktorarbeit habe ich nicht mehr als
elf solcher Texte gefunden (bis zum Jahre 1565).° Es handelt sich dabei um

)

@

®)

(4)

)

©)

@

Ave maris stella (Assumptio B. M. V.; AH 51, S. 140-142, Nr. 123): Ave sonder
wee sterre der zee/gods moeder niet ontwee (Hs. Briissel, KB, 2559-62:
fol. 88Y);

Cultor Dei memento (Fastenzeit; Prudentius; AH 50, S. 29-30, Nr. 30): Goidts
minnaer uutvercoren/Denct hoe syt herboren (Hs. Briissel, KB, 2955-56:
fol. 138™Y);

Vexilla regis prodeunt (Hl. Kreuz; Venantius Fortunatus; AH 50, S. 74-75,
Nr. 67): Des conincs banieren sijn nu voert comen/Die teykene des crucen
schinen claer (Hs. Den Haag, KB, 135 E 36: fol. 134'-135");°

Vexilla regis prodeunt (dasselbe): Des coninghs wympel toenen hem des
cruces crafft / gheefft sijnen schijn dair aen myt vleisch ghehanghen hefft (Hs.
Briissel, KB, 11797: fol. 218"-219");

Ave mundi spes maria (Maria; PL 217, Sp. 917-920): Ic gruetu hope der welt al
Ic gruetu moeder sonder misval / Ic gruetu sachtmoedige vrouwe (Hs. Briissel,
KB, IV 1239: fol. 153"-154");"

Ave mundi spes maria (dasselbe): God groete di der weerelt hope maria / God
groete di milde ende goedertiere maria (Hs. Leuven, UB, 2: fol. 93'-96" );®
nicht identifiziert (iber Vinzentius): Grote lyden ende grote striden/om
godes willen nu te liden (Hs. Briissel, KB, 5106: fol. 37%"?);

5 Siehe Desplenter: Overgezet, S. 196.
6 Siehe Oosterman, R 222.

7 Siehe ebd., R172.

8 Siehe ebd., R 82.



Ave sonder wee sterre der zee =—— 159

(8) O beatae Margaretae (Margaretha; AH 44, S. 200-201, Nr. 223): Hoe
ghenoechlijc is die hoochtijt der glorioser maghet sinte mergriet/ Want van
haren edelen strijt die heilighe kerc haer nu verblijt (Hs. Den Haag, KB, 71]
71: fol. 172" und Hs. Leiden, UB, Ltk. 276: fol. 95"*-96™).

Drei weitere Reimiibersetzungen eignen sich dazu, auf die Melodie des lateini-
schen Originals gesungen zu werden, namlich:

(1) Ave maris stella: Ave meers sterre Een moeder goede werde bleven Ghy zyt
jonffrouwe / Des hemels salighe porte (Hs. Gent, UB, 901-1: fol. 34%);

(2) Christe qui lux es et dies/Noctis (Komplet; AH 51, S. 21-23, Nr. 22): Christe
die lucht zijt en dagheraet / Duer U den donckeren nacht vergaet (Hs. Briissel,
KB, 19547: fol. 120Y);

(3) Christe qui lux es et dies/Noctis (dasselbe): Cryste du byste licht ende
dach /voer di sich nyemant verborgen en mach (Hs. SBB, mgo 185: S. 208).

Auffallig ist, dass fast alle diese Reimiibersetzungen aus dem Siiden des nieder-
landischsprachigen Gebietes stammen. Ob dies im Zusammenhang steht mit der
Beobachtung, dass in jener Region relativ wenige Prosaiibersetzungen lateini-
scher Hymnen und Sequenzen verfasst wurden, lasst sich aufgrund der gerin-
gen Anzahl der Texte schwer ermitteln. Vielleicht diirfen wir mit Oosterman
annehmen, dass vor allem die Devotio Moderna und die weite Verbreitung des
Stundenbuchs von Geert Grote (t 1384; siehe auch unten) fiir die geringe Anzahl
von Reimgebeten (und moglicherweise von Reimiibersetzungen lateinischer
religioser Lieder) aus dem Norden verantwortlich sind.’

Weiterhin ist erwdhnenswert, dass drei der oben genannten Handschriften
— Hss. Briissel, KB, 2559-62; 2955-56 und 11797 — mit Mdnnergemeinschaften in
Verbindung stehen.! Fiir die erste Handschrift ist moglicherweise ein Zusam-
menhang mit Groenendaal anzunehmen, wie oben schon erwdhnt. Darauf wird
noch einzugehen sein. In Hs. 2955-56 steht die Reimiibersetzung in einem Teil
der Handschrift, der im Jahre 1564 von einem Mann kopiert wurde. Fiir wen die
Handschrift urspriinglich bestimmt war, ist unklar, aber moglicherweise hat
dieser scriver [Schreiber] Texte aus seiner eigenen Gemeinschaft als Vorlage
verwendet. Die dritte Handschrift hat keine sicher nachweisbare Verbindung zu
einer religisen Mannergemeinschaft. Das Buch wurde um 1465 zwar von Frau-
en im Tal von Josaphat (Bergen op Zoom) geschrieben, diese aber haben sich

9 Siehe ebd., S. 114-116.
10 Siehe Desplenter: Al aertrijc, S. 546.



160 —— Youri Desplenter

auf eine Vorlage gestiitzt, die 1451 von Minderbriidern aus Mecheln geschrieben
wurde, und dabei sicherlich Stellen {ibernommen. Daher konnte auch die
Reimiibersetzung von Vexilla regis prodeunt aus der dlteren Handschrift kopiert
worden sein.

Im Gegensatz zum Beispiel zur englischen oder deutschen Tradition schei-
nen alle mittelniederlandischen Reimiibersetzungen Einzelschépfungen zu
sein, die keine (weite) Verbreitung fanden. Auffillig ist jedoch, dass von Ave
maris stella und Vexilla regis prodeunt auch im englischen Sprachgebiet die
meisten Reimiibersetzungen angefertigt worden sind." Es handelt sich dabei
natiirlich um duflerst bekannte lateinische liturgische Lieder mit einer Thema-
tik, die im gesamten Mittelalter sehr populédr gewesen ist (Maria und Passion).

Der Teil der Handschrift Briissel, KB, 2559-62, in dem sich Ave sonder wee
sterre der zee befindet, ist sicherlich dlter als der Codex, in dem die andere mit-
telniederlandische Reimiibersetzung des bekannten Marienhymnus bewahrt
worden ist; sie konnte sogar alter als alle anderen Manuskripte mit mittelnieder-
landischen gereimten Versionen lateinischer Hymnen und Sequenzen sein.
Damit ware Ave sonder wee sterre der zee wohl die dlteste {iberlieferte mittelnie-
derldndische Reimiibersetzung eines lateinischen liturgischen Liedes aus dem
niederldndischen Sprachgebiet iiberhaupt.’

2 Hs. Briissel, KB, 2559-62: Inhalt

Obwohl die Handschrift Briissel, KB, 2559-62 vor allem eine sehr interessante
Quelle fiir die Van Leeuwen-Forschung darstellt, ist sie bisher relativ wenig
beachtet worden. Das ist erstaunlich, weil schon seit einem halben Jahrhundert
bekannt ist, dass die Handschrift vermutlich aus Groenendaal stammt,” und vor
allem Ruusbroec im letzten Jahrhundert intensive Aufmerksamkeit gefunden
hat." Wir haben es hier mit einem Konvolut aus drei Teilen zu tun: (1) Beim
ersten Teil handelt es sich moéglicherweise um ein Rapiarium eines Klosterbru-
ders, auf das noch zuriickzukommen sein wird (um 1420-1460), fol. 3*-175".%

11 Sieheebd., S. 547.

12 Fiir die Datierungen der Handschriften siehe Desplenter: Al aertrijc, S. 901-958.

13 Siehe Lourdaux, Persoons, S. 66.

14 Siehe Anm. 1.

15 Ein Rapiarium ist eine Sammlung von Zitaten und Aufzeichnungen, die zum personlichen
Bedarf aufgeschrieben wurden. Rapiaria sind charakteristisch fiir die Spiritualitdt der Devotio
Moderna (siehe Van Beek, S. 96-98).



Ave sonder wee sterre der zee == 161

Hinzu kommen (2) ein Fragment des Textes Der mynnen regel aus einem ande-
ren Manuskript (um 1500), fol. 176-179",' und (3) das Fragment eines Kollatien-
buches mit Exzerpten aus der Bibel und aus den Schriften u. a. von Augustinus,
Hieronymus, Ambrosius, Gregorius und Bernardus aus einer dritten Handschrift
(2. H. 15. Jh.).” Wie schon angegeben, befindet sich die Ubersetzung von Ave
maris stella im ersten Teil dieses Konvoluts (fol. 887). Dieser enthilt einige Dut-
zend Exzerpte aus den Schriften Ruusbroecs, aber vor allem auch aus denen des
sogenannten ,guten Koches‘ von Groenendaal, Jan van Leeuwen.® Sie wechseln
sich mit Reimspriichen, geistlichen Gedichten und Liedern ab.” Viele dieser
Kleintexte bilden Gruppen; aber die Reimiibersetzung von Ave maris stella zahlt
nicht dazu. Diese befindet sich ndmlich isoliert ungefahr in der Mitte einer Rei-
he von achtzehn Exzerpten aus Ruusbroecs Rijcke der ghelieven (um 1333).%

Es handelt sich dabei keineswegs um beliebige Exzerpte aus dieser Erst-
lingsarbeit. Obwohl Ruusbroec seine Schriften im Allgemeinen in Prosa verfasst
hat, enthalten bestimmte seiner Traktate ldngere Abschnitte in Reim oder
Reimprosa, vor allem seine erste und seine letzte Schrift (Rijcke der ghelieven
[,Das Reich der Geliebten‘] und Vanden XII beghinen [,Von den zwdlf Begi-
nen‘]).? Die achtzehn Exzerpte in Hs. Briissel, KB, 2559-62 sind allesamt Frag-
mente aus Rijcke der ghelieven, die mit Ausnahme des ersten alle gereimt sind.
In dieser Schrift kommen fast alle gereimten Stellen im mittleren Teil vor, in
dem die sieben Gaben des Heiligen Geistes besprochen werden.? Bei dieser
Auseinandersetzung ist Ruusbroec ziemlich systematisch vorgegangen: Bei
jeder Gabe hat er zuerst dargelegt, was die Gabe ist und was sie bei den Men-
schen bewirkt, und danach hat er diejenigen, die mit der Gabe versehen sind,
mit einer der Seligpreisungen aus der Bergpredigt, mit einem der Engelchore,
mit Gott in seiner Gottheit und in seiner Menschheit und schlief3lich mit einem

16 Es ist nicht deutlich, ob es sich hier um einen weiteren Zeugen desselben Textes handelt,
den 1987 Vekeman besprochen hat, und der in mindestens einer Handschrift (falsch) Jan van
Ruusbroec zugeschrieben wurde (Vekeman, S. 147). Ich danke Thom Mertens (Universiteit
Antwerpen) fiir den Hinweis auf den Beitrag von Vekeman.

17 Siehe Simons, S. 7 und Van Beek, S. 175-177.

18 Simons, S. 72-73 hat 153 Exzerpte von Van Leeuwen gezéhlt und (nur) 65 von Ruusbroec.
Bisher hat man die Handschrift jedoch vor allem als wichtig fiir die Ruusbroec-Forschung
betrachtet.

19 Die meisten dieser Gedichte und Spriiche sind von De Vreese (Middelnederlandsche
geestelijke gedichten) herausgegeben worden (1900-1901).

20 Siehe Anm. 24.

21 Siehe Willaert: Prozaist, S. 142.

22 Sieheebd., S. 148.



162 —— Youri Desplenter

Teil des Kosmos verbunden. Das alles hat er in Prosa geschrieben. Nachdem
eine Gabe auf solche Weise erldutert worden ist, folgt eine Auseinandersetzung
in Reimform, die teils aus einer Wiederholung, teils aus neuen Perspektiven auf
die Gabe besteht. Der gereimte Teil enthélt dabei jedes Mal drei Komponenten:
Die erste ist eigentlich eine Paraphrase der Prosaauseinandersetzung, die zwei-
te erklart, welche vier Siinden den Erhalt der Gabe erschweren, und die dritte
Komponente macht deutlich, welche vier Siinden jene Gabe vertreiben kénnen.
Den gereimten Teilen kommen also verschiedene Funktionen zu,” indem sie
erstens signalisieren, dass die Auseinandersetzung mit einer der sieben Gaben
fast abgeschlossen ist (strukturierende Funktion), zweitens zusammenfassen,
was im Prosateil zu lesen ist (komprimierende Funktion), und es drittens dem
Leser erméglichen, sich das Wesentliche durch den Reim leichter einzupragen
(mnemotechnische Funktion). Es sind also diese gereimten Schlussbestandteile
jeder Gabenauseinandersetzung, die in Hs. Briissel, KB, 2559—-62 aufgenommen
worden sind, mit der mittelniederlindischen Ubersetzung von Ave maris stella
(fast) genau in der Mitte. Der Kopist dieser Handschrift hat dabei nicht einfach
die Folge des Ruusbroec-Textes iibernommen, sondern hat die gereimten Stel-
len auf eine andere Weise geordnet, wie die folgende Ubersicht zeigt:*

Gottesgabe, Reihenfolge Hs. Briissel, KB, 2559-62, Hs. Briissel, KB, 2559-62,
Rijcke der ghelieven fol. 84'-88" fol. 88'-90¥

Gottesfurcht (vreese Gods) 2 11

Frommigkeit (goedertierenheit) 1 (Prosa); 4 12

Erkenntnis (const) 3 13

Starke (cracht) 5;6 14

Rat (raet) 7;8 15; 16

Verstand (verstandicheit) 9 17

Weisheit (wijsheyt) 10 18

23 Siehe ebd.

24 Es handelt sich um: Rijcke der ghelieven, 1) Z. 757770 (Prosa); 2) Z. 715-749; 3) Z. 1056—
1070; 4) Z. 877-910; 5) Z. 1197-1231; 6) Z. 1434-1471; 7) Z. 1843-1879; 8) Z. 2037-2067; 9)
Z.2205-2234; 10) Z. 2452-2484; 11) Z. 685-714; 12) Z. 846-876; 13) Z. 1012-1038; 14) Z. 1171-
1196; 15) Z. 1816—1842; 16) Z. 2011-2036; 17) Z. 2176—2204; 18) Z. 2422-2451. Die Zeilen verweisen
auf die neueste Ruusbroec-Edition (The Complete Ruusbroec, Bd. 2). In der ersten Spalte der
Tabelle sind die Gottesgaben in der Reihenfolge aufgelistet, wie sie Ruusbroec in Rijcke der
ghelieven besprochen hat. Manchmal hat der Kopist der Hs. Briissel, KB, 2559-62 zwei Exzerpte
aus der Darstellung ein und derselben Gabe nacheinander gewahlt (siehe zum Beispiel Exzerpt
5und 6 aus ,Stirke‘), manchmal nur eines.



Ave sonder wee sterre der zee = 163

Nach den ersten zehn Exzerpten (fol. 84¥-88") finden wir die Ubersetzung von
Ave maris stella, danach folgen die acht anderen Exzerpte (11-18; fol. 88'-90Y).
Auf diese Weise sind (fast) alle gereimten Stellen aus dem mittleren Teil des
Traktates, in dem Ruusbroec die sieben Gaben des Heiligen Geistes bespricht, in
Hs. Briissel, KB, 2559-62 aufgenommen worden. Dabei hat es den Anschein,
dass der Kopist, der mit dem Hersteller des Rapiarium gleichzusetzen ist,” zu
Beginn noch nicht sicher war, wie er verfahren wiirde.” Erst ab dem fiinften
Exzerpt weicht er ndmlich nicht mehr von der Folge des Traktats ab. Das ware
auch die Erklarung dafiir, dass erst die zweite Reihe von Exzerpten, nach der
Hymneniibersetzung, eine Rubrik bekommen hat, in der deutlich angegeben
wird, was folgt:

Dits ghenomen uuten rike der ghelieve ende is vanden .vij. godleken gaven ende ho datse
de mensche besitten mach inder hoester volcomenheit met haren doechden [,,Das ist ge-
nommen aus dem Rijcke der ghelieven und handelt von den sieben gottlichen Gaben und
wie der Mensch sie in der hochsten Volkommenheit mit ihren Tugenden bekommen
kann*“; fol. 89'].

Das Ende ist auch explizit vermerkt worden: Hier eindet van den .vij. godleken
ghaeven uten rike der ghelieve [,,Hier endet (der Teil) iiber die sieben géttlichen
Gaben aus Rijcke der ghelieven®; fol. 90]. Die erste Reihe von zehn Exzerpten
hat keine Rubrik oder ein Explizit.

Nach der zweiten Reihe folgt ein Exzerpt aus Die gheestelike Brulocht [,Die
geistige Hochzeit‘], einem der wichtigsten Traktate Ruusbroecs (fol. 917). Danach
sind jedoch erneut Exzerpte aus Rijcke der ghelieven aufgenommen worden, drei
insgesamt (fol. 91"-92"): Das erste ist mit der Nummer zwdlf in der obigen Uber-
sicht identisch, die anderen zwei sind relativ kurze Ausziige in Prosa. Die Uber-
nahme aus Rijcke der ghelieven endet mit zwei (fast) vollstandigen Kapiteln aus
dieser Schrift (Kap. 37 und 38; fol. 92"-95").%

Auf jeden Fall ist es dem Hersteller des Rapiarium auf diese Weise gelun-
gen, auf knapp sieben Folioseiten die Lebensphilosophie Ruusbroecs zusam-
menzufassen, die daraus besteht, dass die Sorge um die irdischen Dinge dem

25 In den folgenden Ausfiihrungen wird deutlich, weshalb ich annehme, dass ein Mann dieses
Rapiarium hergestellt hat.

26 Nur eine Hand hat den ganzen ersten Teil der Handschrift geschrieben (siehe De Vreese:
Handschriften, S. 580-581).

27 Siehe ebd., S. 570 fiir einen Verweis auf die genauen Stellen aus den genannten Schriften.



164 —— Youri Desplenter

Menschen nicht die Ausrichtung auf Gott rauben darf.?® Dass fiir Ruusbroec die
Weltentsagung grundlegend war, wird hier besonders deutlich. Obwohl min-
destens ein Ruusbroec-Forscher die Lebensphilosophie Ruusbroecs aus den
gesamten Reimzusammenfassungen extrahiert hat® und diese Lesemdoglichkeit
eigentlich auf der Hand liegt, ist, soweit ich feststellen konnte, mit Hs. Briissel,
KB, 2559-62 nur eine Handschrift iiberliefert, in der diese gereimten Stellen als
eine Art Kompendium des Rijcke der ghelieven gezielt exzerpiert worden sind.
Nach Warnar kénnten die gereimten Schliisse der Kapitel in diesem Text als
sehr handliche Zusammenfassungen funktioniert haben fiir diejenigen, die
Ruusbroecs Rijcke — oder Teile daraus - in der Offentlichkeit vorgetragen ha-
ben, zum Beispiel in Predigten oder wahrend informeller Zusammenkiinfte, bei
denen Ruusbroec auch selbst Anhdnger und Anhédngerinnen unterrichtet hat.*
Schlagende Beweise, dass Ruusbroecs literarischer Erstling tatsdachlich so funk-
tioniert hat, gibt es bisher jedoch nicht. Warnar hat auf jeden Fall nicht auf die
Moglichkeit hingewiesen, dass die von ihm angenommene Funktion vielleicht
mit den Exzerpten in Ms. Briissel, KB, 2559-62 verbunden werden kann.

Dass sich die Ubersetzung des Ave maris stella zwischen den Exzerpten be-
findet, konnte Absicht gewesen sein, aber auch Zufall. Es fallt ndmlich auf, dass
die Grofie der Buchstaben in den achtzehn Exzerpten aus Rijcke der ghelieven
mehr oder weniger dieselbe ist, aber die der Ubersetzung deutlich kleiner (siehe
Abbildung). Die erste Reihe von Exzerpten (1-10) endet ungefihr in der Mitte
von Folio 88", die zweite fangt auf der Riickseite an (mit der bereits genannten
Rubrik). Es ist daher durchaus moglich, dass, wie auch an vielen anderen Stel-
len im Rapiarium deutlich wird, der Kopist einfach Raum gelassen und dann
spdter die Hymneniibersetzung eingefiigt hat. Das kénnte auch erkldren, wes-
halb der Rand unter der Ubersetzung deutlich kleiner ist als der auf anderen
Seiten des Rapiarium. Hochstwahrscheinlich brauchte der Kopist den Rand,
weil er die Riickseite bereits beschrieben hatte (ndmlich mit den Exzerpten 11
und 12 aus Rijcke der ghelieven). Trotzdem konnte er sich bewusst dafiir ent-
schieden haben, die Ubersetzung des Ave maris stella dort aufzuschreiben und
nicht an einer anderen Stelle, zum Beispiel, weil dem Hymnus fiir das Kloster
Groenendaal — das der Gottesmutter gewidmet war — eine besondere Bedeutung
zukam, und er so in der Mitte der Lebensphilosophie Ruusbroecs — des ersten

28 So deutet Warnar (S. 21-23) die Gesamtheit der gereimten Kapitelschliisse in Rijcke der
ghelieven.

29 Siehe die vorhergehende Anm.

30 Siehe Warnar, S. 62-64.



Ave sonder wee sterre der zee —— 165

Priors des Klosters — platziert wurde. Die genaue Absicht des Kopisten ldsst sich
jedoch schwer ermitteln.

Nach der Erérterung des innerhandschriftlichen Kontextes, in dem sich die
ilteste mittelniederlandische Ubersetzung des Ave maris stella befindet, stellt
sich die Frage nach den Entstehungsbedingungen des Rapiarium.

Abb. 1: Die &lteste mittelniederlidndische Ubersetzung des Ave maris stella (Hs. Briissel, KB,
2559-62, fol. 88").



166 —— Youri Desplenter

3 Hs. Briissel, KB, 2559-62: Sitz im Leben

Die drei Teile des Konvoluts sind alle vor dem Jahre 1500 entstanden, der Ent-
stehungsort aber ist weniger deutlich. Auf jeden Fall befand sich die ganze
Handschrift im spiteren sechzehnten Jahrhundert in Gent; dort gehorte sie den
Augustiner-Chorfrauen im Kloster Galilea. Das lesen wir auf dem zweiten Folio,
das erst nach dem Einbinden der drei Teile hinzugefiigt wurde.* Dariiber hinaus
wird hier erwdhnt, dass die Handschrift 1573 von dem ehemaligen Rektor Jan
Stevens (t 1578) geschenkt wurde.* Dieser stammte aus Groenendaal, und dies
diirfte nach den Ergebnissen mehrerer Studien auch fiir das Konvolut zutref-
fen.” Ferner wird vermutet, dass der Groenendaaler Kanoniker Hendrik uten
Boghaerde, alias Pomerius ( 1469), an dem Zustandekommen der Handschrift
beteiligt gewesen sein konnte,** dass er zum Beispiel einen groflen Teil zusam-
mengesetzt hat und/oder fiir die Exzerpte verantwortlich gewesen ist. Pomerius
hat ndmlich um 1420 De origine monasterii Viridisvallis geschrieben, eine Ubet-
sicht der Groenendaaler Friihgeschichte, welche die hagiografischen Biografien
von Jan van Ruusbroec und Jan van Leeuwen enthilt. Bestimmte Zeugnisse
iiber Ruushroec im Rapiarium hat Pomerius zum Beispiel in seine Chronik ein-
gearbeitet (und nicht umgekehrt).> Eine andere Hypothese lautet, dass Pomeri-
us vor dem Zustandekommen des Rapiarium Texte aus einer anderen Quelle
benutzt hat, die letztendlich (auch) in Hs. Briissel, KB, 2559-62 Eingang gefun-
den haben.*

Dass im ersten Teil des Konvoluts von nur einem lateinischen Hymnus eine
mittelniederldndische Ubersetzung aufgenommen worden ist,” und dies von

31 Siehe De Vreese: Handschriften, S. 586.

32 Siehe fol. 2" der Handschrift und Sherwood-Smith u. a., Bd. 3, S. 1448.

33 Siehe Geirnaert, Reynaert, S. 201, Kienhorst, Kors, S. 231-237 und Simons, S. 13-15. Den fast
unleserlichen Besitzervermerk auf fol. 180 hat Van Den Gheyn (S. 452) wie folgt gelesen: Desen
boeck behoort toe den cloester onseren lieven [vrouwen ...] [,Dieses Buch gehort dem Kloster
unserer lieben (Frau ...)“]. Weil Groenendaal der Mutter Gottes gewidmet war, steht dieser
Eintrag nicht in Widerspruch zur Herkunftshypothese (siehe auch Van Beek, S. 176).

34 Siehe Geirnaert, Reynaert, S. 201. Beide wollten diese Hypothese in einem anderen Aufsatz
ausarbeiten, der jedoch nie erschienen ist.

35 Siehe Kienhorst, Kors, S. 236.

36 Vgl. ebd.

37 In dieser Handschrift findet sich auch eine mittelniederldndische Paraphrase des Te Deum
(siehe De Vreese: Middelnederlandsche geestelijke gedichten, S. 293-310). Der ambrosianische
Lobgesang gehort jedoch zu einem deutlich anderen Genre als Ave maris stella; trotzdem



Ave sonder wee sterre der zee == 167

dem bekanntesten Marienhymnus iiberhaupt, steht sicherlich nicht im Wider-
spruch zu der Hypothese, dass die Handschrift aus Groenendaal stammt. Das
Kloster war namlich der Mutter Gottes gewidmet.?®

Wenn Hs. Briissel, KB, 2559-62 tatsachlich aus Groenendaal stammen soll-
te, stellt sich die Frage, ob Pomerius oder ein anonymer Kompilator die mittel-
niederldndische Ubersetzung von Ave maris stella selbst angefertigt oder sie
einfach kopiert hat (vielleicht auch aus dem Nachlass Ruusbroecs oder Van
Leeuwens). Fiir eine Antwort miissen wir uns die Ubertragung niher ansehen.

4 Ave sonder wee sterre der zee

Wie De Vreese schon bemerkt hat, zeigt die Ubersetzung einige Mingel.* Des-
halb kénnen wir bereits jetzt mit Sicherheit davon ausgehen, dass es sich hier
um eine Abschrift handelt und nicht um das Autograf. Ein Vers fehlt zum Bei-
spiel, wahrend ein anderer nicht an der richtigen Stelle steht. Weil auch der
Titel des Hymnus einen Fehler enthilt — Ave maria stella statt Ave maris stella —,
konnte man sich fragen, ob der Kopist iiberhaupt mit dem lateinischen Hymnus
vertraut war. Seine Identitdt mit Pomerius, einem gelehrten Kanoniker, konnte
daher bezweifelt werden.

Anders als bei den meisten mittelniederlandischen Prosaiibersetzungen von
Hymnen ist dem lateinischen Original hier nicht sklavisch gefolgt worden. Pro-
saiibersetzungen wurden denn auch oft als Ubersetzungshilfe angewandt, da-
mit auch die Lateinunkundigen die Hymnen verstehen und den Texten in der
Liturgie folgen konnten. Im niederlandischsprachigen Gebiet war ein wesentli-
cher Anteil der Prosaiibersetzungen daher fiir religiése Frauen bestimmt, die
dem lateinischen Stundengebet beiwohnen sollten, aber die Sprache der Litur-
gie nicht ausreichend beherrschten.® Mit solchen Prosaiibersetzungen konnten
sie fast Wort fiir Wort die lateinische Version mitverfolgen. Das ist mit einer
gereimten, eher freien Ubersetzung wie der von Ave maris stella kaum méglich
und war hochstwahrscheinlich auch nicht die Absicht. Hier haben wir es mit
einer einmaligen mittelniederldndischen Version zu tun, die von einem poetisch
ambitionierten Autor verfasst worden ist, etwa, weil der Hymnus ihm gefallen

scheint er diesen Marienhymnus beeinflusst zu haben (siehe Desplenter: Al aertrijc, S. 42 und
die dort aufgenommenen Hinweise).

38 Siehe auch Anm. 33.

39 Vgl. De Vreese: Middelnederlandsche geestelijke gedichten, S. 292-293.

40 Siehe Desplenter: Overgezet, S. 208—-209 und ders.: Al aertrijc, S. 563-564.



168 —— Youri Desplenter

hat und/oder fiir ihn wichtig war. Dass die Ubersetzung im Rapiarium isoliert
steht und aus weiteren Handschriften nicht bekannt ist, bestétigt dies.

Ein Vergleich mit der bekanntesten mittelniederlandischen Prosaiiberset-
zung desselben Hymnus verdeutlicht, dass der Autor der gereimten Ubertra-
gung tatsdchlich nicht die primédre Absicht hatte, dem Original sklavisch zu
folgen. Weitverbreitet im niederldndischen Sprachgebiet war die volkssprachli-
che Version im sogenannten Getijdenboek van Geert Grote, einem sehr popula-
ren Stundenbuch, das im letzten Viertel des vierzehnten Jahrhunderts in den
heutigen Niederlanden zu Stande gekommen ist.”! Die Ubersetzung von Ave
maris stella befindet sich dort zwischen den Vespertexten in den marianischen
Tagzeiten.

Auflerdem ist zu untersuchen, ob die gereimte Ubersetzung, wie De Vreese
zur Ubersetzung des Te Deum in derselben Handschrift (fol. 97°~100") bemerkt
hat, Worter enthdlt, die typisch fiir Ruusbroec und/oder Van Leeuwen sind.*
Das muss jedoch nicht zwangslaufig bedeuten, dass einer der beiden Mystiker
auch tatsdchlich der Ubersetzer des Hymnus ist: Vermutlich wurde die mittel-
niederldandische Paraphrase des Te Deum von einer Frau verfasst.*

Hs. Briissel, KB, 2559-62, Ave maris stella Stundenbuch Geert Grote*
fol. 884 (AH 51, S. 140-142,

Nr. 123)
1.
Ave sonder wee, sterre der zee, Ave, maris stella, Ghegruet sijstu, sterne des meers,
Gods moeder, niet ontwee, Dei mater alma hoghe godes moder
Maer maget eweliken, Atque semper virgo, ende altoes maghet,
Saeleghe porte van hemelrike. Felix caeli porta. selighe hemelsche poerte.
2.
Die ontfinghes die hoeghe groete  Sumens illud Ave Du neemst dat ave
Van des inghels monde suete, Gabrielis ore, van gabriels monde.

41 Zum Stundenbuch von Geert Grote siehe Desplenter: Al aertrijc, S. 161-213 und die dort
angegebenen Verweise.

42 Vgl. De Vreese: Middelnederlandsche geestelijke gedichten, S. 310.

43 Vgl. ebd.

44 Hier habe ich die Interpunktion und die Orthografie der Ubersetzung an die jetzt geltende
angepasst (u/v/w, i/j). Im Anhang findet man eine diplomatische Abschrift des Textes. Siehe
S.173-174.

45 Fiir die Hymneniibersetzung im Stundenbuch von Geert Grote wurde die Edition von Van
Wijk (Het getijdenboek) benutzt. Sie befindet sich dort auf den Seiten 65-66. Auch hier habe
ich die Interpunktion und die Orthografie angepasst.



Vest ons in vreden, maeght
bequaem,
Verwandelt ons yeven naem.

3.
Die bande der sculdiger ontbinde,

Jage van ons onse quaede,
Alle goet ons berade.

4,
Dattu bist een moeder toene.

Bi di si nemende die ghene
Ons ghebet, die woude sijn
Om onsen wille, die sone dijn.
No mijn no meere

den wedergevers een eere.

5.

Eenghe maget niet ghemeine,
Boven al saechtmoedich reine,
Saechtmoedich rein ende
ontbonden,

Maect ons quit van al onsen
sonden.

6.

Een leeven puer gheef sonder
beyde,

Den sekeren wech ons bereyde.
Dat wi siende mogen jhesus
anschijn,

Euwelijc blide moghen sijn.

7.

Loef moet sijn den hemelschen
Vader,

Eerre den oversten cristus te
gaeder

ende den heilegen gheest.

Ave sonder wee sterre der zee == 169

Funda nos in pace

Mutans nomen Evae.

Solve vincla reis,

Profer lumen caecis
Mala nostra pelle,
Bona cuncta posce.

Monstra te esse
matrem,

Sumat per te precem,

Qui pro nobis natus
Tulit esse tuus.

Virgo singularis,
Inter omnes mitis,
Nos culpis solutos

Mites fac et castos.

Vitam praesta
puram,

Iter para tutum,
Ut videntes Ilesum

Semper collaetemur.

Sit laus Deo patri,

Summum Christo
decus,

Spiritui sancto,
Honor, tribus unus.

Vest ons in vreden

in den dattu den naem eva omkeers.
Ontbinde die bande den
schuldighen

brenghe voert dat licht den blinden.

Drijf en wech onse quade,
eysche ons alle goet.

Bewise dattu bist een moeder.

Hij neem vermits di dat ghebet
die om ons dijn kint wesen wolde.

Sonderlinghe maghet
onder allen sachtmodich,
maec ons van schulden ontbonden,

sachtmoedich ende cuysch.

Verleen een puer leuen,

make den wech seker,
op dat wi jhesum siende

altoes mit di verbliden.

Lof si gode den vader,
den oversten cristo weerdicheit,
den heilighen gheist,

ere drievoldich ende een.
Amen.



170 —— Youri Desplenter

Bereits in der ersten Strophe verlisst der Ubersetzer den lateinischen Wortlaut
und stattet die Gottesmutter aufgrund des Reimes mit Attributen aus, die im
Original keine Erwidhnung finden. So fingt die Ubersetzung mit Ave sonder wee
an, eine Formulierung, die sich auf zweifache Weise interpretieren ldsst. Einer-
seits ist sonder wee eine zeitgendssische etymologische Deutung von ave, wie
sie etwa auch im sogenannten Luikse Leven van Jezus [,Liitticher Leben Jesu],
einer mittelniederldndischen Evangelien-Harmonie aus dem dreizehnten Jahr-
hundert, vorkommt.*® Andererseits weist sonder wee [,ohne Schmerzen‘] auf die
Uberzeugung hin, dass Maria Jungfrau geblieben ist und aufgrund ihrer Siin-
denfreiheit keine Geburtswehen empfunden hat.*” Auf das Letztere deutet wohl
auch niet ontwee [,nicht entzwei‘] hin. So wird die Aussage des dritten Verses
(semper Virgo) bereits vorbereitet. Vielleicht war die Jungfraulichkeit Marias fiir
den Ubersetzer von gréferer Bedeutung, und so hat er alma nicht iibersetzt;
oder es bot sich fiir den Reim (der zee, maris) an, auf diese Weise zu verfahren.
Die Ubersetzung des Stundenbuchs dagegen folgt dem Original sehr genau, und
das bestdtigt sich auch in den ndchsten Strophen. Dennoch kann Grotes Version
nicht ,sklavisch® genannt werden:* Sie diente auch nicht der Absicht, es den
Lateinunkundigen zu erméglichen, dem Original mittels einer Ubersetzung zu
folgen. Soweit wir wissen, betete man das Stundengebet an vielen Orten tat-
sachlich so, wie es im Stundenbuch von Geert Grote in niederldndischer Spra-
che stand; die Texte waren keine ,Untertitel‘ zu einem lateinischen Stunden-
gebet.®

Auch in der zweiten Strophe passt der Ubersetzer einiges an, sodass hier
aufs Neue deutlich wird, dass er nicht vorhatte, eine originalgetreue Version zu
bieten. Weder das Ave noch Gabriel werden nidmlich explizit genannt, der Uber-
setzer hat fiir beide eine Umschreibung gesucht.

In der dritten Strophe fehlt der zweite Vers; dass es sich hier um einen Ko-
pistenfehler handelt, geht aus dem Reim hervor: Vorgesehen war, dass sich
ontbinde (solve) mit blinden (caecis) reimt.

Auch in der nachsten Strophe kénnte der Kopist einen Fehler gemacht ha-
ben, wahrscheinlicher ist jedoch, dass er die Vorlage angepasst hat: toene

46 Aue - dat lut also vele alse sonder we [,,Ave — das bedeutet so viel wie ,ohne Schmerzen‘“];
siehe Het Luikse Diatessaron, S. 8, Z. 6.

47 Siehe auch das bekannte mittelniederlandische Marienmirakel Beatrijs (um 1374; S. 86,
V. 811-815): Ende Maria, maghet fijn |...] In uwen reine magedoeme / Droeghedi een kint sonder
wee [,,Und Maria, fromme Jungfrau [...] In Eurer reinen Jungfraulichkeit / gebart Thr ein Kind
ohne Weh“].

48 Siehe Desplenter: Al aertrijc, S. 164.

49 Siehe ebd., S. 162-164.



Ave sonder wee sterre der zee =—— 171

(monstra) im ersten Vers reimt sich nicht mit die ghene [,derjenige] im zweiten;
es sollte denn auch die ghone (oder die ghoene) lauten, eine regionale Variante
fiir die ghene.”® Die letzte Form war in Brabant, wo sich das Kloster Groenendaal
befand, die geldufige; aber die origindre Form gho(e)ne war typisch fiir westli-
chere Dialekte, ndmlich fiir die aus West-Flandern.”® Moglicherweise hat der
Kopist der Handschrift die westliche Form (vielleicht mechanisch) an seinen
eigenen Dialekt angepasst und nicht damit gerechnet, dass sich auf diese Weise
die zwei Verse nicht mehr reimen wiirden.

Daraus ergeben sich folgende Uberlegungen: Erstens wird nochmals besté-
tigt, dass wir es hier mit einer Kopie zu tun haben und nicht mit einem Autogra-
fen. Zweitens stellt sich die Frage, ob die Ubersetzung in Groenendaal, einem
Kloster in Brabant, entstanden ist, oder ob sie nicht doch aus dem Westen im-
portiert wurde. Das wire an sich nicht erstaunlich, denn es handelt sich um ein
verbreitetes Phdnomen, das unldngst zum Beispiel fiir die mittelniederlandische
Epik bemerkt worden ist, und auch fiir Schriften aus anderen Genres gilt.>” Es ist
jedoch bisher noch nicht geniigend erklart worden. Das westflamische Reim-
paar toene/gho(e)ne konnte also darauf hindeuten, dass der Text nicht in Bra-
bant entstanden ist.”® Es ist jedoch bekannt, dass die Form die gho(e)ne in
Reimposition auch auflerhalb von West-Flandern, zumal in Brabant, benutzt
wurde.” Weniger zweideutig ist das Reimpaar groete/suete aus der zweiten
Strophe, in dem die erste Form eher westlich ist, die zweite — mit Palatalisierung
— jedoch nur in Brabant vorkommt.”® Meines Erachtens geht hieraus hervor,
dass der Text urspriinglich im Westen des niederldndischen Sprachgebietes
(West-Flandern) entstanden ist (groete statt gruete), und dass der Kopist die
deutlich nicht-brabantische Form soete durch suete ersetzt hat, eigentlich wie
bei toene/gho(e)ne. Dabei hat er auch hier nicht mit der Tatsache gerechnet,
dass der Reim auf diese Weise verlorenging. Trotz des geringen Textumfangs
meine ich, dass wir auf Grund dieser zwei Stellen davon ausgehen konnen, dass
die Ubersetzung nicht in Brabant und also auch nicht in Groenendaal entstan-
den ist. Typische Wérter fiir Ruusbroec oder Van Leeuwen enthilt die Uberset-
zung {librigens auch nicht. Der Text wurde von einem Kopisten in das Rapiarium

50 Darauf hat auch De Vreese (Middelnederlandsche geestelijke gedichten, S. 292) hingewie-
sen, ohne jedoch weitere Schlussfolgerungen zu ziehen.

51 Siehe Van den Berg, Berteloot, S. 248.

52 Siehe Willaert: Ruimte, S. 31-32 (Epik) und Desplenter: West-Vlaamse vertaling, S. 113-114
(Bibeliibersetzungen).

53 Siehe auch Berteloot, S. 284 fiir dieselbe Schlussfolgerung in Bezug auf einen anderen Text.
54 Siehe Van den Berg, Berteloot, S. 264.

55 Siehe Van Loey, § 87.



172 —— Youri Desplenter

aufgenommen, der héchstwahrscheinlich wenig mit Latein und der lateinischen
Liturgie vertraut war (sieche Ave maria stella), und sich auch wenig um eine
wortgetreue Transkription oder Wiedergabe des Originals bemiiht hat.

Die letzten zwei Verse der vierten Strophe (No mijn no meere [...]) stehen of-
fensichtlich nicht an der richtigen Stelle. Wie De Vreese schon vermutete, geho-
ren sie zur Doxologie,* und meiner Meinung nach handelt es sich eigentlich um
die letzten zwei Verse der Ubersetzung (fiir Honor tribus unus).

Die fiinfte Strophe zeigt erneut, dass es nicht die Absicht war, sklavisch zu
iibersetzen. Der vierte Vers des Originals kommt schon im zweiten Vers der
Ubersetzung an die Reihe und wird im dritten nochmals wiederholt. Der dritte
Vers der lateinischen Version erscheint in der Ubersetzung an letzter Stelle. Die
beiden Strophen (eins und fiinf) lassen vermuten, dass der Autor vor allem die
konventionellen Eigenschaften der Mutter Gottes (jungfraulich, sanftmiitig,
rein) betont hat. Vielleicht war das nur eine Folge des Reimzwangs, aber den-
noch hitte er zum Beispiel in seinem dritten Vers der fiinften Strophe eine ande-
re Losung suchen kénnen.

Die sechste Strophe hat keine auffilligen Stellen, und in der siebten Strophe
der mittelniederléindischen Version fehlt, wie schon angegeben, die Uberset-
zung des vierten Verses als Bestandteil der Doxologie (Honor tribus unus).

5 Schlussfolgerungen

Diese gereimte Ubersetzung des Ave maris stella ist nicht sehr iiberraschend.
Trotzdem handelt es sich hier um die &dlteste gereimte mittelniederlandische
Version einer der bekanntesten lateinischen Hymnen iiberhaupt, und schon
deshalb verdient sie unsere Aufmerksamkeit. Zudem befindet sie sich in einem
sehr interessanten, doch noch immer zu wenig untersuchten Manuskript.

Der Ubersetzer hat offenbar versucht, den Sinngehalt des lateinischen Ori-
ginals méglichst getreu in die Volkssprache umzusetzen, dabei entfernt er sich
weiter von der Vorlage als Geert Grote in seiner Ubersetzung. Weshalb ,unser
Ubersetzer bestimmte Worter aus dem Original durch Umschreibungen ersetzt
hat — wie Ave und Gabriel - ist nicht ganz deutlich. Hat er gedacht, dass sein
Publikum die urspriinglichen Wérter nicht verstehen wiirde, und Umschreibun-
gen daher notwendig waren? Wenn das der Fall gewesen ist, konnte man sich
fragen, fiir welches Publikum die Ubersetzung primir gedacht war. Wie schon

56 Siehe De Vreese: Middelnederlandsche geestelijke gedichten, S. 292.



Ave sonder wee sterre der zee =—— 173

angegeben, waren die Brabanter Kanoniker und/oder Laienbriider Groenen-
daals aller Wahrscheinlichkeit nach nicht die Zielgruppe. Die Ubersetzung muss
ndmlich aus Flandern stammen. War sie dort auf Laien ausgerichtet, die zum
Beispiel weniger mit dem Namen Gabriel vertraut waren? Anhand dieses kurzen
Textes ist diese Frage natiirlich sehr schwer zu beantworten.

Wichtig fiir die Einschitzung, wer der Kopist des Rapiarium (fol. 3-175) in
diesem Konvolut war, scheinen mir die Fehler in der Ubersetzung zu sein. Es ist
schwer vorstellbar, dass diese ein gelehrter Kanoniker wie Pomerius (oder ein
anderer) angefertigt hat. Im Gegensatz zu anderen Forschern meine ich daher,
dass wir es hier mit einem Rapiarium eines Laienbruders aus Groenendaal zu
tun haben.”” Moglicherweise haben er und Pomerius einige gemeinsame Quel-
len benutzt, wie weiter oben schon bemerkt worden ist, und vielleicht hat der
Kopist des Rapiarium auch irgendwo eine westflimische Ubersetzung des Ave
maris stella gefunden. Er muss es auflerdem als angemessen erachtet haben, sie
inmitten einer Reihe von gereimten Stellen aus Ruusbroecs Erstlingsarbeit nie-
derzuschreiben. Dass Groenendaal der Gottesmutter gewidmet war, kénnte
damit zusammenhé&ngen.

Anlage: diplomatische Edition der Ubersetzung

Hs. Briissel, KB, 2559-62, fol. 88":
dits aue maria stella in dietsche

Aue sonder wee . sterre der zee gods moeder . niet ontwee
Maer maget eweliken Saeleghe porte van hemelrike Die
ontfinghes die hoeghe groete van des inghels monde sue/
te . vest ons in vreden maeght bequaem . verwandelt

ons yeuen naem . Die bande der sculdiger ontbinde

jage van ons onse quaede alle goet ons berade Dattu

bist een moeder toene Bi di si nemende die ghene Ons
ghebet die woude siin Om onsen wille die sone diin

57 Siehe jedoch Simons, S. 105-106. Obwohl sie auch bemerkt hat, dass das Rapiarium viel
mehr Exzerpte des Laienbruders Jan van Leeuwen enthdlt (siehe auch oben), meint sie, dass
diese Textsammlung grundlegende Kenntnisse und Belesenheit voraussetze, die Laienbriider
im Allgemeinen nicht hétten. Die Hymneniibersetzung legt jedoch eine andere Schlussfolge-
rung nahe; dies umso mehr, als die Ungebildetheit der Laienbriider fiir das Spatmittelalter
keine Allgemeingiiltigkeit mehr hat.



174 —— Youri Desplenter

No miin no meere den wedergeuers een eere Eenghe

maget niet ghemeine Bouen al saechtmoedich reine
Saechtmoedich rein ende ontbonden Maect ons quit van al onsen
sonden Een leeuen puer gheef sonder beyde . Den sekeren

wech ons bereyde . Dat wi siende mogen ihesus anschiin
euwelijc blide moghen siin . Loef moet siin den hemelschen
vader Eerre den ouersten cristus te gaeder ende den heilegen
gheest

Literaturverzeichnis

Arblaster John, Rob Faesen (Hgg.): A Companion to John of Ruusbroec. Leiden, Boston 2014
(Bril’s Companions to the Christian Tradition 51).

Beatrijs. Een middeleeuws Maria-mirakel. Hg. von Theo Meder, Willem Wilmink.

Amsterdam 1995.

Berteloot, Amand: Flandrijs in Brabant? Een taalonderzoek op basis van gegevens uit
dertiende-eeuwse oorkonden. In: Leuvense Bijdragen. Tijdschrift voor Germaanse
Filologie 72 (1983), S. 273-293.

De Baere, Guido, Thom Mertens (Hgg.): The Complete Ruusbroec. English Translation with the
Original Middle Dutch Text. Turnhout 2014 (Corpus Christianorum. Scholars Version).
Desplenter, Youri: Al aertrijc segt lofsanc. Middelnederlandse vertalingen van Latijnse hymnen
en sequensen. Gent 2008 (Studies op het gebied van de oudere Nederlandse

letterkunde 3).

Desplenter, Youri: De West-Vlaamse vertaling van het psalter en haar Brabantse bewerkingen
(ca. 1300-ca. 1400). In: De Bijbel in de Lage Landen. Elf eeuwen van vertalen. Hg. von Paul
Gillaerts u. a. Heerenveen 2015, S. 113-124.

Desplenter, Youri: Die verbotene Zukunftsvision eines mystischen Kochs. Fiinf ,verdeutschte’
Schriften Jans van Leeuwen (t 1378). In: Dialog mit den Nachbarn. Mittelniederldndische
Literatur zwischen dem 12. und 16. Jahrhundert. Hg. von Bernd Bastert, Helmut Tervooren,
Frank Willaert. Berlin 2011 (ZfdPh, Sonderheft zum Band 130), S. 285-299.

Desplenter, Youri: Overgezet voor het gebed. Latijnse hymnen en sequensen in het
Middelnederlands. In: Tijdschrift voor Nederlandse Taal- en Letterkunde 122 (2006),
S.193-212.

De Vreese, Willem: De handschriften van Jan van Ruusbroec’s werken. Gent 1900-1902.

De Vreese, Willem: Middelnederlandsche geestelijke gedichten, liederen en rijmen.

In: Tijdschrift voor Nederlandse Taal- en Letterkunde 19 (1900), S. 289-324 und 20 (1901),
S. 249-290.

Geirnaert, Dirk, Joris Reynaert: Geestelijke spijs met zalige vermaning. Verspreiding,
overlevering en receptie van Jan van Leeuwen. In: Boeken voor de eeuwigheid.
Middelnederlands geestelijk proza. Hg. von Thom Mertens u. a. Amsterdam 1993
(Nederlandse literatuur en cultuur in de middeleeuwen 8), S. 190-209 und 426-434.

Het getijdenboek van Geert Grote. Naar het Haagse handschrift 133 E 21. Hg. von Nicolaas
van Wijk. Leiden 1940.



Ave sonder wee sterre der zee == 175

Kienhorst, Hans, Mikel M. Kors: Een studiereis naar Groenendaal. De Nacomelinc en de
totstandkoming van Ruusbroec-handschrift D. In: Ons Geestelijk Erf 72 (1998),

S. 221-245.

Lourdaux, Willem, Ernst Persoons: De Bibliotheken en Scriptoria van de Zuidnederlandse
Kloosters van het Kapittel van Windesheim. Een bibliografische Inleiding. In: Archief- en
bibliotheekwezen in Belgié 37 (1966), S. 61-74.

Het Luikse Diatessaron. Hg. von Cebus Cornelis de Bruin. Leiden 1970 (Corpus Sacrae Scrip-
turae Neerlandicae Medii Aevi. Series Minor. Tomus 1: Harmoniae Evangeliorum.
Volumen 1).

McGinn, Bernard: The Varieties of Vernacular Mysticism (1350-1550). New York 2012 (The
Presence of God. A History of Western Christian Mysticism 5).

Nederlandse Liederenbank. http://www.liederenbank.nl/ (24. Mai 2016).

Oosterman, Johan: De gratie van het gebed. Overlevering en functie van Middelnederlandse
berijmde gebeden. Amsterdam 1995 (Nederlandse literatuur en cultuur in de
middeleeuwen 12).

Ruh, Kurt: Die niederlandische Mystik des 14. bis 16. Jahrhunderts. Miinchen 1999 (Geschichte
der abendlandischen Mystik 4).

Sherwood-Smith, Maria u. a.: Repertorium van Middelnederlandse preken in handschriften tot
en met 1550. Leuven 2003-2008 (Miscellanea Neerlandica 19).

Simons, Irene: ,Ende dit hebbic selve alte wel dore prueft ...‘. Een onderzoek naar de ratio
achter de tekstverzameling op f. 3r—175v in het handschrift KB 2559-2562. Leiden 2011
(unpublizierte Magisterarbeit).

Stooker, Karl, Theo Verbeij: Collecties op orde. Middelnederlandse handschriften uit kloosters
en semi-religieuze gemeenschappen in de Nederlanden. 2 Bde. Leuven 1997 (Miscellanea
Neerlandica 16).

Van Beek, Lydeke: Leken trekken tot Gods Woord. Dirc van Herxen (1381-1457) en zijn Eerste
Collatieboek. Hilversum 2009 (Middeleeuwse Studies en Bronnen 120).

Vandemeulebroucke, Eva, Youri Desplenter: How Jan van Leeuwen ( 1378) was Made an
Author. Opera Omnia and Authority. In: Shaping Authority. How Did a Person Become an
Authority in Antiquity, the Middle Ages and the Renaissance? Hg. von Shari Boodts, Johan
Leemans, Brigitte Meijns. Turnhout 2016 (Lectio. Studies in the Transmission of Texts &
Ideas 4), S. 363-387.

Van den Berg, Evert, Amand Berteloot: Taalgeografische variabelen in Middelnederlandse
rijmen. In: Verslagen en Mededelingen van de Koninklijke Academie voor Nederlandse
Taal- en Letterkunde (1991), S. 238-273.

Van den Gheyn, Joseph: Catalogue des manuscrits de la Bibliothéque Royale de Belgique.

Bd. 3. Briissel 1903.

Van Loey, Adolphe: Middelnederlandse spraakkunst. Il. Klankleer. 8. Aufl. Groningen,
Antwerpen 1980.

Vekeman, Herman W. J.: De spiritualiteit van Der mynnen regele. In: Miscellanea Neerlandica.
Opstellen voor Dr. Jan Deschamps ter gelegenheid van zijn zeventigste verjaardag. Hg.
von Elly Cockx-Indestege, Frans Hendrickx. Leuven 1987 (Miscellanea Neerlandica 1),

S. 147-159.

Warnar, Geert: Ruusbroec. Literature and Mysticism in the Fourteenth Century. Leiden, Boston
2007 (Brill’s Studies in Intellectual History 150).

Willaert, Frank: De prozaist als dichter. Berijmd proza en verzen in de werken van Ruusbroec.
In: Boeken voor de eeuwigheid. Middelnederlands geestelijk proza. Hg. von Thom



176 —— Youri Desplenter

Mertens u. a. Amsterdam 1993 (Nederlandse literatuur en cultuur in de middeleeuwen 8),
S. 141-155 und 408-413.

Willaert, Frank: De ruimte van het boek. Literaire regio’s in de Lage Landen tijdens de
middeleeuwen. Leiden 2010.



Bob Gohler
so hungert nit das miieterlein

Eine unbekannte mittelhochdeutsche Versiibertragung des
Weihnachtshymnus A solis ortus cardine

Der aus dem fiinften Jahrhundert stammende lateinische Hymnus A solis ortus
cardine' prasentiert eine Christusvita, die als zentralen Bestandteil die Jung-
frauengeburt am Weihnachtsabend umfasst. Eine auf diese Szene beschrankte
deutsche Teiliibersetzung des lateinischen Hymnus ist im Miinchener Codex
BSB, Cgm 1122, auf Blatt 89" iiberliefert. Der bislang unbekannte Text soll im
Folgenden unter formalen, inhaltlichen und musikalischen Gesichtspunkten
betrachtet werden.

1 Der lateinische Hymnus

Die lateinische Vorlage bietet das Leben des Heilsbringers als Lobgesang vom
Aufgang der Sonne (A solis ortus cardine) bis zu ihrem Untergang (ad usque
terrae limitem) dar. Die Gestaltung des Hymnus als Abecedarium macht deut-
lich, dass Jesu Biografie in ein enges Netz poetischer Gestaltungsmittel einge-
woben ist. Der allumfassende Anspruch Gottes, das Alpha und Omega zu sein,
wie er in der Offenbarung des Johannes (Apk 22,13)? formuliert wird, findet sei-
nen formalen Widerhall in den Initialen der Strophenanfinge vom A bis zum Z.
Jede der 23 ambrosianischen Hymnenstrophen ist streng komponiert. Jede Stro-
phe umfasst vier Verse, die als jambische Dimeter gestaltet sind.’

1 Sedulius’ Hymnus Alter (H2), AH 50, S. 58-59, Nr. 53, basierend auf Sedulii opera omnia
1885, S. 163-168.

2 Apk 22,13: ego alpha et omega primus et novissimus principium et finis.

3 Der Text von H2 ist vor {iber hundert Jahren im Rahmen des Corpus Scriptorum Ecclesiastico-
rum Latinorum, Band 10 ediert worden (= Sedulii opera omnia 1885). Dessen Neuauflage, be-
treut von Victoria Zimmerl-Panag], fiihrt aber nur zwei Addenda ad textum constitutum auf, vgl.
Sedulii opera omnia 2007, S. 481-482. Gleiches gilt fiir die zweisprachige Ausgabe Carl Sprin-
gers (Sedulius: The Paschal Song, S. 196-201), die kaum am von Huemer Konstituierten Text
rithrt, obwohl Springers eigene Liste insgesamt 96 Handschriften auffiihrt, in denen Sedulius’
H2 enthalten ist (Springer: Handlist, S. 31-209); das sind weit mehr Handschriften als diejeni-
gen, die in Huemers Ausgabe benutzt sind.

DOI 10.1515/9783110475371-013, © 2017 Bob Géhler.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



178 —— Bob Gohler

Die Abfolge der Strophen prasentiert Jesu Lebensstationen in weitgehend
abgeschlossenen Erzdhleinheiten. Die korrespondierenden Evangelienepisoden
legen eine inhaltliche Zwei- bzw. Dreiteilung des Gesamttextes nahe. Die erste
Halfte, d. h. die Strophen II-XI,* behandeln Geburt und Leben bis zur Taufe im
Jordan. Angeschlossen sind Schilderungen von Jesu Wunderwirken (Strophen
XIII-XVIII)° und die Passionsgeschichte (Strophen XIX-XXII). Gerahmt wird der
Text von einem Zitat und einer Paraphrase von Psalmenversen in Strophe I und
XXIIL° Die erwdhnte Zweiteilung (Jugend bis zur Taufe; Wunderwirken und
Passion) ist durch die Strophe XII markiert, die den Lebensbericht unterbricht
und die folgenden Wundertaten ankiindigt. In dieser Form findet sich der Text
in 96 Handschriften. Eine mittelalterliche deutsche Ubertragung, die alle Stro-
phen des Hymnus wiedergibt, existiert meines Wissens nicht.’

Das Nachleben dieses christologischen Hymnus bis zum Beginn der Friihen
Neuzeit sei im Folgenden kurz skizziert. Es geht mit einer zweistufigen Trans-
formation einher. Die erste Transformation besteht in der Zergliederung des
Hymnus. In {iber 135 Hymnaren und Brevieren finden sich zunachst die Stro-
phen 1 bis 7 (A-G) als separater Weihnachtshymnus und die Strophen 8, 9, 11,
13 und 14 (H, I, L, N, O) als separater Epiphaniehymnus mit jeweils angeschlos-

4 Die jeweiligen Passagen aus den Evangelien sind: III: Mariae Empfangnis, Lk 1,28-35; IV:
Mariae Empfidngnis, Joh 1,14; V: Begegnung Marias mit Elisabeth, Lk 1,26-32; VI: Krippenszene
im Stall zu Bethlehem, Lk 2,3-7; VII: Verkiindigung an die Hirten, Lk 2,8-11; VIII: Herodes,
Mt 2,1-7; IX: Reise der Weisen nach Bethlehem auf Herodes’ Befehl und versdumte Riickkehr,
Mt 2,8-12.

5 Die jeweiligen Passagen aus den Evangelien sind: XIII: Wandlung von Wasser zu Wein bei
der Hochzeit zu Kanaa, Joh 2,1-12; XIV: Heilung des Hauptmanns von Kafarnaum, Mt 8,5-13;
XV: Petrus’ Gang iiber das Wasser, Mt 14,28; XVI: Bericht von der Auferstehung des Lazarus,
Joh 11,43; XVII: Heilung der Frau mit Blutfluss, Lk 8,40-56; XVIII: Heilung eines Kranken am
Teich Betesda, Joh 5,1-9.

6 Strophe I zitiert fast wortlich Psalm 112: A solis ortu usque ad occasum laudabile nomen
Domini; Strophe XXIII paraphrasiert Psalm 91,13: Super apsidem et basiliscum conculabis leo-
nem et draconem.

7 Entgegen der Behauptung Springers (Handlist, S. 178) beinhaltet Philadelphia, University of
Pennsylvania Library, Ms. Codex 1604 (friihere Signatur Lat. 132) keine vollstindige Uberset-
zung von H2. Auf fol. 4" finden sich die ersten sieben Strophen in Interlineariibersetzung mit
angeschlossener Prosaiibersetzung. Der auf fol. 4¥ beginnende Weihnachtshymnus Agnoscat
omne saeculum venisse vitae praemium des Venatius Fortunatus (AH 51, S. 85-86, Nr. 7) —
ebenso interlinear iibersetzt — wird auf fol. 6" fortgesetzt. Dazwischen ist ein wenige Millimeter
schmales Blatt (fol. 5) eingeheftet, auf dem von anderer Hand der vollstdndige Text von H2
eingetragen ist. Die Handschrift ist einsehbar unter http://hdl.library.upenn.edu/1017/d/
medren/5050522 (17. Juni 2015).



so hungert nit das mieterlein = 179

sener Doxologie.® Der Grofdteil der Hymnare und Breviere behilt die Reihenfolge
dieser Strophenbldcke bei. Beide Texte stehen in den Handschriften meist direkt
hintereinander.’ Von liturgischer Verwendung als Hymnengesang zeugen meh-
rere Handschriften, die diese beiden Texte mit Melodien iiberliefern.'

Fiir das Spatmittelalter ldsst sich eine breite volkssprachliche Rezeption la-
teinischer Hymnen und Sequenzen konstatieren," die auch das mittelhochdeut-
sche und mittelniederdeutsche Sprachgebiet umfasst. Die volkssprachlichen
Bearbeitungen stellen die zweite Transformationsstufe dar. Sie greifen im Falle
des A solis ortus cardine nicht auf das gesamte 23-strophige Abecedarium zu-
riick, sondern legen den kiirzeren Hymnentext zugrunde. Die Vielgestalt der
deutschen Ubersetzungen des Weihnachtshymnus A solis ortus cardine ist ein
reprisentatives Beispiel fiir die volkssprachlichen Ubertragungen lateinischer

8 Eine Ausnahme bilden einige Handschriften, die von der Iberischen Halbinsel stammen, vgl.
Randel, S. xvii (Sigle A30; Sigle BM44), S. xviii (Sigle AL; Sigle BNO1; Sigle BM51) sowie die
zugehorigen Inhaltsiibersichten der Codices auf den Seiten 373-398. Diese Handschriften
bieten den Text von H2 in identischer Festzuweisung der Strophenbldcke, ergdnzt um Strophen
zu weiteren Festen, die den jeweiligen Inhalten und damit den Lebensstationen Jesu entspre-
chen: ,Fest der Unschuldigen Kinder* (Allisio infantium, 28. Dez.; Strophen K, M, O, P bzw.
X, XII, XIV, XV); ,Lazarusfest (De Lazaro, in der Fastenzeit; Strophen Q, R, S bzw. XVI-XVIII);
Griindonnerstag (Cena domini, Karwoche; Strophen T-Y bzw. XIX—XXII). Diese Zuweisung ist
fiir das frithe und hohe Mittelalter unsicher, insofern erst Ortiz’ Toledaner Brevierdruck von
1502 allen Strophen Feste zuweist. Vgl. hierzu Zimmerl-Panagl: Herz und Mund.

9 Von den ca. 135 Handschriften aus Springers ,Handlist* (hier S. 117-208), die den siebenstro-
phigen Weihnachtshymnus A solis ortus cardine enthalten, bieten ihn nur zehn ohne die Uber-
lieferungsgemeinschaft mit dem Epiphaniehymnus Hostis Herodes impie. Letzterer folgt Erste-
rem in der Regel auf dem nédchsten Blatt oder wenig spater.

10 Stéiblein folgend sind dies die Melodien: S. 31, Nr. 53/1; S. 81, Nr. 53/2; S. 143, Nr. 227; S. 178,
Nr. 53/3; S. 256, Nr. 505/2; S. 275, Nr. 53/6; S. 277, Nr. 53/7 sowie S. 410, Nr. 721. Alle Varianten
von Melodie 53 sind sehr dhnlich, d. h. sie unterscheiden sich nur in wenigen Toénen oder
beginnen auf einem anderen Grundton, schreiten aber anschlieflend weitgehend die gleichen
Intervalle ab. Zum 23-strophigen Abecedarium H2 selbst sind keine Melodien iiberliefert.

11 Volkssprachliche Hymneniibersetzungen sind in vielen mitteleuropdischen Regionen
nachweisbar. Beispielhaft sei auf Christiern Pedersens Vor Froe Tider (Paris 1514) verwiesen,
das mehrere ddnische Hymneniibersetzungen enthdlt, A solis ortus cardine ist aber nicht da-
runter. Vgl. Horstbgll, S. 234 und das Digitalisat des Leipziger Nachdrucks von 1517, einsehbar
unter https://archive.org/details/den-kbd-pil-130018097452-001 (23. April 2016). Eine Erschlie-
fBung dieser Texte steht noch aus. Fiir den angelsdchsischen Sprachraum immer noch mafigeb-
lich ist die Studie von Gneuss, fiir die mittelniederlandischen Ubertragungen hat Desplenter
jlingst ein Repertorium vorgelegt.



180 —— Bob Gohler

Hymnen und Sequenzen, die im ,Berliner Repertorium? erforscht werden. Acht
Ubertragungsgruppen mit sechzehn Textzeugen, die Lipphardt im Verfasser-
lexikon auflistet,” lassen sich nach eingehenden Recherchen um mindestens 29
Textzeugen ergdnzen. Die damit nunmehr bekannten 45 Textzeugen teilen sich
in sechs Interlineariibersetzungen, 22 Prosaiibertragungen und fiinf gereimte
Ubersetzungen, die in 15 Textzeugen iiberliefert sind. Neun der gereimten
Textzeugen iiberliefern die Ubertragung des Ménchs von Salzburg.”

Aus dieser Fiille soll hier eine gereimte Ubertragung in den Mittelpunkt ge-
stellt werden. Nicht nur der volkssprachliche Transfer des lateinischen Textin-
halts der Vorlage, sondern auch der Umgang mit ihrer strengen klanglichen und
musikalischen Gestalt ist von Interesse. Selektive Vergleiche mit der Ubertra-
gung des Hymnus durch den Monch von Salzburg sollen die Spannbreite dessen
anreiflen, was Andreas Krafl als ,Spielriume mittelalterlichen Ubersetzens
bezeichnet hat.!

2 Die volkssprachliche Ubertragung (Cgm 1122)

Die Miinchener Handschrift Cgm 1122 aus der Bayerischen Staatsbibliothek hat
in der Forschung bisher kaum Beachtung gefunden. Die Forschungsdokumen-
tation der Bibliothek? listet neben dem Verfasserlexikon und der Katalogisie-
rung durch Karin Schneider fiir das um 1513 geschriebene Franziskanerbrevier

12 DFG-Projekt: ,Online-Repertorium der deutschen Ubertragungen lateinischer Hymnen und
Sequenzen‘ (,Berliner Repertorium®), http://www.berliner-repertorium.hu-berlin.de/ (7. Juni
2016).

13 Vgl. Lipphardt.

14 Drei weitere Textzeugen sind dank Kataloghinweisen und Archivbeschreibungen aus der
Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften bekannt, aber bislang noch nicht
ausgewertet.

15 Vgl. Die geistlichen Lieder des Monchs, S. 219-221. Spechtlers Textzeugenliste ist bereits
von Wachinger ergénzt worden um: (1) Prag, Nationalbibl., XVI.G.31, fol. 97°-97"; Digitalisat ist
iiber den Handschriftencensus zugénglich: http://www.handschriftencensus.de/13638 (7. Juni
2016); (2) Sterzing, Stadtarchiv, ohne Signatur, fol. 34"; Digitalisat ist iiber den Handschrif-
tencensus zuginglich: http://www.handschriftencensus.de/5791 (7. Juni 2016); (3) Miinchen,
BSB, Cgm 8118, fol. 160"-161%; (4) Melk, Stiftsbibliothek, Cod. 1408, S. 202-203. Vgl. Wachinger,
S. 32-36, Siglen d (Prag), n (Sterzing), o (Miinchen) und p (Melk).

16 Vgl. Krafi: Spielraume.

17 Vgl. https://hsslit.bsb-muenchen.de/metaopac/, Suche nach Cgm 1122 (17. Juni 2015).



so hungert nit das mieterlein =—— 181

nur eine Studie von 2005.® Die aus dem Miinchener Piitrich-Regelhaus stam-
mende Handschrift wurde im Rahmen des von 2002 bis 2012 von der Deutschen
Forschungsgemeinschaft geférderten Projekts ,Schriftlichkeit in siiddeutschen
Frauenkl6stern‘ unter der Leitung von Eva Schlotheuber untersucht.” Bis vor
kurzem lagen nur Schwarzweif3-Digitalisate von einem &alteren Mikrofilm in
leidlicher Qualitit vor.?°

Der mit 31,5 x 21,5 cm eher grof3formatige Codex aus Ostschwaben umfasst
411 Papierbldtter.” Er enthilt, anders als im Katalog angegeben, insgesamt 51
Ubertragungen lateinischer Hymnen. Davon sind 25 Ubertragungen doppelt
vertreten. Fiir einen Hymnus, ndmlich Ecce iam noctis tenuatur umbra,? bietet
die Handschrift zwei verschiedene Ubertragungen. Die von Schneider bereits
erschlossenen Hymneniibertragungen sind um eine Ubertragung von O lux
beata Trinitas,? eine Ubertragung von Hostis Herodes impie* und zwei weitere
Hymnen mit bisher unbekannter lateinischer Vorlage® zu ergdnzen.

18 Vgl. Holzle.

19 http://www.phil-fak.uni-duesseldorf.de/geschichte/lehrstuehle/mittelalterliche-geschichte/
forschung/dfg-projekt-schriftlichkeit-in-sueddeutschen-frauenkloestern/ (7. Juni 2016). Die Seite
existiert in Kopie unter https://www.bayerische-landesbibliothek-online.de/sueddeutsche-
frauenkloester (7. Juni 2016). Vgl. hierzu Klaus Graf: Schriftlichkeit in siiddeutschen Frauenklos-
tern, https://archivalia.hypotheses.org/9861 und http://archivalia.hypotheses.org/55973 (6. Juni
2016).

20 Diese finden sich unter http://nbn-resolving.de/urn/resolver.pl?urn=urn:nbn:de:bvb:12-
bsb00017419-3 (7. Juni 2016). Da die Textanfange in der Regel rubriziert sind, gestaltete sich die
Arbeit am s/w-Digitalisat schwierig. Erschwerend kam hinzu, dass die neuzeitliche Bleistiftfoli-
ierung auf der Mehrzahl der Bilder wegen Beschnitt fehlt. Offenbar hat der Umfang der Digita-
lisierungsanfragen des ,Berliner Repertoriums’ die BSB Miinchen im Oktober 2015 dazu bewo-
gen, ein farbiges Volldigitalisat anzufertigen: http://nbn-resolving.de/urn/resolver.pl?urn=
urn:nbn:de:bvb:12-bsb00104167-3 (19. Januar 2017).

21 Samtliche Angaben zur Handschrift sind Schneider, S. 121-123 entnommen.

22 AH51, S. 31-32, Nr. 31.

23 Auf fol. 158, Incipit: O liecht falige triffaltigkait vnd du fiirftliche ainigkait. Vgl. AH 50,
S. 595, Nr. 392. Ich danke Youri Desplenter fiir diesen Hinweis.

24 Auf fol. 135", Incipit: Herodes du verkourter feynde wariimb forchtftii christiim. Dies sind die
Strophen 8, 9, 11, 13 und 14 (H, I, L, N, O) von H2, die als Epiphaniehymnus (s. 0.) verwandt
wurden.

25 Diese beiden Hymnen finden sich auf fol. 26" (wiederholt auf fol. 178"), Incipit: Hochfter got
der miltigkait ain fchépffer pift der welte prait, und auf fol. 208" Got naig deine orn zu vnfern
clagen mit deiner guéte das wir nit verzagen. Letzterer Text ist im Incipit angelehnt an Daniel
9,18 oder Psalm 85,1 sowie sehr dhnlich dem von Mone, S. 131 beschriebenen Gebet Inclina
domine aurem tuam ad preces nostras etc. In der Handschrift ist der Text gleichwohl mit der
Beischrift ympnus versehen.



182 —— Bob Gohler

Von der Forschung vernachldssigt wurde auch die anonym iiberlieferte
Ubertragung des Weihnachtshymnus A solis ortus cardine auf Blatt 89".% Dies
mag u. a. daran liegen, dass die im Handschriftenkatalog gegebene, einfiihren-
de Inhaltsbeschreibung ,Hymnen sdmtlich in deutscher Versiibersetzung“”
zusammen mit dem gebotenen Incipit Vor dem aufgang der sunnen auf3 ort der
welt so loben wir das wort® nur schlichte Verse vermuten ldsst. Der Blick in die
Handschrift scheint diesen Eindruck vorerst zu bestdtigen. Die poetische Form,
die Sedulius dem lateinischen Hymnus gegeben hat, wird in der deutschen
Ubertragung der Miinchener Handschrift nur locker umgesetzt. Im Folgenden
biete ich eine Edition des Textes, die die Strophen und Verse absetzt, eine mo-
derne Interpunktion einfiigt und einige Schreibweisen normalisiert (Schaft-s,

Ausgleich von u/v, Auflésung der Abkiirzungen):?

Anal. hymn. 50, S. 58-59,
Nr.53

A solis ortus cardine

Adusque terrae limitem
Christum canamus principem,
Natum Maria virgine.

Beatus auctor saeculi

Servile corpus induit,

Ut carne carnem liberans
Non perderet, quod condidit.

Clausae parentis viscera
Caelestis intrat gratia,
Venter puellae bajulat
Secreta, quae non noverat.

26 Seitengenau erreicht man den Text unter http://daten.digitale-sammlungen.de/bsb00104167/

image_182 (19. Januar 2017).

BSB Miinchen, Cgm 1122, fol. 89"

ympnus A solis ortus

Vor dem aufgang der Sinnen aus ort
der welt so loben wir das wort,
cristiim, den fursten heWwt geporn
von der magt maria aus erkorn.

Der welt schopfer claidet sich

mit knechtes leib so wunderlich,

das er den menschen mensch empfienge
und sein geschopf nit gar zergieng.

Beschlos megtlein E«i>derlein®®

die vaten® hymlisch genad darein,
der leib der rainen Junckfrawen treft
der haymlichait, die nyemant sagt.

27 Katalogeintrag: Schneider, S. 121-123, Zitat S. 121.

28 Ebd., S. 123.
29 Diplomatische Abschrift im Anhang.
30 Diminutiv zu mhd. eide: ,Mutter‘.

31 Nebenform zu mhd. vade: ,Zaun, Umzdunung, Gehege‘, hier eine Anspielung auf den hor-

tus conclusus.



so hungert nit das mieterlein =—— 183

Domus pudici pectoris \% Der schrein der keuschen hertzlein zart
Templum repente fit Die, behiet zu gotes tempel ward
Intacta nesciens virum so unber{irt, dein mann unbekant,
Verbo creavit filium. vom wort sy schwacnger ward z{ hand.
Enixa est puerpera Vv DEr Junckfrawen kindtpet uns gepar,
Quem Gabriel praedixerat den Gabriel verkundet ward,
Quem matris alvo gestiens beschlosner leib mit frefid erkant
Clausus Iohannes senserat. der do Johannes was genant.
Feno iacere pertulit, V32 Das kryplein und das hew, dar Inn
Praesepe non abhorruit er ligt, das gotlich kindlein,
Parvoque lacte pastus est, mit klainer milch beniieget in
Per quem nec ales esurit. so hungert nit das miieterlein.
Gaudet chorus caelestium, Vil DEr hymlisch kore erfrewet sich,
Et angeli canunt Deum, Alle Engel singen got geleich,
Palamque fit pastoribus den hirten do verkundet ward,
Pastor creatorque omnium. der schopfer aller ist und hirt.

Dox. Dir sey lob Ere, herr Ihest crist,

der dii van der magt geporn pist
mit heiligem geist und vater gleich
allzeit und ymer ewigklich.

Wahrend die lateinische Vorlage nicht gereimt ist, aber in zahlreichen Fallen
ein Homoioteleuton aufweist, ist die deutsche Ubertragung durchgehend paat-
gereimt, doch sind nicht alle Reime rein. Die jambischen Dimeter sind als vier-
hebige Jamben umgesetzt, manche Verse sind iiberfiillt. Im Vergleich dazu
weist die Ubertragung des Ménchs von Salzburg, Von anegeng der Sunne klar,®
einen weit hoheren poetischen Anspruch auf.

Hinsichtlich der metrischen Form und Reimtechnik bereitet die sechste
Strophe einige Schwierigkeiten. In diplomatischer Abschrift lauten die Verse
wie folgt:

32 Bewusst folgt die Verseinteilung der deutschen Ubertragung in dieser Strophe nicht der
Handschrift, sondern greift den Uberlegungen der néchsten Seite vor.
33 Vgl. Die geistlichen Lieder des Monchs, S. 219-221 (G 21).



184 —— Bob Gohler

Das kryplein vnd das hew dar jnn erligt / das gotlich kindlein mit klainer milch benfie-
get / in fo hungert nit / das miieterlein.>*

Wie lassen sich die Verse, die in der Handschrift durch Versstriche abgeteilt
sind, als Strophe deuten? Verschiedene Erkldarungen sind denkbar; am iiber-
zeugendsten ist vielleicht die Annahme, dass die Versstriche in der Handschrift
gesetzt wurden, weil die Worter erligt und beniieget irrigerweise als Reimworter
aufgefasst wurden. Die korrigierte Fassung konnte wie folgt aussehen:

Das kryplein und das hew, dar Inn
er ligt, das gotlich kindlein,

mit klainer milch beniieget in

so hungert nit das miieterlein.

Auf diese Weise wiaren vier vierhebige Verse gewonnen, die aber, im Unter-
schied zu den {ibrigen Strophen, eher Kreuz- als Paarreime aufweisen.> Auffil-
lig ist die Abfolge der drei Diminutive kryplein, kindlein und mileterlein. Sie er-
zeugen den lebensweltlich anmutenden Eindruck einer Intimitdt der Beziehung
von Mutter und Kind, die sich so in der lateinischen Vorlage nicht findet. Wie
Alex Stock betont, fithren die ,,Verse 3 und 4 der Strophe [...] [der lateinischen
Vorlage] mit dem Kind an der Mutterbrust, das mit ein wenig Milch gestillt wird,
das gottmenschliche Paradoxon vor“.*® Interessant ist ein Vergleich mit der
entsprechenden Strophe der Ubertragung des Ménchs von Salzburg. Sie lautet:

Do auf ein hew wart er gelait

<und> in ain kripp, die was nicht prait,

das schewet nicht das kindelein,

mit kleiner milch speist in die mueter sein.*”

Der Monch begniigt sich mit nur einer Diminutivform (kindelein), arbeitet aber
mit einer Hiufung der Diphthonge [e1] und [a1], die in den vier Versen gleich
achtmal auftauchen (ein, gelait, ain, prait, kindelein, kleiner, speist, sein). Man
konnte vermuten, dass hier im Sinne der deutschen Interjektion ei! die Freude
iiber das Christuskind lautmalerisch gestaltet wird; zugleich ist die lateinische

34 Miinchen, BSB, Cgm 1122, fol. 89"*-89",

35 Insofern viele Reime unrein sind (vgl. III 3/4 treyt [sagt; VII 3/4 ward [ hirt), ist die geringe
Formtreue hier zu vernachldssigen.

36 Stock, S.77.

37 Text nach Die geistlichen Lieder des Ménchs, S. 220 (G 21).



so hungert nit das mieterlein =—— 185

Interjektion eia, die Freude, Verwunderung, Uberraschung, aber auch Schmerz
zum Ausdruck bringen kann, akustisch aufgerufen.

3 Melodien und Sangbarkeit

Aus musikhistorischer Perspektive ist festzuhalten, dass die silbenzdhlende
Metrik des Hymnus mit der zugehorigen Melodie korrespondiert. Die deutschen
Hymneniibertragungen der Miinchener Handschrift Cgm 1122 und somit auch
die Ubertragung des Hymnus A solis ortus cardine diirften fiir den gesanglichen
Vortrag konzipiert worden sein. Zumindest fiir die ersten sechzehn Hymnen bis
Blatt 24" lasst die Handschrift zwischen den Textzeilen Platz fiir eine Notation,
die aber nie ausgefiihrt wurde. Vermutlich wurden die Hymneniibertragungen
auflerhalb der Liturgie nach den bekannten Melodien ihrer lateinischen Vorla-
gen gesungen. Fiir A solis ortus cardine hat Stdblein die Grundmelodie 53 aus
verschiedenen Handschriften ediert. Deren Varianten unterscheiden sich, abge-
sehen von vollstindiger Transposition, d. h. einer intervallgetreuen Uberfiih-
rung in eine andere Tonhohe, nur in Feinheiten bei den Melismen:*

0
A" 4
& Y — . >
E}V - >y r J > > r
° A so- lis or- tus car- di- ne
o r. ” '—0—._—.’—'—0—
ad- us- que ter- rae fi- mi- tem
= T oy ~ [ — — P ——
Chri-  stum co- no- mus- prin- ci- pem,
r r Aa -
- ~ r LY\ — ——
na- tum Ma- ri- a Vir- g ne

Abb. 1: Melodie 53/2 nach Stéblein, S. 81

38 Ich biete hier die Melodie 53/2 (Hymnar aus Nevers), Paris, BNF 1235, fol. 151'-151", 173, 175
mit der Beischrift in alius laudibus nach Stablein. Der Notensatz von Erna-Resi Rother ist derge-
stalt modifiziert, dass iiber den Noten nicht Silben gezéhlt, sondern metrische Schemata ange-
deutet sind.



186 —— Bob Gohler

Die Verbindung von Notation und Text legt nahe, dass die schweren bzw. lan-
gen Silben in der Regel iiber mehrere Tone gesungen wurden. Doch sind nicht
alle schweren bzw. langen Silben in Melismen realisiert. Der Strenge der silben-
zdhlenden Metrik steht, wie es scheint, die freie musikalische Umsetzung ge-
geniiber. Dies l4sst sich an der Ubertragung des Ménchs von Salzburg, die sich
in der musikalischen Struktur nah an der Vorlage orientiert, mit Hinden grei-
fen. Auch hier bezeugt eine Miinchener Handschrift auf fol. 127'-130" dieses
Verfahren:*

Uon o- ne- geng der sun- ne klar

bis an ein en- de der- werlde gar

wir lo- ben den sue- sen  Jhesum krist
- r ) r ) - ="z La P a——
der von der  maid ge- po- ren ist

Abb. 2: Melodie nach Miinchen, BSB, Cgm 715, fol. 127"

Fiir die Analyse konnte es erhellend sein zu priifen, inwiefern Textteile, die {iber
Melismen realisiert sind, von diesen musikalisch herausgestellt werden, und in
der Interpretation bedeutungsverstarkend wirken.

In jedem Fall ist festzuhalten, dass die gesungene Ubertragung im Unter-
schied zu ihrer lateinischen Vorlage nicht der Liturgie diente. Die Tertiarinnen
aus dem Piitrich-Regelhaus diirften sie fiir die persénliche Andachtspraxis in
liturgienahen oder ganz liturgiefernen Kontexten genutzt haben.

39 Die Melodie aus BSB, Cgm 715 ist hier der besseren Vergleichbarkeit mit Stableins Ausgabe
wegen im nach unten oktavierten Violinenschliissel notiert. Die metrische Notation ist zur
Orientierung mit angegeben. Unter http://nbn-resolving.de/urn/resolver.pl?urn=urn:nbn:de:
bvb:12-bsb00044202-5 (18. Juli 2015) ist ein Digitalisat der Handschrift einsehbar. Seitengenau-
er Zugriff ist via http://daten.digitale-sammlungen.de/bsb00044202/image_268 (18. Juli 2015)
moglich.



so hungert nit das mieterlein =—— 187

4 Die Doxologien

Der Miinchener Codex enthilt auBer der Ubertragung des Weihnachtshymnus
auch eine Ubertragung des Epiphaniehymnus, der ebenfalls dem Hymnus A
solis ortus cardine entnommen ist. Der Epiphaniehymnus umfasst die Strophen
VIII, IX, XI und XIII des Abecedariums und firmiert unter dem Incipit von Stro-
phe VII Hostis Herodes impie. Die Miinchener Handschrift hingt der Ubertra-
gung dieses Teilhymnus wiederum eine Doxologie an. Bislang wurde der auf
Blatt 135" {iberlieferte Text nicht entdeckt. Im Folgenden mochte ich nur auf die
Doxologiestrophe ndher eingehen. Sie lautet in wiederum behutsam edierter
Fassung:

Dir sey lob, herr Ihesu crist,

Von oben heut erschinen pist
mit vater, heiligem geist geleich,
und niin und ymer ewigklich.*°

Die Doxologie weist grofie Ahnlichkeiten zur entsprechenden Strophe des zuvor
betrachteten Weihnachtshymnus auf:

Dir sey lob Ere, herr Thesti crist,
der di van der magt geporn pist
mit heiligem geist vnd vater gleich
allzeit vnd ymer ewigklich.

Abgesehen von einigen Wortumstellungen und dem nur im Weihnachtshymnus
vorkommenden Wort Ere im ersten Vers unterscheiden sich die Doxologien nur
im zweiten Vers. Dieser bezieht sich jeweils auf den liturgischen Anlass des
betreffenden Hymnus. In der Doxologie des Weihnachtshymnus erscheint Maria
in ihrer Rolle als Gottesmutter (der dii van der magt geporn pist); in der Doxolo-
gie zum Epiphaniehymnus taucht Maria hingegen nicht auf (Von oben heut
erschinen pist). Anders verfihrt der Monch von Salzburg in der Gestaltung der
Doxologie zum Weihnachtshymnus. Sie lautet wie folgt:

40 Miinchen, BSB, Cgm 1122, fol. 135"-135"", Die Verse sind abgesetzt, eine moderne Inter-
punktion eingefiigt und einige Schreibweisen normalisiert (Schaft-s, Ausgleich von u/v, Aufl6-
sung der Abkiirzungen). Das in der Handschrift mehrfach verwendete diakritische Zeichen, ein
gedffneter Kringel, wird hier als Zirkumflex wiedergegeben. Digitalisat einsehbar unter
http://daten.digitale-sammlungen.de/bsb00104167/image_274 (20. Januar 2017).



188 —— Bob Gohler

Dem hochsten got sei lob gesait,
«darzw dem kind und auch der maid
und «auch» des heiligen geistes nar
von werlt zu werlt an ende gar. Amen.*!

Die Trias der Dreifaltigkeit (Vater, Sohn, Heiliger Geist) wird in theologisch
prekdrer Weise um das Lob an Maria erweitert und durch die Referenz auf den
Gottessohn als Jesuskind abgewandelt. Die bereits in Strophe VI angesprochene
Einheit von Mutter und Sohn findet sich nochmals akzentuiert und die Trinitat
unter Hinzunahme der Gottesmutter im Sinne des Weihnachtsfests interpretiert.

5 Fazit

Die Hymneniibertragung des Weihnachtshymnus A solis ortus cardine durch
den Monch von Salzburg und jene im Cgm 1122 steigern den marianischen Ge-
halt der lateinischen Vorlage. Sie wahlen dabei dhnliche poetische Verfahren,
gelangen aber zu unterschiedlichen Ergebnissen. Dies ist besonders klar an der
sprachlichen Modellierung der Geburtsszene zu beobachten. In beiden Fillen
werden Diminutive herangezogen, um die innige Einheit, die Intimitdt der Be-
ziehung zwischen Mutter und Kind zu inszenieren. In dieser Hinsicht geht die
Ubersetzung im Cgm 1122 weiter als der Ménch, indem Diminutive geradezu
gehauft sind. Das Motiv der Einheit von Mutter und Sohn wird in den Doxolo-
gien, die beide Ubersetzungen dem Weihnachtshymnus anfiigen, ebenfalls
greifbar. Beide erweitern die Trinitdt um die Gottesmutter, gehen dabei aber
wiederum unterschiedlich vor. Wahrend in der im Cgm 1122 iiberlieferten Fas-
sung die Gottesmutter in Form eines Relativsatzes eingeschoben ist, nimmt sie
der Monch von Salzburg mit in die trinitarische Reihe auf.

41 Text nach Die geistlichen Lieder des Monchs, S. 221 (G 21).



so hungert nit das mieterlein =—— 189

Anhang: Diplomatische Abschrift*

[89¥] [....] ympnus / A folis
ortus / Vor dem aufgang der
Stinnen auf ort der welt fo
loben wir das wort criftiim den
furften heyt geporn / von

der magt maria auf erkorn /
Der welt {chopfer / claidet

fich mit knechtes leib / fo
wunderlich das er den me
nichen menfch empfienge /
vnd fein gefcho6pf nit gar
zergieng / Befchlof megtlein
Ederlein die vaten hymlifch
genad / darein / der leib der
rainen Junckfrawn trejt der
haymlichait / die nyemant

fagt / Der {chrein der keufch
en hertzlein zart / behiiet zu
gotes tempel ward / fo vn
beriirt deinmann / vnbekant /
vom wort {y {chwager ward /
z{ hand / DEr Junckfrawen
kindtpet vns gepar / den
Gabriel verkundet ward / be
{chlofner leib/ mit freiid er
kant / der do Johannes was
genant / Das kryplein vnd

das hew dar jnn erligt / das
[89?] gotlich kindlein mit klainer
milch benfieget / in fo hung
ert nit / das miieterlein/ DEr
hymlifch kore erfrewet fich Alle
Engel fingen got geleich / den
hirten do verkundet ward / der
{chopfer aller ift vnd hirt /

Dir se§ lob Ere herr Ihefi crift /

42 Das in der Handschrift mehrfach verwendete diakritische Zeichen, ein gedffneter Kringel,
wird hier als Zirkumflex wiedergegeben. Unter http://nbn-resolving.de/urn/resolver.pl?urn=
urn:nbn:de:bvb:12-bsb00104167-3 (20. Januar 2017) ist das Digitalisat der Handschrift einseh-
bar. Seitengenauer Zugriff ist via http://daten.digitale-sammlungen.de/bsb00104167/image_
182 (20. Januar 2017) moglich.



190 —— Bob Gohler

der dii van der magt geporn pift /
mit heiligem geift/ vnd vater
gleich allzeit vind ymer ewig
klich Amen

Literaturverzeichnis

Becker, Anja: Remetaphorisierungen. Der Heilige Geist in der deutschen Literatur des Mittel-
alters. Habil. masch. Miinchen 2014.

Desplenter, Youri: Al aertrijc segt lofsanc. Middelnederlandse vertalingen van Latijnse hymnen
en sequensen, Volume I: Studie, Volume II: Repertoria. Gent 2008 (Studies op het gebied
van de oudere Nederlandse letterkunde 3).

Die geistlichen Lieder des Monchs von Salzburg. Hg. von Franz Viktor Spechtler. Berlin,

New York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germa-
nischen Vélker, N. F. 51).

Gneuss, Helmut: Hymnar und Hymnen im englischen Mittelalter. Studien zur Uberlieferung,
Glossierung und Ubersetzung lateinischer Hymnen in England. Mit einer Textausgabe der
lateinisch-altenglischen Expositio Hymnorum. Tiibingen 1968 (Buchreihe der Anglia 12).

Holzle, Gerhard: Veni creator spiritus. Ein mittelalterlicher Hymnus aus dem Kloster Kempten.
In: Allgduer Geschichtsfreund, Ser. NF 105 (2005), S. 5-46.

Horstbgll, Henrik: Menigmands medie. Det folkelige bogtryk i Danmark 1500-1840. En kultur-
historisk undersggelse. Kopenhagen 1999 (Danish Humanist Texts and Studies 19).

KraB, Andreas: Spielriume mittelalterlichen Ubersetzens. Zu Bearbeitungen der Marien-
sequenz Stabat mater dolorosa. In: Ubersetzen im Mittelalter. Cambridger Kolloquium
1994. Hg. von Joachim Heinzle, L. Peter Johnson, Gisela Vollmann-Profe. Berlin 1996
(Wolfram-Studien 14), S. 87-108.

Kurz, Gebhard: Intende qui regis Israel. Der Weihnachtshymnus des Bischofs Ambrosius von
Mailand (hy.5). In: Jahrbuch fiir Liturgik und Hymnologie 42 (2003), S. 105-161.

Lipphardt, Walther: Art. ,A solis ortus cardine (deutsch)‘. In: VL?1(1978), Sp. 1-2.

Mone, Franz Joseph: Lateinische und Griechische Messen aus dem zweiten bis sechsten Jahr-
hundert. Frankfurt a. M. 1850 [https://archive.org/details/bub_gbh_05aJM9m9RvgC
(6. Juni 2016)].

Ortiz, Alfonso: Breviarium secundum regularis beati hysidori. Toledo: Peter von Hagenbach
(Drucker), 1502 [http://www.bvh.univ-tours.fr/Consult/index.asp?numfiche=707
(6. Juni 2016)].

Pedersen, Christiern: Vor Froe Tider. Leipzig: Melchior Lotter d. A. (Drucker), 1517
[VD16: P 1108].

Randel, Don M.: Princeton Studies in Music. Bd. 6: An Index to the Chant of the Mozarabic Rite.
Princeton, New Jersey 1973.

Schneider, Karin: Die deutschen Handschriften der Bayerischen Staatsbibliothek Miinchen.
Die mittelalterlichen Handschriften aus Cgm 888-4000. Wiesbaden 1991
(Catalogus codicum manu scriptorum Bibliothecae Monacensis V, 6)
[http://www.manuscripta-mediaevalia.de/hs/kataloge/HSK0189.htm (6. Juni 2016)].

Sedulii opera omnia. Hg. von Johannes Huemer. Wien 1885 (CSEL 10).



so hungert nit das mieterlein =—— 191

Sedulii opera omnia. Hg. von Johannes Huemer. Editio altera supplementis aucta curante
Victoria Panagl. Wien 2007 (CSEL 10).

Sedulius: The Paschal Song and Hymns. Hg. von Michael J. Roberts. Ubers. von Carl P. E.
Springer. Atlanta 2013 (Writings from the Greco-Roman World 35).

Springer, Carl P. E.: The Manuscripts of Sedulius. A Provisional Handlist. Philadelphia 1995
(Transactions of the American Philosophical Society, New Series 85,5).

Stdblein, Bruno: Hymnen. Bd. 1: Die mittelalterlichen Hymnenmelodien des Abendlandes
(Noten u. Text fertigte Erna-Resi Rother). 2., unveranderte Neuaufl. mit Anhang.

Kassel 1995 (Monumenta monodica medii aevi 1).

Wachinger, Burghart: Der Ménch von Salzburg. Zur Uberlieferung geistlicher Lieder im spiten
Mittelalter. Tiibingen 1989 (Hermaea, N. F. 57).

Zimmerl-Panagl, Victoria: ,Mit Herz und Mund dem Herren singen und dienen.’ Fragen zu den
Hymnen des Sedulius in mittelalterlichen Hymnaren. In: Gottes Werk und Adams Beitrag:
Formen der Interaktion zwischen Mensch und Gott im Mittelalter. Hg. von Thomas
Honegger, Gerlinde Huber-Rebenich, Volker Leppin. Berlin 2014 (Das Mittelalter. Perspek-
tiven medidvistischer Forschung, Beihefte 1), S. 230-255.






Andreas Krafl
Mittit ad virginem

Die Bearbeitungen der Mariensequenz durch den Ménch von
Salzburg, Oswald von Wolkenstein und Heinrich Laufenberg

Die im zwolften Jahrhundert entstandene Sequenz Mittit ad virginem themati-
siert die Verkiindigung des Erzengels Gabriel an die Jungfrau Maria. Sie wurde
im Spatmittelalter mehrfach in die deutsche Sprache iibertragen.! Auf der einen
Seite steht eine Reihe von Prosaiibersetzungen, die sich wortlich an die lateini-
sche Vorlage halten, auf der anderen Seite drei Versiibertragungen, die aus der
Feder prominenter Liederdichter stammen: des Monchs von Salzburg, Oswalds
von Wolkenstein und Heinrich Laufenbergs.? Im Folgenden werden die Versbe-
arbeitungen niher vorgestellt; daran schlieflen sich grundsétzliche Uberlegun-
gen zum Verhdltnis von Liturgie und Volkssprache im Medium des geistlichen
Lieds an.

1 Mittit ad virginem

Die Uberlieferung der Mariensequenz setzt im zwolften Jahrhundert ein. Die
Textzeugen stammen vorwiegend aus dem englischen und franzésischen Raum;
im deutschen und niederlandischen Raum ist der Text kaum {iberliefert.> Man
vermutet daher, dass die Sequenz in England oder Frankreich entstanden ist.
Die traditionelle Zuschreibung an Petrus Abaelardus wurde inzwischen aufge-
geben.* Die Sequenz wird gattungsgeschichtlich dem sogenannten Zweiten Stil
zugerechnet, der sich, im Unterschied zum Ersten Stil, durch strikte Einhaltung
von Metrik, Rhythmus und Reim auszeichnet. Als musterhaft fiir den Zweiten
Stil gelten die Sequenzen Adams von St. Viktor (gest. 1146). Clemens Blume und
Henry M. Bannister erldutern:

Als echte Paradigmen einer vollkommenen, durch und durch regelrecht gebauten Se-
quenz zweiter Epoche gelten die Sequenzen, welche dem grofien Victoriner Adam zuge-

1 Vgl. Spechtler, Sp. 628-629.

2 Vgl. Barnthaler.

3 Vgl. AH 54, S. 296-298, Nr. 191.
4 Vgl. Spechtler, Sp. 628.

DOI 10.1515/9783110475371-014, LC BEATETM| © 2017 Andreas Kraf.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



194 —— Andreas Kra3

schrieben werden. Die charakteristischen Eigentiimlichkeiten der Technik sind: 1. regel-
rechter, auf dem natiirlichen Wortakzent (nicht auf der Quantitét der Silben) beruhender
Rhythmus, so dafl der Versakzent ausnahmslos mit der gewOhnlichen Wortbetonung
harmoniert; 2. innerhalb des Verses eine gleichméflige Zasur, die mit dem Wortschlusse
zusammenfillt; 3. reiner, mindestens zweisilbiger Reim.”

Diese Merkmale treffen auf die Sequenz Mittit ad virginem zu. Sie weist elf gleich
gebaute Versikel auf, die sich paarweise zu Strophen (Doppelversikeln) zusam-
menfiigen (I-V). Den Abschluss bildet ein einzelner Schlussversikel, den man
aufgrund der Klangdhnlichkeit des letzten Verses auch dem letzten Doppel-
versikel zurechnen kann (Va/b: -em, Vc: -um). In den mittelalterlichen deut-
schen Ubersetzungen werden die letzten drei Versikel stets als durch reinen
Reim verbundene Tripelversikel wiedergegeben. Jeder der insgesamt elf Versi-
kel besteht aus fiinf sechsilbigen Versen. Gemaf3 der natiirlichen Wortbetonung
lasst sich das Metrum als dreihebiger Jambus deuten. Da die Verse stets betont
beginnen und unbetont enden, gleitet der Rhythmus ununterbrochen durch das
gesamte Lied. Die Verse weisen Kreuzreime sowie umarmende Reime auf, die
die Versikel zu Paaren verklammern (ababc dedec).

Im Folgenden zitiere ich die Textfassung der Analecta hymnica. Sie basiert
auf sechzig Textzeugen, von denen die Herausgeber 28 kollationierten:

la Mittit ad virginem Ib Fortem expediat

Non quemvis angelum, Pro nobis nuntium,

Sed fortitudinem Naturae faciat

Suam, archangelum, Ut praeiudicium
Amator hominis, In partu virginis.

IIa Naturam superet IIb Superbientium

Natus rex gloriae, Terat fastigia

Regnet et imperet Colla sublimium

Et zyma scoriae Calcans vi propria
Tollat de medio; Potens in proelio.

5 Vgl. AH 54, S. V-VII, hier S. VL.



Mittit ad virginem = 195

Illa Foras eiciat IIIb Exi, qui mitteris,
Mundanum principem Haec dona dissere,
Matremque faciat Revela veteris
Secum participem Velamen literae

Patris imperii. Virtute nuntii.

IVa Accede, nuntia, IVb Virgo, suscipias
Dic Ave cominus, Dei depositum,
Dic plena gratia, In quo perficias
Dic tecum Dominus Castum propositum

Et dic ne timeas. Et votum teneas.

Va Audit et suscipit Vb Consiliarium
Puella nuntium, Humani generis
Credit et concipit Et Deum fortium
Et parit filium, Et patrem posteris

Sed admirabilem, In fide stabilem.

Vc  Qui nobis tribuat
Peccati veniam,
Reatus diluat
Et donet patriam

In arce siderum.®

(Ta) Der Menschenfreund sendet nicht irgendeinen Engel zur Jungfrau, son-
dern seinen méchtigsten, den Erzengel.

(Ib) Er schickt den Starken fiir uns als Boten aus, damit er die Vorbestimmung
der Natur in der Geburt der Jungfrau ausfiihre.

(Ila) Geboren als Konig der Herrlichkeit iiberwinde er die Natur, er herrsche
und regiere und trage den Siindenpfuhl aus unserer Mitte fort.

(IIb) Der im Kampf Michtige zerreibe die Uberheblichkeit der Hochmiitigen
und zertrete die Nacken der Stolzen mit seiner Gewalt.

(IITa) Er stiirze den weltlichen Fiirsten und lasse die Mutter mit sich gemeinsam
teilhaben an der Herrschaft des Vaters.

(IlIb) Geh hinaus, der du geschickt wirst, diese Botschaft zu verkiinden, liifte
den Schleier der alten Schriften mit der Starke des Boten.

6 AH 54, S.296-298, Nr. 191.



196 —— Andreas Kraf

(IVa) Tritt nahe an sie heran, verkiindige, sprich: ,,Sei gegriifit“, sprich: ,,Du bist
voller Gnade®, sprich: ,,Der Herr ist mit dir“ und sprich: ,,Fiirchte dich
nicht*.

(IVb) Jungfrau, nimm an, was Gott dir anvertraut hat, damit du den keuschen
Plan ausfiihrst und das Geliibde haltst.

(Va) Die Jungfrau hort die Botschaft und nimmt sie an; sie glaubt und empfingt
und gebiert den so wunderbaren Sohn:

(Vb) den Ratgeber der Menschen, den Gott der Starken, den Vater der Zukunft,
den in der Treue Bestdndigen.

(Vc) Dieser gewéhre uns die Vergebung der Siinden, nehme die Schuld von uns
und schenke uns Heimat in der Himmelsburg.”

Das Lied thematisiert jenen Moment, als der Engel vor die Jungfrau tritt, um
seine Botschaft auszurichten. Als biblische Grundlage dient die Verkiindi-
gungsgeschichte des Lukasevangeliums (1,26-38). Im folgenden Bibelzitat sind
diejenigen Verse, auf die sich die Sequenz bezieht, durch Kursivierung hervor-
gehoben:

(26) Im sechsten Monat wurde der Engel Gabriel von Gott in eine Stadt in Galilda namens
Nazaret (27) zu einer Jungfrau gesandt. Sie war mit einem Mann namens Josef verlobt, der
aus dem Haus David stammte. Der Name der Jungfrau war Maria. (28) Der Engel trat bei ihr
ein und sagte: Sei gegriifit, du Begnadete, der Herr ist mit dir. (29) Sie erschrak iiber die An-
rede und {iberlegte, was dieser Gruf} zu bedeuten habe. (30) Da sagte der Engel zu ihr:
Fiirchte dich nicht, Maria; denn du hast bei Gott Gnade gefunden. (31) Du wirst ein Kind
empfangen, einen Sohn wirst du gebdren: dem sollst du den Namen Jesus geben. (32) Er
wird grof3 sein und Sohn des Hochsten genannt werden. Gott, der Herr, wird ihm den Thron
seines Vaters David geben. (33) Er wird iiber das Haus Jakob in Ewigkeit herrschen und seine
Herrschaft wird kein Ende haben. (34) Maria sagte zu dem Engel: Wie soll das geschehen,
da ich keinen Mann erkenne? (35) Der Engel antwortete ihr: Der Heilige Geist wird iiber
dich kommen, und die Kraft des Hochsten wird dich iiberschatten. Deshalb wird auch das
Kind heilig und Sohn Gottes genannt werden. (36) Auch Elisabet, deine Verwandte, hat
noch in ihrem Alter einen Sohn empfangen; obwohl sie als unfruchtbar galt, ist sie jetzt
schon im sechsten Monat. (37) Denn fiir Gott ist nichts unmaglich. (38) Da sagte Maria: Ich
bin die Magd des Herrn; mir geschehe, wie du es gesagt hast. Danach verlief sie der Engel.®

Die Entsprechungen zwischen Sequenz und Evangelium betreffen die Entsen-
dung des Boten (Iab, IIIb; vgl. Lk 1,26-27), die Konigsherrschaft des Kindes
(IIab, IMla; vgl. Lk 1,32-33), den Gruf3 des Engels (IVa; vgl. Lk 1,28), die Emp-

7 Meine Ubersetzung (ich danke Jessica Ammer fiir ihre Unterstiitzung).
8 Zitiert nach: Die Bibel. Einheitsiibersetzung.



Mittit ad virginem =—— 197

fangnis des Kindes (IVb; vgl. Lk 1,31) und den Gehorsam der Jungfrau (Va; vgl.
Lk 1,38).

Die poetische Ausgestaltung der biblischen Verkiindigungsszene ldsst vier
Merkmale erkennen. Erstens verzichtet die Sequenz auf sdmtliche Namen; we-
der die Personen (Maria, Gabriel) noch der Ort (Nazareth) werden spezifiziert.
Zweitens wechselt die Sequenz zwischen Bericht und Szene. Als Ereignisse der
Vergangenheit werden im historischen Présens die Entsendung des Boten (Ia)
und der Gehorsam der Jungfrau (Va) mitgeteilt. Der Moment der Verkiindigung
selbst wird in der Weise vergegenwartigt, dass der Sprecher in Apostrophen
zunichst den Engel auffordert, sich auf den Weg zu machen (IIIb) und seinen
Gruf3 zu sprechen (IVa), und anschlieflend die Jungfrau ermahnt, die ihr {iber-
brachte Botschaft anzunehmen (IVb). Drittens wird der gesprochene Gruf3, der
den Kern des Verkiindigungsgeschehens und der Mariensequenz darstellt, wort-
lich aus dem Lukasevangelium iibernommen und mit einer insistierenden Ana-
pher gegliedert: ,,sprich [...]: ,Ave,* sprich: ,Du bist voller Gnade®, sprich: ,Der
Herr ist mit dir‘ und sprich: ,Fiirchte dich nicht‘“ (IVa). Diese drei Mittel dienen
der Erzeugung eines Prasenzeffekts, der den Glaubigen in das Geschehen invol-
viert. Hinzu kommt viertens, dass der eigentliche Inhalt der Botschaft ausgelas-
sen und stattdessen ihre heilsgeschichtliche Bedeutung expliziert wird. Die
Geburt des Gottessohns sei, so heifdt es, von Anfang an vorherbestimmt gewe-
sen (Ib). Der Gottessohn iiberwinde die Natur, nehme die Siinden fort (IIa),
erniedrige die Hochmiitigen (IIb), mache die Gottesmutter zur Teilhaberin an
der gottlichen Herrschaft (IIla), sei den Gldaubigen treu (Vb), vergebe ihnen die
Siinden und schenke ihnen das ewige Heil (Vc). Somit beruht die Komposition
des Liedes auf drei Bestandteilen: dem Bericht, der den historischen Rahmen
liefert (Ia, Xa), der Szene, die das zentrale Ereignis mit einem Prisenzeffekt
versieht (IIIb-IVb), und der Deutung, die das Ereignis theologisch einordnet
(Ib—IlIa, Vbc).

Die frommigkeitsgeschichtliche Eigenart der Mariensequenz liegt in der
Vergegenwartigung des heilsgeschichtlichen Ereignisses. Der Glaubige sucht
personale und affektive Ndhe zu Maria, Christus und Gott.” Entsprechend be-

9 Eine Parallele bietet die friithmittelhochdeutsche ,Mariensequenz von Muri‘ (1160/70), eine
freie Bearbeitung der Sequenz Ave praeclara maris stella (elftes Jahrhundert). Wahrend sich die
Vorlage durch allegorische Verdichtung auszeichnet, setzt die Bearbeitung auf die Schilderung
einer Szene, in der die Gottesmutter das Jesuskind stillt (Madonna lactans). Vgl. Kraf: Spiel-
raume, S. 87-108, hier S. 94-99; Kraf3: Stabat mater dolorosa, S. 74-76; vgl. demnéachst auch
Eva Rothenbergers Berliner Dissertation zu den deutschen Versiibertragungen von Ave prae-
clara maris stella. Die Mariensequenz Stabat mater dolorosa, die um die mitleidende Gottes-
mutter kreist, gehort ebenfalls in diesen Zusammenhang; der Glaubige duf3ert darin die Bitte,



198 —— Andreas Kraf3

zeichnet die Sequenz Gott als ,Menschenfreund‘ (amator hominis). Wenn der
Engel aufgefordert wird, er moge ,nahe‘ (comitus) an Maria herantreten, so im-
pliziert dies, dass der Glaubige selbst an dieser Ndhe teilhaben mo6chte. Maria
bietet einen personlichen Heilsweg, da sie dem gottlichen Vater und dem gottli-
chen Sohn in familidrer Hinsicht, aber auch — wie die Sequenz Mittit ad virginem
betont - als Teilhaberin der gottlichen Herrschaft (participem patris imperii)
nahesteht.

2 Der Monch von Salzburg

Die alteste bekannte Versiibertragung deutscher Sprache stammt vom Monch
von Salzburg, einem am Hof des Salzburger Erzbischofs Pilgrim II. von Puch-
heim wirkenden Liederdichter, der 27 lateinische Hymnen und Sequenzen be-
arbeitete.”® Die Ubertragung von Mittit ad virginem ist in zehn Handschriften
bezeugt, von denen sechs mit Melodien ausgestattet sind." Der folgende Text-
abdruck stiitzt sich auf Spechtlers Edition" und beriicksichtigt die Textbesse-
rungen, die Wachinger vorgeschlagen hat (hier kursiv gedruckt):"

dass er — gewissermafien in der Rolle des Lieblingsjlingers — neben Maria unter dem Kreuz
stehen diirfe: iuxta crucem tecum stare; vgl. Kraf3: Stabat mater, S. 76-77, 86-90. Vgl. auch
Gaul, hier S. 162.

10 Vgl. Wachinger: Art. ,Ménch von Salzburg‘, Sp. 658-670; eine Liste der Ubersetzungen
bietet Barnthaler, S. 309-312.

11 Vgl. Die geistlichen Lieder des Monchs, S. 188-193 (Edition, Nr. G 13), S. 34-99 (Handschrif-
ten): (1) Miinchen, BSB, cgm 715, fol. 61"-65", mit Melodie (Sigel A, HC 4249); (2) Wien, ONB,
Hs. 2856, fol. 232234, mit Melodie (Sigel D, HC 6527); (3) Miinchen, BSB, cgm 1115, fol. 25"-26",
mit Melodie (Sigel B, HC 9991); (4) Wien, ONB, cod. 4696 (,Lambacher Liederhandschrift‘), fol.
135'-139", mit Melodie (Sigel E, HC 11683); (5) Wien, ONB, cod. 2975, fol. 154" (Sigel F, HC
11492); (6) Breslau, Didzesanarchiv, Hs. 58, fol. 182f, mit Melodie (Sigel a, HC 12712); (7) Danzig,
Bibl. der Polnischen Akademie der Wissenschaften, Ms. 2015, fol. 217"-219", mit Melodie (HC
18493); weitere Textzeugen hat: Wachinger: Der Ménch von Salzburg. Uberlieferung, S. 21-22:
(8) Udine, Kapitelarchiv, Ms. 58, fol. 138" (Sigel ¢, HC 4045); (9) Miinchen, BSB, Clm 7742, fol.
247 ™V (Sigel n, HC 18548); (10) Miinchen, BSB, Clm 18566, fol. 99 "V (Sigel o, HC 18551); (11)
Prag, Nationalbibl., Dep. Minorité (Frantiskani) Cesky Krumlov 148, fol. 169 ™V (Sigel p, HC
7819).

12 Die geistlichen Lieder des Monchs, S. 188-193; ich verzichte auf die Markierung der textkri-
tischen Eingriffe. Die von Spechtler separat abgedruckte Fassung m lasse ich hier beiseite.

13 Wachinger: Der Ménch von Salzburg. Uberlieferung, S. 21-25.



Mittit ad virginem

Ia Des menschen liebhaber
sand zu der maide her
von seiner engel schar
nur ainen engel klar,
der starkke potschaft furt.

IIa Natur er iiberwant;
der eren kiinig geporn;
im dienen alle land,
er hat den alten zorn
dem menschen abgelait.

IIla Von im verstossen wart
der fiirst so snoder acht,
er hat sein mueter zart
mit im tailhaft gemacht
der kraft des vater sein.

IVa Trit nahent der jungkfrawn zu
und sprich ,ave‘ zu ir
und sprich ,vol genaden du‘
und sprich ,got sei mit dir*
und sprich ,nicht fiirchte dich*!

Va Die maid gelawbig was
und horte seine potschaft,
sie enphieng und genas
ains suns von gotes kraft,
der wunderleich genannt,

Vc  Der mues geruechen uns
ablas der siinde geben,
und durch die lieb seins suns
gab er uns das ewig leben
dort in der engel land.

Ib

IIb

IIIb

IVb

Vb

Mittit ad virginem —— 199

durch uns ein starker pot
gesendet wart von got
darumb, das er betwangk
mit kraft naturen gank

an der jungkfrawn gepurd.

der hochfart in verdros,

in twangk sein maisterschaft,
die hohen und ir genos

stort er mit aigner kraft;

des sei im lob gesait.

zeuch hin, pot, gotes knecht,
und entsleus dise gab,
offenbar newe recht,

tue die alt ee hinab

mit kraft der potschaft dein!

alldo die jungkfraw guet
enphieng den goteshort,
in dem ir kauscher muet
belaib ganz an allem ort,
der nie verrugkte sich.

der, rat des menschen, tod
mit recht verderbet hat.

der starken vater, got
gelawbhaft die sein bestat,
dem die kristen sein erkant.

Die Ubertragung hilt die Formvorgabe weitestgehend ein. Die Strophen umfas-
sen, wie in der lateinischen Vorlage, reguldr fiinf sechssilbige Verse, die einem
dreihebigen Jambus folgen. Auch die Reimtechnik ist, mit einer Ausnahme,
identisch: Kreuzreime innerhalb des Versikels wechseln mit umfassenden Rei-
men, die je zwei Versikel zu Strophen verkniipfen. Nur in der ersten Strophe
erlaubt sich der Monch die Ersetzung der Kreuzreime durch Paarreime. Den



200 —— Andreas Kraf

Schlussversikel kniipft er durch Weiterfiihrung des umarmenden Reims an die
fiinfte Strophe an (genannt/erkant/land). Beide Mafinahmen resultieren in einer
formalen Verdichtung des Lieds, die der Sangbarkeit auf die Melodie der latei-
nischen Vorlage keinen Abbruch tut.

Inhaltlich betrachtet, handelt es sich durchaus nicht um eine ,relativ freie
Ubertragung®“.’ Vielmehr ist erstaunlich, wie eng sich die Ubersetzung an die
Vorlage hilt, obwohl sie sich deren Reimzwiangen unterwirft und sie noch stei-
gert. Die Vorlagenndhe lasst sich an der ersten Strophe beispielhaft demonstrie-
ren. Der Ménch dndert die Motivfolge, wenn er den letzten Vers des ersten Ver-
sikels (amator hominis) an den Anfang vorzieht (Des menschen liebhaber), was
einerseits den Satzbau vereinfacht und andererseits den Reim mit sand zu der
maide her (mittit ad virginem) ermoglicht. Nur eine geringe Modifikation stellt
auch die Formulierung von seiner engel schar dar, die den Gedanken wiedergibt,
dass Gott nicht irgendeinen Engel (non quemvis angelum) geschickt habe. Wih-
rend die lateinische Sequenz die Stirke des Boten zweifach anspricht (Ia: forti-
tudinem, Ib: fortem nuntium), wandelt der Ménch im ersten Fall die Stdrke des
Boten in die Stirke der Botschaft um (starkke potschaft). Dem Reim sind auf3er-
dem Kkleinere Zusitze geschuldet: das Attribut kiar fiir den Engel, das Verb furt
als Pradikat eines neu gebildeten Relativsatzes, das Nomen got als Teil der pas-
sivisch gewendeten Formulierung gesendet wart (zu expediat). Ein {iberzeugen-
der Reim gelingt dem Ubersetzer, wenn er der Wendung naturen gank (naturae
praeiudicium) das neue Pradikat betwangk (statt faciat) zuordnet, das er aus der
zweiten Strophe vorzieht (naturam superet). So erzielt der Monch mithilfe ge-
ringfiigiger, aber wirkungsvoller Eingriffe die getreue und vollstdndige Wieder-
gabe von Form und Inhalt.

Diese Eleganz beweist der Ménch auch in der Wiedergabe des englischen
Grufes in Versikel IVa. Die Worte des Engels diirfen, weil sie biblisch bezeugt
sind, nicht verdndert werden; gleichwohl miissen sie dem Metrum und Reim-
schema angepasst werden. Der Ménch 16st diese Aufgabe nicht weniger ge-
schickt als seine Vorlage. Wie diese tastet er den biblischen Wortlaut nicht an,
wenn er einerseits den Gruf3 ave nicht iibersetzt und den Segen tecum dominus
zwanglos als got sei mit dir wiedergibt, wenn er andererseits zu Reimzwecken
das gratia plena (vol genaden du) mit einem bekraftigenden du versieht (Reim
du/zu) und bei der Wiedergabe von ne timeas eine Inversion der deutschen
Wortfolge vornimmt: nicht fiirchte dich (Reim dich/sich).

14 Spechtler, Sp. 629.



Mittit ad virginem = 201

Der Monch operiert also mit vier Mitteln, um Form und Inhalt zu wahren.
Erstens gruppiert er, wenn erforderlich, die Motivfolge innerhalb eines Versikels
oder auch iiber eine Versikelgrenze hinweg um. Zweitens arbeitet er mit Wort-
zusétzen, bei denen es sich um ehrende Attribute fiir den Engel (Ia: klar) und
die Gottesmutter (IIla: zart, IVb: guet), eine Lobesformel fiir Gott (IIb: des sei im
lob gesait) und eine Periphrase fiir den Engel handelt, die sich an die Vorstel-
lung Marias als Magd des Herrn anlehnt (IITb: gotes knecht). Drittens greift er zu
Wiederholungen bereits etablierter Motive wie Gottes Kraft (Va: von gotes kraft,
vgl. Ib: mit kraft) und Gottes Liebe (Vc: durch die lieb seins suns, vgl. Ia: liebha-
ber). Viertens bedient er sich sinnwahrender Substitutionen: In Versikel Ila
wendet er die Herrschaft Gottes (regnet et imperet) in den Dienst der Volker (im
dienen alle land) um und ersetzt den Siindenpfuhl (zyma scoriae) durch den
Zorn Gottes, der aus der Siindhaftigkeit des Menschen resultiert (alten zorn). In
Versikel Illa ersetzt er mundanum durch die wertende Wendung so snéder acht,
in Versikel IVa den Titel dominus durch das spezifizierende Wort got. In Versikel
Vc expliziert er die Heimat (patriam) als ewig leben und ersetzt die Burg der
Sterne (arce siderum) durch das Land der Engel (der engel land). Letztere Meta-
pher ist insofern nicht fehl am Platz, als sie den Motivkreis der Engel schlief3t,
mit dem die Sequenz beginnt (Ia: engel schar, engel klar).

Gelegentlich erlaubt sich der Monch inhaltliche Eingriffe, die sich im se-
mantischen Horizont der lateinischen Sequenz bewegen und die Verstdandlich-
keit fiir das volkssprachliche Publikum absichern. In Versikel IIIb formt er den
Gedanken, dass der Engel den Schleier der alten Schriften (veteris literae) liiften
solle, in den Gedanken um, dass er die Ablésung des alten Bundes (alt ee) durch
den neuen Bund (newe recht) ansagen moge. In beiden Fillen geht es um die
heilsgeschichtliche Zeitenwende, doch verschiebt der Ménch den Akzent von
der anbrechenden Offenbarung auf die Erneuerung des Bundes. In Versikel IVb
konkretisiert der Monch die Aufforderung an Maria, sie solle ihrer Bestimmung
folgen (perficias propositum) und ihr Geliibde halten (votum teneas) in der Wei-
se, dass er, ausgehend von dem Wort ,keusch® (castum), das Wunder der jung-
fraulichen Mutterschaft entfaltet: in dem ir kauscher muet / belaib ganz an allem
ort, / der nie verrugkte sich. Versikel Vb reichert er um den Aspekt an, dass der
Erloser nicht nur die Siinde fortgenommen, sondern auch den Tod bezwungen
habe (der, rat des menschen, tod / mit recht verderbet hat, erweiternd zu consilia-



202 —— Andreas Kraf3

rium humani generis), und dass dieses Heilswerk insbesondere den Christen
zugutekomme (dem die kristen sein erkant).”

Den Wechsel von Bericht, Szene und Deutung halt der Monch von Salzburg
weitgehend ein. Den Prdsenzeffekt, den die lateinische Sequenz bei der Insze-
nierung des Engelsgrufies erzeugt, ahmt er genau nach.”® So wird man sagen
konnen, dass der Monch die Poetik und Theologie der lateinischen Sequenz
nahezu vollstdndig einzufangen weif3. Er gibt das liturgische Lied im Medium
der Volkssprache addquat wieder und gewdhrleistet die Sangbarkeit auf die
Melodie der Vorlage. Die vorgenommenen Modifikationen sind {iberschaubar;
sie dienen der Einhaltung der Form, tragen aber auch der volkssprachlichen
Frommigkeit Rechnung.

3 Oswald von Wolkenstein

Der Siidtiroler Ritter und Liederdichter Oswald von Wolkenstein (um 1377-
1445), der ,Bekanntschaft mit geistlichen Liedern des Monchs von Salzburg
erkennen“ ldsst,” iibersetzte nur zwei lateinische Sequenzen ins Deutsche:
Mundi renovatio (Der werlde vernewung lawter klar) und Mittit ad virginem (Von
Got so wart gesannt).’® Seine Bearbeitung des Mittit ad virginem ist nicht in den
Haupthandschriften, sondern stets als Ergdnzung zu den Liedern des Mdnchs
von Salzburg iiberliefert; drei von vier Textzeugen statten Oswalds Ubertragung
mit der Melodie aus.” Der folgende Textabdruck folgt der von Burghart Wachin-

15 Wachinger korrigiert entsprechend Spechtlers Interpunktion des Versikels Vb; eine weitere
Korrektur ist erforderlich: got gelawbhaft die sein bestat gehort zusammen (zu patrem posteris
in fide stabilem).

16 Nicht aber im Fall der Gottesmutter, denn in Versikel IVb wird aus der Aufforderung susci-
pias (2. Person Singular Konjunktiv Prasens) die Feststellung enphieng (3. Person Singular
Indikativ Préteritum).

17 Wachinger: Art. ,Oswald von Wolkenstein‘, Sp. 160.

18 Die Lieder Oswalds, S. 317-319, Nr. 129 (Mundi renovatio), S. 319-321, Nr. 130 (Mittit ad
virginem). Zu diesem Lied vgl. Spicker, S. 20, 97; Loser, S. 251-261, hier S. 254-255.

19 Miinchen, BSB, Cgm 715, fol. 150'—153", mit Melodie (Sigel L, HC 4249); Miinchen, BSB, Cgm
1115, fol. 26'-27¥, mit Melodie (Sigel w, HC 9991); Wien, ONB, cod. 4696 (,Lambacher Lieder-
handschrift*), fol. 139'-142", mit Melodie (Sigel x, HC 11683); Wien, ONB, cod. 2975, fol. 154"—
155" (Sigel y, HC 11492). Autorzuschreibung in L: Ein ander Mittit ad virginem hat der Oswald
Wolkchenstainer gemacht (Registeriiberschrift, fol. 2), vgl. Die Lieder Oswalds, S. 319, Nr. 130
und in y: Sequitur sequencia mittit ad virginem secundum textum wolkchensteiner, vgl. Die
Lieder Oswalds, S. 319, Nr. 130.



Mittit ad virginem = 203

ger neu bearbeiteten Ausgabe von Karl Kurt Klein und weicht nur in der Inter-
punktion des Versikels IVb ab:*

Ain ander Mittit ad virgine(m)

Ia

ITa

IIla

IVa

Va

Von got so wart gesannt Ib
der jungkfraun her zu lant

ein engel wol erkannt,

Gabriel was er genannt,

dem starke potschaft zam.

Uber all creatur trat Ib
der kiinig jungk geporn.

sein reich, sein zepter hat

all siind gar ab geschorn.

das sei im lob und eer.

Weicht héher, tret hindan, IIIb
ir fiirsten helle kind,

seit wir Mariam han,

domit wir worden sint

tailhaft des vater reich.

Her enngel, werbet schon: IVb
»Ave, das sag ich dir,

jungkfrau genaden vol.“

werbet ,,Got sei mit dir

und went dir alle vorcht.“

Gelaubig was die maid Vb
und west an allen wankch:

was ir der engel sagt,

das was ir alles dankch.

domit si got enpfie.

Der pot der was so stark:
nature iren sark

zerbrach er vnd verpargk
der junkfraun allen ark.
magt, mueter was ir nam.

Den trak, den feint er stach,
di hat er gar gemacht.

ir hochfart er zebrach

und hat in nicht gestat,

das siim herschten mer.

Tret herfiier, enngel Klar,
werbet schon eure wort!
macht di geschrift offenbar,
di vor nie wart gehort

von kainem poten geleich.

Jungkfraw, enphahet got,
der wil vermenschen sich.
ir laistet sein gepot,

das gelaubt sicherlich.

sein geist die sach e worcht.

Der uns beschaffen hat

und als menschleich geslecht
von seiner hanntgetat,

er was ie und iee gerecht,

der uns auch nie verlie.

20 Die Lieder Oswalds, S. 321, Nr. 130; zur Begriindung der von mir verdnderten Interpunktion
vgl. weiter unten.



204 —— Andreas Kraf3

Vc  Der uns geholfen ist
vnd went uns siinden slamm,
der siiess herr Jhesus krist
flier uns ad patriam,
do er wont iee und iee.

Wie der Monch hebt Oswald Anfang und Schluss der Sequenz hervor. Wahrend
der Monch die erste Strophe durch die Wahl von Paar- statt Kreuzreimen mar-
kiert, steigert Oswald den Effekt, indem er die Versikel Ia und Ib jeweils mit vier
gleichen Reimen ausstattet: aaaab cccch. In der formalen Gestaltung der
Schlussstrophe stimmt Oswald mit dem Monch iiberein, auch er verbindet die
letzten drei Versikel mit iibereinstimmenden Schlussreimen zur Einheit (Va:
enpfie, Vb: verlie, Vc: iee).

Oswald erlaubt sich gréf8ere inhaltliche Freiheiten als der Ménch von Salz-
burg. In der Gestaltung der ersten Strophe zeichnen sich zwei Eingriffe ab, die
man als Explizierung und Metaphorisierung bezeichnen kdnnte. Zum einen
erldutert Oswald die Verkiindigungsszene, indem er die beteiligten Personen —
Gott, Engel und Jungfrau — ndher bestimmt. Er ersetzt die Periphrase amator
hominis durch got (Ia,1), nennt den Engel beim Namen: Gabriel was er genannt
(Ta,4; fiir archangelum) und weist der Jungfrau einen marianischen Titel zu:
magt, mueter was ir nam (Ib,5; zu in partu virginis). Zum anderen ersetzt er das
Motiv, dass das Heilsereignis der jungfraulichen Geburt in der Natur vorbe-
stimmt gewesen sei (Ib,3—4: naturae faciat / ut praeiudicium), durch eine meta-
phorische Vorwegnahme des (in der lateinischen Sequenz erst im ndchsten
Versikel folgenden) Motivs, dass Gott die Natur iiberwunden habe (IIa,1: natu-
ram superet). Oswald wihlt hierfiir eine Metapher, die an die Auferstehung
Christi aus dem Grab erinnert: nature iren sark /zerbrach er (Ib,2-3). Das Bild,
dass der Bote den Sarg der Natur zerbrochen habe, verweist auf den Erl6ser, der
geboren wird, um den Tod zu besiegen. Oswald verkniipft das Bild mit einem
zweiten, das die jungfrduliche Mutterschaft (in partu virginis) betrifft. Es besagt,
dass der Bote alles Arge vor der Jungfrau verborgen habe: vnd verpargk/der
junkfraun allen ark (Ib,3-4). Wachinger bezieht diese Aussage ,,auf die spéteren
Schmerzen Marias“, die der Engel verschwiegen habe.” In seiner Lesart fallt
also bereits der Schatten der Passionsgeschichte auf die Verkiindigungsszene.
Vielleicht verbleibt das Bild aber doch im Verkiindigungsgeschehen und meint
nur, dass der Himmelsbote der Gottesmutter die Verletzung ihrer Jungfraulich-
keit erspart habe.

21 Die Lieder Oswalds, S. 319, Nr. 130.



Mittit ad virginem = 205

Die Tendenz zu gesteigerter Bildlichkeit setzt sich in der zweiten Strophe
fort. Aus den Verben regnet et imperet werden die Substantive sein reich, sein
zepter, die das Bild eines thronenden Herrschers evozieren. Die etwas sperrige
Metapher, dass der Erléser den ,Schlackenkessel aus unserer Mitte fortgetragen’
habe (zyma scoriae tollat de medio), wandelt Oswald in das einfachere Bild der
Siinde um, die wie Wolle abgeschoren wird (all siind gar ab geschorn). Aus den
Hochmiitigen und Stolzen macht Oswald den Drachen, der erstochen, und den
Feind, dem der Garaus gemacht wird: Den trak, den feint er stach, /di hat er gar
gemacht. Drachen und Feind verweisen auf den Teufel, der als Gegenspieler
Gottes ins Spiel gebracht wird. Zugleich behélt Oswald das Bild des zerriebenen
Hochmuts bei: ir hochfart er zebrach (superbientium terat fastigia) und 16st das
Bild der zertretenen Nacken der Stolzen (colla sublimium calcans) im Sinne
eines richtenden Herrscherspruchs auf: und hat in nicht gestat,/das si im
herschten mer.

Auch die dritte Strophe ist plastischer gestaltet. Oswald verdichtet die vor-
gegebenen Motive, dass die weltlichen Fiirsten gestiirzt werden und die Got-
tesmutter Teilhabe an der gottlichen Herrschaft gewinnt. Er bezieht sie kausal
aufeinander und formuliert sie als drohende Apostrophe: Weicht héher, tret hin-
dan, /ir fiirsten helle kind, / seit wir Mariam han, / domit wir worden sint / tailhaft
des vater reich (Illa). Aus den weltlichen Fiirsten (mundanum principem) werden
die Kinder des Héllenfiirsten, der zuvor schon als Feind und Drache bezeichnet
wurde. Maria erscheint nun als Schutzpatronin gegen die teuflische Macht. Sie
ist bei Oswald nicht nur selbst der géttlichen Kraft teilhaftig, sondern gibt auch
den Gldaubigen Anteil am Reich Gottes. Der Affekt, den die Apostrophe erzeugt,
wird durch die Wahl der ersten Person Plural (wir) gesteigert: Das dramatische
Heilsgeschehen, der von Maria vermittelte Sieg Gottes iiber den Teufel, betrifft
die Gemeinschaft der Glaubigen gewissermaflen hochstpersonlich. Mit der An-
sprache an die Teufelskinder erweitert Oswald die Reihe der Apostrophen, die
sich in der lateinischen Sequenz auf den Engel (IIlb—IVa) und die Jungfrau (IVb)
beschrianken. So verschiebt sich die Komposition. In der lateinischen Vorlage
markiert die erste Apostrophe (die Aufforderung an den Engel, die Botschaft zu
iiberbringen) die genaue Mitte des Liedes (IIIb); hingegen gelangt Oswald zu
einer Dreiteilung, die auf den Bericht (I-II) die Apostrophen (III-1V) folgen lédsst
und in eine Bitte (V) miindet.

Oswald akzentuiert die eigentliche Verkiindigungsszene (Illb) starker als
das lateinische Lied und fiigt ihr, wie es scheint, eine poetologische Dimension
hinzu. Als Liederdichter spiegelt er sich im Verkiindigungsengel, den er zwei-
mal namentlich anspricht (Illb: enngel klar, IVa: Her enngel), und insinuiert,
dass er, Oswald, seinerseits ein starker Bote sei. Wahrend die lateinische Se-



206 —— Andreas Kraf

quenz die Anrufung des Engels erst in Versikel IVa platziert, zieht Oswald sie
vor und verteilt sie somit auf zwei Versikel. Er 16st das Staccato des vierfachen
dic auf, indem er den Imperativ wortreicher formuliert und zweimal nachhallen
l4sst: werbet schon eure wort! (I1Ib,2), werbet schon! (IVa,1), werbet! (IVa,4). Die
Periphrase werbet schon eure wort ist bemerkenswert, weil sie das Motiv des
schonen Sprechens betont. Schéne, geziemende Worter sind Sache nicht nur
des Engels, sondern auch des um Asthetik und Rhetorik bemiihten Liederdich-
ters. Das Motiv der alten Schriften (veteris literae) passt Oswald ebenfalls in die
poetologische Sinnebene ein. Er 16st das Bild des geliifteten Schleiers auf
(IIIb,3: macht die geschrift offenbar zu revela velamen) und betont die Einzigar-
tigkeit des Boten und die Neuigkeit der Botschaft: di vor nie wart gehort /von
kainem poten geleich (IIIb,4-5). Dies ist, wie Wachinger richtig anmerkt, ,,theo-
logisch nicht ganz korrekt“, da die Botschaft bereits im Alten Testament pro-
phezeit wurde (vgl. IIIb: revela veteris velamen literae).” Die Pointe liegt darin,
dass Oswald erneut jene exzeptionelle Dichterrolle durchscheinen ldsst, die er
fiir sich selbst beansprucht. Ein letztes Mal akzentuiert Oswald die poetologi-
sche Dimension, wenn er den Engel — gewissermafien in Form eines performati-
ven Sprechakts — zu Maria sagen ldsst: das sag ich dir (IVa,2).

In der Apostrophe an die Jungfrau (IVb) nimmt sich Oswald wieder zuriick
und ladsst, wie die lateinische Vorlage, die Glaubigen sprechen. Wachinger hin-
gegen rechnet, wie die von ihm eingefiigte Interpunktion zeigt, die Verse noch
der Rede des Engels zu. Dies ist fraglich, wie der Vergleich mit der lateinischen
Sequenz zeigt, denn die Worte des Engels beschrdanken sich auf den Wortlaut
der Bibel, und die Apostrophe an die Jungfrau stellt eine Entsprechung zur vo-
rausgehenden Apostrophe an den Engel dar. Die biblisch bezeugten Worte des
Engels sind — in der lateinischen Vorlage und in der deutschen Bearbeitung —
eine Anrede in der Anrede; sie sind eingebettet in die Aufforderung der Glaubi-
gen an den Engel, die frohe Botschaft zu {ibermitteln. Oswald setzt hier neue
Akzente, die den theologischen Zusammenhang erldutern. Er betont die
Menschwerdung Gottes (IVb,2: der wil vermenschen sich), das Wirken des Heili-
gen Geistes (IVb,5: sein geist die sach e worcht) und, wieder ein vorgezogenes
Motiv, den Glauben der Gottesmutter (IVb,4: das gelaubt sicherlich, vgl. Va,3:
credit).

Die Aufforderung erfiillt sich im nachfolgenden Versikel Va, der die dreitei-
lige Schlussstrophe einleitet. Der Glaube Marias (Va,1: Gelaubig was die maid)
wird durch den Zusatz betont, dass sie sich nicht beirren lasse: und west an

22 Die Lieder Oswalds, S. 320, Nr. 130.



Mittit ad virginem = 207

allen wankch (Va,2). Die Umschreibung der Botschaft (nuntium) in der Formulie-
rung was ir der engel sagt (Va,3) markiert noch einmal die Kommunikationssi-
tuation: Es gibt einen Boten, der spricht, und eine Adressatin, die lauscht. Viel-
leicht wird hier implizit die poetologische Dimension weitergefiihrt: Wie Maria
auf den Engel hort, so bedarf der Sdnger eines aufmerksamen Publikums, das
seine Leistung zu schétzen weif (vgl. Va,4: das was ir alles dankch). In Versikel
Vb, der in der lateinischen Sequenz allein auf Gottvater gemiinzt ist, hebt
Oswald die Rolle des Menschen hervor, indem er einen umfangreichen Hinweis
auf die Geschopflichkeit der Menschen hinzufiigt: Der uns beschaffen hat /und
als menschleich geslecht /von seiner hanntgetat (Vb,1-3). Damit kniipft er an die
zuvor erwdahnte Menschwerdung Gottes an und betont so das menschliche
Band, das Gott mit den Gldubigen verbindet. Der letzte Versikel schlief3t an den
vorletzten an. Gott ist nicht nur Schopfer (Vb,1: Der uns beschaffen hat), sondern
auch Helfer der Menschen (Vc,1: Der uns geholfen ist). Wiahrend die lateinische
Vorlage das wir der Glaubigen erst im letzten Versikel einfiihrt (nobis), zieht
Oswald es in den vorletzten Versikel vor und erzeugt so die Anapher Der uns.
Auf diese Weise wird die Gemeinschaft der Glaubigen stdrker hervorgehoben als
in der lateinischen Sequenz. Den abschliefenden Versikel, der die Bitte um die
Vergebung der Siinden und die Aufnahme ins Himmelreich artikuliert, gestaltet
Oswald wiederum plastischer als die Vorlage. Die Vergebung der Siinden
(peccati veniam) umschreibt er mit einer nachgeholten Metapher: Aus zyma
scoriae tollat (I1a,4-5) wird went uns siinden slamm (Vc,2). Gott wird nicht, wie
in der lateinischen Vorlage, preisend als Ratgeber der Menschen, Gott der Star-
ken, Vater der Zukunft, Wahrer der Treue angesprochen, sondern intimer als
der siiess herr Jhesus krist (Vc,3), der den Menschen dorthin fithren soll, wo er
selbst wont iee und iee (Vc,5).

Wie der Monch von Salzburg weifs auch Oswald von Wolkenstein das litur-
gische Lied Mittit ad virginem formal und inhaltlich mit den Mitteln der Volks-
sprache einzufangen. Zugleich verleiht er seiner Ubertragung eine auktoriale
Signatur, die sich in der poetischen Gestaltung (Tendenz zur Metaphorisierung),
thematischen Verdichtung (Betonung der Nihe des Menschen zum menschge-
wordenen Gott) und poetologischen Zuspitzung (Thematisierung der schénen
Worter) erweist. Oswald gewinnt der lateinischen Sequenz eine neue Pointe ab,
indem er eine implizite Parallele zwischen Verkiindigungsengel und Liederdich-
ter zieht. Dieses Rollenspiel, das der eigenen Autorisierung dient, kennt man
auch aus anderen seiner geistlichen Lieder, zum Beispiel aus dem Beichtlied
Mein stind und schuld, in dem er unter der Hand eine quasi-priesterliche Positi-



208 —— Andreas Kraf3

on fiir sich beansprucht.”? Auf diese Weise kompensiert Oswald die liturgische
Kompetenz, die ihm als Dichter, der dem laikalen Stand der Ritter angehort,
fehlt.

4 Heinrich Laufenberg

Eine dritte Versiibertragung der Mariensequenz stammt von Heinrich Laufen-
berg, der in Zofingen (Kanton Aarau) und Freiburg als Dekan téitig war und 1460
im Straflburger Johanniterkloster starb. Laufenberg trat als geistlicher Lieder-
dichter hervor, der zahlreiche lateinische Hymnen und Sequenzen ins Deutsche
iibertrug, darunter auch die Mariensequenz Mittit ad virginem.* Seine literari-
schen Werke wurden ,,vom Autor selbst oder von seiner nachsten Umgebung in
einigen [Handschriften] gesammelt, die in der Bibliothek des Johanniterklosters
verblieben und mit dieser 1870 in der Straflburger Stadtbibliothek verbrannt
sind“.” In der Liederhandschrift, die Philipp Wackernagel wenige Jahre zuvor
ediert hatte, sind vier Lieder des Monchs von Salzburg iiberliefert — ein Hinweis
darauf, dass sich Laufenberg von ihm zur formtreuen Ubersetzung lateinischer
Hymnen und Sequenzen anregen lief}.? Wenn Wachingers chronologische
Uberlegungen zutreffen, diirfte die Ubersetzung zur Gruppe der zwischen 1421
und 1434 verfassten Lieder zdhlen.” Eine gr6fiere Wirkung wurde ihnen nicht
zuteil.

Der folgende Textabdruck basiert auf Wackernagels Edition. Die Schreib-
weisen habe ich normalisiert (Auflésung der Superskripte, u/v-Ausgleich, Nor-
malisierung des Schaft-s). Drei Konjekturen scheinen mir erforderlich: hern statt

23 Vgl. Kraf3: Siinder, Prediger, Dichter.

24 Vgl. Wackernagel 2, S. 580, Nr. 754: Agnoscat omne seculum; S. 580, Nr. 755: Veni redemp-
tor gentium; S. 580-581, Nr. 756: A solis ortus cardine; S. 581, Nr. 757: Ave maris stella; S. 581—
582, Nr. 758: Salve mater salvatoris; S. 583, Nr. 760: Mittit ad virginem; S. 584, Nr. 761: Corde
natus et parentis; S. 584-585, Nr. 762: Congaudent angelorum chori; S. 585, Nr. 763: Ave prae-
clara maris stella; S. 586-587, Nr. 765: Letabundus exultet; auch S. 586, Nr. 764: Salve Regina.
25 Straflburg, Stadtbibliothek, cod. B 121, fol. 76* (HC 5821); vgl. Wachinger: Art. ,Heinrich
Laufenberg’, Sp. 614-625, hier Sp. 615-616 (Zitat); ders.: Notizen, S. 349-385 (wieder in ders.:
Lieder und Liederbiicher, S. 329-362); Nemes: Das lyrische (Euvre (Laufenbergs Ubertragung
des Mittit ad virginem ist nicht Teil der ausgewihlten Editionen dieses Bandes).

26 Vgl. Wachinger: Notizen, S. 354-357; ders.: Art. ,Heinrich Laufenberg’, Sp. 620-621.

27 Vgl. Wachinger: Notizen, S. 357: ,,Als Nahtstelle kdme wohl am ehesten Blatt 78/79 in
Frage; was vorausging, waren die Lieder von 1421 bis 1434.“ Das deutsche Mittit ad virginem
stand auf fol. 762.



Mittit ad virginem = 209

her (Ia,4: Akkusativ statt Nominativ), uberwinden statt uberwinde (I1a,3: Infinitiv
statt Imperativ) und von sorge fry statt on sorge fry (IVa,5: ,von‘ statt ,ohne‘). In
der vierten Strophe habe ich Anfiihrungszeichen hinzugefiigt, um die Rede des

Engels zu markieren.

Sequitur sequentia Mittit ad virginem.

Ia Hin zuo dir, megde vin, Ib Diz starke botschaft guot
sent got den engel sin, richt us mit wisem muot,
doch gar mit underscheit, natiurlich art vertrib,
hern gabriel gemeit so daz mit kiuschem lib
von minn der menscheit ein: gebdr die maget rein.

IIa Naturen kraft sol dis kinde IIb Der hoffart haels sol es tretten
ein kiing der er und all herschaft
richsen, zwingen, uberwinden sol es gar under sich wetten
und iemer mer von eigner kraft,
die siind gar abe lan, die es im strit sol han.

IIIb Gang us und bis behend, IIla Verstos den fiirsten gran
du edler bot, diz vollend, der im mit valsch gewalt wil han,
verkiind der buecher sinn wen er die muoter guot
da stat dis alles inn, mit im teilhaftig tuot
von kraft der botschaft din. des richs des vatters sin.

IVa Gang zuo hin und verkiind, IVb Maget, du solt enphan
sprich: ,gruest bistu on siind’, gotz sun gar wol getan,
sprich: ,du bist gnaden vol, dz wiirkt der helig geist,
mit dir der herr sin sol, din kiuschi die du treist,
und bis von sorge fry. die soltu bhan da by.

Va Dz hoert die maget zart, Vb Der gar mit wysem rat

den botten sy vernint,

si gloubt, als es ouch wart,
und ghirt da mit ein kint,
doch also wunderlich,

die welt erloeset hat,

ein got der starken genannt,
ein vatter aller sant

im glouben vesteclich.



210 —— Andreas Kraf3

Vc  Der uns ouch gebe bas
der siinden abelas,
die schuld er dannan tuo
und geb uns fréud darzuo
in himels hohem rich.?®

Die Ubertragung greift in Metrum, Reimschema und Strophenfolge der lateini-
schen Sequenz ein. Die Versikel der dritten Strophe sind vertauscht, was auf
eine entsprechende Vorlage zuriickgefiihrt werden kann.” Die erste Strophe ist
— wie auch beim Monch von Salzburg und Oswald von Wolkenstein — paarge-
reimt, die Versikel sind durch umarmenden Reim verklammert (aabbc ddeec).
In der zweiten Strophe setzen, der lateinischen Vorlage entsprechend, die
Kreuzreime ein, doch weicht die metrische Gestaltung ab. Es wechseln vier- mit
zweihebigen Versen, nur die Schlussverse sind dreihebig. Die dritte und vierte
Strophe sind wieder paargereimt. In der dritten Strophe weicht jeweils der zwei-
te Vers ab, er ist vierhebig. Die vierte und fiinfte Strophe folgen in dieser Hin-
sicht wieder der lateinischen Sequenz. Die fiinfte Strophe kehrt zu den Kreuz-
reimen zuriick; die drei zugehorigen Versikel sind, wie beim Ménch und
Oswald, durch gleiche Reimung der Schlussverse verbunden. Es ldsst sich somit
festhalten, dass Laufenberg das Variationsprinzip, das fiir die vor dem Zweiten
Stil entstandenen Sequenzen typisch ist, anwendet. Es folgen keine identischen
Strophen aufeinander, nur die Strophen I und IV sind gleich gebaut:

| Paarreime dreihebige Verse

1 Kreuzreime Wechsel von zwei-, drei- und vierhebigen Versen
1] Paarreime Wechsel von drei- und vierhebigen Versen

IV Paarreime dreihebige Verse

\" Kreuzreime dreihebige Verse

Typisch fiir die Gattung der Sequenz sind Responsionen, die Laufenberg eben-
falls ohne Vorbild in der lateinischen Vorlage hinzufiigt. Zu nennen sind zwei
Anaphern, die die Strophen III (Gang us) und IV (Gang zuo) sowie die Versikel
Vb (Der gar) und Vc (Der uns) miteinander verbinden, sowie in Ila und IIb die
Wiederholung des Wortes sol an entsprechender Stelle.

28 Wackernagel 2, S. 583, Nr. 760.
29 Eine solche Vertauschung haben auch die lateinischen Textzeugen A, Kk, q, s, X, $; vgl. AH
54, S.298, Nr. 191.



Mittit ad virginem = 211

Laufenberg wihlt fiir seine Ubersetzung schlichte Reime und scheut auch
vor Wiederholungen nicht zuriick (Ib: guot/muot, IIIb: guot/tuot). Mehrfach
gewinnt er Reime durch den Zusatz nachgestellter ehrender Attribute fiir die
Gottesmutter: megde vin (Ia), maget rein (Ib), muoter guot (I11a), maget zart (Va).
Auch zeigt Laufenberg eine gewisse Vorliebe fiir Alliterationen (Ia: got, gar,
gabriel; 1la: kraft, kinde, kiing; 1lb: hoffart, haels, herschaft; Vc: himels hohem).
Im Satzbau tendiert er zu reihender Parataxe. Im Unterschied zu Oswald steigert
er die Bildlichkeit des Textes nicht, sondern baut sie im Gegenteil ab. Wahrend
Oswald beispielsweise die Metapher zyma scoriae (11a) zweifach abwandelt (IIa:
all siind gar ab geschorn, Vc: siinden slamm), 16st Laufenberg sie auf: die siind
gar abe lan (I1a). Insgesamt kann man von einem schlichten, fast naiven Stil der
Ubersetzung sprechen. Die metrischen Eingriffe in der zweiten und dritten Stro-
phe beeintrachtigen die Sangbarkeit auf die Melodie der Vorlage — wenn sie
iiberhaupt beabsichtigt war. Die Handschrift scheint die Ubersetzung jedenfalls
ohne Melodie iiberliefert zu haben.

Ein wesentliches inhaltliches Merkmal der Bearbeitung ist die Betonung des
Verhiltnisses zwischen Gottesmutter und goéttlichem Kind. Schon die erste
Strophe eroffnet die Reihe der Apostrophen, die in der lateinischen Vorlage erst
in der dritten Strophe einsetzt. Die erste Anrede gilt Maria, die — in Uberein-
stimmung mit der lateinischen Vorlage und in Abweichung von den Fassungen
des Monchs und Oswalds — schon im ersten Vers genannt wird: Hin zuo dir,
megde vin. Der Text beginnt somit nicht als Bericht, sondern als Hinwendung zu
Maria. Thr wird gesagt, was sie ohnehin schon weif3. Es geht somit weniger um
die Ubermittlung von Informationen als um die Herstellung eines Nahverhilt-
nisses zwischen Gldubigen und Gottesmutter. Der Engel wird (wie bei Oswald)
beim Namen genannt; es ist der her gabriel, den sein Auftrag frohlich stimmt
(gemeit). Zweimal wird die Vorbedachtheit des Ereignisses betont. Gott hat den
Engel mit Urteilsvermégen (Ia,3: mit underscheit) ausgewahlt, der sich nun auf
den Weg zur Jungfrau macht, um die Botschaft in kluger Weise (Ib,2: mit wisem
muot) zu iiberbringen. Alle Motive der Vorlage werden wiedergegeben, doch
fligen sie sich in eine Szene ein, die anmutiger, frommer, heiterer wirkt als in
der lateinischen Sequenz. Deren theologischer Anspruch (im Erzengel verkor-
pert sich die Stirke Gottes, die Verkiindigung ist vorherbestimmt) weicht einer
schlichteren Frommigkeit, die sich an der Botschaft des Engels, der Keuschheit
der Jungfrau und der Menschenliebe Gottes erfreut.

In der zweiten Strophe tritt der heilsgeschichtliche Auftrag, den der von der
Jungfrau Geborene erfiillen soll, in den Vordergrund. Er soll Kénig sein, der
regiert und herrscht, die Siinden fortnimmt, die Stolzen zu Fall bringt. Zugleich
hebt Laufenberg die Rolle des Kindes hervor. Subjekt der Heilstaten ist dis kin-



212 —— Andreas Kraf3

de, seine Rolle als kiing der er (rex gloriae) wird als Apposition nachgereicht.
Viermal wird gesagt, was es, das Kind, tun soll (Ila,1; IIb,1; IIb,3; IIb,5). So wird
durchgehend prasent gehalten, dass der Konig der Herrlichkeit doch immer
auch das Kind der Jungfrau, der Sohn der Gottesmutter ist. Christus bleibt, auch
wenn er aus eigner kraft (zu propria potens) handelt, stets an seine Mutter zu-
riickgebunden.

Infolge der Vertauschung der Versikel IIla und IIIb dndert sich der Gedan-
kengang. Die Strophe setzt ein mit der Aufforderung an den Engel, die Botschaft
auszurichten (IIIb). Laufenberg schmiickt die Aufforderung aus, indem er den
Engel als edel (du edler bot) bezeichnet und bittet, seine Aufgabe schnell
(behend) zu erfiillen. Die hermeneutische Metapher des Schleiers, der von den
alten Schriften genommen werden soll, 16st Laufenberg auf. Der Engel soll den
Sinn der Biicher verkiinden, in denen ,dies alles‘ langst geschrieben steht: ver-
kiind der buecher sinn/da stat dis alles inn (I1Ib,3-4). Nicht ein Schleier soll
geliiftet, sondern ein Buch aufgeschlagen und deutend gelesen werden. Ge-
meint ist das Buch der Bibel, insbesondere die aus der Adventsliturgie wohlbe-
kannten Verse aus dem Buch des Propheten Jesaja: ,,Darum wird euch der Herr
von sich aus ein Zeichen geben: Seht, die Jungfrau wird ein Kind empfangen,
sie wird einen Sohn gebiren und sie wird ihm den Namen Immanuel (Gott mit
uns) geben® (Jes 7,14). Man kann vermuten, dass der Verweis auf das Lesen und
Deuten von Biichern auf ein Publikum hinweist, das mit der Buchkultur vertraut
ist. Aufgrund der vertauschten Reihenfolge richtet sich Versikel IIla nicht mehr
an das gottliche Kind, sondern an Gabriel. Der starke Bote soll den Fiirsten stiir-
zen (eiciat mundanum principem). Laufenberg baut die Apostrophe aus, indem
er den Fiirsten als zornigen, triigerischen und gewalttidtigen Gegenspieler Gottes
charakterisiert: Verstos den fiirsten gran/der im mit valsch gewalt wil han (IlI-
a,1-2). Als Grund hierfiir wird die Absicht des Kindes genannt, seine Mutter an
der viterlichen Herrschaft Gottes zu beteiligen: wen er die muoter guot / mit im
teilhaftig tuot/ des richs des vatters sin (Illa,3-5). So baut sich eine Opposition
zwischen gottlicher Familie (Vater, Mutter, Kind) einerseits und teuflischem
Widersacher andererseits auf.

Laufenberg schliefi3t die vierte Strophe stilistisch eng an die dritte an. Die-
sem Zweck dient einerseits die Anapher Gang us/Gang zuo, die die lateinischen
Imperative Exi (IIIb) und Accede (IVa) aufnimmt, andererseits die Ahnlichkeit
der gewihlten Reime (IIIb,1-2: behend/vollend zu 1Va,1-2: verkiind/stind; I1la,1-
2: gran/han zu 1Vb, 1-2: enphan/getan). Die Botschaft des Engels gestaltet Lau-
fenberg wie seine lateinische Vorlage als Wechsel zwischen dem Imperativ
sprich (dic) und den betreffenden Zitaten aus dem Lukasevangelium. Die Auf-
forderung ne timeas formuliert er in der Weise um, dass er nicht die Furcht-,



Mittit ad virginem = 213

sondern die Sorglosigkeit der Jungfrau betont: und bis von sorge fry (IVa,5). Die
folgende Apostrophe an die Gottesmutter (IVb) ist, im Unterschied zur lateini-
schen Vorlage, als fortgesetzte Rede des Engels zu verstehen. Zundchst erldautert
Laufenberg, dass das, was der Jungfrau anvertraut werde (depositum), das
schone Gotteskind sei: gotz sun gar wol getan. Wieder also wird die Beziehung
zwischen Mutter und Kind hervorgehoben. In den nachfolgenden Versen
streicht Laufenberg die Motive des Heilsplans Gottes (propositum) und des Ge-
liibdes Marias (votum) zugunsten einer Erlduterung, die sich wieder unmittelbar
auf das Lukasevangelium bezieht, dass namlich der Heilige Geist in Maria wirke
und ihre Keuschheit unangetastet bleibe: dz wiirkt der helig geist, / din kiuschi
die du treist, / die soltu bhan da by (zu Lk 1,35). Eben die Tatsache, dass hier, wie
schon in IVa, aus der Bibel zitiert wird, spricht dafiir, die Apostrophe in diesem
Fall dem Engel und nicht dem Sprecher zuzurechnen.

In der fiinften Strophe halt sich Laufenberg wieder weitgehend an die Vor-
lage. Akzente setzt er auf die Motive der Erlosung (Vb,2: die welt erloeset) und
der Freude (statt patriam) des Himmelreichs.

Insgesamt zeichnet sich Laufenbergs Bearbeitung durch die Tendenz aus,
die metaphorische und theologische Dimension der lateinischen Mariensequenz
zugunsten einer schlichteren Szene zu reduzieren, die das Verhiltnis von Mut-
ter und Kind in den Vordergrund riickt. Zudem greift er in die formale Struktur
ein, die nicht mehr auf der Identitdt, sondern der Variation der Strophen ba-
siert. Wachinger hilt fest, dass Laufenberg einerseits ,,Hymnen und Sequenzen
formtreu — und damit sangbar - iibertragen“ habe, andererseits aber auch
vielstrophige Gedichte verfasst habe, die ,,nicht zum Singen bestimmt [seien],
sondern zum Lesen in privaten Andachtsiibungen“.’® Manches spricht dafiir,
dass sich auch Laufenbergs Bearbeitung der Sequenz Mittit ad virginem eher als
Lesegedicht denn als sangbares Lied versteht.

5 Liturgie und Volkssprache

Die Mariensequenz Mittit ad virginem war bis zum Konzil von Trient, das die
Fiille der mittelalterlichen Sequenzen erheblich reduzierte, in liturgischem
Gebrauch. Sie hatte ihren Ort am Fest Marid Verkiindigung, das am 25. Marz
gefeiert wird, wurde aber auch als Adventslied verwendet, das insbesondere am
Quatembermittwoch, dem Fastenmittwoch nach dem Festtag der hl. Luzia (13.

30 Wachinger: Art. ,Heinrich Laufenberg’, Sp. 621.



214 —— Andreas Kraf

Dezember), gesungen wurde.” Wie aber verhilt es sich mit dem liturgischen
Status der mittelalterlichen deutschen Ubersetzungen?

Blicken wir zundchst auf die Prosaiibertragungen, die allesamt in Hand-
schriften des fiinfzehnten Jahrhunderts iiberliefert sind. Bislang war nur eine
niederdeutsche Prosafassung bekannt, die in der Greifswalder Universitatshib-
liothek aufbewahrt wird.*? Zwei weitere kommen hinzu: eine niederdeutsche,
die in drei Textzeugen der Liibecker Stadtbibliothek erhalten ist,” sowie eine
moselfrdnkische, die heute in der Trierer Stadtbibliothek liegt.>* Es handelt sich
teils um Gebet- und Andachtsbiicher, teils um Stunden- und Messbiicher, die in
Nonnenklostern und Schwesternschaften im Gebrauch waren. Der Trierer Text-
zeuge ist in einem Gebetbuch iiberliefert, das aus einem Nonnenkloster, ,,mog-
licherweise aus dem Dominikanerinnenkloster St. Barbara, Trier*, stammt.® Die
Uberlieferungsgemeinschaft innerhalb der Handschrift bilden Marienandachten
und Marienpreisungen mit Gebeten. Der Greifswalder Textzeuge ist Teil eines
Gebetbuchs, das ,,vermutlich aus einem Benediktinerinnenkloster oder aus
einem andern weiblichen Orden nach der Regel Benedikts*“ kommt.* Es bietet
mehrere Nester mit deutschen Ubertragungen lateinischer Hymnen und Se-
quenzen, darunter eine Gruppe von 35 Sequenzen, eine Gruppe von 41 Hymnen
sowie ein Paar von Sequenzen, das die Ubersetzung des Mittit ad virginem ent-
hilt. Die Liibecker Textzeugen sind in niederdeutschen Stunden- und Messbii-
chern des fiinfzehnten Jahrhunderts iiberliefert; eines davon stammt aus dem
Besitz Grete Kerkrings, einer Liibecker Schwester vom gemeinsamen Leben, die
auch als Schreiberin hervortrat.” Der letztgenannte Textzeuge (Ms. theol. germ.
21) ist in eine niederdeutsche Ubersetzung der adventlichen Rorate-Messe ein-
gebettet (fol. 175'-178": De misse Rorate celi de super); er trigt die Uberschrift

31 Vgl. Janota: Studien, S. 88.

32 Greifswald, UB, 8° nd. Hs. 17, fol. 160"-162" (HC 13414), Incipit: De beleuer der mynschen
hefft ghesent to der juncfruwen; vgl. Spechtler: Art. ,Mittit ad virginem (deutsch)‘, Sp. 629, Nr. 4.
33 Liibeck, StB, Ms. theol. germ. 21, fol. 176'-177", Incipit: De seliger des mynschen vth sendet
nicht enen mynsten enghel; ebd., Ms. theol. germ. 65, fol. 71'-72", Incipit: De saligher des
mynschen vt sande nicht enen mysten engel; ebd., Ms. theol. germ. 68, fol. 261'-262", Incipit: De
salychmaker der mynschen sande nycht vt enen van den mynsten enghelen. Vgl. das Handschrif-
tenarchiv der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften.

34 Trier, StB, Hs. 823/1696 8°, fol. 198" (HC 8687), Incipit: Des menschen lieffhauer en sante nyt
zu der juncfrauwen icklichen engel.

35 Bushey, S. 94-104, hier S. 95.

36 Deutsch, S. 58-63, hier S. 58.

37 Ms. theol. germ. 21; vgl. Hagen, S. 16. Zu Grete Kerkring vgl. Schnabel, S. 165-216, hier
S.192.



Mittit ad virginem == 215

Sequencia Mittit ad virginem und ist somit als Sequenz ausgewiesen. Man hat es
hier mit einem Zeugnis fiir den volkssprachlichen Mitvollzug der lateinischen
Liturgie seitens einer Schwesternschaft zu tun. Da es sich um eine Prosafassung
handelt, ist die Ubersetzung der lateinischen Sequenz nicht sangbar und somit
auch nicht als liturgiebegleitendes Lied verwendbar.

Wie aber verhilt es sich mit den Versiibertragungen des Monchs von Salz-
burg, Oswalds von Wolkenstein und Heinrich Laufenbergs, die vielfach mit
Noten iiberliefert sind? Sie werden in der Uberlieferung der Gattung der Se-
quenz® und in einem Fall dem liturgischen Gebrauch im Advent zugewiesen.*”
Burghart Wachinger betont, dass sich diese Hinweise nicht auf die volkssprach-
lichen Ubertragungen, sondern ,,in der Regel auf die lat[einischen] Originale
beziehen“.*° Auch Johannes Janota, der sich in seinen ,Studien zu Funktion und
Typus des deutschen geistlichen Liedes im Mittelalter* mit den volkssprachli-
chen Versiibertragungen der Sequenz Mittit ad virginem befasst, stellt fest, dass
die Uberlieferung keinerlei Hinweise auf eine liturgische Verwendung der Uber-
setzungen gebe:

Trotz dieser mehrfachen Ubertragungen und der breiten Ubetlieferung, die wir von der
Fassung des Monchs von Salzburg haben, finden sich keine Anhaltspunkte fiir die liturgi-
sche Funktion der deutschen Texte, etwa in Form einer rubrizistischen Anmerkung. Auch
die Uberlieferung der Lieder spricht gegen einen solchen Brauch [...]. Gerade diese relativ
zahlreiche Uberlieferung einer Sequenziibertragung zeigt durch ihre Tradierung in aus-
schliefllich nichtliturgischen Handschriften anschaulich, daf} die deutsche Fassung eines
liturgischen Textes keineswegs auch die liturgische Funktion des lateinischen Originals
iibertragen bekommt.*!

Andererseits rdumt Janota die Méglichkeit ein, dass die Ubertragungen zwar
nicht als liturgische, aber doch in bestimmten Gebrauchszusammenhéngen als
liturgiebegleitende Lieder verwendet wurden. Zum einen denkt er an die Ver-
wendung als Prozessionslied:

38 Monch von Salzburg: Sequitur sequencia mittit ad uirginem secundum textum monachus
(Wien, ONB, Hs. 2975, fol. 134%); Prosa Mittit ad virginem in wigari (Breslau, Di6zesanarchiv, Hs.
58, Bl. 182") (Prosa hier im Sinne von Sequenz); Oswald von Wolkenstein: Sequitur sequencia
mittit ad virginem secundum textum wolkchensteiner (ONB, Hs. 2975, fol. 154"); Heinrich Lau-
fenberg: Sequitur sequentia Mittit ad virginem (vgl. Wackernagel 2, S. 583, Nr. 760).

39 Monch von Salzburg: Mittit ad virginem singt man in dem advent (Miinchen, BSB, cgm 715,
fol. 2 [Register]).

40 Wachinger: Art. ,M6nch von Salzburg‘, Sp. 665.

41 Janota: Studien, S. 90; vgl. zu diesem Zusammenhang auch ders.: Art. ,Kirchenlied’,
Sp. 62-67.



216 —— Andreas Kraf

Die nur allmdhliche Verbreitung der Adventsliturgie scheint sich in den wenigen deut-
schen Adventsliedern des Mittelalters widerzuspiegeln, die fast ausschlieflich Ubertra-
gungen lateinischer Hymnen aus den kanonischen Tagzeiten sind. Gerade diese Ubertra-
gungen fordern aber bei der Frage nach ihrer méglichen liturgischen Funktion besondere
Aufmerksamkeit: Verschiedentlich wurden Hymneniibersetzungen bei gewissen Anlés-
sen, etwa bei Prozessionen an Hochfesten, abwechselnd mit dem lateinischen Text ge-
sungen; sie standen also in enger Verbindung mit der Liturgie. Fiir die Adventszeit 1483t
sich ein solcher abwechselnd lateinisch-deutscher Hymnengesang bislang nicht belegen,
obgleich diese Moglichkeit auch hier nicht grundsatzlich ausgeschlossen ist. Es gab aber
dafiir in der Adventszeit offensichtlich keinen Anlaf}, im Gegensatz etwa zu den gottes-
dienstlichen Feiern an Ostern, Himmelfahrt oder Pfingsten. Es wéare im Advent héchstens
an die Missa aurea am Quatembermittwoch im Advent und an das Votivamt ,De Beata Ma-
ria Virgine tempore Adventus‘ zu denken, die sich bereits im Mittelalter besonderer
Beliebtheit erfreuten und mit einem Concursus populi gefeiert wurden.*

Zum anderen weist er auf Verkiindigungsspiele hin, die in einigen Kirchen am
Quatembermittwoch aufgefiihrt wurden. Bei diesem Brauch, der der Unterwei-
sung der Gemeinde diente, iibernahm der Priester die Rolle des Engels und eine
Jungfrau die Rolle der Gottesmutter. Die Auffiihrung der deutschen Bearbeitun-
gen zu diesem Anlass sei nicht nachweisbar, aber durchaus méglich: ,,Bei dieser
auferliturgischen Instructio plebis konnte man etwa an die Darbietung der Se-
quenz zum Feste Annuntiatio Beatae Mariae Virginis, das Mittit ad virginem,
denken. Eine solche Praxis ist bei den genannten Gelegenheiten aber bislang
nicht belegt.“*

In jedem Fall kdnnen die sangbaren Hymnen- und Sequenzen-Ubertra-
gungen des Ménchs von Salzburg, Oswalds von Wolkenstein und Heinrich Lau-
fenbergs als Vorlaufer und Wegbereiter der Gattung des Kirchenlieds gelten. Die
Lieder des Monchs von Salzburg blieben nicht auf den erzbischéflichen Hof von
Salzburg beschrdankt, sie fanden weite Verbreitung bis in den Norden des
deutschsprachigen Raums hinein. So gehort das Monchs-Korpus ,,zu den bedeu-
tendsten [mittelalterlichen] Sammlungen mit Hymneniibertragungen“.** Zwar
ist, wie Janota betont, ,,das gottesdienstliche Gemeindelied vom weitverzweig-
ten Strom der geistlichen Lyrik und des geistlichen Liedes im Mittelalter abzu-
grenzen®, insbesondere auch von den ,,Hymnen- und Sequenzeniibertragungen
etwa des Monchs von Salzburg“.* Dies betrifft auch die Ubertragungen der
Sequenz Mittit ad virginem:

42 Janota: Studien, S. 85 (meine Hervorhebungen).
43 Ebd., S. 85-86.

44 Wachinger: Art. ,Monch von Salzburg’, Sp. 664.
45 Janota: Art. ,Kirchenlied‘, Sp. 63.



Mittit ad virginem = 217

Innerhalb des Weihnachtsfestkreises finden sich zum Advent kaum Gemeindelieder. Lie-
der mit adventlicher Thematik fiihren zumeist in klosterliche oder hofische Kreise, so die
Ubertragungen [...] der Sequenz ,Mittit ad virginem* (Ménch von Salzburg, Oswald von
Wolkenstein, Heinrich Laufenberg).*®

Gleichwohl hilt Janota fest: ,,Vermutlich trug das geistliche Liedgut der Hofge-
sellschaften (vgl. etwa den Mo6nch von Salzburg) [...] zur auBerordentlichen
Aufwertung des mittelalterlichen geistlichen Liedes zum Kirchenlied und seiner
ungemeinen Resonanz seit der Reformation bei.“*” Entsprechendes gilt auch fiir
Oswald von Wolkenstein, dessen Ubersetzung sich im Laufe der Uberliefe-
rungsgeschichte bald an das (Euvre des Mdnchs von Salzburg anlagerte.

Ein anderes Bild bietet Heinrich Laufenberg. Im Unterschied zu den Liedern
des Monchs von Salzburg und Oswalds von Wolkenstein entstanden seine Lie-
der nicht in einem héfischen Umfeld. Vielmehr dienten sie dem privaten und
pastoralen Gebrauch:

Das Liederdichten scheint ihm einerseits eine [...] private Kunst- und Meditationsiibung
gewesen zu sein. Andererseits ist es wohl [...] auch im Zusammenhang mit der seelsorger-
lichen Betreuung einzelner Frauen und religiéser Frauengemeinschaften zu verstehen,
wie sie L[aufenberg] [...] oblegen hat.*®

Laufenbergs Ubertragung der Sequenz Mittit ad virginem scheint ohne Noten
iiberliefert worden zu sein, sie weicht auch geringfiigig von der Form der Vorla-
ge ab. Doch hat Laufenberg ebenfalls einen Beitrag zur Vorgeschichte des Kir-
chenlieds geleistet. Einige seiner Lieder fanden, wie Wachinger zeigt, den Weg
in die evangelischen Liederbiicher der Neuzeit.*

Wenn die deutschen Bearbeitungen der lateinischen Sequenz Mittit ad vir-
ginem auch nicht der Liturgie im engeren Sinne gedient haben konnen, stehen
sie ihr doch nicht v6llig fern. Die Prosaiibertragungen sind teilweise in deutsch-
sprachigen Messhiichern iiberliefert, und die Versiibertragungen stellen geistli-
che Lieder dar, die sich auf die Melodie der Vorlage singen lassen und oftmals
mit Noten {iberliefert sind. Man wird den volkssprachlichen Ubertragungen der
Hymnen und Sequenzen also kaum gerecht, wenn man sie in eine Antithese
zum lateinischen liturgischen Lied riickt. Vielmehr kann man sich das mittelal-
terliche Verhdltnis von Liturgie und Volkssprache als produktives Spannungs-

46 Ebd., Sp. 64-65.

47 Ebd., Sp. 67.

48 Wachinger: Art. ,Heinrich Laufenberg’, Sp. 623.
49 Vgl. Wachinger: Notizen, S. 349-350.



218 —— Andreas Kraf

feld vorstellen, das verschiedene Formen und Grade der Liturgiendhe umfasst,
die es jeweils genauer zu bestimmen gilt.

Literaturverzeichnis

Bérnthaler, Giinther: Ubersetzen im deutschen Spitmittelalter. Der Ménch von Salzburg,
Heinrich Laufenberg und Oswald von Wolkenstein als Ubersetzer lateinischer Hymnen und
Sequenzen. Géppingen 1983 (GAG 371).

Die Bibel. Altes und Neues Testament. Einheitsiibersetzung. Stuttgart 1980.

Bushey, Betty C.: Die deutschen und niederldndischen Handschriften der Stadtbibliothek Trier
bis 1600. Wiesbaden 1996, S. 94-104.

Deutsch, Josef: Die Handschriften der Abteilung fiir niederdeutsche Literatur bei der Universi-
tatshibliothek zu Greifswald. Leipzig 1926 [Neudruck 1968], S. 58-63.

Gaul, Hilde: Der Wandel des Marienbildes in der deutschen Dichtung und bildenden Kunst vom
friihen zum hohen Mittelalter. Textband. Diss. masch. Marburg 1948.

Die geistlichen Lieder des Ménchs von Salzburg. Hg. von Franz Viktor Spechtler. Berlin, New
York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germanischen
Vélker, N. F. 51).

Hagen, Paul: Die deutschen theologischen Handschriften der Liibeckischen Stadtbibliothek.
Libeck 1922.

Janota, Johannes: Art. ,Kirchenlied II*. In: MGG2. Sachteil 5 (1996), Sp. 62-67.

Janota, Johannes: Studien zu Funktion und Typus des deutschen geistlichen Liedes
im Mittelalter. Miinchen 1968 (MTU 23).

KraB, Andreas: Spielriume mittelalterlichen Ubersetzens. Zu Bearbeitungen der Mariense-
quenz Stabat mater dolorosa. In: Ubersetzen im Mittelalter. Cambridger Kolloquium 1994.
Hg. von Joachim Heinzle, L. Peter Johnson, Gisela Vollmann-Profe. Berlin 1996 (Wolfram-
Studien 14), S. 87-108.

KraB, Andreas: Stabat mater dolorosa. Lateinische Uberlieferung und volkssprachliche
Ubertragungen im deutschen Mittelalter. Miinchen 1998.

Kraf3, Andreas: Siinder, Prediger, Dichter. Rollenspiele im Beichtlied Oswalds von Wolkenstein.
In: Punishment and Penitential Practices in Medieval German Writing. Hg. von Sarah Bow-
den, Annette Volfing [im Druck].

Die Lieder Oswalds von Wolkenstein. Hg. von Karl Kurt Klein. 4., grundlegend neu bearb.
Auflage von Burghart Wachinger. Berlin, Boston 2015 (ATB 55).

Loser, Freimut: Oswald von Wolkenstein: Geistliche Lieder. In: Oswald von Wolkenstein.

Leben — Werk — Rezeption. Hg. von Ulrich Miiller, Margarete Springeth. Berlin, New York
2011, S. 251-261.

Nemes, Balazs ).: Das lyrische CEuvre von Heinrich Laufenberg in der Uberlieferung des 15.
Jahrhunderts. Untersuchungen und Editionen. Stuttgart 2015 (ZfdA, Beihefte 22).

Schnabel, Kerstin: Mittelalterliches Buch- und Bibliothekswesen geistlicher Gemeinschaften in
Schleswig-Holstein. In: Kloster, Stifte und Konvente nordlich der Elbe. Zum gegenwarti-
gen Stand der Klosterforschung in Schleswig-Holstein, Nordschleswig sowie den Hanse-
stadten Liibeck und Hamburg. Hg. von Oliver Auge, Katja Hillebrand. Neumiinster 2013,
S.165-216.



Mittit ad virginem = 219

Spechtler, Franz Viktor: Art. ,Mittit ad virginem (deutsch)‘. In: VL? 6 (1987), Sp. 628-629.

Spicker, Johannes: Oswald von Wolkenstein. Die Lieder. Berlin 2007 (Klassiker-Lektiiren 10),
S.20-97.

Wachinger, Burghart: Art. ,Heinrich Laufenberg‘. In: VL2 5 (1985), Sp. 614-625.

Wachinger, Burghart: Art. ,M6nch von Salzburg‘. In: VL2 6 (1987), Sp. 658-670.

Wachinger, Burghart: Lieder und Liederbiicher. Gesammelte Aufsdtze zur mittelhochdeutschen
Lyrik. Berlin, New York 2011, S. 329-362.

Wachinger, Burghart: Der Ménch von Salzburg. Zur Uberlieferung geistlicher Lieder im spiten
Mittelalter. Tiibingen 1989 (Hermaea, N. F. 57).

Wachinger, Burghart: Notizen zu den Liedern Heinrich Laufenbergs. In: Medium Aevum
deutsch. Beitrdge zur deutschen Literatur des hohen und spaten Mittelalters. Fs. fiir Kurt
Ruh. Hg. von Dietrich Huschenbett u. a. Tiibingen 1979, S. 349-385.

Wachinger, Burghart: Art. ,Oswald von Wolkenstein®. In: VL2 7 (1989), Sp. 134-169.






Martin Schubert
Gaude Maria Virgo im ,Passional’

Literatur perpetuiert sich durch das Wieder-Schreiben, das wechselseitige Um-
und Neuformulieren vorhandener Stoffe, das Aufgreifen formaler, inhaltlicher
und stilistischer Anregungen.! Mittelalterliche Autoren haben diesen Aspekt,
der durch die lateinische Poetik als Kunstmittel etabliert war, besonders inten-
siv gepflegt, um durch Riickgriff auf das Bewdhrte und Anschluss an die Tradi-
tion die eigene Arbeit zu rechtfertigen; als moderner Ausdruck fiir dieses Vor-
gehen wurde ,Retextualisierung‘ vorgeschlagen.? Wenn sich aber das Profil des
Autors und sein Selbstverstandnis aus seinem Verhdltnis gegeniiber Pratexten
ergeben, dann sind Studien zu seinen Quellen besonders wichtig und auf-
schlussreich.

Die Gebundenheit an eine vorgefundene Tradition ist nirgends verbindli-
cher als bei heiligen Stoffen: Bei religioser Thematik besteht die Notwendigkeit
einer moglichst konkreten Tradierung, die im Rahmen der Orthodoxie verbleibt.
Allerdings ist die Tradition, die der mittelalterliche Autor vorfindet, bereits un-
gemein bunt, da sie heilige Schriften, Legenden, Apokryphen und vieles andere
ineinander geblendet hat; jedes Sammelwerk wird hier notwendig Verschie-
denstes zusammenbringen.

Ein gutes Beispiel dafiir ist das mittelhochdeutsche ,Passional‘. Das unge-
fahr um 1300 entstandene Werk hat sich vorgenommen, in groflem epischem
Stil das Leben von Maria und Jesus, der Apostel und der Heiligen darzustellen.?
Entstanden ist eine gigantische Legendensammlung, wobei fiir Jesus und Maria
(Buch I) 18904 Verse, fiir die Apostel (Buch II) 23576 Verse und fiir die Heiligen
(Buch III) weitere 65719 Verse* reserviert sind. Stilistisch ist das Werk an den
hofischen Epen des Hochmittelalters orientiert; besondere Verehrung genief3t
die Gottesmutter Maria.’

1 Vgl. generell Genette.

2 Siehe vor allem Worstbrock und Kelly sowie die Beitrdge im Sammelband Bumke, Peters;
darin besonders den Beitrag von Bumke.

3 Siehe die Ausgaben Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf): Buch I/II; im Folgenden zitiert
nach Verszahl; und Das Passional (ed. Képke): Buch III; hier zitiert nach Seite/Zeile.

4 Automatische Zdhlung anhand einer digitalen Version der Ausgabe Das Passional (ed.
Kopke). Die ungerade Zahl entsteht wegen der gelegentlich eingesetzten Mehrreime; vgl. Pas-
sional (ed. Haase, Schubert, Wolf), S. CCIV-CCV.

5 Siehe zum Stil Gértner, S. 398; Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf), S. CCIII, CCXLV; zur
Marienverehrung ebd., S. XXXVI-XXXIX.

DOI 10.1515/9783110475371-015, © 2017 Martin Schubert.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



222 —— Martin Schubert

In den ersten beiden Biichern erreicht der Autor immer wieder Inseln des im
Neuen Testament Verbiirgten, ohne freilich im Detail an diesen zu kleben. Da-
zwischen wird aus der biblischen Erzahlung massiv ausgeschert: So umfassen
die Legenden zur Kindheit Jesu, die grofitenteils der deutschen ,Kindheit Jesu*
des Konrad von Fuf3esbrunnen folgen, tiber 2600 Verse,® die Marienmirakel, die
aus einer ganzen Reihe teils noch unidentifizierter Quellen herangezogen sind,
fast 5400 Verse.” Die Heiligenlegenden, die wie erwdhnt den gréfiten Teil des
Gesamtwerks ausmachen, sind aus der lateinischen Legenda aurea sowie zahl-
reichen Sekundirquellen erarbeitet.

Wie die Quellenuntersuchung zu den ersten beiden Biichern ergeben hat,
ist die Quellenlage zumindest hier einfacher als zundchst vermutet: Viele der
enthaltenen Berufungen auf Pritexte sind schlicht aus der Hauptquelle, der
Legenda aurea, iibernommen.® Uber den Autor kann aufgrund des Verhiltnisses
zu seinen Vorlagen gesagt werden, dass er iiber umfangreiches Wissen verfiigte,
aber wohl nur {iber eine kleine Bibliothek; darin befanden sich sowohl lateini-
sche als auch deutsche Texte.’

Der Autor war, nach Bildung und Interessenlage, wohl ein ausgebildeter
Kleriker. Seine Bewandertheit in der Bibel weist er jeweils nach, wo er Einzel-
heiten ergénzt, auf die seine Vorlagen nur anspielen.'® Aufierdem zeigt er grof3e
Vertrautheit mit der Liturgie und liturgischen Gesdngen. Robert Stroppel, der
1927 eine wesentliche Studie zum Einfluss der Liturgie auf die geistliche Dich-
tung verfasste, nannte das ,Passional‘ als ein besonders auffilliges Beispiel fiir
diesen Einfluss." Der Passionaldichter fiihrt — auch {iber seine Quelle hinaus —
lateinische Titel an, so den Hymnus Salve sancta parens” des Caelius Sedulius,
der hier als Titel der Marien-Votivmesse verwendet wird, die mit diesem Hym-
nus beginnt, oder die Antiphon Haec est que nescivit.” Bei einer Textstelle wie
ave, du himels kunegin (V. 18903), die das Marienlob am Ende von Buch I ab-
schliefit, ist es gerechtfertigt, eine Ubernahme des Titels der Antiphon Ave Regi-

6 Siehe Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf), V. 2477-5112 und S. CCXVIII-CCXX.

7 Vgl. ebd., V. 12625-18012 und S. CCXXIII-CCXXXIX.

8 Vgl. ebd., S. CCXII, CCXIV-CCXV.

9 Vgl. ebd., S. XLII

10 Siehe zu Beispielen Tiedemann, S. 71-72 und Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf),
S. CCXX und CCLVIII mit Anm. 374.

11 Vgl. Stroppel, S. 44 und 52.

12 AH 54, S. 427-428, Nr. 282; in Buch I, V. 13682 und 16308; Buch III (Das Passional
[ed. Kopke)), S. 57, Z. 54; siehe Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf), S. CCXXI, CCXXVII-
CCXXVIIL

13 Liber usualis, S. 1211; in Buch I, V. 11950.



Gaude Maria Virgo im ,Passional® = 223

na caelorum* zu erkennen. Uberhaupt lassen sich viele Formulierungen als
Zitate deuten: Stroppel fand im Ausdruck [der] kunic, des alle riche sint einen
Bezug auf die Antiphon Tui sunt caeli et tua est terra® sowie im Verspaar er be-
sprenget dich mit ysypo, | des bistu wiz ob allem sne einen Riickgriff auf Psalm
50,9 asparges me hysopo et mundabor, lavabis me et super nivem dealbabor,
dessen Text auch als Antiphon beim Austeilen des Weihwassers genutzt wur-
de.'® Zahlreiche Beziige zu lateinischen Pritexten werden in den Klagen Marias
unterm Kreuz gesehen, die an Marienklagen sowie an Planctus wie den Planctus
ante nescia anschlief3en;" hierzu wurde auch auf die Mariensequenz Ave praec-
lara maris stella verwiesen.'®

Solche Formen von Kleinzitaten finden sich in der mittelhochdeutschen
Dichtung, zumal eines geistlichen Autors, standig; ihre Identifikation dient der
Erhellung des Denkhorizonts und der Arbeitsweise des Verfassers. Wesentlich
konkreter wird der Zusammenhang dort, wo nicht nur ein allgemeiner Pratext
oder ein Zitat identifiziert werden kann, sondern wo der Autor einen fremden
Text einarbeitet, in diesem Fall also iibersetzt und zudem aus der strophischen
Hymnenform in den Epenreimpaarvers umsetzt. Joachim Bumke benannte diese
spezifischen Fille der Retextualisierung als ,Gattungsspriinge‘."” Bei solchen
Passagen ist jeweils auch darauf zu achten, ob Ubersetzungstechnik und Dicht-
kunst in Konkurrenz zueinander stehen oder sich ergdnzen. An mehreren Stel-
len im Werk werden die Pratexte deutlich benannt; dabei gelangen unterschied-
liche Verfahren zur Anwendung.

1 Paraphrase und Verdichtung — Magnificat

Der Bericht iiber den Besuch der schwangeren Maria bei Elisabeth fiihrt Marias
Lobgesang, das Magnificat, an und nennt den Titel:

do sprach di kuniginne

mit vrolichem sinne

den heiligen magnificat,

als der dort geschriben stat. (V. 1365-1368)

14 AH 40, S. 98, Nr. 94.

15 Liber usualis, S. 410; in V. 2102; Stroppel, S. 178.

16 V. 40016-17; Stroppel, S. 189.

17 AH 20, S. 156-158, Nr. 199. Siehe Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf), S. CCXXI.
18 AH 50, S. 313-315, Nr. 241. Vgl. H. Biihler, S. 22.

19 Vgl. Bumke, S. 41-42.



224 —— Martin Schubert

Anschlieflend wird allerdings nicht der gesamte biblische Text iibertragen,
sondern aus den zehn Bibelversen (Lk 1,46-55) wird mit Bedacht ein einziger
herausgegriffen:*

wir suln pruven aller meist

ein gebenediet wort,

daz drinne ist geschriben dort

und ist zu allen selden gut.

,got hat’, sprach si, ,di demut

siner dirn gesehen an.’ (V. 1370-1375)

Gerade in der Anrede an sein Publikum - wir suln pruven aller meist — betont der
Sprecher, dass die Horer sich mit ihm auf einen wesentlichen Aspekt konzen-
trieren sollen, namlich das gesegnete Wort, das fiir alle Gliickseligkeit (alle
selde) taugt. Solcherart als Kernaussage bezeichnet wird das, was im Prétext als
knapper Relativsatz nach dem Namen Gottes steht: Quia respexit humilitatem
ancillee suze (Lk 1,48). Das zentrale, breit ausgefiihrte und namengebende Got-
teslob des Pritexts, die Beschreibung der Macht Gottes und deren Konsequen-
zen iiber Generationen hin sind komplett entfallen oder werden schlicht vo-
rausgesetzt. Herausgegriffen wird die einzige Stelle, die sich auf Maria selbst
bezieht, und die zugleich mit der Demut (humilitas) die im Verstindnis des Pas-
sionaldichters zentrale Kategorie der Vorbildfunktion Marias nennt, in deren
Nachfolge die Rezipienten eigenes Seelenheil erlangen kénnen. Statt ausfiihrli-
cher Ubersetzung schlief3t der Autor eine Erlduterung an: Maria zeige durch die
Benennung dieser Tugend, dass alle Gnade offenbart wurde und dass die Be-
standigkeit der Liebe und lautere Keuschheit in sie geflossen seien.’ Im Vor-
gang der Ubertragung hat also der Autor die Aussage des Magnificat in seinem
eigenen Sinne zugespitzt und verdichtet — letztlich so, wie er es fiir sein pardne-
tisches Anliegen benotigt.

20 Esist zu erwdgen, ob im Vers als der dort geschriben stat ein Verweis auf die Schriftfassung
der Bibel impliziert ist: Der komplette Text, der dort — in der Bibel — aufgeschrieben ist, braucht
hier nicht wiedergegeben zu werden, weil der Interessent ihn dort nachschlagen kann. Vgl. im
folgenden Zitat das kurz darauf wiederholte daz drinne ist geschriben dort (V. 1372).

21 V. 1376-1382, vgl. den Ubersetzungsvorschlag im zweiten Apparat der Passional-Edition
von Haase, Schubert, Wolf.



Gaude Maria Virgo im ,Passional® = 225

2 Erganzung und Fortschreibung —
Gaude celestium thalamorum sponsa

Wahrend der Nachtwache vor dem Tod Mariens hebt Petrus einen Gesang an, in
dem er die Himmelskonigin preist:

,vreu dich, vreu dich, kunigin,

du vrouwe, di der gotes rat

sunderlich geminnet hat;

du, di in der kusche leben

der werlt ein liecht hast gegeben,

daz liecht, daz mit geluchte uns treit

in der vreuden clarheit.

wol dich, daz din ie wart gedacht.‘ (V. 11844-11851)

Als Quelle fiir die Szene ist die Legenda aurea identifiziert, was aus den umlie-
genden Passagen zweifelsfrei folgt. Allerdings klingt dort der Text des Petrus
recht anders:

Gaude celestium thalamorum sponsa et trifidum et triadici luminis candelabrum, per
quam est eterna claritas manifestata.?

Bereits bei den Eingangsworten, gaude sponsa bzw. vreu dich, kunigin ist er-
sichtlich, dass der Passionaldichter sich von der Antiphon Regina celi laetare”
hat anregen lassen:* Die Bezeichnung der Gottesmutter als Braut in der Bild-
lichkeit des Hohen Liedes ist hier aufgegeben zugunsten der Verherrlichung
Mariens als Konigin, im Vorgriff auf die im Text folgende Erh6hung durch die
Chore der Engel bis zur Inthronisation als Himmelskonigin. Damit wird eine
Umdeutung der Passage signalisiert. Diese passt zu einer Eigenart des Passio-
naldichters, verschiedenste Formen von sexuell konnotierten Inhalten auszu-
lassen oder umzudeuten;* wahrscheinlich nahm er hier in irgendeiner Weise
Riicksicht auf sein primiares Publikum.

22 Iacopo da Varazze: Legenda aurea, S. 800, Nr. 115,371. Siehe die Ubersetzung in Die Legen-
da aurea, S. 600: ,,Freue dich Braut des himmlischen Bettes, dreifaltiger Leuchter des Lichts
von der Hohe, durch den die ewige Klarheit offenbart ist.*

23 Liber usualis, S. 275; Cantus-Id. 004597; Chevalier, Nr. 17170.

24 Der zweite Apparat zur Stelle im ,Passional‘ (ed. Haase, Schubert, Wolf) vermerkt daher
hier nur knapp: ,,Ubertragung des Gaude celestium thalamorum sponsa aus LA 115,371; hier mit
Anklang an die Antiphon Regina caeli leetare.*

25 Siehe Tiedemann, S. 28-29; Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf), S. CCLVI.



226 =—— Martin Schubert

Ausgelassen ist auch der andere an die Brautmystik anschliefBende Aspekt
des Pratexts: Vom himmlischen Bett wird im deutschen Text nicht geredet. Er-
halten ist die Lichtmetaphorik. Wahrend Maria im Pratext als dreifacher Leuch-
ter bezeichnet wird, der das Licht von der H6he birgt und durch den die ewige
Klarheit offenbart ist, wird im ,Passional‘ erldutert, dass Maria der Welt ein
Licht gegeben hat, das uns mit seinem Leuchten in die Klarheit der Freuden
fiihrt (V. 11849-50). Dies diirfte auf Christus zu beziehen sein; Maria wird also
nicht direkt als Leuchter angesprochen, aber in ihrer Funktion als Tragerin des
Lichtes zumindest implizit so vorgestellt. Hinzugefiigt wird, dass Gottes Rat-
schluss Maria besonders geliebt hat (V. 11845-46) — hierin kann eine sittigende
Umdeutung der brautmystischen Aussage des Pradtexts gesehen werden. Gera-
dezu konterkarierend zum Konnotat des Pratexts wird zugefiigt, dass der Anlass
fiir Marias Anteil am Erlésungswerk in ihrer besonderen Keuschheit zu sehen ist
(V. 11847). Der Aspekt, dass die Rezipienten des ,Passionals‘ Anteil an dieser
Erlosung haben, wird im gemeinschaftsstiftenden uns (V. 11849) klar herausge-
stellt.

Die Ubertragung enthilt also hier eine Reihe markanter Anderungen, die
den Aspekt der Brautmystik austreiben und auf unauffdllige Weise ersetzen.
Zentrale Motive der Marienverehrung des Passionaldichters — Marias Keusch-
heit, ihre Wirkung fiir das Erlosungswerk, gemeinschaftsstiftende Kontemplati-
on - dringen sich in den Vordergrund. Gepaart mit diesen Anderungen ist auch
eine Aufwertung der Weise, in der der Text eingefiihrt wird: Was in der Legenda
aurea als Rede des Petrus benannt ist* — die man sich feierlich-getragen vorstel-
len mag —, wird im ,Passional’ als ein Gesang bezeichnet (in dem gesange sin,
V. 11843). Die Ubertragungsweise des Passionaldichters ist hier also recht frei;
er lasst sich von der Vorlage anregen, erhdlt die Funktion und einen Teil der
Metaphorik der Rede, dndert aber deutlich in Details und zielt so auf eine eigene
Schwerpunktsetzung.

26 inchoans dixit in Iacopo da Varazze: Legenda aurea, S. 800, Nr. 115,370.



Gaude Maria Virgo im ,Passional’ = 227

3 Wort-fiir-Wort-Ubertragung -
Gaude Maria virgo

Ein ganzes Marienmirakel” ist der Entstehungsgeschichte des Responsoriums
Gaude Maria virgo® gewidmet, wie sie in einer Reihe lateinischer Legenden
bezeugt ist.” Darin wird der Text von einem Blinden gedichtet, der ihn gegen
die heidnischen Kritiker Marias vorbringt, worauf er durch ein Wunder sehend
wird. In der Fassung im ,Passional‘ ist das Responsorium geschickt eingebun-
den, indem die Kritikpunkte der Gegner — Maria sei nicht keusch gewesen, son-
dern von Joseph schwanger; eine jungfrduliche Geburt sei gegen die Natur -
zuvor eingefiihrt werden, bevor abschlieflend der Text zitiert wird, der sie ge-
wissermafien einzeln widerlegt.*® In diesem Zusammenhang ist es fiir den Dich-
ter wichtig, den Text ausfiihrlich wiederzugeben. Unterschiede zur Vorlage
liegen hier vor allem im leicht gestiegenen Umfang:

Gaude Maria Virgo,

cunctas haereses sola interemisti.

Quae Gabrielis Archangeli dictis credidisti.

Dum Virgo Deum et hominem genuisti

et post partum, Virgo inviolata permansisti. (Liber usualis, S. 1266—67)

Daraus wird in der deutschen Fassung:

vreuwe dich, Maria, vrouwe gut,
aller ungelouben blut

hastu wol zubrochen.

swaz zu dir hat gesprochen
Gabriel der gotes bote,

des geloubestu von gote

in rechter tugende schouwe.

di kusche juncvrouwe

gebere menschen unde got
nach der gotheit gebot

und blibe kusch nach der geburt. (V. 13207-13217)

27 V.12975-13260.

28 Liber usualis, S. 1266-67.

29 Siehe Poncelet, Nr. 473; Tubach, Nr. 692; Brou, S. 324-326.

30 V. 13000-13009. Auf den Zusammenhang verweist Richert, S. 86.



228 —— Martin Schubert

Die Gegeniiberstellung zeigt, dass hier sehr eng am Pratext iibersetzt wird. Eini-
ge Ausdriicke werden, vielleicht der Reimstellung halber, durch Analoges er-
setzt: So verwandelt sich Virgo in vrouwe gut (V. 13207), Gabriel wird statt als
Archangelus als der gotes bote benannt (V. 13211), die Virgo inviolata wird als
kusch nach der geburt umschrieben (V. 13217), haereses werden zur ungelouben
blut (V. 13208), also zur ,Bliite des Unglaubens®.

Uber die Vorlage hinaus zugefiigt sind in rechter tugende schouwe (V. 13213)
und nach der gotheit gebot (V. 13216) in der Funktion von Fiillversen, die inhalt-
lich nicht allzu viel verandern, sondern nur die Tugend Marias und den gottli-
chen Willen hinter dem Erlésungswerk noch hervorheben. Mit welcher Genau-
igkeit versucht wird, den Prédtext nachzubilden, zeigt sich im Satz di kusche
juncvrouwe / gebere menschen unde got, in dem ein Subjekt in der 3. Person (,die
keusche Jungfrau‘) mit einem Pridikat der 2. Person (,gebarst Du‘) zusammen-
tritt, was an das Dum Virgo [...] genuisti (Wahrend Du Jungfrau bliebst, gebarst
Du [...]Y) der Vorlage gut anschlief3t. Vor allem aber ist festzustellen, dass die
Ubertragung eigentlich auf kein Detail der Vorlage verzichtet, sondern eine
vollstindige Wort-fiir-Wort-Ubersetzung anstrebt. Dabei halten sich die Konzes-
sionen, die an die Form des Reimpaarverses gemacht werden, sehr im Rahmen.
Das Ergebnis sind vollig korrekte Reimpaarverse; zugleich handelt es sich auch
um eine vollig addquate Ubersetzung. Der ,Gattungssprung® ist also gelungen.

Eine dhnlich getreue Ubertragung liegt beim Text des Credo vor, der aller-
dings in ein Apostelcredo eingefiigt ist: Die Entstehung des Credos wird so dar-
gestellt, dass nach dem Pfingstwunder jeder der Apostel einen Satz beisteuert.*
Hier zum Vergleich das Apostolische Glaubensbekenntnis nach Romischer
Taufordnung:

Credo in Deum Patrem omnipotentem, creatorem caeli et terrae, et in Iesum Christum, Fi-
lium eius unicum, Dominum nostrum, qui conceptus est de Spiritu Sancto, natus ex Maria
virgine, passus sub Pontio Pilato, crucifixus, mortuus, et sepultus, descendit ad inferna,
tertia die resurrexit a mortuis, ascendit ad caelos, sedet ad dexteram Dei Patris omnipo-
tentis inde venturus est iudicare vivos et mortuos. Credo in Spiritum Sanctum, sanctam
Ecclesiam catholicam, sanctorum communionem, remissionem peccatorum, carnis resur-
rectionem, vitam aeternam.>

Isoliert man im ,Passional‘ die Satze, welche von den Aposteln gesprochen wer-
den, und iiberspringt die dazwischenstehenden Verse, welche den jeweiligen
Apostel nennen, wird die sehr getreue Wiedergabe deutlich:

31 Zum Apostelcredo siehe C. F. Biihler.
32 Denzinger, S. 30.



Gaude Maria Virgo im ,Passional’ =—— 229

ich geloube

in den alweldigen got,

der mit gewaldes gebot

geschuf himel und erde [...] (V. 10726-10729)
und in Jesum Crist,

der sin einborner sun ist

und dem wir sin undertan [...] (V. 10731-10733)

und der da entpfangen wart

von dem heiligen geiste,

mit tugenden volleiste

geborn wart von Marien,

der kuschen wandels vrien. [...] (V. 10736-10740)
der den tot leit [...]

under Poncio Pylato,

sin leben an dem cruce gab

und wart geleit in ein grab. [...] (V. 10743-10746)
er zur helle quam

und ouch an dem dritten tage

erstunt von aller todes clage [...] (V. 10752-10754)
und der zu den himeln vur

und sitzet zu der rechten hant

des vaters [...] (V. 10758-10760)
und der kumftic ist

von dannen in der letzten vrist

sin urteil zu gebende

uber toden unde lebende. [...] (V.10761-10764)

und ich

geloube an den heiligen geist [...] (V. 10766-67)
und di heiligen cristenheit [...] (V.10770)
und der heiligen gemeinschaft

und aplaz der sunden [...] (V.10774-75)
und des vleisches urstende |[...] (V.10778)
und daz ewige leben [...]. (V.10780)

Die Ubersetzung bleibt wieder sehr nah an der Vorlage; iibertragen wird etwa
omnipotens durch alweldig (,allwaltend‘, V. 10727). Erkennbar ist der Wille,
auch die Syntax der Vorlage nachzuahmen: venturus est (,der ein Kommender
ist® = ,der kommen wird®) wird als der kumftic ist nachgebildet (V. 10761). Ab-
weichungen sind gering, so wird Ecclesiam catholicam zu cristenheit (V. 10770),
Deum Patrem ist zu got reduziert (V. 10727) und Patris omnipotentis zu des vaters
(V. 10760); a mortuis wird metaphorisch zu von aller todes clage umgeformt
(V.10754). Bei den wenigen Zufiigungen — mit gewaldes gebot (V. 10728), mit
tugenden volleiste (V. 10738), der kuschen wandels vrien (V. 10740), von dannen
in der letzten vrist (V. 10762) — handelt es sich durchweg um Verse oder Vers-
schliisse, die wohl des Reimes wegen hinzugetreten sind. Angesichts der langen



230 —— Martin Schubert

Textpassage ist das wenig — hier hat der Dichter ausgenutzt, dass er die Zwi-
schentexte zu den sprechenden Aposteln frei gestalten konnte. Durch eine ha-
kenstilhafte Verbindung zwischen den beiden Textebenen hat der Autor dafiir
gesorgt, dass er seltener in Reimzwang geriet.

Im Vergleich der Ubertragungen von Gaude Maria virgo und des Credos ist
festzustellen, dass der Autor auch im Bereich der Wort-fiir-Wort-Ubertragung
noch abgestufte Verfahren anwendet, die sich vor allem hinsichtlich der Zufii-
gungen unterscheiden. Dies ist darauf zuriickzufiihren, dass im Credo aufgrund
der zweierlei Textebenen die Schwierigkeit des Reimzwangs weitgehend beho-
ben werden konnte, ohne dass sich die Eingriffe auf die Ebene des Credo-Texts
auswirkten.

Insgesamt gesehen verfiigt der Dichter iiber ein breites Repertoire von Stra-
tegien der Retextualisierung. Die wértliche Ubertragung, die sich perfekt in das
neu gewdhlte Versmaf einfiigt, ist nur eine davon; sie kommt dort zum Einsatz,
wo die Heiligkeit des Textes — wie beim Credo — oder der Wille zum ,Close read-
ing* aufgrund der Argumentationsstruktur — wie bei Gaude Maria virgo — es
verlangen. Dariiber hinaus nutzt der Autor auch Verdichtungen oder Aus-
schmiickungen. Mit ihrer Hilfe gelingt es ihm, seine Vorlagen seinem eigenen
Interesse anzuverwandeln und sie in seine eigene Aussageabsicht zu integrie-
ren. Dabei stehen in den besprochenen Beispielen die Funktion der Gottesmut-
ter fiir das Erlosungswerk, ihre Tugendhaftigkeit und vor allem ihre Keuschheit
obenan. Die Pritexte werden so verarbeitet, dass ein einheitlicher Blick auf
Maria durchgesetzt wird.

Literaturverzeichnis

Brou, Louis: Marie ,destructrice de toutes les hérésies‘ et la belle légende du répons Gaude
Maria Virgo. In: Ephemerides liturgicae 62 (1948), S. 321-353.

Biihler, Curt F.: The Apostles and the Creed. In: Speculum 28 (1953), S. 335-339.

Biihler, Hannelore: Die Marienlegenden als Ausdruck mittelalterlicher Marienverehrung. Diss.
Koln 1965.

Bumke, Joachim: Retextualisierungen in der mittelalterlichen Literatur, besonders in der
héfischen Epik. Ein Uberblick. In: Bumke, Peters, S. 6-46.

Bumke, Joachim, Ursula Peters (Hgg.): Retextualisierung in der mittelalterlichen Literatur.
Berlin 2005 (ZfdA 124, Sonderheft).

Denzinger, Heinrich: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentschei-
dungen (Enchiridion symbolorum, definitionum et declarationum de rebus fidei et
morum [...]). Verbessert, erweitert, ins Deutsche iibertragen und unter Mitarbeit von Hel-
mut Hoping hg. von Peter Hiinermann. 43. Aufl. Freiburg i. Br. 2010.



Gaude Maria Virgo im ,Passional* =—— 231

Gartner, Kurt: Marienverehrung und Marienepik im Deutschen Orden. In: Mittelalterliche Kultur
und Literatur im Deutschordensstaat in Preussen: Leben und Nachleben. Hg. von Jarostaw
Wenta, Sieglinde Hartmann, Gisela Vollmann-Profe. Torun 2008 (Sacra Bella Septentrio-
nalia 1), S. 395-410.

Genette, Gérard: Palimpseste. Die Literatur auf zweiter Stufe. Frankfurt a. M. 1993.

lacopo da Varazze: Legenda aurea. Ed. critica a cura di Giovanni Paolo Maggioni. 2. ed. riv.
dall’autore. Tavarnuzze, Firenze 1998.

Kelly, Douglas C.: The Conspiracy of Allusion. Description, Rewriting, and Authorship from
Macrobius to Medieval Romance. Leiden 1999 (Studies in the History of Christian
Thought 97).

Die Legenda aurea des Jacobus de Voragine. Aus dem Lateinischen libersetzt von Richard
Benz. Darmstadt 1984.

Liber usualis missae et officii pro dominicis et festis cum cantu Gregoriano ex editione
Vaticana adamussim excerpto et rhythmicis signis in subsidium cantorum a Soles-
mensibus monachis diligenter ornato. Paris, Tournai, Rom 1936.

Das Passional. Eine Legenden-Sammlung des dreizehnten Jahrhunderts zum ersten Male hg.
und mit einem Glossar versehen von Friedrich Karl Kopke. Amsterdam 1966 [Erstveroffent-
lichung: Quedlinburg 1852 (Bibliothek der gesammten deutschen National-Literatur 32)].

Passional. Buch I: Marienleben. Buch II: Apostellegenden. Hg. von Annegret Haase, Martin
Schubert, Jiirgen Wolf. Berlin 2013 (DTM 91/1 und 2).

Ploncelet], A[lbert]: Miraculorum B. V. Mariae quae saec. VI-XV latine conscripta sunt index
postea perficiendus. In: Analecta Bollandiana 21 (1902), S. 241-360.

Richert, Hans-Georg: Studien zum Passional. Die Marienlegenden. 2 Bde. Diss. masch.
Hamburg 1960 [eine Kopie der ungedruckten Dissertation befindet sich in der Bibliothek
,Deutsche Texte des Mittelalters* der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissen-
schaften, Signatur DTM R38].

Stroppel, Robert: Liturgie und geistliche Dichtung zwischen 1050 und 1300. Mit besonderer
Beriicksichtigung der Mef3- und Tagzeitenliturgie. Hildesheim 1973 [Erstverdffentlichung:
Frankfurt a. M. 1927 (Deutsche Forschungen 17)].

Tiedemann, Ernst: Passional und Legenda aurea. Berlin 1909 (Palaestra 87).

Tubach, Frederic C.: Index exemplorum. A Handbook of Medieval Religious Tales. Helsinki 1969
(FF Communications 204).

Worstbrock, Franz Josef: Wiedererzdhlen und Ubersetzen. In: Mittelalter und friihe Neuzeit.
Ubergéinge, Umbriiche und Neuansitze. Hg. von Walter Haug. Tiibingen 1999 (Fortuna
vitrea 16), S. 128-142.






Gerd Dicke
Ein Muskatpliit als Kirchenlied?

Zum Gebrauchsspektrum eines geistlichen meisterlichen
Liedes im Kontext der Predigt

1

Es ist wenig und eher vage, was wir iiber die Performanzbedingungen, die Ver-
wendungssituationen und Gebrauchsfunktionen, kurz iiber den ,Sitz im Leben‘
der in ihrem Typenspektrum duflerst vielgestaltigen volkssprachlichen geistli-
chen Lieder des Mittelalters wissen. Die Texte selbst bleiben dariiber in aller
Regel stumm, vereinzelte, aber selten eindeutige Indizien geben ihre Uberliefe-
rungsformen preis. In Wiirdigung von Johannes Janotas ,Studien zu Funktion
und Typus des deutschen geistlichen Liedes im Mittelalter (1968) hat Burghart
Wachinger als deren ,Grundeinsicht® folgendes Verwendungsspektrum umris-
sen:

In den Kernbereich der Liturgie von Messe und Stundengebet ist die deutsche Sprache vor
der Reformation nicht vorgedrungen. Deutsche Lieder sind in gottesdienstlichem Ge-
brauch nur bezeugt 1. als Gemeindegesang von meist nur einzelnen kurzen Einzel-
strophen im Umkreis der Predigt, bei Prozessionen und Wallfahrten und 2. als Chorgesang
der Schola cantorum bei paraliturgischen Erweiterungen wie Kindelwiegenfeier und Visi-
tatio sepulchri, auch als deutsche Interpolationen von lateinischen Sequenzen, die ja ih-
rerseits nur als schmiickende Zugaben zur Kernliturgie verstanden wurden. Der allergrof3-
te Teil der iiberlieferten geistlichen Lieder aber ist v6llig unabhdngig von Liturgie und
allgemeinem Gottesdienst nur der privaten Frommigkeit zuzurechnen. Uber den prakti-
schen Gebrauch wissen wir bei diesen Liedern so gut wie nichts.!

Aber auch wenn man die ,Grofigattung ,geistliches Lied‘“ auf Ausschnitte
»moglichst pragnante[r] Typen“? begrenzt, bleibt der Zugewinn an Signifikanz
und Distinktivitdt gattungstypischer Verwendungsweisen moderat und das
Vorgehen weiterhin eher auf Spekulieren als Eruieren verwiesen: So im Fall der
hier interessierenden literarischen Kunstlyrik in der Tradition der Sangspruch-
dichtung sowie des jlingeren mehrstrophigen, so genannten ,meisterlichen

1 Wachinger: Gattungsprobleme, S. 311.
2 Ebd., S. 312.

DOI 10.1515/9783110475371-016, L) EAUETM| © 2017 Gerd Dicke.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



234 —— Gerd Dicke

Liedes* selbst dort, wo sich in Einzelfdllen — wie etwa beim Monch von Salzburg
mit dem dortigen geistlichen ,Liederhof‘ Erzbischof Pilgrims II. (1366—1396) —
Schaffenssphire, Wirkungsraum und wohl auch ein institutionelles ,Uber-
lieferungszentrum* halbwegs fassen lassen:

In der Forschung wurde bisher [...] kein Konsens iiber den Gebrauchszusammenhang der
geistlichen Lieder [des Monchs, G. D.] gefunden. Erwogen wurden — jeweils fiir einzelne
Lieder und in erster Linie anhand der Ubersetzungen im Ménch-Korpus — personliche re-
ligiose Erbauung und Andacht, Verstandnissicherung bei den Sangern, stille Lektiire fiir
Laien wahrend des Gottesdienstes, Rezeption innerhalb eines hoéfischen ,gebildeten Krei-
ses von Kennern‘ sowie Chor- oder Gemeindegesang innerhalb oder aufierhalb der Litur-
gie.?

Um den letztgenannten Aspekt, die von Waechter und Schiendorfer nahegelegte
»aktive Mitwirkung der Glaubigengemeinde“ an der Darbietung der ,,Sequenz-
tibertragungen des Monchs im Rahmen der kirchlichen Osterfeierlichkeiten“*
wie vor allem der visitatio sepulchri und der Prozession zur Ostervesper, hat sich
seit Janotas ,Studien‘ eine Kontroverse entsponnen, die Wachinger 2011 in ei-
nem aktualisierenden ,Nachtrag‘ zu seinem Beitrag in der Janota-Festschrift von
2003 noch einmal zuspitzt.” Sie kreist um Janotas ,Grundeinsicht‘ des vorrefor-
matorischen Gebrauchs volkssprachlichen geistlichen Liedguts im Kirchen-
raum, insbesondere um den liturgischen Status des dort — sei es allein vom
populus oder im Wechsel mit dem Chor des Klerus oder der schola — deutsch
Vorgetragenen respektive Gesungenen, wie es sich in vielerlei Formen in Ordi-
narien und nichtliturgischen Quellen (etwa Predigten) bezeugt: in den litaneiar-
tigen Zweizeilern der sogenannten Rufe, den meist vierversigen Leisen wie der
schon um 1160 belegten Crist ist erstanden, dem um 1400 mit Melodie tradierten
Credolied Wir glauben in einen got, in Hymnen-, Sequenz- und cantiones-
Ubersetzungen und oft nur anzitierten, von Janota so genannten ,Predigt-
liedern‘, Rufen oder Leisen zumeist, die man vor oder nach dem Exordium oder
am Ende der Predigt sang — incipit praedicans et continuat populus, wie es um
1500 heif3t.® Janota fasst diese Gesdnge summarisch als ,,das gottesdienstliche
Gemeindelied“, auf das sich der ,,Begriff Kirchenlied [...] - wenn iiberhaupt —
nur mit gréf3tem Vorbehalt [...] beziehen® lasse, ,fehlte“ ihm doch ,,die konsti-

3 Rosmer, S. 273, mit Nachweis der jeweiligen Erwdgungen in Anm. 11-15.

4 Schiendorfer: Ostergesdnge, S. 61-62; vgl. auch Waechter, S. 46, 52.

5 Vgl. Wachinger: Gattungsprobleme, S. 324-327 (,Nachtrag®).

6 Vgl. Janota: Studien, S. 44-45, 47-48, 52-53, 64-84, 173-182, 189-194; ders.: Art. ,Kirchen-
lied".



Ein Muskatpliit als Kirchenlied? == 235

tutive liturgische Funktion, die das Kirchenlied erst im Verlauf der Reformation
erhielt“, wihrend dem vorreformatorischen Gemeindelied nurmehr ,,paralitur-
gischle] Funktion® zukam,’ also eine ,neben‘ (para) der Liturgie herlaufende,
wenngleich ,liturgienahe‘.® Von theologischer, insbesondere liturgiegeschicht-
licher Seite sowie von Hymnologen ist der solcher Argumentation zugrundelie-
gende Liturgiebegriff einmiitig und briisk als ,,in sich selbst falsch und daher
unbrauchbar®, als ,entscheidende[r] Fehler und ,falsch[e] Voraussetzung*
zuriickgewiesen worden,” da er auf einem anachronistischen, tridentinisch
grundierten Liturgieverstandnis aufruhe, das das Mittelalter schwerlich antizi-
pieren konnte, zumal es weder eine Liturgie-Definition besaf3 noch einen péapst-
lichen Primat des liturgischen Rechts, dessen partikularer Trager im Mittelalter
der lokale Ordinarius war, der Bischof oder Abt.”° Fiir ,den Gemeindegottes-
dienst“ miisse ,,das Singen deutscher geistlicher Gesdnge durch das Volk oder
durch den Chor“ daher ,als liturgisches Handeln im eigentlichen Sinn aner-
kannt werden“." Flankierend kommt auch von philologischer Seite hinzu, dass
Lipphardt zahlreiche (nieder)deutsche Gesdnge aus Frauenklostern aufwies, die
»an Hohepunkten der Liturgie im Stundengebet und in der Messe*“? zum Einsatz
kamen, so wie Schiendorfer volkssprachliche wohl Wiener Augustinerinnen von
1477 samt Officiumsformular, Antiphonen, Hymnen, Melodien und Anweisun-
gen fiir den Horensang beibrachte.”? Indem Wachinger Letztere zur regelbestiti-
genden Ausnahme erkldrte™ und Janota einen indirekten Riickzug auf das
Deutsch-Tabu nur im officium missae antrat,” wird die Frage nach dem liturgi-
schen Status — fiir Wachinger eine ,,von grundsatzlicher Bedeutung fiir das

7 Janota: Art. ,Kirchenlied, Sp. 62-63.

8 Vgl. Janota: Studien, S. 269-271.

9 So Harnoncourt, S. 291; Lipphardt, S. 159; Jenny: Kirchenlied, S. 603.

10 Vgl. Harnoncourt, S. 286-303.

11 Ebd., S. 293; forcierter noch Prafil, S. 36 (zu ,Christ ist erstanden‘ im Salzburger Ordinari-
um, um 1160): ,,Gemeindegesang ist hier ein integraler Bestandteil der Liturgie, amtlich gere-
gelt, bewuf3t konzipiert und organisch eingefiigt in deren Ablauf, keineswegs eine inoffizielle
,Zutat‘, die beliebig weggelassen werden konnte.“ Weitere dhnliche Positionen referiert Waech-
ter, S. 44-46.

12 Lipphardt, S. 197.

13 Vgl. Schiendorfer: Stundengebetbiicher, bes. S. 59-61.

14 Vgl. Wachinger: Gattungsprobleme, S. 324.

15 Janota: Art. ,Geistliches Lied* (Mittelalter), S. [3]: ,,So lasst sich fiir Baiern [im Mittelalter,
G. D.] kein einziges geistliches Lied in der Volkssprache nachweisen, das von der Gemeinde
innerhalb der Messe gesungen wurde®; vgl. aber die von Pfarrer Paul Gossel zwischen 1419 und
1437 kirchenkalendarisch aufgelisteten deutschen Lieder seiner frainkischen Gemeinde Geben-
bach bei Greule, S. 773.



236 —— Gerd Dicke

Verstandnis der deutschsprachigen geistlichen Lieder des Mittelalters“® — zu-
sehends im Modus einer petitio principii verhandelt. Gewiss, die Gemeinde hatte
keine fiir actiones liturgicae erforderliche deputatio, ihr Singen war pium exerci-
tium,” aber wusste sie das auch und empfand ihr gottesdienstliches Mitwir-
kungsbediirfnis durch paraliturgischen Gesang restringiert? Man hat den Ein-
druck einer Art ,Kaiserbartstreit’ um das konfessionelle Erstrecht am deutschen
Kirchenlied, das seinen Titel kirchenrechtlich zwar erst als reformatorisches
Substitut des lateinischen Liturgiegesangs beanspruchen kann, vorreformato-
risch aber langsthin schon Traditionen begriindete und in dem Sinne etabliert
war, dass der im Liturgischen weniger versierte populus als ,Kirchenlied‘ anse-
hen mochte, was er ,in der Kirche‘ singen durfte.

Nach dem Ort der tonegebundenen Kunstlyrik in dieser Tradition, dem Bei-
trag etwa der geistlichen Sangspruchdichtung und des spiteren meisterlichen
Liedes zum ,gottesdienstlichen Gemeindelied‘, ist in diesem Zusammenhang
eher selten und am Rande gefragt worden, auch weil die Beleglage karglich ist.
Dass der Sangspruch Lieder beisteuerte, ,,die wirklich zu einem o6ffentlichen
Gottesdienst gesungen wurden®, scheint Janota ,fraglich®, zumindest sieht er
»keinerlei Hinweise, die eine solche Vermutung rechtfertigten“.’® Zwar héilt er
»,Grenzziehungen® gegen ,,die Hymnen- und Sequenziibertragungen etwa des
Monchs von Salzburg, gegen die religiose Sangspruchdichtung und den Meis-
tergesang® fiir ,,unerlafllich“, konzediert aber die Moglichkeit von ,,Wechselbe-
ziehungen*? und will fiir die Ménchs-Ubersetzungen ,,eine ausschmiickende
Funktion bei Gottesdiensten am Salzburger Bischofssitz nicht v6llig ausschlie-
Ben“,” wihrend ,,das Liedgut des Meistersangs [...] allein wegen seiner forma-
len Anspriiche nicht von der Gemeinde rezipiert werden konnte“.” Dagegen
sieht Wachinger die Grenzen etwa fiir ,,einfachere geistliche Meisterlieder®, wie
sie in das ,St. Katharinentaler Liederbuch‘ Eingang fanden, als ,,durchlassig*
an, glaubt aber, dass das deutsche Register, das die Ubertragungen des Ménchs
in der Haupthandschrift A (Miinchen, BSB, cgm 715) nach dem liturgischen Ort
im Kirchenjahr auflistet, ,,damit [...] nur den Gebrauch der lateinischen Vorbil-

16 Wachinger: Gattungsprobleme, S. 324.

17 Vgl. Janota: Studien, S. 6-14; Harnoncourt, S. 287-289.

18 Janota: Studien, S. 106. Wie dort erwdhnt, wollte Wackernagel mit der Aufnahme zahlrei-
cher Sangspriiche und Meisterlieder in Bd. 2 seiner Kirchenlied-Anthologie nicht insinuieren,
man habe sie im ,,Gottesdienste der Gemeinden gesungen“, sondern die Vorgeschichte der
»Kirchenlieder im engeren Sinne“ dokumentieren (Wackernagel 2, S. VI; Vorrede).

19 Janota: Art. Kirchenlied®, Sp. 62-63.

20 Ders.: Art. ,Geistliches Lied (Mittelalter)‘, S. [5].

21 Ders.: Studien, S. 270.



Ein Muskatpliit als Kirchenlied? = 237

der meinen kann“.? Wihrend er den ,gottesdienstlichen Gebrauch® auf zwei
einfache Strophenlieder des Monchs beschrankt sieht, reicht Waechter der blo-
e Umstand haufig mitiiberlieferter Melodien, um auch die geistlichen Kanzo-
nen qua Evidenzbehauptung zu den seines Erachtens fiinfzehn ,Gemeindelie-
dern‘ des Ménchs zu rechnen.?

Undurchsichtiger und von subjektiven Einschédtzungen abhdngig konnte
sich die Lage hinsichtlich des moglichen kirchlichen Gebrauchs — eines wie
Jiturgischen‘ auch immer — religioser Dichtung in Tonen der alten Meister bis
hin zu denen der neuen kaum darbieten. Irritierend kommt hinzu, dass dieses
Gattungssegment geistlicher Lyrica im vorreformatorischen Gottesdienst offen-
bar kaum je Spuren (zumindest keine zweifelsfreien und signifikanten) hinter-
lassen hat, der spateren Kirchenlieddichtung des konfessionellen Zeitalters aber
dennoch wesentliche Formtraditionen vermittelte, voran der Meistergesang:

Die iiberwiegend protestantische Kirchenlieddichtung des 16. Jahrhunderts folgt in Sil-
benzdhlung und Reimbindung denselben Regeln wie der Meistersang. Ihre Strophenmafie
sind zum guten Teil aus der geistlichen Dichtung des Mittelalters {ibernommen und [...]
vergleichweise einfach gebaut — entsprechend dem Zweck der Verwendung im Gemeinde-
gesang.”

Gewiss aber ist es bezeichnend, dass der wohl erste Meister, dessen geistliche
Lieder de facto zu (freilich evangelischen) Kirchenliedern wurden — Hans Sachs
mit seinem 1525 gedruckten, 1527 in die Evangelisch Mess Teutsch iibernomme-
nen ,Achtliederbuch® -, ,keine komplizierten Meistertone [...], sondern eher
einfache Melodien“ unterlegte und ,,volksnah[e] Liede[r]“ kontrafizierte.”

2

Im Codex 17 der Stiftsbibliothek Zeitz, einer laut Katalog Lectiones, Homiliae,
Sermones, Tractatus variorum enthaltenden, auf 1433 datierten Predigerhand-
schrift,” fand sich an nicht bezeugtem Ort ein aus dem ,,15. jahrh.“ stammender
»schmale[r] streifen papier mit einer stark beschnittenen Aufzeichnung einer
Fiirstenschelte Muskatpliits im ,Langen‘ oder ,Goldenen‘ Ton (ed. Groote,

22 Wachinger: Gattungsprobleme, S. 320-321, im Folgenden ebd., Anm. 28.
23 Vgl. ebd., S. 321; Waechter, S. 52.

24 Wagenknecht, S. 43.

25 Mertens: Meistergesang, S. 138 und 141, vgl. auch S. 125.

26 Bech: Verzeichnis, S. 5, Nr. XVII.



238 —— Gerd Dicke

Nr. 75).” Heute ist er, ohne Vermerk des ehemaligen Steckplatzes im Predigt-
konvolut, separiert: vermutlich eher ein blof3es Lesezeichen denn eine Material-
zuriistung mit eventuellem Inhaltsbezug zur so markierten, nicht mehr ermit-
telbaren Predigt. Dass Prediger der Zeit gern mit Zetteln wirtschafteten, wohl
weil sie sie als Konzepte oder Exzerpte mit auf die Kanzel nehmen konnten,
bezeugt auch ein anonymes Predigt-Diarium aus den 1490er Jahren mit Auf-
zeichnungen des Typs: Anno nonagesimo Dominica 15* predicavi thema in zedu-
la 53c; Dominica 60™ predicavi evangelium secundum textum et zedularum est
numerus 15 per totum.”® Die Zettel selbst sind verloren.

In reicher Zahl hat sich diese fliichtige Materie aber in einer Eichstatter Pre-
digersammlung erhalten: 221 Zettel unterschiedlichster Grof3e (ca. 5 x 4 bis zu 16
x 11 cm), einliegend in 27 Handschriften von insgesamt 33, die sich nebst acht
Inkunabeln durch Deckelaufschriften oder Besitzeintrdge als Biicher eines Viri-
cus Pfeffel ausweisen. Dieser hatte sich im April 1452 zum Artesstudium an der
Wiener Universitit eingeschrieben, urkundet dann ab 1455/56 auf diversen
Priesterstellen im Frankischen, wird 1467 Stiftungsprdadikator zundchst an
St. Lorenz in Niirnberg, 1472 dann in Windsheim und 1475 schlief3lich auf der
Eichstitter Domkanzel, die er bis 1490 innehatte.”? Matthew Wranovix hat Pfef-
fels keineswegs komplett erhaltenen, teils zusammengekauften, teils eigenhén-
dig sowie von einem Lohnschreiber kopierten Buchbesitz als eine typische, mit
noch 41 Banden — allermeist Sammelcodices — und fast 250 Werkeinheiten aber
ungewOhnlich opulente Predigerbibliothek gewiirdigt und ihren bibliophagen
Besitzer als einen ,inveterate scribbler“® vorgestellt, der in fast jedem Band
Register sowie viele Annotationen und Erarbeitungsspuren hinterlief3. Reicher
noch sind die autographen Beigaben auf den bei Wranovix auch an Zahl (,,over
100%*") zu kurz gekommenen Zetteln. Sie stellen eine auBergewGhnliche, h6chst
seltene und fiir die Verfertigung spatmittelalterlicher Volkspredigten iiberaus
aufschlussreiche Form der Codex-Mitiiberlieferung dar. Fast immer tradieren
ihre recto-Seiten an den Prediger adressierte Briefe, Mess- oder Fiirbittgesuche,
Fund- und Verlustanzeigen zur Gemeinde-Verlesung u. ., die sich Pfeffel in
unterschiedliche Grof3en zurechtriss, um sie vor allem riickseitig in mikroskopi-

27 Ders.: Ein Fragment; Textabdruck auch bei Kiepe-Willms, S. 64—65; RSM, Bd. 4, '"Musk/1/56.
28 Tiibingen, UB, Mc 321, fol. 1" und 12", hier zit. nach Brinkhus, Mentzel-Reuters, S. 206.

29 Zu den biographischen Details Pfeffels, auch den heutigen Aufbewahrungsorten seiner
Biicher — 38 Bédnde in der UB Eichstdtt, je ein Band in der SBuStB Augsburg, der LB Karlsruhe
und der LB Stuttgart — vgl. Dicke, S. 283-284 mit Anm. 12.

30 Wranovix: Parish Priests, Kap. 4, zit. S. 194, und ders.: Pfeffel’s Library.

31 Ders.: Parish Priests, S. 207.



Ein Muskatpliit als Kirchenlied? = 239

scher Bastarda und krude abgekiirztem Latein mit Predigtverwertbarem zu be-
schreiben: mit Bibelzitaten, patristischen Exegesen, Autoritdtendicta, Gesangs-
incipits und anderem mehr.

Den grofiten Aufschlusswert haben die gut zwei Dutzend Zettel, die sich
durch Angabe von Predigtanlass, Perikopenthema und durchnummerierter
divisio mit untergliedernden membra als Predigtkonzepte in der stringenten
Form des scholastischen thematischen sermo zu erkennen geben, der die Do-
médne der gestifteten, zumeist nachmittdglichen Predigt aufierhalb der Messe
war. Thre vorrangigen Aufbewahrungsorte sind nach den Jahreskreis-Anldssen
geordnete Musterpredigt-Sammlungen. Sie machten das Speicher- und die in-
liegenden Zettel das Funktionsgedichtnis des Pradikators aus. Letztere umfas-
sen teils Exzerpte aus den Predigtmustern, ,in‘ denen sie stecken, teils sind sie
aus anderen Quellen gezogen, die Material zum gleichen Jahrtag und Thema
beisteuerten und ihren Archivierungsort dann bei der entsprechenden Muster-
predigt fanden.* Die Musterpredigt-Codices fungierten somit zugleich als per
circulum anni geordnete Zettelkarteien, in denen Pfeffel sich die zu den ca. hun-
dert Predigtanldssen des Jahres geeignete Materie zu ,eigenem‘ Sermon aufbe-
reitete und zu etwaiger Mitnahme auf die Kanzel bereithielt. Dort transformierte
er das lateinische Konzept in deutsche Ansprache und archivierte es danach zu
allfdlligem Wiedergebrauch im anlassgleichen Predigtmuster der Handschrif-
ten. Abgesehen von Auswahl und Disposition stammt auf diesen Predigtzetteln
nichts aus Eigenem, verstand sich der Prediger qua Amt doch ganz als os Dei,
als blof3e Stimme fiir das Wort Gottes und das seiner Heiligen Viter, und bevor-
ratete sich daher einzig mit dem, was ihm seine ,preaching tools‘ — Florilegien,
Exempelcorpora, Musterpredigten etc. — zum jeweiligen Anlass und Thema an
Bauteilen zutrugen. H&ufig ist dabei vermerkt, woraus die Materialkollekte
stammte. So versammelt ein fiir zwei Niirnberger Predigten gefertigter Zettel
vorderseitig unter der Thema-Perikope Einschldgiges zum ersten Advent, verso
dann Versatzstiicke zum Thema des darauffolgenden Andreas-Tages. Er
schlief3t mit der Notiz:

32 Besteht wie bei ca. einem Drittel der Zettel indes kein sachfunktionaler — inhaltlicher oder
anlassbezogener —Zusammenhang von Codex- und Zettelinhalt, darf man annehmen, dass die
Papierchen wie in der oben genannten Zeitzer Predigthandschrift als blofle Lesezeichen fun-
gierten oder infolge mehrhundertjdhriger 6ffentlicher Benutzbarkeit der Codices nicht mehr am
fritheren Platz liegen, wie etwa die elf des Cod. st 252 der UB Eichstitt, die irgendwer allesamt
zwischen Deckel und Vorsatzblatt umlozierte und damit den Funktions- und Gebrauchsver-
bund von Buch- und Zettelinhalt aufloste.



240 —— Gerd Dicke

Ex floribus appostolorum in libro meo de duobus unum conpegi. Sed de aduentu domini
in alia parte cedule recepi totum ex Milicio et compendio theologie libro 4 capitulo viij.
Anno 67. Niirmberg.>

Zu Andreas nutzte Pfeffel mithin zwei Muster der franziskanischen Flores apos-
tolorum-Predigten, wihrend er die zum ersten Advent aus einer Predigt zur
gleichen Perikope der sogenannten Abortivus-Sammlung des béhmischen Pre-
digers Jan Mili¢ sowie aus Hugo Ripelins von Straf3burg Compendium theologiae
veritatis ,komponierte‘ — allesamt Werke aus seinem Buchbesitz.**

3

Wohl weil sie unter den vielen Predigtsammlungen Pfeffels zu den wenigen
zdhlen, die mit ihrem Winter- und Sommerteil das komplette Temporale umfas-
sen, waren Mili¢s Abortivus-Predigten, die er in zwei im letzten Viertel des vier-
zehnten Jahrhunderts geschriebenen Banden besaf3, der fiir seine Predigtpa-
pierchen meistgenutzte Verwahrort. Keine andere Handschrift beherbergt mehr
als die 24 im Eichstétter Cod. st 438, zwolf sind es im Cod. st 440. Unter ersteren
stechen zwei hervor, die in Pfeffels gesamtem Zettel-Verméchtnis ohne Pendant
sind: der einzige deutsch von ihm beschriebene Zettel** sowie ein im Ursprungs-
format einliegendes Einzelblatt, das er trotz urspriinglich leerer Riickseite nicht
zu Notizzetteln zerriss,” weil er seinen von unbekannter Hand kopierten deut-

33 Eichstitt, UB, Cod. st 748, Zettel zwischen fol. 45/46 in Vincentius Gruners Expositio missae
(Abkiirzungen aufgelost).

34 Nachweise bei Dicke, S. 298.

35 De facto sind es drei Schnipsel (in Cod. st 438, zwischen fol. 98/99 der Predigten Milics), die
sich ohne Textverlust zu einem Zettel von 8 x 5 cm rearrangieren lassen. Auf ihm tradiert Pfef-
fel autograph recto in acht abgesetzten, oft holprigen Reimpaarvierhebern die Minneklage
eines sehnenden Ich an eine Dame, die sein laid durch ein freundliches Lacheln mildern soll
(Inc.: Mein hercz vor senen nit enspricht/ Vor laid vnd lieb es schier czupricht [...]). Riickseitig
folgt in zehn Reimpaarversen ein impersonales Rdsonnement iiber die Freude und we bewir-
kende frauen lieb (Inc.: Grosz ist frauen lieb crafft/wan si chan alle maisterschafft |...]). Die
Textprovenienz(en) beider Kurzgedichte sind unbekannt; sie bedienen sich (auch laut Ludger
Lieb, Heidelberg, dem ich fiir seine Einschétzung herzlich danke) typischer Versatzstiicke der
Minnereden-Tradition des fiinfzehnten Jahrhunderts und sind ohne inhaltliche oder funktiona-
le Beziige zur Predigt, in der sie liegen.

36 Zwar hat Pfeffel riickseitig Notizen angebracht (s. u.), doch bleibt die distinkte Materialitat
des Blatts aufler Acht, wenn die Handschriftenbeschreibung (Keller, S. 218) es den iibrigen
Cod. st 438 ,lose beiliegenden Notizzetteln*“ unterschiedslos subsumiert. Entsprechend zu



Ein Muskatpliit als Kirchenlied? =—— 241

schen Liedtext zusammenhingend bewahren und seinen Predigtmaterialien
beigeben wollte. Es {iberliefert Muskatpliits nach Zahl der Textzeugen bekann-
testes Lied, ein fiinfstrophiges Marienlob im Hofton.

Wi -au?«q.bazﬁ?unum} e m.-:u
e Y &n“.r {n:\a\( ‘)u.'] -fI J)n.ch‘r .).n
fstt, Fraite s e Oe gl L ( wliey, .‘t .J-v-_’
Eonraninnio s an U‘a..-;ﬂ\ eumahcv'l -U"‘“ (J\, _1 . qc. LCCRY £ A1
ARy B R ety -‘" Cl A 5"“4“)‘“!\. ad. J..c’f sl @ Gorun
Yl du =M © u Ev e {-P*—' n\l-r\"j n’-h-iﬁ- za\-t-t, AL fogak
e B dw Mg f““‘t; S 1yt n}‘l" ek ™
Lanel -
! f, ,.,.‘cé),;flutctg_gﬂ— [‘ “ﬁ‘)"l’“ o)
s Do fhee ..m-ﬂ.:uu Lanea = ¢ uu.l[& s .)._.;\L
s deary e --.Iri WG .Ht" “'—',f Ly My JE ‘\vn\i 4, 5 TR X
i u-.‘n \th‘-‘ﬂ. -l"f Az by HEEY Aue j‘ w |‘-‘j‘i“ S
T’ Jnt 1.“\ YN EN (i I u, |
ceballf ey eW o) [aee
cradas pracs S gl “:"l"l' Wit fha “‘}“"" é e -Ju beaa
Eaasni— (Rl sy favieas gty u‘qs-«-{lu L4 ..nho.
el _,.LAJ‘...,/:\,..JQ / Soibt 2

‘],.u‘u.'u ks =0

el &
._E_"‘ s &"1 s o I}n‘t— o l-asaol u.-.nu-)._,;.‘ .u.\u iy
'™ PR ”P‘“'bc oy 4 e suy [ ) ﬂu -p-ll:"!ﬂ‘ /"
'“:':J assct € ;uuj & \)uul)t )o* e -. ql\ [

I""“" c A o) - e “f tu!me.- u_l'...v gld?u.
3 ma DL " n vl 'vc o M ‘}{u) ~ F\..gc u)‘,

L: :' {\_ ﬂ' : l.l..,tc o ™™ J\\ b7 L &D Ju} e .!uuh)

5:_.., Dl Gever yfrgar G Lu(ﬁf/b Anans J-\if

rraaedts LYY PAN) | :uf Ml oy e -}1'5 “

5 ﬁ"‘*“}!“" ﬁu - e u"(.‘[\ AN g0 _,i,fl‘_.),.i{“,wgw

Aty geetrbT ..UI. Ll Al l\].\-i'ft'\ Gaedy [rn[ “1 n.ﬂy"-l;\i—-

Agrp & allcey $“?}J‘(' !1 e 1......t }i“ﬂ o

e i.}m e C TRl ple 2 _\.}; S POARAY .;{ I.‘mv_n-m
L

1 Lo S -.fl' .t-z JJ[lr-.. — }Jl L} nr, - v Lt
ey pafi LrJ‘Jlm Ls0 34 Y amncfitLs ‘ZJ‘:’?
[ »t- Anies nsnth oor w”’ < { uglu;.—‘\ L (7771

.y

Tuas

A H-f-' Al Aveel 1 juanadye SRl L0 k) denid yenf=
Iav vir kil B A dev (apt l‘uﬂ,mg._-‘f,:“nu,
J,.,\Ii.'(- AN etk B i AWard .!u. v | .\l.n .
reatore sk Anie ibie benk o u-lu [Py I I (- ophanfin
\1'.. ;-1 o et S < Yo -u-L)'\Ad “wr -_,J,J\ ekt
(9 ¢ h!\h r—"l el Arag AreSvey faar o) ""'.”"“_
L g it G 1' J“ & Y- 4 R AT S Y R TR

,\.\ 13 vwn ST AN

P LR
los ] M g

Abb. 1: recto Muskatpliit, Marienlied im Hofton (Groote Nr. 13), UB Eichstatt, Cod. st 438, loses
Blatt zwischen Bl. 28/29; 15,7 x 11 cm

prizisieren wire auch der Vermerk ,eingelegter Notizzettel’ in http://www.handschriften
census.de/23654 (16. April 2016).



242 —— Gerd Dicke

‘.\l;ﬁ..u ;_..\ x

CRTPIN RN ) P PR I I L

pogd natiy b anesf goand o) _»n-,(rj s familem Ao

Abb. 2: verso Predigtnotizen Pfeffels; UB Eichstatt, Cod. st 438, loses Blatt zwischen Bl. 28/29;
15,7 x11cm

Zur Ergdnzung des RSM,* das den in Kellers Eichstitter Handschriftenkatalog®®
erwahnten, aber nicht ndher beschriebenen Textzeugen noch nicht erfassen
konnte, und da eine Ersetzung der Muskatpliit-Ausgabe Grootes von 1852 wei-
terhin nicht in Sicht ist,” mag ein mit Grootes Text (Nr. 13) korrigierter Abdruck
des Eichstétter Textzeugen von Nutzen sein:*

37 Vgl. RSM, Bd. 4, 1988, Musk/1/43a-j.

38 Vgl. Keller, S. 218.

39 Kiepe-Willms’ ,Vorstudien zu einer kritischen Ausgabe‘ von 1976 haben bislang zu keiner
solchen gefiihrt.

40 Abkiirzungen sind (auch bei fehlenden Nasalstrichen) aufgelost, die Allographe «w, «v», <w>
beibehalten, ebenso Hervorhebungen der Strophen-, Stollen- und Abgesangsincipits durch
Fettung. Wie das Manuskript, das Versgrenzen nur sporadisch durch Virgel markiert, verzich-
tet die Umschrift auf Interpunktion. Emendationen offenkundiger Fehler sind kursiv bzw.
durch [] markiert, Prisumtivvarianten zu Grootes Text aber beibehalten; vgl. FuRnote 41. Die
Versanordnung orientiert sich am Tonschema von Muskatpliits Hofton im RSM, Bd. 2,1, S. 193.



L

in iunckfrau zart
[ E ] gekronet ward

auf gotes sal
gancz uberal
daz ist dy magt formosa
Die selbig mait
ir rain keuschait
behalten hat
die trinitat
in omni gloriosa

tu mater dei gracia

du gewaltigu regina
omnium celorum domina
tu mater in diuina
o dulcis spes
o bona res
du edle kaiserine
lob er vnd dank so sprech wir
czart iunckfra dir
Das dw vnsz prachst
den hochstin gast
mit deiner keuschen mynne

1L

O muter gotz

halt dich des potz

das dir do sant

ausz ober land

ein gewaltig kung der eren

Do er dich hiesz

vnd grussen liess/]

mit dem wort

do du daz hort

dw naigest dich dem heren
aue Maria gratia

sprach czu dir gabrielis

tu es sponsa domina

pater noster in celis

venit ad te

tu credis me

on schmerczin wirstu schwanger

czw dir kumpt kvnig sabaoth
der starke got
gancz uollaist

Ein Muskatpliit als Kirchenlied? = 243

10

15

20

10

15

20



244 —— Gerd Dicke

der hailig gaist
kumpt czw dir juncfra zanger

1.

0 muter maid

dein rain keuschait

got wol uernam

der czw dir kam

in einer thauben weise

Du in enpfingst

vnd mit im gyngst

neun monet gancz

der gnadin krancz

trugstu czu hochem preise/]
0 pulcra flosz in iericho

tu lux celorum stella

tu iacis in presepio

tu mater et puella

nos cantemus

et gaudeamus

in got dem hochsten herren

vnd dir czu lob dw reyne maid

seit dein keuschait

genem ist got

her sabaoth

so wir dich ymmer eren.

Iv.

Wol auf mit schal

ir cristen all

Vnd wesent fro

in iubilo

sul wir mit freudin singen

Seit das dy mait

got vnd menschait

geborn hat

on missetat

avn alles misselingen
Defz sing wir noua cantica

gloria in excelsis

vnd loben mariam filia

maris stella elsys

fons ortus

altissimus

uon dir ist ausz geflossen

ein ursprung aller sellikait

dw pist ein maid

10

15

20

10

15



Ein Muskatpliit als Kirchenlied? = 245

do got uon nam 20
menschlichen sam
des hab wir wol genossin.

V.

Junckfra solt ich

nit loben dich

mit ganczer freud

ich pillich geud

mit dir vind deinem kinde 5

Daz dw hast pracht

an weichen nacht

on alles we

mit dem aue

ward dir die purd gar linde 10
Hec magna mirabilia

que tu virgo fecisti

cum deo tu es optima

tu mater iehsu xristi

czvm nuen Jar 15

du iunckfra clar

sey dir daz lied gesungen

vnd nym mein kranken dinst fur gut

ich muscatplut

gib dir den preisz 20

dw maget weisz

wan dir ist wol gelungen.*

Das Blatt, das in Anlehnung an die Muskatpliit-Siglierung von Kiepe-Willms* in
der Folge mit e;bezeichnet wird, misst 15,7 x 11, der Schriftspiegel 14,5 x 9,7 cm;
»Schreibsprache: bairisch (2. Hilfte 15. Jh.)“.* Es zeigt keinerlei (Riss- oder
Schnitt-) Spuren einer Austrennung aus einem Buchkorper, wohl aber solche
einer viertelnden Faltung in der Quer- und Langsmitte. Auch der Umstand, dass
die Riickseite vor Pfeffels Notizen komplett leer war und im Unterschied zur
Vorderseite keine Reglierung und vertikale Justifikation zur Zeilenbegrenzung
links und rechts aufweist, 1dsst vermuten, dass es eher ein Einzelblatt oder Teil
einer Loseblattsammlung war als ein fragmentierter vormaliger Codexbestand-

41 1,2 gekronet {iber durchgestrichenem geboren; 9 dein; 11,7 liessen; 11 aue gratia; 14 mater
nostra celis; 22 anger; 111,4 er; 7 gynst; 10 preisen; 17 in fehlt; IV,14 mani.

42 Vgl. Kiepe-Willms, S. 69-70, um einen weiteren Textzeugen (e;) ergédnzt in: Muskatblut.
Abbildungen, S. 11-12; Verweise auf Muskatpliit-Textzeugen beziehen sich im Folgenden auf
die dortige Siglierung.

43 Keller, S. 218.



246 —— Gerd Dicke

teil wie das beidseitig mit zwei Muskatpliit-Liedern beschriebene Wiirzburger
Papierblatt e;, das am Seitenende im Text des zweiten abbricht.** Unter den
insgesamt 34 erhaltenen handschriftlichen Muskatpliit-Textzeugen® hat e, als
vordem riickseitig leeres Einzelblatt keinerlei Pendant. Zwar iiberliefern 21 wei-
tere Handschriften nur je ein Muskatpliit-Lied,*® aber dies in Sammlungsver-
biinden mit Ténesammlungen von Spruchdichtern, in Liederbiichern, Misch-
handschriften oder als disperse Rudimente von Einzelstrophen,* die e, iiberlie-
ferungstypologisch ebenso unvergleichbar sind wie die Textzeugen von
Muskatpliit-Liedgruppen, die ca. ein Drittel der Gesamtiiberlieferung ausma-
chen. Neben der noch anzusprechenden Codex-Mitiiberlieferung am Steckplatz
des Eichstétter Blatts kommt vor allem seiner kodikologischen Materialitdat und
insbesondere seinem Format ein gewisser Indizienwert fiir die mogliche Ge-
brauchsfunktion des Liedes zu. Thm entspricht mit exakt 15,7 x 11 cm nur die
Dessauer Muskatpliit-Handschrift d (Dessau, Landesbiicherei, Hs. Georg.
25. 8°), bestehend

aus drei urspriinglich selbstindigen Quartheftchen [...]: im zweiten [steht] Muskatpliits
mit 29 Strophen ldngstes Lied, die ,Corona Salomonis‘ (Groote Nr. 8) [...]. Wir bekommen
hier einen Uberlieferungstyp zu fassen, der fast vollstindig untergegangen ist, obwohl er
gang und gidbe gewesen sein muf3: die Einzeliiberlieferung von langeren, meist narrativen
Liedtexten, Vorldufer der spiteren Lieddrucke.*®

Ob ein Quartheft solcher Art, das im Dessauer Konvolut sowohl ein Einzelblatt
als auch leere Versoseiten enthilt,* das e>-Blatt zulieferte, steht freilich dahin —
zumal sein Lied weder sonderlich lang noch narrativ ist. Weitere Typverwandte
hat es nach (Klein-)Format und Einrichtung am ehesten im ,biirgerlichen‘ Lie-
derbuch des Jakob Kibitz (c: Miinchen, BSB, cgm 811; 14,8 x 10 cm, vgl. Abb. 3)
mit seinem Schlussteil iiberwiegend geistlicher Muskatpliit-Lieder im Hofton
sowie in zwei Andachtsbiichern mit Gebeten und geistlichem Liedgut (s: Stutt-
gart, LB, Cod. theol. et phil. 8° 19; 15 x 10,5 cm, vgl. Abb. 4; v: Wien, ONB, Cod.

44 Vgl. RSM, Bd. 4, 'Musk/1/32 und 47.

45 Vgl. die Uberlieferungs-Ubersicht in RSM, Bd. 4, S. 378; vier weitere Handschriften tradie-
ren Pseudo-Muskatpliit-Lieder im Hofton mit fiktiver Autorsignatur (vgl. RSM, Bd. 4,
Musk/1/67-79).

46 Die Codices g (Karlsruhe, LB, Cod. St. Georgen 74), n (Niirnberg, GNM, Hs. Merkel 2° 966)
und s (Stuttgart, LB, Cod. theol. et phil. 8° 19) iiberliefern beispielsweise nur Groote Nr. 13.

47 Vgl. die Uberlieferungstypologie nebst Handschriftenbeschreibungen bei Kiepe-Willms,
S. 31-69, zudem Schanze I, S. 178-182; Kurzbeschreibungen auch in RSM, Bd. 1.

48 Schanzel, S. 24.

49 Vgl. die Handschriftenbeschreibung von Pensel, S. 31-33.



Ein Muskatpliit als Kirchenlied? =—— 247

3026; 14,5 x 10 cm), die allesamt auch Groote Nr. 13 tradieren. Die gesamte sons-
tige Muskatpliit-Uberlieferung ist zu vier Fiinfteln mit durchschnittlich 24,5 x
15,6 cm deutlich grof3formatiger und wird merklich von den angesprochenen
»Textsammlung[en] zu Ténen der Spruchdichter des dreizehnten bis friihen
fiinfzehnten Jahrhunderts*“*® dominiert.

Abb. 3: Muskatpliit, Marienlied im Hofton (Groote Nr. 13); Miinchen, BSB, cgm 811 (Liederbuch
des Jakob Kibitz), fol. 68v, 14,8 x 10 cm

50 Kiepe-Willms, S. 28.



248 —— Gerd Dicke

sk : S

Abb. 4: Muskatpliit, Marienlied im Hofton (Groote Nr. 13); Stuttgart, LB, Cod. theol. et phil. 8°
19, fol. 110r, 15 x 10,5 cm

Geringere {iberlieferungstypologische Distinktivitdt besitzt die Texteinrichtung.
Abgesetzte, auf neuer Zeile beginnende Strophen sind in Muskatpliit-Text-
zeugen zwar die Regel, der wie in e, etwa auch in h und o durchlaufende
Schriftspiegel ist aber keine Ausnahme. Vereinzelt steht das Blatt dagegen mit
der Hervorhebung der Anfange von Stollen und Abgesdngen durch fette und
breitere Schrift, wahrend das Gros der Uberlieferung zur Markierung der Incipits
Rubrizierungen, Virgeln, Alinea- oder Caputzeichen anbrachte.

In diesem Zusammenhang anzumerken, wenn auch kaum als mdgliches
Gebrauchs- und Performanz-Indiz auszumiinzen, ist die auf den Radndern vor-
genommene Markierung der Stollen und Abgesdnge durch V- und R-Kiirzel im



Ein Muskatpliit als Kirchenlied? =—— 249

einzigen Autorcorpus, der dltesten, auf 1434 datierten und wohl auf ein Reper-
toirebuch Muskatpliits zuriickgehenden K6lner Handschrift a (K6ln, StA, Best.
7020 [W*] 8). Ihr Schreiber Hermann von Ludesdorf, ,,Priester und Profef} der
Zisterzienserabtei Himmerod“,” kniipft damit an die in Liturgica fiir Versikel
und Responsum iibliche V- und R-Auszeichnung an. Da diese Notation zur
Markierung der Kanzonenstruktur auch den zu zwei Dritteln weltlichen Liedern
Muskatpliits gilt, steht sie freilich keineswegs fiir eine responsoriale Umsetzung
als etwaiges Alternatim mit verteilten Stimmen, bezeugt aber doch, welche
performative Ausfiihrung der geistliche Schreiber in Anlehnung an liturgischen
Sang bei der Liedauszeichnung assoziierte. Auch der angehende Leutpriester
Heinrich Otter notiert sich in sein Seelsorge-Kompendium (o: Karlsruhe, LB,
Cod. St. Blasien 77) ein geistliches Muskatpliit-Lied, dessen Abgesédnge er auf
dem Rand mit dem Repetitio-Kiirzel Rp markiert.*

Insgesamt scheint die Einrichtung von e, darauf abgestellt, die fiinf Stro-
phen und immerhin 110 (wenn in der Mehrzahl auch nur viersilbigen) Verse des
Liedes auf einer Seite unterzubringen, was in den weiteren zehn seiner Text-
zeugen nur noch in n,> der sogenannten Hollschen Handschrift von 1524-1526,
der Fall ist, dort aber auf zweieinhalbmal gréf3erem Blattformat (42,2 x 27,5 cm).
Wie der fiir eine dreizeilige Eingangsinitiale ausgesparte Raum und die Hervor-
hebungen der Formstruktur vermuten lassen, kommt als Vorlage von e, am
ehesten eine Liederhandschrift in Frage, respektive ein ,liedmaflig‘ eingerichte-
ter Textzeuge, der die Abschrift in fortlaufendem Schriftspiegel liedgemaf3 aus-
zeichnen lief3.

Konkreten Anhalt {iber seinen Gebrauchsanlass liefert der letzte Abgesang
des Marienlieds selbst: czvm nuen Jar /du iunckfra clar/sey dir daz lied gesun-
gen. Dass damit — wie Schanze folgert — ,ausdriicklich auf Anlafl und Ge-
brauchssituation hingewiesen“ sei, bleibt im Blick auf Letztere allerdings eine
(wenn auch ansprechende) Vermutung. Schanze nimmt an, ,,dal das Verfassen
und Vortragen solcher Lieder an hohen Festtagen und besonders zur Weih-
nachtszeit zu den Aufgaben und Pflichten des Hofsdangers Muskatblut gehorte®,
der ab etwa 1424 fiir mindestens zwei Jahrzehnte als sprecher und varender man
im Dienst der Mainzer Erzbischoéfe stand.> Ob er als Auffiihrungsort dabei auch
an den Kirchenraum denkt, ldsst Schanze unberedet. Im Eichstatter Fall riickt
diese fiir die Rezeption und den nicht an den Autorvortrag gebundenen Wieder-

51 Ebd.,S.33.

52 Vgl. Hohler, Stamm, S. 55-73, hier S. 56 und 64.

53 Vgl. Anm. 46.

54 Schanze I, zit. S. 176; vgl. zur Biographie auch S. 147-152.



250 — Gerd Dicke

gebrauch meisterlichen Liedguts bislang kaum fassbare Gebrauchssphire nun
gleichwohl deutlich in den Blick.

Die entsprechenden Fingerzeige gibt die Mitiiberlieferung a) der Codex-
Texte im Umfeld des Liedblatts und b) dreier zusammen mit diesem an gleicher
Stelle aufbewahrter Zettel:

a) Cod. st 438, fol. 1°-170"2 Johannes Mili¢, Sermones Abortivus, Pars hiemalis:

1] fol. 26™-28" Predigt zu Johannes Evangelista, 27. Dez. (Schneyer, Bd. 3,
S. 590: 145 S10 Facies aquilae [Ez 1,10]).

2] fol. 28"-31™ Predigt zu Innocentibus, 28. Dez. (Schneyer, ebd.: 146 Si11
Mittens occidit omnes pueros [Mt 2,16]).

3] fol. 31™-34™ Predigt zum Sonntag in der Weihnachtsoktav oder, wenn
in diese kein Sonntag fillt, zum 30. Dez. (Schneyer, ebd.: 147 T7 Tuam
ipsius animam [Lk 2,35]).

4] fol. 34™-36"® Predigt zu Circumcisio Domini, 1. Jan., zugleich Oktavtag
von Weihnachten, Hochfest der Gottesmutter Maria und Neujahr
(Schneyer, ebd.: 148 T8 Postquam impleti sunt dies [Lk 2,21]).

g R TR
e < S g.,::fi,m qeRaL, b
e ’wa-—<-un z ::-1 -—-?11—:43 e Al B -fv Ay
Yoot 1:.--“2!“5} =11 Wf’-’-“l""‘q ;.1M-I'q.i.> q“);-—J»g !\ ::F ,.1::'
Pt Q.npr;‘.:r...mh‘-._ﬂ{m ﬂ?’i‘pr-; Ao
2] s
"jﬂ ~alieg ...Si.r‘rﬁ_na i N I ’J"T ] 5 aren
7 ';‘r*y a7 o e et ve5 S35k
€7 <At J|—7’>n;mt, 2, W adsadely
67 otor (<l 63 Ducwed NS Sl o G Orhly Acrebofiar
A i b g 1| o = e
i e B U L ) ) O Apeef apnioy
LAY Nt bty dad oA | IEASSR TN N v
T e e v N s o Qo
_M”_..;‘{ TN ...-;L,—. - ”"f' 2,
yrd ke oyt .c;\n [h-uﬂ | ﬁgl-—lm J.g_ 2w > .
. 7 Plv el o e
| ersiee h — ey ‘\ e B i [£8ba g
[rRGaat o LT [\ A na plEq et IRV oy
= bﬁ_, e pallalp] P TR S e,

b:i'ﬁ-* (‘—"IL e e "
ft ;lll;,?‘;‘, 6‘-‘141:-.1’.‘ au.a.c.:“
‘\-ndh LY Yy )

a....,

Saiauu- 1"
]'-lof;—u*w 2
b ¢ [t P [-

T ‘; R l‘ﬂ’a(?d L)
L ?h;n“&(s\lur,‘& e “':,f“%"ﬁw
iz, rm\-f—f-«;t peg ke e e Lo
i a::f* e

Ao ety "‘l

\T ba Aroa, d) \u\,

8 &0 URE

Abb. 5: Predigtnotizen Pfeffels zu Johannes Evangelista; UB Eichstatt, Cod. st 438, Zettel 1
zwischen fol. 28/29



‘8ubv

Canvaliap i

Ein Muskatpliit als Kirchenlied? = 251

T - —~ -
Rt 00 FTE chard ofifal of mo vt o Snbdlg B0
O w6 Bfbpuly Mg vt gularit Gy ne Gree Sk

gt = ' o
t‘“'\:d. o FL“""“"‘(“' Bk IE D gths sy B Oees sl e

L.
zre=
i ~edtan g 2 lovaig o =] 3
it B g L t rethelavy ol Yozansd (3 Cod™ no,
e P s e ey gl S Al s
10 Mo at LR By o dgr 7 AanabAl Gx Quanc . e

Abb. 6: recto/oben Incipits liturgischer Gesdnge zu Johannes Evangelista, verso/unten zu
Innocentibus; UB Eichstatt, Cod. st 438, Zettel 2 zwischen fol. 28/29

b) Cod. st 438, vier zwischen fol. 28/29 inliegende Zettel (1-3 und 4" von Pfef-
fels, 4"von anonymer Hand):

1]

2]

4]

vgl. Abb. 5: beidseitig Predigtnotizen zu thematischen Leitbegriffen der
Predigt zu Johannes Evangelista (a 1]), exzerpiert aus Isidors De summo
bono, dem Liber Scintillarum u. a. m.

vgl. Abb. 6: recto drei Incipits liturgischer Gesdnge zu Johannes Evange-
lista (a 1] Cantus-ID 002134, 005204, 004303); verso drei Incipits liturgi-
scher Gesdnge zu Innocentibus (a 2] Cantus-ID 007919, 005039, 001759).
vgl. Abb. 7: recto Predigtnotizen zu Innocentibus, eingangs die Perikope
(Mt 2,16), dann Exzerpte aus Valerius Maximus, Thomas’ von Aquin
Summa theologicaund Mili¢s Predigt (a 2]); verso leer.

vgl. Abb. 1 und 2: recto Muskatpliits Marienlied Groote Nr. 13; verso lat.
Notate Pfeffels: Ave Maria gratia plena dominus tecum (Lk 1,28), dann
drei Incipits liturgischer Gesange zum Temporal-Anlass De Prophetis,
der im Missale Eystetense kein eigenes Mess-Formular hat (Cantus-ID
007875, 001496, 006127), sowie nicht liturgischer Bibeltext (Ez 1,1-4);
auf dem unteren Blattrand, infolge der Quer-Faltung auf dem Kopf ste-
hend, ein misogynes Proverbium: Vxor equus vestis si prestita sunt in-
honestis /Raro redduntur sine damno quando dum repetuntur (Walther
32759).



252 —— Gerd Dicke

Aiteeni herolie m.h?’ o ¥ vy qerat, g
lefiam cfl o < rieib f:'w 0w alt ER r"?'
~walG -6 o Mpraibure g Brvesr el e
H'H‘-: o ae ;r \-_»n{mr'nr[-' "".“f
4 G wieonc ot £y auidit AT SET
e Lo 46X pomentaie At 0““:"‘11" ::‘L IT:“‘
%J can! Anjuseehod f‘,;"-uf']_l]:"‘l "","" f oy
E e e pan proda Hepered e aliona fada v
:‘:‘H:l ....}ru--a. ol }, w Jley r.:’. bt‘.llc.'l-':.l
“7‘(..13 F.wh' H‘nn-f{ﬁ'f{“" Grmtitaf "'\-:]ﬂ‘.f fret e
,-'mm[-‘:'-\'“-ﬂ _‘!ml,m\;n mrnf pl I\}_ﬂ'[h a4
E.; Y cxmphs Adrfavalic irg tcf?r atipas
(il iy dgtd fy2at o avetjela "J:t’?"r'?'l nCyfo
f_"‘ 5 uwl-‘fﬂ,i:-l"'. s bap -Rarkiaent ,c.t.u.:\..f
-o]i‘:-t vt gk an 7] ( (e i danit e "_‘f'*.‘_‘.“"’
e Iat‘-‘ﬁ"ﬂ""lf‘ |.qwlm_m!'u'.| tr(\wfthw-.-l
I‘t«.—.‘tw\-'ﬂf oeafl wmeocite ﬂj‘i-- q-M-\ni-'I-n v
ﬁ}'in'.u l{mu' “Y’h ~ulat el aliogmy Ia’)L‘."i"
1 e ol ne i Duat Wl el
PIRTITR S RUSITN o Fb_‘:‘ft- -3‘-_?&0?;?«1
alind 17 e el iyl sty o
e Wby wria™ it Aok ety 4] enl 8o finy
.,'!-4.,"-.,.;.;.3»%-.»- _9;:«{;'«- yetore M Lo g
vacet aB bored g qb g grebeg vkl Wda oG
G aech Sof EQ,T L__!.;_g ‘jl,o..l..- s
v (g gl A n'(u&'j’__d" Ml}‘o’ ey Mtlln \‘:.
!::E:‘" ,'l,r:.qau' !"l"jo 11-'A'..ﬁ'IJ]J-:HNL"-;'-_--~i 5
‘f&;ﬂ, [L'r'is' ‘Mﬂ!'ﬂ‘t II"I\'“' quae ?t”]'hi‘ i’!r"l‘
Sakeutand t::tf»tti'o:c‘ [\J‘l-l. ayth) 6w i
uvi ke L . (h‘;-ﬂio}k‘l-w:c '!"\11' : “|\ | "“""!
;A\;t‘qm; ' d;‘i‘rf‘““"i,ﬁ"le B o L
Qlfb‘ml'ig“,' . coni- 103 Vidhe -Mﬂfl ""I':'
1‘:t'::t‘l£;\i i rﬁ‘ﬂ-[o‘ ')Mn!ﬂ-m -d:‘d:lf”t“’.[\“:‘l
rl’L\:aRﬁll-n .t fedy mandi Pl veqh
.\:sﬂnle' . o 'nﬁnu’uunitlu et ‘I’l'-h:-f'

E{‘"‘l‘" e B fofin Jriman tveva gi
P atsnd tilo Caed T 2
e .l-a-.-...._l.»u’ oun"lu-l

FT‘ ‘m' b rnm}! .|”‘nn

Abb. 7: recto Predigtnotizen Pfeffels zu Innocentibus; verso leer; UB Eichstétt, Cod. st 438,
Zettel 3 zwischen fol. 28/29

Alle Zettelbeigaben zu Mili¢s Predigten fiir die Sanctorale- und Temporale-
Anldsse vom 27. Dezember bis Neujahr waren mithin Zuriistungen zum jeweili-
gen Predigttag, sei es, dass die Zettel-Notate zu Teilen aus Mili¢ exzerpiert oder
aus anderen Quellen zusammengestellt bei seinen Mustern archiviert sind.”®

55 Im Unterschied zur Mehrzahl der eigentlichen, hdufig unter Angabe von Anlass und Ort
verzettelten Predigtkonzepte ist leider keines der vier Zettelnotate datiert. Demzufolge besteht
keine Gewissheit, aber doch die hohere Wahrscheinlichkeit, dass sie aus Pfeffels Eichstatter
Jahren stammen, die zwei Drittel seiner Predigttitigkeit (von 1460-1466 und 1475-1490) aus-
machen.



Ein Muskatpliit als Kirchenlied? =—— 253

Muskatpliits Marienlied war also offenbar ganz analog zu seinem textimmanen-
ten Bestimmungszweck czvm nuen Jar im Gebrauch, nur fragt sich, in welchem
Zusammenhang und ob und von wem der iunckfra clar [...] daz lied gesungen
wurde.

4

Der Neujahrstag produziert seit je das grofite Gedrdnge der Festanlédsse im Kir-
chenjahr, da am 1. Januar die Weihnachtsoktav, das Hochfest der Gottesmutter
Maria, die Beschneidung des Herrn (ggf. auch noch der Sonntag in der Weih-
nachtsoktav) sowie der kalendarische Jahresanfang zusammenfallen, der zwar
kein liturgischer Anlass war, den spatmittelalterlichen Festbegdngnissen aber
Brauchtiimliches beimischte.*® Der seit dem 1. Januar 1970 im rémischen Gene-
ralkalender vollzogene Wechsel der Festbezeichnung von der vormaligen Cir-
cumcisio Domini zur Sollemnitas sanctae Dei Genetricis Mariae brachte eine
bereits im Mittelalter in Gang gesetzte Entwicklung zum Abschluss, die von der
sukzessiven Verschiebung des Festinhalts von weihnachtlichen zu mariani-
schen Propria unter Zuriickdrangung der auf Beschneidung und Namengebung
verweisenden Elemente gepragt war. Die Hybriditdt des Offiziums in der zwei-
ten Hélfte des fiinfzehnten Jahrhunderts spiegeln die siiddeutschen Druckmis-
salien:

Die Schriftlesungen greifen entweder weihnachtliche Perikopen auf oder thematisieren die
Beschneidung Jesu [...]. Sie sind somit alle dem weihnachtlichen, inkarnatorischen Motiv-
kreis verpflichtet. Hinsichtlich der Gebete und Gesdnge konkurrieren indes inkarnatorische
und marianische Motive. Die Meformulare [...] haben sich dabei nicht immer fiir eines der
beiden Motive entschieden, das dann konsequent in Gebeten und Gesangen durchgehalten
wird, sondern bieten teils eine etwas eigenartige Mischung. Das M[issale]Eich[st4tt] 1486,
MAug[sburg] 1489, MBam[berg] 1490 und MRom[anum] 1474 verzeichnen fiir diese Messe
marianisch gefarbte Gebete, stellen diesen aber weihnachtlich-inkarnatorische Gesdnge an
die Seite.”’

Letzteres stimmt fiir das Eichstdtter Missale nur bedingt, denn einzig in ihm
wird das in den drei anderen Messbiichern in beiden Versikeln rein weihnacht-
liche Graduale durch das zweite Responsum Post partum virgo inviolata per-
mansisti, dei genetrix intercede pro nobis zu einem auch marianischen - ein

56 Vgl. die Arbeiten von Kawerau, Schwarzenberger, Kurze, Fechtner, Niirnberg.
57 Daschner, S. 461.



254 —— Gerd Dicke

sonst nur ,reinen’ Marienfesten vorbehaltener Versikel.®® Damit schligt der
Eichstétter Ritus — der eines Mariendoms — auch sanglich die Briicke zum ande-
ren Teil der siiddeutschen Liturgietradition des 1. Januar, der wie in Wiirzburg,
Konstanz, Freising, Passau, Salzburg und Brixen alle ,,Gesdnge aus dem Com-
mune fiir Marienmessen* bezog, so wie in Regensburg die Frithmesse, wiahrend
die Hauptmesse am Weihnachtshochamt ausgerichtet war.”

Wie gesagt (vgl. 1.), hat das meisterliche Lied in der Debatte um das
,gottesdienstliche Gemeindelied’ bislang keine Rolle gespielt, weil es fiir seinen
entsprechenden Gebrauch ,keinerlei Hinweise*® gab. Angesichts seiner Uberlie-
ferungsumstande und der skizzierten liturgischen Rahmenbedingungen diirfte
das Eichstdtter Muskatpliit-Marienlied solchen Indizienwert immerhin bean-
spruchen. Da es klarer Identifizierung seines Gebrauchs zum multiplen Neu-
jahrsanlass aber kaum Anhalt gibt und jeden Versuch konkreterer Festlegung in
Beweisnote brdchte, ist nurmehr das ohnedies iiberschaubare Spektrum seiner
kirchlichen Einsatzmoglichkeiten zu sondieren.

Wenn es 1435 in Basel des Verbots eines Konzils bedurfte, den liturgischen
lateinischen Gesidngen in ecclesia volkssprachliche (cantilene saeculares) bei-
zumischen, diirfte es Anlass dazu gegeben haben — und besonderen dann of-
fenbar im Sprengel des Konzilsteilnehmers Johann von Eych, der dieses Verbot
kurz nach seiner Weihe zum Eichstatter Bischof 1447 als Erster in die Synodal-
statuten einer deutschen Didzese iibernahm.®' Dass Muskatpliits Marienlied fiir
dergleichen Beimischungen in Frage kam, ist wenig wahrscheinlich; schon die
eigenstindige Melodie diirfte solchem Anschluss an lateinische cantus im Wege
gestanden haben. Zu denken ist eher an die mit Melodien lateinischer Tropen
unterlegten (allerdings seltenen) deutschen Credolieder oder an die volks-
sprachlichen Leisen und sonstigen Sequenz-Adaptationen, die vermutlich zwi-
schen den oder im Anschluss an die lateinischen Strophen beziehungsweise

58 Cantus-ID 008169; Missale Eystetense, fol. 13™.

59 Vgl. Daschner, S. 461, zit. ebd. In allen siiddeutschen Druckmissalien ist der Festtag {ibri-
gens im Kalendarium als Circumsisio Domini, im Messformular dann aber mit In octaua natiui-
tate bezeichnet.

60 Vgl. Anm. 18.

61 Janota (Studien, S. 46, Anm. 86) hat den Basler Beschluss im Wortlaut zitiert; die Statuta
synodalia Eystetensia (fol. 12) ibernehmen ihn mit nur geringen Abweichungen woértlich: De
hiis qui in missa non complent credo vel cantant cantilenas. ABusum aliquarum ecclesiarum in
quibus Credo in vnum quod est simbolum et confessio fidei nostre non complete vsque ad finem
cantatur [...] vel in ecclesia cantilene saeculares admiscentur [...] abolentes statuimus vt qui in
hijs transgressor inuentus fuerit a suo superiore debite castigetur.



Ein Muskatpliit als Kirchenlied? =—— 255

Versikel gesungen wurden.®> Weit naheliegender ist Muskatpliits Einsatz dort,
wohin ihn die Verwahrung des Eichstidtter Blatts und seine Mitiiberlieferung
verweisen: in den Kontext der Predigt, die sich zumal im fiinfzehnten Jahrhun-
dert ,als nicht liturgisch geregelter Gottesdienstteil durchldssig fiir das Ge-
meindelied“®® zeigt. Und dies wohl auch deshalb, weil gerade der ,gestiftete’
thematische sermo im Unterschied zu der vom Zelebranten (zumeist dem Ge-
meindepfarrer) in der Messe gepredigten Homilie in oft nachmittdglichen Sepa-
ratveranstaltungen gehalten wurde, denen das gemeinsame Predigtlied vor
oder nach der Predigt oder ,als Einschub zwischen Exordium (Predigtthema)
und Predigttext“® einen feierlichen Rahmen gab. Will man nicht auch an solis-
tischen Vortrag denken, der jedoch kaum je bezeugt ist,® kamen zu gemeinsa-
mem Singen aber gewiss nur in Text und Melodie entsprechend bekannte und
den Laien sanghare Lieder in Frage.

Von den insgesamt 109 Liedern mit Muskatpliit-Signatur gelten Kiepe-
Willms 93 und Schanze 99 als echt.®® Von letzteren folgen 66 seinem Parade-
Ton, der in frither Tradition ,Alter Ton® und bei den Meistersingern ,Hofton’
heifdt, oft aber auch nur unter dem ,Markennamen‘ ,Muskatblut’ oder ,Ein Mus-
katblut® firmiert und es bis weit ins siebzehnte Jahrhundert bei anndhernd drei-
Big Nachdichtern auf mehr als zweihundert Strophen brachte.®” Die meisten,
sechzehn der 66, sind Marienlieder, wie auch sechs in den drei anderen Ténen
des Autors. Mit seinem Marienpreis im Hofton besaf3 Pfeffel das fraglos bekann-
teste Lied eines der seinerzeit bekanntesten, in vielen oberdeutschen Stiadten
(allein siebenmal in Nordlingen) bezeugten Fahrenden:®® Achtzig seiner Lieder
sind ein- oder zweimal, achtzehn (alle im Hofton) bis zu siebenfach iiberliefert,
auf elf Textzeugen kommt nur Ein iunckfrau zart. Kiepe-Willms rechnet das
monodische Lied zu den ,,hits“, Schanze spricht von ,,Schlager“.® Die Bekannt-

62 Zum Gemeindelied in der Messfeier vgl. Janota: Studien, S. 34-63.

63 Ders.: Einstimmiger Gesang, S. 118.

64 Ebd.; zu den vielgestaltigen Modalitdten der Predigt infra und extra missam vgl. ders.:
Studien, S. 64-71.

65 So durch Salimbene von Parma der Vortrag einer italienischen lauda durch einen Laien-
prediger zu Beginn und Abschluss seiner Predigt, vgl. Wenzel, S. 17; siehe auch Janota: Stu-
dien, S. 72.

66 Vgl. Kiepe-Willms, S. 256; Schanze I, S. 168.

67 Vgl. zum Tonnamen Schanze I, S. 160; zu den Tonverwertungen Kiepe-Willms, S. 22-26.

68 Ich welt alz wert werden als Muschgatblut | gewesen ist mit singen, sagt Michel Beheim iiber
sein Vorbild; Und der Kunstreiche Muscatblut [ war vor vil andern trefflich gut, reimt Cyriacus
Spangenberg noch 1616 (zit. nach Kiepe-Willms, S. 17 und 20; die Bezeugungen ebd., S. 13-15).
69 Kiepe-Willms, S. 30; Schanze I, S. 179.



256 —— Gerd Dicke

heit der mit sieben Handschriften ebenfalls reich {iberlieferten Melodie steht
mithin aufBer Frage.”® In Frage steht gleichwohl, ob auch das Predigtvolk in sie
einstimmen konnte. Der Philologe, zumal ein musikologisch unbedarfter, iiber-
lasst die Einschatzung besser kompetenterem Urteil:

Nach Stefan Rosmers Einschdtzung ist Muskatpliits Hofton im Vergleich zu
den Liedern, die Janotas ,Studien’ als von der Gemeinde gesungene belegen,
,»sowohl reimtechnisch-metrisch als auch melodisch deutlich anspruchsvoller®,
wie es ,fiir Spruchsang-Melodien insgesamt® gilt. Da die in Teilen gestorte be-
ziehungsweise schwankende &ltere Melodieiiberlieferung im Liederbuch Lieb-
hard Eghenvelders und in der Kolmarer Handschrift auf eine ,,weder besonders
klare, noch leicht eingédngige und wiederzusingende Kontur der urspriinglichen
Melodie* deutet, stehen die merklichen Abweichungen der jiingeren Melodie-
Notationen im Einklang mit der allgemeinen Tendenz ,meistersingerischer
Vereinfachung und Begradigung® der Melodie, die im Fall des Hoftons aber eine
immer noch ,,eher anspruchsvolle, nicht ganz leicht zu singende“ zum Ergebnis
hatte.”

Ob man sie einer Predigtgemeinde im Gefolge einer intonationssicheren
Leitstimme zutrauen mag, muss ohne Kenntnis der Umstdnde und der genaue-
ren melodischen Grundlage von e; nicht entschieden werden. Im Blick auf den
Text wird man die betrdchtlichen, gut ein Fiinftel der Verse ausmachenden
lateinischen Anteile als mogliches Hindernis fiir die Memorierbarkeit und
sangliche Umsetzung durch Laien zu bedenken geben, zumal sie fast samtlich
die Abgesdnge einleiten und so schwer als etwaiger solistischer oder choraler
Part vorstellbar sind. Aber es gibt, gerade im Weihnachtsfestkreis, mehr als ein
Beispiel dafiir, dass sich selbst ein doppelt so hoher, fast hilftiger lateinischer
Textanteil solcher ,makkaronischen’ Mischlieder im laikalen Gedichtnis veran-
kerte — wie im Fall des vor allem als Predigtlied bezeugten und seit Ende des
vierzehnten Jahrhunderts {iberlieferten In dulci jubilo bis heute.”” Wachinger
und dhnlich Ameln fiihren dies darauf zuriick, dass in den lateinischen Passa-
gen vor allem ,,biblische und liturgische Formeln meist aus weihnachtlichem

70 Vgl. RSM, Bd. 2,1: Katalog der Téne, S. 193. Die Edition der zwei dltesten (s: Wien, ONB,
Cod. ser. nov. 3344, ca. 1431-1435; t: Miinchen, BSB, cgm 4997, um 1460) und zweier jiingerer
meistersingerischer Melodie-Versionen des Hoftons (p: Wroctaw, UB, Ms. 1009, 1584-1588; n:
Niirnberg, StB, Will III 784, um 1616) in: Spruchsang, S. 282-284; zur formgeschichtlichen
Einordnung vgl. Brunner, S. 190-191.

71 So Stefan Rosmer (Basel), dem ich fiir den prompt und bereitwillig gewdhrten Experten-
Blick in die Uberlieferung und ihre briefliche Bewertung herzlichst danke.

72 Vgl. zu diesem Ameln und Kornrumpf, zur Genese bilinguer Mischlieder auch Janota:
Studien, S. 123, Anm. 575 sowie S. 97 zu Ein kindelein so lobickleich est natus hodie.



Ein Muskatpliit als Kirchenlied? =—— 257

Zusammenhang®“ zum Einsatz kamen,” weshalb ,auch diejenigen, die kein
Latein gelernt hatten, mit dem Wortschatz vertraut [waren], den sie bei der Mes-
se [...] nicht nur horten, sondern bei Responsen und Akklamationen auch spra-
chen bzw. sangen“.”* Und bei genau diesen, eher auditiv und assoziativ prasen-
ten lateinischen Versatzstiicken nimmt auch Muskatpliit Anleihe, indem er
marianische Epitheta und Metonymien, Periphrasen und Apostrophen aus zu-
meist doxologischen Partien lateinischer Gesdnge zu vier- bis sechszeiligen
Centonen-Inseraten montiert. Dabei geht es ihm sowohl um die Erzeugung la-
teinischer Klange und die laikale Teilhabe an der lingua sacra als auch um Ver-
weisungen in die lateinische Liturgie des Festtags. Die Passage O pulcra flosz in
iericho / tu lux celorum stella /tu iacis in presepio/tu mater et puella (I11,11-14)
etwa nimmt sich vorderhand als ein eigenwilliges, Bildbriiche in Kauf nehmen-
des Arrangement des marianischen Formelrepertoires aus, und Groote glaubte,
als er hier statt des Christkinds die Gottesmutter in die Krippe gelegt sah, dass
es mit ,der Kenntniss der latein. Sprache [...] bei unserem Dichter nicht weit
her“ sei.” Aber dem ist nicht so:

Beata et venerabilis Virgo,

quae sine tactu pudoris inventa est
Mater Salvatoris iacebat in praesepio,
et fulgebat in caelis

heifdt es in eben jenem Responsorium, das neben diversen anderen auch ein um
1430 geschriebenes Mainzer Antiphonar’® zur Weihnachtsoktav vorgibt. Und
zum gleichen Festtag singt man laut Missale Moguntinum — ebenso wie in
Eichstétt, das zur Mainzer Kirchenprovinz gehorte — Post partum virgo inviolata
permansisti,”” was in Muskatpliits deutschen Versen Die selbig mait/ir rain
keuschait / behalten hat (1,6—8) resonieren mag, sowie danach die Sequenz Eya
recolamus laudibus piis digna’ mit der Anrufung maris stella in V. 7, bei Mus-

73 Deutsche Lyrik des spaten Mittelalters, im Kommentar zum In dulci iubilo magnum in der
dltesten Fassung vom Ende des vierzehnten Jahrhunderts (ed. S. 484-486), hier S. 948.

74 Ameln, S. 43.

75 Groote in den Anmerkungen zu Lied 13, S. 270. Dass hier kein Fehler vorliegt, zeigt sich
auch an der weitgehend unveridnderten Ubernahme des Verses in die Handschriften; k (Miin-
chen, BSB, cgm 4997) liest zwar iacuit in p., doch ohne Subjekt, n (Niirnberg, GNM, Hs. Merkel
2°966) hic iacet in p., doch ohne ein Bezugsnomen.

76 Cantus-ID 006162, D-MZb A.

77 Cantus-ID 008169.

78 Cantus-ID 508004.



258 —— Gerd Dicke

katpliit in V. IV,14.” Gleichwohl wird der Autor kaum aus schriftlichen Liturgi-
ca, sondern aus dem gearbeitet haben, was ihm aus Weihnachts- und Marien-
Liturgien sanglich im Ohr klang. Dafiir sprechen auch die zahllosen Belege fiir
jedes Wortpaar, jede Formel (celorum domina, dulcis spes, pulcra flos, lux celo-
rum etc.) in den Analecta hymnica, denen jedoch keine einzelnen Gesidnge mit
groflerer textlicher Schnittmenge gegeniiberstehen. Da es weniger auf den — fiir
Lateinunkundige ohnedies kaum zugdnglichen — Sinngehalt der Einsprengsel
als vielmehr auf die Partizipation der Laiengemeinde an den héheren Weihen
rituellen lateinischen Sprachvollzugs ankam, diirften die gelegentlichen lateini-
schen Lapsus in der handschriftlichen Uberlieferung des Liedes seiner Sang-
barkeit kaum im Wege gestanden haben. Zwar weist das Eichstétter Blatt die ein
oder andere kleinere metrische Uber- oder Unterfiillung auf (V. II,7 und 11), die
bei ausreichender Melodie-Sicherheit aber kein wesentliches sangliches Hin-
dernis darstellte.

Zugleich waren die lateinischen Centonen auch hier das Bindeglied zur o6rt-
lichen Eichstétter Festtags-Liturgie, die wie in Mainz die oben genannten cantus
Eya recolamus und Post partum virgo vorsah so wie die Horenliturgie zum glei-
chen Anlass das Responsorium Beata et venerabilis virgo.*® Das riickt neben der
fraglichen sanglichen Verwendung von Ein iunckfrau zart als Predigtlied auch
eine unsangliche, in der Sangspruch-Forschung — soweit ich sehe — bislang
noch nicht ventilierte in den Blick: das geistliche Lied als Praedicabilium, als
Gegenstand einer Liedpredigt. Der thematische sermo kann clausulae, das heif3t
zum Anlass essentielle Textbestandteile aller Tageslesungen zum Thema ma-
chen, aber auch jede Klausel des Propriums von Missale und Brevier, etwa aus
Responsorien, Sequenzen und Hymnen.® Die skizzierten wortlichen Beziige zur
Tagesliturgie erdffneten Pfeffel mithin die Moglichkeit, die Thema stiftende
Perikope oder auch Prothemata® seiner Kanzelrede aus den mit dem liturgi-
schen Festtext korrespondierenden Versen des Marienlieds zu bestreiten und
diese oder das Lied dann insgesamt auszulegen. Auch hatte er, geht es nach den
zahlreichen Artes praedicandi seiner Zeit, die Lizenz, das Strukturgeriist der
Predigt qua divisio extra, das heif3t unter Verwertung eines auflerbiblischen,
auch volkssprachlichen Texts zu generieren, wenn der dem Predigtthema sinn-

79 Missale Moguntinum, fol. 13",

80 Breviarium Eystetense, fol. [71].

81 Vgl. Schiewer, S. 38-40; Falch, S. 70-71.

82 Vgl. Mazurek zu v. a. aus volkssprachlichen Sprichwortern (Freidanks) bezogenen Predigt-
Prothemata.



Ein Muskatpliit als Kirchenlied? =—— 259

fillige Gliederungsbegriffe beisteuerte®> — wie es ausgangs des fiinfzehnten
Jahrhunderts Geiler von Kaysersberg in extenso praktizierte, indem er die The-
men seiner Ansprachen u. a. durch Anleihen aus Sebastian Brants ,Narren-
schiff’ in den Deutungshorizont seiner Horer brachte. In Schneyers Predigt-
repertorium sind die Beispiele fiir lateinische Perikopen Legion, die statt aus
liturgischem Bibeltext aus den Gesdngen zum Proprium bezogen waren; und
iiber besonders prominente marianische wie etwa das Salve Regina existieren
ganze Predigtreihen iiber samtliche seiner particulae genannten Verse.®* Auch
deutsche Predigtsammlungen traktierten zuweilen Verse aus Introitus-Ge-
sdangen, Antiphonen oder Responsorien, wenn auch aus zumeist biblisch tex-
tierten.®> Zwar ist anzunehmen, dass die entsprechende Verwendung passender
volkssprachlicher geistlicher Lieder dahinter zuriickstand, aber wie weit, 1dsst
sich infolge fehlender Uberblicksdarstellungen kaum einschitzen.® In jedem
Fall schaffen sich historische Arbeiten iiber die Liedpredigt, so wenige es gibt,
eigene Realitdten, indem sie ihre Geschichte bei Luther beginnen lassen: ,,Die
Liedpredigt setzt in der Reformationszeit als Auslegung von Weihnachtsliedern
ein [...].“*” Die erst wenigen bislang publizierten Spezimina weisen aber zwei-
felsfrei darauf hin, dass der Reformator damit an bereits vorkonfessionelle Pre-
digttraditionen ankniipfte, die insbesondere der Neujahrstag auspragte.®® ,Vol-
ge, kynt, volge, grun ist dat krenzelyn’. Hec verba sunt sumpta ex cantu vulgari
[...], heiflt es im Eingang eines Sermo de novo anno, der das Lied Vers fiir Vers
und ,,nicht ohne Gewaltsamkeiten® auf ,vergleichbare’ Schriftzitate bezieht und
ausdeutet.® Dietrich Kurze hat ihn aus einer 1440 in Berlin geschriebenen
Handschrift ediert und ihr vier weitere Handschriften des fiinfzehnten Jahrhun-
derts zur Seite gestellt, die variante Predigtversionen iiber dieses im ostmittel-

83 Dazu Wenzel, S. 86-94; Falch, S. 138-144.

84 Vgl. etwa, weil auch digital verfiigbar, die anonymen Sermones super Salve Regina, Aalst:
Thierry Martens, 9.7.1487.

85 Vgl. Schiewer, S. 125-126 u. 6.

86 Fiir den angelsidchsischen Bereich bietet Wenzels Monographie (siehe bes. S. 214-226)
einen Uberblick iiber das in Predigten eingemischte weltliche Liedgut.

87 Rossler, hinterer Klappentext; in der Monographie selbst (,Die Liedpredigt. Geschichte
einer Predigtgattung’) ist nach einer eventuellen ,Vorgeschichte® nicht einmal gefragt. Mehr als
der Anmerkungshinweis, dass ihre ,,interkonfessionelle[n] Wurzeln bis ins 13. Jahrhundert zu
Berthold von Regensburg zuriickreichen®, ist auch in der Arbeit Hoffleits (S. 1, Anm. 2) nicht
iiber sie zu erfahren. Jenny (Hymnologie, S. 771) sieht ,,die Gattung der Liedpredigt® gar erst
um die Mitte des sechzehnten Jahrhunderts aufkommen.

88 Dazu jetzt auch Niirnberg, die in der ,Liedpredigt eine [...] zum Jahreswechsel [...] beliebte
Predigtweise“ ausmacht (S. 324, Anm. 3).

89 Kurze, zit. S. 16, ed. S. 25-27.



260 —— Gerd Dicke

deutschen Sprachraum verbreitete Neujahrs- beziehungsweise Klopfan-Lied
tradieren. Auch eine verlorene Miinsteraner Handschrift aus der Jahrhundert-
mitte bot eine Neujahrspredigt iiber ein Volkslied zum Jahreswechsel.®® Offen-
bar gewdhrte der auflerliturgische Neujahrsanlass der Predigt thematische Li-
zenzen, das seit den rémischen Januskalenden verbreitete pagane Brauchtum
homiletisch einzubinden und exegetisch umzutaufen. Das kénnte Anlass ge-
ben, insbesondere in Neujahrspredigten nach auch geistlichem volkssprachli-
chen Liedgut Ausschau zu halten, das dem sermo Themen vorgab oder als
Exempel-Illustration an ihm mitwirkte. Fast sdmtliche Sangspriiche und Meis-
terlieder, die den Neujahrsanlass nennen, sind Marienlieder.” Ausgang nehmen
konnte solche Sondierung zum Beispiel bei den schon von Janota als fiir volks-
sprachliche Lieder besonders empfianglich erkannten sogenannten Predigtan-
nexen.” Pfeffels lose eingelegtes Muskatpliit-Blatt diirfte dhnlicher Funktion
gedient haben und mag ihm als Neujahrsgruf zugegangen sein. Gleich nebenan
im Augustinerchorherrenstift Rebdorf sammelte der Chorherr Balthasar B6hm
dergleichen Liedgeschenke und trug sie abschriftlich als Annexe in seinem
monumentalen zehnbdndigen Archiv von 2.657 selbst konzipierten lateinischen
Predigten zu Buche. So schliefit der 1501 beendete Winterteil des Eichstatter
Cod. st 346 mit einem Nachtrag von insgesamt vier zwei- und mehrstimmig
notierten Liedern, die ein gewisser Florianus Cristatus Bohm zukommen lief3
(pro nouo anno mittit carmina subiecta): zu Neujahr 1519 O Maria reyne maidt du
host geporen [...], 1520 O Anna ein hellige mutter fein, Maria ein hellige dochter
rein [...] geben vns ein froliches newes iar [...], zu 1522 ein lateinisches Dreikonigs-
lied und 1523 dessen deutsche Version.”

Literaturverzeichnis

Ameln, Konrad: Die Cantio ,In dulci iubilo®. In: Jb. fiir Liturgik und Hymnologie 29 (1985),
S. 23-78.

Bech, Fedor: Ein Fragment aus Muscatblut. In: ZfdPh 8 (1877), S. 348.

Bech, Fedor: Verzeichnis der alten Handschriften und Drucke in der Domherren-Bibliothek zu
Zeitz. Berlin 1881.

90 Vgl. ebd., S. 18.

91 Siehe das RSM-Register, Bd. 15, S. 438-439, unter dem Lemma ,Neujahrslied".
92 Vgl. Janota: Studien, S. 43-47 und 72-77.

93 Vgl. Kellers Beschreibung S. 60; zu Bohms Predigtarchiv Falch.



Ein Muskatpliit als Kirchenlied? —— 261

Breviarium Eystetense. Bd. 3: Proprium de tempore. Proprium de sanctis. [Wiirzburg]: Georg
Reyser, 23.2.1483. Exemplar Miinchen, BSB, Rar. 771/3 [http://daten.digitale-
sammlungen. de/~db/0002/bsb00026406/images/ (4. Juni 2016)].

Brinkhus, Gerd, Arno Mentzel-Reuters: Handschriftenkataloge der Universitdtsbibliothek
Tiibingen. Signaturen Mc 151 bis Mc 379 sowie die lateinischen Handschriften bis 1600
aus den Signaturengruppen Mh, Mk und aus dem Druckschriftenbestand. Wiesbaden
2001 (Handschriftenkataloge der UB Tiibingen 1, TL. 2).

Brunner, Horst: Formgeschichte der Sangspruchdichtung des 12. bis 15. Jahrhunderts.
Wiesbaden 2013 (Imagines medii aevi 34).

Daschner, Dominik: Die gedruckten MeBbiicher Siiddeutschlands bis zur Ubernahme des
Missale Romanum Pius V. (1570). Frankfurt a. M. 1995 (Regensburger Studien zur
Theologie 47).

Deutsche Lyrik des spaten Mittelalters. Hg. von Burghart Wachinger. Berlin 2010 (Dt. Klassiker
Verlag im Taschenbuch 43).

Dicke, Gerd: Predigt im Kontext von Reform und Friihhumanismus. Der Eichstdtter Domprediger
Ulrich Pfeffel (urk. 1452-92). In: Reform und frither Humanismus in Eichstatt. Bischof
Johann von Eych (1445-1464). Hg. von Jiirgen Dendorfer. Regensburg 2015 (Eichstéitter
Beitrdge, Abt. Geschichte 69), S. 280-312.

Edelmann-Ginkel, Alwine: Das Loblied auf Maria im Meistersang. Versuch einer Typendifferen-
zierung auf der Basis spatmittelalterlicher Bedingtheiten und Wandlungsprozesse.
Goppingen 1978 (GAG 248).

Falch, Simon: Das Predigtceuvre des Rebdorfer Augustiner-Chorherren Balthasar Boehm
(t 1530) als vorreformatorische Wissenssumme. Diss. Eichstétt 2015 (im Druck).

Fechtner, Kristian: Schwellenzeit. Erkundungen zur kulturellen und gottesdienstlichen Praxis
des Jahreswechsels. Giitersloh 2001 (Praktische Theologie und Kultur 5).

Greule, Albrecht: Geistliche Lieder / Kirchenlieder. In: Textsorten und Textallianzen um 1500.
Handbuch TL. 1: Literarische und religiose Textsorten und Textallianzen um 1500. Hg. von
Alexander Schwarz, Franz Simmler, Claudia Wich-Reif. Berlin 2009 (Berliner
sprachwissenschaftl. Studien 20), S. 773-780.

Harnoncourt, Philipp: Gesamtkirchliche und teilkirchliche Liturgie. Studien zum liturgischen
Heiligenkalender und zum Gesang im Gottesdienst unter besonderer Beriicksichtigung
des deutschen Sprachgebiets. Freiburg, Basel, Wien 1974 (Untersuchungen zur
praktischen Theologie 3).

Hoffleit, Claudia: Die Liedpredigt in den Epochen der Reformation, der Orthodoxie und der
Aufklarung. Eine Untersuchung zur hermeneutischen und homiletischen Interdependenz
von Bibel, Choral und Predigt. Diss. Heidelberg 1995.

Héhler, Peter, Gerhard Stamm: Die Handschriften von St. Blasien. Wiesbaden 1991 (Die Hss.
der Badischen LB Karlsruhe 12).

Janota, Johannes: Art. ,Geistliches Lied (Mittelalter)‘. In: Historisches Lexikon Bayerns [2012].
https://www.historisches-lexikon-bayerns.de/Lexikon/Geistliches_Lied_(Mittelalter)
(3. April 2016).

Janota, Johannes: Art. ,Kirchenlied, 1. Mittelalter‘. In: MGG? 5 (1996), Sp. 62-67.

Janota, Johannes: Einstimmiger volkssprachiger Gesang. In: Geschichte der Kirchenmusik in
vier Banden. Hg. von Wolfgang Hochstein, Christoph Krummacher. Bd. 1: Von den
Anfangen bis zum Reformationsjahrhundert. Laaber 2011 (Enzyklopddie der
Kirchenmusik 1,1), S. 116-121.



262 —— Gerd Dicke

Janota, Johannes: Studien zu Funktion und Typus des deutschen geistlichen Liedes im
Mittelalter. Miinchen 1968 (MTU 23).

Jenny, Markus: Art. ,Hymnologie®. In: TRE 15 (1986), S. 770-778.

Jenny, Markus: Art. ,Kirchenlied. I. Historisch (bis 1900)‘. In: TRE 18 (1989), S. 602-629.

Kawerau, Gustav: Aus der Geschichte der Neujahrsfeier. In: Deutsch-evangelische Blatter 26,
N.F.1(1901), S. 11-21.

Keller, Karl Heinz: Die mittelalterlichen Handschriften der Universitatsbibliothek Eichstatt.
Bd. 2: Aus Cod. st 276—Cod. st 470. Wiesbaden 1999 (Kataloge der UB Eichstitt 1,

Die mittelalterl. Hss. 2).

Kiepe-Willms, Eva: Die Spruchdichtungen Muskatbluts. Vorstudien zu einer kritischen Ausga-
be. Miinchen 1976 (MTU 58).

Kornrumpf, Gisela: In dulci iubilo. Neue Aspekte der Uberlieferungsgeschichte beider
Fassungen des Weihnachtsliedes. In: Edition und Interpretation. Neue Forschungspara-
digmen zur mittelhochdeutschen Lyrik. Fs. fiir Helmut Tervooren. Hg. von Johannes
Spicker. Stuttgart 2000, S. 159-190.

Kurze, Dietrich: Neujahrslied und Neujahrspredigt im 15. Jahrhundert. In: Von Nowgorod bis
London. Studien zu Handel, Wirtschaft und Gesellschaft im mittelalterlichen Europa. Fs.
flir Stuart Jenks. Hg. von Marie-Luise Heckmann, Jens Rohrkasten. Gottingen 2008
(Nova mediaevalia 4), S. 13-30.

Lieder Muskatblut’s. Hg. von Eberhard von Groote. Kdln 1852.

Lipphardt, Walther: Die liturgische Funktion deutscher Kirchenlieder in den Kléstern
niedersdchsischer Zisterzienserinnen des Mittelalters. In: Zs. fiir kath. Theol. 94 (1972),
S.158-198.

Mazurek, Agata: Sprichwort im Predigtkontext. Untersuchungen zu lateinischen Prothemata-
Sammlungen des 15. Jahrhunderts mit deutschen Sprichwartern. Mit einer Edition. Berlin,
Boston 2014 (MTU 142).

Mertens, Volker: Meistergesang und Predigt. Formen der Performanz als Legitimationsstrate-
gien im spdten Mittelalter. In: Sangspruchtradition. Auffiihrung — Geltungsstrategien —
Spannungsfelder. Hg. von Margreth Egidi, Volker Mertens, Nine Miedema. Frankfurt a. M.
u. a. 2004 (Kultur, Wissenschaft, Literatur 5), S. 125-142.

Missale Eystetense. Eichstdtt: Michael Reyser, 1486. Exemplar Miinchen, BSB, Rar. 953
[http://daten.digitale-sammlungen.de/ 0003/bsb00032901/images/ (9. Juni 2016)].

Missale Moguntinum. Basel: Michael Wenssler, um 1488. Exemplar Stuttgart, LB, Inc.
fol. 11332b [http://digital.wlb-stuttgart.de/purl/bsz346625017 (16. Juni 2016)].

Muskatblut. Abbildungen zur Uberlieferung: Die Kélner Handschrift und die Melodie-
Uberlieferung. Hg. von Eva Kiepe-Willms. Melodie-Teil bearb. von Horst Brunner.
Goppingen 1987 (Litterae 98).

Niirnberg, Ute: Der Jahreswechsel im Kirchenlied. Zur Geschichte, Motivik und Theologie
deutscher und schweizerischer Lieder. Gottingen 2016 (Arbeiten zur Pastoraltheologie,
Liturgik und Hymnologie 85).

Payer, Margarete: Das religiose Weltbild des Mdnchs von Salzburg in den geistlichen Liedern
G 33, G 34, G 37 und G 46. Goppingen 2000 (GAG 669).

Pensel, Franzjosef: Verzeichnis der altdeutschen Handschriften in der Stadtbibliothek Dessau,
Berlin 1977 (DTM 70/1).

PraBl, Franz Karl: Das Mittelalter. In: Kirchenlied und Gesangbuch. Quellen zu ihrer
Geschichte. Ein hymnologisches Arbeitsbuch. Hg. von Christian Méller. Tiibingen, Basel
2000 (Mainzer hymnologische Studien 1), S. 29-68.



Ein Muskatpliit als Kirchenlied? =—— 263

Proverbia sententiaeque latinitatis medii aevi. Lateinische Sprichworter und Sentenzen des
Mittelalters in alphabetischer Anordnung. Tl. 1-6 gesammelt und hg. von Hans Walther.
Tl. 7-8 hg. von Paul Gerhard Schmidt. Gottingen 1963-1983 (Carmina medii aevi
posterioris Latina 11,1-8).

Rossler, Martin: Die Liedpredigt. Geschichte einer Predigtgattung. Gottingen 1976 (Verdffentli-
chungen der Evangel. Gesellschaft fiir Liturgieforschung 20).

Rosmer, Stefan: Hofische Liedkunst im Kloster, in der Stadt und andernorts. Zur Rezeption der
geistlichen Lieder des Monchs von Salzburg in der ersten Hélfte des 15. Jahrhunderts. In:
Musikalische Repertoires in Zentraleuropa (1420-1450). Prozesse & Praktiken. Hg. von
Alexander Rausch, Bjorn R. Tammen. Wien, K6ln, Weimar 2014 (Wiener musikwissen-
schaftl. Beitrdage 26), S. 271-297.

Schanze, Frieder: Meisterliche Liedkunst zwischen Heinrich von Miigeln und Hans Sachs.

2 Bde. Miinchen 1983/1984 (MTU 82/83).

Schiendorfer, Max: Deutsche Stundengebetbiicher des 15. Jahrhunderts. In: Geistliche
Gesinge des deutschen Mittelalters. Melodien und Texte handschriftlicher Uberlieferung
bis um 1530. Bd. 5: Zyklische Sammlungen. Hg. von Max Liitolf. Kassel u. a. 2005
(Das deutsche Kirchenlied 11,5), S. 25-87.

Schiendorfer, Max: Drei Ostergesdnge des Monchs von Salzburg (G 29, 30 und 31) sowie zwei
neue Quellenbelege zu ,Christ ist erstanden’. In: PBB 116 (1994), S. 37-65.

Schiewer, Regina D.: Die deutsche Predigt um 1200. Ein Handbuch. Berlin, New York 2008.

Schneyer, Johann Baptist: Repertorium der lateinischen Sermones des Mittelalters fiir die Zeit
von 1150-1350. 11 Bde. Miinster 1969-1990 (Beitrdge zur Geschichte der Philosophie und
Theologie des Mittelalters 43,1-11).

Schneyer, Johann Baptist: Repertorium der lateinischen Sermones des Mittelalters fiir die Zeit
von 1350-1500. Hg. von Ludwig H6dl, Wendelin Knoch. CD-ROM-Edition. Miinster 2001.

Schroeder, Mary Juliana: Mary-Verse in Meistergesang. Washington 1943 (The Catholic Univ. of
America Studies in German 16).

Schwarzenberger, Rudolf: Die liturgische Feier des 1. Januar. Geschichte und pastoral-
liturgische Desiderate. In: Liturgisches Jb. 20 (1970), S. 216-230.

Sermones super Salve Regina. Aalst: Thierry Martens, 9.7.1487. Exemplar Sevilla,

BU, A 336/162 [http://fondosdigitales.us.es/fondos/libros/317/10/sermones-compositi-
super-particulis-antiphonae-salve-regina/ (7. Juni 2016)].

Spruchsang. Die Melodien der Sangspruchdichter des 12. bis 15. Jahrhunderts. Hg. von Horst
Brunner, Karl-Gilinther Hartmann. Kassel 2010 (Monumenta monodica medii aevi 6).

Statuta synodalia Eystetensia. Eichstdtt: Michael Reyser [nach dem 20.3.1484]. Exemplar
Miinchen, BSB, Rar. 774 [http://daten.digitale-sammlungen.de/~db/0004/
bsb00040248/images/ (9. Mai 2016)].

Wachinger, Burghart: Der Ménch von Salzburg. Zur Uberlieferung geistlicher Lieder im spéten
Mittelalter. Tiibingen 1989 (Hermaea, N. F. 57).

Wachinger, Burghart: Gattungsprobleme beim geistlichen Lied des 14. und 15. Jahrhunderts.
In: ders.: Lieder und Liederbiicher. Gesammelte Aufsdtze zur mittelhochdeutschen Lyrik.
Berlin, New York 2011, S. 311-328 [Erstveroffentlichung 2003].

Waechter, Hans: Die geistlichen Lieder des Monchs von Salzburg. Untersuchungen unter
besonderer Beriicksichtigung der Melodien. Goppingen 2005 (GAG 724).

Wagenknecht, Christian: Deutsche Metrik. Eine historische Einfiihrung. Miinchen 1981
(Beck’sche Elementarbiicher).

Wenzel, Siegfried: Preachers, Poets, and the Early English Lyric. Princeton/N) 1986.



264 —— Gerd Dicke

Wranovix, Matthew P.: Parish Priests and Their Books: Reading, Writing and Keeping Accounts
in the Late Medieval Diocese of Eichstétt. Diss. Yale 2008.

Wranovix, Matthew P.: Ulrich Pfeffel’s Library: Parish Priests, Preachers, and Books in the
Fifteenth Century. In: Speculum 87 (2012), S. 1125-1155.



Norbert Késsinger

Maria im ,Konigsberger Wartburgkrieg*

Der Konigsberger Rotulus enthélt neben der Episode ,Aurons Pfennig‘ aus dem
prominenten ,Wartburgkrieg‘-Komplex auf seiner Riickseite zwei haufig iiber-
sehene Mariendichtungen, eine lateinische sowie eine zweite, spiter hinzuge-
fligte, in deutscher Sprache. Die folgenden Seiten beschaftigen sich mit diesem
auf den ersten Blick ungewo6hnlichen Textensemble. Zunachst biete ich einige
grundlegende Angaben zur Uberlieferung der Kénigsberger Rolle (1.), in einem
zweiten Schritt versuche ich auf der Grundlage einer Neuedition' eine Analyse
und Interpretation der beiden marianischen Texte (2. und 3.). Abschlieflend
mochte ich eine These aufstellen, wie die Ensemblebildung von ,Wartburgkrieg*
und Marientexten in dem Rotulus plausibel zu machen sein kénnte. Dabei ist
insbesondere die spezifische mediale Form des Uberlieferungstrigers von Be-
deutung (4.).

1 Zur Uberlieferung

Die Fragmente des ,K&nigsberger Wartburgkriegs® stammen von den Buchde-
ckeln einer heute verschollenen kanonistischen Sammelhandschrift. Zundchst
wurden sie im K&nigsberger Staatsarchiv aufbewahrt, heute liegen sie in Berlin
im Geheimen Staatsarchiv — Preuflischer Kulturbesitz (XX. HA Hs. 33, Bd. 11).
Die ansprechende Vermutung, dass die Handschrift einst im Besitz des Deut-
schen Ordens war, hat viel fiir sich, ist aber nicht (mehr) belegbar.? Dass es sich
bei den beiden erhaltenen gleichlangen Teilstiicken (insgesamt ca. 50 x 11,5—
13,5 cm) um einen Rotulus handelt, hat zuerst Ludwig Denecke festgehalten, der
im Januar 1939 die Archivbeschreibung der damals noch in Kénigsberg aufbe-

1 Eine erste Edition legte Zacher bereits 1865 vor. Den Teilnehmern der Berliner Tagung bin ich
fiir ihre Anregungen zu Dank verpflichtet, insbesondere fiir den Hinweis auf die Paralleliiber-
lieferung des Gaude o virgo virginum in der Online-Datenbank der Analecta Hymnica. Gisela
Kornrumpf, Peter Stotz und Beate Braun-Niehr sei gleichfalls herzlichst fiir ihre kritische Lek-
tiire und grof3e Hilfe gedankt.

2 Der Tragercodex enthielt aufier den hier behandelten Fragmenten fiinf Kénigsberger Urkun-
den des Deutschen Ordens der Jahre 1291 bis ca. 1301. Vgl. die Beschreibungen in Pasler,
S. 161-162; Plate, S. 97 sowie ausfiihrlich Hallmann, S. 68-77. Zum Zusammenhang mit dem
Deutschen Orden bereits Zacher, S. 515-516.

DOI 10.1515/9783110475371-017, © 2017 Norbert Késsinger.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



266 —— Norbert Késsinger

wahrten Bruchstiicke anfertigte.> Zweifel an dieser medialen Zuschreibung, die
noch jlingst mit Fragezeichen versehen wurde, erscheinen mir mit Blick auf die
weitere rollenférmige Uberlieferung in deutscher Sprache nicht gerechtfertigt.*

Beide Bruchstiicke bildeten urspriinglich sicher einen Streifen, der an sei-
ner oberen Seite und am rechten Blattrand unversehrt zu sein scheint.’ Jedes
Fragment ist ca. 25 cm lang. Die Breite ist recht unterschiedlich und variiert von
11,5 bis 13,5 cm. Der Rotulus ist im Ganzen sehr schlicht angelegt und eingerich-
tet: Eine Liniierung oder Schriftraumbegrenzung gibt es nicht. Die Texte sind
einspaltig auf beiden Seiten der Rolle — der Text auf der Verso-Seite ist nicht
kopfstandig eingetragen® — und iiber die komplette Breite des Pergaments auf-
gezeichnet, ohne dass Strophen und Verse abgesetzt werden. Einziges ,Aus-
zeichnungsmerkmal‘ sind Grof3buchstaben zu Beginn jeder Strophe, vereinzelt
auch zu Beginn des zweiten Stollens und des Abgesangs sowie unsystematisch
gesetzte einfache Punkte als Interpungierungszeichen im Schwarzen Ton.
Hallmann hat zu Recht festgehalten, ,,dass auf eine optisch ansprechende Text-
prasentation offenbar kein besonderer Wert gelegt wurde®.” Man schloss von
daher auf die Funktion des Uberlieferungstriigers als ,selbstidndige Aufzeich-
nung auf einer Konzeptrolle“.® Darauf wird im vierten Abschnitt zuriickzukom-
men sein.

Es scheint fast der ganze Rotulus erhalten zu sein, der aus einem einzelnen
(nicht aus mehreren aneinandergefiigten) Streifen bestanden hat.’ Das ergibt
sich aus der Verteilung der Texte auf die Vorder- und Riickseite. Auf der Vorder-
seite (Z. 1-105) und Teilen der Riickseite (Z. 1-42) steht eine Episode, die in der
Forschung den Titel ,Aurons Pfennig‘ tragt und zum ,Wartburgkrieg‘-Komplex
gehort. Da zwischen dem Ende der Recto- und dem Beginn der Verso-Seite in-
haltlich — auch im Blick auf die Paralleliiberlieferung von ,Aurons Pfennig‘ —

3 Die Beschreibung ist zugédnglich iiber www.handschriftencensus.de/1302 (19. Juni 2016).
Zacher hielt die Fragmente noch fiir die Spalte eines Grof3folioblattes. Vgl. Zacher, S. 517.

4 Vgl. dazu mit ausfiihrlicher Begriindung Kossinger, insbes. Kap. IV. Zu den Zweifeln siehe
etwa Schanze, S. 145 oder RSM 1, S. 93.

5 Links wurde der Streifen von oben nach unten ohne Textverlust beschnitten. Vgl. Hallmann,
S. 69. Am unteren Rand ist der Streifen abgerissen. Die anzusetzende Liicke vom erhaltenen
Ende auf der Recto-Seite des Streifens und dem Beginn auf der Verso-Seite ist aber klein.

6 Das ist ein wichtiges Merkmal, was die Verwendung der Rolle betrifft. Vgl. zur Einrichtung
dariiber hinaus auch Hallmann, S. 74.

7 Ebd.

8 Pasler, S. 162. Vgl. auch Holznagel, S. 117 und S. 119 mit Anm. 60: ,,eine Art Konzeptbogen®.
9 Auch das ist ein wichtiges typologisches Merkmal mittelalterlicher Rolleniiberlieferung.
Farbabbildungen der Rolle bei Késsinger.



Maria im ,Kénigsberger Wartburgkrieg* —— 267

keine grofe Liicke anzusetzen ist, haben wir sicher die urspriingliche Gestalt
der (annihernd) vollstindigen Rolle vor uns. Auf das Stiick aus dem ,Wartburg-
krieg* folgen zwei weitere Texte: ein lateinischer Hymnus de gaudiis Beatae
Mariae Virginis (Z. 43-63), wie Zacher den Text genannt hat, und ein deutsch-
sprachiger Marienleich (Z. 64-91), der von einer zweiten Hand geschrieben
wurde und am Ende unvollstindig ist. Der gesamte Rotulus wird somit ur-
spriinglich nicht viel 1anger als die erhaltenen 50 cm gewesen sein.

Die erste Hand ist als eine recht fliichtig schreibende Textualis, eine Ge-
brauchsschrift, charakterisiert worden, die ins letzte Viertel des dreizehnten
Jahrhunderts zu setzen ist. Hallmann legt sich hier konkret auf die ,,1270er oder
1280er Jahre“® fest. Die schreibsprachliche Charakterisierung von ,Aurons
Pfennig als thiiringisch bei Pésler hat Hallmann auf der Grundlage einer aus-
fiihrlichen Analyse differenzierter als ,weitgehend dialektneutrales Mittel-
deutsch auf oberdeutscher Grundlage“! beschrieben. Wichtig ist, dass der
Deutsche Orden als Entstehungskontext fiir die Rolle somit sicher nicht in Frage
kommt. Fiir ,Aurons Pfennig‘ 1dsst sich zudem aufgrund einiger typischer Fehler
mit Sicherheit sagen, dass es sich beim Koénigsberger Text um eine Abschrift
handelt.”

Das deutschsprachige Marienlob ist vermutlich ein Nachtrag von einer
zweiten Hand, die Hallmann in das ,,2. Viertel des 14. Jhs.“B datiert. Zu ihrer
schreibsprachlichen Einordnung bezieht er keine Stellung. Festhalten sollte
man in jedem Fall, dass die Bestimmung der Schreibsprache der ersten Hand
nicht ohne Weiteres auch fiir die Nachtragshand gelten kann. Zacher hatte ohne
Angabe nidherer Griinde von einem ,schreiber niederrheinischer herkunft“!
gesprochen. Diese Zuschreibung ladsst sich aus heutiger Sicht prazisieren. Der
Text zeigt — dhnlich wie der ,Wartburgkrieg‘ — typische ostmitteldeutsche
Merkmale; einige Besonderheiten im Bereich des Vokalismus weisen jedoch im
Unterschied zur ersten Hand nicht in den oberdeutschen Siiden, sondern in den
mittelfrankischen Westen, moglicherweise auch hier mit einer ,Tendenz zur
Entregionalisierung“.® Ob der Rotulus ,gewandert’ ist oder ob der zweite

10 Vgl. auch Schneider, S. 163-166 mit der Unterscheidung von Buch- und Gebrauchsschrift.
Das Zitat bei Hallmann, S. 71.

11 Vgl. Pésler, S. 161; Hallmann, S. 71-74, hier S. 74.

12 Dazu mit Beleg Kossinger, Kap. I11.5.3.

13 Hallmann, S. 71.

14 Zacher, S. 517.

15 Mit Nachweisen Kossinger, Kap. I11.5.3. Das Zitat bei Paul, S. 51 (§ E 41).



268 —— Norbert Késsinger

Schreiber anderer Herkunft, jedoch am selben Ort wie der erste Schreiber tatig
watr, lasst sich nicht mehr rekonstruieren.

Die Textzusammenstellung des Koénigsberger Rotulus sieht folgendermafien
aus:

Recto
Z.1-105: ,Aurons Pfennig‘ (Hand 1; 4. Viertel 13. Jh.)

Verso
Z.1-42: ,Aurons Pfennig‘, Fortsetzung (Hand 1)
Z. 43-63: lateinisches Marienlob Gaude o virgo virginum (Hand 1)
Z. 64-91: deutschsprachiger Marienleich Kont ich nu loben boben allez daz
ie gewart (Hand 2; 2. Viertel 14. Jh.)

2 Gaude o virgo virginum

Der lateinische Text des Konigsberger Rotulus gehort, wie in Strophe VIII,3
(propter hec septem gaudia) explizit gesagt wird, zu den ,Sieben Freuden Mari-
ens‘, einem auflerordentlich hdufig in verschiedenen Fassungen und mehreren
volkssprachlichen Ubersetzungen iiberlieferten Texttyp.’* Grundsitzlich unter-
scheiden ldsst sich hier eine Fassung, deren Gegenstand die irdischen Freuden
Mariens sind, von einer zweiten Fassung, deren Gegenstand die sogenannten
himmlischen Freuden sind. Der Konigsberger Text gehort zu den sieben himm-
lischen Freuden, die auf den hl. Thomas Becket, Erzbischof von Canterbury
(gest. 1170), zuriickgefiihrt werden. Dieser soll nach einer Marienvision ,,die
grundlegende Fassung ihrer 7 himmlischen Freuden in Prosa und Versen gestal-
tet haben“."” Der vorliegende Text gehort innerhalb dieser Gruppe zum soge-
nannten ,Uberbietungs-Typus‘ und lédsst sich hier noch genauer den Kurzfas-
sungen zuordnen, das heif3t solchen Fassungen, die ohne den vorangestellten
Visionsbericht auskommen.' Er ist in den Analecta Hymnica belegt.”

Als Textgrundlage der dortigen Edition wird wie folgt auf eine Hildesheimer
Handschrift verwiesen: ,,Orat. ms. Carthus. Hildesheimen. saec. 15. Cod. Io-

16 Vgl. dazu den Uberblick zu den deutschsprachigen Texten bei Hilg.

17 Ebd., Sp. 1164.

18 Vgl. ebd., Sp. 1163.

19 AH 31, S. 201, Nr. 192. Er bleibt ohne Nachweis bei Chevalier und bei Walther. Ebenfalls
nicht erwédhnt ist er bei Hilg, der vorrangig die deutschsprachige Tradition untersucht.



Maria im ,Kénigsberger Wartburgkrieg® =—— 269

sephini Hildesh. 3 (6).“° Dabei handelt es sich um einen Kodex, der heute in der
Dombibliothek zu Hildesheim aufbewahrt wird und dort die Signatur J 30 tragt.”
Er war nach Clemens Blume, dem Herausgeber des betreffenden Analecta-
Bandes, Teil des Buchbestands der Hildesheimer Kartause, was von Gier-
mann/Hértel in ihrem Katalogisat nicht explizit bestatigt wird.” Es handelt sich
um einen kleinformatigen Pergamentkodex (10,5 x 8 cm) aus dem fiinfzehnten
Jahrhundert, der auf den fol. 1'-75' einen umfangreichen Teil mit marianischen
Liedern und Gebetstexten enthilt, die nach Wochentagen und unterhalb der
Ebene der einzelnen Tage nach den Tagzeiten geordnet sind. Unter der Uber-
schrift Feria Secunda, das heif3t also fiir den Montag, steht auf fol. 67'~68" der
Text, der hier interessiert, mit dem Incipit Ave virgo virginum (Abb. 1 und 2).%

— - —

mmémﬁf:fm‘a 34 5
| Lang folus grudiiet-fod |
(¢6 1oaditas viuar wle dinas
Giitua g yol aguun amat ug
PHa8 - phor eroellés grudiii-
bl exrvntit far vobi6pla
@t 65 dilecti s vterr il
O fulge6 1t audora Giaw die
fol e fola: iictos reples gau
dundque ponTte voluptanser
Abifle Bivitans xluaole 12 po
G (e Rae Fulars tpno
b6 nit- oras it robs Donct™
dona-nus -u:k‘l-li;ﬁﬁ =3
iy ipabi ot weloy gubt
W digua (eeptro qlé Guius

Abb. 1: Hildesheim, Dombibliothek, Hs. ) 30, fol. 67".

20 AH 31, S.201.

21 Vgl. die Beschreibung bei Giermann, Hartel, S. 185-187. Die Handschrift gehdrte vormals
zum Bestand des Hildesheimer Josephinums. Vgl. Miiller, Nachricht, S. 12, Nr. 52 (6) und Hér-
tel, S. 65.

22 Giermann, Hartel, S. 185. Vgl. aber ebd., S. XX, wo die Provenienzangabe {ibernommen zu
sein scheint.

23 Verwechslungsgefahr besteht mit einem Text aus der Gruppe der irdischen Freuden mit
identischem Incipit. Vgl. Hilg, Sp. 1159. Siehe auch AH 31, S. 182, Nr. 179.



270 —— Norbert Késsinger

v o T "
vons (st el iues ecleivn | |y uarEus olis Ve clarior
Bho tam pofiope GiEbe & fic o dieip eeltena: £ =

hevmua fitmo 15> ¢ amaviens mtmmwm: berac
ai (e frntate via fie v volam wiil o exlupas -viauime
te.or deniet’ cemduirgm it M mm ,mmg“-,.
q e Aedqr6 P byer i magna

gruba et mevua iigwia of i ﬁr«. cﬂ%gy

i obis bulart” 1uade vio. :ma' niuu wlolin e
Gelie’ v hova ity crbbugi | @Wmauw@w ﬁwma-

-

Do ned fuiis i e demit ﬁemﬂ%ﬂﬂw cF grude

nevUR tue gl e ﬂ'mu_lir qawum&uii ¥ resioratue .
vinoue cue 6 mlefbo b:,gts?; ot i 40 !
utwoluers tue obmm i augrietat fir Oy
&l colinnd oo gruda cosdy tio pwhrmmmmmuf ooe
m fuana {ie nii fmm:tma Mtamet,ccctmmm
AUC e o aléa madig
ot leaBofe: viob' coletha A frestrr

[ - | P S ! ;

Abb. 2: Hildesheim, Dombibliothek, Hs. ) 30, fol. 67'-68".

Ich biete im Folgenden zunédchst einen Abdruck des lateinischen Textes nach
der Konigsberger Rolle (im Folgenden: K6), dem #lteren der beiden erhaltenen
Textzeugen. Meine Edition setzt Verse und Strophen ab. Abkiirzungen sind
stillschweigend aufgelost und eine moderne Interpunktion eingefiihrt. u und v
sind ihrem Lautwert entsprechend angeglichen, ebenso habe ich ¢ und ¢t nach
moderner Gepflogenheit gesetzt, wo die Handschrift immer ¢ schreibt. Ergén-
zungen nach dem Hildesheimer Text (im Folgenden: Hi) sind bei nicht mehr
sicher lesbaren Stellen in eckigen Klammern angegeben.?* In Hi ist der Stro-
phenbeginn durch rubrizierte A-Majuskeln angezeigt, Versenden sind durch
rubrizierte punctus markiert. Am Ende jeder Strophe findet sich in Hi zudem ein
rot durchstrichenes M mit einem dariibergestellten a, das zu Maria aufzul6sen
ist. Auf Hi beziehen sich auch die Lesarten, die ich in einem textkritischen Ap-

24 Ein handschriftennaher, zeilengetreuer Abdruck zuerst bei Zacher, S. 523-524. Vgl. nun
auch Kossinger, Kap. I11.5.3.



Maria im ,Konigsberger Wartburgkrieg* = 271

parat ergdnzt habe. Die Sigle AH bezieht sich auf den Text, wie er in den
Analecta Hymnica abgedruckt ist.”

Gaude, o virgo virginum I
[cuius solius] gaudium

et [prec]ellens iocundi[tas

vin]cit celi delicias,

summa poli agmina 5
or[na]t tua presentia.

I,1 Gaude o] Ave Hi. L4 delicias] divitias Hi. 1,5 summa] Summaque Hi. 1,5 poli] caeli
AH.

Darauf folgt in Hi:

Per hoc excellens gaudium

et meritum eximium

fac nobis placatum fieri

dilectum tui uteri. 10

Gaude, fulgens ut [au]rora, 11
sicut diem sol tu luna

cunctos replens gaudiis.

Tu pro nobis, mater, ora,

ut donent[ur noblis dona 5
in tuis del[iciis].

1,1 Gaude] Ave Hi. 11,2 luna] sola Hi. 11,3 cunctos] Cuncta AH. - In AH, S. 201 dazu: Cunc-
tis. 11,3 replens] reples Hi.

Nach II,3 folgt in Hi:

Que torrente voluptatis
et abysso divinitatis
deliciose iam potaris
sine fine gratularis;

11,5 donentur nobis] nobis donentur Hi. 11,6 in tuis] tuis in Hi.
[Glaude, mundi impera]trix, 111

peccato]rum reparatrix,
digna susceptrix glorie,

25 AH 31, S. 201, Nr. 192.



272 —— Norbert Késsinger

cuius votis preparantur
celi cives et letantur 5
frui tanta principe.

11,1 Gaude] Ave Hi. 111,2 peccatorum reparatrix] et celorum gubernatrix Hi. 111,3 suscep-
trix] sceptro Hi.

Gaude, quam sic honoravit v
summus pater et amavit,

ut cum sancta trinitate

una sis [in vo]luntate

et clementer exaudiris 5
in cunctis, que requiris.

1V,1 Gaude] Ave Hi. 1V,4 sis] sit Hi. 1V,6 requiris) tu requiris Hi.
Nach IV,6 folgt in Hi:

Per hec tam magna gaudia

et merita insignia

assis nobis hilariter

iuvando nos fideliter, 10
in hora nostri exitus

fugando nequam spiritus.

Gaude, mater clementie, \"
nam tue providentie

tuus [com]misit unicus,

ut premiis celestibus

dites prout vo[lue]ris, 5
tuis datos obsequiis.

V,1 Gaude] Ave Hi. V,5 prout] ut Hi. V,6 tuis] korrigiert in Hi (aus tuos?).
Nach V,6 folgt in Hi:

Cum colimus hec gaudia,

cordi tuo tam suavia,

sis nostri memor, domina,

quos gravat carnis sarcina. 10

V,9 nostri] korrigiert in Hi (aus nostris?).

Gaude, que dignis digni[or VI

et] celis es sublimior,
gratia ex [te] nati.



Maria im ,Kénigsberger Wartburgkrieg® =—— 273

Tu solis luce [clarior,
tu] cunctis precelsior 5
proxima es trinitati.

V1,1 Gaude que dignis] Ave que dignior Hi. In AH zwischen quae und dignior in Klammern
die nun obsolete Emendation virgo. VI,2 celis] celi Hi. VI,2 es] et K6. VI,3 te nach Hi
ergdnzt. VI,5 precelsior] precellentior Hi. VL6 es trinitati] trinitati Hi.

Nach VIL,6 folgt in Hi:

Quo tota iam exuberas

in Deum et exsuperas

uranicas naturas;

in Deum tota niteris 10
et omnes supergrederis

ignitas genituras.

Per hoc excellens gaudium

et meritum insolitum

precare nobis veniam 15
et requiem perpetuam.

VI,10-12 fehlen in AH. VI, 13f. Umstellungszeichen vor gaudium und vor meritum, so
dass zu lesen wére: Per hoc excellens meritum et gaudium insolitum.

Gaude, cuius fel[icitas] VII
et gaudiorum novlita]s

numgquam minoratur,

et mer[itorum] dignitas

et premi[orum io]cunditas 5
semper augmentatur.

VIL,1 Gaude] Ave Hi. VII,5 premiorum] premii Hi.

Mater regis et filia, VIII
mitis, dulcis, piissima

propter hec septem gaudia

que nunc habes in gloria

cum plena cordis letitia 5
confer nobis gaudia

virgo clemens et unica.

AMEN.

VIIL,1 Mater regis et filia] O Mater Dei castissima Hi. VIIIL,3 septem gaudia] et omnia Hi.
VIIL,4 que nunc habes in gloria] Gaudia, que nunc in patria Hi. VIIL,6 gaudia) celestia Hi.
Danach in Hi abgekiirzt und rot durchstrichen: Amen Kyrie eleison. VIIL,7 fehlt in Hi.



274 —— Norbert Késsinger

Nimmt man allein die Chronologie der Uberlieferung als Grundlage, muss man
davon ausgehen, dass die Hildesheimer Handschrift eine gegeniiber dem Ko-
nigsberger Text amplifizierte Fassung bietet. Es ist aber dennoch natiirlich nicht
ausgeschlossen, dass hinter dem Text in K6 eine urspriinglich ldngere, nicht
erhaltene Fassung steht, die im Konigsberger Rotulus bereits gekiirzt vorliegt.
Diese langere Fassung wire dann allein durch den spéter aufgezeichneten Text
in Hi reprasentiert.

Blickt man auf die formale Gestaltung sowie auf den Wortlaut, sprechen die
Argumente eher fiir die Auffassung, dass Ko bereits eine kiirzende Bearbeitung
einer zeitlich vorausliegenden Fassung von Ave virgo virginum darstellt. Von der
Form her handelt es sich bei K6 in den Strophen I-VII immer um sechszeilige
Strophen, deren Zeilen von der Grundform her aus meist acht Silben mit paroxy-
tonischen beziehungsweise proparoxytonischen Versschliissen bestehen, wobei
die Reimschemata wechseln (I, IV, V: aa bb cc; II: abc abc; III, VI: aab ccb; VII:
aab aab).” Ausreif3er ist lediglich die Schlussstrophe VIII, die in K6 (bei offen-
sichtlich achtsilbigem Grundmuster) siebenzeilig ist und sich durch Haufenreim
auszeichnet (7xa). Der gesamte Text lief3e sich von daher prinzipiell auf dieselbe
Melodie singen. Um eine Sequenz handelt es sich jedoch sicher nicht, da das
Merkmal der ,fortschreitende[n] Repetition‘ nicht gegeben ist.?

Die Fassung, fiir die der Hildesheimer Text steht, ist im Vergleich dazu um-
fangreicher und im Wortlaut, gerade was Silbenzahl und Rhythmus angeht, an
den meisten Stellen glatter als Ko. Sie zeigt an ihrem Anfang und Ende immer-
hin sequenzartige Struktur dadurch, dass an diesen Stellen gleichzeilige Stro-
phen aufeinanderfolgen: Die Strophen I und II sind jeweils zehnzeilig, VII und
VIII sind jeweils sechszeilig, wobei die Reimgestaltung voneinander abweicht
(I: aa bb cc aa dd; II: abc dd ee abc; VII: aab aab; VIII: aa bbbb). Die Strophen
zwischen diesen respondierenden Teilen sind hingegen alle von ungleicher
Lange (III: 6; IV: 12; V: 10; VI: 16) mit unterschiedlicher Reimgestaltung (III: aab
ccd; IV: aa bb cc dd ee ff; V: aa bb cc dd ee; VI: aab aab ccd eed ff gg). Auffillig
ist zudem, dass die Lesarten in Hi besser in die fast konsequent achtsilbige Ge-
stalt des Textes passen, wo Ko manchmal eine Silbe zu wenig (I,5) oder zu viel

26 Es handelt sich um die rhythmische Umsetzung der ambrosianischen Hymnenzeile im
iambischen Dimeter. Vgl. Norberg, S. 100-102. Fiir den ganzen Text ergibt sich folgendes
Grundmuster: I: 8pp; II und III: 2x8p+7pp (entspricht der Stabat mater-Strophe, in Hi mit
Einschub 4x8p); IV: 8p; V: 8pp; VI: 2x8pp+7p; VII: 2x8pp+6p; VIII: 2x8pp+7pp(+8pp, nur in
Ko).

27 Siehe Worstbrock, S. 429. Vgl. auch Klopsch, S. 56-57; Norberg, S. 156—173 sowie Stock,
S.21-27.



Maria im ,Kénigsberger Wartburgkrieg® = 275

(II1,3; 1IV,6; VIL,5; VIII,3) aufweist. Strophe VI geht in Hi konsequent nach dem
Muster 2x8pp+7p auf, wo in K6 in V. 3 auch vom Sinn her eine Silbe erganzt
werden muss (te) und in V. 6 eine Silbe iiberschiissig ist (es). Lediglich an einer
Stelle ist K6, was die Silbenzahl angeht, die Praferenz vor Hi zu geben (V,5).

Der Blick auf den Wortlaut der Texte selbst hilft fiir eine Gesamteinschét-
zung nur bedingt weiter. Denn abgesehen von den bereits angesprochenen
Unterschieden, sind die weiteren Lesarten reine ,Wortersetzungen’ oder mini-
male Wortumstellungen, die den Text stilistisch glatten (II,3; II,5-6; VI,2) und
ihm nur punktuell theologisch eine alternative Sinnrichtung verleihen (I,4:
delicias/divitias; 11,2: luna/sola; 111,2: peccatorum reparatrix/celorum gubernat-
rix; VI,1: dignis dignior/que dignior; VIII,1: Mater regis et filia/O Mater Dei castis-
sima). Doch damit ist sicher kein ausreichendes Fundament fiir eine textkriti-
sche Wertung in die eine oder in die andere Richtung gegeben. Auch in der
Frage, ob die Unterschiede im Versbestand von Ko gegeniiber Hi als Kiirzungen
oder Erweiterungen zu werten sind, kommt man nicht recht weiter. Es handelt
sich in allen Féllen um formal in sich schliissige Partien, die mit einer Ausnah-
me (Strophe II) immer am Ende der Strophen erginzt (beziehungsweise in K6
gekiirzt) wurden (I, IV-VI). So liegt im Blick auf das Ganze eher die Vermutung
nahe, dass Ko eine bearbeitete und in der vorliegenden Textgestalt schon leicht
zersungene Kurzfassung von Hi darstellt, die man aufgrund des konsequent
abweichenden anaphorischen Strophenanfangs vorldufig als Gaude-Fassung im
Unterschied zu Analecta Hymnica 31, Nr. 192 (S. 201) bezeichnen koénnte. Aber
die Hypothek der spiten Uberlieferung von Hi bleibt als wichtige Einschrin-
kung bestehen.

Zur Poetik des Textes: Er bedient sich des typischen Haushalts der Marien-
frommigkeit und ihres theologisch-literarischen Bildinventars, wie es am Ende
des dreizehnten Jahrhunderts vielfach verfiighar war. Alle Motive lassen sich
gut in der lateinischen und volkssprachlichen Mariendichtung nachweisen. Ich
nenne an dieser Stelle exemplarisch nur den Vergleich Marias mit Morgenréte
(aurora; 11,1) und Mond (luna; 11,2), Maria als Herrscherin iiber die Welt und
Wiederherstellerin der Siinder (mundi imperatrix, peccatorum reparatrix; I111,1-
2), ihre Verbundenheit mit der Trinitit (IV,3-4) und ihre Rolle als Mutter (II,4;
V,1 [mater clementie]; VIII,1).%®

28 Alle Motive lassen sich mit Salzers grundlegender Studie belegen. Ich verweise lediglich
auf die entsprechenden Registereintrage zu den deutschen und lateinischen Lemmata bei ihm:
aurora (S. 606 und S. 611), luna (S. 606 und S. 613), imperatrix (S. 604 und S. 613), reparatrix
(S. 615), Zusammenhang mit der Trinitat (S. 602), Mutter (S. 606 und S. 614). Die Marienepithe-



276 —— Norbert Késsinger

Der Text reiht in dsthetisch einfacher, aber durchaus ansprechender Weise
die zitierten Bilder und Aussagen iiber Maria aneinander, wie sie fiir einen reli-
giosen Gebrauchstext typisch sind. Er beginnt in der ersten Strophe mit dem
Gedanken, dass die Freude Marias alle Annehmlichkeiten (delicias; 1,4 Ko) be-
ziehungsweise Reichtiimer (divitias; 1,4 Hi) des Himmels {ibersteige (daher die
Bezeichnung als ,Uberbietungstyp®, s. S. 268). Im Zentrum stehen die sogenann-
ten himmlischen Freuden Mariens, die keinen dhnlich festen Kanon ausgebildet
haben wie die sieben irdischen Freuden (meist in der Reihenfolge 1. Verkiindi-
gung, 2. Heimsuchung, 3. Geburt Jesu, 4. Auferstehung, 5. Christi Himmelfahrt,
6. Herabkunft des HI. Geistes, 7. Aufnahme Mariens in den Himmel), die sogar
einen eigenen (erst in der Neuzeit vom Papst approbierten) Festtag im liturgi-
schen Kalender am 5. Juli haben.? Die himmlischen Freuden lassen sich im
vorliegenden Text nicht auf einfache Schlagworte reduzieren, sondern behan-
deln in immer neuen Anldufen und variierenden Umschreibungen Marias ,,Er-
leuchtung des ganzen himmlischen Hofes, ihre Verehrung durch die Himmel-
bewohner, ihre Ubereinstimmung mit dem Willen Gottes, die zeitliche und
ewige Belohnung ihrer Verehrer, ihre Gottesndhe und ihre Heilsgewif3heit“.*
Eine Verbindung dieser Freuden mit Lebensstationen erfolgt hier nicht; auffal-
lig ist immerhin der mehrfache Fiirbittgedanke beziehungsweise die Bitte um
Teilhabe am Heil durch die Betenden, die allerdings in K6 nur in den Strophen
I und VIII iiberliefert ist.

Die Uberlieferung in der Hildesheimer Handschrift weist von ihrem Kontext
her dezidiert in den Zusammenhang des Stundengebets. Nach einem Prolog ad
provocandum animam devotam ad studium devote oracionis (fol. 17) folgt ein
erster Durchgang durch die sieben Tage der Woche mit jeweils sieben Tagzeiten
(fol. 2'-65"), wobei auf rhythmisch geformte (und somit grundsatzlich sangbare)
Texte zu jeder Tagzeit ein kurzes Prosagebet folgt.” Ab fol. 66" beginnt im Codex
ein zweiter Teil mit mdéglichen alternativen Gebetstexten zu den Tagen und
Tagzeiten, der auch so angekiindigt wird: Item hec oraciones possunt dici per
ebdomadam (fol. 66"). Es wird nun jeweils eine einzige oracio de beata virgine
(fol. 66") fiir jeden Wochentag von Sonntag bis Samstag geboten — immer sind es

ta und stehenden Wendungen des vorliegenden Textes lassen sich konkret fiir den Bereich der
lateinischen Hymnen nun durch die Analecta Hymnica-Datenbank nachweisen.

29 Vgl. Bayer, S. 154-155. In der Ikonographie sind die Sieben Freuden erst im Spétmittelalter
belegbar. Vgl. Sachs.

30 Hilg, Sp. 1164.

31 Zur Frage nach der Sangbarkeit: Auf fol. 65" wird explizit darauf hingewiesen, dass die drei
voranstehenden rot unterstrichenen Zeilen in der Melodie von Gaude Sion zu singen seien:
nota: exemplum istud subscriptum cantatum in melodia sit gaude syon.



Maria im ,Kénigsberger Wartburgkrieg® =— 277

rhythmische Texte —, im Anschluss daran steht jeweils wieder ein kurzes ab-
schlieendes Gebet in Prosa.*

Nimmt man die Eintrdge vorn in der Handschrift und die bereits erwdhnte
Vermutung des Herausgebers in den Analecta Hymnica zusammen (s. S. 269),
dann spricht viel dafiir, dass die Handschrift in der Hildesheimer Kartause — die
im Ubrigen von Anfang an mit einem Marienpatrozinium ausgestattet war — fiir
das Beten des marianischen Offiziums (iiber das gemeinsame monastische
Stundengebet hinaus) wenn nicht hergestellt, so doch zumindest verwendet
worden ist.”® Bereits unabhéngig von solchen Vermutungen kann man vorlaufig
festhalten, dass die Kontextualisierung des marianischen Textes einen vollig
anderen Verwendungszusammenhang erahnen lasst, als er fiir das Gaude virgo
virginum des Konigsberger Rotulus anzunehmen ist.

3 Zum deutschsprachigen Marienleich
Kont ich nu loben boben allez daz ie gewart

In der Kénigsberger Rolle folgt auf den lateinischen Marienpreis in den Zeilen
64 bis 91 der Verso-Seite von einer jiingeren Hand ein deutschsprachiger Mari-
enleich. Auch fiir diesen Text biete ich zunéchst einen neuen Abdruck. Meine
Edition setzt Versikel und Verse ab, wobei ich nicht mehr als einen ersten Vor-
schlag geben kann, wie der Text formal zu gliedern sein kdnnte. Abkiirzungen
sind stillschweigend aufgelost und eine moderne Interpunktion eingefiihrt. u
und v sind ihrem Lautwert entsprechend angeglichen, an einer Stelle gleiche
ich c an z an (zitelose, 11,3). s kann je nach Lautwert den Reibelaut /s/ (sinne, 1,2)
oder den Zischlaut /[/ <sch> (srin, I1,3; sone, 11,4; pus, V,2; sin, XI,2) bezeichnen.
Diakritika sind nach der Handschrift gesetzt. Eigennamen sind grof3 geschrie-
ben. Auch am Satzanfang setze ich Majuskel. Schlag- bzw. Binnenreime sind
durch Spatien markiert. Eine Herausgeberergdnzung war nur in I,1 notig, wo in
der Handschrift ein Nasalstrich fehlt. In XI,1 setze ich ein Auslassungszeichen

32 Der lateinische Begriff oratio, wie er hier verwendet wird, ist also ein umfassender Termi-
nus, der viele Formen einschlief3en kann.

33 Im vorderen Spiegel steht nach Giermann, Hértel, S. 185: cartus Michael. Auf fol. 1" findet
sich der nicht mehr vollstiandig lesbare Eintrag: Ego frater Michael pe: li: [...]. Zur Geschichte
der Kartause vgl. Eymelt sowie Schlegel.



278 —— Norbert Késsinger

wegen des passenden Reims an den Versanfang, auch wenn in der Handschrift
nach (!) srin ein grolerer Freiraum geblieben ist.*

Kont ich nulobe[n] boben allez, daz ie gewart I
und het ich sinne mine  recht an su gekart.
Nu gip mir lere here edele vrowe min,

dazich dich grize  sueze reniz megetin.

Von lesse nie gliche me die vrowen wart. II
Trosterinne, suze minne, du blunder gart.
Edele rose, zitelose, der selden srin.

In himeltrone luchte sone, min kunegin,

also die sunne wunne gibet iren sin, 11
Gebar alleine  reine mait ein kindelin.

Der engel singen tet der werden vrowen loip. v
Mit done sone sist ein sterne von Iacob.

Die nature die ist ture und unvorbrant, V
du Moyses sach den lichten tac, ein pus genant.
Nu merkit wunder, da bisunder inne saz

Der werlde trost hat uns irlost mit richer wait.

Du bist ein tochter von Syon, VI
ein muter und ein reine mait.

An touwe sach her Gedeon

ein vlus, als uns die wisen sain.

Nochtan sone wart daz selbe vlus Vil
von deme touwe nirgen naz.

Von Bethlehem bist du ein hus,

aldar got selbir inne saz.

Nu du Dbistal der werlde lichter tac. VIII
So vro siwir diner mildekeit.

Daz vaz nieman zu vollen loben mac.

Des ist dinlop vil wite uz gespret.

Sunder spot minnet got, so mac uwer werden rat.  IX
Tut ir daz ane haz, vri sit ir vor missetat.

34 Fiir einen neuen handschriftennahen Abdruck vgl. Kossinger, Kap. II1.5.3.



Maria im ,Kénigsberger Wartburgkrieg® =— 279

Du uzirwelte rose rot, X
sit got die menseit an dich bot,

deme tuvele gar zu sture,

des bist du al der werlde trost.

Von dir so si wir alle irlost 5
von des tuveles vure.

[...] vroden srin XI
von dir so geit ein sunne sin,

daz luchtet also sere,

ein palas son, Salmonis tron.

Noch vrowet sich alle der engele don, 5
vrowe, diner ere.

Du uzzerwelde keserin, XII
allir sunder buzerin,

dinge uns zu dime kinde.

Irwende sinen zorn von uns,

senfterinne dines suns, 5
mach uns ein zugesinde.

[..]

Der vorstehende Text ist unikal in Ko iiberliefert. Es handelt sich von der Form
her nicht um ein Lied, sondern wegen seiner ungleich gebauten Versikel um
einen Leich, das heifit einen Formtyp der mittelhochdeutschen Lyrik, der der
lateinischen Sequenz nahesteht.” Aus formalen und inhaltlichen Griinden l4sst
sich der Text in zwolf Kurzversikel untergliedern. Die ersten fiinf Versikel zeich-
nen sich konsequent durch sechshebige, paargereimte Verse mit mannlichen
Kadenzen aus.* Eine weitere Strukturierungsmoglichkeit ergibt sich formal
allein iiber die Schlag- bzw. Binnenreime der Versikel, die in I und III nach dem
zweiten und dritten Takt,” in I und V nach dem zweiten und vierten Takt sowie
in IV nach dem ersten und zweiten Takt stehen.® VI und VII sind vierhebig,

35 Vgl. Haustein, S. 397. Der Text ist in der Ubersicht von Apfelbéck (S. 137-150) noch nicht
verzeichnet. Die Identifizierung als Leich geht auf die Archivbeschreibung Ludwig Deneckes
zuriick, die iiber den Handschriftencensus online greifbar ist. In einer gedruckten Beschrei-
bung fand sie sich erstmals bei Pésler, S. 161-162.

36 Nicht rein ist allein der Reim von V,3-4, was dialektale Griinde haben kann.

37 InI,2 kann mine nachgestelltes Possessivpronomen sein oder das Substantiv minne.

38 Der Schlagreim in IV, 1 ist zumindest unrein oder fehlt eher ganz. Konnte eventuell sengel
(,Sanger*, Lexer, Bd. 2, Sp. 884) oder sengeln (,singen‘, Lexer, ebd.) gestanden haben? Bei V,3—
4 handelt es sich um eine constructio apo koinu.



280 — Norbert Késsinger

kreuzgereimt mit ménnlichen Kadenzen.® VIII ist bei sechs Hebungen durch
einsilbigen taktfiillenden Schlagreim nach dem ersten Takt gekennzeichnet,*
IX bei acht Hebungen durch Binnenreim nach dem zweiten und vierten Takt.
Die Versikel X bis XII sind konsequent vierhebig mit Schweifreim, die Kadenzen
sind nach folgendem Muster verteilt: aab- ccb-. Was nach XII folgte, ldsst sich
nicht mehr sagen.” In der Handschrift sind noch einige Oberldngen von Buch-
staben der ndchsten Zeile erkennbar.

Was das Repertoire an Metaphern und biblischen Referenzen sowie ihre al-
legorisch-typologische Deutung aus dem Bereich der Marienverehrung angeht,
so steht der deutschsprachige dem davorstehenden lateinischen Text in nichts
nach. Maria wird tituliert als edele vrowe, sueze[z] reniz megetin, trosterinne,
blunder gart, edele rose und zitelose,* selden srin und kunegin (alles Beispiele
aus I und II), als muter (VI), als der werlde lichter tac und vaz (VIII), als uzirwelte
rose rot (X) und vroden srin (XI), als keserin, allir sunder buzerin und senfterinne
(XII).”* Zum Teil finden sich solche Beiworte in ihren exakten Entsprechungen
auch im lateinischen Text des Rotulus: Maria als Sonne (II,2), als Kaiserin (III,1),
als Aurora (1I,1) oder anderes mehr. In diesen punktuellen Uberschneidungen
sollte man aber sicher nicht mehr als ein allgemein, lateinisch wie volkssprach-
lich verfiigbares liturgisches und literarisches ,poetisches Marieninventar‘ se-
hen.

Es kommen im Leich jedoch weitere Elemente hinzu, die im Vergleich mit
dem lateinischen Text ein etwas stirkeres biblisches und theologisches Gewicht
besitzen: die Herkunft von Jesse, dem Vater Davids (II,1; vgl. Jes 11,1-10),* das
Singen der Engel bei der Geburt Jesu nach Lk 2,13 und die Bezeichnung Marias
als Stern Jakobs in typologischer Engfiihrung von Num 24,17 mit dem Stern von
Bethlehem (IV; vgl. Mt 2,2.9);* Maria, die schon im brennenden Dornbusch als
Heilsbringerin (der werlde trost) prasent war (V; vgl. Ex 3,1-12);* Maria als

39 In VI ist der Reim mait/sain wohl nicht unrein, sondern dahinter steht vermutlich ur-
spriinglich der Singular sait anstelle von sain.

40 Der Reim mildekeit/gespret ist dialektal bedingt.

41 Das letzte Wort, zugesinde (,Dienerschaft®), mit dem Versikel XII zu einem Abschluss
kommt, ist in Lexer, Bd. 3, Sp. 1192 belegt.

42 Das Nomen zitelose bezeichnet nach Lexer, Bd. 3, Sp. 1138 ,.eine weisse od. gelbe friihlings-,
maiblume (meist neben violen, lilien u. rosen): crocus u. narcisse“.

43 Fiir diese Epitheta geniigt als Beleg in der deutschsprachigen mittelalterlichen Literatur der
generelle Verweis auf das Register der Arbeit von Salzer, S. 601-610.

44 Vgl. ebd., S. 29-30.

45 Vgl. ebd., S. 35-36.

46 Vgl. ebd., S. 12-14.



Maria im ,Kénigsberger Wartburgkrieg® =—— 281

Tochter von Zion, die mit dem Widderfell Gideons in Verbindung gebracht wird
(VI; Ri 6,36-40), und als Haus Gottes (VII,3-4);*” schlief3lich Maria als Teufels-
bezwingerin (X), die leuchtet wie der Thron Salomons (XI).*

Gaude virgo beziehungsweise Ave virgo und Leich treffen sich auch hin-
sichtlich des Motivs des griiezens (I,4) und der Freude (VIII,2; XI,1.5). In Sprech-
haltung und Rezipientenlenkung unterscheiden sie sich jedoch grundlegend
voneinander. Das Sprecher-Ich im Leich setzt ein mit dem Unfahigkeitstopos
(Kont ich [...] lobe[n]) und der direkt an Maria gerichteten Bitte darum, hier und
jetzt (nu, 1,1.3; vgl. auch V,3; VIIL,1) richtig zu ihr sprechen zu kénnen (I,1-4).
Sie ist fiir den Sprecher min kunegin (II,4). Der Text changiert ansonsten zwi-
schen direkter Anrede an Maria (du, 11,2; VI,1; VIL,3; VIII,1.2.4; X,1.2.4.5; XI1,2.6;
XIIL,1.3.5) und dem Sprechen iiber sie in der dritten Person (II,1; IV,1.2; VIII,3).
Mit hineingeholt werden aber in das Zeigfeld des Textes auch die Rezipienten,
die in einem belehrenden, exhortativen Gestus konkret angesprochen werden
(Nu merkit, V,3; Sunder spot minnet got so mac uwer werden rat./ Tut ir daz ane
haz vri sit ir vor missetat, IX). Es bleibt aber nicht bei einer konsequenten Tren-
nung von belehrendem Sprecher gegeniiber seinen Horern, sondern beide Par-
teien werden verbunden in einem Wir, das man geradezu als eine liturgische
Gemeinschaft auffassen darf, in die sich der Sprecher immer wieder selbst mit-
einschlie3t (V,4; VI,4; VIIL2; X,5; XII,3.4.6). Das Ich, das dabei am Anfang ein-
gefiihrt wird, verschwindet gleichsam im kollektiven Wir.

Der Marienleich des Konigsberger Rotulus steht damit insgesamt dsthetisch
sicher nicht auf einer Stufe mit den beriihmten geistlichen Leichs, etwa
Walthers von der Vogelweide oder Frauenlobs, um nur diese beiden herausra-
genden Verfasser religioser Leichs des dreizehnten und vierzehnten Jahrhun-
derts zu nennen.” Er lebt insgesamt von der engen Verschrankung der genann-
ten drei Sprechebenen mit einer Reihe von zentralen Theologumena, die er
verarbeitet und als Heilswissen und Heilswunsch (XII) in einer poetisch durch-
geformten Sprache durchaus anspruchsvoll prasentiert.

47 Vgl. ebd., S. 32 und S. 40-42.

48 Vgl. ebd., S. 581 und S. 38-39.

49 Eine Einordnung in die deutschsprachige Marienliteratur kann an dieser Stelle nicht geleis-
tet werden. Verwiesen sei zur ersten Orientierung auf die Arbeit Bertaus. Formal steht der Text
eher in der Nédhe des Leichs von dem Taler. Vgl. Schiendorfer, S. 274-275, Nr. 1.



282 —— Norbert Késsinger

4 Zum Textensemble von ,Aurons Pfennig‘ und
marianischen Texten

Einzugehen ist nun schliefllich auf den iiberlieferungsgeschichtlichen Zusam-
menhang von ,Aurons Pfennig‘ mit der lateinischen und der deutschsprachigen
Mariendichtung in der Konigsberger Rolle. Abgesehen davon, dass lateinischer
Text und Leich formal und thematisch eng miteinander verbunden sind, 1asst
sich konstatieren, dass Maria auch in der ,Wartburgkrieg‘-Episode vorkommt,
ndmlich in der in den Strophen 11 bis 13 eingeschalteten, allegorisch zu verste-
henden Geschichte iiber die Dohle von Mainz mit dem Adler und dem Hirten.
Der Adler steht dabei allgemein fiir die Pfaffen, der Hirte fiir den Mainzer Erzbi-
schof und die Dohle fiir die Bettelm6nche.>® In Strophe 12 heif3t es:

Do ir der hirte nicht enhalf,

do hub sie von geschreie manigen luten galph;

ir lib, der was in kummerlicher schowe.

Ein wort zu [Melinze sie vernam

- ich enkan nicht wizzen, wie ez ir da [zu mJunde quam -, 5
sie rief: ,,nu hilf, Maria, reine vrowe!*

Ich nam den wilden adilar durch gotes muter ere

— Vil wol vergalt sie ouch mir den couf —,

die tolen must er wider viiren uf den knouf;

ez sahen tusent ougen oder mere. 10

Stephan Miiller hat im Blick auf diese Strophe als Resiimee seiner Interpretation
der Konigsberger Rolle festgehalten: ,,Das Textensemble dient also mit aller
Deutlichkeit dem Marienpreis, so dafy anzunehmen ist, daf} die ,Wartburgkrieg‘-
Episode wegen der Rolle Mariens in der Dohlengeschichte, die ja von der Wir-
kungsmacht eines Mariengebets erzidhlt, hier mit aufgenommen ist.“>! Das ist
richtig, lediglich die Motivationsrichtung der Ensemblebildung scheint mir in
diesem Fall umgekehrt, wie sie die Reihenfolge der Textaufzeichnung nahelegt:
Die Texte zum Preis Mariens sind in den Rotulus aufgenommen worden als
Reflexe einer Rezeption der ,Wartburgkrieg‘-Episode, oder im Fall des lateini-
schen Textes, der ja von derselben Hand im Anschluss an ,Aurons Pfennig’

50 Zu einer ausfiihrlichen Diskussion der Fassungen von ,Aurons Pfennig‘ vgl. Wachinger,
Sp. 756-758; Miiller: ioculatores sowie Hallmann, S. 172-188. Ich beziehe mich hier und im
Folgenden, wenn nicht anders gesagt, immer auf K6 und zitiere aus den ,Wartburgkrieg*-
Fassungen nach der Edition von Hallmann, S. 416-434.

51 Miiller, S. 78.



Maria im ,Kénigsberger Wartburgkrieg* =—— 283

eingetragen wurde, als offensichtlich geplantes Nebeneinander beider Texte:
Hier wird gewissermafien das Gebet nachgeliefert, von dem im Text vorher die
Rede ist. Maria als reine und als vrowe kennt auch der Leich (I,3.4), ihre Rolle als
Interzessorin wird vor allem im lateinischen Text (II,4: Tu pro nobis, mater, ora)
herausgestellt. Der abschlieflende deutschsprachige Marienleich gehort, wie
dargelegt, nicht in den urspriinglichen Verbund von ,Aurons Pfennig‘ und Gau-
de virgo, aber er affirmiert ihn einige Zeit spater noch einmal, in einem von der
Form her dem lateinischen Text verwandten Typ.

Ich komme damit abschlielend zuriick auf die Frage nach dem Gebrauch
dieses Rotulus, der in der Forschung meist (und ohne nidhere Ausfiihrungen) fiir
einen ,Konzeptrotulus® gehalten wird.” Hier ist zunéchst die Frage zu stellen,
was der Bezugsrahmen fiir die Vorstellung eines ,Konzepts' sein kann. Man
konnte zuerst an ein Konzept im Sinne eines Entwurfs durch den Autor des
Textes/der Texte denken. Davon ist hier aufgrund der Datierung der Textentste-
hung in die erste Hélfte des dreizehnten Jahrhunderts doch mit ziemlicher Si-
cherheit Abstand zu nehmen.”

In Frage kdme auch die Moglichkeit, dass es sich um ein Konzept fiir eine
geplante spitere Form der Verschriftlichung in kodikaler (oder rotularer) Form
handelt. Auch hier stort allerdings die Tatsache, dass es sich bei unserer Rolle
selbst bereits um eine Abschrift handelt. Zudem deuten die duflere Form und
die Textgestaltung nicht auf eine solche Funktion hin. Dazu kommt, dass Hand
zwei in diesem Verstdndnis nach Jahrzehnten an einem Konzept weiterge-
schrieben hétte. Das scheint mir wenig plausibel zu sein.

Die spatere Hand belegt vielmehr, dass der Rotulus offensichtlich iiber ei-
nen ldngeren Zeitraum in Gebrauch war. Fiir eine solche Méglichkeit, den Ko-
nigsberger Rotulus als Vortragsmanuskript in einem spezifischen, an den kon-
kreten Gebrauch gebundenen Sinn zu verstehen, mochte ich hier votieren:
zundchst einmal generell als Textgrundlage fiir den Vortrag der Strophen im
Schwarzen Ton sowie fiir den Vortrag der beiden Marientexte. Hier darf man
sich freilich nicht vom heutigen Aussehen der Rolle tduschen lassen. Der Text
war im dreizehnten Jahrhundert sicher gut lesbar, eine klare Strukturierung
wird erkennbar gewesen sein, wenn auch ohne jeden gréfleren Aufwand in
seiner layouttechnischen Umsetzung. Dariiber hinaus aber vermute ich, dass
der Konigsberger Rotulus als Teil der performativen Gestaltung einer ,Auffiih-
rung’ des Textes selbst eingesetzt worden sein kénnte. Wenn das richtig ist,

52 Siehe dazu oben, S. 266 mit Anm. 8.
53 Zudem handelt es sich bei ,Aurons Pfennig‘ um eine Abschrift. Vgl. dazu Kdssinger,
Kap. I1I.5.3.



284 —— Norbert Késsinger

wiirde diese Rolle einen im Grundsatz vergleichbaren Status einnehmen, wie er
sich auch fiir andere Rotuli plausibel machen ldsst, zum Beispiel fiir die ,Frank-
furter Dirigierrolle‘ oder fiir den ,Klever Totentanz‘.>

Etwas genauer und am Text argumentiert: In der Uberschrift zu ,Aurons
Pfennig‘ ist die Rede davon, dass der (neutrale) Teufel die folgenden Strophen
vor dem Thiiringer Landgrafen vorgetragen hat und am Ende von Klingsor be-
siegt wurde.”® Der Teufel verschwindet nach den einleitenden Strophen von der
Bildflache und hinterldsst einen Brief in chalddischer Sprache, den er Klingsor
zuwirft, mit der Aufgabe, ihn zu iibersetzen. Dieser Brief wird ab Strophe V,2
von Klingsor ,libersetzt’. Aus seinem Munde spricht nun bis zum Ende der Epi-
sode der Brief selbst:

4,7-10

Clinsor, ich ensage dir nu nicht me da von, ich wil verswinden.
Disen brief werf ich dir dar.

swaz dar an geschriben stat, daist alliz war.

kaldewisch mustu da zu diutsche vinden! 10

5,1-2
Nu la den brief zu liechte gan!
wer [d]isen valsch ervant, den maniger hat getan?

Wenn man sich den Vortrag von ,Aurons Pfennig‘ mit verteilten Rollen vorstel-
len darf, dann liegen an dieser Textstelle meines Erachtens sehr deutliche per-
formative Signale mit ,Bithnenanweisungen’ (sozusagen innerhalb der ,Narrati-
on’) vor. Dazu gehort zum einen der Biithnenabtritt des Teufels, zum anderen die
Ubergabe des Briefes an Klingsor durch Zuwurf der Rolle. Dieser Brief kann - so
meine These — im Fall einer Auffiihrung von der Konigsberger Rolle verkorpert
worden sein und so gleichermaflen die Textgrundlage gebildet haben fiir die
Strophen des Teufels und fiir Klingsors Ubersetzung des chaldidischen Briefes.
Sie bildet dariiber hinaus das wichtigste Requisit fiir die ,Auffiihrung’ der Epi-
sode, auf das der Teufel bereits am Beginn von Strophe I mehr als deutlich hin-
weist: Sich, maister waz hie si geschriben. Was hie, namlich auf dem Schrifttra-
ger, den er in Hianden hilt, aufgeschrieben steht, gibt er dann an Klingsor
weiter, von dem er glaubt, dass dieser das vermeintliche Chald&disch nicht lesen
und verstehen kann. In der Fassung der Kolmarer Liederhandschrift (Miinchen,
Bayerische Staatsbhibliothek, Cgm 4997) ist diese performative Spur in k 6,1 (k

54 Vgl. dazu Késsinger, Kap. III.
55 Vgl. Hallmann, S. 418 (Apparat zu 1).



Maria im ,Kénigsberger Wartburgkrieg® =—— 285

158,1) getilgt und eine allgemeine Referenz auf schriftlich fixiertes Wissen ge-
worden: Ja meinster, es stet doch geschriben.”® Auch die anderen Signale sind in
k 10-11 (k 162-163) zumindest stark reduziert. Der Brief wird (an einer viel spa-
teren Stelle im Textzusammenhang) ausgehdndigt. Zudem ist hier die ,Wett-
kampf'-Situation zwischen Teufel und Klingsor so gut wie ganz eingeebnet. Er
hat aufBerdem offenbar Ubersetzer:

k10,7-10

Clingsor, ich sage dir nit me, ich muf} von disen dingen.
Nim! disen brief gib ich dir dar;

was nu dar an geschriben stet, des nim du war.

Canzigor soll in dir zu tiitsche bringen. 10

k11,1-2
LaB dir den brief zu tiite gan,
umb iren grof3en valsch, den sie getichtet han:

[...].

Die schlichte mediale Einrichtung und sein unspektakuldres Aussehen mit rela-
tiv ungleicher Pergamentbreite konnten Indizien sein, die die These eines
schriftgestiitzten Vortrages auf der Grundlage des Konigsberger Rotulus und
seines Einsatzes als ,Requisit’ untermauern kénnen. Ob man sich diese Auffiih-
rungspraxis eher in einem monastischen (Bettelm6nche) oder in einem laikalen
Kontext denken soll, wird und darf eine offene Frage bleiben. Wie sich die Bei-
gabe der marianischen Texte (insbesondere des von der gleichen Hand inserier-
ten lateinischen Textes) mit dieser These zur Verwendung des Rotulus vertragt,
habe ich oben bereits angedeutet: Sie kdnnten — auch in einem Auffiithrungszu-
sammenhang — ein abschlieSendes ,Gebet gebildet haben, das von den Horern
inhaltlich mit ,Aurons Pfennig‘ in Verbindung gebracht werden konnte. Und
mehr noch:

Alex Stock erinnert zu Recht daran, dass mittelalterliche Hymnen (er verwendet
den Begriff in einem weiten Sinne) nicht nur ,,eine rein liturgische Literaturgat-
tung® darstellen, sondern ,,in nicht geringem Umfang auch eine poetische Arti-
kulationsform privater Frommigkeit waren. Die Grenzen waren fliefRend, private
Reimgebete konnten liturgisch in Gebrauch genommen werden, liturgische
Hymnen in den der privaten Devotion.“”” Der K&énigsberger Rotulus und die
prominente Stellung, die Maria in seinem Kontext zukommt, lassen sich nicht

56 Zitiert nach ebd., S. 419.
57 Stock, S. 27. Zum Zusammenhang von Liturgie und Literatur vgl. Herberichs, Kdssinger,
Seidl.



286 —— Norbert Késsinger

auf frommigkeitsrelevante Bereiche begrenzen (fiir die im vorliegenden Beispiel
die Hildesheimer Handschrift stehen kann). Vielmehr werden im Fall des Rotu-
lus solche Grenzen auch in medialer Hinsicht iiberschritten und urspriinglich
religiose Inhalte somit ein zentraler Bestandteil von Formen literarischer Text-
produktion und -rezeption.

Literaturverzeichnis

Apfelbdck, Hermann: Tradition und Gattungsbewuftsein im deutschen Leich. Ein Beitrag zur
Gattungsgeschichte mittelalterlicher musikalischer ,discordia‘. Tiilbingen 1991
(Hermaea, N. F. 62).

Bayer, Elke: Art. ,Sieben Freuden Mariens‘. In: Marienlexikon 6 (1994), S. 154-155.

Bertau, Karl Heinrich: Uber Themenanordnung und Bildung inhaltlicher Zusammenhénge in
den religiosen Leichdichtungen des XIII. Jahrhunderts. In: ZfdPh 76 (1957), S. 129-149.

Eymelt, Friedrich: Zur Geschichte der Hildesheimer Kartause. In: Die Di6zese Hildesheim in
Vergangenheit und Gegenwart. Jb. des Vereins fiir Heimatkunde im Bistum Hildesheim 55
(1987), S. 79-88.

Giermann, Renate, Helmar Hartel, unter Mitarbeit von Marina Arnold: Handschriften der
Dombibliothek zu Hildesheim. 2. Teil: Hs 700-1050; St. God. Nr. 1-51; Ps 1-6; | 23-95.
Wiesbaden 1993 (Mittelalterliche Handschriften in Niedersachsen 9).

Hallmann, Jan: Studien zum mittelhochdeutschen Wartburgkrieg. Literaturgeschichtliche
Stellung - Uberlieferung — Rezeptionsgeschichte. Mit einer Edition der Wartburgkrieg-
Texte. Berlin, Boston 2015.

Hartel, Helmar: Adrebuch der Sammlungen mittelalterlicher Handschriften in Niedersachsen.
Wolfenbiittel 1976 (Mittelalterliche Handschriften in Niedersachsen 1).

Haustein, Jens: Art. ,Leich‘. In: RLW 2 (2000), S. 397-399.

Herberichs, Cornelia, Norbert Kossinger, Stephanie Seidl: Liturgie und Literatur. Eine
Einleitung. In: Literatur und Liturgie. Historische Fallstudien. Hg. von Cornelia Herberichs,
Norbert Késsinger, Stephanie Seidl. Berlin, Boston 2015 (Lingua Historica Germanica 10),
S.1-21.

Hilg, Hardo: Art. ,Sieben Freuden Mariens‘. In: VL?8 (1992), Sp. 1158-1168 und VL211 (2004),
Sp. 1429-1430.

Holznagel, Franz-Josef: Typen der Verschriftlichung mittelhochdeutscher Lyrik vom 12. bis zum
14. Jahrhundert. In: Entstehung und Typen mittelalterlicher Lyrikhandschriften. Akten des
Grazer Symposiums 13.-17. Oktober 1999. Hg. von Anton Schwob, Andras Vizketely unter
Mitarbeit von Andrea Hofmeister-Winter. Bern u. a. 2001 (Jb. fiir Internationale
Germanistik. Reihe A, KongreBberichte 52), S. 107-130.

Klopsch, Paul: Einfiihrung in die mittellateinische Verslehre. Darmstadt 1972.

Kdssinger, Norbert: Schriftrollen. Untersuchungen zu deutschsprachigen und mittelnieder-
landischen Rotuli. Habil. masch. Wien 2014 [erscheint in den MTU].

Miiller, Joseph Godehard: Nachricht iiber die Bibliothek des Gymnasii Josephini und die auf
derselben vorhandenen Handschriften und alten Drucke. In: Bisch&fliches Gymnasium



Maria im ,Kénigsberger Wartburgkrieg® =—— 287

Josephinum und damit in Verbindung stehende hohere Biirgerschule zu Hildesheim,
Programm fiir das Schuljahr 1875-1876. Hildesheim 1876, S. 1-21.

Miiller, Stephan: ioculatores Domini. Bettelmonche und Spruchdichter in der Wartburgkrieg-
Episode Aurons Pfennig. Mit dem Text des Konigsberger Rotulus und der Kolmarer Lieder-
handschrift. In: Geltung der Literatur. Formen ihrer Autorisierung und Legitimierung im
Mittelalter. Hg. von Beate Kellner, Peter Strohschneider, Franziska Wenzel. Berlin 2005
(Philologische Studien und Quellen 190), S. 63-90.

Norberg, Dag: An Introduction to the Study of Medieval Latin Versification. Translated by Grant
C. Roti & Jacqueline de La Chapelle Skubly. Edited with an Introduction by Jan Ziolkowski.
Washington D. C. 2004.

Pasler, Ralf G.: Katalog der mittelalterlichen deutschsprachigen Handschriften der ehemaligen
Staats- und Universitatsbibliothek Konigsberg. Nebst Beschreibungen der mittelalter-
lichen deutschsprachigen Fragmente des ehemaligen Staatsarchivs Konigsberg. Auf der
Grundlage der Vorarbeiten Ludwig Deneckes hg. von Uwe Meves. Miinchen 2000
(Schriften des Bundesinstituts fiir ostdeutsche Kultur und Geschichte 15).

Paul, Hermann: Mittelhochdeutsche Grammatik. 25. Aufl. neu bearbeitet von Thomas Klein,
Hans-Joachim Solms und Klaus-Peter Wegera. Mit einer Syntax von Ingeborg Schrdbler,
neu bearbeitet und erweitert von Heinz-Peter Prell. Tiibingen 2007 (Sammlung kurzer
Grammatiken germanischer Dialekte A. Hauptreihe Nr. 2).

Plate, Ralf: Zum Verbleib mittelalterlicher deutscher Handschriften der ehemaligen Kénigs-
berger Bibliotheken. Mit einem vorldufigen Verzeichnis der Handschriften in der Universi-
tatsbibliothek Thorn. In: Berichte und Forschungen. Jb. des Bundesinstituts fiir
ostdeutsche Kultur und Geschichte 1(1993), S. 93-111.

Sachs, Hannelore: Art. ,Freuden Mariens®. In: LCl 2 (1970), Sp. 62.

Salzer, Anselm: Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in der deutschen Literatur und
lateinischen Hymnenpoesie des Mittelalters. Mit Beriicksichtigung der patristischen
Literatur. Eine literar-historische Studie. Darmstadt 1967 [Erstveroffentlichung:
Seitenstetten 1886-1894].

Schanze, Frieder: Meisterliche Liedkunst zwischen Heinrich von Miigeln und Hans Sachs,

Bd. II: Verzeichnisse. Miinchen 1984 (MTU 83).

Schiendorfer, Max (Hg.): Die Schweizer Minnesdnger. Nach der Ausgabe von Karl Bartsch neu
bearbeitet. Bd. I: Texte. Tiibingen 1990.

Schlegel, Gerhard: Anmerkungen zur Geschichte der Kartause Hildesheim. In: Die Diozese
Hildesheim in Vergangenheit und Gegenwart. Jb. des Vereins fiir Heimatkunde im Bistum
Hildesheim 56 (1988), S. 7-17.

Schneider, Karin: Gotische Schriften in deutscher Sprache. I. Vom spdten 12. Jahrhundert bis
um 1300. Textband. Wiesbaden 1987.

Stock, Alex (Hg.): Lateinische Hymnen. 2. Aufl. Berlin 2013.

Wachinger, Burghart: Art. ,Der Wartburgkrieg®. In: VL2 10 (1999), Sp. 740-766.

Worstbrock, Franz Josef: Art. ,Sequenz‘. In: RLW 3 (2005), S. 429-431.

Zacher, Julius: Zum Wartburgkriege; Marienlieder; Bruchstiick eines geistlichen Gedichtes; von
Pergamentbldttern der Koniglichen und Universitadtsbibliothek zu Kénigsberg. In: ZfdA 12
(1865), S. 515-527.






Stefan Rosmer
carmina pulchra de beata virgine

Maria in spdtmittelalterlichen cantiones, cantica, conductus
und Tropen

Zum Gedenken an Gert Hiibner (1962-2016)

1 Einleitung

Dieser Beitrag mochte — neben Hymnus und Sequenz, die im Rahmen der Berli-
ner Tagung im Zentrum des Interesses standen — auf eine Gattung der liturgi-
schen Poesie aufmerksam machen, die in der germanistischen Medidvistik we-
nig Beachtung gefunden hat und deren Verhiltnis zu deutschsprachigen Texten
bisher kaum eingehend untersucht wurde. Es geht um das lateinische gottes-
dienstliche Lied. Bereits dieser Begriff mag fiir Stirnrunzeln sorgen, denn er
wirft die Frage auf, ob nicht auch die Sequenz und zumal der gleichstrophige
Hymnus lateinische gottesdienstliche Lieder seien. Mit ,gottesdienstlichem
Lied‘ ist aber im Folgenden eine Gattungstradition angesprochen, die sich von
Hymnus und Sequenz hinsichtlich der Entstehungszeit, der Formen, Melodien
und liturgischen Funktion abgrenzen ldsst. Bis weit ins fiinfzehnte Jahrhundert
gibt es eine rege Produktion solcher einstimmiger gottesdienstlicher Lieder. In
den mittelalterlichen Handschriften, die die Lieder iiberliefern, trifft man auf
keine einheitliche Bezeichnung. Es finden sich — wobei oft keine Benennung
vorgenommen wird - canticum, cantio, cantus, carmen, conductus, tropus/
trophus, versus.'

1 Im Vergleich scheint das Lied nicht das gleiche Maf3 an Altehrwiirdigkeit, Standardisierung
und Kanonisierung erreicht zu haben wie Hymnus und Sequenz. Die Begrifflichkeit ist bei
Hymnus und Sequenz fester und einheitlicher; zwar demonstrieren die Handbuch-Eintrdge die
Vielfalt der Benennungen und Bedeutungen (vgl. Anderson u. a., S. 17, 19-22; Crocker, Cald-
well, Planchart, S. 91-93; Janota: Art. ,Hymnus', S. 108; Kruckenberg, Sp. 1254-1257; P6hlmann
u. a., Sp. 479-481; Worstbrock, S. 429-430; vgl. auch Fassler, S. 38-43), aber im Vergleich
werden fiir Sequenz und Hymnus weniger Worter verwendet und die Begriffe sind scharfer
umgrenzt. Die Texte der Sequenzen heifden prosa oder sequentia; hymnus wird als allgemeiner
Begriff fiir Lobgesang verwendet, bezeichnet aber auch genauer strophische Gesédnge, die im
Stundengebet gesungen wurden, teils auch bei Prozessionen. Die Eigenstdandigkeit als ,Gat-
tung‘ wird in allen drei Féllen ein Stiick weit dadurch fassbar, dass die Gesdnge bisweilen

DOI 10.1515/9783110475371-018, L) AN © 2017 Stefan Rosmer.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



290 —— Stefan Rosmer

Dieses Phianomen hat insgesamt keine grofie Aufmerksamkeit gefunden. In
der Musikwissenschaft hat es Wulf Arlt detailliert beschrieben,? hier hat es auch
Aufnahme in Handbiicher gefunden.’ Die ErschlieBung der Texte durch die
Hymnologie begann bereits im neunzehnten Jahrhundert, zu einer Zeit, in der
fiir das Erkennen der gattungsgeschichtlichen Zusammenhénge, des musikge-
schichtlichen Stellenwerts und der gottesdienstlichen Funktionen noch kaum
hinreichende Voraussetzungen bestanden.” Ergédnzend traten seit der zweiten
Hilfte des zwanzigsten Jahrhunderts Editionen durch die mittellateinische Phi-
lologie,® die Musikwissenschaft® und fiir die bshmische Uberlieferung im Spét-
mittelalter auch durch die Slavistik” hinzu.

2 Die Anfange des gottesdienstlichen Lieds

Das gottesdienstliche Lied tritt im spéten elften und friihen zwélften Jahrhun-
dert in einem gréfieren Gebiet des westlichen Christentums neu in Erscheinung.
Codices aus dem aquitanischen Kloster St. Martial bezeichnen die Lieder als
versus. Weiter erscheint es in Handschriften aus dem normannischen Sizilien
und wurde in Nordfrankreich gepflegt.® Neben versus begegnen als Benennun-

getrennt in separaten liturgischen Biichern aufgezeichnet wurden (Hymnar, Sequenti-
ar/Prosar, Tropar; zu den liturgischen Biichern vgl. Fiala, Irtenkauf; Hiley, S. 287-339; Hughes,
S. 124-244; Huglo). Zum Wandel und zur Verdnderbarkeit von Liturgie im Mittelalter im Allge-
meinen vgl. Fassler, S. 3-9 (mit weiterer Literatur).

2 Vgl. Arlt: Das eine Lied; ders.: Festoffizium; ders.: Hymnus; ders.: Neues zum Neuen Lied;
ders.: Nova Cantica; ders.: Sequence.

3 Vgl. Hiley, S. 238-250, Kap. ,Latin Liturgical Song'.

4 AH 1; 2; 20; 21; 45b; 47; 49; Ein Jahrtausend; Lateinische Hymnen. Die Analecta hymnica
mogen in editionstechnischer Hinsicht veraltet sein und in manchem nicht unserem gegenwér-
tigen Kenntnisstand entsprechen. Als Textsammlung sind sie jedoch nur in geringem Umfang
durch neuere Editionen ersetzt und auch die Vorworte und Einleitungen liest man aufgrund
ihrer Umsicht und ihrer breiten Kenntnis von Ubetlieferung und Texten noch heute mit Ge-
winn.

5 Lateinische Conductus-Texte.

6 Notre Dame and Related Conductus; Engelberg Codex 314; Historicka antologie; Melodien
zum Ite missa est; Moosburger Graduale; Jistebnicky kancional; Repertorium Troporum.

7 Geistliche Lieder und Gesdnge, Bd. II,1-2.

8 Fiir Nordfrankreich ist die Quellenlage schlechter, aber einige Fragmente (Arlt: Neues zum
Neuen Lied) und jiingere Handschriften, die nachweislich auf &lteren Vorlagen beruhen (Arlt:
Festoffizium), belegen die Verbreitung des Liedtypus.



carmina pulchra de beata virgine = 291

gen conductus,’ cantilena, cantio. Bei einem grofien Teil handelt es sich um
Tropen - Zusidtze oder Erweiterungen zu &lteren, feststehenden liturgischen
Gesdngen. Auch sonst erweitern, ergdnzen und schmiicken die Lieder die fest-
stehenden Texte, Gesdnge und Handlungen.' Sie treten u. a. in einigen Hand-
schriften fiir herausgehobene bzw. aufwendig gestaltete Feiern auf, wie z. B. die
Klerikerfeste des weihnachtlichen Festkreises. Bei anderen Liedern ist kein
Bezug auf einen vorgegebenen Text vorhanden, bisweilen stellen ihn Rubriken
her. Wulf Arlt hat diese gottesdienstlichen Lieder des zwélften Jahrhunderts mit
einer in einigen der Texte anzutreffenden Formulierung als Nova cantica oder
als ,Neue Lieder* bezeichnet."

Neuartig sind zuerst formale Eigenschaften: Die Texte sind strophisch, was
sie von &lteren Tropen in Prosa? und der dlteren Sequenz unterscheidet. Die
Versgestaltung achtet zumeist genau auf die Verteilung der Akzente, auf den
Strophenbau ist grofie Sorgfalt verwendet. Der Reim wird konsequent einge-
setzt. Dabei wird nicht nur auf seine Reinheit geachtet, sondern der Reim ge-
winnt fiir den Text eine strukturierende, formpragende Funktion und ist nicht
mehr nur schmiickender Klang-Zusatz. Mit dieser Beachtung der sprachlichen
Klanggestalt geht ein neuer melodischer Stil einher. Er 1adsst sich vereinfachend
beschreiben mit Bevorzugung von Terzschritten, klar horbarer Modalitdt, Zu-
sammenfall von Wortakzenten mit den fiir den Modus wesentlichen Ténen und

9 Zum conductus-Begriff vgl. Handschin; Kornrumpf: Der Conductus, S. 249 mit Anm. 2; Mérz;
Reckow; Traub.

10 In der Germanistik ist es im Anschluss an Janota: Studien, S. 5-32 u. S. 52-54, iiblich ge-
worden, als ,liturgisch’ nur approbierte bzw. unverzichtbare Texte des Gottesdienstes zu be-
zeichnen; vgl. Kraf3. Ich spreche hier daher vom ,gottesdienstlichen‘ Lied, nicht vom ,liturgi-
schen‘, denn die Lieder gehorten nicht zum unverzichtbaren Bestand liturgischer Texte. Das ist
eine Verlegenheitslosung insofern, als ,gottesdienstlich® und ,liturgisch® sonst als Synonyme
aufgefasst werden und die Unterscheidung bspw. im Englischen (,liturgical song‘, siehe oben,
Anm. 3, S. 290) nicht funktioniert. Zur Problematik eines verengten Liturgie-Begriffs siehe
Harnoncourt. Zur Entwicklung des mittelalterlichen Verstdndnisses von Liturgie vgl. Ange-
nendt: Geschichte, S. 351-515; ders.: Offertorium, S. 297-304 u. S. 358-389. Ein knapper Uber-
blick dazu findet sich in meiner Basler Dissertation ,Geistliche Lieder in stolliger Strophenform
zwischen Latinitdt und Volkssprache. Studien zu einer lyrisch-musikalischen Formtradition im
spdten vierzehnten Jahrhundert ausgehend von den Eigendichtungen unter den geistlichen
Liedern des Korpus Monch von Salzburg‘, hier das Kapitel ,Deutschsprachige Gesdange im
Gottesdienst‘ (Drucklegung in Vorbereitung). Vgl. in diesem Band auch den Beitrag von Gerd
Dicke, S. 233-264.

11 Vgl. Arlt: Nova Cantica; ders.: Das eine Lied. Arlt schlief3t dabei an Steinen: Kosmos, S. 252
an, der den neuartigen Gestaltungsimpetus auch in der volkssprachlichen, weltlichen Lied-
kunst ausmacht.

12 Zum Tropus vgl. Hiley, S. 196-238; Schmitz-Gropengiefier; Stiblein, Haug.



292 — Stefan Rosmer

Aufteilung und Kontrastierung von Versen bzw. melodischen Abschnitten
durch die Lage im Oktavraum.” Uber diese allgemeinen Charakteristika hinaus
sind die gottesdienstlichen Lieder des zwolften Jahrhunderts ausgesprochen
individuelle Gebilde: Jedes Lied hat eine eigene Form mit einer eigenen Melo-
die. Vor allem aber wird ein neues Verhiltnis fassbar von Melodie und Text, die
genau aufeinander abgestimmt erscheinen. Das unterscheidet das Lied vom
dlteren Hymnus, mit dem es die Eigenschaft der Strophigkeit teilt.* Ab dem
spdten elften Jahrhundert sind also — neben Hymnus, Sequenz® und den nicht
versifizierten liturgischen Texten — bei der Erforschung der gottesdienstlichen
Poesie und ihres Verhdltnisses zu volkssprachlichen Texten die Gattung und
das Gestaltungsmodell ,Lied‘!® mit einzubeziehen.

3 Das gottesdienstliche Lied im spaten
Mittelalter und der Begriff der cantio

Die Geschichte des gottesdienstlichen Liedes nach dem zwdélften Jahrhundert ist
nicht gut erforscht: Die friihe Hymnologie stand ldngeren Tropen skeptisch
gegeniiber, weil sie den als bedeutsam und wesentlich bewerteten Text zu ver-
drangen oder zu {iberwuchern schienen; Lieder bewertete sie daher tendenziell
als unrechtmafige Eindringlinge.” Auflerdem war die Gattung jiinger, damit
weniger ehrwiirdig als Hymnus und Sequenz oder gar der gregorianische Cho-
ral. In der Musikgeschichte lag ein Schwerpunkt auf der Erforschung der frithen
Mehrstimmigkeit, die Conductus im Notre Dame-Repertoire fanden daher Auf-
merksamkeit. Thr Zusammenhang mit dem monodischen Lied wie auch die

13 Vgl. Arlt: Nova Cantica; Hiley, S. 241-248.

14 Vgl. Arlt: Hymnus.

15 In der frithen Phase des Liedes bestehen, was die melodische Stilistik und das Melodie-
Text-Verhdltnis angeht, Gemeinsamkeiten zwischen dem ,Neuen Lied‘ und der Sequenz der
Ubergangszeit sowie der Jiingeren/Viktorinischen Sequenz (siehe Arlt: Sequence). Lied und
Jiingere Sequenz sind auch in einem gemeinsamen Kontext liturgischer Erneuerung zu sehen
(vgl. Fassler, S. 58-134). Formal lassen sich Lied und Sequenz aber klar abgrenzen. Zudem
begegnet bei der Sequenz die Mehrfachverwendung von Melodien (Fassler, S. 178-182; Ein
Jahrtausend, Bd. 2, S. 17), was beim Lied im elften und zwolften Jahrhundert nicht der Fall ist.
16 Arlt: Hymnus, S. 136, betont, dass das Lied dabei ,,zumindest kompositorisch das attrakti-
vere Modell“ gewesen sei.

17 Vgl. AH 20, S. 5; AH 47, S. 5-17; Ein Jahrtausend, S. VII-X.



carmina pulchra de beata virgine =—— 293

langlebige Tradition des monodischen Komponierens selbst fanden erst in
jlingster Zeit grof3ere Aufmerksamkeit.'®

In die Forschung wurden Texte und Melodien, die man aus heutiger Sicht
als einstimmige gottesdienstliche Lieder des vierzehnten und fiinfzehnten Jahr-
hunderts bezeichnen wiirde, als cantiones eingefiihrt. Dreves war bei der Arbeit
an den Analecta hymnica in Handschriften tschechischer Bibliotheken auf eine
Art spatmittelalterlicher geistlicher Lieder aufmerksam geworden, die ihm un-
bekannt war,” und taufte sie Cantiones bohemicae. Der Begriff cantio fand in
Hymnologie und Musikgeschichte?® Anwendung fiir lateinische Lieder aus dem
vierzehnten und fiinfzehnten Jahrhundert — wobei die Gattung zumeist als Neu-
erung des Spdtmittelalters galt — und erhielt so Eingang in die germanistische
Forschungsdiskussion.” Im Gefolge von Dreves cantio-Definition in der Bliiten-
lese aus den Analecta hymnica, nach der es sich bei der cantio um ein auf3erli-
turgisches Lied handle, das in die Liturgie eingedrungen sei,? hielt man die
cantiones fiir ein primdr auflerhalb der Liturgie gepflegtes, gleichwohl weit
verbreitetes Genre. Dieser Auffassung kam entgegen, dass lateinisch cantio
schlicht Lied/Gesang bedeutet, und daher auch lateinische Lieder als cantio
bezeichnet wurden, die nicht fiir gottesdienstliche Zwecke geschaffen wurden
und auch sonst nichts mit dem gottesdienstlichen Traditionsstrang zu tun hat-

18 Meine Beschiftigung mit dem gottesdienstlichen Lied kam durch die Arbeit an den geistli-
chen Eigendichtungen im Korpus Ménch von Salzburg zustande. Unter ihnen finden sich neun
Lieder in grof3en stolligen Strophen (Die geistlichen Lieder des Ménchs, G 10, G 11, G 12, G 20, G
23, G 33, G 36, G 37 u. G 38). Wachinger, S. 127-130, bezeichnet diese als ,Meisterlieder‘, ein
Begriff, der einerseits durch ihre Strophenform, andererseits ,,von der Rezeption her* begriin-
det ist (ebd., S. 128): Die Lieder wurden in Meisterliedersammlungen aufgenommen und erhiel-
ten dort auch Tonnamen (zu den Hss. vgl. Schanze: Meisterliche Liedkunst; ders.: Art.
,Meisterliederhandschriften). Offen bleibt die Frage, ob auch produktionsseitig die Meister-
Tradition fiir den M6nch und seinen Umkreis eine Rolle spielten. Kornrumpf (briefl. zitiert in
Wachinger, S. 129) vermutet einen Zusammenhang zur Kontrafakturpraxis; Brunner: Tradition,
S. 260-261, weist als alternativen Traditionszusammenhang auf die sogenannte cantio hin.
Daher waren lateinische Liedtraditionen des spdten vierzehnten und friithen fiinfzehnten Jahr-
hunderts, in denen stollige Strophen verbreitet waren, zunédchst genauer in den Blick zu neh-
men. Zum Korpus Monch von Salzburg vgl. in diesem Band den Beitrag von Britta Bufimann, S.
137-156.

19 Vgl.AH1,S.1.

20 Vgl. Caldwell; Cerny; Irtenkauf: Das Seckauer Cantionarium; Kléckner, S. 137; Schlager;
Stablein, S. 74-76; Strohm, S. 327-333.

21 Vgl. Brunner: Tradition; Janota: Studien.

22 EinJahrtausend, S. X.



294 —— Stefan Rosmer

ten, wie z. B. weltliche Texte. Daraus resultierte ein weiter, gleichwohl zutref-
fender Begriff von cantio als einstimmiges lateinisches Lied.*

Dabei geriet aber aus dem Blick, dass ein Grof3teil der von Dreves edierten
Lieder fiir den gottesdienstlichen Gesang vorgesehen war, und ihr liturgischer
Kontext und der Traditionszusammenhang zu den Liedern des zwolften Jahr-
hunderts wurden leicht {ibersehen. Weil aufgrund der Melodik, die sich deutlich
von der des gregorianischen Chorals unterscheidet, angenommen wird, dass
das gottesdienstliche Lied einen engeren Kontakt zu volkssprachlichen Liedtra-
ditionen aufwies,* bestand eine Neigung, der cantio als Gattung eine allenfalls
oberflachliche Verbindung zur Liturgie zuzugestehen und sie generell in die
Nédhe zu ganz unterschiedlichen Liedtraditionen in verschiedenen Volksspra-
chen zu riicken. Dagegen ist festzuhalten, dass ein betrachtlicher Teil dessen,
was als cantio firmiert, in Handschriften fiir den gottesdienstlichen Gesang
iiberliefert ist, so dass an der Verwendung im liturgischen Kontext kein Zweifel
besteht.” Daneben gibt es selbstverstiandlich auch viele cantiones, carmina und
cantica, die nicht in liturgischen Handschriften iberliefert sind und deren Texte
keine Néhe zur Liturgie vermuten lassen.?

Die Kontinuitidt zum ,Neuen Lied‘ des zwdélften Jahrhunderts zeigt sich da-
ran, dass hochmittelalterliche gottesdienstliche Lieder auch in liturgischen
Gesanghandschriften des vierzehnten und fiinfzehnten Jahrhunderts iiberliefert
sind und dort gemeinsam mit nicht friiher iiberlieferten, wahrscheinlich jiinge-
ren Liedern stehen. Auch in ihrer gottesdienstlichen Funktion setzen die Lieder
des vierzehnten und fiinfzehnten Jahrhunderts die Tradition des hochmittelal-
terlichen Liedes fort.”

23 Vgl. Cerny, Sp. 389.

24 Fiir den deutschsprachigen Bereich gibt es einige Formiibernahmen aus der Volkssprache
ins Lateinische. Vgl. dazu Kornrumpf: Deutschsprachige Liedkunst.

25 Im Rahmen der Dissertation habe ich ein Vergleichskorpus von lateinischen Liedern in
stolliger Strophenform zusammengestellt, um der Frage nach den Traditionslinien der geistli-
chen Mdnch-Lieder in stolligen Strophen nachgehen zu kénnen. Dazu wurden 32 Handschrif-
ten aus dem Zeitraum ca. 1200-1450 mit einem Schwerpunkt auf dem Zeitraum ca. 1375-1450
ausgewertet. Bei der Mehrzahl der Codices handelt es sich um Handschriften fiir den Gesang im
Gottesdienst, sie enthalten nicht nur Lieder, sondern auch Melodien zum Ordinarium missae,
Antiphonen und Sequenzen. Vor allem enthalten diese Handschriften meines Untersuchungs-
korpus eine grof3e Anzahl an gottesdienstlichen Liedern, wahrend die nicht-liturgischen Hand-
schriften nur kleinere Sammlungen oder wenige Lieder enthalten.

26 Ein in der Germanistik bekanntes Beispiel fiir eine nicht-gottesdienstliche Handschrift mit
cantiones, die grofdteils Sangspruchténe verwenden, ist die Augsburger Cantiones-Sammlung
(vgl. mit weiterer Lit. Augsburger Cantiones-Sammlung, S. 9-37).

27 Vgl. Hiley, S. 250; Schlager, S. 286.



carmina pulchra de beata virgine =—— 295

Andererseits wird man nicht erwarten, dass diese spatmittelalterlichen Lie-
der genau gleich gestaltet sind wie Lieder des zwdélften Jahrhunderts, sondern
dass die Gattung sich entwickelt hat: Es traten neue Melodiestile auf und neue
strophische Formen kamen in Gebrauch, Einfliisse aus der artifiziellen Mehr-
stimmigkeit und aus volkssprachlichen Liedtraditionen sind nachweisbar. Vor
allem ist mit zeitlichen, regionalen und lokalen Auspragungen zu rechnen.
Innerhalb der lateinischen Dichtung diirften Wechselwirkungen zwischen got-
tesdienstlicher und nicht-gottesdienstlicher Poesie eher die Regel als die Aus-
nahme und die Grenzen flielend gewesen sein. Insgesamt handelt es sich um
ein grofles, vielgestaltiges Korpus, das zu grof3en Teilen der literatur- und mu-
sikwissenschaftlichen ErschlieBung und Interpretation harrt.

Ich mochte im Folgenden vier marianische Lieder genauer in den Blick
nehmen und anhand dieser Beispiele demonstrieren, was fiir das gottesdienstli-
che Lied im vierzehnten und fiinfzehnten Jahrhundert charakteristisch ist. Auf
solchen Beschreibungen konnen Untersuchungen zum Verhiltnis deutschspra-
chiger Texte zu den lateinischen gottesdienstlichen Liedern aufbauen. Meine
Auswahl und Kenntnis spatmittelalterlicher gottesdienstlicher Lieder beruht auf
dem Material, das im Rahmen meiner Dissertation gesammelt und ausgewertet
wurde. Dieses war zwar umfangreich, aber alles andere als umfassend.”

4 Marianische gottesdienstliche Lieder:
Texte und Melodien

4.1 Maria videns angelum

Der Agnus dei-Tropus Maria videns angelum ist in zwei Handschriften des drei-
zehnten und vierzehnten Jahrhunderts aus dem siiddeutschen Raum iiberlie-
fert.>°

28 Fiir das in Bohmen iiberlieferte spdtmittelalterliche Repertoire liegen Studien vor: Eben;
Hankeln; MuZik; Nechutova; Plocek: Eine neu aufgefundene Sequenz; ders.: Zwei Studien;
Spunar; Vidmanova, Plocek; Vlhova: Ordinariums-Tropen; dies.: Sequentiar; Vlhova-Wdérner:
Fama; dies.: Die spdten Ordinariumstropen; dies.: Zavis.

29 Da die stolligen Strophen in der Dissertation im Zentrum des Interesses stehen, verzichte
ich hier auf die Analyse von Liedern in stolligen Strophen.

30 Graz, UB, Cod. 756, fol. 197" (Seckau, 1345) = GR; Stuttgart, Wiirttemb. Landesbibl., HB I 95,
fol. 43" (Umkreis der siiddeutschen Benediktinerabteien St. Blasien, Muri und Engelberg, 1.
Hilfte 13. Jh., siehe Irtenkauf: Zum Stuttgarter Cantionarium) = ST; beide Hss. mit adiastemati-



296 —— Stefan Rosmer

Agnus dei (qui tollis peccata mundi

Maria videns angelum, I, 1
Deitatis nuncium,

Per spiritus umbraculum

Virgo concepit filium. 4

(Miserere nobis).

Agnus dei (qui tollis peccata mundi

Maria Thesum generans, II, 1
Quem Iohannes predicans,

Reges de Saba veniunt,

Aurum, tus, mirram offerunt. 4

(Miserere nobis).

Agnus dei (qui tollis peccata mundi

Per virginalem filium* I, 1
Fit nobis hic auxilium,

His cunctis circumstantibus

Et nobis celebrantibus. 4

(Dona nobis pacem).

In die Anrufung Christi als Lamm Gottes werden ein kurzer Bericht iiber Emp-
fangnis und Geburt Jesu und eine Beistandsbitte interpoliert. Wahrend die erste
Strophe durchgereimt ist und vielleicht in den Reimsilben den /u/-Klang der
Worte agnus und mundi des tropierten Texts aufnimmt, haben die folgenden
Strophen je zwei Reimpaare. Auch hier dominiert der /u/-Klang. Alle Verse en-
den mit proparoxytonischer Kadenz. Vom Text her scheint ein Gebrauch an
einem der erwidhnten Feste wahrscheinlich (Annuntiatio, Epiphanias), die
Handschriften machen dazu keine Angabe. Im Text wird in der Beistandsbitte
die gottesdienstliche Sprechsituation besonders deutlich, die zelebrierenden
Kleriker bitten fiir sich und alle — cunctis circumstantibus —, die an der Feier
teilnehmen. Zwischen altem und neuem Text besteht auf den ersten Blick nur
wenig Zusammenhang. Im liturgischen Ablauf werden durch den Einschub die
Erinnerung an den Kreuzestod und der zentrale Gedanke von Jesu Sterben als
stellvertretendem Opfer unmittelbar mit der Erinnerung an Verkiindigung und
Geburt zusammengeriickt.

schen Neumen. Edition des Liedes: AH 47, S. 403, Nr. 464. Text hier nach ST, der Text des
Agnus dei ist in Klammern erganzt.

31 GR hat nuncium: um die Wiederholung des Reimwortes filium der ersten Strophe zu vermei-
den? Mit dem nuncius virginalis ist wohl auch in GR Jesus Christus gemeint, nicht der Engel.



carmina pulchra de beata virgine =—— 297

4.2 Flos candens oritur de spina

Dieser Sanctus-Tropus ist in insgesamt elf Handschriften vom dreizehnten bis
ins frithe sechzehnte Jahrhundert tiberliefert.*

f) - = _____-""-—-.,____
—— — :
v - .
) - e
2 ean-dens o - ri - mr  de ani - na
E . o~ ., —
[ * * [ [ E— . — [
3 Qae - us ae - 1 - a - te 1 - na
¥ 4l r r ]
= -
4 de re - gi - na
- e~ i |
7 —— 7 — i |
-
5 Ma-ri - - - - - a

Notenbeispiel 1: Flos candens oritur®
Rubrik in PR: Istud Sanctus canitur in festis sancte Marie: in As[sJumpcione, in Purificacione et
in aliis festis, quibus officium peragitur de domina

32 Neun Hss. in Geistliche Lieder und Gesédnge, Bd. 1,1, S. 56; zu ergdnzen: Engelberg, Stifts-
bibl., Cod. 314, fol. 108" (= ENG); Graz, Universititsbibl., Cod. 756 (= GR), fol. 196'; Krakau, Bibl.
Jagiellofiska, Berol. Mus. ms. 40580, fol. 48" (= KR). Hier sind auflerdem verwendet: Innsbruck,
Universitétsbibl., Cod. 457, fol. 102"-103" (= INN); Miinchen, BSB, Cgm 716, fol. 139"-140" (=
MU); Prag, Nationalbibl., V H 11, fol. 46'-47" (PR); Vy35i Brod/Hohenfurth, Bibl. des Zisterzien-
serklosters, Cod. 42, fol. 77°~78" (= VB).

33 Melodie und Text nach INN, Interpunktion und Grof3schreibung von mir.



298 —— Stefan Rosmer

Sanctus

Flos I, 1
candens oritur de spina,

deus deitate trina

de* regina

Maria.* 5
(Sanctus)
Ros I, 1

mundum divinus rigavit,*
qui peccatorum culpas® lavit;
Christum? pavit

Maria. 5
(Sanctus)
Nos, I, 1

Thesu,® dignare salvare,*°

ut te*! possimus collaudare,

exaltare*

Maria.”? 5

(Dominus deus sabaoth. Pleni sunt celi [...]).*

34 de]teGR.

35 1,4-5: De Maria [ regia ENG.

36 rigavit ] rigavis KR, perflavit ENG.

37 culpas ] crimina GR.

38 Christum | illum ENG.

39 Thesu ] Thesum PR VB, deum ENG.

40 salvare | laudare ENG VB.

41 te] fehlt ENG.

42 exaltare | radiert, jetzt unleserlich (et placare?) VB, te regnare GR, de virgine KR.
43 Maria | Mariam MU VB.

44 Ich gebe einen Ubersetzungsvorschlag:

I (Ich nehme Ellipse des oritur in der zweiten Vershilfte an; oritur ist Pradikat zu flos und
zu deus): ,,Heilig! Die weif} glinzende Blume entspringt unter den Disteln und Gott als dreiei-
nige Gottheit aus der K6nigin Maria.“ Wenn man die Strophe als in den Nominalsatz Sanctus
[...] dominus deus sabaoth eingebettet auffasst, konnte man iibersetzen: ,Heilig ist die weif}
gldanzende Blume, sie entspringt unter den Disteln wie Gott als dreieinige Gottheit aus Maria.“
In GR ist der Text verderbt.

II: ,Heilig ist der gottliche Tau, der die Vergehen der Siinder abwascht, er benetzt die
Welt; Maria zog Christus auf* (ENG: ,Heilig ist der géttliche Tau, er durchweht die Welt, er
wischt die Schuld der Siinder ab, ihn zog Maria auf*).

III: ,,Heilig! Jesus, entschliele dich uns zu retten, damit wir dich loben und erh6hen kon-
nen, durch Maria“ (MU: ,,Heilig! Jesus, entschliee dich uns zu retten, damit wir dich loben



carmina pulchra de beata virgine =—— 299

Auf die Gestaltung der drei kurzen Strophen, die den Sanctus-Rufen folgen, ist
offensichtlich grofie Sorgfalt verwendet. Zunachst sind sie durch einen Korn-
reim verbunden, der markant an den Strophenbeginn gesetzt ist und eine ganze
Melodiezeile fiillt. Am Ende jeder Strophe steht ,Maria‘ als Refrainwort,* das
ebenfalls eine ganze Melodiezeile beansprucht. Dem einsilbigen Kornreim steht
ein dreifacher paroxytonischer Reim in den folgenden Versen gegeniiber; dem
korrespondiert der Wechsel zwischen sprachlich kurzen und langen Versen
bzw. auf Seite der Melodie zwischen stark melismatischen und iiberwiegend
syllabischen Melodiezeilen. Auch auf die vokalische Klangqualitdt der Reime
scheint geachtet worden zu sein: Die zweisilbigen Reime auf -ina und -avit in
Strophe II und III verwenden die Vokale /i/ und /a/ des Refrainworts ,Maria‘“.
Die -are Reime in Strophe III sind davon ein klangliches Echo. Ihnen kontras-
tiert in allen drei Strophen der dunkle /o/-Klang des ersten Verses.

Modal steht das Lied im authentischen F-Modus, als Geriisttone sind F, a, ¢
betont. Sie treten als aufsteigende Terzenkette gleich zu Beginn auf und domi-
nieren danach die drei mittleren Zeilen. Vers 2 greift die F-a-c-Kette syllabisch
auf, was in Vers 4 wiederholt wird. Die Mittelzeile (Vers 3) beginnt mit dem
hochsten Ton des Liedes f und bewegt sich im oberen Ambitusbereich. Die me-
lismatischen Schluss- und Anfangszeilen rahmen die mittleren Zeilen und en-

und Maria erh6hen kénnen®). Weil dignare nicht als Imperativ zu dignari erkannt, sondern als
Infinitiv aufgefasst wurde, ist in ENG, PR und VB der Text verderbt. ENG: ,,Heilig! Wir wiirdigen
und loben Gott, damit wir loben und erh6hen kénnen, durch Maria“ [?]; PR: ,,Heilig! Wir wiir-
digen und erlésen Jesus [??], damit wir dich [?] loben und erh6hen kénnen, durch Maria“; VB:
»Heilig! Wir wiirdigen und loben Jesus, damit wir dich [?] loben und Maria [uns geneigt ma-
chen kénnen?]“. Die Lesart II1,4 te regnare in GR bleibt mir ginzlich unverstindlich.

45 ENG liest in der ersten Strophe de Maria /regia. Inhaltlich ist diese Variante sinnvoll (,aus
der koniglichen/konigsgleichen Maria‘ statt ,aus der Konigin Maria‘), die Refrain-Wirkung des
Wortes Maria ist damit aber empfindlich gestort. Ich vermute, dass in einer Vorlage der Nasal-
strich iiber /i/ unleserlich war, so dass die Lesart de regia / Maria (1,4-5) zustande kam und der
Schreiber metri et melodiae causa die Worte umstellte, weil er die falsche Betonung *regia
beseitigen wollte, so dass mit dé Maria /régia Vers- und Wortakzent nicht auseinanderfielen.
Die Betonung Mdria (bzw. metrisch Maria), die in allen iibrigen Hss. auftritt, ist dagegen als
poetische Lizenz gelegentlich belegt (siehe Stotz, Bd. 3, Buch 7, § 96.6) und diirfte daher als
unanst6f3ig gegolten haben. Im vorliegenden Fall erméglichte das ausgedehnte Melisma zu-
dem Maria zu betonen und so Vers- und Wortakzent gerecht zu werden.

Derselbe Schreiber von ENG, dem ich in Strophe I metrische Aufmerksamkeit zutraue, war
aber offenbar nicht um einen sinnvollen Text bemiiht oder er hatte bereits eine schlechte Vor-
lage, die er nach seinen Kraften besserte. Strophe III in ENG ergibt offensichtlich wenig Sinn; in
Strophe 11,2 passt das perflavit schlecht zum ros; wurde der ros mit dem Heiligen Geist assozi-
iert und daher das zum Heiligen Geist passend scheinende perflavit gewahlt? Zum Schreiber S;
von ENG vgl. Engelberg Codex 314, S. 34-35.



300 — Stefan Rosmer

den jeweils auf der Finalis F, widhrend die Mittelzeilen offen auf ¢ enden. An-
fangs- und Endmelisma schreiten den Ambitus der None C bis d aus. Wahrend
sich das Anfangsmelisma gleich zu Beginn zum d aufschwingt, beginnt das
Schlussmelisma im unteren Ambitusbereich, in welchem F umspielt wird, wie
es das Anfangsmelisma dhnlich am Ende aufweist. Der grofie Aufschwung liegt
beim Schlussmelisma in der Mitte, es fillt dann langsamer zur Finalis F ab. F, a,
¢ sind auch hier betont. Statt Terzen herrschen aber fallende Sekundschritte
vor, was eine stiarkere Schlusswirkung hervorruft.

Die Strophenstruktur und die Faktur der Melodie sind in Entsprechung zu
Satzbau und Inhalt gebracht: Wahrend die drei mittleren Verse den Text inhalt-
lich vorwirts schreiten lassen und auch die Melodie in ihrer syllabischen Faktur
vorwarts schreitet, kommt in den beiden langen Melismen auf einem Wort der
lineare Fortgang des Textes und seines syntaktischen Sinngefiiges zeitweise
zum Stillstand. Der Wechsel zwischen syllabischen und melismatischen Versen
riickt so die beiden Substantive des Strophenbeginns jeweils mit dem Refrain-
wort ,Maria‘ zusammen. Bei einem aufmerksam-erinnernden Horen entsteht ein
enger akustischer Bezug der Worte Flos — Maria, Ros — Maria, Nos — Maria,
wobei Blume und Tau gdngige Symbole oder Prafigurationen Marias bzw. der
jungfraulichen Empféangnis sind. Wahrend die klingende Form Blume, Tau, das
Gemeinde-Wir und Maria zusammenriickt, bezieht der Satzbau des Textes die
Anfangsworte aber immer auf Gott bzw. Christus. Der flos, der unter den Disteln
hervorscheint, ist der dreieinige inkarnierte Gott. Der gottliche ros, der von den
Siinden reinigt, ist Christus.*® In Strophe III wendet sich das Gemeinde-Wir
nicht an Maria, sondern mit der Bitte um Rettung direkt an Christus.

Die syntaktische Konstruktion und ihre Semantik reagieren so auf die Situa-
tion, das Sanctus marianisch tropieren zu wollen. Die Sanctus-Rufe sind litur-
gisch an Gott gerichtet. Die Einschiibe so zu formulieren, dass sich die Akklama-
tion Sanctus auf Maria bezoge, wire an dieser Stelle der Liturgie unmittelbar vor
dem Canon missae wohl theologisch nicht unproblematisch. Der Text erweitert
das Sanctus, indem er gangige Mariensymbole aufruft und sie auf Christus und
das Inkarnationsgeschehen bezieht. Damit weist er auf Marias Rolle im Heilsge-
schehen hin, behdlt den Lobpreis der Engel, in den die Menschen an dieser

46 Ich wiirde hier in Vers 11,4 der Lesart illum in ENG den Vorzug geben, weil mit ihr der Sinn-
zusammenhang deutlicher und enger wird und die kurze Strophe wiederum einen ganzen Satz
umfasst. Allerdings steht illum nur in ENG. Sofern man diese bessere auch als die urspriingli-
che Variante ansehen wollte, wird der ohnehin nicht einfache Versuch, ein Stemma der
Textiiberlieferung zu erstellen, betrachtlich verkompliziert. Da Christum nicht sinnwidrig ist,
ist ein Eingriff in den Text von INN nicht angebracht.



carmina pulchra de beata virgine = 301

Stelle einstimmen, aber Gott selbst vor. In der Klangstruktur der Strophen wird
jedoch der Bezug auf Maria wesentlich verstdarkt. Beim Horen iiberlagern sich
die Vorstellungen von Blume, Tau, Gemeinde und Maria. Die melodische Form
produziert so einen — nur beim Horen und Singen erfahrbaren — Sinniiber-
schuss. So betrachtet ist dieser kleine Tropus mehr als nur ein schmiickendes
Ornament der feierlichen Liturgie.

4.3 Ave hierarchia

Ein Lied und sein Bezugstext konnen deutlich ldngere Gebilde ergeben als die
ersten beiden Beispiele. Das ist der Fall bei Ave hierarchia. Das Lied tritt mit
zwei verschiedenen Bezugstexten auf. In einer Handschrift wird es mit der Se-
quenz Mittit ad virginem* kombiniert, in einer anderen mit der Antiphon Salve
regina.*® Ansonsten ist es als selbststandiges Lied aufgezeichnet.*

Der Text des Ave hierarchia ist ein Glossenlied auf das Ave Maria, dessen
Worte jeweils am Beginn der Strophen stehen. Es ergibt sich dadurch beim Ein-
schub in die Antiphon wie in die Sequenz ein Gewebe unterschiedlich alter
marianischer Texte. Die textlichen Funktionen von Ave hierarchia kann man als
Erweiterung und Ausschmiickung einerseits, als Ergdnzung andererseits be-
schreiben. Als Tropus zum Salve regina erweitert das Lied die Antiphon. Der
Text von Ave hierarchia besteht {iberwiegend aus preisenden Anreden Marias
und der Bitte um Gnade, Beistand und Fiirsprache, ergianzt um knappe heilsge-
schichtliche Referate. Mit dem Text wird gepriesen, gegriif3t und gebeten, ge-
nauso wie es der Text des Salve regina tut. Die Einschiibe sind dabei deutlich
langer als der zugrundeliegende Text: auf einen Satz des Salve regina (z. B. Salve
regina misericordie oder Ad te suspiramus gementes et flentes in hac lacrimarum
valle) folgen zwei Strophen des Lieds. Im Fall der Kombination mit Mittit ad
virginem bildet Ave hierarchia dagegen einen Kontrast.

47 Prag, Bibl. des Nationalmus., XII A 1, fol. 30"-32"; ediert in Geistliche Lieder und Gesédnge,
Bd. II,1, S. 235-238, Nr. 216 A; diese Edition bleibt handschriftennah. Dem Textschreiber in XII
A 1 oder seiner Vorlage unterlaufen allerdings einige offensichtliche Fehler, so werden bei
Mittit ad virginem die Konjunktivformen der a-Konjugation zu Indikativen ,korrigiert‘, bei den
weniger geldufigen Formen der {ibrigen Konjugationsklassen unterbleibt dies; vgl. daher fiir
Mittit ad virginem auch AH 54, S. 296, Nr. 191. Ave hierarchia auch in AH 1, S. 93-94, Nr. 55.

48 Hohenfurth, Bibl. des Zisterzienserklosters, Cod. 42, fol. 145%; ediert in Geistliche Lieder und
Gesinge, Bd. II,1, S. 238-241, Nr. 216 B. Dies ist die dlteste Uberlieferung des Liedes aus dem
ersten Viertel des fiinfzehnten Jahrhunderts.

49 Zwolf weitere Handschriften in Geistliche Lieder und Gesédnge, Bd. I1,1, S. 240.



302 —— Stefan Rosmer

0 >
"5‘ - - & = - > - = - > ™
L
Ia  Mit-drt ad wvir - gi-nem Non quem-vis  an - ge - lum,
Ib For-tem ex-pe - di-at Pro no-bis nun-t - um,
ﬁ -
# - — rJ > - - - —
h“yv L - -
Sed for - o - mu - di-nem Su - am, arch - an - ge - lum,
Na-tr -rae fa - ¢ - at Ut prae-iu - di -ci - um
f)
e Al
© A - ma - tor  ho - i - nis,
In par - tu wir - gi - nis.
>

I 1A -ve ye-rar - chi - a 2ce-les-tis et pi - a
I 1 Mar-i- a be-a - 1 2 do-ce nosman-da - 1ta
4 - —
p— s » e & o o4
3de -i mo-nar-chi - a, 4 res- pi - ce nos di - a,
3 nos-tre le-gis gra - ta, 4 nos ser - va-re ra - 1a,
0 o & * o -
i — -~ _— - - rJ :u
“sut e - 1i- ga- mur___ er-ran - tes in  vi - a.
5 vir-go no-bi - Hs_ et in - te-me ra - ta.
h r -
A - - > - - - ) - -
7 - - o
Ila Na-tu - ram su - pe-ret Na - s rex glo-ri - ae,
IIb Su-per bi-en - ti-um Te - rat fas - ti-gi - a
g - - - > - - > - —
(&) = - -  —
¥ Reg-net et im - pe - ret Et zZy - ma sco-ri - ae____
Col - la sub - li - mi-um Cal - cans vi pro-pri - a
G 1
v Tol - lat de me - di - o
Po - tens in proe - i 0.
"’\“ r r
“s}’
I 1 Gra -ci -a di -w - mna
IV 1 Ple - na dul-co - ro - sa

Notenbeispiel 2: Doppelversikel | und Il der Sequenz Mittit ad virginem und Strophe 1-2 von
Ave hierarchia®®

50 Text der Sequenz nach AH 54, S. 296, Nr. 191. Melodien sowie Text von Ave hierarchia nach
Prag, Bibl. des Nationalmus., XII A 1, fol. 30"-32"; Abkiirzungen aufgeldst, Gebrauch von >



Lied,

Lied,

Lied,

Lied,

I

v

Ila

IIb

\

VI

IVa

Gracia divina

de superna sina,

virginum regina,

veniam propina,

tu celerius aurem huc inclina.

Plena, dulcorosa,

dona fer annosa,

nostre legis glosa,

ne sis odiosa

te penentibus, mater graciosa.

Foras eiciat
Mundanum principem
Matremque faciat
Secum participem
Patris imperii.

Exi, qui mitteris,
Haec dona dissere,
Revela veteris
Velamen literae
Virtute nuntii.

Dominus plasmavit
Adam, qui peccavit,
quod malum piavit,
quando te vocavit

etin utero beatificavit.

Tecum tunc redemit,
mundum, quem exemit,
zabulon qui fremit

nobisque et emit,

ut nos aleret. postea redemit.

Accede, nuntia,
Dic Ave cominus,
Dic plena gratia,
Dic tecum Dominus
Et dic ne timeas.

carmina pulchra de beata virgine = 303

und > nach Lautwert normalisiert. In I,4 von Ave hierarchia steht in der Hs. respice nos quia,
dies ist mit den {ibrigen Hss. zu dia emendiert; in VIIL,3 steht deitatis mola, dies ist zu stola

emendiert.



304 —— Stefan Rosmer

IVb  Virgo, suscipias
Dei depositum,
In quo perficias
Castum propositum
Et votum teneas

Lied, VII Benedicta sola
de superna scola,
deitatis stola
nos a fece cola,
nostri criminis purgatrix et mola.

Lied, IX! Inter mulieres
tu sola adheres,
deo velud heres,
ut manu teneres
primogenita, quibus nos impleres.

Va  Audit et suscipit
Puella nuntium,
Credit et concipit
Et parit filium,
Sed admirabilem,

Vb  Consiliarium
Humani generis
Et Deum fortium
Et patrem posteris
In fide stabilem.

Lied, X Benedictus digne
pneumatis in igne
verbum per insigne,
quod tibi benigne
missus Gabriel tulit tam benigne.

Lied, XI Ventris tui fructus
celitus conductus,
per patrem instructus
et in mundum ductus,
carnem sumere, postea reductus.

51 Strophe VIII der anderen Hss. fehlt: Tu pia vocaris / plena nunc solaris / et in fluctu maris / te
consociaris, / mater omnium et sanctificaris.



carmina pulchra de beata virgine = 305

VI Qui nobis tribuat
Peccati veniam,
Reatus diluat
Et donet patriam
In arce siderum.

Lied, XII Tuum per iuvamen
pater, natus, flamen
iudicis examen
nobis det solamen
ne nos terreat, sed salvet nos. Amen.

Die Sequenz weist einen erzdhlenden Gestus auf: Erzahlt wird von der Aussen-
dung des Engels, seinem Gruf3 an Maria, ihrer Antwort, der Uberwindung der
Natur durch die Inkarnation bis zur Erlosungshoffnung in den Schlussversikeln.
Allerdings erfolgt dieses Erzdhlen durchweg im Prasens, schon das erste Wort
des Textes setzt im Prédsens ein. Teilweise sind die am Heilsgeschehen Beteilig-
ten direkt angesprochen — an den Engel heifdt es: ,Ziehe aus!‘ und ,Tritt her-
an!‘, an Maria, sie solle das gottliche Gut annehmen.”® Gréflere Partien des
Textes stehen im Konjunktiv Prdsens: Der Konig der Ehren mége die Natur
iiberwinden und den Fiirst der Welt vertreiben.* Der Text projiziert dadurch in
der Perspektive der Sprechenden bzw. Singenden das, was aus der langst ge-
schehenen Heilsgeschichte bekannt ist, in eine ersehnte Zukunft. Man ist als
Sanger oder aufmerksamer Horer bei den wachgerufenen Ereignissen der Heils-
geschichte gleichsam dabei, sieht sie immer knapp voraus und wiinscht, dass
sie eintreten. Im Schlussversikel wendet sich diese Wunsch-Haltung in die nun
tatsdchlich gegenwartige Zukunftshoffnung auf Erl6sung von den Siinden und
Eingang in die himmlische Heimat. Heils-Vergangenheit und Heils-Hoffnung
sind so in eigentiimlicher Weise verschrankt.>

Die eingeschobenen Strophen von Ave hierarchia erzdhlen dagegen kaum,
sondern ergdanzen die Sequenz um die Sprechakte des Bittens und Lobens. Dem
Ineinander von vergegenwartigter Heilsgeschichte und -erwartung der Sequenz

52 IIIb Exi, qui mitteris [...]; IVa Accede, nuntia, / Dic Ave cominus, / Dic plena gratia.

53 1Vb Virgo, suscipias / Dei depositum (Text nach AH 54, S. 296, Nr. 191).

54 Ila Naturam superet / Natus rex gloriae, / Regnet et imperet.

55 Die Ubersetzung im Ménch-Korpus (Ménch von Salzburg, G 13) und die Oswald von Wol-
kenstein zugeschriebene (Die Lieder Oswalds, S. 319-321, Nr. 130) imitieren diese Uberblen-
dung von Heilsvergangenheit und Heilshoffnung nicht, sondern stehen mit Ausnahme der
Apostrophe des Engels bzw. Marias im Priteritum. Vgl. zu diesen Ubersetzungen auch den
Beitrag von Andreas Kraf3 in diesem Band, S. 193-219.



306 —— Stefan Rosmer

fiigt das Lied nach jedem Doppelversikel die zeitliche Dimension des unmittel-
baren Hier und Jetzt der Anrufung und des Jubels hinzu. Das temporale Gefiige
wird dadurch noch komplexer; sinnvoll entfaltet es sich im Rahmen der liturgi-
schen Feier, die auf die thematisierten Heilsereignisse Bezug nimmt.>

Auf die Gestaltung eines Kontrasts zu Antiphon bzw. Sequenz zielt die Me-
lodie. Da sowohl Salve regina als auch Mittit ad virginem mit seinen Doppel-
versikeln melodisch immer weiterschreiten, kommt durch die immer gleiche, elf
oder zwolf Mal wiederholte Strophenmelodie ein melodischer Refraineffekt
zustande.” Weiter besteht ein Klanggegensatz auch im Textmetrum: Das jiinge-
re Lied®® Ave hierarchia bildet im Gegensatz zu Sequenz und Antiphon deutlich
einen streng akzentuierenden, alternierenden Versgang aus, wobei jeder Vers
mit betonter Silbe beginnt.® Melodisch lassen sich die Sequenzverse als ausba-
lancierter und geschlossener charakterisieren. Zwar gibt es grofiere Intervall-
schritte, sie werden aber stets durch Gegenbewegung ausgeglichen. Alle Verse
schlieflen melodisch klar ab, sie iiberschreiten in der Regel nicht den Ambitus
einer Sexte, Terzen werden nicht bevorzugt. Im Lied geht die melodische Bewe-
gung dagegen gleich zu Beginn iiber die Versgrenze hinaus. Die Bewegungs-
richtung wird iiber ldngere Melodiephrasen beibehalten, nach dem wiederhol-
ten c tiber (yerar)-chia reicht der melodisch-rhythmische Impetus bis zum Ende
des dritten Verses. Im Lied sind die T6ne G, c, e, g mit c als Finalis dominierend
und bilden ein festes modales Geriist.*

56 Mittit ad virginem gehort nach AH 54, S. 296, Nr. 191 zu Annuntiatio. Hohenfurth, Bibl. des
Zisterzienserklosters, Cod. 42, fol. 145", hat fiir Ave hierarchia die Rubrik In Adventu ad missam
Rorate (Geistliche Lieder und Gesénge, Bd. I1,1, S. 240, Nr. 216 B).

57 Beim Salve regina war der melodische Gegensatz wahrscheinlich besonders deutlich, in der
Hohenfurther Handschrift ist allerdings keine Melodie zum Salve regina aufgezeichnet, so dass
eine genaue Beurteilung dieses Falls nicht moglich ist.

58 Mittit ad virginem ist seit dem zwdlften Jahrhundert iiberliefert, Ave hierarchia zuerst im
ersten Viertel des fiinfzehnten Jahrhunderts.

59 Das bedingt an wenigen Stellen eine ungrammatische Betonung einzelner Worter (germa-
nistisch gesprochen: eine Tonbeugung): 1,5 érrantes; V,3: maliim; VIII,1 pid (Text nach AH 1, S.
93-94, Nr. 55). Dies konnte beim Vortrag der syllabischen Melodie bei gleicher Linge der T6-
ne/Silben deutlich abgemildert werden. Zur Metrik rhythmischer lateinischer Dichtung vgl.
Norberg, S. 81-186, bes. S. 81-88 u. 113-118.

60 Im Notenbeispiel 2 handelt es sich um einen auf C transponierten F-Modus. In anderen Hss.
stehen die Melodien auf F, vgl. Historicka antologie, S. 67 u. S. 41-42.



carmina pulchra de beata virgine = 307

4.4 O Maria mater Christi

Bei den vorangehenden drei Beispielen waren die Strophen der Lieder kurz.
Zwar handelte es sich um sorgfaltig gestaltete, aber doch eher kleine und ein-
fach gebaute Strophen. Die strukturelle und semantische Komplexitit resultier-
te aus der Kombination mit anderen Gesdngen und der Einbettung in den litur-
gischen Sinn- und Handlungszusammenhang. Beim dritten Beispiel kam durch
die Kombination und die Anzahl der Lied-Strophen ein Gesamtgebilde von gro-
Ber Lange zustande.

Das letzte Beispiel, O Maria mater Christi virgo pia, ist dagegen fiir sich ein
langer, melodisch und im Strophenbau anspruchsvoller Gesang. Textlich han-
delt es sich um eine Reihung lobpreisender Apostrophen Marias unter Verwen-
dung gangiger Attribute und Symbole und einiger bittender Anrufungen. Er
wird in einer Handschrift einem Zawissius zugeschrieben, den Hana Vlhova-
Worner mit dem Prager Kanoniker Zavi§ von Zapy identifiziert.® Die Entste-
hungszeit liegt demnach im dritten Viertel des vierzehnten Jahrhunderts. Die
erste Strophe des Liedes ist in vierzehn Handschriften iiberliefert, in zwei Hand-
schriften folgen zwei weitere Strophen, die aber um zwei Verse kiirzer sind.®
Diese Erweiterung diirfte noch im vierzehnten Jahrhundert erfolgt sein.®® Die
Strophe ist in sich gegliedert, wobei die Melodien von zwei Versblécken variie-
rend wiederholt werden. Betrachtet man nur das Formschema A B'B2C'C? D
konnte man auch von einem sequenz- oder leichartigen Gebilde sprechen.*
Offensichtlich wurde der Gesang aber zumindest einmal als grof3e Strophe auf-
gefasst und um weitere ergénzt.®

61 Vlhova-Worner: Zavis. Sie diskutiert kritisch die dltere Ansicht Muziks, nach welcher der
auch in anderen Hss. genannte Autor Zavi§ nicht mit dem Prager Kanoniker identisch sein
konne.

62 Siehe Geistliche Lieder und Gesdnge, Bd. IL,1, S. 87-88, Nr. 83. Die dort genannte Hs. Bres-
lau, Dombibl. (Biblioteka Kapitulna), Cod. 58 (Neumarkter Kantionale) lag mir nicht in Abbil-
dung vor; die Aussage, dass in Strophe II und III jeweils zwei Verse fehlen, gilt also nur fiir
Liibeck, Stadtbibl., Ms. theol. lat. 2° 16.

63 Die Hs. Liibeck, Stadtbibl., Ms. theol. lat. 2° 16 wird auf um 1400 datiert. Nach dieser Hs.
ediert in AH 21, Anhang 1, S. 193-194, Nr. XI.

64 In der tschechischen Musikwissenschaft werden solche Strophen gelegentlich als
,Leich‘/,lejch® bezeichnet. Allerdings begegnet ,Leich‘ in diesem Kontext auch fiir Strophen, die
man germanistisch als ,stollig‘ bezeichnet. Letztere Verwendung geht auf Dreves zuriick, der
im ersten Band der Analecta hymnica Lieder mit stolligen Strophen als ,Leich‘ bezeichnete.
Siehe Kornrumpf: Ave pulcherrima, S. 163, Anm. 27.

65 In Geistliche Lieder und Gesédnge, Bd. II,1, S. 88, ist das Wort Strophe im Apparat daher in
Anfiihrungszeichen gesetzt. Die Erweiterung umfinglicher einstrophiger Lieder um weitere



308 —— Stefan Rosmer

o)

o v o —

e e s ——
= P

1 0 Ma - o = a,
> e __\-—__*‘“H—
r — -
G ST e

2 ma - ter cris - ti, vir - go pi - - a,

O

> o ¥ >
= e e a—— =

%—o—l o e " . -
3 Mes- 1w - rum. Ccon- so - - - la - rix,

)

I § > - & >

[ - -
4 pau - pe-rum ad - iu trix,
0 - e )
5 oper - di-to- rum____ res - tau - - ra - trix,

s s

.
B ———" " — — —

N4 - - b o > r A & >

D) ® oo _ & o o o, o

6 lap - so-rum- que re - le-wva - trix,

0 ~ R
*—.—.——.—-—_._._. . o - — r = —

m . — > ¥ T i [

¥

7 lan - guen-ci - um cu - - ra - rix,

9 A - vwve do - mi-na, de - i-ta-us cel - lu-la,

=,
#_._-_‘_l > -
=X = —— B

I mn- tr om- nes_ e - mi-nas cas - Qs - 51 - ma,

)
%-==-=.'-a_ Ca—1
X

11 e pe - t- mus, de - le nos - tra pec-ca-mi - na,

Notenbeispiel 3: O Maria mater Christi virgo pia

Strophen ist an sich kein Einzelfall. Die fehlenden zwei Verse in den Strophen II und III sind
vielleicht ein echtes Versehen, hinter dem keine Bearbeitungsabsicht steht.



carmina pulchra de beata virgine =—— 309

o o — m— i—
——————+ e
12 Que ez ce-lo al -ci-or, ter - ra la-d - or
n .
P > o™
- - -
S - ——
3 - - .
13 stel - lis pu-ri - on_ ab - bis - so pro-fun -di- or
4 * i
1 - f
> - = - > > 1
D - - 1
%J -
14 o Ma-r1 - a, cunc - tis  sanc - tis €5 sanc -t - orn
M - -
ra  —
F . — - — I _B-—
{ P —
D rs rs
[ - L —
15 O io- cun-da, w e A - a -ron vic-gu-la fruc-t - fe - ra,
.
F il > o -
{es -
16 que no-bis fruc - mwm vi - t¢ Chris - tum pro - tu - lit,
T ——— e T
e - - -
el - - > > -
y [ -
17 om - mnes vir-tu - tes om-ni- um - que la-pi-dum in te con-ti - nens
- = = i}
- - }
- L . - > > ' §
—y P —— 1
-

FEIELN

at - que cunc-ta - rum her-ba-rum wvim re - ti- nens

=[5\
t

s, = -

19 O dul-cis - si - ma, de - le pec - ¢a - mi - na,

(o) = - e —— i —

15" b —

- [ -

M re - mri-me no - ¥ o~ oA AR -sNS nas - rros vio - s - A fla - i - ra

ol - - -

(= -

. - - - - - —

[ L

21 wt gau-di -a_____ pos-si-de-a - mus ce - li - ca

0 P ——

A — - —_— e —— B |
{7y - - i |
LA - r ] - . - - i |
[l - -

22 post car - nis e e - .

Notenbeispiel 3 (Fortsetzung): O Maria mater Christi virgo pia®®

66 Ich gebe Melodie und Text nach Liibeck, Stadtbibl., Ms. theol. lat. 2° 16, fol. 8'-11", weil hier
zwei weitere Strophen iiberliefert sind. In Strophe I sind gegeniiber dem hier edierten Text die



310 —— Stefan Rosmer

Eya pixis apotece, II, 1
mellicatum sine fece

cyropum propina,

confectum et vina

sincibratum medicina

[~]

[]

confortativa divina.

Salve, filia syon da geralegodion
confortando corda dyacameron, 10
quod intulit emplastrum vulneri tryphon,

Apothecaria dans electuria

egrotanibus cunctis ob nepharia

ac unguentorum aperi cellaria.

Per sagittas spoliantum mortem nos inibimus, 15
ne nos inungas vulneri peribimus.

summa nacio nos inungas oleo rosaceo

Ac tua nos inebriat potacio.

Eya, domina inunge vulnera,

infirmos visita, nobis confer tua medicamina, 20
ut tecum letemur tis precamina,

virgo Maria.

N NG

Ach, me dignare, I, 1
te laudare digna,

Virginum virgo benigna

tuo nato nos consigna

ne sis nobis ut prenigna

[] 6
[--] 7
sed crucis pelle maligna. 8
Vale, virgo Maria, celi hostaria

Christi regis archicancellaris 10
atque summi pontificis vicaria.

Vale pulchrum lilium placa tuum filium,

ut clamorem audiat humilium

ut tecum letemur post hoc exilium.

Virgo prudens, ad celorum dirige nos limina 15

Verse 15-16 und 17-18 (die Formteile C1 und C2) vertauscht, die Reihenfolge der Verse in der
Hs. ist: [...] 14, 17, 18, 15, 16, 19 [...]. Die Umstellung erfolgt nach den Hss. Prag, Nationalbibl.,
XIV G 17, fol. 185'-186" und Prag, Nationalbibl., V H 11, fol. 13"-14". Edition von Text und Melo-
die nach V H 11 bei Vlhova-Worner: Zavis, S. 234-235 (dort eine Sekunde héher nach E trans-
poniert, in der Hs. auf D). Fiir den schwierigen Text der Strophen II und III vgl. auch den Text
mit mehreren Konjekturen in AH 21, Anhang 1, S. 193-194, Nr. XI.



carmina pulchra de beata virgine = 311

ac venenosa terge mortis crimina.

stella maris lux solaris singularis es vere,

Tua me dignitas coheret canere.

0 virgo, florum flos, canentes audi nos

ac diligentes hos, ne zelantum nobis ingruat chaos. 20
Salve, regina, fouentesque clericos

et perduc nos ad tuum natum.

Vom Text her ldsst sich die erste Strophe zunéchst in vier Abschnitte gliedern,
die jeweils mit einer Anrufung Marias beginnen, an die sich eine Aufzdhlung
von Ehrentiteln anschlie8t (V. 1: O Maria, V. 9: Salve domina, V. 15: O iocunda,
V. 21: O dulcissima).” Innerhalb dieser Groflabschnitte bilden Reime und Melo-
dien weitere Unterabschnitte.

Der A-Teil (Vers 1-8) erweist sich durch die stark ausgepragte Melismatik
und die stabile E-Modalitdt als zusammengehorig. Melodisch gliedert er sich in
einen ersten Block (Vers 1-4), in dem alle Zeilen auf der Finalis E enden, und
einen zweiten (Vers 5-8), in dem sich offene (Zeilenfinalis h) mit geschlossenen
Zeilen (Zeilenfinalis E) abwechseln. Insgesamt bewegt sich im A-Teil ein Vers im
oberen, der folgende im unteren Ambitusbereich, wobei die hohen Verse den
Gesamtambitus schrittweise nach oben erweitern, der Spitzenton f” wird erst in
Vers 7 iiber cu-(ratrix) erreicht. Das Reimschema tiiberspielt die musikalische
Zweigliedrigkeit (vier Einzelzeilen vs. zwei Zeilenpaare), die Anrede Marias als
Mutter und Jungfrau umfasst zwei Verse, denen die Reimtirade -atrix folgt, mit
diesen Reimworten tritt Marias Beziehung zu den Menschen als Helfende und
Vergebende in den Vordergrund.

Der B-Teil (Vers 9-14) ist zweiteilig, da die Melodie der Verse 9-11 (B) in
den Versen 12-14 (B?) variierend wiederholt wird. Die beiden Unterabschnitte
sind jeweils durch dreifachen Reim gebunden, wobei die Verse 9-11 den /a/-
Klang des Beginns aufgreifen. Der B-Teil beginnt kontrastierend, indem er tief
auf C einsetzt; er bewegt sich insgesamt im unteren Ambitusbereich. Mit den
Zeilenfinales a und D setzt er auch modal einen Kontrast. Die Melismatik ist
gegeniiber dem A-Teil zuriickgenommen, die Verse bestehen aus zwei melo-
disch kiirzeren Phrasen, denen im Abschnitt B> auch Binnenreime korrespon-
dieren (V. 12: alcior/lacior, V. 13: purior/profundior). Textlich miinden die Anru-
fungen Marias als Helferin im A-Teil nach weiteren preisenden Apostrophen
zum Ende des Abschnitts B! — und damit ziemlich genau in der Mitte der Stro-
phe — in die erste direkte Bitte dele nostra peccamina, die erst im Schlussteil

67 Das o Maria zu Beginn von Vers 14 ist dagegen in die Reihe der riihmenden Komparative
integriert und zogert die hochste Stufe des Lobs - ,heiliger als alle Heiligen* - etwas hinaus.



312 —— Stefan Rosmer

(Vers 19) wiederholt und erweitert wird. Der Abschnitt B? kehrt inhaltlich zum
Lobpreis zuriick, der sich im C-Teil (Vers 15-18) fortsetzt. Dieser ist wiederum
durch Melodiewiederholung zweigeteilt. Auch er setzt kontrastierend ein, nach
dem tiefen B-Teil nun hoch auf ¢, wobei die Melodie des Beginns von Vers 7
wiederholt wird (c-d-e-e, Vers 15 und 17).

Der abschlieflende D-Teil greift melodische Bausteine des C-Teils und des B-
Teils auf: Die Wendung iiber nostros visita, flagita in Vers 20 stimmt mit der
Melodie in Vers 15/17 iiberein (ab tu es bzw. omnium), die ihrerseits an die Verse
11/14 anschloss (iiber [peti]-mus bzw. [Mari]-a). Vers 21 verwendet zudem den
Aufstieg g-h-d, der in Vers 11/14 und 16/18 auftrat. Der B-Teil brachte einen
Wechsel von kiirzeren Melodiephrasen, die im oberen und unteren Ambitusbe-
reich stehen, Formteil C dagegen langsam abfallende Zeilen. Dieser Kontrast in
der melodischen Kontur, der zuvor zwischen zwei Strophenteilen bestand, wird
im D-Teil in die direkte Folge von zwei Versen (Vers 19-20) zusammengezogen.

Die Schlusszeile greift in ihrer starken Melismatik auf das Gestaltungsprin-
zip des A-Teils zuriick und wiederholt einen Melodieabschnitt des ersten Verses
(vgl. Vers 22 iiber exilium mit Vers 1: Ende des Melismas iiber ,0‘ und Melismen
iiber ,Maria‘; g-E-C-D-E-F-E-D-E). In den beiden Schlussversen wird der E-Modus
erneut bekréftigt. Der D-Teil hat also stark rekapitulierenden und abschlief3en-
den Charakter. Inhaltlich liegt der Akzent nach dem ausgedehnten Lobpreis
nun auf der Bitte um Beistand und Fiirsprache.

5 Zusammenfassung

Ein nicht unbetrachtlicher Teil dessen, was in Literatur- und Musikwissenschaft
bisweilen als spatmittelalterliche cantiones firmiert, sollte treffender als gottes-
dienstliche Lieder angesprochen werden. Viele spatmittelalterliche lateinische
geistliche Lieder gehoren in einen liturgischen Kontext und ordnen sich in die
im spéten elften Jahrhundert begriindete Gattungstradition ein. Die vier Beispie-
le wollten Perspektiven auf die interpretatorische Erschlieffung des spatmittel-
alterlichen liturgischen Liedes aufzeigen. Die Lieder erweisen sich als ausge-
sprochen vielgestaltig in Melodik, Strophik und textlicher Faktur. Gemeinsam
sind ihnen eine sorgfiltige Gestaltung der Reime und des Strophenbaus, eine
Beriicksichtigung der sprachlichen Klanggestalt des Textes und ein fein abge-
stimmtes Zusammenspiel von Melodik, Strophenbau und Satzbau. In den Tex-
ten dominiert insgesamt — dies ist eine vorldufige Einschitzung — der Gestus des
Preisens und Bittens; erzdhlende Texte, wie der von Mittit ad virginem, oder



carmina pulchra de beata virgine = 313

auch Texte, die das betende Ich zu Meditation und Versenkung einladen, wie
das Stabat mater dolorosa, sind unter den Liedern selten.

Die Lieder entfalten ihr volles Sinnpotential in Bezug auf andere liturgische
Texte und im liturgischen Handlungs- und Ereigniszusammenhang. Auf diesen
reagieren sie in unterschiedlicher Weise: manche sehr prazise und subtil - in
diesen besonders gelungenen Fillen sind es nicht nur Lieder mit bemerkens-
werten Melodien, sondern sie kénnen die Sinndimension feststehender Gesidnge
erweitern. Manche Lieder reagieren eher simpel auf ihren Kontext, indem sie
nur das tun, was schon der Bezugstext tut, und diesen schlicht erweitern. Sie
kénnen mitunter auch reiner Schmuck, blofier Zierrat sein, wobei aber eine
solche Bewertung auch in die Irre filhren kann, denn vielleicht war das Erwei-
tern, Vergroflern und Verschénern des Gotteslobs gerade kein unwesentliches
Beiwerk.

6 Ausblick

Dass das spatmittelalterliche liturgische Lied fiir sich genommen ein untersu-
chenswerter und aufschlussreicher Gegenstand ist, konnten die voranstehen-
den Analysen hoffentlich verdeutlichen. Das liturgische Lied als Gegenstand der
Forschung bedarf offensichtlich eines interdisziplindren Zugriffs, ein umfas-
sendes Verstdndnis ist nur unter Beteiligung von medidvistischer Musikwissen-
schaft, Liturgiegeschichte und mittellateinischer Philologie zu erreichen.

Aber ist dieser Gegenstand auch von Interesse fiir die germanistische Medi-
avistik? Die Frage ist zundchst in einer allgemeinen Hinsicht zu bejahen. Die
Lieder waren ein bedeutsamer Bestandteil der mittelalterlichen Liturgie. Da
diese ein pragender Teil der mittelalterlichen Kultur war, muss sich auch die
Germanistik fiir sie interessieren — gerade in ihrer Vielfalt sowie zeitlichen und
lokalen Differenziertheit. Will man das Verhaltnis von Liturgie und Volksspra-
che genauer beschreiben, kann man die Lieder nicht beiseitelassen. Jenseits
dieses allgemeinen Interesses lasst sich als eine spezifische Fragestellung nam-
haft machen, dass die formale Vielgestaltigkeit des Liedes nicht nur fiir die
Musik-, sondern auch fiir die Literaturwissenschaft die Moglichkeit bietet, den
Wandel historischen Formdenkens zu erforschen — beispielsweise, wenn man



314 —— Stefan Rosmer

danach fragt, was denn eigentlich als Strophe aufgefasst wurde — und diesen in
Bezug zur Formgeschichte der volkssprachlichen Lyrik zu setzen.®

In der Germanistik trat das liturgische Lied bisher vor allem in zweierlei
Hinsicht und als cantio ins Bewusstsein. Zum einen hat Gisela Kornrumpf seit
den 1970er Jahren mehrere cantiones nachgewiesen, die in der Strophenform
mit deutschsprachigen Liedern oder Sangspriichen iibereinstimmen.®® Ihren
Funden trat die Entdeckung der Augsburger Cantiones-Sammlung’™ an die Sei-
te. Damit ist eine produktive Rezeption deutschsprachiger Strophenformen und
Melodien im Lateinischen seit dem spdten dreizehnten Jahrhundert bezeugt.
Nicht immer ist aber das Deutsche die gebende Seite, in einigen Féllen ist eine
Prioritit des lateinischen Liedes anzunehmen, in anderen zumindest zu disku-
tieren. Die Bedeutung dieses kulturellen Austauschprozesses bedarf weiterer
Untersuchungen und Diskussionen in der Forschung. Dabei wire stirker als
bisher in Rechnung zu stellen, dass erstens bei einigen der lateinischen
Kontrafakturen zu deutschen Strophen eine Verwendung im Gottesdienst in
Frage kommt und zweitens auf der lateinischen Seite eine dhnliche gottes-
dienstliche Liedgattung bereits vorhanden war. Zum anderen hat Johannes
Janota darauf hingewiesen, dass einige deutschsprachige Lieder, die in Gottes-
diensten in Gebrauch waren, die Melodie lateinischer Lieder verwenden; teil-
weise iibertragen sie den lateinischen Text, hdufiger paraphrasieren sie ihn
frei.”” Angesichts einer breiteren und genaueren Kenntnis des liturgischen Lie-
des lief3e sich das Verhiltnis deutscher Lieder zu den lateinischen differenzier-
ter beschreiben.”

68 Innerhalb des Lateinischen gibt es offenbar eine wechselseitige Beeinflussung von Sequenz
und Lied. Nicht nur ndhern sich umfangreiche Strophen dem Formenbau der Sequenz an, es
gibt auch Fille, in denen Sequenzversikel zu einer stolligen Strophe umgruppiert wurden.
Welche Rolle dabei der Leich spielte, ware ndher zu untersuchen. Auch fiir das Verstéandnis der
Strophenformen und Melodien in der Jenaer und Kolmarer Liederhandschrift (vgl. dazu Brun-
ner: Formgeschichte) kénnte das gottesdienstliche Lied aufschlussreiches Vergleichsmaterial
bereitstellen.

69 Kornrumpf: Eine Melodie; dies.: Deutsche Lieddichtung; dies.: Ein deutsches Marienlied;
dies.: Deutschsprachige Liedkunst; dies.: Vom Hof zur Singschule; vgl. jetzt auch den Vorstof
von musikhistorischer Seite in Vlhova-Worner: Die Spruchsang-Melodien, bes. S. 278-283.

70 Siehe oben, Anm. 26, S. 294.

71 Vgl. Janota: Studien, S. 249-251 und im Register unter Der tag der ist so freidenreich, Ein
kind geboren ze bethlehem, Ein kindelein geboren, Ein spiegel der dreifaltikeit, Eya der grossen
liewe/O du armer Judas, In des jares zirclikeit, Puer natus ist uns gar schon, Wir loben all das
kindelein.

72 Neues deutschsprachiges Material liefle sich am einfachsten ermitteln iiber ,Geistliche
Gesdnge des deutschen Mittelalters‘. Allerdings ist dort erst bei jedem Lied zu untersuchen, ob



carmina pulchra de beata virgine == 315

Als letzter Punkt kann die Frage angefiihrt werden, ob die Rezeption der
verschiedenen liturgischen Gesangsgattungen im Deutschen in unterschiedli-
cher Weise verlduft. Von Hymnen und Sequenzen gibt es etliche Ubertragun-
gen, das ,Berliner Repertorium*® wird dariiber bald ausfiihrlich informieren.
Hymneniibersetzungen liegen auch als Sammlungen vor und es gibt volks-
sprachliche Hymnenerkldrungen.” Die gottesdienstlichen Lieder wurden - so
hat es bis jetzt den Anschein - selten iibersetzt, hdufiger paraphrasiert oder nur
die Melodie verwendet. Uber die Griinde lésst sich vorerst nur spekulieren. Wa-
ren die Lieder mit ihrer Betonung des Lobpreises und teilweise wegen ihrer
Kiirze fiir volkssprachliche Frommigkeitspraktiken wenig ergiebig? Hat dies mit
einer anders gelagerten mittelalterlichen Einschdtzung der Gattung ,Gottes-
dienstliches Lied‘, beispielsweise einem geringeren Verbindlichkeits- und Ka-
nonisierungsgrad zu tun? War man an den ,wichtigeren‘ Gattungen Hymnus
und Sequenz eher interessiert? Oder waren die Lieder enger mit dem liturgi-
schen Zusammenhang verflochten und lielen sich daher schlechter in Gestalt
einer volkssprachlichen Ubertragung aus ihm herauslésen? Generell wire auch
bei Hymnen- und Sequenziibertragungen starker danach zu fragen, ob eine
Ubertragung den liturgischen Zusammenhang beriicksichtigt und in irgend-
einer Form reflektiert,”” oder ob sie nur am Text, losgel6st von der (Kleri-
ker-)Liturgie, interessiert ist. Oder sind Ubersetzungen lateinischer gottesdienst-
licher Lieder nur unbekannt? Steckt vielleicht hinter manchem volkssprach-
lichen Reim- oder Prosagebet eigentlich ein lateinisches liturgisches Lied? Der
Forschung kénnte sich hier ein weitgehend unerschlossenes Feld erdffnen.

Literaturverzeichnis

Anderson, Warren u. a.: Art. ,Hymn*. In: The New Grove Dictionary of Music and Musicians. Hg.
von Stanley Sadie. 2" Edition. Bd. 12. London, New York 2001, S. 17-35.

Angenendt, Arnold: Geschichte der Religiositat im Mittelalter. 2. iberarb. Aufl. Darmstadt
2000.

Angenendt, Arnold: Offertorium. Das mittelalterliche MeBopfer. Miinster 2013 (Liturgie-
wissenschaftliche Quellen und Forschungen 101).

von seinem Uberlieferungszusammenhang her ein gottesdienstlicher Gebrauch wahrscheinlich
ist, denn diese Edition enthalt auch viele deutschsprachige Lieder ohne jeden Bezug zur Litur-
gie wie z. B. geistliche Sangspriiche und Meisterlieder.

73 Vgl. Janota, Wachinger, S. 340-343.

74 Vgl. bspw. zu zwei Ubersetzungen aus dem Ménch-Korpus (G 5 und G 47) Quast, S. 141-166.



316 —— Stefan Rosmer

Arlt, Wulf: Das eine Lied und die vielen Lieder. Zur historischen Stellung der neuen Liedkunst
des frithen 12. Jahrhunderts. In: Fs. fiir Rudolf Bockholdt zum 60. Geburtstag. Hg. von
Norbert Dubowy, Séren Meyer-Eller. Pfaffenhofen 1990, S. 113-127.

Arlt, Wulf: Ein Festoffizium aus Beauvais in seiner musikalischen und liturgischen Bedeutung.
2 Bde. Kéln 1970.

Arlt, Wulf: Hymnus und ,Neues Lied‘. Aspekte des Strophischen. In: Der lateinische Hymnus im
Mittelalter. Uberlieferung — Asthetik — Ausstrahlung. Hg. von Andreas Haug, Christoph
Mérz u. a. Kassel u. a. 2004 (Monumenta Monodica Medii Aevi, Subsidia 4), S. 133-136.

Arlt, Wulf: Neues zum Neuen Lied. Die Fragmente aus der Handschrift Douai 246. In: Sine
musica nulla disciplina. Studi in onore di Giulio Cattin. Hg. von Franco Bernabei, Antonio
Lovato. Padua 2006 (humanitas 4), S. 89-109 u. S. 503-504.

Arlt, Wulf: Nova Cantica. Grundsatzliches und Spezielles zur Interpretation musikalischer Texte
des Mittelalters. In: Basler Jb. fiir historische Musikpraxis 10 (1986), S. 13-62.

Arlt, Wulf: Sequence and ,Neues Lied‘. In: La sequenza medievale. Atti del Convegno Interna-
zionale Milano 7-8 aprile 1984. Hg. von Agostino Ziino. Lucca 1992 (Quaderni di San
Maurizio 3: La musica a Milano), S. 3-18.

Augsburger Cantiones-Sammlung. Hg., ibersetzt u. kommentiert von Michael Callsen.
Hildesheim 2015 (Spolia Berolinensia 34).

Brunner, Horst: Formgeschichte der Sangspruchdichtung des 12. bis 15. Jahrhunderts.
Wiesbaden 2013 (Imagines Medii Aevi 34).

Brunner, Horst: Tradition und Innovation im Bereich der Liedtypen um 1400. In: ders.: Anndhe-
rungen. Studien zur deutschen Literatur des Mittelalters und der Friihen Neuzeit. Berlin
2008 (Philologische Studien und Quellen 210), S. 246-263 [Erstverdffentlichung 1979].

Caldwell, John: Art. ,Cantio‘. In: The New Grove Dictionary of Music and Musicians. Hg. von
Stanley Sadie. 2" Edition. Bd. 5. London, New York 2001, S. 58-59.

Cerny, Jaromir: Art. ,Cantio‘. In: MGG2. Sachteil 2 (1995), Sp. 389-393.

Crocker, Richard L., John Caldwell, Alejandro E. Planchart: Art. ,Sequence‘. In: The New Grove
Dictionary of Music and Musicians. Hg. von Stanley Sadie. 2" Edition. Bd. 23. London,
New York 2001, S. 91-107.

Eben, David: Die Bedeutung des Arnestus von Pardubitz in der Entwicklung des Prager
Offiziums. In: Cantus Planus. Papers Read at the Fourth Meeting. Pécs, Hungary 1990. Hg.
von Laszl6 Dobszay, Agnes Papp u. a. Budapest 1992, S. 571-577.

Engelberg Stiftsbibliothek Codex 314. Kommentiert und im Faksimile hg. von Wulf Arlt, Mathias
Stauffacher unter Mitarbeit von Ulrike Hascher. Winterthur 1986 (Schweizerische
Musikdenkmiler 11).

Fassler, Margot: Gothic Song. Victorine Sequences and Augustinian Reform in Twelfth-Century
Paris. Cambridge 1993 (Cambridge Studies in Medieval and Renaissance Music).

Fiala, Virgil Ernst, Wolfgang Irtenkauf: Versuch einer liturgischen Nomenklatur. In: Zeitschrift
fiir Bibliothekswesen u. Bibliographie. Sonderheft 1 [1963] (Zur Katalogisierung
mittelalterlicher und neuerer Handschriften. Hg. von Clemens Koéttelwesch), S. 105-137.

Geistliche Gesinge des deutschen Mittelalters. Melodien und Texte handschriftlicher Uberlie-
ferung bis um 1530. In Verbindung mit Mechthild Sobiela-Caanitz, Cristina Hospenthal,
Max Schiendorfer hg. von Max Liitolf. Kassel u. a. Bd. 1-3, 5, 6. Kassel u. a. 2003-2009
(Das deutsche Kirchenlied: Kritische Gesamtausgabe der Melodien. Abt. 2).

Die geistlichen Lieder des Ménchs von Salzburg. Hg. von Franz Viktor Spechtler. Berlin, New
York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germanischen
Vélker, N. F. 51).



carmina pulchra de beata virgine =—— 317

Geistliche Lieder und Gesdnge in Bohmen. Bd. I1,1: Tropen und Cantiones aus b6hmischen
Handschriften der vorhussitischen Zeit 1300-1420. Bearbeitet von Brigitte Bése, Franz
Schéfer. Hg. von Hans Rothe. Koln, Wien 1988 (Bausteine zur Geschichte der Literatur bei
den Slaven 29/11,1).

Geistliche Lieder und Gesdnge in Bohmen. Bd. 11,2: 1420-1475. Bearbeitet von Brigitte Bose,
Franz Schéfer. Koln u. a. 2000 (Bausteine zur slavischen Philologie u. Kulturgeschichte.
Reihe B: Editionen, Neue Folge 14).

Handschin, Jacques: Conductus-Spicilegien. In: Archiv fiir Musikwissenschaft 9 (1952),
S.101-119.

Hankeln, Roman: Eine Tegernseer (?) Handschrift des 15. Jahrhunderts im europdischen
Kontext. Zu Zusammensetzung und Stil von D-Mbs cgm 716. In: Miscellanea Musicologica
[Universita Karlova, Filosoficka fakulta, katedra déjin hudby] 37 (2003), S. 111-131.

Harnoncourt, Philipp: Gesamtkirchliche und teilkirchliche Liturgie. Studien zum liturgischen
Heiligenkalender und zum Gesang im Gottesdienst unter besonderer Beriicksichtigung
des deutschen Sprachgebietes. Freiburg i. Br. 1974.

Hiley, David: Western Plainchant. A Handbook. Oxford 1993.

Historicka antologie hudby v eskych zemich (do cca 1530) / Historical Anthology of Music in
the Bohemian Lands (up to ca 1530). Hg. von Jaromir Cem\’/ u. a. Prag 2005.

Hughes, Andrew: Medieval Manuscripts for Mass and Office. A Guide to Their Organization and
Terminology. Toronto 1982.

Huglo, Michel: Art. ,Liturgische Gesangbiicher‘. In: MGG?. Sachteil 5 (1996), Sp. 1412-1437.

Irtenkauf, Wolfgang: Das Seckauer Cantionarium vom Jahre 1345 (Hs. Graz 756). In: Archiv fiir
Musikwissenschaft 13 (1956), S. 116—141.

Irtenkauf, Wolfgang: Zum Stuttgarter Cantionarium HB | 95. In: Codices manuscripti. Zeitschrift
fiir Handschriftenkunde 3 (1977), H. 1, S. 22-30.

Ein Jahrtausend lateinischer Hymnendichtung. Eine Bliitenlese aus den Analecta hymnica mit
literarhistorischen Erlduterungen von Guido Maria Dreves. Nach des Verfassers Ableben
revidiert von Clemens Blume. 2 Teile. Leipzig 1909.

Janota, Johannes: Art. ,Hymnus‘. In: RLW 2 (2000), S. 107-110.

Janota, Johannes: Studien zu Typus und Funktion des deutschen geistlichen Liedes im
Mittelalter. Miinchen 1968 (MTU 23).

Janota, Johannes, Burghart Wachinger: Art. ,Hymnare und Hymnenerkldrungen in deutscher
Sprache. In: VL? 4 (1983), Sp. 338-346.

Jistebnicky kancional/Jistebnice Kancional. MS. Praha, Knihovna Narodniho muzea, Il C 7/MS.
Prague National Museum Library, Il C 7. Kriticka edice/Critical Edition von Jaroslav Kolar,
AneZka Vidmanova, Hana Vlhova-Wérner. 1. svazek/vol. 1: Graduale. Brno 2005
(Monumenta liturgica bohemica 2).

Klockner, Stefan: Handbuch Gregorianik. Einfiihrung in Geschichte, Theorie und Praxis des
Gregorianischen Chorals. Regensburg 2009.

Kornrumpf, Gisela: Ave pulcherrima regina. Zur Verbreitung und Herkunft der Melodie einer
Marien-Cantio im Rostocker Liederbuch. In: Musik in Mecklenburg. Beitrdge eines
Kolloquiums zur mecklenburgischen Musikgeschichte. Hg. von Karl Heller u. a. Hildes-
heim u. a. 2000 (Studien u. Materialien zur Musikwissenschaft 21), S. 157-172.

Kornrumpf, Gisela: Der Conductus Florens iuventus virginis des Johannes von Iglau. Piae
cantiones Nr. 17 in einer Handschrift des 14. Jahrhunderts. In: Musik in Mecklenburg.
Beitrage eines Kolloquiums zur mecklenburgischen Musikgeschichte. Hg. von Karl Heller,



318 —— Stefan Rosmer

Hartmut Méller, Andreas Waczkat. Hildesheim u. a. 2000 (Studien u. Materialien zur
Musikwissenschaft 21), S. 249-257.

Kornrumpf, Gisela: Deutsche Lieddichtung im 14. Jahrhundert. Ein Aspekt der Uberlieferung.
In: dies.: Vom Codex Manesse zur Kolmarer Liederhandschrift. Aspekte der Uberlieferung,
Formtraditionen, Texte. Bd. I: Untersuchungen. Tiibingen 2008 (MTU 133), S. 198-214
[Erstveroffentlichung 1983].

Kornrumpf, Gisela: Deutschsprachige Liedkunst und die Rezeption ihrer Formen und Melodien
in der lateinischen Lieddichtung des Mittelalters. In: Gattungen und Formen des euro-
pdischen Liedes vom 14. bis zum 16. Jahrhundert. Internationale Tagung vom 9. bis 12.
Dezember 2001 in Miinster. Hg. von Michael Zywietz, Volker Honemann u. a. Miinster,
New York u. a. 2005 (Studien u. Texte zum Mittelalter u. zur friihen Neuzeit 8), S. 111-118.

Kornrumpf, Gisela: Ein deutsches Marienlied des 13. Jahrhunderts, eine Cantio — und eine
Minnelied-Melodie? In: Fata Libellorum. Fs. fiir Franzjosef Pensel zum 70. Geburtstag. Hg.
von Rudolf Bentzinger, Ulrich-Dieter Opitz. Gppingen 1999 (GAG 648), S. 101-112.

Kornrumpf, Gisela: Eine Melodie zu Marners Ton XIV in Clm 5539. In: ZfdA 107 (1978),

S. 218-230.

Kornrumpf, Gisela: Vom Hof zur Singschule. Zur Geschichte eines Minnelied-Tons. In: dies.:
Vom Codex Manesse zur Kolmarer Liederhandschrift. Aspekte der Uberlieferung, Form-
traditionen, Texte. Bd. I: Untersuchungen. Tiibingen 2008 (MTU 133), S. 245-256
[Erstverdffentlichung 1979].

KraB, Andreas: Art. ,Liturgische Texte‘. In: RLW 2 (2000), S. 491-493.

Kruckenberg, Lori: Art. ,Sequenz‘. In: MGG?. Sachteil 8 (1998), Sp. 1254-1286.

Lateinische Conductus-Texte des Mittelalters. Hg. von Joseph Szévérffy. Ottawa 2000 (The
Institute of Medieval Music. Wissenschaftliche Abhandlungen/Musicological Studies 74).

Die Lieder Oswalds von Wolkenstein. Hg. von Karl Kurt Klein. 4., grundlegend neu bearb.
Auflage von Burghart Wachinger. Berlin, Boston 2015 (ATB 55).

Mérz, Christoph: Art. ,Lai, Leich‘. In: MGG?. Sachteil 5 (1996), Sp. 852-867.

Melodien zum Ite missa est und ihre Tropen. Hg. von Wiliam F. Eifrig, Andreas Pfisterer. Kassel,
Basel u. a. 2006 (Monumenta Mondica medii aevi 19).

Moosburger Graduale. Miinchen, Universitdtsbibliothek, 2° Cod. ms. 156. Faksimile mit einer
Einleitung u. Registern. Hg. von David Hiley Tutzing 1996 (Verdffentlichungen der
Gesellschaft fiir bayerische Musikgeschichte).

Muzik, FrantiSek: Die Tyrnauer Handschrift (Budapest Orszagos Széchenyi Kényvtar c. 1. m. ae.
243). In: Acta Universitatis Carolinae. Philosophica et historica 2 (1965): Studie a
materialy k déjindm starsi ceské hudby, S. 5-44.

Nechutova, Jana: Die lateinische Literatur des Mittelalters in Bohmen. Kéln u. a. 2007
(Bausteine zur slavischen Philologie u. Kulturgeschichte. Reihe A 59).

Norberg, Dag: An Introduction to the Study of Medieval Latin Versification. Translated by Grant
C. Roti, Jacqueline de La Chapelle Skubly. Edited with an Introduction by Jan Ziolkowski.
Washington D.C. 2004 [Erstverdffentlichung als: Introduction a 'étude de la versification
latine médiévale. Stockholm 1958].

Notre Dame and Related Conductus. Hg. von Gordon A. Anderson. 10 Bde. Henryville (USA),
Ottawa (CAN) u. a. 1979-1988 (The Institute of Medieval Music. Gesamtausgaben/

Opera omnia 10).

Plocek, Vaclav: Eine neu aufgefundene Sequenz von der Heiligen Dorothea und ihre Beziehung
zu Jenstejns ,Decet huius‘ (Ein Beitrag zur Geschichte der tschechischen Hymnodie).
In: De musica disputationes Pragenses 1(1972), S. 120-148.



carmina pulchra de beata virgine =—— 319

Plocek, Vaclav: Zwei Studien zur dltesten geistlichen Musik in Bohmen. Unter Mitarbeit von
Andreas Traub [Ubersetzung von Rita Fazli]. Teil |: Texte und Analysen, Teil II: Noten und
Abbildungen. Gieen 1985 (Bausteine zur Geschichte der Literatur bei den
Slawen 27,1/2).

P6hlmann, Egert u. a.: Art. ,Hymnus®. In: MGG2. Sachteil 4 (1996), Sp. 464-508.

Quast, Bruno: Vom Kult zur Kunst. Offnungen des rituellen Textes in Mittelalter und Friiher
Neuzeit. Tiibingen 2005 (Bibliotheca germanica 58).

Reckow, Fritz: Art. ,Conductus‘. In: Handwdrterbuch der musikalischen Terminologie. Lose-
blattsammlung. Zahlreiche Lieferungen in sechs Ordnern. Hg. von Hans Heinrich
Eggebrecht, Albrecht Riethmiiller. Wiesbaden, Stuttgart 1972-2005 [3. Auslieferung,
Frithjahr 1974].

Repertorium Troporum Bohemiae Medii Aevi. Hg. von Hana Vlhova-Warner. Pars |: Tropi Proprii
missae; Pars Il: Tropi Ordinarii missae. Kyrie, Gloria; Pars Ill: Tropi Ordinarii missae.
Sanctus. Prag: Editio Bdrenreiter 2004, 2006, 2010.

Schanze, Frieder: Art. ,Meisterliederhandschriften®. In: VL? 6 (1987), Sp. 342-356.

Schanze, Frieder: Meisterliche Liedkunst zwischen Heinrich von Miigeln und Hans Sachs. Bd. I:
Untersuchungen, Bd. Il: Verzeichnisse. Miinchen, Ziirich 1983 u. 1984 (MTU 82 u. 83).

Schlager, Karlheinz: Cantiones. In: Geschichte der katholischen Kirchenmusik. Hg. von Karl
Gustav Fellerer. Bd. 1: Von den Anfangen bis zum Tridentinum. Kassel, Basel u. a. 1972,
S. 286-293.

Schmitz-Gropengiefer, Frauke: Art. ,Tropus‘. In: Handwdrterbuch der musikalischen Termino-
logie. Loseblattsammlung. Zahlreiche Lieferungen in sechs Ordnern. Hg. von Hans
Heinrich Eggebrecht, Albrecht Riethmiiller. Wiesbaden, Stuttgart 1972-2005 [40. Auslie-
ferung 2005].

Spunar, Pavel: Das Troparium des Prager Dekans Vit (Prag Kapitelbibliothek, Cim. 4).

In: Scriptorium. Revue internationale des études relatives aux manuscrits 11 (1957),
S.50-62.

Stéblein, Bruno, Andreas Haug u. a.: Art. ,Tropus®. In: MGG2. Sachteil 9 (1998), Sp. 897-922.

Stablein, Bruno: Das Schriftbild der einstimmigen Musik. Leipzig 1975 (Musikgeschichte in
Bildern, Bd. Ill, Lfg. 4).

Steinen, Wolfram von den: Der Kosmos des Mittelalters. Von Karl dem Grof3en zu Bernhard von
Clairvaux. Bern, Miinchen 1959.

Stotz, Peter: Handbuch der lateinischen Sprache des Mittelalters. 5 Bde. Miinchen 1996-2004
(Handbuch der Altertumswissenschaft. 2. Abteilung, 5. Teil).

Strohm, Reinhard: The Rise of European Music 1380-1500. Cambridge, New York 1993.

Traub, Andreas: Art. ,Conductus®. In: MGG2. Sachteil 2 (1995), Sp. 982-993.

Vidmanova, Anezka, Vaclav Plocek: O quantum sollicitor. In: Hudebni véda 10 (1973), H. 4,

S. 301-319 [deutsche Zusammenfassung S. 319].

Vlhova, Hana: Das Sequentiar der Arnestus von Pardubice: das Repertoire und sein Verhaltnis
zum Prager Ritus. In: Miscellanea musicologica [Universitas Carolina Pragensis. Facultas
philosophica] 32 (2003), S. 69-88.

Vlhova, Hana: Die Ordinariums-Tropen im Troparium des Prager Dekans Vit. In: Cantus Planus.
Papers Read at the 7" Meeting Sopron 1995. Budapest 1998, S. 763-779.

Vlhova-Warner, Hana: Die spaten Ordinariumstropen im Graduale aus Moosburg. In: Studies in
Medieval Chant and Liturgy in Honour of David Hiley. Hg. von Terence Bailey, Laszl6
Dobszay. Budapest, Ottawa 2007 (The Institute of Medieval Music. Wissenschaftliche
Abhandlungen/Musicological Studies 87), S. 443-472.



320 —— Stefan Rosmer

Vlhova-Wérner, Hana: Die Spruchsang-Melodien im Kontext des spatmittelalterlichen
einstimmigen Komponierens in Mitteleuropa. In: Sangspruchdichtung um 1300. Akten der
Tagung in Basel vom 7. bis 9. November 2013. Hg. von Gert Hiibner, Dorothea Klein.
Hildesheim 2015 (Spolia Berolinensia 33), S. 275-292.

Vlhova-Warner, Hana: Fama crescit eundo. Der Fall: Domazlaus predicator, der dlteste
bekannte bhmische Sequenzendichter. In: Hudebni véda 39 (2002), H. 4, S. 311-330.

Vlhova-Worner, Hana: Zavis, autor liturgické poezie 14. stoleti. In: Hudebni véda 44 (2007),
H.3-4, S. 229-260 [deutsche Zusammenfassung S. 260].

Wachinger, Burghart: Der Ménch von Salzburg. Zur Uberlieferung geistlicher Lieder im spiten
Mittelalter. Tiibingen 1989 (Hermaea 57).

Worstbrock, Franz Josef: Art. ,Sequenz*. In: RLW 3 (2003), S. 429-431.



Abteilung 2:Friihe Neuzeit






Anja Becker, Julia Schmeer

Ave maris stella

Hans Sachs und Maria im Spannungsfeld
von Tradition, Innovation und Reformation

Mit einer Voriiberlegung zum Analysieren
vormoderner Ubersetzungen

Andreas Kraf hat in seinen Studien zu deutschen Ubersetzungen lateinischer
Sequenzen, insbesondere des Stabat mater dolorosa, darauf hingewiesen, dass
mittelalterlich-volkssprachliches Ubersetzen sich als Adaptation vollzieht: Der
Priatext werde hierbei an die konkrete Lebenssituation der zeitgendssischen
Rezipienten angepasst, wobei vornehmlich pragmatische, literaturhistorische
und frommigkeitsgeschichtliche Faktoren bestimmend seien.! Die meisten deut-
schen Sequenziibersetzungen emanzipieren sich deutlich von ihren lateini-
schen Vorlagen,”> daneben gibt es aber auch solche Versionen, die sich dem
Prétext subordinieren, Kraf3 bezeichnet diese als ,glossierende Adaptationen‘.?
In diesem Beitrag sollen Ubersetzungen des Marienhymnus Ave maris stella
untersucht werden. Im Allgemeinen kann man feststellen, dass sich volks-
sprachliche Ubertragungen lateinischer Hymnen weitaus weniger von ihren
lateinischen Vorlagen emanzipieren, als dies bei deutschen Sequenziiberset-
zungen der Fall ist. Hier kommt die besondere Dignitdat und Erhabenheit des
Hymnus zum Tragen, immerhin stellte bereits Augustin die feierlichen Preislie-
der Gottes auf eine Stufe mit den Psalmen.* Das manifeste Bestreben, diese
heiligen, im monastischen Stundengebet verankerten Gesdange moglichst un-
verdndert in die Volkssprache zu iibersetzen, verwundert deshalb nicht.

Der dominant subordinative Gestus gegeniiber dem Pratext hat die deut-
schen Hymneniibersetzungen allerdings zum ,Stiefkind‘ der medidvistischen
Forschung gemacht. Schlief3lich versprechen die Ubertragungen mittelalterli-
cher Sequenzen mit ihren deutlich grofieren Spielrdumen mehr Erkenntnisge-

1 Vgl. Kraf: Spielrdume sowie ders.: Stabat mater.

2 Kraf3 unterscheidet fiinf gebrauchsbedingte Adaptationstypen: dilatierende, simplifizieren-
de, paraphrasierende, modifizierende und assimilierende Adaptationen. Vgl. Kraf3: Spielrdu-
me, S. 101-104.

3 Vgl. ebd., S. 104-106.

4 Vgl. Janota, S. 108.

DOI 10.1515/9783110475371-019, © 2017 Anja Becker, Julia Schmeer.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



324 —— Anja Becker, Julia Schmeer

winn fiir den neuzeitlichen Interpreten. Deutsche Hymneniibersetzungen, die
fast immer als ,glossierende Adaptationen‘ einzuschitzen sind, weisen aber
durchaus auch zaghafte Bearbeitungsmerkmale auf, ,wie z.B. explizierende
Zusdtze, emphatische Interjektionen, abgewandelte oder aufgeloste Bilder“.
Letzterem, dem Umgang mit ,bildlicher Rede‘ im translativen Prozess, soll in
diesem Beitrag besondere Aufmerksamkeit gewidmet werden.

Ein metaphernanalytischer Zugang, so wird argumentiert, kann auch solch
scheinbar ,schlichte’, vorrangig auf Verstindnis des Prdtextes zielende Hym-
nenverdeutschungen dahingehend aufschliefen, welche kognitiven Konzeptio-
nen von Maria sie dominant entwerfen, und ob sich diese mit denen des Aus-
gangstextes decken. Derart konnen Schlaglichter geworfen werden auf implizite
Voreinstellungen, auf theologische Problemlagen und kontextuelle Faktoren
wie z. B. vermutete Gebrauchssituationen. Fiir eine Paraphrase des Ave maris
stella, die sich grof3e Freiheiten herausnimmt, wie es bei Hans Sachs der Fall ist,
gilt dies freilich ebenso, wenn nicht sogar im besonderen Maf3e.

Zundchst muss betont werden, dass sich der hier gewdhlte metaphernana-
lytische Zugang erheblich von traditionellen rhetorischen Vorstellungen unter-
scheidet, welche die Metapher lediglich als einen Tropus unter anderen kennen
bzw. oft unspezifisch mit dem Bildbegriff gleichsetzen. Auf Basis neuerer theo-
retischer Ansédtze wird die Metapher als ein grundlegender sprachlich-kogni-
tiver Akt der Orientierung und Positionierung in der Lebenswelt angesehen;
entsprechend sollte man ihre semantischen wie auch performativen Potentiale
nicht unterschitzen.® Auf sprachlicher Ebene muss die Metapher als Ubertra-
gungsprozess verstanden werden, der einerseits auf der Ebene des Satzes ange-
siedelt ist und fiir den andererseits konstitutiv ist, dass an ihm zwei Elemente,
der focus und der frame, bzw. der Sekundidr- und Primargegenstand, beteiligt
sind.” Diese Basisprdmissen der sprachanalytischen Interaktionstheorie eines I.
A. Richards und Max Black kdnnen am Beispielsatz ,Maria ist eine Konigin‘
expliziert werden: In dieser Aussage bildet der nicht-metaphorische Name ,Ma-
ria‘ gemeinsam mit der Kopula ,ist* den frame (Primirgegenstand), der durch
das Fokuswort (Sekundirgegenstand) ,Konigin‘ eine kontextuelle semantische
Bestimmung erhdlt. Der Bedeutungsreichtum der metaphorischen Aussage wird
dadurch hervorgehoben, dass das Fokuswort ein ,,System miteinander assozi-

5 Krafi: Spielraume, S. 105.

6 Eine ausfiihrliche Darstellung des theoretischen Ansatzes in Becker: Mittelalterliches Text-
wissen, S. 31-36 sowie dies.: Remetaphorisierungen, S. 36-102.

7 Vgl. hierzu und zum Folgenden: Richards sowie Black: Metapher und ders.: Mehr {iber die
Metapher.



Ave maris stella =—— 325

ierter Gemeinplitze“ aufruft,® ,Konigin‘ etwa: ,Adel‘, ,Pracht‘, ,herrschen‘ usw.
Dieser Implikationszusammenhang wird dann auf den Primargegenstand der
Aussage, hier also auf ,Maria‘ projiziert,” zugleich werden die mit dem Hauptge-
genstand der Aussage, also ,Maria‘, assoziierten Gemeinpldtze auch auf die
,Konigin‘ zuriickprojiziert. Die metaphorische Ubertragung lduft derart in beide
Richtungen ab; Bedeutung entsteht in kontextueller Interaktion.

Wenn eine Metapher gleichermafien eine sprachliche wie kognitive Uber-
tragungsleistung meint, dann muss man eine rein sprachanalytische Beschrei-
bungsweise um einen Zugriff erweitern, welcher den sie ebenfalls konstitutiv
auszeichnenden mentalen Prozessen nachgeht. In ihrem ungemein populdren
Buch ,Metaphors We Live By haben George Lakoff und Mark Johnson nachge-
zeichnet, wie metaphorische Ubertragungen auch auf mentaler Ebene ablaufen,
und wie derartige Konzeptmetaphern unsere alltagliche Weltzuwendung grun-
dieren.”® Angesprochen ist solcherart die Ubertragung eines mentalen Konzep-
tes auf ein anderes: Das mentale Konzept KONIGIN, die source domain, wird auf
das mentale Konzept MARIA, die target domain, iibertragen. Die konzeptuelle
Metapher MARIA IST EINE KONIGIN schldgt sich in der religiosen Rede nun in zahl-
reichen sprachlichen Ausdriicken nieder: Sie moége sich als gnadig erweisen;
ihren Ko6nigsmantel ausbreiten; zum Thron Gottes geleiten usw.! Interessiert
man sich fiir Konzeptmetaphern einer Kultur, dann sind auch Aussagen signifi-
kant, die man gemeinhin nicht als metaphorisch einstufen wiirde. Die scheinbar
wortlich gemeinten Aussagen: ,lhre Behauptungen sind unhaltbar’, ,Ich
schmetterte sein Argument ab‘, ,Seine Kritik traf ins Schwarze — in ihnen allen
schldgt sich die konzeptuelle Metapher ARGUMENTIEREN IST KRIEG nieder."

Eine solche theoretische Einstellung, die sprachanalytische und kognitive
Metapherntheorien verbindet und somit gleichermafien das rhetorische Unei-
gentlichkeitspostulat wie auch die unspezifische Gleichsetzung von Metapher
und Bild verabschiedet hat, lehrt in der Analyse literarischer Textformationen
auf Fokusworte zu achten, die die metaphorische Ubertragung auslésen, und

8 Black: Metapher, S. 70-71.

9 Hierbei kommen Prozesse des filtering und screening zum Zuge; es werden also Aspekte des
Primargegenstandes betont, ausgeblendet oder auf charakteristische Weise miteinander ver-
bunden. Vgl. Black: Mehr {iber die Metapher, S. 393.

10 Vgl. Lakoff, Johnson.

11 Mit der Formatierung von Konzeptmetaphern in Grof3buchstaben suchen Lakoff und John-
son diese bereits optisch von sprachlichen Metaphern bzw. sprachlichen Aussagen abzuheben
und anzuzeigen, dass es sich hierbei um eine rein mentale Ubertragung zweier Konzeptberei-
che aufeinander handelt. Vgl. Lakoff, Johnson, S. 11-14.

12 Vgl. ebd., S. 12



326 —— Anja Becker, Julia Schmeer

dariiber hinaus auch scheinbar unmetaphorische Aussagen auf die sie grundie-
renden Konzeptmetaphern hin zu befragen. Herausgearbeitet werden kdénnen
so semantische Spielrdume, die entstehen, wenn leichte Verschiebungen inner-
halb des metaphorischen Gefiiges vorgenommen werden. Weiterhin kann man
in dieser Perspektive aufmerksam werden auf kognitive Konzeptionen von Ma-
ria, die im Hintergrund den translativen Prozess steuern — auch bei duflerst
vorlagentreuen, rein glossierenden Adaptationen.”

Im ersten Teil des Beitrages geht es darum, die Produktivitit eines derarti-
gen metaphernanalytischen Vorgehens aufzuweisen. Zunichst soll der lateini-
sche Hymnus ndher betrachtet werden, danach eine spatmittelalterliche Prosa-
iibertragung des Ave maris stella, die sich eng an ihren Prédtext anschlieft, in
ihren Metaphern aber eine divergente Konzeption Mariens entwirft. Im zweiten
Teil wird die Bearbeitung des Hymnus von Hans Sachs eingehend untersucht,
die sich grof3e Freiheiten gegeniiber der lateinischen Vorlage herausnimmt; sie
iibersetzt und erldutert das Ave maris stella nicht nur, sondern fiigt zahlreiche
Metaphern aus der marianischen Tradition hinzu. Auch bei einer solchen Versi-
on, die stark auf Verfahren setzt, die man als Remetaphorisierungen beschrei-
ben kann, wird sich ein analytischer Zugang iiber die Metaphern als ergiebig
erweisen.

13 In meiner Habilitationsschrift konnte ich im Durchgang durch zahlreiche deutsche Uber-
setzungen des Hymnus Veni creator spiritus herausstellen, dass sich in ihnen durchaus distink-
te Konzeptionen des Heiligen Geistes niederschlagen, obwohl sie sich eng an ihre lateinische
Vorlage anbinden. Vgl. Becker: Remetaphorisierungen, S. 318-353.

14 Mit Remetaphorisierung ist der Wiedergebrauch traditioneller Konzeptmetaphern in kon-
kreten sprachlichen Vollziigen gemeint. Mithin ist ein produktionsadsthetisches Verfahren
angesprochen, das besonders in religidser Literatur zum Tragen kommt. Die Uberliefertheit der
Metaphern ist hierbei Bedingung der Moglichkeit sowohl fiir semantische Kreativitét als auch
fiir performative Wirkmacht, nicht deren Antagonist, wie die oft unspezifische Gleichsetzung
von Traditionalitdt der Metapher mit ihrer ,Leblosigkeit‘ suggeriert. Vgl. hierzu grundlegend
Becker: Remetaphorisierungen; dies.: Pragmatische und lyrische Gebete.



Ave maris stella =—— 327

1 Aufler Glossierung nichts gewesen?
Der Hymnus Ave maris stella und eine
deutsche Prosaiibersetzung

Von wem der Marienhymnus Ave maris stella wohl im achten Jahrhundert ver-
fasst wurde, ist unbekannt.” Der friitheste Uberlieferungszeuge ist eine St. Galler
Ambrosius-Handschrift des neunten Jahrhunderts.!®* Weiterhin kann man nach-
weisen, dass der Marienhymnus seit dem zehnten Jahrhundert am Fest Marid
Verkiindigung (25. Mérz) in der Vesper angestimmt wurde und dass das Ave
maris stella im Mittelalter in ganz Europa weit verbreitet war.” Der Hymnus ist
einerseits in der lateinischen Lieddichtung rezipiert worden, so insbesondere
von Hermann von Reichenau in seiner Sequenz Ave praeclara maris stella,"®
andererseits wurde das Ave maris stella vielfach ins Deutsche iibersetzt. Im
,Verfasserlexikon‘ fithrt Walther Lipphardt sechzehn volkssprachliche Adapta-
tionen an;" es ist aber wahrscheinlich, dass eine systematische Suche in mittel-
alterlichen Handschriften noch deutlich mehr Versionen zu Tage férdern wiir-
de.® Die bekanntesten deutschen Ubersetzungen sind eine friihe Interlinear-
version in den ,Millstédtter Psalmen und Hymnen‘ (Ende 12. Jh.), vorlagennahe
Adaptationen vom Monch von Salzburg und von Heinrich Laufenberg? sowie
die hier zu behandelnde Paraphrase von Hans Sachs.

15 Die diversen Verfasserspekulationen kénnen samtlich nicht iiberzeugen, auch nicht Hein-
rich Lausbergs These, der Marienhymnus stamme aus der Feder des Abts des Klosters vom hl.
Vinzenz am Volturno bei Benevent, Ambrosius Autpertus (gest. 784). Vgl. Lausberg, S. 103-113.
16 Vgl. ebd., S. 19-20.

17 Vgl. Lipphardt, Sp. 565.

18 Weiterhin habe das Ave maris stella laut Fritz Wagner auf den Hymnus Ave maris stella vera
mellis stilla des Henry von Avranches (13. Jh.) und auf das Glossenlied Ave maris stella des
Kartduserpriors Konrad von Haimburg (gest. 1336) Einfluss gehabt. Vgl. Wagner, S. 78.

19 Vgl. Lipphardt und die Nachtrdge bzw. Korrekturen von Gisela Kornrumpf.

20 Vgl. hierzu nun das ,Online-Repertorium der mittelalterlichen deutschen Ubertragungen
lateinischer Hymnen und Sequenzen (Berliner Repertorium)-.

21 Der Monch von Salzburg prisentiert den Hymnus als kreuzgereimtes Lied (Ave, meres
sterne = Die geistlichen Lieder des Monchs, S. 197-198, G 15), Heinrich Laufenberg einmal als
Ubersetzung mit Paarreim (Bis griist, stern im mere = Wackernagel 2, S. 581, Nr. 757), einmal als
deutsch-lateinisches Glossengedicht (Ave maris stella, bis griist ein stern im mer = Wackernagel
2, S. 600, Nr. 778).



328 —— Anja Becker, Julia Schmeer

Ave, maris stella, 1
Dei mater alma

Atque semper virgo,

Felix caeli porta.

Sumens illud Ave 2
Gabirielis ore,

Funda nos in pace

Mutans nomen Evae.

Solve vincla reis, 3
Profer lumen caecis,

Mala nostra pelle,

Bona cuncta posce.

Monstra te esse matrem, 4
Sumat per te precem,

Qui pro nobis natus

Tulit esse tuus.

Virgo singularis, 5
Inter omnes mitis,
Nos culpis solutos
Mites fac et castos.

Vitam praesta puram, 6
Iter para tutum,

Ut videntes lesum

Semper collaetemur.

Sit laus Deo patri, 7
Summum Christo decus,
Spiritui sancto

Honor, tribus unus.?

Der Hymnus Ave maris stella ist rthetorisch durch schlichte Sprache sowie stren-
ge Gleichldufe und Parallelismen gepragt. Worter gleicher grammatischer Form
stehen meist am Ende der Verse, wodurch ein Eindruck von Symmetrie und
Proportion vermittelt wird.” Inhaltlich ist der Hymnus stringent aufgebaut:
Nach einer preisenden Begriiffiung Mariens in der ersten Strophe wird in der
zweiten Strophe an das zentrale Heilsereignis, an die Verkiindigung durch Ga-

22 Zitiert nach AH 51, S. 140-142, Nr. 123.
23 Vgl. Wagner, S. 81.



Ave maris stella =—— 329

briel, erinnert; die nun folgenden drei Strophen formulieren Bitten an die Got-
tesmutter, und die siebte Strophe enthilt die obligatorische Doxologie, die in
diesem Fall zum festen Strophenbestand des Liedes gehort.

Wenn man den Hymnus in metaphernanalytischer Perspektive betrachtet,
fallt auf, dass die Eroffnungsstrophe vier substantivische Pradikativmetaphern
prasentiert und ins Zentrum stellt: Maria ist maris stella,” mater alma, semper
virgo und caeli porta.” Auf die Gottesmutter treffen diese durchaus wider-
spriichlichen metaphorischen Zuschreibungen (vgl. mater alma und semper
virgo) je im Besonderen und insgesamt in der Summe zu. Die Zentralstellung der
Metapher in der religiosen Sprache begriindet sich, wie Paul Ricoeur pragnant
herausgestellt hat, durch ihre Fahigkeit, in einer Pradikation dreierlei zugleich
auszusagen: Maria ist der Meerstern, Maria ist nicht der Meerstern und Maria ist
wie der Meerstern.?® Nachdem die erste Strophe gewissermaf3en eine Mariologie
in nuce entworfen hat,” explizieren die weiteren Strophen die vier Leitmeta-
phern und beschreiben derart metaphorisch nidher, in welcher Weise Maria im
Speziellen handelt.®

Zundchst aber erinnert Strophe zwei an die Verkiindigung durch Gabriel (Lk
1,26-38), also an das Ereignis, das Maria zur Gottesmutter macht. Die beiden
Bitten, mit denen die Strophe ausklingt und die zu den nun folgenden Bittstro-
phen iiberleiten, heben zwei Aspekte ihres gnadenhaften Handelns hervor:
Evoziert wird Maria als diejenige, die sowohl FESTIGEN (Funda nos in pace, 2,3)
als auch VERANDERN (Mutans nomen Evae, 2,4) kann — freilich weil ihre eigene
Festigkeit im Glauben die entscheidende heilsgeschichtliche Wandlung, die
Inkarnation Gottes, mit erméglicht habe.

24 Das ,Marienlexikon‘ fiihrt die traditionelle Marienmetapher stella maris auf 1 Kon 18,41-45
und die dort beschriebene kleine Wolke {iber dem Meer zuriick (vgl. Baumeister, S. 384-385).
Vgl. dazu auch unten, Anm. 46.

25 Schon Henning Brinkmann, der eine lesenswerte Interpretation des Hymnus vorlegt, hat
auf die Zentralstellung von metaphorischer Rede in Strophe eins verwiesen: ,,Dabei vereint sich
metaphorische (maris stella, caeli porta) mit paradoxer Redeweise [..]. Die Metaphern [...]
umrahmen die Paradoxie, die durch einfache Nebeneinanderstellung ausgesprochen wird.
Zugleich stehen die Metaphern in einem zeitlichen Nacheinander; sie richten den Blick zuerst
auf das Leben, das als Meer erscheint, und dann auf das Ziel des christlichen Lebens, den
Himmel.“ Brinkmann, S. 45.

26 Ricceur, S. 239-241 u. 250-251. Deshalb wére es auch verkiirzend, die Metapher als Form
,uneigentlicher Rede‘ zu beschreiben.

27 Vgl. auch Wagner, S. 78.

28 Vgl. Brinkmann, S. 45.



330 — Anja Becker, Julia Schmeer

Anhand der Strophe drei kann exemplarisch aufgewiesen werden, wie nun
einerseits je eine Leitmetapher der ersten Strophe, hier der Meerstern, aufgegrif-
fen und in ihrer Heilsdimension expliziert wird: Als Stern bringt Maria den
Blinden das Licht (Profer lumen caecis, 3,2). Andererseits generieren die beiden
zentralen metaphorischen Umschreibungen des Handelns der Gottesmutter die
nun formulierten Bitten: Wenn sie ,16sen‘ und ,sehend-machen‘ soll, wird ihre
verdndernde Kraft angerufen (Imperative solve und profer in Frontstellung),
wenn sie die Siinden vertreiben und das Gute begehren soll, wird um Festigung
gefleht (Imperative pelle und posce in Endstellung).

Kurz sei auf die fiinfte Strophe geblickt, die die Metapher semper virgo ins
Zentrum stellt und paraphrasiert. Die hier formulierte Bitte um Sanftmut und
Keuschheit (Mites fac et castos, 5,4) steht wieder im Zusammenhang mit Marias
metaphorisch fokussierter Kraft des VERANDERNS. Die Invokationen der sechsten
Strophe werden daraufhin erneut durch das kognitive Konzept des FESTIGENS
angeleitet (Vitam praesta puram, / Iter para tutum, 6,1-2). Auf diese Weise wird
Maria metaphorisch zur verldsslichen Begleiterin auf dem sicheren Weg zur
caeli porta, die sie selbst ist (1,4), und damit letztlich zu Jesus und zur ewigen
Gliickseligkeit. Maria als Weg und Tiir zum Himmel: In der metaphorischen
Responsion zwischen Strophe eins und sechs schlief3t sich der argumentative
Kreis des Hymnus.”

Die bislang iibersprungene Strophe vier ist die Zentral- bzw. Achsenstrophe
des Ave maris stella. Aufgenommen wird die Metapher der mater alma, aller-
dings nur, um von ihr aus Maria als VERMITTLERIN konzeptuell zu konturieren:

Monstra te esse matrem,
Sumat per te precem,
Qui pro nobis natus
Tulit esse tuus.

So wie Maria Gebetsanliegen an ihren Sohn iiberbringe, vermittle sie Heilsga-
ben an die Gldaubigen. Diese werden jedoch von denen Gottes klar unterschie-
den; Maria erlost natiirlich nicht und erhort selbst auch keine Gebete. Ihr heil-
bringendes Handeln erstreckt sich im Rahmen des Spielraums, den die beiden
fokussierten Verbmetaphern des Festigens und Verdnderns er6ffnen. Insgesamt
entwirft der Hymnus Ave maris stella somit metaphorisch die kognitive Konzep-
tion von Maria als unvergleichlicher MITTLERIN. Maria vermittelt als mediatrix
zwischen dem Diesseits und dem Jenseits, was bereits in Strophe eins angedeu-

29 Die Strophe sieben enthilt nur noch das allgemeine Gotteslob, mit dem jeder Hymnus
ausklingt.



Ave maris stella =—— 331

tet wird, wenn im ersten Vers das Meer und im vierten der Himmel genannt
wird.

Die nun zu betrachtende Prosaiibertragung weist zwar laut Andreas Kraf3
nur ,,Ziige eines bescheidenen Deutungs- und Gestaltungswillens auf*,* verin-
dert aber an einer Stelle das metaphorische Gefiige des Hymnus derart ent-
scheidend, dass eine andere Leitkonzeption Marias evoziert wird. Die Ubertra-
gung findet sich in einem oberschwabischen Mariengebetbuch aus dem Jahr
1503, dem Ms. germ. oct. 45 der Frankfurter Universititsbibliothek (fol. 131"
1329.%' Der besseren Vergleichbarkeit halber ist der Text neben den des lateini-
schen Hymnus gesetzt:*

Ave, maris stella, 1
Dei mater alma

Atque semper virgo,

Felix caeli porta.

Sumens illud Ave 2
Gabrielis ore,

Funda nos in pace

Mutans nomen Evae.

Solve vincla reis, 3
Profer lumen caecis,

Mala nostra pelle,

Bona cuncta posce.

Monstra te esse matrem, 4
Sumat per te precem,

Qui pro nobis natus

Tulit esse tuus.

Virgo singularis, 5
Inter omnes mitis,
Nos culpis solutos
Mites fac et castos.

Bis gegriisset, du meres sterne,
hailige gottes miter

vnd auch ewige maid,

selige himels porte.

Den selben grify du empfiengest
von gabrielis munde,

besteet vns in dem fride,

verker den namen eue.

Lése der schuldigen pande,
bring das liecht den blinden,
vertreib vnser Vbel

vnnd bit vns alles giittes.

Erzaig das du bist mtiter,

durch dich empfahe er vnser gebet,
der durch dich ward dein sun

vnd von dir geboren.

Mayd allain,

glittig ob allen weyben,

mach vns glittig vnd keiisch,
erlése vns von allenn siinden.

30 Krafd: Art. ,Ave maris stella‘, S. 193.

31 Vgl. Weimann, S. 139-143. Handschrift online: http://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/
msma/urn/urn:nbn:de:hebis:30:2-14297 (18. April 2016).

32 Zitiert nach Kraf3: Art. ,Ave maris stella‘, S. 192-193.



332 —— Anja Becker, Julia Schmeer

Vitam praesta puram, 6 Verleihe vns raines leben,

Iter para tutum, mach vns sicher wege,

Ut videntes Iesum das wir sehen jhesum

Semper collaetemur. vnd ymmer fro mit im sein.

Sit laus Deo patri, 7 Lob sey got dem vater,

Summum Christo decus, ere dem hailigen crist,

Spiritui sancto zierde dem hailigen gaist,

Honor, tribus unus. der in der aynung ist vnd in triualtikait.
Amen

Die Prosaiibersetzung orientiert sich eng am Ausgangstext, {ibersetzt moglichst
wortlich und bewahrt sogar den parataktischen Stil des Hymnus. Sie ist folglich
als eine glossierende Adaptation einzuschétzen. Die meisten, eher kleineren
Eingriffe dienen hauptsachlich der inhaltlichen Gldttung, der emotionalen Ver-
starkung und der Vereinfachung.® Auffillig ist aber, dass die soeben als Ach-
senstrophe herausgestellte Strophe vier erheblich umformuliert wird: Die Uber-
setzung verfahrt in den beiden ersten Versen noch wortgetreu, dann wird das
Qui pro nobis natus / tulit esse tuus — ,,der, fiir uns geboren, es auf sich nahm,
dein zu werden® — abgewandelt in: der durch dich ward dein sun/vnd von dir
geboren (4,3-4). Durch diese Eingriffe verschiebt sich der metaphorische Fokus
deutlich: Statt die Gldubigen als Gemeinschaft (pro nobis) in den Blick zu neh-
men, wird Maria ins Zentrum des Heilsereignisses der Menschwerdung Gottes
gestellt (durch dich);** und zwar im Besonderen Maria als Mutter, die ihren Sohn
empfangen und geboren hat. Es geht nicht mehr um die Selbsthingabe Gottes,
sondern um Marias aktive Rolle im Heilsgeschehen. Maria als VERMITTLERIN, das
kognitive Leitkonzept des lateinischen Hymnus, tritt damit in den Hintergrund;
in der deutschen Version ist Maria dominant konzeptualisiert als MUTTER. Auf
dieser inhaltlichen Linie liegen auch andere Abweichungen gegeniiber der Vor-
lage in der Prosaiibersetzung: So wird Maria in Strophe eins als die hailige got-
tes miiter (1,2) bezeichnet, wobei das Fokuswort ,heilig‘ gleichermaflen mit
,Gott* wie auch ,Mutter‘ interagiert — eine Heiligung der Mutterschaft Mariens
bzw. der Mutterschaft als solcher klingt damit zumindest an. Weiterhin heift es
im Vers zwei der fiinften Strophe giittig ob allen weyben, in welcher der lateini-
sche Text inter omnes mitis bringt. Auch hier wird durch den explizierenden
Zusatz der metaphorische Fokus auf Marias Weiblichkeit gelegt; sie ist nun
nicht mehr allgemein die Sanftmiitigste bzw. Giitigste von allen, sondern betont

33 Vgl. ebd., S. 193-194.
34 Vgl. ebd., S. 194.



Ave maris stella =—— 333

wird ihre herausgehobene Position unter den Frauen. Weiblichkeit, Mutter-
schaft und Giite werden eng miteinander verschrankt.

Gemeinsam ist beiden bislang untersuchten Texten ihr Ringen um das rech-
te Maf3. Marienlob muss immer die Balance halten zwischen der Betonung von
Marias exklusiver Stellung unter den Menschen und ihrer gleichzeitigen Subor-
dination unter den dreifaltigen Gott. In diesem Ringen fokussiert der lateinische
Hymnus Maria metaphorisch als mediatrix, die Prosaiibersetzung dagegen als
mater. Auch Hans Sachs, der sich in seiner Adaptation des Ave maris stella gro-
e Freiheiten herausnimmt, muss sich dieser grundlegenden Herausforderung
christlichen Sprechens stellen: Maria zu loben, aber nicht zu vergéttlichen.

2 Metaphorische Erweiterungen. Hans Sachs’
Ave maris stella-Paraphrase

Fiir Hans Sachs kann davon ausgegangen werden, dass er um 1520 oder 1521 mit
Luthertexten in Beriihrung kam. Spétestens mit der Vertffentlichung der ,Wit-
tenbergischen Nachtigall‘ 1523, einer regelrechten Werbeschrift fiir Luther, posi-
tioniert sich Sachs und wird zu einem medienwirksamen Mitstreiter Luthers. Die
hier zu besprechende Ave maris stella-Paraphrase von 1516 stammt aus einer
Zeit, in der Sachs einige Marienlieder und Paraphrasen lateinischen Marienlobs
verfasst hat. An diesem Text 14sst sich aufweisen, warum bei Sachs und anderen
Meistersdngern reformatorische Gedanken fruchtbaren Boden finden. Er zeigt
Sachs’ intensive Auseinandersetzung mit Maria und gleichzeitig, dass auch im
Rahmen des herkémmlichen Metaphernschatzes kreative Transformationen
moglich sind. Es handelt sich um eine Paraphrase des Hymnus in Form eines
Meisterliedes. Der komplette lateinische Text ist in den deutschen Text einge-
gliedert, und beides zusammen bildet ein Klangmosaik, dem der Rezipient des
sechzehnten Jahrhunderts dennoch folgen konnte, weil der marianische Hym-
nus allgemein bekannt war.



334 —— AnjaBecker, Julia Schmeer

2.1 Hans Sachs: In frawen Eren don das Aiie Maris stellis
7 lieder H S gedicht

Atie maris stella ich griies 1
dich lichter meres steren

maria himel dawe siies

dw genadreiche siine

dw morgenrot vnd wiiniklicher dag

De§ mater alma dw pist

ein miitter Gottes heren

geheilliget zw aller frist

der paremiing ein prunen

dw palsam raiich vnd susser veiel hag

Atque semper virgo reine jiinckfrawe
pist tw ewig dw himelische aiie

felix celi porta in hohem preisse
pistw der seligkeit ein pfort

dar diirch wir ein gen vnzw stort

wol in des himelische paradeisse

Siimens illiid aiie enpfach 2
aiie das wort diirch siiesset

kein siisser wort vor vnde nach

aiif erden nie erclange

dan das aiie als manig lerer schreib

Gabrihelis ore der miindt

Gabrihellis dich griiesset

atigenplicklich die selben stiindt

hastw jiinckfraw enpfange

war got vnd mensch in deinem keiischen leib

Fiinda nos in pace dw vns beschjrmen

in stettem frid vor den helischen wjirmen
miitans nomen Eiie hastw gar schone
verwandelt den nomen Eiia

in das alie o maria

des dregstw wol von zwelff steren ein krone

Soliie vincla reis los aiif 3
den schiildigen ir pande

das der helisch drack nit er laiif

seit das dw pist alleine

virsprecherin der armen siinder schar



Profer liimen cecis gib licht

den dis verloren hande

vnd in siinden gesehen nicht

lichter karfiinckel steine

erleiicht ir hercz diirch rew peichtpiisse gar

Malla nostra pelle dreib von vns gancze
al missedat dw gottes monastrancze
bona ciincta peste dw lilgen stengel
erwirb vns cristen alles giit

das wir mit andechtigem miit

got loben vnd dich kiinigen der engel

Monstra te esse matrem zeig

dich sein ein miitter milde

der cristenheit dw rossenczweig
dein mantel fiir vas schwinge

das vns gottes zoren nit pring in we

Siimat per te preces diirch dich
dw senftmiitiges pilde

nempt got aiif vnser pet so rich
dw pist des hails vrspringe

qiii pro nobis natus tiilit esse

Tiitis dem siin den dw vns hast geporen
dar zw pistw von ewigkeit erkoren

dar vm dir ale himlisch her wol sprichte
dw pist der giildin ajimer zart

dw gottes sarch vnd maien gart

dw hast vns pracht die himelischen frichte

Virgo singularis noch mer

pist ein jiinckfraw pesiinder

dir dint das engelische her

al profetten mit sine

die loben dich dii vel her gedion

Inter omnes mitis in ziicht

pistw warlichen vnder

allen weiben die giitigst friicht

dw himel keisserine

dw pist der piisch der her mojjsem pron

Ave maris stella =—— 335



336 —— Anja Becker, Julia Schmeer

Nos ciilpis saliitos al die sind frejje

von den sunden den ste dw hilfflich peje
fac mittes et castos mach vns mit gire
senfftmiitig in dem iamer dal

seit dw der diigent pist ein sal

der giiet vnd kelischeit dw edler saphire

Vitam presta piiram vns gib
jlinckfraw ein reines leben

das wir pleibe in gottes lib

dw spigel one mackel

dw pist die daiib die her Noe aiis sant

Iter para tiitum vnd pfleg

dw milt siisser wein reben

das wir haben sicheren weg

ziint vns die lichte fackel

atif das wir kiimen in das vatter lant

Vt videntes Jesiim das wir an sehen
Jesiim dem wir ewiges lob veriehen
semper coletemiir da wir an leite
besiczen himelfreiden vil

mit englischem seitten spil

hillf vns da hin dw gottes herpffen seite

Sit laiis deo patri lob se§

got vatter alle friste

der alle ding beschiiff sso fref

wie wol menschlich geschlechte
verdamet wart vmb das einig gepot

Siimo cristo deciis geleich

lob sey dir hochster criste

der viir vns starb gar willikleich

atif das er wider prechte

menschlich geschlecht von dem ewigen dot

Spiritiii sancto dem heilling geiste

sey zir der vns mit sein genaden speiste
honor drinus et vnus sey gesiinge

den dreyen er in ainigkeit



Ave maris stella =—— 337

maria keisserliche meit
secz wiir vns deinen schilt der paremiinge 1516*

Hans Sachs {iibersetzt in den meisten Versen im Sinne einer wortwortlichen
Wiedergabe den vorgegebenen lateinischen Text, aber das ist nicht der Schwer-
punkt seines Tuns. Vielmehr gestaltet er die vorgefundenen Metaphern weiter
aus, ergdnzt sie um weitere und versucht derart, den lateinischen Text zu erkla-
ren. Sachs fiihrt dabei die vom Meistergesang vorgegebene formale Strenge bis
ins Latein hinein durch und bindet den lateinischen Text betont regelmifiig ein:
Immer zu Beginn des ersten und zweiten Stollens findet sich ein Vers des Ave
maris stella. Der elfte und dreizehnte Vers, das sind der erste und der dritte Vers
des Abgesangs, beginnen ebenfalls mit lateinischem Text. Sachs baut nicht in
allen seinen Paraphrasen lateinischer Gesange den Vorlagentext so gleichmaflig
ein,” und es liegt nahe, eine Abweichung von der selbstauferlegten Ordnung
eingehender zu untersuchen: giii pro nobis natus tiilit esse / Tiiiis dem siin den
dw vns hast geporen (Str. 4, V. 10-11). Im Ave maris stella sind das zwei Verse,
hier ein Vers plus das erste Wort des ersten Verses des Abgesangs. Auffallig ist,
dass Sachs an dieser Stelle keine Ubersetzung liefert, sondern die Bedeutung
des Lateinischen voraussetzt und weiter iiber Jesus spricht, der implizit gemeint
ist. In der Gestaltung dieser Stelle, besonders darin, dass er die Bedeutung des
Lateinischen voraussetzt, zeigt sich der hohe inhaltliche Anspruch des Meister-
gesangs. Diesen realisiert Sachs dadurch, dass er am Ende des zweiten Stollens
der vierten Strophe entscheidet, einen besonderen Fokus auf die eben zitierten
zwei Verse des Hymnus zu legen. Er setzt die wortliche Ubersetzung voraus und
,schafft Platz’ im Abgesang, indem er den lateinischen Textteil verschiebt, um
die so fokussierten lateinischen Verse weiter erkliaren zu konnen (vgl. Str. 4, V.
10-11). Der zehnte Vers meint Jesus, der Abgesang beginnt dann mit dem einzi-
gen noch {ibrig gebliebenen Wort Tiiiis. Das lenkt den Blick auf die eigentlich im
Lied Angesprochene, und der nun freigewordene Abgesang stellt Marias Rolle
in Bezug auf Jesus dar. Dafiir entfernt sich Sachs vom Latein und erginzt weite-
re traditionelle Marienmetaphern. Maria ist der giildin aymer zart, auf3erdem ist
sie gottes sarch vnd maien gart und bringt die himelischen frichte (Str. 4, V. 14—
16). Sie alle basieren auf der traditionellen Konzeptmetapher MARIA IST EIN GE-
FASS: aymer, sarch und der Garten als Ort, in dem sich etwas, hier Gott, aufhilt.
Die Marienmetaphern stellen Maria als diejenige dar, in der sich die Him-

35 Text wiedergegeben nach Ellis, Lied Nr. 16 (S. 76-79).
36 Vgl. weitere Paraphrasen aus dem Lateinischen bei Ellis, z. B. Lieder Nr. 14 und 15 (S. 71
und S. 73-75).



338 —— Anja Becker, Julia Schmeer

melsfrucht,* also Jesus, befindet, um auf die Erde zu kommen. Dazu ist Maria
auserkoren (vgl. Str. 4, V. 12), und daher ist sie ,der Ursprung oder die Quelle
des Heils‘, wie sie im neunten Vers dieser Strophe genannt wird. Sachs geht es
offensichtlich um die Richtigkeit des von ihm vermittelten Wissens und nicht
nur um die Wiedergabe des Hymnus zum Lobe der Gottesmutter. Genauer ge-
sagt geht es ihm um den richtigen Blickwinkel. Der Fokus soll auf Jesus als un-
ser Heil gerichtet sein bzw. auf Maria als dieses Heil beinhaltend, als ein Ort, an
dem Heil gefunden werden kann.

2.2 Bemiihen um Klarheit

Auf den ersten Blick erscheint es widersinnig, dass eine den Text um noch mehr
Metaphern erweiternde Paraphrase auf mehr Klarheit zielen soll. Sachs’ Para-
phrase bemiiht sich aber tatsdchlich um eine klare Aussage. Ebenso, wie sie
dem Anspruch des Meistergesangs gerecht werden will, daher die strenge Form
wahrt und versucht, inhaltlich fundiert und korrekt zu sein, ringt sie um Ein-
deutigkeit, Pragnanz und eben Klarheit. Besonders deutlich wird das an einer
Stelle, die in ihrer Prdgnanz beinahe Luthers klarer Rhetorik Konkurrenz macht:
Gabrihelis ore der miindt /Gabrihellis dich griiesset/ aiigenplicklich die selben
stiindt / hastw jiinckfraw enpfange /war got vnd mensch in deinem ketischen leib
(Str. 2, V. 6-10). Sachs iibersetzt nicht nur, sondern fiigt eine theologische Aus-
sage hinzu, die weder im Hymnus noch im zugrunde liegenden Bibeltext (Lk
1,26-38) spezifiziert wird: wie genau Maria Christus in ihrem Leib empfingt.
Sachs schliefdt den Gruf3 aus dem Mund Gabriels kurz mit der Empfangnis des
wahren Gottes und Menschen Jesus (aiigenplicklich die selben stiindt/hastw
jiinckfraw enpfange). Die sonst haufig stark betonte Einwilligung Mariens (Lk
1,38) wird an dieser Stelle nicht erwdhnt, um den direkten Zusammenhang
zwischen dem Ave des Engels und dem Schwangerwerden Marias
hervorzuheben (vgl. auch Str. 2, V. 1-2). Das wire mehr als genug theologisches
Diskussionspotenzial fiir drei Verse, denn die Frage, auf welche Art Maria durch
den Heiligen Geist schwanger geworden sei, beschiftigte die Theologie des
gesamten Mittelalters sehr.?® Doch Sachs fiigt zusitzlich noch die Zweinatu-

37 Diese Formulierung spielt auf die Eucharistie an.

38 Die Diskussionen umfassten auch die Frage nach der Geburt Christi, die ebenfalls teilweise
per aurem diskutiert werden konnte. Aus heutiger Sicht lassen sich die verschiedenen iiber die
Jahrhunderte hinweg diskutierten Varianten schwerlich in all ihren Differenzierungen nach-
vollziehen. Einen kurzen Einblick in diese Diskussionen bietet Stefano De Fiores, S. 154-155.



Ave maris stella =—— 339

renlehre und Marias Rolle dabei hinzu. In Niirnberg war die Vorstellung, dass
Maria den Heiland schon im Moment des Engelsgrufles empfangen habe, sehr
beliebt, wie man am Englischen Gruf in der Lorenzkirche sehen kann, eine
grof3formatige Darstellung Marias und Gabriels.” Veit Stof, der Kiinstler, hat
raffiniert in Marias Mantel die Form eines Ohrs eingearbeitet, um darauf anzu-
spielen, dass Maria in dem Moment, als sie den Gruf3 des Engels hort und seine
Worte aufnimmt, schwanger geworden sei; worauf dariiber hinaus auch die
Darstellung ihrer Kérperhaltung — ihr Ohr dem Engel zugewandt — hindeutet.
Die Zweinaturenlehre wiederum diskutiert das Wesen Christi. Selten findet sich
eine dhnlich pragnante Darstellung wie hier bei Sachs, dass Jesus ndmlich wah-
rer Gott ist, aber auch wahrer Mensch; dass er kein auf Erden wandelnder Gott
war, sondern in Marias Leib Mensch geworden ist.*

Sachs erweitert den lateinischen Text nicht willkiirlich oder rein dekorativ,
sondern um theologische Aussagen, die er schon in der Metapher ,Gabriels
Mund‘ angelegt sieht. Thm geht es nicht um Ausschmiickung, sondern um Pra-
zision. Um die eben besprochene klare theologische Aussage treffen zu konnen,
versteht Sachs Gabrihelis ore als eine Metapher, die fiir ihn, {iber ein Pars pro
toto fiir den Engelsgruf3 hinaus, die jungfrauliche Empfangnis des wahren Got-
tes und wahren Menschen im Moment des Griifiens mitbedeutet. Er gestaltet die
vorgefundenen lateinischen Metaphern im Deutschen im Sinne seines theologi-
schen Standpunktes aus. Wie differenziert sein Standpunkt bzw. sein Verhaltnis
zu Maria ist, zeigt sich besonders schén in der schon angesprochenen und
durch eine formale Abweichung gekennzeichneten Strophe vier, die nun in
ihrer Ganzheit betrachtet werden soll. Zunachst die Bedeutung des lateinischen
Textes, die Sachs voraussetzt:

Monstra te esse matrem Zeige dich als Mutter.

Sumat per te precem Durch dich wird die Bitte annehmen,
Qui pro nobis natus der, fiir uns geboren,

Tulit esse tuus es auf sich nahm, dein (Sohn) zu sein.

Im ersten Stollen zielt Sachs darauf ab, Bildlichkeit hervorzurufen, und spricht
das im zweiten Stollen aus: senftmiitiges pilde (Str. 4, V. 7) — gerade da, wo der
lateinische Text von Marias Mittlerrolle, ihrem Einfluss auf Jesus, spricht, fo-
kussiert Sachs darauf, dass Maria (nur) ein Abbild der Sanftmiitigkeit sei. Er
schwdcht damit implizit die Maria im Hymnus zugeschriebene Einwirkungskraft

39 Vgl. zur Ikonographie des Englischen Grufles auch Noll.
40 Vgl. zur Zweinaturenlehre Slenczka, S. 385-392.



340 —— Anja Becker, Julia Schmeer

auf ihren Sohn Christus ab. Denn erstens nimmt Gott und nicht Jesus bei Sachs
das Gebet auf (Str. 4, V. 8), und zweitens hat er ja im Abgesang — wie schon
besprochen — Platz geschaffen, um Maria als GEFASS bzw. ORT zu inszenieren.
Maria dient als Hilfestellung, als vorstellbares Bild, das durch all die lobenden
Metaphern hervorgerufen wird, um dem Heil iiber dieses Bild ndher zu kom-
men: dem Heil, dem sie als Gefaf3 dient. Der lateinische Text sollte nicht derart
missverstanden werden, dass Maria nun direkte Vermittlerin des Heils ist, denn
das ist allein Jesus, aber ihr Bild kann helfen, den Heilsbringer zu erreichen.

2.3 Hat Sachs den Hymnus in einen Vorboten des Kommenden
verwandelt?

In der dritten Strophe bereitet Sachs mit Monstranz und Lilienstidngel (Str. 3,
V. 12-13) eine visuelle Komponente vor, die in Strophe vier ausgehend vom
lateinischen monstra zum Tragen kommt. Die Metaphern schlief3en an bekannte
Bildprogramme an und zeigen Maria als ein Abbild der Sanftmiitigkeit.” Sachs
bemiiht sich, Marias Rolle im Heilsgeschehen klar zu umreifien. Sie leitet Gebete
weiter an Gott, sie ist als Bild visueller Ankerpunkt. Die Orts- und Gefdfimeta-
phern inszenieren Maria als Prasentationsort Gottes. Die von der sonstigen Re-
gelmafligkeit abweichende Platzierung des Latein unterstreicht dies, und das
Possessivpronomen tuus wird gewissermaflen zur Ortsangabe. Maria und ihr
Hymnus sind Hilfsmittel, um Gott und Jesus zu erreichen. Damit ist Sachs nahe
bei dem, was Luther zu Bildern sagt: namlich, dass sie zwar gefdhrlich sein
konnen, weil sie zur Abgotterei fiihren, zugleich aber auch probate Hilfsmittel
sein konnen, um dem einfachen Gemiit das Heilsgeschehen néher zu bringen.*
Auch Luther ringt immer um Klarheit und Einfachheit, man denke allein an die
Formulierung sola scriptura. Er hat Vertrauen darauf, dass im Bibeltext alles
Heilsrelevante zu finden ist, und méchte bei seiner Ubersetzungstitigkeit immer
das wiedergeben, was die Textvorlage fiir ihn impliziert.” Auch seine Ausei-
nandersetzung mit Maria ist differenziert und versucht stets, iiber sie auf Chris-

41 Insbesondere Mantel und Rosenzweig in Str. 4, V. 3-4.

42 Vgl. Luthers Wunsch nach unzweideutigen ,Merkbildern‘ in Schuster, S. 117.

43 Luther bespricht in seinen Bibelauslegungen haufig verschiedene ihm bekannte Textvari-
anten und vergleicht die damals géngige lateinische Bibel mit der (dlteren) hebrdischen und
griechischen, welche er zur Basis seiner Ubersetzung macht. Grundlegendes dazu findet sich in
verschiedenen Beitragen im ,Luther Handbuch‘ im Kapitel zu Luthers Werk: vgl. Beutel, S. 258—
459, inshbesondere: S. 258-265; S. 367-369 und S. 444—-449.



Ave maris stella =—— 341

tus zu blicken:* ebenso wie Sachs es in Strophe zwei und vier versucht, ohne
sich dabei zu weit vom marianischen Hymnus zu entfernen.

In der dritten Strophe jedoch miissen dem protestantischen Blick einige
Verse sofort ins Auge fallen, die auf gar keinen Fall als reformatorische Vorbo-
ten gelesen werden konnen. Hier ist Sachs noch ganz altgldubig: Soliie vincla
reis los aiif/den schiildigen ir pande /das der helisch drack nit er laiif/ seit das
dw pist alleine / virsprecherin der armen siinder schar (Str. 3, V. 1-5). Diese Vor-
stellung von Maria als einziger Fiirsprecherin der Siinder, hier zur Befreierin der
Schuldigen aus ihren Fesseln erhoben, entspricht der spdtmittelalterlichen
Suche nach der tréstenden Fiirsprache vor dem strafenden Gott. Dies ist fiir
Luther eine viel zu aktiv am Heilsgeschehen beteiligte Maria. Allerdings koppelt
Sachs die vom Latein vorgegebene Lichtmetaphorik mit einer weiteren typi-
schen Marienmetapher (ndmlich dem Karfunkel) und mit der Interpretation der
Blindenmetapher aus dem Lateinischen als ,durch die Siinde erloschenes Licht".
Profer liimen cecis gib licht/den dis verloren hande/vnd in siinden gesehen
nicht / lichter karfiinckel steine/erleiicht ir hercz diirch rew peichtpiisse gar
(Str. 3, V. 6-10). Es soll deutlich werden, welche Rolle Maria spielt. Ihr Licht ist
nicht vergleichbar mit dem Licht Gottes, sondern dient nur der Reue, Beichte
und Bufde. Allerdings gerdt die Bemiihung um Klarheit in Gefahr, zum einen,
weil die Zuschreibung ,einzige Fiirsprecherin‘ duflerst stark ist, zum anderen,
weil sie als ,K6nigin der Engel‘ im letzten Vers sehr prdsent ist, prasenter als
Gott.

Allem Lob Mariens ist gemein, dass es um das rechte Maf ringt — das dndert
sich mit der Reformation nicht. Es steht vor der Herausforderung, Maria als
,unter allen Frauen die Beste‘ darzustellen, deren Lob alle anderen iibersteigt,
ohne sie zur Go6ttin zu erheben. Der protestantisch kritische Blick auf die Mari-
enverehrung speist sich bis heute aus dem Zweifel, ob Maria von ihren Vereh-
rern wirklich nur verehrt und um Vermittlung gebeten oder ob sie nicht doch
angebetet wird. Das ist theologisch verkiirzend, soll aber an dieser Stelle ausrei-
chen. Maria ist zu loben, aber sie ist nicht Gott. Wenn sie Teil der Trinitat wird,
dann iiberschreitet das dogmatische Grenzen. Dennoch bleibt sie Mutter Gottes
und ist damit so nah am Gottlichen wie nur irgendein Mensch sein kann. Im
lateinischen Hymnus Ave maris stella sieht Sachs ein Bild Mariens angelegt, das
missverstanden werden konnte, er ringt damit, es eindeutig zu machen. Dieses
hier nur skizzierte Problempotenzial kann nicht aufgeldst werden. Es bestimmt

44 Vgl. z. B. Luthers Ubersetzung des Englischen GruBes im ,Sendbrief vom Dolmetschen*
1530: WA 30, II, S. 438-439, sowie seine Erldauterungen zum Gebrauch des Ave Maria im Bet-
biichlein 1522: WA 10, 11, S. 407-409.



342 — AnjaBecker, Julia Schmeer

Sachs’ Verhiltnis zu Maria schon vorreformatorisch und macht deutlich, warum
Luthers Botschaft auf fruchtbaren Boden bei Sachs fillt. Sichtbar wird dies in
seinem Bemiihen, Maria zu loben, aber nicht zur Mittlerin des Heils zu machen,
erkennbar in der Gestaltung der vierten Strophe.

Es wird deutlich, dass Sachs sich differenziert und bewusst mit Maria und
ihrer Rolle in der Heilsgeschichte auseinandersetzt. Dazu kommt sein Bemiihen,
in seinem Lob der Gottesmutter klare und eindeutige theologische Aussagen zu
machen. Luther wird genau das bieten und fordern: die eigene Auseinanderset-
zung mit dem Heilsgeschehen und Klarheit. Ein Weg, Klarheit und Richtigkeit
zu garantieren, ist im Meistergesang die Verwendung von Bibelzitaten. Auch
das ist ein Punkt, an dem sich Sachs in seiner vorreformatorischen Praxis von
Luther bestarkt sehen kann. Auf die Bibelzitate wurde hier absichtlich nicht
eingegangen, weil sie — und das ist fiir eine abschlielende Feststellung des
vorhandenen Problempotenzials vielsagend — willkiirlich und textuell unmoti-
viert wirken, aufier in der erwdhnten zweiten Strophe im sechsten Vers. Alle
weiteren Zitate wecken mehr den Anschein, pflichtschuldige Erwdhnungen im
Sinne der Meistergesangtradition zu sein, die gerade diese Stellen haufig
nennt.” Die biblischen Verweise bieten in der Ave maris stella-Paraphrase aber
wenig Riickhalt fiir die Aussagen {iber Maria. Ein richtiger Abschluss der Arbeit
an diesem Text bleibt damit unmdglich, weil Sachs selbst 1516 noch kein ab-
schlieflendes Marienbild darstellen kann. Der Text dokumentiert die Suche
nach theologisch abgesicherten, in der Volkssprache leicht nachzuvollziehen-
den Aussagen iiber Maria. Sachs gliickt es, traditionelle Marienmetaphern krea-
tiv zu verbinden und den vorgegebenen Text mit einem differenzierten Bild der
Jungfrau zu kommentieren. Doch klar und einfach wird ihr Lob dadurch nicht,
und ihm gelingt es nicht, das Problempotenzial in den verwendeten Metaphern
zu iiberdecken — ein Problempotenzial, das der Reformation noch sehr viel un-
angenehmer sein wird, und Luther dazu bewegt, aus maris stella, dem Meeres-
stern, maris stilla, den Meerestropfen, zu machen.*

45 Das sind hier: Apk 12,1: die Zwolf-Sterne-Krone (Str. 2, V. 16); Ri 6,36-40: das Fell Gideons
(Str. 5, V. 5); Ex 3,2: der brennende Dornbusch (Str. 5, V. 10) und Gen 8,8-12: Noahs Taube
(Str. 6, V.5).

46 Vgl. Diifel, S. 80. Die Bezeichnung maris stella hebt Maria hervor und setzt sie metapho-
risch als ,Meerstern‘ an den Himmel iiber die Glaubigen; maris stilla wiederum reiht sie unter
die Glaubigen ein, sie ist nur ,ein Tropfen im Meer* unter vielen. Es wird vermutet, dass der
Hymnus Ave maris stella urspriinglich auf die Verwechslung von stilla mit stella zuriickgeht,
was wiederum teilweise mit der Deutung des hebrdischen Namens ,Mariam*® als ,bitteres Meer*
durch den Kirchenvater Hieronymus erklédrt werden konnte (diesen ldsst der entsprechende



Ave maris stella =—— 343

Literaturverzeichnis

Baumeister, F.: Art. ,Meerstern®. In: Marienlexikon 4 (1992), S. 384-385.

Becker, Anja: Mittelalterliches Textwissen in Metaphern. Bemerkungen zu Konrads von
Heimesfurt Diu urstende. In: Hofische Textgeschichten. Fs. fiir Peter Strohschneider.

Hg. von Beate Kellner, Ludger Lieb, Stephan Miiller. Heidelberg 2015 (GRM-Beiheft 69),
S. 21-44.

Becker, Anja: Pragmatische und lyrische Gebete an den Heiligen Geist. Zur poetischen Bedeu-
tung von Remetaphorisierungen. In: Die Kunst der ,brevitas®. Kleine literarische Formen
des deutschsprachigen Mittelalters. Hg. von Franz-Josef Holznagel u. a. Berlin 2017
(Wolfram-Studien 24), S. 401-436.

Becker, Anja: Remetaphorisierungen. Der Heilige Geist in der deutschen Literatur des
Mittelalters. Habil. masch. Miinchen 2014.

Beutel, Albrecht (Hg.): Luther Handbuch. 2. Aufl. Tiibingen 2010.

Black, Max: Die Metapher [1954/1962]. In: Theorie der Metapher. Hg. von Anselm Haverkamp.
Darmstadt 1983 (Wege der Forschung 389), S. 55-79.

Black, Max: Mehr iiber die Metapher [1977]. In: Theorie der Metapher. Hg. von Anselm
Haverkamp. Darmstadt 1983 (Wege der Forschung 389), S. 431-457.

Brinkmann, Hennig: Voraussetzungen und Struktur religioser Lyrik im Mittelalter. In:
Mittellateinisches Jahrbuch 3 (1966), S. 37-54.

Diifel, Hans: Luthers Stellung zur Marienverehrung. Mit vier Kunstdrucktafeln. Gottingen 1968
(Kirche und Konfession 13).

Ellis, Frances Hankemeier: The Early Meisterlieder of Hans Sachs. Bloomington 1974.

Fiores, Stefano De: Il. Maria in der Geschichte von Theologie und Frommigkeit. In: Handbuch
der Marienkunde. Hg. von Wolfgang Beinert, Heinrich Petri. Bd. 1. 2. Aufl. Regensburg
1996, S. 99-267.

Die geistlichen Lieder des Ménchs von Salzburg. Hg. von Franz Viktor Spechtler. Berlin, New
York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germanischen
Vélker, N. F. 51).

Grote, Heiner: Art. ,Maria/Marienfrommigkeit. 1. Kirchengeschichtlich®. In: TRE 22 (1992),
S.119-137.

Janota, Johannes: Art. ,Hymnus‘. In: RLW 2 (2000), S. 107-110.

Kornrumpf, Gisela: Art. ,Ave maris stella (deutsch) [Nachtr./Korr.]*. In: VL2 11 (2010), Sp. 193.

Kraf3, Andreas: ,Ave maris stella‘ und ,Ave praeclara Maris stella’ in einem deutschen Marien-
gebetbuch. In: ZfdA 140 (2011), S. 190-199.

KraB, Andreas: Spielriume mittelalterlichen Ubersetzens. Zu Bearbeitungen der Marien-
sequenz ,Stabat Mater Dolorosa‘. In: Ubersetzen im Mittelalter. Cambridger Kolloquium
1994. Hg. von Joachim Heinzle, L. Peter Johnson, Gisela Vollmann-Profe. Berlin 1996
(Wolfram-Studien 14), S. 87-108.

Artikel in der ,Theologischen Realenzyklopadie‘ an dieser Stelle jedoch unerwdhnt, vgl. Grote,
S. 129).



344 — AnjaBecker, Julia Schmeer

KraB, Andreas: Stabat mater dolorosa. Lateinische Uberlieferung und volkssprachliche
Ubertragungen im deutschen Mittelalter. Miinchen 1998 (Forschungen zur Geschichte der
dlteren deutschen Literatur 22).

Lakoff, George, Mark Johnson: Leben in Metaphern. Konstruktion und Gebrauch von
Sprachbildern. 6. Aufl. Heidelberg 2008 [Erstverdffentlichung als: Metaphors We Live By.
Chicago 1980].

Lausberg, Heinrich: Der Hymnus ,Ave maris stella‘. Opladen 1976 (Abhandlungen der
Rheinisch-Westfédlischen Akademie der Wissenschaften 61).

Lipphardt, Walther: Art. ,Ave maris stella (deutsch)‘. In: VL21(2010), Sp. 565-568 [unverédn-
derter Neudruck der 2. Aufl.].

Noll, Thomas: Der ,Englische Gruf‘ des Veit Stof. Ikonographie und Frommigkeit. In:
Zeitschrift des Deutschen Vereins fiir Kunstwissenschaft 56 /57 (2002/03) (2002),

S. 115-143.

Richards, Ivor Armstrong: Die Metapher [1936/1964]. In: Theorie der Metapher. Hg. von Anselm
Haverkamp. Darmstadt 1983 (Wege der Forschung 389), S. 31-52.

Ricceur, Paul: Die lebendige Metapher. Aus dem Franzdsischen libersetzt von Rainer Rochlitz.
3. Aufl. Miinchen 2004 (Ubergénge 12) [franz. Erstausgabe 1975].

Schuster, Peter-Klaus: Abstraktion, Agitation und Einfiihlung. Formen protestantischer Kunst
im 16. Jahrhundert. In: Luther und die Folgen fiir die Kunst [Hamburger Kunsthalle,

11. November 1983-8. Januar 1984]. Hg. von Werner Hofmann u. a. Miinchen 1983,
S. 115-125.

Slenczka, Notger: Art. ,4. Christus‘. In: Luther Handbuch. Hg. von Albrecht Beutel. 2. Aufl.
Tiibingen 2010, S. 381-392.

Wagner, Fritz: Der Marienhymnus Ave maris stella des Ambrosius Autpertus. In: ders.: Philolo-
gia Sacra Cisterciensis. Untersuchungen zur mittelalterlichen Dichtkunst der Zisterzienser
und ihrer Tradition. Langwaden 2005, S. 77-83.

Weimann, Birgitt: Die mittelalterlichen Handschriften der Gruppe Manuscripta Germanica.
Frankfurt a. M. 1980 (Kataloge der Stadt- und Universitatshibliothek Frankfurt a. M. 5,4),
S.139-143.



Albrecht Drose
Ein newes Gedicht,
das von Marie Psalter spricht

Sixt Buchsbaums Rosenkranzgedicht im Herzog-Ernst-Ton

1 Einleitung

Um 1500 erschien in mehreren Drucken ein Gedicht von Vnser frawen rosen-
krantz, das in einundzwanzig Strophen in der sogenannten Herzog-Ernst-Weise
Szenen der Heilsgeschichte von der Verkiindigung bis zum Jiingsten Gericht
prasentiert. Als Verfasser nennt sich in der letzten Strophe ein ansonsten unbe-
kannter Sixt Buchsbaum. Die Abfassung des Textes ist wohl auf 1492 zu datie-
ren. Es existiert eine handschriftliche Fassung im Wiener Codex 4348 (fol. 150"
152'; um 1500), die auf den verlorengegangenen Erfurter Erstdruck Hans Sporers
von 1494 zuriickgeht.! Der Text ist dariiber hinaus in immerhin neun Flugschrif-
ten und zwei Einblattdrucken aus dem sechzehnten Jahrhundert nachweislich
iiberliefert.? Ferner findet sich das Lied in diversen katholischen Gesangbiichern
am Ende des sechzehnten und zu Beginn des siebzehnten Jahrhunderts.

In der Wiener Handschrift lautet die Uberschrift: Ein newes Gedicht, das von
Marie Psalter spricht. Der Ulmer und der Memminger Einblattdruck sind iiber-
schrieben: Vnser frawen rosenkrantz, wobei die Einleitung erganzt: Dje gefchrifft
geyt vns weifs vnnd ler/ wie maria psalter wer. Diese Stichworte ,Marienpsalter
und ,Rosenkranz‘ ordnen den Text in die Praxis des Rosenkranzgebets ein. Frie-
der Schanze hat die intermediale Abhdngigkeit des Textes vom Ulmer ,Marien-

1 Vgl. Schanze: Erfurter Druck. Die Handschrift gibt falschlich 1420 als Entstehungsjahr an
und nennt als Verfasser seyt puchsbau. Schanze vermutet einen Fehler in der Druckvorlage. Zur
Handschrift siehe Menhardt, S. 1023-1033, dort S. 102, Nr. 17. Allgemeine Information bei
Schanze: Buchsbaum, Sp. 1109-1110.

2 Zur Uberlieferung vgl. RSM 1, S. 349-350, Nr. 43. In der Folge zitiere ich den Einblattdruck
von Albrecht Kunne, Memmingen, ca. 1508/10. Abbreviaturen sind in der Regel aufgelost;
iiberfliissige Abbreviaturen werden mit abgebildet. Miinchen, BSB, Einbl. III,51z (GW, 5
Sp. 621a). Siehe Abb. S. 346. Neben dem Memminger Druck seien hier noch die beiden dltesten
erhaltenen Drucke vor 1510 erwdhnt: der Druck von Johann Zainer d. J., Ulm, 1503/08; Miin-
chen, BSB, Einbl. III,51w (GW 5672) sowie die Flugschrift von Hans Schobser, Miinchen (GW
5671). Zur Datierung vgl. Schanze: Inkunabeln, S. 70-71, Nr. 24 und 25.

DOI 10.1515/9783110475371-020, LCORAIETH| © 2017 Albrecht Drise.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



346 =—— Albrecht Drése

psalter von 1483 aufgezeigt.? So entspricht die Prasentation der Heilsgeschichte
in Buchsbaums Gedicht in Inhalt und Reihenfolge den Rosenkranzmedaillons
im Ulmer Psalter, wobei die einzelnen Stationen von Buchsbaum als ,Figuren’
bezeichnet werden. Meine Frage richtet sich auf die Funktionsweise des Buchs-
baum-Textes. Diese ergibt sich, so meine Vermutung, aus den spezifischen
medialen und poetischen Transformationen, aus der Kooperation und der Kon-
kurrenz von Text und Bild, die die Entwicklung der Rosenkranzfrémmigkeit
generell konstituiert.

Abb. 1: Sixt Buchsbaum: Vnser frawen rosenkrantz [Memmingen: Albrecht Kunne, 1508/10]
Bayerische Staatsbibliothek, Signatur Einbl. IIl,51z.

3 Vgl. Schanze: Erfurter Druck, Sp. 1305-1306.



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht =—— 347

Es ist hier nicht der Ort, die verwickelte Vorgeschichte des Rosenkranzgebets
ausfiihrlich zu rekapitulieren, ich hebe daher nur einige Aspekte hervor, um
den Kontext des Buchsbaum-Textes etwas zu erhellen: Der Rosenkranz ist be-
kanntlich eine Gebetsform, die im Wesentlichen aus einer strukturierten Wie-
derholung des Ave Maria besteht. In der Grundform des Ave-Fiinfzigers gliedert
sich der Rosenkranz in fiinf Dekaden, auf ein Paternoster folgen zehn Ave Ma-
ria.* Der sogenannte ,Marienpsalter‘ bildet die Grof3form des Rosenkranzgebets;
er verbindet drei Rosenkrdnze, also insgesamt 150 Ave Maria in fiinfzehn Deka-
den, wobei die Dekaden mit Betrachtungen aus dem Leben Jesu (den sogenann-
ten ,Geheimnissen‘) verkniipft werden. Es handelt sich allerdings um einen
,Ersatz-Psalter‘, d. h. um die Imitation monastischer Exerzitien.> Die lateinun-
kundigen Konversen sollten statt der Psalmen einfache Gebete wie das Pater-
noster und, verstarkt seit dem Hochmittelalter, das Ave Maria beten. Der Ave-
Fiinfziger wurde schon im dreizehnten Jahrhundert Rosarium genannt;® auch
die charakteristischen Gebetsgerite lassen sich schon friih nachweisen.’

Das Rosenkranzgebet im engeren Sinn konstituiert sich in der gezielten
Verkniipfung von Betrachtung und Gebet. Auch wenn eine ldngere Vorge-
schichte anzunehmen ist, wird diese Verbindung iiblicherweise auf die Trierer
Kartause in den 1410er Jahren zuriickgefiihrt:® Der Prior Adolf von Essen habe
seinem damaligen Novizen Dominikus von Preuflen empfohlen, den Rosen-
kranz (in Form des Ave-Fiinfzigers) zu beten und Dominikus habe die fiinfzig

4 Vgl. Heinz: Rosenkranz I, S. 403-404; S. 406. Der Abschluss der Dekade durch die Doxologie
Gloria Patri setzte sich erst im sechzehnten Jahrhundert allgemein durch.

5 Vgl. Heinz: Entstehung, S. 31; Heinz: Rosenkranz, Sp. 1304. In der mittelalterlichen Kloster-
kultur war es gebrduchlich, ,markante Psalmworte‘ entsprechend der Anzahl der biblischen
Psalmen 150mal zu wiederholen. Als friihestes Zeugnis wird eine Beginenregel aus Gent von
1242 angefiihrt, die ihren Mitgliedern auferlegte, téglich drei houdekins, d. h. also dreimal den
50er-Ave zu beten.

6 Vgl. Heinz: Entstehung, S. 31; Heinz: Rosenkranz, Sp. 1304. Die Bezeichnung ist Gegenstand
diverser Rosenkranzlegenden, wonach die Gebete spirituelle Rosen darstellen, aus welchen fiir
Maria ein Rosenkranz geflochten wiirde.

7 Wobei man bis ins fiinfzehnte Jahrhundert hinein Gebetsschniire (Paternosterschniire)
verwendete, also noch keine Ketten oder Krinze.

8 Eine Vorform bietet ja im Grunde schon das kanonische Stundengebet, in dem die Psalmen
mit einer Antiphon verbunden werden, zumal wenn in der ,Laienvariante‘ der Psalmtext durch
das Ave Maria ersetzt wird. Siehe dazu Heinz: Entstehung, S. 32-33. Heinz weist aber darauf
hin, dass es sich hierbei um ,poetische Mariengriif3e‘, nicht jedoch um die Verkniipfung von
Ave-Gebet und Leben-Jesu-Meditation handelt.



348 —— Albrecht Drése

Ave Maria jeweils mit fiinfzig clausulae verbunden.’ Bei diesen clausulae han-
delt es sich um Relativsatze, die an den Namen ,Jesus‘ anschlief3en, mit dessen
Nennung das Ave Maria damals endete; jeder Satz weist dabei auf ein Ereignis
aus dem Leben Jesu hin.”® Auf diese Weise schiebt sich iiber das zyklische Gebet
des Kranzes die sukzessive Betrachtung des Lebens Jesu und der Heilsgeschich-
te im Allgemeinen.

Diese Verbindung von Gebet und Meditation fand Verbreitung zunachst in-
nerhalb der Trierer Kartause und dann iiber sie hinausgehend. Dabei besaflen
diese Rosarien noch keine feste Form, sowohl die Anzahl der Ave Maria als auch
der Inhalt der Klauseln waren durchaus variabel (das Spektrum reichte vom
einfachen Fiinfer-Ave bis zu Kombinationen von 165 Ave Maria)."! Der Domini-
kaner Alanus von Rupe (1428-1475) fithrte den Rosenkranz in die Laienkateche-
se ein.” Er operierte mit einer Verdreifachung des Ave-Fiinfzigers und fiigte
nach jeder Dekade das Paternoster ein, woraus sich die Grundform des Marien-
psalters ergab. Diese triadische Struktur war geeignet, Menschwerdung, Passion
und Verherrlichung Christi meditativ nachzuvollziehen; dementsprechend
wuchs auch die Zahl der Klauseln (zuziiglich Erlduterungen) auf insgesamt 150
an.”

9 Dominikus schreibt sich diese Erfindung selbst zu: Meditationes et clausulae vitae Jesu ad
Rosarium Beatae Mariae ipse primus addidit. [,,Als Erster fiigte er Betrachtungen und Klauseln
vom Leben Jesu dem Rosenkranz der seligen Maria bei.“] Liber experientiarum I, 38; zit. nach
Scherschel, S. 125. Vgl. dazu auch Heinz: Entstehung, S. 25; Winston-Allen, S. 13-30;
Scherschel, S. 118-133. Dominikus war wohl von der Baumvision im Liber specialis gratiae
Mechthilds von Hackeborn inspiriert. Gegen die in der Forschung iibliche ,kartusianische
Engfiihrung’ wendet sich Baier, S. 152-153, mit Hinweis auf die Zisterzienserinnen von
St. Thomas in Kyll, deren Gebetbuch schon eine dhnliche Kombination aufwies. Dazu einge-
hender Heinz: Zisterzienser.

10 Die Klauseln bei Scherschel, S. 124-125. Als Beispiel sei hier die erste Klausel angefiihrt:
Ave Maria, gratia plena, Dominus tecum. Benedicta tu in mulieribus, et benedictus fructus ventris
tui Jesus Christus. (1) Quem Angelo nuntiante de spiritu sancto concepisti. Amen. Das Prinzip
findet sich schon in der mystischen Spiritualitdt etwa bei Mechthild von Hackeborn oder bei
Gertrud der Grof3en, die nach dem benedictus fructus ventris tui fortfahrt: Jesus, splendor pa-
ternae claritas et figura substantiae eius. Vgl. Heinz: Entstehung, S. 35-36.

11 Darauf verweisen u. a. Winston-Allen, S. 13 u. S. 33 sowie Lentes: Bildertotale, S. 69-70.

12 Vgl. Klinkhammer: Marienpsalter, Sp. 47-48. Alanus bevorzugte {ibrigens den Ausdruck
,Marienpsalter‘ (Psalterium Beatae Mariae Virginis), da ihm Rosarium zu weltlich und anst68ig
erschien.

13 Vgl. Heinz: Entstehung, S. 38-39; vgl. des Weiteren Klinkhammer: Marienpsalter, Sp. 47—
48. Die Klauseln iibernahm Alanus von Dominikus, der die Anzahl der Klauseln selbst auf das
150er-Ave erweitert hatte. Alanus war allerdings der Ansicht, diese Klauseln stammten vom



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht =—— 349

Ohne klerikale Hilfestellung war diese umfiangliche und komplexe Gebets-
form fiir Laien nicht zu bewiltigen. Der K6lner Dominikaner Jakob Sprenger
iibernahm daher nur die Grundstruktur des Ave-Fiinfzigers, als er in Koln 1474
eine Rosenkranzbruderschaft griindete. Diese Bruderschaft wurde von Papst
Sixtus IV. 1475 approbiert und die neue Gebetsweise als heilsvermittelnd und
ablasswirksam bestétigt. Bereits 1481 sollen sich iiber 100.000 Personen in vie-
len Stidten in die Listen eingetragen haben:'* Das hat seinen Grund nicht zu-
letzt darin, dass diese Reformbruderschaft allen Stinden offenstand, den Rei-
chen ebenso wie (ausdriicklich) den Armen, sowohl Madnnern als auch Frauen:
»Mitglied wurde, wer sich in einem am Altar ausliegenden Bruderschaftsbuch
eintrug.“’ Beitrdge wurden nicht erhoben, die einzige Verpflichtung bestand
darin, das 150er-Ave (drei Rosenkridnze) einmal pro Woche zu beten. Sprenger
kappte die Betrachtungen des Alanus und stellte es den Mitgliedern frei, wie sie
den Marienpsalter beten wollten. Selbst das Unterlassen des Gebets stellte keine
Siinde dar, allerdings wurde dem Sdumigen in dieser Zeit die Heilswirkung der
Gebetsgemeinschaft nicht zuteil.

Die Konjunktur des Rosenkranzes fallt kaum zufdllig mit den ersten Kon-
junkturen des Buchdrucks zusammen. Die Handbiicher des Rosenkranzes geho-
ren zu den friihesten volkssprachlichen Drucken von Andachtsliteratur. Beson-
ders erfolgreich war der Ulmer ,Marienpsalter aus dem Jahr 1483, gedruckt von
Konrad Dinckmut wahrscheinlich im Auftrag der Ulmer Dominikaner, der in
insgesamt sieben Auflagen bis 1502 erschien.’® Die Ulmer Rosenkranzbruder-
schaft war von Felix Fabri, einem Mitbruder Sprengers, ebenfalls im Jahr 1483
gegriindet worden und ,,zdhlte in kurzer Zeit 4000 Mitglieder“.” Der Ulmer ,Ma-
rienpsalter’ kehrt ausdriicklich zu Alanus’ Ansatz zuriick.”® Erldutert werden
Struktur und Hintergrund des Rosenkranzgebets, dariiber hinaus enthalt das

heiligen Dominikus, seinem Ordensgriinder, wozu dieser von der Gottesmutter selbst angeregt
worden sei. Diese Legende gehorte lange zum Grundbestand der Rosenkranzfrommigkeit.

14 Vgl. Schmidt, S. 48-49; Jaggi, S. 92-93. Kaiser Friedrich III. soll sich mit seiner Familie als
Erster eingetragen haben.

15 Jiggi, S. 93.

16 Psalter Marie, Konrad Dinckmut, Ulm 1483 (GW, M39197). Ich zitiere nach dem Exemplar
Miinchen, BSB, 4 Inc.c.a. 316. Vgl. zum Folgenden auch die ausfiihrlichen Darlegungen von
Griese, S. 182-193.

17 Isenmann, S. 657.

18 Dife nachuolgende materi/ Jft gezogen aufz ainem biechlin welches gemacht hatt maifter
alanus brediger ordens |...] (as"). Die Ulmer Dominikaner haben den Text wohl ,,aus verschiede-
nen Quellen zusammengestellt“, unter anderem aus einer Ubersetzung des Psalterium beatae
Mariae virginis des Alanus de Rupe. Griese, S. 183.



350 — Albrecht Drése

Buch eine umfangreiche Sammlung von Exempeln und Mirakeln, die die heil-
same Wirkung des Gebets verdeutlichen soll. Der Fokus dieser gedruckten
volkssprachlichen Alanus-Version liegt aber auf den Meditationsanweisungen.
Dabei verzichtet der Ulmer Psalter auf die Fixierung von Textklauseln, gibt je-
doch Empfehlungen, unter welchen Gesichtspunkten der Marienpsalter gebetet
werden kann: das Leben Jesu, seine Passion, die Freuden Mariens etc. Leitend
ist dabei die Dreiteilung des Marienpsalters in einen Weif3en, einen Roten und
einen Goldenen Kranz.” Allerdings bleiben diese Empfehlungen unverbindlich,
wer seine Andacht anders verrichten will, soll nicht zu einer bestimmten Be-
trachtungsweise genotigt werden. Als eigentlich innovativ erweisen sich aber
die ,Figuren‘, auf drei Blittern je fiinf umkranzte Medaillons, die insgesamt
fiinfzehn Stationen der Heilsgeschichte von der Verkiindigung iiber die Kreuzi-
gung bis zum Jiingsten Gericht umfassen.”

E (i—-“‘ s .}-u:j- )“' )
:.u..--_u?;?.-;'l:

sk Saad ?c. o _}I‘:’ jL it
(Ko rt"’i\.[ ;49’ {ayhiad

e T i

Abb. 2a: Die Figuren des ,Psalter Marie‘ [Ulm: Konrad Dinckmut, 1483],
Bayerische Staatsbibliothek, Signatur 4° Inc.c.a. 316, c5v—c7v.

19 Der Psalter Marie setzt diesen Hinweis gleich an den Anfang des Textes: Dife figur git dir zu
verfton vnd lert dich wie du den pfalter marie Oder die drey rofen krdntz beten vnd ordnen folt
(alv).

20 Psalter Marie, fol. 19Y, 20Y, 21'. Vgl. Abb. oben und S. 351.



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht == 351

Abb. 2b: Die Figuren des ,Psalter Marie‘ [Ulm: Konrad Dinckmut, 1483],
Bayerische Staatsbibliothek, Signatur 4° Inc.c.a. 316, c5v—c7v.



352 —— Albrecht Drése

2 Uberlegungen zur Funktionsweise des
Rosenkranzgebets

Rosenkranz und Marienpsalter sind Formen der ,gezdhlten Frommigkeit‘, sie
stehen analog zu anderen Verfahren, etwa durch eine bestimmte Anzahl von
Gebeten spirituelle Gewéander fiir die Gottesmutter oder die Heiligen zu produ-
zieren. %! Das heilsokonomische Kalkiil, das sich hier manifestiert, ist schon im
Mittelalter Gegenstand theologischer Kritik gewesen.? Es ldsst leicht iibersehen,
dass gerade im Rosenkranzgebet ,,die Innerlichkeit iiber das Zdahlen geschult”
werden sollte.” Das Ziel ist auch hier die informatio, d. h. die Bildung und For-
mung des inneren Menschen.* Das kontemplative Moment, das die monasti-
schen Gebetsiibungen auszeichnet, sollte auch ins laikale Exerzitium integriert
werden.

21 Dazu Angenendt u. a., S. 41-42. Auch in den Rosenkranzlegenden spiegelt sich dieser
Gedanke, wenn aus der Haufung des Ave-Gebets ein spiritueller Rosenkranz fiir die Himmels-
konigin erzeugt wird.

22 Vgl. Angenendt u. a., S. 51-52. Man kann diese Praktiken biblisch rechtfertigen (etwa im
Verweis auf 1 Thess 5,17: ,Betet ohne Unterlass!‘), und zudem darauf verweisen, dass hier das
Gebet zu einer pragenden Lebensform erhoben werde, zumal der Sinn der Bruderschaft darin
bestehe, auch fiir andere mitzubeten (womit Strukturen monastischer Existenz in die laikale
Sphiére transferiert werden). Freilich widersprach diese Praxis offenkundig dem Herrenwort,
beim Beten ,,nicht zu plappern wie die Heiden, die meinen, sie werden erhért, wenn sie viele
Worte machen® (Mt 6,7). Die Gegenposition reprisentiert etwa Meister Eckhart, der den unbe-
dingten ,,Vorrang der recta intentio vor jeglicher Arithmetik und Quantifizierung“ betont. Ebd.
23 Angenendt u. a., S. 62-63. Dass eine ,vom Zdhlen gesteuerte Rhythmik“ im Dienste einer
,Habitusformung® steht, betont u. a. auch Largier: Zahlenmuster, S. 210. Des Weiteren auch
Winston-Allen, S. 27: ,Instead of simple Aves, repeated ritualistically because the Virgin liked
to hear them, or psalms recited round the clock in order literally to pray without ceasing, imita-
tio exercises had as their goal the conforming of the individual worshipper to the model of
Christ. The shift from an outward to an inward focus was directed toward transforming the
person.“

24 Der Begriff wird verwendet im Sinne von Kunze, Williams, Kaiser. Diese Formung ist nattir-
lich als langerfristiger Prozess zu denken. Er ist das zentrale Thema der Rosenkranzlegenden,
etwa in der Erzdhlung vom ,M6nch und dem Rosenkranz’, die sich in einem zeitgendssischen
Codex der Trierer Kartause findet (Stadtbibliothek Mainz, Hs I 300; zur Handschrift vgl. List,
S. 156-171). Das Fazit lautet dort, ,niemand kdnne ein so schlechter Mensch sein, dass er nicht
gebessert werde, wenn er ihn ein Jahr lang tdglich bete“. Dominikus soll davon gehort und
daraufhin diese Gebetsweise angenommen haben. Scherschel, S. 135.



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht == 353

Die Funktionsweise dieser Gebetsform lief3e sich mit dem Begriff der ,Auto-
kommunikation‘ beschreiben, wie ihn u. a. Juri Lotman geprdgt hat.® Lotman
versteht darunter eine Synthese, wonach eine ,in natiirlicher Sprache‘ verfasste
Mitteilung mit einem anderen Code verkniipft wird, ,einer rein formalen Organi-
sation‘; der ,duflere Code‘ stimuliert, so Lotman, die Erzeugung assoziativer
semantischer Beziehungen.? Eine solche Verkniipfung generiert ,neue Bedeu-
tungen*: ,,[Sie] strukturiert die im Prozess der Autokommunikation befindliche
Personlichkeit neu.“” Derartige Habitustransformationen werden im Ulmer
Psalter in einer Vielzahl von Legenden und Exempeln inszeniert.?® Freilich stellt
sich die Frage nach der konkreten Koordination dieser Ebenen. Berns hat diese
Korrelation als dynamische Verkniipfung von ,Bdandern‘ oder ,Spuren‘ analy-
siert: Die erste Spur bildet die Kette der Rosenkranzperlen, die die zweite akus-
tisch-rhythmische Spur der Gebete steuert und zur dritten Spur der ,Geheim-
nisse‘ liberleitet; keine statischen Bilder, sondern ,,bewegte, affektgeladene und
affektweckende Bildkomplexe“ mit theatralem Charakter.” Die Drift der Bilder
soll durch die Verwendung bestimmter ,Bild-Gebetsgerdte’ ebenso stimuliert
wie gesteuert werden.*

Das Rosenkranzgebet konstituiert sich also im Spannungsfeld zwischen ei-
nem mechanischen ,praying by numbers‘ und vertiefender informatio.*> Der
Erfolg der Rosenkranzbruderschaften ist wohl darin begriindet, diese Gebets-
praxis in doppelter Hinsicht anschlussfahig zu halten, also eine Funktionssyn-
these zu schaffen, die einerseits einem breiten Bediirfnis nach ,gezdhlter From-
migkeit und abrechenbarer religioser Leistung entgegenkam, andererseits die
Moglichkeit der ,inneren Bildung® (beziehungsweise Selbstheiligung) auch illi-
teraten Schichten eroffnete. Fraglich allerdings blieb, wie diese Prozesse zu

25 Vgl. Lotman, Innenwelt, S. 42. Vgl. dazu grundsatzlich auch Paul, S. 2262: ,,Die anthropolo-
gische Ritualforschung spricht von ,Autokommunikation‘, wenn der eigentliche Adressat
vertikaler Kommunikation der Sender selbst ist.“

26 Vgl. Lotman, Innenwelt, S. 43.

27 Ebd,, S. 44.

28 Exemplarisch sei auf die Erzdhlung vom Priester Adrian verwiesen (ks'-1%), der anfangs zu
grofiten Hoffnungen berechtigt, dann dem Weltleben verfdllt und in den Kerker gerdt. Im
Kerker findet er durch das Rosenkranzgebet zum geistlichen Leben zuriick. Diese Struktur von
hoffnungsvollem geistlichen Anfang, einer tiefgreifenden Krise und der Neuformung durch das
Rosenkranzgebet ist charakteristisch fiir diese Texte. Vgl. dazu Griese, S. 187-188.

29 Vgl. Berns, S. 304-309. Berns spricht daher von der ,pracinematischen Bedeutung® des
Rosenkranzgebets, das er als ,,techno-rationales Konzept* begreift (ebd., S. 304). Vgl. Certeau,
S.127: ,Die Mystik als Literatur entwirft Kérperszenarien. So gesehen hat sie etwas vom Kino.“
30 Vgl. Berns, S. 311.

31 Vgl. Largier: Numbers.



354 —— Albrecht Drése

initiieren und zu lenken waren.*? Dominikus und Alanus operieren mit Klau-
seln: Auch deren Betrachtung ist durch die Zahl bestimmt, in der das Leben Jesu
gegliedert wird; der Fokus des Betenden richtet sich auf unterschiedliche As-
pekte, die nacheinander abgearbeitet werden.” Diese Komplexitédt reduziert
Sprenger radikal, indem er lediglich die Grundstruktur des Ave-Fiinfzigers
iibernimmt, ansonsten aber jede Festlegung auf Meditationsgesichtspunkte
vermeidet. Der Psalter Marie hingegen insistiert auf der Dialektik von Weifiem,
Rotem und Goldenem Kranz. Mit dem Abdruck der ,Figuren‘ (also von Gedan-
kenbildern oder Szenen) geht der Ulmer Psalter in doppelter Hinsicht iiber die
bis dahin gédngigen Instruktionen hinaus:* Im Wechsel des Mediums schliefit er
zum einen an Formen der Bildandacht an, die nicht mehr nur exklusiv im mo-
nastischen Bereich praktiziert wurden, sondern auch iiber private Stundenbii-
cher und Einblattdrucke in die laikale Sphére Eingang gefunden hatten.*® Die
Betenden konnten nun das Buch selbst zur Grundlage ihrer Andacht nehmen,
indem sie beim Beten des jeweiligen Kranzes einfach die passende Seite be-
trachteten: Jtem dife figuren an difen dreien blettern getruckt vnder weisen dich
wie du den pfalter marie beten folt (cs'). Zum anderen wird auch dieser Wechsel
durch das Prinzip der Zdhlung reguliert. Anstelle vager Hinweise auf die zu
betrachtende Materie nimmt der Ulmer Psalter eine klare Reduktion auf fiinf-
zehn Topoi vor, woraus sich eine eindeutige Zuordnung zu den Zyklen der drei
Rosenkrdnze ergibt, deren wochentliches Gebet zur verbindlichen Grundlage
der Bruderschaft erkldart worden war: ye ain pater nofter vand x aue maria in ain

figur (cs").

32 Der Novize Dominikus von Preuflen soll anfangs Schwierigkeiten gehabt haben, sich beim
Gebet angemessen zu konzentrieren; deshalb habe er die Klauseln verfasst. Vgl. Klinkhammer:
Entstehung, S. 38.

33 Angenendt u. a., S. 65: ,,Die Theoretiker der Betrachtungsmethoden forderten bewuf3t diese
Aufsplitterung. Sie hielten die Angabe von genau festgelegten Betrachtungspunkten fiir uner-
l4Blich, wenn man erfolgreich meditieren wollte [...]. Nur die Kenntnis sicherer und genau
festgelegter Punkte der unterschiedlichen Betrachtungsgegenstédnde sichere die Betrachtung
des Menschen vor dem Angesicht Gottes.“

34 Zum Terminus der Figur vgl. Griese, S. 295-300.

35 Vgl. Gerhard von Frachet: Vitae fratrum, c. 189: ,,In ihren Zellen hatten sie Bilder der Jung-
frau Maria und das Bild des Gekreuzigten vor ihren Augen, auf daf3 sie lesend, betend und
schlafend diese anschauen und von ihnen mit den Augen der Barmherzigkeit angeschaut
werden konnten.“ Zitiert nach Lentes: Inneres Auge, S. 179. Vgl. des Weiteren Winston-Allen,
S. 34-52. Im fiinfzehnten Jahrhundert fungierten nicht selten Einblattdrucke als Andachtsbil-
der; vgl. Griese, S. 193. Dass allerdings zur konkreten Funktionsbestimmung der Text-Bilder die
jeweiligen Bezugssysteme zu untersuchen sind, unterstreicht Griese, S. 124-126; zum Spektrum
der Gebrauchsformen der Einblattdrucke im Allgemeinen vgl. ebd., S. 388-394.



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht == 355

Winston-Allen hat aufgezeigt, dass in diesem Bilderrosenkranz zwei dltere
Modelle der Bildmeditation von den Freuden Mariens und von der Passion
Christi (die ja auch je fiir sich im Ulmer Psalter empfohlen werden) fusionierten
und durch Gesichtspunkte aus dem Reservoir von Dominikus und Alanus zu
dieser neuen Struktur ergdnzt wurden.* Die Auswahl der Ereignisse folgt einer
Logik der Dramatisierung; das offentliche Wirken des Lehrers, Arztes und Pro-
pheten Jesus kommt nicht vor: ,Like its iconographic and typological relatives,
the rosary concentrates on the most joyful and tragic events.“*” Allerdings diirf-
ten die solchermaflen ,informierenden‘ und affizierenden Wirkungen der Ro-
senkranz-Medaillons begrenzt gewesen sein. Auch wenn die Miniaturen zweifel-
los auf bekannte Bildprogramme anspielen, waren sie fiir die im doppelten
Sinne ,Uninformierten‘ ziemlich unergiebig: Fiir eine Affektion der Betenden
setzen die Bilder nur wenig Impulse frei. Schon aufgrund ihres Formats bleiben
die Holzschnitte notgedrungen schematisch und fungieren in der Hauptsache
als Geddchtnisstiitze. Vor allem ist ihre Wirkung aus medientkonomischen
Griinden beschrankt, denn die Bilder werden in einem Buch prdsentiert — Bii-
cher jedoch sind teuer, womit diese Andachtsmdglichkeit armen und/oder illite-
raten Mitgliedern der Bruderschaft unzuganglich blieb.

3 Vom Bild zum Text zum inneren Bild

Buchsbaums Rosenkranzgedicht kann als Versuch beschrieben werden, die
spirituellen und 6konomischen Potentiale dieser ,Figuren‘ auf dem Buchmarkt
umzusetzen. Einblattdruck oder Flugschrift bilden dafiir, sofern man eine Be-
schrankung des Raums und der Haltbarkeit in Kauf nehmen kann, die optima-
len Formate, da sie die 6konomischen und distributiven Moglichkeiten des
Buchdrucks voll ausschopfen.®® Flugblatter und -schriften waren zwar anders
als heute Handelsware (und boten daher auch den unternehmerischen Anreiz),
aber weitaus billiger als gedruckte Biicher. Das gilt insbesondere hier, da es sich
um ,Zettel* im Kleinquartformat handelt — im Unterschied etwa zu den aufwen-
dig gestalteten Foliobladttern eines Sebastian Brant. Die neue Medientechnologie

36 Vgl. Winston-Allen, S. 43; zum Hintergrund in der Observanzbewegung S. 65-80.

37 Ebd., S. 47.

38 Zu den Publikationstypen Flugblatt und Flugschrift vgl. Brednich, Sp. 1342; Griese,
S. 14-19; zur Abgrenzung der Einblattdrucke gegeniiber dem Flugblatt vgl. ebd., S. 117-121;
zum Medienumbruch im Allgemeinen vgl. Giesecke.



356 —— Albrecht Drése

ermoglicht eine marktférmige Entgrenzung ebenso wie eine Beschleunigung,
mit der auf eine wachsende Nachfrage reagiert werden kann.*
Signifikanterweise bereitet der Buchsbaum-Druck aber nicht, was ja auch
denkbar gewesen wire, die ,Figuren‘ in glossierten Miniaturen auf. *° Dass diese
Moglichkeit, Bild und Text ,synoptisch® prasent zu halten, grundsatzlich gese-
hen wurde, zeigt beispielsweise der Einblattdruck von Hans Schaur aus den
1480er Jahren, der um die Rosenkranzmadonna herum die Bildmeditationen
eines freudvollen sowie eines schmerzvollen Ave-Fiinfers abwechselnd anord-
net und mit einer Anleitung zum Rosenkranzgebet versieht.”! Die {iberlieferten
Buchsbaum-Drucke hingegen verzichten zwar nicht gédnzlich auf Bilder, da sie
gern Marien-Miniaturen einfiigen beziehungsweise als Titelholzschnitte ver-
wenden,* die ,Figuren‘ selbst jedoch werden konsequent retextualisiert. Auch
wenn sich die Strophen hinsichtlich der Themen und ihrer Reihenfolge an den
Medaillons des Psalter Marie orientieren, liefern sie keine Bildbeschreibung im
Sinne einer Ekphrasis, also einer ,,verbalen Reprdsentation einer visuellen Re-
prasentation“,” sondern entfalten die ,Figuren‘ neu im Medium des Textes.
Diese mediale Transformation hat programmatischen Charakter: Dje gefchrifft
geyt vns weifs vnnd ler/ wie maria psalter wer/ dauon vill ich eiich fingen (Stro-
phe I). Der Ausdruck gefchrifft steht hier fiir den klerikal verwalteten textus, im
engeren Sinne also fiir die Heilige Schrift, im weiteren Sinn auch fiir Texte, die

39 So Schanze: Erfurter Druck, Sp. 1308. Nach Sporers Erstdruck 1494 erschienen nach 1500
mehrere Drucke, die vielleicht auf das 25jdhrige Jubildaum der Rosenkranzbruderschaft im Jahr
1500 zuriickzufiihren sind. Daher, so vermutet Schanze, erfolgte auch die Umdatierung auf
1500. Fiir eine hohe Nachfrage und fiir Eile bei der Drucklegung sprechen eine Reihe von Satz-
fehlern und die teils starke Abnutzung der Typen, die etwa beim Zainer-Druck zu verzeichnen
sind.

40 Vgl. Griese, S. 193: ,,Das eine Blatt, moglicherweise zusammengefaltet oder auch an der
Wand hidngend, ersetzt den Rosenkranz in seiner materiellen Form des Gebetszédhlgerdts, er
bietet bessere Moglichkeiten des Transports und des Sich-vor-Augen-Haltens als das (teurere)
und vielleicht auch ein wenig sperrige Rosenkranzbiichlein, das die drei Blatter mit den Medi-
tationsschemata zwar eigens benennt, deren Visualisierungsstiitze sich aber ein wenig inner-
halb des Biichleins verliert.“

41 Ausfiihrlich dazu Griese, S. 193-200, mit Erdrterung eines weitgehend analogen Text-Bildes
aus Ulm. Die charakteristische Dreiteilung des Alanus ist auf beiden Bléttern nicht erkennbar,
denn die glorreichen Geheimnisse fehlen. Vermutlich gehen die Anleitungstexte auf die Kélner
Rosenkranzbruderschaft zuriick. Vgl. ebd., S. 198.

42 Kunnes Druck zeigt z. B. die Jungfrau mit Kind im Strahlenkranz, Zainers Flugblatt (1504)
Christi Geburt, Schobsers Flugschrift (nach 1500) einen knienden Beter vor der Himmelskoni-
gin mit Kind. Dennoch spielt das Bild-Medium hier keine zentrale Rolle, es handelt sich auch
bei den beiden Einblattdrucken nicht um ,Text-Bilder‘ im Sinne Grieses. Vgl. ebd., S. 117-118.
43 Wandhoff, S. 175 in Anlehnung an Heffernan.



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht == 357

den unerldsslichen autoritativen Rahmen bilden: Apokryphen, Legenden, Aus-
legungen der Kirchenviter usw.* Der Buchsbaum-Text soll, wie auch der Ulmer
Psalter, den Anschluss des Rosenkranzgebets an die lateinischen Archive her-
stellen: Damit wird nicht nur Kontextwissen iiber die Topoi vermittelt, sondern
die Betweise selbst mit dem sakralen Medium der Schrift in Beziehung gesetzt.
Die gefchrifft belehrt, wie maria pfalter wer, also auf welche Weise der Rosen-
kranz zu beten ist. Dementsprechend bindet der Text seine Darstellung immer
wieder an Autoren beziehungsweise an Autoritdten zuriick, die zum Teil auch
schon im Ulmer Psalter zitiert werden: an Beda oder den heiligen Dominikus, an
die Kirchenviter oder an die Evangelisten.

Entscheidend ist die Form der Prasentation: Buchsbaum unternimmt keine
diskursive Abhandlung,” sondern initiiert eine Vermittlung im Medium des
Gesangs: dauon vill ich euch fingen. Die Drucke fingieren die miindliche Kom-
munikationssituation eines Vortrags durch ein magistrales Ich, genannt Sixt
Buchsbaum, in Hertzog Ernft melodey. Der Name Sixt Buchsbaum ldsst zwar an
einen Meistersdnger denken, es ist jedoch nicht unwahrscheinlich, dass es sich
hier um einen sprechenden Namen handelt: Das haltbare Buchsbaumholz ge-
horte zu den bevorzugten Materialien des Gebetsgerites Rosenkranz;*® der Vor-
name Sixt konnte wiederum an Papst Sixtus IV. erinnern, dessen Approbations-
bulle den friihen Rosenkranzschriften vielfach beigefiigt war. Der Gestus des
Vortrags rekurriert auf ein stadtbiirgerlich vertrautes Muster der Wissensver-
mittlung, gehorte doch religiose Didaxe zu den wesentlichen Funktionen des
Meistergesangs.”” So lassen sich schon im fiinfzehnten Jahrhundert differenzier-
te laientheologische Erorterungen von komplexen Problemen wie der Trinitat
oder der Jungfraulichkeit Mariens nachweisen.

Dennoch zeigt sich hier eine wichtige Differenz: Das zentrale Kennzeichen
des Meistergesangs ist seine Artifizialitdt, dem Buchsbaum-Text jedoch geht der
Charakter einer Kunstdemonstration vollkommen ab, wie denn auch kein tradi-

44 7um Begriff des textus vgl. Kuchenbuch, Kleine.

45 Vgl. z. B. den Spiegel hochloblicher Bruderschafft (1515) des Marcus von Weida, der ausfiihr-
liche Anweisungen erteilt, welche Betrachtungen in den einzelnen Dekaden unternommen
werden sollten.

46 Zwar bildeten die Materialien Holz und Bein generell ,,die unterste, billigste, breite Schicht
der Massenware®. Ritz, S. 24. Dennoch finden sich durchaus kostbare Arbeiten: ein Beispiel
eines Buchshaumrosenkranzes ebd., S. 47 (Abb. 32). Weitere Buchshaumrosenkrénze bei Jager,
u.a.S.52(A6);S.58 (A7).

47 Vgl. etwa Wachinger, S. 23-29; des Weiteren Janota.



358 — Albrecht Drése

tioneller Sangspruch-Ton der alten Meister iibernommen wurde.*® Zwar weist
der Herzog-Ernst-Ton, eine Variante des dlteren Bernertons, eine gewisse struk-
turelle Ndhe zur Sangspruchstrophe — und damit zu Formen des Meistergesangs
— auf, allerdings fungiert er im fiinfzehnten Jahrhundert als Erzdhlton.* Seinen
Namen verdankt dieser Ton einer strophischen Fassung des Herzog-Ernst-Stoffs
(in der Forschung ,Herzog Ernst G* genannt), der in verschiedenen Handschrif-
ten und Drucken iiberliefert ist und derart popular war, dass er als Verkaufsar-
gument in die Titelzeilen gesetzt werden konnte.>® Bemerkenswert ist, dass der
Erstdruck des ,Herzog Ernst‘ ebenfalls auf Hans Sporer zuriickgeht, der den Text
1493, also kurz vor dem Erfurter Erstdruck des Buchsbaum-Textes, in Bamberg
veroffentlichte. Der Buchsbaum-Druck schliefit also in poetologischer Hinsicht
an die eigentiimliche Konjunktur strophischer Heldendichtung im fiinfzehnten
Jahrhundert an.”* Die zentrale Innovation des Buchsbaum-Drucks besteht darin,
die Reihenfolge der ,Figuren‘ in eine Abfolge von Strophen zu iibersetzen, und
damit diese Gesichtspunkte in einen narrativen Diskurs zu iiberfiihren, genauer
in eine epische Erzdhlform, die ,geddchtnisférmig organisiert ist und auf ihre
Weise das Geschehen in Bildern vor Augen stellt.”> Hier deutet sich die spezifi-
sche Funktionsweise des Textes an, der sich zwischen magistraler Didaxe einer-
seits und vergegenwdartigender memoria andererseits bewegt, als eigentiimliche
Vermittlung der gefchrifft im Modus epischen Gesangs.>® Ich will im Folgenden

48 Das metrische Schema stimmt mit Wolframs ,Flammweise* {iberein, aber der Text stellt den
Bezug auf die Herzog-Ernst-Tradition heraus.

49 Kornrumpf, S. 325: ,,Der Bernerton (,Eckenlied’, ,Sigenot‘, ,Virginal‘, ,Meerwunder‘, ,Herzog
Ernst G°) hebt sich durch Umfang und stolligen Bau von den iibrigen Heldenepenstrophen ab
und mutet eher wie eine Sangspruchstrophe an.“ Eingehend zur Struktur dieses Tons Brunner,
S. 218-220.

50 Allgemein dazu Behr. Fiir gewohnlich wird der ,Herzog Ernst’ zur sogenannten Spiel-
mannsepik gezdhlt; aufgrund der Empdrergeste schliet der Text eher an die franzosische
chanson de geste an, im Spatmittelalter wird er aber zusammen mit dem germanischen Sagen-
kreis iiberliefert. Eine handschriftliche Fassung findet sich u. a. im ,Dresdner Heldenbuch‘. Zur
gedruckten Uberlieferung des ,Herzog Ernst G* vgl. die Einleitung zur Ausgabe (Das Lied) von
King, S.7-8.

51 Vgl. dazu Kornrumpf.

52 Vgl. Wenzel: Augenzeugenschaft, S. 215.

53 Vgl. Kornrumpf, S. 332. Am Rande sei auf einen Bezug zum Rosenkranz im ,Rosengarten’
hingewiesen, einem Text aus dem dreizehnten Jahrhundert, der der aventiurehaften Dietrich-
epik zuzuordnen ist. Der ,Rosengarten‘ entwirft eine Art Brautwerbungsturnier, als dessen
Preis Kriemhild fiir die Sieger Kiisse und Rosenkrdnze auslobt. Die Preise fordert schlie8lich
der Monch Ilsan fiir sich und seine Mitbriider ein (eine hybride Figur im Spannungsfeld von
adliger und monastischer Existenz), wobei er Kriemhild beim Kiissen mit seinem Bart blutig
kratzt. Der Kranz fungiert hier in erster Linie als Metapher fiir die Virginitdt Kriemhilds; an das



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht == 359

einige Uberlegungen anstellen, welche Funktionen diese Prisentationsform
hier iibernimmt.

Strophisches Erzdhlen ist im Unterschied zur fortlaufenden Prosa und zum
Reimpaarvers durch seine ,Blockhaftigkeit’ geprdgt. Es konstituiert sich als
kettenformige Verkniipfung relativ geschlossener Einheiten, die ,narrative Lii-
cken toleriert,>* und genau deswegen geeignet erscheint, die Abfolge der ,Figu-
ren‘ nachzuvollziehen: Die ,Figuren‘ (beziehungsweise die entsprechenden
Klauseln) fungieren dabei gewissermaflen als ,Erzdhlkerne‘, die in den heilsge-
schichtlichen Schliisselszenen entfaltet werden. So wird z. B. das erste Geheim-
nis (Strophe III) der Verkiindigung Mariens in einen Handlungsablauf {iber-
setzt: innertrinitarische Beratung, Aussendung des Engels Gabriel, Beriihrung
Mariens, Gruf3 des Engels.

Der erft pater nofter bedeiit vns das/ do got mit got zii rate fafs/ der Stin wolt in das el-
lend/ er fprach za fant Gabriel farhin/ wiewol das ich ir vater byn/ grfs mir die mayd
behende/ der hailig gaift fy dar durch facht/ die iunckfraw f{tiind in forgen/ das got z{i der
menfchait flacht kanftlichen vnuerborgen/ der engel durch die himel trang/ er {prach aue
gratia/ der herr hat mich z{i dir gefant.

Offensichtlich begniigt sich der Text hier nicht mit der Paraphrase des bibli-
schen Textes, sondern folgt dem Prinzip epischen Wiedererzidhlens, das eine
neue Perspektivierung des ,Stoffes‘ einbringt. Natiirlich ist eine solche Differenz
zwischen Bibelparaphrase und Bibeldichtung in der volkssprachlichen Literatur
seit Otfrid einschldgig. Anders aber als bei Otfrid und der traditionellen Bibel-
dichtung bleibt der Erzdhlerdiskurs weitgehend frei von Kommentaren, Digres-
sionen und Auslegungen. Das bedeutet allerdings nicht, dass die Darstellung
linear und kausallogisch verfdhrt: Erzahlt wird vielmehr, was bedeutsam und
erinnerungswiirdig ist. Der Wahrheits- und Geltungsanspruch des epischen
Erzdhlens begriindet sich nicht chronistisch-schriftgetreu, sondern aus seiner
Geddchtnisfunktion.”

Gebetsgerat ist sicherlich noch nicht gedacht. Dennoch wird dem Rosenkranz auch eine, aller-
dings unbestimmte geistliche Bedeutung zugewiesen, denn Ilsans Abt ldsst ihn nur unter der
Bedingung ziehen, dass er den Rosenkranz erwerbe. Der Bezug auf die Marienverehrung er-
scheint hier plausibel. Ilsan bringt bei seiner Riickkehr ins Kloster folgerichtig Krdnze aus
echten Rosen mit, die er seinen Mitbriidern als Dornenkronen aufs Haupt driickt. Vgl. dazu
Malcher, S. 172-188; zum Rosenkranz ebd., S. 180-183; des Weiteren Greulich.

54 Vgl. Haferland, S. 359; Miiller: Nibelungenlied, S. 54-55; Lotman: Entstehung, S. 190.

55 Vgl. Kornrumpf, S. 332: ,,Die Heldendichtung in Strophen stellt sich im spéaten Mittelalter
also neben, nicht gegen eine volkssprachliche Chronistik in Prosa, als ein anderer Modus



360 —— Albrecht Drése

Daraus resultiert ein assoziatives Arrangement der verbindlichen Schrift,
das die ,Figuren‘ iiber paradigmatische Verkniipfungen mit neuen Gesichts-
punkten anreichert: Als Beispiel diene hier Strophe sechs, deren Thema die
Beschneidung Jesu ist.*® Das Zentrum bildet eine prophetische Rede Simeons
(Lk 2,29-35), die Jesus als Erloser des Menschengeschlechts deklariert. An deren
Ende wird ein Hinweis auf Johannes den Taufer gesetzt: fo frow ich mich des
feligen tags/ johannes in der wiifte/ hat vil daruon gesagt. Diese Verklammerung
von Simeon und Johannes zielt wohl weniger auf die typologische Beziehung
von Beschneidung und Taufe,” vielmehr wird Johannes als prophetischer Zeuge
Christi assoziiert. Unklar bleibt, wem dieser Hinweis auf Johannes zuzurechnen
ist: dem Erzdhler, wie es bei einer heutigen Lektiire plausibel erscheint, oder
aber (anachronistisch) Simeon? Im Vortrag jedenfalls diirfte eine Differenz der
Sprecherpositionen kaum modulierbar gewesen sein; hier kann zwischen Figu-
ren- und Erzdhlerrede nicht eindeutig unterschieden werden.>®

Explizit wird dieses Verfahren assoziativer Verkniipfung in der folgenden
Strophe sieben, die den 12jdhrigen Jesus im Tempel zeigt:

Jesus was im zwolfften iar/ gieng mit den iuden das ift war/ in ire fynagoge/ {y triigem [!]
im die alten biicher her iefus gab in vil weifz vnd ler/ er lag yn allen obe/ Symeon der alt
mann da sprach/ den knaben hab ich befchnitten/ bey zwolff iaren es gefchach/ drey
kanig kamen geritten die empaten im vil zucht vnd eer/ man fpricht feiuer [!] weyfzhait
vol/ das er ift aller welt ain herr.

Hier kommt Simeon, gegen die biblische Vorlage, nochmals zu einem Auftritt,
in dem er nicht nur darauf verweist, dass er es gewesen sei, der den Knaben
,beschnitten‘ habe (siehe Strophe VI), sondern auch den Besuch der heiligen
drey kiinig nachliefert (Mt 2,1-12).”° In Simeons Erinnerung spiegelt sich gewis-

vergegenwartigender geddchtniiss; als pure Fiktion kann sie von denjenigen, die sie weiter-
tiberliefert und zusammengefasst haben, nicht begriffen worden sein.”

56 Strophe VI: Joseph vnd maria klag/ die fieng an am achten tag/ als iefus ward befchniten/
maria in den tempel gieng/ fymeon das opffer fchon empfieng er fprach zii ir mit zichten/ maria
du bift genaden vol vnd haft vns den geboren/ der menjfchlichs geschlecht erléfen fol/ got hat dich
vfs erkoren/ fo fréw ich mich des feligen tags/ johannes in der wiifte/ hat vil daruon gefagt.

57 Vgl. dazu etwa Suntrup, S. 64.

58 Vgl. Philipowski, S. 61: ,,Die Grenze zwischen Diegese und Metadiegese, die im schriftlitera-
rischen Text Innen- und Aufienposition einer Geschichte ausdifferenziert, wird im miindlichen
Vortrag iiberlagert durch die Prdasenz des Vortragenden und die Kontinuitédt seiner Stimme;
Metakommunikation ist im Modus der Miindlichkeit kaum méglich.*

59 Vgl. dagegen Scherschel, S. 128: ,,Dominikus hiitete sich, nichtschriftgeméafle Fakten einzu-
flicken.“



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht —— 361

sermafien die Memorialfunktion des Textes. In den ,Figuren‘ des Ulmer Psalters
finden sich die Konige freilich nicht. Die Verbindung beider Ereignisse liegt auf
der paradigmatischen Ebene: Die Huldigung der drei Konige bestatigt zum ei-
nen die iiberlegene Weisheit des gottlichen Kindes, deutet aber zum andern die
universale Herrschaft Christi an.

Kaum zufillig rekurriert der Text damit auf eingefiihrte Bildtypen: Die Stro-
phen narrativieren also nicht nur die Motive der Vorlage im Ulmer Psalter (bzw.
die damit verbundenen Bildprogramme), sondern zitieren weitere Bildmuster
an, wie beispielsweise die Anbetung der Kénige oder das Schweif3tuch der Ve-
ronika. Die Darstellung ist gewissermafen als eine Abfolge von ,Schaubildern’
organisiert.®® Das Buchsbaum-Gedicht ersetzt damit nicht einfach die ,Figuren’
durch den Text, sondern evoziert diese neu im Medium der Narration und for-
dert dabei zu ihrer ,Betrachtung‘ auf. Winston-Allen hat den dramatischen Cha-
rakter des Textes hervorgehoben (,action-packed‘);* die Strophen inszenieren
kommunikative und korperliche Interaktionen (Preisreden, Folterszenen, Ver-
klarungen) oder raumliche Bewegungen in horizontaler und vertikaler Richtung
(den Leidensweg Christi, Fahrten in den Himmel oder in die Hélle). Einschligig
dafiir ist insbesondere der Rote Kranz mit seinen grausamen Gewaltinszenie-
rungen (ain kron von fcharpffen doren/ die drucktens im in fein hirnfchal; Strophe
XI) sowie mit den Darstellungen der Kreuzigung oder Beweinung: der betriibten
miiter gefchach fo wee/ maria dem rainen weybe/ Nicodemus legt in in ir fchofs/
maria kiijzt iren lieben fiin/ haifs treher fy ob ym vergofs (Strophe XIII). Der Text
kompensiert den strukturellen Mangel an dufieren Bildern durch eine poetische
Produktion innerer Bilder — und entspricht genau darin den Leitlinien der
spatmittelalterlichen Betrachtung: Denn anders als die dufleren gewahrleisten
die inneren Bilder auf Dauer, dass der Mensch in ,,Andacht und Reinheit des
Herzens“ bleibt:

60 Siehe z. B. Heinzle, S. 81-84; Malcher, S. 67-68; vgl. zum Folgenden auch Wenzel: Erzdh-
lende Bilder, S. 237-239.
61 Vgl. Winston-Allen, S. 49.



362 —— Albrecht Drése

Das Gedachtnis des Menschen wird als innerer Bildraum verstanden, der mit den Bildern
des historischen Geschehens der Heilsgeschichte angefiillt werden soll. Die Bilder repra-
sentierten das Geddchtnis des Heils, und das Geddchtnis des Menschen war seinerseits
Bildraum, in dem die Bilder des Heils ihre Wirkung entfalten sollten.®

Der Buchsbaum-Text prasentiert, wie sich in Anlehnung an Berns sagen lief3e,
die ,Imaginationsspur‘ des Rosenkranzes in Erzdhlform.® Auffillig ist dabei,
dass die ohnehin ausfiihrlichen Beschreibungen der Passion durch konkrete
Zahlen unterfiittert werden. Der Memminger Druck nennt unter Berufung auf
Johannes Chrysostomos die exakte Anzahl der Schmerzen und Wunden Christi
(Strophe X):

Crifoftimus fchreibt wunder grofs/ wie iefus nackende vnde blofs/ an ain faul ward ge-
bunden pilatus vber in liefs ston/ die fterckifteni man die er mocht hon/ {chltigem [!] im vil
tieffer wnnden [!]/ fechstaufent vnd fechshundert/ vnd fechs vnd fechtzig wunden/ mit
gaiflen vnd mit riiten hort/ mit ketnen gebunden/ zway vnd fechtzig vnd vierhundert
bain/ yeglichs fein beftinders leyden empfieng/ o menfch fein marter was nit klain.

Welche Bedeutung diesen Zahlen hier zukommt, ldsst sich daran ermessen,
dass die detaillierende Repetition der fechstaufent vnd fechshundert vnd fechs
vnd fechtzig wunden das Metrum sprengt.** Hier ist auf andere Formen der ,ge-
zdhlten Frommigkeit‘ angespielt, konkret auf eine Kontemplationspraxis, die
sich die Wunden und Schmerzen Christi vor Augen zu stellen und sukzessive zu
vergegenwirtigen versucht.®® Ahnlich sind die Entfernungsangaben der via
dolorosa in der zwoélften Strophe zu werten: Die Distanz wird auf exakt 1000
Schritt beziffert, wobei mit Veronika und Simon zwei Gewdhrsleute genannt
werden, die zugleich Stationen des Kreuzwegs verkorpern. Der Text deutet das
an, wenn er die Entfernung bis zu fronica am Tor und dann weiter bis zu Simon
mit je 250 Schritten angibt.*® Eingespeist sind also Strukturen der Kreuzwegan-
dacht, die nicht nur durch eine gedankliche, sondern auch durch eine raumli-

62 Lentes: Inneres Auge, S. 180.

63 Vgl. Berns, S. 308-309. Insofern widre auch der Buchsbaumtext analog zu den Bilder-
Gebetsgerdten als eine ,artifizielle Erfassung des Imaginativen‘ zu verstehen, allerdings im
Medium des Gesangs.

64 Im Zainer-Druck beispielsweise findet sich diese Angabe nicht.

65 Vgl. Angenendt u. a., S. 45.

66 Strophe XII: Die ritterfchafft fetzt vns dei zal/ taufent fchrit wol vberall/ jefus fein creiitz hat
tragen/ von dem platz bifs vnders thor/ ift drithalbhundert fchrit furwar/ thiit vns fronica fagen/
jefus gab ir fein angeficht zii letz wol drithalbhundert/ Symeon vns das wol bericht/ finffhundert
schrit befiinder/ bifz an die ftat Caluaria/ fein rock im da verfpilet ward/ vnd fer gezogen ab.



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht =—— 363

che Bewegung die Passionsereignisse nachzuvollziehen versucht.” Der Horer ist
bei Buchsbaum nicht nur als Betrachter angesprochen, der Text rechnet mit ihm
auch als ,Praktiker, der sich in das Passionsgeschehen einbeziehen ldsst, um es
sinnlich und affektiv nachzuerleben — hinsichtlich dieses performativen As-
pekts geht der Text allerdings iiber die epische memoria hinaus.®

4 Mariologische Fokussierung

In dieser gemeinschaftlichen Vergegenwartigung der Heilsgeschichte kommt
Maria eine Schliisselrolle zu. Nun ist dem Rosenkranzgebet ein mariologischer
Bezug trivialerweise inhdrent, insofern die Ave-Invokationen der Gottesmutter
die Basis dieser Gebetsform bilden. Dementsprechend wird Maria im Ulmer
Psalter als Adressatin des Ave-Gebets vorgestellt, sei es im Titelholzschnitt, der
die Gottesmutter mit dem betenden Paar und einem Dominikanerpater zeigt, sei
es in der Darstellung der Griindungslegende, in der Maria dem heiligen Domini-
kus den Rosenkranz iiberreicht. Dafiir sprechen auch ihre vielfaltigen Auftritte
in den Exempeln im zweiten Teil des Buches. In den iiberlieferten Meditations-
klauseln jedoch spielt Maria eine eher untergeordnete Rolle, da die Klauseln
relativisch auf Jesus bezogen sind: Dominikus von Preuf3en meditiert iiber das
Leben Jesu, nicht iiber Maria. Lediglich neun der fiinfzig Klauseln beziehen
Maria mit ein. Diese primdr christologische Orientierung bestimmt auch die
Auswahl der ,Figuren‘ im Ulmer Psalter: Zwar sind in die fiinfzehn ,Figuren’
auch die Freuden Mariens eingeflossen, doch zu sehen ist Maria auf lediglich
sieben der fiinfzehn Medaillons, viermal (naheliegenderweise) im Weiflen
Kranz: Verkiindigung, Heimsuchung, Geburt Christi, Beschneidung; im Roten
Kranz erscheint sie in der Kreuzigungsszene sowie bei der Kreuztragung und im
Goldenen Kranz in der Darstellung ihres Begrdbnisses.® Der Ulmer Psalter be-

67 Vgl. zum Kreuzweg Dambeck, Sp. 653—-654.

68 Vgl. die Beschreibung bei Largier: Begehren, S. 38: ,,Nicht Memoria, nicht fromm erinnern-
des Gedenken ist das Ziel, sondern eine Entfaltung der sinnlichen und affektiven Erfahrungs-
moglichkeiten als neue, kiinstlich induzierte Bewuf3tseinszustande.“ Allerdings ist auch fiir die
Epik von einer gewissen Interferenz zwischen erzdhlter Welt und der Welt der Rezeption aus-
zugehen; vgl. Malcher, S. 65-67.

69 Die Verkldrung und Krénung Mariens wird auch von Dominikus und Alanus erwdhnt. Bei
Dominikus von Preufien handelt es sich um die 48. Klausel: Qui te dulcissimam matrem suam,
tandem ad se assumpsit, ad dexteram suam collocavit, et gloriose coronavit. Zitiert nach
Scherschel, S. 128.



364 —— Albrecht Drése

handelt den mariologischen Aspekt in den Medaillons also eher zuriickhaltend,
Maria fehlt z. B. auch dort, wo sie in der Bibel ausdriicklich erwdhnt wird, bei
der Ausgieflung des Heiligen Geistes. Zu beriicksichtigen ist sicherlich, dass der
Ulmer Psalter unter anderem auch auf eine mariologische ,Lesart‘ des Kranzes
hinweist: Als dritte Kontemplations-Option beim Rosenkranzbeten nach dem
Leben Jesu und der Passionsbetrachtung stehen die Freuden Mariens. Dieser
Betrachtungsweise fehlt allerdings die rhetorisch-affektive Pointe des Leben-
Jesu-Rosenkranzes, der einen dialektischen Prozess von Leid und Freude ent-
wirft: Hier sollen Empfangnis, Geburt und Himmelfahrt Mariens auf drei Krdanze
bezogen werden,” die damit allerdings ihre spezifische Qualitdt als Weif3er,
Roter und Goldener Kranz verlieren.

Dieses Verhiltnis ist schon im Ave-Gebet selbst angelegt: Zwar wird in den
wiederholten Ave-Invokationen die Gottesmutter immerfort angesprochen und
angerufen, aber deswegen, weil die Frucht ihres Leibes ,gebenedeit® wird: et
benedictus fructus ventris tui Jesus Christus. Hierin besteht die ,christozentrische
Dynamik* des Ave-Gebets.” Der Betende bewegt sich stets auf Maria zu und
durch sie zu Christus hin, sie ist das Medium, das er hinter sich zu lassen be-
strebt ist. Das Buchsbaum-Gedicht modifiziert diese Konstellation. Hier sind die
Rosenkranzbeter schon in der ersten Strophe adressiert als eine in der Anrufung
Mariens verbundene Gemeinschaft; sie sind diejenigen, die von Maria ,erwahlt
sind (Strophe I), sie sind also {iber sie mit Christus und durch ihre gnadenhafte
Zuwendung auch miteinander vereint. Zweitens wird die Darstellung des Heils-
geschehens (wo immer das moglich ist) an eine mariologische Perspektive zu-
riickgebunden, die Heilsgeschichte wird also gewissermafien mit den Augen
Marias betrachtet — womit natiirlich keine Fokalisierung im strengen Sinne
gemeint ist, sondern ein Entwurf Marias als Modell, zu dessen emotionalem wie
habituellem Nachvollzug die Betenden aufgefordert sind.”” So werden die fro-
hen und schmerzhaften Ereignisse vielfach als Freuden und Schmerzen Marias
inszeniert. Der Weif3e Kranz prasentiert Maria als Vorbild der rainikait (Strophe
VIII) und reflektiert zugleich ihren emotionalen Status auf durchaus differen-
zierte Weise: Die Beriihrung des Heiligen Geistes versetzt sie in einen Zustand
der Sorge (Strophe III), der abgelost wird durch den Jubel des Magnificat in der
vierten Strophe; sie findet sich zuriickgeworfen in die angstvolle Situation der
einsam Gebéarenden, die lediglich auf ihren alten Josef zdhlen kann (Strophe V);
bis hin zur eigentiimlich zwiespaltigen klage wahrend der Beschneidung, die

70 Vgl. b/ (ohne Zihlung).
71 Vgl. Heinz: Entstehung, S. 35.
72 Vgl. ebd.,, S. 42.



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht =—— 365

durch Simeons Preisrede untermalt wird: maria du bift genaden vol vnd haft vns
den geboren/ der menfchlichs gefchlecht erléfen fol/ got hat dich vfs erkoren
(Strophe VI).

Im Roten Kranz tritt Maria zundchst zuriick, hier bildet die Passion des
Sohnes den Glutkern der Betrachtung. Dennoch wird sie in die Kreuzigungs-
szene wieder einbezogen: der betriibten miiter gefchach fo wee/ maria dem rai-
nen weybe/ Nicodemus legt in in ir fchofs/ maria kifzt iren lieben fiin/ haifs treher
fy ob ym vergofs (Strophe XIII). Im Ulmer Psalter erscheint Maria zwar ebenfalls
unter dem Kreuz, aber ohne Beweinung. Der emotionalisierte Betrachter geht
bei Buchsbaum direkt {iber von der Qual Christi zum Schmerz der Mutter. Dieser
Anschluss markiert sinnfillig die Sonderbeziehung von Gottesmutter und Got-
tessohn: Kaum zufdllig endet der Rote Kranz bei Buchsbaum damit, dass der
geschundene Sohn letztlich wieder zu seiner Mutter zuriickkehrt und ausdriick-
lich ,in ihren Schof3‘ gelegt wird.

Marias Medialitdt wird im Goldenen Kranz voll entfaltet. Hier wird sie als
Mutter adressiert, erweitert zur Mutter aller Betenden, als Vermittlerin des Ver-
mittlers schlechthin (mediatrix dei):” maria hilff vns inn throne/ du wélleft vnfer
multer fein/ fo werd wir defter bafs erhort/ von dem aufferwélten fiine dein. Der
Goldene Kranz konstituiert sich bei Buchsbaum iiber die spezifische Verbin-
dung von Christus und Maria: Sie erscheint in fast allen Strophen des Goldenen
Kranzes und dariiber hinaus in den Schlussstrophen. Sie ist Buchsbaum zufolge
die Einzige, die fest an Jesus glaubt: darumb fy wurden all zerftreit/ on maria
dem rainen weibe/ der glaub in ir nye verlafch/ ir laid thet fich verwandlen (Stro-
phe XV). Maria wird (schriftgemifl und wiederum in Abgrenzung zum Ulmer
Psalter) in Strophe siebzehn bei der Ausgieffung des Heiligen Geistes erwihnt:

Sant Johaunes [!] der euangelift/ der der waren gothait kantzler ift/ {chreibt vns am aller
maiften/ wie got der vatter vnd der {in/ ain warer got vnd drey perfon/ das dritt der hailig
gaift/ am pfingftag ward er gefant/ maria vnd den iungern/ all {prachen warden yn be-
kant. fy fahen feiirin znngen/ in iren {chaiteln brinnen {chon/ das {y die gnad des hailigen
gaifts/ folten verkunden thon.

In der sechzehnten Strophe, der Himmelfahrt Christi, wird Maria nachvollzieh-
barerweise nicht erwahnt, doch der Text inszeniert als typologisches Komple-
ment in der achtzehnten Strophe Marias eigene Himmelfahrt. Wahrend das
entsprechende Medaillon im Ulmer Psalter lediglich eine Begrdbnisszene zeigt
(und damit ihre Sterblichkeit betont), wird Maria bei Buchsbaum durch Christus
zur Himmelskonigin gekrént und erstrahlt als Sonne der Betenden: er fatzt ir

73 Vgl. Mertens Fleury, S. 46-47.



366 —— Albrecht Drése

auff ain krone/ wann fy hoch durch die himel auff trang/ vil klarer dann die fiinne.
In der folgenden ,Figur’ des Jiingsten Gerichts agiert sie gegeniiber dem Welten-
richter als Fiirsprecherin der Betenden: wer den guldin krantz offt fprechen kan/
maria will im am iungften gericht/ tretlich bey geftan (Strophe XIX). Diese Ver-
heiflung bekréftigt die folgende Strophe, die das gemeinschaftliche Beten des
Rosenkranzes als heilswirksame Tatigkeit beschreibt, die von Engeln aufge-
zeichnet und durch Maria garantiert werde: das hat marria felbs gefchafft/ die
geyt den aller héchften lon.

Der Text tendiert damit im Vergleich zum Leben-Jesu-Rosenkranz zu einer
Verdopplung der Perspektiven: Wie aus dem Ave-Maria-Gebet die Betrachtung
des Lebens Jesu hervorgeht (gewissermafien wie der Sohn aus der Mutter), mit-
hin die ,christozentrische Sinnspitze‘ in der heilsgeschichtlichen Meditation
entfaltet wird, ™ so wird im Gegenzug bei Buchsbaum der Horer im narrativen
Nachvollzug des Heilsgeschehens letztlich auf Maria als universelle Vermittle-
rin, ja als eigentliche Quelle des Heils zuriickverwiesen. Fiir ein Bewusstsein,
das in Furcht vor der ewigen Verdammnis steht, wird so eine miitterliche Zu-
wendung inszeniert. Die Vermittlerin Maria ist ,,fiir die Menschen mittellos an-
rufbar und erreichbar“;” sie verlangt nur eben diese Hinwendung im Gebet,
also das bestdndige Beten des Rosenkranzes. Diese allgemeine Zuginglichkeit
entspricht nicht nur der Grundidee der Rosenkranzbruderschaft, sie korreliert
auch mit dem Publikationsformat der Buchsbaum-Blitter, die eine Teilhabe
auch jenen Schichten ermoglichen soll, die zuvor aus kulturellen und 6konomi-
schen Griinden ausgeschlossen waren.

5 Rezeption und Performanz

Es ist natiirlich Maria, die als Himmelskonigin den Sanger Sixt Buchsbaum und
seine Gebetsbriider in den Himmel einldsst (Strophe XXI):

Nach Crift gepirt merckent furwar/ man zalt fiinffzehenhundert iar/ Six bufzbaum hat ge-
fungen/ in hertzog Ernft melodey/ maria won dem briider bey/ fo wer im wol gelungen/
kumpt mit den liebften briidern fein/ ia fiir der himel thore/ fein klaid weyl{z rot vnd gul-
den. man {prech wer ift daruore. maria fprech mit liechtem {chein. aufs irem rofenfarben
mund. lafs mir den liebften gaft herein.

74 Vgl. Heinz: Entstehung, S. 35-36, S. 42-43.
75 Mertens Fleury, S. 43.



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht =—— 367

Das Gedicht fingiert eingangs die Performanz eines Meistersdngers vor einem
Auditorium. Die Schlussstrophe setzt diesen Vortrag in eine schon abgeschlos-
sene Vergangenheit (hat gesungen), es ist die andéchtige Gemeinschaft von
Horern und Lesern, die ihren Bruder Sixt Buchsbaum dem Beistand Mariens
anempfiehlt und imaginiert, als Bruderschaft dermaleinst selbst vor die Him-
melskonigin hinzutreten. Das kann auch als ein Hinweis auf den Gebrauchszu-
sammenhang des Textes gelesen werden. Seine Auffiihrung erschépfte sich
nicht in einem einmaligen Vortrag vor einer passiven Zuhorerschaft, er ist viel-
mehr auf Wiederverwendung im gemeinschaftlichen Gesang angelegt. Dabei
kommt dem Herzog-Ernst-Ton, in der Kombination von populdrer Melodie und
geddchtnisférmig organisiertem Text, konstitutive Bedeutung zu. Der Gesang
als spezifische autokommunikative Praxis bildet dabei selbst schon einen An-
satz zur Formung des Habitus, wie in der monastischen Kultur das Singen der
Psalmen.

Die weitere Entwicklung kann ich hier nur skizzieren: Einen gesanglichen
Gebrauch legt etwa der 1519 bei Froschauer erschienene Ziiricher Druck nahe,
eine Flugschrift, die Buchsbaums Gedicht mit dem Marienhymnus ,Dich Frau
vom Himmel ruf ich an‘ kombiniert.”® Bezeichnenderweise ldsst der Ziiricher
Druck die letzte Strophe mit der Nennung des Autors und Einlass durch die
Himmelskodnigin weg. Stattdessen findet man folgenden Zweizeiler: Maria man
anriiffen fol/ dan fy uns kan helfen wol. Dem folgt der Marienhymnus. Die vakan-
te Position des Sadngers ist hier durch den jeweiligen Beter oder durch eine Ge-
meinschaft (uns) eingenommen, die in eigener Sache Maria anruft, ihr beizu-
stehen. Buchsbaums Text wird auch (inklusive der letzten Strophe) in die neuen
katholischen Gesangbiicher aufgenommen, so in die Tegernseer Gesangbiicher
von 1574 und 1577:”7 Im Choral fallen die Instanzen von Vorsdnger und Publi-
kum ohnehin zusammen. Hier tritt ein anderer Aspekt von Autokommunikation
hervor, im Sinne einer Selbstvergewisserung und Selbstaffirmation. Den Hinter-
grund bildet zum einen der posttridentinische Umbruch der katholischen Got-
tesdienstordnung, die dem Gemeindegesang einen grofieren Raum gewdhrt,
zum andern die verstdrkte propagandistische Nutzung des Rosenkranzgebets.
Es ist bezeichnend fiir die Popularitidt des Gedichts, dass man hier eine Mog-

76 Signatur: Zwingli 222,2 (Zentralbibliothek Ziirich). Es handelt sich um die deutsche Version
des Marienhymnus Ad te Maria supplices, die im friihen sechzehnten Jahrhundert in mehreren
Drucken kursierte; reformatorisch wird der Text umgearbeitet zu ,Christus vom Himmel ruf ich
an’‘.

77 Das RSM fiihrt hier weiter auf: ,Mainzer Cantual‘ von 1605 und 1627; ,Bamberger Gesang-

buch‘ von 1628, 1670 und 1691; ,Corners Gesangbuch‘ von 1631 und 1649.



368 —— Albrecht Drése

lichkeit sah, Boden gegeniiber dem bis dato erfolgreicheren evangelischen Kir-
chengesang gutzumachen, um so mehr, als der von den Reformatoren entschie-
den abgelehnte Rosenkranz zu einem ,Zentralsymbol altgldubiger Frommig-
keit“ avanciert war.”® Die zentrale Funktion des Buchsbaum-Lieds war daher
nicht mehr nur die innere Formung, sondern auch die duflere Abgrenzung der
altglaubigen Gemeinde.

Literaturverzeichnis

Altmann, Ursula: Die Leistungen der Drucker mit Namen Brandis im Rahmen der Buchge-
schichte des 15. Jahrhunderts. Diss. masch. 1974. Berlin 2005.

Angenendt, Arnold u. a.: Gezdhlte Frommigkeit. In: Friihmittelalterliche Studien 29 (1995),
S.1-71.

Baier, Walter: Rezension zu Scherschel, Rosenkranz. In: Geist und Leben 53 (1980), S. 150-154.

Behr, Hans-Joachim: Art. ,Herzog Ernst‘. B. Die einzelnen Texte (B.l.4-6.). In: VL2 3 (1981),

Sp. 1184-1185.

Berns, Jorg-Jochen: Rosarium und Bilddrift. Zur pracinematischen Bedeutung des Rosenkranz-
gebets. In: Der Rosenkranz. Andacht, Geschichte, Kunst. Hg. von Urs-Beat Frei, Fredy
Biihler. Bern 2003, S. 302-319.

Brednich, Rolf Wilhelm: Art. ,Flugblatt, Flugschrift‘. In: Enzyklopddie des Marchens 4 (1985),
Sp. 1339-1358.

Brunner, Horst: Strukturprobleme der Epenmelodien. In: Anndherungen. Studien zur
deutschen Literatur des Mittelalters und der Friihen Neuzeit. Berlin 2008, S. 201-223.

Certeau, Michel de: Die mystische Fabel. 16. bis 17. Jahrhundert. Frankfurt a. M. 2010.

Dambeck, Franz: Art. ,Kreuzweg®. In: LCI 2 (1970), Sp. 653-656.

Giesecke, Michael: Von den skriptographischen zu den typographischen Informationsverarbei-
tungsprogrammen. Neue Formen der Informationsgewinnung und -darstellung im 15. und
16. Jahrhundert. In: Wissensliteratur im Mittelalter und in der Friihen Neuzeit.
Bedingungen, Typen, Publikum, Sprache. Hg. von Horst Brunner, Norbert R. Wolf.
Wiesbaden 1993 (Wissensliteratur im Mittelalter 13), S. 328-346.

Greulich, Markus: Raume der Artifizialitat. Raum und Struktur im ,Rosengarten A‘. In: Briichige
Helden - Briichiges Erzahlen. Mittelhochdeutsche Heldenepik aus narratologischer Sicht.
Hg. von Anne-Kathrin Federow und Kay Malcher. Berlin, New York 2016 [im Druck].

Griese, Sabine: Text-Bilder und ihre Kontexte. Medialitdt und Materialitdat von Einblatt-Holz-
und -Metallschnitten des 15. Jahrhunderts. Ziirich 2011 (Medienwandel —

Medienwechsel - Medienwissen 7).

Haferland, Harald: Miindlichkeit, Gedachtnis und Medialitat. Heldendichtung im deutschen

Mittelalter. Gottingen 2004.

78 Dazu Oelke, S. 108-112. Als ein solches ,Zentralsymbol‘ erscheint der Rosenkranz zunédchst
nur aus protestantischer Sicht, wird dann aber auch von den Altgldaubigen als ,Identifikati-
onsmerkmal fiir die eigene Glaubenspartei“ verstanden. Ebd., S. 113.



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht =—— 369

Heffernan, James A. W.: The Museum of Words. The Poetics of Ekphrasis from Homer to
Ashbury. Chicago 1993.

Heinz, Andreas: Art. ,Rosenkranz. I. Begriff; IIl. Historisch®. In: LexThK 8 (2006), Sp. 1302-1305.

Heinz, Andreas: Art. ,Rosenkranz Il. Im Christentum®. In: TRE 29 (1998), S. 403-407.

Heinz, Andreas: Die Entstehung des Leben-Jesu-Rosenkranzes. In: Der Rosenkranz. Andacht,
Geschichte, Kunst. Hg. von Urs-Beat Frei, Fredy Biihler. Bern 2003, S. 23-46.

Heinz, Andreas: Die Zisterzienser und die Anfange des Rosenkranzes. Das bisher
unveroffentlichte dlteste Zeugnis fiir den Leben-Jesu-Rosenkranz in einem Zisterziense-
rinnengebetbuch aus St. Thomas an der Kyll (um 1300). In: Analecta Cisterciensia 33
(1977), S. 262-309.

Heinzle, Joachim: Das Nibelungenlied. Eine Einfiihrung. Miinchen, Ziirich 1987.

Isenmann, Eberhard: Die deutsche Stadt im Mittelalter 1150-1550. Stadtgestalt, Recht,
Verfassung, Stadtregiment, Kirche, Gesellschaft, Wirtschaft. Kéln, Wien 2012.

Jager, Moritz W.: Mit Bildern beten: Bildrosenkranze, Wundenringe, Stundengebetsanhdnger
(1413-1600). Andachtsschmuck im Kontext spatmittelalterlicher und friihneuzeitlicher
Frommigkeit. GieBen 2011.

Jaggi, Stefan: Rosenkranzbruderschaften. Vom Spatmittelalter bis zur Konfessionalisierung.
In: Der Rosenkranz. Andacht, Geschichte, Kunst. Hg. von Urs-Beat Frei, Fredy Biihler.
Bern 2003, S. 91-105.

Janota, Johannes: Fides et ratio. Die Trinitdtsspekulationen in den Meisterliedern des Hans
Folz. In: Wolfram-Studien 20 (2008), S. 351-386.

Klinkhammer, Karl J.: Art. ,Alanus de Rupe (de la Roche, van der Clip). In: VL? 1 (1978),

Sp. 102-106.

Klinkhammer, Karl J.: Art. ,Marienpsalter und Rosenkranz‘. In: VL? 6 (1987), Sp. 42-50.

Klinkhammer, Karl J.: Die Entstehung des Rosenkranzes und seine urspriingliche Geistigkeit.
In: 500 Jahre Rosenkranz. 1475 Koln 1975. Kunst und Frommigkeit im Spatmittelalter und
ihr Weiterleben [Ausstellung Erzbischofliches Diozesan-Museum Koln. 25. Okt. 1975-
15. Jan. 1976]. Kéln 1975, S. 30-50.

Kornrumpf, Gisela: Strophik im Zeitalter der Prosa: Deutsche Heldendichtung im ausgehenden
Mittelalter. In: Literatur und Laienbildung im Spatmittelalter und in der Reformationszeit.
Symposion Wolfenbiittel 1981. Hg. von Ludger Grenzmann. Stuttgart 1984, S. 316-340.

Kuchenbuch, Ludolf, Uta Kleine (Hgg.): ,Textus‘ im Mittelalter. Komponenten und Situationen
des Wortgebrauchs im schriftsemantischen Feld. Géttingen 2006.

Kunze, Konrad, Ulla Williams, Philipp Kaiser: Information und innere Formung. Zur Rezeption
der,Vitaspatrum‘. In: Wissensorganisierende und wissensvermittelnde Literatur im
Mittelalter. Perspektiven ihrer Erforschung. Kolloquium 1985. Hg. von Norbert R. Wolf.
Wiesbaden 1987, S. 123-142.

Largier, Niklaus: Die Kunst des Begehrens. Dekadenz, Sinnlichkeit und Askese.

Miinchen 2007.

Largier, Niklaus: Die Phdnomenologie rhetorischer Effekte und die Kontrolle religioser Kommu-
nikation. In: Literarische und religiose Kommunikation in Mittelalter und Friiher Neuzeit.
Hg. von Peter Strohschneider. Berlin, New York 2009, S. 953-968.

Largier, Niklaus: Praying by Numbers: An Essay on Medieval Aesthetics. In: Representations
104,1(2008), S. 73-91.

Largier, Niklaus: Zahlenmuster als Metonymie. Zwischen Figura mystica, Mnemotechnik und
Metamorphose. In: Was zahlt. Ordnungsangebote, Gebrauchsformen und Erfahrungs-



370 —— Albrecht Drése

modalitdten des ,numerus‘ im Mittelalter. Hg. von Moritz Wedell. K6ln, Weimar, Wien
2010, S. 209-218.

Lentes, Thomas: Bildertotale des Heils. Himmlischer Rosenkranz und Gregorsmesse.

In: Der Rosenkranz. Andacht, Geschichte, Kunst. Hg. von Urs-Beat Frei, Fredy Biihler.
Bern 2003, S. 68-89.

Lentes, Thomas: Inneres Auge, duferer Blick und heilige Schau. Ein Diskussionsbeitrag zur
visuellen Praxis in Frommigkeit und Moraldidaxe des spaten Mittelalters. In: Frommigkeit
im Mittelalter. Politisch-soziale Kontexte, visuelle Praxis, korperliche Ausdrucksformen.
Hg. von Klaus Schreiner. Miinchen 2002, S. 179-219.

Das Lied vom Herzog Ernst. Hg. von Kenneth Cecil King. Berlin 1969 (Texte des spédten
Mittelalters und der frithen Neuzeit).

List, Gerhard: Die Handschriften der Stadtbibliothek Mainz. Bd. 3: Hs | 251-Hs | 350.
Wiesbaden 2006.

Lotman, Juri M.: Die Entstehung des Sujets — typologisch gesehen. In: Kunst als Sprache.
Untersuchungen zum Zeichencharakter von Literatur und Kunst. Leipzig 1981, S. 175-204.

Lotman, Juri: Die Innenwelt des Denkens. Eine semiotische Theorie der Kultur.

Frankfurt a. M. 2010.

Malcher, Kay: Die Faszination von Gewalt. Rezeptionsdsthetische Untersuchungen zu
aventiurehafter Dietrichepik. Berlin 2009.

Menhardt, Hermann: Verzeichnis der altdeutschen literarischen Handschriften der
Osterreichischen Nationalbibliothek. Bd. 2. Berlin 1961 (Verdffentlichungen des Instituts
fiir deutsche Sprache und Literatur der Deutschen Akademie der Wissenschaften zu
Berlin 13).

Mertens Fleury, Katharina: Maria mediatrix — mittellos mittel aller snder.

In: Das Mittelalter 15,2 (2010), S. 33-47.

Miiller, Jan-Dirk: Das Nibelungenlied. 3., neu bearb. und erw. Aufl. Berlin 2009 (Klassiker-
Lektiiren 5).

Miiller, Jan-Dirk: Motivationsstrukturen und personale Identitdt im Nibelungenlied. Zur
Gattungsdiskussion um ,Epos‘ oder ,Roman‘. In: Nibelungenlied und Klage. Passauer
Nibelungengesprache 1985. Hg. von Fritz Peter Knapp. Heidelberg 1987, S. 221-256.

Oelke, Harry: ,,Da klappern die steinn ... und das Maul plappert“. Der Rosenkranz im Zeitalter
der Reformation. In: Der Rosenkranz. Andacht, Geschichte, Kunst. Hg. von Urs-Beat Frei,
Fredy Biihler. Bern 2003, S. 107-117.

Paul, Ingwer: Rhetorisch-stilistische Eigenschaften der Sprache von Religion und Kirche. In:
Handbiicher zur Sprach- und Kommunikationswissenschaft 31: Rhetorik und Stilistik. Ein
internationales Handbuch zeitgendssischer Forschung. Bd. 2. Hg. von Ulla Fix, Andreas
Gardt, Joachim Knape. Berlin, New York 2009, S. 2257-2274.

Philipowski, Katharina-Silke: Strophisches und stichisches Sprechen. Medientheoretische
Uberlegungen zur Figurenrede in héfischer Epik und Heldenepik. In: Formen und
Funktionen von Redeszenen in der mittelhochdeutschen Grof3epik. Hg. von Nine Robijntje
Miedema, Franz Hundsnurscher, Franz und Monika Unzeitig-Herzog. Tiibingen 2007,

S. 43-73.

Ritz, Gislind M.: Der Rosenkranz. Miinchen 1962.

Schanze, Frieder: Art. ,Sixt Buchsbaum. In: VL?1 (1978), Sp. 1109-1110.

Schanze, Frieder: Ein vergessener Erfurter Druck Hans Sporers von 1494. In: Archiv fiir die
Geschichte des Buchwesens 15 (1976), S. 1301-1308.



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht =—— 371

Schanze, Frieder: Inkunabeln oder Postinkunabeln? Zur Problematik der ,Inkunabelgrenze‘ am
Beispiel von 5 Druckern und 111 Einblattdrucken. In: Einblattdrucke des 15. und friithen
16. Jahrhunderts. Probleme, Perspektiven, Fallstudien. Hg. von Volker Honemann u. a.
Tubingen 2000, S. 45-122.

Scherschel, Rainer: Der Rosenkranz, das Jesusgebet des Westens. 2. Aufl. Freiburg i. Br.,
Basel, Wien 1982 (Freiburger theologische Studien 116).

Schmidt, Siegfried: Die Entstehung der K6lner Rosenkranzbruderschaft von 1475. In: Der
heilige Rosenkranz. Eine Ausstellung der Diozesan- und Dombibliothek zum Rosenkranz-
jahr 2003, besonders zum Rosenkranzmonat Oktober und zum Jubildum der Wahl Papst
Johannes Il. am 16.10. (1. Oktober 2003 bis 7. Januar 2004). Hg. von Michael Schiffer. Kéln
2003 (Libelli Rhenani 5), S. 45-62.

Schulz, Armin: Fremde Kohdrenz. Narrative Verkniipfungsformen im Nibelungenlied und in der
Kaiserchronik. In: Historische Narratologie — medidvistische Perspektiven. Hg. von Harald
Haferland, Matthias Meyer, Carmen Stange. Berlin, New York 2010, S. 339-360.

Suntrup, Rudolf: Zur sprachlichen Form der Typologie. In: Geistliche Denkformen in der
Literatur des Mittelalters. Hg. von Klaus Grubmdiller, Ruth Schmidt-Wiegand, Klaus
Speckenbach. Miinchen 1985, S. 23-68.

Wachinger, Burghart: Wissen und Wissenschaft als Faszinosum fiir Laien im Mittelalter. In: Ars
und Scientia im Mittelalter und in der Friihen Neuzeit. Ergebnisse interdisziplindrer
Forschung. Fs. fiir Georg Wieland. Hg. von Cora Dietl, Dorte Helschinger. Tiibingen, Basel
2002, S.13-29.

Wandhoff, Haiko: Ekphrasis: Bildbeschreibungen in der Literatur von der Antike bis in die
Gegenwart. In: Audiovisualitdt vor und nach Gutenberg. Zur Kulturgeschichte der
medialen Umbriiche. Hg. von Horst Wenzel, Wilfried Seipel, Gotthard Wunberg. Wien u. a.
2001, S. 175-184.

Wenzel, Horst: Augenzeugenschaft und episches Erzédhlen. Visualisierungsstrategien im
Nibelungenlied. In: 800 Jahre Nibelungenlied. Riickblick - Einblick — Ausblick. 6. Péch-
larner Heldenliedgespréch. Hg. von Klaus Zatloukal. Wien 2001 (Philologica
germanica 23), S. 215-234.

Wenzel, Horst: Erzahlende Bilder und bildhafte Literatur. Pladoyer fiir eine Text-
Bildwissenschaft. In: Iconic Worlds. Neue Bilderwelten und Wissensrdaume. Hg. von
Christa Maar, Hubert Burda, Kéln 2006, S. 232-250.

Winston-Allen, Anne: Stories of the Rose. The Making of the Rosary in the Middle Ages. 2. Aufl.
University Park 1998.






Christoph Burger
,Sie ist mir lieb, die werte Magd®

Martin Luthers Lied auf die Kirche — nicht auf Maria

Ein relativ wenig bekannter, Luther zugewiesener Liedtext ist nur dann ange-
messen zu verstehen, wenn man sich vor Augen hélt, welche Aussagen iiber
Maria, die Mutter Jesu Christi, in mittelalterlichen Liedern gemacht worden
sind. Um die Akzentsetzung in seinem Text recht wiirdigen zu kénnen, gilt es
ferner, ihn im Zusammenhang mit anderen Aussagen Luthers iiber Maria zu
betrachten, in denen er sich kritisch mit der Marienfrommigkeit seiner Zeit aus-
einandersetzt und dafiir pladiert, Maria gerade dadurch zu verehren, dass man
nicht etwa ihre Demut preist, sondern auf Gott den Vater blickt, der sie in ihrer
Niedrigkeit gnddig angesehen hat.

1 Aussagen iiber Maria
in mittelalterlichen Liedtexten

1.1 Maria als die neue Eva

Zahlreiche mittelalterliche Liedtexte beginnen mit Ave, war das doch laut der
Biblia Vulgata der Gruf}, mit dem der Engel Gabriel nach Lukas 1,28 Maria be-
griifite: Ave = ,,Sei gegriif3t!“ Der tiefe Sinn dieses Wortes Ave, so lehrten Theo-
logen und Priester die Glaubigen, sei der, dass die Buchstaben des Wortes Ave
in umgekehrter Reihenfolge eben ,Eva‘ ergeben. Da die Heilige Schrift als gott-
lich inspiriert galt, konnte der Gottesbote Gabriel ja kein Wort gesagt haben, das
nicht meditiert zu werden verdient. Mit dem Gruf3 Ave habe er also aussagen
wollen, Maria solle als Mutter des Erlosers dazu beitragen, wiedergutzumachen,
was die Urmutter aller Menschen, Eva, beim Siindenfall iiber alle Menschen
gebracht habe. Maria wird schon mit diesem Gruf als die ,neue Eva‘ angespro-
chen. Damit wird ihr eine Rolle bei der Erlésung der Siinderinnen und Siinder
neben ihrem Sohn Jesus Christus zuerkannt, den der Apostel Paulus ja dem
Stammvater Adam gegeniibergestellt hatte.!

1 Vgl. R6m 5,12, zitiert nach der Luther-Ubersetzung, revidierter Text in der Fassung des Jahres
1964: ,,Deshalb, wie durch einen Menschen die Siinde in die Welt gegkommen ist und der Tod

DOI 10.1515/9783110475371-021, <) EAX=ICM| © 2017 Christoph Burger.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



374 —— Christoph Burger

In Liedtexten konnte das so klingen:

Ave, ich lob dich, reine meit,

du ymmerwerndes hymmel cleyt,
Maria, der dryfaltikeit

ein vsserwelte dirne.

Genaden vol, alt vetter schre

hat wol versunt din rein Ave,

Da sie verstiess in hellewe

Eva, der name virne.?

Maria wird hier als von der géttlichen Trinitdt auserwdhltes Madchen Eva ge-
geniibergestellt, die durch die Ubertretung des Gebotes Gottes alle ihre Nach-
kommen zur Holle verurteilt habe.

Der Grufl Ave konnte in Liedtexten geradezu die Bedeutung des Namens
,Maria‘ annehmen:

Eva die welt verfuret hat gemeyn,
Daz wyderbracht vns Ave, die vil rein.?

In einem lateinischen Lied wird Maria folgendermafien angesprochen:

Gesegnet ist der, den du [in deinem Leibe] getragen hast,
den du mit deinen Briisten gesdugt hast,

weil du Genugtuung dafiir geleistet hast,

dass Eva von dem Apfel gekostet hat.*

Da Gott die Ubertretung seines Gebots durch den Siindenfall nicht ungestraft
hat lassen kénnen, musste seiner Gerechtigkeit Genugtuung geleistet werden.
Wirkungsreich war fiir diese Vorstellung beispielsweise die Ansicht des Anselm

durch die Siinde, so ist der Tod zu allen Menschen durchgedrungen, weil sie alle gesilindigt
haben“, und Ro6m 5, 15: ,,Aber nicht verhdlt sich’s mit der Gabe wie mit der Siinde. Denn wenn
durch die Siinde des Einen die Vielen gestorben sind, um wieviel mehr ist Gottes Gnade und
Gabe den vielen iiberreich zuteil geworden durch die Gnade des einen Menschen Jesus Chris-
tus.” — Fiir wertvolle Hinweise danke ich Lydia Wegener.

2 Ave ich lob dich reine meit, Strophe 1. In: Geistliche Gesédnge, S. 56, Nr. 37. — virne hat hier
wohl die Bedeutung: ,der alte‘.

3 Ave, Maria, dich lobet musica, Strophe III, V. 15-16. In: Geistliche Gesange, S. 58, Nr. 39.

4 Ave, mater, o Maria, Strophe VIb. In: Geistliche Gesdnge, S. 30-31 (hier: S. 31), Nr. 32: Bene-
dictus quem portasti,/ quem uberibus lactasti,/tu cum Eva conpensasti/ pregustato pomulo. In
Strophe VIIIa wird Christus dafiir gepriesen, dass er die Schuld Adams getilgt habe: nostra
crimina portavit/ merues patibulo.



,Sie ist mir lieb, die werte Magd® =—— 375

von Canterbury: Wenn fiir die Siinde nicht dadurch Genugtuung geschieht, dass
sie bestraft wird, dann ist die Ordnung gestort.”

1.2 Marias Demut als Voraussetzung fiir ihre Erwdahlung zur
Mutter des Gottessohnes

Daraus, dass Maria laut Lukas 1,38 zu dem Engel Gabriel gesagt haben soll:
,»Siehe, ich bin des Herrn Magd; mir geschehe, wie du gesagt hast“, leitete man
ab, dass sie vorbildlich demiitig gewesen sei. Ihre Demut, die aus dieser Aussa-
ge klang, wurde als bewusste, willentliche und demiitige Zustimmung dem
Hochmut Evas entgegengesetzt. Eva hatte sich ja von der Verheiflung der
Schlange verleiten lassen: ,,[...] ihr werdet sein wie Gott und wissen, was gut
und bose ist“;® und der Wunsch, sein zu wollen wie Gott, statt sich mit der Rolle
des Geschopfs zufrieden zu geben, wurde als deutlicher Beweis fiir Evas Hoch-
mut betrachtet. Maria dagegen hatte die Ankiindigung, sie werde einen Sohn
gebdren, der ein Sohn des Hochsten genannt werden solle,” akzeptiert. Die aus
Lukas 1,38 gewonnene Uberzeugung, sie sei vorbildlich demiitig gewesen, wut-
de dadurch verstarkt, dass in der lateinischen Biblia Vulgata in Lukas 1,48 das
griechische Wort tapeinosis (tomeivwolg, ,Niedrigkeit) mit der lateinischen
Vokabel humilitas iibersetzt worden war, die als ,Demut‘ verstanden wurde.
Man las nicht linger wie im griechischen Urtext: ,,Er [Gott] hat hingesehen auf
die Niedrigkeit seiner Magd.“® Man horte in diesem Vers nichts mehr von sozia-
ler Niedrigkeit Marias. Lukas 1,48 wurde nun vielmehr verstanden als: ,,Gott hat
die Demut seiner Magd beachtet.*’

Durch die Jahrhunderte hindurch hat die Tugend der Demut in der christli-
chen Theologie einen hohen Stellenwert gehabt. Schon der Erste Clemensbrief
spricht am Ende des ersten Jahrhunderts von beispielhafter Demut Jesu Christi:
»Seht, geliebte Mdnner, wer das Beispiel ist, das uns gegeben ist! Wenn namlich

5 Anselm von Canterbury: Cur Deus homo, capitulum XII: Redeamus et videamus utrum sola
misericordia, sine omni solutione ablati sibi honoris deceat deum peccatum dimittere |[...]. Sic
dimittere peccatum non est aliud quam non punire. Et quoniam recte ordinare peccatum sine
satisfactione non est nisi punire: si non punitur, inordinatum dimittitur (S. 40/42).

6 Gen 3,5b nach der Luther-Ubersetzung, revidierter Text in der Fassung des Jahres 1964.

7 Lk1,31-32.

8 Bevor nach der Eroberung Konstantinopels durch die Tiirken im Jahr 1453 zahlreiche grie-
chischsprachige Gelehrte in den Westen des vormaligen Romischen Reiches kamen, beherrsch-
ten ja nur wenige Menschen dort die griechische Sprache.

9 Vgl. dazu Burger: Maria muss ermutigen!



376 —— Christoph Burger

der Herr so demiitig gewesen ist, was sollen wir tun, die wir unter das Joch sei-
ner Gnade gekommen sind?“° Schon friih stilisierten Christen sich denn auch
als demiitig."! Der Hochmut dagegen galt als die Wurzel des Siindenfalls und
insofern als die zentrale Siinde. Maria erwies sich also durch ihre vorbildliche
Demut als die ,neue Eva‘, die an der Seite ihres Sohnes Jesus Christus, des ,neu-
en Adam’, daran beteiligt gewesen ist, alle glaubenden Christen von den Folgen
des Siindenfalls zu befreien.

Und wenn der Engel laut Lukas 1,28 nach dem Ave fortfahrt: gratia plena,
,voll der Gnade°, dann verstand man das einerseits so, dass Maria erfiillt sei von
Gottes Gnade, andererseits aber auch so, dass sie aktiv Gnade geben kénne. So
heifdt es in dem Liedtext Aue, Maria clare:

Du bist gebenedeyth
vber alle frauen:
gib vnf3 alle selikeyth.”

Hier wird die Erwartung ausgesprochen, dass Maria nicht nur Gottes Gnade
empfangt, sondern auch aktiv Gnade zu geben vermag. IThr wird zugeschrieben,
dass sie das ewige Heil schenken konne: Auf Maria richtet sich hier die Erwar-
tung, den Zugang zum Himmel 6ffnen zu kénnen.

Zu Marias Besonderheit gehorte nach Uberzeugung vieler ihrer Verehrer
auch, dass nicht erst Jesus, sondern schon seine Mutter Maria ,slindlos‘ gewe-
sen sei, dass sie also nicht nur frei gewesen sei von Tatsiinden, die sie begangen
hitte, sondern dass sie sogar vom Zeitpunkt ihrer Empfiangnis im Mutterleibe an
unbefleckt gewesen sei von der Erbsiinde.

Auch diese Uberzeugung formuliert der Liedtext Aue, Maria clare:

Ane sundt bistu entpfangen,
als dich dy kirche erdt,

vnd vor der falschen schlangen
bistu bliben vnuorserth.”

In dieser Frage hatten die beiden beriihmten Theologen aus dem Dominikaner-
orden Albert der Grof3e und Thomas von Aquin anders gedacht. Ihrer Uberzeu-
gung nach war Maria erst im Mutterschof3 geheiligt worden. Der Franziskaner
Johannes Duns Scotus aber hatte die Ansicht vertreten, Christus hatte den drei-

10 1. Clemensbrief 16,17, hier zitiert nach der Ubersetzung von Ohst, S. 122.
11 Vgl. Becker, S. 3.

12 Aue, Maria clare, Strophe VII, V. 5-7. In: Geistliche Gesédnge, S. 29, Nr. 31.
13 Aue, Maria clare, Strophe II, V. 1-4. In: ebd.



,Sie ist mir lieb, die werte Magd" —— 377

einigen Gott nicht vollkommen verséhnt, wenn er nicht wenigstens in dem ei-
nen Menschen Maria die Beleidigung der Trinitdt verhindert hitte. Erst im
Jahre 1854 sollte diese Frage vom pédpstlichen Lehramt in dem Sinne entschie-
den werden, dass Maria unbefleckt empfangen worden sei.

Wer annahm, dass Maria durch eine besondere Gnade Gottes von ihrer
Empféangnis an von den Folgen der Erbsiinde frei geblieben sei, der ging folge-
richtig davon aus, dass auf sie auch der Fluch Gottes laut Genesis 3,16 nicht
zutreffe: ,,Ich will dir viel Miihsal schaffen, wenn du schwanger wirst; unter
Miihen sollst du Kinder gebéren.“* Man glaubte also, Maria habe eine schmerz-
lose Schwangerschaft gehabt und sie habe ihr einziges Kind, Jesus, ohne
Schmerzen geboren. Ein verbreitetes Marienlied des Muskatpliit, der von etwa
1424 an fiir circa zwei Jahrzehnte im Dienst der Mainzer Erzbischéfe stand, legt
davon Zeugnis ab:

On schmerczin wirstu schwanger,®
und:

Junckfra solt ich

nit loben dich

mit ganczer freud

ich pillich geud

mit dir vnd deinem kinde
Daz dw hast pracht

an weichen nacht

on alles we

mit dem aue

ward dir die purd gar linde.”

Gegen die Aspekte der Marienverehrung, die in den angefiihrten Liedtexten zum
Ausdruck kommen, wird sich Martin Luther wenden.

14 Vgl. dazu Grote, S. 127, Z. 9-37.

15 Wortlaut der Ubersetzung Martin Luthers (revidierte Fassung der Lutherhibel von 1964).

16 Muskatpliit: Ein iunckfrau zart, zweite Strophe, V. 17, hier zitiert nach dem Beitrag von
Gerd Dicke in diesem Band, S. 243.

17 Ebd., Strophe 5, V. 1-10.



378 = Christoph Burger

1.3 Marias sozialer und hierarchischer Status

Wie bereits erwdhnt, sagt Gabriel zu Maria in Kapitel 1, Vers 48 des Lukasevan-
geliums, wenn man den griechischen Urtext zugrundelegt: ,,Er [Gott] hat hinge-
sehen auf die Niedrigkeit seiner Magd.” Im Laufe der Entwicklung der christ-
lichen Frommigkeit stieg Maria jedoch immer hoher auf der sozialen
Stufenleiter. Schon das ,Protevangelium des Jakobus‘, das nicht unter die ka-
nonischen Schriften des Neuen Testaments aufgenommen worden ist, behaup-
tet zu wissen, Maria sei die Tochter reicher Eltern gewesen.” Als im Laufe der
Zeit auch gut situierte Menschen, ja sogar solche von vornehmer Abkunft, Chris-
ten wurden,” da erwarteten sie, dass auch Christi Mutter reich und vornehm
gewesen sein miisse. Auf einer im Jahre 794 abgehaltenen Synode behaupteten
die versammelten frankischen Bischofe, Maria stamme aus einer koniglichen
Familie.”® Aus Maria, die Gott im Magnificat dafiir lobt, dass er auf ihre Niedrig-
keit hingesehen habe, wurde schon bald eine sozial hochstehende Frau ge-
macht: eine K6nigin, ja eine Kaiserin. Die Titel, die ihr beigelegt werden, variie-
ren von dem bescheidenen Titel vil edeliu vrouwe iiber himelische burggravin,
hymlischiu fiirstinne, wirdige herzogin aller welt, vrie kunigin bis zu keiserin hi-
mels und ouch erden.” Zwei Belege aus Liedtexten sollen hier geniigen. Aue
muetter kiiniginne beschrankt sich darauf, sie als Kénigin anzurufen: Aue, muet-
ter, kiiniginne, miltikait ain milderinne.” In dem Liedtext Ain iunckfraw schon
vnnd ausserwélt dagegen wird sie als Kaiserin bezeichnet:

18 Vgl. Protevangelium des Jakobus, 4.3 (S. 281): Joachim kann ein auf3erordentlich reiches
Opfer bringen. — Die Entstehung des Textes wird hier auf nicht friiher als 150 n. Chr. datiert.

19 Vgl. zur gesellschaftlichen Bedeutung der christlichen Bischofe nach der Konstantinischen
Wende Wischmeyer, S. 126: ,,Man ware hochst erstaunt, wiirde man den nachdésterlichen Jiin-
gerkreis in Paldstina in fiktiver Gleichzeitigkeit neben die hierarchischen Nachkommen der
Apostel am Ende des 4. Jhs. stellen. Wir stehen vor einer ungeheuren Veranderung. Was da-
mals ein personlicher Aufbruch und Umbruch einiger Fischer, Bauern und Rabbis war, ist nun
fiir einige Mitglieder der Fiihrungsschicht des rémischen Reiches zum Ersatz und zur Ergdn-
zung und Fortsetzung des traditionellen senatorischen cursus honorum durch den cursus in
der Kirche geworden.“

20 Vgl. Schreiner: Sozial- und standesgeschichtliche Untersuchungen, S. 97, Anm. 28.

21 Schreiner: Maria, verweist in zwei Anmerkungen auf S. 551 (zum Text auf S. 297) auf Salzer,
S. 447, 455, 458-459.

22 Aue, muetter, kiiniginne, Strophe Ia, V. 1. In: Geistliche Gesédnge, S. 30, Nr. 32.



,Sie ist mir lieb, die werte Magd" —— 379

Das ist Maria, die kayserin,
die mir thuet wol gefallen.?

Mehr noch als das: Maria wird nahe an die Trinitdt herangeriickt. In einem Lied-
text heifdt es sogar: ,,Grof3 macht dich, Maria, die Allherrschaft, die Trinitdt.“*
Damit ist ausgesagt, die gottliche Trinitdt selbst erhebe Maria. Luthers Ordens-
bruder Johannes von Paltz, der das Erfurter Kloster zu dem Zeitpunkt verlief3,
als Luther dort eintrat, konnte in einem Gebet formulieren, Maria sei von dem
dreieinigen Gott erwdhlt worden:

Freue dich, auserwdhlte Gebdrerin Gottes, die du bleibend Jungfrau bist, Maria, dass Gott
in dem bewundernswerten Beschluss, der im Abgrund der allerh6chsten Dreieinigkeit ge-
fasst worden ist, aus dem ganzen weiblichen Geschlecht dich zur Mutter deines Sohnes
zum Heile des Menschengeschlechts vorausbestimmte und erwihlte.”

2 Luthers Sicht auf Maria

Luther will Maria aus der Position nahe bei der géttlichen Trinitét, in die sie im
Laufe der Jahrhunderte erhoben worden war, herunterholen an die Seite der
einfachen Christen. Fiir ihn ist sie nicht die allmdchtige Herrscherin, als die sie
in der Frommigkeit seiner Zeit verehrt wird, sondern lediglich eine ganz aufler-
ordentlich vorbildliche Christin. Nach Luthers Uberzeugung sagt Maria ja in
ihrem Loblied, dem Magnificat, wie es im ersten Kapitel des Evangeliums nach
Lukas aufgezeichnet ist, dass Gott gnadig auf sie hingesehen habe. Von ihrer
,Niedrigkeit‘, ihrer tapeinosis, spricht sie, und eben nicht von ihrer Demut, denn
dann hitte der Evangelist tapeinophrosyne (tomewvodpooivn) schreiben miis-
sen.” Gerade deswegen kann sie einfachen Christen Mut machen, behauptet
Luther, weil Gott eben auf niedrige Menschen wie Maria gnadig hinsehe.

23 Ain iunckfraw schon vnnd ausserwdlt, Strophe 2, V. 1und 2. In: ebd., S. 10, Nr. 8.

24 Magnificat te, Maria, trinitatis monarchia; vgl. Wackernagel 1, S. 193, Nr. 300 (Super can-
tico Magnificat, Strophe 1, V. 1-2).

25 Johannes von Paltz (ca. 1445-1511): De conceptione sive praeservatione [...]| Mariae, S. 142,
Z.26-28 in eigener Ubersetzung.

26 Die philologische Belehrung kann Luther Erasmus von Rotterdam verdanken, der in seinem
Novum Instrumentum schon 1516 in der Annotatio zu Lukas 1,48 darauf hingewiesen hatte, dass
im griechischen Urtext eben tapeinosis stehe und nicht tapeinophrosyne (Erasmus: Annotatio-
nes, S. 464, Z. 516-520). Vgl. dazu Burger: Luthers Polemik, S. 153-154 mit Anm. 43.



380 = Christoph Burger

Damit lehnt Luther zugleich die in der Frémmigkeit seiner Umgebung herr-
schende Auffassung ab, Gott habe Maria dadurch fiir ihre tugendhafte Demut
belohnt, dass er sie zur Mutter seines Sohnes machte. Den Zugang zur himmli-
schen Herrlichkeit schenkt Gott seiner Ansicht nach durch Jesus Christus; er
behauptet, Maria selbst habe es nicht gewollt, dass man sie als eine Mittlerin
hin zu ihrem Sohn betrachte.”

Luthers Sichtweise steht im Gegensatz zu der Ansicht, die beispielsweise
sein bereits oben erwahnter Erfurter Ordensbruder Johannes von Paltz vertritt.
Dieser nennt als Trost des Siinders, damit er in Todesnot nicht verzweifelt, die
miitterliche Liebe der Jungfrau Maria und die briiderliche Freundschaft der
Heiligen.”® Nach Luthers Ansicht ist es eben nicht erforderlich, sich zunéchst an
einen Heiligen oder eine Heilige zu wenden, zu dem oder zu der man ein beson-
deres Verhiltnis hat, die das Anliegen dann Maria weitergeben, die es ihrerseits
ihrem Sohn vortrdgt, der ihr keine Bitte abschlagen wird, weil sie ihn ja an ihren
Briisten gendhrt hat.”

Diese radikale Zuweisung des Ortes Marias weg aus der Ndhe der Trinitdt an
die Seite der Geschopfe darf jedoch nicht den Blick darauf verstellen, dass Lu-
ther Maria auch auf eine Weise hat preisen kénnen, die man sich kaum mehr
vorstellen kann, wenn man von der Sichtweise der auf Luther folgenden Gene-
rationen lutherischer Theologen und Gemeindeglieder beeinflusst ist. Luther ist
auch davon iiberzeugt, Maria sei als Jungfrau Mutter geworden, und sie sei ihr
Leben lang Jungfrau geblieben. Nicht umsonst behdlt er Marias Loblied laut
Lukas 1,46b-55, das Magnificat, als festen Bestandteil des taglichen Vespergot-

27 Schon Anselm von Canterbury spricht Maria als ,Mittlerin® an; vgl. Pelikan, S. 129. Luther
dagegen schreibt, Maria lehne die Lobredner ab, die ihre verdienstvolle Demut priesen, statt
Gott allein zu verehren: Luther: Das Magnificat verdeutschet und ausgelegt, 1520/21 (WA 7,
S. 568, Z. 21-26): Die unnutze schwetzer horet sie ungern, die viel predigen und schreyben von
yhrem vordienst, damit sie yhr grosse eygen kunst beweyszen wollen und sehen nit, wie sie das
Magnificat dempffen, die mutter gottis lugenstraffen und die gnade gottis vorkleynern; denn
szoviel wirdigs vordienst man yhr zulegt, szo vil man der gottlich gnaden abbricht und des Magni-
ficat warheit mindert. — ,,Die unniitzen Schwatzer hort sie ungern, die viel von ihrem Verdienst
predigen und schreiben. Sie wollen damit ihre grofle eigene Gelehrsamkeit beweisen und
sehen nicht, wie sie das Magnifikat herabsetzen, die Mutter Gottes Liigen strafen und die Gna-
de Gottes verkleinern. Denn so viel wiirdiges Verdienst man ihr beilegt, so viel tut man der
gottlichen Gnade Abbruch und mindert die Wahrheit des Magnifikat“ (Luther: Das Magnifikat,
S. 415, Z. 12-18).

28 Vgl. Johannes von Paltz: Coelifodina, S. 232-255.

29 Mehrere Abbildungen, auf denen Maria ihrem Sohn ihre entblofite Brust zeigt, um damit
ihrer Fiirbitte besonderen Nachdruck zu verleihen, sind zusammen mit fachkundigen Kom-
mentaren zu finden in Koepplin, S. 334-339.



,Sie ist mir lieb, die werte Magd" —— 381

tesdienstes fiir die Schiiler der Lateinschulen bei, als er im Jahr 1525 eine Got-
tesdienstordnung entwirft.*® Luther erkennt Maria sogar den Ehrentitel einer
,K6nigin der Himmel* zu. Aber er modifiziert ihre Machtvollkommenheit stark,
wenn er schreibt, dass alles, was Maria zu geben vermag, als Gabe Gottes be-
trachtet werden miisse.*

3 Luthers Lied: ,Sie ist mir lieb, die werte Magd®

Ein Liedtext, der Luther zugeschrieben worden ist, beginnt mit den Worten: ,,Sie
ist mir lieb, die werte Magd.“ Er ist hier nach der kritischen Edition abgedruckt:

Ein lied von der Heiligen Christlichen Kirchen,
aus dem XII. capitel Apocalypsis. Martinus Luther.

I Sie ist mir lieb, die werde magd
und kan jr nicht vergessen.
Lob, ehr und zucht von ir man sagt;
Sie hat mein hertz besessen.
Ich bin jr holt, und wenn ich solt
gros ungliick han, da ligt nicht an;
Sie will mich des ergetzen
Mit jrer lieb und trew an mir,

30 Luther: Deudsche Messe, 1526 (WA 19, S. 80, Z. 16-24): Desselbigen gleychen zur vesper
singen sie etliche der vesper psalmen, wie sie bis her gesungen sind, auch latinsch mit eyner
antiphen, darauff eynen hymnus, so er fur handen ist. Darnach lesen sie abermal eyner umb den
andern, zween odder drey, latinsch aus dem alten testament eyn gantzes odder halbes Capitel,
darnachs lang ist. Darnach lieset eyn knabe dasselbige Capitel zu deudsch. Darauff das magnifi-
cat zu latein mit eyner antiphen odder lied. Darnach eyn vater unser heymlich und die Collecten
mit dem Benedicamus. Das ist der Gottis dienst teglich durch die wochen ynn stedten, da man
schulen hat.

31 Luther: Das Magnificat verdeutschet und ausgelegt, 1520/21 (WA 7, S. 573, Z. 31-S. 574,
Z.2): Es darff auch wol ein masz, das man nit zuweyt treybe den namen, das man sie ein konigyn
der hymel nennet, wie wol es war ist, aber doch sie da durch keine abtgottin ist, das sie geben
odder helffen muge, wie etliche meynen, die mehr zu yhr denn zu got ruffen und zuflucht haben.
Sie gibt nichts, szondern allein got, wie folgt. — ,,Es bedarf auch wirklich des Maf3es, damit man
es mit dem Namen nicht zu weit treibt, wenn man sie eine Kénigin der Himmel nennt. Das ist
zwar wahr, aber sie ist doch dadurch keine Abgéttin, so dass sie etwas geben oder helfen kénn-
te, wie manche meinen, die sie hdufiger anrufen und 6fter bei ihr Zuflucht suchen als bei Gott.
Maria selbst gibt nichts, sondern allein Gott, wie im Folgenden ausgefiihrt wird“ (Luther: Das
Magnifikat, S. 425, Z. 21-26).



382 = Christoph Burger

die sie zu mir will setzen
und tun all mein begir.

II  Sie tregt von gold so rein ein kron
da leuchten jnn zwelff sterne.
Ir kleid ist wie die sonne schon,
das glentzet hell und ferne.
Und auff dem Mon
jr fiisse ston.
Sie ist die braut,
dem Herrn vertraut;
jr ist weh und mus geberen
ein schones kind, den edlen Son
und aller welt ein Herren;
dem ist sie unterthon.

III Das thut dem alten Trachen zorn,
und will das kind verschlingen.
Sein toben ist doch gantz verlorn;
es kan jm nicht gelingen.

Das kind ist doch

gen himel hoch

genomen hin

und lesset jn

auff erden fasst seer wiiten.
Die Mutter mus gar sein allein;
doch will sie Gott behiiten
und der recht Vater sein.*

Wer davon ausgeht, dass alle drei Strophen von ein und demselben Verfasser
stammen, der muss sich mit der Tatsache auseinandersetzen, dass die erste
Strophe von der Liebe des Sdngers zu einem tugendhaften Mddchen spricht,
dessen Zuneigung und Treue ihm auch iiber grofies Ungliick hinweghelfen
wiirden. Weder von der christlichen Kirche noch von dem Gehalt des zwolften
Kapitels der Offenbarung des Johannes ist darin die Rede. Dafiir, wie man den
Liedtext zu verstehen hat, ist meiner Ansicht nach entscheidend, ob man Luther
als den Autor der ersten Strophe betrachtet oder nicht.

32 Luthers Liedtext ist aus der kritischen Edition {ibernommen: Luthers geistliche Lieder und
Kirchengesinge, Nr. 34 (Einleitung: S. 111-113; Wortlaut zitiert nach der Melodie A, also: S. 292
und 294).



,Sie ist mir lieb, die werte Magd® —— 383

3.1 Erste Deutung von Luthers Lied:
Strophe 1 stammt nicht von Luther

Der ausgewiesene Editor und Kenner der Liedtexte Luthers Markus Jenny weist
in der Einleitung zu seiner Edition darauf hin, dass Wolfhart Spangenberg, ein
Sohn des bekannteren Cyriakus, sowohl den Text als auch die Melodie fiir Lu-
thers Werk gehalten habe. Jenny erortert eingehend die Argumente fiir und
gegen die These, Luther habe hier eine geistliche Kontrafaktur zu einem weltli-
chen Liebeslied geschaffen.” Liest man den Text der ersten Strophe, ohne gleich
Luther als Autor vor Augen zu haben, dann wird man in der Tat am ehesten an
ein Liebeslied denken. Heif3t es doch in der ersten Strophe, die ,werte Magd‘ sei
dem Singenden lieb; er konne sie nicht vergessen; Lob und Ehre wiirden ihr
gezollt, weil sie zuchtvoll sei; sie besitze das Herz des Singenden; er sei ihr zu-
geneigt. Sollte er in schweres Ungliick geraten, dann werde das dadurch gemil-
dert werden, dass sie ihn durch ihre Liebe und Treue zu ihm erfreuen und sein
Begehren erfiillen werde. Diese Strophe hat keinerlei Bezug zur Frommigkeit.
Ich neige zu der Auffassung, dass Luther hier die bekannte Strophe eines Lie-
besliedes verwendet hat, um dann in den beiden folgenden Strophen, die er
hinzudichtete, auf die Kirche zu sprechen zu kommen. Besonders bekannte
Félle, in denen Luther Kontrafakturen verfasst hat, sind die Liedtexte ,Mitten
wir im Leben sind mit dem Tod umfangen‘,* ,Nun komm, der Heiden Heiland*
und ,Wir glauben all an einen Gott.*

Ich halte es fiir ganz unwahrscheinlich, dass Luther der Autor der ersten
Strophe ist. Denn er wiirde gewiss nicht sagen, die Jungfrau Maria oder die Mut-
ter Kirche werde ,all sein Begier tun‘. Bei ihm ist die Aussage, die Jungfrau Ma-
ria oder die Mutter Kirche werde seinem Liebeswerben nachgeben, sehr
schlecht vorstellbar. Es muss ihm darum gegangen sein, den Inhalt dessen, was
er in den folgenden Strophen sagt, durch ein populdres Motiv einzufiihren.
Diese Aussage passt dagegen sehr wohl zu einem Liebeslied. Dessen Autor kann

33 Vgl. ebd. (Einleitung: S. 111-113).

34 Luther: Mytten wir ym leben synd mit dem todt umbfangen. In: ebd., Nr. 3 (Einleitung:
S. 58-59; Melodie und Text: S. 160-162).

35 Luther: Nu kom, der Heyden heyland. In: ebd., Nr. 14 (Einleitung: S. 72-73; Melodie und
Text: S. 202-204). Die Vorlage stammt von Ambrosius von Mailand und beginnt mit den Wor-
ten: Intende, qui regis Israel. Bekannter als diese erste Strophe wurde der Liedtext von der
zweiten Strophe an, die beginnt mit: Veni, redemptor gentium. Abgedruckt ist der lateinische
Text beispielsweise in: Ambrogio di Milano: Inni, S. 52 und 54.

36 Luther: Wyr gleuben all an eynen Gott. In: Luthers geistliche Lieder und Kirchengesdnge,
Nr. 24 (Einleitung: S. 88-96; Melodie und Text: S. 238-241).



384 — Christoph Burger

die Erwartung aussprechen, die von ihm verehrte und begehrte Frau werde auf
seine Werbung um sie eingehen und die Seine werden.”

Ganz verwandte Tone klingen in Liebesliedern an, die in der Heidelberger
Handschrift Cpg 343 enthalten sind. Den Aussagen in der ersten Strophe des
von Luther weitergedichteten Liedes kommt beispielsweise die erste Strophe
eines Liedtextes nahe, die mit den folgenden Zeilen beginnt:

Zucht, eer und lob dir wonet bey —
ganz frey
on alle reuw

bin ich verpflicht zu dienen ir;

sy hat fiirwar das feinest gebert,

beschwerdt
und hilflich mert

sich herzlich clag und sendtlich gir.*®

Und in einem zweiten Liedtext beginnt die zweite Strophe mit den Zeilen:

Lieb, treuw, gunst, ehr hastu von mir,
freud, gluckh und lust des bin ich warten,
ja ob ich schon nichts reden darf mit dir,
s0 bin ich doch khein stundt von arten;
das irrt doch nit —
mein herz mues mit
dir sein inn allen sachen;
la3 murren wol,
ich hoff ich soll
noch freiintlich mit dir lachen.*

Diese Parallelen bestidrken mich in der Uberzeugung, dass Luther die erste Stro-
phe einem Liebeslied entlehnt hat, das jedoch bisher noch nicht in einer ande-
ren Quelle aufgefunden werden konnte. In den beiden folgenden Strophen
spricht der Verfasser von der als Mutter apostrophierten christlichen Kirche,
nicht von Maria. Zwar ist Maria in spatmittelalterlichen Texten oft genug als
Lehrerin der Apostel®® und als die geistliche Mutter aller Christen”' bezeichnet
worden. Aus diesem Gebrauch kénnte man folgern, Luther spreche zugleich

37 Stefan Rosmer danke ich herzlich fiir seine hilfreichen Hinweise zur Einordnung des Liedes
und auf weiterfithrende Sekundarliteratur.

38 Heidelberger Handschrift Pal. 343, ed. Kopp, S. 223-226, Nr. 204.

39 Ebd., S.129-130, Nr. 116.

40 Vgl. Schreiner: Maria, S. 121-123: ,Die Lehrerin der Apostel‘ (mit zwei Abbildungen).

41 Johannes von Paltz: Coelifodina, S. 232, Z. 21: mater spiritualis omnium christianorum.



,Sie ist mir lieb, die werte Magd® —— 385

iiber Maria und iiber die Kirche. Aber Luthers Text nimmt die Aussage aus dem
zwolften Kapitel der Offenbarung des Johannes nicht fiir Maria in Anspruch,
sondern bezieht sie eindeutig und ausschliefdlich auf die Kirche.

Die Strophen zwei und drei des Liedtexts driicken damit Gedanken aus, die
durchaus zu Luthers Auffassungen passen. Die erste Hilfte der zweiten Strophe
gibt in den Zeilen 1 bis 6 zunédchst in Luthers eigenen Worten den biblischen
Text wieder. Auf die symbolische Zahl ,Zwolf* einzugehen ist ihm offenbar an
dieser Stelle nicht wichtig, wenn er formuliert:

Sie tregt von gold so rein ein kron
da leuchten jnn zwelff sterne.*?

Wer mit der besungenen Frau gemeint ist, lasst er allerdings zunachst offen.
Erst in der zweiten Strophenhilfte interpretiert Luther selbst: Diese Frau aus
dem zwolften Kapitel der Offenbarung sei die mit Gott verlobte Braut.”* Luther
fahrt jedoch so fort: Diese Frau hat Geburtswehen, sie muss gebaren, und ihr
Sohn soll der Herr der Welt werden. Mit dem ,Herrn der Welt‘ kann an dieser
Stelle nur Jesus Christus gemeint sein. Freilich ist es in Luthers Denken, soweit
ich es kenne, ein Fremdkorper, dass die Kirche die Mutter Jesu Christi sei. Sollte
er in dieser zweiten Strophe doch noch an Maria denken? Sogleich sagt Luther
aber auch: Diese Braut Gottes ist ihrem Sohn untertan. Damit will er klarstellen:
Die Mutter — ob er dabei nun an Maria oder an die Kirche denkt — steht eindeu-
tig unter Jesus Christus. Nirgends bezeichnet Luther Maria oder die Kirche als
mit dem Gottessohn gleichrangig.

Mit den Worten jr ist weh und mus geberen sagt Luther aus, dass ,die Frau
ihren Sohn Jesus Christus nicht ohne Geburtswehen gebdren kénne. Damit
bleibt er nahe bei dem biblischen Text, bezieht aber, falls er hier wirklich von
Maria spricht, Stellung gegen die oben bereits erwihnte Uberzeugung, Maria sei
von ihrer Empfangnis im Mutterleibe an ohne die Folgen der Erbsiinde gewesen
und hitte demnach ohne Schmerzen gebdren kdnnen.

Die dritte Strophe beginnt damit, dass der ,alte Drache‘, womit der Teufel
gemeint ist, zornig sei und das Kind verschlingen wolle. Doch das gelinge ihm
nicht, so sehr er auch tobe. Ebenso wenig wie in der zweiten Strophe nimmt
Luther die Zahlensymbolik des biblischen Textes auf, in dem ja drei Mal die

42 Es hitte nahegelegen, auf die zwolf Stimme des Volkes Israel und auf die zwolf Apostel
einzugehen.

43 Ob er mit dieser Braut nun die Kirche meint oder Maria, ist nicht eindeutig zu sagen. Um die
Seele eines einzelnen Christen, die im Zuge der Hohelied-Rezeption auch als Gottes Braut
bezeichnet wird, kann es dagegen kaum gehen.



386 —— Christoph Burger

bedeutungsvolle Zahl ,Sieben‘ genannt wird, ebenso wenig die Aussage, dass
der Drache ein Drittel aller Sterne des Himmels wegfege. Illustrierte Bibeln da-
gegen lassen sich die Gelegenheit, den Drachen abzubilden, nicht entgehen,
manchmal wird er durch eine papstliche Tiara polemisch mit dem Papsttum
identifiziert. Luther aber lasst diese Chance hier ungenutzt.

Er beschrankt sich vielmehr auf die Aussage, das ,Kind‘, womit gewiss Jesus
Christus gemeint ist, sei gen Himmel gefahren. Dort sei es dem Wiiten des Dra-
chen entzogen. Doch lasse es ihn auf Erden toben. Der Teufel iibt also auf der
Erde Macht aus. Diese Aussage passt auf den ersten Blick nicht zu der in Stro-
phe zwei, wonach das Kind — Jesus Christus — der Herr der Welt sei. Wer ist
denn nun der ,Herr der Welt‘: das Kind der Frau, der ,edle Sohn‘? So sagt es die
zweite Strophe. Oder ist es der ,alte Drache? Er darf ja auf der Erde wiiten. Will
man beide Aussagen miteinander in Einklang bringen, dann muss man davon
ausgehen, dass der Teufel nur zeitweilig noch auf der Erde sein Unwesen trei-
ben darf, dass aber Jesus Christus der eigentliche Herr der Welt ist, der auf die
Dauer denn auch den Teufel entmachten wird. Man muss also den Akzent auf
das lesset jn im achten Vers der dritten Strophe legen: Jesus Christus ldsst zu,
dass die Frau, die Kirche, allein ist, dass sie also gefdhrdet ist, dem Wiiten des
,alten Drachen‘ ausgesetzt. Im biblischen Text wird gesagt, die Frau sei in die
Wiiste geflohen, wo Gott fiir sie einen Zufluchtsort vorbereitet habe und wo sie
Nahrung bekomme. Nach Luthers Auffassung wird die Kirche von Gott selbst
behiitet.

3.2 Zweite Deutung von Luthers Lied:
Der Liedtext ist eine Einheit und stammt von Luther

Der bekannte Literaturkritiker Marcel Reich-Ranicki (gest. 18.9.2013) hat im
Insel-Verlag die sogenannte ,Frankfurter Anthologie‘ herausgegeben. Die Inter-
pretationen von Gedichten, die in deren sechs Banden abgedruckt sind, waren
zuvor als Zeitungsbeitrage erschienen. Es ging dem Herausgeber Reich-Ranicki,
wie er in einer Nachbemerkung zum vierten Band schreibt, darum, zu einem
Zeitpunkt, zu dem Gedichte bei Lesern nicht eben Konjunktur hatten, das Inte-
resse an deutschen Gedichten aus ganz verschiedenen Epochen wachzuhalten.
In diesem vierten Band der Anthologie, der im Jahr 1979 erstmals erschien,
hat der inzwischen ebenfalls verstorbene Altphilologe Walter Jens, seinerzeit
Professor fiir Rhetorik in Tiibingen, dem Liedtext Luthers einen Essay von drei



,Sie ist mir lieb, die werte Magd" —— 387

Seiten gewidmet.* Als seine Quelle zitiert er eine Edition aus dem Jahre 1967.%
Erst 1985, also achtzehn Jahre spdter, sollte die kritische Neu-Edition von Lu-
thers Liedtexten erscheinen, die Markus Jenny besorgte. Walter Jens hat sich
vermutlich nicht eigens in die Forschungsdiskussion eingearbeitet, um diesen
Essay schreiben zu kénnen. Denn sonst hitte er vermutlich zumindest in einem
Nebensatz erwdhnt, dass schon seit mehr als vierzig Jahren dariiber nachge-
dacht worden war, ob Luther in den Strophen zwei und drei eine Kontrafaktur
zu einem weltlichen Liebeslied geschaffen hat. Jens hat das offenbar nicht ge-
tan, und das erweist sich als folgenreich. Denn er geht ohne Weiteres davon
aus, dass alle drei Strophen von Luther stammen. Nicht umsonst gibt er seinem
Essay denn auch den Titel: ,Verwegenes Liebeslied".

Eingangs schreibt er iiber den Text der ersten Strophe: ,Ein ganzes Min-
nearsenal wird geodffnet, um den Lobpreis der Ziichtig-Holden mit den von der
Tradition bereitgestellten Topen zu schmiicken.“® Da Jens den Liedtext als
Einheit ansieht, muss er nun natiirlich erkldren, weswegen im zweiten Vers eine
ganz andere Person besungen wird: ,,Und dann plotzlich, zu Beginn der zweiten
Strophe, wird die hochst irdische Liebe, mit ihrem zarten Begehren und dem
entschiedenen Wunsch, ins Himmlische gekehrt — und statt der Geliebten, die
einer nicht vergessen kann, sieht sich die Himmelskonigin besungen, die liebe
Maria, wie Luther sie einmal genannt hat.“*” Hier wéire eine Differenzierung
angebracht gewesen. Wer Maria als Himmelskonigin bezeichnet, ruft bei katho-
lischen Lesern und Leserinnen Assoziationen auf, mit denen Luther nicht ein-
verstanden gewesen wire. Denn er kann diesen Wiirdetitel zwar fiir Maria ver-
wenden, aber doch nur so abgesichert, dass nicht der Eindruck entstehen kann,
Maria konne aus eigener Machtvollkommenheit Gnade verleihen.*® Zudem wird
Maria in Luthers Liedtext nicht regina cceli genannt. Walter Jens fiigt hier also
einen Wiirdetitel ein, ohne dariiber Rechenschaft zu geben, was er damit an
dieser Stelle sagt. Nach Ansicht eines spdtmittelalterlichen Frommen vermag
Maria als die ,Himmelskonigin‘ eben viel mehr als nach Ansicht Luthers. Ich
erinnere an den weiter oben zitierten Liedtext Aue, Maria clare, in dem es heif3t:
gib vnf3 alle selikeyth.” Der singende Christ erwartet also die Seligkeit, die nach
Luthers Ansicht nur Gott selbst geben kann, von Maria.

44 Jens: Verwegenes Liebeslied.

45 Die deutschen geistlichen Lieder.

46 Jens, S. 15.

47 Ebd.

48 Vgl. dazu das oben in Anm. 31 gebotene Zitat.
49 Oben, S. 376.



388 = Christoph Burger

Walter Jens spricht sich deutlich aus:

Kein Bruch also, zwischen der ersten und zweiten Strophe. Die Gekronte mit dem sonnen-
hellen Kleid, die leuchtend auf dem Mond steht, ist immer noch das junge umworbene
Médchen [...]. Der eigentliche Umschlag steht erst bevor: Dort, wo die Magd das Holde und
Sanfte verliert und zur Mutter wird, die unter Schmerzen gebiert — jr ist weh: der Einsatz
markiert die Zdsur - Weh und Ach und Zwang nach so viel Harmonie! Und ein Bruch auch
im Text: Maria, die Verlobte des Herrn und seine Untertanin? Kein Zweifel, das gibt keinen
Sinn [...].%°

Aber Jens akzeptiert, dass Luther nun eben von der Gemeinde der Glaubigen
und von der Heiligen Christlichen Kirche spricht. Er zieht das Fazit:

Ein Gedicht aus einem Guf3 konnte bei solcher Aufficherung der einen Person in drei
hochst unterschiedliche Gestalten gewiss nicht entstehen, wohl aber ein Kunstlied héchst
eigener Form - ein nahezu manieristischer Gesang, undhnlich allen anderen Lutherschen
Texten und nicht zuféllig sehr schnell aus den Gesangbiichern der evangelischen Kirche
entfernt.”!

Jens findet den Liedtext, den er eben als Einheit betrachtet, sehr kithn. Darum
sagt er: ,,Fast scheint es, als habe sich der Textdichter zuviel zugemutet [...]
und, in wilder Allegorisierungswut, die Grenzen des noch Beschreibbaren zu-
mindest in der Vorstellung der gebdrenden Braut, die nicht mehr Maria und
noch nicht Kirche ist, iiberschritten.“>> Doch bleibt er nicht bei der Kritik, son-
dern anerkennt Luthers Leistung:

Wer, aufier Luther, hitte es — zwischen 1530 und 1540 — gewagt, die Allegorie der Offenba-
rung Johannis in einem Liebesgedicht zu verlebendigen und die minnigliche Magd als
Mondfrau, die unter Wehen gebdrende und dann kindsverlassene Mutter, eine regina coe-
lestis in bitterer Not, als Heilige Kirche zu evozieren [...]? Und dies alles in einem streng-
gebauten, dreistrophig respondierenden Kunstgedicht!>

Walter Jens’ gesamte Argumentation geht davon aus, dass alle drei Strophen
des Liedtexts von Luther stammen. Die schon auf den ersten Blick auffallenden
Unstimmigkeiten bewertet er als kiihnes Wagnis. Eine Interpretation, die davon
ausgeht, dass die erste Strophe eben nicht von Luther stammt, muss weit weni-
ger ,Allegorisierungswut‘ voraussetzen und kann deswegen mehr Wahrschein-
lichkeit beanspruchen.

50 Jens, S. 15-16.
51 Ebd., S.16.
52 Ebd., S.16-17.
53 Ebd., S.17.



,Sie ist mir lieb, die werte Magd’ —— 389

4 Ablehnung von Luthers Sicht auf Maria durch
seine Schiiler

Zwischen Luthers Auffassungen und Forscherinnen wie Forschern der Gegen-
wart steht trennend die Rezeptionsgeschichte seiner Schriften. Deshalb muss
Luthers Denken von demjenigen seiner Nachfolger unterschieden werden. Lu-
ther verfolgte ja das Ziel, sowohl die akademische Theologie als auch die Kate-
chese auf die Verehrung Jesu Christi zu konzentrieren.>* Schon bald wurde frei-
lich deutlich, dass diese radikale Neuorientierung von Theologie und From-
migkeit auf Christus vom regierenden Papst, von den Theologen und Prdlaten
an der papstlichen Kurie und von den Bischéfen in den Didzesen nicht akzep-
tiert wurde. Luther hatte zwar ausdriicklich nicht die Bildung neuer Landeskir-
chen, sondern die Reform der einen christlichen Kirche angestrebt. Bald aber
stellte sich heraus, dass die Bischofe ihre Mitarbeit verweigerten und dass es
eben doch zu lutherisch geprdgten Landeskirchen kommen wiirde. Daraufhin
legten sich viele Theologen und sonstige Gestalter der 6ffentlichen Meinung auf
unterscheidende Kriterien fest. In der Zeit der Gegenreformation und der Katho-
lischen Reform wurde die Marienverehrung immer mehr zu einem Kennzeichen
der Zugehorigkeit zur rémisch-katholischen Kirche.*

Ich zitiere als Beispiel fiir diese Marienfrommigkeit einige Strophen eines
Marienliedes aus dem 1637 in K&ln erschienenen Gesangbuch ,Geistliches Psal-
terlein‘, das der Jesuit Johannes Heringsdorf auf der Grundlage des lateinischen
Hymnus Ave maris stella gedichtet hat, der schon im achten Jahrhundert nach-
weisbar ist:

Meerstern, ich dich griife, Mutter Gottes siif3e,

allzeit Jungfrau reine, Himmelspfort alleine!

Schau voll Huld vom Himmelsthron, bitt’ fiir uns beim lieben Sohn,
o Jungfrau Maria!

Ave, klang die Kunde aus des Engels Munde,

uns den Frieden spende, Evas Namen wende!

Schau voll Huld vom Himmelsthron, bitt fiir uns beim lieben Sohn,
o Jungfrau Maria!

54 Vgl. dazu Hamm, S. 8: ,Unter ,normativer Zentrierung* verstehe ich die Ausrichtung auf
eine bestimmende und mafigebende, grundlegend orientierende, regulierende und legitimie-
rende Mitte hin.“

55 Heal urteilt: ,,For Post-Tridentine Catholics the veneration of saints was a valuable devo-
tional exercise in itself“ (S. 148).



390 = Christoph Burger

Dich als Mutter zeige, dass durch dich sich neige

unserm Fleh’n auf Erden, der dein Sohn wollt werden!

Schau voll Huld vom Himmelsthron, bitt fiir uns beim lieben Sohn,
o Jungfrau Maria!

Gib ein reines Leben, mach den Weg uns eben,

dass in Himmelshéhen froh wir Jesum sehen!

Schau voll Huld vom Himmelsthron, bitt fiir uns beim lieben Sohn,
o Jungfrau Maria!*®

Spatmittelalterliche Gedanken werden iibernommen und fortgefiihrt. Die Be-
zeichnung ,,Himmelspfort alleine“ sagt aus, nur auf dem Weg iiber Maria gelan-
ge ein Christ in den Himmel.

Zu den Unterscheidungskriterien, die entschiedene Lutheraner im Zeitalter
der Konfessionalisierung entwickelten, gehérte unter anderen die strikte Ab-
lehnung der Verehrung Marias. Sobald das einmal communis opinio geworden
war, war klar, dass Mitglieder einer nach Luthers Vorbild reformierten Kirche,
im Gegensatz zu Mitgliedern der vom Papst geleiteten Kirche, eben nicht Maria
als Mit-Erl6serin und vornehmste Advokatin bei ihrem Sohn Jesus Christus zu
verehren hitten. Es ist wichtig, sich klarzumachen, dass diese schroffe Abwei-
sung der Verehrung Marias bei Luther so noch nicht zu finden ist. In der dritten
Strophe seines oben bereits erwdhnten Liedes ,Nun komm, der Heiden Heiland’,
einer Ubertragung des lateinischen Hymnus Veni redemptor gentium, der auf
Ambrosius zuriickgeht,”” hat Luther beispielsweise etwa im Jahre 1523°® noch
schreiben konnen:

Der yungfrau leib schwanger ward,
doch bleib keuscheyt reyn beward.
Leucht erfur manch tugend schon.
Gott da war yn seinem thron.”

Diese Strophe verschwand schon bald aus den lutherischen Gesangbiichern.
Der Dichter und Wissenschaftler Jan Willem Schulte Nordholt (1920-1995)

56 Der lateinische Hymnus Ave maris stella wird im Vespergottesdienst der romisch-katho-
lischen Kirche an Marienfesten gesungen. Sein Verfasser ist unbekannt. Der deutsche Text wird
hier zitiert nach dem Gesangbuch der rémisch-katholischen Kirche ,Gotteslob® aus dem Jahre
1975, Diozesananhang fiir das Erzbistum K&ln, Nr. 954. Ein Exemplar des Gesangbuchs aus
dem siebzehnten Jahrhundert konnte ich nicht einsehen.

57 Vgl. dazu oben, Anm. 35.

58 Datierung nach Jenny. In: Luthers geistliche Lieder und Kirchengesénge, S. 72.

59 Nun komm, der Heiden Heiland; ebd., S. 72-73, Nr. 14, Strophe 3.



,Sie ist mir lieb, die werte Magd" —— 391

konnte im niederldndischen ,Kompendium zum Kirchengesangbuch‘, das im
Jahre 1978 - also sieben Jahre vor der durch Markus Jenny besorgten Edition
von Luthers Liedern — erschien, zu Unrecht behaupten, Luther habe die beiden
Strophen, die im Liedtext des Ambrosius {iber das Wunder der jungfraulichen
Geburt Jesu handelten, nicht iibersetzt.®® Die Annahme, schon Luther miisse die
Beriihrungsangst vor der Marienverehrung gehabt haben, die seine Nachfolger
kennzeichnete, hat sich also ausgewirkt.

Literaturverzeichnis

Ambrogio di Milano [Ambrosius von Mailand]: Inni [lateinisch-italienisch]. Milano 1997.

Anselm von Canterbury: Cur deus homo. Warum Gott Mensch geworden. Lateinisch und
deutsch. Besorgt und iibersetzt von Franciscus Salesius Schmitt OSB. 5. Aufl. Darmstadt
1993 [Erstverdffentlichung: Darmstadt 1956].

Becker, Eve-Marie: Der Begriff der Demut bei Paulus. Tiibingen 2015.

Die Bibel oder die ganze Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments. Nach der deutschen
Ubersetzung Martin Luthers, revidierter Text in der Fassung des Jahres 1964.

Stuttgart 1967.

Buchwald, Georg: Die Ablasspredigten des Leipziger Dominikaners Hermann Rab (1504-1521).
In: Archiv fiir Reformationsgeschichte 22 (1925), S. 128-152.

Burger, Christoph: Luthers Polemik gegen die Marienverehrung in einigen Predigten.

In: ders.: Tradition und Neubeginn. Martin Luther in seinen friihen Jahren. Tiibingen 2014
(Spatmittelalter und Reformation, N. R. 79), S. 145-157 [Erstver6ffentlichung als: La
polémique de Luther contre la vénération de Marie dans quelques sermons. In: Annoncer
’Evangile (XVe-XVII® siécle): permanences et mutations de la prédication. Actes du
colloque international de Strasbourg (20-22 novembre 2003). Hg. von Matthieu Arnold.
Paris 2006 (Patrimoines. Christianisme), S. 71-85].

Burger, Christoph: Maria muss ermutigen! Luthers Kritik an spatmittelalterlicher Marien-
verehrung und sein Gegenentwurf in seiner Auslegung des ,Magnificat‘ (Lukas 1,46b-55)
aus den Jahren 1520/21. In: ders.: Tradition und Neubeginn. Martin Luther in seinen
friihen Jahren. Tiibingen 2014 (Spétmittelalter und Reformation, N. R. 79), S. 129-144
[Erstverdffentlichung in: Piété et Spiritualité. L’impact de la Réformation aux XVI® et XVII®
siécles/Frommigkeit und Spiritualitat. Auswirkungen der Reformation im 16. und 17.
Jahrhundert. Hg. von Matthieu Arnold, Rolf Decot. Mainz 2002, S. 15-30].

Die deutschen geistlichen Lieder. Hg. von Gerhard Hahn. Tiibingen 1967.

Erasmus von Rotterdam: Annotationes in Novum Testamentum. Pars prima. Ed. Petrus F.
Hovingh (Opera omnia Desiderii Erasmi Roterodami recognita et adnotatione critica
instructa notisque illustrata, Bd. VI/5). Amsterdam u. a. 2000.

60 Schulte Nordholt, Sp. 348: , Luther [...] heeft voorts twee strofen die handelden over het
wonder der maagdelijke geboorte niet vertaald [...].“



392 = Christoph Burger

Geistliche Gesdnge des deutschen Mittelalters. Melodien und Texte handschriftlicher Uberlie-
ferung bis um 1530. In Verbindung mit Mechthild Sobiela-Caanitz, Cristina Hospenthal,
Max Schiendorfer hg. von Max Liitolf. Bd. 1: Gesdnge A-D. Kassel u. a. 2003 (Das deut-
sche Kirchenlied: Kritische Gesamtausgabe der Melodien. Abt. 2).

Grote, Heiner: Art. ,Maria/Marienfrommigkeit Il. Kirchengeschichtlich‘. In: TRE 22 (1992),

S. 119-137.

Hamm, Berndt: Von der spatmittelalterlichen reformatio zur Reformation: der Prozef} norma-
tiver Zentrierung von Religion und Gesellschaft in Deutschland. In: Archiv fiir
Reformationsgeschichte 84 (1993), S. 7-82.

Heal, Bridget: The Cult of the Virgin Mary in Early Modern Germany. Protestant and Catholic
Piety, 1500-1648. Cambridge 2014 [Erstverdffentlichung: Cambridge 2007].

Heidelberger Handschrift Pal. 343: Volks- und Gesellschaftslieder des XV. und XVI.
Jahrhunderts. I. Die Lieder der Heidelberger Handschrift Pal. 343. Hg. von Arthur Kopp.
Berlin 1905 (DTM 5).

Jens, Walter: Verwegenes Liebeslied. In: Frankfurter Anthologie. Vierter Band. Gedichte und
Interpretationen. Hg. und mit einer Nachbemerkung von Marcel Reich-Ranicki.

Frankfurt a. M. 1979, S. 13-17.

Johannes von Paltz: Coelifodina. Hg. und bearbeitet von Christoph Burger und Friedhelm
Stasch (ders.: Werke, Bd. 1). Berlin, New York 1983 (Spatmittelalter und Reformation 2).

Johannes von Paltz: De conceptione sive praeservatione a peccato originali sanctissimae dei
genetricis virginis Mariae. Hg. von ). Marius ). Lange van Ravenswaay, Christof Windhorst.
In: ders.: Werke, Bd. 3: Opuscula. Hg. und bearbeitet von Christoph Burger u. a. Berlin,
New York 1989 (Spatmittelalter und Reformation 4), S. 139-154.

Koepplin, Dieter: Reformation der Glaubensbilder: Das Erldsungswerk Christi auf Bildern des
Spatmittelalters und der Reformationszeit. In: Martin Luther und die Reformation in
Deutschland. Ausstellung zum 500. Geburtstag Martin Luthers. Frankfurt a. M. 1983,

S. 333-378.

Luthers geistliche Lieder und Kirchengesdnge. Bearbeitet von Markus Jenny. Kéln, Wien 1985
(Archiv zur Weimarer Ausgabe der Werke Martin Luthers 4).

Luther, Martin: Das Magnificat verdeutschet und ausgelegt (1520/21). In: WA 7 (1897),

S. 544-604 (Einleitung: S. 538-543).

Luther, Martin: Das Magnifikat, iibertragen von Christoph Burger. In: Deutsch-deutsche
Studienausgabe. Hg. von Johannes Schilling u. a. 1. Bd.: Glaube und Leben. Hg. von
Dietrich Korsch. Leipzig 2012, S. 363-483.

Luther, Martin: Deudsche Messe und ordnung Gottis diensts (1526). In: WA 19 (1897), S. 70-113
(Einleitung: S. 44-69).

Ohst, Martin: Urheber und Zielbild wahren Menschseins — Jesus Christus in der Kirchen-
geschichte. In: Jesus Christus. Hg. von Jens Schréter. Tiibingen 2014 (Themen der
Theologie 9), S. 119-179.

Pelikan, Jaroslav: Mary Through the Centuries. Her Place in the History of Culture. New Haven,
London 1996.

Protevangelium des Jakobus. In: Neutestamentliche Apokryphen in deutscher Ubersetzung. 1.
Bd.: Evangelien. Hg. von Wilhelm Schneemelcher. 3., v6llig neubearbeitete Aufl. Tiibingen
1959, S. 277-290.

Salzer, Anselm: Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in der deutschen Literatur und
lateinischen Hymnenpoesie des Mittelalters. Mit Beriicksichtigung der patristischen



,Sie ist mir lieb, die werte Magd® =—— 393

Literatur. Eine literarhistorische Studie. Darmstadt 1967 [Erstveroffentlichung:
Seitenstetten 1886-1894].

Schreiner, Klaus: Maria. Jungfrau, Mutter, Herrscherin. Miinchen, Wien 1994.

Schreiner, Klaus: Sozial- und standesgeschichtliche Untersuchungen zu den Benediktiner-
konventen im dstlichen Schwarzwald. Stuttgart 1964 (Veroffentlichungen der Kommission
fiir geschichtliche Landeskunde in Baden-Wiirttemberg. Reihe B: Forschungen 31).

Schulte Nordholt, Jan Willem: [Kommentar zu Lied] 122 [Kom tot ons, de wereld wacht]. In: Een
Compendium van achtergrondinformatie bij de 491 gezangen uit het Liedboek voor de
kerken, tweede druk, samengesteld door de Prof. dr. G. Van der Leeuw-Stichting.
Amsterdam 1978.

Wischmeyer, Wolfgang: Von Golgatha zum Ponte Molle. Studien zur Sozialgeschichte der Alten
Kirche. Gottingen 1997.






Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara
Transformation und Destruktion

Formen der volkssprachlichen Aneignung des Salve regina im
flinfzehnten und sechzehnten Jahrhundert

Zum Gedenken an Volker Honemann (1943-2017)

1 Einfiihrung
(Lydia Wegener)

Darumb es den lengst wol wert gewesen were / das mans abgethan het / oder ye jn ein an-
der gestalt geordnet / den es ist ie stracks wider die schrifft vand glaubenn / eben wie das
wasser wider das fewer /vnnd die finsternus wider das liecht/vnnd Belial wider Chris-
tum.!

Mit diesen Worten wendet sich der lutherische Prediger Johann Freysleben? im
Jahre 1523 gegen das Salve regina, die vermutlich &dlteste der vier traditionellen
marianischen Schlussantiphonen.? Vor dem Hintergrund reformatorischer The-
ologie erscheint Freyslebens Aversion gegen ein derartig ,klassisches® Zeugnis
mittelalterlicher Marienfrémmigkeit zunachst zwar nicht ungewshnlich. Uber-
raschend aber ist, mit welcher Aggression nicht nur er, sondern auch andere
Reformatoren gerade dieser Antiphon begegnen. In programmatisch gegen das
Salve regina gerichteten Flugschriften zielen sie auf die systematische Zersto-
rung seines kulturellen Geltungsanspruchs, indem sie den Text sezieren und die
Bibelferne und Widergottlichkeit seiner einzelnen Aussagen nachweisen.

Fiir diesen hohen Aufmerksamkeitswert lassen sich vordergriindig zwei Ur-
sachen nennen. Bereits seit 1522 polemisiert Martin Luther verstarkt gegen das
Salve regina® und fiihrt es damit als eigenen Gegenstand in den Reformations-

1 Freysleben: Das Salue regina, Av'-[Avj]". Zitate aus Frithdrucken werden hier und im Fol-
genden weitgehend diplomatisch wiedergegeben. Nur Abbreviaturen sind konsequent aufge-
16st. Seiten ohne Bogenzahlung werden in eckige Klammern gesetzt.

2 Zuihm siehe Roser, S. 185-187.

3 Vgl. Heinz, S.126. Laut Micus, S. 218, handelt es sich um die zweitdlteste marianische An-
tiphon. Die drei anderen sind Alma redemptoris mater, Ave regina caelorum und Regina caeli.

4 Vgl. Hans-Ulrich Delius, S. 251, Sp. a.

DOI10.1515/9783110475371-022, [CO AT © 2017 Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



396 —— Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

diskurs ein. Inshesondere sein Merklicher Sermon von der geburt Marie kann als
Initialziindung fiir die Flugschriftendebatte um den marianischen Text gelten.
Hans-Ulrich Delius weist darauf hin, dass das Engagement des Reformators
im Zusammenhang mit der angestrebten Neuordnung des Gottesdienstes an der
Wittenberger Schlosskirche zu sehen ist, in der die Antiphon zu Luthers Zeit
aufgrund einer Stiftung besondere Pflege erfihrt.® Damit ist ein weiterer Grund
fiir die Fokussierung auf das Salve regina angedeutet: seine Omniprdsenz in-
nerhalb der spatmittelalterlichen und friihneuzeitlichen Religiositdt. Zwar
scheint die Verwendung der marianischen Dichtung, deren Ursprung bis heute
im Dunkeln liegt,” zundchst auf wenige liturgische Anldsse begrenzt gewesen zu
sein.® Seit dem dreizehnten Jahrhundert steigert sich ihre Prédsenz jedoch
enorm, weil sie — vermutlich auf dominikanische Initiative — als Schlussan-
tiphon an das Ende der Komplet tritt? und so fest im tdglichen Stundengebet
verankert wird. Zudem dient das Salve regina seit dem zwolften Jahrhundert als
Prozessionsgesang.'® Damit deutet sich bereits seine Tendenz zur Uberschrei-
tung des strikt liturgischen Rahmens zugunsten neuer Rezeptionsrdume an."
Die zunehmende Partizipation laikaler Kreise an der monastischen Frommig-
keitskultur, die Steigerung der lateinischen wie volkssprachlichen Schriftkom-
petenz und das Entstehen der von breiten Bevélkerungsschichten getragenen
spatmittelalterlichen Ordensreformbewegungen sorgen fiir die Ausweitung die-

5 Siehe dazu unten, S. 432.

6 Vgl. Hans-Ulrich Delius, S. 250, Sp. b.

7 Als mogliche Autoren schlédgt die neuere Forschung Hermannus Contractus (Hans-Ulrich
Delius, S. 250, Sp. a; Kraf}: Stabat mater, S. 350) oder Bernhard von Clairvaux (Heinz, S. 127-
128) vor. In der mittelalterlichen Uberlieferung werden zudem noch Adhemar von Monteil und
Petrus von Compostella als Verfasser geltend gemacht. Vgl. Maier, S. 3; Berschin, S. 103; Heinz,
S.127. Unklar ist auch die genaue Entstehungszeit der Antiphon. Lange Zeit galt eine in einer
Federprobe festgehaltene, von der Forschung in das elfte Jahrhundert datierte Tropierung des
Salve regina als iltester Beleg. Vgl. Wachinger, Sp. 552; Maier, S. 5; Berschin, S. 101 (Abb.). Eine
kritische paldographische Untersuchung der Probe hat jedoch eine Entstehungszeit im ausge-
henden zwélften Jahrhundert nahegelegt (vgl. Heinz, S.126-127). In seinem vollen Wortlaut
erscheint das Salve regina erstmals im 1140 neu redigierten Antiphonar des Zisterzienserordens
(vgl. Heinz, S.127-128). Zahlreich sind die legendarischen Berichte, die sich mit der Entste-
hung des Salve regina verbinden. Vgl. z. B. Maier, S. 6-10; Berschin, S. 99-103; Heinz, S. 127.

8 Vgl. Maier, S. 2, 16.

9 Treibende Kraft diirfte der dominikanische Ordensgeneral Jordan von Sachsen gewesen sein.
Vgl. Maier, S.17-18; Wehrli-Johns, Stotz, S.290; Heinz, S. 115-116. Eine weitere Legitimation
des neu eingefiihrten Brauches erfolgte durch Mirakelberichte. Vgl. Wehrli-Johns, Stotz, ebd.
10 Vgl. Wachinger, Sp. 552; Maier, S. 17; Heinz, S. 128.

11 Vgl. dazu auch Rettelbach, S. 42.



Transformation und Destruktion =—— 397

ser Tendenz zu einer Allgegenwartigkeit des Salve regina. Es wird zum Gegen-
stand von Predigten und Traktaten,” steht im Zentrum von Stiftungen und An-
dachten,” wird programmatisch in die 1474 gegriindete, auf3erordentlich erfolg-
reiche Rosenkranzbruderschaft eingebunden® und findet eine {iberaus
vielfdltige Rezeption in Form von lateinischen Textabschriften, volkssprachli-
chen Prosa- und Versadaptationen sowie in Gestalt von Glossengedichten und
Paraphrasen, die den Inhalt der Antiphon verdeutlichen und rhetorisch aus-
schmiicken.” Die Tradierung des Salve regina und seiner unterschiedlichen
Aneignungsformen erfolgt in Liederhandschriften und Gebetbiichern; sowohl in
gesungener als auch in gesprochener Form ist es tief in der religiosen Kultur,
der auch Luther und seine Anhédnger angeho6ren und gegen die sie sich positio-
nieren, verankert.

Die bisherigen Ausfiihrungen konnen leicht zu der Annahme verleiten, dass
die Aversion Luthers und der ihm folgenden Autoren ausschlief3lich in der Po-
pularitat des Salve regina begriindet liegt. Tatsdachlich legt auch Freysleben dies
nahe, wenn er schreibt:

12 Erwéhnt seien die heutzutage Bernardus Toletanus (gest. 1124/25) zugewiesenen In an-
tiphonam Salve Regina Sermones IV (PL 184, Sp. 1059-1078; dort unter den Schriften Bernhards
von Clairvaux) und die anonymen Sermones super Salve Regina (Aalst: Thierry Martens,
9.7.1487). Siehe auch den Beitrag von Gerd Dicke in diesem Band, S. 259 mit Anm. 84. Zu den
Traktaten zdhlen die umfangreiche Abhandlung des Dominikaners Franz von Retz (Expositio in
antiphonam Salve regina; vgl. Maier, S. 22; Wehrli-Johns, Stotz, S.290) sowie die kurze — von
der Expositio abhdngende — Laus et commendatio illius suavissimi cantici Salve regina des
Dominikaners Albert von Weissenstein (vgl. Wehrli-Johns, Stotz; Edition und Ubersetzung
ebd., S. 295-313). Wehrli-Johns und Stotz zeigen auf, dass Alberts Werk ,,im Kontext der Propa-
gierung der Rosenkranzbruderschaft entstanden ist und an ein Publikum gerichtet war, das fiir
die vorgeschriebene Teilnahme an der Komplet bei den Dominikanern motiviert werden sollte*
(ebd., S. 293).

13 Vgl. Wachinger, Sp. 552; Maier, S. 15, 18-21.

14 Die geistliche Verpflichtung fiir die Mitglieder der Rosenkranzbruderschaft bestand neben
dem wochentlichen Gebet von drei Rosenkridnzen (siehe dazu den Beitrag von Albrecht Drose
in diesem Band, S. 349) auch in der regelméfligen Teilnahme an der Salve regina-Prozession in
einer Predigerkirche. Vgl. Wehrli-Johns, Stotz, S. 293. Siehe auch Anm. 12.

15 Eine vorldufige systematische Zusammenstellung der poetischen Paraphrasen und Glos-
sengedichte bietet Wachinger. Die Forschung zu einzelnen Salve regina-Adaptationen ist du-
Berst zerstreut. Siehe Frohner, S.36-38; Bernt, S.102-104; de Boor; Lipphardt; Andraschek-
Holzer; Micus; Rettelbach. Hingewiesen sei auf das als Einblattdruck erschienene zwanzigstro-
phige Glossenlied des Valentin Bannholtzer, das in angepasster Form in das ,Luzerner Weltge-
richtsspiel* Eingang gefunden hat. Vgl. Schulze; Blosen. Einen strukturierten Zugang zur Viel-
falt der Salve regina-Aneignungen wird in absehbarer Zeit die Datenbank des ,Berliner Reper-
toriums‘ ermoglichen.



398 —— Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

Zu eynem exempel sey nun das gemain kirchisch vnd gewonlich gesang / daz man nennet
Salue regina/ gesetzt /welches man an vil orten mit grossen wollauttenden glocken
leditt / mit mancherley orgel gesang pfeyft / vnd mit vil seltzamer menschen stim vnd ge-
schrai singet.!

Trotzdem wire es zu kurz gegriffen, allein Luthers Einfluss und die Allgegen-
wart des Salve regina fiir seine programmatische Verwerfung durch die reforma-
torischen Theologen verantwortlich zu machen. Denn zum einen ist dieses ma-
rianische Gedicht doch nur aines ausz den andern allen/ die da vnzellich sind.”
Und zum anderen richtet sich die Kritik der Luther-Anhédnger in erster Linie
gegen seinen Inhalt. Dieser bedingt ihre Fokussierung auf das Salve regina und
provoziert jene Aggression, die auf eine vollige Ausmerzung des Textes zielt. Mit
anderen Worten: Das Salve regina muss mariologische Aussagen enthalten, die
es zumindest aus lutherischer Perspektive von anderen Texten, die ebenfalls
der Verehrung der Gottesmutter gewidmet sind, unterscheiden und es so als
besonders problematisch erscheinen lassen.

Damit ist nun zundchst thesenhaft der dritte, vielleicht entscheidende
Grund benannt, der fiir den hohen Aufmerksamkeitswert des Salve regina in-
nerhalb des Reformationsdiskurses geltend zu machen ist. Er wird im Zentrum
der folgenden Ausfiihrungen stehen. Es geht um die Transformation der kultu-
rellen Wahrnehmung des Salve regina,'® wie sie in verschiedenen volkssprachli-
chen Aneignungsformen der Antiphon im Spéatmittelalter und in der frithen
Reformationszeit zum Ausdruck kommt.”

Gezeigt werden soll anhand exemplarischer Textanalysen, dass die spezifi-
sche Gestaltung der Anrufungssituation im lateinischen Hypotext® eine volks-
sprachliche Auslegung stimuliert, die auf Marias Autonomie als einer transzen-

16 Freysleben: Das Salue regina, Aij'.

17 Ebd.

18 Unter ,kultureller Wahrnehmung‘ wird im Folgenden die kognitive und affektive Bezug-
nahme spatmittelalterlicher und frithneuzeitlicher Rezipienten auf das Salve regina verstan-
den, die durch die zeitgenossische Frommigkeitskultur bestimmt ist und sich durch die Sich-
tung erhaltener Text- und Bildquellen zumindest ansatzweise rekonstruieren ldsst. Dieser
Rekonstruktionsprozess bezieht sich also nicht auf die individuelle Wahrnehmung des Salve
regina, sondern auf die von diskursiven Konstellationen abhéngige kollektive Wahrnehmung.
19 Wie gewinnbringend die Analyse von Transformationsprozessen aus kulturwissenschaftli-
cher und hypertextueller Perspektive ist, um das poetische Potenzial marianischer Lyrik im
Kontext sich wandelnder kultureller Zusammenhédnge zu erschliefien, erweist die demnéachst
erscheinende Dissertation von Eva Rothenberger: Ave praeclara maris stella. Poetische und
liturgische Transformationen der lateinischen Mariensequenz im deutschen Mittelalter.

20 Zum Terminus siehe Genette, S. 14-15.



Transformation und Destruktion =—— 399

denten Entscheidungsinstanz iiber das menschliche Seelenheil fokussiert ist.

Die an ein vollziehendes Subjekt appellierenden spatmittelalterlichen Adaptati-

onen lassen darauf schlieflen, dass das Salve regina in der kulturellen Wahr-

nehmung der Rezipienten die erlésungssichernde Machtfiille Marias in ange-
messener — in der Aneignung jedoch durchaus noch steigerbarer - Weise zum

Ausdruck bringt. Marias traditionelle Rolle als Heilsmittlerin wird damit zwar

nicht aufgegeben, aber in einer Weise ausgereizt, dass die Grenze zum Gottli-

chen durchldssig zu werden droht.

Genau diese Gefahr provoziert die reformatorischen Theologen zu ihren —
nun an ein reflektierendes Subjekt gerichteten — Stellungnahmen gegen das
Salve regina. Diese bleiben allerdings nicht unwidersprochen. Vielmehr ruft die
Aggression der Salve-Gegner unmittelbar seine altglaubigen Verteidiger auf den
Plan. Deren kulturelle Wahrnehmung der marianischen Dichtung ist jedoch
ebenfalls durch den Reformationsdiskurs bestimmt, so dass sie sich dazu ge-
zwungen sehen, die dem Salve regina innewohnende Problematik zumindest
implizit anzuerkennen. Wie zu zeigen sein wird, bewegt sich ihre Argumentati-
on daher ungeachtet der scharfen Polemik auf die Lutheranhdnger zu. Sie zielt
vorrangig auf den Nachweis, dass das Salve regina rechtgldaubig ist, sofern man
es ,richtig® versteht. Die Perspektive auf den Text hat sich damit im Vergleich zu
den spatmittelalterlichen Rezeptionszeugnissen in entscheidender Weise ver-
schoben: Zwar machen die altgldubigen Autoren der Gottesmutter ihre Mittler-
rolle nicht streitig; nachdriicklich aber verwahren sie sich gegen eine Deutung
des Salve regina im Sinne einer Potenzierung der Machtfiille Marias. Damit er-
kldren sie alle Aneignungszeugnisse fiir obsolet, die Maria als quasi-gottliche
Heilsinstanz inszenieren.

Im Folgenden werden vorgestellt:

1. die lateinische Antiphon;

2. eine ausgangstextnahe Ubersetzung, die durch subtile semantische Ver-
schiebungen eine Intensivierung der heilsmittelnden Rolle Marias erzielt;

3. eine Salve regina-Paraphrase in Versform, die Maria in ein unaufl6sliches
Spannungsverhaltnis zwischen Heilsmittlerin und Erldserin setzt;

4. eine Prosa-Paraphrase des Salve regina, die Marias Machtfiille in einer Wei-
se darstellt, dass sie die Marienkonzeption des lateinischen Hypotextes zu-
gleich durchbricht und in konsequenter Weise erweitert;

5. die reflektierte Auseinandersetzung iiber das Salve regina in der friihrefor-
matorischen Flugschriftendebatte.



400 —— Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

2 Salve regina

Der Text des Salve regina lautet:*

Salve, regina misericordiae,

Vita, dulcedo et spes nostra, salve!

Ad te clamamus exsules filii Evae,

Ad te suspiramus gementes et flentes in hac lacrimarum valle.

Eia ergo, advocata nostra, illos tuos misericordes oculos ad nos converte
Et Iesum, benedictum fructum ventris tui, nobis post hoc exsilium ostende,
O clemens, o pia,

0 dulcis Maria.

Dass sich das Salve regina von anderen marianischen Gesdangen unterscheidet,
stellen bereits spatmittelalterliche Propagandisten der Antiphon fest. Der Do-
minikaner Albert von Weissenstein schreibt in seiner Laus et commendatio:

Licet enim plura [cantica] de eadem excellentissima virgine reperiantur cantica, quorum
aliqua de celis venisse leguntur, in hoc suavissimo carmine divina hec disponente provi-
dentia pre ceteris de ipsa factis mirabilius, excellentius et expressius laus virginis et excel-
lentie ipsius et nostra erumpnosa neccessitas et indigentia convolvitur et commassatur.”

Als hervorstechendes Merkmal des Salve regina identifiziert Albert zu Recht die
Kontrastierung von Maria und Glaubigen durch die exklusive Fokussierung auf
die existentielle Notlage des Menschen und die Lobwiirdigkeit der Himmelsko-
nigin. Motiviert ist diese Gegeniiberstellung durch die spezifische Gestaltung

21 AH 50, S. 318-319, Nr. 245. Die Einteilung folgt nicht den Analecta Hymnica, sondern der
poetischen Struktur des Salve regina.

22 ,GegriifBet seist du Konigin der Barmherzigkeit, / unser Leben, unsere Siifligkeit, unsere
Hoffnung, sei gegriifit. / Zu dir rufen wir elende Kinder Evas;/ zu dir flehen wir seufzend und
weinend in diesem Tal der Trdnen./ Wohlan denn, unsere Fiirsprecherin, wende deine barm-
herzigen Augen zu uns /und Jesus, die gebenedeite Frucht deines Leibes, zeige uns nach die-
sem Elend./ O milde, o giitige, / o siie Maria.“ Die Ubersetzung folgt weitgehend Berschin,
S. 97. Allein in der sechsten Zeile ist die Wortstellung derjenigen des lateinischen Textes ange-
glichen (Berschin iibersetzt ,,und zeige uns nach diesem Elend Jesus, die gebenedeite Frucht
deines Leibes®).

23 Wehrli-Johns, Stotz, S. 304, 237-305, 246, Sp. a. Ebd., Sp. b, auch die Ubersetzung: ,,Zwar
gibt es viele Lieder von der erhabenen Jungfrau, von denen einige, wie man liest, vom Himmel
gekommen sind, in diesem iiberaus anmutigen Gesang jedoch wird durch Fiigung der gottli-
chen Vorsehung das Lob der Jungfrau erhabener und ausdrucksvoller zur Geltung gebracht als
in anderen Gesédngen, die {iber sie geschrieben worden sind, und unsere Not und Bediirftigkeit
geballter zusammengefasst.*



Transformation und Destruktion =—— 401

der Anrufungssituation: In der Form des clamor wendet sich das Wir, das stell-
vertretend fiir die gesamte Menschheit steht, an Maria als die transzendente
Heilsinstanz schlechthin.?* Dieses Wir prédsentiert sich in seiner Selbstdarstel-
lung ausschliefllich in seiner erbsiindigen Verfasstheit, die es zwar erkennt und
in seinem Appell tranenreich zur Schau stellt, die es jedoch nicht aus eigener
Kraft {iberwinden kann. Maria tritt im Gegenzug exKklusiv in ihrer jenseitigen
Erhabenheit in den Blick, wahrend ihre Einbindung in die Heilsgeschichte und
damit ihr irdisches Dasein ausgeblendet werden. Die vielfachen Ausgestal-
tungsmoglichkeiten der Marienfigur — etwa als fiirsorgliche Mutter, Mitleidende
unter dem Kreuz oder Lehrerin der Apostel® — werden damit auf nur einen ein-
zigen Aspekt, ihre rettende Funktion, festgelegt. Ahnlich reduziert erscheint die
Darstellung des Menschen in seiner Verworfenheit. Diese Vereinseitigung erzielt
jedoch genau jene Intensivierung, die fiir Albert den Vorrang des Salve regina
vor anderen Mariendichtungen ausmacht.

Die poetische Form des Salve regina ist durch Wiederholung und Steigerung
gekennzeichnet und spiegelt damit seine inhaltliche Verdichtung ebenso wider
wie die Bedrdngnis der Anrufenden.”* Emphatisch wendet sich das kollektive
Wir in sechs paarweise zusammengefassten Zeilen, die jeweils auf dem Schluss-
reim ,e‘ enden, an die Himmelskonigin. In den ersten beiden knappen Zeilen
drangen sich, umrahmt vom Salve-Gruf}, vier Ehrentitel Marias, die durch das
Possessivpronomen nostra in unmittelbaren Bezug zur Sprecherinstanz gesetzt
werden. Dieser also geht es nicht um eine zweckenthobene Lobpreisung der
Himmelskénigin, sondern um die Artikulation eines Zugehorigkeitsverhiltnis-
ses, das eine Reaktion bei der Angerufenen bewirken soll.

In den ndchsten beiden Zeilen rekurriert das kollektive Wir auf seinen der-
zeitigen Zustand, die Verbannung in das ,Tal der Tranen‘. Eine selbstreflexive
Ebene wird dadurch in das Gedicht eingezogen, dass der Akt des Anrufens zu-
gleich Gegenstand der Anrufung ist; ein inhaltliches Anliegen wird der Gottes-
mutter hier noch nicht vorgetragen. Vielmehr liegt der Akzent auf dem Modus
der Anrufung: Der Parallelismus Ad te clamamus [ Ad te suspiramus stellt inso-
fern eine Steigerung dar, als das zweite Glied dem formalen Akt des clamor eine
affektive Dimension hinzufiigt. Diese wird durch die partizipiale Ergdnzung
gementes et flentes zusdtzlich intensiviert. Durch sie erhdlt die vierte Zeile im

24 Zur Ndhe des Salve regina zum liturgischen clamor vgl. Bauerreif3.

25 Zur Komplexitdt der Marienfigur vgl. Schreiner.

26 Vgl. zur poetischen Form des Salve regina Maier, S.27-30; Biittner, S. 259-260; Berschin,
S. 97-99. Auf die Ndhe der Antiphon zur biblischen Psalmdichtung wird ebenso hingewiesen
(Biittner, S. 259; Berschin, S. 97) wie auf ihre Verwandtschaft mit der Sequenz (Maier, S. 29).



402 — Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

Vergleich zur dritten eine iiberdimensionale Linge. Der zeichenhaften Zur-
schaustellung der existentiellen Leidsituation des Menschen gegeniiber der
Gottesmutter wird damit besonderes Gewicht verliehen.

Am langsten sind die zusammengehdrigen Zeilen fiinf und sechs. Eingelei-
tet durch die auffordernde Interjektion eia® formuliert das Wir nun sein eigent-
liches Begehren: Maria moge ihren barmherzigen Blick dem Kollektiv der sie
anflehenden Menschen zuwenden und ihnen nach der Zeit ihrer Verbannung
den Anblick Jesu gewdhren. Der doppelte Imperativ converte / ostende ist zwar
prasentisch gefasst, verweist inhaltlich aber auf die — im Jenseits angesiedelte —
Zukunft. Die Himmelskonigin erhélt hier in Ergdnzung zu den ersten beiden
Zeilen einen weiteren Ehrentitel, der erstmals ihre fiir die Erfiillung des mensch-
lichen Anliegens entscheidende Funktion nennt: advocata nostra. Der Bezug
Marias zum Menschen wird durch die Reihe nostra — ad nos — nobis gleich drei-
mal betont.

Das Salve regina endet mit einem Doppelvers, der anders als die vorange-
henden Zeilen einen ,ia‘-Reim aufweist. In ihm bringt das kollektive Wir die
Dringlichkeit seines Anliegens in einem dreifachen Anruf, der durch vokativi-
sches ,0° zusatzlich verstarkt wird, nochmals zur Geltung. Erst jetzt wird als
Schluss- und Héhepunkt des Gedichts der Name der Angerufenen genannt.

Hervorgehoben seien folgende Aspekte des Salve regina, die in der volkssprach-
lichen Aneignung eine wichtige Rolle spielen und Riickschliisse auf die kultu-
relle Wahrnehmung der Mariendichtung erlauben:

1. Durch die Isolation Marias von der Heilsgeschichte bei gleichzeitiger Beto-
nung ihrer transzendenten Herrscherposition tritt ihre untergeordnete
Funktion im Heilsplan in den Hintergrund. Im Titel ,K6nigin der Barmher-
zigkeit‘ verschranken sich Machtfiille und Menschzugewandtheit Marias:*®
Sie wird vorgestellt als diejenige, die uneingeschréankt iiber die Tugend der
Barmherzigkeit verfiigt und sie dem Menschen in ihrer Fiille zugutekom-
men ldsst, sofern er sich ihr in seiner Verworfenheit offenbart. Zwar klingt
Marias nachrangige Position innerhalb der himmlischen Hierarchie in der

27 Eia hat hier am ehesten die Bedeutung von ,auf!, ,los!‘, ,wohlan!‘ (vgl. auch Berschins
Ubersetzung des Salve regina, oben, Anm. 22). Auf das jeweils kontextabhingige semantische
Spektrum der Interjektion weist Bob Gohler hin. Siehe in diesem Band S. 184-185.

28 Inshesondere Bernhard von Clairvaux propagiert die Heilsmittlerschaft Marias, die in ihrer
Barmherzigkeit fundiert ist. Vgl. z. B. Walter Delius, S. 160-161. In der Frommigkeitskultur des
spdten Mittelalters spielt Marias Barmherzigkeit, die an ihr Frausein gebunden ist, eine zentra-
le Rolle. Vgl. z. B. Angenendt, S. 126.



Transformation und Destruktion =—— 403

Bezeichnung als advocata nostra an, und ebenso in der biblisch inspirierten
Aufforderung, dem anrufenden Wir den Anblick Jesu als der ,gebenedeiten
Leibesfrucht‘ zu gewédhren.” Dominant aber bleibt das Bild der Herrsche-
rin,* zumal die Erloserrolle Christi mit keinem Wort erwdhnt wird. Die Ret-
tung des Menschen hdngt in der Formulierung des Salve regina allein von
der Huld Marias ab. Sie ist die Akteurin, die durch die Zuwendung ihres
Blicks das Heil garantiert, wahrend Christus nur ein Objektstatus zuerkannt
wird.

2. Ungeachtet der Fokussierung des Salve regina auf Marias koniglichen Sta-
tus 16st es sich nicht aus der herkommlichen Marienfrémmigkeit des Mittel-
alters. Jeder Rezipient, der mit marianischen Texten vertraut war,” diirfte
die Bezeichnung als advocata nostra selbstverstiandlich auf Marias etablier-
te Rolle als Heilsmittlerin bezogen haben. Damit aber erhdlt Marias Macht-
fiille genau jenes Gegengewicht, das die Orthodoxie des Salve regina absi-
chert. Marias Nachrangigkeit im Erlésungsprozess ist also weniger im Text
selbst verankert als vielmehr in der Frommigkeitskultur, der dieser ange-
hort. Problematisch wird der Begriff advocata nostra erst in der Reformati-
on. Vor dem Hintergrund der Theologie Martin Luthers erscheint er nun
nicht mehr als Absicherung gegen eine Vergottlichung Marias, sondern im
Gegenteil als Beleg fiir die Nivellierung der Distanz zwischen Maria und
Christus.”

3. Die Gegeniiberstellung von diesseitiger Notlage des Menschen und jenseiti-
ger Grofle Marias evoziert eine rdumliche Distanz zwischen Anrufenden und
Angerufener,® die das Salve regina durchgingig aufrechterhélt. Eine innige

29 Vgl. Elisabeths Preisung Marias in Lk 1,42: [...] benedicta tu inter mulieres et benedictus
fructus ventris tui.

30 Diese Dominanz bleibt auch in der jiingeren Version des Salve regina erhalten, die in der
ersten Zeile ein mater hinzufiigt (Salve regina, mater misericordiae). Eine weitere Ergdanzung ist
virgo im abschlieSenden Doppelvers (virgo Maria). Beide Versionen der Antiphon bleiben
nebeneinander bestehen. Die in diesem Beitrag behandelten Flugschriftenautoren des sech-
zehnten Jahrhunderts beziehen sich auf die dltere Fassung. Siehe zu den Ergdnzungen Biittner,
S.259; Micus, S.220; Berschin, S. 96, Anm. 32; Heinz, S. 128. Micus weist darauf hin, dass es
auBerdem im zweiten Vers eine Variante zu Vita, dulcedo gibt, die von Geert Grote eingefiihrt
worden sein soll: Vitae dulcedo. Vgl. ebd., S. 220 mit Anm. 12.

31 Darunter sind selbstverstdndlich auch miindlich vermittelte Texte, etwa Predigten oder
Lieder, zu verstehen.

32 Siehe unten, S. 436-440.

33 Eine zeitliche Distanz ist insofern nicht gegeben, als Maria als prasentische Heilsinstanz
angerufen wird. Allerdings ist die Gegenwart der Glaubigen zeitlich bestimmt, wahrend sich
Maria im ewigen nunc des Jenseits befindet.



404 — Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

Beziehung zwischen Mensch und Maria wird nirgends angedeutet. Einer
solchen Intimitat widersetzt sich allein schon das kollektive Wir, das frei-
lich dem gemeinschaftlichen liturgischen Gesang entgegenkommt. Thema
des Salve regina ist die conditio humana, nicht die Siindhaftigkeit des Ein-
zelnen, Maria wird als Retterin der Menschheit in Anspruch genommen,
nicht als Helferin des Individuums. Zwar integriert die Antiphon — wie be-
reits erwdahnt* — durchaus eine affektive Dimension, insofern das Wir sein
Leiden gegeniiber der Himmelskonigin ostentativ zur Schau stellt. Aller-
dings handelt es sich hier eher um die zeichenhafte Demonstration einer
gemeinschaftlichen Notlage® als um einen privaten Kommunikationsakt, in
dem sich der Mensch der Gottesmutter anvertraut. Dementsprechend diirfte
auch die eingeforderte Zuwendung des Blickes eher rituellen als intimen
Charakter haben. Bereits Johannes Maier weist darauf hin, dass das Salve
regina die frithmittelalterliche Rechtspraxis der Verbanntenfiirsprache
adaptiere;*® Romuald Bauerreify sieht im Appell an die advocata eine An-
spielung auf das Institut der Schutzvogtei.”” Das Salve regina steht damit
nicht nur dem liturgischen clamor, sondern auch dem clamor pauperum als
einem weltlichen Rechtsbrauch nahe.*®

Eine Uberwindung der rdumlichen Distanz zwischen Glaubigem und Maria ist
also im Text selbst nicht angelegt. Sie geschieht erst, wenn die Anrufungssitua-
tion performativ aktualisiert wird. Im — eventuell gestisch begleiteten — Singen
oder Beten des Salve regina kann der Glaubige einen Prasenzeffekt erzeugen,
der ihn in ein Unmittelbarkeitsverhéltnis zur Himmelskonigin setzt.* Albert von

34 Siehe oben, S. 401-402.

35 Zur Zeichenfunktion von Affekten in der 6ffentlichen Kommunikation, z. B. bei Unterwer-
fungsritualen, welche die demonstrative Selbstbezichtigung der Unterlegenen inklusive Tra-
nen, Bitt- und Verzweiflungsgesten einschliefien, vgl. Althoff.

36 Vgl. Maier, S. 14.

37 Vgl. Bauerreif3, S. 32. Siehe auch ebd.: ,,Die ,Regina misericordiae‘ ist also das Gegenstiick
zum ,Rex misericordiae‘, an den man sich schriftlich und miindlich huldheischend (mise-
ricordia) wandte.“

38 Zumal die Klasse der pauperes auch die exsules umfasst haben diirfte. Vgl. Bauerreif3, S. 26.
39 Abweichend von Gumbrecht, S. 47, ist unter ,Prasenzeffekt‘ in diesem Zusammenhang kein
,magischer Akt‘ zu verstehen, sondern die durch das Singen oder Sprechen des Salve regina
vermittelte Erfahrung der Gegenwart Marias. Vorausgesetzt ist dabei die emotionale Involviert-
heit des Anrufenden. Zum Ineinandergreifen von Immediatisierung und Medialitdt des Heili-
gen in der spatmittelalterlichen Frommigkeit vgl. Hamm: Die Medialitdt, bes. S. 22. Siehe zur
Produktion von Prasenz durch ein verstehend wahrnehmendes Subjekt auflerdem Thali: Stra-
tegien, S. 254.



Transformation und Destruktion =—— 405

Weissenstein stellt eine solche Vergegenwartigung Marias in seiner Laus et
commendatio plakativ dar.® Zudem ersetzt Albert in seinem Traktat die hoheit-
liche Position der Gottesmutter durch eine affektive Anteilnahme Marias am
Schicksal der sie Anrufenden. So schildert er an spaterer Stelle im Riickgriff auf
die Vitas fratrum des Gerhard von Frachet, wie Maria das Singen der Antiphon
durch die Briider des Marseiller Dominikanerkonvents performativ begleitet.*

3 Bisz gegriiszet konigin

Unter den zahlreichen volkssprachlichen Aneignungsformen des Salve regina
finden sich verschiedene ,glossierende Adaptationen‘.”’ Thre systematische
Sichtung und Kategorisierung ist noch nicht abgeschlossen; um iiber sie einen
Uberblick zu gewinnen, bleiben die Arbeitsergebnisse des ,Betliner Repertori-
ums‘ abzuwarten. Exemplarisch vorgestellt sei hier eine Prosaiibertragung des
Salve regina in einer Handschrift des sechzehnten Jahrhunderts.*

40 Wehrli-Johns, Stotz, S. 302, Sp. a: Nonnulli iuxta singulas inflextiones huius cantici pectora
tundunt. Alii manibus complosis ad virginis ymaginem oculis et genubus flexis se humiliter incli-
nant. Nonnulli ymaginem virginis sic immobiliter aspiciunt, ac si haberent eam in presentia,
sursum vultum cum oculis levantes, ac si eam corporaliter intuerentur. Die Ubersetzung ebd., Sp.
b: ,,Manche schlagen sich bei den einzelnen Verbeugungen wahrend dieses Gesanges an die
Brust. Andere verneigen sich demiitig kniend mit zusammengeschlagenen Handen und ge-
senkten Augen vor dem Bild der Jungfrau. Manche betrachten das Bild der Jungfrau so bewe-
gungslos, als ob sie ihnen gegenwartig ware und sie sie mit erhobenem Blick und nach oben
gerichteten Augen gleichsam korperlich wahrndhmen.“

41 Vgl. Wehrli-Johns, Stotz, S.310-312. Geschildert wird die Vision einer mulier devota, die
wahrend der Teilnahme an der Komplet in Entziickung fallt und sieht, wie Maria auf die ge-
meinschaftliche Anrufung mit den entsprechenden Gesten (Erwiderung des Grufles; Niederfall
vor ihrem Sohn, um fiir die Briider zu beten usw.) reagiert.

42 Den Terminus verwendet Kraf3: Spielrdume, S. 104, fiir volkssprachliche Bearbeitungen des
Stabat mater dolorosa, die sich sehr eng am lateinischen Wortlaut orientieren. In demselben
Sinn wird der Begriff hier in Bezug auf das Salve regina verwendet.

43 Sie ist nur ein Beispiel dafiir, dass parallel zum friihneuzeitlichen Flugschriftenstreit um
das Salve regina seine Rezeption in der altglaubigen Frommigkeitsliteratur im Anschluss an die
mittelalterliche Tradition fortgesetzt wird. Eingang findet Das teutsch Salue — eine glossierende
Versfassung der lateinischen Antiphon — auch in das von Michael Vehe herausgegebene katho-
lische Gesangbuch, das 1537 erstmals erschienen ist. Vgl. Vehe, S.34-35. Siehe auch Lipp-
hardt, S. 47, Anm. 50; Micus, S. 221.



406 —— Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

das Salve regina

Bisz gegriiszet, konigin der barmhertzigkeit,

unszer leben, unszer siiszigkeit und unszer hoffnung, bisz gegriiszet!

zu dir ruffen wir ellenden kinder Eve,

zu dir siifftzen, weynen und schryen wir in diszem dale der drehen.

Ejja dar urhb, unszer vorsprecherin, kere zu uns djn barmhertzigen augen
und zeyge uns Jhesum, die gebendyt frucht djnes ljips, noch diszem ellent,
o gnedig, o milt,

o siisz jungfrauwe Maria.*

Die volkssprachliche Adaptation folgt dem lateinischen Text sehr genau. Offen-
kundig schlief3t sie sich an eine Version mit dem Zusatz virgo in der letzten Zeile
an. Ungeachtet der engen Orientierung an der Vorlage setzt der Text eigene
Akzente,” indem er den Bezug Marias zum kollektiven Wir verstdrkt: Die einma-
lige Nennung des Possessivpronomens nostra in der zweiten Zeile wird durch
dessen dreifache Wiederholung ersetzt. In der fiinften Zeile erfolgt eine Umkeh-
rung der Wortfolge, die ebenfalls der Hervorhebung des anrufenden Wir dient:
Aus illos tuos misericordes oculos ad nos converte wird kere zu uns djn barmhert-
zigen augen. Ahnlich verfihrt die Adaptation in der sechsten Zeile. Hier wird der
unmittelbar auf das Wir gerichtete deiktische Gestus der Himmelskonigin nach
vorne gezogen.*s Die Tendenz der Ubertragung, Marias Hinwendung zum Men-
schen zu betonen, spiegelt sich auch in der visuellen Gestaltung wider. Drei
Kernbegriffe sind rot unterstrichen: barmhertzigkeit, augen und Maria. Die Auf-
merksamkeit der Rezipientin wird damit auf die fiir den erl6sungsbediirftigen
Menschen wichtigste Eigenschaft Marias, auf die visuelle Wahrnehmung der
Anrufenden durch Maria — welche die Zueignung der Barmherzigkeit iiberhaupt
erst ermoglicht — und auf die Gottesmutter selbst gelenkt.

44 Dresden, Landeshibliothek, Mscr. App. 318, fol. 215-216". Die Handschrift stammt aus einem
Dominikanerinnenkloster im rheinfrankischen Sprachgebiet. Zu ihrer Beschreibung siehe Werner
J. Hoffmann: Die deutschsprachigen mittelalterlichen Handschriften der Sachsischen Landesbib-
liothek — Staats- und Universititsbibliothek (SLUB) Dresden. Vorldufige Beschreibungen. http://
www.manuscripta-mediaevalia.de/?xdbdtdn!%220bj%2031600893%22&dmode=doc#|4 (10. April
2017). Der Text wird normalisiert wiedergegeben: ,u‘ und ,v* sind dem heutigen Lautwert angegli-
chen, die Grof3- und Kleinschreibung ist reguliert, Schaft-s wird als rundes ,s‘ abgebildet, Abbre-
viaturen sind aufgeldst, die Zeileneinteilung und die Interpunktion entsprechen derjenigen des
lateinischen Salve regina; vgl. oben, S. 400. Die Eingangslombarde und die drei Unterstreichun-
gen sind in der Handschrift rot.

45 Wie lohnend es sein kann, auch ,glossierende Adaptationen‘ genau zu analysieren, fiihrt
der Beitrag von Anja Becker und Julia Schmeer vor. Siehe in diesem Band S. 323-344.

46 Der lateinische Text lautet: Et Iesum, benedictum fructum ventris tui, nobis post hoc exsilium
ostende.



Transformation und Destruktion =—— 407

Einen Spielraum des Ubersetzens bietet die dreifache Schlussanrufung des
Salve regina, insofern die lateinischen Adjektive clemens, pius und dulcis se-
mantisch vielschichtig sind. Durch die Entscheidung fiir ein als addquat erach-
tetes volkssprachliches Adjektiv steuert der Ubersetzer in gewissem Mafle die
kulturelle Wahrnehmung der Dichtung und gibt zugleich einen Hinweis auf
sein eigenes Verstdndnis des Hypotextes. Im vorliegenden Fall werden die drei
lateinischen Anrufungen durch gnedig, milt und siisz wiedergegeben. Dabei
handelt es sich um gadngige Marienattribute. Allerdings sind insbesondere die
ersten beiden Adjektive auf die Grundtendenz der Bearbeitung abgestimmt. Sie
bezeichnen die Hinwendung Marias zum Menschen und ihre Grof3ziigigkeit.
Aus reformatorischer Perspektive diirfte insbhesondere die Bezeichnung Marias
als ,gnddig‘ problematisch sein, da sie das gottliche Privileg der Gnadenzuwen-
dung auf die Gottesmutter iibertréagt.

Insgesamt betont die Prosaadaptation damit die bereits im lateinischen Text
angelegte Autonomie Marias und hebt zusitzlich ihre Ausrichtung auf die
Glaubigen hervor.”

4 Salve gegriisset sigestu aller engel frow
(Franziska Lallinger)

Diese Reimpaar-Dichtung wird in Wachingers systematischer Zusammenstel-
lung der ihm bekannten Versparaphrasen und Glossengedichte des Salve regina
an vierter Stelle genannt. Die erhaltenen Textzeugen stammen samtlich aus
dem fiinfzehnten Jahrhundert. “® Die Entstehungszeit der Paraphrase ldsst sich
nicht genau bestimmen.”’ Ndhere Beachtung hat bisher nur das Pergament-
Einzelblatt aus dem Stift Rein bei Graz gefunden.” Eine systematische Sichtung
der durch grofen Variantenreichtum gekennzeichneten Uberlieferung steht

47 Zu erwdhnen ist noch, dass die Bearbeitung die partizipiale Erganzung gementes et flentes
in der vierten Zeile der Antiphon zu einer Abfolge von Verben auflost und dass die Interjektion
eia als Reminiszenz an den Hypotext erhalten bleibt.

48 Vgl. Wachinger, Sp. 554-555. Eine Ausnahme ist moglicherweise das Einzelblatt aus dem
Stift Rein bei Graz, das nach Helmut de Boor bereits im spiten vierzehnten Jahrhundert ent-
standen sein konnte. Vgl. de Boor, S. 336. Abdrucke in Keller, S. 245-247; Frohner, S. 36-38;
Wackernagel 2, S. 801-802; Klapper, S. 114-116 sowie de Boor, S. 336-338.

49 Wachinger nimmt eine Entstehung im dreizehnten oder vierzehnten Jahrhundert an. Vgl.
ders., Sp. 554.

50 Vgl. de Boor.



408 —— Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

noch aus.” Fiir diesen Beitrag wurden vier Handschriften ausgewéhlt, die hin-
reichende Parallelen im Textbestand aufweisen, um miteinander vergleichbar
zu sein.”? Daher bieten sie sich an, um unterschiedliche Schattierungen der
Mariendarstellung herauszuarbeiten und so Aufschluss iiber verschiedene Aus-
legungsmoglichkeiten des Salve regina zu gewinnen.

Folgende Merkmale sind den vier Textfassungen gemeinsam: Jedem Vers-
paar ist je eine particula des lateinischen Textes vorangestellt.”> Einzig die Kon-
junktion et, die Prdpositionen ad und in und die Interjektion o sind nicht als
isolierte Stichworte gefasst.”* Der Beginn der Zweizeiler iibertrdgt zumeist die
vorangestellte particula der lateinischen Antiphon in die Volkssprache,* ohne
sich immer an die Flexionsformen des Hypotextes zu binden. Vielmehr erfolgt
die Ubersetzung in der Weise, dass die particulae zum Bestandteil eigenstindi-
ger Verse werden. Die lateinischen Einzelworter fungieren also als ,Stichwort-
geber* fiir ein volkssprachliches Bittgebet, das auch fiir sich alleine stehen
konnte. Dennoch ist es bedeutsam, dass die lateinische Antiphon nicht durch
die Paraphrase ersetzt wird, sondern visuell prdsent bleibt.** Deutscher und
lateinischer Text stehen damit nicht nur in einem hypertextuellen, sondern
auch in einem paratextuellen Verhiltnis zueinander:> Sie kénnen so in der
Wahrnehmung der Rezipienten einen wechselseitigen Einfluss ausiiben.>®

Allen vier Textfassungen liegt die frithe Version des Salve regina ohne mater
vor misericordiae und ohne virgo in der letzten Zeile zugrunde.”

51 Auch hier kann wieder nur auf das ,Berliner Repertorium‘ verwiesen werden, das die ent-
sprechenden Daten in absehbarer Zeit zur Verfiigung stellen wird.

52 Es handelt sich um folgende Handschriften: Freiburg, UB, Hs. 44, fol.33'-35"; Berlin,
Staatsbibl., mgq 494, fol. 7'-10"; Karlsruhe, BLB, Cod. Donaueschingen 366, fol. 89'-93"; Miin-
chen, BSB, cgm 484, fol. 55"-58".

53 Der Terminus particula ist den Sermones super Salve Regina (vgl. Anm. 12) entnommen.
Diese werden folgendermafien eingefiihrt ([aj]"): Incipiunt semones compositi super particulis
antiphone salue regina.

54 Die Zitation der lateinischen Lemmata entspricht der AH-Edition des Salve regina. Siehe
oben, S. 400. Wird die Versparaphrase zitiert, folgt die Schreibung der lateinischen Stichworter
der jeweiligen Handschrift.

55 Dass die particula suspiramus in allen vier Textzeugen mit wir hoffen bzw. getruwen wir
wiedergegeben wird, kénnte de Boor zufolge auf einem tradierten Ubersetzungsfehler beruhen,
der von einem speramus als particula ausgeht. Vgl. ebd., S. 341. Allerdings hat de Boor nur die
Freiburger Fassung der Paraphrase im Blick.

56 Siehe dazu auch die Ausfiihrungen weiter unten, S. 409-411.

57 Zur Paratextualitét vgl. Genette, S. 11-12.

58 Siehe auch unten, S. 410-411.

59 Vgl. oben, Anm. 30.



Transformation und Destruktion =—— 409

Im Zentrum der folgenden Analyse steht die Freiburger Handschrift (UB, Hs.
44), die eine weitgehend vollstindige und fehlerfreie Uberlieferung von Salve
gegriisset sigestu aller engel frow bietet. Ein anndhernd diplomatischer Ab-
druck dieses Textzeugen sowie der zum Vergleich herangezogenen Parallel-
iiberlieferung findet sich im Anhang.®

Die graphische Gestaltung der Freiburger Versparaphrase indiziert ein deut-
liches hierarchisches Gefille zwischen Hypo- und Hypertext.®* Die volkssprach-
liche Dichtung ist durchgehend in dunkler Tinte geschrieben. Zwischen die
einzelnen Verspaare sind — gleichsam als ,Spolien‘® — die in roter Tinte ge-
schriebenen particulae der lateinischen Antiphon inseriert. Thre visuelle Domi-
nanz fiihrt dem Rezipienten die liturgische Autoritat des Salve regina eindriick-
lich vor Augen: Dessen Geltungsanspruch wird hier nicht expressis verbis,
sondern visuell zum Ausdruck gebracht. Die ,Wertigkeit‘ der Versparaphrase
speist sich aus der Kontextualisierung mit der marianischen Antiphon. Zwar
steht sie in einem latenten Konkurrenzverhiltnis zum lateinischen Text, inso-
fern sie eine weitestgehend eigenstindige Texteinheit bildet.** Ein etwaiger
Emanzipationsprozess wird jedoch durch die eingeschobenen particulae des
Salve regina konsequent unterbunden.

Das In- und Miteinander von lateinischem und mittelhochdeutschem Text
lasst sich terminologisch als spezifische Form der ,Montage‘ bzw. ,Assemblage’
fassen.® Im vorliegenden Fall konnen die Elemente des Referenzbestandes
nicht auf eine beliebige kreative Art mit dem Aufnahmebestand kombiniert
werden, wiirde dies doch die Dignitidt des Salve regina zerstéren. Stattdessen
wird die lateinische Antiphon zwar als geschlossener Text aufgebrochen, aber
alle ihre Elemente werden iibernommen und linear im systematisch strukturier-
ten Aufnahmebereich angeordnet. Auf diese Weise ist gewdhrleistet, dass ein

60 Solange die Uberlieferungsverhiltnisse nicht geklart sind, muss offenbleiben, warum der
Freiburger Text nach der particula ostende abbricht.

61 Vgl.S. 440-446.

62 Die graphische Gestaltung der Paralleliiberlieferung weist insofern grofe Ahnlichkeit mit
der Freiburger Handschrift auf, als auch hier lateinischer und deutscher Text zugleich mitein-
ander kombiniert und voneinander separiert sind. Gleichwohl gibt es auch Unterschiede in der
Textprasentation. Auf diese kann im Rahmen dieses Beitrages nicht ndher eingegangen wer-
den.

63 Vgl. Bergemann u. a., S. 49.

64 Einzige Ausnahme ist Reimpaar 13: Eve, daz waz die schuld din, / dar umb wir liden sorg und
pin. Die rot hervorgehobene particula Eve der lateinischen Antiphon ist hier zugleich Ein-
gangswort der volkssprachlichen Textsequenz.

65 Vgl. Bergemann u. a., S. 51-52.



410 — Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

Leser den Hypotext weiterhin als zusammenhdngendes Gebet rezipieren kann.
Der Anspruch, die Konstanz der Salve regina-Uberlieferung aufrechtzuerhalten,
tritt hier also in ein Spannungsverhiltnis mit dem Bediirfnis, dem Text eine
formale und semantische Offenheit zuzuweisen, die seine Dekontextualisierung
und anschlieBende Rekontextualisierung legitimiert.®® Zwischen beiden Polen
entsteht genau jener Spielraum, der die Montagetechnik bestimmt.
Die bisherigen Ausfiihrungen diirften deutlich gemacht haben, dass die
Versparaphrase in der Freiburger Handschrift auf zwei Ebenen organisiert ist:
1. auf der Ebene des lateinischen Hypotextes, der als Impulsgeber und als
liturgische Autoritdt unverzichtbar ist;
2. auf der Ebene des volkssprachlichen Hypertextes, der durch die visuelle
und thematische Anbindung an das lateinische Salve regina seine Geltung
gewinnt.

Die beiden Ebenen entsprechen der doppelten Transformation des Salve regina:
dem Zerteilen des lateinischen Textes und seiner Rekombination mit den deut-
schen Versen sowie seiner Umsetzung in ein volkssprachliches Bittgebet, das
rein sprachlich auch fiir sich alleine stehen kann. Ungeachtet ihres latenten
Spannungsverhiltnisses bleiben die beiden Texte optisch wie semantisch eng
aufeinander bezogen. Als Paratext des jeweils anderen profitieren sie wechsel-
seitig voneinander: Denn Salve gegriisset sigestu aller engel frow partizipiert
nicht nur an der liturgischen Autoritdt des Salve regina, die Versparaphrase
stellt als Amplifikation® des lateinischen Textes ein Deutungsangebot bereit,
das dessen Heilswirksamkeit qualitativ wie quantitativ steigert. Denn zum einen
erschliefien die volkssprachlichen Verse die Antiphon semantisch und erleich-
tern dadurch ihren verstehenden Mitvollzug. Dieser aber ist Voraussetzung fiir
eine andichtige, dem Seelenheil dienliche Rezeption.®® Zum anderen wird der
knappe lateinische Text durch die Transstilisierung® in die Liange gedehnt und

66 Nach Bergemann u. a. ergibt sich der Spielraum von Transformationsprozessen aus dem
Verhaltnis von Konstanz und Offenheit. Vgl. ebd., S. 44. Zur Montage als Vorgang der Dekon-
textualisierung und Rekontextualisierung siehe ebd., S. 51.

67 Zum Terminus vgl. Genette, S. 363-371.

68 Lentes weist darauf hin, dass sich zwischen dem dreizehnten und fiinfzehnten Jahrhundert
ein fundamentaler Wandel hinsichtlich der Gebetsverrichtung vollzogen hat. Cognitio wird nun
zur Voraussetzung der devotio, beide zusammen gewdhrleisten erst die Heilswirksamkeit des
Gebetes. Vgl. Lentes: ,Andacht’, S. 33-41.

69 Begriff nach Genette, S. 309. Im vorliegenden Fall verbindet sich die Umsetzung der Reim-
prosa des Salve regina in Reimpaar-Verse mit der Amplifikation des Hypotextes.



Transformation und Destruktion =—— 411

ermoglicht dadurch ein Verharren bei jeder fliichtigen particula. Diese kann so
tieferen Einfluss auf das Seelenleben des Beters oder der Beterin ausiiben.”

Die folgenden Ausfiihrungen werden sich auf die inhaltliche Ausgestaltung
der Versparaphrase konzentrieren. Anhand von vier Aspekten soll aufgezeigt
werden, dass sich in der volkssprachlichen Amplifikation des Salve regina eine
bestimmte kulturelle Wahrnehmung des Hypotextes niederschldgt, die ihrer-
seits rezeptionssteuernd wirkt und auf die spiteren reformatorischen Debatten
vorausweist. Die Ausfiihrungen beziehen sich auf die Freiburger Handschrift;
die anderen Textzeugen werden punktuell vergleichend herangezogen.

4.1 Intimisierung

Wie bereits dargestellt, prasentiert das Salve regina Maria als transzendente
Heilsinstanz. Als solche gewinnt sie ihre Macht gerade dadurch, dass sie von
ihrer irdischen Geschichte — und damit von ihrer untergeordneten Funktion im
Heilsgeschehen — entkoppelt ist. Diese einseitige Ubersteigerung der Marienfi-
gur lasst daher ihre menschliche, in der Frémmigkeitskultur des Spatmittelal-
ters vorrangig als ,miitterlich‘ bestimmte Seite zuriicktreten.

Die volkssprachliche Versparaphrase iibernimmt die Anrufungssituation
des Hypotextes und damit auch die Fokussierung des kollektiven Wir auf Marias
heilsgarantierende Herrschaftsstellung. Der knappe clamor der Anrufenden im
Salve regina ist hier allerdings in eine lange Reihe von Bitten ausgedehnt, die
jeweils als Imperativ formuliert und dadurch in ihrer Dringlichkeit verstarkt
werden.” Sie alle umkreisen das Thema der Erlésung des kollektiven Wir von
seinen irdischen Qualen und seine Aufnahme in das Himmelreich. Daher bein-
haltet nahezu jeder Imperativ einen Bezug zur Sprecherinstanz: wende uns (2,2);
hilf uns (6,2); gewinne uns (10,2) usw.”? Diese Forderung nach einer intensiven
Menschzuwendung Marias — die zugleich die Gewissheit ihrer Erfiillung bein-
haltet — ist dadurch legitimiert, dass Marias transzendente Position als Him-
melskonigin durch ihren miitterlichen Aspekt ergédnzt wird. Die Amplifikation

70 Die Quantifizierung des Salve regina und dessen subjektive Verinnerlichung greifen also
ineinander. Fiir den gelebten Vollzug spatmittelalterlicher Frommigkeit ist diese Kombination
scheinbar gegenlaufiger Tendenzen selbstverstandlich. Vgl. z. B. Kaufmann, S. 16-18.

71 Wahrend das Salve regina nur die beiden Imperative converte und ostende aufweist, wartet
die Versparaphrase in den meisten ihrer vierzig Reimpaare mit einer Forderung an die Gottes-
mutter auf.

72 Zitate werden hier und im Folgenden normalisiert wiedergegeben. Zu den Richtlinien siehe
oben, Anm. 44.



412 — Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

zur particula Misericordie (3) lautet: barmherczgii miiter gnaden vol,/ti uns
armen sundern wol.”? Im achtzehnten Verspaar fordert das kollektive Wir Maria
dazu auf, ihre Verehrer als Kinder anzunehmen; in den Verspaaren 34 und 40
wird sie explizit als Gebérerin Christi angesprochen.” Die Hervorhebung von
Marias Mutterrolle zielt auf eine Verstarkung und Intimisierung ihres Bezuges
zum Menschen. Diese Tendenz lasst sich auch in weiteren Passagen der Verspa-
raphrase beobachten. Erwdhnt seien hier nur zwei Beispiele. Die Amplifikation
zum zweiten Salve (8) lautet: gnisz uns, frow, mit dinen gnaden, / genich uns alle
zii dir laden. Das kollektive Wir antizipiert hier die griiRende Zuwendung Ma-
rias, die in die Gemeinschaft mit ihr miindet. In Ergdnzung dazu fordert das Wir
in einem spateren Vers (17,2): so hilf uns, daz wir werdent din hus genos. Hier
wird die Anwesenheit bei der Gottesmutter als Hausgemeinschaft vorgestellt.
Der Terminus hiisgendz ist allerdings ambivalent, insofern er die Distanz zwi-
schen Maria und Glaubigen zugleich nivelliert und bestatigt. Denn der ,Hausge-
nosse‘ kann ebenso der Standesgenosse wie der Mieter bzw. Bedienstete sein.”
Zudem findet die Bezeichnung auch auf die zwolf Apostel Anwendung,’ so dass
Maria hier in subtiler Weise an die Position Christi gesetzt wird.

4.2 Ambige Bildlichkeit

Salve gegriisset sigestu aller engel frow wirkt sprachlich wie inhaltlich zundchst
eher anspruchslos. Erst eine genaue Lektiire offenbart, wie raffiniert der Text
Marias Transzendenz an ihre heilsgeschichtliche Funktion zuriickbindet und sie
zugleich zu einer christusdhnlichen Figur erh6ht. Signifikant fiir die poetische
Ausgestaltung des Textes ist vor allem seine ambige Bildlichkeit.

In Vers 1,2 wird Maria als der claren gothait ain vil siisses towe apostrophiert.
Der Ausdruck vil siisses towe ldsst sich als Reminiszenz an Gideons Fell (vgl. Ri
6,36-38) deuten, das spitestens seit dem zwolften Jahrhundert als alttestamen-
tarischer Typus der jungfrdulichen Geburt verstanden wird.”” Maria als Tau der
Gottheit bedeutet dann soviel wie ,,die vom Tau der Gottheit Begossene“. Doch
das Bild evoziert auch die Vorstellung von Maria als Tau, der aus der Gottheit

73 In den Vergleichshandschriften wird Maria sogar bereits in Vers 1,1 als ,Mutter* angespro-
chen.

74 Das Salve regina spricht zwar ebenfalls von Jesus als der Leibesfrucht Marias; diese wird
jedoch nicht als Gebdrerin adressiert.

75 Vgl. Le 1, Sp. 1402-1403; DWB 10, Sp. 665-666.

76 Vgl. Le 1, Sp. 1402.

77 Vgl. Salzer, S. 40-42.



Transformation und Destruktion =—— 413

herausflief3t. Dadurch wird Maria einerseits deutlich unterhalb der Gottheit
positioniert. Andererseits ist der aus Gott hervorgehende Tau als Metapher fiir
den Gottessohn belegt. So schreibt Mechthild von Magdeburg im ,Flieflenden
Licht der Gottheit*:

Der stisse towe der unbeginlicher drivaltekeit hat sich gesprenget us dem brunnen der
ewigen gotheit in den blimen der userwelten maget, und des bliimen fruht ist ein un-
tétlich got und ein t6tlich mensche und ein lebende trost des ewigen libes.”®

In der Verbildlichung Marias als ,Tau der Gottheit* werden ihre Mutterschaft,
ihre Geschopflichkeit und ihre Ndhe zum Géttlichen libereinandergeblendet.

Das Verspaar zur particula Oculos (28) lautet: din ougen und din gotlicher
schin / sullent uns vor got ansehent” sin. Imaginiert wird hier die Gerichtssituati-
on.*® Maria tritt als diejenige auf, die allein mittels ihres Blickes die Strenge des
gottlichen Urteils abwenden kann. Als Fiirsprecherin vor Gott bleibt sie diesem
gleichwohl untergeordnet. Allerdings stattet die Freiburger Versparaphrase
Maria mit einem géttlichen Schein aus, der diese Distanz aufhebt und sie damit
zu einem gleichwertigen Gegenpart des Richters erhebt. Zudem ist die Bezeich-
nung gotlicher schin christologisch konnotiert, werden die drei trinitarischen
Personen doch traditionell in der Bildlichkeit von lux (,Licht‘: Gottvater),
splendor (,Schein‘: Gottsohn)®' und calor (,Hitze‘: Gott Heiliger Geist) darge-
stellt.®? Der ,gottliche Schein‘ Marias assoziiert sie mit Christus, der ja in der
spatmittelalterlichen Frommigkeitskultur auch die Rolle eines Fiirbitters vor
dem Richterstuhl Gottes einnehmen kann.*

Im Unterschied zur Freiburger Fassung der Paraphrase akzentuiert die Ber-
liner Fassung nicht Marias Ndhe zum Géttlichen, sondern die in ihrem Blick
zum Ausdruck kommende Zuneigung zum Menschen. Hier lautet Reimpaar 28:
Diener lieben aiigen schein/Sollen uns armen ein hilff sin. Das kollektive Wir
verweist nochmals auf die eigene Elendssituation und fordert Marias Schutz-
funktion explizit ein. Die Miinchener Fassung hebt demgegeniiber den inchoa-

78 Mechthild von Magdeburg, S.38, Z. 16-20. Aus spéterer Zeit stammt das Friedrich Spee
zugewiesene Adventslied ,0 Heiland reif8 die Himmel auf’, in dem das Bild des ,hervortauen-
den‘ Heilandes zentral ist. Siehe zu diesem Lied Schell.

79 Hs., fol. 34": ansenhent.

80 Vgl. Reimpaar 27.

81 splendor lieRe sich auch mit ,Glanz* {ibersetzen. Dass die Ubersetzung mit ,Schein‘ géngig
war, zeigt der Vocabularius ex quo. Das entsprechende Lemma lautet hier: Splendor oris. schein.
Vgl. in der Ulmer Ausgabe von 1501 y2".

82 Vgl. Emery, S. 19-20.

83 Vgl. Hamm: Gottes gnadiges Gericht, bes. S. 428-436. Siehe auch unten, S. 425.



414 — |ydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

tiven Aspekt der Hinwendung Marias zum Menschen hervor: Cher gegen uns die
augen dein, / Vor got schiillen sie uns sehent sein. Damit greift sie das imperativi-
sche converte der lateinischen Antiphon auf. Diese particula ist innerhalb der
Versparaphrase in allen vier Fassungen semantisch anders besetzt als im latei-
nischen Hypotext, ndmlich als — mit Marias Hilfe zu bewéltigende — moralische
Umkehr.®* Die Karlsruher Fassung bietet folgende Version von Reimpaar 28:
diner augen gesichte schin,/vor dem hdchsten got sollen wir unser sele sehen.
Zwar scheint der Zweizeiler fehlerhaft tradiert worden zu sein; vor allem bleibt
der Bezug des ersten Verses zum zweiten Vers unklar. Deutlich aber wird, dass
der Mensch vor dem gottlichen Gericht zur Selbsterkenntnis gezwungen ist, die
eigene Siindhaftigkeit also nicht mehr vor sich selbst verbergen kann. In dieser
vollkommenen Schutzlosigkeit bietet allein Marias Gegenwart Trost (vgl. 29).

Die Engfiihrung von Maria und Christus ldsst sich in der Freiburger Fassung
auch in den beiden Reimpaaren 32 und 33 (zu den particulae Benedictum und
Fructum) beobachten. Sie seien im Wortlaut zitiert: Gesegner got, alpha et
0,/mach uns an der sele frow. // Ain frucht diner starcken frucht grosz, / die von
diner claren gothait flosz. Vers 33,2 bezieht sich auf die Anrufung Gottes in
Reimpaar 32 zuriick. Der eingeschlossene Vers 33,1 besetzt das Bild der Frucht
semantisch doppelt: Christus ist Frucht der ,starken‘ Frucht Maria. Nicht zu
entscheiden ist, ob sich das Relativpronomen die im letzten Vers auf Christus
oder auf Maria bezieht. Die Katachrese der flieRenden Frucht verbindet Emana-
tion und Inkarnation,® mithin géttliches und menschliches Gebiren, Transzen-
denz und Immanenz. Semantisch schlief3t sie zudem an den ,siiflen Tau der
Gottheitin Vers 1,2 (s. 0.) an.

Die Ambiguitat der beiden letzten Verse wird in der Karlsruher Fassung der
Versparaphrase aufgehoben. Hier haben die Reimpaare 32 und 33 folgenden
Wortlaut: gebenedit sy alpha und o,/ Maria, mach unsz an lib und sel fro // diner
zarten frichte grosz,/die usz der zarten gotheit flosz. Die Anrufung Gottes in
Vers 32,1 ist hier ersetzt durch eine Ehrbekundung, die sich jedoch nicht an Gott
selbst richtet. Stattdessen wird in 32,2 Maria namentlich adressiert. Daraus

84 In der Freiburger Handschrift lautet das Reimpaar zu Conuerte (30): beker alles, daz an uns
miszvdllig ist,/durch dinen sun ihesum crist. Die Miinchener Handschrift hat ganz &hnlich:
Verker, fraw, alles das, das ans uns ist, / Durch den lebentigen ihesu crist. Zu den beiden anderen
Fassungen siehe den Abdruck im Anhang.

85 Die emanatio, also das Herausflielen aus dem géttlichen Ursprung, kann in christlicher
Deutung sowohl auf die drei géttlichen Personen als auch auf die Schépfung bezogen werden.
Die Frucht dagegen spielt auf die — auch im Salve regina genannte — Leibesfrucht an.



Transformation und Destruktion =——— 415

ergibt sich, dass in 33,1 eindeutig von Jesus als der (Leibes-)Frucht Marias die
Rede ist.® Diese Frucht ist, wie 32,2 bekundet, aus der Gottheit hervorgegangen.

Die semantische Umbesetzung der Verse 32,2 und 33,1 — die sich in der Frei-
burger Fassung auf Gott, in der Karlsruher Fassung auf Maria beziehen - ist ein
Beispiel fiir die Austauschbarkeit der transzendenten Positionen zwischen den
Fassungen. Die Ambivalenz der Mariendarstellung erweist sich somit nicht nur
in intra-, sondern auch in intertextueller Perspektive.

4.3 Machtfiille und Gnadenabhidngigkeit

Die ambivalente Bildlichkeit, die zugleich auf Marias Gottesndhe und auf ihre
Geschopflichkeit hin ausdeutbar ist, korrespondiert sowohl mit den Versen der
Paraphrase, die ihre Machtfiille hervorheben, als auch mit jenen Versen, die
ihre untergeordnete Position betonen. Beide Aspekte werden in der Weise mit-
einander verschrankt, dass Marias Autonomie im Erlésungsprozess immer wie-
der an das gottliche Einverstdndnis und ihre heilsgeschichtliche Funktion als
Mutter Christi zuriickgebunden wird.

Signifikant fiir die Akzentuierung der Herrschaftsposition Marias ist die
Amplifikation zur particula Regina (2,1). Im Vergleich zum Hypotext ist hier der
Wirkungsbereich von Marias Regentschaft deutlich erweitert. Denn sie wird nun
nicht mehr als ,K6nigin der Barmherzigkeit‘, sondern als ,Konigin der Christen-
heit’ angesprochen. Erstere Formulierung bringt zwar die besondere Qualitat
Marias zum Ausdruck — das Ausmafl ihrer Bereitschaft, sich dem Menschen
zuzuwenden —, aber keine Machtfunktion im eigentlichen Sinne. Letztere For-
mulierung dagegen erkennt ihr einen umfassenden Herrschaftsstatus zu.

Dieser Herrschaftsstatus bleibt allerdings auf Marias heilsgarantierende
Rolle bezogen. Erganzt durch ihre Miitterlichkeit, welche ihre Nahe zum Men-
schen absichert, steigert er ihre Autonomie im Erlésungsprozess und rechtfer-
tigt die drangenden Appelle des kollektiven Wir an Marias Rettungswilligkeit.
Wie raffiniert Salve gegriisset sigestu aller engel frow Marias Rolle als herrschaft-
liche Erloserin mit ihrer Rolle als miitterliche Heilsmittlerin miteinander ver-
schrénkt, 1dsst sich exemplarisch an der Reimpaarsequenz 3 bis 10 vorfiihren. In
Vers 3,1 wird Maria als barmherzgii miiter gnaden vol angerufen.”” Die Anrede
,Mutter ist doppelt codiert: Sie bezeichnet zum einen das Verhiltnis, in dem
Maria als transzendente Figur zu den Gldaubigen steht. Anders als im lateini-

86 Die Doppelung von ,Frucht’ tritt in der Karlsruher Fassung nicht auf.
87 Siehe auch oben, S. 411-412.



416 —— Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

schen Hypotext wird Marias Haupteigenschaft der Barmherzigkeit an diese
geistige Mutterschaft gebunden. Zum anderen bezeichnet ,Mutter die irdische
Mutterschaft Marias und integriert sie damit in die Heilsgeschichte. Die dem
Englischen Gruf} (vgl. Lk 1,28) entnommene Sequenz gnaden vol markiert zu-
sdtzlich ihre Abhdngigkeit von einer hoheren Instanz: Als Gnadenerfiillte ist
Maria Empfangerin der gottlichen Gnade, nicht ihre Urheberin.

Gleichwohl 16st sie bereits das folgende Reimpaar (4,1-2) aus dieser Hin-
ordnung auf Gott, indem das kollektive Wir seine Rettung von der Gnadenzu-
wendung Marias abhingig macht: leben und unser sdlikait/sint in din gnade
gelait. Die Tendenz, Maria zur Erloserin zu erheben, kommt hier wie auch an
anderen Stellen der Paraphrase deutlich zum Ausdruck.® Durch ihre Kontextua-
lisierung verliert die Passage jedoch an Brisanz. Denn nicht nur das vorausge-
hende Reimpaar insistiert auf ihrer untergeordneten Position, auch die an-
schlieenden Verse (5,1-2) binden ihr aktives Eingreifen an Gott zuriick: Siisz
uns unser leben, / daz uns von got ain giit ende werd geben.*

Reimpaar 6 macht jene ,latente Vertragsstruktur” geltend, die das ,,Sinnge-
fiige der nahen Gnade“ bestimmt® und einen Grundzug der spitmittelalterli-
chen Frommigkeitskultur darstellt:** Geding, hoffung han wir zi dir, / hilf uns von
unsern néten schier. Der Begriff geding ist juristisch konnotiert; er bedeutet ,Ver-
abredung’, ,Ubereinkunft‘, ,Vertrag‘, ,Anwartschaft’, ,Zusage‘ oder ,Verspre-
chen‘.”? Das kollektive Wir macht fiir seine Heilserwartung also ein Rechtsver-
héltnis geltend, das Maria unter bestimmten Voraussetzungen zur Hilfeleistung
verpflichtet.” Die allgemeine Formulierung in Vers 6,2 wird in 7,1 konkretisiert
und zugleich {ibersteigert: Unser stind, frow, vertilg uns. Abgemildert wird diese
Zuschreibung einer unbegrenzten Heilskompetenz nur dadurch, dass die Anru-
fenden den Einklang von Maria und Christus voraussetzen. Vers 7,2 fahrt daher

88 Vgl. etwa die Reimpaare 21, 25, 29. Siehe zudem die weiteren Ausfithrungen.

89 Weniger eindeutig formulieren die parallelen Fassungen, die sich semantisch von der
particula dulcedo, der das Verspaar zugeordnet ist, 16sen. In der Berliner Handschrift lautet der
Text: Frist, Maria, unser leben, / Daz uns ein gute ende werde geben. Der erste Vers ldsst darauf
schlielen, dass Maria vor allem vor dem jdhen Tod schiitzen und dadurch eine angemessene
Vorbereitung auf das Lebensende ermdglichen soll. Der Wechsel vom Aktiv ins Passiv legt
nahe, dass nicht sie, sondern eine andere Instanz fiir das ,gute Ende‘ zustandig ist.

90 Hamm: Die Medialitét, S. 46.

91 Vgl. dazu insgesamt Hamm: Die Medialitdt. Hamm spricht im Zusammenhang des ,vertrag-
lichen Zusammenwirkens von Mensch und jenseitigen Heilsinstanzen (Christus, Maria, Heili-
ge) auch von der sog. ,Zweiseitigkeitsformel‘. Vgl. ebd., S. 26, 46.

92 Vgl. Le 1, Sp. 771-772; DWB 4, Sp. 2025-2030; Grimm, S. 600-601.

93 Siehe auch die Ausfiihrungen im nidchsten Abschnitt, S. 418-419.



Transformation und Destruktion =—— 417

fort: durch die fréd dins vil lieben suns. Allerdings wird nicht deutlich, ob der
Genitiv wirklich als genitivus subiectivus zu verstehen ist (,um der Freude dei-
nes geliebten Sohnes willen®). Wird er als genitivus obiectivus gedeutet (,,um der
Freude iiber deinen geliebten Sohn willen), erfahrt Marias Erlésungsfdhigkeit
keine Riickbindung an das Einverstindnis ihres Sohnes, wird durch ihre Hin-
wendung zu Christus jedoch zusdtzlich motiviert. In jedem Fall ist das Mutter-
Sohn-Verhaltnis entscheidender Beweggrund fiir Marias Menschzuwendung.

Die Verspaare 8 und 9 beharren auf Marias Erlésungskompetenz: Griisz uns,
frow, mit dinen gnaden, / geriich uns alle zi dir laden.** || Zi1 dir®® haben wir allen
trost, daz wir von siinden werden erlost. Vers 8,1 schlie8t semantisch an 4,2 an,
insofern die Gottesmutter dem anrufenden Wir ihre Gnade zueignen soll. Erst
Reimpaar 10 zur particula Clamamus mildert die Autonomie Marias im Erlo-
sungsprozess ab, indem sie auf ihre etablierte Rolle als Heilsmittlerin zuriick-
verwiesen wird: Zii dir schryen wir alle mit gedult,/gewinne uns dines kindes
hult.

Die Positionierung Marias im Spannungsfeld von Herrscherin und Mutter, Erl6-
serin und Heilsmittlerin wird auch im weiteren Verlauf der Versparaphrase
aufrechterhalten. Thre poetische Struktur ist wesentlich durch den Wechsel
zwischen Ubersteigerung der Heilskompetenz Marias und deren Riickbezug auf
die gottlichen Autoritatsinstanzen bestimmt. Zuweilen erfolgt dieser Umbruch
innerhalb desselben Verspaares.®

In den letzten drei Verspaaren wird abschlieflend nochmals die heilsge-
schichtliche Fundierung des Erlosungsgeschehens fokussiert. Die Reimpaare 38
und 40 verweisen auf Maria als Gottesgebarerin; sie umschlieflen den einzigen
Vers, der sich auf den Kreuzestod Christi bezieht: hilf uns durch dines kindes tod
(39,2). Inkarnation und Passion als die beiden fundamentalen Heilsereignisse
bringen Salve gegriisset sigestu aller engel frow damit zu einem orthodoxiekon-
formen Abschluss.

94 Siehe auch oben, S. 412.

95 Hs., fol. 33": der.

96 Vgl. die Reimpaare 26, 30, 37. In Bezug auf Vers 26,1 ist bemerkenswert, dass hier eine Bitte
des Paternosters an Maria gerichtet wird: din will werd erfiilt an uns / fiat voluntas tua (Mt 6,10).



418 — Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

4.4 Anrufungssituation und Vertragsstruktur

Wie bereits gezeigt, bleibt die Anrufungssituation des Salve regina in der volks-
sprachlichen Paraphrase erhalten. Die Auflésung des clamor in eine lange Reihe
von Appellen, in denen die Gldubigen ihr Schutz- und Erlésungsbediirfnis im-
mer wieder neu formulieren, korrespondiert mit der Integration von Marias
Mutterrolle in den volkssprachlichen Text. Sie ermdglicht den Glaubigen die
personliche, vielfdltig variierte Ansprache, die auch die Bitte um gemeinschaft-
liche Nihe einschlie3t.”” Indem die Versparaphrase Maria von der entriickten
Herrscherin zur Einladenden, eigenhindig die Himmelstiir Offnenden ummo-
delliert,”® zielt sie auf Uberwindung der rdumlichen Distanz zwischen Anrufen-
den und Angerufener, die den lateinischen Hypotext durchgingig kennzeich-
net. Der Prasenzeffekt, der in der konkreten, den Korper als ,Kommunikations-
trager® einschlieflenden Gebetssituation erzeugt wird, ist so bereits im Text
selbst angelegt.!®®

Das kollektive Wir vertraut allerdings nicht allein auf Marias miitterliche
Zuwendung, um die Erfiillung seines Erlosungsbegehrens zu erreichen. Es
macht auch eine rechtliche Verpflichtung der Gottesmutter geltend, auf seine
Appelle zu reagieren. Angelegt ist diese juristische Dimension bereits im lateini-
schen Salve regina, insofern dieses in der Ndhe des clamor angesiedelt ist und
mit dem Begriff advocata vermutlich auf das Institut der Schutzvogtei an-
spielt.’® In dieser Weise versteht auch die Freiburger Fassung die Funktion
Marias und ergénzt die particula Aduocata dementsprechend (23): In diner vogty
wir alle syn, / dar umb behiit uns vor der helle pin. Die Berliner Fassung wihlt zur
Ubersetzung von advocata den auch in den zahlreichen glossierenden Adapta-
tionen des Salve regina iiblichen Terminus fiirsprecherin, der in der reformatori-
schen Debatte iiber die Antiphon eine zentrale Rolle spielen wird. Die Karlsru-
her Fassung nimmt Maria als ein bdttin und ein gezug vor dem ,strengen Gericht’

97 Siehe auch oben, S. 411-412.

98 Vgl. Vers 21,2: dar umb schliisz uns uf daz hymelrich. Die Berliner und Miinchener Fassung
betonen Marias Verfiigungsgewalt tiber den jenseitigen Freudenort zusitzlich durch ein Pos-
sessivpronomen: Nii szlusz uns uff din hymelrich.

99 Vgl. Lentes: Gebetbuch, S. 11.

100 Ergdnzend zum lateinischen Salve regina hebt auch die deutsche Paraphrase die Notwen-
digkeit hervor, das Leiden unter der eigenen Siindhaftigkeit nicht nur in Worten, sondern auch
korperlich zu bekunden. Vgl. die Reimpaare 17 und 19.

101 Siehe die Ausfiihrungen oben, S. 404.



Transformation und Destruktion =—— 419

in Anspruch,'® wihrend die Miinchener Fassung auf eine Ubersetzung der par-
ticula in die Volkssprache verzichtet.

Sowohl in der Freiburger als auch in der Miinchener Fassung von Salve ge-
griisset sigestu aller engel frow wird das Rechtsverhaltnis zwischen Maria und
kollektivem Wir bereits in Vers 6,1 im Begriff geding angedeutet.'® Die latente
Vertragsstruktur legitimiert die Anspruchshaltung des kollektiven Wir, das
Marias Zuwendung nicht nur erbittet, sondern einfordert (11): Waz wir ellend an
dich begeren, / des soltu uns, frow, geweren. Allerdings handelt es sich um eine
gegenseitige Verpflichtung.'*

Die Versparaphrase steht exemplarisch fiir jene dreifache Typologie der Gna-
den- und Heilsmedialitédt, die Berndt Hamm entwickelt hat: Der Medialitét erster
Ordnung bzw. der ,Basismedialitdt des Heils® entspricht die Erlésungskompe-
tenz bzw. Heilsmittlerschaft Marias.!® Die zweite Ebene der Medialitdt — von
Hamm als ,Partizipationsmedialitédt’ bezeichnet'® — wird durch das lateinische
Salve regina reprasentiert, das den Bezug zur Liturgie herstellt und den Beten-
den oder die Betende von deren Heilswirksamkeit profitieren ldsst. Die ,,Erleich-
terungs- und Hilfsmedialitdt der Gnade*“'” als Medialitdt dritter Ordnung
schliefilich besteht in der deutschen Paraphrase, die den lateinischen Hypotext
zuganglich macht und in der Auslegung zugleich seine kulturelle Wahrneh-
mung steuert.

Signifikant ist in diesem Zusammenhang vor allem die doppelte Transfor-
mation der Marienfigur, die sich mit Genette als primére und sekundére Aufwer-
tung beschreiben lief3e. Unter primdrer Aufwertung versteht Genette die Erho-
hung des ,Verdienstes‘ oder des ,symbolischen Wertes‘ einer Figur.!® Dies trifft
auf Maria insofern zu, als sie in der deutschen Dichtung zumindest tendenziell
von der Heilsmittlerin zur Erléserin erhoben wird. Eine vollkommene Uber-
schreitung dieser Grenze ist nicht mdoglich, da Maria dadurch ein gottlicher

102 Der Sinn des Reimpaares wird allerdings nicht ganz klar. Tritt Maria vor dem ,strengen
Gericht‘ als Zeugin auf oder zeugt sie von der Strenge des Gerichtes, um das kollektive Wir zur
Reue zu bewegen?

103 Vgl. oben, S. 416.

104 Vgl. Reimpaar 14. Zur ,Zweiseitigkeitsformel‘ als grundlegendes Element spatmittelalterli-
cher Frommigkeit siehe oben, Anm. 91.

105 Vgl. Hamm: Die Medialitdt, S.36. Zur Typologie der Gnaden- und Heilsmedialitét siehe
ebd., bes. S. 34-41.

106 Vgl. ebd., S. 36.

107 Vgl.ebd,, S. 41.

108 Vgl. Genette, S. 472.



420 — Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

Status zuerkannt wiirde. Die Versparaphrase generiert aus der liminalen Positi-
on Marias eine dsthetische Spannung, die auf verschiedenen Textebenen - in
der ambigen Bildlichkeit ebenso wie in der poetischen Struktur — zum Tragen
kommt.

Unter sekundadrer Aufwertung ist nach Genette die Neuzuschreibung einer
Rolle zu verstehen, ,,die wichtiger und/oder ,sympathischer ist als im Hypo-
text“.! Diese Definition trifft auf den ,miitterlichen‘ Aspekt Marias zu, der ihre
Zuganglichkeit fiir die anrufenden Glaubigen steigert und so ein Gegengewicht
zu ihrer majestdtischen Entriickung im Salve regina bildet.

5 Bis gegriisset kiingyn
(Arrate Cano Martin-Lara)

Die nun vorzustellende Prosaparaphrase des Salve regina ist in Wachingers
vorldufiger Zusammenstellung der ihm bekannten volkssprachlichen Adaptati-
onen der Antiphon nicht erfasst. Uberliefert wird sie — nach heutigem Kenntnis-
stand unikal — in einem Gebetbuch, dessen beide Teile aus der ersten Halfte des
fiinfzehnten Jahrhunderts stammen. Zu einer Handschrift zusammengebunden
wurden sie in der zweiten Jahrhunderthalfte. Es handelt sich um Cod. Cent. 7,24
der Stadtbibliothek Niirnberg."® Die Handschrift geh6rte zum Bibliotheksbe-
stand des Niirnberger Katharinenklosters; davor diirfte sie jedoch in Privatbe-
sitz gewesen sein. Diverse Eintrdge kennzeichnen sie als Eigentum des Wilhelm
Riimlin oder seiner Witwe. Die Paraphrase ist im ersten Teil der Handschrift
iiberliefert (fol. 67°-82"), der zum Salve regina auch noch ein Glossengedicht in
Versform enthilt (fol. 137'-1407).'"

Ahnlich wie in der Versparaphrase wird das Salve regina auch in der Pro-
saparaphrase in einzelne Bestandteile zerlegt und in den volkssprachlichen
Text inseriert. Die Montagetechnik ist hier jedoch eine andere. Im Wesentlichen
lassen sich im Vergleich zu Salve gegriisset sigestu aller engel frow drei Unter-
schiede feststellen:

109 Ebd., S. 464.

110 Siehe die Handschriftenbeschreibung in Schneider, S.296-305. Vgl. auch Kraf3: Stabat
mater, S. 170.

111 Dieses Glossengedicht fiihrt Wachinger unter der Nr. 8 auf. Vgl. ders., Sp. 556.



Transformation und Destruktion =—— 421

1. Statt mit der lateinischen Antiphon wird die Prosaparaphrase mit einer
glossierenden Adaptation des Salve regina kombiniert.

2. Statt einzelner particulae werden ganze Zeilen der Adaptation in den Text
inseriert.

3. Die Bestandteile des deutschen Salve regina sind zwar dhnlich wie in der

Versparaphrase rot hervorgehoben; jedoch treten zwei Stérfaktoren auf:

a) Die Rubrizierung entfillt bei den ersten beiden Zeilen der Salve regina-
Adaptation, welche die Prosaparaphrase einleiten. Dies ldsst sich aller-
dings dadurch erkldren, dass die Paraphrase mit einer Rubrik versehen
ist (Ein andechtiges gepet iiber daz salve)'? und der Textbeginn iiberdies
durch eine mehrzeilige rote Lombarde mit einfachem schwarzem
Fleuronnée betont wird (Bis gegriisset kiingyn)." Eine visuelle Markie-
rung der Eingangsapostrophe ist also gegeben.

b) Unter den rot geschriebenen Zeilen des deutschen Salve regina, die in
die Paraphrase eingelassen sind, befindet sich ein storendes, da nicht
zum Salve gehorendes Element. Hervorgehoben ist auf fol. 71V die mit
einem Weheruf beginnende Frage des kollektiven Wir: Owe, waz hér wir
aber von dir gar heftigklich vorwerffen?

Das zuletzt genannte Storelement ist bedeutend, da es abweichend von der
Versparaphrase eine durchgédngige Lektiire des Salve regina durch Fokussierung
der graphisch betonten Textbestandteile unmdéglich macht. Zwar kann es vom
Leser oder der Leserin iibersprungen werden, dies dndert jedoch nichts an sei-
ner optischen Prasenz. Eine kohdrente Rezeption des Salve regina wird aufler-
dem dadurch erschwert, dass die einzelnen Zeilen weit auseinanderliegen. Die
Textverteilung sieht wie folgt aus: fol. 677, Z. 1-2; fol. 70", Z. 3; fol. 72", Z. 4;
fol. 74, Z. 5; fol. 75", Z. 6; fol. 80", Z. 7-8.

Die graphische Gestaltung der Prosaparaphrase Bis gegriisset kiingyn signa-
lisiert, dass dem Salve regina hier eine andere Funktion zukommt als in der
Versparaphrase Salve gegriisset sigestu aller engel frow. In jener dient es — wie
gezeigt — als liturgische Autoritdt und Impulsgeber fiir das deutsche Bittgebet.
Zwar weist die Versparaphrase formal wie inhaltlich emanzipatorische Tenden-
zen auf, die sie in ein latentes Konkurrenzverhaltnis zum Hypotext setzen; eine
inhaltliche Opposition zwischen beiden kommt jedoch nicht zustande. Vielmehr
bietet der volkssprachliche Text eine dem zeitgendssischen mariologischen

112 fol. 67". Zitate werden hier und im Folgenden normalisiert wiedergegeben. Zu den Richtli-
nien siehe oben, Anm. 44.
113 Ehbd.



422 — Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

Diskurs entsprechende Ausdeutung des Salve regina. Diese verstarkt jene bei-
den Aspekte, die in der zeitgenoOssischen kulturellen Wahrnehmung der An-
tiphon von besonderer Bedeutung sind: Marias Mutterrolle und ihre heilsver-
mittelnde Funktion.

In der Prosaparaphrase dagegen erscheint die Salve regina-Adaptation nicht
als Autoritat, die wie ein Netz den volkssprachlichen Text durchzieht, sondern
als sporadisch auftretendes Movens fiir eine textintern gefiihrte Diskussion iiber
die Giiltigkeit eines bestimmten Frommigkeitsparadigmas, welches sich mit
dem Salve regina verbindet. Der Antiphon wird also Widerstand entgegenge-
bracht, und dieser Widerstand ist durch die oben zitierte Frage des kollektiven
Wir visuell markiert. In der Reihe der roten Textbestandteile folgt sie auf die
Ubersetzung der dritten Zeile des Salve regina: Zu dir schrei wir elende kinder.
Damit deutet sich an, dass der clamor der Glaubigen in ein Spannungsverhdlt-
nis zu Marias Zuwendungsbereitschaft gesetzt wird.

Dies bestdtigt sich bei einer vollstandigen Lektiire der Prosaparaphrase, die
dialogisch gestaltet ist: Die Adressierung der Himmelskonigin durch das anru-
fende Wir wechselt ab mit Marias Reaktionen auf den kollektiven Hilfeschrei,
die als direkte Rede wiedergegeben werden. Wiahrend das Wir die einzelnen
Zeilen des Salve regina in seine Lobpreisungen, Bitten und Klagen integriert und
die Autoritdt der Antiphon damit fiir die eigenen Anliegen instrumentalisiert,
verweigert sich Maria der damit verbundenen Rollenzuweisung als uneinge-
schrankt barmherzige Heilsvermittlerin. Anstatt sich den Anrufenden zuzunei-
gen, weist sie deren Anspriiche zuriick. Die existentielle Notlage des kollektiven
Wir, die auch im Zentrum des lateinischen Hypotextes steht, erfihrt dadurch
eine zusdtzliche Dramatisierung.

Im Folgenden wird zunéchst die in die Prosaparaphrase inserierte glossie-
rende Adaptation des Salve regina als geschlossener Text vorgestellt (1.). An-
schlieflend folgt eine abschnittweise Analyse von Bis gegriisset kiingyn als lite-
rarischer Ausdruck eines Transformationsprozesses, der sowohl Merkmale einer
Hybridisierung als auch solche einer Inversion aufweist (2.). Abschlieflend ist
die Frage zu stellen, wie der textinterne Dialog mit der performativen Aneig-
nung der Prosaparaphrase im Gebet vermittelt ist (3.).



Transformation und Destruktion =—— 423

5.1 Barmherzigkeit als Leitparadigma: die volkssprachliche
Salve regina-Adaptation

Zusammenhangend gelesen lautet der Text der glossierenden Prosaadaptation:

Bis gegriisset, kiingyn der parmhertzigkeit,

das leben, siissigkeit und unser hoffnunge, bisz gegriisset!

Zu dir schrei wir elende kinder,

zu dir sewffczen wir klagend und waynende in disem tal der zeher.

Eya darimb, unser farsprecherin, dein parmherczigen augen zu uns wende und kere
und Jhesum, die gesegenten frucht deines leibs, uns noch disem elende zeige.

O parmherczige, o giitige,

o siisse Maria.

Im Vergleich zur weiter oben analysierten Adaptation Bisz gegriiszet konigin'*
hilt sich dieser Text noch exakter an die lateinische Vorlage. Wie im Salve regi-
na findet das Possessivpronomen noster in der zweiten Zeile nur einmal Ver-
wendung. Die Partizipien gementes et flentes in Zeile 4 werden nicht zu Verben
aufgeldst, sondern bleiben als Prasenspartizipien in adverbialer Verwendung
erhalten. Auch die Wortstellung orientiert sich weitestgehend am lateinischen
Text. Dennoch ldsst auch diese Adaptation an zwei Stellen einen Gestaltungs-
willen erkennen, der in besonderer Weise den Anliegen des anrufenden Wir in
der Prosaparaphrase entspricht. Zum einen wird die Aufforderung an Maria,
ihre Augen den Gldubigen zuzuwenden (Z. 5: illos tuos misericordes oculos ad
nos converte), durch eine der fiir das Spatmittelalter charakteristischen Doppel-
formen wiedergegeben (wende und kere) und dadurch in ihrer Dringlichkeit
verstirkt."> Zum anderen wird die doppelte Aufrufung der Barmherzigkeit Ma-
rias im Hypotext (Z. 1: Salve, regina misericordie; Z. 5: s. 0.) durch eine dritte
Nennung innerhalb der Schlussanrufung ergidnzt. Zur Barmherzigkeit tritt hier
aufBerdem die Giite als Marienattribut hinzu. Auch diese glossierende Adaptati-
on betont also die Hinneigung Marias zum Menschen und fokussiert dabei die
Barmherzigkeit als ihre zentrale Tugend.

Auffallend ist, dass in der dritten Zeile der Name ,Eva‘ fehlt (im Hypotext:
Ad te clamamus exsules filii Evae); dies mag jedoch ein Versehen sein, zumal
sich das kollektive Wir im nachfolgenden Abschnitt der Prosaparaphrase aus-

114 Vgl. S. 405-407.
115 Siehe zu den Doppelformen beispielsweise Besch.



424 — Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

driicklich auf die Urmutter bezieht, um seine leibliche und seelische Gebrech-
lichkeit zu begriinden.!¢

5.2 ,Nahe‘ oder ,ferne‘ Gnade? Transformation durch
Hybridisierung und Inversion

Berndt Hamm hat in einer Vielzahl von Studien aufgewiesen, dass die spatmit-
telalterliche Frommigkeitskultur keineswegs ausschlief3lich von Gerichts- und
Hollenangst bestimmt ist. Vielmehr existiert in ihr eine mindestens ebenso gro-
e Tendenz zur Entlastung des Menschen von eschatologischen Befiirchtun-
gen.' Zwar ist er dazu aufgefordert, sein Wollen und Kénnen stets auf Gott hin
auszurichten, aber seine durch die Siinde verursachten Schwéchen im Denken,
Wollen und Tun werden ihm nicht zum Unheil angerechnet. Vielmehr erkennt
Gott das Streben seines unzuldnglichen Geschopfes an, sofern es sich ihm in
seiner geistigen und korperlichen Gebrechlichkeit anvertraut. Diese Hinwen-
dung Gottes zum Menschen bezeichnet Hamm auch als ,,Extra-nos-Dimension
starkender, heilender und schiitzender Heiligkeit“."® Die Zueignung dieser von
aulen kommenden Heiligkeit sichert dem Menschen den Eintritt in die ewige
Seligkeit selbst dann, wenn er nur zu einem Minimum an eigener Anstrengung
in der Lage ist. Die bedngstigende Frage nach dem ,Genug‘ (an Reueschmerz, an
Wiedergutmachung) tritt durch das Konzept der ,nahen Gnade‘ in den Hinter-
grund.

Thr heilsgeschichtliches Fundament hat die Extra-nos-Heiligkeit in der Erl6-
sungstat Christi. Sie gehort damit der Medialitét erster Ordnung an." Ergdnzt
wird die Kondeszenz des Gottessohnes durch die Barmherzigkeit Marias und der
Heiligen, die dem Menschen als Fiirbitter zur Seite stehen. Eine Sonderstellung
nimmt Maria insofern ein, als sie in besonderer Weise als Heilsmittlerin qualifi-
ziert ist. Denn aufgrund ihrer Mutterschaft wird ihr eine intime Ndhe zu Christus
zugeschrieben, der jedoch nicht der Schrecken des Gottlich-Richterlichen an-
haftet. Weil Maria ausschlielich Mensch ist, gilt sie seit der christologischen
und mariologischen Wende des zwolften Jahrhunderts — die mit einer ,tiefgrei-

116 fol. 70": Ach, zarte mayt, waistu niht dy grossen scheden an leib und an sele, die uns unser
flaischliche muter Evam hat gelas|[s]en an der natur?

117 Vgl. die im Sammelband ,Religiositdt im spdten Mittelalter* zusammengestellten Aufsdtze
von Berndt Hamm.

118 Hamm: Die Nihe, S. 480.

119 Siehe oben, S. 419.



Transformation und Destruktion =—— 425

fenden Barmherzigkeitswende“ einhergeht®® — als ,,Inbegriff des puren miitter-
lichen Erbarmens“.”

Hamm weist ebenfalls darauf hin, dass das Konzept der ,nahen Gnade‘ im
Spatmittelalter nicht unangefochten bleibt. Vielmehr konkurriert es mit Entwiir-
fen einer ,fernen‘, nur wenigen Erwédhlten vorbehaltenen Gnade, die vom Men-
schen eine grof3tmogliche Intensitdt seiner inneren wie dufleren Frommigkeit
verlangen, eine Akkumulation guter Werke fiir unabdingbar erkldren und auf
der unerbittlichen Strenge des géttlichen Gerichts insistieren. Dem menschge-
wordenen Barmherzigkeits-Christus tritt hier der gottliche Gerechtigkeits-
Christus an die Seite, der unerbittlich alle nicht hinreichend abgebiifiten Siin-
den ahndet.

Allein Maria kommt immer die Rolle der Interzessorin zu, die sich um Inter-
vention zugunsten des Menschen bemiiht. Kniet sie in den Deesis-Darstellungen
des Jiingsten Gerichts gemeinsam mit Johannes dem Taufer vor ihrem richten-
den Sohn, nimmt sie in den Bildtypen des Partikulargerichts und der Heilstrep-
pe die fiirbittende Rolle zusammen mit Christus ein, wahrend Gottvater die
Position des Richters innehat.'*

Indem das Salve regina Marias Barmherzigkeit mit ihrer transzendenten Herr-
schaftsposition verbindet, kommt es dem spatmittelalterlichen Konzept der
,hahen Gnade‘ entgegen. Wie von Pastoraltheologen des fiinfzehnten Jahrhun-
derts empfohlen, vertraut sich das siindige Wir auf textinterner Ebene ganz dem
Schutz der Himmelskonigin an. Diese heilssichernde Hingabe ldsst sich auf
textexterner Ebene im performativen Akt des gemeinschaftlichen Singens oder
des individuellen Betens stets von neuem aktualisieren.'?

Fiir die spdtmittelalterliche Popularitdat des Salve regina diirfte seine An-
schlussfahigkeit an das Konzept der ,nahen Gnade‘ von zentraler Bedeutung
gewesen sein. Zwar ist Maria in der lateinischen Antiphon als rdumlich distan-
zierte, von personlicher Zuwendung weit entfernte Herrschaftsfigur konzipiert.
Dieses Manko lief3 sich durch eine starkere Betonung ihrer Miitterlichkeit jedoch

120 Hamm: Gottes gnadiges Gericht, S. 434-435.
121 Ebd., S. 427.

122 Vgl. ebd., S. 426-434.

123 Vgl. dazu auch oben, S. 404-405.



426 —— Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

leicht ausgleichen. Die Versparaphrase Salve gegriisset sigestu aller engel frow
bietet dafiir ein typisches Beispiel.'**

Die Prosaparaphrase Bis gegriisset kiingyn dagegen verweigert sich der Un-
terwerfung unter das etablierte Barmherzigkeitsparadigma und stellt damit das
Konzept der ,nahen Gnade‘ infrage. Innovativ daran ist, dass dieser Angriff
ausgerechnet von jener Figur ausgeht, die am engsten mit der Barmherzigkeits-
hoffnung verbunden ist. Als Resultat ergibt sich eine Hybridisierung Marias, die
einerseits an der Grenze zur Inversion steht, andererseits aber eine konsequente
Auslegung des Salve regina darstellt.

Der mehrfache Wechsel der Sprecherposition erlaubt eine Einteilung der
Prosaparaphrase in fiinf Abschnitte. Der erste Abschnitt umfasst eine vom Ein-
gangsgrufl des Salve regina stimulierte Anrufung und Lobpreisung der Him-
melskonigin durch das kollektive Wir. Die ndchsten Abschnitte folgen dem
Muster: Markierung des Sprecherwechsels — Rede Marias — Rede des Wir. Jeder
Absatz sei im Folgenden in gebotener Kiirze vorgestellt.

5.2.1 Absatz 1 (fol. 67'-69")

Die Prosaparaphrase beginnt mit den ersten beiden Zeilen der oben vorgestell-
ten Salve regina-Adaptation, die in ein ausgedehntes Marienlob iiberfiihrt wer-
den. Der zweite Salve-Gruf3, der in der Antiphon die Akkumulation der ersten
vier Marienattribute abschlie3t, dient hier zugleich als Uberleitung zur Amplifi-
kation der Eingangsapostrophe durch das anrufende Wir. Die Kopplung von
Antiphon und Auslegung erfolgt also durch eine constructio apokoinu:

Bis gegriisset kiingyn der parmhertzigkeit, das leben, siissigkeit und unser hoffnunge, bis
gegriisset, o du aller seligste jungkfraw und muter unszers erléssers, der hohen trivaltig-
keit ein rayner spiegel, du sunderliche tochter dez ewigen vaters, du ymmer auszerwelte
sponsz des heiligen geists.

Maria wird hier durch die Benennung als Jungfrau und Mutter Christi an ihre
heilsgeschichtliche Funktion zuriickgebunden. Thre intime Ndhe zum Gottli-
chen, aber auch ihre nachgeordnete Position innerhalb der jenseitigen Hierar-
chie machen die folgenden Bestimmungen als Spiegel der Trinitdt, Tochter
Gottvaters und Braut des Heiligen Geistes deutlich. Damit hat das kollektive Wir

124 Die miitterliche Seite Marias lief3 sich vor dem Hintergrund der gdngigen Marienfrommig-
keit auch mental ergédnzen. In der jiingeren Version des Salve regina ist sie zudem in die erste
Zeile integriert. Siehe oben, Anm. 30.



Transformation und Destruktion =—— 427

zugleich seine Orthodoxie unter Beweis gestellt und Marias menschlich-
miitterliche Seite hervorgehoben, die Voraussetzung fiir ihre persénliche Zu-
wendung ist. Die Anerkennung Christi als Erloser scheint nun aber auch die
Lizenz fiir jenen exaltierten Marienpreis zu sein, in den die Anrufenden nach
den Eingangszeilen ausbrechen. Er wartet mit einem ganzen Arsenal hyperboli-
scher Zuschreibungen auf, die unter anderem Marias transzendente Wiirde (Du
bist die kiingin aller eren, ein herliche fraw der engel'®), ihre heilsgeschichtliche
Bedeutung (Ein hoffnung und warheit der propheten, ein hiczige begirde aller
auserwelten der alten ee™) und ihren Einfluss auf die Grundtugenden verschie-
dener Sténde (der prellaten kunst, der lerer vestigkeit und trost [...] der junckfrau-
en ketischeit'”) herausstellen. Im Vergleich zum Salve regina ist der gesamte
Marienpreis durch einen Gestus der Uberbietung gekennzeichnet. Dieser wird
explizit gemacht, wenn das kollektive Wir Maria nicht mehr als ,K6nigin der
Barmherzigkeit* anruft, sondern als parmhertzige keisseryn tituliert.””® Beglei-
tend zu dieser Erhebung Marias wird ihre miiterliche[] trew als Garant fiir ihre
Menschzuwendung geltend gemacht.”” Die fiir das Konzept der ,nahen Gnade*
typische Extra-nos-Dimension der Heiligkeit nimmt das kollektive Wir fiir sich
in Anspruch, wenn es Maria darum bittet, die Unzuldnglichkeit seines Gruf3es
auszugleichen: Eya, berajte erhoreriyn aller, die dein demiitigklich begeren, hilff
uns dich alle tag andechtigklich zu griissen, daz wir dein genad behalten.>

5.2.2 Absatz 2 (fol. 69'-71")

Der Absatz beginnt mit einer Markierung des Sprecherwechsels durch den jahen
Abbruch des Marienpreises und die Frage des kollektiven Wir: Auwe, du
scharpffe strafferyn, was hor wir von dir? Es folgt — eingeleitet durch eine in die
2. Person gesetzte Inquit-Formel™ — die Replik Marias auf den Barmherzigkeits-
Wunsch der Glaubigen:

125 fol. 68"

126 Ebd.

127 fol. 68".

128 fol. 69".

129 Ebd.

130 fol. 69",

131 fol. 69": du sprichst.



428 — Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

Ir kiint mich wol an riiffen, aber ir bessert ewer leben nit. Ir seyit versetimlich in dem lobe
gotes, ir nempt nit™? zu an tugenten, ir nemet mer ab dann zu, ir widerstet mit pdser ge-
wonheit.

Die Abweisung des im Salve regina angelegten, in der volkssprachlichen Pro-
saadaptation verstarkten und in der Anrufung des kollektiven Wir dominieren-
den Barmherzigkeitsparadigmas durch eine mit eigener Stimme ausgestattete
Maria geht mit einem eklatanten Wandel ihrer Zuschreibungen einher. Zwar
halt das kollektive Wir auch im weiteren Verlauf der Paraphrase an den traditi-
onellen Marienattributen fest, aber es tituliert die Angerufene auch als scharpffe
strafferyn (s. 0.) und — in seiner Antwort auf Marias Vorwiirfe — als gerechte
richterjn.'” Die Rolle des gerechten Richters aber ist, wie weiter oben bereits
angesprochen, ein gottliches Vorrecht.

Gegen Marias Zuriickweisung ihres Anliegens macht das kollektive Wir sei-
ne erbsiindige Verfasstheit geltend, die es mit der dritten Zeile der Salve regina-
Adaptation (Zu dir schrei wir elende kinder) autoritativ untermauert.® Zudem
verweist es auf Marias Erdenleben und damit auf ihre eigene Menschennatur,
um sie zu einem Entgegenkommen zu bewegen.'” Dieses Festhalten an der
etablierten Marienfrémmigkeit offenbart sich auch in einer Ubersteigerung von
Marias Schutzfunktion, die einem sola Maria sehr nahe kommt: Seit wir nyemant
haben, zu dem wir arm waisen miigen fliehen denn zu dir junckfrawen [...].”¢ Dem
Eingestdndnis der eigenen moralischen Ohnmacht korrespondiert erneut die
Extra-nos-Dimension der Heiligkeit, die das kollektive Wir von Maria einfordert:

Mach uns rayn in den gedencken, fleissig in dem dinst gotes, das wir unser leben gentzli-
chen pesseren mit tugentlicher zunemung' wider alles das instreiten, das uns schedlich
ist an unser sel seligkeit.'*®

Die hier vorgestellte Struktur wiederholt sich in den folgenden Absdtzen: Auf
die Ankiindigung des Sprecherwechsels durch das kollektive Wir folgt die Zu-
riickweisung seiner Anliegen durch Maria, woraufhin das Wir zwar die Berech-

132 Hs: nit fehlt.

133 fol. 70"

134 Vgl. fol. 70",

135 Ebd.: du waist wol disz lebens beswerheit; du hast wol versiicht dicz elende drewundsech-
czig jare.

136 fol. 71"

137 Hs.: zu nemeusg.

138 fol. 71"V,



Transformation und Destruktion =—— 429

tigung der Vorwiirfe eingesteht, letztlich aber am Barmherzigkeitsparadigma
festhalt.

5.2.3 Absatz 3 (fol. 71"-74")

Hier ist die Markierung des Sprecherwechsels durch die Anrufenden (Owe, waz
hor wir aber von dir gar heftigklich vorwerffen?') rot hervorgehoben und signali-
siert dadurch bereits auf der visuellen Ebene den Widerstand gegen das Salve
regina bzw. gegen dessen Inanspruchnahme fiir das Konzept der ,nahen Gna-
de‘."* Marias Kritik an den Glaubigen bezieht sich nun auf die Minderwertigkeit
ihrer guten Werke (Aber ewre werck sein kleyn'*') und auf einen Mangel an in-
wendigen Ubungen.'? Wiederum reagiert das kollektive Wir mit dem Einge-
standnis seiner Unzulinglichkeit, hilt aber an der Uberzeugung von der Wirk-
samkeit seiner Anrufung fest. Beiden Aspekten verleiht es mit der vierten und
fiinften Zeile des Salve regina Ausdruck.'® Die Verweigerung Marias gegeniiber
der ihr zugedachten Rolle fiihrt bei den Anrufenden also keineswegs zur Resig-
nation. Die Anerkennung der Gottesmutter als Richterin resultiert vielmehr in
eine Ausdehnung ihrer Machtbefugnisse, die dem kollektiven Wir letztlich zu-
gutekommt. Denn es sieht sich nun legitimiert, Maria die Befdhigung zur Recht-
fertigung des Menschen und damit eine erlésende Funktion zuzusprechen. Ihre
Autonomie wird zwar — dhnlich wie in der Versparaphrase Salve gegriisset sige-
stu aller engel frow — an die Zustimmung Christi gekoppelt, aber dennoch gilt sie
als die Entscheidungsinstanz iiber den Heilsstatus des Menschen: Lere uns,
straff und rechvertige uns von innen und von aussen nach dem willen deines aller
liebsten sunsz.**

139 Ebd.

140 Vgl. oben, S. 421-422.

141 fol. 71",

142 Wie Marias Ausfiihrungen zeigen, ist darunter die Meditation der Heilsgeschichte und der
jenseitigen Freuden zu verstehen. Vgl. fol. 72".

143 fol. 72": zu dir sewffczen wir klagend und waynende in disem tal der zeher. Die Tranen wer-
den vom anrufenden Wir als dufleres Zeichen fiir die innere Reue iiber sein geistliches Unver-
mogen deklariert (vgl. ebd.); fol. 74": Eja darimb, unser firsprecherin, dein parmherczigen
augen zu uns wende und kere. Das Barmherzigkeitsparadigma bleibt also unverdndert beste-
hen.

144 fol. 72'-73".



430 — Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

5.2.4 Absitze 4 (fol. 74-78") und 5 (fol. 78'-82")

In beiden Abschnitten insistiert Maria auf der strikten Erfiillung der ,Zweiseitig-
keitsformel‘.'> Diese gehort zwar auch zum ,,Sinngefiige der nahen Gnade*,'¢
beriicksichtigt in diesem Kontext jedoch die Schwédche der menschlichen Natur.
Dies driickt sich in einer Minimalisierung der Anforderungen an den Menschen
aus, der komplementdr eine Maximalisierung der gé6ttlichen Barmherzigkeit
entspricht.’¥” So ldsst die Versparaphrase Salve gegriisset sigestu aller engel frow
keinen Zweifel daran, dass die Anrufung Marias durch das kollektive Wir erfolg-
reich sein wird und steht damit paradigmatisch fiir die ,Erleichterungs- und
Hilfsmedjialitdt der Gnade“."*®

In der Prosaparaphrase dagegen erkennt Maria die Klage der Glaubigen
iiber ihren erbsiindigen Status und ihr daraus erwachsendes geistliches Unver-
mogen nicht an. Sie besteht auf einer konsequenten Lebensheiligung, die sich
als imitatio Mariae et Christi offenbaren soll: Ir heist mich muter, aber ir volget
meinen tugenten wenig noch; ir wolt cristen hajyssen und woélt Cristo, meinem
lieben sun, nit noch volgen. Leiden wolt ir nichts.'

Die Reaktion des kollektiven Wir entspricht der beschriebenen Grundstruk-
tur der gesamten Paraphrase. Es nimmt die Ubertragung der géttlichen Eigen-
schaft der Gerechtigkeit auf Maria widerspruchslos hin, halt aber zugleich an
ihrer traditionellen Rolle als barmherzige Heilsmittlerin fest.”™® Diese Behar-
rungskraft wird getragen von den beiden letzten Zeilen der Salve regina-
Adaptation, welche die Perspektive auf das jenseitige Heil er6ffnen™ und in der
dreifachen Schlussanrufung nochmals das Barmherzigkeitsparadigma aktivie-
ren.”?

145 Begriff nach Hamm: Die Medialitét. Siehe auch oben, Anm. 91 und 104. Vgl. fol. 74" (Rede
Marias): Ir begert gros lon und iibt euch gar krencklichen in geistlicher iibiing; fol. 79" (Rede
Marias): Ir wolt mein hilffe han und wélt selber nichts arbeiten.

146 Hamm: Die Medialitét, S. 46. Siehe dazu auch oben, S. 416.

147 Vgl. zum Beispiel Hamm: Wollen und Nicht-K6énnen, S. 388.

148 Hamm: Die Medialitét, S. 41. Vgl. oben, S. 419.

149 fol.78".

150 Vgl. z. B. fol. 75" (Rede des kollektiven Wir): Bisz uns genedig und parmbhertzig und vergib
uns, was wir wider dein gerechtigkeit gethon haben und wider dein junckfrawliche wirdigkeit. Bisz
unser getrewe fiirsprecherjn vor deinem lieben kinde, wann wir wéllen das gentzlich richten und
pesseren. Bisz unser siisse mittejlerjn zwischen gotes zoren und unsseren siinden.

151 fol. 75': und Jhesum, die gesegenten frucht deines leibs, uns noch disem elende zeige.

152 Siehe die Ausfiihrungen oben, S. 423-424.



Transformation und Destruktion =—— 431

Als Fazit 1asst sich festhalten: In der Prosaparaphrase Bis gegriisset kiingyn be-
gegnen sich zwei im spatmittelalterlichen Frommigkeitsdiskurs miteinander
konkurrierende Gnadenkonzepte. Fiir das Konzept der ,nahen Gnade* steht die
volkssprachliche Salve regina-Adaptation, die vom anrufenden Wir amplifizie-
rend auf Maria als menschzugewandte Heilsmittlerin an der Schwelle zur Erlo-
serin hin ausgelegt wird. In dieser Perspektive artikuliert sich jene kulturelle
Wahrnehmung des Salve regina, fiir deren literarischen Ausdruck auch die be-
sprochenen Prosaadaptationen der Antiphon und die Versparaphrase Salve
gegriisset sigestu aller engel frow reprdsentativ sind. Die Gegenposition einer
fernen, nur schwer zu erreichenden Gnade vertritt Maria selbst. Im Kontext der
spatmittelalterlichen Frommigkeitskultur diirfte dies eine Provokation an der
Grenze zur Heterodoxie sein, denn als Fiirbitterin und Richterin {ibernimmt
Maria eine Christus vorbehaltene Doppelfunktion.” Da die Prosaparaphrase
keine Entscheidung zwischen beiden Rollenzuschreibungen trifft, transfor-
miert sie Maria zu einer hybriden Figur. Schrankt man die Perspektive auf die
Reden der Gottesmutter ein, handelt es sich sogar um eine Inversion, die das
Barmherzigkeitsparadigma in radikaler Weise aufler Kraft setzt."

Dies sollte allerdings nicht dariiber hinwegtauschen, dass die Prosapara-
phrase ungeachtet ihres Widerstandes gegeniiber dem Salve regina eine konse-
quente Auslegung der Antiphon bietet, indem sie die bereits im lateinischen
Text angelegte und in den volkssprachlichen Aneignungen intensivierte Macht-
fiille Marias um eine weitere Dimension erginzt.

5.3 Eine oder zwei Stimmen? Der Dialog als Medium der
Selbstreflexion

Obgleich die Prosaparaphrase dialogisch angelegt ist, wird sie in der Rubrik
ausdriicklich als Gebet deklariert.”® Zwar kommt der oratio traditionell Ge-

153 Siehe auch oben, S. 425.

154 Einerseits werden Marias Redeanteile im Verlauf der Paraphrase immer langer, so dass
ihre richtende Position zunehmend an Gewicht gewinnt. Andererseits halt das kollektive Wir
durchgéngig an ihrer etablierten Rolle als barmherzige Fiirsprecherin fest. Thm kommt zudem
das letzte Wort zu, denn die Paraphrase miindet in einen ausgedehnten Marienpreis, an den
sich die Bitte um helfende Zuwendung und Gewdhrung der ewigen Seligkeit anschlief3t. Vgl.
fol. 80"-82".

155 Siehe zum Begriff der Inversion Bergemann u. a., S. 53-54.

156 Siehe oben, S. 421.



432 — Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

sprachscharakter zu, da sie als Ansprache Gottes durch den Betenden gilt;"’
dessen Antwort aber findet sich in der Heiligen Schrift™® oder wird dem Men-
schen in Form eines nichtsprachlichen Gnadenaktes vermittelt."

Bis gegriisset kiingyn dagegen integriert die Antwort der angerufenen Heils-
instanz, und zwar in Konfrontation mit dem Heilsanliegen der Anrufenden. Wie
konnte diese irritierende Doppelstimmigkeit in der performativen Aneignung
der Prosaparaphrase funktioniert haben?'® Im Aussprechen des Textes wird die
Stimme Marias zur Stimme der Beterin. Diese adressiert also sich selbst in der
persona der Gottesmutter. Auf ihre vertrauensvolle Anrufung Marias folgt stets
ein Moment des Innehaltens durch die Ankiindigung des Sprecherwechsels.
Dann spricht die Beterin mit der Stimme Marias die Warnung an sich selbst aus,
nicht uneingeschriankt auf die ,nahe Gnade‘ der Gottesmutter zu vertrauen,
sondern die ,Zweiseitigkeitsformel‘ bestméglich zu erfiillen. Der Dialog wird
damit zu einem Medium der Selbstreflexion, in der sich das anrufende Subjekt
von sich selbst distanziert, um sein eigenes Verhalten kritisch zu durchleuch-
ten.

6 Marias Entmachtung: ein Einblick in die
Flugschriftendebatte um das Salve regina
(Lydia Wegener)

Im Jahre 1522 publiziert Martin Luther seinen Merklichen Sermon von der geburt
Marie. In dieser schmalen, gegen eine iibersteigerte Marien- und Heiligenvereh-
rung gerichteten Schrift findet sich auch ein Absatz zu den beiden traditionellen
marianischen Schlussantiphonen Salve regina und Regina caeli:

Secht nu was das fur wortt seind / die wir der heiligen iunfrawen Marie tzu legen / im salue
regina. Wer wil dasz verantwurten das sy vnser leben/vnser trost/vnser slsykeitt sein
sol/ so sy sich doch last bentigen / das sie ein armes gefesz sey / sollch gebet singt mann
durch die gantzen welt / vnd leut gros glocken dartzu. Der gleichen ist esz mit dem Regina
celi / welichesz nit beser ist / do man sy ein kungin des himels nent. Jst dasz nit ein on ehr

157 Vgl. z. B. Lentes: Gebetbuch, S. 28.

158 Deshalb sind oratio und lectio wechselseitig aufeinander bezogen. Vgl. Lentes: ebd. Siehe
ferner Thali: Qui vult, S. 430; Largier: Die Phdnomenologie, S. 955.

159 Vgl. Wiederkehr, S. 127.

160 Offen muss bleiben, ob und wie Bis gegriisset kiingyn von den historischen Nonnen des
Katharinenklosters oder den laikalen Vorbesitzern der Handschrift rezipiert wurde.



Transformation und Destruktion =—— 433

christo gethon /dasz einer creatur wirt tzu gelegt / das allein got gebirt. Darum last von
solchen ongeschickten worten. Gern wil ich sie haben dz sy fiir mich bit. Aber dasz si mein
trost vnd // leben sey / wil ich nit vnnd dein gebet / ist mir gleich als lieb / als das ir. Wie
so? Wen du glaubst / das christus gleich als wol in dir/ als in ir wont / kanstu mir als wol
helffen als sy.!!

Obgleich Luthers Kritik eher zuriickhaltend ist und sich nicht exklusiv gegen
das Salve regina richtet, gibt sie den Anstof3 zu einer Flugschriftenkontroverse,
die sich auf diese Antiphon fokussiert und in ausfiihrlichen Kommentaren die
Berechtigung jeder einzelnen particula hinterfragt. Auf reformatorischer Seite
nehmen an der Debatte unter anderem der bereits genannte Johann Freysle-
ben'® und der Niirnberger Schulrektor Sebald Heyden,'*® auf antireformatori-
scher Seite der beriihmte Leipziger Luthergegner Augustin von Alveldt,'** der
durch seine Bibeliibersetzung bekannte Frankfurter Dominikaner Johann Die-
tenberger'® und der Ingolstddter Theologe Georg Hauer'*® teil.

Der hohe Aufmerksamkeitswert des Salve regina liegt — abgesehen von sei-
ner Popularitdt — in der spezifischen Gestaltung der Anrufungssituation be-
griindet. Deren Grundkonzeption ist aus reformatorischer Perspektive allerdings
nicht verwerflich, sondern entspricht genau der existentiellen Notsituation des
Menschen, dem angesichts seiner Siindenverfallenheit nichts anderes {ibrig-
bleibt, als sich vertrauend an eine externe Heilsinstanz zu wenden. Die Extra-
nos-Dimension der Gnade, die bereits in der spatmittelalterlichen Frommigkeit
eine so wichtige Rolle spielt, wird von Luther und seinen Anhidngern zum Ex-
trem gefiihrt, indem sie dem Menschen keinerlei Eigenleistung mehr abverlan-
gen.’” Das Salve regina lidsst sich vor diesem Hintergrund durchaus als poeti-
scher Ausdruck einer Grundpramisse der Reformationstheologie lesen.
Allerdings ist ihm aus lutherischer Perspektive ein gewaltiger Irrtum inhéarent,
der die Aggression der Lutheranhdnger erkldrt: Die angerufene Heilsinstanz ist
vollkommen falsch besetzt. Den Platz, der Christus als alleinigem Heilsmittler
gebiihrt, nimmt seine Mutter ein, die auf diese Weise mit gottlichen Machtbe-

161 Luther: Merklicher Sermon, [Aiiij]'/Bi". Zitate aus Friihdrucken werden hier und im Fol-
genden weitgehend diplomatisch wiedergegeben. Nur Abbreviaturen sind konsequent aufge-
16st. Seiten ohne Bogenzédhlung werden in eckige Klammern gesetzt.

162 Siehe oben, S. 395-398.

163 Zu ihm siehe Wohnhaas.

164 Zu ihm siehe Smolinsky, bes. S. 18-24.

165 Zu ihm siehe Trusen.

166 Zu ihm siehe Kausch, S. 23, Anm. 15; S. 137, 139-142.

167 Vgl. Hamm: Wollen und Nicht-Kénnen, S. 365-366.



434 — Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

fugnissen ausgestattet wird. So jedenfalls lautet der Kernvorwurf der reformato-
rischen Theologen in der frithreformatorischen Flugschriftendebatte.!s®

6.1 Salue Jesu Christe / Gegriisset seistu Jesu Christe

Die Salve regina-Gegner schwanken zwischen den Forderungen einer komplet-
ten Abschaffung der Antiphon und ihrer Umformulierung im Sinne reformatori-
scher Christozentrik.’*®* Sowohl Sebald Heyden als auch Johann Freysleben bie-
ten in ihren Flugschriften solche korrigierten Versionen der marianischen
Antiphon an."”° Als Beispiel seien hier Freyslebens Salue Jesu Christe und dessen
volkssprachliche Adaptation zitiert.”

Salue Jesu Christe / misericordie rex /

Vita / dulcedo et spes nostra Salue /

Ad te clamamus exules filij Adae /

Ad te suspiramus gementes et flentes in hac lachrimarum valle /

Eia ergo aduocate noster / illos tuos misericordes oculos / ad nos converte /
Et Deum benedictum / patrem tuum verum / nobis post hoc exilium ostende /
O clemens/ O pie/

O dulcis Jesu Christe.

Gegrusset seistu Jesu Christe / ein knig der barmhertzigkait

Vnser leben / stissigkait vnd hoffnung sei gegruesset /

Zu dir schreien wir elende Adams kinder /

Zu dir setifftzenn wire senende vnnd wainende jn disem jamertall /

Eya darumb vnser firsprecher / kere deine barmhertzige augen zu vns

Vnd dem gebenedeitten gott / deinem warhafftigen vatter / zaig vnns nach disem elende /
0 du senffer / O du gtttiger /

O du suesser Jesu Christe. A. M. E. N.

Die eklatante semantische Verschiebung beider Texte im Vergleich zum lateini-
schen Hypotext ist durch einen minimalen Transformationsprozess erzielt wor-

168 Die fiir diesen Artikel herangezogenen Flugschriften sind alle in den zwanziger Jahren des
sechzehnten Jahrhunderts entstanden. Im weiteren Verlauf dieses Jahrhunderts wird die De-
batte fortgesetzt und verdndert sich entsprechend der kulturellen Entfaltung der Reformation.
Zum Vorwurf der Vergéttlichung Marias siehe z. B. Heyden: Das der eynig Christus, [Bvj]'.

169 Vgl. Freysleben: Das Salue regina, [Avj]": Darumb es den lengst wol wert gewesen were / das
mans abgethan het / oder ye jn ein ander gestalt geordnet / den es ist ie stracks wider die schrifft
vnnd glaubenn.

170 Zu Sebald Heydens Umdichtung der Antiphon vgl. Maier, S. 25; Ferenczi, S. 176-177.

171 Freysleben: Das Salue regina, [Avj]".



Transformation und Destruktion =—— 435

den. Mit Genette lassen sie sich als ,ernste Parodien‘ bezeichnen, denen aller-
dings das Moment des Spielerischen fehlt."”?

Die deutsche Version des Salue Jesu Christe zeichnet sich — abgesehen vom
Austausch der transzendenten Anrufungsinstanz'” — durch folgende Besonder-
heiten aus: Der Name des Angerufenen wird bereits in der ersten Zeile genannt,
so dass die neue Stofirichtung des Textes unmittelbar deutlich ist. Die kunstvol-
le Komposition der lateinischen Antiphon, aber auch ihrer volkssprachlichen
Adaptationen, die auf Marias Namen als Schluss- und Héhepunkt hinfiihren,
wird damit zugunsten der Verstdndlichkeit aufgelost.” In der dritten Zeile tilgt
Freysleben — abweichend von Sebald Heyden' — den Verweis auf Eva, um ihn
durch die Nennung Adams zu ersetzen. Dies diirfte kaum dem emanzipatori-
schen Anliegen geschuldet sein, die einseitige Belastung Evas mit dem Siinden-
fall zu kritisieren. Vielmehr diirfte es Freysleben darum gehen, die dem Salve
regina inhirente Reminiszenz an die Eva-Ave-Antithese zu zerstoren.”® Erst mit
der Ausléschung des Namens der Urmutter ist auch die Eliminierung Marias aus
dem Text endgiiltig vollzogen. Das Syntagma gementes et flentes in der vierten
Zeile {ibersetzt Freysleben mit senende und wainende und akzentuiert dadurch
das Verlangen des kollektiven Wir nach seinem Erloser.

Nicht eindeutig ist, wie Freysleben die Umformung der sechsten Zeile in-
tendiert hat, da hier ein eklatanter Unterschied zwischen deutschem und latei-

172 Zur Parodie als ,Bedeutungsdnderung durch minimale Transformation eines Textes“
siehe Genette, S. 40. Zum Begriff der ,ernsten Parodie (der keine burleske Funktion zukommt)
vgl. ebd., S. 42. Das ,Spielerische‘ der Parodie kommt nach Genette darin zum Ausdruck, dass
sie ,als Zerstreuung ohne aggressive oder spottische Absicht lediglich unterhalten® will (ebd.,
S. 43). Dies trifft auf die Salve regina-Transformationen nicht zu, da sie in eine duflerst pole-
misch gefiihrte Kontroverse eingebunden sind und von den Reformationsgegnern als Provoka-
tion wahrgenommen werden. Fiir sie gilt jedoch, dass ihnen der Hypotext ,,als Modell der
Konstruktion eines neuen Textes“ dient, ,der sich nach Fertigstellung von seiner Vorlage
ablost“ (ebd., S. 43).

173 Die Umbesetzung der transzendenten Position ist keine reformatorische Innovation. So
wird in der Niirnberger St. Lorenz-Kirche seit 1505 wahrend der samstdglichen Salve-Andacht
der Hymnus Te matrem dei laudamus angestimmt, eine marianische Umformung des Te deum.
Vgl. Blackburn, bes. S. 60.

174 Ebenso verfihrt Sebald Heyden. Vgl. in der anonymen volkssprachlichen Ubersetzung
seiner Flugschrift fol. Aiij*. In den folgenden Ausfiihrungen wird nur diese volkssprachliche
Version des von Heyden verfassten lateinischen Textes herangezogen. Der Einfachheit halber
wird sie unter dem Kurztitel ,Heyden: Das der eynig Christus‘ gefiihrt.

175 Vgl. ebd.

176 Siehe zu Maria als ,neuer Eva‘, der eine Rolle bei der Erlésung des Menschen zuerkannt
wird, den Beitrag von Christoph Burger in diesem Band, S. 373-375.



436 —— Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

nischem Text auffillt. In der lateinischen Version ist der deiktische Gestus Mari-
ens auf Christus iibertragen. Dessen urspriingliche Position (als zu zeigendes
,Objekt) wird nun von Gottvater eingenommen. Die Zeigerichtung bleibt also
identisch mit dem lateinischen Hypotext. In der deutschen Version findet dage-
gen eine Umkehrung von Subjekt- und Objektposition hinsichtlich der Zeige-
richtung statt. Wahrend das kollektive Wir in der lateinischen Antiphon und in
deren parodierender Aneignung durch Freysleben den Subjektstatus bean-
sprucht,” bittet es in Freyslebens deutscher Version darum, Gottvater vorge-
stellt zu werden, dem damit die Subjektposition zuerkannt wird: Vnd dem gebe-
nedeitten gott/deinem warhafftigen vatter/zaig vnns nach disem elende.
Allerdings enthélt der Druck eine Abbreviatur: Statt deinem steht dort deiné.
Dieses Kiirzel liefle sich auch zum Akkusativ deinen auflosen. Es ist also nicht
ausgeschlossen, dass der flektierte Artikel dem ein Druckfehler ist und eigent-
lich den stehen sollte: Vnd den gebenedeitten gott/deinen warhafftigen vat-
ter / zaig vnns nach disem elende.

6.2 Die Fiirbitterin-Fiirsprecherin-Kontroverse

Insgesamt gesehen muss Freysleben dufierst geringen Aufwand betreiben, um
das Salve regina in einen durch und durch christozentrischen Text zu transfor-
mieren und es damit in seiner urspriinglichen Aussage zu destruieren. Auffal-
lend ist, dass er zwar den Namen ,Eva‘ aus seinen parodierenden Adaptationen
entfernt, um jede Reminiszenz an Maria auszul6schen, den Titel advocata bzw.
,Fiirsprecherin‘ jedoch nicht tilgt, sondern nur in seine maskuline Form um-
setzt. Dies deutet auf eine zweifache semantische Umbesetzung des Begriffes
hin: Offensichtlich gilt er Freysleben weder als Marienattribut noch als Aus-
druck einer untergeordneten Position.

Vorreformatorische Rezipienten des Salve regina diirften die Bezeichnung
Marias als advocata dagegen als Hinweis auf ihre nachrangige Stellung inner-
halb der Hierarchie der Heilsinstanzen wahrgenommen haben.””® Zugleich
driickt der Titel ihre spezifische Funktion im Erlésungsgeschehen aus und ist
ihr deshalb in besonderer Weise angemessen.

177 Insofern es im Salve regina den Blick auf Christus, im Salue Jesu Christe auf Gottvater
einfordert.
178 Siehe auch oben, S. 403.



Transformation und Destruktion =—— 437

Aus reformatorischer Perspektive allerdings ist Maria fiir das Heil des Men-
schen irrelevant.”” Die zuvor auf verschiedene Heilsinstanzen verteilten Aufga-
ben ,Erlosung‘ und ,Heilsvermittlung* fallen nun in Christus als Erléser und
einzigem mediator zusammen.'® Dies fiihrt zu der oben erwidhnten semanti-
schen Umbesetzung des Begriffs advocata/advocatus. Aus reformatorischer
Sicht handelt es sich bei ihm um ein spezifisches Christusattribut und als sol-
ches bezeichnet es stets auch den Erloser Jesus Christus mit.

Diese eklatante Bedeutungsverschiebung wirkt sich notwendigerweise auf
die kulturelle Wahrnehmung des Salve regina aus. Luther und seinen Anhin-
gern muss es als Text erscheinen, der in skandaloser Weise ein Christusattribut
Maria zuschreibt und sie damit zugleich als Erloserin ausweist. Die Bezeich-
nung Christi als aduocatus bzw. fitrsprecher in Freyslebens parodierenden
Adaptationen bringt den reformatorischen Anspruch zum Ausdruck, die Deu-
tungshoheit {iber die ,richtige‘ Auslegung des Begriffes zu gewinnen.

Die Frage nach der Rechtméafligkeit des Terminus advocata bzw. ,Fiirsprecherin
spielt in der Flugschriftendebatte um das Salve regina eine zentrale Rolle.'™
Bereits Martin Luther verwirft in seinem Merklichen Sermon von der geburt Marie
die Bezeichnung der Gottesmutter als ,Fiirsprecherin‘, wiahrend er ihr das Attri-
but ,Fiirbitterin‘ zuerkennt: Fur ein fur sprechern wellen wir sy nit haben Fur ein
furbittern wellen wie si haben alsz auch die andren heilgen.’®* Eine Sonderstel-

179 Heilsgeschichtliche Bedeutung hat sie nur, insofern sie den Erloser geboren hat. Die
Gottesmutterschaft kommt ihr jedoch nicht aus Verdienst, sondern allein aus Gnade zu. Sie
begriindet keine Vorrangposition Marias in dem Sinne, dass sie als Heilsmittlerin fungieren
konnte. Vgl. Luther: Merklicher Sermon, Aiij': Aber das sy eyn grosere gnad hat / das yst nitt aus
yren verdienst geschehen sunnder aus barmhertzikeyt gottes / da wir kunden ia nit alle die leiblich
muter gottesz sein sunst ist sy vnsz gleich / so wol durch dasz blut christi zu gnaden kommen alsz
mir.

180 Tendenziell zeigt sich diese Synthese bereits in der spatmittelalterlichen Frommigkeits-
kultur. Dem Erloser Jesus Christus wird zugleich eine richtende und eine fiirsprechende Funk-
tion zugeschrieben. Vgl. oben, S. 425 sowie Wiederkehr, S. 136. Die Doppelrolle als Erloser und
Fiirsprecher kann zumindest ansatzweise auch auf Maria {ibertragen werden. Diese fungiert
dann als Coredemptrix. Siehe auch die Ausfiihrungen zur Versparaphrase Salue gegriisset
sigestu aller engel frow, S. 407-420. Die richtende Rolle widerspricht dem im mariologischen
Diskurs verankerten Barmherzigkeitsparadigma und wird Maria daher im Regelfall nicht zuge-
schrieben. Siehe aber die oben besprochene Prosaparaphrase Bis gegriisset kiingyn, S. 420-432.
181 Diese Debatte ist ebenso aspektreich wie komplex. Im Rahmen dieses Beitrages kann nur
die Auseinandersetzung mit dem Begriff advocata/,Fiirsprecherin‘ in kursorischer Weise be-
leuchtet werden.

182 Luther: Merklicher Sermon, Bi".



438 —— Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

lung Marias impliziert diese Aussage jedoch nicht. Vielmehr ist jeder Christ-
glaubige ,,dazu berufen, vor Gott zu treten und fiir andere zu bitten*.'®®

Luthers Verdikt wird von den Salve regina-Gegnern ausfiihrlich aufgenom-
men.'® Sebald Heyden begriindet die begriffliche Unterscheidung zwischen
,Fiirbitterin‘ und ,Fiirsprecherin‘ mit Marias Unfdhigkeit, den Siinder vor Gott zu
rechtfertigen.’® Im Unterschied zu einem Fiirbitter miisse ein Fiirsprecher dazu
in der Lage sein, die Schuld desjenigen, den er vor dem Richter vertritt, voll-
stindig zu begleichen. Das aber stehe nicht Maria, sondern ausschliefilich
Christus zu:

Mich wundert aber vsz was grund vnd vrsach vnsere widersecher die seligen jungfrowen
Mariam vermeinend recht grust mégen werden / vnser fiirsprecherin/so doch niemand
mag ein fiirsprech sin gegen gott fiir den siinder/ Es sig dann das der selb sich stelle ein
bezaler der do gott gniigthi fiir die / deren sach er handelt / dann das ist das ampt des fiir-
sprechen der zwischen Got vand dem siinder handlet/ da er sich selbs fiir die schuldner
z{l einem bezaler dar bute / vnd das er vorhin bezalt habe das er von gott erfordert andern
nachzelassen vnd zeschencken / sunst wirt er nut erlangen wie fast er auch fiir sy handlen
wurd.'8

Die Differenzierung zwischen ,Fiirbitterin‘ und ,Fiirsprecherin‘ wird von den
altglaubigen Verteidigern des Salve regina abgelehnt. Georg Hauer etwa belegt
anhand einer ganzen Reihe von Bibelstellen, dass die Heilige Schrift nicht zwi-
schen ,Fiirbitter* und ,Fiirsprecher’ unterscheide.’® Dies sei auch angemessen,
da ein Advokat des Siinders anders als ein weltlicher Advokat ganz auf die
Barmherzigkeit des Richters dringen miisse. Seiner Fiirsprache komme daher
notwendigerweise der Charakter einer Fiirbitte zu.'®® Umgekehrt miisse dann
aber auch gelten, dass Maria als Fiirbitterin zugleich eine Fiirsprecherin sei:
dann so Maria fur ain furpitterin wirdt ziiegelassenn / ist sy schon ainn furspreche-
rin gemacht.'®

Die Titulierung Marias als advocata ist aus der Sicht der Salve regina-
Befiirworter also vollkommen legitim. Allerdings lasst ihr Bediirfnis, dieses in

183 Leppin, S. 337. Siehe auch das Zitat oben, S. 432.

184 Vgl. Freysleben: Das Salue regina, Av".

185 Vgl. dagegen die Prosaparaphrase Bis gegriisset kiingyn, S. 429.
186 Heyden: Das der eynig Christus, Ciiij".

187 Hauer: Annder zwue predig, D".

188 Vgl. ebd.

189 Ebd.



Transformation und Destruktion =—— 439

der spitmittelalterlichen Frommigkeitskultur gédngige,'® in den glossierenden
Adaptationen des Salve regina iiblicherweise mit ,Fiirsprecherin‘ iibersetzte
Marienattribut ausfiihrlich zu verteidigen, darauf schlieflen, dass auch ihre
Wahrnehmung der Antiphon durch den Reformationsdiskurs gepragt ist.'”
Dementsprechend zielt ihre Argumentation nicht darauf, Maria als Fiirspreche-
rin des Menschen eine Machtposition zuzuschreiben und sie in die Ndhe Christi
zu riicken. Vielmehr geht es ihnen vornehmlich darum, die Rechtglaubigkeit
des Salve regina unter der Pramisse zu erweisen, dass Christus der eigentliche
Fiirsprecher des Menschen ist.

Wihrend die Salve regina-Gegner die Titulierung Marias als advocata rigo-
ros zuriickweisen, bemiihen sich die Salve-Verteidiger um eine inhaltliche Diffe-
renzierung, die Marias Fiirsprache qualitativ von der Fiirsprache Christi unter-
scheidet. Als Beispiel sei eine Passage aus der Flugschrift Johann Dietenbergers
wiedergegeben:

Das mitteln vnd die aduocacey oder das fursprechen Christi steet in versunung menschli-
cher natuer mit der Gotheit durch seyn menschwerdung seyn leyden vnd sterben vnd dar
umb wirt er alleyn eyn versunlicher mitler vnd erl6szlicher aduocat oder fursprech in der
schrifft genant. j. Thi. ij. Hebr vij. i. Johannis. ij. Aber das mitteln vnd fursprechen Marie
vnd der ander heilgen steet alleyn in deglicher furpitt der ausserwelten das yn got lasz de
[!] erlésung seynes liebes suns widerfaren.!*?

Da allein Christus Erlésungskompetenz zukommt, ist nur seine Fiirsprache
heilsrelevant. Die Fiirsprache Marias und der Heiligen dagegen hat keine Ei-
genwirksamkeit.'”* Allein aufgrund der Giite Gottes kann auch sie einen gewis-
sen Wert fiir sich beanspruchen.

190 Eine Problematisierung der Titulierung Marias als ,Fiirsprecherin‘ erfolgt im sechzehnten
Jahrhundert keineswegs durchgingig. Im Kontext der Frommigkeitsliteratur werden das Salve
regina und seine volkssprachlichen Adaptationen weiterhin rezipiert. Ein Beispiel dafiir ist die
glossierende Prosaadaptation Bisz gegriiszet konigin (siehe oben, S. 405-407). Vgl. auch Anm.
43,

191 Das genaue Studium reformatorischer Publikationen lassen insbesondere die beiden
Flugschriften Georg Hauers erkennen. Er zitiert unter anderem sehr ausfiihrlich aus Luthers
Merklichem Sermon. Vgl. Hauer: Drey christlich predig, Aij'; Ciij’. Hauer nimmt auch auf die
Flugschrift von Freysleben Bezug, den er als ketzerischer pueb diffamiert. Siehe ebd., D'; Dij';
GY (Zitat).

192 Dietenberger: Grundt vnd vrsach, ciij".

193 Zu Dietenbergers Differenzierung zwischen Christus als erlészlicher fursprech vnd versunli-
cher mitler und den Heiligen als furpitliche mitler vnd fursprechen siehe auch ciiij".

194 Vgl. Dietenbergers Ausfithrungen ebd.



440 — Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

Die qualitative Diskrepanz zwischen der Fiirsprache Christi und jener Ma-
rias betont auch Augustin von Alveldt. Denn innerhalb des Corpus Christi mysti-
cum sei allein Christus das Haupt, Maria habe nur den Status eines — allerdings
besonders edlen — Gliedes inne.”® Allein, weil die g6ttliche Heilsordnung weite-
re Mittlerfiguren neben Christus vorsehe, werde die Fiirsprache Marias und der
Heiligen benotigt.'”®

Damit aber hat Maria im Vergleich zu den spatmittelalterlichen Aneignun-
gen des Salve regina ihre Machtposition als quasi autonome Heilsinstanz auch
auf altglaubiger Seite eingebiifdt.

Anhang

Freiburg, Universitdtsbibliothek, Berlin, Staatsbibliothek,

Hs. 44, fol. 33"-35" mgq 494, fol. 7'-10"

Salue regina Auch fiwrbafz daz Salte reigina gar hiibfch
alfz ie Geleffen Wartt (etc.) fequit(ur)

Salue'”’ gegriffet figeftu aller engel frow 1 Salue. Gegrufzet fiftu muter, aller engel ein
fraii,

Vnd der claren gothait ain vil fiiffes towe. Der gotheit ein vil fuffer tauwe.

Regina kiingin der criftenhait, 2 Regina. Konigjnn der armen criftenheit,

wende vns vnfer hercze laid. Beneme vns, maria, alle vnfer fiinde lejit.

Mifericordie barmherczgii miiter gnaden 3 Mifericordie. Barmherczige mut gnaden

vol, vol,

td vns armen findern wol. So dii vns armen fiindern hilffelt wol.

Vita leben vnd vnfer falikait 4 Vita. Des lebens vnd aller helickeit,

{int in din gnade gelait. Der din heiliger lip gen vns treyt.

195 Alveldt: Eyn vorklerunge, [Cij]": Es ist darumb eynn grosz vnderscheyt das Christus bitt / vnd
das Maria vnnd die heyligen bitten. Wie so? horcht drauff. Christus bittet / vortrit /vnnd treibt das
ampt eynes fursprechenn/als eyn erloser/als eyner der gerechtfertigk macht/als eyner der
seligk macht/als das heupt vor seyne glider. Maria aber die Junckfraw/Gottes mut-
ter / bittet /vortrit/vnd treybt das ampt eyner fursprecherin vor vnns als eyn ge-
sunds / starck / gutt / vnuerruckt / heylsam glied / das do sorget vor andere seyne mitglider /vnd
hatt lust yhn zu helffen.

196 Vgl. ebd., Ciij".

197 Um der besseren Lesbarkeit willen sind die particulae des lateinischen Salve regina grund-
sdtzlich im Fettdruck wiedergegeben (unabhéngig von der Rubrizierung in den Handschriften).



dulcedo Siifz vns vnfer leben,
daz vns von got ain glit ende werd geben.

Et fpes Geding, hoffung han wir z{ dir,

hilf vns von vnfern néten {chier.

Noftra Vnfer {ind, frow, uertilg vns
durch die fréd dins vil lieben {uns.

Salue grii{z vns, frow, mit dinen gnaden,

gertich vns alle z{i dir laden.
Adte zi der haben wir allen troft,
daz wir von fiinden werden erléft.

Clamamus zi dir {chrjen wir alle mit ge-
dult,

gewinne vns dines kindes hult.

Exules waz wir ellend an dich begeren,
des foltu vns, frow, geweren.

Fily vatter, fun, hailiger gaift

gib vns die fréd diner wolnuft.

Eue, daz waz die {chuld din,
dar vmb wir liden {org vnd pin.

Adte z{i dir haben wir alle pflicht,
uerlaufz vns an dem ende nicht.

Sufpiramus wir hoffen z{ dir mit ganczem
herczen.

O maria, wend vns vnfern {chmerczen.
Gemeétes wir {iinfczen vn{(er) {and.

Frow, {chaff, daz vns der b6{z nit {chend.

Et flentes Vnd wir bewainét die {find grofz,
fo hilf vns, daz wir werdent din hus genos.

Jnhac Vnd, fréwe, die mit dir {ind,
die lafz werden din kind.

lacrimarum die zeher der ougen f{tllen wir
uergieffen.
Frow, lafz din tugéd zt vns flieffen.

Valle die tal diner grundlofen gfiti.

vor allem laid, frow, vns behfite.

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

Transformation und Destruktion =—— 441

Dulcedo. Frift, maria, vnfer leben,
Daz vns ein gute ende werde geben.

Et fpes. Gnad vnd hoffentige han wir zii
dir.

Ach, edele jungfraw, hilff vns viz noten
{chier.

Noftra. Vnfer fiinde vertilig vns
Durch die freiide dins lieben fons.

Salue. Grufz vns, maria, mit dienen gna-
den
Vnd folt vns ewiglich zii dir laden.

Adte. Zii dir haben wir alle troft,
Daz wir von fiinden werden erloft.

Clamamiis. Zii dir {chrien wir, barm-
herczig miiter.
Bewife vns dins kindes giite.

Exules. Ellend fint wir, jiingfraw gar.
hilff vns an der engel {char.

Filij. Kinder von dinen {on her geborn,
Beware vns vor dines kindes zorn.

Eiie. Eiia, die {chult waz din.
Da uon wir alle muffen liden pin.

Adte. Zii dir hon wir allen pflicht.
Verlafz vns an vnferm ende nicht.

Sufpiramiis. Getruwen wir dir mit
ganczenn herczen,
Beneme vns, maira, vnfer fiinde fmerczen.

gementes. Befuffczen wir vnfer fiinde,
0 jungfraw maria, la{z vns nit den bofen
fint.

Et flentes. Bewein wir vnfer fiinde grofz,
So lofz vns werden din hufz genofz.

Jn hac. Alle die criftenheit, die ergent fint,
maria, die lafz werden dine kind.

Lacrimara. Vnfer zeher follen wir gern
gieffen.

Maria, lafz alle tiigent zii vns flieffen.
Valle. Befelhen wir vns diner griindlo{zen
giite,

Maria, vor allem le¥it dii vns behiite.



442 — |ydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

Eya zierlichti magt gar tugenden rich,
Ergo'® dar vmb {chlifz vns uf daz hjmel-
rich.

dar vimb wir eren vnd loben dich
mit glitem willen gar gtiteclich.

Aduocata Jndiner vogty wir alle {jn,

dar vmb behfit vns uor der helle pin.

Noftra Vnfer leben an dir {taut.

wifl vns daz pfad, daz z(i den ewigen fréden

gaut.

Jllos fréw, die dir hie fint mit,

den foltu geben den ewigen frid.

Tuos din will werd erfilt an vns

durch die froéd dines liebes funs.
Mifericordes din barmherczikait fol tiber
vns gan,

waii wir uor gericht mtffen ftan.

Oculos din ougen vnd din gétlicher {chin
{allent vns uor got anfenhent fin.

Adnos zt vns ker dich mit dinem troft,
daz wir von fiinden werden erléft.

Conuerte beker alles, daz an vns mifzuallig

ift,

durch dinen fun ihefum crift,

Et ihefum Vnd ihefum, den héchften got,
Vnd den edlen kiing fabaoth.
Benedictum Gefegneter got, alpha et o,
mach vns an der fele frow.

Fructum ain frucht diner ftarcken frucht
grofz,

die von diner claren gothait flofz,
Ventris dins libs, mit volkumer tugent gar,
zetroft die vns ain fun gebar.

Tui dinen gétlichen troft du vns fende,

{o wir fchaiden uon difem ellende.

Nobis kum vns ze fréden vnd ze hail,

{o tGiber vns gaut daz letfte vrtail.

198 Die particula Ergo ist falsch platziert. Sie miisste eigentlich das niachste Reimpaar einlei-

ten.

21

22

23

24

25

26

27

28

29

32

33

35

36

Eya. Troftliche maget tiigentrich,
Nii {zlufz vns vff din hjmelrich.

Ergo. Dar umb wir loben dich
Mit ganczem herczen gar jnniglich.

Aduocata. Fiirfprecherin jungfrauw
maria,
Hilff vns, daz wir dich miiffen {chauwen.

Noftra. Vnfer leben an dir {tat.
Wife vns den weg, der zii dem hjmel gat,

Jllos. Der vns ift an geborn.
Du verfiineft vns dines kindes zorn.

Tuos. Din hilff werd erfiillet ine vns
Diirch die freude dins lieben fons.

Mifericordes. Din barmherczigckeit {ol
uber vns gen,
Wan wir vor gottes gericht ften.

Oculos. Diener lieben aiigen {chein
Sollen vns armen ein hilff {in.

Adnofz. Zii vns kere dinen troft,
Das wir von fiinden werden erloft.

Conuerte. Verkere alles das bofe, das an
vns ift (etc.),
Diirch den heiligen jhefum crift,

Et jhefiim. Den vil hochf{ten got,
Den edeln fiirften von fabaoth.

Benedicta. Gefegent {e§/ alpha et o.
Mach vns an lip vnd fele fro

Fructi. Diner zartté friicht groffe,

Die aufz der claren gotheft flofz.

Ventris. Dines lips wirdiger {chrein,
Da fich got felber hat gefloffen jne.
tui. Din gotlicher troft fe§ vns mit
Vnd fecz vns in den ewigen friid,
Nobifz. Vns zu troft vnd zii heil,

Als vber vns get daz letfte vrteil.



Poft dar nach gib vns daz ewig leben,

daz vns von got ift geben.

Hoc daz vns daz widerfar,
daz helf vns die magt, die crift gebar.

Exilici nach difé ellend ift vns hilf not.
hilf vns du(r)ch dines kindes tod.

Oftende zaig vns dinen héften hort,
der von diné lib geborn ward.

Karlsruhe, BLB,

Cod. Donaueschingen 366, fol. 89'-93

Dz ift dz falue von vnfer lieben frouwen.

Salue Gegraffet fieft du miter, aller engel

ein junckfraw.
der claren gotheit ein vil fiiffer taw.

regina Konigin der armen criftenheit,
benym aller finder leit.

mifericordie barmherczige miter aller

37

38

39

40

41

42

43

44

1

3

Transformation und Destruktion =—— 443

Poft. Dar nach gib vns, jungfrawn ma(r)ia,
daz ewig leben,
Das vns ein giite ende werde geben.

Hoc. Daz werd an vns ware.
Daz helff vns die miiter, die crift gebar.

Exilia. Hilff ift vns armen not.
Hilff vns, maria, diirch dines lieben kindes
tod.

Oftende. Wife vns ma(r)ia vil rofen
An dem weg, daz wir der f{iinden glofen.

0 clemens. O fuffe miiter von trinitat,
Der lilien fafft, der eren fan.

0 pia. O gutige aller gutickeit,
Din lobe niemancz ende fejjt.

O dulcis. O fuffe miiter vnd mégt,
Byit din kint, wan es dir nicht v(er)fagt.

Maria. Dii bift gnaden rich.
Fiire vns gar geweltiglich
Jn daz frone hjimelrich. Amen.

Amen.

Wer difz Salue Regina alle tag miniglich
fpricht mit vij p(ate)r nofter vnd vij aue
ma(r)ia, dem erfchinet der bofze geist an
iime let{ten ende nit vnd kan des

tages des gehen todes nit gefterben,

Wil er {ein leben beffern vnd fich vor
fiinden hiiten (etc.)

Got, Allmechtige(r) vatt(er),
Bifz vns gendig. (etc.)

Miinchen, BSB,
cgm 484, fol. 55'-58"

Her nach ftet ge {chriben ein gut ge pet von
vnfer lieben frawen (etc.) Sequi(tur) (etc.)
Salue GRiiffet feiftu muter, alle(r) engel
fraw,

Der klaren gotheit ein uil fiiffes taw.

regia Kiinigin, fraw der armen kriftenhait,
Penim vns, fraw, alles leid.

m(isericord)ie Parmherczige mut(er)



444 — |ydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

gnaden vol,
tw vns armen {indern wol.

vita dz leben vnd alle heiligkeit

din lipp gegen vns treit.

Dulcedo frift, frawe, aller vnfer leben,
dz vns ein glich end werd geben.

et fpes begerunge haben wir zu dir.

ach, edle junckfraw, hilff vns viz néten
{chier.

noftra fraw, vnfer {ind vertilck vns
durch die freud dines lieben {ons.

falue griiffe vns, junckfraw, mit djnem
gnaden.
du {61t vns gatlichen zu dir laden.

ad te zu dir haben wir allen troft,

dz wir von finden werden erloft.
clamamus ntn {chrien wir alle: barm-
herczige miiter,

nlin gewinne vniz dines kindes giithe.
exules elende fjfen wir, frauwe, gar.
hilff vns an der heiligé engel {char.
filij kinder vo dinem fone geborn,
behiit vns vor dines kindes zorn.

eue O eua, die {chult wz din,

dz wir miiffen liden groffe pin.

Ad te zu dir haben wir alle pflicht.
verlafz vns an vnferm leczften end nicht.

fufpiramus getruwen wir dir mit ganczem

herczen,
benjjm miiter vnd fraw vnfern groffen
{chmerczen.

gementes befiifczen wir vnfer funde,

ach, edle junckfraw, lafz vns den bofen nit

ver{chlinden.

et flentes bewejmnen wir vnfer finde grofz,

lafz vns, maria, werden din hufz genofz.

10

11

12

13

15

16

17

gnaden uol,
Thue vns armen fiinderni wol.

uita Lebens vnd aller der feligkeit,
Die dein heiliger leip gegen vns trejt.
dulcedo Siiefz vns fraw vnfer leben,
Das dem ein gut end werd ge geben.

Et fpes Geding vnd hofntig hab wir czu dir.
Du hilf vns, fraw, aus noten {chir.

n(ostr)ra Vnfer fiind, fraw, du uer tilg vns
Durch den troft deins lieben {funs.

falue Grufz vns, fraw, mit deinen gnaden

Vnd {cholft vns alle czu dir laden.

adte Czu dir, fraw, hab wir allen troft,
Das wir von fiindé werden erloft.

cla(m)a(mus) Schrey wir alle: mut(er)
parmbherczige,
Ge bin vns huld von deines kindes giite.

exules Troft vnd hilf wir von dir begeren,
Der pet, fraw, {oltu vns geweren.

fili Sun, uater vnd auch heiliger gaift,
Pifz, marie, der pett uolleift.

eue Eua, fraw, die {chuld was dein,
Dor vmb fo let{tu groffe pein.

adte Czu dir, fraw, hab wir alle phlicht,
Ver lafz vns an vnferm end nicht.

fufpira(mus) Getraw wir dir von ganczem
herczen,
Das du wendeft allen vnferii fmerczen.

gem(en)tes Pefeufczen wir die vnferii
fiind,
Schaff, das vns die p6fen nicht {chiinten.

[et] flétes'®® Bebein wir die fiind grofz,
Fraw, lalz werden dein hass gehaufz ge-
nofz.

199 Hier und im Folgenden fehlt der Anfang der particulae durch Beschnitt.



Jn hac alle die criften, die fandig fint,
die lafz, maria, werden dine kint.

lacrimarum vnfer trehen {6llen wir alle
gern vergieffen.
lafz, junckfraw, alle tugent zu vns flieffen.

valle beuellen wir vns diner grundlofen
giite,
vor allem liden, maria, vns behiite.

eya Eya, crefftige magt tugentrich,
ntin schliifz vns armen vff dz hymelrich.

ergo dar vmb wir alle {6llen loben dich,
mit ganczem herczen jnnigklich.

aduocata ein bottin vnd ein gezug, maria,
bewife vns vor dem ftrengen gericht, dz wir
miiffen geruge.

nostra vnfer lebé, maria, zu dir ftett.
Wiife vns den weck, der zu dé hjmeln get,

Jllos der vns, junckfraw, ift an geborn.

du ver{oneft dines lieben kindes zorn.

tuos din wil, der werd erftllet an vns
durch die freud dines lieben fons.

mifericordes erbarmunge {61 Vber vns
ergon,

wan wir vor gottes gericht fton.

oculos diner augen gefichte {chin,
vor dem hochften got {611é wir vnfer fele
{ehen.

ad nos Zu vns ker djnen troft
vnd behiitt vns vor der helle roft.

conuerte verkere vns alles, dz do bo{z ift,

durch den heiligen ihm crift,

Et ihefum durch ihmh den vil héchiten gott,
den edelen fiir{ten von fabaoth.

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

Transformation und Destruktion =—— 445

[in] hac An dem die frewen mit dir find,
Die lafz werden all dein kint.

[la]c(ri)ma(rum) Valles der gruntlofen
dein(er) giit,

Vor allem leid, fraw, du vns behiit.?®°
[v]alle E§, czirliche maid gar tugentlich,
Nun fleufz vns auff dein himelreich.

Eya Dar vmb wir eren vnd loben dich
Mit gutem treweé uil pillich.

ergo Czu riiffend wir dir alle fein,
Das du vns nempft von der helle pein.

aduocata Vnfer leben, fraw, an dir {tet,
Weifz vns den weck, der czu dem himel
get.

[nost]ra illos Die vns von dir find an ge
poren,
Erbelte magt gar aufz der koren,

tuos Dein gotlich gnad, die teil vns mitt,
Vnd fecz vns in den ewigen frid.

mi(sericord)es Parmherczikeit, fraw,
{choltu vns erczaigeé,
Wan wir {ein all dein aigen.

Oculos Cher gegen vns die augen dein,
Vor got {chiillen fie vns fehent fein.

ad nos Czu vns ker dich mit deiné troft,
Behiit vns uor der helle roft.

(con)u(er)te Ver ker, fraw, alles das, das
an vns ift,

Durch den lebentigen ihefu crift,

Et ihm Durch ihm, den uil héchften got,
Den edeln fiirften von fabaoth.

200 In der Miinchener Fassung der Versparaphrase fillt Reimpaar 19 aus. Die particula lacri-
marum ist erhalten geblieben, wird aber dem folgenden Reimpaar zugeordnet. Diese Verschie-
bung betrifft auch die anschlieflenden Reimpaare bis einschlief3lich 24. Reimpaar 25 sind zwei
particulae zugeordnet, so dass danach die Kongruenz wiederhergestellt ist.



446 —— Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

benedicti gebenedit {i alpha vnd o.

maria, mach vniz an lib vnd fel fro

fructa diner zarten frachte grofz,

die viz der zarten gotheit flo{z.

ventris djnes heiligen buches wirdiger
{chrin,
do fich got hat felber gefchloffen jn.

tui din gottzlicher troft i mit vns vnd fecz
vns jn die ewige freud

vnd kum vns zu hilff, fo wir von hynné
{cheiden.

nobis vns zu troft kom vnd zu teil,
{o ¥ber vns gat dz leczfte vrteil.

poft dar nach gib vns, fraw, dz ewig leben

vnd ein giit ende werd gegeben.

hoc dz werde alles an vniz war,
dz helff vns die mdter, die ihefd gebar.

exilia hilff, fraw, ift vns armeé fiindern nott.

hilff vns durch dines kindes tott.

oftende bewife vns, fraw, din giite.

vor der helle, maria, vns behiite.

0 clemens O milte miter vnd fenfftige,
an vnferm lecz{ten end vnfer pflieg.

0 pia O giitige vnd aller giitigkeit,

dym lob niemant zu ende feit.

0 dulcis O fiiffe miiter vnd meit,

din liebes kint dir nie verfeit.

maria Maria, du bift gnaden rich,

ndn fiir vis gewaltenklich jn dz ewig
hjmelrich. Amen.

32

33

34

35

36

37

38

39

40

41

42

43

44

b(e)n(e)d(i)ct(um) Gefegente(r) got, alpha
vnd o,
Mach vns an fel vnd an leip fro,

fructa Frucht deines iunckfrawlichen
grofz,
Die von klarer gotheit flofz,

ve(n)tr(is) Leib der wune, durch cziret gar,

Den vns dein heilig(er) leip gepar.

tui Dein groffe gnad, die teil mit vns

Durch die ere deins lieben funs.

nobis Vns czu troft den felben fend
Vnd gib vnferm leben ein gut end.

poft Dar nach gib vns, fraw, das ewig
leben,
Das vns von got ift gegeben.

hoc Das vns das alles wider far,
Des helf vns die magt, die got gepar.

[elxilia Hilf, fraw, des ift vns not,
Hilf vnd durch deines kindes tod.

[o]ftéde Erczaig vns, fraw, dein hdchften
hort,
Der von deim keufchen leip geporé wa(r)t.

[o] clemés O fenffte fraw von trimantan,
Du heiligen fafft, der eren phan,

[o] pia O giiete uber alle giitikeit,
Du reines uas der eren Kkeit,

[o] dulc(is) O fiiffe edle reine magt,
Pit got fiir vns, wef er dir nit v(er)fagt.

maria O maria, du pift gnaden rich,
Fiier vns mit dir gewaltigleich

Zu got in das fron himelreich.
AMEN

Got uater, fun vnd heiligen geift

{ej lob vnd ere in dem berck be weift

vnd marie, der reinen mait,

die do ift ein kiinigin d(er) parmherczikeit.



Transformation und Destruktion =—— 447

Literaturverzeichnis

Althoff, Gerd: Gefiihle in der 6ffentlichen Kommunikation des Mittelalters. In: Emotionalitat.
Hg. von Claudia Benthien u. a. K6ln 2000 (Literatur — Kultur — Geschlecht, Kleine Reihe
16), S. 82-99.

Andraschek-Holzer, Ralph: Ein volkssprachliches ,Salve regina‘ aus Heiligenkreuz. In: Unsere
Heimat. Zeitschrift des Vereines fiir Landeskunde von Niederdsterreich 61,3 (1990),

S. 275-277.

Angenendt, Arnold: Geschichte der Religiositdt im Mittelalter. 2., {iberarbeitete Aufl. Darm-
stadt 2000.

Augustin von Alveldt: Eyn vorklerunge aus heller warheit ob das Salue regina misericordie eyn
Christlicher lobesang sey ader nicht [Nickel Schmidt: Leipzig] 1527 (VD 16: A 2088).

Bauerreif}, Romuald: Der ,Clamor*: eine verschollene mittelalterliche Gebetsform und das Salve
Regina. In: Studien und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktinerordens und seiner
Zweige 62 (1949), S. 26-33.

Bergemann, Lutz u. a.: Transformation. Ein Konzept zur Erforschung kulturellen Wandels.

In: Transformation. Ein Konzept zur Erforschung kulturellen Wandels. Hg. von Hartmut
Bohme u. a. Miinchen 2011, S. 39-56.

Bernt, Alois: Altdeutsche Findlinge aus Bhmen. Mit einer kultur- und sprachgeschichtlichen
Einleitung. Briinn u. a. 1943.

Berschin, Walter: Hermann der Lahme als Sequenzdichter. Mit Diskussion der Antiphonen
Salve regina und Alma redemptoris mater. In: Hermann der Lahme: Gelehrter und Dichter
(1013-1054). Hg. von Walter Berschin und Martin Hellmann. Heidelberg 2004, S. 73-109.

Besch, Werner: Die sprachliche Doppelformel im Widerstreit. Zur deutschen Prosa des 15. und
16. Jahrhunderts. In: Arbeiten zum Frithneuhochdeutschen. Fs. fiir Gerhard Kettmann. Hg.
von Rudolf Bentzinger, Norbert Richard Wolf. Wiirzburg 1993 (Wiirzburger Beitrdge zur
deutschen Philologie 11), S. 31-43.

Blackburn, Bonnie ).: Te matrem dei laudamus: A Study in the Musical Veneration of Mary. In:
The Musical Quarterly 53,1 (1967), S. 53-76.

Blosen, Hans: Uberlegungen zur Aufzeichnungsform des ,Salve Regina‘im ,Luzerner Weltge-
richtsspiel‘. In: S6 wold ich in fréiden singen. Fs. fiir Anthonius H. Touber. Hg. von Carla
Dauven-van Knippenberg, Helmut Birkhan. Amsterdam, Atlanta 1995 (Amsterdamer Bei-
trage zur dlteren Germanistik 43-44), S. 79-98.

Biittner, Fred: Zur Geschichte der Marienantiphon ,Salve regina‘. In: Archiv fiir Musikwissen-
schaft 46,4 (1989), S. 257-270.

de Boor, Helmut: Ein Spatmittelhochdeutsches Glossengedicht tiber das ,Salve Regina“.

In: Mdrchen, Mythos, Dichtung. Fs. zum 90. Geburtstag Friedrich von der Leyens am
19. August 1963. Hg. von Hugo Kuhn, Kurt Schier. Miinchen 1963, S. 335-342.

Delius, Hans-Ulrich: Luther und das,Salve regina‘. In: Forschungen und Fortschritte 38,8
(1964), S. 249-251.

Delius, Walter: Geschichte der Marienverehrung. Miinchen 1963.

Dietenberger, Johann: Grundt vnd vrsach ausz der heyligen schrifft / wie vnbillich vnd vnred-
lich / das heylig lobsangk Marie Salue regina / Geweycht saltz vnd wasser / Metten vnd
Complet / in etlichen Stetten wirt vnderlassen, verspott vnd abgestellt [Hero Fuchs: K&ln]
1526 (VD 16: D 1483).



448 — Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

Emery, Kent: Denys the Carthusian and Traditions of Meditation: Contra detestabilem cordis
inordinationem. In: ders.: Monastic, Scholastic, and Mystical Theologies from the Later
Middle Ages. Aldershot u. a. 1997 (Variorum Collected Studies Series 561), S. 1-26.

Ferenczi, llona: Salve regina — Salve rex. Inhaltliche Verdnderungen in den ungarischen protes-
tantischen Antiphon- und Hymnusiibersetzungen. In: JLH 44 (2005), S. 174-183.

Freysleben, Johann: Das Salue regina / nach dem richtscheyt / das da hayst / Graphi theo-
pneustos / ermessen vnnd abgericht [Paul Kohl: Regensburg 1523] (VD 16: F 2631).

Frohner, Christian W.: Brevier des Paldstinapilgers. In: ZfdA 11 (1859), S. 34-41.

Genette, Gérard: Palimpseste. Die Literatur auf zweiter Stufe. Ubers. von Wolfram Bayer und
Dieter Hornig. Frankfurt am Main 1993 (edition suhrkamp. Neue Folge 683).

Grimm, Jacob: Deutsche Rechtsalterthiimer. Gottingen 1828.

Gumbrecht, Hans Ulrich: Diesseits der Hermeneutik — die Produktion von Prisenz. Ubers. von
Joachim Schulte. Frankfurt a. M. 2004 (edition suhrkamp 2364).

Hamm, Berndt: Die Medialitdt der nahen Gnade im spdten Mittelalter. In: Medialitdt des Heils
im spdten Mittelalter. Hg. von Carla Dauven-van Knippenberg, Cornelia Herberichs, Chris-
tian Kiening. Ziirich 2009 (Medienwandel - Medienwechsel - Medienwissen 10),

S. 21-59.

Hamm, Berndt: Die Ndhe des Heiligen im ausgehenden Mittelalter: Ars moriendi, Totenmemo-
ria, Gregorsmesse. In: ders.: Religiositat im spdten Mittelalter: Spannungspole, Neuauf-
briiche, Normierungen. Hg. von Reinhold Friedrich, Wolfgang Simon. Tiibingen 2011
(Spétmittelalter, Humanismus, Reformation 54), S. 474-509.

Hamm, Berndt: Gottes gnadiges Gericht. Spatmittelalterliche Bildinschriften als Zeugnisse
intensivierter Barmherzigkeitsvorstellungen. In: ders.: Religiositat im spdten Mittelalter:
Spannungspole, Neuaufbriiche, Normierungen. Hg. von Reinhold Friedrich, Wolfgang Si-
mon. Tiibingen 2011 (Spatmittelalter, Humanismus, Reformation 54), S. 425-445.

Hamm, Berndt: Religiositdt im spaten Mittelalter: Spannungspole, Neuaufbriiche, Normierun-
gen. Hg. von Reinhold Friedrich, Wolfgang Simon. Tiibingen 2011 (Spatmittelalter, Huma-
nismus, Reformation 54).

Hamm, Berndt: Wollen und Nicht-Kénnen als Thema der spatmittelalterlichen Bu3seelsorge.
In: ders.: Religiositdt im spaten Mittelalter: Spannungspole, Neuaufbriiche, Normierun-
gen. Hg. von Reinhold Friedrich, Wolfgang Simon. Tiibingen 2011 (Spatmittelalter, Huma-
nismus, Reformation 54), S. 355-390.

Hauer, Georg: Annder zwue predig Vom Salue regina dem Euangelio vnd heyligen gschrifft
gemesz. Johann Weyssenburger: Landshut 1526 (VD 16: H 773).

Hauer, Georg: Drey christlich predig vom Salue regina / dem Euangeli vnnd heyligen schrift
gemesz [Andreas Lutz: Ingolstadt 1523] (VD 16: H 772).

Heinz, Andreas: Christus- und Marienlob in Liturgie und Volksgebet. Trier 2010 (Trierer Theolo-
gische Studien 76).

Heyden, Sebald: Das der eynig Christus vnser mitler vnd fursprech sy by dem vatter / nitt sin
mter / noch die heyligen [...] [Johann Knobloch d. A.: StraBburg] 1525 (VD 16: H 3337).

Kaufmann, Thomas: Die Sinn- und Leiblichkeit der Heilsaneignung im spaten Mittelalter und in
der Reformation. In: Medialitdat, Unmittelbarkeit, Prasenz. Die Ndhe des Heils im Ver-
stdandnis der Reformation. Hg. von Johanna Haberer, Berndt Hamm. Tiibingen 2012 (Spét-
mittelalter, Humanismus, Reformation 70), S. 11-43.

Kausch, Winfried: Geschichte der Theologischen Fakultdt Ingolstadt im 15. und 16. Jahrhundert
(1472-1605). Berlin 1977 (Ludovico Maximilianea, Forschungen 9).



Transformation und Destruktion =—— 449

Joseph Klapper: Das Volksgebet im schlesischen Mittelalter, in: Mitteilungen der Schlesischen
Gesellschaft fiir Volkskunde 34 (1934), S. 85-117.

KraB, Andreas: Spielriume mittelalterlichen Ubersetzens. Zu Bearbeitungen der Marien-
sequenz,Stabat Mater Dolorosa‘. In: Ubersetzen im Mittelalter. Cambridger Kolloquium
1994. Hg. von Joachim Heinzle, L. Peter Johnson, Gisela Vollmann-Profe. Berlin 1996
(Wolfram-Studien 14), S. 87-108.

KraB, Andreas: Stabat mater dolorosa. Lateinische Uberlieferung und volkssprachliche Uber-
tragungen im deutschen Mittelalter. Miinchen 1998.

Largier, Niklaus: Die Phdnomenologie rhetorischer Effekte und die Kontrolle religioser Kom-
munikation. In: Literarische und religiose Kommunikation in Mittelalter und Friiher Neu-
zeit. Hg. von Peter Strohschneider. Berlin, New York 2006, S. 953-968.

Lentes, Thomas: ,Andacht‘ und ,Gebarde*. Das religiose Ausdrucksverhalten. In: Kulturelle
Reformation. Sinnformationen im Umbruch. 1400-1600. Hg. von Bernhard Jussen, Craig
Koslofsky. Gottingen 1999 (Veréffentlichungen des Max-Planck-Instituts fiir Geschichte
145), S. 29-67.

Lentes, Thomas: Gebetbuch und Gebérde: religioses Ausdrucksverhalten in Gebetbiichern aus
dem Dominikanerinnen-Kloster St. Nikolaus in undis zu StraSburg (1350-1550). Diss.
masch. 2 Bde. Miinsteri. W. 1996.

Leppin, Volker: Spatmittelalterliche Wege der Immediatisierung und ihre Bedeutung fiir die
reformatorische Entwicklung Marin Luthers. In: Medialitdat, Unmittelbarkeit, Prasenz. Die
Ndhe des Heils im Verstdndnis der Reformation. Hg. von Johanna Haberer, Berndt Hamm.
Tiibingen 2012 (Spatmittelalter, Humanismus, Reformation 70), S. 307-337.

Lipphardt, Walther: Deutsche Antiphonenlieder des Spatmittelalters in einer Salzburger Hand-
schrift (Michaelbeuern Ms. cart 1). In: JLH 27 (1983), S. 39-82.

Luther, Martin: Ein Merklicher Sermon von der geburt Marie / der muter gottes / wie sy / vnd
dye heiligen sollen geehert werden / von einem itzlichen / cristen menschen [Wolfgang
Stiirmer: Erfurt] 1522 (VD 16: L 5484).

Maier, Johannes: Studien zur Geschichte der Marienantiphon ,Salve Regina‘. Regensburg 1939.

Mechthild von Magdeburg: Das flieende Licht der Gottheit. Hg. von Gisela Vollmann-Profe.
Frankfurt a. M. 2003 (Bibliothek des Mittelalters 19).

Micus, Rosa: Deutsche Bearbeitungen des Salve Regina und die kartausische Tradition. In: JLH
36 (1996/97), S. 218-226.

Rettelbach, Johannes: Fiinfmal Salve Regina. In: Von Heiligen, Rittern und Narren. Mediavisti-
sche Studien fiir Hans-Joachim Behr zum 65. Geburtstag. Hg. von Ingrid Bennewitz,
Wiebke Ohlendorf. Wiesbaden 2014, S. 41-52.

Roser, Hans: Altbayern und Luther: Portraits. Miinchen 1996.

Salzer, Anselm: Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in der deutschen Literatur und lateini-
schen Hymnenpoesie des Mittelalters. Mit Beriicksichtigung der patristischen Literatur.
Eine literar-historische Studie. Linz 1893.

Schell, Johanna: O Heiland, reif} die Himmel auf. In: Liederkunde zum Evangelischen Gesang-
buch. Heft 2. Hg. von Gerhard Hahn, Jiirgen Henkys. Gottingen 2001, S. [2] 3-[2] 6.

Schneider, Karin: Die Handschriften der Stadtbibliothek Niirnberg . Bd. 1. Wiesbaden 1965 (Die
deutschen mittelalterlichen Handschriften. Bearb. von Karin Schneider. Beschreibung des
Buchschmucks Heinz Zirnbauer).

Schreiner, Klaus: Maria. Jungfrau, Mutter, Herrscherin. Kln 2006.

Schulze, Ursula: Erlésungshoffnung der Verdammten. Zum ,Salve regina‘im ,Luzerner Weltge-
richtsspiel‘ und Marias Rolle im Jiingsten Gericht. In: ZfdPh 113 (1994), S. 345-369.



450 —— Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martin-Lara

Sermones super Salve Regina. Thierry Martens: Aalst, 9.7.1487 (GW M 41750).

Smolinsky, Heribert: Augustin von Alveldt und Hieronymus Emser. Eine Untersuchung zur
Kontroverstheologie der friihen Reformationszeit im Herzogtum Sachsen. Miinster 1983
(Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 122).

Thali, Johanna: Qui vult cum Deo semper esse, frequenter debet orare, frequenter et legere.
Formen und Funktionen des Lesens in der klosterlichen Frommigkeitskultur. In: Lesevor-
gdnge. Prozesse des Erkennens in mittelalterlichen Texten, Bildern und Handschriften.
Hg. von Eckart Conrad Lutz, Martina Backes, Stefan Matter. Ziirich 2010 (Medienwandel -
Medienwechsel - Medienwissen 11), S. 421-458.

Thali, Johanna: Strategien der Heilsvermittlung in der spatmittelalterlichen Gebetskultur. In:
Medialitdt des Heils im spaten Mittelalter. Hg. von Carla Dauven-van Knippenberg, Corne-
lia Herberichs, Christian Kiening. Ziirich 2009 (Medienwandel — Medienwechsel — Medi-
enwissen 10), S. 241-278.

Trusen, Winfried: Art. ,Dietenberger, Johannes‘. In: Neue Deutsche Biographie 3 (1957),

S. 667-668.

Michael Vehe: Ein New Gesangbiichlin Geistlicher Lieder. Faksimile-Druck der ersten Ausgabe
Leipzig 1537. Hg. und mit einem Geleitwort versehen von Walther Lipphardt. Mainz 1970
(Beitrdge zur mittelalterlichen Musikgeschichte 11).

Vocabularius Exquo. Johann Schaffler: Ulm um 1501 (VD 16: ZV 27093).

von Keller, Adelbert: Altdeutsche Gedichte. Bd. 1. Tiilbingen 1846, S. 245-247.

Wachinger, Burghart: Art. ,Salve Regina“. In: VL? 8 (1992), Sp. 552-559.

Wehrli-Johns, Martina, Peter Stotz: Der Traktat des Dominikaners Albert von Weissenstein {iber
das Salve regina. In: Papste, Pilger, Ponitentiarie. Fs. fiir Ludwig Schmugge. Hg. von An-
dreas Meyer u. a. Tiibingen 2004, S. 283-313.

Wiederkehr, Ruth: Das Hermetschwiler Gebetbuch: Studien zu deutschsprachiger Gebetbuchli-
teratur der Nord- und Zentralschweiz im Spatmittelalter. Mit einer Edition. Berlin, Boston
2013 (Kulturtopographie des alemannischen Raums 5).

Wohnhaas, Theodor: Art. ,Heyden, Sebald". In: Neue Deutsche Biographie 9 (1972), S. 70.



Abkiirzungsverzeichnis

AH Analecta hymnica medii aevi. Hg. von Guido M. Dreves, Clemens Blume. 55 Bde. Leipzig
1886-1922.

ATB Altdeutsche Textbibliothek

BLB Badische Landesbibliothek Karlsruhe

BMZ Mittelhochdeutsches Waorterbuch. Mit Benutzung des Nachlasses von Georg Friedrich
Benecke ausgearbeitet von Wilhelm Miiller und Friedrich Zarncke. 4 Bde. Nachdruck der
Ausgabe Leipzig 1854-1866. Stuttgart 1990.

BSB Bayerische Staatsbibliothek

Cantus-ID CANTUS Database (http://cantusdatabase.org/)

CAO Corpus antiphonalium officii. Ed. a Renato-Joanne Hesbert. Bd. 1-5. Rom 1963-1975
(Rerum ecclesiasticarum documenta. Series Maior. Fontes 7).

CSEL Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum

Chevalier Chevalier, Ulysse: Repertorium hymnologicum: catalogue des chants, hymnes,
proses, séquences, tropes en usage dans I’église latine depuis les origines jusqu’a nos
jours. 6 Bde. Louvain 1892-1920 (Subsidia hagiographica 4).

DTM Deutsche Texte des Mittelalters

DWB Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. 16 Bde. in 32 Teilbdnden. Leipzig
1854-1961.

GAG GoOppinger Arbeiten zur Germanistik

GRM Germanisch-Romanische Monatsschrift

GW Gesamtkatalog der Wiegendrucke (http://www.gesamtkatalogderwiegendrucke.de/)

Hain Lugwig Hain: Repertorium bibliographicum. 4 Bde. Stuttgart, Tiibingen, Paris 1826—
1838.

HC Handschriftencensus. Eine Bestandsaufnahme der handschriftlichen Uberlieferung
deutschsprachiger Texte des Mittelalters [http://www.handschriftencensus.de/].

INKA Inkunabelkatalog [www.inka.uni-tuebingen.de/]

JLH Jahrbuch fiir Liturgik und Hymnologie

Jb Jahrbuch

LB Landesbibliothek

LCI Lexikon der christlichen Ikonographie. Begr. von Engelbert Kirschbaum. Hg. von Wolfgang
Braunfels. 8 Bde. Freiburg i. Br. u. a. 1968-1976.

Le Mittelhochdeutsches Handwdrterbuch. Hg. von Matthias Lexer. 3 Bde. Unverédnderter
Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1869-1878. Stuttgart 1965.

LMA Lexikon des Mittelalters. Hg. von Robert-Henri Bautier. 10 Bde. Miinchen 1980-1999.

LThK Lexikon fiir Theologie und Kirche. Begriindet von Michael Buchberger. Hg. von Walter
Kasper u. a. 3., vollig neu bearb. Aufl. 11 Bde. Berlin, New York 1993-2001.

Marienlexikon Marienlexikon. Hg. von Remigius Baumer, Leo Scheffczyk. 6 Bde. St. Ottilien
1988-1994.

MGG? Die Musik in Geschichte und Gegenwart: allgemeine Enzyklop&die der Musik. 26 Biande
in zwei Teilen, Sachteil in neun Banden, Personenteil in siebzehn Banden; mit einem Re-
gister zum Sachteil, einem Register zum Personenteil und einem Supplement. Begr. von
Friedrich Blume. 2., neubearb. Ausg. Hg. von Ludwig Finscher. Kassel, Stuttgart 1994—
2008.

DOI 10.1515/9783110475371-023, (<) EAI=IEM| © 2017 Eva Rothenberger, Lydia Wegener
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



452 —— Abkiirzungsverzeichnis

Mone 1 Lateinische Hymnen des Mittelalters aus Handschriften herausgegeben und erklart
von Franz Josef Mone. Bd. 1: Lieder an Gott und die Engel. Freiburg i. Br. 1853.

Mone 2 Lateinische Hymnen des Mittelalters aus Handschriften herausgegeben und erklart
von Franz Josef Mone. Bd. 2: Marienlieder. Freiburg i. Br. 1854.

MTU Miinchener Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters

ONB Osterreichische Nationalbibliothek

PBB Beitrage zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur

PL Patrologia Latina. Hg. von Jacques-Paul Migne. 217 Bde. Paris 1844-1855.

RSM Repertorium der Sangspriiche und Meisterlieder des 12. bis 18. Jahrhunderts. Hg. von
Horst Brunner, Burghart Wachinger. 16 Bde. Tiibingen 1994-2009.

RLW Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Neubearbeitung des Reallexikons der
deutschen Literaturgeschichte gemeinsam mit Georg Braungart u. a. Bd. |: A-G. Hg. von
Klaus Weimar; Bd. Il: H-0. Hg. von Harald Fricke; Bd. Ill: P-Z. Hg. von Jan-Dirk Miiller. Ber-
lin, New York 2007 [Erstveroffentlichung 1997; 2000; 2003].

SBB Staatsbibliothek zu Berlin. Preuischer Kulturbesitz.

SBuStB Staats- und Stadtbibliothek

SLUB Séachsische Landesbibliothek — Staats- und Universitadtsbibliothek Dresden

StB Stadtbibliothek

TRE Theologische Realenzyklopddie. Hg. von Horst Balz u. a. 36 Bde. Berlin, New York 1976—
2004.

UB Universitdtsbibliothek

UTB Uni-Taschenbiicher

VD 16 Verzeichnis der im deutschen Sprachbereich erschienenen Drucke des 16. Jahrhun-
derts. 25 Bde. Hg. von der Bayerischen Staatsbibliothek in Miinchen in Verbindung mit
der Herzog-August-Bibliothek in Wolfenbiittel. Stuttgart 1983-2000.

VL2 Die deutsche Literatur des Mittelalters: Verfasserlexikon. Begriindet von Wolfgang
Stammler, fortgefiihrt von Karl Langosch. Hg. von Kurt Ruh u. a. 2., vdllig neu bearb. Aufl.
14 Bde. Berlin, New York 1978-2007.

WA D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe). 120 Bde. Weimar
1883-2009.

Walther Proverbia sententiaeque latinitatis medii aevi. Lateinische Sprichworter und Senten-
zen des Mittelalters in alphabetischer Anordnung. Tl. 1-6 gesammelt und hg. von Hans
Walther. Tl. 7-8 hg. von Paul Gerhard Schmidt. Gottingen 1963-1983 (Carmina medii aevi
posterioris Latina 11,1-8).

Wackernagel 1 Das deutsche Kirchenlied: von der dltesten Zeit bis zum Anfang des XVII. Jahr-
hunderts; mit Beriicksichtigung der deutschen kirchlichen Liederdichtung im weiteren
Sinne und der lateinischen von Hilarius bis Georg Fabricius und Wolfgang Ammonius. Hg.
von Philipp Wackernagel. Band 1. Reprograf. Nachdr. der Ausg. Leipzig 1864. Hildesheim
1964.

Wackernagel 2 Das deutsche Kirchenlied : von der dltesten Zeit bis zum Anfang des XVII.
Jahrhunderts; mit Beriicksichtigung der deutschen kirchlichen Liederdichtung im weiteren
Sinne und der lateinischen von Hilarius bis Georg Fabricius und Wolfgang Ammonius Hg.
von Philipp Wackernagel. Band 2. Reprograf. Nachdr. der Ausg. Leipzig 1867. Hildesheim
1964.



Abkiirzungsverzeichnis == 453

WLB Wirttembergische Landesbibliothek Stuttgart

ZfdA Zeitschrift fiir deutsches Altertum und deutsche Literatur
ZfdPh Zeitschrift fiir deutsche Philologie

Zs. Zeitschrift






Register

Verzeichnis der Handschriften

Zugunsten der Einheitlichkeit orientiert sich die Zitation von Provenienz und Signatur der
Handschriften am Handschriftencensus, auch wenn die Angaben im einzelnen Beitrag evtl.

abweichen.

Augsburg, UB, Cod. 11.1.2° 10 [Augsburger
Cantionessammlung] 314

Augsburg, UB, Cod. IIl.1.8° 6 66

Berlin, Geh. Staatsarchiv Preuf3. Kulturbesitz,
XX. HA Hs. 33, Bd. 11 [friiher Konigsberg,
Staats- und Universitatsbibl.,
Hs. 3050.11] 265-268, 270, 277, 283

Berlin, SBB, Ms. germ. oct. 185 159

Berlin, SBB, Ms. germ. oct 224 102

Berlin, SBB, Ms. germ. qu. 494 408, 412—
413, 416, 418, 440-443

Breslau / Wroctaw, Dombibl. (Biblioteka
Kapitulna), Cod. 58 [friiher Di6zesanar-
chiv, Ms. 58] [Neumarkter Cantionale]
198, 215, 307

Breslau / Wroctaw, UB, Ms. 1009 256

Briissel, KB, ms. 2559-62 157-167, 173

Briissel, KB, ms. 2955-56 158-159

Briissel, KB, ms. 5106 158

Briissel, KB, ms. 11797 158-159

Briissel, KB, ms. 19547 159

Briissel, KB, ms. IV 1239 158

Danzig / Gdansk, Bibl. der Polnischen Aka-
demie der Wissenschaften, Ms. 2015
198

Den Haag/ 's-Gravenhage, KB, Cod. 71) 71
159

Den Haag/ 's-Gravenhage, KB, Cod. 135 E 36
158

Dessau, Landesbiicherei, Hs. Georg. 25. 8°
246

Dresden, LB, Mscr. App. 318 406

Dresden, SLUB, Mscr. M 201 [Dresdner Hel-
denbuch] 358

Eichstdtt, UB, Cod. st 252 239

Eichstdtt, UB, Cod. st 344 116

Eichstdtt, UB, Cod. st 345 116, 122

Eichstédtt, UB, Cod. st 346 260

Eichstatt, UB, Cod. st 423 116-117, 122, 125

Eichstatt, UB, Cod. st 424 116

Eichstatt, UB, Cod. st 438 240-242, 245-
246, 248-252, 256, 258

Eichstdtt, UB, Cod. st 440 240

Eichstdtt, UB, Cod. st 451 113, 116, 118-121,
127,129, 130-131

Eichstatt, UB, Cod. st 748 240

Engelberg, Stifstbibl., Cod. 151 [Engelberger
Gebetbuch] 102

Engelberg, Stifstbibl., Cod. 314 297

Frankfurt a. M., UB, Ms. germ. oct. 45 331

Freiburgi. Br., UB, Hs. 44 408-420, 440-
443

Gent, UB, Hs. 901-1 157, 159

Graz, UB, Ms. 756 295

Greifswald, UB, nd. Hs. 17 214

Heidelberg, UB, Cpg 343 384

Hildesheim, Dombibl., Hs. ] 30 268-270,
276, 286

Hohenfurth / Vy3si Brod, Stiftsbibl., Cod. 42
297,301, 306

Innsbruck, Universitats- und Landesbibl.,
Cod. 457 297

Jena, Universitdts- und Landesbibl., Cod. Bos.
4°8 66

Jena, Universitdts- und Landesbibl., Ms. EL. f.
101 [Jenaer Liederhandschrift] 314

Karlsruhe, BLB, Cod. Donaueschingen 366
408, 412, 414-416, 418, 443-446

Karlsruhe, LB, Cod. Lichtenthal 140 65, 77,
83-86

Karlsruhe, LB, Cod. St. Georgen 74 246

Karlsruhe, LB, Cod. St. Blasien 77 249

Klosterneuburg, Stiftsbibl., Cod. 1242 66

Koln, StA, Best. 7020 [W*] 8 249

Krakau / Krakéw, Bibl. Jagiellofiska, Berol.
Mus. ms. 40580 297

DOI 10.1515/9783110475371-024, L) EEASEM © 2017 Eva Rothenberger, Lydia Wegener
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



456 —— Register

Kremsmiinster, Stiftsbibl., Cod.5 66

Leiden, UB, Ltk. 276 159

Leuven, UB, Cod. 2 158

Libeck, StB, Ms. theol. germ. 21 214

Liubeck, StB, Ms. theol. germ. 65 214

Liibeck, StB, Ms. theol. germ. 68 214

Lubeck, StB, Ms. theol. lat. 2°16 307, 309

Mainz, StB, Hs. 1300 352

Melk, Stiftsbibl., Cod. 1408 180

Miinchen, BSB, Cgm 371 116, 118, 128-129

Miinchen, BSB, Cgm 484 408, 412-414, 416,
418-419, 443-446

Miinchen, BSB, Cgm 715 144-145, 147,186,
198, 202, 215, 236

Miinchen, BSB, Cgm 716 297

Miinchen, BSB, Cgm 811 [Liederbuch siehe
auch Jakob Kébitz] 246-247

Miinchen, BSB, Cgm 1115 144-145,198, 202

Miinchen, BSB, Cgm 1122 177, 180-181, 184-
185, 187-188

Miinchen, BSB, Cgm 4337 116, 118, 123-125,
128

Miinchen, BSB, Cgm 4438 116

Miinchen, BSB, Cgm 4697 47, 49, 53,59

Miinchen, BSB, Cgm 4997 [Kolmarer Lieder-
handschrift] 256-257, 284-285, 314

Miinchen, BSB, Cgm 5249/59d 66

Miinchen, BSB, Cgm 8118 180

Miinchen, BSB, Clm 2506 121

Miinchen, BSB, Clm 7742 198

Miinchen, BSB, Clm 18566 198

Niirnberg, GNM, Hs. Merkel 2° 966 [Hollsche
Handschrift] 245, 249, 257

Niirnberg, StB, Cod. Cent. VI 86 66

Niirnberg, StB, Cod. Cent. VII, 24 420

Niirnberg, StB, Cod. Will Ill 784 256

Oxford, Bodleian Libr., MS Canon. Liturg. 325
92

Paris, Bibl. Nationale, Ms. lat. 1235 [Hymnar
aus Nevers] 185

Philadelphia, Univ. of Pennsylvania, Rare
Book & Manuscript Libr. Collections, Ms.
Codex 1604 (friiher Ms. Lat. 132) 178

Prag, Bibl. des Nationalmus., XIlA1 301-302

Prag, Nationalbibl., Cod. V.H.11 297, 310

Prag, Nationalbibl., Cod. XIV.G.17 310

Prag, Nationalbibl., Cod. XVI.G.31 180

Prag, Nationalbibl., Dep. Minorité (Fran-
tiskani) Cesky Krumlov 148 198
Sarnen, Bibl. des Benediktinerkollegiums,
Cod. chart. 191 103-104,106-107
Sarnen, Bibl. des Benediktinerkollegiums,
Cod. chart. 192 104
Sarnen, Bibl. des Benediktinerkollegiums,
Cod. chart. 207 103-105, 107
Sarnen, Bibl. des Benediktinerkollegiums,
Cod. chart. 208 [Hermetschwiler Gebet-
buch] 89-100, 102-103, 107
Sarnen, Bibl. des Benediktinerkollegiums,
Cod. chart. 209 103-107
Sarnen, Bibl. des Benediktinerkollegiums,
Cod. chart. 210 103-106
Sarnen, Bibl. des Benediktinerkollegiums,
Cod. chart. 214 104
Sarnen, Bibl. des Benediktinerkollegiums,
Cod. membr. 69 [Gebetbuch von Muri]
89-92
. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Eins. 285 13
. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 53 26
. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 337b 13, 24
. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 340 26
. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 343 26
. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 355 13-14
. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 356 13-14,
17, 26
. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 359 26
. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 375 26
. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 376 14,26
. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 377 24
. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 420 13
. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 438 13-14
. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 440 13
. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 448 13
. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 453 17
. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 460 23
. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 466 24
. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 486 24
. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 533-539 21
. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 546 14,17,
19, 21, 24-26, 32, 41
. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 593 20,
27-28, 34-35, 39
. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 1297 13

S
S
S
S
S
S
S

~ + o+ o o+

S
S
S
S
S
S
S
S
S
S
S
S
S
S

~ e+ e+ o+ o+ o+ o+ ot o+ o o+ o+

S

—

S

—



St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 1757 13-
14,17

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 1758 13-
14,17

Sterzing, Stadtarchiv, ohne Signatur 180

Rein (Steiermark), Einzelblatt 407-408

StraBburg, StB, Cod. B 121 [verbrannt] 138,
149, 150, 208

Stuttgart, WLB, Cod. HB 195 295

Stuttgart, WLB, Cod. theol. et phil. 8° 19
246-248

Trier, StB, Hs. 823/1696 8° 214

Trier, StB, Hs. 2050/1695 8° 66

Verzeichnis der Drucke

Augustin von Alveldt: Eyn vorklerunge aus
heller warheit ob das Salue regina
misericordie eyn Christlicher lobesang
sey ader nicht. [Nickel Schmidt: Leipzig]
1527 [VD16 A 2088] 440

Breviarium Eystetense. Bd. 3: Proprium de
tempore. Proprium de sanctis. Georg
Reyser: Wiirzburg, 23.2.1483 [GW 5339]
[Exemplar: Miinchen, BSB, Rar. 771/3]
125-126, 130, 258

Buchsbaum, Sixt: Vnser frawen rosenkrantz
347, 355, 357-358, 361-368

— Albrecht Kunne: Memmingen, 1508/10 [GW,
5, Sp. 621a] [Exemplar: Miinchen, BSB,
Einbl. 11l,51z] 345-346, 356, 358, 362

- Christoph Froschauer d. A.: Ziirich, 1519
[VD16 B 9045] [Exemplar: Ziirich, Zent-
ralbibl., Zwingli 222,2] 367

—Hans Schobser: Miinchen, nicht vor 1500
[GW 5671] 345,356

- Johann Zainer d. J.: Ulm, 1503/08 [GW 5672]
[Exemplar: Miinchen, BSB, Einbl. I11,51w]
345, 356, 362

Catalogus Sanctorum et gestorum eorum. Ed.
Petrus de Natalibus. Lugdunum 1514
[Exemplar: Freiburg, UB, K 6447,e] 120,
126

Dietenberger, Johann: Grundt vnd vrsach
ausz der heyligen schrifft / wie vnbillich
vnd vnredlich / das heylig lobsangk Ma-

Verzeichnis der Drucke =—— 457

Tiibingen, UB, Cod. Mc 321 238

Udine, Kapitelarchiv (Archivio Capitolare),
Ms. 58 144-146,148,198

Wien, ONB, Cod. 2856 144-145, 147,198

Wien, ONB, Cod. 2975 144-145,198, 202,
215

Wien, ONB, Cod. 3026 246-247

Wien, ONB, Cod. 3946 144,146

Wien, ONB, Cod. 4348 345

Wien, ONB, Cod. 4696 198, 202

Wien, ONB, Cod. Ser. nova 3344 [Liebhard
Eghenvelders Liederbuch] 256

Zeitz, Stiftsbibl., Cod 17 237-239

rie Salue regina / Geweycht saltz vnd
wasser / Metten vnd Complet / in etli-
chen Stetten wirt vnderlassen, verspott
vnd abgestellt. [Hero Fuchs: Koln] 1526
[VD16 D 1483] 439

Freysleben, Johann, Das Salue regina / nach
dem richtscheyt / das da hayst / Graphi
theopneustos / ermessen vnnd abge-
richt. [Paul Kohl: Regensburg 1523]
[VD16 F 2631] 395, 398, 434-437, 439

Guillermus Parisiensis: Postilla Guillermi
super Epistolas et Euangelia de tempore
et de sanctis et pro defunctis. Nikolaus
KeBler: Basel, um 1501 Basel [VD16 E
4363] [Exemplar: Miinchen, BSB, 4
Inc.s.a. 974] 125

Hauer, Georg: Annder zwue predig Vom Salue
regina dem Euangelio vnd heyligen
gschrifft gemesz. Johann Weyssenbur-
ger: Landshut 1526 [VD16 H 773] 438-
439

Hauer, Georg: Drey christlich predig vom
Salue regina / dem Euangeli vand heyli-
gen schrift gemesz. [Andreas Lutz: In-
golstadt 1523] [VD16 H 772] 439

Heyden, Sebald: Das der eynig Christus vnser
mitler vnd fursprech sy by dem vat-
ter / nitt sin mdter / noch die heyligen
[...]. Johann Knobloch d. A.: Straburg]
1525 [VD16 H 3337] 433, 435, 438



458 —— Register

Historia nova, pulchra, devota et authentica
de S. Anna. Jacobus Louber: Excerpta ex
tractatulo Jacobi Louber contra istos, qui
dicunt sanctos Joseph, Joachim etc. pub-
lice non esse venerandos. Anton Sorg:
Augsburg, 1479 [GW 1991] [Exemplar:
Berlin, SBB, 4° Inc. 111] 16

Hortulus Animae zu tiitsch. Martin Flach:
StraBBburg, 1513 [VD16 H 5089] 69

Johannes Geiler von Kaysersberg: Wie man
sich halten sol bei einem sterbenden
Menschen. Konrad Hist: Speyer, 1597
[GW 10580] 69

Historiae tres de S. Anna, de S. Joachim et de
S. Joseph. Martin Flach: Basel, nicht
nach 1476 [GW 1993] [Exemplar: St. Gal-
len, Stiftsbibl., Inc. Sang. 1081c] 16

Johannes Herolt: Sermones de tempore.
Anton Koberger: Niirnberg, 1496
[GW 12381] [Exemplar: Miinchen, BSB, 2
Inc.c.a. 3341] 126

Luther, Martin: Ein Merklicher Sermon von
der geburt Marie / der muter gottes / wie
sy / vnd dye heiligen sollen geehert wer-
den /von einem itzlichen / cristen men-
schen. [Wolfgang Stiirmer: Erfurt] 1522
[VD16 L 5484] 396, 432, 437-438

Missale Eystetense

- Michael Reyser: Eichstatt, 1486
[GW M24373] [Exemplar: Miinchen, BSB,
Rar. 953] 251, 254

Personenregister

Adam von St. Viktor 24,193

Adhemar von Monteil 396

Adolf von Essen [Prior] 347

Alanus de Rupe 348-350, 354-356, 363
Albertus Magnus 376

Albert von Weissenstein 397, 400, 404-405
Ambrosius von Mailand 111, 161, 390-391
Ambrosius Autpertus 327

Ameln, Konrad 256

Anselm von Canterbury 127, 374-375, 380
Aristoteles 72

- Michael Reyser: Eichstatt, 07.12.1494 [GW
M24381] [Exemplar: Miinchen, BSB, Rar.
954 a] 116-117,121-122, 125,127

Missale Moguntinum. Michael Wenssler:
Basel, um 1488 [GW M24551] 257-258

Officium recollectionis gaudiorum et fes-
torum Beatae Mariae Virginis, juxta
ritum Romani breviarii concinnatum: ad
usum Collegiatae Ecclesiae Divi Petri
Lovaniensis. Johannes Masius: Léwen,
1599 [Exemplar: Briissel, KB, ms. Il
73.171 A [LP]; USTC 413602] 59

Ortiz, Alfonso: Breviarium secundum regu-
laris beati hysidori. Peter von Ha-
genbach: Toledo, 1502 179

Pedersen, Christiern: Vor Froe Tider. Melchior
Lotter d. A.: Leipzig, 1517 [VD16: P 1108]
179

Psalter Marie. Konrad Dinckmut: Ulm, 1483
[GW M39197] [Exemplar: Miinchen, BSB,
4° Inc.c.a. 316] siehe auch Ulmer
Marienpsalter 345-346, 349-351, 353—
355, 357, 361, 363-365

Sermones super Salve Regina. Thierry Mar-
tens: Alost, 09.07.1487 [GW M41750]
259, 397, 408

St. Gallen, Stiftsbibl., Inc. Sang. 1081 16

St. Gallen, Stiftsbibl., Inc. Sang. 1081b 16

St. Gallen, Stiftsbibl., Inc. Sang. 1081c 16

St. Gallen, Stiftsbibl., Inc. Sang. 1082 39

Arlt, Wulf 290-291
Augustinus von Hippo 72,112, 128, 161, 323
Augustin von Alveldt 433, 440
Barnthaler, Glinther 151
Bannholtzer, Valentin 397
Bannister, Henry Martyn 193
Bauernfeind, Walter 51
Bauerreif}, Romuald 404
Becker, Anja 406

Beda Venerabilis 357
Beheim, Michel 255



Bergemann, Lutz 410

Bernhardinus de Bustis 117

Bernardus Toletanus 397

Bernhard von Clairvaux 50, 67, 70-71, 104,
124,129, 161, 396-397, 402

Bernhard von Luxemburg 113

Bernhard von Siena 117

Berns, Jorg-Jochen 353,362

Berthold von Regensburg 259

Birgitta von Schweden 130

Black, Max 324

Blarer, Eglolf [Abt] 12

Blume, Clemens 140-141, 193, 269

Boehm, Balthasar 113, 116-117, 124-125,
128, 131-132, 260

Bonaventura 71

Brant, Sebastian 18, 259, 355

Braun-Niehr, Beate 265

Bretscher-Gisiger, Charlotte 106

Brinkmann, Hennig 79, 329

Brunner, Horst 138

Buchsbaum, Sixt 345-347, 355, 357, 363—
368

Bumke, Joachim 223

Burger, Christoph 435

Caelius Sedulius 177,182, 222

Caesarius von Heisterbach 79

Caracciolo, Robertus 117

Carlier, Gilles 58

Cristatus, Florianus 260

Cuntz, Joachim 17-18, 20, 22, 24, 26, 41

De Boor, Helmut 407-408

Delius, Hans-Ulrich 396

Denecke, Ludwig 265, 279

Der Taler [Leichdichter] 281

Desplenter, Youri 179, 181

De Vreese, Willem 167-168, 172

Dicke, Gerd 397

Dietenberger, Johann 433, 439

Dinckmut, Konrad 349-351

Dominikus von PreuBen 347-349, 352, 354—
355, 357,363

Dreves, Guido Maria 293-294

Drose, Albrecht 397

Erasmus von Rotterdamm 379

Ettlinger, Emil 69

Fabri, Felix 349

Personenregister =—— 459

Franz von Retz 397

Frauenlob [Heinrich von Meien] 281

Freysleben, Johann 395, 397, 433-437, 439

Friedrich Ill [Kaiser] 349

Froschauer, Christoph 367

Gdrtner, Kurt 65

Gaisberg, Franz [Abt] 21

Gamper, Rudolf 106

Geiler von Kaysersberg 259

Genette, Gérard 419-420, 434

Gerhard von Frachet 405

Gerson, Jean 111-112, 117, 126-128, 130-132

Gertrud von Helfta 348

Giermann, Renate 269

Gneuss, Helmut 179

Gohler, Bob 402

Gossel, Paul 235

Gottert, Karl-Heinz 70

Gottlieb, Eberhard 91

Gregorius Magnus [Papst Gregor |.] 161,130

Grote, Geert 159, 168-170, 172, 403

Gruner, Vincentius 240

Guillaume Du Fay 58

Gumbrecht, Hans Ulrich 404

Gutfleisch, Barbara 92

Hamm, Berndt 68, 416, 419, 424-425, 430

Hartel, Helmar 269

Haggh-Huglo, Barbara H. 58

Hallmann, Jan 266-267

Hauer, Georg 433, 438

Heinrich (von) Laufenberg 137-139, 141,
149-154, 193, 209-210, 215-217, 327

Heinz, Andreas 347

Hendrik uten Boghaerde [Pomerius] 166—
167,173

Henry von Avranches 327

Heringsdorf, Johannes 389

Hermann von Ludesdorf 249

Hermann von Reichenau 65, 327,396

Herolt, Johannes 117, 126

Heyden, Sebald 433-434, 437

Hieronymus von Prag 117

Hilg, Hardo 98-99

Hoffleit, Claudia 259

Hoffmann, Heinrich 91-92

Holzapfler, Augustinus 117

Hugo Ripelin von StraBburg 240



460 —— Register

Hus, Johannes 117

Huygens, Robert 79

Isidor von Sevilla 251

Janota, Johannes 138, 215-217, 233-236,
256, 260, 314

Jan van Leeuwen 157, 160-161, 166-168, 171,
173

Jan van Ruusbroec 157, 160-168, 171, 173

Jens, Walter 386-388

Jenny, Markus 259, 383, 387, 391

Johannes Chrysostomos 362

Johannes Duns Scotus 376

Johannes von Paltz 379-380

Johann von Eych 254

Johann Il. von Jenstein [Erzbischof von Prag]
57,117

Johann von Neumarkt 50, 104

Johnson, Mark 325

Jordan von Sachsen 396

Kéabitz, Jakob siehe auch Miinchen, BSB, Cgm
811 246-247

Kaegerl, Udalricus 117

Keck, Johannes 117

Keller, Karl-Heinz 242

Kerkrings, Grete 214

Kiepe-Willms, Eva 245, 255

Klapper, Joseph 104

Klein-1lbeck, Bettina 80

Klein, Karl Kurt 203

Knusli, Johannes 15-16, 18, 23, 36-39, 132

Konrad von Fu3esbrunnen 222

Konrad von Haimburg siehe auch Ave maris
stella [Glossenlied] 327

Kornrumpf, Gisela 75, 265, 314

Kraf}, Andreas 11, 150, 180, 323, 331, 405

Kunne, Albrecht 345-346, 356

Kurze, Dietrich 259

Labhardt, Frank 14

Lachmann, Karl 92

Lakoff, George 325

Lausberg, Heinrich 327

Lentes, Thomas 66, 139, 410

Lenz, Philipp 65

Lieb, Ludger 240

Lipphardt, Walther 180, 235, 281, 327

Longus, Johannes 17

Lotman, Juri 353

Luther, Martin 259, 333, 338, 340-342, 373,
377, 379-391, 395-398, 403, 432-433,
437-438

Maier, Johannes 404

Marcus von Weida 357

Matter, Stefan 70

Mechthild von Hackeborn 348

Mechthild von Magdeburg 413

Meersseman, Gérard Gilles 103

Meister Eckhart 71-72, 352

Mertens, Thom 161

Michel de Beringhen 58

Milic, Jan 240, 250-252

Monch von Salzburg 75, 137-139, 143-149,
152-154, 180, 183-184, 186-188, 193,
198-202, 204, 207-208, 210-211, 215-
217, 234, 236-237, 293, 305, 327

Mone, Franz 98-101

Moser, Ludwig 18

Miiller, Stephan 282

Muskatpliit 237, 241-242, 245-249, 251,
253-258, 260, 377

MuZzik, Frantisek 307

Notker Balbulus 11, 14, 23, 26, 34,132

Obrecht, Jakob 25

Ochsenbein, Peter 78,90-92

Oosterman, Johan 159

Oswald von Wolkenstein 193, 202, 204-208,
210-211, 215-217, 305

Otfrid von Wei3enburg 359

Otter, Heinrich 249

Pasler, Ralf G. 267

Paul ll. [Papst] 53

Paulus von Tarsus 373

Pedersen, Christiern 179

Petrus Abaelardus 193

Petrus Damianus 112

Petrus von Compostella 396

Pfeffel, Ulrich 238-242, 245, 251-252, 255,
258, 260

Philipp de Méziéres 60-61

Philipp von Seitz [Bruder Philipp] 47-48

Pierre d’Ailly [Petrus de Alliaco] 113, 115, 132

Pilgrim Il. von Puchheim [Erzbischof von
Salzburg] 138, 198, 234

Pius V. [Papst] 97

Pius IX. [Papst] 123



Prudentius 158

Reich-Ranicki, Marcel 386

Reiffenstein, Ingo 137

Rhabanus Maurus 57

Richards, lvor Armstrong 324

Richard von St. Viktor 71

Ricceur, Paul 329

Rosch, Ulrich [Abt] 12-13,17, 26

Rosmer, Stefan 256, 384

Rothenberger, Eva 197, 398

Rother, Erna-Resi 185

Sachs, Hans 237, 323-324, 326-327, 333-
342

Schanze, Frieder 249, 255, 345, 356

Schaur, Hans 356

Schiendorfer, Max 234

Schlotheuber, Eva 181

Schmeer, Julia 406

Schneider, Karin 180-181

Schneyer, Johann Baptist 259

Schndd, Sigmund 51

Schobser, Hans 345, 356

Schiirpf, Jakob 17

Schulte Nordholt, Jan Willem 390

Sixtus IV. [Papst] 16,122, 349, 357

Sophronius Eusebius Hieronymus 161, 342

Spangenberg, Cyriacus 255, 383

Spangenberg, Wolfhart 383

Spechtler, Franz Viktor 144,180, 198

Spee, Friedrich 413

Sporer, Hans 345, 356, 358

Sprenger, Jakob 349

Springer, Carl 177

Stdblein, Bruno 185

Stekna, Johannes 117

Stevens, Jan 166

Stock, Alex 184, 285

Stof3, Veit 339

Stotz, Peter 265, 397

Personenregister =—— 461

Stroppel, Robert 222-223

Thali, Johanna 66, 76

Thomas Becket [Heiliger, Erzbischof von
Canterbury] 268

Thomas von Aquin 71-72, 251, 376

Tucher, Clara 51

Tucher, Endres 51

Tucher, Hans II. 51

Tuotilo von St. Gallen 26

Valerius Maximus 251

Valzner, Hedwig 51

van Wijk, Nicolaas 168

Vehe, Michael 405

Vekeman, Herman W. ). 161

Venatius Fortunatus 158

Vlhova-Wérner, Hana 307

von Groote, Everhard 237, 241-242, 246-
249, 251, 257

Wachinger, Burghart 104, 139, 144-145, 151—
152, 154, 180, 198, 202-204, 206, 208,
213, 215, 217, 233-236, 256, 397, 407-
408, 420

Wackernagel, Philipp 150, 208-209, 236

Waechter, Hans 234, 237

Wagner, Fritz 327

Walther von der Vogelweide 281

Warnar, Geert 164

Wegener, Lydia 374

Wenzel, Siegfried 259

Wehrli-Johns, Martina 397

Wiederkehr, Ruth 70

Winston-Allen, Anne 355, 361

Wolfram von Eschenbach 358

Wranovix, Matthew 238

Zacher, Julius 267

Zainer, Johann (d. J.) 345, 356, 362

Zavis von Zapy [Zawissius?] 307

Zimmerl-Panagl, Victoria 177



462 —— Register

Werkregister

Marianische Lyrik

Ad te Maria supplices 367

— Christus vom Himmel ruf ich an 367

- Dich Frau vom Himmel ruf ich an 367

Aeterni patris ordine in templo virgo conditur
52,60

Ain iunckfraw schén vnnd ausserwdlt 378

Alma redemptoris mater 395

Audi nos siehe auch Ave praeclara maris
stella 15, 24-25, 28, 32, 34-35, 65

Aue Maria clare 376, 387

Aue muetter kiiniginne 378

Ave ancilla sanctae trinitatis 104

Ave ancilla trinitatis 104

Ave hierarchia 301-306

Ave Maria 21-22, 35, 37, 41, 97, 102, 106,
301, 341, 347-348, 366

— Ave Maria reine magt [Glossengebet zum
Ave Maria] 93, 96-97, 102

— Goldenes Ave Maria 104

Ave maris stella 52,57, 157-165, 167-169,
172-173, 208, 323-324, 326-328, 330-
331, 333, 337, 341-342, 389-390

— Aiie maris stella ich griies dich lichter
meres steren siehe auch Hans Sachs
334-337

- Ave maris stella bis grlist ein stern im mer
[Glossengebet] siehe auch Heinrich (von)
Laufenberg 327

— Ave maris stella [Glossenlied] siehe auch
Konrad von Haimburg 327

— Ave meers sterre Een moeder goede werde
bleven Ghy zyt jonffrouwe 157, 159

- Ave meres sterne siehe auch Monch von
Salzburg 327

— Ave sonder wee sterre der zee 157-158,
160, 167, 173-174

- Bis gegriisset du meres sterne hailige
gottes milter 331-332

- Bis grlist stern im mere siehe auch Heinrich
(von) Laufenberg 327

Ave maris stella vera mellis stilla 327

Ave mundi spes Maria 158

- God groete di der weerelt hope maria 158

- Ic gruetu hope der welt al Ic gruetu moeder
sonder misval 158

Ave praeclara maris stella siehe auch Marien-
sequenz von Muri 18, 25, 65-66, 68—
70,72,77-83, 92,150, 197, 223, 327

—Audinos 15, 24-25, 28, 32, 34-35, 65

- Got grusz dich Maria d verklerter fir-
glentzender sterne des meres 68, 77,
83-86

—Hoer vns Maria magt 65

Ave Regina 107, 222-223, 395

Ave verum 94,101

- Sist gegrliset gewerer lip 94

Ave virgo virginum 269-274, 281

Beata et venerabilis virgo 258

Confestim montes adiit 52, 57

Congaudent angelorum 15, 18, 26, 28-32,
34,208

Die sieben Freuden Mariens siehe auch Sie-
ben Freuden Marias 59, 268

Ein iunckfrau zart 241-248, 251, 255, 257-
258,377

[...] erstlind ze leben [fragmentarisch iiberlie-
fert] 99

Eya recolamus laudibus piis digna 257-258

Flos candens oritur de spina 297-298

Gaude celestium thalamorum sponsa 225

Gaude Maria virgo 221, 227, 230

Gaude o virgo virginum 265, 268, 271-273,
277,281, 283

- Vreuwe dich Maria vrouwe gut 227

Gaude turba fidelium mentis 19

Gott griss dich Maria ein dienerin 104

Haec est que nescivit 222

Heilige frowe Maria gottes Miter vol gewaltes
95,102

Hymnos Akathistos 99

Ic gruetu hope der welt al Ic gruetu moeder
sonder misval 158

Kont ich nu loben boben allez daz ie gewart
268, 277, 278-279



Laetare sponsa Christi 112

Letabundus exultet 208

Magnificat 106-107, 223-224, 364, 378—
380

- Min sel grisset den heren 107

Maria stise mandel blit [Kommuniongebet]
siehe auch Hermetschwiler Gebetbuch
94-95

Maria videns angelum [Agnus dei-Tropus]
295-296

Mariensequenz von Muri siehe auch Ave
praeclara maris stella 90-92, 150, 197

Mittit ad virginem 193-195, 198-199, 202,
207-209, 213-217, 301-305, 312

—Von Got so wart gesannt siehe auch Oswald
von Wolkenstein 202-204

Nativitas tua dei genetrix virgo 55

- 0 junckfrewliche geperin 55

0 Anna ein hellige mutter fein Maria ein
hellige dochter rein 260

O dei sapientia 52,57, 60

0 Maria benedicti sint parentes tui 15, 132

0 Maria gesegnet sygent din vater 21

0 Maria mater Christi 307-311

0O Maria reyne maidt du host geporen 260

0 sancta mundi domina 52-53, 57

— 0 heilige frau wol geporen 53

Planctus ante nescia 223

Post partum virgo inviolata permansisti dei

genetrix intercede pro nobis 253, 257-258

Quem terra pontus aethera 57

- 0 gloriosa femina domina 52, 57

Quod chorus vatum 52

Regina caeli 225,395, 432

Sacrae parentes virginis 52,57, 60

Salve mater pietatis 15, 23-25, 27-28, 32,
34

Sonstige Texte und Werke

Abortivus [Predigtsammlung] siehe auch Jan
Mili¢ 240, 250

Achtliederbuch 237

Agnoscat omne seculum 178, 208

Werkregister =—— 463

Salve mater salvatoris 23-24, 148, 208

Salve Regina 208, 259, 301, 306, 395-446

— Bis gegriisset kiingyn 420-432, 438

— Bisz gegriiszet konigin der barmhertzigkeit
405-407, 423, 438

- Gegriisset seistu Jesu Christe 434-437

—Salue Jesu Christe 434-437

— Salve gegriisset sigestu aller engel frow
407-421, 425, 429, 431, 437, 440-446

Salve sancta parens 65, 222

Septem Gaudia beatae Mariae virginis siehe
auch Sieben Freuden Marias 98

Sieben Freuden Marias

— Die sieben Freuden Mariens 58-59, 98-99,
268, 276

— Gebet zu den Freuden Marias 106

—Hymne zu den sieben Freuden Marias 93,
96, 98, 102, 107

— Hymnus de gaudiis Beatae Mariae Virginis
267

— Septem Gaudia beatae Mariae virginis 98

Stabat mater dolorosa 11, 19, 197, 274, 313,
323

Sie ist mir lieb die werde magd 373, 381-382

Te matrem dei laudamus 435

Veni praecelsa domina 17

Verbum bonum et suave 18, 139-141, 143-
145, 149-150, 152-153

— Ejn verbum bonum et suaue siehe auch
Heinrich (von) Laufenberg 150-153

— Wir siillen loben all die raine siehe auch
M&nch von Salzburg 143-149, 153

Vita Beatae Virginis Mariae et Salvatoris
Rhythmica 47, 49

Vnser frawen rosenkrantz 345-346

Zucht eer und lob dir wonet bey 384

Zweiundsiebzieg Namen Marias 105

Agnus dei siehe auch Maria videns angelum
295

A solis ortus cardine 177,179, 182, 182-183,
185, 187-188, 208



464 —— Register

- Von anegeng der Sunne klar siehe auch
Monch von Salzburg 183

- Vor dem aufgang der Stinnen aus ort siehe
auch Miinchen, BSB, Cgm 1122 182-
183, 189-190

Augsburger Cantionessammlung 314

Bamberger Gesangbuch 367

Baumeisterbuch der Stadt Niirnberg 51

Beatrijs [Marienmirakel] 170

Betbiichlein siehe auch Martin Luther 341

Christe qui lux es et dies 159

- Christe die lucht zijt en dagheraet 159

— Cryste du byste licht ende dach 159

Cristist erstanden 234

Compendium theologiae veritatis siehe auch
Hugo Ripelin von Stralburg 240

Corde natus et parentis 208

Corners Gesangbuch 367

Corona Salomonis 246

Cultor Dei memento 158

— Goidts minnaer uutvercoren 158

Das flieende Licht der Gottheit siehe auch
Mechthild von Magdeburg 413

De origine monasterii Viridisvallis siehe auch
Hendrik uten Boghaerde [Pomerius] 166

Der mynnen regel 161

Der Wartburgkrieg [K6nigsberger Rotulus]
265-268, 274, 277-283, 285-286

De summo bono 251

Die gheestelike Brulocht 163

Ecce iam noctis tenuatur umbra 181

Ein kindelein so lobickleich est natus hodie
256

Ein New Gesangbiichlin Geistlicher Lieder
siehe auch Michael Vehe 405

Engelberger Gebetbuch 102

Expositio in antiphonam Salve regina siehe
auch Franz von Retz 397

Expositio missae siehe auch Vincentius Gru-
ner 240

Frankfurter Anthologie 386

Frankfurter Dirigierrolle 284

Gaude Sion 276

Gebetbuch von Muri 89-92

Gebet zu den 108 Namen Marias 104-107

Geistliches Psdlterlein 389

Getijdenboek van Geert Grote 168-170

Got naig deine orn zu vnfern clagen mit dei-
ner guéte das wir nit verzagen 181

Grosz ist frauen lieb crafft 240

Grote lyden ende grote striden 58

Hermetschwiler Gebetbuch 89-94,102-103,
107

Herzog Ernst G 345, 357-358, 367

Hochfter got der miltigkait ain fchdpffer pift
der welte prait 181

Hostis Herodes impie 179, 181, 187

- Herodes du verkourter feynde wardmb
forchtftd christim 181

Hymnus Alter siehe auch Caelius Sedulis 177

Ich bitte dich daz du gerlichest [Kommunion-
gebet] siehe auch Hermetschwiler Ge-
betbuch 94-95

In antiphonam Salve Regina Sermones IV
397

Inclina domine aurem tuam ad preces nostras
181

In dulci jubilo 256

Jenaer Liederhandschrift 314

Kindheit Jesu siehe auch Konrad von Fuf3es-
brunnen 222

Klever Totentanz 284

Kolmarer Liederhandschrift 256-257, 284,
314

Lauretanische Litanei 106

Laus et commendatio illius suavissimi cantici
Salve regina siehe auch Albert von Weis-
senstein 397, 400, 405

Legenda aurea 222, 225-226

Liber Scintillarum 251

Liber specialis gratiae 348

Luikse Leven van Jezus [,Liitticher Leben
Jesu‘] 170

Mainzer Cantual 367

Matutino tempore 50

Mein hercz vor senen nit enspricht 240

Mein siind und schuld 208

Merklicher Sermon von der geburt Marie
396, 432

Millstatter Psalmen und Hymnen 327

Monch und Rosenkranz 352

Mundi renovatio 149, 202

- Der werlde vernewung lawter klar siehe
auch Oswald von Wolkenstein 202



Mytten wir ym leben synd mit dem todt umb-
fangen 383

Narrenschiff siehe auch Sebastian Brant 259

Novum Instrumentum 379

Nu kom der Heyden heyland 383,390

0 beatae Margaretae 159

— Hoe ghenoechlijc is die hoochtijt der glori-
oser maghet sinte mergriet 159

Officium recollectionis festorum Beatae
Mariae Virginis 58

0 Heiland reif} die Himmel auf siehe auch
Friedrich Spee 413

O lux beata Trinitas 181

- 0 liecht falige triffaltigkait vnd du flrftliche
ainigkait 181

Passional 221-222, 226-228

Paternoster 21, 35, 37, 347-348

Priester Adrian siehe auch Psalter Marie 353

Protevangelium des Jakobus 378

Regula Benedicti 48,107

Rijcke der ghelieven siehe auch Jan van
Ruusbroec 161-165

Rosengarten 358

Salue Jesu Christe siehe auch Johann Freys-
leben 434-437

- Gegriisset seistu Jesu Christe 434-437

Sendbrief vom Dolmetschen siehe auch
Martin Luther 341

Sermones super Salve Regina 259, 397, 408

Spiegel hochloblicher Bruderschafft 357

St. Katharinentaler Liederbuch 236

Statuta synodalia Eystetensia 254

Summa theologica 251

Tagzeiten von den Marienfesten 49-51, 60—
61

Werkregister == 465

Te Deum 168, 435

— Te matrem dei laudamus 435

Tegernseer Gesangbuch 367

Tui sunt caeli et tua est terra 223

Ulmer ,Marienpsalter‘ siehe auch Psalter
Marie [Druck] 345-347, 349-351, 353—
355, 357, 361, 363-365

Vanden Xll beghinen siehe auch Jan van
Ruusbroec 161

Veni creator spiritus 326

Veni redemptor gentium 208, 383, 390

Vexilla regis prodeunt 158, 160

— Des conincs banieren sijn nu voert comen
158

— Des coninghs wympel toenen hem des
cruces crafft 158

Vitas fratrum siehe auch Gerhard von Frachet
405

Vocabularius Ex quo 413

Volge kynt volge grun ist dat krenzelyn Hec
verba sunt sumpta ex cantu vulgari 259

Von dem helligen vatter Joseph siehe auch
Balthasar Boehm 118-123,126-132

Von vnser liben frawen entpfencknif} 123-
125

Wir glauben in einen got 234

Wittenbergische Nachtigall siehe auch Hans
Sachs 333

Wyr gleuben all an eynen Gott siehe auch
Martin Luther 383

xxx tagig gebett siehe auch Johann von Neu-
markt 104






Autorenverzeichnis

Anja Becker, PD Dr.
Ludwig-Maximilians-Universitat Miinchen, Institut fiir deutsche Philologie

Christoph Burger, Prof. emeritus Dr. theol.
Vrije Universiteit Amsterdam, Faculteit der Godgeleerdheid, Lehrstuhl fiir Kirchengeschichte

Britta Bufimann, Dr.
Carl von Ossietzky Universitat Oldenburg, Institut fiir Germanistik

Arrate Cano Martin-Lara
Freie Universitat Berlin, Institut fiir deutsche und niederldndische Philologie

Youri Desplenter, Prof. Dr.
Universiteit Gent, Afdeling Nederlandse literatuur

Gerd Dicke, Prof. Dr.
Katholische Universitit Eichstatt-Ingolstadt, Altere deutsche Literaturwissenschaft

Albrecht Drése, Dr.
Technische Universitit Dresden, Altere und frithneuzeitliche Literatur und Kultur

Simon Falch, Dr.
Katholische Universitit Eichstétt-Ingolstadt, Altere deutsche Literaturwissenschaft

Bob Gohler
Humboldt-Universitdt zu Berlin, Altere deutsche Literatur mit dem Schwerpunkt Literatur des
hohen Mittelalters

Norbert Késsinger, PD Dr.
Universitdt Konstanz, Deutsche Literatur mit Schwerpunkt Mittelalter

Andreas Kraf3, Prof. Dr.
Humboldt-Universitit zu Berlin, Altere deutsche Literatur mit dem Schwerpunkt Literatur des
hohen Mittelalters

Franziska Lallinger
Humboldt-Universitdt zu Berlin, Institut fiir deutsche Literatur

Philipp Lenz, Dr.
Stiftsbibliothek St. Gallen

DOI 10.1515/9783110475371-025, [COIEATEEH| © 2017 Eva Rothenberger, Lydia Wegener
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



468 —— Autorenverzeichnis
Stefan Matter, PD Dr.
Universitdt Bern, Germanistische Mediavistik

Stefan Rosmer, Dr. des.
Universitat Basel, Germanistische Medidvistik im Europdischen Kontext

Eva Rothenberger
Universitat Duisburg-Essen, Medidvistik

Julia Schmeer
Ludwig-Maximilians-Universitat Miinchen, Institut fiir deutsche Philologie

Martin Schubert, Prof. Dr.
Universitat Duisburg-Essen, Medidvistik

Lydia Wegener, Dr.
Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften

Ruth Wiederkehr, Dr.
Fachhochschule Nordwestschweiz (Windisch), Institut fiir Geistes- und Sozialwissenschaften



	Vorwort des Reihenherausgebers
	Vorwort
	Inhalt
	Einleitung
	Abteilung I: Mittelalter
	Liturgiegeschichte
	Marienverehrung und Mariensequenzen als Teil der liturgischen Erneuerung im Kloster St. Gallen an der Wende vom fünfzehnten zum sechzehnten Jahrhundert
	Die Tagzeiten von den Marienfesten im Cgm 4697
	Performative Heilsaneignung
	Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende:
	Maria – und Josef? Marianische Liturgie als Präzedenzfall für die Verehrung des hl. Josef
	Übersetzung und Bearbeitung
	Das Spiel mit der Nähe
	Ave sonder wee sterre der zee
	so hungert nit das mûeterlein
	Mittit ad virginem
	Gaude Maria Virgo im ‚Passional‘
	Überlieferungskontexte
	Ein Muskatplüt als Kirchenlied?
	Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘
	Musikgeschichte
	carmina pulchra de beata virgine
	Abteilung II: Frühe Neuzeit
	Vorreformationszeit
	Ave maris stella Hans Sachs und Maria im Spannungsfeld von Tradition, Innovation und Reformation
	Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht
	Reformationszeit
	‚Sie ist mir lieb, die werte Magd‘
	Transformation und Destruktion
	Abkürzungsverzeichnis
	Register
	Autorenverzeichnis

