
Maria in Hymnus und Sequenz



Liturgie und Volkssprache

Studien zur Rezeption und Produktion geistlicher 
Lieder in Mittelalter und Früher Neuzeit

Herausgegeben von Andreas Kraß



Maria in Hymnus 
und Sequenz

Interdisziplinäre mediävistische Perspektiven

Herausgegeben von 
Eva Rothenberger und Lydia Wegener



Erarbeitet mit Unterstützung durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft.

ISBN  978-3-11-047536-4
e-ISBN (PDF) 978-3-11-047537-1
ISSN 2367-0312

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives
3.0 Lizenz. Weitere Informationen finden Sie unter http://creativecommons.org/licenses/
by-nc-nd/3.0/.

Library of Congress Cataloging-in-Publication Data
A CIP catalog record for this book has been applied for at the Library of Congress.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen  
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über  
http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2017 Eva Rothenberger, Lydia Wegener, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck
♾ Gedruckt auf säurefreiem Papier
Printed in Germany

www.degruyter.com



  

 

Vorwort des Reihenherausgebers 

Der vorliegende Band eröffnet die Reihe ,Liturgie und Volksspracheʻ, die das 

,Berliner Repertoriumʻ begleitet, ein seit 2012 von der Deutschen Forschungs-

gemeinschaft (DFG) gefördertes Online-Repertorium der mittelalterlichen deut-

schen Übertragungen lateinischer Hymnen und Sequenzen, das am Institut für 

deutsche Literatur der Humboldt-Universität zu Berlin erarbeitet wird.  

Die Reihe soll Monographien, Tagungsbände und Aufsatzsammlungen ver-

einen, die sich unter dem Gesichtspunkt des spannungsvollen Verhältnisses 

von Liturgie und Volkssprache mit der Produktion und Rezeption geistlicher 

Lieder in Mittelalter und Früher Neuzeit befassen.  

Studien zu Übertragungen lateinischer Hymnen und Sequenzen in die 

Volkssprache sind ebenso willkommen wie Untersuchungen zu volkssprachli-

chen Liederdichtern, die sich direkt oder indirekt auf die lateinische liturgische 

Tradition beziehen. Auch Arbeiten, die wechselseitige Einflüsse zwischen geist-

lichen Liedern und anderen Textsorten (wie dem geistlichen Spiel, der Legende, 

der Predigt) erforschen, sollen hier einen Platz finden.  

Dem Verlag Walter de Gruyter, der sich auf die Begründung und Gestaltung 

der Reihe eingelassen hat, sei herzlich gedankt, insbesondere dem Lektor Jacob 

Klingner und der Lektorin Maria Zucker.  

Der vorliegende Band vereint die Beiträge zu der Tagung ,Maria in Hymnus 

und Sequenzʻ, die im Juli 2015 an der Humboldt-Universität zu Berlin stattfand. 

Den Herausgeberinnen des Bandes, Eva Rothenberger und Lydia Wegener, die 

auch die Tagung organisierten, gebührt für ihre großartige Leistung herzlicher 

Dank. Die DFG hat die Publikation (Print und Open Access) mit einem großzügi-

gen Druckkostenzuschuss gefördert.  

Die Datenbank des ,Berliner Repertoriumsʻ, die in Kooperation mit der Uni-

versitätsbibliothek der Humboldt-Universität zu Berlin und dem Kooperativen 

Bibliotheksverbund Berlin-Brandenburg entwickelt wurde, ist unter der Adresse 

http://opus.ub.hu-berlin.de/repertorium frei zugänglich.  

Die Datenbank erschließt, ausgehend von den lateinischen Hymnen, die 

mittelalterlichen deutschen Übersetzungen sowie die Textzeugen, in denen sie 

überliefert sind. Außerdem werden, soweit möglich, Digitalisate der Textzeugen 

zur Verfügung gestellt.   

DOI 10.1515/9783110475371-002,  © 2017 Andreas Kraß. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



VI |  Vorwort des Reihenherausgebers 

  

Das Online-Repertorium bietet eine umfangreiche Forschungsgrundlage 

nicht nur für die mediävistische Literaturwissenschaft, sondern auch für Frage-

stellungen der kunst- und musikwissenschaftlichen, linguistischen, theologi-

schen, historischen und mittellateinischen Forschung. 

Berlin, im Februar 2017 Andreas Kraß 



  

 

Vorwort 

Die Herausgabe des vorliegenden Sammelbandes, der auf der am 27. und 28. 

Juli 2015 an der Humboldt-Universität zu Berlin durchgeführten Tagung ‚Maria 

in Hymnus und Sequenz‘ basiert, wäre ohne die Unterstützung zahlreicher Kol-

leginnen und Kollegen nicht realisierbar gewesen.  

Unser großer Dank gilt Norah Bröcker für das Setzen der Beiträge und Arra-

te Cano für die umfassende Arbeit am aufwendigen Personen- und Werkregis-

ter.  

Ganz besonderen Dank schulden wir Franziska Lallinger, die unsere wich-

tigste Mitarbeiterin bei der Vorbereitung dieses Bandes für die Drucklegung 

gewesen ist. Sie führte die Vorkorrektur zahlreicher Beiträge durch, kümmerte 

sich um die Fertigstellung des umfangreichen Registers und war zuständig für 

den finalen Satz des gesamten Bandes.  

Ferner bedanken wir uns bei der Deutschen Forschungsgemeinschaft, die 

sowohl die Durchführung der dem Band vorangegangenen Konferenz finanziell 

ermöglichte als auch die Drucklegung dieses Tagungsbandes großzügig unter-

stützte. 

Bedanken möchten wir uns auch beim Verlag Walter de Gruyter für die An-

nahme zur Publikation und bei Andreas Kraß für die Gelegenheit, die neu be-

gründete Reihe ‚Liturgie und Volkssprache‘ mit unserem Sammelband zu eröff-

nen. 

Nicht zuletzt sei allen Autorinnen und Autoren herzlich für ihre Bereitschaft 

gedankt, in den interdisziplinären Dialog über die Gottesmutter Maria zu treten. 

Berlin, im Februar 2017 Eva Rothenberger und Lydia Wegener

DOI 10.1515/9783110475371-003,  © 2017 Eva Rothenberger, Lydia Wegener. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



  

 

 



  

 

Inhalt 

Andreas Kraß  

Vorwort des Reihenherausgebers | V 

Eva Rothenberger, Lydia Wegener 

Vorwort der Herausgeberinnen | VII 

Eva Rothenberger, Lydia Wegener   

Einleitung | 1 

Abteilung I: Mittelalter 

Liturgiegeschichte 

Philipp Lenz  

Marienverehrung und Mariensequenzen als Teil der liturgischen Erneuerung im 
Kloster St. Gallen an der Wende vom fünfzehnten zum sechzehnten 
Jahrhundert | 11 

Stefan Matter  

Die Tagzeiten von den Marienfesten im Cgm 4697 | 47 

Eva Rothenberger  

Performative Heilsaneignung 

Eine spätmittelalterliche Adaptation der Mariensequenz Ave praeclara maris 

stella als Gebet der privaten Frömmigkeit | 65 

Ruth Wiederkehr  

Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende: 
Maria im Sarner Gebetbuchbestand | 89 

Simon Falch  

Maria – und Josef? Marianische Liturgie als Präzedenzfall für die Verehrung 

des hl. Josef | 111 



X | Inhalt 

  

Übersetzung und Bearbeitung 

Britta Bußmann  

Das Spiel mit der Nähe 
Zwei spätmittelalterliche Übertragungen (Mönch von Salzburg/Heinrich 

Laufenberg) der Sequenz Verbum bonum et suave im Vergleich | 137 

Youri Desplenter  

Ave sonder wee sterre der zee 

Die älteste mittelniederländische Reimübersetzung des Ave maris stella | 157 

Bob Göhler  

so hungert nit das mûeterlein 

Eine unbekannte mittelhochdeutsche Versübertragung des Weihnachtshymnus 

A solis ortus cardine | 177 

Andreas Kraß  

Mittit ad virginem 

Die Bearbeitungen der Mariensequenz durch den Mönch von Salzburg, Oswald 

von Wolkenstein und Heinrich Laufenberg | 193 

Martin Schubert  

Gaude Maria Virgo im ‚Passional‘ | 221 

Überlieferungskontexte 

Gerd Dicke  

Ein Muskatplüt als Kirchenlied? 
Zum Gebrauchsspektrum eines geistlichen meisterlichen Liedes im Kontext der 

Predigt | 233 

Norbert Kössinger  

Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ | 265 



 Inhalt | XI 

  

Musikgeschichte 

Stefan Rosmer  

carmina pulchra de beata virgine 

Maria in spätmittelalterlichen cantiones, cantica, conductus und 

Tropen | 289 

Abteilung II: Frühe Neuzeit 

Vorreformationszeit 

Anja Becker, Julia Schmeer  

Ave maris stella. Hans Sachs und Maria im Spannungsfeld von Tradition, 

Innovation und Reformation 
Mit einer Vorüberlegung zum Analysieren vormoderner Übersetzungen | 323 

Albrecht Dröse  

Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht 

Sixt Buchsbaums Rosenkranzgedicht im Herzog-Ernst-Ton | 345 

Reformationszeit 

Christoph Burger  

,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ 

Martin Luthers Lied auf die Kirche – nicht auf Maria | 373 

Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

Transformation und Destruktion – Formen der volkssprachlichen Aneignung 

des Salve regina im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert | 395 

Abkürzungsverzeichnis | 451 

Handschriftenregister | 455 

Verzeichnis der Frühdrucke | 457 
Personenregister | 458 

Werkregister | 462 

Autorenverzeichnis | 467 



  

  

 



  

Einleitung 

Das Vorhaben zu einem interdisziplinären Austausch über Maria im lateini-

schen geistlichen und liturgischen Liedgut einerseits und dessen volkssprachli-

che Rezeption andererseits ergab sich aus dem am Institut für deutsche Litera-

tur der Humboldt-Universität zu Berlin beheimateten DFG-Projekt ‚Berliner 

Repertorium‘, das unter der Leitung von Prof. Dr. Andreas Kraß im Oktober 2012 

mit der systematischen Erschließung und Sammlung volkssprachlicher Über-

tragungen lateinischer Hymnen, Sequenzen und Antiphonen begann (siehe das 

Vorwort von Andreas Kraß). Die Beiträge, die aus der Tagung ‚Maria in Hymnus 

und Sequenz‘ erwachsen sind, führen die große Spannweite möglicher Aneig-

nungen der lateinischen Vorlagen sowie das komplexe Verhältnis von Liturgie 

und Volkssprache vor Augen. 

Die erste Abteilung des vorliegenden Bandes ist mediävistisch ausgerichtet. 

Sie beginnt mit fünf liturgiegeschichtlich orientierten Beiträgen (Lenz, Matter, 

Rothenberger, Wiederkehr, Falch), die das komplexe Verhältnis von Liturgie 

und Literatur anhand verschiedener Fallbeispiele reflektieren. Die folgenden 

fünf Beiträge (Bußmann, Desplenter, Göhler, Kraß, Schubert) führen exempla-

risch vor, über welches breite Spektrum rhetorischer, poetischer und semanti-

scher Möglichkeiten die Übersetzer lateinischer Marienlyrik verfügen, um ihre 

Vorlage jeweils adäquat, aber dennoch vollkommen unterschiedlich in die 

Volkssprache umzusetzen. Auf bisher wenig beachtete Überlieferungskontexte 

und damit zugleich Gebrauchssituationen marianischer Lyrik machen die fol-

genden beiden Beiträge (Dicke, Kössinger) aufmerksam. Unter der Rubrik ‚Mu-

sikgeschichte‘ findet sich anschließend ein Beitrag zu einer wichtigen, in ihrem 

Verhältnis zu volkssprachlichen Texten bisher nur wenig erforschten Liedgat-

tung, dem lateinischen gottesdienstlichen Lied (Rosmer).  

Die Beiträge der zweiten Abteilung sind auf die Frühe Neuzeit fokussiert. In 

ihnen geht es zunächst um die Auswirkung frömmigkeitsgeschichtlicher Trans-

formationsprozesse und neuer medialer Vermittlungsmöglichkeiten auf die 

vorreformatorische Konzeption der Marienfigur (Becker/Schmeer, Dröse). Die 

Destruktion spätmittelalterlicher Marienverehrung in der Reformationszeit wird 

in den beiden abschließenden Beiträgen (Burger, Wegener/Lallinger/Cano) 

behandelt. 

DOI 10.1515/9783110475371-005,  © 2017 Eva Rothenberger, Lydia Wegener. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



2 | Einleitung 

  

1 Liturgiegeschichte 

Der Beitrag von PHILIPP LENZ befasst sich mit der Bedeutung der Marienvereh-

rung für den Wiederaufstieg des Klosters St. Gallen im Rahmen der spätmittelal-

terlichen Ordensreform. Zu den liturgischen Innovationen gehörten die Stiftung 

eines Frühamtes zu Ehren der Jungfrau Maria und der heiligen Anna im Jahre 

1475 und die Anreicherung der St. Galler Liturgie mit Mariensequenzen – ein 

länger andauernder Prozess, der zu Beginn des sechzehnten Jahrhunderts sei-

nen Höhepunkt erreichte. Als tragende Säule der Marienverehrung im Umfeld 

des Gallusklosters stellt Lenz die Bruderschaft der heiligen Maria und der heili-

gen Sippe heraus. Die geistliche Anleitung für ihre Mitglieder enthält deutsche 

Prosaübersetzungen der drei lateinischen Mariensequenzen des Frühamts Salve 

mater pietatis, Audi nos und Congaudent angelorum, die den innerlichen Mit-

vollzug der liturgischen Texte ermöglichten. Der Beitrag bietet auf der Basis von 

Cod. Sang. 593 sowohl eine separate Edition der Sequenzübersetzungen als 

auch eine Gesamtedition der Anleitung. 

Im Zentrum von STEFAN MATTERS Beitrag steht ein bislang unbeachtet ge-

bliebenes volkssprachliches Laien-Offizium. Es handelt sich um die ‚Tagzeiten 

von den Marienfesten‘ aus dem Münchener Codex Cgm 4697, dem im späten 

fünfzehnten Jahrhundert entstandenen Privatgebetbuch einer Nürnberger Pat-

rizierin. Das Offizium umfasst alle acht Horen, die jeweils einem Marienfest 

gewidmet sind. Die Festabfolge orientiert sich allerdings nicht am Kirchenjahr, 

sondern am Lebenslauf Mariens. Als Beispiel für die Textgestalt gibt Matter die 

erste Tageshore wieder, deren lateinische Quellen er parallel zum volkssprach-

lichen Text aufführt. Die den Tagzeiten zugehörigen Hymnen – sämtlich Prosa-

übertragungen – sind in der Regel den entsprechenden Festen entnommen. 

Aufgrund der kundigen Textzusammenstellung vermutet Matter eine lateini-

sche Vorlage für das gesamte Offizium. Auch wenn diese noch im Dunkeln liegt, 

kann er eine Reihe von Hinweisen zur näheren Einordnung geben. 

EVA ROTHENBERGER stellt in ihrem Beitrag eine unikal überlieferte Prosaüber-

tragung von Ave praeclara maris stella vor. Rothenberger analysiert, mittels 

welcher sprachlichen Mittel die in den liturgischen Kontext eingebundene la-

teinische Vorlage zu einem Lesegebet für die private Frömmigkeitsübung um-

funktioniert wird. Ihre besondere Aufmerksamkeit gilt dabei der Wechselwir-

kung von Anweisungsstruktur und semantischer Transformation. Rothenberger 

zeigt auf, wie die Anleitung zur richtigen – die innere Einstellung und das kör-

perliche Gebaren einbeziehenden – Verrichtung des Gebetes mit der rhetori-

schen Gestaltung der Versikel korrespondiert. Die Umformung der lateinischen 

Sequenz zielt auf eine Potenzierung der Heilswirksamkeit Marias. Diese Steige-



 Einleitung | 3 

  

rung wird nicht zuletzt dadurch erreicht, dass die Prosaübertragung ungeachtet 

ihrer Ausrichtung auf die persönliche Andacht die Verbindung zur Liturgie 

aufrechterhält.  

Der Beitrag von RUTH WIEDERKEHR stellt zunächst die Bibliothek des Bene-

diktinerkollegiums Sarnen und deren bekanntestes Gebetbuch, das ‚Gebetbuch 

von Muri‘, vor. Anhand von fünf exemplarischen Mariengebeten aus dem eben-

falls in Sarnen aufbewahrten ‚Hermetschwiler Gebetbuch‘ zeigt Wiederkehr 

anschließend die Vielfalt deutschsprachiger Mariengebete im Spätmittelalter 

auf. Neben inhaltlichen Aspekten berücksichtigt sie das Verhältnis zum lateini-

schen Text und die verschiedenen Arten von Gebetsanweisungen. Zudem geht 

sie auf den mit dem Transfer in die Volkssprache verbundenen Funktionswech-

sel ein. In einer vergleichenden Perspektive behandelt Wiederkehr abschlie-

ßend Mariengebete mit Parallelüberlieferung innerhalb des Sarner Buchbestan-

des. Der Fokus liegt dabei vor allem auf einem ‚Goldenen Ave Maria‘ und einem 

‚Gebet zu den 108 Namen Marias‘.  

Im Beitrag von SIMON FALCH steht ergänzend zur marianischen Ausrichtung 

dieses Bandes die Josefsverehrung im Mittelpunkt. Vorgestellt wird der umfang-

reiche Traktat Von dem helligen vater Ioseph des Rebdorfer Augustiner-

Chorherrn Balthasar Boehm. Falch erörtert vor allem anhand des Festes Mariä 

Empfängnis, inwiefern die marianische Festpraxis zur Aufwertung des Josefs-

kultes beitrug. Auch Boehm greift in seinem Traktat auf die Liturgie zurück, um 

die besondere Stellung Josefs vor Gott zu begründen. Seine Schrift fügt sich 

damit in die spätmittelalterliche Verehrung der heiligen Sippe ein, die unter 

anderem in der Aufwertung der Feste zu Ehren Mariens, Annas und Josefs zum 

Ausdruck kommt. Dass Boehm möglicherweise die Etablierung des Josefsfestes 

in Rebdorf intendierte, legen seine Hinweise auf die liturgische Praxis im Klos-

ter St. Gallen nahe. Hier wurde innerhalb eines marianischen Frühamtes 

(vgl. den Beitrag von Lenz) auch der Eltern Mariens sowie des heiligen Josef 

gedacht.  

2 Übersetzung und Bearbeitung  

In vergleichender Perspektive widmet sich der Beitrag von BRITTA BUSSMANN 

zwei Übertragungen der populären Sequenz Verbum bonum et suave, jener des 

Mönchs von Salzburg und jener Heinrich Laufenbergs. Die Analyse bezieht 

inhaltliche und formale Aspekte ein und fragt vor allem nach einer möglichen 

Remodellierung von Textelementen, die in der lateinischen Vorlage auf die 

liturgische Funktion bezogen sind. In Bezug auf die freie Sequenzübertragung 



4 | Einleitung 

  

des Mönchs arbeitet Bußmann deren Bindung an das Original vor allem durch 

die Übernahme des Strophenbaus und strukturelle Übereinstimmungen heraus. 

Hinsichtlich der Übertragung Laufenbergs, die durch eine demonstrative Bin-

dung an die lateinische Vorlage gekennzeichnet ist, zeigt sie die gleichwohl 

vorhandene inhaltliche Umakzentuierung auf. Beiden Übertragungen gemein-

sam ist eine vorsichtige Lösung von der liturgischen Verankerung der ursprüng-

lichen Sequenz, indem sie eine intimere Kommunikationssituation zwischen 

der Sprecherinstanz und der Gottesmutter erzeugen. 

Mit der vermutlich ältesten mittelniederländischen Reimübersetzung des 

Marienhymnus Ave maris stella befasst sich der Beitrag von YOURI DESPLENTER. 

Überliefert ist der Text in einer wahrscheinlich aus dem Kloster Groenendaal 

stammenden Handschrift, und zwar innerhalb eines Rapiarium mit zahlreichen 

Exzerpten vor allem aus Schriften Ruusbroecs und Jans van Leeuwen. Desplen-

ter analysiert die Positionierung der Hymnenübertragung innerhalb des Codex 

und vergleicht die sprachlichen und inhaltlichen Merkmale des Textes mit der 

Ave maris stella-Übersetzung im Stundenbuch Geert Grotes. Aufgrund bestimm-

ter sprachlicher Merkmale kann er es wahrscheinlich machen, dass die anony-

me Übertragung ursprünglich nicht aus Groenendaal stammt, sondern im Wes-

ten des niederländischen Sprachgebietes entstanden ist. Als Schreiber des 

Rapiarium vermutet Desplenter einen Laienbruder aus Groenendaal. 

BOB GÖHLERS Beitrag führt eine neu entdeckte Versübertragung des Weih-

nachtshymnus A solis ortus cardine in die Forschungsdiskussion ein. Dieser 

Hymnus stellt die Abbreviatur eines ursprünglich 23 Strophen umfassenden, als 

Abecedarium gestalteten Hymnus dar, der bereits in der lateinischen Rezeption 

in einen Weihnachts- und einen Epiphaniehymnus unterteilt wurde. Göhler 

bietet sowohl eine normalisierte Edition als auch eine diplomatische Abschrift 

der in Cgm 1122 überlieferten Versübertragung. Er geht auf die sprachliche Ge-

staltung des mittelhochdeutschen Weihnachtshymnus ein, bestätigt seine 

Sangbarkeit aufgrund der Korrespondenz von Metrik und Melodie und analy-

siert seine Doxologie. Als Vergleichsfolie dient ihm vor allem die Übertragung 

desselben Hymnus durch den Mönch von Salzburg. Göhler zeigt auf, dass so-

wohl der Anonymus als auch der Mönch den marianischen Gehalt der lateini-

schen Vorlage steigern, jedoch über unterschiedliche sprachliche Gestaltungs-

möglichkeiten verfügen.  

Der Beitrag von ANDREAS KRASS stellt drei Versübertragungen der Mariense-

quenz Mittit ad virginem näher vor, um daran grundsätzliche Überlegungen zum 

Verhältnis von Liturgie und Volkssprache im Medium des geistlichen Liedes 

anzuschließen. Zunächst analysiert Kraß die poetische Ausgestaltung der bibli-

schen Verkündigungsszene in der lateinischen Sequenz. Anschließend wendet 



 Einleitung | 5 

  

er sich der Übertragung des Mönchs von Salzburg zu, einer metrisch wie sprach-

lich anspruchsvollen Dichtung, welche die Poetik und Theologie der lateini-

schen Vorlage nahezu vollständig einfängt. Demgegenüber erlaubt sich Oswald 

von Wolkenstein, wie Kraß nachweist, größere Freiheiten, vor allem durch eine 

Tendenz zu gesteigerter Bildlichkeit, eine Neigung zur thematischen Verdich-

tung und das Hinzufügen einer poetologischen Dimension. Heinrich Laufenberg 

schließlich betont in seiner Übertragung das Verhältnis zwischen Gottesmutter 

und göttlichem Kind. Die metaphorische und theologische Dimension der latei-

nischen Mariensequenz tritt demgegenüber in den Hintergrund. Auch in die 

formale Struktur der Vorlage greift Laufenberg ein, indem er das Metrum der 

Strophen variiert. 

Um Strategien der Retextualisierung geht es im Beitrag von MARTIN SCHU-

BERT. Er führt vor, in welcher Weise der Autor des ,Passional‘ – einer um 1300 

entstandenen monumentalen Legendensammlung – liturgische Prätexte in sein 

Werk einarbeitet. Mit unterschiedlichen Methoden gelingt es dem Dichter, die 

Erkennbarkeit seiner Quellen zu wahren und sie zugleich seinen eigenen Aus-

sageabsichten anzuverwandeln. Prägnant zeigt sich dies etwa in der Szene, in 

der Petrus während der Nachtwache vor Marias Tod einen Lobgesang auf sie 

anstimmt. Der Passionaldichter zieht als Quelle die Legenda aurea heran, modi-

fiziert den Marienpreis aber im Rückgriff auf die Antiphon Regina c#li l#tare. 

Die brautmystische Motivik der Vorlage wird auf diese Weise ersetzt durch das 

Bild der Königin, deren Keuschheit ihren Anteil am Erlösungswerk begründet.  

3 Überlieferungskontexte 

Die kontroversen Diskussionen um den vorreformatorischen Gebrauch volks-

sprachlichen Liedgutes, vor allem seinen liturgischen Status, rekapituliert GERD 

DICKE zu Beginn seines Beitrages. Insbesondere weist er auf die offene Frage 

hin, inwieweit die tönegebundene Kunstlyrik bereits vor der Reformation an der 

Tradition des gottesdienstlichen Gemeindeliedes partizipiert und diese mitge-

staltet hat. Den möglichen Gebrauchssituationen geistlicher meisterlicher Lie-

der wendet sich Dicke anhand eines konkreten Beispiels zu. Es handelt sich um 

einen ungewöhnlichen Textzeugen von Muskatplüts fünfstrophigem Marienlob 

im Hofton: ein Einzelblatt, das einem Band der umfangreichen, mit Zetteln vol-

ler Predigtnotizen und -konzepte gespickten Bibliothek des Eichstätter Dompre-

digers Ulrich Pfeffel einliegt. Anhand des Verwahrungsortes und der Mitüberlie-

ferung des Blattes kann Dicke eine Verwendung des Liedes innerhalb des 

Kirchenraumes wahrscheinlich machen: entweder als gemeinsam gesungenes 



6 | Einleitung 

  

Predigtlied oder als Gegenstand einer Liedpredigt. Gebrauchsanlass könnte der 

Neujahrstag gewesen sein.  

Im Zentrum des Beitrages von NORBERT KÖSSINGER steht der im letzten Viertel 

des dreizehnten Jahrhunderts entstandene Königsberger Rotulus, der neben der 

Episode ‚Aurons Pfennig‘ aus dem ‚Wartburgkrieg‘-Komplex eine von derselben 

Hand geschriebene lateinische Mariendichtung enthält. Hinzu tritt ein erst spä-

ter – im zweiten Viertel des vierzehnten Jahrhunderts – hinzugefügter Marien-

leich in deutscher Sprache. Nach einigen grundlegenden Angaben zur Überlie-

ferung der Königsberger Rolle wendet sich Kössinger der formalen und 

inhaltlichen Interpretation der beiden marianischen Texte zu, für die er jeweils 

eine Edition bietet. Hinsichtlich der Gebrauchsfunktion des Königsberger Rotu-

lus nimmt Kössinger aufgrund bestimmter Textsignale an, dass es sich nicht um 

einen ‚Konzeptrotulus‘, sondern in einem sehr spezifischen Sinn um ein Vor-

tragsmanuskript gehandelt hat. Auch die beiden marianischen Texte könnten in 

diesen Aufführungszusammenhang eingebunden gewesen sein.  

4 Musikgeschichte 

Der Beitrag von STEFAN ROSMER widmet sich dem lateinischen gottesdienstlichen 

Lied, das erstmals im späten elften und zwölften Jahrhundert als Erweiterung 

und Schmuck bereits feststehender Texte, Gesänge und Handlungen auftritt. 

Diese Tradition des hochmittelalterlichen Liedes wird von den einstimmigen 

gottesdienstlichen Liedern des vierzehnten und fünfzehnten Jahrhunderts wei-

tergeführt, die in der Forschungsdiskussion unter dem Begriff cantio firmieren. 

Rosmer demonstriert die Charakteristika, aber auch die Vielgestaltigkeit dieses 

spätmittelalterlichen Liedtypus anhand der vier marianischen Lieder Maria 

videns angelum, Flos candens oritur de spina, Ave hierarchia und O Maria mater 

Christi. Allen vier Liedern gemeinsam ist, wie Rosmer detailliert aufzeigt, das 

sorgfältig komponierte Zusammenspiel von Text, Melodik und Strophenbau. 

Inhaltlich dominiert in ihnen der Gestus des Preisens und des Bittens. Ihr volles 

Sinnpotential gelangt jedoch nur dann zur Entfaltung, wenn sie in den liturgi-

schen Handlungs- und Ereigniszusammenhang eingebunden sind.  



 Einleitung | 7 

  

5 Vorreformationszeit  

Um die Erschließung der mittelalterlichen Marienlyrik mittels eines metaphern-

analytischen Verfahrens geht es im Beitrag von ANJA BECKER und JULIA SCHMEER. 

Als Anwendungsbeispiel wählen sie den Hymnus Ave maris stella und zwei 

Übertragungen. Nach der methodischen Einführung wendet sich der Beitrag 

zunächst dem lateinischen Hymnus zu. Er expliziert, wie sich aus dem Zusam-

menspiel der in der Eröffnungsstrophe eingeführten Leitmetaphern mit anderen 

metaphorischen Umschreibungen des Handelns der Gottesmutter die kognitive 

Konzeption Marias als einer unvergleichlichen Mittlerin ergibt. Dieser metapho-

rische Fokus verschiebt sich in der anonymen Ave maris stella-Übertragung, die 

in einem Mariengebetbuch aus dem frühen sechzehnten Jahrhundert enthalten 

ist. Wie die Analyse zeigt, findet hier ein Austausch der Konzeptmetapher statt. 

Wiederum anders wird die Gottesmutter in der Paraphrase des Hans Sachs kon-

zeptualisiert. Zwar greift auch er auf das traditionelle Bildinventar zurück, aber 

in einer Weise, dass der Fokus von Maria auf Christus gewendet wird.  

Der Beitrag von ALBRECHT DRÖSE befasst sich mit dem Gedicht Vnser frawen 

rosenkrantz, das in einundzwanzig Strophen Szenen der Heilsgeschichte prä-

sentiert und als dessen Verfasser sich ein ansonsten unbekannter Sixt Buchs-

baum nennt. Um den Text einordnen zu können, gibt Dröse einige Hinweise zur 

Entstehung und Funktion des Rosenkranzgebetes, das im Spannungsfeld von 

gezählter Frömmigkeit und innerer ‚Bildung‘ angesiedelt ist. Ferner stellt er den 

Ulmer ‚Marienpsalter‘ von 1483 vor, da Buchsbaums Gedicht zu diesem in einem 

intermedialen Abhängigkeitsverhältnis steht. Dröse zeigt, dass die ‚Figuren‘ des 

Ulmer Psalters – auf drei Blättern je fünf umkränzte Medaillons mit fünfzehn 

Stationen der Heilsgeschichte – im Buchsbaum-Druck konsequent retexualisiert 

werden, indem dieser die Reihenfolge der ‚Figuren‘ in eine Abfolge von Stro-

phen umsetzt. Anders als im Ulmer Psalter erfolgt eine Rückbindung des Heils-

geschehens an Maria, die als eigentliche Quelle des Heils inszeniert wird. Kon-

stitutiv für die Gebrauchssituation des Buchsbaum-Textes ist die Kombination 

von populärer Melodie (Herzog-Ernst-Weise) und gedächtnisförmig organisier-

tem Text.  

6 Reformationszeit 

CHRISTOPH BURGERS Beitrag wendet sich nach einer Einführung zur mittelalterli-

chen Marienfrömmigkeit und deren Revision durch Martin Luther dem Luther-



8 | Einleitung 

  

lied ‚Sie ist mir lieb, die werte Magd‘ zu. Vorgestellt werden zwei unterschiedli-

che Deutungen. Gemäß der ersten, der Burger zuneigt, wurde die erste Strophe 

nicht von Luther selbst verfasst, sondern ist einem zeitgenössischen Liebeslied 

entnommen. Gemäß der zweiten Deutung, die Walter Jens in seiner Interpreta-

tion des Liedes vertritt, stammen alle drei Strophen aus der Feder Luthers. Die-

ser habe ein spannungsreiches Kunstgedicht geschaffen, welches bei dem Ver-

such, die Offenbarung des Johannes bildhaft zu verlebendigen, an seine 

Grenzen gelange. Eine endgültige Klärung der Frage, ob Luther die Autorschaft 

des Liedes ganz oder nur teilweise in Anspruch nehmen darf, ist zwar nicht 

möglich. Burger kann jedoch eine Reihe von Gründen namhaft machen, die für 

die erste These sprechen. 

Verschiedene Formen volkssprachlicher Aneignung der marianischen An-

tiphon Salve Regina stellt abschließend der Beitrag von LYDIA WEGENER, FRANZIS-

KA LALLINGER und ARRATE CANO vor. Nach einer kurzen Vorbemerkung zum latei-

nischen Text wendet sich der Beitrag zunächst einer ausgangstextnahen 

Übersetzung des Salve Regina zu (Wegener). Anschließend analysiert Lallinger 

ausführlich eine Versparaphrase der Antiphon. Exemplarisch zeigt sie anhand 

der Freiburger Handschrift UB, Hs. 44 auf, wie diese durch eine Amplifikation 

der particulae spezifische theologische Akzente setzt, sich aber zugleich dem 

liturgisch legitimierten Prätext unterordnet. Zum Vergleich zieht Lallinger drei 

weitere Überlieferungszeugen der Versparaphrase heran, in denen sich die 

mariologische Perspektive jeweils verschiebt. Beachtung findet zudem die Kon-

textualisierung der Paraphrase innerhalb der Freiburger Handschrift. Einer 

nach derzeitigem Kenntnisstand unikal überlieferten Prosaparaphrase des Salve 

Regina widmet sich im Anschluss Cano. Dieser Text zeichnet sich durch die 

Integration dialogischer Elemente aus, welche die in der lateinischen Antiphon 

vorgegebene Rolle Marias als einer barmherzigen Fürsprecherin des Menschen 

konterkarieren, indem sie die Gottesmutter als strenge Richterin inszenieren. 

Dem Salve Regina-Streit des frühen sechzehnten Jahrhunderts gelten die Aus-

führungen von Wegener. Sie zeigt auf, wie diese durch eine Flugschrift Martin 

Luthers initiierte Kontroverse auch auf altgläubiger Seite zu einer grundlegen-

den Transformation der spätmittelalterlichen Marienfrömmigkeit führt. 



  

 

| 

Abteilung I: Mittelalter

 



  

 

 



  

Philipp Lenz 

Marienverehrung und Mariensequenzen als 
Teil der liturgischen Erneuerung im Kloster 
St. Gallen an der Wende vom fünfzehnten 
zum sechzehnten Jahrhundert 

1 Einleitung 

Die mittelalterliche Sequenz ist aufgrund der berühmten Schöpfungen von Not-

ker Balbulus († 912) und ihrer dichten Überlieferung an dessen Wirkungsstätte 

unzertrennbar mit dem Kloster St. Gallen verknüpft.1 Sequenzen zählen wie 

andere gregorianische Gesänge zu den am besten erforschten Teilen des mittel-

alterlichen officium divinum. Viele Studien leiden jedoch an einer Verengung 

auf rein musikwissenschaftliche, überlieferungsgeschichtliche oder literarisch-

ästhetische Fragen. Andreas Kraß hat in seiner umfassenden Untersuchung zur 

lateinischen und deutschsprachigen Überlieferung der Sequenz Stabat mater 

dolorosa den Wert der Kombination überlieferungs-, rezeptions- und frömmig-

keitsgeschichtlicher sowie sprachlich-stilistischer Ansätze eindrücklich ge-

zeigt.2 

Die nachfolgende Studie verfolgt ebenfalls einen interdisziplinären Ansatz, 

beschränkt sich jedoch auf die Analyse von drei kürzlich entdeckten deutschen 

Übersetzungen lateinischer Sequenzen, ihren Herstellungsumständen, ihrem 

Überlieferungskontext und ihrer Gebrauchsbestimmung im Umfeld des Klosters 

St. Gallen an der Wende vom fünfzehnten zum sechzehnten Jahrhundert. Zu 

diesem Zweck werden sowohl die deutschen Sequenzübersetzungen samt den 

lateinischen Vorlagen als auch die Textsammlung, worin jene überliefert sind, 

erstmals ediert, und zwar Erstere in der Darstellung (siehe unten, S. 27–30) und 

Letztere im Anhang (siehe unten, S. 35–41). Eine solche Fallstudie erscheint 

deshalb lohnenswert, weil die Erschließung des Bestimmungszwecks der Se-

quenzenübersetzungen nicht allein auf ihrer Überlieferung und ihren stilistisch-

|| 
1 Vgl. die Ausführungen und die Literaturangaben von Haug; Arlt; Ochsenbein: Notker Balbu-

lus deutsch, S. 180–181; Schnoor, Schmuki, Tremp, S. 29–41, 116. 

2 Vgl. Kraß: Stabat mater. 

DOI 10.1515/9783110475371-006,  © 2017 Philipp Lenz. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



12 | Philipp Lenz 

  

sprachlichen Eigenheiten, sondern auch auf weiteren Quellen des Gallusklos-

ters beruht, welche die lokalen Verhältnisse beleuchten.3 

2 Der Wiederaufstieg und die liturgische 

Erneuerung des Klosters St. Gallen im 

fünfzehnten Jahrhundert 

Das fünfzehnte Jahrhundert stellt in der Geschichte des Klosters St. Gallen einen 

Wendepunkt dar. Nach zwei Jahrhunderten, die häufig vom wirtschaftlichen, 

herrschaftlichen und religiösen Zerfall geprägt waren, setzte im Anschluss an 

das Konzil von Konstanz und das parallel dazu tagende Kapitel der benediktini-

schen Ordensprovinz Mainz-Bamberg in Petershausen (1417) der langsame Wie-

deraufstieg der Gallusabtei ein.4 Über Visitationen, Schiedssprüche und Neu-

ordnungen der Verwaltung wirkten die Konzilien von Konstanz (1414–1418) und 

Basel (1431–1448), das Papsttum und vor allem das benediktinische Provinzial-

kapitel Mainz-Bamberg auf das darniederliegende Galluskloster ein. Seit Ab-

schluss eines Burg- und Landrechts mit den vier eidgenössischen Orten Zürich, 

Luzern, Schwyz und Glarus im Jahr 1451 übten zudem diese weltlichen Macht-

träger, die über die nötige Durchsetzungskraft vor Ort verfügten, einen maßgeb-

lichen Einfluss auf das Kloster aus. Zwar führte die Anbindung an die vier 

Schirmorte zur politisch-militärischen Unterordnung, doch konnte das Kloster 

St. Gallen unter deren Schutz seinen Herrschaftsbereich zum frühneuzeitlichen 

Territorialstaat ausbauen.5 

Die Erneuerung der Gallusabtei beschränkte sich nicht auf die wirtschaftli-

che Genesung und die Herrschaftsintensivierung im umliegenden Territorium, 

sondern erfasste auch das religiöse und geistige Leben. Abt Eglolf Blarer (1426–

1442) führte die nach Ämtern aufgegliederten Einkünfte in gemeinen Klosterbe-

sitz über, baute ein Dormitorium anstelle individueller Wohnhäuser, begann 

um 1439 den Neubau des durch einen Brand zerstörten Münsterchors und schuf 

somit die Grundlagen für eine regeltreue vita communis.6 Abt Ulrich Rösch 

|| 
3 Zur regionalen, überlieferungsgeschichtlichen und kontextgebundenen Literaturforschung 

vgl. Thali. 

4 Vgl. Lenz: Reformen; ders.: Reichsabtei, S. 30–82. 

5 Vgl. Robinson; Lenz: Reichsabtei, S. 124–125. 

6 Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 194, 200–202. 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 13 

  

(1463–1491), der innerhalb und außerhalb des Klosterbezirks eine rege Bautä-

tigkeit entfaltete, vollendete den gotischen Chor des Münsters im Jahr 1483.7 

In diesem Umfeld der Reform wurden nach jahrhundertelanger Unterbre-

chung erstmals wieder die Bibliothek und das Schulwesen gefördert. In den 

mittleren Jahrzehnten des fünfzehnten Jahrhunderts wurde rund ein Viertel der 

Handschriften neu eingebunden, 1461 ein Standortkatalog angelegt und in den 

nachfolgenden Jahrzehnten der Bücherbestand erheblich erweitert.8 Der Schul-

unterricht, der im dritten Viertel des fünfzehnten Jahrhunderts erstmals wieder 

in den Quellen Erwähnung findet, erhielt 1480 eine solide finanzielle Grundla-

ge.9 

Die Erneuerung des officium divinum spiegelt sich in den liturgischen Hand-

schriften des Klosters St. Gallen. Während man in den vorangehenden zwei oder 

drei Jahrhunderten bestenfalls einige Abänderungen oder Zusätze in älteren 

liturgischen Büchern anbrachte, entstanden im fünfzehnten Jahrhundert erst-

mals wieder neue Handschriften für den liturgischen Gebrauch im Münster und 

in den Kapellen des Klosters oder für die persönliche Andacht.10 Es handelt sich 

um Cod. Sang. 448 (Liber ordinarius, 1430er Jahre), Cod. Sang. 420 (Benediktio-

nale, 1. Hälfte/Mitte 15. Jahrhundert), Cod. Eins. 285 (lateinisches Gebetbuch, 

1472), Cod. Sang. 1297 (Professrituale, 1473), Cod. Sang. 355 (Missale festivum, 

1473), Cod. Sang. 1757 (Graduale de sanctis, ordinarium missae, 1473), Cod. 

Sang. 1758 (Graduale de tempore, Kyriale, Sequentiar, ca. 1473), Cod. Sang. 440 

(Ferialpsalter mit Antiphonen und Hymnen, 1467), Cod. Sang. 356, S. 5–102 

(Pontifikalmissale, 1463–1491), Cod. Sang. 438 (Ferialpsalter mit Antiphonen 

und Hymnen, 2. Hälfte 15. Jahrhundert). Von diesen zehn Handschriften sind 

drei, nämlich Cod. Eins. 285, Cod. Sang. 355 und Cod. Sang. 356, reich illumi-

niert. Sie offenbaren nicht nur die Bedeutung und den Willen zur Reform des 

officium divinum, sondern auch die Suche nach Legitimität und den Hang zur 

Repräsentation des Reichsfürsten und Renaissance-Prälaten Ulrich Rösch.11 

|| 
7 Vgl. ebd., S. 217–250. 

8 Vgl. ebd., S. 454–489, 500–503. 

9 Vgl. ebd., S. 284, 294–298. 

10 Vgl. ebd., S. 341–344, 405, 478. Cod. Sang. 337b, den ich aufgrund von Labhardt: Textband, 

S. 25, Anm. 5, S. 94–95 („[Die Handschrift] bildet vielleicht das älteste erhaltene Zeugnis der 

Notker-Renaissance in St. Gallen“), 264 für das St. Galler Münster bestimmt sah, wurde, wie die 

genaue Untersuchung des proprium de sanctis im Rahmen der Neukatalogisierung der Codices 

337b–449 ergeben hat, für das Kloster St. Johann im Thurtal – entweder dort oder in St. Gallen 

– hergestellt. 

11 Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 267–272, 478–479. 



14 | Philipp Lenz 

  

 Diese verschiedenen Faktoren dürften auch für die Erneuerung der Kir-

chenmusik verantwortlich gewesen sein. Zu nennen sind unter den kirchenmu-

sikalischen Neuerungen die Einführung der gotischen Hufnagelnotation auf 

Linien (anstelle der linienlosen Neumen) im Lauf des fünfzehnten Jahrhunderts, 

der Einbau einer Orgel im Münster in den mittleren 1470er Jahren, damit ver-

bunden der Beginn der Alternatim-Praxis, d. h. des Wechsels zwischen Orgel-

spiel und Gesang in den Gesängen des ordinarium missae, sowie die Wiederbe-

lebung der altehrwürdigen Sequenzen.12 

 Cod. Sang. 355 und Cod. Sang. 356, S. 5–102 überliefern 43 bzw. 15 Sequen-

zentexte, freilich ohne Melodien. Weitere befinden sich samt Hufnagelnotation 

auf Linien in Cod. Sang. 438, 1757 und 1758. Nach Frank Labhardt entstammen 

die Texte häufig dem hauseigenen älteren Handschriftenbestand, während die 

Melodien in gotischer Liniennotation auswärtigen Quellen entnommen oder 

neu geschaffen wurden.13 Da die Sequenzen die Blütezeit des karolingischen 

Großklosters verkörpern und auf ihren Schöpfer, den berühmten St. Galler 

Mönch und Dichter Notker Balbulus verweisen und manchmal direkt auf ihn 

zurückgehen, ist ihr Aufkommen im fünfzehnten Jahrhundert nicht nur als Teil 

der Liturgieerneuerung, sondern auch als Teil der Rückbesinnung auf die Ge-

schichte und die Gründer- und Hausheiligen des Klosters anzusehen.14 Diese 

Rückbesinnung schlug sich überdies in den bescheidenen Bemühungen um die 

Schaffung neuer oder abgeänderter Hymnen auf den heiligen Gallus und die 

heilige Wiborada nieder.15 

 Die spektakulärste Aktion zur Belebung der Verehrung des heiligen Gallus 

stellte zweifelsohne die 1486 vollzogene Erhebung seiner Reliquien im Münster 

dar.16 Dieses aufwendig inszenierte, aber einmalige Ereignis kann nicht darüber 

hinwegtäuschen, dass die Jungfrau Maria und die Pietà in der Klosterkirche 

gegen Ende des fünfzehnten Jahrhunderts eine weit größere Anziehungskraft 

und Wirkung auf die umliegende Bevölkerung ausübten als der heilige Gallus 

und seine Reliquien. 

|| 
12 Vgl. ebd., S. 344–348. 

13 Vgl. Labhardt: Textband, S. 92–93, 263–266, besonders S. 264. 

14 Vgl. Lenz: Wiederbelebung, S. 366–369. 

15 Zu Gallus siehe ebd., S. 369–378. Spätestens um die Wende zum sechzehnten Jahrhundert 

passte man den Text der Sequenz der heiligen Margaretha für die Hausheilige Wiborada an, 

indem man die viersilbigen Namen austauschte und einen Passus zu den Ungarn, die ihren 

Märtyrertod verantwortet hatten, einfügte. Cod. Sang. 376 auf S. 380 (mit Eintrag von Joachim 

Cuntz); Cod. Sang. 356, S. 126; Cod. Sang. 546, fol. 103v–104r. Vgl. Labhardt: Textband, S. 54, 

Nr. 72. 

16 Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 365–369. 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 15 

  

3 Die aufkommende Marienverehrung im letzten 

Viertel des fünfzehnten Jahrhunderts 

Die Marienverehrung hatte großen Anteil an der liturgischen Erneuerung des 

Klosters St. Gallen und besonders an dessen religiöser Ausstrahlung auf die 

Bewohner der Stadt und der umliegenden Landschaft. Eine überaus wichtige 

institutionelle Neuerung des liturgischen Lebens im Klosterbezirk und eine 

tragende Säule der Marienverehrung stellte die Stiftung eines Frühamts zu Eh-

ren der Jungfrau Maria und der heiligen Anna 1475 dar. Das in der Stiftungsur-

kunde vorgesehene und bis 1488 durch größere und kleinere Schenkungen 

tatsächlich geschaffene Vermögen sicherte die finanzielle Entschädigung der 

liturgischen Dienste von fünf Weltpriestern, einem Mönchspriester und vier 

Schülern. Die Kaplanstellen der fünf Weltpriester waren je mit einer Kapelle im 

Klosterbezirk verbunden; der Konventuale versah den Annen- bzw. Marienaltar 

am Lettner im Münster. 

Das Frühamt bestand aus einer gesungenen und einer gelesenen Messe. 

Während einer der fünf Weltpriester in abwechselndem Turnus eine Messe am 

St.-Onofrius-Altar las, sang der Konventuale mit Unterstützung der übrigen vier 

Weltpriester und der vier Schüler eine Messe am benachbarten Marien- bzw. 

Annenaltar beim Lettner in der Laienkirche. An gewissen Festtagen waren die 

Kapläne außerdem zur Teilnahme an der Messe und an der Vesper im Münster-

chor sowie an Prozessionen und Kreuzgängen verpflichtet. Die übrigen liturgi-

schen Aufgaben, insbesondere das Totengedenken, verrichteten die Kapläne in 

den Kapellen im Klosterbezirk.17 

Die Gestalt der Frühmesse, z. B. die speziellen Kollekten, Sekreten und 

postcommuniones auf die Jungfrau Maria, Josef, Anna und Joachim, wurde nicht 

nur durch die Stiftungsurkunde von 1475, sondern auch durch zwei Stiftungs-

briefe des Weltpriesters Johannes Knüsli († 1491) aus den Jahren 1478 und 1480 

maßgeblich mitbestimmt. Insbesondere legte Johannes Knüsli 1478 fest, dass 

normalerweise, d. h. außer an Marienfesten und ihren Oktaven mit eigenem 

Alleluja, am Samstag und am Sonntag der Tropus O Maria benedicti sint, am 

Freitag die Sequenz Salve mater pietatis, am Samstag die Sequenz Audi nos und 

am Sonntag die Sequenz Congaudent angelorum zu singen seien.18 

 Der 1478 von Knüsli verordnete Tropus O Maria benedicti sint parentes tui 

Ioachim et Anna ex quibus sine peccati macula processit caro tua virginea, allelu-

|| 
17 Vgl. ebd., S. 398–401, 405–407. 

18 Vgl. ebd., S. 401–404. Vgl. auch Labhardt: Textband, S. 133, Anm. 1. 



16 | Philipp Lenz 

  

ia war mehr als eine bloße musikalische Ausschmückung der Frühamtsmesse 

und mehr als ein bloßes Gebet zu Ehren der Muttergottes und ihrer Eltern.19 Der 

Tropus propagierte nämlich die Lehre der Unbefleckten Empfängnis Mariens, 

welche damals äußerst kontrovers diskutiert wurde. Papst Sixtus IV. (1471–

1484) fällte zwar keinen dogmatischen Lehrentscheid, förderte aber mindestens 

indirekt den immakulistischen Standpunkt, indem er 1472 als erster Papst das 

Fest der Empfängnis Mariens feierte und 1477 ein erstes Festoffizium mit ent-

sprechendem Inhalt approbierte und Offizium und Messfeier mit einem Ablass 

verband.20 Fast zeitgleich exzerpierte Knüsli den Tropustext wohl aus einem 

spätestens 1476 gedruckten Annenoffizium, das er eigenhändig mit zahlreichen 

Anmerkungen, darunter zur Verteidigung der Klausel sine peccati macula,21 

versah.22 Da der Tropus nicht nur zwei Mal wöchentlich am Samstag und am 

Sonntag in der Frühmesse an prominenter Stelle vor dem Evangelium gesungen 

wurde, sondern – wie unten gezeigt wird – auch den Mitgliedern der Bruder-

schaft der Muttergottes und der heiligen Sippe in deutscher Übersetzung zum 

täglichen Gebet empfohlen wurde, muss er eine große Breitenwirkung entfaltet 

haben.23 

Die Anreicherung der St. Galler Liturgie mit Mariensequenzen spiegelt die 

wachsende Bedeutung der Verehrung der Muttergottes im Spätmittelalter wider. 

Bereits 1268/1270 wird das Singen von Mariensequenzen während der Messe im 

Chor des St. Galler Münsters eigens erwähnt.24 Die Eingliederung auswärtiger 

|| 
19 Samt musikalischer Notation auf Linien überliefert im 1507 fertiggestellten Teil von Cod. 

Sang. 546, fol. 231r. Vgl. auch Labhardt: Textband, S. 132–133. 

20 Vgl. Söll, S. 187–190; Dörfler-Dierken, S. 45–66. 

21 Vgl. Müller, S. 276, Anm. 5; Lenz: Reichsabtei, S. 427, Anm. 273. 

22 Inc. Sang. 1081c (GW, Nr. 1993), fol. 11r: O Maria dei genetrix benedicta sit mater tua sancta 

Anna ex qua sine peccati macula processit caro tua virginea. Auf fol. 1r der Besitzvermerk Liber 

sancti Galli aus der Zeit um die Wende vom fünfzehnten zum sechzehnten Jahrhundert, von 

derselben Hand der Eintrag auf fol. 2r dominus Iohannes Knúßly felicis memorie. Zu dieser und 

zu anderen Inkunabeln mit Offizien und Gebeten der heiligen Sippe, Inc. Sang. 1081, 1081b, 

1082, vgl. Müller, besonders S. 164–165, 275–291. Zeitlich ebenfalls sehr nahe steht der Text als 

Teil eines längeren Gebets in einem Druck aus dem Jahr 1479 in Berlin, Staatsbibliothek, 4° Inc. 

111 (GW, Nr. 1991), fol. 32v: Et benedicti sint sancti parentes tui Ioachim et Anna ex quibus sine 

peccati macula processit caro tua virginea. Vgl. Nixon, S. 181, Anm. 27. Dieser Wortlaut in ähnli-

cher Überlieferungssituation auch in Inc. Sang. 1082, fol. 6r. Vgl. auch Anderson, S. 120. 

23 Anhang, § 2, 10. In der geistlichen Anleitung für die Bruderschaftsmitglieder wird in der 

Auflistung der Marienfeste überdies explizit von Unser Lieben Frowen empfengnuss, als sie in ir 

mtter sant Annen lib on all másen der erbsund empfangen ward (Anhang, § 20) gesprochen. 

24 Chartularium Sangallense, Bd. 4, Nr. 1818 (1268), S. 38, Z. 12. Vgl. auch ebd., Nr. 1876 

(1270), hier S. 75, Z. 18–19. Siehe auch den Eintrag aus dem ausgehenden dreizehnten oder dem 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 17 

  

Mariensequenzen in die St. Galler Liturgie scheint im dreizehnten Jahrhundert 

eingesetzt zu haben und schlug sich nicht selten in Form von Nachträgen in 

älteren St. Galler Handschriften nieder.25 Diese Entwicklung hielt in den folgen-

den Jahrhunderten an und kulminierte am Anfang des sechzehnten Jahrhun-

derts im berühmten Cod. Sang. 546.26 Die 1507 bzw. 1514 fertiggestellte Hand-

schrift beinhaltet über siebzig Mariensequenzen und zahlreiche Marientropen.27 

Die Mariensequenzen machen somit ein Sechstel bis ein Fünftel des gesamten 

damaligen Sequenzenbestands aus. Cod. Sang. 546 liefert für die allermeisten 

Sequenzen die älteste erhaltene Musiknotation auf Linien für das Kloster 

St. Gallen. 

 Ein Teil der musikalischen Pionier- und Rekonstruktionsleistung hinsicht-

lich der Sequenzen im Allgemeinen und der Mariensequenzen im Besonderen 

muss jedoch bereits während der Regierungszeit von Abt Ulrich Rösch (1463–

1491) stattgefunden haben. In Cod. Sang. 1757 und Cod. Sang. 1758 stehen trotz 

Verlusten rund zwanzig Sequenzen, die erstmals in St. Gallen mit gotischer 

Musiknotation auf Linien erhalten sind.28 Desgleichen wies der Konventuale 

Joachim Cuntz mehrere Melodien von Sequenzen, darunter auch von Mariense-

quenzen,29 dem unter Abt Ulrich Rösch wirksamen Kustos Johannes Longus 

zu.30 Schließlich beinhaltet das Pontifikalmissale von Abt Ulrich Rösch als erste 

für das Galluskloster geschaffene Handschrift den Text der Mariensequenz Veni 

praecelsa domina.31 

Ein zusätzliches Zeugnis für die blühende Verehrung der Jungfrau Maria lie-

fern die deutschsprachigen Mariendichtungen, die zu Beginn des sechzehnten 

Jahrhunderts im Galluskloster greifbar waren. Cod. Sang. 546 enthält als Nach-

|| 
vierzehnten Jahrhundert in Cod. Sang. 453, S. 18b: Item [prebendarius sancti Sepulcri] debet 

interesse misse in choro quandocumque cantatur de beata virgine cum sequencia. Zur Hand-

schrift vgl. Scarpatetti, Lenz, S. 12–18. 

25 Beispiele bei Labhardt: Textband, S. 68, 116, Nr. 235; S. 69, 118, Nr. 247; S. 71, 120, Nr. 269. 

26 Beispiel aus dem vierzehnten Jahrhundert ebd., S. 70, 119, Nr. 258. Beispiele aus dem fünf-

zehnten Jahrhundert ebd., S. 57, 110, Nr. 112; S. 67, 117, Nr. 227; S. 70, 120, Nr. 267; S. 71, 120, 

Nr. 272; S. 71, 121, Nr. 273; S. 73, 126, Nr. 297. 

27 Verstreute Mariensequenzen an Marienfesten und im Kirchenjahr, sodann besonders die 55 

geschlossen überlieferten Mariensequenzen, die nach Belieben zu singen sind (1507), schließ-

lich zahlreiche nachgetragene Mariensequenzen (1514). Vgl. ebd., besonders S. 36, 46, 48–68 

passim, 68–72, 77–82 passim; Scarpatetti, Lenz, S. 428. 

28 Labhardt: Textband, S. 179–181. 

29 Ebd., S. 69, 134, Nr. 244; S. 70, Nr. 261. 

30 Zu ungefähr derselben Zeit scheint auch ein weiterer Konventuale, Jakob Schürpf, eine 

Credo-Melodie komponiert zu haben. Vgl. ebd., S. 163, 178. 

31 Cod. Sang. 356, S. 44. AH 54, S. 301, Nr. 193. Vgl. Labhardt: Textband, S. 57, 110, Nr. 112. 



18 | Philipp Lenz 

  

träge und Zusätze zum ursprünglichen, 1507 vollendeten Sequentiar und Tropar 

einige deutsche Übertragungen von lateinischen Sequenzen, Tropen, Hymnen 

und Antiphonen. Darunter befinden sich die deutsche Reimübersetzung der 

Sequenz Congaudent angelorum des Kartäusers Ludwig Moser (1442–1510) von 

der Hand des Joachim Cuntz und die zwei Reimübertragungen der Mariense-

quenzen Verbum bonum et suave und Ave praeclara maris stella von Sebastian 

Brant (1457/58–1521) in Form eines eingebundenen Einblattdrucks.32 

 Eine weitere bedeutsame kirchliche Neuerung im letzten Viertel des fünf-

zehnten Jahrhunderts, die 1481 errichtete Münsterprädikatur, kam der Marien-

verehrung ebenfalls zugute. Die Kanzel in der Laienkirche diente nicht nur dem 

Abhalten von Predigten nach der Frühmesse, sondern auch der Ankündigung 

von Festtagen und von Wundern, die am Wallfahrtsaltar ,Unserer Lieben Frau 

im Gatter‘ vorgefallen waren.33 Desgleichen nutzte Johannes Knüsli die Müns-

terprädikatur, um den Kult der heiligen Maria und der heiligen Sippe zu för-

dern. In seiner Stiftungsurkunde von 1488 verpflichtete er den Münsterprediger, 

am Fest des Joachim, des Josef und des Evangelisten Jakob eine Predigt über 

ihre Heiligkeit und ihre Verwandtschaftsverhältnisse innerhalb der heiligen 

Sippe zu halten, den Festtag sonntags zuvor anzukündigen, für die Bruder-

schaft zu werben, ihre Mitglieder zur Teilnahme an der Predigt und an der Mes-

se sowie zur Erfüllung ihrer Pflichten im Rahmen der Bruderschaft zu ermah-

nen.34 Diese Bestimmungen bestätigen die bereits in der Frühamtsstiftung 

angelegte Tendenz, die Marienverehrung in den Kult der heiligen Sippe einzu-

betten. 

 Der Brennpunkt der Marienverehrung war der auf der Seite der Laienkirche 

in den Lettner eingebaute Altar ,Unserer Lieben Frau im Gatter‘. Wegen des 

Pilgerandrangs wurde der Altar mit dem aus Steinguss gefertigten Vesperbild 

von einer Gitterschranke umgeben. Wie aus dem beginnenden sechzehnten 

Jahrhundert bezeugt ist, kümmerte sich ein Bruder oder Bediensteter um den 

Wallfahrtsaltar und -betrieb im Münster; insbesondere hörte er Wunderberichte 

an und veranlasste deren Aufzeichnung. Die Mirakel wurden zunächst von 

einem Konventualen auf Zettel geschrieben, die an einer Säule beim Wallfahrts-

altar aufgehängt wurden, und dann in Büchern gesammelt. Insgesamt sind in 

der fragmentarischen Überlieferung über 900 Wunderberichte erhalten, wovon 

650 in die Zeit von 1475 bis 1485 fallen. Die große Anzahl an Wundern in kürzes-

|| 
32 Vgl. Ochsenbein: Des Notker Balbulus Mariä Himmelfahrt-Sequenz; Ochsenbein: Notker 

Balbulus deutsch, S. 182–183, 191–195. 

33 Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 352–362. 

34 Quellentext in ebd., S. 359, Anm. 226. 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 19 

  

ter Zeit zeigt eindrücklich die rasante Entwicklung der Marienwallfahrt und der 

Marienverehrung im Münster.35 Davon zeugen auch die beiden neuen Marien-

feste, nämlich das Gedächtnis der Schmerzen Mariens und Maria (im) Schnee, 

die spätestens um 1500 im Münster gefeiert wurden.36 

Neben der Einbindung der Muttergottes in die Verehrung der gesamten hei-

ligen Sippe und der Verbreitung der Lehre ihrer Unbefleckten Empfängnis setz-

ten die Schmerzen Mariens im St. Galler Münster wohl den bedeutendsten 

frömmigkeitsgeschichtlichen Akzent.37 Das Mitleiden Mariens fand in der Pietà 

am Wallfahrtsaltar einen permanenten bildnerischen Ausdruck. Am entspre-

chenden Festtag wurde das Mitleiden Mariens zudem über den Gesang und das 

Gebet der beiden wohl neu eingeführten Sequenzen Gaude turba fidelium mentis 

und Stabat mater dolorosa in der Früh- und Hauptmesse,38 möglicherweise auch 

über die dramatische Inszenierung oder die Lektüre einer Marienklage aus der 

ersten Hälfte des sechzehnten Jahrhunderts vergegenwärtigt.39 

4 Eine geistliche Anleitung für die Mitglieder der 

Bruderschaft der heiligen Maria und der 

heiligen Sippe 

Neben der Frühamtsstiftung und der Münsterprädikatur stellte die Bruderschaft 

der heiligen Maria und der heiligen Sippe die dritte tragende Säule der Marien-

verehrung im Umfeld des Klosters St. Gallen dar. Bislang sind nur zwei Zeugnis-

se für die Existenz der Bruderschaft bekannt, darunter eine bloße urkundliche 

|| 
35 Vgl. ebd., S. 370–374. 

36 Anhang, § 20. Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 427. Das Fest fand im St. Galler Münster – wie auch 

Cod. Sang. 546, fol. 90v und 91r gemäß Labhardt: Textband, S. 52, Nr. 53, 54 bezeugt – am 

Samstag nach der Osterwoche und nicht am Freitag vor dem Palmsonntag statt. Vgl. Maas-

Ewerd; Höfer, Ritter. 

37 Vgl. Kraß: Stabat mater, S. 93–142, 153–155. 

38 Vgl. Labhardt: Textband, S. 52, 84, 107, Nr. 54, 55. In dem mit Musiknotation versehenen 

Cod. Sang. 546, fol. 91r steht zu Beginn der Sequenz Stabat mater dolorosa eine Rubrik, welche 

jedem, der diesen Planctus compassionis rezitiert, einen Ablass des Papsts Bonifatius ver-

spricht. Dieser Ablassvermerk für die Rezitation der Sequenz in einer für die Münsterliturgie 

konzipierten Handschrift ist ein interessanter Hinweis auf das spannungsreiche Verhältnis 

zwischen verschiedenen Gebrauchsfunktionen der Sequenz. Vgl. Kraß: Stabat mater, S. 143–

152. 

39 Literaturangaben bei Lenz: Reichsabtei, S. 427, Anm. 280. 



20 | Philipp Lenz 

  

Erwähnung.40 Die ausführlichere Quelle befindet sich auf S. 2 bis 14 von Cod. 

Sang. 593, eines im sechzehnten Jahrhundert aus einer Handschrift und einer 

Inkunabel zusammengestellten Sammelbands. Der handschriftliche Teil bein-

haltet eine deutschsprachige Annenlegende sowie deutsche Gebete, Exempel 

und Ablassvermerke zur Jungfrau Maria und zu den übrigen Mitgliedern der 

heiligen Sippe und stand somit als Ganzes im Dienst der von der Bruderschaft 

geförderten Frömmigkeit rund um die Muttergottes und die heilige Sippe.41 Her-

vorgehoben sei eine Reihe volkssprachlicher Reimgebete zu den Mitgliedern der 

heiligen Sippe, die – meistens in der Wir-Perspektive – mindestens teilweise 

eigens für St. Gallen verfasst wurden.42 

Der Text auf Seite 2 bis 14 wurde kurz vor oder um 1505, vielleicht aufgrund 

einer etwas älteren Vorlage,43 in einer teilweise mit Schleifen ausgestatteten 

Bastarda in spätmittelalterlichem alemannischen bzw. südalemannischem 

Schreibdialekt geschrieben.44 Sowohl der Text als auch die roten Überschriften 

und Zusätze stammen wie weitere Passagen (S. 25–44 Mitte, S. 49–51, S. 93, 

Zeile 4–S. 137/138) von der Hand des St. Galler Konventualen Joachim Cuntz 

(1482–1525), der das geistliche Leben und die Liturgie im St. Galler Klosterbezirk 

während der ersten beiden Jahrzehnte des sechzehnten Jahrhunderts nachhal-

tig mitprägte. Er übte die mit der Klosterliturgie verbundenen Ämter des Kantors 

und des Subpriors aus, betätigte sich als Schreiber und Sammler der Mirakelbe-

|| 
40 Vgl. ebd., Anm. 268. Zu vergleichbaren Überlieferungssituationen vgl. Militzer, S. XXV: 

„Bruderschaften […], für die nur ein manchmal eher zufälliger Hinweis erhalten ist.“ 

41 Vgl. Scarpatetti, S. 137–140. Eine erste, unsystematische Auswertung von diesem Text 

findet sich bei Lenz: Reichsabtei, S. 425–430. 

42 Cod. Sang. 593, S. 27–32. Das erste deutsche Reimgebet erwähnt neben den Mitgliedern der 

heiligen Sippe auch die Heiligen Otmar und Gallus. 

43 Der Beginn der Handschrift verweist gemäß Anhang, § 1–20 auf Urkunden der Jahre 1474–

1482, die Fortsetzung von derselben Hand erwähnt in Cod. Sang. 593 auf S. 26 die Jahre 1488 

und 1494. 

44 D. h. die Schreibsprache ist völlig unberührt von der frühneuhochdeutschen Diphthongie-

rung und Monophthongierung, welche im Lauf des sechzehnten Jahrhunderts die Schreibspra-

chen im Gebiet der heutigen Deutschschweiz zu beeinflussen begannen. Vgl. Sonderegger: 

Entwicklung, S. 1886–1906, besonders S. 1897–1898, 1900, 1905; Sonderegger: Frühneuhoch-

deutsch, S. 11–16. Charakteristisch sind die durchgehende Verwendung der mittelhochdeut-

schen Langvokale /i:/, /u:/ und /ü:/, einschließlich im Hiatus, wie in jarzit, frytag (Anhang, 

§ 5, 9), husher (§ 13), núwen, lút (§ 1, 6), der mittelhochdeutschen Diphthonge /ie/, /uo/ und 

/üe/ wie in liechtmesß, liecht (§ 20, 21), brderschaifft, tn (§ 1), morgenfr, grtz (§ 3, 9a), der 

Grapheme ‹ai› und seltener ‹ay› wie in ain, hailsame, zwayen (§ 1, 13), des Infinitivs gon (§ 3, 4, 

7) und der aus mittelhochdeutschem /ou/ kontrahierten o-Schreibung wie in och (§ 1, 4, 6). Vgl. 

Sager, S. 29–38; Besch, S. 75–76, S. 77 mit Karte 1, S. 83–84, S. 82 mit Karte 4; Piirainen, 

S. 1371–1372; Ebert, S. 54–55, 57–59, 64–70, L § 22, 27, 31–32. 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 21 

  

richte des Wallfahrtsaltars im St. Galler Münster, konzipierte im Auftrag von Abt 

Franz Gaisberg (1504–1529) eine siebenbändige komplette Ordnung für das 

Stundengebet des Klosters St. Gallen in Cod. Sang. 533–539 und legte eigenhän-

dig eine große Sammlung alter und neuerer Sequenzen und Tropen im berühm-

ten Cod. Sang. 546 an.45 

Gemäß der Überschrift zu Beginn der Textsammlung handelt es sich um ei-

ne Anleitung für die Mitglieder der Bruderschaft der Muttergottes und der heili-

gen Sippe im Münster zu St. Gallen, welche religiösen Pflichten sie über das 

Jahr zu erfüllen hätten.46 Die Textsammlung stellt kein systematisches Regel-

werk dar, sondern ein Konglomerat von Gebeten und Anweisungen mit Wieder-

holungen und Lücken. Laut dem Pflichtenheft sollten die Bruderschaftsmitglie-

der täglich ein Pater noster, ein Ave Maria sowie das Gebet O Maria, gesegnet 

sygent din vater oder, falls dieses offenbar neue Gebet nicht gut gelernt worden 

war, abermals ein Ave Maria beten.47 Sodann wird ihnen aufgetragen, an den 

Festen der heiligen Anna, des heiligen Joachim und des heiligen Josef frühmor-

gens bzw. nach der Predigt im Münster den von Orgelmusik begleiteten Messen 

dieser Heiligen beizuwohnen und gewisse Geldopfer für Messen, die Bruder-

schaft und Jahrzeiten zu leisten oder als Ersatz während der Messe zwei Pater 

noster und Ave Maria zu beten.48 

Dieser erste größere thematisch zusammengehörige Abschnitt schließt mit 

dem Aufruf besonders an Eheleute, sich der Bruderschaft anzuschließen, weil 

auch die heilige Anna mit ihren Kindern in der Ehe gelebt habe.49 Damit im 

Einklang wird an späterer Stelle dazu aufgerufen, Kinder auf die Namen 

Joachim, Anna, Josef, Cleophe oder Salome taufen zu lassen.50 

Die nächste Serie von Anweisungen beginnt mit den bereits aus den Stif-

tungsurkunden bekannten Auflagen zur Gestaltung der Frühmesse. Neu werden 

hingegen den mit lateinischem Incipit angeführten Sequenzen deutsche Über-

|| 
45 Vgl. Henggeler, S. 242, Nr. 16; Staerkle, S. 171–173; Labhardt: Textband; Scarpatetti, Gam-

per, Stähli: Textband, S. 287; Scarpatetti, Lenz, S. 379–388; Lenz: Reichsabtei, S. 26, Anm. 142; 

S. 278, Anm. 131; S. 293, 347, 371, 372, 379, Anm. 8; S. 403, Anm. 148. 

46 Anhang, § 1. 

47 Anhang, § 2. 

48 Anhang, § 3–6. Demnach ersetzte die Annenmesse die ordentliche Frühmesse zu Ehren 

Mariens (§ 3), während die Joachimsmesse zusätzlich zum ordentlichen Frühamt nach der 

Predigt (§ 4) stattfand. Die eigentliche Josefsmesse fehlt hier, ist aber an anderer Stelle zusam-

men mit den Messen des heiligen Joachim und der heiligen Anna samt Orgelmusik erwähnt 

(§ 13). 

49 Anhang, § 7. 

50 Anhang, § 17. 



22 | Philipp Lenz 

  

setzungen beigegeben. Des Weiteren folgen erstmals der ganze lateinische 

Tropus, dessen vollständige deutsche Übersetzung und eine Angabe zur Durch-

führung einer der Sequenzen.51 

Die anschließenden Seiten enthalten kalendarische Angaben zu den Festen 

der Heiligen Joachim, Anna, Josef, Maria Cleophe und Maria Salome sowie zu 

neun Marienfesten im Kirchenjahr,52 sodann Aussagen zur Wirksamkeit und 

zum Gnadenreichtum des Gebets zu Marias Vater, Mutter, Gemahl und Schwes-

tern,53 zudem eine lateinische Feststellung zum Beginn der regelmäßigen Früh-

amtsmessen am 2. Februar 1477.54 

Den Abschluss bildet ein als ,Sequenz‘ bzw. ‚Gebet oder Sequenz‘ bezeich-

neter längerer Prosatext samt Gebetsanweisung. Es handelt sich um einen in der 

Ich-Perspektive ausklingenden metaphernreichen Lobpreis auf Maria. Die damit 

verbundene Anweisung lautet: Wer dieses Gebet bzw. diese Sequenz zu Ehren 

der heiligen Maria jeden Samstag andächtig spreche, der genieße „einen Ablass 

so groß wie der Sternenhimmel und so viel Lob, wie Gras auf Erden und Kies 

und Sand am Meer sind“. Wer darauf zusätzlich sieben Ave Maria bete, dem 

verleihe die heilige Maria ein gutes Ende.55 

Gemäß dieser Textsammlung diente die Bruderschaft dazu, die Verehrung 

der Jungfrau Maria und der heiligen Sippe über die Frühamtsmesse und die 

Münsterpredigt hinaus vor allem unter den Familien der umliegenden Bevölke-

rung, aber auch unter Geistlichen und frommen Frauen zu verbreiten.56 Die 

Bruderschaft, die spätestens um die Jahrhundertwende entstand und sich mög-

licherweise unter Einfluss des Konventualen und ‚Liturgiespezialisten‘ Joachim 

Cuntz entfaltete, ermöglichte die kontrollierte Verinnerlichung und Ausübung 

der Marienfrömmigkeit unter den Laien in Ergänzung zur öffentlichen Liturgie 

im Klosterbezirk. 

Bislang sind als Adressaten und Besitzer deutschsprachiger geistlicher Lite-

ratur in und um die Stadt St. Gallen besonders die Dominikanerinnen des Klos-

ters St. Katharina und die Schwestern von St. Wiborada in St. Georgen,57 in ge-

ringerem Maß die Schwestern zu St. Leonhard,58 die Laienbrüder des St.-Otmar-

|| 
51 Anhang, § 8–14. Vgl. auch die weitgehende Wiederholung der Bestimmungen von § 8 in 

§ 18. 

52 Anhang, § 15, 20. 

53 Anhang, § 16. 

54 Anhang, § 19. 

55 Anhang, § 21–22. 

56 Anhang, § 6–7. 

57 Vgl. Scarpatetti, Lenz, S. XXIII–XXV, XXXIX–XL. Vgl. auch Näf, Wetzel; Rüther; Mengis. 

58 Vgl. Lehner, S. 200–202 (auf S. 201 Cod. Sang. 1067 statt 1007). 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 23 

  

Spitals,59 vereinzelt auch die Beginen der Samnung St. Johann,60 die Bewohner 

der Klause im Martinstobel,61 St. Galler Stadtbürger und unbestimmte Laienkrei-

se ausgemacht worden.62 Die vorgestellte geistliche Anleitung bereichert diese 

Adressatenkreise um die Mitglieder der Bruderschaft der Muttergottes und der 

heiligen Sippe im St. Galler Münster. Sie eröffnet uns den Blick auf ein bisher 

unerforschtes Segment geistlicher deutschsprachiger Literatur, das sich an 

Bruderschaftsmitglieder, Laien und Münsterbesucher richtete und z. B. auch im 

Cod. Sang. 460 aus dem Jahr 1497 greifbar wird.63 

5 Die drei lateinischen Mariensequenzen 

des Frühamts 

Wie bereits erwähnt setzte Johannes Knüsli in seinem Stiftungsbrief von 1478 

das Singen von drei lateinischen Sequenzen und einem lateinischen Tropus 

während des Frühamts fest.64 Er dürfte nicht nur selber den Tropus aus einem 

Annenoffizium für seine Zwecke exzerpiert,65 sondern auch die Auswahl und die 

Gestalt der Sequenzen der Frühmesse bestimmt haben.66 Bei der Sequenz Salve 

mater pietatis (siehe unten, S. 27) handelt es sich um die letzten drei Versikel 

und Gegenversikel der Sequenz Salve mater salvatoris.67 Sie gilt mit ihrem natür-

|| 
59 Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 439–440. 

60 Vgl. Scarpatetti, Lenz, S. XXVII, 333–334. 

61 Vgl. Kottmann, S. 161–165. Ebd. wird auch die deutschsprachige Regel aus der stadtferne-

ren Frauenklause Steinertobel bei Mörschwil erwähnt. 

62 Vgl. Kottmann, S. 165–168; Scarpatetti, Lenz, S. XXV–XXVI. 

63 Cod. Sang. 460, S. 5: Z wissen sye allen und yetlichen gegenwirtigen und kúnftigen men-

schen, die disß geschrifft lesent oder hrent lesen. Nachdem also unzwiffenlich daß wirdig 

gotzhß unnd mnster sanst [!] Gallen, daß och gewichett ist in der er Unser Lieben Frowen. Die 

deutschsprachige Handschrift führt Ablässe an und gliedert sie zunächst nach den ausferti-

genden Päpsten, dann nach Festtagen, darauf nach Altären im Münster und im Klosterbezirk 

und schließlich nach dem Jahreskalender. Die Verehrung des Sequenzendichters Notker Balbu-

lus ist dort auf S. 29 schon kurz vor Beginn des sechzehnten Jahrhunderts belegt: Sanctus 

Ntkerus, ain conventher in sant Gallen gotzhusß, der die sequens gemachet hatt, lit in s. Peterß 

capell begraben. Zur Handschrift vgl. Scarpatetti, S. 36–37. 

64 Siehe oben, Anm. 18. 

65 Siehe oben, Anm. 21, 22. 

66 Vgl. Müller, besonders S. 164–170; Labhardt: Textband, S. 132–133. 

67 AH 54, S. 383‒386, Nr. 245, Strophen 19–24 (von Salve mater salvatoris). Vgl. Labhardt: 

Textband, S. 68, Nr. 238*; Wachinger: Art. ‚Salve mater salvatoris‘. 



24 | Philipp Lenz 

  

lichen Rhythmus, ihrem trochäischen Versmaß, ihren reinen, mindestens zwei-

silbigen Reimen als klassisches Beispiel für die Sequenzen der zweiten Epo-

che.68 

Zwar reduzierten die Dominikaner den Umfang der Sequenz Salve mater 

salvatoris häufig durch das Auslassen von gewissen Versikeln, doch scheint die 

Verwendung des letzten Viertels der Sequenz äußerst selten zu sein.69 In der um 

1507 ebenfalls von Joachim Cuntz geschriebenen und mit Melodien in gotischer 

Notation ausgestatteten St. Galler Handschrift Cod. Sang. 546 folgt auf fol. 245r 

Salve mater pietatis mit eigener Überschrift, nämlich einer Autorenzuweisung 

an Adam von St. Viktor,70 unmittelbar auf die vorangehenden Versikel der Se-

quenz Salve mater salvatoris. 

Der Kompilator verkürzte die Sequenz um einen großen Teil des langatmi-

gen allegorischen Marienpreises und wählte als sinnvollen Beginn den Gruß 

Salve mater pietatis, welcher auf den Beginn der ursprünglichen Sequenz an-

spielt. Insbesondere enthält die Kurzsequenz die beiden parallel geschalteten 

Fürbitten an Maria und Christus, Erstere um Empfehlung an ihren Sohn und 

Letztere um Schutz und Erlösung (A.IIb, IIIb). 

Diese lateinische Frühamtssequenz von 1478 scheint außer im späteren 

Cod. Sang. 546 im Kloster St. Gallen nicht oder nur in anderer, fehlerhafter Form 

überliefert zu sein.71 Aufgrund der zeitlichen Nähe von Cod. Sang. 546 (1507) zur 

Frühamtsstiftung (1475), der Andeutung einer Abtrennung der Sequenz Salve 

mater pietatis in jenem Codex und des Fehlens einer breiten Überlieferung der 

besagten Frühamtssequenz im Kloster St. Gallen ist davon auszugehen, dass der 

Text in Cod. Sang. 546 dem Text der ursprünglichen Frühamtssequenz ent-

spricht.72 

Die Sequenz Audi nos (siehe unten, S. 28) entstand wiederum durch die Ab-

trennung des Schlussteils einer bereits bestehenden Sequenz, in diesem Fall der 

|| 
68 Vgl. AH 54, S. VI–VII; Kraß: Stabat mater, S. 83; Kruckenberg, Sp. 1281–1282. 

69 Neben Cod. Sang. 546 existieren nur ein handschriftlicher und zwei gedruckte Textzeugen 

gemäß AH 54, S. 385–386; Labhardt: Textband, S. 117–118, Nr. 237. 

70 Vgl. Labhardt: Textband, S. 118. 

71 Fast identisch und in guter Qualität in Cod. Sang. 337b, S. 419b–418Aa und Cod. Sang. 486, 

fol. 54v–57r, welche jedoch aus dem Benediktinerkloster St. Johann im Thurtal und aus dem 

Dominikanerinnenkloster St. Katharina in St. Gallen stammen. Fehlerhaft bzw. sehr fehlerhaft 

in Cod. Sang. 377, S. 184–185 und Cod. Sang. 466, S. 214–215, deren Vorhandensein im Gallus-

kloster 1478 zudem nicht geklärt ist. Zu den Handschriften und ihrer Herkunft vgl. Scherrer, 

S. 117–118, 129; Labhardt: Textband, S. 20, 94–95, 173–175; Scarpatetti, Lenz, S. 48–51, 125–127. 

72 Der Text in Cod. Sang. 546, fol. 245r‒v stimmt völlig überein mit der Edition in AH 54, S. 383‒

386, Nr. 245, Strophen 19–24. 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 25 

  

Sequenz Ave praeclara maris stella.73 Sie gehört dem Übergangsstil bzw. einer 

Phase verstechnischen Experimentierens an, denn sie mischt dem Parallelismus 

der Doppelversikel und dem einführenden und dem schließenden Einzelversi-

kel der notkerischen Sequenz erste Reime bei.74 In der auf weniger als ein Viertel 

reduzierten Form in Audi nos reimt sich jeweils der dritte Vers der beiden Dop-

pelversikel (B.I–II); dem Postludium fehlt in dieser Form ein Gegenstück zu 

Beginn. 

Wiederum stehen in Cod. Sang. 546 auf fol. 243r die beiden Sequenzenteile 

unmittelbar nacheinander. Getrennt werden sie hier jedoch nicht durch eine 

Autorenzuschreibung, sondern durch Angaben zur Aufführungspraxis, die bei 

den Versikeln Ia, Ib und IIa vorhanden sind.75 Daraus ist zu schließen, dass Audi 

nos mindestens manchmal eigens gesungen wurde. Weitere eigenständige 

spätmittelalterliche Überlieferungen von Audi nos scheinen mit der Ausnahme 

anderer vereinzelter Marienmessen nicht bekannt zu sein.76 Der erste Doppel-

versikel taucht überdies – wie in der deutschen Übersetzung mit der Apostrophe 

O Maria versehen – als Inschrift auf einer 1451 wohl in Köln gegossenen Kir-

chenglocke von St. Michael in Aachen-Burtscheid auf.77 

Ähnlich der vorangehenden Sequenz verzichtet Audi nos weitgehend auf 

das bildreiche Marienlob und schließt parallele Fürbitten an Maria und Christus 

ein.78 Im Gegensatz zu Salve mater pietatis stehen die Bitten um Empfehlung 

bzw. Erlösung jedoch prägnant und unmittelbar zu Beginn im ersten Doppel-

versikel (B.Ia, Ib). 

Der lateinische Text der Kurzsequenz Audi nos der Frühamtsmesse von 1475 

ist sowohl in älteren im Galluskloster nachweisbaren Quellen als Teil der Se-

quenz Ave praeclara maris stella als auch im bereits bekannten jüngeren Cod. 

Sang. 546 vollkommen identisch belegt, so dass ihr Text, der von der Edition in 

|| 
73 AH 50, S. 313‒315, Nr. 241. Vgl. Labhardt: Textband, S. 117, Nr. 235; Brinkmann; Kraß: ,Ave 

maris stella‘, S. 194–199; Kraß: ,Ich gruess dich gerne‘. 

74 Vgl. Kraß: Stabat mater, S. 82; Kruckenberg, Sp. 1275–1278. 

75 Cod. Sang. 546, fol. 243r (Ia): Tres benevociferati scolares trina vice cantant omnibus genu-

flexis. (Ib): Chorus respondet [?] etiam iii. (IIa): Surgunt omnes simul. 

76 Ein Beispiel des vierzehnten Jahrhunderts bei Gärtner, S. 323. Erwähnt wird ein Gesang 

Audi nos nam te filius nihil negans honorat zudem als Teil der Marienmesse des niederländi-

schen Komponisten Jakob Obrecht (1457/58–1505), die aber nicht vor den 1480er Jahren ent-

stand. Vgl. Weinmann, S. 61–62; Adler, S. 313; Finscher. Der Doppelversikel I findet sich auch 

in einem im siebzehnten Jahrhundert gedruckten lateinischen Pestlied wieder. Vgl. Wymann, 

S. 142. 

77 Vgl. Giersiepen. 

78 Vgl. Kraß: Stabat mater, S. 74–76. 



26 | Philipp Lenz 

  

den Analecta Hymnica allein hinsichtlich der Wortfolge virgo mater für mater 

virgo abweicht, mit größter Wahrscheinlichkeit gesichert ist.79 

Einzig die Sequenz Congaudent angelorum (siehe unten, S. 28) des St. Galler 

Mönchs und Dichters Notker Balbulus war in ihrer Vollständigkeit für das Früh-

amt vorgesehen.80 Initium und Postludium umrahmen die – je nach Gliederung 

sechs oder acht – Versikel und Gegenversikel, deren formale Entsprechungen 

sich auf die parallele Silbenzahl beschränken.81 Das Fest der Entrückung Mari-

ens, das Gegenstand dieses Freudengesangs ist, war im Kloster St. Gallen nicht 

nur dichterisch-musikalisch durch die breite handschriftliche Überlieferung der 

Sequenz, sondern auch figürlich durch die beschnitzte Elfenbeintafel des Tuoti-

lo († nach 912) auf dem Rückendeckel eines frühmittelalterlichen Prachtevange-

listars (Evangelium longum) tief in der Tradition des Klosters St. Gallen verwur-

zelt.82 Neben der Autorität Notkers und der starken künstlerisch-liturgischen 

Verankerung in der Haustradition hebt allein schon die Länge die sonntägliche 

Frühamtssequenz von den kürzeren freitags und samstags ab. 

Der Text der im Galluskloster bis ins ausgehende fünfzehnte Jahrhundert 

verwendeten Handschriften weicht im Vergleich zum Text des beginnenden 

sechzehnten Jahrhunderts in einem Wort ab. Während die älteren Handschrif-

ten im Postludium durchgehend venerans verwenden, steht in Cod. Sang. 546 

auf fol. 156v – wie in zahlreichen auswärtigen Handschriften – neu celebrans.83 

Allerdings wurde der Sequenzensammlung des Joachim Cuntz wohl zeitgenös-

sisch in kleinerer Schrift die traditionelle St. Galler Lesart unten hinzugefügt.84 

|| 
79 AH 50, S. 313‒315, Nr. 241. Ältere Quellen aus dem Kloster St. Gallen sind Cod. Sang. 340, 

S. 799; Cod. Sang. 343, S. 33; Cod. Sang. 359, S. 2–3; Cod. Sang. 375, S. 330; Cod. Sang 376, S. 9 

(vgl. zusätzlich die Hymneninitien bei Scherrer, S. 511). Der jüngere Beleg steht in Cod. Sang. 

546, fol. 243r. Sämtliche Handschriften mit der Lesart virgo mater. Die Texte in Cod. Sang. 340, 

375, 376, 546 stimmen völlig überein, indessen Cod. Sang. 343 kleinere Fehler hat und Cod. 

Sang. 359 zusätzlich eine Strophenumstellung aufweist. Zu den Handschriften vgl. Scherrer, 

S. 127–128; Euw, S. 274 (erwähnt), 470‒472, 534‒537, 544–547 (Katalog). 

80 Steinen: Editionsband, S. 66, 170. Vgl. AH 53, S. 179–182, Nr. 104; die digitale Edition bzw. 

Transkription bei e-sequence; Labhardt: Textband, S. 59, 100, Nr. 138. 

81 Vgl. Steinen: Darstellungsband, S. 299–305; Kruckenberg, Sp. 1262–1267. 

82 Cod. Sang. 53. Vgl. Duft, Schnyder, S. 55–93; Ganz. 

83 Steinen: Editionsband, S. 66, 170. Vgl. AH 53, S. 179–182, Nr. 104. Der unter Abt Ulrich 

Rösch (1463–1491) angelegte Cod. Sang. 356, S. 49–50 wurde in den Editionen nicht berück-

sichtigt und deshalb eigens kollationiert. Cod. Sang. 356, S. 49 weicht von den übrigen 

St. Galler Handschriften durch den Genitiv virginis statt des Dativs virgini im Praeludium ab. 

84 Dieser Befund legt nahe, dass Cuntz – nach Begutachtung der St. Galler Handschriften (vgl. 

seine Einträge nach Labhardt: Textband, S. 37) – auch die Texte alter Sequenzen nicht unbe-

dingt aus dem St. Galler Fundus schöpfte, sondern sie möglicherweise denselben jüngeren 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 27 

  

Die folgende parallele Edition bietet links den vorhin erläuterten und ent-

sprechend rekonstruierten ‚St. Galler Text‘ der drei 1478 für das Frühamt festge-

legten lateinischen Mariensequenzen (A.Ia–IIIb, B.Ia–III, C.I–VIII) auf der 

Grundlage bereits bestehender Ausgaben und rechts die noch zu untersuchen-

den deutschen Prosaübersetzungen (A.1a–3b, B.1a–3, C.1–8) aus der geistlichen 

Anleitung in Cod. Sang. 593 (§ 9a, § 11a und § 12a).85 Die Ausgabe des deutschen 

Texts folgt grundsätzlich der handschriftlichen Vorlage, nimmt aber einige 

Normalisierungen vor. Sie betreffen die Wiedergabe von u und v, i und j nach 

ihrem Lautwert, die Auflösung von Abkürzungen (dz in daz, Jhu in Jhesu), die 

Großschreibung von Satzanfängen und Eigennamen sowie die Worttrennung, 

die Interpunktion und die Textgliederung nach heutigem Verständnis. Diakriti-

sche Zeichen werden abgedruckt, sofern sie eine lautliche Funktion erfüllen 

und nicht reine graphische Distinktionszeichen sind. 

[A] Sequenz Salve mater pietatis [§ 9a = Cod. Sang. 593, S. 5–6] 

[Ia] Salve, mater pietatis  

et totius trinitatis 

nobile triclinium, 

[1a] Gott grtz dich, ain mtter der miltikait 

und der gantzen hailgen drivaltikait ain edler 

schrin. 

[Ib] Verbi tamen incarnati 

speciale maiestati 

praeparans hospitium. 

[1b] Wan du hast dem ewigen wort, daz da 

mentsch worden ist, ain besonderbare herberg 

berait. 

[IIa] O Maria, stella maris, 

dignitate singularis, 

super omnes ordinaris 

ordines caelestium. 

[2a] O Maria, ain stern des meres, du allain in 

wirdikait úber all kr der himlen geordnet bist. 

[IIb] In supremo sita poli, 

nos commenda tuae proli, 

ne terrores sive doli 

nos supplantent hostium. 

[2b] Da du in den obresten himel gesetzt bist, o 

da empfilch uns dinem kind, daz die schrcken 

und bsen list unser vigenden uns nit under-

truckend. 

|| 
auswärtigen Quellen entnahm, in denen er auch die Melodien in gotischer Notation auf Linien 

vorfand. Dies würde auch arbeitsökonomisch Sinn ergeben. 

85 Zur Rekonstruktion des mutmaβlichen ‚St. Galler Texts‘ der lateinischen Sequenzen des 

Frühamts siehe oben bei Anm. 72, 79, 83. Cod. Sang. 593 ist vollständig digitalisiert und online 

verfügbar bei e-codices. 



28 | Philipp Lenz 

  

[IIIa] In procinctu constituti 

te tuente simus tuti, 

pervicacis et versuti 

tuae cedat vis virtuti, 

dolus providentiae. 

[3a] O daz wir ain unserem lettsten ende durch 

din beschirmung sicher sygent und denn die 

krafft und verschung des bslystigen túfels 

diner tugent und sin untrúw diner fúrsichtig-

kait wichen mssent. 

[IIIb] Iesu, verbum summi patris, 

serva servos tuae matris, 

solve reos, salva gratis 

et nos tuae claritatis 

configura gloriae. 

[3b] O Jhesu, daz wort des obresten vatterß 

beschirm die diener diner mtter und erlß uns 

und behalt uns vergeben und mitbilde uns der 

klarhait diner glori amen. 

[B] Sequenz Audi nos [§ 11a = Cod. Sang. 593, S. 6–7] 

[Ia] Audi nos, 

nam te filius 

nihil negans honorat. 

[1a] O Maria erhr uns, won din son eret dich 

geren und versait dir nút. 

[Ib] Salva nos, 

Iesu, pro quibus 

virgo mater te orat. 

[1b] O Jhesu behalt uns, fúr die din mtter dich 

bitt. 

[IIa] Da fontem boni visere,  

da purae mentis oculos 

in te defigere, 

[2a] O Jhesu gib uns mit begird z schowen den 

brunnen diner gtti. Und gib uns unsere ogen 

und begird aines lutteren gemttes in dich z 

hefften, 

[IIb] Quo haustu sapientiae 

saporem vitae valeat 

mens intellegere, 

[2b] daz unser gemtt den trunck diner 

wysshait und den schmack oder sssigkait des 

ewigen lebens verston múg. 

[III] Christianismi fidem 

operibus redimire 

beatoque fine 

ex huius incolatu saeculi, 

auctor, ad te transire. 

[3] O herr und gib unß den cristenlichen globen 

mitt gtten werchen z zieren, daz wir ain 

unserem letztsten ende von dem ellend dieser 

welt z dir komen múgent amen. 

[C] Sequenz Congaudent angelorum [§ 12a = Cod. Sang. 593, S. 7–9] 

[I] Congaudent angelorum chori 

gloriosae virgini, 

[1] Die chr der englen mitfrwent sich der 

erwirdigen jungfrowen Marien, 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 29 

  

[IIa] Quae sine virile 

commixtione genuit 

[2a] die on allen mnnlichen somen geborn 

hatt 

[IIb] Filium, qui suo 

mundum cruore medicat. 

[2b] den sun, der mit sinem blt die gantzen 

welt geartznet hatt. 

[IIIa] Nam ipsa laetatur, quod caeli 

iam conspicatur principem, 

[3a] Darumb frwt sy sich, daz sy den fúrsten 

ansicht, 

[IIIb] In terris cui quondam sugendas 

virgo mamillas praebuit. 

[3b] dem sy hie uff erdrich vor zytten ire brúst-

lin z sugen gegeben hatt. 

[IVa] Quam celebris angelis Maria, 

Iesu mater, creditur, 

[4a] O wie fast hochwirdig Maria, die mtter 

Jhesu, von den englen in dem himelrich ge-

schtz und geeret wirt, 

[IVb] Qui filii illius debitos 

se cognoscunt famulos! 

[4b] die selbigen engel sich ihres suns billich 

diener erkennent. 

[Va] Qua gloria in caelis 

ista virgo colitur, 

Quae domino caeli 

praebuit hospitium 

sui sanctissimi corporis! 

[5a] O wie mit grosser glori und ere die junck-

frow in den himlen gelobet wirt, die dem her-

ren dess himels die herberg ires allerhailiges-

ten libes hie gegeben hatt. 

[Vb] Quam splendida polo 

stella maris rutilat, 

Quae omnium lumen 

astrorum et hominum 

atque spiritum genuit! 

[5b] O wie schn und clar dieser merstern 

Maria in dem himel lúchten und schinen ist, 

die daz liecht aller sternen aller mentschen und 

gaisten geboren hatt. 

[VIa] Te, caeli regina, 

haec plebecula 

piis concelebrat mentibus: 

[6a] Darum, du kúnigin der himlen, din flcklin 

mitt milten gemten dich eret und dir dienet 

[VIb] Te cantu melodo 

super aethera 

una cum angelis elevat. 

[6b] und dich mitt sssem gesang mit den 

englen úber all himel erhcht. 



30 | Philipp Lenz 

  

[VIIa] Te libri, 

virgo, concinunt prophetarum, 

chorus iubilat sacerdotum, 

apostoli 

Christique martyres praedicant. 

[7a] Och die bcher der propheten dich mit-

lobent und die schar der priestern mit dir sich 

húgent, och all zwolffbotten und martrer dich 

usskúndent. 

[VIIb] Te plebes 

sexus sequitur utriusque, 

vitam diligens virginalem, 

caelicolas 

in castimonia aemulans. 

[7b] Darz bede geschlcht dines folkes, man 

und frowen, liebi hand z dinem 

junckfrlichen leben und folgend dir nach und 

die himeleschen inwoner in diner kúnschhait 

dich lobent. 

[VIII] Ecclesia ergo cuncta, 

te cordibus 

teque carminibus venerans, 

Tibi suam manifestat 

devotionem, 

Precatu te supplici 

implorans, Maria, 

Ut sibi auxilio 

circa Christum dominum 

esse digneris per aevum. 

[8] Darum, o Maria, die gantz cristenhait mit 

hrtzen und gedichten dich billich erend und 

bitt dich und wainet dich ain mit ierem 

demtigem gebett, das du vor Cristo dem her-

ren der hailgen cristenhait ewenklich z hilff 

komen wellist amen. 

6 Die deutschen Sequenzenübersetzungen und 

ihre Gebrauchsbestimmung 

Das augenfälligste Merkmal der deutschen Übersetzungen ist die Aufgabe der 

Formgebundenheit zugunsten eines Prosatexts. Als einziges durchgehendes 

Gliederungsprinzip verbleiben rubrizierte Großbuchstaben und die Interpunkti-

on. Meistens stehen Erstere zu Beginn von Versikel und Gegenversikel, selten 

innerhalb derselben, besonders wenn sie lang sind. 

Die Befreiung von jeglichen formalen Zwängen ermöglichte, wie der Quel-

lentext selbst explizit ankündigt (von wort z wort […] in tútsch),86 eine Wort-für-

Wort Übersetzung, wobei die Wortfolge weitgehend der deutschen Syntax folgt. 

Trotz dieses wörtlichen und sehr textnahen Verfahrens besitzen die deutsch-

sprachigen St. Galler Sequenzen mindestens stellenweise sprachliche und stilis-

tische Konturen, die sie von der lateinischen Vorlage abheben. 

|| 
86 Anhang, § 12. 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 31 

  

Wie in vergleichbaren Übertragungen ist das wichtigste übergreifende 

Stilprinzip die Explizierung, d. h. die Texterweiterung zur Verständnishilfe oder 

zur inhaltlichen Ausgestaltung.87 Neben der Ausschreibung des impliziten Sub-

jekts Maria (B.Ia/1a, C.Vb/5b) und von Pronomen (z. B. sibi: der hailgen cristen-

hait [C.VIIIb/8b]) trifft man häufig auf zusätzliche Attribute, die Begriffe präzi-

sieren (z. B. mundum: gantzen welt [C.IIb/2b]; plebes / sexus […] utriusque: bede 

geschlcht dines folkes, man und frowen [C.VIIb/7b]) oder theologische und exe-

getische Fachtermini und Konzepte allgemeinverständlich umschreiben (z. B. 

trinitas: hailgen drivaltikait [A.Ia/1a]; In procinctu constituti: O daz wir ain unse-

rem lettsten ende; vis: krafft und verschung; versuti: túfels [A.IIIa/3a]; vitae: 

ewigen lebens [B.IIb/2b]; incolatu: ellend [B.III/3]; angelis: von den englen in dem 

himelrich [C.IVa/4a]). 

Einige Formen der Texterweiterung führen zur Intensivierung oder Emotio-

nalisierung des sprachlichen Ausdrucks.88 Dazu zählen neu geschaffene syno-

nyme Paarformeln (saporem: schmack oder sssigkait [B.IIb/2b]; creditur: ge-

schtz und geeret wirt; Qua gloria: O wie mit grosser glori und ere; Quam 

splendida: O wie schn und clar; rutilat: lúchten und schinen ist; te concelebrat: 

dich eret und dir dienet; te […] implorans: bitt dich und wainet dich [C.IVa/4a, 

Va/5a, Vb/5b, VIa/6a, VIII/8]), gewisse attributive Erweiterungen (te […] hono-

rat: eret dich geren [B.Ia/1a]; visere: mit begird z schowen [B.IIa/2a]) sowie em-

phatische Apostrophen und Interjektionen (A.IIIa/3a, IIIb/3b; B.Ia/1a, Ib/1b, 

IIa/2a, III/3; C.IVa/4a, Va/5a, Vb/5b).89 Letztere markieren im Prosatext häufig, 

besonders in den Übersetzungen der beiden Kurzsequenzen, die Entsprechun-

gen der Versikelanfänge der lateinischen Vorlage. 

Auslassungen, Vereinfachungen und grobe Änderungen kommen eher sel-

ten vor. In Congaudent angelorum fehlen in der deutschen Übersetzung der Vers 

Tibi suam manifestat devotionem (C.VIII) im Postludium sowie vorher die Ent-

sprechungen von celi (C.IIIa/3a), virgo und Christique (C.VIIa/7a). Die Überset-

zung des zweiten Teils des Gegenversikels C.7b ist eigensinnig oder nicht ge-

lungen, weil der Übersetzer caelicolas anstatt plebes als Subjekt wahrnimmt 

und die parallele Struktur der beiden Partizipien Präsens diligens und aemulans 

|| 
87 Vgl. Kraß: Stabat mater, S. 294–306, 320–324, 340–343. 

88 Vgl. ebd., S. 338–340. 

89 Visere als verbum intensivum ruft freilich geradezu nach einer attributiven Erweiterung. 

Vgl. Menge, S. 244. 



32 | Philipp Lenz 

  

verkennt. Eine Vereinfachung liegt auch in der Übersetzung von Quo haustu 

sapientiae in Audi nos (B.IIb/2b) vor.90 

Während die vollständig aufgenommene Sequenz Congaudent angelorum 

Maria ausgiebig und bildhaft preist, treten in den verkürzten Sequenzen Salve 

mater pietatis und Audi nos vor allem die Fürbitten an Maria und Christus her-

vor. Die Anweisung zur Aufführungsart von Audi nos, welche die dreimalige 

Wiederholung des ersten Versikels durch die Schüler und die dreimalige Wie-

derholung des ersten Gegenversikels durch die Schüler und die Priester vor dem 

gemeinsamen Singen der restlichen Verse festhält, verstärkt durch die Repetiti-

onen den appellativen Charakter der Sequenz.91 Diese Wiederholungen führen 

auch dazu, dass die Sequenz in ihrer Durchführung aus neun und nicht nur aus 

fünf Versikeln besteht. 

Für die Bestimmung der Funktion der St. Galler Sequenzenübersetzungen 

scheint es nützlich, die vielschichtigen Forschungsergebnisse in diesem Gebiet 

auf einige grundsätzliche Praktiken bzw. Entwicklungen zu reduzieren. Dabei 

werden Gebrauchssituationen außerhalb des geistlich-religiösen Bereichs wie 

die Verwendung deutscher Übersetzungen liturgischer Texte im Unterricht oder 

der Gesang deutschsprachiger geistlicher Lieder im säkularen öffentlichen 

Raum weggelassen.92 In Betracht kommen die Übertragung lateinischer Gesänge 

für den volkssprachlichen Gesang in der Liturgie sowie die Übersetzung lateini-

scher liturgischer Texte in deutsche Prosa als Verständnishilfen bzw. zum inne-

ren Mitvollzug derselben durch die Laien.93 Zu beachten sind sodann zwei ge-

|| 
90 Eine ähnliche syntaktische Vereinfachung dieses Versikels bei Kraß: ,Ave maris stella‘, 

S. 199. 

91 Die Angaben in Cod. Sang. 546 bestätigen diese Art der Durchführung (siehe oben, 

Anm. 75). 

92 Vgl. Henkel, Deutsche Übersetzungen, S. 40–45. Die Präfatio einer 1494 gedruckten Samm-

lung von deutschen Übertragungen lateinischer liturgischer Gesänge, wiedergegeben bei 

Wachinger: Der Mönch von Salzburg, S. 157–158, bietet ein reiches Panorama an sprachlichen 

Gestaltungsmöglichkeiten und an möglichen Funktionen jener Gesänge. Dazu zählt auch das 

Singen deutschsprachiger geistlicher Lieder in den Straßen der Stadt, um anstößige weltliche 

Lieder zu verdrängen. Verschiedene grundsätzliche Gebrauchssituationen wie das gemein-

schaftliche oder private Singen eines Lieds mit Stimme oder im Geiste, das Lesen eines Lieds 

und das Hören eines gesungenen oder gelesenen Lieds kommen kurz zur Sprache bei Theben, 

S. 3, 22. Vgl. auch die grundsätzlichen Erwägungen von Wachinger: Gattungsprobleme. 

93 Unter den sechzig bis siebzig deutschen Liedern des Kirchenjahrs, die in spätmittelalterli-

cher Überlieferung aus zwei Zisterzienserinnenklöstern in der Lüneburger Heide bekannt sind, 

gibt es nach Lipphardt, S. 177–178, 180–181, 187, 188, 189–190, 193, mindestens eine Handvoll 

Übertragungen lateinischer Antiphonen, Sequenzen und Hymnen, die für den Gesang be-



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 33 

  

genläufige Entwicklungen, nämlich einerseits der Transfer von ursprünglich 

lateinischen Texten aus der Liturgie in den privaten Raum und ihre häufig 

volkssprachliche Aneignung zur individuellen Andacht oder Lesung,94 anderer-

seits – für unsere Fragestellung weniger relevant – der Transfer von deutsch-

sprachigen Gebeten ohne lateinisch-liturgische Vorlagen in die Messe zur stillen 

persönlichen Andacht.95 

Die sprachliche Ausgestaltung, die Überlieferung und der religiös-institu-

tionelle Produktionszusammenhang bestimmen den Gebrauchszweck der 

St. Galler Sequenzenübersetzungen ziemlich genau. Die Prosaform, die einer 

eigenständigen Zweckbestimmung oder Kunstform entgegensteht, die Verbin-

dung von lateinischem Incipit, deutscher Übersetzung der Sequenz und explizi-

ter vorgeschalteter Ankündigung der Übersetzung, sodann die Wir-Perspektive, 

die sich vom betenden Ich einer völlig individualisierten Andacht abhebt,96 

schließlich die Einbettung der Sequenzen in die Frühmesse und die Angaben 

|| 
stimmt waren. Vgl. auch die eher knapp und allgemein gehaltenen Ausführungen bei Harnon-

court, S. 302–304. 

Einige Beispiele für den zweiten Fall finden sich bei Janota, S. 39: „Da das Amt lateinisch 

gesungen wurde, kam ein übersetztes Meßformular (man nahm mit Vorliebe die Samstagsmes-

se Beatae Mariae Virginis) dem verständlichen Wunsch der Laien entgegen, die Messe wenigs-

tens still mitbeten zu können. Bei diesen Übertragungen war es keineswegs die Regel, die 

Gebete in Reimform zu bringen“; Kraß: Stabat mater, S. 296, 298–299, 324–325, 329–330, mit 

Zitat von S. 325: „Vermutlich dienten die schlichten Prosa-Übertragungen […] primär als Ver-

ständnishilfe für den liturgischen Vollzug der lateinischen Sequenz […]“; Thali, S. 248–249: 

„Das ‚Karwochenbüchlein‘ bietet über die Erklärung der liturgischen Handlungen hinaus 

Meditationshilfen und Körperübungen für ein intensiviertes persönliches Miterleben der litur-

gischen Feier und durchbricht so deren repetitiven Charakter. Die deutschen Texte lassen das 

in der Liturgie gemeinschaftlich zelebrierte objektive Heilsgeschehen zum persönlichen religi-

ösen Erfahrungsraum werden.“ 

94 Der Transfer der lateinischen Liturgie ins Private geschah auf verschiedene Weise. Zur 

Vermittlerrolle des aus dem persönlichen Brevier hervorgegangenen lateinischen und volks-

sprachlichen Stundenbuchs sowie der Tagzeiten deutscher Privatgebetbücher vgl. Lentes, 

S. 67–76; Erhardt, S. 287–291. Zu den deutschen Übersetzungen von Messtexten zum persönli-

chen Gebrauch vgl. Henkel: Deutsche Messübersetzungen, S. 116–117, 211 und passim. Zum 

veränderten, manchmal privaten Gebrauch der lateinischen Sequenzentexte vgl. Kraß: Stabat 

mater, S. 147–152, 324–331 und passim. 

95 Zum Gebrauch deutscher Privatgebetbücher zur stillen Andacht bzw. zum Beten deutscher 

Gebete während der lateinischen Messe vgl. Janota, S. 40, 82; Lentes, S. 7, 36, 236–240. 

96 Vgl. Brinkmann, S. 16. Zum Vorherrschen der Ich-Form in deutschen Privatgebetbüchern 

des Mittelalters gegenüber dem gemeinschaftlichen Wir der Liturgie vgl. z. B. Wiederkehr, 

S. 148–149. Zahlreiche Beispiele in Scarpatetti, Lenz, zusammenfassend S. XIX–XX, XXIII–

XXVII, XLII. 



34 | Philipp Lenz 

  

zur gesanglichen Aufführungspraxis der lateinischen Sequenz Audi nos veror-

ten die deutschen Sequenzentexte eindeutig in der lateinischen Liturgie. Der 

Primärzweck der deutschen Übersetzungen lag demnach im Verständnis bzw. 

im inneren Mitvollzug der in den Frühmessen gesungenen lateinischen Sequen-

zen. 

Ob der Prozess der Verinnerlichung gleichzeitig zum Singen der lateini-

schen Sequenzen während der Frühmesse durch die Lektüre der deutschspra-

chigen Übersetzungen in mitgebrachten Büchern wie Cod. Sang. 593 oder durch 

die Vergegenwärtigung von außerhalb der Frühmesse in deutscher Übersetzung 

angeeigneten Kenntnissen der Sequenzentexte geschah, ist unklar, aber auch 

zweitrangig. Die wöchentliche Wiederholung der drei gleichbleibenden Se-

quenzen bedeutete, dass der Aufwand für die gedankliche inhaltliche Durch-

dringung der lateinischen Texte mit Hilfe der deutschen Übersetzungen und für 

die Vergegenwärtigung derselben gering ausfiel. 

7 Schluss 

Der politische und wirtschaftliche Wiederaufstieg des Klosters St. Gallen im 

fünfzehnten Jahrhundert ging einher mit der Erneuerung der Bibliothek, des 

Buchwesens, der Schule und der Liturgie. Die Reform der Liturgie besaß eine 

besondere Stellung, weil sie sich direkt auf die umliegende Bevölkerung aus-

wirkte. Ein wichtiger Bestandteil der erneuerten Liturgie und der religiösen 

Ausstrahlung des Klosters stellte die Marienverehrung dar, die durch das neu 

gestiftete Frühamt (1475), die neu errichtete Münsterprädikatur (1481), die 

gleichzeitig aufblühende Marienwallfahrt ins Münster und die um die Jahrhun-

dertwende fassbare Bruderschaft der Muttergottes und der heiligen Sippe geför-

dert und geformt wurde. 

An der Schnittstelle zwischen der Wiederbelebung der Sequenzentradition, 

der Erneuerung der Kirchenmusik und dem Aufschwung der Marienverehrung 

standen die Mariensequenzen, die an der Wende zum sechzehnten Jahrhundert 

rund ein Sechstel bis ein Fünftel des klösterlichen Sequenzenbestands aus-

machten. Einen besonderen Rang erlangten die drei Sequenzen Salve mater 

pietatis, Audi nos und Congaudent angelorum, die in der Folge einer Stiftung aus 

dem Jahr 1478 außer an Marienfesten und ihren Oktaven je einmal wöchentlich, 

nämlich am Freitag, am Samstag bzw. am Sonntag, in der Frühmesse im Müns-

ter zu singen waren. Während die ersten beiden Gesänge Kurzfassungen von 

bestehenden Sequenzen darstellen, bewahrt die dritte, eine Dichtung des 

St. Galler Mönchs Notker Balbulus, ihre ursprüngliche Form. Die Rubriken zu 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 35 

  

Audi nos vermitteln uns überdies Kenntnisse zur praktischen Aufführung der 

Sequenz mit Wiederholungen, abwechselnden und gemeinsamen Gesangspar-

tien, welche die reine Text- und Musiküberlieferung nie erahnen ließe. 

Die deutschen Prosaübersetzungen der drei lateinischen Mariensequenzen 

sind in einer geistlichen Anleitung für die Bruderschaft der Muttergottes und 

der heiligen Sippe überliefert. Alle Anzeichen deuten darauf hin, dass sie der 

Verinnerlichung bzw. dem parallelen stillen Mitvollzug der lateinischen Se-

quenzen durch die Bruderschaftsmitglieder während der Frühmesse dienen 

sollten. 

Die Marienverehrung und andere spätmittelalterliche Frömmigkeitsformen 

brachten ein Schrifttum hervor, welches sich spezifisch an Bruderschaftsmit-

glieder, Laien und Münsterbesucher richtete. Neben den bekannten vorherr-

schenden Adressaten- und Rezipientenkreisen geistlicher deutschsprachiger 

Literatur in St. Gallen, den Nonnen, Beginen, Begarden und Laienbrüdern, wird 

sich die Forschung künftig vermehrt mit jenen auseinandersetzen müssen. 

Anhang: Edition der geistlichen Anleitung für die 

Bruderschaft der Muttergottes und der heiligen 

Sippe nach Cod. Sang. 593, S. 2–1497 

[§ 1] [S. 2] Dis ist ain kurtze abgeschrifft der núwen hailsame, fruchtbaren, hail-

gen brderschaifft gottes und siner lieben hailgen mtter und magt Marien und 

allem irem gtten adenlichem geschlcht, des fil ist, z lob und ere, och da by 

sant Gallen und sant Othmar, was die mentschen, die in der wirdigen 

brderschaifft sind, tn sollen all jar. 

[§ 2] Es sol ain mentsch alle tag ain Pater noster und ain Ave Maria btten 

und dann uff daz Ave Maria dis kutz gebttli sprechen, also: [§ 2a] O Maria, 

gesegnet sygent din vatter und mtter, sant Joachim und sant Anna, von denen 

din mgtlicher lib on all masen der súnd empfangen und geboren ist,98 amen. 

Oder es sol ain mentsch ain Ave Maria darfúr btten, wr dis gebettli nit wol 

gelrnen kund. 

|| 
97 Zu den editorischen Richtlinien siehe oben, S. 27. Die hier vorkommenden seltenen zeitge-

nössischen Korrekturen werden normalerweise kommentarlos übernommen; die Rubrizierung 

bleibt unerwähnt. 

98 Identisch unten, § 10b. 



36 | Philipp Lenz 

  

[§ 3] Und uff sant Annen tag (der alle jar uff den nchsten tag nach sant Ja-

cobs tag gefalt) sol ain jeder mentsch an morgenfr in daz múnster sant Gallen 

gon z der gesungnen mess,99 die man denn uff denselben tag, da von sant 

Annen singt, won uff denselben tag Unser Frow mit ir mess ir hailgen mtter 

sant Annen wichen msß und z derselben sant Annen mess ain jetlicher [S. 3] 

mentsch, der darz liebe und gnad hat, sant Annen, Unser Lieben Frowen und 

allem irem edlen, gtten geschlcht gemainlich z lob und eren mit ainem 

pfennig oder haller, welhes er will, ain mess frumen sol. 

[§ 4] Item uff sant Joachim des patriarchen, Unser Lieben Frowen elicher 

vatter tag (der alle jar in dem hailgen advent vor wchnecht ain den nchsten 

tag nach Unser Lieben Frowen empfenchnus in mtter lib gefalt) sol ain jetli-

cher mentsch all jar ain die brderschafft zwen pfennig geben, dem, der darz 

verordnet wirt: N. in loco N. Und uff denselben tag darz aber in daz múnster z 

sant Joachims gesungen mess gon,100 die man alle jar uff sinen tag glich und 

bald och mit orgelen gantz und ministranten nach der breye singt,101 doch sol er 

uff denselben tag z dem messfrúmen nit schuldig sin noch verbunden etc. 

[§ 5] Aber uff sant Joseph unsers lieben heren Jhesu Christi ain geschetzter 

vatter und Unser Lieben Frowen ain jungfrowlicher elicher gemahel tag (der alle 

jar in der fassten ain dem nunzehenden tag des mertzen gfalt),102 so begat man 

jarzit aller der mentschen, die uss dieser glúcklichen brderschafft gestorben 

sind, mit ainer gesungnen mess, aber glich nach der breigi in dem [S. 4] múns-

ter, denselben totten mentschen und darz ir aller vttern und mttern, vordren 

und nachkomen, der aller selen z trost und z hilff aber ain jetlicher mentsch 

mit ainem haller oder pfennig ain mess frúmen sol. 

[§ 6] Welche mentschen aber z dem messfrúmen nit liebe und gnad habent 

oder z arm wrind oder gaistlich lút oder schwsteren wrint, die sllent fúr 

|| 
99 Die regelmäßige Frühmesse und die Messe am Fest der heiligen Anna bereits in Sti1 (Stif-

tungsurkunde vom 28. Juni 1475), Z. 39–45, 169–170 und passim nach Lenz: Reichsabtei, 

S. 552–562. 

100 Die Messe am Fest des heiligen Joachim, die unmittelbar nach dem ordentlichen Frühamt 

oder im Fall einer Predigt nach dieser stattfinden soll, bereits in der Stiftung des Johannes 

Knüsli vom 7. November 1478 nach Müller, S. 167; Lenz: Reichsabtei, S. 404. 

101 Die Orgelmusik bereits festgesetzt für die Messe am Fest der heiligen Anna in Sti1, Z. 172–

175 nach Lenz: Reichsabtei, S. 557. 

102 Die Erwähnung der eigentlichen Messe zu Ehren des heiligen Josef wurde hier wohl ver-

gessen, ist aber unten in § 13 zusammen mit der Annen- und Joachimsmesse gleichwertig 

aufgeführt. Grundgelegt wurde sie in der Stiftung des Johannes Knüsli vom 7. November 1478 

nach Müller, S. 167; sie war neu abzuhalten am Marien- bzw. Annenaltar im Münster gemäß 

Sti2 (Stiftungsurkunde vom 19. Dezember 1480), Z. 71–75 nach Lenz: Reichsabtei, S. 565. 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 37 

  

daz frúmen zway Pater noster und zway Ave Maria betten in der mess und deß-

gelich uff sant Annen tag och. Och welhen mentschen dieser stúcklin ains oder 

mer z tnd etwa vergessint oder uff die tag nit anhaimsch oder kranck wrint 

oder wie daz zgieng, underwgen liessent, wie dick daz beschech, die sllent 

gantz kan súnd davon haben noch nút darumb verbunden sin, alles ungevar-

lich. 

[§ 7] Besunder all elút in dis brderschafft gern gon sollent, won sant Anna 

och mit allen iren kinden in dar e gesin ist.103 

[§ 8] [S. 5] Es ist ze wissen, daz in Unser Lieben Frowen mess und ampt, so 

man altag in dem loblichen múnster sant Gallen an morgen uff Unser Lieben 

Frowen altar vor dem kor singt, sol man die tritten collect oder gebett von sant 

Joachim und sant Annen, Unser Lieben Frowen vatter und mtter, tglich sin-

gen und nemen, dessglich och all tag ain collect von sant Joseph, mit Unser 

Frowen collect beschlossen. Das och also z tnd in der bpstlichen bull 

darúber gegeben loblich besttiget ist.104 

[§ 9] Me sol man alle frytag disen sequentz Salve mater pietatis mit sinen 

nachgenden versen singen,105 der z tútsch also ist oder lút: [§ 9a: siehe oben, 

S. 27] Gott grtz dich (…) diner glori amen. 

[§ 10] Item all samstag und sonnentag, wenn man daz Alleluia brucht in 

dem chor, dies Alleluia singen: [§ 10a] O Maria benedicti sint parentes tui Io-

achim et Anna ex quibus sine peccati macula processit caro tua virginea, allelu-

ia.106 Daz z tútsch ist also: [§ 10b] O Maria, gesegnet sygent din vatter und 

mtter, sant Joachim und sant Anna, von denen din mgtlicher lib on all masen 

der súnden empfangen und geboren ist.107 

[§ 11] Und alle samstag disen sequentz Audi nos etc.108 und dieselben zwen 

verß z dem tritten mal námen oder singen, daz die iii schler anfachhind iii 

|| 
103 Rest der Seite leer. 

104 Das Frühamt und die zwei Kollekten der Jungfrau Maria sowie des heiligen Joachim und 

der heiligen Anna bereits in Sti1, Z. 39–45, 66–71 nach Lenz: Reichsabtei, S. 553–554, dort 

jedoch in anderer Reihenfolge als im vorliegenden Text. Die Kollekte des heiligen Josef und die 

Auflage, eine päpstliche Bestätigung einzuholen, die am 19. September 1482 ausgestellt wurde, 

bereits in Sti2, Z. 65–70 nach Lenz: Reichsabtei, S. 565 mit Anm. 5. 

105 Bereits in der Stiftungsurkunde vom 7. November 1478 des Johannes Knüsli gemäß Müller, 

S. 167. 

106 Bereits in der Stiftungsurkunde vom 7. November 1478 des Johannes Knüsli gemäß Müller, 

S. 166–167. Am Rand steht A ablass xx tag. 

107 Identisch oben in § 2a. 

108 Bereits in der Stiftungsurkunde vom 7. November 1478 des Johannes Knüsli gemäß Müller, 

S. 167. 



38 | Philipp Lenz 

  

mal bis da her singent109 Audi nos nam te filius nichil negans honorat und denn 

die priester und die schller singint och iii mal Salva nos Iesu pro quibus virgo 

mater te orat und darnach die nachgenden vers desselben sequentz usssin-

gend,110 welher sequentz ist in tútsch also: [§ 11a: siehe oben, S. 28] O Maria 

erhr uns (…) [S. 7] z dir komen múgent amen. 

[§ 12] Witter merck. In derselben Unser Lieben Frowen mesß sol man all 

sonnentag in dem chor singen disen sequentz Congaudent angelorum etc.,111 der 

von wort z wort ist also in tútsch: [§ 12a: siehe oben, S. 28] Die chr der englen 

(…) [S. 9] z hilff komen wellist amen. 

[§ 13] Item uff sant Joachims tag sol man ewengklich alle jar ain loblich 

ampt oder mess von sant Joachim in dem múnster sant Gallen uff Unser Lieben 

Frowen altar, da er och mit sant Annen und sant Joseph und sant Gallen und 

sant Othmar patron und husher ist, singen mit der orgelen und zwayen minis-

tranten etc. und desgelich von sant Annen und von sant Joseph uff ire hailgen 

tag och also loblich etc.112 

[§ 14] Und dis alles wie hie vorstat loblich besttiget und verbriefft und ver-

siglet ist also ewenklichen z tnd und getrúwlich ze halten on gevarlich.113 

[§ 15] Ze wissen sol sin, daz alle jar gefalt der tag sant Joachims Unser Lie-

ben Frowen vatter uff den núnden tag in dem wintermonat, daz ist uff de al-

lernechsten tag nach Unser Frowen tag, als sie emfangen ist worden in mterlib 

vor winacht.  

Annen Unser Lieben Frowen mtter in dem hwmonat ain dem allernechs-

ten tag nach sant Jacobs tag des grosseren. 

Josephs uff den xix tag in dem mertzen, daz ist in der fasten ain dem nechs-

ten tag on ainen vor sant Benedicten tag. 

Maria Cleophe und sant Maria Salome Unser Frowen schwster in dem ma-

yen uff sant Urbans tag.114 

[§ 16] Welcher mentsch Unser Lieben Frowen fatter und mtter und ander 

geschlcht lieb hatt und dem gern dienet und eret, sol wússen, daz es Unser 

|| 
109 Die Ziffern und Wörter iii und iii mal wurden mit feinerer Feder als der übrige Text im 

vorhandenen Leerraum ein- oder nachgetragen. Offenbar waren zum Zeitpunkt der Nieder-

schrift nur drei der vier Schülerstellen besetzt, welche die Frühamtsstiftung von 1475 vorsah. 

Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 392, 398. 

110 Siehe oben, Anm. 75. 

111 Bereits in der Stiftungsurkunde vom 7. November 1478 des Johannes Knüsli gemäß Müller, 

S. 167. 

112 Siehe oben, Anm. 99, 100, 102. 

113 Am Rand steht Nota hic. 

114 Am Rand steht Merck daz. 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 39 

  

Frow so gern hat, daz ir dick daz ain grosse frd ist und besser wol gefallen 

daran hatt, denn ob sollich dienst, ere und gebett ir selber beschhe. Won z 

gelicher wise als unser lieber her siner lieben mtter nút versagen mag noch 

will noch mag och Unser Frow ir vatter und mtter sant Joachim und sant An-

nen nút versagen, fúr wen sy bittend. Und desglich iren junckfrwlichen und on 

zwifel ir ii lieben schwsteren, gemahel sant Joseph och. 

[§ 17] [S. 10] Darum daz och fast gtt ist und Unser Lieben Frowen gar wol 

gefellig ist, welche mentschen ir z lob und ere ir kind Joachim, Anna oder Jo-

seph oder Cleophe oder Salome in dem cristenlichen toff nehmen lassend von 

liebe wegen, die si z Unser Frowen und irem hailgen loblichen geschlcht 

hand.115 

[§ 18] Mer ist z wússen, daz man in sant Gallen statt und in sant Gallen 

múnster singt alletag ewenklich am morgenfr ain mess von Unser Lieben 

Frowen. Und in derselben mess singt man och alltag ain collect, daz ist ain ge-

bet, von sant Joseph und wirt mitt Unser Frowen collect beschlossen. Und darz 

ist die tritt collect alle tag von Unser Frowen vatter und mtter gemain und ist 

also ewenklich z halten und z tnd von unser halgen vatter Sixto quarto dem 

bapst loblichen besttiget und versiglet.116 

[§ 19] Sciendum quod mane officium misse dei genetricis Marie in monas-

terio regali sancti Galli anno domini millesimo quadringentesimo septuagesimo 

septimo ipsa die purificationis eiusdem semper virginis inclite Marie incepit 

decantari.117 

[§ 20] [S. 11] Nach der natúrlichen ordnung zell. Ze wússen sy, daz nun Un-

ser Frowen tag alle jar sind. 

Item der erst ist unser Lieben Frowen empfengnuss, als si in ir mtter sant 

Annen lib on all másen der erbsund empfangen ward. Derselb tag gefalt alweg 

ain den achtenden tag in dem wintermonat. 

Der ander ist Unser Lieben Frowen gepurtlicher tag, als si ir mtter sant 

Anna in dis welt geborn hátt. Derselb tag gefalt allweg uff den achtenden tag 

des ersten herbst. 

|| 
115 Eine vergleichbare Aussage folgt in Cod. Sang. 593, S. 27. Eine ähnliche, lateinische Versi-

on von § 16–17 steht in umgekehrter Reihenfolge, wohl von Johannes Knüsli handschriftlich 

vermerkt, unter der Rubrik Semper hoc in festis eorum, rogo, predicate in Inc. Sang. 1082 

(= Hain, Nr. 12030), fol. 8r. 

116 Siehe oben, Anm. 104. 

117 2. Februar 1477. Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 401. 



40 | Philipp Lenz 

  

Der dritt ist, als Unser Lieben Frow von ir vatter und mtter sant Joachim 

und sant Annen in den tempel z Jherusalem gott geoppfret ward. Derselb tag 

gefalt und ist in dem ainundzwaintzigosten tag in dem dritten herbst. 

Der fierd ist Unser Frowen verkundung, als ir der engel Gabriel den grtz 

und die bottschafft bracht, daz si gottes mtter werden solt. Derselb tag gefalt 

uff den fúnfundzwaintzigesten tag in dem mertzen. 

Der fúnfft ist, als Unser Liebe Frow darnach gieng úber daz birg z ir lieben 

frúndinen sant Elizabeten und die grtze. Derselb tag ist uff den andren tag in 

dem hówmonet. 

[S. 12] Der sechst ist Unser Frowen tag z liechtmesß, als Unser Liebe Frow 

ir kindlin Jhesum nach den sechs wuchen opffret in den tempel dem gerechten 

her Symeon, der gefalt ain dem anderen tag in dem rebmonet. 

Der sibent ist Unser Lieben Frowen tag im ogsten, als sy on alles wee ge-

storben und mitt sel und mit lib in daz himelrich empfangen ist, gefalt uff den 15 

tag. 

Der achtend ist Unser Lieben Frowen mitlidens tag, als sy under dem hail-

gen crútz uff den hailgen stillen fritag118 ist und da alle die marter, die ir liebs 

kind ain sinem gttlichen lib hatt gelitten, sy och in irem mutterlichem hertzen 

grsslich mit im gelitten hat. Deselb tag gefalt alle jar uff den nechsten samstag 

nach der osterwuchen und ist ain núwer Unser Frowen tag. 

Der núnd ist Unser Frowen tag in dem schnee etc., der gefalt uff den fúnff-

ten tag in dem ogsten, daz ist uff sant Oschwalds tag oder Dominicus tag. 

Ain den ii hindersten tag singt man all jar an ambt z der munstermess mit 

der orgeln im gatter. Und also sind nún Unser Lieben Frowen tag im jar, daz ze 

wússen wol ist. 

[§ 21] [S. 13] Ain hbscher sequentz von Unser Lieben Frowen. 

In der krafft des vatters, in der klaren wysshait des sunß, in der minne und 

liebe des hailgen gaistes, in aller vermúgenhait der hailgen trivaltikait, in dem 

túffen, stillen wag der hhen gothait, in dem túffen abgrund der ewigen 

<war>hait, in dem begeren unsers lieben herren Jhesu Christi und siner hailgen 

mtter Maria und in dem begeren aller englen und der hailgen kristenhait. Ach 

so biß gegrtzet Maria, du allerlutterstin luterkait, die gott uss allen lutteren 

creaturen dich sim selbs im je geschff z ainer mtter. Ach so biß gegrtzet 

Maria, du allerdemttigesti demt, din aingeborner sun, er sich hatt entflossen 

uss sinem vtterlichen hertzen in dinen mgttlichen, rainen, kúnschen lib Mari-

en. Ach biß gegrtzet Maria, du aller magten krafft, die da ist ain gewailtige 

|| 
118 Zwischen stillen und fritag das Wort for [?] mit feiner Feder eingetragen. 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 41 

  

herscherin úber himel und úber erd und úber all engelschlich und mentschlich 

naturen. Ach so biß gegrtzet Maria, du himelschliche kúngin, ain herschaft 

úber diens kúngrich. Ach so bis gegrtzet Maria, du edels gestain, du hoher 

karfunkel, du gnadenricheß, ssses saittenspil, du riche appentegg, du alles 

ssses, edles geschmack; den mon fst du under dinen fssen, mitt der sonnen 

bist du beklait, bekront mit zwlff sternen schon und den wilden ainhorn hast 

du gefangen, deß himelschen vatters sun, du bist ain guldin kron der hailgen 

tryfaltikait und ain guldin beschlossen portt der milten, senfften kúnschait. O 

du rosen rot, die gilgen wyß, du úbergúlter blm, du mayenkrantz, du gnaden-

tor, du widerglantz der spiegelen, du verborgner hort, du bist ain ewiger sun-

nenglantz di[S. 14]ner erbrmd vol. Du groúliches riß, du himelschlisß paradiß, 

da des morges rot, des himels tów, du groß geerete himelschlich fúrstin in dem 

gttlichen hertzen, in dem usserwelten gott. O Maria, du groúlichß schiffly, die 

uns den himelschlichen usserwelten gottes sun z land hát getragen. O Maria, 

ain wolgezierter tempel, gtliches liecht, ain offenbarerin alleß gttes und ain 

widerbringerin alles gttes. O Maria, ain frd der hailgen, ain kúngin der engel, 

ain frow der welt, ain durfechterin der gerechtikait, ain versnerin ains armer 

súnder, der ich doch laider ainer bin. Ave Maria, got grtzet sigest got und Ma-

ria, du rainß fass. Got, der goss in dich, daz er selber waß. Also mssist du, 

Maria, gússen diner gnaden ain tail in min hertzen und in min sel, daz min hertz 

und min sel werde lútter und rain nun und ymer ewenklich amen. 

[§ 22] Wer daz bett oder sequentz von Unser Lieben Frowen alle sampstag 

andechtig spricht, der hat als viel ablas, als des gestirns ist ain dem himel und 

als vil lob und gras uff erden und als kies oder sand im mer ist. Item wer alle 

samptag vii Ave Maria Unser Lieben Frowen in ir siben frd uff daz vergespro-

chen bet spricht, dem mentschen verlicht Unser Frow ain gut end amen.119 

Literaturverzeichnis 

Adler, Guido (Hg.): Handbuch der Musikgeschichte. Bd. 1. 2., vollständig durchgesehene und 

stark erweiterte Aufl. Berlin 1930 [Neudruck: Hamburg 2013]. 

Anderson, Michael A.: St. Anne in Renaissance Music. Devotion and Politics. Cambridge 2014. 

Arlt, Wulf: Liturgischer Gesang und gesungene Dichtung im Kloster St. Gallen. In: Das Kloster 

St. Gallen im Mittelalter. Die kulturelle Blüte vom 8. bis zum 12. Jahrhundert. Hg. von  

Peter Ochsenbein. Stuttgart 1999, S. 137–165. 

|| 
119 Eine Version des Gebets und der Rubrik [§ 21–22] notierte Joachim Cuntz ebenfalls in Cod. 

Sang. 546, fol. 50rb. 



42 | Philipp Lenz 

  

Besch, Werner: Sprachlandschaften und Sprachausgleich im 15. Jahrhundert. Studien zur 

Erforschung der spätmittelhochdeutschen Schreibdialekte und zur Entstehung der  

neuhochdeutschen Schriftsprache. München 1967 (Bibliotheca Germanica 11). 

Brinkmann, Henning: ,Ave praeclara maris stella‘ in deutscher Wiedergabe. In: Studien zur 

deutschen Literatur und Sprache des Mittelalters. Fs. für Hugo Moser zum 65. Geburtstag. 

Hg. von Werner Besch u. a. Berlin 1974, S. 8–30. 

Chartularium Sangallense. Bd. 4. Bearb. von Otto P. Clavadetscher. St. Gallen 1985. 

Dörfler-Dierken, Angelika: Die Verehrung der heiligen Anna in Spätmittelalter und früher  

Neuzeit. Göttingen 1992 (Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte 50). 

Duft, Johannes, Rudolf Schnyder: Die Elfenbein-Einbände der Stiftsbibliothek St. Gallen.  

Beuron 1984 (Kult und Kunst 7). 

Ebert, Robert P. u. a.: Frühneuhochdeutsche Grammatik. Tübingen 1993 (Sammlung kurzer 

Grammatiken germanischer Dialekte. A. Hauptreihe 12). 

e-codices. Virtuelle Handschriftenbibliothek der Schweiz. http://www.e-codices.unifr.ch/de/

list/one/csg/0593 (3. März 2016). 

Erhard, Andreas: Laien und Liturgie. Zur liturgischen Seite des volkssprachigen Gebetbuches 

Cgm 4701 aus der Bibliothek der Laienbrüder des Regensburger Benediktinerklosters St. 

Emmeram im 15. Jahrhundert. In: Liturgie und Literatur. Historische Fallstudien. Hg. von 

Cornelia Herberichs, Norbert Kössinger, Stephanie Seidl. Berlin 2015 (Lingua Historica 

Germanica 10), S. 287–321. 

e-sequence. Audiovisuelle digitale Repräsentation von Sequenzen Notkers des Stammlers  

(† 912) aufgrund ausgewählter Handschriften. http://www.e-sequence.eu/ (3. März 2016). 

Euw, Anton von: Die St. Galler Buchkunst vom 8. bis zum Ende des 11. Jahrhunderts. Bd. 1: 

Textband. Bd. 2: Tafelband. St. Gallen 2008 (Monasterium Sancti Galli 3). 

Finscher, Ludwig: Art. ,Obrecht, Jakob‘. In: MGG2. Personenteil 12 (2004), Sp. 1257–1272. 

Ganz, David: Im Revier des Bären. Die Schreibtafeln Karls des Großen und die Buchhülle  

Tuotilos. In: Charlemagne et les objets. Des thésaurisations carolingiennes aux  

constructions mémorielles. Hg. von Philippe Cordez. Bern 2012 (L’atelier 5), S. 87–114. 

Gärtner, Kurt: Eine Übertragung der ,Marienmesse Salve sancta parens‘. In: Grundlagen.  

Forschungen, Editionen und Materialien zur deutschen Literatur und Sprache des Mittel-

alters und der Frühen Neuzeit. Hg. von Rudolf Bentzinger, Ulrich-Dieter Oppitz, Jürgen 

Wolf. Stuttgart 2013 (ZfdA, Beiheft 18), S. 315–327. 

Giersiepen, Helga: DI 32, Stadt Aachen, Nr. 30+. http://www.inschriften.net (3. März 2016). 

Harnoncourt, Philipp: Gesamtkirchliche und teilkirchliche Liturgie. Studien zum liturgischen 

Heiligenkalender und zum Gesang im Gottesdienst unter besonderer Berücksichtigung 

des deutschen Sprachgebiets. Freiburg i. Br., Basel, Wien 1974 (Untersuchungen zur  

praktischen Theologie 3). 

Haug, Andreas: Art. ,Sankt Gallen‘. In: MGG2. Sachteil 8 (1998), Sp. 948–969. 

Henggeler, Rudolf: Professbuch der fürstl. Benediktinerabtei der Heiligen Gallus und Otmar zu 

St. Gallen. Zug 1929 (Monasticon-Benedictinum Helvetiae 1). 

Henkel, Mathias: Deutsche Messübersetzungen des Spätmittelalters. Untersuchungen auf der 

Grundlage ausgewählter Handschriften und vorreformatorischer Drucke. Wiesbaden 2010 

(Imagines Medii Aevi 27). 

Henkel, Nikolaus: Deutsche Übersetzungen lateinischer Schultexte. Ihre Verbreitung und 

Funktion im Mittelalter und in der frühen Neuzeit. München, Zürich 1988 (MTU 90). 

Höfer, Rudolf, Emmeram Ritter: Art. ,Schnee‘. In: Marienlexikon 6 (1994), S. 40–42. 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 43 

  

Janota, Johannes: Studien zu Funktion und Typus des deutschen geistlichen Liedes im  

Mittelalter. München 1968 (MTU 23). 

Kottmann, Carsten: Das buch der ewangelii und epistel. Münster 2009 (Studien und Texte zum 

Mittelalter und zur frühen Neuzeit 14). 

Kraß, Andreas: ,Ave maris stella‘ und ,Ave praeclara maris stella‘ in einem deutschen Marien-

gebetbuch. In: ZfdA 140 (2011), S. 190–199. 

Kraß, Andreas: ‚Ich gruess dich gerne‘. Aspekte historischer Intertextualität am Beispiel von 

gereimten deutschen Übersetzungen der Mariensequenz ‚Ave praeclara maris stella‘ in 

Mittelalter und Früher Neuzeit. In: Grundlagen. Forschungen, Editionen und Materialien 

zur deutschen Literatur und Sprache des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. Hg. von  

Rudolf Bentzinger, Ulrich-Dieter Oppitz, Jürgen Wolf. Stuttgart 2013 (ZfdA, Beiheft 18),  

S. 301–314. 

Kraß, Andreas: Stabat mater dolorosa. Lateinische Überlieferung und volkssprachliche  

Übertragungen im deutschen Mittelalter. München 1998. 

Kruckenberg, Lori: Art. ‚Sequenz‘. In: MGG2. Sachteil 8 (1998), Sp. 1254–1286. 

Labhardt, Frank: Das Sequentiar Cod. 546 der Stiftsbibliothek von St. Gallen und seine  

Quellen. Teil 1: Textband. Teil 2: Notenband. Bern 1959–1963 (Publikationen der  

Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft. Serie 2, 8/1–2). 

Lehner, Maria W.: Die Schwestern zu St. Lienhart vor der Stadt St. Gallen (1318–1566). In: 

Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte 55 (1961), S. 191–221, 275–287. 

Lentes, Thomas: Gebetbuch und Gebärde. Religiöses Ausdrucksverhalten in Gebetbüchern aus 

dem Dominikanerinnen-Kloster St. Nikolaus in Undis zu Straßburg (1350–1550),  

Diss. masch. Universität Münster 1996. 

Lenz, Philipp: Die Reformen des Klosters St. Gallen im 15. Jahrhundert. In: Die benediktinische 

Klosterreform im 15. Jahrhundert. Hg. von Franz Xaver Bischof, Martin Thurner. Berlin 2013 

(Veröffentlichungen des Grabmann-Institutes zur Erforschung der mittelalterlichen  

Theologie und Philosophie 56), S. 221–258. 

Lenz, Philipp: Die Wiederbelebung der Gallusverehrung im Kloster St. Gallen im 15.  

Jahrhundert. In: Gallus und seine Zeit. Leben, Wirken, Nachleben. Hg. von Franziska 

Schnoor u. a. St. Gallen 2015 (Monasterium Sancti Galli 7), S. 365–386. 

Lenz, Philipp: Reichsabtei und Klosterreform. Das Kloster St. Gallen unter dem Pfleger und Abt 

Ulrich Rösch 1457–1491. St. Gallen 2014 (Monasterium Sancti Galli 6). 

Lipphardt, Walter: Die liturgische Funktion deutscher Kirchenlieder in den Klöstern nieder-

sächsischer Zisterzienserinnen des Mittelalters. In: Zeitschrift für katholische  

Theologie 94 (1972), S. 158–198. 

Maas-Ewerd, Theodor: Art. ,Schmerzen Mariens‘. In: Marienlexikon 6 (1994), S. 24–26. 

Menge, Hermann: Lehrbuch der lateinischen Syntax und Semantik. Völlig neu bearb. von 

Thorsten Burkard, Markus Schauer. 3. Aufl. Darmstadt 2007. 

Mengis, Simone: Schreibende Frauen um 1500. Scriptorium und Bibliothek des Dominikane-

rinnenklosters St. Katharina St. Gallen. Berlin, Boston 2013 (Scrinium  

Friburgense 28). 

Militzer, Klaus (Bearb.): Quellen zur Geschichte der Kölner Laienbruderschaften vom 12.  

Jahrhundert bis 1562/63. Bd. 1. Düsseldorf 1997 (Publikationen der Gesellschaft für  

Rheinische Geschichtskunde 71). 

Müller, Joseph: Ein st. gallischer Josephsverehrer des 15. Jahrhunderts. In: Zeitschrift für 

schweizerische Kirchengeschichte 3 (1909), S. 161–174, 275–293. 



44 | Philipp Lenz 

  

Näf, Anton, René Wetzel: Friedrich Kölner in St. Gallen (1430–1436). In: Mittelalterliche  

Literatur im Lebenszusammenhang. Ergebnisse des Troisième Cycle Romand 1994. Hg. 

von Eckart C. Lutz. Freiburg i. Ü. 1997, S. 317–342. 

Nixon, Virginia: Mary’s Mother. Saint Anne in Late Medieval Europe. University Park,  

Pennsylvania 2004. 

Ochsenbein, Peter: Des Notker Balbulus Mariä Himmelfahrt-Sequenz Congaudent angelorum 

als musikalisch-sprachliches Kunstwerk. In: Philologia Sacra. Biblische und patristische 

Studien für Hermann J. Frede und Walter Thiele zu ihrem siebzigsten Geburtstag. Hg. von 

Roger Gryson. Freiburg i. Br. 1993, S. 639–653 [Neudruck in: Peter Ochsenbein: Cultura 

Sangallensis. Gesammelte Aufsätze zu seinem 60. Geburtstag. Hg. von Ernst Tremp.  

St. Gallen 2000 (Monasterium Sancti Galli 1), S. 166–179]. 

Ochsenbein, Peter: Notker Balbulus deutsch. In: Verborum amor. Studien zur Geschichte und 

Kunst der deutschen Sprache. Festschrift für Stefan Sonderegger zum 65. Geburtstag. Hg. 

von Harald Burger, Alois Haas, Peter von Matt. Berlin, New York 1992, S. 214–237  

[Neudruck in: Peter Ochsenbein: Cultura Sangallensis. Gesammelte Aufsätze zu seinem 

60. Geburtstag. Hg. von Ernst Tremp. St. Gallen 2000 (Monasterium Sancti Galli 1),  

S. 180–203]. 

Piirainen, Ilpo Tapani: Die Diagliederung des Frühneuhochdeutschen. In: Sprachgeschichte. 

Ein Handbuch zur Geschichte der deutschen Sprache und ihrer Erforschung. Hg. von  

Werner Besch, Oskar Reichmann, Stefan Sonderegger. Bd. 2. Berlin, New York 1985 

(Handbücher zur Sprach- und Kommunikationswissenschaft 2/2), S. 1368–1379. 

Robinson, Philip: Die Fürstabtei St. Gallen und ihr Territorium 1463–1529. Eine Studie zur 

Entwicklung territorialer Staatlichkeit. St. Gallen 1995 (St. Galler Kultur und  

Geschichte 24). 

Rüther, Andreas: Schreibbetrieb, Bücheraustausch und Briefwechsel. Der Konvent  

St. Katharina in St. Gallen während der Reform. In: Vita Religiosa im Mittelalter. Fs. für 

Kaspar Elm zum 70. Geburtstag. Hg. von Franz J. Felten, Nikolas Jaspert. Berlin 1999,  

S. 653–677. 

Sager, Edwin: Die Aufnahme der neuhochdeutschen Schriftsprache in der Kanzlei St. Gallen. 

Zürich 1949. 

Scarpatetti, Beat M. von (Bearb.): Die Handschriften der Stiftsbibliothek St. Gallen. Bd. 1: Abt. 

IV. Codices 547–669. Hagiographica, Historica, Geographica 8.–18. Jahrhundert.  

Wiesbaden 2003. 

Scarpatetti, Beat M. von (Bearb.), unter Mitarbeit von Philipp Lenz: Die Handschriften der 

Stiftsbibliothek St. Gallen. Bd. 2: Abt. III/2. Codices 450–546. Liturgica, Libri precum, 

deutsche Gebetbücher, Spiritualia, Musikhandschriften 9.–16. Jahrhundert.  

Wiesbaden 2008. 

Scarpatetti, Beat M. von, Rudolf Gamper, Marlis Stähli (Bearb.): Katalog der datierten Hand-

schriften in der Schweiz in lateinischer Schrift vom Anfang des Mittelalters bis 1550.  

Bd. 3: Die Handschriften der Bibliotheken St. Gallen – Zürich. Textband und Abbildungs-

band. Dietikon, Zürich 1991. 

Scherrer, Gustav: Verzeichniss [!] der Handschriften der Stiftsbibliothek von St. Gallen.  

Halle 1875. 

Schnoor, Franziska, Karl Schmuki, Ernst Tremp: Musik im Kloster St. Gallen. Katalog zur  

Jahresausstellung in der Stiftsbibliothek St. Gallen (29. November 2010 bis  

6. November 2011). St. Gallen 2010. 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 45 

  

Söll, Georg: Handbuch der Dogmengeschichte. Bd. 3, Faszikel 4: Mariologie. Freiburg i. Br., 

Basel, Wien 1978. 

Sonderegger, Stefan: Die Entwicklung des Verhältnisses von Standardsprache und Mundarten 

in der deutschen Schweiz. In: Sprachgeschichte. Ein Handbuch zur Geschichte der  

deutschen Sprache und ihrer Erforschung. Hg. von Werner Besch, Oskar Reichmann,  

Stefan Sonderegger. Bd. 2. Berlin, New York 1985 (Handbücher zur Sprach- und  

Kommunikationswissenschaft 2/2), S. 1873–1939. 

Sonderegger, Stefan: Frühneuhochdeutsch in der Schweiz. Versuch einer Standort-

bestimmung. In: Vielfalt des Deutschen. Fs. für Werner Besch. Hg. von Klaus J. Mattheier 

u. a. Frankfurt a. M. u. a. 1993, S. 11–36. 

Staerkle, Paul: Die Wallfahrt zu ‚Unserer Lieben Frau im Gatter‘ im Münster zu St. Gallen  

(1475–1529). In: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte 21 (1927),  

S. 161–173, 283–295. 

Steinen, Wolfram von den: Notker der Dichter und seine geistige Welt. Darstellungsband und 

Editionsband. 2. Aufl. Bern 1978. 

Thali, Johanna: Regionalität als Paradigma literarhistorischer Forschung zur Vormoderne. Das 

Beispiel des Benediktinerinnenklosters St. Andreas in Engelberg. In: Kulturtopographie 

des deutschsprachigen Südwestens im späteren Mittelalter. Hg. von Barbara Fleith, René 

Wetzel. Berlin, New York 2009 (Kulturtopographie des alemannischen Raums 3),  

S. 229–262. 

Theben, Judith: Die mystische Lyrik des 14. und 15. Jahrhunderts. Untersuchungen – Texte –

 Repertorium. Berlin, New York 2010 (Kulturtopographie des alemannischen Raums 2). 

Wachinger, Burghart: Art. ,Salve mater salvatoris‘. In: VL2 8 (1992), Sp. 551–552. 

Wachinger, Burghart: Der Mönch von Salzburg. Zur Überlieferung geistlicher Lieder im späten 

Mittelalter. Tübingen 1989 (Hermaea, N. F. 57). 

Wachinger, Burghart: Gattungsprobleme beim geistlichen Lied des 14. und 15. Jahrhunderts. 

In: Forschungen zur deutschen Literatur des Spätmittelalters. Fs. für Johannes Janota. Hg. 

von Horst Brunner, Werner Williams-Krapp. Tübingen 2003, S. 93–107 [Neudruck in: 

Burghart Wachinger: Lieder- und Liederbücher. Gesammelte Aufsätze zur mittelhoch-

deutschen Lyrik. Berlin, New York 2011, S. 311–327]. 

Weinmann, Karl: Das Konzil von Trient und die Kirchenmusik. Wiesbaden 1919. 

Wiederkehr, Ruth: Das Hermetschwiler Gebetbuch. Studien zu deutschsprachiger Gebetbuch-

literatur der Nord- und Zentralschweiz im Spätmittelalter. Berlin, Boston 2013 (Kulturto-

pographie des alemannischen Raums 5). 

Wymann, Eduard: Das lateinische Pestlied Stella coeli. In: Zeitschrift für schweizerische  

Kirchengeschichte 11 (1917), S. 142–144.



  

 



  

Stefan Matter  

Die Tagzeiten von den Marienfesten im 
Cgm 4697 

Das spätere Mittelalter wusste bekanntlich in großer Genauigkeit auch schon 

von den frühesten Lebensjahren der Gottesmutter zu berichten. In der viel abge-

schriebenen und gelesenen Vita Beatae Virginis Mariae et Salvatoris Rhythmica 

ist unter vielen anderen Details auch ein Überblick über das Lektüre- und Ge-

betspensum der mit sieben Jahren in den Tempeldienst gegebenen Jungfrau 

zusammengestellt: 

[…] cum devotione spiritus orabat, 

Aut psalmorum cantica legens ruminabat, 

Secretaque celestia vel contemplabatur, 

Vel in iubilatione deliciabatur. 

Aut cum suis sociabus hec consolabatur 

Loquens de scripturis sanctis, vel operabatur 

Manuum laboribus cum ipsis insistendo, 

Ac suis obsequiis has perveniendo; 

Aut sanctorum patrum libros sollerter relegebat, 

Et in his ut potuit meditans studebat.1 

In der Übertragung dieser Stelle durch Bruder Philipp sind die Verweise zwar 

insgesamt summarischer, wenn auch einzelne Vokabeln der Vita noch anklin-

gen, in einem Punkt jedoch sind sie auch konkreter: 

swenne daz sî niht enworhte, 

sô habtes sich in gotes vorhte 

ze allen geistlîchen dingen, 

wie sî diu möht volbringen; 

lesen beten jubilieren, 

venjen weinen contemplieren, 

daz was dô ir kurzewîle, 

swenn sî hete muoze und wîle. 

in reinem herzen mit andâht 

di siben tagezît si sprach; 

oft die heilegen schrift sî las; 

nimmer ouch sî des vergaz: 

|| 
1 Vita Beate Virginis Marie et Salvatoris rhythmica, S. 34, V. 823–832. 

DOI 10.1515/9783110475371-007,  © 2017 Stefan Matter. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



48 | Stefan Matter 

  

swaz sî las mit dem munde, 

daz verspartes in des herzen grunde.2 

Neben Gebet und Bibellektüre verrichtete Maria laut Bruder Philipp also ein 

Tagzeitengebet, di siben tagezît. Die kanonischen Gebetsstunden der zum re-

gelmäßigen Gottesdienst verpflichteten Geistlichen haben sich zwar erst im 

Laufe der ersten Jahrhunderte nach Christi Geburt allmählich herausgebildet 

und sind in der Folge zu dem angewachsen, was ab dem achten Jahrhundert 

durch die weite Verbreitung der Regula Benedicti zum Officium divinum ausge-

baut und in seinem Grundgerüst bis in das zwanzigste Jahrhundert weitgehend 

unverändert geblieben ist. Dass allerdings ein siebenmaliges Gebet den Tag 

eines jeden Christen strukturieren solle, sagt schon der Psalmist: Septies in die 

laudem dixi heißt es an einer Stelle im Psalm 118,3 und dieses Wort wird von 

mittelalterlichen Autoren beinahe immer angeführt, wenn die täglichen Ge-

betsübungen behandelt werden.4 

 Bruder Philipp wird es jedoch nicht um eine liturgiehistorisch korrekte Dar-

stellung von Marias Tempeldienst gegangen sein, das Beten von Tagzeiten war 

vielmehr zu seiner Zeit – also zu Beginn des vierzehnten Jahrhunderts – die 

gängige und am weitesten verbreitete Andachtsübung von Laien, welche sich 

sowohl mit der Forderung nach immerwährendem Gebet konfrontiert sahen als 

auch teilhaben wollten an der kirchlich verbürgten Wirksamkeit des kanoni-

schen Chordienstes. Es gibt zahlreiche Hinweise darauf, dass Laien in der 

Volkssprache vereinfachte Tagzeiten persolvierten, nicht selten zu Hause und 

also nicht unter der Aufsicht von Geistlichen.5 

 Neben den ab dem vierzehnten Jahrhundert vor allem im französisch-

niederländischen Sprachraum überaus beliebten Stundenbüchern geraten im 

deutschsprachigen Raum damit die in sehr großer Zahl überlieferten volks-

sprachlichen Tagzeitentexte in den Blick, deren Form nicht selten dem Officium 

divinum nachgebildet ist. Es ist zwar kaum einmal genauer festzumachen, wie 

und wann diese deutschsprachigen Offizien gebetet worden sind, aber ihre 

große Anzahl zeugt deutlich von ihrer weiten Verbreitung und festen Veranke-

rung im geistlichen Tagesablauf.6 Es ist vor diesem Hintergrund nicht erstaun-

|| 
2 Bruder Philipps des Carthäusers Marienleben, S. 21, V. 754–767. 

3 Ps 118,164; vgl. Benediktsregel Kap. 16, S. 66/68. 

4 Zur Entwicklung des Stundengebetes kann ich hier nur eine kleine Auswahl von einschlägi-

gen Forschungsarbeiten anführen: Taft; Harper; Duffy; Lumma; Häussling. 

5 Vgl. Stadlhuber: Das Stundengebet; ders.: Das Laienstundengebet. 

6 Vgl. Matter. Im französischsprachigen Raum sind die Quellen ergiebiger, siehe dazu Ha-

senohr. 



 Die Tagzeiten von den Marienfesten im Cgm 4697 | 49 

  

lich, dass im ‚Marienleben‘ auch schon Maria selbst die Verrichtung von Tagzei-

ten zugeschrieben wird – sie kann damit in wenigen Worten als vorbildhaft 

Betende vorgestellt werden, das Laienpublikum des ‚Marienlebens‘ wird sich 

auf diese Weise leicht mit ihr identifiziert haben können. 

 Diese volkssprachlichen Laien-Offizien, von denen einige wenige auch be-

reits in lateinischer Sprache in Stundenbüchern anzutreffen sind, unterschei-

den sich in zentralen Punkten vom kanonischen Officium divinum. Die im Stun-

denbuch enthaltenen und später auch häufig in die Volkssprachen übertra-

genen Offizien sind Zusatz- und also in der Regel Votivoffizien. Das bekannteste 

davon ist das Officium parvum Beatae Mariae Virginis, welches erst als Zusatzof-

fizium von Geistlichen im Anschluss an die kanonischen Horen gebetet wurde, 

im Stundenbuch dann aber in einem außerliturgischen Kontext steht. In beiden 

Fällen konnte es das ganze Kirchenjahr über praktisch ohne Variation gespro-

chen werden.7 Während etwas vereinfacht gesagt im Officium divinum jeder Tag 

des Kirchenjahres andere Texte, eine andere Textzusammenstellung erfordert, 

bleibt das Officium parvum täglich unverändert. Das gilt im Grundsatz für alle 

im Stundenbuch und in anderen Gebetbüchern enthaltenen Zusatzoffizien, 

wenn es auch teilweise Variationen im Wochenlauf oder für einzelne Perioden 

des Kirchenjahres gibt. 

 Stundenbücher zeichnen sich durch einen recht festen Grundbestand an Of-

fizien, Suffragien und einigen weiteren Gebeten aus.8 Deutschsprachige Gebet-

bücher hingegen sind in ihrer Textzusammenstellung variabler und individuel-

ler, zudem enthalten sie mehr kürzere Texte und Textausschnitte.9 Auch sie 

aber beinhalten sehr häufig – wenn auch durchaus nicht immer – Offizien: zum 

Leiden Christi, zum Mitleiden Mariae, zum Heiligen Geist, zu verschiedenen 

Heiligen, zum Schutzengel und zu vielen anderen Andachtsgegenständen. In 

dieser bunten Vielfalt findet sich auch ein meines Wissens noch nirgends be-

handeltes Offizium, das ich im Folgenden kurz vorstellen möchte – das ‚Offizi-

um‘ oder die ‚Tagzeiten von den Marienfesten‘. 

Die ‚Tagzeiten von den Marienfesten‘ sind bislang lediglich aus einer Hand-

schrift bekannt, dem Cgm 4697 der Bayerischen Staatsbibliothek München. Der 

Codex enthält neben einigen Offizien eine Reihe von teilweise sehr populären 

Gebeten, allesamt in deutscher Sprache:10 

|| 
7 Vgl. Baltzer. 

8 Grundlegend immer noch die Einleitung in: Leroquais; zuletzt Reinburg. 

9 Vgl. zuletzt und grundlegend: Hamburger. 

10 Ausführliches Katalogisat in: Schneider, S. 341–347. 



50 | Stefan Matter 

  

 1r–2r Joh 1,1–14 (Perikope für Weihnachtsmesse11) 

 2r–8v Vesper und Komplet im Advent 

 10r–41r Tagzeiten von den sieben Marienfesten 

 41r–68v Tagzeiten von der Passion, Auferstehung und Himmelfahrt Christi 

 68v–90v Tagzeiten vom Leiden Christi 

 91r–113r Passionsgebete (7 Nrr.) 

 113r–134r Mariengebete (7 Nrr.) 

 134r–135v St. Bernhards acht Verse 

 135v–145r Tagzeitengebete zum Leiden Mariae (nach AH 30, S. 104–106, Nr. 46:  

Matutino tempore) 

 145r–150r Gebete zu den sieben Freuden Mariae 

 150r–v Johann von Neumarkt, Gebet zum Eigenapostel (Klapper, Nr. 24) 

 151r–152r Johann von Neumarkt, Gebet zum Schutzengel (Klapper, Nr. 23)  

 152r–153r Ablassgebet 

 153r–v Seelengebet 

 153v–165v Zyklus von sieben Beicht- und Bußgebeten 

 165v–180v Tagzeiten vom Heiligen Geist 

 180v–195v Kommuniongebete (5 Nrr.) 

 195v–221v Tagzeiten vom Fronleichnam 

Die insgesamt fünf Offizien des Gebetbuches nehmen etwas mehr als die Hälfte 

der Handschrift ein. Immerhin drei von den restlichen Nummern sind darüber 

hinaus ebenfalls Siebenerreihen, dazu kommen weitere aufzählende Gebetsrei-

hen, so etwa ein Gebet zu den Gliedern Christi oder eines zu den zehn inwendi-

gen Leiden Christi. Diese Form der numerischen Strukturierung von Gegenstän-

den ist in deutschsprachigen Gebetbüchern des späten Mittelalters ebenso wie 

in der gleichzeitigen Wissensliteratur außerordentlich beliebt.12 Alles in allem 

handelt es sich um ein in vielerlei Hinsicht typisches Laiengebetbuch des 

deutschsprachigen fünfzehnten Jahrhunderts mit einem Schwerpunkt bei litur-

gischen beziehungsweise liturgienahen Texten.13 

Die Handschrift gibt einige Hinweise auf ihre Herkunft. Die Wasserzeichen 

des in nordbairischer Schriftsprache geschriebenen Codex verweisen auf das 

dritte Viertel des fünfzehnten Jahrhunderts, vor allem aber enthält das durch-

|| 
11 Vgl. Kottmann, S. 224. 

12 Vgl. Largier; Janota. 

13 Vgl. Lentes. 



 Die Tagzeiten von den Marienfesten im Cgm 4697 | 51 

  

gehend von einer Hand geschriebene Buch einen Besitzereintrag von ebendie-

ser Hand: Item daz püchlin ist der Sigmunt Snodin pey den predigern (9v). Der 

Nürnberger Sigmund Schnöd starb 1449, seine Witwe ist im Jahr 1473 als Sig-

mund Schnedin im Totengeläutbuch von St. Sebald verzeichnet.14 Dabei scheint 

es sich um Clara Tucher zu handeln, Tochter aus der 1409 geschlossenen Ehe 

von Hans II. Tucher († 1449) mit Hedwig Valzner.15 Der Zusatz pey den predigern 

wird als eine Ortsangabe von der Art zu verstehen sein, wie sie beispielsweise 

im dritten Viertel des fünfzehnten Jahrhunderts in Endres Tuchers ‚Baumeister-

buch der Stadt Nürnberg‘ häufig begegnet, wo an einer Stelle sogar auf das 

Haus der Schnödin Bezug genommen wird: pei den predigern zwischen der ap-

potheken und der Snödin haus.16 Wir haben es also offenbar mit einem privaten 

Gebetbuch einer Nürnberger Patrizierin zu tun, die, soweit sich das erschließen 

lässt, nicht Mitglied in einer der zahlreichen geistlichen Institutionen der 

Reichsstadt gewesen ist. In die Bayerische Staatsbibliothek kam die Handschrift 

schließlich während der Säkularisation über das Benediktinerkloster St. Em-

meram in Regensburg, was eine charakteristische Bibliotheksgeschichte für 

diesen Handschriftentypus zu sein scheint – Privatgebetbücher gelangen im 

Laufe der Zeit häufig in geistliche Institutionen, wo sie scheinbar weiterverwen-

det worden sind. 

Wie sind die ‚Tagzeiten von den Marienfesten‘ aufgebaut? Das Offizium um-

fasst alle acht Horen, also die nächtliche Matutin, die frühmorgendlichen Lau-

des, dann die kleinen Tageshoren Prim, Terz, Sext und Non sowie die den Tag 

beschließenden Gebetsstunden Vesper und Komplet. Jede Hore ist einem Mari-

enfest gewidmet und wird von einem Suffragium abgeschlossen. Ein tabellari-

scher Überblick kann den Grobaufbau verdeutlichen: 

|| 
14 Nürnberger Totengeläutbücher, Bd. 1: St. Sebald, S. 80, Nr. 2520. 

15 Das Große Tucherbuch, Stadtarchiv Nürnberg, E 29/III, Nr. 258, HdBG-StaN-005, fol. 46r–

47v; Nr. 8,4 Stammlinie, 5. Generation. Von vierzehn Kindern starben acht schon in ihrer Kind-

heit bzw. Jugend. 

16 Endres Tuchers Baumeisterbuch der Stadt Nürnberg, S. 129 (im Zusammenhang von Auf-

bauten und Schranken, die während der Heiltumsweisung errichtet werden sollen). Das Haus 

der Clara Tucher ist jenes an der heutigen Adresse Rathausplatz 5 (S 548 auf dem Urkataster 

von 1811; ‚Nürnberger Häuserbuch‘, StadtAN GSI 175, Objektnr. 104.673); die im Zitat erwähnte 

Apotheke (Objektnr. 86.215) ist 1616 im Rathausneubau aufgegangen. Für Hilfe bei der Identifi-

zierung der Häuser bin ich Herrn Dr. Walter Bauernfeind, Stadtarchiv Nürnberg, zu Dank 

verpflichtet. – Ist aus dem Umstand, dass das direkt gegenüber der Nordfassade des Chores 

von St. Sebald gelegene Haus der Clara Tucher nicht nach dieser Kirche, sondern nach dem 

quer über dem Platz gelegenen Dominikanerkloster lokalisiert wird, eine gewisse Verbindung 

zu den Dominikanern zu folgern? Dagegen spräche, dass im Baumeisterbuch analog verfahren 

wird. 



52 | Stefan Matter 

  

 Fest Hymnus Psalm(en) Lesung Suffragium 

Matutin Conceptio 

Mariae 

Sacrae parentes 

virginis, steriles 

naturaliter  

(AH 4, S. 52,  

Nr. 79) 

Ps 94 

Ps 44 

(nicht  

identifiziert) 

– 

Laudes (ebendies) O dei sapientia 

(AH 52, S. 43–45, 

Nr. 38) 

Ps 149 Prov 8,22 Dreifaltigkeit 

Prim Nativitas 

Mariae 

O sancta mundi 

domina  

(AH 51, S. 139–

140, Nr. 122) 

Ps 44,5–6 (nicht  

identifiziert) 

Allerheiligen 

Terz Praesentatio 

Mariae 

Aeterni patris 

ordine in templo 

virgo conditur  

(AH 52, S. 45–46, 

Nr. 39) 

Ps 44,15–18 Hhld 5,1 

 

Apostel 

Sext Annuntiatio 

Mariae 

Ave maris stella  

(AH 51, S. 140–

142, Nr. 123) 

Ps 44,11–14 Jes 7,14–15 Märtyrer 

Non Visitatio 

Mariae 

Confestim montes 

adiit  

(AH 48, S. 432,  

Nr. 402) 

Ps 45,5–10 Hhld 2,13 Kirchenlehrer 

Vesper Purificatio 

Mariae 

Quod chorus 

vatum  

(AH 50, S. 206–

207, Nr. 155) 

Ps 131,7–8 

Ps 47,10–13 

Ps 147,12–14 

Eccl 24,23 – 

Komplet Assumptio 

Mariae 

O gloriosa domina  

(AH 50, S. 86–88, 

Nr. 72) 

Ps 131,13–16 Hhld 8,5 Allerheiligen 

Die Matutin umfasst drei Lesungen und ist gemeinsam mit den Laudes der Con-

ceptio Mariae gewidmet, also dem Gedenken der durch Anna und Joseph emp-

fangenen Maria (Festtag: 8. Dezember). Die Prim ist der Mariengeburt gewidmet 

(8. September), die Terz der Darbringung der jungen Maria im Tempel (21. No-

vember), die Sext der Verkündigung an Maria durch den Erzengel Gabriel (25. 

März, neun Monate vor Weihnachten), die Non der Visitatio, der Begegnung 

also Marias mit Elisabeth (2. Juli). Die Vesper ist der Purificatio Mariae gewid-

met, die heute ‚Mariae Lichtmess‘ genannt wird und das Fest bezeichnet, das in 



 Die Tagzeiten von den Marienfesten im Cgm 4697 | 53 

  

Erinnerung an das Reinigungsopfer gefeiert wird, welches die Gottesmutter 

vierzig Tage nach der Geburt im Tempel darbringen muss (2. Februar). Die 

Komplet schließlich ist Mariae Himmelfahrt gewidmet (15. August). Somit sind 

alle großen Marienfeste in diesem Offizium enthalten und auf die einzelnen 

Horen verteilt – was sonst an einzelnen, über das ganze Kirchenjahr verteilten 

Festtagen gefeiert wurde, ist hier in einen cursus komprimiert worden. Ihre 

Reihenfolge entspricht nicht ihrer Abfolge im Kirchenjahr, sondern orientiert 

sich an dem Lebenslauf Mariens.  

 Die Festtage haben eine unterschiedlich lange Tradition. Während die Fest-

tage zur Geburt, zur Reinigung und zur Himmelfahrt Mariens bereits im Früh-

mittelalter Teil des Kirchenjahres waren, kam das Fest zur Unbefleckten Emp-

fängnis erst ab dem zwölften Jahrhundert, das Fest zur Darbringung im Tempel 

wie auch jenes zur Visitatio im Westen erst ab dem vierzehnten Jahrhundert auf. 

Allgemein gefeiert wurden die jüngeren Feste häufig erst einige Zeit später, so 

ordnete beispielsweise erst das Basler Konzil 1442 die Feste Conceptio und Visi-

tatio Mariae als verbindlich an, das Fest zur Praesentatio Mariae wurde im 

deutschsprachigen Raum erst 1464 durch Papst Paul II. eingeführt.17 

 Als Beispiel für die Textgestalt führe ich hier die erste Tageshore mit Nach-

weisen an.18  

Zu der preim zeit von maria gepurt etc. 

 

 Got kum zu meiner hilff herre19 eille mir zu 

hellffen. 

Deus in adiutorium meum intende, 

Domine ad adiuvandum me festina.  

(Ps 69,2) 

Der 

ympnus 

O heilige frau wol geporen von Anna du 

Achtpere hymelkunigin der merstern maria 

junckfraw gotliche muter.  

O sancta mundi domina, / Regina 

caeli inclita, / O stella maris, Ma-

ria, / Virgo mater deifica. 

|| 
17 Zu den Marienfesten vgl. z. B. Beissel, S. 42–56 und v. a. S. 304–307; Merkel, S. 121–122. 

18 Cgm 4697, fol. 23v–26r; die Transkription folgt der Schreibung der Handschrift, lediglich u/v 

werden nach vokalischem und konsonantischem Gebrauch normalisiert, Abkürzungen sind 

stillschweigend aufgelöst, sz-Ligatur wird als ,ß‘ wiedergegeben. Großbuchstaben nach Punkt 

bezeichnen rote Lombarden, alle anderen Großbuchstaben rubrizierte Majuskeln. Die Unter-

streichungen sind in der Handschrift mit roter Tinte ausgeführt worden. 

19 Hs. herreil. 



54 | Stefan Matter 

  

 Wirt geporn suße tochter joachim Du er-

schein schons junckfrewlein du wirst uns 

pringen cristum got und menschen. 

Emerge, dulcis filia, / Nitesce iam, 

virguncula, / Florem latura nobi-

lem, / Christum, Deum et hominem. 

 Wir20 eren dein Erlich vest deiner gepurt in 

dem du pist entsprungen von kuniglichem 

stam und geporen von herre david. 

Natalis tui annua, / En, colimus 

sollemnia, / Quo stirpe allectissi-

ma / Mundo fulsisti genita. 

 Durch dich sey wir von erden geporen zu 

hymel geporen befrid zu geistlicher gepurt 

der genade gar mit unausßprechlicher 

weiß. 

Per te sumus terrigenae / Simulque 

iam caeligenae / Pacati pace nobi-

li / More inaestimabili. 

 Dar umb sey ere der drivalt crafft und 

sigung in gotlicher eynikait jn Ewikait 

Amen. 

Sit trinitati gloria, / Sit semper ac 

victoria / In unitate solida / Per saecu-

lorum saecula. 

(AH 51, S. 139–140, Nr. 122) 

Der psalm Umb dy warhait senfmutigkait und gerech-

tigkait wird dich fugen wunderlich dein 

gerechte hant. Dein geschoss sein spitzig 

dy volck werden unter dir vallen in dy 

hertzen der kunigs veind. 

propter veritatem et mansuetudinem 

et iustitiam et deducet te mirabiliter 

dextera tua, sagittae tuae acutae 

populi sub te cadent in corde inimi-

corum regis. 

(Ps 44,5–6) 

Vers Got dein stul ist ewig ein gert21 der schi-

ckunge ein gert deins reichs. Du hast ge-

liebt dy gerechtikait und hast gehast dy 

poßhait dar umb hat got dein got dich 

gesalbet mit dem oll der frewden fur dein 

gesellen. Mirre et guten und casie von den 

kleidern von helffen peinen heuwssern 

Auß den dich gelustiget han dy tochter der 

kunig jn deiner ere. 

sedis tua Deus in saeculum saeculi 

virga directionis virga regni 

tui / dilexisti iustitiam et odisti iniqui-

tatem propterea unxit te Deus Deus 

tuus oleo laetitiae prae consortibus 

tuis / murra et gutta et cassia a ves-

timentis tuis a domibus eburneis ex 

quibus delectaverunt te / filiae regum 

in honore tuo. 

(Ps 44,7–10) 

|| 
20 Hs. Dir, der Rubrikator hat also offenbar den falschen Anfangsbuchstaben eingesetzt. 

21 Hs. got. 



 Die Tagzeiten von den Marienfesten im Cgm 4697 | 55 

  

Vers Das licht ist Auff gegangen dem gerechten 

und ein frewde dem rechthertzigen. 

lux orta est iusto et rectis corde lae-

titia. 

(Ps 96,11) 

 Ere sey dem vater und dem Sun Gloria patri et filio [et spiritui sancto] 

Antiphon O junckfrewliche gotes gepererin dein 

gepurt hat frewd verkundiget Aller werlt 

wann auß dir ist geporen dy sunne der 

gerechtigkait cristus unßer got der nam hin 

dy vermaledeiung und gab dy gebenedei-

ung22 er beschemte den tot und gab uns daz 

ewig leben. 

Nativitas tua dei genetrix virgo 

gaudium annuntiavit universo mun-

do ex te enim ortus est sol justitiae 

Christus deus noster qui solvens 

maledictionem dedit benedictionem 

et confundens mortem donavit nobis 

vitam sempiternam. 

(CAO 3852) 

 Von Anbeginne und fir ewigkait pin ich 

geschaffen untz zu der kunfftigen werlt 

werd ich nit aufhoren und in der heiligen 

manunge hab ich gehant richt vor jm Deo 

gratias. 

ab initio ante saeculum creata sum et 

usque ad futurum saeculum non 

desinam et in habitatione sancta 

coram ipso ministravi. 

(Eccl 24,14)23 

 Auß kuniglich gesippt scheint maria ge-

porn wir pitten gar Andechtiglich mit 

meinung und geist daz uns geholffen 

werde zu geistlicher gepurt 

 

Vers mit hertz und gemut singen wir ere in 

disem heiligen fest der hochwirdigen crist 

gepererin maria daz uns <nts>24 kirieleison 

cristeleyson kirieleyson. 

Cum jucunditate nativitatem beatae 

Mariae celebremus ut ipsa pro nobis 

intercedat ad dominum Jesum 

Christum. 

(CAO 2016)25  

|| 
22 Hs. gebedeiung. 

23 Als Capitulum in der Vesper des Officium parvum BMV. 

24 Unsichere Lesung. 

25 In der Laudes oder der Matutin von Nativitas Mariae; ebenfalls in der Komplet des Officium 

parvum BMV. 



56 | Stefan Matter 

  

 Vater unßer. Pater noster 

Vers zu dir sehen wir mit begird maria Du warst 

heilig Ee daz du geporen warst von Anna 

 

Oratio Herre wir piten dich gib deinen dienern Dy 

gab deiner hymelischen gnad Auff daz die 

geperunge der seligen junckfrawn ist wor-

den ein anfanck des heils daz Auch daz 

groß vest ir gepurt uns geb dez frids zu-

nemung. Amen 

 

Oratio Gott der du pist der unperhaftigen frucht 

geber wir piten dich durch daz gepet und 

verdinen der seligen muter Anna unßer 

frawen muter und joachym irs vaters aller 

tugenden in uns fruchtperkait auff daz wir 

vil guter leiplicher ubung gepern in 

keuschait und demut und unßerer eltern 

getrost werden sein sy es noturftig jn jen-

ner werlt durch ihesum cristum unßern 

herrn Amen 

 

Die Anruf-

fung zu 

Allen 

heiligen 

Antiphon 

Dich heiligen großen herrn loben all engel 

in der hoch sprechende 

dir zympt lob ere und danck dy engel dy 

ertz engel und Dy prynnenden engel mit 

Allen choren iubiliren heilige heilige heili-

ge mit unaußsprechenlichen donnen 

Omnes angeli ejus laudate dominum 

de caelis. 

Laudemus dominum quem laudant 

angeli quem cherubim et seraphim 

sanctus sanctus sanctus proclamant. 

(CAO 4116 + CAO 3595) 

Vers lobt den herren alle Sein engel ir sult in 

loben Alle kreft engel. 

Laudate eum omnes angeli ejus 

laudate eum omnes virtutes ejus 

alleluia alleluia. 

(CAO 1326b) 



 Die Tagzeiten von den Marienfesten im Cgm 4697 | 57 

  

[Kollekte] Got der du mit wunderlicher ordnung dy 

dinst der menschen schickest wir piten gib 

uns auff daz dy dir alzeit peysten und dir 

dienen jnn hymmeln daz Auch von jr unßer 

leben werd behut Auff ertrich. Got ich 

danck dir fur mein guten engel und pitt daz 

ich jm Also reyninglichen nach volg daz jch 

mit jm dich ewicklichen mug erkennen 

Amen. 

 

Die einzelnen Elemente der Gebetsstunden sind in dieser wie in den anderen 

Gebetshoren – soweit ich sie habe identifizieren können – zum überwiegenden 

Teil der Liturgie der betreffenden Marienfeste oder dann dem Commune Virgi-

num entnommen und daher auch häufig im Officium parvum Beatae Mariae 

Virginis zu finden. Die Psalmen, beziehungsweise die Psalmenauszüge, sind nur 

teilweise die den jeweiligen Horen zugehörigen, ebenfalls freier zugeordnet sind 

die capitula, also die Lesungen.  

 Wie verhält es sich mit den Hymnen? Es sind sämtlich Prosaübertragungen, 

teilweise umfassen sie den vollständigen Hymnus, teilweise lediglich eine Stro-

phe. Im Großen und Ganzen sind sie den entsprechenden Festen entnommen. 

Die beiden Hymnen Sacrae parentes virginis und O dei sapientia stammen wie 

jene der Terz aus einem Reimoffizium zum Fest der Praesentatio Mariae, auf das 

gleich noch zurückzukommen sein wird. Unsere Prim-Hymne O sancta mundi 

domina ist etwa ab dem zehnten Jahrhundert bezeugt und hat ihren Ort ge-

wöhnlich in den Laudes des Festes zur Mariengeburt, jene der Sext (Ave maris 

stella) ist noch älter, überaus weit verbreitet und fast immer dem Fest der Ver-

kündigung zugeordnet. Unser Hymnus zur Non, Confestim montes adiit, ist die 

zweite Hälfte des Vesperhymnus zum Fest der Visitatio, verfasst vom Prager 

Erzbischof Johan von Jenstein, welcher in den 1380er Jahren „zuerst in seiner 

Erzdiözese das Fest ‚Mariä Heimsuchung‘ eingeführt und Officium, Hymnen 

und Sequenzen für dasselbe verfasst“ hat.26 Der Hymnus zur Vesper, von wel-

chem nur die erste Strophe angeführt wird, ist ein überaus weit verbreiteter und 

häufig Rhabanus Maurus zugeschriebener Hymnus zum Fest der Purificatio 

Mariae. Der Komplet-Hymnus besteht in unserer Handschrift aus einer Übertra-

gung der sechsten Strophe des Hymnus Quem terra pontus aethera. Mit dieser 

Strophe, welche das Incipit O gloriosa femina/domina hat, setzt eine Hymnenva-

riante ein, die lediglich aus der zweiten Hälfte dieses altehrwürdigen Hymnus 

|| 
26 AH 48, S. 421. 



58 | Stefan Matter 

  

besteht und in dieser Form nicht nur in den Laudes einer ganzen Reihe von 

Marienfesten, sondern auch im kleinen Marienoffizium einen festen Platz hat. 

 Es zeigt sich also, dass die vorliegenden ‚Tagzeiten von den sieben Marien-

festen‘ von kundiger Hand unter Heranziehung der gängigen und einschlägigen 

liturgischen Texte zusammengestellt worden sind. Insgesamt ergibt sich damit 

ein Bild, das meiner Meinung nach eine lateinische Vorlage für das ganze Offi-

zium wahrscheinlich macht, eine solche hat sich allerdings – möglicherweise 

jedoch einfach aufgrund des unbefriedigenden Erschließungsstandes der mit-

telalterlichen Gebetbuchliteratur – bislang nicht finden lassen. Im Folgenden 

kann es daher nur darum gehen, einige Anknüpfungspunkte zur näheren Ein-

ordnung zusammenzustellen, die immerhin Fährten für die weitere Forschung 

legen mögen. 

1) Zunächst ist ein Parallelfall zu nennen, der sich in einigen zentralen 

Punkten mit unserem Text berührt, dann aber auch wieder so viele Unterschie-

de aufweist, dass eine direkte Verbindung kaum denkbar ist: das sogenannte 

Officium recollectionis festorum Beatae Mariae Virginis.27 Dieses Reimoffizium 

wurde durch eine Stiftung eines Michel de Beringhen, seines Zeichens Kanoni-

ker an der Kathedrale Cambrai, im Jahr 1457 durch Gilles Carlier und Guillaume 

Du Fay komponiert und breitete sich in der Folge vor allem in Nordfrankreich, 

den Niederlanden und in Norditalien aus. Die Verteilung der Marienfeste dieses 

Offiziums auf die einzelnen Horen entspricht der chronologischen unserer Tag-

zeiten; zudem ist die Recollectio etwa zu der Zeit entstanden, als auch unsere 

Handschrift geschrieben worden ist – damit erschöpfen sich die Gemeinsamkei-

ten aber auch schon. Die Recollectio ist ein voll ausgebildetes Offizium und hat 

daher beispielsweise in der Matutin die vollen drei Nokturnen mit je drei Lesun-

gen und verwendet überdies durchweg andere Psalmen und Antiphonen wie 

auch Kapitel und Responsorien. Unter den über 200 Textzeugen in liturgischen 

Handschriften findet sich außerdem kein einziger aus dem deutschsprachigen 

Raum.28 Eine direkte Abhängigkeit ist also eher nicht anzunehmen.  

2) Eine gewisse Berührung haben unsere Tagzeiten des Weiteren mit einer 

Gruppe von geistlichen Liedern und Kurztexten des hohen und späten Mittelal-

ters, die gemeinhin unter dem Rubrum Die sieben Freuden Mariens zusammen-

gefasst werden.29 Es sind zu unterscheiden die himmlischen von den irdischen 

|| 
27 Vgl. Frutaz; Haggh: The Celebration; dies.: The ‚Officium‘. 

28 Dies nach brieflicher Mitteilung von Barbara H. Haggh-Huglo vom 1.7.2015, die eine zwei-

bändige Monographie zur Recollectio vorbereitet, welche in Kürze im Druck erscheinen soll. 

29 Vgl. zu diesem weiten Feld vor allem Meersseman: Von den Freuden Mariens; ders.: Der 

Hymnos Akathistos, Bd. 2, S. 190–213; Leloux; Hilg und Oppitz. 



 Die Tagzeiten von den Marienfesten im Cgm 4697 | 59 

  

Freuden, und von diesen letzteren kommen nicht wenige auch als Festtage in 

unserem Offizium vor.  

Es ist hier nicht der Ort, um einen Überblick über die sehr divergenten Kata-

loge der Marienfreuden zu geben. Es genügt hervorzuheben, dass die zahlrei-

chen Zusammenstellungen von fünf über sieben bis weit über ein Dutzend 

Freuden als Grundbestand folgende fünf Freuden aufweisen: 

1.  Verkündigung 

2.  Geburt Christi 

3.  Auferstehung 

4. Christi Himmelfahrt 

5.  Mariae Himmelfahrt 

Erweitert wurde dieser kurze Katalog in vielfältiger Weise, besonders weit ver-

breitet sind die sieben Freuden, welche den obigen noch Epiphanie und Pfings-

ten hinzufügen, andere Kataloge umfassen auch gerne die Heimsuchung, die 

Darstellung im Tempel oder die Wiederauffindung des Zwölfjährigen im Tem-

pel. Die in unserer Handschrift, dem Cgm 4697, enthaltene Betrachtung zu den 

sieben Freuden Mariae (fol. 145r–150r) enthält beispielsweise Verkündigung, 

Geburt, Epiphanie, Wiederauffindung im Tempel, Auferstehung, Christi Him-

melfahrt und Pfingsten.  

 Es gibt keine systematische Zusammenstellung der einschlägigen Texte, es 

scheint aber doch allen Freudenandachten gemein zu sein, dass sie zumindest 

Christi Geburt, meist auch der Auferstehung und Christi Himmelfahrt gedenken 

– alles Ereignisse aus Christi Lebensgeschichte, die in unserem Offizium nicht 

bedacht werden. Gleichwohl überschreiben die Drucke der eben erwähnten 

Recollectio festorum BMV das Offizium mit Officium recollectionis gaudiorum et 

festorum Beatae Mariae Virginis, stellen also alle sieben Festereignisse des Offi-

ziums in die Tradition der Marianischen Freuden.30 An vereinzelten Orten sind 

überdies Festtage in Gaudiorum BMV nachgewiesen, so beispielsweise ab 1475 

in Sion.31 Ein allgemeines Fest wurde daraus erst 1906 und dieses verschwand 

mit der letzten Liturgiereform.32 

|| 
30 Officium recollectionis gaudiorum et festorum Beatae Mariae Virginis, juxta ritum Romani 

breviarii concinnatum: ad usum Collegiatae Ecclesiae Divi Petri Lovaniensis. Löwen bei Johan-

nes Masius 1599 (Exemplar der Bibliothèque royale de Belgique in Brüssel, II 73.171 A [LP]; 

USTC 413602). 

31 Vgl. Frutaz, S. 21–22, Anm. 4 (zum 13. November). 

32 Vgl. Kolb, S. 538; Sachs, S. 62. 



60 | Stefan Matter 

  

3) Eine letzte Spur geht aus von den verschiedenen Bestandteilen unseres 

Offiziums, welche aus einem Reimoffizium zum Festtag der Darbringung Marias 

im Tempel entnommen sind. Das Fest Praesentatio Mariae (21. November) er-

hielt auf Betreiben des umtriebigen Hofmannes und zeitweiligen Kanzlers des 

Königreiches Zypern und Jerusalem, Philipp de Mézières, im Jahr 1371 die päpst-

liche Approbation, gehört also zu den jüngeren Marienfesten unseres Offiziums. 

Das Fest hatte allerdings da bereits eine lange Tradition in der griechischen 

Kirche, und Philipp wird daher das Offizium wohl nicht selbst verfasst, sondern 

mutmaßlich entweder von Jerusalem oder von Zypern mitgebracht haben.33 

Dieses Offizium war nicht sehr weit verbreitet, so dass die Häufung der Zitate 

möglicherweise auf die Spur der lateinischen Vorlage des Offiziums der Marien-

feste führen könnte.  

 Die Berührungen mit den hier vorgestellten ,Tagzeiten von den Marienfes-

ten‘ sind vielfältig, zahlreiche Bestandteile unserer Tagzeiten sind ganz offen-

sichtlich dem Officium Praesentationis entnommen. Das gilt insbesondere für 

die drei Hymnen zu Matutin, Laudes und Terz. Der Hymnus der der Empfängnis 

Mariae zugeordneten Matutin ist auch im Officium Praesentationis Matutin-

Hymnus;34 der Hymnus der demselben Fest gewidmeten Laudes ist der ersten 

Vesper des Reimoffiziums entnommen, der Vesper also am Vorabend des ka-

lendarischen Festtages;35 schließlich ist auch der Hymnus der Terz, welche Ma-

riae Darbringung im Tempel zugedacht ist, dem Reimoffizium mit diesem The-

ma entnommen, dort steht der Lobgesang in der zweiten Vesper.36  

 Neben den drei Hymnen enthalten die ,Tagzeiten‘ aber auch verschie-

dene andere Bestandteile des Officium Praesentationis. So sind das Invitato-

rium zur Matutin,37 eine Antiphon in der Matutin38 sowie ein Responsorium 

|| 
33 Vgl. Philippe de Mézières’ Campaign, S. 11–12 (entgegen der Vermutung der Autorschaft 

Philipps in den AH 52, S. 44–45). 

34 Sacrae parentes virginis steriles naturaliter; AH 4, S. 52, Nr. 79, abgedruckt ebenfalls in der 

Edition des Reimoffiziums: Philippe de Mézières’ Campaign, S. 57, Office 2/5–24; die ‚Tagzei-

ten‘ führen von den fünf Strophen lediglich die Strophen eins und drei bis fünf an. 

35 O dei sapientia; AH 52, S. 43–45, Nr. 38, abgedruckt ebenfalls in: Philippe de Mézières’ 

Campaign, S. 56, Office 1/32–51. 

36 Aeterni patris ordine in templo virgo conditur; AH 52, S. 45–46, Nr. 39, abgedruckt ebenfalls 

in: Philippe de Mézières’ Campaign, S. 72, Office 17/15–34. 

37 Wir wollen loben mit begirden und stymmen den herren, wir schullen uns geben zu dem lob 

der junckfrawen uber all junckfrawen, das entspricht: Votis et vocibus laudantes Dominum, 

instemus laudibus Virginis virginum (Philippe de Mézières’ Campaign, S. 57, Office 2/1). 

38 Es was ein auffganck zu dem tempel mit funffzehen staffeln dy auff als junck mit gotes hilff 

unwissent vater und Muter, das entspricht sinngemäß, wenn auch mit offensichtlich verderb-



 Die Tagzeiten von den Marienfesten im Cgm 4697 | 61 

  

der Sext39 dem Reimoffizium entnommen, daneben gibt es Gemeinsamkeiten 

etwa bei den Kapiteln40 oder Psalmen.41 Die Vielzahl der Verknüpfungen mit 

dem Reimoffizium des Philippe de Mézières legt eine Abhängigkeit nahe, die 

allerdings noch genauer zu bestimmen wäre. 

Soweit meine nur sehr vorläufigen Ergebnisse des Versuches, einen in jeder 

Hinsicht ziemlich durchschnittlichen Tagzeiten-Text etwas genauer zu fassen 

und einzuordnen. Der derzeitige Stand der Erschließung liturgischer Quellen 

und volkssprachlicher Gebetbücher setzt der Aufarbeitung der Textgeschichte 

eines bestimmten literarischen Denkmales enge Grenzen. Abhängigkeiten ge-

nauer bestimmen zu können, setzt häufig Zufallsfunde voraus. Weitere Er-

schließungsleistungen werden eine nähere Kontextualisierung der ‚Tagzeiten 

von den Marienfesten‘ und der sie enthaltenden Handschrift erlauben und viel-

leicht auch das in der einleitenden Rubrik versprochene gruntliche Verständnis 

ermöglichen: 

Hie vecht sich an ein kurß dy tagzeitz von unßer lieben frawen, dy sein zu sammen gele-

ßen und gesetzt auß der heiligen geschrift nach den siben vesten, dy man feiret und ert in 

dem jar jn der heiligen cristenhait, und ob sy ymant wolt da mit loben, als Sy wirdig ist, 

der schol ein gentzlich auß legung und meinung jn jm haben uber dise tagzeit in geistli-

cher guter meinung, wann sy liplich sein, wer sy verstet gruntlichen [10r].  

|| 
tem Text: In templum dei gradibus ter quinis erat aditus quos compositis gressibus ascendit fulta 

caelitus (Cantus-ID 202490; Philippe de Mézières’ Campaign, S. 58, Office 3/1). 

39 Die arch gotes in der daz suß hymelprot wirt verfloßen ein hymelspeiß in der daz heilig volck 

gotes wirt gespeißet der iunckliche leip maria ist ein kuniglicker sal des erlichen kunigs mit dem 

wir vereynigt werden mit der kirchen, das entspricht: Archa Dei, in qua reconditur dulce manna, 

cibus ethereus, quo plebs Dei sancta reficitur, est Marie venter virgineus (Philippe de Mézières’ 

Campaign, S. 67, Office 12/25). 

40 Die Lesung in der Vesper der ‚Tagzeiten‘ ist: Ich gleich sain ein fruchper weinstock han jch 

frucht pracht mein sußikait dez rauchs und mein plumen dy sein ein frucht der eren und der 

ersamkait; diese Stelle (Eccl 24,23: Ego quasi vitis fructificavi suavitatem odoris et flores mei 

fructus honoris et honestatis) ist Lesung in den Laudes, Prim und 2. Vesper im Officium Praesen-

tationis (Philippe de Mézièresʼ Campaign, S. 67, Office 16/27, 17/3, 17/14). 

41 Ps 44 (Eructavit) wird in Matutin, Prim, Terz und Sext verwendet (in fortlaufender Folge 

jeweils nur einzelne Verse); dieser Psalm wird vollständig im Officium Praesentationis wie auch 

im Officium parvum BMV in der zweiten Nokturn gebetet (Philippe de Mézières’ Campaign, 

S. 62, Office 7/6). 



62 | Stefan Matter 

  

Literaturverzeichnis 

Baltzer, Rebecca A.: The Little Office of the Virgin and Mary’s Role at Paris. In: The Divine Office 

in the Middle Ages. Methodology and Source Studies, Regional Developments, Hagio-

graphy. Hg. von Margot E. Fassler, Rebecca A. Baltzer. New York 2000, S. 463–484. 

Beissel, Stephan: Geschichte der Verehrung Marias in Deutschland während des Mittelalters. 

Ein Beitrag zur Religionswissenschaft und Kunstgeschichte. Freiburg i. Br. 1909. 

Die Benediktsregel. Lateinisch/Deutsch. Mit der Übersetzung der Salzburger Äbtekonferenz. 

Hg. von Ulrich Faust. Stuttgart 2009 (RUB 18600). 

Bruder Philipps des Carthäusers Marienleben. Hg. von Heinrich Rückert. Quedlinburg,  

Leipzig 1853 (Bibliothek der deutschen Nationalliteratur 34). 

Duffy, Eamon: Marking the Hours. English People and Their Prayers 1240–1570. New Haven, 

London 2006. 

Endres Tuchers Baumeisterbuch der Stadt Nürnberg (1464–1475). Hg. von Matthias Lexer. 

Stuttgart 1862. 

Frutaz, A. P.: ‚La Recollectio festorum B. Mariae Virginis‘. Testi liturgici in uso nella diocesi di 

Aosta dal sec. XV al sec. XIX. In: Ephemerides liturgicae 70 (1956), S. 20–40. 

Haggh, Barbara Helen: The Celebration of the ‚Recollectio Festorum Beatae Mariae Virginis‘. 

1457–1987. In: Atti del XIV congresso della Società internazionale di musicologia. 

Trasmissione e recezione delle forme di cultura musicale. A cura di Angelo Pompilio,  

Donatella Restani, Lorenzo Banconi e F. Alberto Gallo. Bd. 1–3. Torino 1990, Bd. 3: Free 

Papers, S. 559–571. 

Haggh, Barbara: The ‚Officium of the Recollectio festorum beate Marie virginis‘ by Gilles Carlier 

and Guillaume Du Fay. Its Celebration and Reform in Leuven. In: ‚Recevez ce mien petit  

labeur‘. Studies in Renaissance Music in Honour of Ignace Bossuyt. Hg. von Mark Delaere, 

Pieter Bergé. Leuven 2008, S. 93–105. 

Hamburger, Jeffrey F.: Another Perspective. The Book of Hours in Germany. In: Books of Hours 

Reconsidered. Hg. von Sandra Hindman, James H. Marrow. Turnhout 2013 (Studies in  

Medieval and Early Renaissance Art History), S. 97–152. 

Harper, John: The Forms and Orders of Western Liturgy from the Tenth to the Eighteenth  

Century. A Historical Introduction and Guide for Students and Musicians. Oxford 1991. 

Hasenohr, Geneviève: La vie quotidienne de la femme vue par l’église. L’enseignement des 

‚journées chrétiennes‘ de la fin du moyen-âge. In: Frau und spätmittelalterlicher Alltag.  

Internationaler Kongress Krems an der Donau. Hg. von Heinrich Appelt. Wien 1986 (Österr. 

Akad. d. Wiss., philosoph.-hist. Kl., Sitzungsberichte 473; Veröff. des Inst. für  

mittelalterliche Realienkunde Österreichs 9), S. 19–101. 

Häussling, Angelus Albert: Tagzeitenliturgie in Geschichte und Gegenwart. Historische und 

theologische Studien. Hg. von Martin Klöckener. Münster 2012 (Liturgiewissenschaftliche 

Quellen und Forschungen 100). 

Janota, Johannes: Orientierung durch volkssprachliche Schriftlichkeit (1280/90–1380/90). 

Tübingen 2004 (Geschichte der deutschen Literatur von den Anfängen bis zum Beginn der 

Neuzeit III,1). 

Hilg, Hardo: Art. ‚Sieben Freuden Mariens‘. In: VL2 8 (1992), Sp. 1158–1168. 

Kolb, Karl: Art. ‚Freuden Mariens‘. In: Marienlexikon 2 (1989), S. 538. 



 Die Tagzeiten von den Marienfesten im Cgm 4697 | 63 

  

Kottmann, Carsten: das buch der ewangelii und epistel. Untersuchungen zur Überlieferung und 

Gebrauchsfunktion südwestdeutscher Perikopenhandschriften. Münster u. a. 2009  

(Studien und Texte zum Mittelalter und zur frühen Neuzeit 14). 

Largier, Niklaus: Praying by Numbers. An Essay on Medieval Aesthetics. In: Representations 

104 (2008), S. 73–91. 

Leloux, Herman: Eine mittelniederländisch-mittelniederdeutsche Reimfassung der ‚Sieben 

Freuden Mariens‘. In: Jahrbuch des Vereins für niederdeutsche Sprachforschung 100 

(1977), S. 43–71. 

Lentes, Thomas: Prayer Books. In: Transforming the Medieval World. Uses of Pragmatic  

Literacy in the Middle Ages. Hg. von Franz-Josef Arlinghaus. Turnhout 2006 (Utrecht  

Studies in Medieval Literacy 6), S. 239–258. 

Leroquais, Victor: Les livres d’heures, Bd. 1–4. Paris 1927–1943. 

Lumma, Liborius Olaf: Liturgie im Rhythmus des Tages. Eine kurze Einführung in Geschichte 

und Praxis des Stundengebetes. Regensburg 2011. 

Matter, Stefan: Mittelhochdeutsche Tagzeitentexte im Spannungsfeld von Liturgie und  

Privatandacht. Zu Formen des Laienstundengebetes im deutschsprachigen Mittelalter. 

In: Lehren, Lernen und Bilden. XXIII. Anglo-German Colloquium. Hg. von Nicola McLelland, 

Henrike Lähnemann, Nine Miedema [im Druck]. 

Meersseman, Gérard G.: Der Hymnos Akathistos im Abendland. Bd. 1–2. Freiburg (Schweiz) 

1958–1960 (Specilegium Friburgense 2–3). 

Meersseman, Gérard G.: Von den Freuden Mariens. Ein Beitrag zur Geschichte der nieder-

deutschen Mystik. In: Lebendiges Mittelalter. Festgabe für Wolfgang Stammler. Hg. von 

der Philosophischen Fakultät der Universität Freiburg Schweiz. Freiburg (Schweiz) [1958], 

S. 79–100. 

Merkel, Helmut: Art. ‚Feste und Feiertage IV‘. In: TRE 11 (1983), S. 115–132. 

Nürnberger Totengeläutbücher. Bearb. von Helene Burger. Bd. 1–3. Neustadt/Aisch 1961–1972 

(Freie Schriftenfolge der Gesellschaft für Familienforschung in Franken 13; 16; 19). 

Oppitz, Ulrich-Dieter: Art. ‚Sieben Freuden Mariens‘ [Korr./Nachtr.]. In: VL2 11 (2010),  

Sp. 1429–1430. 

Philippe de Mézières’ Campaign for the Feast of Mary’s Presentation. Ed. from Bibliothèque 

nationale mss. latin 17330 and 14454 by William E. Coleman. Toronto 1981 (Toronto Medi-

eval Latin Texts). 

Reinburg, Virginia: French Books of Hours. Making an Archive of Prayer. C. 1400–1600. 

Cambridge u. a. 2012. 

Sachs, Hannelore, Art. ‚Freuden Mariens‘. In: LCI 2 (1970), S. 62. 

Schneider, Karin: Die deutschen Handschriften der Bayerischen Staatsbibliothek München. 

Die mittelalterlichen Handschriften aus Cgm 4001–5247. 2. Aufl. Wiesbaden 1996  

(Catalogus codicum manu scriptorum Bibliothecae Monacensis V,7). 

Stadlhuber, Joseph: Das Laienstundengebet vom Leiden Christi in seinem mittelalterlichen 

Fortleben. In: Zeitschrift für katholische Theologie 72 (1950), S. 282–325. 

Stadlhuber, Joseph: Das Stundengebet des Laien im christlichen Altertum. In: Zeitschrift für 

katholische Theologie 71 (1949), S. 129–183. 

Taft, Robert: The Liturgy of the Hours in East and West. The Origins of the Divine Office and its 

Meaning for Today. Collegeville MN 1986. 

Vita Beate Virginis Marie et Salvatoris rhythmica. Hg. von Adolf Vögtlin. Tübingen 1888  

(Bibliothek des Litterarischen Vereins in Stuttgart 180).



  

 



  

Eva Rothenberger 

Performative Heilsaneignung 

Eine spätmittelalterliche Adaptation der Mariensequenz 
Ave praeclara maris stella als Gebet der privaten Frömmigkeit 

Im Gedenken an Volker Honemann (1943–2017) 

In dem in das frühe sechzehnte Jahrhundert zu datierenden Codex Lichtenthal 

1401 der Badischen Landesbibliothek Karlsruhe findet sich auf fol. 72r bis 77r 

eine unikal überlieferte Prosaübertragung von Ave praeclara maris stella2 

(11. Jh.), die innerhalb der breiten volkssprachlichen Rezeption der lateinischen 

Mariensequenz Hermanns von Reichenau eine Sonderstellung einnimmt. Unter 

den bisher knapp hundert bekannten volkssprachlichen Textzeugen3 handelt es 

sich um den einzigen, der mit einer umfangreichen Anleitung zu seinem Ge-

brauch versehen ist. Die Anweisung, die innere Einstellung und äußeres Geba-

ren des Rezipienten zusammenführt, korrespondiert mit der sprachlich-

stilistischen Adaptation der Vorlage sowie einem veränderten Gebrauchszu-

sammenhang. Während die lateinische Mariensequenz als liturgischer Gesang 

dem Gottesdienst zu bestimmten Marienfesten zugedacht war oder die wöchent-

liche, auf den Samstag festgesetzte Marienmesse begleitete,4 wird sie in der 

|| 
1 Der gesamte Codex ist über die digitale Sammlung der BLB Karlsruhe einsehbar. Vgl. 

http://digital.blb-karlsruhe.de/urn/urn:nbn:de:bsz:31-36001 (29. Juni 2016). 

2 Vgl. AH 50, S. 313–315, Nr. 241. Meine Dissertation, die sich unter dem Titel ‚Ave praeclara 

maris stella. Poetische und liturgische Transformationen der Mariensequenz im deutschen 

Mittelalter‘ den volkssprachlichen Versübertragungen widmet, wird voraussichtlich 2018 

erscheinen. 

3 Vgl. zum aktuellen Kenntnisstand der volkssprachlichen Überlieferung von Ave praeclara 

die Datenbank des ,Berliner Repertoriums‘. 

4 Die Handschriften ordnen Ave praeclara unter anderem den Festen Assumptio Mariae und 

Purificatio Mariae bei. In den meisten Fällen ist die Mariensequenz allerdings ohne spezifi-

schen Festzusammenhang überliefert. Vgl. Klein-Ilbeck, S. 95. Als Audi nos-Sequenz, die ledig-

lich die bittenden Schlussversikel umfasst, fand Ave praeclara zudem Eingang in die liturgi-

sche Erneuerungsbewegung des Klosters St. Gallen. Vgl. den Beitrag von Philipp Lenz in 

diesem Band, S. 11–45. In dieser verkürzten Form fügt sich die Sequenz unter dem Incipit Hoer 

vns Maria magt zudem in eine volkssprachliche Paarreimübertragung der Marienmesse Salve 

sancta parens ein. Kurt Gärtner bietet auf der Grundlage der fünf bekannten Überlieferungs-

zeugen eine Edition der gesamten Messe. Vgl. Gärtner; die Teilparaphrase von Ave praeclara 

DOI 10.1515/9783110475371-008,  © 2017 Eva Rothenberger. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



66 | Eva Rothenberger 

  

spätmittelalterlichen Prosaübertragung der Karlsruher Handschrift in ein Lese-

gebet für die private Frömmigkeitsübung transformiert.  

Solche Anweisungen, die zumeist Ort und Zeitpunkt der Rezeption festle-

gen, zum körperlichen Mitvollzug des gesprochenen Wortes aufrufen und auf 

eine Erweiterung der Heilswirksamkeit des Gebetstextes zielen, sind für die 

spätmittelalterliche Gebetbuchliteratur konstitutiv5 und bereits gut erforscht.6 

Nichtsdestotrotz stellt die vorliegende Übertragung aufgrund ihrer Singularität 

innerhalb der volkssprachlichen Rezeption von Ave praeclara eine beachtens-

werte Ausnahme dar, die für eine nähere Untersuchung lohnend scheint. Denn 

während sich die gereimten Übertragungen (bislang 64 Textzeugen) in der Re-

gel darauf beschränken, in den Beischriften auf ihre lateinische Vorlage zu 

verweisen und allenfalls die Art und Weise der Rezeption des volkssprachlichen 

Textes anzugeben – gesangliche Darbietung oder Lektüre –, sind die Angaben 

bei den Prosaübertragungen an sich bereits ausführlicher. Aber auch hier sind 

Anleitungen, die eine Steigerung der Heilswirksamkeit des Textes implizieren, 

mit Ausnahme des besagten Textzeugen nicht zu finden.7 Der folgende Beitrag 

widmet sich der volkssprachlichen Prosaübertragung unter Berücksichtigung 

der Wechselwirkung von Anweisungsstruktur und semantischer Transforma-

tion der lateinischen Mariensequenz zu einem für die private Andacht bestimm-

ten Gebet.  

|| 
findet sich auf S. 232. Die besagte Messübertragung ist in den folgenden Handschriften überlie-

fert: Jena, Universitäts- und Landesbibl., Cod. Bos. 4° 8, fol. 79rb–80vb (1. Viertel 14. Jh.); Klos-

terneuburg, Stiftsbibl., Cod. 1242, fol. 196v–200r (aus dem Jahr 1338); Kremsmünster, Stiftsbibl., 

Cod. 5, fol. 15v–17r (1. Hälfte 15. Jh.); Nürnberg, Stadtbibl., Cod. Cent. VI, 86, fol. 13r–16v (3. 

Drittel 16. Jh.); München, BSB, Cgm 5249/59d, fol. 2r (Mitte 14. Jh.). Vgl. ebd., S. 316. 

5 Vgl. Lentes, 1. Bd., S. 252. 

6 Zu erwähnen sind insbesondere die auch dem Beitrag zugrunde liegenden Forschungen von 

Johanna Thali und Thomas Lentes, die sich in mehreren Publikationen jeweils den Anweisun-

gen in der Gebetbuchliteratur widmen. 

7 Dies sei an wenigen Beischriften exemplarisch verdeutlicht (es wurde eine moderne Inter-

punktion eingefügt und der u/v-Ausgleich vorgenommen): Dar nach sprich den her nach ge-

schrieben sequencz von unser lieben frauen, der da genant ist ave preclara (Augsburg, UB, Cod. 

III.1.8° 6, fol. 235r–239v); Hyr na folget der sequencie von unser lieber frauwen, den man pfleget 

zu lesen ader zu singhen in der missen, der da heiszet Ave preclara maris (Trier, Stadtbibl., Hs. 

2050/1695 8°, fol. 242v–246r). 



 Performative Heilsaneignung | 67 

  

1 Heilsvermittlung und Heilsaneignung 

Hinsichtlich der mittelalterlichen Vorstellung vom göttlichen Heil gilt es zwei 

wesentliche Konstituenten zu bedenken: Zum einen steht das Heil in wechsel-

seitigem Bezug zur göttlichen Gnade, die unterschiedliche Vorstellungen von 

Schutz, Heilung und Erbarmen vereint; zum anderen bedarf das göttliche Heil, 

das die jeglicher Medialität entkleidete Begegnung mit Gott meint, der medialen 

Vermittlung.8 Denn die kategoriale Differenz zwischen Immanenz und Trans-

zendenz, die sich temporal, lokal und insbesondere qualitativ manifestiert, 

erfordert mediale Strategien, die in der räumlichen und zeitlichen Gebunden-

heit des Diesseits das im Grunde Unverfügbare, das jenseitige Heil, vergegen-

wärtigen und einen intensivierten Kontakt zu Gott ermöglichen. Die Gnade 

erweist sich hierbei als jene göttliche Kraft, die den Menschen zum Ziel des 

christlichen Lebens, der Gottesschau, zu führen vermag.9 In diesem Sinne strebt 

die christliche Gnaden- und Heilsmedialität, die sich über die Parameter von 

Nähe und Distanz beziehungsweise von Unmittelbarkeit und Mittelbarkeit kon-

stituiert, nach unterschiedlichen Methoden der medialen Vermittlung.  

Eine bedeutende Rolle nimmt in diesem Kontext Maria ein, die als von Gott 

erwählte Mutter Jesu, dem Medium aller Gnade und allen Heils schlechthin,10 

die göttliche Gnade empfängt und somit zu ihrer Vermittlung zwischen den 

Menschen und Gott prädestiniert ist. Neben den Engeln und Heiligen verkörpert 

sie „[d]urch ihre mitleidende und passionsförmige Heiligkeit [...] jene ursprüng-

liche Gnaden- und Schutzmedialität, aus der alle anderen Medialitäten des 

Heils abgeleitet sind“.11 Maria fungiert somit als mediales Bindeglied zwischen 

Diesseits und Jenseits und ist damit wesentlicher Bestandteil der christlichen 

Heilsökonomie, da sie ,Trägerin des Heilsʻ und ,Heilsmittlerinʻ gleichermaßen 

ist.12 Neben der Maria mediatrix, die eine Partizipation an der göttlichen Gnade 

im Diesseits ermöglicht, zählen in der mittelalterlichen Frömmigkeitspraxis die 

Heilige Schrift, die Sakramente und Ablässe sowie das Gebet zu den essentiellen 

|| 
8 Vgl. Hamm, S. 22 u. S. 24. 

9 Vgl. ebd. 

10 Vgl. ebd., S. 28. 

11 Ebd., S. 36. 

12 Vgl. Mertens Fleury 2010, S. 33–34. Die theologische Grundlage für die Vorstellung der 

Maria mediatrix führt Bernhard von Clairvaux auf die göttliche Erwählung zur Mutter Jesu 

zurück – die göttliche Begnadung ist die theologische Voraussetzung ihrer Mittlerschaft. Vgl. 

Bernhard von Clairvaux: In Adventu, Sermo 2, § 5, S. 84, Z. 17–22 (S. 85: deutsche Überset-

zung). 



68 | Eva Rothenberger 

  

Gnadenmitteln. Die im mittelalterlichen Gebet regelmäßig geforderte körperli-

che Geste, die das gesprochene oder gelesene Wort zusätzlich performativ mit-

vollzieht und damit seinen Ausdruck steigert, dient der Einübung der rechten 

mentalen Einstellung – einer Voraussetzung für die Wirkmacht der göttlichen 

Gnade. Denn diese erweise, wie Berndt Hamm feststellt,  

ihre Nähe dadurch, dass sie im Menschen wirkt und ihm eine neue Qualität der Andacht 

(devotio), der Liebe, Reue und Dankbarkeit schafft, das notwendige Pendant zur externen 

Gnadendimension. Ohne diese innere Entsprechung läuft das externe Versprechen, die 

Vergebungs-, Schutz- und Heilszusage Gottes, Christi, Marias, der Heiligen und der Engel, 

ins Leere der Wirkungslosigkeit.13  

Eine solche Wechselseitigkeit von Gabe und Gegengabe prägt auch die Gebets-

anweisung der vorliegenden Prosaübertragung von Ave praeclara, welche die 

körperliche Einübung der Demut und damit eine intensivierte Hinwendung des 

Betenden an Maria, Jesus Christus und den Schöpfer fordert. 

Die Anleitung der Prosaübertragung ist zweigeteilt: Während eine ausführ-

lichere Anweisung den bittenden Schluss des Textes einleitet, führt die rubri-

zierte Beischrift zu Beginn zunächst die medialen Rahmenbedingungen der 

lateinischen Mariensequenz und des volkssprachlichen Gebetstextes an  

(fol. 72r–v):14 

Das ist der sequentz und lobe gesancke, den man singet in der messe von unser lieben 

frowen, genant zu latin Ave preclara. 

Der erste verse: Disz lobe gesancke spricht man gewonlichen in noten, als in kriegen, pes-

tilentz, trnÿgen. und in anderen noten sol man inn sprechen mit ernst und andocht. 

sprich also, wie nochfolgen ist [...]. 

Die Rubrik Der erste verse weist die Zeilen als ersten Versikel und somit als den 

ersten Sinnabschnitt des Textes aus und ordnet sie bereits der eigentlichen 

Übertragung zu, die auf der Verso-Seite des Blattes mit dem Incipit – Got grusz 

dich Maria d verklerter ferglentzender sterne des meres – einsetzt (fol. 72v). Die 

solchermaßen als fester Bestandteil des Textes ausgezeichnete Anleitung diffe-

renziert in Verbindung mit der unmittelbar vorangehenden Eingangsrubrik den 

Gebrauchskontext von lateinischer Vorlage und volkssprachlicher Übertragung 

in lokaler wie auch modaler Hinsicht. Während Ave praeclara als gemeinschaft-

licher Gesang zur liturgischen Messfeier bestimmt ist, bleibt zwar auch der 

volkssprachliche Prosatext prinzipiell lobe gesancke, jedoch als in Notlagen zu 

|| 
13 Hamm, S. 46. 

14 Beide Editionstexte finden sich im Anhang. 



 Performative Heilsaneignung | 69 

  

sprechendes Gebet. Der explizite Hinweis, wie dieses zu verrichten sei (mit ernst 

und andocht), wird zur Voraussetzung für die Heilswirksamkeit des Gebets. Der 

benannte Gebrauchszusammenhang ist zunächst ein spezifischer (in noten, als 

in kriegen, pestilentz, trnÿgen), um im Anschluss verallgemeinert und ausge-

weitet zu werden. In ihrer semantischen Unbestimmtheit öffnet die anschlie-

ßende Ergänzung und in anderen noten den Wirkungskreis des Gebets für jegli-

che den Betenden bedrängende Notlage und fungiert so als Platzhalter: Je nach 

Gebetssituation lässt sich die offene Formulierung imaginativ neu besetzen, die 

Verallgemeinerung aufheben und für diverse Bedarfsfälle reaktualisieren. Die 

kriegerischen Kampfhandlungen, die an erster Stelle genannt werden, scheinen 

sich zunächst der durch das Adverb gewonlichen implizierten Alltäglichkeit zu 

entziehen. Berücksichtigt man allerdings den Überlieferungszusammenhang 

der Handschrift, lässt sich der genannte Rezeptionsrahmen von Krieg, Pest und 

Turnier durchaus nachvollziehen und letztlich auch mit ihrer monastischen 

Provenienz in Einklang bringen.15 Die Themenbereiche von Krankheit, Sterben 

und Tod sowie Reue und Heilung stellen das gemeinsame Bindeglied des ge-

samten, insgesamt aus drei in das ausgehende fünfzehnte und beginnende 

sechzehnte Jahrhundert zu datierenden Teilen zusammengesetzten Codex dar: 

Auf fünf Drucke16 (Teil I) folgen ein Sterbebüchlein, Ermahnungen für Kranke, 

geistliche Sprüche über die Reue, Gebete – unter anderem zur Kommunion und 

für einen guten Tod – sowie ein Ablasstraktat (Teil II: handschriftlich; fol. 1r–

111r); ein Arzneibüchlein mit Gesundheitsregeln und ein Aderlasstraktat be-

schließen die Handschrift (Teil III: handschriftlich; fol. 111v–140v).17 Die Prosa-

übertragung von Ave praeclara ist das einzige Stück, das auf ein geistliches Lied 

|| 
15 Bereits Emil Ettlinger stellt den Codex in den Kontext der Dominikanerinnenklöster St. 

Johann und St. Marx in Straßburg. Vgl. Ettlinger, S. 8, Nr. 140. Kodikologisch lässt sich diese 

Vermutung sowohl durch den Erscheinungsort des eingebundenen Hortulus animae-Druckes 

sowie die Schreibsprache des handschriftlichen Teils (alemannisch) als auch durch zwei hand-

schriftliche Einträge aus dem sechzehnten und siebzehnten Jahrhundert stützen. Vgl. Heinzer, 

Stamm, S. 294. 

16 Vgl. Hortulus Animae zu tütsch (Straßburg, Martin Flach, 1513; VD16 H 5089); Johannes 

Geiler von Kaysersberg: ABC, wie man sich schicken soll zu einem köstlichen seligen Tod 

(weitere Angaben zum Druck nicht ermittelbar); daran anschließend die Drucke Hans Folz: 

Von der Beichte: Wie sich ein Christenmensch schicken soll zu einer vollkommenen Beichte 

(weitere Angaben zum Druck nicht ermittelbar) und Johannes Geiler von Kaysersberg: Wie man 

sich halten sol bei einem sterbenden Menschen (Speyer, Konrad Hist, 1497; GW 10580 / INKA 

11000619).  

17 Während die Drucke aus dem ausgehenden fünfzehnten und beginnenden sechzehnten 

Jahrhundert stammen, datieren die beiden handschriftlichen Abschnitte des Codex in das 

frühe sechzehnte Jahrhundert. Vgl. Heinzer, Stamm, S. 293–297. 



70 | Eva Rothenberger 

  

lateinischer Sprache und liturgischer Provenienz zurückgeht. In diesem Überlie-

ferungsumfeld erscheint die zu Beginn in der Gebetsanweisung angeführte 

Trias der Gewalt als Sinnbild für die Bewährung des Einzelnen gegenüber Ge-

fahren und Versuchungen. Eine solche Lesart legt – wie die nachfolgenden 

Ausführungen verdeutlichen – auch der anschließende Text in Versikel 3b 

selbst nahe, der im Vergleich zur lateinischen Vorlage das Wirken des Bösen 

drastischer und intensiver zeichnet. Freilich sollte der Erkenntniswert solcher 

Rückschlüsse von der Gebetsbeischrift auf einen spezifischen Gebrauchszu-

sammenhang nicht überstrapaziert werden, da sich Anweisungen innerhalb der 

mittelalterlichen Gebetbuchliteratur oftmals als variabel erweisen18 und nicht 

zwingend fester Bestandteil eines spezifischen Gebetstextes sind.19 Diese prinzi-

pielle Variabilität der Beischriften impliziert damit aber auch die Möglichkeit, 

dass diese auf den jeweils passenden Gebrauchszusammenhang abgestimmt 

werden können. 

Unabhängig davon, wie die Verbindung der Prosaübertragung von Ave 

praeclara mit dem Hinweis auf Krieg und Turnier zustande kam und konkret zu 

deuten ist, eröffnet die Anweisung aufgrund ihrer semantischen Ausrichtung 

auf allgemeine Notlagen, die bedarfsweise spezifiziert werden können, einen 

weiten Verwendungszusammenhang und stellt das anschließende Gebet auf 

diese Weise in den Kontext einer allumfassenden Heilsbitte. Jedoch ist die 

Heilswirksamkeit nicht voraussetzungslos: Die Aufforderung, den Text mit ernst 

und andocht zu sprechen, bindet das erhoffte Gnadenangebot an die innere 

Einstellung des Betenden. Während sich der erste Hinweis auf die mentale Ebe-

ne beschränkt, zielt der zweite zugleich auf die Performanz. Die Andacht, die 

geradezu als Leitvokabel der Gebetbuchliteratur gelten kann, impliziert in der 

mittelalterlichen Religiosität zwei Bezeichnungsebenen: zum einen die innere 

Einstellung des Betenden, zum anderen die konkrete Andachtsübung.20 In ih-

rem ersten Bedeutungsgehalt lässt sich die anedâht wohl am ehesten umschrei-

ben als „die Intensität der Hingabe an Gott im Gebet oder bei körperlichen 

Frömmigkeitsübungen […]“.21 Der Aufruf, das Gebet mit sowohl geistig verinner-

|| 
18 Vgl. Wiederkehr, S. 118. Ich danke Stefan Matter für den Hinweis, dass Anweisungen, die 

den Gebrauchszusammenhang des Turniers aufrufen, bei Gebeten, die meditativ auf verschie-

dene Rüstungsteile Christi Bezug nehmen, häufig sind.  

19 Wie Ruth Wiederkehr am Bestand der Sarner Gebetbücher aufzeigt, sind auch ‚parallel 

überlieferte Gebete‘ oftmals mit ‚unterschiedlichen Gebetsanweisungen‘ versehen. Vgl. Wie-

derkehr, S. 118. 

20 Vgl. Thali: andacht und betrachtung, S. 234. 

21 Ebd., S. 245. Vor dem Hintergrund der mittelalterlichen Mystik und Scholastik vergleicht 

Karl-Heinz Göttert das Bedeutungsspektrum der anedâht mit der lateinischen devotio bei Bern-



 Performative Heilsaneignung | 71 

  

lichter als auch körperlich vollzogener und auf diese Weise eingeübter Hingabe 

vorzutragen, wird zur entscheidenden Voraussetzung für die Wirksamkeit des 

Gebets. Eine solche Überblendung von Innen und Außen, die für das spätmit-

telalterliche Gebet konstitutiv ist, steht im Mittelpunkt der zweiten, die bitten-

den Schlussversikel des Textes einleitenden Anweisung.  

In Analogie zur lateinischen Mariensequenz formuliert das sechste Versi-

kelpaar der Übertragung zunächst das Gesuch an die Gottesmutter um ihre 

Fürbitte (6a), um sich anschließend mit der Aufforderung, die mütterliche Bitte 

zu erhören, an den Gottessohn zu wenden (6b). Beide Bitten werden zum Aus-

gangspunkt für eine komplexe Gebetsanweisung, die sich im Unterschied zur 

Anleitungsformel zu Beginn auf das Engste mit dem Text verschränkt. Zunächst 

wird der an Maria gerichtete Versikel dreimal mit identischem Wortlaut wieder-

holt: 

Der alffte versche: 

O Maria, erhor unsz, wan dyn sn eret dich und ist dir nichtz versagen. 

O Maria, erhr unsz, wan dyn sun eret dich und ist dir nichtz versagen. 

O Maria, erhor uns, wan dyn sn eret dich und ist dir nichtz versagen. 

Die Quantifizierung der Bitte an die Maria mediatrix steigert nicht nur Eindring-

lichkeit und Nachdrücklichkeit der Worte, sondern potenziert mit der Verdreifa-

chung der Gnadenbitte auch die Gnadenhoffnung. Die nachfolgende Ansprache 

an den Rezipienten nimmt auf die Vorlage und die Übertragung gleichermaßen 

Bezug:  

Du solt wissen, wan du uff disse obgenante drÿ versch – ‚audi nos‘ genant – ‚o Maria, er-

hor unsz‘ kmest, so solt du nider knwen und dan solt du wider uff ston und fr ausz 

sprechen also ‚salva nos‘.  

Erst auf die innerlich wie äußerlich vollzogene Hingabe folgt die in Überein-

stimmung mit der lateinischen Sequenz einmalig formulierte Bitte an Christus: 

O Jhesu, behalt unsz, fr welches dÿ jnckfrowe und mtter gottes Maria dich 

bittet. Die anfänglich geforderte Andacht spiegelt sich nun in der Demutsgeste 

des Niederkniens, die den Text als performativen Kommunikationsakt insze-

niert. Der gestische Wechsel von Stehen und Knien, der mit der Repetition der 

|| 
hard von Clairvaux, Richard von St. Viktor, Bonaventura, Thomas von Aquin und Meister 

Eckhart. Vgl. Göttert, S. 155–162. Die Vorstellung der devotio, die im zwölften und dreizehnten 

Jahrhundert zunächst „die demütig-innige Hinwendung zu Gott, die Versenkung in seine 

Heilstaten“ meint, wird schließlich bei Meister Eckhart „als ein im Grunde fraglos positiver 

Grundbestandteil einer kontemplativen Spiritualität fixiert“. Ebd. 



72 | Eva Rothenberger 

  

Bitten einhergeht, ruft darüber hinaus die oftmals in der spätmittelalterlichen 

Gebetspraxis zu beobachtende ‚gezählte Frömmigkeit‘22 auf: Der durch die 

quantitative Steigerung erzielte intensivierte Ausdruck führt zu einer Zunahme 

des qualitativen Gehalts der Gnadenbitte. Die äußerliche Formalisierung, die 

sich in der rituellen Geste sowie im Abzählen der Frömmigkeitsübung nieder-

schlägt, ist Ausdruck einer Verdienstlogik, welche die Heilswirksamkeit mess-

bar erscheinen lässt. Zum einen gilt die Wiederholung eines Gebets bezie-

hungsweise in diesem Fall der einzelnen Bitte als Garant für ihre Erhörung,23 

zum anderen bedingen sich das Gebaren und die Innenschulung des Betenden 

wechselseitig – die erforderliche Andacht ist innere und äußere Haltung zu-

gleich. Grundlegend für eine solche Spiegelbildlichkeit von inneren und äuße-

ren Sinnen ist die im Frömmigkeitsdiskurs unter anderem vertretene Position 

von einer Einheit zwischen Körper und Seele: Das Körpergebaren galt als Spie-

gel der Seelenregung. Der Körper hatte in diesem Sinn „Zeichencharakter, so 

daß an der Gebärde, dem actus corporis, der actus animae sichtbar wurde“.24 Die 

Subjektivität der mentalen Einstellung wird im performativen Vollzug des Ge-

bets mit Hilfe eines abzuzählenden Frömmigkeitsakts gleichsam zu einer objek-

tiv beurteilbaren Handlung. Irdische Gabe und himmlische Gegengabe werden 

in ein quantitatives Entsprechungsverhältnis gesetzt,25 die erzielbaren Gnaden-

wirkungen damit kalkulierbar. Jedoch verzichtet die volkssprachliche Prosafas-

sung von Ave praeclara auf eine konkrete Benennung des Gnadenangebots 

beziehungsweise der erwartbaren Gegengabe.  

|| 
22 Der Begriff der ‚gezählten Frömmigkeit‘, der das spätmittelalterliche Bedürfnis nach der 

Messbarkeit von Frömmigkeitsübungen treffend zusammenfasst, findet sich in Angenendt u. a. 

23 Vgl. Lentes, 1. Bd., S. 562. 

24 Ebd., S. 52. Die äußere Demutsgeste und die mentale Einstellung korrespondieren insofern, 

als das Gebaren auf das Innere einwirkt und zugleich sein Ausdruck ist. Vgl. ebd., S. 53. Die 

mittelalterliche Affektenlehre in Philosophie und Theologie postuliert im Rückgriff auf antike 

Gelehrte – allen voran Augustinus und Aristoteles – die Einheit von Seele und Körper. Eine 

Erregung der Seele korrespondiert mit der Bewegung des Körpers, Affekt ist somit sowohl ein 

psychisches als auch ein physisches Phänomen, das als Phantasma seine ‚Spur‘ im physiologi-

schen Wahrnehmungsapparat hinterlässt. Bezüglich der Differenzierung guter und schlechter 

Leidenschaften heißt es bei Thomas von Aquin: Unde oportet contrarietatem passionum ac-

cipere secundùm contrarietatem motuum vel mutationum. S. th. I–II, q. 23, a. 2, c. 

25 Vgl. Hamm, S. 42.  



 Performative Heilsaneignung | 73 

  

2 Transformation zu einem Gebetstext 

Die Transformation der lateinischen Sequenz zu einem volkssprachlichen Gebet 

spiegelt sich nicht nur in der ausführlichen Anweisungsstruktur, sondern auch 

im Text selbst wider. Zwar bleibt die Übertragung bis auf wenige Ausnahmen 

der lateinischen Vorlage thematisch verpflichtet, jedoch bewirken zahlreiche 

sprachliche Modifizierungen erstens eine semantische sowie syntaktische Ver-

einfachung der lateinischen Allegorien. Zweitens drücken sie das Streben nach 

einer Verringerung der Distanz zwischen Immanenz und Transzendenz aus, um 

die Heilswirksamkeit des Textes auszuweiten. Die Adaptationen lassen sich zu 

den folgenden Aspekten, die in der anschließenden exemplarischen Textanaly-

se verdeutlicht werden sollen, zusammenfassen: 

(1) Die rhetorische Figur des Hyperbatons, das in den Versikeln jeweils das 

Subjekt und Prädikat über etliche Verse hinweg voneinander trennt, wird 

durch relativische und konjunktionale Satzanschlüsse aufgehoben.  

(2) Während die Vorlage über den sensus spiritualis das Göttliche prinzipiell 

entrückt – Sinn konstituiert sich hier auf mittelbare Weise –, nimmt die 

Übertragung die lateinischen Allegorien mit einer Ausnahme zwar auf,26 

konkretisiert zumeist allerdings ihren Aussagegehalt. 

(3) Zahlreiche Wiederholungen und Anaphern, die den Text prägen, tragen zu 

einem memorativen Texteindruck bei. 

(4) Direkte Ansprachen an Jesus und insbesondere an Maria führen zu einem 

innigeren Sprechakt. Diese oftmals mit Interjektionen versehenen und in-

tensivierten Anreden, die ohne Vorbild in der lateinischen Sequenz sind, 

finden sich an zahlreichen Stellen: O jnckfrowe Maria in Versikel 1b und 

3b, Maria in Versikel 2b und 3a, O Maria in Versikel 5a und b sowie 6a, Du 

in Versikel 4b. Analog hierzu stehen: O Jhesu (zu Salva nos) in Versikel 6b, 

her in Versikel 7a und Got und mensch in Versikel 7b, O gtter here Jhesu im 

Postludium.27 

(5) Während bereits das Marienbild der lateinischen Vorlage im Wesentlichen 

auf der Vorstellung der Maria mediatrix basiert, erweitert die volkssprach-

liche Prosaübertragung die Mittlerposition zwischen Immanenz und Trans-

zendenz deutlich. 

|| 
26 Die Übertragung verzichtet in Versikel 5b auf den alttestamentlichen Bezug der Aufforde-

rung Gottes an Mose, auf den brennenden Dornbusch ohne Schuhe zuzugehen (Ex 3,5). 

27 Die Anrede Criste Jhesu zu Beginn des Postludiums steht analog zur Ansprache auctor der 

lateinischen Vorlage (V. 96). 



74 | Eva Rothenberger 

  

Bereits das Initium hebt die heilsgeschichtliche Rolle der Maria mediatrix, die in 

der göttlichen Erwählung zur Gottesmutter gründet, durch eine thematische 

Dopplung stärker hervor – verklerter, ferglentzender sterne des meres steht für 

praeclara maris stella (V. 1–2). Zugleich wird die in der lateinischen Vorlage 

lichtmetaphorisch gefasste Rolle Marias als Mittlerin zwischen Immanenz und 

Transzendenz (V. 3–5: in lucem gentium / […] divinitus orta) um den Aspekt des 

Trostes ergänzt und in diesem Sinne konkretisiert – Maria ist uff gangen von 

gottlicher frsichtickeÿt zu trost der welt.  

Versikel 1a lehnt sich semantisch eng an die lateinische Mariensequenz an 

und greift auch auf die Reihenfolge von marianischer Allegorie (V. 6: Dei porta) 

und christologischen Lichtmetaphern (V. 8–9) zurück. Die Verbalphrase, die in 

Analogie zur Vorlage an den Schluss des Versikels gesetzt ist (woll in dÿ weltt 

geleÿttet hest für ducis in orbem [V. 11]) und so dem syntaktischen Klammerstil 

der lateinischen Verse entspricht, wird mit einer zusätzlichen und semantisch 

äquivalenten Verbalphrase zu Beginn des Versikels (d furest in dye welt) wie-

derholt. Auf diese Weise wird das Thema der Geburt Jesu, die Grundlage allen 

Heils ist, zusätzlich akzentuiert.  

Der Gegenversikel 1b führt die thematische Fokussierung auf die Erwählung 

Marias zur Gottesmutter weiter und verdoppelt das Attribut praeelecta: der 

lichtmetaphorische Vergleich schone, usserwelte als dÿ sun entspricht der For-

mulierung praeelecta ut sol (V. 15), zusätzlich wird der Titel regina caeli (V. 13) 

erweitert zu eÿn ausserwelte kunigin der hÿmeln. Die marianischen Ehrentitel 

und Metaphern, die in den lateinischen Versen parataktisch angeführt werden, 

dienen einer direkten und eindringlichen Ansprache an die Gottesmutter: O 

jnckfrowe Maria, d bist eÿn gezirde der welt und eÿn ausserwelte kunigin der 

hÿmeln [...]. 

Der ebenfalls durch die Ansprache O jnckfrawe Maria eingeleitete Versikel 

3b rekurriert auf die heilsgeschichtliche Rolle der Gottesmutter, indem er den 

Ausgangspunkt bietet für eine sprachliche Vervielfältigung sowohl des Bösen 

als auch des Handelns Mariens. Die Formulierung erloset die welt von dem 

schedlichen laster, die ihr Äquivalent in damnoso crimine mundum / exemisti 

(V. 40–41) findet, wird nochmals durch die Schlussfolgerung bist erlosen die 

welt von schedlicher missettat der snden aufgegriffen. Maria ‚zerdrückt‘ nicht 

nur den Leviathan, wie es in der lateinischen Sequenz heißt (V. 36–39: 

[...] furentem / Leviathan serpentem / tortuosumque / et vectem collidens), son-

dern die zusätzlichen Verbalphrasen erzeugen den Eindruck einer Multiplikati-

on der heilssichernden Taten der Gottesmutter: Zum Akt des ‚Zertretens‘ (zer-

tretten), der sich mit der lateinischen Sequenz deckt, kommt die Formulierung 

du bist auch zerknschen und zerbrechen hinzu. Die zahlreichen attributiven 



 Performative Heilsaneignung | 75 

  

Ergänzungen zeichnen das Böse darüber hinaus negativer und drastischer als 

die lateinische Vorlage. 

Versikel 4a nimmt das Thema der Präsenz im eucharistischen Sakrament 

der Vorlage auf, um von dieser zugleich deutlich abzuweichen. Während die 

lateinischen Verse das als Glaubensgeheimnis bezeichnete und metaphorisch 

formulierte Wandlungsgeschehen in den Mittelpunkt stellen, spricht die Über-

tragung explizit von Liebe, Gnade und Andacht: dy do synt in der ubünge dyner 

gotlichen lybe und glaubent an das lamp der genedickeyt. Die umfassendste Mo-

difikation des Versikels liegt allerdings in der Konzentration auf Maria – das 

Sakrament dient nicht der Anrufung Jesu (V. 50: devocamus ad aram) und der 

Vergegenwärtigung des Heilsgeschehens um den Gottessohn (V. 42–44: [...] 

gentium / nos reliquiae / tuae sub cultu memoriae), sondern der Gottesmutter 

selbst: synt wir dich andechtiglichen anruffen bÿ dem lamp, das do ist uff zu opf-

feren geystlich under der gezierde dÿner gedechtnisse in eÿner wnderbarlicher 

mosze. 

Während die drei Christus und den Schöpfer apostrophierenden Schluss-

versikel der lateinischen Mariensequenz eine syntaktische Einheit bilden, setzt 

die Prosafassung durch zusätzliche Imperativformen jeweils neu ein und er-

weckt auf diese Weise den Eindruck einer Vervielfachung der Bitte. Die Reim-

anklänge in den letzten drei Versikeln der ansonsten in Prosa formulierten 

Übertragung lassen einen Wechsel der Vorlage vermuten. Da die formale (vgl. 

die Endreime) und morphologische Analogie zu der aus dem vierzehnten Jahr-

hundert stammenden Versübertragung des Mönchs von Salzburg frappierend 

ist,28 muss dieser Text, der dem Schreiber der Prosaübertragung wohl als pas-

sendes Versatzstück für den Schluss seines eigenen Textes erschien, bekannt 

gewesen sein oder sogar vorgelegen haben.29 

Versikel 7a greift morphologisch auf den fontem boni (V. 86) und die purae 

mentis oculos (V. 87) zurück, bindet sie aber semantisch in den veränderten 

Gebetskontext ein: Hilffe unsz, her, des hertzen reynickeÿt, / das wir den brnnen 

bereÿt / in unsz schowent in der ewickeyt. Der Ort der geforderten inneren An-

dacht ist die als Herz bezeichnete Seele des Menschen, in die sich die körperlich 

eingeübte Einstellung einprägen soll.  

|| 
28 Ich danke Gisela Kornrumpf für den wertvollen Hinweis. Der Schluss der Prosaübertragung 

legt vor allem Zeugnis von der Verbreitung und Beliebtheit des Mönchs-Textes ab. Vgl. die 

Edition Franz V. Spechtlers in Die geistlichen Lieder des Mönchs, S. 144–150, G 6. 

29 Den Wechsel der Vorlage in Versikel 7a zeigt die Handschrift darüber hinaus im Verzicht 

auf die bis dahin relativ konstante interne Nummerierung der Versikel (vgl. Der ander versse) 

an. 



76 | Eva Rothenberger 

  

Die Ansprache im Postludium Criste Jhesu, syest ermant / dyner lieben 

mtter Maria schließt nochmals an die Bitte an Jesus aus Versikel 6b an und ruft 

zugleich die bereits auf das zwölfte Jahrhundert zurückgehende Vermenschli-

chung des Marien- und Gottesbildes auf. Die intimisierte Mutter-Sohn-

Beziehung sowie die Inkarnation Gottes verringern die räumliche Distanz zwi-

schen Immanenz und Transzendenz und stellen die theologische Grundlage des 

menschlichen Hoffens auf die göttliche Gnade dar. Die letzten Verse wenden 

sich im Unterschied zur Vorlage nicht an den Schöpfergott (ad auctorem), son-

dern eindringlich an den Gottessohn Jesus: o gtter here Jhesu.  

Wie die Textanalyse verdeutlicht, nehmen die mit Maria verbundenen Gna-

denattribute sowie die Nennung ihrer heilsspendenden Taten gegenüber der 

lateinischen Vorlage zu; es lässt sich geradezu von einer Potenzierung der Gna-

de sprechen. Insofern stellt sich die zum Gebet umgestaltete Sequenz als Medi-

um der erhofften Erlangung des göttlichen Heils in der Gegenwart des Betenden 

dar. Die lateinische Sequenz wird zum Ausgangspunkt einer intensiven Suche 

nach göttlicher Gnade, die sich im innigen Ton sowie der quantitativen Zunah-

me der Bitten insgesamt niederschlägt. Mit diesem Anliegen korrespondiert die 

Positionierung der ausführlichen, auf die rechte innere Einstellung rekurrieren-

den Gebetsanweisung unmittelbar vor den an Gottesmutter und Gottessohn 

gerichteten Bitten. 

3 Fazit 

Nach Johanna Thali, die sich intensiv mit den performativen und rhetorischen 

Strategien der Heilsvermittlung in mittelalterlichen Gebeten befasst, steht nicht 

zuletzt die Anknüpfung an den liturgischen Ritus „und damit an die von der 

Institution der Kirche sanktionierte Form des Gebets“30 – beispielsweise über 

die liturgische Geste des Niederkniens – im Dienst einer gesteigerten Heilswirk-

samkeit der Texte. Das Bedürfnis, die private Frömmigkeitsübung an das Offizi-

um anzubinden, beruft sich, wie Thali annimmt, einerseits auf  

die (in der Benediktsregel explizit formulierte) Überzeugung [...], dass Gott insbesondere 

beim Gottesdienst gegenwärtig ist, andererseits [auf] die Vorstellung, dass sich in der Li-

turgie das Gebet der diesseitigen Kirche mit dem himmlischen Gesang der Engel und Hei-

|| 
30 Thali: Strategien der Heilsvermittlung, S. 250. 



 Performative Heilsaneignung | 77 

  

ligen zu einem einzigen Lobpreis Gottes verbindet. Bei der Feier der Liturgie [...] werden 

die Grenzen zwischen Immanenz und Transzendenz durchlässig.31  

Eine solche ‚Liturgisierung des privaten Betens‘32 attestiert Thali volkssprachli-

chen Gebetstexten, die dem Laien im Vollzug der lateinischen Messfeier zum 

privaten Beten dienen und „die Kommunikation mit dem absenten Göttlichen 

ermöglichen und die Heilsvermittlung gewährleisten sollen“.33 So erlauben 

beispielsweise volkssprachliche Messgebete die subjektive Partizipation am 

objektiven Heilsgeschehen, dem eucharistischen Sakrament, in der eigenen 

Muttersprache, um auf diese Weise dessen Gnadenwirkung zu intensivieren.34 

Die Frage, ob auch der Codex Lichtenthal 140, der die besagte volkssprach-

liche Übertragung von Ave praeclara enthält, im Kontext der persönlichen An-

dacht steht, ist freilich nicht sicher zu beantworten; doch lässt der kodikologi-

sche Befund eine solche Vermutung möglich erscheinen. Zum einen bietet die 

Handschrift aufgrund ihres kleinen Formats (14 x 9 cm) die prinzipielle Mög-

lichkeit einer Mitnahme in den Gottesdienst, zum anderen reiht sich die Se-

quenzübertragung, der ein Kommuniongebet unmittelbar vorausgeht, in andere 

volkssprachliche Gebetstexte ein. Darüber hinaus legt auch die Provenienz der 

kleinformatigen Handschrift aus einem der beiden Dominikanerinnenklöster in 

Straßburg35 ein Bedürfnis nach einer volkssprachlichen Rezeption liturgischer 

Texte in der Volkssprache nahe, denn aufgrund der insgesamt schwachen La-

teinkenntnisse dominikanischer Ordensfrauen war die Volkssprache bereits im 

vierzehnten Jahrhundert gegenüber dem Latein dominierend.36 Die Prosaüber-

tragung Got grusz dich Maria d verklerter ferglentzender sterne des meres ori-

entiert sich auf unterschiedliche Weise an der Liturgie. Zu nennen ist zum einen 

die Aufforderung zur liturgischen Geste des Niederkniens, die zur Vorausset-

zung für die Gnadenerhörung wird, sowie der Wiederholungsakt der vorgetra-

genen, an die Gottesmutter gerichteten Bitte. Zum anderen ist die Sprecherposi-

|| 
31 Ebd. 

32 Vgl. ebd., S. 265. 

33 Ebd., S. 248. 

34 Vgl. ebd., S. 253–254. 

35 Siehe Anm. 15. 

36 In den süddeutschen Dominikanerinnenkonventen hatte die Volkssprache insbesondere in 

der Frauenseelsorge ihren festen Platz. Vgl. Ehrenschwendtner, S. 26 mit Anm. 174. Eine tiefer-

gehende Kenntnis des Lateinischen stand dabei im Hintergrund – „man hielt es allem An-

schein nach für eine im Grunde überflüssige Übung, da die Frauen seiner nicht bedurften, um 

lateinisch geschriebene Theologie zu studieren oder sich auf Latein mitzuteilen; intensive 

Andacht schien sehr wohl möglich ohne direktes Verständnis der liturgischen Texte“. Ebd., 

S. 28. 



78 | Eva Rothenberger 

  

tion anzuführen: Während in volkssprachlichen Privatgebeten, welchen nicht 

selten lateinische Hymnen, Sequenzen und Antiphonen zugrunde liegen, oft-

mals ein persönliches ‚Ich‘37 spricht, bleibt die vorliegende Prosaübertragung 

von Ave praeclara – mit Ausnahme der Gebetsanweisungen – dem liturgischen 

Sprechakt des kollektiven ‚Wir‘ aus der lateinischen Mariensequenz verpflich-

tet. Da der volkssprachliche, als privates Gebet fungierende Prosatext eine litur-

gische Vorlage zugrunde legt, lässt sich also in gleichem Maße auch von einer 

Privatisierung des Liturgischen sprechen.  

Die Mariensequenz Ave praeclara, die mit Hilfe von Allegorien das Diessei-

tige auf das Jenseitige perspektiviert, vermittelt im zeichenhaften Sprachduktus 

das im Grunde Unverfügbare.38 Während auf diese Weise das Göttliche prinzipi-

ell sprachlich entrückt wird, impliziert die als Medium zur Sicherung der göttli-

chen Gnade inszenierte volkssprachliche Übertragung eine größere Kontaktzo-

ne zwischen Immanenz und Transzendenz. Das Streben nach einer gesteigerten 

Unmittelbarkeit im Sinne einer größeren Nähe zur göttlichen Gnade und damit 

letztlich zum jenseitigen Heil spiegelt sich in einer zusätzlichen Fokussierung 

auf die Mittlerfunktion der Gottesmutter wider. Während die Vorstellung der 

Maria mediatrix bereits im thematischen Zentrum der lateinischen Sequenz 

steht, wird sie im Zusammenhang der Suche nach medialen Vermittlungsstrate-

gien des göttlichen Heils in der volkssprachlichen Prosafassung umso wichtiger 

und erreicht in der repetitiv und performativ vorgetragenen Gnadenbitte ihren 

Höhepunkt. Die orale und mentale Vergegenwärtigung des Göttlichen, die sich 

in der Vorlage in der allegorisierten narratio der christlichen Heilsgeschichte 

findet (Versikelpaare 2 bis 4), wird im volkssprachlichen Text auf zweifache 

Weise zum Ausgangspunkt für eine Steigerung der Heilswirksamkeit: (1) Im 

Unterschied zur sprachlichen und semantischen Verdichtung eben jener heils-

geschichtlichen Versikel der Mariensequenz stellt der Gebetstext das Verstehen 

auf der sprachlichen und semantischen Ebene in den Mittelpunkt, das spätes-

tens seit dem ausgehenden Mittelalter als wesentliche Voraussetzung für eine 

gesteigerte innere Andacht und damit für die Entfaltung der Heilswirksamkeit 

eines Gebets gilt.39 Mithilfe einer Auflösung der syntaktischen Verklammerung 

|| 
37 Wie Peter Ochsenbein darlegt, greift die Dichotomie liturgisch versus privat freilich zu kurz, 

allerdings lässt sich bei volkssprachlichen Gebetstexten der Gebrauchszusammenhang einer 

privaten Andachtsform – sei sie im Einzelnen als stille Anteilnahme während des lateinischen 

Gottesdienstes oder als persönliche Frömmigkeitsübung zu verstehen – oftmals an den Rubri-

ken (Verweis auf die Funktion) oder dem Sprechakt des Gebetstextes (Ich-Form) festmachen. 

Vgl. Ochsenbein, S. 380–381.  

38 Vgl. Ohly, S. 15. 

39 Vgl. Thali: Strategien der Heilsvermittlung, S. 243. 



 Performative Heilsaneignung | 79 

  

der lateinischen Versikel sowie einer semantischen Vereinfachung der zum Teil 

schwer zugänglichen allegorischen Bezüge ist die Prosaübertragung insgesamt 

um ein besseres Verständnis des für die lateinische Mariensequenz konstituti-

ven zeichengebundenen Sprachduktus bemüht.40 (2) Vor diesem Hintergrund 

ermöglicht allererst das Verständnis der syntaktisch wie semantisch äußerst 

komplexen Mariensequenz Ave praeclara eine imaginatio und memoria der 

vergangenen Heilszeit in der Gegenwart des Betens. Denn das „Gebet war Erin-

nerungsarbeit. Das vergangene Heilsgeschehen wurde betend erinnert, um 

durch die Erinnerung seine Heilswirksamkeit für die Jetztzeit zu sichern.“41 Die 

Formelhaftigkeit, die der volkssprachliche Text durch die Wiederholung einzel-

ner Ausdrücke und Formulierungen erzielt, stützt die mentale Vergegenwärti-

gung und Memorierbarkeit der heilsgeschichtlichen und heilsspendenden Er-

eignisse. Die Prosaübertragung referiert auf die liturgische Gattung der Sequenz 

und stellt sich so in die Nähe der Liturgie, um einerseits die eigene Verbindlich-

keit und heilbringende Wirksamkeit zu steigern und sich andererseits zugleich 

von der lateinischen Vorlage zu lösen. 

|| 
40 Die von Hennig Brinkmann stammende Beschreibungskategorie der ‚Verrätselung‘ fasst die 

stilistischen Spezifika von Ave praeclara treffend zusammen, denn mit der Reihung alttesta-

mentlicher Präfigurationen und typologischer Verweise sowie durch das den Einzelversikel 

bestimmende Hyperbaton erweist sich der Text auf semantischer wie auf sprachlicher Ebene 

als schwer zugänglich. Vgl. Brinkmann: Voraussetzungen und Struktur, S. 50–51. Ein umfas-

sendes Verständnis der allegorischen Bezüge war sicherlich nur auf der Grundlage einer „Ver-

trautheit mit der damals geltenden Auffassung der Heiligen Schrift“ möglich. Ebd., S. 50. Vgl. 

in diesem Zusammenhang auch die aus dem dreizehnten Jahrhundert stammenden Sequenz-

kommentare des Caesarius von Heisterbach und eines Anonymus, die sich um eine versikel-

weise Allegorese der lateinischen Sequenz bemühen. Beide Kommentare wurden von Robert 

Huygens ediert und von Hennig Brinkmann näher besprochen. Vgl. Huygens; Brinkmann: 

Mittelalterliche Hermeneutik, S. 410–434. 

41 Lentes, 1. Bd., S. 26. 



80 | Eva Rothenberger 

  

Anhang: Textgrundlagen 

Ave praeclara maris stella (AH 50, S. 313–315, Nr. 241)42 

 A 

Ave, praeclara 

maris stella, 

in lucem gentium 

Maria, 

divinitus orta.  5 

 1a 

Euge, Dei porta, 

quae non aperta 

veritatis lumen, 

ipsum solum iustitiae, 

indutum carne  10 

ducis in orbem. 

 1b 

Virgo, decus mundi, 

regina caeli, 

praeelecta ut sol, 

pulchra lunaris ut fulgor, 15 

agnosce omnes 

te diligentes. 

|| 
42 Der Text folgt der Ausgabe in den Analecta hymnica. Die Nummerierung wurde jedoch 

modifiziert, um die Struktur von Einzel- und Doppelversikel zu verdeutlichen. Während Initi-

um und Postludium für sich stehen und durch A und Z gekennzeichnet werden, sind die Versi-

kelpaare durchnummeriert – a kennzeichnet den Versikel, b den entsprechenden Gegenversi-

kel. In ihrer Studie zu den Sequenzen Hermanns von Reichenau legt Bettina Klein-Ilbeck eine 

Neuedition von Ave praeclara vor, die im Unterschied zu den Analecta hymnica der mittellatei-

nischen Orthografie Rechnung trägt und zum Teil die Interpunktion und Versaufteilung anders 

setzt. Vgl. Klein-Ilbeck, S. 82–91. 



 Performative Heilsaneignung | 81 

  

 2a 

Te, lignum vitae,43 

virgam almae stirpis Iesse, 

nascituram  20 

priores 

desideraverant 

patres et prophetae. 

 2b 

Te, plenam fide 

sancto rorante pneumate  25 

parituram 

divini 

floris amygdalum 

signavit Gabriel. 

 3a 

Tu agnum regem,  30 

terrae dominatorem, 

Moabitici 

de petra deserti 

ad montem filiae Sion 

transduxisti.  35 

 3b 

Tuque furentem  

Leviathan serpentem 

tortuosumque 

et vectem collidens 

damnoso crimine mundum  40 

exemisti. 

 4a 

Hinc gentium 

nos reliquiae 

tuae sub cultu memoriae, 

mirum in modum  45 

quem es enixa, 

propitiationis agnum, 

|| 
43 Wie der Lesartenapparat bei Klein-Ilbeck, S. 95 verdeutlicht, werden die jeweils ersten 

Verse von Versikel 2a und 2b innerhalb der Überlieferung gelegentlich vertauscht, sodass man 

durchaus von zwei Ave praeclara-Fassungen sprechen kann. Da sich die Prosaübertragung auf 

jene Fassung stützt, die innerhalb der Volkssprache seltener rezipiert wird, wurden hier die 

beiden ersten Verse von Versikel 2a und 2b gegenüber den Analecta hymnica getauscht. 



82 | Eva Rothenberger 

  

regnantem caelo 

aeternaliter, 

devocamus ad aram  50 

mactandum mysterialiter. 

 4b 

Hinc manna verum 

Israelitis 

veris, veri Abrahae filiis, 

admirantibus,  55 

quondam Moysi 

quod typus figurabat, iam nunc 

abducto velo 

datur perspici; 

ora, virgo, nos illo  60 

pane caeli dignos effici. 

 5a 

Fac fontem dulcem,  

quem in deserto  

petra praemonstravit,  

degustare  65 

cum sincera fide 

renesque constringi  

lotos in mari, 

anguem aeneum in cruce  

speculari.  70 

 5b 

Fac igni sancto 

patrisque verbo, 

quod rubus ut flamma  

tu portasti, 

virgo mater facta,  75 

pecuali pelle 

discinctos pede  

mundis labiis cordeque  

propinquare. 

 6a 

Audi nos,  80 

nam te filius 

nihil negans honorat. 



 Performative Heilsaneignung | 83 

  

 6b 

Salva nos, 

Iesu, pro quibus  

mater virgo te orat.  85 

 7a 

Da fontem boni visere, 

da purae mentis oculos  

in te defigere, 

 7b 

Quo haustu sapientiae 

saporem vitae valeat  90 

mens intellegere, 

 Z 

Christianismi fidem  

operibus redimire  

beatoque fine 

ex huius incolatu saeculi,  95 

auctor, ad te transire. 

Editionstext: Karlsruhe, BLB, Cod. Lichtenthal 140,  

fol. 72r–77r44 

[72r] Das ist der sequentz und lobe gesancke, den man singet in der messe von 

unser45 lieben frowen, genant zu latin Ave preclara. 

 Der erste verse: 

 Disz lobe gesancke spricht man gewonlichen in noten, als in kriegen, 

[72v] pestilentz, trnÿgen. und in anderen noten sol man inn sprechen mit 

ernst und andocht. sprich also, wie nochfolgen ist: 

|| 
44 Alle Zitate aus der Handschrift wurden hinsichtlich der Klein- und Großschreibung norma-

lisiert; u/v- sowie i/j-Wechsel ist dem Lautstand angeglichen; Schaft-s ist als rundes s wieder-

gegeben; Abbreviaturen wurden aufgelöst; zugunsten der Lesbarkeit wurde eine moderne 

Interpunktion eingefügt; Schrägstriche markieren in den letzten drei Versikeln den Wechsel 

zum Endreim.  

45 vser Hs. 



84 | Eva Rothenberger 

  

A 

 Got grusz dich, Maria, d verklerter, ferglentzender46 sterne des meres, 

uff gangen von gottlicher frsichtickeÿt zu trost der welt. 

1a 

 Frauwe dich, du gottes port, dy do nit ist uffgethon. d furest in dye welt 

das licht der warheÿt. die sn der gerechtickeÿt, bekleydet mit menschli-

cher natr, woll in dÿ weltt geleÿttet hest. 

1b 

[73r] Der ander versse: 

 O jnckfrowe Maria, d bist eÿn gezirde der welt und eÿn ausserwelte 

kunigin der hÿmeln, schone, usserwelte als dÿ sun, hubsch weysz als der 

monlich schin. erkenne alle, dÿ dich lib habent. 

2a 

 Dÿr dryt versse: 

 Die vorgangen altvetter und propheten habentt dich begert geboren zu 

[73v] werden, eyn47 gebererinn des ewigen lebens und als eÿn rutt von dem 

heyligen geschlecht Yesse. 

2b 

 Der virde verse: 

 Under dem,48 das du, Maria, beschettiget49 wurdt von dem heÿligen geÿst 

und vol der gnoden wert und der heylige ertzengell Gabriell dir kunt det, 

das von dir geboren solt werden der sussz mandell kern der gotlichen50 

blumen. 

3a 

 Der ffnffte verse: 

 Maria, du host gefuret daz lamp aller der welt, den kunige und den her- 

[74r] scher des ertrichs zu dem berge der tochter von Sÿon und von dem herten 

felsen der wuste, und der51 richset52 uber das volck der Moabitten. 

|| 
46 ferglentzeder Hs. 

47 werden vnd eyn Hs. 

48 Der Bezug von Under dem ist unklar.  

49 beschettiget Part. von beschatten swV. ‚bedecken‘ (BMZ II/2, Sp. 89a).  

50 gotliche Hs. 

51 der fehlt Hs. 

52 rîchsen swV. ‚herrschen, regieren‘ (Le II, Sp. 420), siehe auch in 4b. 



 Performative Heilsaneignung | 85 

  

3b 

 Der sechste versz: 

 O jnckfrawe Maria, d hast auch erloset die welt von dem schedlichen 

laster, du bist auch zerknschen und zerbrechen den hessligen53 dufell 

Leviathan, den greusslichen schlangen und54 zertretten auch das schlosz 

des ewigen dodes und den herten rigell und bist erlosen die welt von 

schedlicher missettat der snden. 

4a 

 Der sybende verse: 

[74v] Dar umb wir criesten synt geben der volcker und wir nn sÿnt die noch-

kummenden, dy do synt in der ubünge55 dyner gotlichen lybe und glau-

bent an das lamp der genedickeyt, das do ewickelichen richssen soll in 

dem hymmell und sellicklichen von dir geboren ist, synt wir dich andech-

tiglichen anruffen bÿ dem lamp, das do ist uff zu opfferen geystlich56 un-

der der gezierde dÿner gedechtnisse in eÿner wnderbarlicher mosze57. 

4b 

[75r] Der achte verse: 

 Du gebtt das wore hÿmmelbrott zu sehen den woren israhelischen, den 

kinden des waren Abrahams, dy sich verwunderten und onmuglichen 

dchtt, alsz es her Moyses bettnge frgebildet hett. nn dy blintheÿt 

abgethon ist und wirt das brot geben in58 schowen. o mtter und 

jnckfrowe gottes, wir bittend, das d unsz wollest wirdige machen des 

hymmelschen brottsz. 

5a 

 Der nnte versse:  

[75v] O Maria, mach unsz wirdig, das mir59 mogent versuchen den sussen 

bronnen, der unsz doch entsprange in der wustenisse usz eynem herten 

steÿn, mit eynem onfermisten60 glauben und mit gantzer kuscheyt; also, 

das wir von unsern sunden und missetaten geweschen werden in dem 

|| 
53 hessigen Hs.; hesslig in der Bedeutung von ‚feindselig‘. 

54 vnder Hs. 

55 üebunge stf. ‚Verehrung‘ (Le II, Sp. 1687). 

56 geystlicher Hs. 

57 mosze = wîse. 

58 in = Personalpronomen, gemeint sind die zuvor genannten Kinder Abrahams. 

59 mir = wir, siehe auch weiter unten im Versikel. 

60 fermist Partizip von vermischen swV. (Le III, Sp. 180); mit eynem onfermisten glauben im 

Sinne von ‚mit einem reinen Glauben‘? 



86 | Eva Rothenberger 

  

mere, das mir mogent ansehen den erin schlangen uff erhept an dem 

crtze. 

5b 

 Der zehend versche: 

[76r] O Maria, d wollest unsz erneheren61 mit eÿnem sittigen gang und zu 

nahen mit reynem lefftzen und mit luterem hertzen von der hitz des hey-

ligen geÿstes fur62 und den worten des vatters. welches wort du, heylige 

jnckfrowe und mtter, hast getragen als der busch Moysi mit eynem 

flammem, der do was unversertt und dar noch d desz eyn mtter wur-

dest mit megetlichem bilde. 

6a 

 Der alffte versche: 

 O Maria, erhor unsz, wan dyn sn eret dich und ist dir nichtz versagen. 

[76v] O Maria, erhr unsz, wan dyn sun eret dich und ist dir nichtz versagen. 

 O Maria, erhor uns, wan dyn sn eret dich und ist dir nichtz versagen. 

 Du solt wissen, wan du uff disse obgenante drÿ versch – ‚audi nos‘ ge-

nant –‚o Maria, erhor unsz‘ kmest, so solt du nider knwen und dan solt 

du wider uff ston und fr ausz sprechen also ‚salva nos‘. 

6b 

 Der zwolfft versch: 

[77r] O Jhesu, behalt unsz, fr welches dÿ jnckfrowe und mtter gottes Maria 

dich bittet63. 

7a 

 Hilffe unsz, her, des hertzen reynickeÿt, / das wir den brnnen bereÿt / in 

unsz schowent in der ewickeyt. 

7b 

 Got und mensch, ler unsz wie dÿn gotliche wyszheÿt trenckt alle dÿ, die 

dir hie wol getrawent.  

Z 

 Wir crysten sÿnt noch dir genant, / Criste Jhesu, syest ermant / dyner 

lieben mtter Maria. o gtter here Jhesu, nn hilffe unsz von sunden 

banden mitt schneller hand / getatt und fur unsz heÿm zu land.  

 Amen. 

|| 
61 Die Bedeutung von erneheren ist unklar, möglicherweise handelt es sich um eine Ver-

schreibung von nahen swV. 

62 fur = viuwer. 

63 behalt ... bittet im Sinne von ‚gewähre uns, was die Jungfrau und Mutter Gottes Maria von 

dir erbittet‘.  



 Performative Heilsaneignung | 87 

  

Literaturverzeichnis 

Angenendt, Arnold u. a.: Gezählte Frömmigkeit. In: Frühmittelalterliche Studien 29 (1995),  

S. 1–71. 

Bernhard von Clairvaux. Sämtliche Werke lateinisch/deutsch. Bd. VII. Hg. von Gerhard B. 

Winkler. Innsbruck 1996. 

Brinkmann, Hennig: Mittelalterliche Hermeneutik. Tübingen 1980. 

Brinkmann, Hennig: Voraussetzungen und Struktur religiöser Lyrik im Mittelalter. In: Mittel-

lateinisches Jahrbuch 3 (1966), S. 37–54. 

Die geistlichen Lieder des Mönchs von Salzburg. Hg. von Franz Viktor Spechtler. Berlin, New 

York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germanischen 

Völker, N. F. 51).  

Ehrenschwendtner, Marie-Luise: Die Bildung der Dominikanerinnen in Süddeutschland vom 

13. bis 15. Jahrhundert. Stuttgart 2004 (Contubernium. Tübinger Beiträge zur Universitäts- 

und Wissenschaftsgeschichte 60). 

Ettlinger, Emil: Die Handschriften der Badischen Landesbibliothek in Karlsruhe. Beilage 3: Die 

ursprüngliche Herkunft der Handschriften, die aus Kloster-, bischöflichen und Ritter-

schaftsbibliotheken nach Karlsruhe gelangt sind. Neudr. mit bibliogr. Nachtr. der  

Ausgabe Heidelberg, Groos 1901. Wiesbaden 1974. 

Gärtner, Kurt: Eine Übertragung der ‚Marienmesse Salve sancta parens‘ in Reimpaarversen 

vom Anfang des 14. Jahrhunderts. In: Grundlagen. Forschungen, Editionen und Materia-

lien zur deutschen Literatur und Sprache des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. Hg. von 

Rudolf Bentzinger, Ulrich-Dieter Oppitz, Jürgen Wolf. Stuttgart 2013 (ZfdA, Beiheft 18), 

S. 315–327. 

Göttert, Karl-Heinz: devotio – andâht. Frömmigkeitsbegriff und Darstellungsprinzip im legen-

darischen Erzählen des hohen Mittelalters. In: Zeiten und Formen in Sprache und  

Dichtung. Fs. für Fritz Tschirch zum 70. Geburtstag. Hg. von Karl-Heinz Schirmer, Bernhard 

Sowinski. Köln, Wien 1972, S. 151–169.  

Hamm, Berndt: Die Medialität der nahen Gnade im späten Mittelalter. In: Medialität des Heils 

im späten Mittelalter. Hg. von Carla Dauven-van Knippenberg u. a. Zürich 2009 (Medien-

wandel – Medienwechsel – Medienwissen 10), S. 21–59. 

Heinzer, Felix, Gerhard Stamm: Die Handschriften von Lichtenthal. Mit einem Anhang: Die 

heute noch im Kloster Lichtenthal befindlichen Handschriften des 12. bis 16. Jahrhun-

derts. Wiesbaden 1987 (Die Handschriften der Badischen Landesbibliothek Karlsruhe XI). 

Huygens, Robert B. C.: Deux commentaires sur la séquence Ave, praeclara maris stella. 

In: Cîteaux 20 (1969), S. 108–169. 

Klein-Ilbeck, Bettina: Antidotum vitae. Die Sequenzen Hermanns des Lahmen. Dissertations-

druck/Microfiche. Heidelberg 1998. 

Lentes, Thomas: Gebetbuch und Gebärde: religiöses Ausdrucksverhalten in Gebetbüchern aus 

dem Dominikanerinnen-Kloster St. Nikolaus in undis zu Straßburg (1350–1550). 

Diss. masch. 2 Bde. Münster i. W. 1996. 

Ochsenbein, Peter: Deutschsprachige Privatgebetbücher vor 1400. In: Deutsche Handschriften 

1100–1400. Oxforder Kolloquium 1985. Hg. von Volker Honemann, Nigel F. Palmer.  

Tübingen 1988, S. 379–398. 

Ohly, Friedrich: Vom geistigen Sinn des Wortes im Mittelalter (1958). In: Schriften zur mittelal-

terlichen Bedeutungsforschung. Hg. von dems. Darmstadt 1977, S. 1–31. 



88 | Eva Rothenberger 

  

Thali, Johanna: andacht und betrachtung. Zur Semantik zweier Leitvokabeln der spätmittelal-

terlichen Frömmigkeitskultur. In: Semantik der Gelassenheit. Generierung, Etablierung, 

Transformation. Hg. von Burkhard Hasebrink u. a. Göttingen 2012 (Historische  

Semantik 17), S. 226–267. 

Thali, Johanna: Strategien der Heilsvermittlung in der spätmittelalterlichen Gebetskultur. 

In: Medialität des Heils im späten Mittelalter. Hg. von Carla Dauven-van Knippenberg u. a. 

Zürich 2009 (Medienwandel – Medienwechsel – Medienwissen 10), S. 241–278. 

Thomas von Aquin: Die deutsche Thomas-Ausgabe. Vollständige, ungekürzte deutsch-

lateinische Ausgabe der Summa Theologica. Hg. von der Albertus-Magnus-Akademie  

Walberg bei Köln. Bd. 7: Erschaffung und Urzustand des Menschen. I. 90–102. München, 

Heidelberg 1941. 

Wiederkehr, Ruth: Das Hermetschwiler Gebetbuch. Studien zu deutschsprachiger Gebetbuch-

literatur der Nord- und Zentralschweiz im Spätmittelalter. Mit einer Edition. Berlin, Boston 

2013 (Kulturtopographie des alemannischen Raums 5).  



  

Ruth Wiederkehr 

Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende:  

Maria im Sarner Gebetbuchbestand 

[...] brunn der erbarmhertzikeit, brunn des heiles, brunn der gnaden, brunn der 

miltikeit und der friden, brunn des trostes und applaus [...]: Dieses Zitat stammt 

aus einem Mariengebet im ‚Hermetschwiler Gebetbuch‘, dem Cod. chart. 208 

aus dem Benediktinerkollegium Sarnen (Schweiz), einer kleinformatigen, stark 

abgenutzten Gebetbuchhandschrift vom Beginn des fünfzehnten Jahrhunderts.1 

Es zeigt die Funktionen, die der Fürbitterin Maria zugesprochen werden: Die 

milde Gottesmutter, magd vor der geburd, magd in der geburt, magt nach der 

geburt (HG, fol. 22r), ist Spenderin von Barmherzigkeit, Heil, Gnade, Freude und 

Trost – auch die Sündenvergebung wird hier direkt von Maria erhofft. 

Dieser Beitrag definiert einleitend den Begriff des deutschsprachigen Ge-

betbuchs und stellt die Sarner Bibliothek und ihr wohl bekanntestes Gebetbuch, 

Cod. membr. 69, auch ‚Gebete und Benediktionen von Muri‘ oder ‚Gebetbuch 

von Muri‘ genannt, vor. In einem zweiten Teil illustriert er anhand von fünf 

Mariengebeten aus dem bereits genannten Gebetbuch die Vielfalt deutschspra-

chiger Mariengebete im Spätmittelalter. Er zeigt im dritten Teil ausgewählte, 

breit rezipierte Mariengebete aus volkssprachlichen Gebetbüchern des Bestan-

des aus dem Benediktinerkollegium Sarnen. Ziel ist es, das Marienbild und die 

Marienfrömmigkeit der Anrufungen und Gebete anhand einzelner Textaus-

schnitte zu umreißen und bisher unbekannte Texte in die Forschungsdiskussi-

on einzuführen. Besonders bei den weit verbreiteten Gebeten interessiert auch, 

sofern nachvollziehbar, die Funktion der Gebete respektive die konkrete Gebets-

praxis, in die diese Texte eingebunden waren. Eine wichtige Rolle spielen die 

Ave- oder Grußgebete, um die sich die Tradition der Mariengebete gebildet hat-

te, und die ab dem vierzehnten Jahrhundert in volkssprachlicher Überlieferung 

weit verbreitet sind.2  

|| 
1 Dieser Beitrag stützt sich für Ausführungen zum ‚Hermetschwiler Gebetbuch‘, fortan HG 

genannt, im Wesentlichen auf Wiederkehr. Der erste umfassende Handschriftenbeschrieb zum 

HG, Sarnen, Benediktinerkollegium, Cod. chart. 208, findet sich in Bretscher-Gisiger, Gamper, 

S. 331–335. Das Zitat findet sich auf fol. 22r. 

2 Zur lateinischen Tradition vgl. beide Bände von Meersseman 1958 und 1960 und Hinweise 

(inkl. Literatur) zur deutschsprachigen Tradition in Biedermann u. a., Sp. 271. 

DOI 10.1515/9783110475371-009,  © 2017 Ruth Wiederkehr. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



90 | Ruth Wiederkehr 

  

1 Grundlagen: 

Die Sarner Bibliothek, das ‚Hermetschwiler 

Gebetbuch‘ und die ‚Mariensequenz von Muri‘ 

Die Sarner Bibliothek beherbergt, nebst anderen Handschriften, einen Bestand 

von insgesamt achtzehn größtenteils deutschsprachigen Gebetbüchern. Für 

Untersuchungen zu inhaltlichen Aspekten – wie zum Beispiel der Mariengebe-

te – eignet sich der Bestand gut, da er eine vergleichsweise homogene Überlie-

ferung aufweist. Die Gebetbuchhandschriften sind, bis auf die Ausnahme des 

‚Gebetbuchs von Muri‘ vom Ende des zwölften Jahrhunderts, alle im fünfzehn-

ten und frühen sechzehnten Jahrhundert entstanden und stammen zumeist aus 

dem alemannischen Raum. Die Schreiber sind in der Regel nicht auszumachen, 

jedoch verweisen Tagzeitengebete und andere stark mit der Liturgie verbunde-

ne Texte in den Gebetbüchern auf eine monastische Provenienz, weibliche For-

men suggerieren eine weibliche Rezeption, vielleicht auch Autorschaft. In zahl-

reichen Gebetbüchern sind Einträge von Besitzerinnen aus dem siebzehnten 

Jahrhundert enthalten. Womöglich haben erst diese Monialen, die meisten 

stammten aus dem bürgerlichen Milieu von Städten wie zum Beispiel Zug, die 

mittelalterlichen Handschriften mit in das Kloster gebracht. Die meisten Gebet-

bücher sind über das Benediktinerinnenkloster Hermetschwil (Kanton Aargau, 

Schweiz), dessen Bestand im Verlaufe des neunzehnten Jahrhunderts an die 

Sarner Bibliothek überging, überliefert worden.3  

Die erwähnten Charakteristika sind typisch für das deutschsprachige Ge-

betbuch, wie es Peter Ochsenbein in den 1980er und 1990er Jahren vertieft er-

forscht und 1988 im grundlegenden Artikel ‚Deutschsprachige Privatgebetbü-

cher vor 1400‘ beschrieben hat.4 Die Überlieferung dieses Handschriftentyps ist 

auf den oberdeutschen Raum beschränkt, während beispielsweise in Nord-

deutschland, Frankreich oder den Niederlanden vor allem Stundenbücher tra-

diert wurden. Ochsenbein definiert das ‚Deutschsprachige Gebetbuch‘ vor 1400 

mittels folgender Merkmale: Erstens ist die textliche Vielfalt in diesem Hand-

schriftentypus groß, zweitens sind darin lateinische Texte häufig, auch wenn 

Deutsch überwiegt. Drittens gehören unterrichtende Texte zu diesem Hand-

|| 
3 Zur Überlieferung vgl. den Überblick in Wiederkehr, S. 91–98, sowie die Beschriebe in Bret-

scher-Gisiger, Gamper. Inzwischen (Herbst 2016) lagert ein Teil der Gebetbücher in Hermet-

schwil, vgl. den aktuellen Stand des Transfers auf www.e-codices.ch. 

4 Vgl. Ochsenbein: Deutschsprachige Privatgebetbücher. 



 Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende | 91 

  

schriftentyp wie viertens auch Prosa. Fünftens sind im vierzehnten Jahrhundert 

Anweisungen oder Belehrungen durch Christus und Maria häufig, thematisch 

überwiegen sechstens die Passion, das Leiden Christi sowie die Hinwendung zu 

Maria.5 

Ochsenbeins Feststellungen gelten auch für das fünfzehnte Jahrhundert im 

Sarner Bestand: Maria nimmt in den achtzehn untersuchten Gebetbuchhand-

schriften als Angerufene einen wichtigen Rang ein; viele deutschsprachige 

Gebete sind Übertragungen lateinischer Hymnen und Sequenzen. Die Gebetbü-

cher erscheinen – anders als die Stundenbücher – inhaltlich wenig systema-

tisch, thematische Einheiten sind nur teilweise auszumachen. Gebetbücher 

scheinen als persönliche Begleiter nach individuellen Wünschen abgefasst 

worden zu sein und folgten aus diesem Grund einer individuellen, durch 

Schreiberin, Auftraggeberin oder Rezipientinnen geprägten Systematik. Gestal-

terische Elemente wie rubrizierte Incipits, aber auch Gebetsanweisungen oder 

Heilsversprechen unterteilen die einzelnen Gebete. Solche Anweisungen geben 

Aufschluss über die spätmittelalterliche Gebetspraxis in der Volkssprache. Ob-

wohl es sich bei den Gebeten grundsätzlich um Privatgebete handelt, ist auch 

über liturgische Funktionen dieser Gebete nachzudenken, besonders bei den 

deutschsprachigen Kommuniongebeten. Materielle Befunde stützen generell 

den Eindruck, Gebetbücher seien für individuelle Zwecke erstellt und als private 

Begleiter genutzt worden: Die überlieferten Handschriften sind häufig stark 

abgenutzt und zeichnen sich nur selten durch eine besondere Kalligrafie oder 

Buchgestaltung aus; mehrere sichtbare Tinten- und Federwechsel innerhalb 

einer Handschrift sind üblich.6 

Zwei Gebetbücher stechen aus dem Sarner Bestand hervor: Es ist dies einer-

seits das ‚Gebetbuch von Muri‘, aus dem in der Folge die ‚Mariensequenz von 

Muri‘ in Kürze kommentiert wird, weil es sich hierbei um eines der ersten (größ-

tenteils) deutschsprachigen Gebetbücher überhaupt handelt. Andererseits ist 

dies das HG, weil es aufgrund seiner überdurchschnittlichen Abnutzung und 

seines heterogenen Textbestands darlegt, welche Funktionen spätmittelalterli-

che deutschsprachige Gebetbücher im (monastischen) Alltag innehatten. 

Die Geschichte des ‚Gebetbuchs von Muri‘ und somit der darin enthaltenen 

‚Mariensequenz‘ ist eng verknüpft mit der Erforschung der Bibliothek des Klos-

ters Muri:7 Just im Zeitraum eines aufkommenden Interesses für mittelalterliche 

|| 
5 Vgl. ebd., S. 394–397. 

6 Vgl. Wiederkehr, S. 116–122. 

7 Zur Forschungsgeschichte vgl. Ochsenbein: Das Gebetbuch, S. 175–176; Bretscher-Gisiger, 

Gamper, S. 51. 1827 wird die ‚Mariensequenz von Muri‘ von Eberhard Gottlieb ediert, Heinrich 



92 | Ruth Wiederkehr 

  

Handschriften zu Beginn des neunzehnten Jahrhunderts verschärfte der Kanton 

Aargau den Druck auf die Klöster. 1841 wird Muri (gemeinsam mit Wettingen 

sowie den mittelalterlichen Frauenklöstern Fahr, Gnadenthal und den Badener 

Kapuzinerklöstern) aufgehoben, das Eigentum verstaatlicht oder von den flüch-

tenden Monialen in ihre neuen Niederlassungen außerhalb des Kantons mitge-

nommen. Die Handschrift – irrtümlich auch mit Zuschreibung als ‚Gebetbuch 

der Agnes von Ungarn‘ bezeichnet – wird in der Forschung zu diesem Zeitpunkt 

als ,verloren‘ beklagt. Beim ‚Gebetbuch von Muri‘ handelt es sich um ein Per-

gamentgebetbuch aus dem späten zwölften Jahrhundert (wohl um 1180 ent-

standen), das wahrscheinlich im sechzehnten Jahrhundert in das Kloster Muri 

kommt und im Rahmen der Wirren um die Klosterschließung mit den flüchten-

den Mönchen in die katholische Innerschweiz gelangt. Es ist also nicht wie die 

vorgestellten Gebetbücher eine Handschrift, die in enger Verbindung mit dem 

Ort steht. Eher war das ‚Gebetbuch von Muri‘ ein Prestigeobjekt, gekauft von 

einem Murenser Abt im sechzehnten Jahrhundert. Denn es handelt sich, wie 

Ochsenbein 1989 schreibt, um ein „frühes Zeugnis privater Frömmigkeit einer 

Frau“ und nicht um eine Gebetbuchhandschrift eines Benediktinermönchs.8  

Die ‚Mariensequenz‘ (fol. 33v–36r) im ‚Gebetbuch von Muri‘, die erste deut-

sche Überlieferung von Ave praeclara maris stella, folgt zu Beginn inhaltlich 

und formal der lateinischen Sequenz, behält später die Form der Sequenz bei, 

ist aber inhaltlich keine Übertragung mehr.9 In diesem Text wird, wie in dem im 

ersten Absatz zitierten Ausschnitt eines ‚Mariengebets‘ aus dem HG, das Marien-

bild der Mutter und Jungfrau (mter unde maget) und der Mutter voller Gnaden 

kolportiert. Andere Motive hingegen sind einzigartig – so zum Beispiel das der 

Maria lactans (fol. 35r) oder die in der Marienfrömmigkeit häufige Parallele, die 

zwischen Eva und Maria gezogen wird, vgl. fol. 34r: frwe, du hast virsnit daz 

eva zirstorte, diu got ubirhorte.10 

Beim HG handelt es sich um eine kleinformatige Handschrift (14,5 x 10,5 

cm) von 120 Bl., recto und verso beschriftet, die in den ersten zwei Jahrzehnten 

des fünfzehnten Jahrhunderts in der Region südwestlich des Bodenseeraumes 

|| 
Hoffmann erwähnt sie drei Jahre später, Karl Lachmann untersucht ebendiese Handschrift 

noch einmal, Wilhelm Wackernagel übernimmt die Sequenz in sein ‚Altdeutsches Lesebuch‘. 

8 Ochsenbein: Das Gebetbuch, S. 175. 

9 Zur Sequenz generell vgl. den Beitrag von Rothenberger, S. 65–88. Zur Analyse vgl. Kunze, 

Sp. 51. Zur Melodie vgl. Flotzinger, S. 75–82; einen Überblick über die Handschriften und 

Sprachgebiete gibt im selben Band Barbara Gutfleisch, S. 61–75. Beide Beiträge entstanden im 

Rahmen der Untersuchung von Oxford, Bodleian Library, Can. lit. 325. Gutfleisch zeigt dabei, 

wie stark der Oxforder Text mit dem Text aus Sarnen, Cod. membr. 69, übereinstimmt.  

10 Text auch in Wehrli, S. 16–22.  



 Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende | 93 

  

entstanden ist. Ein 103. Blatt ist nur fragmentarisch erhalten. Der Kopertein-

band deckt heute nur noch einen Teil der Handschrift ab, die Rückseite ist abge-

rissen. Insgesamt ist die komplette Handschrift von starker Abnutzung gekenn-

zeichnet. Über ihre Entstehung und die Besitzverhältnisse ist nichts bekannt; 

die Datierung basiert auf Wasserzeichenbestimmungen. Insgesamt enthält die 

Handschrift 64 Texte, in ihrem Inhalt sind diese sehr heterogen. Der große Teil 

davon kann als Gebet – definiert als ein Text, bestehend aus einer Invocatio 

(Anrufung, Apostrophe), Lob und Dank, Bitte und einer abschließenden Bitte – 

eingestuft werden. Andere Texte lassen sich als Heilsegen bezeichnen, sind 

erbaulicher Natur oder entstammen dem Alltagswissen. Das HG enthält zum 

Beispiel einen lateinischen Wettersegen, dessen Kernstück sich bis ins zehnte 

Jahrhundert zurückverfolgen lässt, eine Donnerprognostik, mehrere Heilsegen 

gegen Hals- oder Augenbeschwerden oder einen Cisioianus (eine Art Abzählvers 

zur Memorisierung von Heiligentagen). Wenn unmittelbare Gefahr wie Krank-

heit oder Unwetter droht, sind einzelne spezifische Heilige und primär die gött-

liche Dreieinigkeit die Adressaten. Maria als Mittlerin wird bei solchen Gebeten 

und Anrufungen nie erwähnt. Insgesamt weist das HG vergleichsweise wenige 

Mariengebete auf: Es sind nur vier an der Zahl, doch Maria als Angerufene er-

scheint auch in mehreren weiteren Gebeten.  

2 Maria im deutschsprachigen Gebetbuch 

Anhand von fünf Beispielen aus dem HG wird die in spätmittelalterlichen Ge-

betbüchern vorhandene Vielfalt an Gebeten, die Maria nennen oder anrufen, 

gezeigt. Es sind dies erstens Kommuniongebete, in denen die magd als Fürbitte-

rin und Gottesmutter präsent ist, zweitens ein Privatgebet an Maria, in dem der 

Heilsgeschichte gedacht wird. Drittens wird ein Glossengebet auf das Ave Maria 

vorgestellt, viertens die hier fragmentarisch, generell aber sehr häufig überlie-

ferte ‚Hymne zu den sieben Freuden Marias‘. Als fünftes Beispiel von Marienge-

beten im HG wird ein Gebet präsentiert, in dem Maria in einer Gebetsanweisung 

als Unterweisende (und im Gebet schließlich als Verehrte) auftritt. In Klammern 

vermerkte Nummern beziehen sich jeweils auf die Edition des HG.11 

In Kommuniongebeten wird Maria als Gottesmutter entweder direkt angeru-

fen oder der Realpräsenz Gottes gedacht, indem Maria als jungfräuliche Mutter 

genannt wird. Zahlreiche Gebetsanweisungen suggerieren, dass solche Gebete 

|| 
11 Vgl. Wiederkehr, S. 275–361. 



94 | Ruth Wiederkehr 

  

parallel zur Eucharistie leise gesprochen wurden, so womöglich auch das Ave 

Verum auf fol. 17r. In deutscher Übertragung sowie als lateinischer Text ist das 

Ave Verum verbreitet in Gebetbüchern tradiert.12 Im HG erscheint es wie folgt: 

Sist gegrset gewerer lip, geborn von der magt Maria, gewerlich gemartret und geopfret an 

dem crütz um die mnscheit. Von der durgrabnen siten flos gewer blt. Sigist mir beko-

men an mines todes gerichte. O sser, o milter Marien sun, erbarm dich über üns und über 

all gelbig selen. Amen. 

 (HG, 17r) 

Der deutsche Text folgt seiner lateinischen Vorlage weitgehend. Aus dem latei-

nischen Text nicht übernommen worden ist hingegen dessen gereimte Form, 

hier durch Zeilenumbrüche gekennzeichnet: 

Ave verum corpus 

natum de Maria virgine, 

vere passum, immolatum 

in cruce pro homine, 

cujus latus perforatum, 

vero fluxit sanguine: 

esto nobis praegustatum 

in mortis examine. 

o dulcis, o pie, 

o fili Mariae 

in excelsis.13 

Miserere mei. Amen. 

In Kommuniongebeten ist die Leiblichkeit Marias als Gottesmutter eine wichtige 

Referenz, obwohl die Hostie von der Betenden nur in seltenen Fällen einge-

nommen wurde. Maria wird dabei aber auch direkt angerufen: In zwei weiteren 

Kommuniongebeten des HG, den beiden formal am klarsten strukturierten, 

allerdings umfangreichsten (Nr. 8 und 40), gilt jeweils der letzte Gebetsab-

schnitt Maria. Nachdem die Transsubstantiation gefeiert wurde und das Sakra-

ment begangen worden ist, wird Maria gleichzeitig verehrt und um Beistand 

gebeten: 

|| 
12 Zur Verbreitung: Hamburger, Palmer, Bd. 1, S. 498 und 542. Zum ‚Kommuniongebet‘ und 

seiner Überlieferung vgl. Wiederkehr, S. 269, mit Verweisen auf www.handschriftencensus.de/

werke/6699 (13.4.2016). Weiter auch: Heinz: Art. ,Ave Verum‘, Sp. 1307. 

13 Übernommen aus Mone 1, S. 281, Nr. 213. Auf S. 282 werden u. a. die verschiedenen Ab-

schlüsse, darunter auch miserere mei aufgeführt. 



 Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende | 95 

  

Ich bitte dich, daz du gerchest z im min fürsprechin sin, wo ich an disen unusprechli-

chen wirdigen sacrament unwissentlich, versumlich oder zvellech in dehein wis mich 

missehtet und verschuldet han, daz er mir daz durch diner heiligen bette willen gerche 

milteklich vergeben. Amen.  

(HG, fol. 13r, Hervorhebungen RW) 

Wie in diesem Textabschnitt sichtbar wird, soll Maria bei ihrem Sohn als Bitt-

stellerin um Sündenerlass und ,Würdigwerdung‘ auf Erden bitten. Die Doppel-

funktion Marias als Mutter des in der Kommunion Leibhaftigwerdenden sowie 

als Mittlerin ist auch im letzten Abschnitt eines weiteren Gebets, dem ‚Gereim-

ten Kommuniongebet‘ (Nr. 40), im dritten Vers sichtbar: 

Maria, sse mandel blt,  

und aller megde ein rose klar,  

nu bit in, den din lip gebar,  

daz er mich las uf erden 

sines lichamen wirdig werden 

und daz er mir gerche geben,  

daz ewig iemer werendes leben,  

mit friden ewiklich 

in sines vater rich. 

Amen.  

(HG, fol. 44r, Hervorhebung RW) 

Das HG enthält nur ein einziges umfassendes Mariengebet, welches nicht einer 

lateinischen bzw. liturgischen Tradition zugeordnet werden kann. Es handelt 

sich dabei um das eingangs dieses Beitrags in einem Ausschnitt zitierte ‚Gebet 

zu Maria‘ (Nr. 19), das mit einer Rubrik Von ünser frwen überschrieben ist. Es 

umfasst vier Seiten, ist also ein vergleichsweise langes Gebet, und ist sprachlich 

vielfältig konstruiert durch mehrere litaneiartige Reihen bei Lopreis und Bitten 

sowie prosaisch-erzählende Passagen. Im ersten Abschnitt wird Maria angeru-

fen und ihr eine Reihe von Funktionen zugeschrieben: 

Heilige frwe Maria, gottes Mter, vol gewaltes, des obersten künges tochteren, richostü 

maget, mter der weisen, der trostlosen trost, weg der irrenden, heil der hügenden an 

dich, magt vor der geburd, magt in der geburd, magt nach der geburt, brunn der erbarm-

hertzikeit, brunn des heiles, brunn der gnaden, brunn der miltikeit und der friden, brunn 

des trostes und applaus.  

(HG, fol. 22r) 

Maria ist in dieser Apostrophe nicht nur Gottesmutter und jungfräulich Gebä-

rende, sondern auch Heil- und Trostspenderin. Erst im Anschluss an diese um-

fassende Anrufung folgt die Bitte (fol. 22r): Ich bitt dich dur die heiligen unsagli-



96 | Ruth Wiederkehr 

  

chen frid [...].Bevor der Inhalt der Bitte folgt, wird die Heilsgeschichte rekapitu-

liert, von Mariae Empfängnis über die Geburt bis zur Kreuzigung, bei der das 

Leiden Christi besonders ausführlich geschildert wird. Dieser lange Andachts-

abschnitt lässt sich mit den Passionsgebeten vergleichen, in denen heilsge-

schichtliche Andachten fester Bestandteil sind und das Mitleiden angestrebt 

wird. Maria als Leidende eignet sich für diese Form von Andacht gut, denn sie 

ist im Hochmittelalter die Identifikationsfigur schlechthin, wie sich auch später 

in der ‚Hymne zu den Sieben Freuden‘ zeigen wird.14 

Erst im Anschluss an diese Andacht wird das zentrale Anliegen des Gebets 

angefügt (HG, fol. 22v–23r): daz damit allen heiligen und gotes usserwelten 

gerchest kommen und illen mir ze hilf und ze rat. In sieben kurzen Absätzen 

werden nun die Bereiche, für die dieses ,Zu-Rate-Eilen‘ erbeten wird, umschrie-

ben: Bei Gebeten, in Ängsten und Nöten, in Gedanken und im Wirken – überall 

soll Maria Beistand leisten. Den Schluss des Gebets bildet eine Reihe von weite-

ren Bitten in Form von 19 Imperativen wie min sel behte – zuletzt auch und 

enphach dis gebet und gib mir ewig leben. Zum Abschluss folgt die Bitte: Hr und 

erhr, ssse Maria, mter gottes und der erbarmhertziket, gefolgt von einem 

Amen.  

Die nächsten beiden Mariengebete, die in der Folge kommentiert werden, 

sind bedeutend strenger formalisiert und als Texte weit verbreitet. Die Fassung 

des ‚Glossengebets zum Ave Maria‘ (Nr. 42, fol. 45r–v) ist bisher allerdings nur in 

der Überlieferung aus dem HG bekannt.15 Das Glossengebet folgt Lk 1,28, hier 

mit Schrägstrichen die glossierten Abschnitte unterteilend: Ave Maria / Gracia 

plena / Dominus tecum / benedichtatu in mulieribus / et benedichtus ventris tui. 

Diese fünf Verse werden jeweils in gebundener Rede in drei oder vier weiteren 

Versen paraphrasiert und tropiert:16 

Ave Maria reine magt,  

min not und angst si dir geklagt 

Mich zvinget not, ich rf dich an.  

In miner angst du trste mich.  

|| 
14 Vgl. zu dieser Überlegung auch Visscher, S. 183–184. 

15 Vgl. Wachinger, Sp. 82–83. Das einzige annähernd ähnliche Glossengebet ist das bei Wa-

ckernagel in Teilen gedruckte, von Wachinger in Sp. 82 zitierte Glossenlied mit lateinischen 

Lemmata zu 19 Strophen, das „wohl Anfang des 15. Jh.s“ entstanden ist. 

16 Text nach Wiederkehr, S. 323–324. Hier mit Absätzen, um die Glossen zu verdeutlichen. 



 Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende | 97 

  

Gracia plena.  

Gnadenvol 

Din gnad mich armen bedeken sol.  

Nu trste frwe dinen knecht,  

wan din gnad ist besser den recht.  

Dominus tecum.  

Got ist mit dir,  

din hochgeleit si mit mir.  

Lip und sele si beht 

In dinen henden, reine maget, gt.  

Benedichtatu in mulieribus.  

Gesegnet sigest du, Frwe sss,  

über ellü reinü wib,  

not und angst du von mir vertrib.  

Et benedictus fructus ventris tui.  

Bis mir in allen nten bi,  

min lib in dinem schirme si.  

Die sele mach vor sünden fri 

in gotes namen. 

Amen.  

(HG, fol. 45r–v) 

In den ersten vier Versen wird das Lateinische direkt übertragen und darauf 

folgt eine deutsche Bitte. Beim fünften Vers fehlt die Übersetzung des lateini-

schen Verses, dafür wird eine für das ganze Gebet typische Bitte angefügt: Maria 

wird ganz im Sinne der verbreiteten Frömmigkeitspraktiken als Schutzmutter 

angerufen und das Bild der Schutzmantelmadonna (min lib in dinem schirme si) 

evoziert.17 In den anderen Strophen ist Maria Trostspenderin und Behüterin, in 

deren Hände die Bittstellerin sich begeben will. Das mit dem Amen beschlosse-

ne Glossengebet wird anschließend um zwei weitere Abschnitte ergänzt. Zu-

nächst folgen die Verse In aller angst und nten min, / kum mir ze helf himelschü 

küngin. Diesem Text ist kein lateinischer Vers vorangestellt. Erstaunlicherweise 

entspricht er aber dem nachtridentinischen letzten Teil des Gebetes Ave Maria, 

ora pro nobis peccatoribus nunc et in hora mortis nostrae, der nach dem Römi-

schen Brevier 1568 durch Pius V. hinzugefügt worden ist.18 Das volkssprachliche 

|| 
17 Vgl. Biedermann u. a., Sp. 254. 

18 Vgl. Heinz: Art. ‚Ave Maria‘, Sp. 1306–1307. 



98 | Ruth Wiederkehr 

  

Gebet ist in diesem Falle also innovativ: Es beinhaltet einen Zusatz, der erst 

nachreformatorisch in die lateinische Liturgie eingeht.  

Den letzten Absatz des Gebets bildet ein Ablassversprechen: Wer dis gebet 

sprichet mit andacht, der hat x dag aplas von gewalt bischof Heinrichs von Cos-

tontz. Dass das Gebet in andachtsvoller Weise gesprochen werden soll, um seine 

Wirkkraft entfalten zu können, zeigt, dass das Ablassversprechen gleichzeitig 

eine Gebetsanweisung ist: Es handelt sich also nicht um einen gesungenen 

Text, der unter Umständen eine Funktion im Rahmen einer Liturgie innehat, 

sondern um ein (leise bzw. privat) gesprochenes Gebet, das aber aufgrund des 

liturgischen Ursprungstextes einen solchen Rahmen als Kontext hat. Der Ablass 

erweist sich auch als interessant für die örtliche Zuordnung der Handschrift, 

denn Gebetsanweisungen und Ablassversprechen sind bei der Überlieferung 

von Gebeten flexibler Textbestandteil und werden je nach Praxis und Proveni-

enz ausgetauscht. Mittels dieses Ablasses kann also die Provenienz des Gebet-

buches aus dem Bistum Konstanz sichergestellt werden.19  

Auch der nächste Text, ein Ausschnitt aus der ‚Hymne zu den sieben Freu-

den Marias‘ (Nr. 50), verfügt über eine strenge Form und ist, analog zu seiner 

lateinischen Vorlage, in gebundene Rede gefasst. Überlieferungsgeschichtlich 

bedeutsam ist seine Position innerhalb der Handschrift: Das Blatt 73, recto und 

verso beschrieben, ist auf die neunte von insgesamt zehn Lagen aufgenäht und 

die Hand unterscheidet sich von der (in ihrer Regelmäßigkeit stark variieren-

den) Hand der restlichen Teile der Handschrift. Der Text wurde der Handschrift 

also womöglich zu einem späteren Zeitpunkt als demjenigen der Bindung hin-

zugefügt – oder er war Deckblatt für die Lage, als diese noch ungebunden ge-

nutzt worden ist.  

Es handelt sich bei den ‚Sieben Freuden‘ um eine beliebte marianische An-

dacht, in zahlreichen Fassungen als Hymne komponiert, volkssprachlich wie 

lateinisch, in Fünf- bis Zwölfzahl, wobei die Siebenzahl besonders verbreitet 

ist.20 Eine lateinische Vorlage dieses Textes lässt sich über ein Hymnenverzeich-

nis, zum Beispiel bei Franz Mone 1854, Nr. 457, als Septem Gaudia beatae Ma-

riae virginis finden.21 Bereits Mone verzeichnete für diesen Text volkssprachliche 

Übertragungen ins Italienische und Niederländische. Der Variantenreichtum für 

diesen Texttyp ist groß: Gemäß Hardo Hilg lassen sich die ‚Sieben Freuden Ma-

|| 
19 Vgl. Wiederkehr, zu Überlegungen zum Umfang des Ablasses S. 134, zu Bischof Heinrich S. 

240 im Rahmen der Datierung der Handschrift, zur Flexibilität von Gebetsanweisungen S. 132. 

20 Vgl. Wiederkehr, S. 172–173, insbes. Fußnote 241 (für Literaturangaben zu diesem Text). 

21 Mone 2, S. 165–166, vgl. weitere Wiederkehr, S. 272. Mones Text beruht auf drei Handschrif-

ten. 



 Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende | 99 

  

riens‘ in himmlische und irdische bzw. historische Freuden unterscheiden. Jede 

dieser Kategorien enthält wiederum verschiedene Texttypen, die bei Hilg spezi-

fiziert sind.22 Beim hier überlieferten Text handelt es sich um ein Fragment zu 

den irdischen Freuden, wovon lediglich die fünfte und sechste vollständig, die 

vierte zu Beginn und die siebte zum Schluss fragmentarisch überliefert sind. Die 

überlieferten Teile entsprechen der Texttradition: 4. die Auferstehung Christi, 5. 

Christi Himmelfahrt, 6. Pfingsten und 7. Mariae Himmelfahrt. 

Der lateinische Text wird hier dem deutschen gegenübergestellt, um deren 

enge Verwandtschaft zu zeigen:23 

[...] 

erstnd ze leben, 

da von der glbe sich hat gemert,  

daz leben ist nache, der tod geverrt.  

Der mensch uss gevangenheit komen ist,  

entbunden uss des tiefels list. 

Und hat der tiefel sin mechtikeit 

verlorn durch Crists erstandenheit. 

Der grossen frud etc. 

Quartum, virgo, tibi datur,  

cum a morte suscitatur 

Christus die tertiâ, 

per hoc fides roboratur,  

spes redit et mors fugatur 

per te plenâ gratiâ;  

hostis victus captivatur,  

dolet, gemit, anxiatur 

amissâ potentiâ;  

homo captus liberatur 

et ab humo sublevatur 

sursum ad cœlestia. 

(Mone 2, S. 165, Z. 55–66) 

Dü fünfte frud hast enphangen,  

als Crist ze himel ist usgegangen, 

da dir ch kuntlich worden ist,  

daz du bist kint des mter bist.  

 

Durch sin uffart ist uns bereit  

der weg, der üns 

Quintum, virgo, recepisti, 

ascendentem dum vidisti 

filium in gloriâ, 

tunc aperte cognovisti, 

quod tu mater extitisti 

cujus eras filia. 

in ascensu demonstratur 

via, per quam ascendatur 

|| 
22 Vgl. Hilg, Sp. 1158–1168. Zur Gaude-Literatur und der Zahl, die im vierzehnten Jahrhundert 

auch zwölf bis vierzehn Freuden umfassen kann, vgl. Meersseman: Der Hymnos II, S. 38–43. 

Auf die Tradition des Hymnos Akathistos, das im Stehen gesungene Preislied, geht auch Im-

bach, S. 139, ein. 

23 Der deutsche Text ist hier nach Wiederkehr, S. 340–341, wiedergegeben. Die Gegenüber-

stellung verlangt an einigen Stellen Absätze, um die Parallelen zum lateinischen Text zu zei-

gen. Der lateinische Text folgt Mone 2, genaue Angaben siehe jeweils am Ende des Textab-

schnitts. 



100 | Ruth Wiederkehr 

  

ze himel trait. 

Har umb wir alle slnt üns kerren 

ze disen grossen himel eren. 

Der grossen frud erman ich d(ich).  

Etc. 

ad cœli palatia; 

ergo surgat et sequatur 

istam viam, qui moratur 

in mundi miseriâ. 

(Mone 2, S. 166, Z. 73–84) 

Die sechste frud ist dir erzgt,  

do sich oben her ab hat ggt 

in zungen der heilig geist minne 

hitzgend als fürin gneist  

und het entzündet, beschirmet,  

erfüllt, glütert und gefirmet  

sin iunger, die zwlf botten gentzlich, 

und tetz in zungen dem ze gelich.  

Sid von zungen der mnsch verlorn waz,  

daz im durch zungen wurd wider bas.  

Durch für macht er den mnschen rein,  

der vor durch sünd  

vermasgot schein.  

Der grossen frud erman ich dich. Etc.  

Sextum gaudium ostendit,  

de supernis qui descendit 

in linguis paraclitus, 

dum confirmat et defendit,  

replet, mundat et accendit 

apostolos penitus. 

ignis in linguis est datus, 

ut per ignem sit sanatus 

homo linguis perditus, 

et per ignem emendatus, 

qui fuerat maculatus 

per peccatum primitus. 

(Mone 2, S. 166, Z. 91–102) 

Die sibend frude du enphiengt,  

do Crist dir rft und mit im giengt  

von diser welt ze himelrich, 

und ob all chr erhhet dich. 

Dich erhchten er gecrnt had  

mit siner sunderbaren gnad.  

Des ist dir geben semlich er, 

die man entschl[ie]set nieman mer,  

weder hie noch [...]. 

Ad septimum invitavit,  

cum de mundo te vocavit 

Christus ad cœlestia, 

super thronos exaltavit, 

exaltatam honoravit 

speciali gratiâ. 

sic honor tibi praestatur, 

qui nemini reservatur 

in cœlesti curiâ, 

nec virtutibus ditatur, 

nisi cui per te datur 

virtutum custodia. 

(Mone 2, S. 166, Z. 9–20) 

Der wiederkehrende Vers der grossen frud erman ich dich ist in der zitierten 

lateinischen Fassung nicht enthalten. Dafür enthält diese nach den zitierten 

Strophen jeweils eine sechsversige Bitte an Maria, die variiert. Bei zwei dieser 

Bitten könnte der erste Vers als Vorlage für den Text aus dem HG gedient haben: 



 Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende | 101 

  

Per hoc gaudium precamur,  

ut hunc regem mereamur 

habere propitium 

et ab eo protegamur,  

protecti recipiamur 

in terrâ viventium. 

(Mone 2, S. 165, Z. 13–18) 

Per hoc gaudium rogamus,  

ne subjici valeamus 

dæmonis imperio,  

sed ad cœlos ascendamus,  

ubi semper gaudeamus 

tecum et cum filio. 

(Mone 2, S. 166, Z. 85–90) 

Der Vermutung, Per hoc gaudium precamur oder Per hoc gaudium rogamus seien 

Ausgangsverse für Der grossen frud erman ich dich. Etc., ist entgegenzuhalten, 

dass das Wort gross in keiner der Vorlagen genannt wird; das Demonstrativpro-

nomen hoc fehlt außerdem in der deutschen Vorlage. Weiter stehen die lateini-

schen Verben precamur und rogamus beide in der ersten Person Plural, im deut-

schen Text jedoch in der ersten Person Singular. Derselbe Wechsel von einer 

Plural- zu einer Singularform bei der deutschsprachigen Übertragung eines 

lateinischen Textes lässt sich auch beim bereits kommentierten Ave-Verum-

Gebet (fol. 17r) beobachten: Sigist mir bekomen [...] lautet hier die deutsche Bitte, 

während im lateinischen esto nobis praegustatum [...] ein ‚Wir‘ das Ave Verum 

betet. Diese Änderung in der Verbform zeigt den Funktionswandel des Textes 

von einer in Gemeinschaft bzw. in der Liturgie gebeteten oder gesungenen la-

teinischen Hymne zu einem privaten bzw. persönlichen deutschsprachigen 

Gebet. Dieser Wandel ist durchaus typisch für volkssprachliche Gebetbücher 

des Spätmittelalters, die für die persönliche Andacht, unter Umständen in litur-

gischem Kontext zum Beispiel beim stillen Kommuniongebet, ihre Anwendung 

fanden.24 

In der fünften Form von Gebeten, in der ‚Anweisung zu sieben Andachten 

und Lobpreisungen an Maria‘ (Nr. 58), zeigt sich Maria als Unterweisende. Ge-

meinsam mit dem vorhergehenden Text ist diesem Gebet die Siebenzahl: Maria 

|| 
24 Hierzu jüngst auch Palmer in Hamburger, Palmer, Bd. 1, S. 379. Vgl. auch Wiederkehr, 

S. 157–162. 



102 | Ruth Wiederkehr 

  

gibt einem gte[n] mnsch[en] auf dessen Frage nach der richtigen Art zu beten 

– Frw Sant Maria, wie sol ich dir denne dienen, daz es dir geneme si? – Instruk-

tionen zum siebenteiligen Marienlob. Dieser hat nämlich jeden Abend mit siben 

hundert Ave Maria und als meng venie (Kniebeugen) (alle Zitate HG, fol. 91v) 

Maria verehrt – bis ihm diese erscheint und sagt, dass ihr diese Art des Gebets 

nicht behage. Diese Form von Unterweisung durch eine göttliche Instanz ist 

kein Einzelfall im HG: Sie ist in ähnlicher Form auch in einem weiteren Text, 

Nummer 62, enthalten. Ein guter Mensch bittet hier den Herrn um genaue In-

struktion zum Gebet. Solche Narrative von beispielhaften Menschen in Gebets-

haltung sind eine von vier verschiedenen Arten von Gebetsanweisungen, die 

sich in deutschsprachigen Gebetbüchern finden lassen. In der Regel beschrän-

ken sich diese auf die Art und Weise des Gebets und des Gebetsvollzugs oder 

auf den Zeitpunkt des Betens oder auf den Zweck des Gebets, zum Beispiel in 

Form eines Ablasses, wie bereits beim ‚Glossengebet‘ dargelegt.25 Diese fünfte 

Form vereint alle bereits erwähnten und ermöglicht es, das Gebet direkt aus 

dem Mund der übergeordneten Instanz wiederzugeben, was den Text zu einem 

geoffenbarten macht und dadurch seine Heilsvergewisserung steigert. 

Der im HG überlieferte Text (Nr. 58) ist ebenfalls im ‚Engelberger Gebet-

buch‘ (EG) enthalten, dem Engelberger Cod. 151. Dieses Gebetbuch, das aus zwei 

zusammengebundenen Konvoluten besteht, stammt aus der zweiten Hälfte des 

vierzehnten Jahrhunderts. Nebst der erwähnten sind darin zehn weitere Paral-

lelüberlieferungen zum HG enthalten. Weiter lässt sich der Text ‚Anweisungen 

zu sieben Andachten und Lobpreisungen an Maria‘ in ähnlicher Form auch in 

einer Berliner Handschrift vom Ende des fünfzehnten Jahrhunderts, in Ms. 

germ. oct. 224, finden.26 Wie im ‚Gebet zu Maria‘ (Nr. 19) oder – fragmentarisch – 

auch in der ‚Hymne zu den Sieben Freuden‘ (Nr. 50) wird innerhalb der sieben 

Lobpreisungen in sieben Stationen der Leiden und Freuden Mariae gedacht: 

Maria erstens als würdigste, reinste aller Frauen ist zweitens auserwählte Mut-

ter, die drittens demütig ihren Körper für die göttliche Geburt hergibt, die vier-

tens Gnade ausübt und fünftens die Freude des Mensch gewordenen Gottes in 

den Händen halten darf, die sechstens die Auferstehung ihres Sohnes voll 

Freude erlebt und siebtens bei der Himmelfahrt selber in den himmlischen Kreis 

aufgenommen wird. 

Die vorgestellten Gebete aus dem HG zeigen die Rollen Marias als Fürspre-

cherin und Beschützerin, auch im Sinne der Rat-Spendenden und Barmherzi-

gen. Sie entsprechen der Tradition der mittelalterlichen Marienverehrung: Ma-

|| 
25 Vgl. Wiederkehr, S. 128–135. 

26 Vgl. ebd., S. 135, Fußnoten 56–57. 



 Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende | 103 

  

ria als mediatrix und mater misericordiae, die in der Spannung zwischen Mittle-

rin und Gottesmutter steht. Eine weitere Rolle ist die der Instruierenden. Formal 

unterscheiden sich die fünf vorgestellten Mariengebete stark voneinander. An-

hand der Verwandtschaften zu lateinischen Texten wird weiter sichtbar, wie 

liturgische Texte in deutscher Übertragung ihre Funktion wechseln: von einer 

liturgischen Verwendung (mit einem betenden ‚Wir‘) zu einem privaten oder 

paraliturgischen Gebet.27 

3 Verbreitete deutschsprachige Mariengebete 

aus dem Sarner Bestand 

Die Analyse von im Spätmittelalter überlieferten Mariengebeten hat sich im 

letzten Abschnitt auf eine Handschrift beschränkt. Parallelüberlieferungen 

wurden erwähnt, wenn sie in besonders großer Zahl bekannt waren. In diesem 

Abschnitt werden nun Mariengebete vorgestellt, die je mindestens in zwei Sar-

ner Gebetbüchern überliefert sind. Zwei Gebetbuchpaare bilden die Grundlage 

für diesen Vergleich: Es handelt sich einerseits um die Gebetbücher Sarnen, 

Cod. chart. 207 und Cod. chart. 210 sowie andererseits um Cod. chart. 191 und 

209.28 Diese vier Gebetbücher sind allesamt über ein halbes Jahrhundert jünger 

als das HG. Sie stammen aus der Zeit nach 1450, aus der im Vergleich zum vier-

zehnten Jahrhundert eine sehr große Zahl an deutschsprachigen Gebetbüchern 

überliefert ist mit einer unüberschaubaren Zahl an Texten, deren Parallelüber-

lieferungen kaum zu fassen sind. Bei den Mariengebeten, die in diesen Hand-

schriften enthalten sind, handelt es sich primär um rosenkranzartige Marienan-

rufungen, Namenreihen oder Gruß-Orationen, wie sie aus der entsprechenden 

Zeit in deutscher Überlieferung häufig vorliegen. 

Das erste Gebetbuchpaar, Codd. chart. 207 und 210, teilt miteinander elf 

Texte, darunter vier Mariengebete. Beide Gebetbücher stammen wahrscheinlich 

aus einem bürgerlichen Umfeld der zentralschweizer Stadt Zug. Bei Cod. chart. 

|| 
27 Den Begriff ‚paraliturgisch‘ verwende ich hier wie definiert und ausgeführt in Wiederkehr, 

S. 171–183. Das heißt, er steht „für Ausdrucksformen [...], die die Liturgie begleiten, aber auch 

außerhalb der Liturgie bedeutsam sind [...]“. Damit gemeint sind beispielsweise gewisse An-

dachtsformen außerhalb von Kirchenräumen oder musikalische Umsetzungen lateinischer 

Gebetstexte. Auch Meersseman: Der Hymnos II, S. 43, verwendet den Begriff in seinen Ausfüh-

rungen zur marianischen Gaude-Literatur, um den Gebrauch von volkssprachlichen Gebeten 

im monastischen Alltag zu umschreiben; er meint damit z. B. Prozessionen. 

28 Die beiden Gebetbuchpaare hat die Autorin in Wiederkehr, S. 102–108, vorgestellt. 



104 | Ruth Wiederkehr 

  

207 fällt auf, dass die Mariengebete alle aufeinander folgen (fol. 83r–110r). Zwei 

dieser Mariengebete werden hier hervorgehoben: erstens ein ‚Goldenes Ave 

Maria‘, zweitens ein ‚Gebet zu den 108 Namen Marias‘. Nicht weiter kommen-

tiert wird ein Mariengebet, das in der zweiten Hälfte des fünfzehnten Jahrhun-

derts eine sehr große Verbreitung kannte und das in den beiden erwähnten 

sowie in vier weiteren Gebetbüchern des Sarner Bestandes überliefert ist. Es 

handelt sich um ein xxx tägig gebett, wie es in zwei der Handschriften auch als 

Rubrik vermerkt ist. Es wird Johannes von Neumarkt zugeschrieben und ist 

auch in die Edition von Joseph Klapper aufgenommen worden.29  

Mit ‚Goldenes Ave Maria‘ werden Prosa-Grußgebete zum lateinischen Mari-

engebet Ave ancilla trinitatis oder Ave ancilla sanctae trinitatis bezeichnet. In 

beiden Handschriften, Codd. chart. 207 und 210,30 fol. 89v bzw. fol. 59r, wird der 

deutschsprachige Text mit derselben Rubrik eingeführt: Diss gebett gab der 

engel gottes sancto Brandalff und sprach: ‚Wer diss gebett sprycht all tag mit 

andacht, der stirbt nit an rüw und bicht und an den fron lichnam Jesu Christi.‘ 

Welcher Heilige mit Brandalff gemeint ist, ist nicht klar. Gemäß Burghart 

Wachinger ist die Prosafassung lateinisch wie deutsch mehrfach Bernhard von 

Clairvaux zugeschrieben worden.31 Auf die Gebetsanweisung folgen insgesamt 

24 (in Cod. chart. 207: 22) Marien-Orationen (Gott grss dich Maria, ein dienerin 

der heiligen dryvaltikeit. Gott grss dich, du Maria, du userwelti junckfröw des 

hymelschen vatters [...] [Cod. chart. 210, fol. 59r]). Im Anschluss daran sind Bitten 

um Barmherzigkeit, Gnade und Beistand in Nöten enthalten. Die genannten 

Texte sind in beiden Handschriften bis auf die zwei fehlenden Grüße in 207 

weitestgehend parallel überliefert, mit kleinsten Unterschieden im Detail. Auf-

fallend ist die gestalterisch verhältnismäßig sorgfältige und kunstvolle Darstel-

lung des Textes in Cod. chart. 210. Das ‚G‘ in Got grss dich ist abwechslungs-

weise rot und grün ausgezeichnet, ,Maria‘ jeweils grün geschrieben. 

Das ‚Goldene Ave Maria‘ in der Prosafassung, wie sie in den beiden Gebet-

büchern enthalten ist, ist sehr verbreitet und erscheint in diversen Fassungen 

häufig in Gebetbüchern – gemäß Wachinger „eher an den Rändern von literari-

schen Sammlungen, öfters im Zusammenhang von anonymem geistlichem 

|| 
29 Klapper, S. 335–343, Nr. 98, 1. Es ist in diesen Handschriften des Sarner Bestandes überlie-

fert: Codd. chart. 191, 192, 207, 209, 210 und 214. 

30 Ganze Texte: Cod. chart. 210, fol. 59r–61v; Cod. chart. 207, fol. 89v–93r. 

31 Vgl. Wachinger, Sp. 80. 



 Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende | 105 

  

Treibgut“.32 Der Text gehört als deutsche Übertragung zur großen Zahl von 

Gruß-Orationen auf Salve oder Ave. Er folgt der lateinischen ‚Gruß-Oration‘ aus 

dem vierzehnten Jahrhundert, wie sie bei Gérard G. Meersseman verzeichnet ist, 

die allerdings nur 13 solche Grüße umfasst.33 

Neben weiteren zwei gemeinsamen Mariengebeten in den beiden erwähn-

ten Handschriften fällt das litaneiartige ‚Gebet zu den 108 Namen Marias‘ auf. In 

seiner Form erinnert es an die ‚Zweiundsiebzig Namen Marias‘, die wie auch der 

hier vorliegende Text eine Anreihung von Ehrennamen oder -titeln für Maria 

sind. Bereits die älteste bekannte lateinische Fassung dieser ‚Zweiundsiebzig 

Namen Marias‘, die aus dem späten zwölften oder dreizehnten Jahrhundert in 

einer katalanischen Handschrift vorliegt, empfiehlt im Epilog das Gebet für den 

Samstag und verspricht Wirkung für Marienbeistand am Jüngsten Tag.34 Die 

deutschen Bearbeitungen dieses Textes enthalten unter anderem Reimpaarge-

dichte oder Glossenbearbeitungen mit variierender Zahl von Ehrennamen (72 

oder 77).35 Meersseman sieht die lateinische Tradition von solchen Namenrei-

hungen ab dem achten Jahrhundert, führt einen Hymnus mit 100 Ehrentiteln 

Marias an und betont, dass diese litaneiartige Auflistung von Namen auch vari-

abel übertragen werden konnte, also gekürzt oder erweitert wurde.36 
Im Strukturprinzip gleich wie die ‚Zweiundsiebzig Namen Marias‘ ist das 

Mariengebet ‚Gebet zu den 108 Namen Marias‘, das allerdings weder im Hand-

schriftencensus noch in anderen Textdatenbanken verzeichnet worden ist.37 

Dessen Struktur gliedert sich in Apostrophen und eine Bitte sowie eine Gebets-

anweisung, die im Anschluss an das Gebet folgt. Die ersten neun Anrufungen 

sind O Maria, o junckgfröw, O mter gottes, O geberin Christi, O edler blm, O 

liechter wölk, O künigin, O keyserin, O fröw [...] (Cod. chart. 210, fol. 64r). Sie füh-

ren die bekannten Bezeichnungen der Gottesmutter, Jungfrau oder Königin, 

aber auch Namen wie ,edle Blume‘ auf. Unter den Anrufungen finden sich des 

Weiteren liebesmystische Namen Mariens wie ,Gottesbraut‘ (Cod. chart. 210, fol. 

65r) oder ,Turteltäubchen‘ (Cod. chart. 210, fol. 65r). Die Gebete sind in beiden 

|| 
32 Ebd., Sp. 84. Zur Überlieferung dieses Textes vgl. ebd., Sp. 81 und – etwas erweitert – 

Handschriftencensus, ‚Goldenes Ave Maria‘, http://www.handschriftencensus.de/werke/6833 

(13.4.2016), zurzeit 20 Nachweise. 

33 Vgl. Meersseman: Der Hymnos II, S. 172. 

34 Vgl. Kornrumpf, Sp. 1698. Zur Überlieferung vgl. ‚Zweiundsiebzig Namen Marias‘ (Latein 

und Deutsch) in http://www.handschriftencensus.de/werke/3102 (13.4.2016). 

35 Vgl. Kornrumpf, Sp. 1703–1708. 

36 Vgl. Meersseman: Der Hymnos I, S. 95–96. 

37 Cod. chart. 210, fol. 64r–66r; Cod. chart. 207, fol. 83r–93r. 



106 | Ruth Wiederkehr 

  

Gebetbüchern weitestgehend parallel überliefert und enthalten dieselbe Ge-

betsanweisung (bei Cod. chart. 210 ist der Text um einen Satz verlängert):  

Wer dysi vorgeschrybnen acht und hundert namen sprycht an dem Samstag an zwifel, er 

sol gewyss sin, daz unss liebi fröw an sinem end will sin in allen sinen nöten. Daz geb gott 

vom hymel und und erweck38 uns Maria die mter gottes, die reini magt. Amen etc.  

(Cod. chart. 210, fol. 66r) 

Die 108 Namen sollen also an einem Samstag gesprochen werden für den ewi-

gen Beistand der Gottesmutter. Die Namenreihen, wie sie im ‚Gebet zu den 108 

Namen Marias‘ vorhanden sind, sind eine Art Litanei, wobei bei Litaneien in der 

Regel noch ein Ora-pro-nobis-Ruf angeführt wird.39 

In den Kontext des Mariensamstags ist auch der Vergleich zwischen den 

Handschriften Cod. chart. 191 und Cod. chart. 209 zu stellen. Die eine Hand-

schrift (Cod. chart. 191), die aus mehreren Lagen gebunden wurde und teils 

schlecht lesbar ist, bildete bei diesem Handschriftenpaar die Vorlage für die 

saubere Abschrift der anderen.40 Für Zitate beziehe ich mich hier nur auf die Ab- 

und Schönschrift aus dem letzten Viertel des fünfzehnten Jahrhunderts (Cod. 

chart. 209), die gemäß Texteinteilung durch Charlotte Bretscher-Gisiger und 

Rudolf Gamper 22 Texte beinhaltet. Auffällig ist, dass acht davon Mariengebete 

sind.41  

Eines dieser Mariengebete ist dazu bestimmt, jeweils über die Woche hin-

weg von einem Samstag zum anderen gebetet zu werden. Es ist dies ein ‚Gebet 

zu den Freuden Marias‘, das in der Invocatio die acht Tage, an denen es gebetet 

wird, bereits nennt.42 In disen acht tagen will die betende Person im Zeichen 

aller Gnaden und Wunder, die Maria zuteil geworden sind, die Gottesmutter um 

Beistand bitten. Das Gebet ist sechsteilig und wird jeweils bei den einzelnen 

Abschnitten durch eine Rubrik unterbrochen mit der Anweisung bet i pater 

noster, i ave Maria und i Magnificat. Diese wird jeweils mit in disen acht tagen 

ergänzt – wahrscheinlich um die Repetition aller Abschnitte sicherzustellen. In 

einem weiteren solchen ‚Gebet zu den Freuden Marias‘ in der bereits bekannten 

|| 
38 Korrigiert: erwerb unss und erweck unss.  

39 Vgl. Wiederkehr, S. 140–141. Die Reihung von Mariennamen erinnert auch an die nachre-

formatorische Lauretanische Litanei, die sowohl die heilsgeschichtliche Rolle Marias als auch 

deren Jungfrauschaft und ihre königliche Rolle verehrt; vgl. Kürzestbeschrieb in Imbach, 

S. 141–142. 

40 Vgl. hierzu Wiederkehr, S. 105–107. 

41 Vgl. Bretscher-Gisiger, Gamper, S. 335–338. 

42 Cod. chart. 209, fol. 1r–6r. 



 Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende | 107 

  

Handschrift Cod. chart. 20743 findet sich eine Gebetsanweisung, die Aufschluss 

über die Gebetspraxis dieser Art von Mariengebeten gibt: Hie hebt an ein nütz 

gt gebett von unser frwen. Der das andächteklich spricht, knüwend vor unser 

frowen bild, von einem sampstag unz an den andern alltag einest, der sol des 

sicher sin an allen zwiffel [...]. Das Heilsversprechen umfasst beinahe sämtliche 

Lebensbereiche, das Gebet könne seine positive Wirkung auf eigene Krankhei-

ten oder auch auf eine[n] lieben fründ in frömde[n] landen entfalten: Dis ist ein 

ganz warheitt, was ess ist, waz bezsch worden ist (alle Textausschnitte aus Cod. 

chart. 207, fol. 95r–96r). Das darauffolgende Gebet entspricht ansatzweise Cod. 

chart. 209, allerdings weichen die Texte schon bald stark voneinander ab. Es ist 

also von derselben Texttradition, nicht aber von einer Parallelüberlieferung in 

Codd. chart. 207 und 209 zu sprechen. Trotzdem zeigt die Gebetsanweisung: Das 

Gebet, in Codd. chart. 191 und 209 sowie in Ansätzen in 207 überliefert, ist für 

die tägliche Andacht vor einem Marienbild bestimmt. 

Auch das Magnificat, welches zu den einzelnen Abschnitten der eben aus-

geführten Marienandacht gebetet wird, ist im Gebetbuchpaar Codd. chart. 191 

und 209 zu finden, begleitet von einem Ave Regina, wobei das Magnificat eine 

Übersetzung des lateinischen Textes ist, das Ave Regina allenfalls als Paraphra-

se gelten könnte. So heißt es beim Magnificat: Magnificat. Min sel grsset den 

heren und min geist hat sich erfröwt in got minem heil. Won er hat angesechen die 

demtikeit siner diener (Cod. chart. 209, fol. 24r), ganz gemäß Lk 1,46: Magnificat 

anima mea Dominum et exultavit spiritus meus in Deo salutari meo quia respexit 

humilitatem ancillae suae. Eine Ausnahme bildet siner diener, die als Plural im 

Maskulinum erwähnt werden und somit den ursprünglichen Bibeltext, der im 

Magnificat gebetet wird, im Inhalt erheblich verändern. Das Magnificat, nach 

der Regula Benedicti Teil jeder Vesper, spricht von ancillae suae.44 

Zusammenfassend fällt bei den zitierten Mariengebeten auf, dass sie über-

lieferungsgeschichtlich häufig eng verwandt mit lateinischen Vorlagen sind. Mit 

den ‚108 Namen‘ beispielsweise liegt ein Text vor, der in ähnlicher Form in zahl-

reichen lateinischen Handschriften überliefert ist und dessen Nähe zur Litanei 

offenkundig ist. Andere Mariengebete wie die ‚Hymne zu den Sieben Freuden 

Marias‘ aus dem HG lassen sich direkt auf lateinische Hymnen beziehen. 

Deutschsprachige Mariengebete sind generell in den (liturgischen) Rahmen des 

Mariensamstags einzuordnen, auch wenn sie in Form von Andachten die Woche 

von Samstag bis Samstag verbinden. Die Verehrte, Maria, ist Identifikationsfi-

|| 
43 Cod. chart. 207, fol. 95r–102r. 

44 Vgl. Kirchschläger, Lechner, von Hübner; zur Vesper S. 237. 



108 | Ruth Wiederkehr 

  

gur in der Heilsgeschichte, so wie es in Passionsandachten Jesus am Kreuz ist.45 

Ihrer wird generell als würdigste aller Mütter, als Gottesmutter und Himmelskö-

nigin gedacht, die auserwählt zu ewigen himmlischen Ehren gekommen ist. 

Deshalb haben Mariengebete generell lobenden, bittenden und erinnernden 

Charakter zugleich. 

Literaturverzeichnis 

Biedermann, Hermenegild u. a.: Art. ‚Maria, hl‘. In: LMA 6 (1993), Sp. 243–275. 

Bretscher-Gisiger, Charlotte, Rudolf Gamper: Katalog der mittelalterlichen Handschriften der 

Klöster Muri und Hermetschwil. Zürich 2005. 

Flotzinger, Rudolf: Zur Melodie der sog. ‚Mariensequenz aus Muri‘. In: ZfdA 119 (1990),  

S. 75–82. 

Gutfleisch, Barbara: Eine ostoberdeutsche Handschrift der ,Mariensequenz aus Muri‘.  

In: ZfdA 119 (1990), S. 61–75. 

Hamburger, Jeffrey F., Nigel F. Palmer: The Prayer Book of Ursula Begerin. Art-Historical and 

Literary Introduction. With a Conservation Report by Ulrike Bürger. Vol. 1. Dietikon,  

Zürich 2015. 

Hamburger, Jeffrey F., Nigel F. Palmer: The Prayer Book of Ursula Begerin. Reproductions and 

Critical Edition. Vol. 2. Dietikon, Zürich 2015. 

Heinz, Andreas: Art. ,Ave Maria‘. In: LexThK 1 (1993), Sp. 1306–1307.  

Heinz, Andreas: Art. ,Ave verum corpus‘. In: LexThK 1 (1993), Sp. 1307.  

Hilg, Hardo: Art. ‚Sieben Freuden Mariens‘. In: VL2 8 (1992), Sp. 1158–1168. 

Imbach, Josef: Marienverehrung zwischen Glaube und Aberglaube. Düsseldorf 2008. 

Kirchschläger, Walter, Gregor Martin Lechner, Dietmar von Hübner: Art. ‚Magnifikat‘. In:  

Marienlexikon 4 (1992), S. 235–241. 

Klapper, Joseph: Schriften Johanns von Neumarkt. Vierter Teil: Gebete des Hofkanzlers und des 

Prager Kulturkreises. Berlin 1935. 

Kornrumpf, Gisela: Art. ‚Zweiundsiebzig Namen Marias‘. In: VL2 11 (2004), Sp. 1698–1709. 

Kunze, Konrad: Art. ‚Mariensequenz aus Muri‘. In: VL2 5 (1985), Sp. 50–54. 

Meersseman, Gérard G.: Der Hymnos Akathistos im Abendland I. Akathistos-Akoluthie und 

Grusshymnen. Freiburg (Schweiz) 1958 (Spicilegium Friburgense 2). 
Meersseman, Gérard G.: Der Hymnos Akathistos im Abendland II. Gruss-Psalter, Gruss-

Orationen, Gaude Andachten und Litaneien. Freiburg (Schweiz) 1960 (Spicilegium  

Friburgense 3). 

Ochsenbein, Peter: Das Gebetbuch von Muri als frühes Zeugnis privater Frömmigkeit einer Frau 

um 1200. In: Gotes und der werlde hulde. Hg. von Peter Schnell. Bern 1989, S. 175–199. 

Ochsenbein, Peter: Deutschsprachige Privatgebetbücher vor 1400. In: Deutsche Handschriften 

1100–1400. Hg. von Volker Honemann, Nigel F. Palmer. Oxforder Kolloquium 1985.  

Tübingen 1988, S. 379–398. 

|| 
45 Vgl. hierzu auch Biedermann u. a., Sp. 251–254, sowie Visscher, S. 182–187 u. a. 



 Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende | 109 

  

Visscher, Eva De: Marian Devotion in the Latin West in the Later Middle Ages. In: Mary. The 

Complete Resource. Hg. von Sarah Jane Boss. Oxford 2007, S. 177–201. 

Wachinger, Burghart: Art. ,Goldenes Ave Maria‘. In: VL2 3 (1981), Sp. 80–84. 

Wehrli, Max: Deutsche Lyrik des Mittelalters. Auswahl und Übersetzung von Max Wehrli. 

5. Aufl. Zürich 1985. 

Wiederkehr, Ruth: Das Hermetschwiler Gebetbuch. Studien zu deutschsprachiger Gebetbuch-

literatur der Nord- und Zentralschweiz im Spätmittelalter. Mit einer Edition. Berlin 2013 

(Kulturtopographie des alemannischen Raums 5). 

Worstbrock, Franz Josef: Art. ‚Sequenz‘. In: RLW 3 (2003), S. 429–431.



  

 



  

Simon Falch 

Maria – und Josef? Marianische Liturgie als 
Präzedenzfall für die Verehrung des hl. Josef 

Der Kult des Josef von Nazareth ist im Stellenwert nicht mit der hyperdulischen 

Verehrung der Gottesmutter zu vergleichen und doch auf das Engste mit der 

Entwicklung marianischer und eucharistischer Frömmigkeit verflochten.1 Denn 

es lässt sich wohl kaum „vom Geheimnis der Inkarnation“ bzw. „von der Erlö-

sung reden“, ohne an Maria, aber auch an den Vater Jesu „vor dem Gesetz“ zu 

erinnern:2 Maria mater est Jesu […]. Nutritius est Ioseph huius Iesu: est et custos, 

ut bonum et fructuosum sanctitatis propositum.3 Josef partizipiert somit immer an 

der Verehrung Jesu und Mariä, ohne im gleichen Umfang Person eigenständiger 

kultischer Verehrung zu sein – dabei „beginnt [das Neue Testament] mit der 

Gestalt Josefs“,4 und über dessen Abstammung ist der Messias, die Prophezei-

ung erfüllend, von davidischem Geschlecht.5 Doch neben der Bedeutung Josefs 

als Adoptivvater6 und Ernährer Christi im Heilsplan bieten auch seine Tugenden 

Anlass, seiner zu gedenken. Schließlich ist er der Garant für die Jungfräulichkeit 

der Gottesmutter,7 denn, so sei es nach Ambrosius in der Hl. Schrift festgestellt 

worden, ut et desponsata esset, et virgo: virgo, ut expers virilis consortii videretur: 

|| 
1 Bei Thomas von Aquin fänden sich, so Berger (S. 137), „zwei eng zusammenhängende 

Grundgedanken […]: Joseph als der jungfräuliche Ehemann der Gottesmutter und Joseph als 

der Vater Christi. Beide werden am intensivsten entfaltet in den Quaestionen über die Jung-

fräulichkeit und die Vermählung der Mutter Christi (IIIa, q. 28–29).“ Zum ‚Wurzelfassen‘ der 

Josefsverehrung siehe Barth, S. 5–14.  

2 Schumacher, S. 21. Wenig Forschungsinteresse am hl. Josef konstatiert Signori (S. 189). 

3 Adamus Scotus: Sermones, ser. XXXVIII,9 (PL 198, 347B–C). 

4 Wucherpfennig, S. 1; Lamarzelle, S. 532.  

5 Josef stammt aus dem Haus David, also müsse dies auch für Maria gelten. Vgl. Johannes 

Chrysostomus: Kommentar zum Evangelium des hl. Matthäus, hom. II,1,IV: „Denn es war nicht 

nur nicht erlaubt, aus einem anderen Stamme jemand zu heiraten, sondern auch nicht einmal 

aus einer anderen Familie, d. h. Verwandtschaft.“  

6 Berger, S. 143: „So könne man auch bezüglich der Vaterschaft des hl. Joseph von der proles 

als einem echten bonum matrimonii sprechen. Freilich ist dies so ungewöhnlich, dass die Tho-

misten von einer paternitas omnino sui generis, quae superat paternitatem adoptivam commu-

nem, et paternitatem nutritii sprechen.“  

7 Vgl. Gerson: Epistola (Du Pin IV, Sp. 735C–D): Sentit hoc Hieronymus ‚Epistola contra 

Helvidium‘. Cujus dicti rationem ipse, ac posteriores multi talem tradunt: Joseph itaque pri-

usquam jungeretur cum Virgine Maria corruptus, vel uxoratus non fuerat. 

DOI 10.1515/9783110475371-010,  © 2017 Simon Falch. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



112 | Simon Falch 

  

desponsata, ne temeratae virginitatis adureretur infamia.8 Für die Absicherung 

des Dogmas der immerwährenden Jungfräulichkeit Mariens spielt Josef also 

eine zentrale Rolle: 

Et ideo qui Incarnationis incorruptum susceperat probare mysterium, non putavit uberius 

prosequendum virginitatis Mariae testimonium; ne defensor magis Virginis, quam asser-

tor mysterii crederetur. Certe quando iustum docuit Ioseph, satis declaravit quod sancti 

Spiritus templum, uterum mysterii, matrem Domini violare non potuit.9 

Gerecht und keusch sei Josef, deswegen kann Petrus Damianus auf ihn verwei-

sen, um seiner Forderung nach einer zölibatären Lebensweise des Klerus Nach-

druck zu verleihen.10 Der Kanzler von Paris empfiehlt sogar auf dem Konzil von 

Konstanz der Kirche – als Braut Christi – den Bräutigam der unbefleckten Jung-

frau als Schutzpatron,11 denn „[d]urch die Ehe der jungfräulichen Gottesmutter 

mit Joseph werden nicht nur Ehe und Jungfräulichkeit zugleich geehrt, diese ist 

vielmehr ein Sinnbild für die ganze Kirche, die ‚obwohl Jungfrau, dennoch mit 

einem Manne, Christus, vermählt ist (Augustinus)‘“.12 Im Franziskaneroffizium 

(1490) wird daher in der Vesper nachfolgende Antiphon gesungen:  

Laetare, sponsa Christi,  I 

alma mater ecclesia,  

Sancti Ioseph, sponsae Mariae, 

assunt sollemnia […] 

Senex beatus Ioseph et virgo  III 

Virginitatem suam  

Ad honorem Dei  

Servare semper promiserat,  

Nisi Deus aliter iubeat, 

Cui se totaliter commiserat.13  

|| 
8 Ambrosius Mediolanensis: Expositio Evangelii secundum Lucam II,1,1 (PL 15, 1552D–1553A). 

Siehe auch Thomas de Aquino: Catena in Lc I,1,8. 

9 Ambrosius Mediolanensis: Expositio Evangelii secundum Lucam II,1,6 (PL 15, 1555B). 

10 Petrus Damiani: De caelibatu sacerdotum III (PL 145, 384D): Si igitur Redemptor noster 

tantopere dilexit floridi pudoris integritatem, ut non modo de virgineo utero nasceretur, sed 

etiam a nutricio virgine tractaretur, et hoc cum adhuc parvulus vagiret in cunis, a quibus nunc, 

obsecro, tractari vult corpus suum, cum iam immensus regnat in coelis? Zum ‚Kampf gegen die 

Priesterehe‘ vgl. Zschoch, S. 30–31. 

11 Vgl. Gerson: Sermo de nativitate (Du Pin III, Sp. 1358D). Siehe auch Seitz, S. 205. 

12 Berger, S. 141–142. 

13 AH 26, S. 181–184, Nr. 63; hier S. 181, Str. 1 und 3. Siehe auch Seitz, S. 356. 



 Maria – und Josef? | 113 

  

Die Ehren des hl. Josef sind mannigfaltig, wie Petrus de Alliaco (Pierre d’Ailly) 

zu vermitteln weiß, zwölf an der Zahl, darunter freilich auch dessen Jungfräu-

lichkeit.14 Ein ähnliches Lob stimmt Bernhard von Luxemburg auf bisher im 

Detail noch nicht nachvollzogener Kompilationsgrundlage an, ohne jedoch auf 

den Traktat des Petrus hinzuweisen, dessen zwölf Lobpreisungen hier lediglich 

als Nachtrag berücksichtigt wurden.15 Der Augustiner-Chorherr Balthasar 

Boehm aus Rebdorf (*um 1462, †1530), dessen monumentales Œuvre 2638 latei-

nische und 36 volkssprachliche Predigten umfasst, kann alle bis dahin bekann-

ten Josefstraktate in Bezug auf die Informationsfülle überbieten.16 In seinem 

Traktat Von dem helligen vater Ioseph fügt er gegenüber Petrus de Alliaco, den 

er freilich häufig zitiert, fünf weitere Lobpreisungen hinzu: so find ich sibencze-

hen besundere grosse er vnd wirdikeit mit den wir erkennen sein grosse lob vnd 

preisung.17 

Balthasar Boehm Petrus de Alliaco 

1o hoch edel geporn in dise werlt (fol. 158ra) 1o ex nobilissima stirpe regia propaga-

tur (fol. 1r) 

2o warer vnd noher frevndt [Mariae und Ihesu 

Cristi] noch dem pluet vnd fleisch (fol. 160ra) 

2o nascitur […] ex semine Dauid ex quo 

nascitur Maria […] [e]x quo etiam […] 

nascitur Christus filius dei […] Christus, 

Maria et Ioseph vera consanguinitate 

iunguntur (fol. 1r–v) 

|| 
14 Petrus de Alliaco: Tractatus de duodeci honoribus sancti Joseph. 

15 Bernhard von Luxemburg: Compilatio, fol. 9r–v. Zu ‚Meister Bernart‘ siehe Weidenhiller, 

Sp. 743. 

16 Eichstätt, UB, Cod. st 451, Florianus Federer (Lang?), Balthasar Boehm: Traktate und Ser-

mones dt., darin der 9. Sermo: Von dem helligen vatter Joseph der do waß ein sponß der Junck-

frawen Marie, fol. 157ra–188va, im Folgenden Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9). Vgl. Keller, S. 263–268. 

In den Transkriptionen wurden Groß- und Kleinschreibung reguliert, Abkürzungen aufgelöst, 

Ligatur sz handschriftengetreu als ß beibehalten und eine (modernisierende) Interpunktion 

eingeführt. Es findet sich kein Hinweis darauf, dass Boehm den Josefstraktat seines Zeitgenos-

sen Bernhard von Luxemburg kannte, weder erwähnt er das Werk noch findet sich ein Eintrag 

im Rebdorfer Bibliothekskatalog, allein dessen Sermones de rosario beatissime virginis Marie 

sind verzeichnet. Siehe Ruf, S. 271, Z. 35. 

17 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 158ra.  



114 | Simon Falch 

  

3o got der almechtig hot im geben seins suns 

Ihesu Cristi mütter, die kunigen der himel, zu 

einer elichen hauß frawen (fol. 161va) 

3o sacratissime virgini matri dei matri-

monialiter desponsatur (fol. 1v) 

4o hoch gelobt auß dem ewangelio, wan es 

spricht Matheus […] Ioseph, Marie man, der do 

was gerecht (fol. 163rb–va) 

7o ipse iustus euangelico testimonio 

comprobatur: Joseph inquit vir eius 

cum esset iustus (fol. 4r) 

5o got der vatter hot im enpfolen das kintpet, 

das do nit allein menschlich, sunder auch got-

lich was (fol. 166rb) 

 

6o wurd geheissen ein hausvatter in dem aller 

helligsten hausgesindt (fol. 167ra) 

 

7o wurdt scheinperlich figuri[r]t in dem helligen 

Ioseph, dem alt vatter, von dem gesc[h]riben stet 

Genesis 39 (fol. 169va) 

 

8o man helt vnd schreibt in ein gantze reine 

iu[n]ckfraw an leib vnd gemvde (fol. 171rb) 

4o sanctus hic sponsus virginitatis 

titulo decoratur (fol. 2r) 

9o wurd clerlich gelert vnd vnterweist durch die 

helligen propheten (fol. 172vb) 

10o non solum veterum sed etiam 

nouorum prophetarum oraculis de hiis 

que de Xpo futura erant edocetur 

(fol. 7v) 

10o ist von got geert worden wie ein heimlicher 

rodts man in grossen gotlichen sachen 

(fol. 173vb) 

6o ei tanquam celesti secretario secre-

tum incarnationis Christi misterium a 

deo per angelum reuelatur (fol. 3r) 

11o hot ser dugenthafftiglich gelebt mit der 

schon Maria (fol. 174vb) 

 



 Maria – und Josef? | 115 

  

11o,9. Subdivisio:18 der demutig Ihesus hab 

enpoten der schon Maria, seiner mütter, vnd 

dem Ioseph, seinem zu gegeben vatter, groeß er 

mit worten, wercken vnd siten; hab in geheissen 

wi[r]diger her vatter vnd hab im gepogen sein 

knie (fol. 178va) 

12o non solum dei mater, non solum 

regina celorum et domina angelorum 

sed etiam dei filius rex et dominus 

omnium cui omne genii flectitur ce-

lestium, terrestrium et infernorum huic 

sancto Ioseph humiliter obediendo 

subicitur (fol. 9v) 

12o wurd gelobt groslich in dem, wan er hot 

gedient dem sün gottes leiplich vnd geistlich 

(fol. 179ra) 

5o non solum ad virginis matris sed 

etiam ad filii eius obsequa singulariter 

deputatur (fol. 2v) 

13o wurd von got fast vnd groeß gelibt vnd von 

der junckfrawen Maria. Wan vnter in ist gewest 

ein grosse vnd besundere gotliche libe (fol. 179vb) 

 

14o wurd ffast betrubt vnd geen[g]st mit dem 

schon kind Ihesu vnd mit seiner liben mütter 

Maria in mangerley weiß (fol. 181rb) 

 

15o das er offt ist visitirt vnd heimgesugt worden 

von den heligen engel auß dem gepot gottis 

(fol. 183rb) 

11o non solum prophetica sed etiam 

angelica allocutione sepe familiariter 

consolatur (fol. 9r) 

16o got hot in offt einngelassen in sein heimli-

che redt vnd gotliche gro̊sse geschik vnd werck 

(fol. 184vb) 

9o ipso presente multa et magna ac 

mira nostre fidei mysteria declarantur 

(fol. 7r) 

16o,3. Subdivisio: dem helligen Ioseph von dem 

engel (als Matheus sagt) [Klammer im Original] 

enpfolen, das er dem kind solt geben den nomen 

vnd heissen es Ihesus (fol. 185ra) 

8o nomen Ihesus […] a sancto Ioseph 

hominibus solemniter publicatur 

(fol. 5v) 

17o ist von disem elend abgescieden mit selli-

keit, sussikeit vnd gerechtikeit (fol. 187rb) 

 

|| 
18 Untergliederungen zu den von Boehm genannten siebzehn Lobpreisungen, die selbst 

wiederum Detailfragen zum Gliederungspunkt traktieren sowie weitere Dilatationen zum Lob 

des hl. Josef vorbringen oder Exkurse bspw. zur Genealogie bieten. Die Auswahl der subdivisio-

nes wurde hier auf die Parallelen zu Petrus’ Traktat beschränkt, um exemplarisch eine Kompi-

lationsgrundlage aufzuzeigen und gleichzeitig den Umfang der Abweichungen zu skizzieren. 



116 | Simon Falch 

  

Dass ausgerechnet dieser Augustiner-Chorherr, der weder durch Amt noch 

durch Würden ausgezeichnet war,19 den nach derzeitigem Kenntnisstand um-

fangreichsten volkssprachlichen Josefstraktat (mit 64 Folioseiten) seiner Zeit 

kompilierte, überrascht in zweierlei Hinsicht: nicht nur, weil dieser ungewöhn-

lich lang geriet, sondern auch, weil Boehms Schwerpunkt auf dem Lob der Got-

tesmutter20 und den hl. Jungfrauen21 liegt, denen Altäre in der Rebdorfer Stifts- 

und Gemeindekirche geweiht waren.22 Doch wird gerade so der von Kirchen-

vätern und -lehrern theologisch begründete Zusammenhang zwischen Marien- 

und Josefsverehrung deutlich23 – dass das eine immer schon das andere ein-

schließt. Daher wurde das Fest des Gemahls der Hl. Jungfrau gerade den Ge-

|| 
19 In Akrostichonform vermittelt Balthasar Boehm in Cod. st 344 dem Leser eine Selbstaus-

kunft, vgl. Keller 1999, S. 66: Balthasar Behem in Stefft natus Erfordie promotus in Eistat 

ordinatus in Rebdorf pro[fessus] A[ugustinus]. Daraus geht keine spezielle Funktion im 

Rebdorfer Chorherrenstift hervor. Vgl. Fink-Lang, S. 81. 

20 Boehm bietet 134 lateinische Marienpredigten (Signaturen der UB Eichstätt, Predigtzählung 

nach den originalen Angaben in den Predigtbänden, die Angabe des Anlasses ([S = Sermones 

de Sanctis] folgt der in der Predigtforschung üblichen Zählung nach Schneyer [CD-ROM]): S5 

Cod. st 345 (Nr. 12–16) und Cod. st 423 (Nr. 125–129); zu S21 Cod. st 345 (Nr. 58–63) und Cod. st 

423 (Nr. 189–201); zu S28 Cod. st 345 (Nr. 100–113) und Cod. st 423 (Nr. 244–256); zu de com-

memoratione virginis Marie ab aduentum domini vsque ad natiuitatem eius (vgl. Missale Eyste-

tense, fol. CClVva) Cod. st 423 (Nr. 260–261); zu Mariae ad martyres Cod. st 424 (Nr. 40); zu S145 

Cod. st 344 (Nr. 38–42) und Cod. st 424 (Nr. 97–108), in octava Cod. st 424 (Nr. 119); zu S59 in 

vigilia Cod. st 424 (Nr. 175–176), in festo Cod. st 344 (Nr. 73–85) und Cod. st 424 (Nr. 177–193), in 

octava Cod. st 424 (Nr. 200); zu S65 Cod. st 344 (Nr. 109–114) und Cod. st 424 (Nr. 234–241), in 

octava Cod. st 424 (Nr. 252); zu S140 Cod. st 424 (Nr. 264–266); zu S143 Cod. st 344 (Nr. 153–154) 

und Cod. st 423 (Nr. 96–99). 

21 In den volkssprachlichen Predigten (aber auch im lateinischen Werk mit über achtzig 

Sermones) sind die Feste der virgines sanctae gemessen an ihrer Bedeutung in den Kalendarien 

oder den gedruckten Musterpredigten der Zeit deutlich überrepräsentiert: Cod. st 451: Maurili-

us, Petronilla, Appolonia (S96), Kunigunde (S132), Margareta (S47), Von der aufdeilung der 

zwelffpoten (S97), Joseph (S129), Laurentius (S56), Matthaeus (S67). Cgm 4337: Walpurga, 

Sebold, Mariae Empfängnis (S5), Barbara (S98), Lucia (S7), Mariae Heimsuchung (S145). 

Cgm 4438: Martha (S148), Dorothea (S115), Anna (S94), Mt 8,2 (T13), Martha (S148), Otilia, 

Appolonia (S96), Ursula (S97), Prisca, Monica, Dorothea (S115), Juliana, Elisabeth (S82). 

Cgm 371: Thomas (S8), Anna (S94), Magdalena (S49), Gertrude. 

22 „Der Hauptaltar […] ist dem Kirchenpatron Johannes d. Täufer geweiht.“ Die weiteren 

Altäre sind folgendermaßen gewidmet: Nikolaus, Anna, Jungfrauen, Georg, Willibald, Martin, 

den vier Kirchenlehrern, den vierzehn Nothelfern, Luzia und Othilie, Augustinus, Dreikönige, 

Stephanus und Laurentius, Johannes d. Evangelisten, Michael, Clemens, der Schmerzhaften 

Mutter und der Dreifaltigkeit. Höcherl, S. 26. 

23 Vgl. Anm. 5, 7 und 8. 



 Maria – und Josef? | 117 

  

meinschaften empfohlen, die in besonderer Weise Maria zum Dienst verpflichtet 

waren:24 

Ecclesiis universis, præsertim dedicatis in memoriam beatissimae, & gloriosæ semper Vir-

ginis Mariæ. Unus ex zelatoribus suis indignus, volens diem in honorem Virginis ejusdem, 

atque justi Joseph sponsi sui, testis ac custodis sui celebriter venerari. ‚Pertransibunt plu-

rimi‘ (juxtà verbum Danielis.XIII.4.)‚ & multiplex erit scientia.‘ Placuit itaque divinæ sapi-

entiæ (quæ ‚attingit à fine usque ad finem fortiter, & disponit omnia suaviter‘ Sap.VIII.I.) 

inclinare novissimis temporibus istis corda multorum, ut justi Joseph, & Mariæ virginale 

(sicut Hieronymus appellat) conjugium esse venerandum solemni cultu Ecclesiæ doceret, 

atque promoveret sua devotio.25 

Mit seinem lateinischen und volkssprachlichen Œuvre verdeutlicht Balthasar 

Boehm diesen Verehrungszusammenhang in idealer Weise, findet sich doch im 

‚Repertorium der lateinischen Sermones des Mittelalters von 1350 bis 1500‘ kein 

weiteres Predigtœuvre, das zu beinahe allen in den Kalendarien der Zeit ver-

breiteten Marienfesten Muster26 und darüber hinaus noch drei Josefspredigten27 

|| 
24 Dies dürfte auch für das Augustiner-Chorherrenstift Rebdorf zutreffend gewesen sein, da 

wohl ein Patrozinium bestand, vgl. Anm. 22. 

25 Gerson: Epistola (Du Pin IV, Sp. 732D–733A); vgl. Seitz, S. 201. 

26 Wie ein Vergleich mit der von Schneyer erfassten Überlieferung zeigt: Zu den Anlässen In 

purificatione b. Mariae (S21), In adnuntiatione b. Mariae (S28), In adsumptione b. Mariae (S59) 

und In nativitate b. Mariae (S65) sind nach Kenntnisstand Schneyers (CD-ROM) 204, 237, 264 

und 199 Predigten überliefert, zum Anlass In conceptione b. Mariae (S5) nur noch 106, zu De 

visitatione Mariae (S145) 67 und zu In compassione Mariae (S140) nur acht bzw. zu De praesen-

tatione Mariae ad templum (S143) nur sieben. Die Predigten zu S140 stammen von Bernhardi-

nus de Bustis, Johannes Stekna und Johannes Hus, die Predigten zu S143 von Hieronymus von 

Prag, Johannes Keck, Johannes II. de Jenzenstein und Udalricus Kaegerl. Die Überlieferungsla-

ge erklärt sich aus der in den verschiedenen Diözesen und Orden zeitversetzten Einführung 

bestimmter Marienfeste wie S5, S140 und S143. Weder dem Umfang nach noch im Hinblick auf 

die Vollständigkeit der Marienfeste gibt es in der spätmittelalterlichen Überlieferung, nach 

bisherigem Kenntnisstand, eine Parallele zu Boehms Werk. Selbst Augustinus Holzapfler, der 

mit 86 von Schneyer registrierten Sermones – zu S5 (6), S21 (12), S28 (13), S59 (25), S65 (16), 

S145 (14) – nach Boehm zu den produktivsten Verfassern von Marienpredigten gehört, deckt 

nicht die gleiche Anzahl an Festanlässen ab. Um das spezielle Interesse Holzapflers und 

Boehms zu verdeutlichen: Von Bernhardinus de Bustis stammen laut Schneyer 34 Marienpre-

digten, von Johannes Herolt (vorbehaltlich der Verfasserfrage) 27 Sermones.  

27 Die lateinischen Josefspredigten Boehms sind in die chronologische Ordnung des Muster-

predigtbands Cod. st 423 eingefügt, demnach datiert Boehm das Josefsfest auf den 19. März und 

folgt damit den Vorgaben des Missale Eystetense, vgl. Anm. 47. Die Perikopen lauten für die 

erste Predigt (Nr. 237) Spr 10,1, für die zweite Predigt (Nr. 238) Gen 41,40 und für die dritte 

(Nr. 239) Mt 1,20. Schneyer (CD-ROM) registrierte zwei Predigten zu S129 (bzw. T5); eine von 

Bernhard von Siena (Nr. 161) und eine von Robertus Caracciolo (Nr. 142). 



118 | Simon Falch 

  

enthält. Wenn es im Folgenden nun aber nicht um Maria in einem Hymnus oder 

einer Sequenz geht, sondern um Boehms volkssprachlichen Traktat, der das 

Fest des hl. Josef propagiert, so ist dies dennoch als Beitrag zur Wirkungsge-

schichte der Verehrung der Mutter Gottes und zur Entwicklungsdynamik der 

spätmittelalterlichen Liturgie zu verstehen; lieferte doch die marianische Fest-

praxis, insbesondere auch die Feier der Unbefleckten Empfängnis, wie zu zei-

gen sein wird, einen entscheidenden Beitrag zur Aufwertung des Kults des 

hl. Josef.28 

1 Boehms Traktat zum Gedenktag des hl. Josef 

Der Text Von dem helligen vatter Joseph könnte, da er der „Verkündigung religi-

öser Heilsbotschaft[en]“29 dient, als Predigt bezeichnet werden. Dies legt auch 

der Überlieferungszusammenhang in der Sammelhandschrift Cod. st 45130 der 

Universitätsbibliothek Eichstätt mit weiteren Sermones des Augustiner-

Chorherrn nahe, jedoch nimmt diese Kompilation im Œuvre eine Sonderstel-

lung ein. So wird hier die Fortsetzung der Lektüre angekündigt (Nvn so wollen 

wir die deilung dis buchs fleiß thvn, ob wir morgen obtwaß sagen von dem lobe 

des groß helligen vatters sant Ioseph),31 was singulär in Boehms Predigten ist, 

also nicht den üblichen Formulierungen zur Kennzeichnung der Aufführung 

entspricht, wie Dise wort [...] werden hewt gelesen32 oder Dise wort […] an disem 

hewtigen fest.33 Freilich wäre die obige Ausführung auch in einer längeren Lese-

predigt denkbar, doch dürfte der Begriff buch auf eine wesentlich umfangrei-

chere und zur Fortsetzung konzipierte lectio verweisen (bspw. von der Vigil bis 

zur Oktav des Fests), worauf auch die Datierung Deo gracias 1520 in octava die 

sancti Ioseph34 schließen lässt. Ob dies bereits auf eine geänderte Festpraxis im 

Chorherrenstift Rebdorf hinweist oder nur dem frommen Wunsch, das Josefsfest 

mit Oktav zu feiern, Rechnung trägt, ist nicht mehr zu erschließen. Als Rezipien-

|| 
28 Eine ähnliche Aufwertung erfährt in der Zeit schließlich auch das Fest der hl. Anna. So 

weist Dörfler-Dierken (S. 73) darauf hin, dass „[i]n die meisten Diözesan- und Ordenskalender 

[...] das Annenfest erst nach 1481 eingeführt worden“ sei. 

29 Hasebrink, H.-J. Schiewer, S. 151. 

30 Vgl. Anm. 16. 

31 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 158ra. 

32 Von sant Thomas dem appostelein ein predig, Cgm 371 (Nr. 1), fol. 41r. 

33 Von vnser liben frawen entpfenckniß, Cgm 4337 (Nr. 3), fol. 33r. 

34 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 188va. 



 Maria – und Josef? | 119 

  

ten können, da es sich um einen volkssprachlichen Text handelt, Chorherren 

und Laienbrüder vermutet werden. Dass es sich um eine Gemeindepredigt han-

delt, ist wegen der Länge, vor allem aber aufgrund der erörterten Fragen un-

wahrscheinlich. Auch geht der Kompilator über das in den Artes Praedicandi 

diskutierte prädikable Wissen hinaus, indem er quaestiones traktiert, die übli-

cherweise, d. h. gemäß den Predigtlehren, nur dann in einer volkssprachlichen 

geistlichen Ansprache zu erörtern seien, wenn Irrglauben begegnet werden 

müsse.35 So lässt Boehm bei seinen Ausführungen besondere Vorsicht walten: 

Ich mein ich sag recht, wer es anders, so wolt ich schweigen oder das wider ruffen, daß 

ich itzund sagen will. Also sag ich, ich halt das, so got der almechtig het gewolt vnd ge-

ordenirt, das sein liber sun Ihesus solt geparn worden sein in diser werlt von mans sam-

men, so halt ich das, das got het do zu auserwelt Ioseph zu einem vatter, wie er hot auß er 

welt Mariam zu einer mutter.36  

In diesem Zitat wird die quaestio37 in eigentümlicher Weise berührt, ob die Pro-

phezeiung,38 dass der Messias aus dem Geschlecht Davids hervorgehen werde, 

erfüllt worden sei. Wenn Maria durch den Hl. Geist empfing, ist dann Josef 

überhaupt als Vater Jesu anzusehen? Praeterea, impossibile est unum hominem 

duos patres habere.39 Boehms Ziel ist es nicht, an Dogmen zu rütteln, sondern 

die besondere Ehrwürdigkeit Josefs als pater familias zu illustrieren und gleich-

zeitig Wissen über die Genealogie der Hl. Familie zu vermitteln. Die Positionen 

werden nach scholastischer Manier referiert: 

|| 
35 Siehe Roth, S. 174. 

36 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 159rb. Vgl. auch im Anschluss an die Ausführungen zur 

Genealogie Josefs und Marias: Noch merck das, du leser diser wort, daß sag ich, dise wort redt 

ich nit ver war, sunder vß duncken vnd andacht vnd auß ausczugen vil bucher, hab ich geirt so 

wider ruff ich das (ebd., fol. 161va).  

37 Vgl. Thomas de Aquino: S. th. III, q. 31: Deinde considerandum est de ipsa conceptione 

salvatoris. Et primo, quantum ad materiam de qua corpus eius conceptum est; secundo, 

quantum ad conceptionis auctorem; tertio, quantum ad modum et ordinem conceptionis. Circa 

primum quaeruntur octo. Primo, utrum caro Christi fuerit sumpta ab Adam. Secundo, utrum 

fuerit sumpta de David. Tertio, de genealogia Christi quae in Evangeliis ponitur. Quarto, utrum 

decuerit Christum nasci de femina quinto, utrum fuerit de purissimis sanguinibus virginis 

corpus eius formatum. Sexto, utrum caro Christi fuerit in antiquis patribus secundum aliquid 

signatum. Septimo, utrum caro Christi in patribus fuerit peccato obnoxia. Octavo, utrum fuerit 

decimata in lumbis Abrahae.  

38 Num 24,17: Videbo eum sed non modo intuebor illum sed non prope orietur stella ex Iacob 

et consurget virga de Israhel et percutiet duces Moab vastabitque omnes filios Seth. 

39 Thomas de Aquino: S. th. III, q. 31, a. 3, arg. 2. 



120 | Simon Falch 

  

Merck, eß spricht Damascenus lib. 4, c. 6: Maria, die hellig mütter vnd junckfraw, sey ge-

porn von David durch Nathan, Ioseph aber von David durch den Salomon. Wan Dauid 

vnter vil sünen het er zwen sün, Nathan prophetem vnd Salomon, der wurd der aller 

weisst künig, als stet geschriben an dem ersten puch Paralippomenom an dem tritten ca-

pitel vnd als vns sagt Lyra vber Lucam. Wie wol die weisen der hebreischen mit einikeit 

haben gehalten auß der schrifft, das Cristus geporn solt werden von Dauid. Etlich doch 

auß in haben gemeint, er solt werden geporn von Dauid durch de sün Nathan, wmb der 

groß wirdikeit seiner hellikeit vnd seiner prophecey, die der selbig Nathan durch die ein-

gebung des helligen geistes hot auß gesprochen. Etlich aber haben geschaczt, das Cristus, 

der war messias, solt geporn werden von Dauid durch sein sün Salomonem vmb vrsag der 

kuncklichen wirdikeit vnd ere der grossen weisheit. Aber noch der rechten warheit ist 

Cristus entsprungen vnd geporn von allen peiden vnd durch alle peiden, daß ist durch Sa-

lomonem vnd Natham, ped süne Dauid. Aber anders vnd anders, wan durch Salomonem 

ist er kumen durch die naturlich linien der gepurt, aber durch Nathan ist er kummen noch 

der geseczlichen linien der gepurt.40  

Erst auf dieser Grundlage – weitere Erläuterungen zu Melchi oder Panthera 

(Barpanthera) können wir überspringen – lässt sich schließlich Marias Ver-

wandtschaft mit Josef und damit die gesetzliche und natürliche Abstammung 

Christi in direkter Linie von David über Maria (fleischlich) sowie von David und 

Salomon über Josef (gesetzlich) begründen. Wie Boehm in Übereinstimmung 

mit der Doktrin41 erläutert, bestehe die Lösung der Frage nach der Vaterschaft 

des Josef darin, nach mosaischem Recht zwischen der fleischlichen und der 

gesetzlichen Abstammung zu unterscheiden: Dem Gesetz nach (Dtn 25,6) sei 

Jesus Josefs Sohn, wie auch Josef nur dem Gesetz nach Sohn des Eli gewesen 

sei.42 Wie er erläutert, sind damit aber beide im obigen Abschnitt dargelegte 

Annahmen über die Abstammung Christi kompatibel: 

Nu merck, als do vns sagen vnd beweisen die schrifft, so man recht auß rechent, so find 

man, daß Maria vnd Ioseph sein gefrevndt gewest noch dem pluet bey dem segsten grad 

in der frevntschafft, in dem die ee ist erlewbt. Es spricht Matheus: Mathan hot geporn Ia-

cob. Do mocht yemant claffen, also anders spricht Lucas an dem tritten capitel, wan 

Mathat hot geporn Heli vnd Heli hot geporn Ioseph. Do spricht Lyra, das Mathat vnd 

Matan sein kümen von Dauid, aber Mathat durch Nathan, der do was ein sün Dauid. 

Mathan aber kumpt von Dauid durch den Salomon vnd die zwen Mathat vnd Mathan het-

ten ein frawen noch eynander mit nomen Hesta. Vnd Hesta entpfing von dem Mathan, 

entpfing Iacob, vnd dor noch entpfing si von Mathat den Heli, als das Iacob vnd Heli wa-

ren bruder von der mütter, aber si komen von zweyen prudern, die von Dauid abstigen in 

der gepurt, einer durch Nathan, einer durch den Salomon. Nun es geschae, das Heili nam 

|| 
40 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 160ra–b. 

41 Vgl. Catalogus Sanctorum III,48. 

42 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 160rb.  



 Maria – und Josef? | 121 

  

ein weip noch dem gesecz Moisi vnd starb oen kind vnd samen, dor vmb Iacob, sein pru-

der, müst nemen seins toͤten pruders weip, vnd must auf wecken den samen an seins pru-

ders stadt, vnd gepar den selligen vnd helligen Ioseph. Also was Ioseph ein naturlicher 

sun des Iacobs, also meint es Matheus in seinem ewangelio, aber er was ein sun auch Heli 

noch dem gesecz, nit noch der natur, also hot in gemeint Lucas in seinem ewangelio, vnd 

si haben pet ein rechte meynung, Lucas vnd Matheus.43  

Über die Leviratsehe wäre somit die direkte Abstammung Josefs von Salomon 

(gesetzlich) und von David (fleischlich) sowie die Verwandtschaft zwischen 

Maria und Josef (fleischlich) gesichert. Obwohl oder gerade weil Josef nicht der 

natürliche Vater Jesu ist, spielt die Genealogie – auch im Hinblick auf die Levi-

ratsehe „Jakob[s] mit der Witwe seines Stiefbruders Eli“, über die Josef „die 

beiden Linien der Davidssöhne wieder zusammen[führt]“44 – eine entscheiden-

de Rolle, um aus dieser Abstammungsgeschichte auch Marias Zugehörigkeit 

zum Stamm Davids zu begründen.45 Genealogischen Beziehungen geht Boehm 

mit großem Interesse nach, was der im Spätmittelalter wachsenden Bedeutung 

der Hl. Familie und aller Verwandten des Herrn in der Liturgie entspricht.46 

Doch bilden dies die für Boehm maßgeblichen Liturgica der Diözese, der Win-

desheimer Kongregation sowie der Augustiner-Chorherren Rebdorfs nicht ab. 

Überhaupt liefert die Josefsliturgie weder dem Umfang noch dem Inhalt nach 

Anstöße für ein über 64 Folioseiten tragfähiges Konzept.47 Dennoch sind gerade 

|| 
43 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 160va. 

44 Wucherpfennig, S. 56–57. 

45 Damit knüpft Boehm an die Tradition der Väter an, „die Genealogie“ zu erörtern, wozu die 

Evangelisten Anlass bieten, da sie Jesu Abstammung bei Josef ansetzen. Zu den Aussagen der 

Väter vgl. Seitz, S. 24–29. 

46 Vgl. De sancto Joseph, AH 19, S. 164–165, Nr. 284; hier S. 164, Str. 1: O veneranda trini-

tas, / Jesus, Joseph et Maria, / Quam conjunxit divinitas / Caritatis concordia. 

47 Allein das Eichstätter Messbuch (nur für den Gemeindegottesdienst verbindlich) weist ein 

Formular auf, doch bietet dieses keine spezielle, d. h. in besonderer Weise ausgestaltete Litur-

gie zum Fest des hl. Josef an. Vgl. Missale Eystetense, fol. CCLXXIIIIra–rb. Das Fest De s. Josepho 

wird im Kalender des Missale Eystetense nicht genannt, im Prolog (fol. 6v) findet sich der Ver-

weis: De sanctis Ioseph et tribus Regibus et cautele circa pericula misse cclxxiii. Oratio: de sancto 

Ioseph nutritore domini. Beati Ioseph patriarche tui presidiis domine muniamur: qui et tempora-

lem vnigeniti tui fideliter educauit infantiam et eiusdem virgini genitrici, virgineus ipse custos et 

testis esse meruit et minister. Per eundem. Secreta: Hec oblatio domine ad salutem mentis et 

corporis eius nobis intercessione proueniat: per quem temporaliter celi panis et pastor est pastus, 

et cibus ipse cibatus est angelorum. Per eundem. Complenda: Illius quesumus domine interuentu 

ecclesie tue deuotio foueatur, cuius immaculate virginitati, beate Marie coniugata virginitas 

sanctospiritu fecundata mundo peperit saluatorem dominum nostrum Iesum Xpm filium tuum. 

Qui tecum. Es handelt sich wohl um eine gekürzte Fassung des Regensburger Formulars (1434), 

Liber missalis secundum chorum ecclesiae maioris Ratisponensis 1479 (Clm 2506, fol. 339), 



122 | Simon Falch 

  

im Josefstraktat die Verweise auf die Liturgie von besonderer Relevanz für den 

argumentativen Aufbau – allerdings steht dabei die Marienliturgie im Vorder-

grund, in der immer schon Josef, bspw. über die Perikopen Mt 1,148 oder Lk 1,26–

2749 oder auch zahlreiche Hymnen,50 präsent ist. Die Perikopen belegen damit 

einen in Liturgie und Predigtpraxis stets möglichen unmittelbaren Verehrungs-

zusammenhang, entweder über die Genealogie (nach Matthäus) oder über die 

Jungfräulichkeit Mariens (nach Lukas), für die Josef der Garant war.51 Diese 

Schriftzitate, die auch in der Diskussion um die immaculata conceptio und der 

Rechtfertigung des Annenkults von Bedeutung sind,52 bieten Boehm zentrale 

argumenta für eine Aufwertung des Josefsfests.  

|| 
abgedruckt bei Seitz, Anhang II, S. 341–342. Weitere für Boehm relevante liturgische Vorgaben, 

sei es von den Augustinern oder von den Windesheimern, konnten nicht ermittelt werden. 

48 Siehe Boehms Predigt In conceptione b. Mariae, Cod. st 423 (Nr. 128) zu Mt 1,1. 

49 Siehe Boehms Predigt In adnuntiatione b. Mariae, Cod. st 345 (Nr. 100) und Cod. st 423 

(Nr. 245), entsprechend den Vorgaben des Missale Eystetense, fol. CCVIIIrb (EVA). Sowohl auf 

Grundlage der vorgegebenen lectio wie der antiphona als Perikope wählbar, vgl. Marbach, 

S. 423: „Lc 1,26.27. Missus est Gabriel Angelus ad Mariam virginem desponsatam Joseph. Ant. I. 

ad Vesp. et Laud. in Annuntiatione B.M.V.“ 

50 AH 2, S. 80–81, Nr. 109; hier S. 80, Str. 4; AH 4, S. 39–40, Nr. 52; hier S. 40, Str. 5; AH 4, 

S. 49–50, Nr. 72; hier S. 49, Str. 5; AH 5, S. 70–72, Nr. 20; hier S. 70, Str. 2; AH 8, S. 75, Nr. 92; 

hier Str. 2a; AH 10, S. 81–82, Nr. 96; hier S. 82, Str. 10a; AH 10, S. 94–95, Nr. 118; hier S. 94, Str. 

3b; AH 10, S. 97–98, Nr. 123; hier S. 97, Str. 2b; AH 12, S. 54, Nr. 86; hier Str. 2; AH 12, S. 54–55, 

Nr. 87; hier S. 54, Str. 1; AH 12, S. 56–57, Nr. 89; hier S. 56, Str. 2; AH 17, S. 34–37, Nr. 8, hier S. 

35, Str. 2 (Responsoria); AH 23, S. 57–58, Nr. 84; hier S. 57, Str. 4; AH 48, S. 128–131, Nr. 107; 

hier S. 128, V. 25–26; AH 54, S. 291–294, Nr. 189; hier S. 292, Str. 16. 

51 Vgl. Anm. 8. 

52 De Dieu, S. 29: „D’ailleurs, sans prétendre que le titre de mère de l’Immaculée ait été 

l’unique raison du culte rendu à sainte Anne – ce serait pur artifice, car plusieurs causes y 

contribuèrent – nous allons constater que la qualité de Mère de la Vierge Immaculée en a été la 

raison principale. Fait d’autant plus remarquable que le titre de Mère de la Mère de Dieu eût pu 

être pris davantage en considération, puisque la Maternité divine de Marie fut objet de foi 

explicite dès l’origine, tandis que l’Immaculée-Conception demeura longtemps de foi impli-

cite.“ Als „notwendige Folge der Verehrung der unbefleckten Empfängnis Marias“, wie es 

Kleinschmidt (S. 162) und De Dieu (S. 16–39) bewerten, betrachtet Dörfler-Dierken (S. 46 u. 

ebd., Anm. 3) den Annenkult nicht. Sie bezweifelt die Bedeutung der „feinen Distinktionen der 

Theologen“, doch konstatiert sie selbst (ebd.): „Sämtliche in diesen Jahren [an der Wende vom 

15. zum 16. Jh.] entstandene und verbreitete Texte vertreten die Auffassung von einer besonde-

ren Auszeichnung der Gottesmutter im Sinne einer vorgeburtlichen Heiligung beziehungsweise 

einer schon im Moment der Empfängnis wirksamen Heiligung, nicht aber die Lehre der erst 

1854 als Dogma fixierten immaculata conceptio.“ Doch stellte Sixtus IV. ja bereits 1477 (Denzin-

ger, Hünermann, Nr. 1400) fest, dass es angeraten sei, das Fest zu feiern. Vgl. Anm. 59. Auch 



 Maria – und Josef? | 123 

  

2 Die Immaculata-Frage als Präzedenzfall 

Das Fest Mariä Empfängnis wurde im Spätmittelalter zwar in vielen Diözesen 

gefeiert,53 doch bestand über die Immaculata-Frage bis 1854 Uneinigkeit; erst 

dann wurde die Unbefleckte Empfängnis, d. h. die Empfängnis Mariens frei von 

der Erbsünde, von Pius IX. zum Dogma erklärt.54 Besonders im Spätmittelalter 

„war das Thema Gegenstand scharfsinniger Disputationen, aus denen sich im 

Laufe der Zeit heftige Kontroversen zwischen den Schulen entwickelten“.55 

Boehm weist in seiner Predigt Von vnser liben frawen entpfenckniß auf die Prob-

lematik der ungeklärten Frage einer Teilhabe Mariens an der Erbsünde hin und 

wird schließlich in seinem Josefstraktat auf diese Kontroverse bezugnehmend 

Konsequenzen für die Verehrung des hl. Josef fordern. In seiner volkssprachli-

chen Marienpredigt fasst er den aktuellen Stand der Diskussion um das Fest 

Conceptio Mariae zusammen. Selbst wird er keine Position explizit verteidigen, 

obgleich die Anlasspredigt, gemäß den für ihn verbindlichen liturgischen Vor-

gaben,56 nur eine zustimmende Haltung zulässt: 

Nvn seitemal der prvn, Ihesus Cristus, der vrsprunck aller gutikeit, tugent, sussikeit, 

weisheit, reinikeit vnd sellikeit ist entsprungen vnd aüsgeflossen auß der helligen iunck-

frawen Maria. So ist daß vns ein anzeigung, daß si sey gewesen die aller reinst vnd lawter 

vnd schon oͤn alle sund dechlich, dotlich vnd auch oen alle erbsund. Wie wol fil gelerten 

sprechen, si geporn vnd entpfangen sein in erbsundt vnd legen fur vil vrsag vnd auch, als 

ich nit anders weiß, dan es sey auß des pobst gewalt hoch verpoten, daß niemant sol 

sprechen oder halten festickligen, daß si sey geporn oen erb sund. Ader wider vmb, daß si 

sey geporn oen erb sundt dannoch, so halten vil mer doctores in einer gutigen meinung, 

daß si got hab vorkummen vnd behut vnd behalten vor der erbsund.57 

Ausschlaggebend für die Durchsetzung des Fests war trotz des päpstlichen 

Vorbehalts und unabhängig von der Frage, wie groß die Lager von Befürwortern 

|| 
scheinen sich Annabruderschaften im Zusammenhang mit Marienbruderschaften entwickelt zu 

haben; vgl. Schnurrer, S. 87. 

53 Grotefend, s. v. ‚Marie Conception‘. Auch sind frühe deutsche Predigten zu S5 von 

R. Schiewer nicht ermittelt worden.  

54 Vgl. Lohse, S. 202. 

55 Horst, S. 1. 

56 Boehm berücksichtigt bei der Konzeption seiner Musterpredigten die liturgischen Vorgaben 

der Augustiner-Chorherren, die der Windesheimer Kongregation sowie die der Diözese 

Eichstätt. Dies ergibt sich aus dem Anschluss des Stifts an die Kongregation (1458) sowie da-

raus, dass die Rebdorfer Stiftskirche zugleich als Gemeindekirche fungierte. Vgl. Falch, S. 124. 

57 Von vnser liben frawen entpfenckniß, Cgm 4337 (Nr. 3), fol. 34r. 



124 | Simon Falch 

  

oder Gegnern waren, die spätmittelalterliche Glaubenspraxis,58 worauf Boehm 

in der Argumentation hinweist: 

Auch haben die pebst geben grossen ablaß zu disem fest, gleich als der aplas lavt vnd ge-

ben ist an vnsers hern leichnams dag. Man feiert keinß helligen entpfenckniß dan allein 

der iunckfrawen Maria als hewt vnd auch deß hern Ihesu Cristi in der fasten, do der engel 

Gabriel von himel rab kam vnd gruest die mutter gottis Maria vnd sprach: Aue Maria etc.59 

Durch die Anerkennung der Nützlichkeit des Festes für das Seelenheil durch 

Ablässe ist die Festpraxis hinreichend legitimiert. Der Augustiner-Chorherr 

kann freilich in Ermangelung geeigneter Autoritäten (aus Patristik und Bibel) 

keine Belege für die Unbefleckte Empfängnis Mariens vorbringen. Und so lassen 

sich nur argumenta und dicta anführen, die die besondere Auserwähltheit Mari-

ens als dei genetrix belegen bzw. darauf schließen lassen, wie bspw. Lk 1,3560 

oder auch, trotz anderer Auffassung in der Immaculata-Frage, Bernhard von 

Clairvaux.61 Boehm verweist letztlich auf die unentschiedene Diskussion, auch 

wenn er sich den Befürwortern anschließt: 

|| 
58 Horst, S. 2–3: „Durch eine intensive Predigttätigkeit in den Jahrzehnten nach dem Basler 

Konzil wuchs beim Volk der Glaube an die unbefleckte Empfängnis Mariens in einem bisher 

unbekannten und für die Theologen folgenschweren Ausmaß.“ Vgl. De Dieu, S. 36. 

59 Von vnser liben frawen entpfenckniß, Cgm 4337 (Nr. 3), fol. 35v. 

60 Ebd., fol. 35r–v: Aber got der almechtig hot geert sein libe mvtter Maria, wan ee er dem leib 

Marie ein guß die helligen sel, hot er iren leip gereinickt von aller poeser neigvng vnd vergiff-

tung von Ademßfal. Vnd vber daß hot got si gehelligt mit grossen gnaden deß helligen geistes 

vnd dor noch hot er dem leib Marie ein gossen die helligen sel vnd hot si also behut vor der 

erbsund. Hellig must sein der leip Marie vnd die pruest Marie, die do solten geperen, neren vnd 

seigen den sun deß ewigen kvnigs von himel. Als man list Ieremie primo in dem alten testa-

ment ist sant Ieremias geheligt worden in mütter leib, ee er wurd geporn. Auch als man list 

Luce primo[,15], sant Iohannes wurd erfuldt mit dem helligen geist, do er noch was in mvtter 

leib. Vnd sant Ieremias vnd sant Iohannes sein allein gewest propheten vnd knecht gottes vnd 

sein geheligt in mvtter leib. Wie mer daß ist vns billig zu gleiben vnd gutlichen zu meinen, daß 

got sein hellige, aller libste mutter Maria hab in mvtter leib, si vber alle helligen geert vnd 

gehelligt. Hot got also geert vnd gehelligt sein knegt, wie vil mer hot er geert die hochwirdigen 

kunigen vnd sein libe mv̈tter. Wan Maria ist vn aussprechlich hellig an leib vnd sele, dor vmb 

hot got offenpar thon den cristen lewten, vf daß man ere vnd feire die reine entpfenckniß 

seiner mv̈tter Marie. 

61 Ebd., fol. 35v: Etlich probieren, daß si sein geporn oͤn erbsund, etlich sagen anders, von den 

wil ich schweigen vnd wollens alls got entpfel. Daß wissen wir wol, wan die junckfraw Maria 

ist aller ern wirdig, wan got hot si auserkorn vnd geert vber alle creatur. Wan eß spricht Bern-

hardus: O Maria, als dein svn Ihesus Xpus vnser her ist benedeit vber alle mender, also bistu 

gelobt vnd gebenedeit vber alle frawen in den himeln vnd auf erden. So wird Bernhard von 

Boehm als Autorität vereinnahmt, ohne dass entschieden werden kann, ob der Augustiner-



 Maria – und Josef? | 125 

  

Nvn wie wol Maria ist entpfangen von mendlicher mit wirckvng vnd mendlichem samen 

in dem leib sant Anne, ir mutter, wie ander lewt, dannoch hot got geert sein mütter, als et-

lich doctores halten vnd etlich do wider sein: Hot got geert sein schon mvtter Maria, also 

wan er hot si, als ich auch gutlich mein vnd nit wil festicklich daß verbar halten, vff daß 

ich nit vngehorsam sein dem pebstlichen gepot.62 

Das gepot steht dem Glauben an die Unbefleckte Empfängnis Mariens nicht im 

Wege, nur die Verteidigung einer Position gegen die andere ist untersagt. 

Schließlich hat sich das Fest bereits in vielen Diözesen, Orden und Kommunitä-

ten etabliert, wenn auch in unterschiedlicher Ausprägung.63 Der Augustiner-

Chorherr lässt also alle Vorsicht walten. Trotzdem markiert er seine Position 

durch die Wahl des Predigtthemas, das uns wohl nachdrücklich auf das Festge-

heimnis hinweisen soll. 

Für die deutsche Predigt Von vnser liben frawen entpfenckniß wählt Boehm 

in Abweichung von den Perikopen der lateinischen Musterpredigtsammlung, 

die streng an den liturgischen Vorgaben ausgerichtet sind,64 den eher für einen 

Commune-Anlass zu erwartenden Versikel Fluminis impetus laetificat civitatem 

Dei65 bzw. den zweiten Versbestandteil sanctificavit tabernaculum suum Altis-

simus (Ps 45,5) als Perikope. Ebenfalls unzitiert bleibt in der deutschen Predigt 

die Lesung Dominus possedit me initium viarum suarum antequam quicquam 

faceret a principio (Spr 8,22), die im Missale66 und Brevier67 vorgegeben ist und 

von Verfassern von Predigthilfsmitteln zum Anlass Conceptio Mariae gewählt 

wurde.68 Diese wird erst gar nicht erwähnt, obwohl sich das Thema Dominus 

possedit me ab initio69 doch auch anbieten würde, einen Beleg für Marias Geburt 

frei von Erbsünde zu insinuieren; schließlich hat Boehm auch zu dieser Lesung 

ein Muster verfasst.  

|| 
Chorherr die Position des Zisterziensers kannte, vgl. Horst, S. 18. Ob und aus welchen 

Predigthilfsmitteln Boehm das Zitat bezog, lässt sich abschließend nicht mehr ermitteln; zur 

Kompilationstechnik von Boehm siehe Falch. 

62 Von vnser liben frawen entpfenckniß, Cgm 4337 (Nr. 3), fol. 34v. 

63 Vgl. Heal, S. 25–26. Siehe auch Anm. 48. 

64 Vgl. Falch, S. 124.  

65 Marbach, S. 130: „Ps 45,6. Adjuvabit eam […] [Ps 45,5] V. Fluminis impetus […]. Grad. in 

Missa Me exspectauerunt pro Virg. et Mart.“  

66 Missale Eystetense, fol. CXCVIIva. 

67 Breviarium Eystetense, Bd. 3, fol. 208va. 

68 Bspw. von Guillermus Parisiensis: Postilla, fol. XXXVIIIv: In festo conceptionis beate vir-

ginis Marie pro epistula presens lectio [Proverbia VIII] karissimus seculares legitur: que lectio 

principaliter exponitur de eterna sapientia que Xps est filius Marie virginis. Honor autem 

filii / est honor matris / et econuerso: honor matris / est honor filii. 

69 Perikope der Predigt Boehms: In conceptione b. Mariae, Cod. st 423 (Nr. 127). 



126 | Simon Falch 

  

Die Themenwahl Boehms akzentuiert jedoch stärker den Gedanken der 

vollendeten Reinheit Mariens. Denn der Ps 45,5 ist, obwohl vom Aussagegehalt 

vergleichbar,70 auch lyrischer als Spr 8,22 – vor allem komplementär zum Versi-

kel Elegit eam deus et praeelegit eam. Et habitare fecit eam in tabernaculo suo.71 

So wird dann nicht nur an die Erfüllung der Prophezeiung, sondern auch nach-

drücklich an die Reinheit der Jungfrau erinnert. Im Zentrum der Predigten zu 

diesem Anlass steht schließlich das Festgeheimnis von der Geburt Jesu durch 

die reine Jungfrau im Hause David. Deswegen ist mit dem Verweis auf das ta-

bernaculum suum [des Herrn] id est uterum Virginis; Maria namque stella maris 

interpretatur72 wiederum die Verbindung zur Jungfrauschaft (nach Lukas) und 

zur Genealogie (nach Matthäus) geknüpft, die beide obligatorisch zum Predigt-

anlass gehören; so hält es bspw. auch der Catalogus Sanctorum: [in] 

[n]atiuit[ate] gloriose virginis Marie ex tribu Iuda et regia stirpe Dauid.73 Aus die-

ser Verknüpfung von Familienkunde und Jungfräulichkeitslob ergibt sich, wie 

gleich zu zeigen sein wird, ein Beweiszusammenhang: zum einen für die Ab-

stammung Mariens, zum anderen für die Frage nach dem Status der Jungfräu-

lichkeit des Josef. Denn so wie die Evangelisten über die Stammeszugehörigkeit 

Mariens schweigen und die Kirchenväter und Kirchenlehrer diese aus der Ehe 

mit Josef ableiten, begründen sie wiederum Josefs Jungfräulichkeit, über die 

ebenfalls die Hl. Schrift schweigt, mit der Virginität Mariens.  

3 Die Position Jean Gersons 

Betrachten wir die Argumentation in Gersons Marienpredigten für das Lob des 

hl. Josef. Auch dieser Verfasser koordinierte Marien- und Josefspredigten, auf 

die Boehm in seinem Josefstraktat durchgehend Bezug nimmt. Gerson beginnt 

sein Lob Mariä nach den liturgischen Vorgaben mit Mt 1,16: Jacob autem genuit 

Joseph virum Mariae de qua natus est Jesus qui vocatur Christus und überträgt 

die Deutung im Hinblick auf die besondere Auserwähltheit der Mutter Jesu auch 

auf den Hausvater Josef. Boehm greift diesen Kerngedanken – Unde, sicut laus 

Mariæ est laus Christi Filii sui; ita laus Joseph in præconium redundat utriusque, 

|| 
70 So wählt bspw. auch Herolt (Sermones discipuli de sanctis, V) diese Perikope. Immerhin 

handelt es sich bei dieser Musterpredigtsammlung um die verbreitetste. Vgl. Thayer, S. 17.  

71 Breviarium Eystetense, Bd. 3, fol. 255rb–258rb. Purificatio Mariae. Cantus-ID: 008046.1. 

72 Oddo Astensis: Expositio in Psalmos XVIIII (PL 165, 1187D). 

73 Catalogus Sanctorum, VIII,51.  



 Maria – und Josef? | 127 

  

Jesu & Mariae74 – aus Gersons Predigt zur Geburt der Hl. Jungfrau Maria auf. 

Boehm folgt dieser Position, wodurch eine Orientierung an Marienpredigten für 

das Lob Josefs erfolgen kann: 

Wan als got der vatter seinen sun in seiner mensch werdung hot auß erwelt die edelst vnd 

helligst mutter, die junkfrawen Mariam, die do waß also rein, als spricht Anshelmus, das 

kein reiner vnd helliger fraw vnter got mocht erdocht werden. Also wolt auch got der vat-

ter seinen sün Ihesum ordiniern vnd zu fugen ein versorger vnd ernerer vnd ein vatter der 

sorg, der do wer in sulcher frumickhait vnd eren vnd hellikeit, daß keiner grosser vnd bes-

ser mogt erfünden werden in der gantzen werlt vff die selbigen zeit. Wan wie wol Cristus 

spricht, Mathei an dem eilfden capitel: Vnter den sünen der frawen ist niemant grosser auf 

erstanden dan Iohannes der dewffer. Doch was Iohannes noch nit geporn, do der hellig 

Ioseph nam zu der helligen ee die schonen junckfrawen Mariam.75 

Boehm übersetzt hier Mt 11,11 (non surrexit inter natos mulierum maior Iohanne 

Baptista qui autem minor est in regno caelorum maior est illo), also die Stelle, die 

analog zum Beginn des Lukasevangeliums die besondere Dignität des Johannes 

belegt. In Eichstätt wurde Erit enim magnus coram Domino et vinum et sicera non 

bibet et Spiritu Sancto replebitur adhuc ex utero matris suae (Lk 1,15) freilich In 

vigilia natiuitatis Iohannis baptiste76 gelesen. Gerson zufolge sei der lectio aber 

ebenfalls zu entnehmen, dass nicht nur Johannes im Mutterleib geheiligt wur-

de, sondern eben auch Josef: 

Nun es spricht Iohannis Gerson: Maria die iunckfraw ist in mütter leib gehelligt worden, 

auch der hellig Ioseph, als Ieremiaß vnd Iohannes Baptista, als man singt vnd list in dem 

helligen ampt, das zu Iherusalem ist worden gemacht von dem helligen Ioseph.77  

Boehm paraphrasiert hier Gerson, der freilich im Lateinischen differenzierter 

operiert und graduale Abstufungen in Hinblick auf den jeweiligen Anteil oder 

Nicht-Anteil an der Erbschuld von Maria und Josef berücksichtigt. Doch geht es 

beiden Verfassern nicht um diese quaestio, sondern darum, die besondere Stel-

lung Josefs vor Gott zu begründen. 

|| 
74 Gerson: Sermo de nativitate (Du Pin III, Sp. 1346B). 

75 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 157rb. 

76 Missale Eystetense, fol. CCXIIIIra–rb. 

77 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 172rb. 



128 | Simon Falch 

  

Maria (de qua natus est Jesus) sicut fuerat in utero sanctificata priusquam nasceretur, ita 

de Joseph virginali viro suo pia credulitate credi potest, quamvis non omninò similiter. 

Potest forsan hæc dissimilitudo notari in hoc, quòd Joseph post originale contractum 

sanctificatus est in utero Baptismo flaminis, sicut Joannes Baptista, & aliorum plurimi. Sic 

enim in officio Jerosolymitano de Joseph composito contitinetur, & ex præmisso quadru-

plici principio sequi videtur.78 

Der Bezug zur liturgischen Tradition Jerusalems verleiht der Theorie von der 

Gnade Josefs aufgrund der Altehrwürdigkeit des Ritus besonderes Gewicht.79 Die 

Aussage hat hier den Status eines argumentum, ist doch die in Liturgie gegosse-

ne Exegese von der höchsten Autorität approbiert; darauf weist Boehm auch in 

seiner Predigt über die Geburt Mariens hin.80 Zwar bedürfte es nach der Feststel-

lung, dass das Lob Mariens auch für Josef in Anspruch zu nehmen sei, schon 

gar nicht mehr dieses Belegs, doch wird diese Aussage so noch einmal unter-

strichen und auf eine liturgische Parallele zwischen Josef und Maria von alters 

her hingewiesen. Die Übertragung der Textstelle Lk 1,15 in der Jerusalemer Li-

turgie für das Fest des hl. Josef ist dabei nur konsequent, ist doch die Passage 

bereits genutzt worden, um die Feier der Geburt Mariä zu begründen.81 Diese 

Übertragung hat zwar in der Marienliturgie keinen expliziten Niederschlag ge-

funden,82 doch bildete Augustinus’ Erklärung, dass von einer Abstufung der 

Gnadengaben auszugehen sei, die Johannes der Täufer und Maria empfangen 

hätten, wohl eine wesentliche Grundlage für die Tolerierung der Festpraxis. 

Schließlich sei es vernünftig anzunehmen, dass, wenn Jeremias und Johannes 

der Täufer besonders von Gott geehrt wurden, dies auch, und eben mehr, für die 

Hl. Jungfrau angenommen werden müsse.83 Trotz des Streits über die Frage, ob 

Maria bereits frei von der Ursünde von der hl. Anna empfangen oder erst im 

Mutterleib geheiligt wurde, gab die liturgische Praxis aufgrund des Fehlens 

einer klaren Festlegung keinen Anlass, diese Grauzone zu beseitigen.  

Ohne Augustinus zu zitieren, greift Boehm in seinem Traktat auf die augus-

tinische Argumentation zurück84 und überträgt diese auf Josef: 

|| 
78 Gerson: Sermo de nativitate (Du Pin III, Sp. 1349C). 

79 Schließlich ging Boehm von der Einsetzung der Liturgie durch Christus und die Apostel aus 

(vgl. Die ander predig von sant Thoma appostel, Cgm 371 [Nr. 2], fol. 47v), die dann weiter 

ausgebaut wurde. Siehe dazu Lentes, S. 336. 

80 Von vnser liben frawen entpfenckniß, Cgm 4337 (Nr. 3), fol. 35v. 

81 Vgl. Preuss, S. 199.  

82 Vgl. Horst, S. 13. 

83 Vgl. ebd., S. 12. 

84 Siehe auch Anm. 60. 



 Maria – und Josef? | 129 

  

Wan der her Ihesus Cristus, der do ist die ewige vnwidersprechlige vnd hogste warheit, nit 

sprech in den helligen ewangelio Mathei 11[,11]: Vnter den sünen der weiber ist kein gros-

ser aufersta[n]den dan Iohannes Baptista, so sprech ich mit lauter stvm vnd in guten 

glawben vnd vertrawen, daß der hoch geporn leibs halm vnd der auß vnsphrechlich hellig 

vater sanctus Ioseph, der gesponß der junckfrawen Marie, wer der aller helligst man noch 

Xpum Ihesum in diser werlt. Wan was alle helligen ie haben gehabt fur vbüng, gnad, ver-

dienst vnd ere vnd wirdikeit vnd hellikeit, die hot der groß hellig vatter Ioseph an im ge-

habt mit grosser menge vnd crafft vnd volkümmeheit. Kan ich aber mit der warheit daß 

thun, so wil ich den ser helligen vater Ioseph seczen dem helligen sant Iohans dem dewf-

fer an sein rechten seiten, aber etlich gaden vber in in der hellikeit.85 

Die Logik, dass die Eltern Jesu den höchsten Rang unter den Heiligen einneh-

men müssen, führte jedoch zu der bereits von Bernhard von Clairvaux befürch-

teten Ausweitung des Kults um die Hl. Familie,86 die im Spätmittelalter ihren 

vorläufigen Höhepunkt erreichte, denn schließlich wurde auch Anna87 und 

Joachim ein Sonderstatus unter den Heiligen eingeräumt.88 Jedoch bilden die 

liturgischen Formulare diese Ehrwürdigkeit der Mitglieder der hl. Sippe nicht 

ab, da die Verehrungstradition erst lange nach der karolingischen Liturgiere-

form einsetzte.89  

|| 
85 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 157ra. 

86 Bernhard von Clairvaux: Epist. CLXXIV,6 (PL 182, 334D–335A): Quid adhuc addendum his 

putamus honoribus? Ut honoretur, inquiunt, et conceptus, qui honorandum praeivit partum, 

quoniam si ille non praecessisset, nec iste esset qui honoratur. Quid si alius propter eamdem 

causam, etiam utrique parenti eius festos honores asserat deferendos? Sed et de avis ac proavis 

idipsum posset pro simili causa quilibet flagitare, et sic tenderetur in infinitum, et festorum 

non esset numerus. 

87 Dörfler-Dierken, S. 63: „So wurde Anna, in einer Situation der allgemeinen Akzeptanz ihrer 

Verehrung, für die Diskussion um die Empfängnis ihrer Tochter funktionalisiert.“  

88 Wie bspw. die zahllosen im Spätmittelalter gegründeten Bruderschaften belegen; siehe 

Dörfler-Dierken, S. 253–254. Vgl. Boehms Begründung in der Predigt Sermo de S. Anna, Cgm 371 

(Nr. 3), fol. 55r–v: Nun ist eß sag, haben wir lip den sun gottis, Ihesum Cristum, wollen wir eren 

sein wirdige vnd reine mütter Maria, so sollen wir mit nichten auf horen von dem lob seiner 

anfrawen, der aller helligsten Anne.  

89 Vgl. Odenthal, S. 25: Auch die Bezeichnung ‚bonifatianisch-karolingische Liturgiereform‘ 

wird verwendet, um den ‚komplexe[n] Verschmelzungsvorgang‘ liturgischer Traditionen zu 

bezeichnen. Vgl. auch Argarate für die Bedeutung der mittelalterlichen Liturgiereformen als 

‚transformation culturelle‘. 



130 | Simon Falch 

  

4 Die Konsequenz für Boehms Josefstraktat 

Mit dieser Diskrepanz zwischen zugesprochener virtus und Fehlen eines Propri-

ums für den hl. Josef setzt sich Boehm im Folgenden auseinander. Seine Hin-

weise auf die Festpraxis im Augustiner-Chorherrenstift Rebdorf sind daher von 

besonderem Aufschlusswert: 

Nun zu dem nevnten: Ioseph hot groeß loen, verdienst vnd frewdt mit allen peichtigern in 

dem himel, wan er ist gewest ein worer gotlicher peichtiger. Was ist ein confessor? Das ist 

ein peichtiger, dan ein cristen mensch, der do recht in got glewbt vnd helt den glawben 

aüs libe auch in den wercken. Als man singt von den peichtigern also in dem [h]ymnus: 

Der peichtiger ist gutig, fursichtig, demutig, geschawmig vnd vernunftig vnd messig vnd 

kewsch. Auch singt man in der metten in dem vers des achten respons also: Segt ein 

mensch oen clag, ein warer diener gotis, der sich obczewgt von allen vbel vnd pleibt in 

seiner vnschuldikeit. Also ist Ioseph gewesen, oen alle zweifel, hie auf erden auß der gnad 

der peywanung des hern Ihesu, der do ist ein kunig aller tugent vnd auß pey wanung der 

kunige aller gnaden vol Maria […]. Wan es spricht Gregorius: Die crafft des almechtigen 

hot Mariam vmb geben mit seim schaten seiner gnaden. Die hot si auch oen allen zweifel 

auch mit gedeilt dem helligen Ioseph, wan als stet geschriben in dem 6 puch sant Brigitte: 

Do Ioseph durch des engels wort ward vnderweist vnd legt von im den arckwan, von mei-

ner entpfangung in dem leib oen sein wissen, do hub er an zu verwilligen pey mir zu plei-

ben. Dise wort sagt Maria zu Brigitta.90  

Als Beleg für die besondere Auserwähltheit dient dem Kompilator die Liturgie. 

Josef wird als Bekenner verehrt, weshalb dann die Aussagen über den Heiligen-

typ confessor auf den nutritius Christi übertragen werden dürfen. Zu denken 

wäre bspw. an den Hymnus Gratulare sponsa Christi91 oder auch an das von 

Boehm erwähnte Responsum Ecce homo sine querela92 aus dem Commune-

Formular De uno confessore des Breviarium Eystetense.93 Ob die Verweise auf die 

Liturgie nun einen Anstoß liefern sollten oder aber eine Reaktion auf eine be-

reits geänderte Praxis darstellen, ist auf der Grundlage der vorhandenen Quel-

len nicht mehr zu entscheiden. Doch fügt sich Boehms Traktat über den hl. Josef 

in die spätmittelalterliche Tendenz ein, die Feste zu Ehren Mariens, Annas und 

Josefs aufzuwerten.94 Die offensichtlichen amplificationes gegenüber Gersons 

|| 
90 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 177va–vb. 

91 AH 9, S. 54, Nr. 66. 

92 Vgl. CAO 6592. 

93 Breviarium Eystetense, Bd. 4, fol. 340rb. 

94 Dieses Interesse ergab sich wohl aus dem Potenzial, das Kleriker für die Laienbelehrung 

sahen, durch eine Idealisierung des „Lebensstil[s] der Mitglieder der hl. Sippe“ eine „Gott 

wohlgefällige[n] Lebensweise“ zu fördern. Dörfler-Dierken, S. 253. 



 Maria – und Josef? | 131 

  

Sermones durch Stammbäume, legendarische Erzählungen und Erläuterungen 

der Liturgie sind nicht bloße Ausschmückungen, auch wenn deren meditativer 

Mehrwert bereits hinreichend die Ausweitung rechtfertigen könnte, sondern 

zielen auch auf eine erweiterte Betrachtung des Phänomens der Verehrung der 

Hl. Familie95 und besonders auch des hl. Josef im zeitgenössischen Kontext: 

Also gleich die sun Ihesus vnd der mond Maria vnd die stern des himels, das sein die hel-

ligen engel, haben geert dern wirdigen vatter vnd hern Ioseph, wie als ein haws vatter in 

dem haws vnd wie ein hern, der do ist ein hawpt seiner frawen. Dor vmb wer ist in angsten 

vnd noten, der ruff an sant Ioseph, wan er vermach groeß vor gottis angesigt. Hot in got 

geert auf erden, noch mer ert in got itzund in dem himel vnd versagt im nigs. Als ich gele-

sen hab in dem schwaben landt, in der stat oder closter zu sant Gallen, do singt man alle 

tag frwe ein meß von vnser liben frawen vnd albe[i] list man auch ein besundere collect in 

der selbigen meß von sant Ioseph, dem spons Marie, vnd die zw collect beschlewst man 

mit einem pro dominum vnd die trit collect ist albeg von sant Ioachim vnd von sant Anna, 

vnd das ist von dem pobst bestetigt zu halten werden in ewig zeit etc.96 

Ein Officium Beatae Virginis Mariae zur Laudes an jedem Tag der Woche ist in der 

Tat im Kloster St. Gallen belegt;97 auch wird dabei an Anna und Josef gedacht.98 

Wie Boehm die Kunde von der liturgischen Praxis und den Kollekten99 erreichte, 

bleibt unklar, doch zeigt er sich bestens über aktuelle Entwicklungen informiert, 

wenn ihm das erst 1475 gestiftete Officium und die seit 1480 eingeführte Kollekte100 

|| 
95 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 167vb–168ra: Joseph der hellig vnd gerecht man mit seiner 

erbeit vnd mve vnd fleiß hot ernert den sun Iesum Xpum mit seiner mütter Maria. Daß ist ein 

newe vnd aller helligiste triueltikeit, die vns auf erden ist auferstanden, vns zu eren vnd selli-

keit: Ihesus der sun, Maria die mutter, Ioseph geheissen ein vatter. Es spricht Iohannes Gerson 

in einer predigt von der gepurt Marie also: Ich begert, das ich genunck wort mocht haben vnd 

erfinden zu aüß legen das hoch vnd groß hellig gotlich werck, das von anbeging der werlt wis 

vff hewt ist plieben verporgen. Ia, ich mein die zu verwunderlichen vnd wirdigen triveltikeit: 

Ihesu, Marie vnd Ioseph. Ich het wol den willen, aber das vermügen find ich in mir nigt. Wir 

mogen gedencken wie auß der naturlicher frevntschafft entspringt ein grosse libe vnd fleiß vnd 

dinstperlikeit vnd neigüng des svns zu der mütter vnd der mütter zu irem man vnd auch aller 

peider, das ist des suns, vnd auch der mutter gegen dem aller trewsten vnd aller fleissigsten 

verweser vnd ernerer vnd havsvatter Ioseph, der do was das hewbt vnd prelat Marie mit magt 

vnd gewalt, der do als ein ee man mocht ir gepieten, gleich als Maria was gewaltig vber iren 

sun Ihesum auß dem recht der naturlichen mütterschafft. Vgl. Gerson: Sermo de nativitate (Du 

Pin III, Sp. 1356B). 

96 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 184va. 

97 Vgl. Bruggisser-Lanker, S. 186. 

98 Siehe in diesem Tagungsband Lenz: Marienverehrung, S. 11–45.  

99 Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 402, Anm. 141. 

100 Vgl. in diesem Tagungsband Lenz: Marienverehrung, S. 11–45. 



132 | Simon Falch 

  

für den hl. Josef im Detail bekannt sind.101 Sogar die Regelung, „dass Weltpriester 

der umliegenden Kapellen in der Klosterkirche liturgische Dienste […] verrichte-

ten“, um den Gesang zu unterstützen,102 deutet Boehm vielleicht an, wenn er die 

Formulierung in der stat oder closter zu sant Gallen verwendet. Wie die Ausfüh-

rungen von Lenz zum Tropus O Maria benedicti sint parentes tui zeigen, ist in 

dieser Frühmesse, insofern der Tropus „die Lehre der Unbefleckten Empfängnis 

Mariens [propagiert]“,103 wiederum ein Hinweis auf die inhaltliche Verbindung 

zwischen der Entwicklung der Marienverehrung und der stetig anwachsenden 

Bedeutung des Josefkults gegeben.104 Die ‚Eigenständigkeit‘ von Boehms Traktat 

besteht, trotz der unverkennbaren Abhängigkeit vom Traktat des Petrus de Allia-

co sowie von den Predigten Gersons, dann aber vor allem im Praxisbezug, indem 

er mittels Verweisen auf die Marienliturgie und den Usus im Umgang mit dem 

Gedenktag des hl. Josef andernorts Konsequenzen für die eigene Kommunität 

fordert. Ein Hinweis auf das Kloster St. Gallen, das für die Pflege der Liturgie seit 

Notker Balbulus in der Christenheit bekannt war, und auf das Muttergottes-

Offizium, welches vom Papst ausdrücklich bestätigt worden sei,105 so Boehm (s. 

o.), darf als starker Appell gelten. 

Die Intention des Augustiner-Chorherren, die eigenen liturgischen Traditio-

nen zu hinterfragen und Impulse zu Veränderungen zu geben, ist evident. Das 

Vorhaben, das Josefsfest in Rebdorf zu etablieren (?), fügt sich in die Bemühun-

gen des Autors Boehm ein,106 das in Musterpredigten und Traktaten kodifizierte 

Wissen der Zeit in einer Phase intensiver Reformtätigkeiten im Konvent, aber 

auch der Eichstätter Bischöfe,107 den liturgischen Vorgaben vor Ort anzupassen 

und vice versa die Liturgie zu bereichern. Er berücksichtigte daher bei seiner 

Kompilationsarbeit alles, was ihm durch Liturgica, ‚sermon collections‘ und 

‚preaching tools‘108 aller Art zugänglich war. Damit führt er praktisch, in seinen 

Sermones und in dem hier betrachteten Josefstraktat, vor, wie mit dem Anwach-

sen der liturgischen Möglichkeiten – die sich aus Marienfesten und der ‚neuen‘ 

|| 
101 Auch eine Stiftung des Kaplans Knüsli in St. Gallen ‚zur Beförderung des Josefskultes‘ fällt 

in diese Zeit; siehe Barth, S. 19. 

102 Lenz: Reichsabtei, S. 398. 

103 Lenz: Marienverehrung (in diesem Tagungsband), S. 16. 

104 Vgl. Barth, S. 15. 

105 Siehe Lenz: Reichsabtei, S. 402, Anm. 142. 

106 Zu den verbreitetsten Sammlungen diesen Typs vgl. Thayer, S. 36–37. 

107 Siehe die Beiträge im Tagungsband ‚Reform und früher Humanismus‘, hg. von Jürgen 

Dendorfer, darin besonders den Aufsatz von Bärsch. 

108 Einen Überblick über ‚preaching tools‘ bieten Kaske, Groos, Twomey. 



 Maria – und Josef? | 133 

  

Josefsfrömmigkeit ergeben – auch im Hinblick auf die Wissensvermittlung in 

der Volkssprache produktiv umgegangen werden kann.  

Literaturverzeichnis 

Adamus Scotus: Sermones, ser. XXXVIII: In eadem dominica infra octavam nativitatis Domini. 
De interno cordis nostri statu (PL 198, 342–352). 

Ambrosius Mediolanensis: Expositio Evangelii secundum Lucam (PL 15, 1526–1850).  
Argarate, Pablo: Les réformes liturgiques carolingienne et grégorienne. In: Questions 

liturgiques 93 (2012), S. 157–170. 
Bärsch, Jürgen: Die Erneuerung des gottesdienstlichen Lebens zur Zeit des Bischofs Johann 

von Eych. In: Reform und früher Humanismus in Eichstätt. Bischof Johann von Eych  
(1445–1464). Hg. von Jürgen Dendorfer. Regensburg 2015 (Eichstätter Studien 69),  
S. 213–231. 

Barth, Médard: Die Verehrung des heiligen Josef im Elsass vom Mittelalter bis auf die 
Gegenwart. Hagenau 1970 (Éditions de la Société d’Histoire de l’Église d’Alsace 67). 

Berger, David: Jungfräulicher Bräutigam und Vater Jesu: der hl. Joseph in thomistischer 
Betrachtung. In: Teresianum 57 (2006), S. 134–147. 

Bernardus Claraevallensis: De moribus et officio episcoporum tractatus seu epistola XLII ad 
Henricum archiepiscopum senonensem (PL 182, 807–834). 

Bernard von Luxenburg: Compilatio in recomendationem beati Josephi. Colonia 1510 
[BSB München, http://daten.digitale-sammlungen.de/~db/bsb00003133/images/]. 

Breviarium Eystetense im Auftrag von Wilhelm von Reichenau, Bischof von Eichstätt. 4 Bde. 
Bd. 3: Proprium de tempore. Proprium de sanctis. Würzburg 1483 [BSB München, urn:nbn:
de:bvb:12-bsb00026406-7]. 

Bruggisser-Lanker, Therese: Musik und Liturgie im Kloster St. Gallen in Spätmittelalter und 
Renaissance. Göttingen 2004 (Abhandlungen zur Musikgeschichte 13). 

CAO, Bd. 4: Responsoria, versus, hymni et varia. Rom 1970.  
Catalogus Sanctorum et gestorum eorum. Ed. Petrus de Natalibus. Lugdunum 1514 [UB 

Freiburg, urn:nbn:de:bsz:25-digilib-883]. 
De Dieu, Jean: Sainte Anne et l’immaculée conception. In: Études franciscaines 30 (1934), 

S. 16–39. 
Dendorfer, Jürgen (Hg.): Reform und früher Humanismus in Eichstätt. Bischof Johann von Eych 

(1445–1464). Regensburg 2015 (Eichstätter Studien 69). 
Denzinger, Heinrich: Enchiridion symbolorum definitionum et declarationum de rebus fidei et 

morum. Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidungen. 
Lateinisch-Deutsch. Hg. von Peter Hünermann. Freiburg, Basel, Wien 432010. 

Dörfler-Dierken, Angelika: Die Verehrung der heiligen Anna in Spätmittelalter und früher 
Neuzeit. Göttingen 1992 (Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte 50). 

Falch, Simon: Das Predigtœuvre des Rebdorfer Augustiner-Chorherren Balthasar Boehm 
(† 1530) als vorreformatorische Wissenssumme. Diss. Eichstätt 2015 [im Druck].  

Fink-Lang, Monika: Untersuchungen zum Eichstätter Geistesleben im Zeitalter des Huma-
nismus. Regensburg 1985 (Eichstätter Beiträge 14, Abteilung Geschichte).  



134 | Simon Falch 

  

Grotefend, Hermann: Zeitrechnung des deutschen Mittelalters und der Neuzeit. 2 Bde,  
Hannover 1891–1898, hier nach der HTML-Version von Dr. H. Ruth (2004) 
[http://bilder.manuscripta-mediaevalia.de/gaeste//grotefend/grotefend.htm]. 

Guillermus Parisiensis: Postilla Guillermi super Epistolas et Euangelia de tempore et de sanctis 
et pro defunctis. Basel (um 1501) [BSB München, urn:nbn:de:bvb:12-bsb00007966-7]. 

Hasebrink, Burkhard, Hans-Jochen Schiewer: Art. ‚Predigt‘. In: RLW 3 (2003), S. 151–156. 
Heal, Bridget: The Cult of the Virgin Mary in Early Modern Germany. Protestant and Catholic 

Piety, 1500–1648. Cambridge 2007. 
Heinzer, Felix: Karwoche in Blaubeuren. Zur liturgischen Nutzung von Chor und Klosterkirche. 

In: Das Kloster Blaubeuren. Der Chor und sein Hochaltar. Hg. von Anna Moraht-Fromm, 
Wolfgang Schürle. Stuttgart 2002, S. 33–39. 

Herolt, Johannes: Sermones de tempore. Darin: Sermones de sanctis; Promptuarium exem-
plorum secundum ordinem alphabeti; Promptuarium de miraculis beatae Mariae virginis. 
Nürnberg 1496 [BSB München, urn:nbn:de:bvb:12-bsb00043084-3]. 

Hilg, Hardo: Die mittelalterlichen Handschriften der Universitätsbibliothek Eichstätt. Bd. 1: Aus 
Cod. st 1–Cod. st 275. Wiesbaden 1994 (Kataloge der Universitätsbibliothek Eichstätt 1,1). 

Höcherl, Josef: Kloster Rebdorf. Von der Gründung bis zur Gegenwart. Rebdorf 1996. 
Horst, Ulrich OP: Dogma und Theologie. Dominikanertheologen in den Kontroversen um die 

Immaculata Conceptio. Berlin 2009 (Quellen und Forschungen zur Geschichte des 
Dominikanerordens, N. F. 16). 

Johannes Chrysostomus: Kommentar zum Evangelium des hl. Matthäus. Aus dem Griechischen 
übers. von Joh. Chrysostomus Baur. Kempten, München 1915 (Des heiligen Kirchenlehrers 
Johannes Chrysostomus ausgewählte Schriften Bd. 1, Bibliothek der Kirchenväter, 1/23). 

Johannes Gerson: Epistula ad quedam ut celebretur Festum sancti Joseph, alia epistola. 
In: ders.: Opera Omnia, Bd. 4. Hg. von Louis Ellies Du Pin. Antwerpen 1706 [Nachdruck 
Hildesheim, Zürich, New York 1987], Sp. 732–736. 

Johannes Gerson: Sermo de nativitate. In: ders.: Opera Omnia, Bd. 3. Hg. von Louis Ellies Du 
Pin. Antwerpen 1706 [Nachdruck Hildesheim, Zürich, New York 1987], Sp. 1345–1360. 

Kaske, Robert Earl, Arthur Groos, Michael W. Twomey: Medieval Christian Literary Imagery. A 
Guide to Interpretation. Toronto, Buffalo, London 1988 (Toronto Medieval  
Bibliographies 11). 

Keller, Karl Heinz: Die mittelalterlichen Handschriften der Universitätsbibliothek Eichstätt, 
Bd. 2: Aus Cod. st 276–Cod. st 470. Wiesbaden 1999 (Kataloge der Universitätsbibliothek 
Eichstätt 1,2).  

Kleinschmidt, Beda: Die heilige Anna: ihre Verehrung in Geschichte, Kunst und Volkstum. 
Düsseldorf 1930 (Forschung für Volkskunde 1–3). 

Lamarzelle, Agnès de: Joseph, le père du fils de la Promesse. Étude de MT 1,18–25: 
L’annonciation à Joseph. In: Nouvelle Revue Théologique 135 (2013), S. 529–548. 

Lentes, Thomas: A maioribus tradita. Zur Kommunikation von Mythos und Ritus im 
mittelalterlichen Messkommentar. In: Literarische und religiöse Kommunikation in 
Mittelalter und Früher Neuzeit. Hg. von Peter Strohschneider. Berlin 2009, S. 324–370. 

Lenz, Philipp: Reichsabtei und Klosterreform. Das Kloster St. Gallen unter dem Pfleger und Abt 
Ulrich Rösch 1457–1491. St. Gallen 2014 (Monasterium Sancti Galli 6). 

Littger, Klaus Walter: Die Bibliothek des Augustiner-Chorherrenstifts Rebdorf. In: Kloster und 
Bibliothek: zur Geschichte des Bibliothekswesens der Augustiner-Chorherren in der 
Frühen Neuzeit. Tagung der Akademie der Augustiner-Chorherren von Windesheim vom 
12. bis zum 14. November 1998 in der Benediktinerabtei Mariendonk bei Kempen. Hg. von 



 Maria – und Josef? | 135 

  

Rainer A. Müller. Paring 2000 (Congregatio Vindesemensis-Victorina, Publikationen der 
Akademie der Augustiner-Chorherren von Windesheim 2), S. 109–138. 

Littger, Klaus Walter: Eichstätt, Universitätsbibliothek. In: Handbuch der historischen 
Buchbestände in Deutschland. Bd. 11. Hg. von Eberhard Dünninger. Hildesheim, Zürich, 
New York 1997, S. 216–239. 

Lohse, Bernhard: Epochen der Dogmen-Geschichte. ‚Dogmen verschweigen heißt Dogmen 
verleugnen.‘ 9. Aufl. Berlin 2011 (Red Guide 5). 

Maas-Ewerd, Theodor: Art. ‚Marienfeste‘. In: LexThK3 3 (1997), Sp. 1370–1374.  
Marbach, Carl: Carmina Scripturarum. Scilicet antiphonas et responsoria ex sacro scripturae 

fonte in libros liturgicos sanctae ecclesiae romanae derivata collegit et edidit Carolus 
Marbach. Straßburg 1907, 2. Nachdruck. Hildesheim, Zürich, New York 1994. 

Missale Eystetense mit dem Mandat von Wilhelm von Reichenau, Bischof von Eichstätt. 
Kanonholzschnitt von Michael Wolgemut. Eichstätt 1494 [BSB München, urn:nbn:de:bvb:
12-bsb00032906-4]. 

Oddo Astensis: Expositio in Psalmos (PL 165, 1152–1297). 
Odenthal, Andreas: Liturgie vom Frühen Mittelalter zum Zeitalter der Konfessionalisierung. 

Tübingen 2011 (Spätmittelalter, Humanismus, Reformation 61). 
Petrus Damiani: De caelibatu sacerdotum (PL 145, 380–388). 
Petrus de Alliaco: Tractatus de duodeci honoribus sancti Joseph (1497–1498)  

[Bibliothèque nationale de France, http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k110642d]. 
Preuss, Eduard: Die römische Lehre von der unbefleckten Empfängniss [!]. Aus den Quellen 

dargestellt und aus Gottes Wort widerlegt. Berlin 1865. 
Roth, Dorothea: Die mittelalterliche Predigttheorie und das Manuale Curatorum des Johann 

Ulrich Surgant. Basel 1956. 
Ruf, Paul (Bearb.): Bistum Eichstätt. München 1969 (Mittelalterliche Bibliothekskataloge 

Deutschlands und der Schweiz 3,2). 
Schiewer, Regina D.: Die deutsche Predigt um 1200. Ein Handbuch. Berlin, New York 2008. 
Schneider, Karin: Art. ‚Silvester von Rebdorf‘. In: VL2 8 (1992), Sp. 1248–1253. 
Schneyer, Johannes Baptist: Repertorium der lateinischen Sermones des Mittelalters für die 

Zeit von 1350–1500. CD-ROM-Edition. Hg. von Ludwig Hödl, Wendelin Knoch. 
Münster 2001. 

Schnurrer, Ludwig: Rothenburg als Wallfahrtsstadt im Spätmittelalter. In: Die oberdeutschen 
Reichsstädte und ihre Heiligenkulte. Traditionen und Ausprägungen zwischen Stadt, 
Ritterorden und Reich. Hg. von Klaus Herbers. Tübingen 2005 (Jakobus Studien),  
S. 69–100. 

Schumacher, Joseph: Die Bedeutung der Verehrung des heiligen Joseph im Kontext der 
Heiligenverehrung der Kirche [http://www.theologie-heute.de/Verehrung_des_HL_
Joseph2.pdf (26. Juli 2016)]. 

Seitz, Joseph: Die Verehrung des hl. Joseph in ihrer geschichtlichen Entwicklung bis zum 
Konzil von Trient. Freiburg i. Br. 1908. 

Signori, Gabriela: Die verlorene Ehre des heiligen Joseph oder Männlichkeit im Spannungsfeld 
spätmittelalterlicher Altersstereotypen. Zur Genese von Urs Grafs ‚Heiliger Familie‘ (1521). 
In: Verletzte Ehre. Ehrkonflikte in Gesellschaften des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. 
Hg. von Klaus Schreiner, Gerd Schwerhoff. Köln, Weimar, Wien 1995 (Norm und Struktur. 
Studien zum sozialen Wandel in Mittelalter und Früher Neuzeit 5), S. 183–213. 

Thayer, Anne: Penitence, Preaching and the Coming of the Reformation. Aldershot 2002 
(St Andrews Studies in Reformation History). 



136 | Simon Falch 

  

Thomas de Aquino: Catena aurea in quatuor Evangelia. http://www.corpusthomisticum.org/ 
(1. Juni 2016). 

Thomas de Aquino: Summa Theologiae. http://www.corpusthomisticum.org/ (1. Juni 2016). 
Weidenhiller, Egino: Art. ‚Meister Bernart‘. In: VL2 1 (1978), Sp. 744. 
Wenzel, Siegfried: Medieval Artes Praedicandi: A Synthesis of Scholastic Sermon Structure. 

Toronto 2015. 
Wucherpfennig, Ansgar: Josef der Gerechte. Eine exegetische Untersuchung zu Matthäus 1–2. 

Freiburg i. Br. u. a. 2008 (Herders Biblische Studien 55). 
Zschoch, Hellmut: Die Christenheit im Hoch- und Spätmittelalter. Göttingen 2004 (UTB 2520). 



  

Britta Bußmann 

Das Spiel mit der Nähe 

Zwei spätmittelalterliche Übertragungen 
(Mönch von Salzburg/Heinrich Laufenberg) der Sequenz 
Verbum bonum et suave im Vergleich 

„Das Problem des Übersetzens lateinischer Texte in die Volkssprache“, so re-

sümiert Reiffenstein, „begleitet die Geschichte des Deutschen von ihren Anfän-

gen an.“1 Reiffenstein hat mit dieser Äußerung nicht nur die inhaltliche Bin-

dung der beginnenden volkssprachlichen Literatur an lateinische Vorlagen im 

Auge, er fokussiert vielmehr ebenso den Umstand, dass das Deutsche – ähnlich 

wie die anderen europäischen Volkssprachen – seine Schriftfähigkeit nicht 

zuletzt in Auseinandersetzung mit lateinischen Formidealen und mit der latei-

nischen Sprache gewonnen hat.2 Die Frage danach, wie das Verhältnis zwischen 

lateinischer und deutscher Literatur zu verstehen ist, ist insofern kein neues 

Forschungsproblem. Dennoch stellt sie sich für die spätmittelalterliche Literatur 

des vierzehnten und fünfzehnten Jahrhunderts aus einer veränderten Perspek-

tive in neuer Form. In dieser Zeit nämlich dringt die Volkssprache nicht allein in 

Literaturbereiche ein, die zuvor ganz oder fast ausschließlich dem Lateinischen 

vorbehalten waren (wie etwa enzyklopädisches Schrifttum oder Predigtlitera-

tur),3 umgekehrt wird auch die lateinische Dichtkunst plötzlich vorbildlich für 

bestimmte volkssprachliche Gattungen, für die sie in früheren Jahrhunderten 

kaum modellbildend gewirkt hat. Die Orientierung an lateinischen Vorlagen 

impliziert dann immer schon eine Entscheidung gegen eine Ausrichtung an 

einer etablierten lebendigen deutschsprachigen Tradition, sodass diese Wahl 

mit einem besonderen literarischen Zugewinn verbunden gewesen sein muss.  

Diese zweite Entwicklung betrifft ganz wesentlich die Gattung des geistli-

chen Liedes, zählt doch die in ihren Anfängen vor allem mit dem Namen des 

Mönchs von Salzburg und später mit demjenigen Heinrich Laufenbergs4 ver-

|| 
1 Reiffenstein: Übersetzungstypen, S. 173. 

2 Vgl. ebd. sowie Reiffenstein: Deutsch, S. 195. 

3 Vgl. Reiffenstein: Übersetzungstypen, S. 173–174. 

4 Der Mönch von Salzburg war in der zweiten Hälfte des vierzehnten Jahrhunderts am Hof des 

Salzburger Erzbischofs Pilgrim II. tätig. Heinrich Laufenberg ist wahrscheinlich in den 1390er 

Jahren geboren, vermutlich als Mitglied der Freiburger Familie Laufenberg. Ab 1421 war er 

Kaplan und Vizepleban im Freiburger Münster, spätestens ab 1433 Dekan des St. Mauritius-

DOI 10.1515/9783110475371-011,  © 2017 Britta Bußmann. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



138 | Britta Bußmann 

  

bundene Rezeption verschiedener Typen des lateinischen liturgischen Liedes 

(Hymnus, Sequenz, cantio) und ihrer formalen Besonderheiten (wie etwa die 

Gestaltung als Abecedarium oder die Ausschmückung durch Akrosticha) zu den 

entscheidenden Innovationsschüben, durch die sich die geistliche Lyrik um und 

kurz vor 1400 gegenüber derjenigen älterer Zeiten auszeichnet.5 Für die Anbin-

dung an die lateinische Liedtradition lässt sich ein ganzes Bündel potentieller 

Motive erwägen: ein gesteigertes Interesse an der lateinischen Formensprache, 

ein Interesse an der Sublimierung des Deutschen durch die Konfrontation mit 

dem Lateinischen,6 womöglich aber auch ein Interesse an der Auseinanderset-

zung mit dem liturgischen Gehalt der lateinischen Originale. Der Mäzen des 

Mönchs von Salzburg, Erzbischof Pilgrim II. von Puchheim, hat jedenfalls über 

das Liederœuvre des Mönchs hinaus die Pflege der liturgischen Musik in seinem 

Erzbistum gefördert; die finanzielle Unterstützung der Übersetzungs- und Über-

tragungstätigkeit7 des Mönchs ist demzufolge vielleicht als Teil einer großflä-

chigeren Strategie zu deuten.8 Wie sich die Lieder des Mönchs hier konkret ein-

geordnet hätten, bleibt freilich aus heutiger Sicht unklar: Eine direkte 

liturgische Funktion hätten sie wahrscheinlich nicht einnehmen können, da 

eine solche im vierzehnten Jahrhundert, zumindest wenn man Janota folgt, 

|| 
Stifts in Zofingen, ab 1441 Dekan des Landkapitels in Freiburg. 1445 legte er dieses Amt nieder 

und trat in das Johanniterkloster in Straßburg ein – dies markiert im Wesentlichen das Ende 

seiner dichterischen Tätigkeit. In der Liederhandschrift Straßburg, StB (ehem. Johanniterbibl.), 

Cod. B 121 4° ist nur ein einziges Lied nach 1445 datiert. Laufenberg starb 1460. Siehe zu diesen 

knappen biographischen Informationen Wachinger: Art. ,Mönch‘; ders.: Art. ‚Laufenberg‘; 

Nemes, S. 9–24. Zum Aufbau der Lieder-Handschrift vgl. Wachinger: Notizen, S. 351–357 sowie 

Schiendorfer: Liederhandschrift und ders.: Wächter, insbes. S. 301–304. 

5 Vgl. Brunner, S. 409–410. Brunner ist der erste Forscher, der nicht nur die hohe Anzahl an 

Übersetzungen und Neutextierungen im Werk des Mönchs betont, sondern ihn mit dieser 

Beobachtung an den Beginn einer literarischen Entwicklung stellt. Diese Sicht hat sich danach 

durchgesetzt; vgl. etwa Wachinger: Überlieferung, S. 1.  

6 Vgl. Reiffenstein: Deutsch, S. 195–196. 

7 Der Begriff ‚Übertragungen‘ bezeichnet hier allgemein jede Art von „Reproduktionsprozes-

se[n], bei denen von einer Vorlage […] ein Reprodukt hergestellt wird, um Inhalte, gegebenen-

falls aber auch Form und Gestalt der Vorlage an einem anderen Ort, in einem anderen Medium 

oder in einem anderen gesellschaftlichen oder sprachlichen Kontext verfügbar zu machen“. 

Hausmann, S. XI. Im Gegensatz zum Terminus ‚Übersetzung‘ impliziert der Begriff ‚Übertra-

gung‘ noch keine bestimmte Erwartung in Bezug auf die textuelle Nähe zwischen Vorlage und 

Reprodukt.  

8 In der Stiftungsurkunde (datiert: 2. Februar 1393) für die Pilgrimskapelle im Salzburger Dom 

legt Pilgrim II. beispielsweise nicht allein die Zahl der Altäre und der Kaplanstellen fest, son-

dern schreibt zudem im Detail vor, wie häufig die Kapläne die Messe zu singen haben (im 

Unterschied zu allein gesprochenen Messen). Vgl. Spechtler: Einleitung, S. 23–24. 



 Das Spiel mit der Nähe | 139 

  

noch überwiegend an die lateinische Sprache geknüpft war.9 Wenn Wachinger 

dem Mönch und Heinrich Laufenberg pauschal zuschreibt, mit ihren Übertra-

gungen „nicht auf eine deutsche Liturgie, sondern auf meditative Aneignung 

und freieren Gebrauch in privaten Frömmigkeitsübungen“ abzuzielen, formu-

liert er damit gleichwohl zunächst nur eine These, die an den Texten belegt 

werden muss.10 

Auf Basis dieser Überlegungen lassen sich für die Analyse des Abhängig-

keitsverhältnisses zwischen spätmittelalterlichen geistlichen Liedern und ihren 

lateinischen Vorlagen drei zentrale Leitfragen formulieren: Wie wird das jewei-

lige Vorbild formal umgesetzt, wie wird die inhaltliche Aussage übertragen und 

wie reagiert das Reprodukt auf die liturgische Funktion der Vorlage? In meinem 

Beitrag werde ich diese Fragen an zwei volkssprachliche Übertragungen der 

Mariensequenz Verbum bonum et suave richten, nämlich diejenige des Mönchs 

von Salzburg und diejenige Heinrich Laufenbergs. Die beiden Adaptationen 

interessieren mich primär deswegen, weil die von den beiden Autoren gewähl-

ten Übertragungsarten hinsichtlich ihrer textuellen Nähe zum Original zumin-

dest auf den ersten Blick relative Extrempunkte des denkbaren Spektrums zwi-

schen wörtlicher Wiedergabe und vollständiger Loslösung zu markieren 

scheinen. So hat sich Laufenberg, wie im Einzelnen noch zu zeigen sein wird, 

für eine stark ausgangssprachenorientierte Übersetzung entschieden, die viel-

fach sogar ganze Wortgruppen der Vorlage übernimmt, während der Mönch von 

Salzburg die lateinische Sequenz gänzlich neu textiert hat, freilich unter Beibe-

haltung der inhaltlichen Ausrichtung auf Maria. Die Erkennbarkeit und die 

Brücke zum Original werden hier zunächst allein durch den Rückgriff auf die 

Form und die Übernahme der Melodie geschaffen. Die Zusammenschau beider 

Übertragungen gestattet es daher, verschiedene Möglichkeiten der Anbindung 

an die Vorlage in den Blick zu nehmen und auf ihr Potential als Gestaltungsmit-

tel hin zu untersuchen. Zugleich wird es möglich, Aussagen darüber zu treffen, 

ob die Auseinandersetzung mit denjenigen Elementen des lateinischen Origi-

nals, die auf seine liturgische Funktion abgestimmt sind, in Abhängigkeit zur 

Ausgangs- oder Zielsprachenorientiertheit der jeweiligen Übertragung steht. 

|| 
9 Vgl. insgesamt Janota. Die Diskussion auf der Tagung hat freilich ergeben, dass diese An-

sicht vonseiten der Liturgiewissenschaft heute wieder in Zweifel gezogen wird. Für diese An-

merkung danke ich Thomas Lentes, Münster.  

10 Wachinger: Notizen, S. 375. 



140 | Britta Bußmann 

  

1 Die lateinische Sequenz 
Verbum bonum et suave 

Die wahrscheinlich bereits ins elfte Jahrhundert zu datierende lateinische Se-

quenz Verbum bonum et suave gehört zu den populärsten Sequenzen des Mittel-

alters.11 Sie wird in der Forschung vor allem für ihre hohe technische Vollkom-

menheit gelobt: „Rhythmus und Reim sind nämlich tadellos“, wie bereits Blume 

anmerkt, und dies sei angesichts des „hohen Alters […] von grundlegender Be-

deutung“.12 Ich zitiere sie hier nach Blumes Ausgabe in den Analecta Hymnica: 

Verbum bonum et suave 

Personemus, illud Ave, 

Per quod Christi fit conclave 

Virgo, mater, filia; 

Per quod Ave salutata 

Mox concepit fecundata 

Virgo, David stirpe nata, 

Inter spinas lilia. 

1 

 

2 

Das gute und süße Wort 

sollen/mögen wir besingen, jenes Ave, 

durch das die Jungfrau, Mutter, Tochter 

zum Zimmer für Christus gemacht wird. 

Durch das Ave gegrüßt, 

empfing die befruchtete 

Jungfrau bald, geboren aus dem Stamm Davids, 

Lilie (eigentlich: Lilien) unter Dornen. 

Ave, veri Salomonis 

Mater, vellus Gedeonis, 

Cuius magi tribus donis 

Laudant puerperium; 

Ave, solem genuisti, 

Ave, prolem protulisti, 

Mundo lapso contulisti 

Vitam et imperium. 

3 

 

4 

Ave, des wahren Salomos 

Mutter, Fell des Gedeon, 

deren Niederkunft die Magier 

mit den drei Gaben loben.  

Ave, du hast die Sonne geboren, 

Ave, du hast das Kind hervorgebracht, 

der gestrauchelten Menschheit hast du 

Leben und das (Himmel)reich verschafft. 

Ave, mater verbi summi, 

Maris portus, signum dumi, 

Aromatum virga fumi, 

Angelorum domina; 

Supplicamus, nos emenda, 

Emendatos nos commenda 

Tuo nato ad habenda 

Sempiterna gaudia. 

5 

 

 

 

6 

Ave, Mutter des höchsten Wortes, 

Meereshafen, Zeichen des Strauches, 

Zweig der Wohlgerüche des Rauches, 

Herrin der Engel; 

wir bitten demütig, befreie uns von Fehlern, 

uns Fehlerfreie empfehle (dann) 

deinem Sohn, damit wir 

die ewige Freude besitzen/erhalten. 

|| 
11 Die von Blume im 54. Band der Analecta Hymnica besorgte Ausgabe weist jedenfalls über 

80 Manuskripte des elften bis fünfzehnten Jahrhunderts nach, die die Sequenz tradieren. Vgl. 

AH 54, S. 343–345, Nr. 218. Zur Datierung vgl. ebd., S. 345 sowie Bernt, S. 591.  

12 AH 54, S. 345, Nr. 218. 



 Das Spiel mit der Nähe | 141 

  

Lesarten:13 

2,1 salutata] saluata Lau. 3,1 Ave veri] Ave mater ε. 3,2 Mater] Ave b ε. 4,1 und 2 Um-

stellung von genuisti und protulisti (in Ausg. ohne Hinweis auf Handschriften). 5,1 mater] 

sponsa in allen jüngeren Handschriften. 5,2 und 3 Umstellung der Verse Lau. 

Die Sequenz besteht aus sechs Versikeln, die alle gleich aufgebaut sind: Der 

anonyme Dichter des Verbum bonum kombiniert jeweils drei untereinander 

reimende Achtsilber mit einem Siebensilber. Dieser besitzt im Einzelversikel 

keinen Gegenpart, sondern findet ihn erst in der Zusammenführung zum Dop-

pelversikel, so dass der solchermaßen hergestellte umarmende Reim der Ver-

klammerung der beiden Versikelhälften dient. Im Gegensatz zu den paroxyto-

nischen Versschlüssen der Achtsilber besitzen die Siebensilber eine proparoxy-

tonische Kadenz. Beachtenswert ist die kompromisslose Umsetzung dieses 

Schemas über die gesamte Sequenz hinweg: Hinsichtlich der beschriebenen 

Silbenzahlen gibt es keinerlei Abweichungen. Ebenso ausnahmslos werden das 

streng alternierende Metrum und die generelle Auftaktlosigkeit umgesetzt. Bis 

auf den allerletzten umarmenden Reim domina/gaudia (5,4 und 6,4) sind über-

dies auch die Reime rein, und diese eine Exzeption ist offenbar kein Versehen, 

sondern der vorgetragenen Argumentation geschuldet: Sie soll Aufmerksamkeit 

auf die Schlussbitte um Aufnahme ins Himmelreich lenken. 

 Inhaltlich fällt auf, dass Maria nicht von vornherein im Zentrum der Se-

quenz steht. Den Auftakt bildet vielmehr die Erinnerung an jenes vom Erzengel 

Gabriel an Maria gerichtete Ave, das die Verkündigung und mit ihr die Mensch-

werdung des Gottessohns initiiert hat (1,1–2): Die als Kollektiv (Personemus; 1,2) 

agierende Sprecherinstanz soll dieses ‚gute und süße Wort‘ loben, da es die 

dreifach als Virgo, mater und filia (1,4), als Jungfrau, Mutter und Tochter, apo-

strophierte Maria zum ‚Zimmer‘ (conclave; 1,3) für den Gottessohn werden ließ. 

Der Blick auf Maria eröffnet sich also gleichsam durch die gedankliche Hinter-

tür. Danach freilich rückt sie rasch in den Fokus, weil sie diejenige ist, an deren 

Geschick die Abfolge der Heilsereignisse Verkündigung, Empfängnis, Geburt 

und Huldigung durch die Heiligen Drei Könige festgemacht wird. Auffällig 

bleibt dennoch, dass Maria zu Beginn der Sequenz nur in der dritten Person, das 

heißt als Gegenstand der Rede, erscheint. Direkt angesprochen wird sie erst mit 

den Ave-Anaphern der Versikel 3 und 4: Ave, veri Salomonis / Mater […] Ave, 

solem genuisti / Ave, prolem protulisti (3,1–4,2). 

|| 
13 Angegeben sind nicht alle von Blume ermittelten Varianten, sondern nur diejenigen, die 

für die Übertragung Heinrich Laufenbergs relevant sind (für eine vollständige Liste vgl. AH 54, 

S. 345, Nr. 218). Einige der hier aufgeführten Varianten sind in der Edition nicht erfasst. Sie 

sind direkt aus Laufenbergs Bearbeitung erschlossen und mit der Sigle ,Lau‘ gekennzeichnet. 



142 | Britta Bußmann 

  

Dieser argumentative Umweg hat Auswirkungen auf die Mariendarstellung 

der Sequenz. Zumindest in den Anfangsversikeln wird Marias Bedeutung nach-

drücklich und vergleichsweise einsinnig an ihre Funktion im Heilsplan zurück-

gebunden. Wichtig ist sie nicht aus sich selbst heraus, sondern als Mutter des 

Erlösers Christus, der im ersten Versikel auch vor ihr genannt wird: Per quod 

Christi fit conclave / Virgo (1,3–4). Und selbst wenn sich die Sprecherinstanz in 

den Versikeln 3 und 4 schließlich an sie wendet, geschieht dies zunächst allein, 

um ihre Mutterschaft zu loben. Die Anrede an Maria geht also vorerst nicht, wie 

man es vielleicht vermuten könnte, mit der Artikulation einer innigeren Bin-

dung oder einer Bitte um Hilfe einher. Ganz im Gegenteil: Als Teil des Heils-

plans ist Maria zwar mitverantwortlich für die Erlösung der Menschheit (Mundo 

lapso contulisti / Vitam et imperium; 4,3–4), sie hat diese Rolle aber durch die 

Geburt des Gottessohnes bereits erfüllt – mehr scheint von ihr an dieser Stelle 

nicht erwartet zu werden.  

Erst in den beiden Schlussversikeln erweitert sich diese Perspektive, wenn 

die Sprecherinstanz Maria in Versikel 5 als maris portus (5,2) und angelorum 

domina (5,4) anredet. Sie hebt damit ihre Barmherzigkeit, ihre Hilfsbereitschaft 

und ihre Macht als Himmelskönigin hervor, spricht ihr also bislang ungehörte 

Eigenschaften zu. Dies soll wohl die argumentative Aufgipfelung der Sequenz in 

Versikel 6 vorbereiten. Hier nämlich wendet sich das Sprecher-Kollektiv in 

dringlicher Bitte direkt an Maria und fleht darum, durch sie von Fehlern befreit 

zu werden (Supplicamus, nos emenda; 6,1), um sich dann in neuerlich sünden-

freiem Zustand Jesu Urteilsspruch zu stellen. Ziel dieser recht unverhohlen erbe-

tenen Manipulation ist die sichere Aufnahme in den Himmel (ad habenda /

 Sempiterna gaudia; 6,3–4). Die theologische Brisanz dieser Bitte muss sicher-

lich nicht eigens betont werden: Einer Maria, die aus eigener Macht die Men-

schen von Sünden befreien kann, wird schließlich ein weit größerer Einfluss auf 

das göttliche Gericht zugebilligt, als ihn die ihr üblicherweise zugestandenen 

Rollen als mediatrix und advocata vorsehen. Sie wird in dem angedeuteten 

Gerichtsverfahren immerhin geradezu zur Verbündeten der Sünder gegen ihren 

Sohn.  

 Auffällig sind zudem die Ausgestaltung der Sprechsituation und die zeitli-

che Struktur der Sequenz. Denn wenn das kollektive Wir der Gläubigen die mit 

Maria verbundenen Ereignisse der Heilsgeschichte reflektiert und sich schließ-

lich mit der Bitte um Hilfe an die aufgefahrene Himmelskönigin wendet, dann 

wird die Schlussbitte zwar situations- und erwartungsgemäß im (z. T. im futuri-

schen Sinn zu verstehenden) Präsens formuliert (Versikel 5–6), aber nicht alle 

der auf die Heilsgeschichte – d. h. auf die Vergangenheit – bezogenen Passagen 

im Präteritum. Stattdessen wird sowohl das Ergebnis des anfänglich besunge-



 Das Spiel mit der Nähe | 143 

  

nen Engelsgrußes an Maria, nämlich die jungfräuliche Empfängnis (fit conclave; 

1,3), als auch die Anbetung des Gottessohnes und seiner Mutter durch die Heili-

gen Drei Könige (Laudant; 3,4) im Präsens geschildert. Folgt man der Zeitstruk-

tur der Sequenz, werden diese Ereignisse als simultane Geschehnisse zu dem 

Handeln der Sprecher-Instanz dargestellt: Der Gesang des Wir (1,1–2), der Engli-

sche Gruß (1,2–4), das Lob der Heiligen Drei Könige (3,4) und die Hinwendung 

der Sprecher-Instanz an Maria (Versikel 3–6) verschmelzen gewissermaßen zu 

einer Geschehens-Einheit und erinnern damit an die Art und Weise, wie Heils-

geschichte in der Liturgie erfahren wird. Dass einzelne Partien der Sequenz – 

der weitere Bericht über die Empfängnis in Versikel 2 (concepit; 2,2) und der 

Hinweis auf Marias Mutterschaft in Versikel 4 (genuisti/protulisti/contulisti; 4,1–

3) – dieses Muster durchbrechen und die Heilsgeschichte als gegenüber der 

Sprechergegenwart vorgängig einordnen, ist dabei keineswegs als Inkonse-

quenz der Gestaltung zu deuten: „Was im Ritus ge[schieht], [gilt] […] sowohl als 

Inszenierung des vergangenen Geschehens wie ebenso als dessen leibhaftige 

und nachzuvollziehende Vergegenwärtigung.“14 Die Zeitstruktur reflektiert 

demnach die liturgische Funktion der Sequenz, und dies fügt sich dazu, dass 

bereits der Beginn mit seiner Aufforderung zum gemeinschaftlichen Gesang 

(Personemus; 1,2) eine liturgische Aufführungssituation evoziert. 

Letztlich wird man diese zeitliche Anlage der Sequenz so deuten müssen, 

dass gemäß ihrer Argumentationsstruktur Maria nicht einfach aufgrund ihrer 

Stellung im Heilsplan als Fürbitterin und Beschützerin prädestiniert ist, son-

dern dass sich das Wissen der Gläubigen um Marias Hilfsbereitschaft und um 

ihre Macht zur Reinigung der Sünder ihrem eigenen Miterleben des Heilsge-

schehens in der Liturgie verdankt. Gleichzeitig stellt diese Möglichkeit des Mit-

erlebens auch eine besondere Beziehung zwischen Maria und den Sprechenden 

her, da sich ihr an Maria gerichtetes Ave, das als Anapher die einzelnen Versikel 

einleitet, mit dem Gruß des Erzengels und dem Lob der Heiligen Drei Könige zu 

einem gemeinsamen Lobpreis verbindet.  

2 Die Übertragung des Mönchs von Salzburg 

In seiner Übertragung von Verbum bonum et suave scheint sich der Mönch von 

Salzburg der inhaltlichen Seite des Originals nur in allgemeinster Form anzu-

nähern. Ebenso wie Verbum bonum dient Wir süllen loben all die raine dem Preis 

|| 
14 Angenendt, Meiners, S. 32.  



144 | Britta Bußmann 

  

der Gottesmutter und endet mit einer Bitte um Beistand in der Gerichtssituation: 

fraw, du uns mit im verslichte / und hilf uns an der engel schar (6,3–4). Direkt 

übersetzt ist dabei kein einziger Vers.15 Die Bindung an das Original wird daher 

zuvorderst durch die Übernahme der Melodie und des Strophenbaus geleistet, 

doch war sie für das zeitgenössische Publikum offenbar problemlos nachvoll-

ziehbar. Diejenigen Handschriften, die in den Paratexten die Abhängigkeitsver-

hältnisse der Mönch-Lieder zu ihren Vorlagen diskutieren, verweisen jedenfalls 

auf die (Melodie-)Gleichheit von Verbum bonum und Wir süllen loben all die 

raine (Von vnnser vrawen schiedung alz verbum bonum; Register der Hs. A, Mün-

chen, BSB, cgm 715, fol. 2r bzw. Als verbum bonum; Hs. B, München, BSB, cgm 

1115, fol. 27v) oder bezeichnen die deutsche Sequenz direkt als Kontrafaktur: De 

beata virgine sub melodia verbum bonum („Über die selige Jungfrau auf die Me-

lodie von Verbum bonum“; Hs. F, Wien, ÖNB, Hs. 2975, fol. 155r).16  

Ich zitiere das Marienlied des Mönchs nicht nach der gängigen Edition Franz 

Viktor Spechtlers, sondern auf Basis eines normalisierten Transkripts der Hand-

schrift A (fol. 68r–69v u. 71r).17 Zur Erläuterung sei Folgendes angeführt: Bereits 

Spechtler greift für die Textherstellung zweimal auf Lesarten der Handschrift A 

zurück, um offensichtliche Fehler seiner Leithandschrift D (Wien, ÖNB, 

Hs. 2856, Mondsee-Wiener Liederhandschrift, fol. 234r–v) zu korrigieren: zuerst 

in Vers 1,4 zur Emendation der Reimstörung, dann noch einmal in Vers 5,1 zum 

Austausch des inhaltlich wenig sinnvollen sunner durch sunne.18 In seiner 1989 

|| 
15 Vgl. die ähnliche Einschätzung bei Wachinger: Überlieferung, S. 31. Dass es sich bei der 

Sequenz um keine Übersetzung handelt, hat zudem direkte Auswirkung auf das Forschungsin-

teresse. Obwohl Wachinger die Neutextierungen lateinischer Sequenzen als Eigentümlichkeit 

des Mönch-Corpus erwiesen hat (vgl. ebd., S. 127), gibt es keine Auseinandersetzung mit ihnen 

– Wir süllen loben all die raine ist bislang noch keiner genaueren Analyse unterzogen worden. 

16 Ich zitiere die Handschriften-Beischriften nach Die geistlichen Lieder des Mönchs, S. 209. 

Die von Wachinger neu ausgewertete Handschrift c (Udine, Archivio Capitolare, Ms. n. 58, 

fol. 139r) und die Handschrift M (Wien, ÖNB, Hs. 3946, fol. 471v), deren Fassung der Sequenz 

Spechtler separat abdruckt (Die geistlichen Lieder des Mönchs, S. 210), verzeichnen neben 

bzw. über den Doppelversikeln die lateinischen Initien, artikulieren in dieser Form also eben-

falls die Abhängigkeit von der lateinischen Vorlage. Vgl. Wachinger: Überlieferung, S. 30; Die 

geistlichen Lieder des Mönchs, S. 209–210. 

17 Die Handschrift ist in ihrer Gesamtheit online einsehbar unter: http://daten.digitale-

sammlungen.de/0007/bsb00079143/images/index.html?fip=193.174.98.30&id=00079143&seite=1 

(19. Juli 2016). Die Normalisierung folgt den von Spechtler artikulierten Grundsätzen (Spechtler: 

Einleitung, S. 101–103). Andere Lieder des Mönchs zitiere ich nach Spechtlers Edition (Die geistli-

chen Lieder des Mönchs). 

18 Vgl. Die geistlichen Lieder des Mönchs, S. 209. 



 Das Spiel mit der Nähe | 145 

  

vorgelegten Diskussion der Überlieferungsverhältnisse des Mönch-Corpus hat 

Burghart Wachinger überdies darauf aufmerksam gemacht, dass auch weitere 

Sonderlesarten von D – balsams versus balsam in 4,2, seit versus wann in 4,4, 

und für versus hilf in 6,4 – als „deutlich sekundär[]“ zu werten seien. Zumindest 

die Lesart balsams, so regt er an, sei durch die – grammatikalisch korrekte – 

Form balsam auszutauschen.19 Sicherlich ist die semantische Abweichung zwi-

schen Textvarianten wie für uns an der engel schar und hilf uns an der engel 

schar gering. Bei Editionsfragen kommt es aber auch auf das Prinzip an. Und da 

die Mönch-Überlieferung ein strenges Leithandschriften-Verfahren ohnehin 

nicht zulässt, weil keines der bekannten Manuskripte alle geistlichen Lieder 

tradiert,20 scheint es mir am sinnvollsten, nach Möglichkeit die jeweils beste 

Fassung zur Grundlage der Edition zu machen. Im Fall der Verbum-bonum-

Übertragung hat A gegenüber D den Vorteil, dass hier zur Textherstellung nur 

ein einziges Mal in den handschriftlich bezeugten Wortlaut eingegriffen werden 

muss, nämlich um den offenbar schon in der Vorlage von A ausgefallenen Vers 

4,1 zu ergänzen. In seiner Abschrift hat der Redaktor an der entsprechenden 

Stelle eine Lücke für spätere Nachträge gelassen (cgm 715, fol. 69r), zu denen es 

aber nicht gekommen ist. Zur Besserung kann leicht auf das Zeugnis der ande-

ren Corpushandschriften BFCGJ zurückgegriffen werden, die sich auch sonst 

mit A gegen D stellen und im Wortlaut des fraglichen Verses übereinstimmen. 

Insgesamt bietet A mithin einen störungsfreieren Text.  

Von unser vrawen krönung 

1. Wir süllen loben all die raine, 

  die got erwelt hat allaine, 

  und die mueter, die ich maine, 

  die ist genannt Maria. 

2. Sie ist gelobet in dem throne 

  von den engeln also schone,  

  auf tregt sie der himmel krone, 

  voller genaden ist sie da.  

3. Sunne, liechter morgensterne, 

  vrawe, süesser mandelkerne, 

  in deiner huet so wär ich gerne 

  und deins suns Jhesus Crist.  

|| 
19 Wachinger: Überlieferung, S. 31 (Zitat) und S. 70. 

20 Spechtler: Einleitung, S. 100. 



146 | Britta Bußmann 

  

4.  Hilf uns, vrawe minnikleiche, 

  balsam aller genaden reiche, 

  liebe mueter, von uns nicht weiche, 

  wann du so genedig pist.  

5.  Sunne, süenerinne raine, 

  pitt dein kint für uns allaine 

  und die engel all gemaine, 

  die dich loben durch das jar.  

6.  Als er sitzt an dem gerichte 

  aller werlt zu angesichte, 

  vraw, du uns mit im verslichte, 

  und hilf uns an der engel schar.  

Lesarten:21 

1,1 Wier loben alle dy vil reyne c. 1,2 erwelt hat] abolt hat G, hat erweelt c. 1,3 die1] sein 

c. 1,4 genannt Maria] Maria (maid G) genat BFDCGJ, geheysen Maria c. 2,2 engeln] en-

gel C. 2,3 himmel] erē c. krone] throne R. 2,4 voller genaden] Aller gnadē c. 3,1–4 nach 

4,1–4 c. 3,1 Sunne] Ave D. liechter] leichter CJ. 3,2 süesser] edler c. 3,3 wär] war R. in 

deiner huet so wär] Zu dein huldē wer c. 3,4 und deins suns Jhesus Crist] und deins suns he-

ren Jesu Christ BFDCGJR. Deynes sunes Jesun crist c. 4,1 fehlt A, ergänzt aus BFCGJR. 

Hilf uns] Ave D. Du hilf myer rose myiclichē c. 4,2 balsam] Balsams D, Balsmen c. 4,3 

von] fehlt c. 4,4 wann] Seit D, Wē c. 5,1 Sunne] Sunner D. 5,2 Vraw v pit auch yn alley-

ne c. 5,4 die] fehlt c. durch das jar] das gancze jar c. 6,1 Als er sitzt] Zam du siczest c. 

6,2 aller] al der c. 6,3 vraw du] Liebe mueter BCGJR, Frawe D. mit im] fehlt BR. Wan 

wier vns mit dier vorslichten c. 6,4 und] So c. hilf] für D. der] dy G. schar] schar Amen 

Rc. 

Obwohl der Reproduktion der Strophenform ein gewisses Gewicht für die Er-

kennbarkeit der Vorlagenbindung zukommt, gestattet sich der Mönch kleinere 

Abweichungen vom Schema des Originals, die die Sangbarkeit der Strophen 

jedoch nicht beeinträchtigen: So beginnen die Verse 1,1; 1,2; 1,4; 2,1; 3,3 und 6,4 

mit Auftakt, obwohl die lateinische Vorlage nur auftaktlose Verse besitzt. Den 

im Original zu beobachtenden Wechsel zwischen paroxytonischen und propa-

roxytonischen Verschlüssen ersetzt der Mönch zudem durch den Wechsel zwi-

schen weiblichen und einsilbig männlichen Kadenzen. Für das Mönch-Corpus 

ist das ein habituell zu beobachtendes Verfahren.22  

|| 
21 Nach Die geistlichen Lieder des Mönchs, S. 209–210. Die Varianten berücksichtigen über-

dies die von Wachinger: Überlieferung, S. 31 mitgeteilten Lesarten der Handschrift c, nicht aber 

diejenigen der Handschrift M, da diese eine eigene Textfassung bietet. 

22 Vgl. Reiffenstein: Übersetzungstypen, S. 182, der allerdings den Aspekt verschleiert, indem 

er die lateinischen Verschlüsse mit deutschen Kadenzen bezeichnet (‚weiblich voll‘ und ‚männ-

lich‘ statt paroxytonisch und proparoxytonisch). 



 Das Spiel mit der Nähe | 147 

  

Die Übernahme von Strophenform und Reimschema erweist sich freilich 

nicht als einzige Anbindung an die Quelle. Bei genauerer Betrachtung fällt auf, 

dass der Mönch durch inhaltliche und vor allem strukturelle Übernahmen 

Querverbindungen zur Originalsequenz schafft, die diese gleichsam als Folie 

hinter seinem eigenen Lied sichtbar machen. Bezeichnend ist hier bereits der 

Beginn, da der Appell Wir süllen loben all die raine (1,1) mit seiner Aufforderung 

zum gemeinschaftlichen Lobpreis die Wendung Verbum bonum et suave /

 Personemus (1,1–2) aufruft; weiterhin könnte die Syntax des gesamten ersten 

Versikels mit ihrem doppelten Ansatz des Relativsatzes durch die lateinische 

beeinflusst sein. Womöglich erlaubt sich der Mönch sogar eine theologische 

Umdeutung seiner Quelle. Denn wenn er Maria in Versikel 3 und 5 jeweils als 

Sunne tituliert,23 greift er damit eines der Bilder auf, das im Original noch für 

Christus verwendet worden ist: Ave, solem genuisti (4,1).24 Die Umwidmung des 

Bildes ließe sich dann als Kommentar zu der in der Originalsequenz implizier-

ten Hierarchisierung deuten, das heißt der heilsgeschichtlich begründeten Un-

terordnung der Gottesmutter unter ihren Sohn, die der Mönch nicht übernimmt. 

Er scheint von einer Gleichordnung von Maria und Christus auszugehen, deren 

doppelten Schutz sich das Ich erhofft: in deiner huet so wär ich gerne / und deins 

suns Jhesus Crist (3,3–4). 

Jenseits solcher womöglich zu spitzfindigen Spekulationen bleibt festzuhal-

ten, dass der Argumentationsgang vom gemeinschaftlichen Lob der Gottesmut-

ter in der dritten Person (Versikel 1–2), über die lobende Anrede (Versikel 3) bis 

hin zur direkten Bitte (Versikel 4–6) denjenigen des lateinischen Originals 

nachformt, dabei aber die einzelnen Stufen schneller abhakt und die abschlie-

ßenden Bitten um Schutz, Erlösung und Mittlerschaft gegenüber Gott rascher 

und ausführlicher formuliert. Dabei wird bereits von Anfang an Marias Rolle als 

Helferin deutlicher konturiert als in der lateinischen Sequenz. Schon in den 

Lobteilen der Anfangsversikel wird Marias Bereitschaft zur Gnade (voller gena-

den; 2,4) als ihre besondere Eigenschaft hervorgehoben; das Substantiv genade 

und seine Derivate werden dann in den Anreden (balsam aller genaden reiche; 

4,2) und Bittformulierungen (wann du so genedig pist; 4,4) zu Leitworten. Der 

als Begründung für die Hilfeerwartung formulierte Schlussvers des vierten Ver-

|| 
23 An dieser Stelle wird die Entscheidung über die Leithandschrift interpretatorisch relevant. 

D nämlich bietet nicht die in A und den anderen Corpushandschriften zu beobachtende Ana-

pher Sunne (3,1; 5,1), sondern – womöglich in sekundärer Anbindung (Wachinger: Überliefe-

rung, S. 31) an das lateinische Original – Ave, das Leitwort der Vorlage. 

24 Zum Marienbeiwort der ‚Sonne‘ vgl. Salzer, S. 32–33 und S. 391–399. 



148 | Britta Bußmann 

  

sikels (wann; 4,4) erweist die Gnade Marias ausdrücklich als zentrales Element, 

auf das die Menschen ihre Hoffnung stützen können. 

Im Grunde ließe sich daher konstatieren, dass der Mönch die Schlusswen-

dung seiner Vorlage zur inhaltlichen Keimzelle seiner Bearbeitung macht und 

die Maria hier zuerkannte Rolle als barmherzige Beschützerin für die Mensch-

heit zum Kernelement der Mariendarstellung erhebt. Auffällig bleibt dann aber, 

dass er diese Rolle zwar quantitativ ausweitet, qualitativ jedoch beschneidet. In 

der Mönch-Sequenz ist Maria wieder auf ihre traditionelle Rolle als Fürbitterin 

und Mittlerin festgelegt: 

Als er sitzt an dem gerichte  

aller werlt zu angesichte, 

vraw, du uns mit im verslichte, 

und hilf uns an der engel schar (6,1–4). 

Dies ist auch deswegen überraschend, weil der Mönch sonst durchaus nicht 

abgeneigt ist, Maria einen größeren Einfluss auf das Urteil zuzubilligen und ihr 

in anderen Liedern ausdrücklich die Fähigkeit zur Sündenreinigung zuspricht. 

In seiner Übertragung der Sequenz Salve mater salvatoris25 beispielsweise formt 

er das dort an Maria herangetragene Flehen um Fürbitte bei Christus: Nos com-

menda tuae proli (,Empfehle uns deinem Sohnʻ; 22,2) ausdrücklich zu einer an 

sie gerichteten Bitte um Befreiung von den Sünden um: wasch von uns der sün-

den schimel (G 7,XI,68).26  

 Auffällig ist zudem, dass der Mönch die intrikate zeitliche Strukturierung 

der Original-Sequenz ersatzlos streicht. Stattdessen verankert er die gesamte 

Sequenz im Hier und Jetzt der Sprecher-Instanz, denn selbst der Versikel 2, in 

dem aus einer Beobachter-Perspektive über die Gottesmutter gesprochen wird, 

bezieht sich auf Maria in ihrer gegenwärtigen Gestalt als Himmelskönigin. Der 

Rest des Liedes wendet sich in direkter Rede an Maria in ihrer Funktion als (zu-

künftige) Helferin; die einzige Anspielung auf ihr heilsgeschichtliches Handeln 

– die Erwählung durch Gott – ist im Perfekt formuliert und so eindeutig als 

vergangenes Ereignis gekennzeichnet (erwelt hat; 1,2). Dem Verzicht auf eine 

|| 
25 AH 54, S. 383–386, Nr. 245. 

26 Die Handschrift c stößt allerdings in die von den Hauptfassungen gelassene Lücke vor und 

findet eine Schlusswendung, die an Brisanz sogar noch diejenige des lateinischen Originals 

übertrifft. c nämlich streicht Christus aus dem letzten Versikel und erklärt kurzerhand Maria 

zur alleinigen Richterin über die Menschen: Zam du siczest an dem gerichte / Al der werlt zu 

angesichte, / Wan wir vns mit dier vorslichten. / So hilf vns an der engel schar (6,1–4). Ich zitiere c 

nach den Varianten bei Wachinger: Überlieferung, S. 31. 



 Das Spiel mit der Nähe | 149 

  

Vergegenwärtigung des Heilsgeschehens entspricht, dass bereits zu Beginn der 

Sequenz die Kommunikationssituation gegenüber dem Original verändert wird: 

Das Wir fordert nicht zum gemeinschaftlichen liturgischen Singen, sondern – 

situationsoffener – zum gemeinsamen Lob der Gottesmutter auf (Wir süllen 

loben; 1,1). Außerdem wird die kollektive Sprecher-Instanz zweimal zu einem 

Ich zugespitzt: in Vers 1,3, als das Ich Maria als Gegenstand seiner Reflexion 

offenbart (und die mueter, die ich maine), und in Vers 3,3, als sich das Ich stell-

vertretend für das Wir der Gläubigen die Hilfe der Gottesmutter herbeisehnt: in 

deiner huet so wär ich gerne.27  

 Letztlich wird man folgern müssen, dass der Mönch damit gerade jene Ele-

mente von Verbum bonum umformuliert, die die liturgische Funktion der latei-

nischen Sequenz betreffen: Diese kann eine liturgische Zeitebene auch deswe-

gen eröffnen, weil ihre Aufführung ohnehin Teil der Liturgie ist und in dieser 

Situation so immer schon eine Verbindung zum Heilsgeschehen besteht. Wir 

süllen loben all die raine hingegen richtet sich offenbar vordringlich an ein Pub-

likum, das die Sequenz zur eigenen Erbauung rezipiert und in der neu inserier-

ten Instanz des Ich eine Identifikationsfigur findet, durch deren Mund die Bitte 

um Schutz formuliert werden kann.  

3 Die Übertragung Heinrich Laufenbergs 

Anders als der Mönch von Salzburg hat Heinrich Laufenberg sich darum be-

müht, in seiner Übertragung des Verbum bonum seine Bindung an die Vorlage 

geradezu demonstrativ herauszukehren.28 Wie sehr er sich ihren Vorgaben (zu-

mindest auf den ersten Blick) fügt, kann bereits der Anfangsvers nachdrücklich 

unterstreichen: Ejn verbum bonum et suaue (1,1) ist in der Formulierung weitest-

gehend ein Zitat des lateinischen Initiums – lediglich die Einfügung des Artikels 

‚ein‘ wahrt den Eindruck einer wenigstens rudimentären Verdeutschung. Im 

|| 
27 Unbenommen bleibt dabei, dass das Ich auch so gelesen werden kann, dass es sich auf den 

Dichter bezieht. Zu diesem Punkt hat sich während der Tagung eine intensive Diskussion 

ergeben. Für ihre Anregungen danke ich Andreas Kraß, Berlin, und Anja Becker, München.  

28 Heinrich Laufenberg hat das Œuvre des Mönchs von Salzburg mindestens in Auszügen 

gekannt. In der Liederhandschrift B 121 4° sind mit G 33, G 1, G 28 und G 10 vier Lieder des 

Mönchs aufgenommen. Ob Laufenbergs Übersetzungstätigkeit durch den Mönch beeinflusst 

worden ist, bleibt indes schwierig einzuschätzen. Von den vier sicher von ihm rezipierten 

Mönch-Liedern handelt es sich nur bei G 28 (Mundi renovatio) um eine Übersetzung aus dem 

Lateinischen. Zum Fremdgut in der Handschrift vgl. Wachinger: Notizen, S. 354–355.  



150 | Britta Bußmann 

  

Gegensatz zu der sonst bei Übersetzungen öfter zu beobachtenden Neigung, 

Nähe zum Ausgangstext nur zu Beginn der Adaptation gleichsam strategisch zu 

signalisieren, um dann von der Quelle abweichen zu können,29 ist im Fall der 

Verbum-bonum-Übertragung Laufenbergs die anfänglich zu konstatierende 

Bearbeitungstendenz durchaus prägend für die gesamte Sequenz. Dies kann die 

nachfolgende Wiedergabe der von Wackernagel besorgten Edition des Liedtex-

tes verifizieren:30  

Verbum bonum et suave 

 1.  Ejn verbum bonum et suaue 

   sand dir got, dz heisset aue: 

   zehande wert du gotz conclaue, 

   mter, magt et filia. 

2.  Da mitte wurdest saluata 

   vom helgen geiste fecundata, 

   von herr dauitz stammen nata, 

   on dorne sind din lilia. 

3.  Aue, mter salomonis, 

   maget, schâper gedeonis, 

   die dryg künge tribus donis 

   lobent puerperium. 

4.  Aue, dsunnen protulisti, 

   aue, jhesum genuisti, 

   diser welte contulisti 

   leben vnd imperium. 

5.  Aue, sponsa verbi summi, 

   aromatum virga fumi, 

   port des meres, signum dumi, 

   vnd der engel domina. 

|| 
29 Kraß beobachtet ein solches strategisches Vorgehen bereits für die sogenannte ‚Mariense-

quenz von Muri‘, eine Bearbeitung der Mariensequenz Ave praeclara maris stella, bei der die im 

ersten Versikel suggerierte Vorlagentreue offenbar die Aktualisierung der Sequenz im Dienst 

ihrer neuen Gebrauchssituation als geistliches Lied speziell für Frauen überspielen soll. Vgl. 

Kraß, S. 94–96. 

30 Da die Straßburger Handschrift B 121 4° verbrannt ist, müssen die Lieder Heinrich Laufen-

bergs nach der heutigen Maßstäben nicht genügenden Edition Wackernagels (Verbum bonum 

et suave: Wackernagel 2, S. 603, Nr. 782) zitiert werden (vgl. zur Kritik: Bärnthaler, S. 53–54). 

Die Lesarten sind ebenfalls dieser Edition entnommen. Die Strophenzählung der Ausgabe ist 

zugunsten einer Versikelzählung ersetzt worden.  



 Das Spiel mit der Nähe | 151 

  

6.  Nun bittend wir dich, vns emenda, 

   dar nah, mter, vns commenda,  

   dinem kinde adhabenda 

   yemer ewig gaudia. 

Lesarten: 

1,4 magt] mag. 2,1 wurdest] wurdestu? 6,1 dich] später übergeschrieben.  

Folgt man der Argumentation Burghart Wachingers, dann richtete sich Laufen-

bergs Interesse primär auf die formal-sprachliche Seite des Transfers. Denn wie 

es sonst nur für wenige andere seiner Lieder gelte, lege er diese Adaptation als 

„kühne[], experimentell wirkende[] Sprach- und Zitatmontage“ an, indem er in 

den einzelnen Zeilen deutsche Versanfänge mit lateinischen Reimwörtern kom-

biniere.31 Da er dabei gleichzeitig die originale Syntax vereinfache – sichtbar 

wird dies vor allem in der Umsetzung der ersten drei Versikel, in der die kom-

plexeren Relativsatz- und Partizipialkonstruktionen in simplere parataktische 

Gefüge umgemodelt wurden –, lasse dies an ein in geringem Umfang latein-

kundiges Zielpublikum denken, das dem anspruchsvolleren Latein des Origi-

nals nicht gewachsen war, die Zitate aber aufzulösen vermochte.32  

 Dieser Analyse wird man sich in vielen Punkten anschließen können. Tat-

sächlich bindet Laufenberg sich derart eng an die lateinische Vorlage, dass sein 

Lied sogar zum Nachweis bislang unbekannter Überlieferungsvarianten der 

Originalsequenz herhalten kann: Ich denke hier an den Austausch des Reim-

worts salutata gegen saluata in Vers 2,1 und die Umstellung der Verse 5,2 und 

3.33 Eine ostentative Nähe zum Prätext herrscht freilich nicht allein in den direkt 

zitierten Passagen, deren Inserierung, das sei in Erweiterung von Wachingers 

Analyse hinzugefügt, besonders zum Ende der Sequenz hin die bloße Über-

nahme der Reimwörter bei weitem übersteigt. Die Wiedergabe von Versikel 5 

beispielsweise kommt, ähnlich wie der Transfer des Initiums, mit einem Mini-

|| 
31 Wachinger: Notizen, S. 376 und S. 378 (Zitat). Der Sonderstatus dieser Adaptation erklärt 

sich durch ihre späte Abfassungszeit, die durch die Anordnung in der Handschrift dokumen-

tiert ist. Während die regelrechten Übersetzungen größtenteils der Anfangsphase von Laufen-

bergs Schaffenszeit zuzurechnen sind, ist Wackernagel 2, Nr. 782 nämlich im Verbund mit 

mehreren auf die Spanne von 1442 bis 1445 datierten Liedern tradiert. Die Übertragung gehört 

also der Zeit kurz vor Laufenbergs Klostereintritt an. Vgl. Wachinger: Notizen, S. 353–357. – Die 

besondere Form der Vorlagenaneignung hat auch für das Laufenberg-Lied dazu geführt, dass 

es kaum eine Auseinandersetzung mit ihm gibt. Bärnthaler hat es in seine Studie zur Analyse 

von Laufenbergs Übersetzungstechnik nicht aufgenommen. Vgl. Bärnthaler, S. 70–71.  

32 Vgl. Wachinger: Notizen, S. 376. 

33 Siehe hierzu die Varianten der diesem Beitrag beigefügten Edition, S. 140–141.  



152 | Britta Bußmann 

  

mum an deutschen Wendungen aus: Nur die zwei Halbverse port des meres und 

und der engel (5,3–4) sind keine direkten Übernahmen des lateinischen Wort-

lauts. Nähe zum Original entsteht darüber hinaus auch dadurch, dass sich im 

zweiten Teil der Sequenz viele der deutschen Versanteile als direkte, die ur-

sprüngliche Wortreihenfolge reproduzierende Übersetzungen erweisen.  

 Für diese Art der Übertragung ist Laufenberg offenbar durchaus bereit, 

Konzessionen einzugehen. Grundsätzlich nämlich scheint er die sprachliche 

Nähe zur Vorlage und die exakte Wiedergabe der Reimwörter und der lateini-

schen Kadenzen als wichtiger empfunden zu haben als die Bewahrung der Met-

rik. So geht die Regelmäßigkeit der Form, die Verbum bonum so sehr auszeich-

net, in der Übertragung an einigen Stellen verloren. Gerade in den ersten beiden 

Versikeln führt Laufenberg viele Auftakte neu ein.34 Gegenüber den Acht- bzw. 

Siebensilbern der lateinischen Vorlage finden sich hier zudem eine Reihe von 

zusätzlichen Silben.35 Dies wäre an sich nicht unbedingt bemerkenswert. In 

einem hebungszählenden Verfahren sind Auftakte schließlich folgenlos, und 

die flexible Taktfüllung der mittelalterlichen Musik stört sich nicht an einzelnen 

Plussilben. Dennoch fällt auf, dass Laufenberg im späteren Verlauf der Sequenz 

die Auftaktlosigkeit und die geforderte Silbenzahl der Verse weitestgehend 

respektiert hat.  

 Dass Laufenberg zugunsten seiner sprachlichen Experimentierfreudigkeit 

vollständig von einer eigenen inhaltlichen Deutung abgesehen hat, wie es die 

bisherige Analyse und auch Wachingers Einschätzung der Sequenz als verein-

fachende Bearbeitung vielleicht suggerieren mögen, wird man in dieser Zuspit-

zung freilich nicht sagen können. Vielmehr ist Laufenbergs Sequenz durchaus 

ein Beispiel dafür, dass sprachliche Nähe eigene Lesarten nicht von vornherein 

ausschließen muss. Schlüssel für sein Verständnis ist dabei die bereits von 

Wachinger hervorgehobene Ummodellierung der Satzstruktur in den ersten drei 

Versikeln. Sicherlich vereinfachen diese Veränderungen die Grammatik der 

fraglichen Partien und können daher im Sinne Wachingers als strategische 

Eingriffe zur Rezeptionssicherung aufgefasst werden. Doch haben sie darüber 

hinaus weitreichende inhaltliche Folgen, weil Maria nun wesentlich früher ins 

Zentrum des Textes tritt und überdies von vornherein direkt angesprochen wird: 

Ein verbum bonum et suaue / sand dir got (1,1–2). Jene Distanz zwischen Sprech-

|| 
34 Neu hinzugefügte Auftakte finden sich in den Versen 1,1; 1,3; 2,1; 2,2; 2,4 und 6,1.  

35 Neun statt der von der Verbum-bonum-Strophe geforderten acht Silben finden sich in den 

Versen 1,1; 1,3 und 2,2; acht statt der geforderten sieben in Vers 2,4. Dennoch kann Laufenberg 

die Struktur der Strophe genauer reproduzieren als der Mönch, der die vorgegebene Silbenzahl 

nie erreicht. 



 Das Spiel mit der Nähe | 153 

  

instanz und Gottesmutter, die in der Originalsequenz zu Anfang prägend ist und 

bis zur Formulierung der Schlussbitte schrittweise überwunden werden muss, 

ist in Laufenbergs Version folglich immer schon getilgt. Als Bearbeitungsten-

denz fügt sich das zu seinen sonstigen Übersetzungen, die ebenfalls das Ver-

hältnis zwischen Maria und den Gläubigen betonen.36  

 Die Umformulierung des Sequenzbeginns nimmt zudem entscheidend Ein-

fluss darauf, wie Laufenberg die auf die liturgische Funktion des Verbum bonum 

bezogenen Elemente in seine Bearbeitung transferiert. Zwar repetiert er in sei-

ner Adaptation den Wechsel zwischen präsentischen (wert; 1,3/lobent; 3,4) und 

präteritalen Verbformen, den das Original vorgibt, schafft also die Grundlage, 

um in ähnlicher Weise wie die lateinische Sequenz die in der Liturgie vermittel-

te doppelte Wahrnehmung des Heilsgeschehens als zugleich Gegenwärtiges wie 

Vergangenes herauszustellen. Aus dieser Perspektive könnte seine Übertragung 

die liturgischen Aufgaben der Vorlage übernehmen. In der neu gestalteten Ein-

gangspartie der Verdeutschung fehlt allerdings gerade jener Hinweis auf die 

Sprechsituation, mit der sich das Sprecher-Wir des Verbum bonum als Akteur 

der Liturgie inszeniert, nämlich der Hinweis auf das eigene Singen (Perso-

nemus; 1,2). Die Kommunikationssituation der Laufenberg-Sequenz erscheint 

wie diejenige der Mönch-Fassung intimer, als direktes Gespräch zwischen dem 

erst zum Ende des Liedes konkretisierten wir (6,1) und der Gottesmutter. Ob-

wohl dies im Fall von Laufenbergs Übertragung insgesamt weniger eindeutig 

ist, könnte man daher – vergleichbar zu der Sequenz des Mönchs von Salzburg 

– an eine gebetsähnliche Rezeptionssituation des Liedes im Rahmen der priva-

ten Frömmigkeit denken.37  

4 Fazit 

Überblickt man die Befunde, dann lassen sich zwei grundsätzliche Beobach-

tungen festhalten: Zunächst zeigen beide Lieder, wie spielerisch die spätmittel-

alterlichen Autoren mit Kategorien wie Nähe zum oder Ferne vom Ausgangstext 

umzugehen vermögen. Gerade die Umsetzung der lateinischen Syntax wird für 

den Mönch von Salzburg und Heinrich Laufenberg zu einem flexibel handhab-

|| 
36 Vgl. Bärnthaler, S. 263. 

37 Vgl. Wachinger: Notizen, S. 375. Er denkt zudem an eine ,meditative Aneignungʻ (ebd.) der 

Originalsequenz in der Übertragung, sodass dann also offenbar der Übersetzungsprozess als 

fromme Übung zu werten wäre.  



154 | Britta Bußmann 

  

baren Instrument, das einerseits für Laufenberg Freiraum für Eigenes schafft, 

andererseits vom Mönch zur Verknüpfung des Reprodukts mit dem Prätext, also 

zumindest zu einer graduellen Beschränkung des inhaltlichen Freiraums, ge-

nutzt werden kann.  

Darüber hinaus bestätigt die detailliertere Analyse der Liedtexte Wachin-

gers Thesen zur Gebrauchssituation der volkssprachlichen Adaptationen. Beide 

Bearbeitungen remodellieren gerade jene Elemente der lateinischen Vorlage, 

die direkt auf ihre liturgische Funktion zugeschnitten sind. Ob sich die These 

von einer primären Nutzung der Hymnen- und Sequenzübertragungen im Kon-

text der privaten Frömmigkeit über den konkreten Fall hinaus pauschalisieren 

lässt,38 können freilich nur weiterführende Analysen erweisen. Das letzte Wort 

über den Zweck der spätmittelalterlichen Hymnen- und Sequenzübertragungen 

ist ohnehin selbst für die hier behandelten Lieder nicht gesprochen. Hier ein 

auch nur annähernd abschließendes Urteil fällen zu können, setzte nämlich 

immer schon einen Einbezug der Melodie voraus. Die grundsätzliche Sangbar-

keit der Bearbeitungen sowie der Umstand, dass zumindest der Mönch den 

Wortlaut seines Textes deutlicher auf die Musik abgestimmt hat, als das Origi-

nal dies tut,39 legen nahe, dass eine Aufführung der Lieder wenigstens von den 

Dichtern antizipiert worden ist. Ob hierin ein Widerspruch zu der in die Texte 

eingeschriebenen intimeren Kommunikationssituation zwischen Sprecherin-

stanz und Gottesmutter liegt, kann zu diesem Zeitpunkt noch nicht abschlie-

ßend beantwortet werden, soll aber als Problem ausdrücklich benannt sein.  

Literaturverzeichnis 

Angenendt, Arnold, Karen Meiners: Erscheinungsformen spätmittelalterlicher Religiosität. In: 

Divina Officia. Liturgie und Frömmigkeit im Mittelalter. Hg. von Patrizia Carmassi. Wolfen-

büttel 2004 (Ausstellungskataloge der Herzog August Bibliothek 83), S. 25–35. 

|| 
38 Im Fall der hier besprochenen Übertragungen sind Aussagen auch deswegen relativ ein-

fach zu treffen, da die lateinische Vorlage die liturgische Sprechsituation vergleichsweise 

direkt abbildet, und Veränderungen daher rasch ins Auge fallen. Dies muss aber nicht notwen-

dig so sein.  

39 In den Versikeln 5 und 6 werden beispielsweise die entscheidenden Personalpronomen 

dich (5,4), das heißt die Anrede an Maria, und uns (6,4), das sich auf das Sprecher-Kollektiv 

bezieht, so angeordnet, dass sie durch Melismen betont werden. Vgl. Mönch: Melodien, S. 112–

114. 



 Das Spiel mit der Nähe | 155 

  

Bärnthaler, Günther: Übersetzen im deutschen Spätmittelalter. Der Mönch von Salzburg, 

Heinrich Laufenberg und Oswald von Wolkenstein als Übersetzer lateinischer Hymnen und  

Sequenzen. Göppingen 1983 (GAG 371). 

Bernt, G.: Art. ‚Verbum bonum et suave‘. In: Marienlexikon 6 (1994), S. 591. 

Brunner, Horst: Tradition und Innovation im Bereich der Liedtypen um 1400. Beschreibung und 

Versuch der Erklärung. In: Textsorten und literarische Gattungen. Dokumentation des 

Germanistentages in Hamburg vom 1. bis 4. April 1979. Berlin 1983, S. 392–413. 

Die geistlichen Lieder des Mönchs von Salzburg. Hg. von Franz Viktor Spechtler. Berlin, 

New York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germani-

schen Völker, N. F. 51).  

Hausmann, Albrecht: Übertragungen: Vorüberlegungen zu einer Kulturgeschichte des Repro-

duzierens. In: Formen und Konzepte von Reproduktion in Mittelalter und Früher Neuzeit. 

Hg. von Britta Bußmann u. a. Berlin, New York 2005 (Trends in Medieval Philology 5), 

S. XI–XX.  

Janota, Johannes: Studien zu Funktion und Typus des deutschen geistlichen Liedes im  

Mittelalter. München 1968 (MTU 23). 

Kraß, Andreas: Spielräume mittelalterlichen Übersetzens. Zur Bearbeitung der Mariensequenz 

Stabat mater dolorosa. In: Übersetzen im Mittelalter. Cambridger Kolloquium 1994. Hg. 

von Joachim Heinzle, L. Peter Johnson, Gisela Vollmann-Profe. Berlin 1996 (Wolfram-

Studien 14), S. 87–108. 

Der Mönch von Salzburg: Die Melodien zu sämtlichen geistlichen und weltlichen Liedern. 

Hg. von Hans Waechter, Franz Viktor Spechtler. Göppingen 2004 (GAG 719). 

München, BSB, cgm 715. http://daten.digitale-sammlungen.de/0007/bsb00079143/images/

index.html?fip=193.174.98.30&id=00079143&seite=1 (19. Juli 2016). 

Nemes, Balázs J.: Das lyrische Œuvre von Heinrich Laufenberg in der Überlieferung des 

15. Jahrhunderts. Untersuchungen und Editionen. Stuttgart 2015 (ZfdA, Beihefte 22). 

Reiffenstein, Ingo: Deutsch und Latein im Spätmittelalter. Zur Übersetzungstheorie des 14. und 

15. Jahrhunderts. In: Fs. für Siegfried Grosse. Hg. von Werner Besch u. a. Göppingen 1984 

(GAG 423), S. 195–208.   

Reiffenstein, Ingo: Übersetzungstypen im Spätmittelalter. Zu den geistlichen Liedern des 

Mönchs von Salzburg. In: Lyrik des ausgehenden 14. und des 15. Jahrhunderts. Hg. von 

Franz Viktor Spechtler. Amsterdam 1984 (Chloe 1), S. 173–205.   

Salzer, Anselm: Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in der deutschen Literatur und  

lateinischen Hymnenpoesie des Mittelalters. Mit Berücksichtigung der patristischen  

Literatur. Eine literar-historische Studie. Linz 1893. 

Schiendorfer, Max: Der Wächter und die Müllerin verkêrt, geistlich. Fußnoten zur Liedkontra-

faktur bei Heinrich Laufenberg. In: Contemplata aliis tradere. Studien zum Verhältnis von 

Literatur und Spiritualität. Hg. von Claudia Brinker u. a. Bern u. a. 1995, S. 273–316. 

Schiendorfer, Max: Johanniterbibliothek Straßburg, Cod. B 121. Die verlorene Lieder-

handschrift Heinrich Laufenbergs. In: Entstehung und Typen mittelalterlicher Lyrik-

handschriften. Akten des Grazer Symposiums 13.–17. Oktober 1999. Hg. von Anton 

Schwob und András Vizkelety unter Mitarbeit von Andrea Hofmeister-Winter. Bern u. a. 

2001 (Jahrbuch für Internationale Germanistik A 52), S. 223–241. 

Spechtler, Franz Viktor: Einleitung. In: Die geistlichen Lieder des Mönchs von Salzburg. Hg. von 

dems. Berlin, New York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte 

der germanischen Völker, N. F. 51), S. 1–109.  

Wachinger, Burghart: Art. ‚Laufenberg, Heinrich‘. In: VL2 5 (1985), Sp. 614–625. 



156 | Britta Bußmann 

  

Wachinger, Burghart: Art. ‚Mönch von Salzburg‘. In: VL2 6 (1987), Sp. 658–670. 

Wachinger, Burghart: Der Mönch von Salzburg. Zur Überlieferung geistlicher Lieder im späten 

Mittelalter. Tübingen 1989 (Hermaea, N. F. 57).  

Wachinger, Burghart: Notizen zu den Liedern Heinrich Laufenbergs. In: Medium Aevum 

deutsch. Beiträge zur deutschen Literatur des hohen und späten Mittelalters. Fs. für Kurt 

Ruh. Hg. von Dietrich Huschenbett u. a. Tübingen 1979, S. 349–385. 



  

Youri Desplenter 

Ave sonder wee sterre der zee 

Die älteste mittelniederländische Reimübersetzung 
des Ave maris stella 

In einer Handschrift, die höchstwahrscheinlich aus einem der für die geistliche 

mittelniederländische Literatur wichtigsten Klöster stammt, Groenendaal (Hoei-

laart, in der Nähe von Brüssel), befinden sich nicht nur grundlegende Exzerpte 

aus den volkssprachlichen Schriften der Mystiker Jan van Ruusbroec († 1381) 

und vor allem Jan van Leeuwen († 1378), des Klosterkochs.1 Zudem stoßen wir 

hier auch auf einen Text, der sich als die älteste mittelniederländische Reim-

übersetzung des Marienhymnus Ave maris stella (AH 51, S. 140–142, Nr. 123) 

herausstellen könnte. Weil bisher nur zwei gereimte mittelniederländische 

Übersetzungen des bekannten Marienliedes gefunden worden sind,2 und die 

andere aller Wahrscheinlichkeit nach vom Ende des fünfzehnten oder Anfang 

des sechzehnten Jahrhunderts datiert,3 dürfte die oben genannte die ältere sein. 

Sie befindet sich in Hs. Brüssel, KB, 2559–62, die aus drei verschiedenen Teilen 

besteht (fol. 3–175; fol. 176–179; und fol. 180–253), wobei die Hymnenüberset-

zung im ersten Teil (fol. 88r) niedergeschrieben worden ist. Dieser wurde ver-

mutlich zwischen circa 1420 und 1460 verfasst.4  

In diesem Beitrag möchte ich die mögliche Herkunft der Reimübersetzung – 

im Zusammenhang mit ihrer Position in jener Handschrift – untersuchen, diese 

mittelniederländische Version des Ave maris stella besprechen und sie mit an-

deren Übersetzungen desselben Hymnus, die in der niederländischsprachigen 

Region zustande gekommen sind, vergleichen. 

|| 
1 Zu den neueren Übersichten über die volkssprachlichen Werke aus Groenendaal gehören 

Ruh, S. 25–149 und McGinn, S. 5–95. Für Jan van Ruusbroec siehe auch Warnar und Arblaster, 

Faesen. Für Jan van Leeuwen siehe auch Desplenter: Zukunftsvision; und Vandemeule-

broucke, Desplenter. 

2 Siehe Desplenter: Al aertrijc, S. 655–656, D und f; ders.: Overgezet, S. 196. 

3 Es handelt sich um das Lied Ave meers sterre Een moeder goede werde bleven Ghy zyt jonf-

frouwe / Des hemels salighe porte, das sich in Hs. Gent, UB, 901–I (Flandern oder Brabant; 1517–

1518) befindet. Für das Lied und die Handschrift siehe auch Nederlandse Liederenbank.  

4 Zu dieser Handschrift siehe De Vreese: Handschriften, S. 565–588 (Hs. Qq); Stooker, Verbeij, 

Bd. 2, S. 219, Nr. 662; Sherwood-Smith u. a., Bd. 3, S. 1448–1451; Bd. 4, S. 453–455 sowie  

Simons.  

DOI 10.1515/9783110475371-012,  © 2017 Youri Desplenter. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



158 | Youri Desplenter 

  

1 Die gereimten mittelniederländischen 
Übersetzungen lateinischer Hymnen und 
Sequenzen 

Im Gegensatz zur deutschen Tradition sind aus dem mittelniederländischen 

Sprachgebiet auffällig wenige Reimübersetzungen lateinischer Hymnen und 

Sequenzen überliefert. Im Rahmen meiner Doktorarbeit habe ich nicht mehr als 

elf solcher Texte gefunden (bis zum Jahre 1565).5 Es handelt sich dabei um  

(1)  Ave maris stella (Assumptio B. M. V.; AH 51, S. 140–142, Nr. 123): Ave sonder 

wee sterre der zee / gods moeder niet ontwee (Hs. Brüssel, KB, 2559–62: 

fol. 88r); 

(2)  Cultor Dei memento (Fastenzeit; Prudentius; AH 50, S. 29–30, Nr. 30): Goidts 

minnaer uutvercoren / Denct hoe syt herboren (Hs. Brüssel, KB, 2955–56: 

fol. 138r–v);  

(3)  Vexilla regis prodeunt (Hl. Kreuz; Venantius Fortunatus; AH 50, S. 74–75, 

Nr. 67): Des conincs banieren sijn nu voert comen / Die teykene des crucen 

schinen claer (Hs. Den Haag, KB, 135 E 36: fol. 134v–135v);6  

(4)  Vexilla regis prodeunt (dasselbe): Des coninghs wympel toenen hem des 

cruces crafft / gheefft sijnen schijn dair aen myt vleisch ghehanghen hefft (Hs. 

Brüssel, KB, 11797: fol. 218v–219r);  

(5)  Ave mundi spes maria (Maria; PL 217, Sp. 917–920): Ic gruetu hope der welt al 

Ic gruetu moeder sonder misval / Ic gruetu sachtmoedige vrouwe (Hs. Brüssel, 

KB, IV 1239: fol. 153r–154v);7  

(6)  Ave mundi spes maria (dasselbe): God groete di der weerelt hope maria / God 

groete di milde ende goedertiere maria (Hs. Leuven, UB, 2: fol. 93r–96v );8  

(7)  nicht identifiziert (über Vinzentius): Grote lyden ende grote striden / om 

godes willen nu te liden (Hs. Brüssel, KB, 5106: fol. 37va–vb);  

|| 
5 Siehe Desplenter: Overgezet, S. 196. 

6 Siehe Oosterman, R 222. 

7 Siehe ebd., R 172. 

8 Siehe ebd., R 82. 



 Ave sonder wee sterre der zee | 159 

  

(8) O beatae Margaretae (Margaretha; AH 44, S. 200–201, Nr. 223): Hoe 

ghenoechlijc is die hoochtijt der glorioser maghet sinte mergriet / Want van 

haren edelen strijt die heilighe kerc haer nu verblijt (Hs. Den Haag, KB, 71 J 

71: fol. 172r–v und Hs. Leiden, UB, Ltk. 276: fol. 95va–96rb).  

Drei weitere Reimübersetzungen eignen sich dazu, auf die Melodie des lateini-

schen Originals gesungen zu werden, nämlich:  

(1)  Ave maris stella: Ave meers sterre Een moeder goede werde bleven Ghy zyt 

jonffrouwe / Des hemels salighe porte (Hs. Gent, UB, 901–I: fol. 34r);  

(2)  Christe qui lux es et dies / Noctis (Komplet; AH 51, S. 21–23, Nr. 22): Christe 

die lucht zijt en dagheraet / Duer U den donckeren nacht vergaet (Hs. Brüssel, 

KB, 19547: fol. 120r);  

(3)  Christe qui lux es et dies / Noctis (dasselbe): Cryste du byste licht ende 

dach / voer di sich nyemant verborgen en mach (Hs. SBB, mgo 185: S. 208).  

Auffällig ist, dass fast alle diese Reimübersetzungen aus dem Süden des nieder-

ländischsprachigen Gebietes stammen. Ob dies im Zusammenhang steht mit der 

Beobachtung, dass in jener Region relativ wenige Prosaübersetzungen lateini-

scher Hymnen und Sequenzen verfasst wurden, lässt sich aufgrund der gerin-

gen Anzahl der Texte schwer ermitteln. Vielleicht dürfen wir mit Oosterman 

annehmen, dass vor allem die Devotio Moderna und die weite Verbreitung des 

Stundenbuchs von Geert Grote († 1384; siehe auch unten) für die geringe Anzahl 

von Reimgebeten (und möglicherweise von Reimübersetzungen lateinischer 

religiöser Lieder) aus dem Norden verantwortlich sind.9  

Weiterhin ist erwähnenswert, dass drei der oben genannten Handschriften 

– Hss. Brüssel, KB, 2559–62; 2955–56 und 11797 – mit Männergemeinschaften in 

Verbindung stehen.10 Für die erste Handschrift ist möglicherweise ein Zusam-

menhang mit Groenendaal anzunehmen, wie oben schon erwähnt. Darauf wird 

noch einzugehen sein. In Hs. 2955–56 steht die Reimübersetzung in einem Teil 

der Handschrift, der im Jahre 1564 von einem Mann kopiert wurde. Für wen die 

Handschrift ursprünglich bestimmt war, ist unklar, aber möglicherweise hat 

dieser scriver [Schreiber] Texte aus seiner eigenen Gemeinschaft als Vorlage 

verwendet. Die dritte Handschrift hat keine sicher nachweisbare Verbindung zu 

einer religiösen Männergemeinschaft. Das Buch wurde um 1465 zwar von Frau-

en im Tal von Josaphat (Bergen op Zoom) geschrieben, diese aber haben sich 

|| 
9 Siehe ebd., S. 114–116.   

10 Siehe Desplenter: Al aertrijc, S. 546. 



160 | Youri Desplenter 

  

auf eine Vorlage gestützt, die 1451 von Minderbrüdern aus Mecheln geschrieben 

wurde, und dabei sicherlich Stellen übernommen. Daher könnte auch die 

Reimübersetzung von Vexilla regis prodeunt aus der älteren Handschrift kopiert 

worden sein.  

Im Gegensatz zum Beispiel zur englischen oder deutschen Tradition schei-

nen alle mittelniederländischen Reimübersetzungen Einzelschöpfungen zu 

sein, die keine (weite) Verbreitung fanden. Auffällig ist jedoch, dass von Ave 

maris stella und Vexilla regis prodeunt auch im englischen Sprachgebiet die 

meisten Reimübersetzungen angefertigt worden sind.11 Es handelt sich dabei 

natürlich um äußerst bekannte lateinische liturgische Lieder mit einer Thema-

tik, die im gesamten Mittelalter sehr populär gewesen ist (Maria und Passion). 

Der Teil der Handschrift Brüssel, KB, 2559–62, in dem sich Ave sonder wee 

sterre der zee befindet, ist sicherlich älter als der Codex, in dem die andere mit-

telniederländische Reimübersetzung des bekannten Marienhymnus bewahrt 

worden ist; sie könnte sogar älter als alle anderen Manuskripte mit mittelnieder-

ländischen gereimten Versionen lateinischer Hymnen und Sequenzen sein. 

Damit wäre Ave sonder wee sterre der zee wohl die älteste überlieferte mittelnie-

derländische Reimübersetzung eines lateinischen liturgischen Liedes aus dem 

niederländischen Sprachgebiet überhaupt.12 

2 Hs. Brüssel, KB, 2559–62: Inhalt  

Obwohl die Handschrift Brüssel, KB, 2559–62 vor allem eine sehr interessante 

Quelle für die Van Leeuwen-Forschung darstellt, ist sie bisher relativ wenig 

beachtet worden. Das ist erstaunlich, weil schon seit einem halben Jahrhundert 

bekannt ist, dass die Handschrift vermutlich aus Groenendaal stammt,13 und vor 

allem Ruusbroec im letzten Jahrhundert intensive Aufmerksamkeit gefunden 

hat.14 Wir haben es hier mit einem Konvolut aus drei Teilen zu tun: (1) Beim 

ersten Teil handelt es sich möglicherweise um ein Rapiarium eines Klosterbru-

ders, auf das noch zurückzukommen sein wird (um 1420–1460), fol. 3r–175v.15 

|| 
11 Siehe ebd., S. 547. 

12 Für die Datierungen der Handschriften siehe Desplenter: Al aertrijc, S. 901–958.  

13 Siehe Lourdaux, Persoons, S. 66.  

14 Siehe Anm. 1.  

15 Ein Rapiarium ist eine Sammlung von Zitaten und Aufzeichnungen, die zum persönlichen 

Bedarf aufgeschrieben wurden. Rapiaria sind charakteristisch für die Spiritualität der Devotio 

Moderna (siehe Van Beek, S. 96–98). 



 Ave sonder wee sterre der zee | 161 

  

Hinzu kommen (2) ein Fragment des Textes Der mynnen regel aus einem ande-

ren Manuskript (um 1500), fol. 176r–179v,16 und (3) das Fragment eines Kollatien-

buches mit Exzerpten aus der Bibel und aus den Schriften u. a. von Augustinus, 

Hieronymus, Ambrosius, Gregorius und Bernardus aus einer dritten Handschrift 

(2. H. 15. Jh.).17 Wie schon angegeben, befindet sich die Übersetzung von Ave 

maris stella im ersten Teil dieses Konvoluts (fol. 88r). Dieser enthält einige Dut-

zend Exzerpte aus den Schriften Ruusbroecs, aber vor allem auch aus denen des 

sogenannten ‚guten Koches‘ von Groenendaal, Jan van Leeuwen.18 Sie wechseln 

sich mit Reimsprüchen, geistlichen Gedichten und Liedern ab.19 Viele dieser 

Kleintexte bilden Gruppen; aber die Reimübersetzung von Ave maris stella zählt 

nicht dazu. Diese befindet sich nämlich isoliert ungefähr in der Mitte einer Rei-

he von achtzehn Exzerpten aus Ruusbroecs Rijcke der ghelieven (um 1333).20  

Es handelt sich dabei keineswegs um beliebige Exzerpte aus dieser Erst-

lingsarbeit. Obwohl Ruusbroec seine Schriften im Allgemeinen in Prosa verfasst 

hat, enthalten bestimmte seiner Traktate längere Abschnitte in Reim oder 

Reimprosa, vor allem seine erste und seine letzte Schrift (Rijcke der ghelieven 

[‚Das Reich der Geliebten‘] und Vanden XII beghinen [‚Von den zwölf Begi-

nen‘]).21 Die achtzehn Exzerpte in Hs. Brüssel, KB, 2559–62 sind allesamt Frag-

mente aus Rijcke der ghelieven, die mit Ausnahme des ersten alle gereimt sind. 

In dieser Schrift kommen fast alle gereimten Stellen im mittleren Teil vor, in 

dem die sieben Gaben des Heiligen Geistes besprochen werden.22 Bei dieser 

Auseinandersetzung ist Ruusbroec ziemlich systematisch vorgegangen: Bei 

jeder Gabe hat er zuerst dargelegt, was die Gabe ist und was sie bei den Men-

schen bewirkt, und danach hat er diejenigen, die mit der Gabe versehen sind, 

mit einer der Seligpreisungen aus der Bergpredigt, mit einem der Engelchöre, 

mit Gott in seiner Gottheit und in seiner Menschheit und schließlich mit einem 

|| 
16 Es ist nicht deutlich, ob es sich hier um einen weiteren Zeugen desselben Textes handelt, 

den 1987 Vekeman besprochen hat, und der in mindestens einer Handschrift (falsch) Jan van 

Ruusbroec zugeschrieben wurde (Vekeman, S. 147). Ich danke Thom Mertens (Universiteit 

Antwerpen) für den Hinweis auf den Beitrag von Vekeman.  

17 Siehe Simons, S. 7 und Van Beek, S. 175–177. 

18 Simons, S. 72–73 hat 153 Exzerpte von Van Leeuwen gezählt und (nur) 65 von Ruusbroec. 

Bisher hat man die Handschrift jedoch vor allem als wichtig für die Ruusbroec-Forschung 

betrachtet.  

19 Die meisten dieser Gedichte und Sprüche sind von De Vreese (Middelnederlandsche 

geestelijke gedichten) herausgegeben worden (1900–1901).  

20 Siehe Anm. 24. 

21 Siehe Willaert: Prozaïst, S. 142. 

22 Siehe ebd., S. 148. 



162 | Youri Desplenter 

  

Teil des Kosmos verbunden. Das alles hat er in Prosa geschrieben. Nachdem 

eine Gabe auf solche Weise erläutert worden ist, folgt eine Auseinandersetzung 

in Reimform, die teils aus einer Wiederholung, teils aus neuen Perspektiven auf 

die Gabe besteht. Der gereimte Teil enthält dabei jedes Mal drei Komponenten: 

Die erste ist eigentlich eine Paraphrase der Prosaauseinandersetzung, die zwei-

te erklärt, welche vier Sünden den Erhalt der Gabe erschweren, und die dritte 

Komponente macht deutlich, welche vier Sünden jene Gabe vertreiben können. 

Den gereimten Teilen kommen also verschiedene Funktionen zu,23 indem sie 

erstens signalisieren, dass die Auseinandersetzung mit einer der sieben Gaben 

fast abgeschlossen ist (strukturierende Funktion), zweitens zusammenfassen, 

was im Prosateil zu lesen ist (komprimierende Funktion), und es drittens dem 

Leser ermöglichen, sich das Wesentliche durch den Reim leichter einzuprägen 

(mnemotechnische Funktion). Es sind also diese gereimten Schlussbestandteile 

jeder Gabenauseinandersetzung, die in Hs. Brüssel, KB, 2559–62 aufgenommen 

worden sind, mit der mittelniederländischen Übersetzung von Ave maris stella 

(fast) genau in der Mitte. Der Kopist dieser Handschrift hat dabei nicht einfach 

die Folge des Ruusbroec-Textes übernommen, sondern hat die gereimten Stel-

len auf eine andere Weise geordnet, wie die folgende Übersicht zeigt:24 

Gottesgabe, Reihenfolge  
Rijcke der ghelieven 

Hs. Brüssel, KB, 2559–62, 
fol. 84v–88r 

Hs. Brüssel, KB, 2559–62, 
fol. 88v–90v 

Gottesfurcht (vreese Gods) 2 11 

Frömmigkeit (goedertierenheit) 1 (Prosa); 4 12 

Erkenntnis (const) 3 13 

Stärke (cracht) 5; 6 14 

Rat (raet) 7; 8 15; 16 

Verstand (verstandicheit) 9 17 

Weisheit (wijsheyt) 10 18 

|| 
23 Siehe ebd. 

24 Es handelt sich um: Rijcke der ghelieven, 1) Z. 757–770 (Prosa); 2) Z. 715–749; 3) Z. 1056–

1070; 4) Z. 877–910; 5) Z. 1197–1231; 6) Z. 1434–1471; 7) Z. 1843–1879; 8) Z. 2037–2067; 9) 

Z. 2205–2234; 10) Z. 2452–2484; 11) Z. 685–714; 12) Z. 846–876; 13) Z. 1012–1038; 14) Z. 1171–

1196; 15) Z. 1816–1842; 16) Z. 2011–2036; 17) Z. 2176–2204; 18) Z. 2422–2451. Die Zeilen verweisen 

auf die neueste Ruusbroec-Edition (The Complete Ruusbroec, Bd. 2). In der ersten Spalte der 

Tabelle sind die Gottesgaben in der Reihenfolge aufgelistet, wie sie Ruusbroec in Rijcke der 

ghelieven besprochen hat. Manchmal hat der Kopist der Hs. Brüssel, KB, 2559–62 zwei Exzerpte 

aus der Darstellung ein und derselben Gabe nacheinander gewählt (siehe zum Beispiel Exzerpt 

5 und 6 aus ‚Stärke‘), manchmal nur eines. 



 Ave sonder wee sterre der zee | 163 

  

Nach den ersten zehn Exzerpten (fol. 84v–88r) finden wir die Übersetzung von 

Ave maris stella, danach folgen die acht anderen Exzerpte (11–18; fol. 88v–90v). 

Auf diese Weise sind (fast) alle gereimten Stellen aus dem mittleren Teil des 

Traktates, in dem Ruusbroec die sieben Gaben des Heiligen Geistes bespricht, in 

Hs. Brüssel, KB, 2559–62 aufgenommen worden. Dabei hat es den Anschein, 

dass der Kopist, der mit dem Hersteller des Rapiarium gleichzusetzen ist,25 zu 

Beginn noch nicht sicher war, wie er verfahren würde.26 Erst ab dem fünften 

Exzerpt weicht er nämlich nicht mehr von der Folge des Traktats ab. Das wäre 

auch die Erklärung dafür, dass erst die zweite Reihe von Exzerpten, nach der 

Hymnenübersetzung, eine Rubrik bekommen hat, in der deutlich angegeben 

wird, was folgt:  

Dits ghenomen uuten rike der ghelieve ende is vanden .vij. godleken gaven ende ho datse 

de mensche besitten mach inder hoester volcomenheit met haren doechden [„Das ist ge-

nommen aus dem Rijcke der ghelieven und handelt von den sieben göttlichen Gaben und 

wie der Mensch sie in der höchsten Volkommenheit mit ihren Tugenden bekommen 

kann“; fol. 89r].  

Das Ende ist auch explizit vermerkt worden: Hier eindet van den .vij. godleken 

ghaeven uten rike der ghelieve [„Hier endet (der Teil) über die sieben göttlichen 

Gaben aus Rijcke der ghelieven“; fol. 90v]. Die erste Reihe von zehn Exzerpten 

hat keine Rubrik oder ein Explizit.  

Nach der zweiten Reihe folgt ein Exzerpt aus Die gheestelike Brulocht [‚Die 

geistige Hochzeit‘], einem der wichtigsten Traktate Ruusbroecs (fol. 91r). Danach 

sind jedoch erneut Exzerpte aus Rijcke der ghelieven aufgenommen worden, drei 

insgesamt (fol. 91v–92v): Das erste ist mit der Nummer zwölf in der obigen Über-

sicht identisch, die anderen zwei sind relativ kurze Auszüge in Prosa. Die Über-

nahme aus Rijcke der ghelieven endet mit zwei (fast) vollständigen Kapiteln aus 

dieser Schrift (Kap. 37 und 38; fol. 92v–95v).27 

Auf jeden Fall ist es dem Hersteller des Rapiarium auf diese Weise gelun-

gen, auf knapp sieben Folioseiten die Lebensphilosophie Ruusbroecs zusam-

menzufassen, die daraus besteht, dass die Sorge um die irdischen Dinge dem 

|| 
25 In den folgenden Ausführungen wird deutlich, weshalb ich annehme, dass ein Mann dieses 

Rapiarium hergestellt hat. 

26 Nur eine Hand hat den ganzen ersten Teil der Handschrift geschrieben (siehe De Vreese: 

Handschriften, S. 580–581).  

27 Siehe ebd., S. 570 für einen Verweis auf die genauen Stellen aus den genannten Schriften.  



164 | Youri Desplenter 

  

Menschen nicht die Ausrichtung auf Gott rauben darf.28 Dass für Ruusbroec die 

Weltentsagung grundlegend war, wird hier besonders deutlich. Obwohl min-

destens ein Ruusbroec-Forscher die Lebensphilosophie Ruusbroecs aus den 

gesamten Reimzusammenfassungen extrahiert hat29 und diese Lesemöglichkeit 

eigentlich auf der Hand liegt, ist, soweit ich feststellen konnte, mit Hs. Brüssel, 

KB, 2559–62 nur eine Handschrift überliefert, in der diese gereimten Stellen als 

eine Art Kompendium des Rijcke der ghelieven gezielt exzerpiert worden sind. 

Nach Warnar könnten die gereimten Schlüsse der Kapitel in diesem Text als 

sehr handliche Zusammenfassungen funktioniert haben für diejenigen, die 

Ruusbroecs Rijcke – oder Teile daraus – in der Öffentlichkeit vorgetragen ha-

ben, zum Beispiel in Predigten oder während informeller Zusammenkünfte, bei 

denen Ruusbroec auch selbst Anhänger und Anhängerinnen unterrichtet hat.30 

Schlagende Beweise, dass Ruusbroecs literarischer Erstling tatsächlich so funk-

tioniert hat, gibt es bisher jedoch nicht. Warnar hat auf jeden Fall nicht auf die 

Möglichkeit hingewiesen, dass die von ihm angenommene Funktion vielleicht 

mit den Exzerpten in Ms. Brüssel, KB, 2559–62 verbunden werden kann. 

Dass sich die Übersetzung des Ave maris stella zwischen den Exzerpten be-

findet, könnte Absicht gewesen sein, aber auch Zufall. Es fällt nämlich auf, dass 

die Größe der Buchstaben in den achtzehn Exzerpten aus Rijcke der ghelieven 

mehr oder weniger dieselbe ist, aber die der Übersetzung deutlich kleiner (siehe 

Abbildung). Die erste Reihe von Exzerpten (1–10) endet ungefähr in der Mitte 

von Folio 88r, die zweite fängt auf der Rückseite an (mit der bereits genannten 

Rubrik). Es ist daher durchaus möglich, dass, wie auch an vielen anderen Stel-

len im Rapiarium deutlich wird, der Kopist einfach Raum gelassen und dann 

später die Hymnenübersetzung eingefügt hat. Das könnte auch erklären, wes-

halb der Rand unter der Übersetzung deutlich kleiner ist als der auf anderen 

Seiten des Rapiarium. Höchstwahrscheinlich brauchte der Kopist den Rand, 

weil er die Rückseite bereits beschrieben hatte (nämlich mit den Exzerpten 11 

und 12 aus Rijcke der ghelieven). Trotzdem könnte er sich bewusst dafür ent-

schieden haben, die Übersetzung des Ave maris stella dort aufzuschreiben und 

nicht an einer anderen Stelle, zum Beispiel, weil dem Hymnus für das Kloster 

Groenendaal – das der Gottesmutter gewidmet war – eine besondere Bedeutung 

zukam, und er so in der Mitte der Lebensphilosophie Ruusbroecs – des ersten 

|| 
28 So deutet Warnar (S. 21–23) die Gesamtheit der gereimten Kapitelschlüsse in Rijcke der 

ghelieven.  

29 Siehe die vorhergehende Anm. 

30 Siehe Warnar, S. 62–64. 



 Ave sonder wee sterre der zee | 165 

  

Priors des Klosters – platziert wurde. Die genaue Absicht des Kopisten lässt sich 

jedoch schwer ermitteln.  

Nach der Erörterung des innerhandschriftlichen Kontextes, in dem sich die 

älteste mittelniederländische Übersetzung des Ave maris stella befindet, stellt 

sich die Frage nach den Entstehungsbedingungen des Rapiarium. 

 

Abb. 1: Die älteste mittelniederländische Übersetzung des Ave maris stella (Hs. Brüssel, KB, 

2559–62, fol. 88r). 



166 | Youri Desplenter 

  

3 Hs. Brüssel, KB, 2559–62: Sitz im Leben 

Die drei Teile des Konvoluts sind alle vor dem Jahre 1500 entstanden, der Ent-

stehungsort aber ist weniger deutlich. Auf jeden Fall befand sich die ganze 

Handschrift im späteren sechzehnten Jahrhundert in Gent; dort gehörte sie den 

Augustiner-Chorfrauen im Kloster Galilea. Das lesen wir auf dem zweiten Folio, 

das erst nach dem Einbinden der drei Teile hinzugefügt wurde.31 Darüber hinaus 

wird hier erwähnt, dass die Handschrift 1573 von dem ehemaligen Rektor Jan 

Stevens († 1578) geschenkt wurde.32 Dieser stammte aus Groenendaal, und dies 

dürfte nach den Ergebnissen mehrerer Studien auch für das Konvolut zutref-

fen.33 Ferner wird vermutet, dass der Groenendaaler Kanoniker Hendrik uten 

Boghaerde, alias Pomerius († 1469), an dem Zustandekommen der Handschrift 

beteiligt gewesen sein könnte,34 dass er zum Beispiel einen großen Teil zusam-

mengesetzt hat und/oder für die Exzerpte verantwortlich gewesen ist. Pomerius 

hat nämlich um 1420 De origine monasterii Viridisvallis geschrieben, eine Über-

sicht der Groenendaaler Frühgeschichte, welche die hagiografischen Biografien 

von Jan van Ruusbroec und Jan van Leeuwen enthält. Bestimmte Zeugnisse 

über Ruusbroec im Rapiarium hat Pomerius zum Beispiel in seine Chronik ein-

gearbeitet (und nicht umgekehrt).35 Eine andere Hypothese lautet, dass Pomeri-

us vor dem Zustandekommen des Rapiarium Texte aus einer anderen Quelle 

benutzt hat, die letztendlich (auch) in Hs. Brüssel, KB, 2559–62 Eingang gefun-

den haben.36 

Dass im ersten Teil des Konvoluts von nur einem lateinischen Hymnus eine 

mittelniederländische Übersetzung aufgenommen worden ist,37 und dies von 

|| 
31 Siehe De Vreese: Handschriften, S. 586. 

32 Siehe fol. 2r der Handschrift und Sherwood-Smith u. a., Bd. 3, S. 1448. 

33 Siehe Geirnaert, Reynaert, S. 201, Kienhorst, Kors, S. 231–237 und Simons, S. 13–15. Den fast 

unleserlichen Besitzervermerk auf fol. 180r hat Van Den Gheyn (S. 452) wie folgt gelesen: Desen 

boeck behoort toe den cloester onseren lieven [vrouwen ...] [„Dieses Buch gehört dem Kloster 

unserer lieben (Frau ...)“]. Weil Groenendaal der Mutter Gottes gewidmet war, steht dieser 

Eintrag nicht in Widerspruch zur Herkunftshypothese (siehe auch Van Beek, S. 176).  

34 Siehe Geirnaert, Reynaert, S. 201. Beide wollten diese Hypothese in einem anderen Aufsatz 

ausarbeiten, der jedoch nie erschienen ist.  

35 Siehe Kienhorst, Kors, S. 236. 

36 Vgl. ebd. 

37 In dieser Handschrift findet sich auch eine mittelniederländische Paraphrase des Te Deum 

(siehe De Vreese: Middelnederlandsche geestelijke gedichten, S. 293–310). Der ambrosianische 

Lobgesang gehört jedoch zu einem deutlich anderen Genre als Ave maris stella; trotzdem 



 Ave sonder wee sterre der zee | 167 

  

dem bekanntesten Marienhymnus überhaupt, steht sicherlich nicht im Wider-

spruch zu der Hypothese, dass die Handschrift aus Groenendaal stammt. Das 

Kloster war nämlich der Mutter Gottes gewidmet.38  

Wenn Hs. Brüssel, KB, 2559–62 tatsächlich aus Groenendaal stammen soll-

te, stellt sich die Frage, ob Pomerius oder ein anonymer Kompilator die mittel-

niederländische Übersetzung von Ave maris stella selbst angefertigt oder sie 

einfach kopiert hat (vielleicht auch aus dem Nachlass Ruusbroecs oder Van 

Leeuwens). Für eine Antwort müssen wir uns die Übertragung näher ansehen.  

4 Ave sonder wee sterre der zee 

Wie De Vreese schon bemerkt hat, zeigt die Übersetzung einige Mängel.39 Des-

halb können wir bereits jetzt mit Sicherheit davon ausgehen, dass es sich hier 

um eine Abschrift handelt und nicht um das Autograf. Ein Vers fehlt zum Bei-

spiel, während ein anderer nicht an der richtigen Stelle steht. Weil auch der 

Titel des Hymnus einen Fehler enthält – Ave maria stella statt Ave maris stella –, 

könnte man sich fragen, ob der Kopist überhaupt mit dem lateinischen Hymnus 

vertraut war. Seine Identität mit Pomerius, einem gelehrten Kanoniker, könnte 

daher bezweifelt werden.  

Anders als bei den meisten mittelniederländischen Prosaübersetzungen von 

Hymnen ist dem lateinischen Original hier nicht sklavisch gefolgt worden. Pro-

saübersetzungen wurden denn auch oft als Übersetzungshilfe angewandt, da-

mit auch die Lateinunkundigen die Hymnen verstehen und den Texten in der 

Liturgie folgen konnten. Im niederländischsprachigen Gebiet war ein wesentli-

cher Anteil der Prosaübersetzungen daher für religiöse Frauen bestimmt, die 

dem lateinischen Stundengebet beiwohnen sollten, aber die Sprache der Litur-

gie nicht ausreichend beherrschten.40 Mit solchen Prosaübersetzungen konnten 

sie fast Wort für Wort die lateinische Version mitverfolgen. Das ist mit einer 

gereimten, eher freien Übersetzung wie der von Ave maris stella kaum möglich 

und war höchstwahrscheinlich auch nicht die Absicht. Hier haben wir es mit 

einer einmaligen mittelniederländischen Version zu tun, die von einem poetisch 

ambitionierten Autor verfasst worden ist, etwa, weil der Hymnus ihm gefallen 

|| 
scheint er diesen Marienhymnus beeinflusst zu haben (siehe Desplenter: Al aertrijc, S. 42 und 

die dort aufgenommenen Hinweise).  

38 Siehe auch Anm. 33. 

39 Vgl. De Vreese: Middelnederlandsche geestelijke gedichten, S. 292–293. 

40 Siehe Desplenter: Overgezet, S. 208–209 und ders.: Al aertrijc, S. 563–564. 



168 | Youri Desplenter 

  

hat und/oder für ihn wichtig war. Dass die Übersetzung im Rapiarium isoliert 

steht und aus weiteren Handschriften nicht bekannt ist, bestätigt dies.  

Ein Vergleich mit der bekanntesten mittelniederländischen Prosaüberset-

zung desselben Hymnus verdeutlicht, dass der Autor der gereimten Übertra-

gung tatsächlich nicht die primäre Absicht hatte, dem Original sklavisch zu 

folgen. Weitverbreitet im niederländischen Sprachgebiet war die volkssprachli-

che Version im sogenannten Getijdenboek van Geert Grote, einem sehr populä-

ren Stundenbuch, das im letzten Viertel des vierzehnten Jahrhunderts in den 

heutigen Niederlanden zu Stande gekommen ist.41 Die Übersetzung von Ave 

maris stella befindet sich dort zwischen den Vespertexten in den marianischen 

Tagzeiten.  

Außerdem ist zu untersuchen, ob die gereimte Übersetzung, wie De Vreese 

zur Übersetzung des Te Deum in derselben Handschrift (fol. 97r–100v) bemerkt 

hat, Wörter enthält, die typisch für Ruusbroec und/oder Van Leeuwen sind.42 

Das muss jedoch nicht zwangsläufig bedeuten, dass einer der beiden Mystiker 

auch tatsächlich der Übersetzer des Hymnus ist: Vermutlich wurde die mittel-

niederländische Paraphrase des Te Deum von einer Frau verfasst.43 

Hs. Brüssel, KB, 2559–62,  
fol. 88r44 

Ave maris stella  
(AH 51, S. 140–142, 
Nr. 123) 

Stundenbuch Geert Grote45 

1.  

Ave sonder wee, sterre der zee,  

Gods moeder, niet ontwee, 

Maer maget eweliken,  

Saeleghe porte van hemelrike.  

2.  

Die ontfinghes die hoeghe groete  

Van des inghels monde suete,  

Ave, maris stella, 

Dei mater alma 

Atque semper virgo, 

Felix caeli porta. 

 

Sumens illud Ave 

Gabrielis ore, 

Ghegruet sijstu, sterne des meers,  

hoghe godes moder  

ende altoes maghet,  

selighe hemelsche poerte.  

 

Du neemst dat ave  

van gabriels monde.  

|| 
41 Zum Stundenbuch von Geert Grote siehe Desplenter: Al aertrijc, S. 161–213 und die dort 

angegebenen Verweise.  

42 Vgl. De Vreese: Middelnederlandsche geestelijke gedichten, S. 310. 

43 Vgl. ebd.  

44 Hier habe ich die Interpunktion und die Orthografie der Übersetzung an die jetzt geltende 

angepasst (u/v/w, i/j). Im Anhang findet man eine diplomatische Abschrift des Textes. Siehe 

S. 173–174. 

45 Für die Hymnenübersetzung im Stundenbuch von Geert Grote wurde die Edition von Van 

Wijk (Het getijdenboek) benutzt. Sie befindet sich dort auf den Seiten 65–66. Auch hier habe 

ich die Interpunktion und die Orthografie angepasst. 



 Ave sonder wee sterre der zee | 169 

  

Vest ons in vreden, maeght 

bequaem,  

Verwandelt ons yeven naem.  

3.  

Die bande der sculdiger ontbinde, 

 

 

Jage van ons onse quaede,  

Alle goet ons berade.  

 

4.  

Dattu bist een moeder toene. 

 

Bi di si nemende die ghene  

Ons ghebet, die woude sijn  

Om onsen wille, die sone dijn.  

No mijn no meere  

den wedergevers een eere. 

5.  

Eenghe maget niet ghemeine, 

Boven al saechtmoedich reine, 

Saechtmoedich rein ende 

ontbonden, 

Maect ons quit van al onsen 

sonden. 

6.  

Een leeven puer gheef sonder 

beyde,  

Den sekeren wech ons bereyde.  

Dat wi siende mogen jhesus 

anschijn,  

Euwelijc blide moghen sijn.  

7.  

Loef moet sijn den hemelschen  

Vader,  

Eerre den oversten cristus te 

gaeder  

ende den heilegen gheest. 

Funda nos in pace 

 

Mutans nomen Evae. 

 

Solve vincla reis, 

 

Profer lumen caecis 

Mala nostra pelle, 

Bona cuncta posce. 

 

 

Monstra te esse 

matrem, 

Sumat per te precem, 

Qui pro nobis natus 

Tulit esse tuus. 

 

 

 

 

Virgo singularis, 

Inter omnes mitis, 

Nos culpis solutos 

 

Mites fac et castos. 

 

 

Vitam praesta  

puram, 

Iter para tutum, 

Ut videntes Iesum 

 

Semper collaetemur. 

 

 

Sit laus Deo patri, 

 

Summum Christo 

decus, 

Spiritui sancto, 

Honor, tribus unus.  

Vest ons in vreden  

 

in den dattu den naem eva omkeers. 

 

 

Ontbinde die bande den 

schuldighen  

brenghe voert dat licht den blinden. 

Drijf en wech onse quade, 

eysche ons alle goet.  

 

 

Bewise dattu bist een moeder. 

 

Hij neem vermits di dat ghebet  

die om ons dijn kint wesen wolde. 

 

 

 

 

 

Sonderlinghe maghet  

onder allen sachtmodich,  

maec ons van schulden ontbonden, 

 

sachtmoedich ende cuysch.  

 

 

Verleen een puer leuen, 

 

make den wech seker,  

op dat wi jhesum siende  

 

altoes mit di verbliden.  

 

 

Lof si gode den vader,  

 

den oversten cristo weerdicheit,  

 

den heilighen gheist, 

ere drievoldich ende een.  

Amen. 



170 | Youri Desplenter 

  

Bereits in der ersten Strophe verlässt der Übersetzer den lateinischen Wortlaut 

und stattet die Gottesmutter aufgrund des Reimes mit Attributen aus, die im 

Original keine Erwähnung finden. So fängt die Übersetzung mit Ave sonder wee 

an, eine Formulierung, die sich auf zweifache Weise interpretieren lässt. Einer-

seits ist sonder wee eine zeitgenössische etymologische Deutung von ave, wie 

sie etwa auch im sogenannten Luikse Leven van Jezus [‚Lütticher Leben Jesu‘], 

einer mittelniederländischen Evangelien-Harmonie aus dem dreizehnten Jahr-

hundert, vorkommt.46 Andererseits weist sonder wee [‚ohne Schmerzen‘] auf die 

Überzeugung hin, dass Maria Jungfrau geblieben ist und aufgrund ihrer Sün-

denfreiheit keine Geburtswehen empfunden hat.47 Auf das Letztere deutet wohl 

auch niet ontwee [‚nicht entzwei‘] hin. So wird die Aussage des dritten Verses 

(semper Virgo) bereits vorbereitet. Vielleicht war die Jungfräulichkeit Marias für 

den Übersetzer von größerer Bedeutung, und so hat er alma nicht übersetzt; 

oder es bot sich für den Reim (der zee, maris) an, auf diese Weise zu verfahren. 

Die Übersetzung des Stundenbuchs dagegen folgt dem Original sehr genau, und 

das bestätigt sich auch in den nächsten Strophen. Dennoch kann Grotes Version 

nicht ‚sklavisch‘ genannt werden:48 Sie diente auch nicht der Absicht, es den 

Lateinunkundigen zu ermöglichen, dem Original mittels einer Übersetzung zu 

folgen. Soweit wir wissen, betete man das Stundengebet an vielen Orten tat-

sächlich so, wie es im Stundenbuch von Geert Grote in niederländischer Spra-

che stand; die Texte waren keine ‚Untertitel‘ zu einem lateinischen Stunden-

gebet.49 

Auch in der zweiten Strophe passt der Übersetzer einiges an, sodass hier 

aufs Neue deutlich wird, dass er nicht vorhatte, eine originalgetreue Version zu 

bieten. Weder das Ave noch Gabriel werden nämlich explizit genannt, der Über-

setzer hat für beide eine Umschreibung gesucht. 

In der dritten Strophe fehlt der zweite Vers; dass es sich hier um einen Ko-

pistenfehler handelt, geht aus dem Reim hervor: Vorgesehen war, dass sich 

ontbinde (solve) mit blinden (caecis) reimt.  

Auch in der nächsten Strophe könnte der Kopist einen Fehler gemacht ha-

ben, wahrscheinlicher ist jedoch, dass er die Vorlage angepasst hat: toene 

|| 
46 Aue – dat lut also vele alse sonder we [„Ave – das bedeutet so viel wie ‚ohne Schmerzen‘“]; 

siehe Het Luikse Diatessaron, S. 8, Z. 6.  

47 Siehe auch das bekannte mittelniederländische Marienmirakel Beatrijs (um 1374; S. 86, 

V. 811–815): Ende Maria, maghet fijn […] In uwen reine magedoeme / Droeghedi een kint sonder 

wee [„Und Maria, fromme Jungfrau [...] In Eurer reinen Jungfräulichkeit / gebart Ihr ein Kind 

ohne Weh“].  

48 Siehe Desplenter: Al aertrijc, S. 164. 

49 Siehe ebd., S. 162–164. 



 Ave sonder wee sterre der zee | 171 

  

(monstra) im ersten Vers reimt sich nicht mit die ghene [‚derjenige‘] im zweiten; 

es sollte denn auch die ghone (oder die ghoene) lauten, eine regionale Variante 

für die ghene.50 Die letzte Form war in Brabant, wo sich das Kloster Groenendaal 

befand, die geläufige; aber die originäre Form gho(e)ne war typisch für westli-

chere Dialekte, nämlich für die aus West-Flandern.51 Möglicherweise hat der 

Kopist der Handschrift die westliche Form (vielleicht mechanisch) an seinen 

eigenen Dialekt angepasst und nicht damit gerechnet, dass sich auf diese Weise 

die zwei Verse nicht mehr reimen würden.  

Daraus ergeben sich folgende Überlegungen: Erstens wird nochmals bestä-

tigt, dass wir es hier mit einer Kopie zu tun haben und nicht mit einem Autogra-

fen. Zweitens stellt sich die Frage, ob die Übersetzung in Groenendaal, einem 

Kloster in Brabant, entstanden ist, oder ob sie nicht doch aus dem Westen im-

portiert wurde. Das wäre an sich nicht erstaunlich, denn es handelt sich um ein 

verbreitetes Phänomen, das unlängst zum Beispiel für die mittelniederländische 

Epik bemerkt worden ist, und auch für Schriften aus anderen Genres gilt.52 Es ist 

jedoch bisher noch nicht genügend erklärt worden. Das westflämische Reim-

paar toene/gho(e)ne könnte also darauf hindeuten, dass der Text nicht in Bra-

bant entstanden ist.53 Es ist jedoch bekannt, dass die Form die gho(e)ne in 

Reimposition auch außerhalb von West-Flandern, zumal in Brabant, benutzt 

wurde.54 Weniger zweideutig ist das Reimpaar groete/suete aus der zweiten 

Strophe, in dem die erste Form eher westlich ist, die zweite – mit Palatalisierung 

– jedoch nur in Brabant vorkommt.55 Meines Erachtens geht hieraus hervor, 

dass der Text ursprünglich im Westen des niederländischen Sprachgebietes 

(West-Flandern) entstanden ist (groete statt gruete), und dass der Kopist die 

deutlich nicht-brabantische Form soete durch suete ersetzt hat, eigentlich wie 

bei toene/gho(e)ne. Dabei hat er auch hier nicht mit der Tatsache gerechnet, 

dass der Reim auf diese Weise verlorenging. Trotz des geringen Textumfangs 

meine ich, dass wir auf Grund dieser zwei Stellen davon ausgehen können, dass 

die Übersetzung nicht in Brabant und also auch nicht in Groenendaal entstan-

den ist. Typische Wörter für Ruusbroec oder Van Leeuwen enthält die Überset-

zung übrigens auch nicht. Der Text wurde von einem Kopisten in das Rapiarium 

|| 
50 Darauf hat auch De Vreese (Middelnederlandsche geestelijke gedichten, S. 292) hingewie-

sen, ohne jedoch weitere Schlussfolgerungen zu ziehen.  

51 Siehe Van den Berg, Berteloot, S. 248. 

52 Siehe Willaert: Ruimte, S. 31–32 (Epik) und Desplenter: West-Vlaamse vertaling, S. 113–114 

(Bibelübersetzungen). 

53 Siehe auch Berteloot, S. 284 für dieselbe Schlussfolgerung in Bezug auf einen anderen Text. 

54 Siehe Van den Berg, Berteloot, S. 264. 

55 Siehe Van Loey, § 87. 



172 | Youri Desplenter 

  

aufgenommen, der höchstwahrscheinlich wenig mit Latein und der lateinischen 

Liturgie vertraut war (siehe Ave maria stella), und sich auch wenig um eine 

wortgetreue Transkription oder Wiedergabe des Originals bemüht hat. 

Die letzten zwei Verse der vierten Strophe (No mijn no meere […]) stehen of-

fensichtlich nicht an der richtigen Stelle. Wie De Vreese schon vermutete, gehö-

ren sie zur Doxologie,56 und meiner Meinung nach handelt es sich eigentlich um 

die letzten zwei Verse der Übersetzung (für Honor tribus unus). 

Die fünfte Strophe zeigt erneut, dass es nicht die Absicht war, sklavisch zu 

übersetzen. Der vierte Vers des Originals kommt schon im zweiten Vers der 

Übersetzung an die Reihe und wird im dritten nochmals wiederholt. Der dritte 

Vers der lateinischen Version erscheint in der Übersetzung an letzter Stelle. Die 

beiden Strophen (eins und fünf) lassen vermuten, dass der Autor vor allem die 

konventionellen Eigenschaften der Mutter Gottes (jungfräulich, sanftmütig, 

rein) betont hat. Vielleicht war das nur eine Folge des Reimzwangs, aber den-

noch hätte er zum Beispiel in seinem dritten Vers der fünften Strophe eine ande-

re Lösung suchen können.  

Die sechste Strophe hat keine auffälligen Stellen, und in der siebten Strophe 

der mittelniederländischen Version fehlt, wie schon angegeben, die Überset-

zung des vierten Verses als Bestandteil der Doxologie (Honor tribus unus).  

5 Schlussfolgerungen 

Diese gereimte Übersetzung des Ave maris stella ist nicht sehr überraschend. 

Trotzdem handelt es sich hier um die älteste gereimte mittelniederländische 

Version einer der bekanntesten lateinischen Hymnen überhaupt, und schon 

deshalb verdient sie unsere Aufmerksamkeit. Zudem befindet sie sich in einem 

sehr interessanten, doch noch immer zu wenig untersuchten Manuskript.  

Der Übersetzer hat offenbar versucht, den Sinngehalt des lateinischen Ori-

ginals möglichst getreu in die Volkssprache umzusetzen, dabei entfernt er sich 

weiter von der Vorlage als Geert Grote in seiner Übersetzung. Weshalb ‚unser‘ 

Übersetzer bestimmte Wörter aus dem Original durch Umschreibungen ersetzt 

hat – wie Ave und Gabriel – ist nicht ganz deutlich. Hat er gedacht, dass sein 

Publikum die ursprünglichen Wörter nicht verstehen würde, und Umschreibun-

gen daher notwendig wären? Wenn das der Fall gewesen ist, könnte man sich 

fragen, für welches Publikum die Übersetzung primär gedacht war. Wie schon 

|| 
56 Siehe De Vreese: Middelnederlandsche geestelijke gedichten, S. 292. 



 Ave sonder wee sterre der zee | 173 

  

angegeben, waren die Brabanter Kanoniker und/oder Laienbrüder Groenen-

daals aller Wahrscheinlichkeit nach nicht die Zielgruppe. Die Übersetzung muss 

nämlich aus Flandern stammen. War sie dort auf Laien ausgerichtet, die zum 

Beispiel weniger mit dem Namen Gabriel vertraut waren? Anhand dieses kurzen 

Textes ist diese Frage natürlich sehr schwer zu beantworten.  

Wichtig für die Einschätzung, wer der Kopist des Rapiarium (fol. 3–175) in 

diesem Konvolut war, scheinen mir die Fehler in der Übersetzung zu sein. Es ist 

schwer vorstellbar, dass diese ein gelehrter Kanoniker wie Pomerius (oder ein 

anderer) angefertigt hat. Im Gegensatz zu anderen Forschern meine ich daher, 

dass wir es hier mit einem Rapiarium eines Laienbruders aus Groenendaal zu 

tun haben.57 Möglicherweise haben er und Pomerius einige gemeinsame Quel-

len benutzt, wie weiter oben schon bemerkt worden ist, und vielleicht hat der 

Kopist des Rapiarium auch irgendwo eine westflämische Übersetzung des Ave 

maris stella gefunden. Er muss es außerdem als angemessen erachtet haben, sie 

inmitten einer Reihe von gereimten Stellen aus Ruusbroecs Erstlingsarbeit nie-

derzuschreiben. Dass Groenendaal der Gottesmutter gewidmet war, könnte 

damit zusammenhängen.  

Anlage: diplomatische Edition der Übersetzung 

Hs. Brüssel, KB, 2559-62, fol. 88r:  
dits aue maria stella in dietsche  

Aue sonder wee . sterre der zee gods moeder . niet ontwee 

Maer maget eweliken Saeleghe porte van hemelrike Die  

ontfinghes die hoeghe groete van des inghels monde sue/ 

te . vest ons in vreden maeght bequaem . verwandelt  

ons yeuen naem . Die bande der sculdiger ontbinde 

jage van ons onse quaede alle goet ons berade Dattu  

bist een moeder toene Bi di si nemende die ghene Ons  

ghebet die woude siin Om onsen wille die sone diin  

|| 
57 Siehe jedoch Simons, S. 105–106. Obwohl sie auch bemerkt hat, dass das Rapiarium viel 

mehr Exzerpte des Laienbruders Jan van Leeuwen enthält (siehe auch oben), meint sie, dass 

diese Textsammlung grundlegende Kenntnisse und Belesenheit voraussetze, die Laienbrüder 

im Allgemeinen nicht hätten. Die Hymnenübersetzung legt jedoch eine andere Schlussfolge-

rung nahe; dies umso mehr, als die Ungebildetheit der Laienbrüder für das Spätmittelalter 

keine Allgemeingültigkeit mehr hat. 



174 | Youri Desplenter 

  

No miin no meere den wedergeuers een eere Eenghe  

maget niet ghemeine Bouen al saechtmoedich reine 

Saechtmoedich rein ende ontbonden Maect ons quit van al onsen  

sonden Een leeuen puer gheef sonder beyde . Den sekeren  

wech ons bereyde . Dat wi siende mogen ihesus anschiin 

euwelijc blide moghen siin . Loef moet siin den hemelschen  

vader Eerre den ouersten cristus te gaeder ende den heilegen  

gheest 

Literaturverzeichnis 

Arblaster John, Rob Faesen (Hgg.): A Companion to John of Ruusbroec. Leiden, Boston 2014 

(Brill’s Companions to the Christian Tradition 51). 

Beatrijs. Een middeleeuws Maria-mirakel. Hg. von Theo Meder, Willem Wilmink. 

Amsterdam 1995. 

Berteloot, Amand: Flandrijs in Brabant? Een taalonderzoek op basis van gegevens uit 

dertiende-eeuwse oorkonden. In: Leuvense Bijdragen. Tijdschrift voor Germaanse 

Filologie 72 (1983), S. 273–293. 

De Baere, Guido, Thom Mertens (Hgg.): The Complete Ruusbroec. English Translation with the 

Original Middle Dutch Text. Turnhout 2014 (Corpus Christianorum. Scholars Version). 

Desplenter, Youri: Al aertrijc segt lofsanc. Middelnederlandse vertalingen van Latijnse hymnen 

en sequensen. Gent 2008 (Studies op het gebied van de oudere Nederlandse 

letterkunde 3). 

Desplenter, Youri: De West-Vlaamse vertaling van het psalter en haar Brabantse bewerkingen 

(ca. 1300–ca. 1400). In: De Bijbel in de Lage Landen. Elf eeuwen van vertalen. Hg. von Paul 

Gillaerts u. a. Heerenveen 2015, S. 113–124. 

Desplenter, Youri: Die verbotene Zukunftsvision eines mystischen Kochs. Fünf ‚verdeutschte‘ 

Schriften Jans van Leeuwen († 1378). In: Dialog mit den Nachbarn. Mittelniederländische 

Literatur zwischen dem 12. und 16. Jahrhundert. Hg. von Bernd Bastert, Helmut Tervooren, 

Frank Willaert. Berlin 2011 (ZfdPh, Sonderheft zum Band 130), S. 285–299. 

Desplenter, Youri: Overgezet voor het gebed. Latijnse hymnen en sequensen in het 

Middelnederlands. In: Tijdschrift voor Nederlandse Taal- en Letterkunde 122 (2006), 

S. 193–212. 

De Vreese, Willem: De handschriften van Jan van Ruusbroec’s werken. Gent 1900–1902. 

De Vreese, Willem: Middelnederlandsche geestelijke gedichten, liederen en rijmen. 

In: Tijdschrift voor Nederlandse Taal- en Letterkunde 19 (1900), S. 289–324 und 20 (1901), 

S. 249–290. 

Geirnaert, Dirk, Joris Reynaert: Geestelijke spijs met zalige vermaning. Verspreiding, 

overlevering en receptie van Jan van Leeuwen. In: Boeken voor de eeuwigheid. 

Middelnederlands geestelijk proza. Hg. von Thom Mertens u. a. Amsterdam 1993 

(Nederlandse literatuur en cultuur in de middeleeuwen 8), S. 190–209 und 426–434. 

Het getijdenboek van Geert Grote. Naar het Haagse handschrift 133 E 21. Hg. von Nicolaas 

van Wijk. Leiden 1940. 



 Ave sonder wee sterre der zee | 175 

  

Kienhorst, Hans, Mikel M. Kors: Een studiereis naar Groenendaal. De Nacomelinc en de 

totstandkoming van Ruusbroec-handschrift D. In: Ons Geestelijk Erf 72 (1998),  

S. 221–245.  

Lourdaux, Willem, Ernst Persoons: De Bibliotheken en Scriptoria van de Zuidnederlandse 

Kloosters van het Kapittel van Windesheim. Een bibliografische Inleiding. In: Archief- en 

bibliotheekwezen in België 37 (1966), S. 61–74. 

Het Luikse Diatessaron. Hg. von Cebus Cornelis de Bruin. Leiden 1970 (Corpus Sacrae Scrip-

turae Neerlandicae Medii Aevi. Series Minor. Tomus 1: Harmoniae Evangeliorum.  

Volumen 1). 

McGinn, Bernard: The Varieties of Vernacular Mysticism (1350–1550). New York 2012 (The 

Presence of God. A History of Western Christian Mysticism 5). 

Nederlandse Liederenbank. http://www.liederenbank.nl/ (24. Mai 2016). 

Oosterman, Johan: De gratie van het gebed. Overlevering en functie van Middelnederlandse 

berijmde gebeden. Amsterdam 1995 (Nederlandse literatuur en cultuur in de 

middeleeuwen 12). 

Ruh, Kurt: Die niederländische Mystik des 14. bis 16. Jahrhunderts. München 1999 (Geschichte 

der abendländischen Mystik 4). 

Sherwood-Smith, Maria u. a.: Repertorium van Middelnederlandse preken in handschriften tot 

en met 1550. Leuven 2003–2008 (Miscellanea Neerlandica 19). 

Simons, Irene: ‚Ende dit hebbic selve alte wel dore prueft …‘. Een onderzoek naar de ratio 

achter de tekstverzameling op f. 3r–175v in het handschrift KB 2559–2562. Leiden 2011 

(unpublizierte Magisterarbeit). 

Stooker, Karl, Theo Verbeij: Collecties op orde. Middelnederlandse handschriften uit kloosters 

en semi-religieuze gemeenschappen in de Nederlanden. 2 Bde. Leuven 1997 (Miscellanea 

Neerlandica 16). 

Van Beek, Lydeke: Leken trekken tot Gods Woord. Dirc van Herxen (1381–1457) en zijn Eerste 

Collatieboek. Hilversum 2009 (Middeleeuwse Studies en Bronnen 120). 

Vandemeulebroucke, Eva, Youri Desplenter: How Jan van Leeuwen († 1378) was Made an 

Author. Opera Omnia and Authority. In: Shaping Authority. How Did a Person Become an 

Authority in Antiquity, the Middle Ages and the Renaissance? Hg. von Shari Boodts, Johan 

Leemans, Brigitte Meijns. Turnhout 2016 (Lectio. Studies in the Transmission of Texts & 

Ideas 4), S. 363–387. 

Van den Berg, Evert, Amand Berteloot: Taalgeografische variabelen in Middelnederlandse 

rijmen. In: Verslagen en Mededelingen van de Koninklijke Academie voor Nederlandse 

Taal- en Letterkunde (1991), S. 238–273. 

Van den Gheyn, Joseph: Catalogue des manuscrits de la Bibliothèque Royale de Belgique. 

Bd. 3. Brüssel 1903. 

Van Loey, Adolphe: Middelnederlandse spraakkunst. II. Klankleer. 8. Aufl. Groningen, 

Antwerpen 1980.  

Vekeman, Herman W. J.: De spiritualiteit van Der mynnen regele. In: Miscellanea Neerlandica. 

Opstellen voor Dr. Jan Deschamps ter gelegenheid van zijn zeventigste verjaardag. Hg. 

von Elly Cockx-Indestege, Frans Hendrickx. Leuven 1987 (Miscellanea Neerlandica 1), 

S. 147–159.  

Warnar, Geert: Ruusbroec. Literature and Mysticism in the Fourteenth Century. Leiden, Boston 

2007 (Brill’s Studies in Intellectual History 150). 

Willaert, Frank: De prozaïst als dichter. Berijmd proza en verzen in de werken van Ruusbroec. 

In: Boeken voor de eeuwigheid. Middelnederlands geestelijk proza. Hg. von Thom 



176 | Youri Desplenter 

  

Mertens u. a. Amsterdam 1993 (Nederlandse literatuur en cultuur in de middeleeuwen 8), 

S. 141–155 und 408–413. 

Willaert, Frank: De ruimte van het boek. Literaire regio’s in de Lage Landen tijdens de 

middeleeuwen. Leiden 2010. 



  

Bob Göhler 

so hungert nit das mûeterlein  

Eine unbekannte mittelhochdeutsche Versübertragung des 
Weihnachtshymnus A solis ortus cardine 

Der aus dem fünften Jahrhundert stammende lateinische Hymnus A solis ortus 

cardine1 präsentiert eine Christusvita, die als zentralen Bestandteil die Jung-

frauengeburt am Weihnachtsabend umfasst. Eine auf diese Szene beschränkte 

deutsche Teilübersetzung des lateinischen Hymnus ist im Münchener Codex 

BSB, Cgm 1122, auf Blatt 89v überliefert. Der bislang unbekannte Text soll im 

Folgenden unter formalen, inhaltlichen und musikalischen Gesichtspunkten 

betrachtet werden. 

1 Der lateinische Hymnus 

Die lateinische Vorlage bietet das Leben des Heilsbringers als Lobgesang vom 

Aufgang der Sonne (A solis ortus cardine) bis zu ihrem Untergang (ad usque 

terrae limitem) dar. Die Gestaltung des Hymnus als Abecedarium macht deut-

lich, dass Jesu Biografie in ein enges Netz poetischer Gestaltungsmittel einge-

woben ist. Der allumfassende Anspruch Gottes, das Alpha und Omega zu sein, 

wie er in der Offenbarung des Johannes (Apk 22,13)2 formuliert wird, findet sei-

nen formalen Widerhall in den Initialen der Strophenanfänge vom A bis zum Z. 

Jede der 23 ambrosianischen Hymnenstrophen ist streng komponiert. Jede Stro-

phe umfasst vier Verse, die als jambische Dimeter gestaltet sind.3 

|| 
1 Sedulius’ Hymnus Alter (H2), AH 50, S. 58–59, Nr. 53, basierend auf Sedulii opera omnia 

1885, S. 163–168. 

2 Apk 22,13: ego alpha et omega primus et novissimus principium et finis. 

3 Der Text von H2 ist vor über hundert Jahren im Rahmen des Corpus Scriptorum Ecclesiastico-

rum Latinorum, Band 10 ediert worden (= Sedulii opera omnia 1885). Dessen Neuauflage, be-

treut von Victoria Zimmerl-Panagl, führt aber nur zwei Addenda ad textum constitutum auf, vgl. 

Sedulii opera omnia 2007, S. 481–482. Gleiches gilt für die zweisprachige Ausgabe Carl Sprin-

gers (Sedulius: The Paschal Song, S. 196–201), die kaum am von Huemer konstituierten Text 

rührt, obwohl Springers eigene Liste insgesamt 96 Handschriften aufführt, in denen Sedulius’ 

H2 enthalten ist (Springer: Handlist, S. 31–209); das sind weit mehr Handschriften als diejeni-

gen, die in Huemers Ausgabe benutzt sind. 

DOI 10.1515/9783110475371-013,  © 2017 Bob Göhler. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



178 | Bob Göhler 

  

Die Abfolge der Strophen präsentiert Jesu Lebensstationen in weitgehend 

abgeschlossenen Erzähleinheiten. Die korrespondierenden Evangelienepisoden 

legen eine inhaltliche Zwei- bzw. Dreiteilung des Gesamttextes nahe. Die erste 

Hälfte, d. h. die Strophen II–XI,4 behandeln Geburt und Leben bis zur Taufe im 

Jordan. Angeschlossen sind Schilderungen von Jesu Wunderwirken (Strophen 

XIII–XVIII)5 und die Passionsgeschichte (Strophen XIX–XXII). Gerahmt wird der 

Text von einem Zitat und einer Paraphrase von Psalmenversen in Strophe I und 

XXIII.6 Die erwähnte Zweiteilung (Jugend bis zur Taufe; Wunderwirken und 

Passion) ist durch die Strophe XII markiert, die den Lebensbericht unterbricht 

und die folgenden Wundertaten ankündigt. In dieser Form findet sich der Text 

in 96 Handschriften. Eine mittelalterliche deutsche Übertragung, die alle Stro-

phen des Hymnus wiedergibt, existiert meines Wissens nicht.7 

 Das Nachleben dieses christologischen Hymnus bis zum Beginn der Frühen 

Neuzeit sei im Folgenden kurz skizziert. Es geht mit einer zweistufigen Trans-

formation einher. Die erste Transformation besteht in der Zergliederung des 

Hymnus. In über 135 Hymnaren und Brevieren finden sich zunächst die Stro-

phen 1 bis 7 (A–G) als separater Weihnachtshymnus und die Strophen 8, 9, 11, 

13 und 14 (H, I, L, N, O) als separater Epiphaniehymnus mit jeweils angeschlos-

|| 
4 Die jeweiligen Passagen aus den Evangelien sind: III: Mariae Empfängnis, Lk 1,28–35; IV: 

Mariae Empfängnis, Joh 1,14; V: Begegnung Marias mit Elisabeth, Lk 1,26–32; VI: Krippenszene 

im Stall zu Bethlehem, Lk 2,3–7; VII: Verkündigung an die Hirten, Lk 2,8–11; VIII: Herodes, 

Mt 2,1–7; IX: Reise der Weisen nach Bethlehem auf Herodesʼ Befehl und versäumte Rückkehr, 

Mt 2,8–12. 

5 Die jeweiligen Passagen aus den Evangelien sind: XIII: Wandlung von Wasser zu Wein bei 

der Hochzeit zu Kanaa, Joh 2,1–12; XIV: Heilung des Hauptmanns von Kafarnaum, Mt 8,5–13; 

XV: Petrusʼ Gang über das Wasser, Mt 14,28; XVI: Bericht von der Auferstehung des Lazarus, 

Joh 11,43; XVII: Heilung der Frau mit Blutfluss, Lk 8,40–56; XVIII: Heilung eines Kranken am 

Teich Betesda, Joh 5,1–9. 

6 Strophe I zitiert fast wörtlich Psalm 112: A solis ortu usque ad occasum laudabile nomen 

Domini; Strophe XXIII paraphrasiert Psalm 91,13: Super apsidem et basiliscum conculabis leo-

nem et draconem. 

7 Entgegen der Behauptung Springers (Handlist, S. 178) beinhaltet Philadelphia, University of 

Pennsylvania Library, Ms. Codex 1604 (frühere Signatur Lat. 132) keine vollständige Überset-

zung von H2. Auf fol. 4r–v finden sich die ersten sieben Strophen in Interlinearübersetzung mit 

angeschlossener Prosaübersetzung. Der auf fol. 4v beginnende Weihnachtshymnus Agnoscat 

omne saeculum venisse vitae praemium des Venatius Fortunatus (AH 51, S. 85–86, Nr. 7) – 

ebenso interlinear übersetzt – wird auf fol. 6r fortgesetzt. Dazwischen ist ein wenige Millimeter 

schmales Blatt (fol. 5r–v) eingeheftet, auf dem von anderer Hand der vollständige Text von H2 

eingetragen ist. Die Handschrift ist einsehbar unter http://hdl.library.upenn.edu/1017/d/

medren/5050522 (17. Juni 2015). 



 so hungert nit das mûeterlein | 179 

  

sener Doxologie.8 Der Großteil der Hymnare und Breviere behält die Reihenfolge 

dieser Strophenblöcke bei. Beide Texte stehen in den Handschriften meist direkt 

hintereinander.9 Von liturgischer Verwendung als Hymnengesang zeugen meh-

rere Handschriften, die diese beiden Texte mit Melodien überliefern.10  

Für das Spätmittelalter lässt sich eine breite volkssprachliche Rezeption la-

teinischer Hymnen und Sequenzen konstatieren,11 die auch das mittelhochdeut-

sche und mittelniederdeutsche Sprachgebiet umfasst. Die volkssprachlichen 

Bearbeitungen stellen die zweite Transformationsstufe dar. Sie greifen im Falle 

des A solis ortus cardine nicht auf das gesamte 23-strophige Abecedarium zu-

rück, sondern legen den kürzeren Hymnentext zugrunde. Die Vielgestalt der 

deutschen Übersetzungen des Weihnachtshymnus A solis ortus cardine ist ein 

repräsentatives Beispiel für die volkssprachlichen Übertragungen lateinischer 

|| 
8 Eine Ausnahme bilden einige Handschriften, die von der Iberischen Halbinsel stammen, vgl. 

Randel, S. xvii (Sigle A30; Sigle BM44), S. xviii (Sigle AL; Sigle BN01; Sigle BM51) sowie die 

zugehörigen Inhaltsübersichten der Codices auf den Seiten 373–398. Diese Handschriften 

bieten den Text von H2 in identischer Festzuweisung der Strophenblöcke, ergänzt um Strophen 

zu weiteren Festen, die den jeweiligen Inhalten und damit den Lebensstationen Jesu entspre-

chen: ‚Fest der Unschuldigen Kinder‘ (Allisio infantium, 28. Dez.; Strophen K, M, O, P bzw. 

X, XII, XIV, XV); ‚Lazarusfest‘ (De Lazaro, in der Fastenzeit; Strophen Q, R, S bzw. XVI–XVIII); 

Gründonnerstag (Cena domini, Karwoche; Strophen T–Y bzw. XIX–XXII). Diese Zuweisung ist 

für das frühe und hohe Mittelalter unsicher, insofern erst Ortiz’ Toledaner Brevierdruck von 

1502 allen Strophen Feste zuweist. Vgl. hierzu Zimmerl-Panagl: Herz und Mund. 

9 Von den ca. 135 Handschriften aus Springers ‚Handlist‘ (hier S. 117–208), die den siebenstro-

phigen Weihnachtshymnus A solis ortus cardine enthalten, bieten ihn nur zehn ohne die Über-

lieferungsgemeinschaft mit dem Epiphaniehymnus Hostis Herodes impie. Letzterer folgt Erste-

rem in der Regel auf dem nächsten Blatt oder wenig später. 

10 Stäblein folgend sind dies die Melodien: S. 31, Nr. 53/1; S. 81, Nr. 53/2; S. 143, Nr. 227; S. 178, 

Nr. 53/3; S. 256, Nr. 505/2; S. 275, Nr. 53/6; S. 277, Nr. 53/7 sowie S. 410, Nr. 721. Alle Varianten 

von Melodie 53 sind sehr ähnlich, d. h. sie unterscheiden sich nur in wenigen Tönen oder 

beginnen auf einem anderen Grundton, schreiten aber anschließend weitgehend die gleichen 

Intervalle ab. Zum 23-strophigen Abecedarium H2 selbst sind keine Melodien überliefert. 

11 Volkssprachliche Hymnenübersetzungen sind in vielen mitteleuropäischen Regionen 

nachweisbar. Beispielhaft sei auf Christiern Pedersens Vor Froe Tider (Paris 1514) verwiesen, 

das mehrere dänische Hymnenübersetzungen enthält, A solis ortus cardine ist aber nicht da-

runter. Vgl. Horstbøll, S. 234 und das Digitalisat des Leipziger Nachdrucks von 1517, einsehbar 

unter https://archive.org/details/den-kbd-pil-130018097452-001 (23. April 2016). Eine Erschlie-

ßung dieser Texte steht noch aus. Für den angelsächsischen Sprachraum immer noch maßgeb-

lich ist die Studie von Gneuss, für die mittelniederländischen Übertragungen hat Desplenter 

jüngst ein Repertorium vorgelegt. 



180 | Bob Göhler 

  

Hymnen und Sequenzen, die im ‚Berliner Repertorium‘12 erforscht werden. Acht 

Übertragungsgruppen mit sechzehn Textzeugen, die Lipphardt im Verfasser-

lexikon auflistet,13 lassen sich nach eingehenden Recherchen um mindestens 29 

Textzeugen ergänzen. Die damit nunmehr bekannten 45 Textzeugen teilen sich 

in sechs Interlinearübersetzungen, 22 Prosaübertragungen und fünf gereimte 

Übersetzungen, die in 15 Textzeugen überliefert sind.14 Neun der gereimten 

Textzeugen überliefern die Übertragung des Mönchs von Salzburg.15 

 Aus dieser Fülle soll hier eine gereimte Übertragung in den Mittelpunkt ge-

stellt werden. Nicht nur der volkssprachliche Transfer des lateinischen Textin-

halts der Vorlage, sondern auch der Umgang mit ihrer strengen klanglichen und 

musikalischen Gestalt ist von Interesse. Selektive Vergleiche mit der Übertra-

gung des Hymnus durch den Mönch von Salzburg sollen die Spannbreite dessen 

anreißen, was Andreas Kraß als ‚Spielräume mittelalterlichen Übersetzens‘ 

bezeichnet hat.16 

2 Die volkssprachliche Übertragung (Cgm 1122) 

Die Münchener Handschrift Cgm 1122 aus der Bayerischen Staatsbibliothek hat 

in der Forschung bisher kaum Beachtung gefunden. Die Forschungsdokumen-

tation der Bibliothek17 listet neben dem Verfasserlexikon und der Katalogisie-

rung durch Karin Schneider für das um 1513 geschriebene Franziskanerbrevier 

|| 
12 DFG-Projekt: ‚Online-Repertorium der deutschen Übertragungen lateinischer Hymnen und 

Sequenzen‘ (‚Berliner Repertorium‘), http://www.berliner-repertorium.hu-berlin.de/ (7. Juni 

2016). 

13 Vgl. Lipphardt. 

14 Drei weitere Textzeugen sind dank Kataloghinweisen und Archivbeschreibungen aus der 

Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften bekannt, aber bislang noch nicht 

ausgewertet.  

15 Vgl. Die geistlichen Lieder des Mönchs, S. 219–221. Spechtlers Textzeugenliste ist bereits 

von Wachinger ergänzt worden um: (1) Prag, Nationalbibl., XVI.G.31, fol. 97r–97v; Digitalisat ist 

über den Handschriftencensus zugänglich: http://www.handschriftencensus.de/13638 (7. Juni 

2016); (2) Sterzing, Stadtarchiv, ohne Signatur, fol. 34v; Digitalisat ist über den Handschrif-

tencensus zugänglich: http://www.handschriftencensus.de/5791 (7. Juni 2016); (3) München, 

BSB, Cgm 8118, fol. 160v–161r; (4) Melk, Stiftsbibliothek, Cod. 1408, S. 202–203. Vgl. Wachinger, 

S. 32–36, Siglen d (Prag), n (Sterzing), o (München) und p (Melk). 

16 Vgl. Kraß: Spielräume. 

17 Vgl. https://hsslit.bsb-muenchen.de/metaopac/, Suche nach Cgm 1122 (17. Juni 2015). 



 so hungert nit das mûeterlein | 181 

  

nur eine Studie von 2005.18 Die aus dem Münchener Pütrich-Regelhaus stam-

mende Handschrift wurde im Rahmen des von 2002 bis 2012 von der Deutschen 

Forschungsgemeinschaft geförderten Projekts ‚Schriftlichkeit in süddeutschen 

Frauenklöstern‘ unter der Leitung von Eva Schlotheuber untersucht.19 Bis vor 

kurzem lagen nur Schwarzweiß-Digitalisate von einem älteren Mikrofilm in 

leidlicher Qualität vor.20 

 Der mit 31,5 x 21,5 cm eher großformatige Codex aus Ostschwaben umfasst 

411 Papierblätter.21 Er enthält, anders als im Katalog angegeben, insgesamt 51 

Übertragungen lateinischer Hymnen. Davon sind 25 Übertragungen doppelt 

vertreten. Für einen Hymnus, nämlich Ecce iam noctis tenuatur umbra,22 bietet 

die Handschrift zwei verschiedene Übertragungen. Die von Schneider bereits 

erschlossenen Hymnenübertragungen sind um eine Übertragung von O lux 

beata Trinitas,23 eine Übertragung von Hostis Herodes impie24 und zwei weitere 

Hymnen mit bisher unbekannter lateinischer Vorlage25 zu ergänzen. 

|| 
18 Vgl. Hölzle. 

19 http://www.phil-fak.uni-duesseldorf.de/geschichte/lehrstuehle/mittelalterliche-geschichte/

forschung/dfg-projekt-schriftlichkeit-in-sueddeutschen-frauenkloestern/ (7. Juni 2016). Die Seite 

existiert in Kopie unter https://www.bayerische-landesbibliothek-online.de/sueddeutsche-

frauenkloester (7. Juni 2016). Vgl. hierzu Klaus Graf: Schriftlichkeit in süddeutschen Frauenklös-

tern, https://archivalia.hypotheses.org/9861 und http://archivalia.hypotheses.org/55973 (6. Juni 

2016). 

20 Diese finden sich unter http://nbn-resolving.de/urn/resolver.pl?urn=urn:nbn:de:bvb:12-

bsb00017419-3 (7. Juni 2016). Da die Textanfänge in der Regel rubriziert sind, gestaltete sich die 

Arbeit am s/w-Digitalisat schwierig. Erschwerend kam hinzu, dass die neuzeitliche Bleistiftfoli-

ierung auf der Mehrzahl der Bilder wegen Beschnitt fehlt. Offenbar hat der Umfang der Digita-

lisierungsanfragen des ,Berliner Repertoriumsʻ die BSB München im Oktober 2015 dazu bewo-

gen, ein farbiges Volldigitalisat anzufertigen: http://nbn-resolving.de/urn/resolver.pl?urn=

urn:nbn:de:bvb:12-bsb00104167-3 (19. Januar 2017). 

21 Sämtliche Angaben zur Handschrift sind Schneider, S. 121–123 entnommen. 

22 AH 51, S. 31–32, Nr. 31.  

23 Auf fol. 158r, Incipit: O liecht ſalige triffaltigkait vnd du frſtliche ainigkait. Vgl. AH 50, 

S. 595, Nr. 392. Ich danke Youri Desplenter für diesen Hinweis. 

24 Auf fol. 135v, Incipit: Herodes du verkourter feynde warmb forchtſt christm. Dies sind die 

Strophen 8, 9, 11, 13 und 14 (H, I, L, N, O) von H2, die als Epiphaniehymnus (s. o.) verwandt 

wurden. 

25 Diese beiden Hymnen finden sich auf fol. 26r (wiederholt auf fol. 178r), Incipit: Höchſter got 

der miltigkait ain ſchpffer piſt der welte prait, und auf fol. 208r: Got naig deine orn zu vnſern 

clagen mit deiner gute das wir nit verzagen. Letzterer Text ist im Incipit angelehnt an Daniel 

9,18 oder Psalm 85,1 sowie sehr ähnlich dem von Mone, S. 131 beschriebenen Gebet Inclina 

domine aurem tuam ad preces nostras etc. In der Handschrift ist der Text gleichwohl mit der 

Beischrift ympnus versehen. 



182 | Bob Göhler 

  

 Von der Forschung vernachlässigt wurde auch die anonym überlieferte 

Übertragung des Weihnachtshymnus A solis ortus cardine auf Blatt 89v.26 Dies 

mag u. a. daran liegen, dass die im Handschriftenkatalog gegebene, einführen-

de Inhaltsbeschreibung „Hymnen sämtlich in deutscher Versübersetzung“27 

zusammen mit dem gebotenen Incipit Vor dem aufgang der sunnen auß ort der 

welt so loben wir das wort28 nur schlichte Verse vermuten lässt. Der Blick in die 

Handschrift scheint diesen Eindruck vorerst zu bestätigen. Die poetische Form, 

die Sedulius dem lateinischen Hymnus gegeben hat, wird in der deutschen 

Übertragung der Münchener Handschrift nur locker umgesetzt. Im Folgenden 

biete ich eine Edition des Textes, die die Strophen und Verse absetzt, eine mo-

derne Interpunktion einfügt und einige Schreibweisen normalisiert (Schaft-s, 

Ausgleich von u/v, Auflösung der Abkürzungen):29  

Anal. hymn. 50, S. 58–59, 
Nr. 53 

 BSB München, Cgm 1122, fol. 89v 

 
ympnus A solis ortus 

A solis ortus cardine 

Adusque terrae limitem 

Christum canamus principem, 

Natum Maria virgine. 

 I Vor dem aufgang der Sûnnen aus ort 

der welt so loben wir das wort,  

cristûm, den fursten heŵt geporn 

von der magt maria aus erkorn. 

Beatus auctor saeculi 

Servile corpus induit, 

Ut carne carnem liberans 

Non perderet, quod condidit. 

 II Der welt schôpfer claidet sich 

mit knechtes leib so wunderlich, 

das er den menschen mensch empfienge 

und sein geschôpf nit gar zergieng. 

Clausae parentis viscera 

Caelestis intrat gratia, 

Venter puellae baiulat 

Secreta, quae non noverat. 

 III Beschlos megtlein E‹i›derlein30 

die vaten31 hymlisch genad darein, 

der leib der rainen Junckfrawen treŷt 

der haymlichait, die nyemant sagt. 

|| 
26 Seitengenau erreicht man den Text unter http://daten.digitale-sammlungen.de/bsb00104167/

image_182 (19. Januar 2017). 

27 Katalogeintrag: Schneider, S. 121–123, Zitat S. 121. 

28 Ebd., S. 123. 

29 Diplomatische Abschrift im Anhang. 

30 Diminutiv zu mhd. eide: ‚Mutter‘. 

31 Nebenform zu mhd. vade: ‚Zaun, Umzäunung, Gehege‘, hier eine Anspielung auf den hor-

tus conclusus. 



 so hungert nit das mûeterlein | 183 

  

Domus pudici pectoris 

Templum repente fit Die, 

Intacta nesciens virum 

Verbo creavit filium. 

 IV Der schrein der keuschen hertzlein zart 

behûet zu gotes tempel ward 

so unberûrt, dein mann unbekant, 

vom wort sy schwa‹n›ger ward zû hand. 

Enixa est puerpera 

Quem Gabriel praedixerat 

Quem matris alvo gestiens 

Clausus Iohannes senserat. 

 V DEr Junckfrawen kindtpet uns gepar, 

den Gabriel verkundet ward, 

beschlosner leib mit freûd erkant 

der do Johannes was genant. 

Feno iacere pertulit, 

Praesepe non abhorruit 

Parvoque lacte pastus est, 

Per quem nec ales esurit. 

 VI 32 Das kryplein und das heŵ, dar Inn 

er ligt, das gotlich kindlein,  

mit klainer milch benûeget in  

so hungert nit das mûeterlein. 

Gaudet chorus caelestium, 

Et angeli canunt Deum, 

Palamque fit pastoribus 

Pastor creatorque omnium. 

 VII DEr hymlisch kore erfrewet sich, 

Alle Engel singen got geleich, 

den hirten do verkundet ward, 

der schôpfer aller ist und hirt. 

  Dox. Dir seŷ lob Ere, herr Ihesû crist, 

der dû van der magt geporn pist 

mit heiligem geist und vater gleich 

allzeit und ymer ewigklich. 

Während die lateinische Vorlage nicht gereimt ist, aber in zahlreichen Fällen 

ein Homoioteleuton aufweist, ist die deutsche Übertragung durchgehend paar-

gereimt, doch sind nicht alle Reime rein. Die jambischen Dimeter sind als vier-

hebige Jamben umgesetzt, manche Verse sind überfüllt. Im Vergleich dazu 

weist die Übertragung des Mönchs von Salzburg, Von anegeng der Sunne klar,33 

einen weit höheren poetischen Anspruch auf. 

Hinsichtlich der metrischen Form und Reimtechnik bereitet die sechste 

Strophe einige Schwierigkeiten. In diplomatischer Abschrift lauten die Verse 

wie folgt: 

|| 
32 Bewusst folgt die Verseinteilung der deutschen Übertragung in dieser Strophe nicht der 

Handschrift, sondern greift den Überlegungen der nächsten Seite vor. 

33 Vgl. Die geistlichen Lieder des Mönchs, S. 219–221 (G 21). 



184 | Bob Göhler 

  

Das kryplein vnd das heŵ dar jnn erligt / das gotlich kindlein mit klainer milch benûe-

get / in ſo hungert nit / das mûeterlein.34 

Wie lassen sich die Verse, die in der Handschrift durch Versstriche abgeteilt 

sind, als Strophe deuten? Verschiedene Erklärungen sind denkbar; am über-

zeugendsten ist vielleicht die Annahme, dass die Versstriche in der Handschrift 

gesetzt wurden, weil die Wörter erligt und benûeget irrigerweise als Reimwörter 

aufgefasst wurden. Die korrigierte Fassung könnte wie folgt aussehen:  

Das kryplein und das heŵ, dar Inn 

er ligt, das gotlich kindlein,  

mit klainer milch benûeget in  

so hungert nit das mûeterlein. 

Auf diese Weise wären vier vierhebige Verse gewonnen, die aber, im Unter-

schied zu den übrigen Strophen, eher Kreuz- als Paarreime aufweisen.35 Auffäl-

lig ist die Abfolge der drei Diminutive kryplein, kindlein und mûeterlein. Sie er-

zeugen den lebensweltlich anmutenden Eindruck einer Intimität der Beziehung 

von Mutter und Kind, die sich so in der lateinischen Vorlage nicht findet. Wie 

Alex Stock betont, führen die „Verse 3 und 4 der Strophe […] [der lateinischen 

Vorlage] mit dem Kind an der Mutterbrust, das mit ein wenig Milch gestillt wird, 

das gottmenschliche Paradoxon vor“.36 Interessant ist ein Vergleich mit der 

entsprechenden Strophe der Übertragung des Mönchs von Salzburg. Sie lautet:  

Do auf ein hew wart er gelait 

‹und› in ain kripp, die was nicht prait, 

das schewet nicht das kindelein, 

mit kleiner milch speist in die mueter sein.37 

Der Mönch begnügt sich mit nur einer Diminutivform (kindelein), arbeitet aber 

mit einer Häufung der Diphthonge [ɛɪ] und [aɪ], die in den vier Versen gleich 

achtmal auftauchen (ein, gelait, ain, prait, kindelein, kleiner, speist, sein). Man 

könnte vermuten, dass hier im Sinne der deutschen Interjektion ei! die Freude 

über das Christuskind lautmalerisch gestaltet wird; zugleich ist die lateinische 

|| 
34 München, BSB, Cgm 1122, fol. 89va–89vb. 

35 Insofern viele Reime unrein sind (vgl. III 3/4 treŷt /sagt; VII 3/4 ward / hirt), ist die geringe 

Formtreue hier zu vernachlässigen. 

36 Stock, S. 77. 

37 Text nach Die geistlichen Lieder des Mönchs, S. 220 (G 21). 



 so hungert nit das mûeterlein | 185 

  

Interjektion eia, die Freude, Verwunderung, Überraschung, aber auch Schmerz 

zum Ausdruck bringen kann, akustisch aufgerufen. 

3 Melodien und Sangbarkeit 

Aus musikhistorischer Perspektive ist festzuhalten, dass die silbenzählende 

Metrik des Hymnus mit der zugehörigen Melodie korrespondiert. Die deutschen 

Hymnenübertragungen der Münchener Handschrift Cgm 1122 und somit auch 

die Übertragung des Hymnus A solis ortus cardine dürften für den gesanglichen 

Vortrag konzipiert worden sein. Zumindest für die ersten sechzehn Hymnen bis 

Blatt 24r lässt die Handschrift zwischen den Textzeilen Platz für eine Notation, 

die aber nie ausgeführt wurde. Vermutlich wurden die Hymnenübertragungen 

außerhalb der Liturgie nach den bekannten Melodien ihrer lateinischen Vorla-

gen gesungen. Für A solis ortus cardine hat Stäblein die Grundmelodie 53 aus 

verschiedenen Handschriften ediert. Deren Varianten unterscheiden sich, abge-

sehen von vollständiger Transposition, d. h. einer intervallgetreuen Überfüh-

rung in eine andere Tonhöhe, nur in Feinheiten bei den Melismen:38 

 

Abb. 1: Melodie 53/2 nach Stäblein, S. 81 

|| 
38 Ich biete hier die Melodie 53/2 (Hymnar aus Nevers), Paris, BNF 1235, fol. 151r–151v, 173r, 175r 

mit der Beischrift in alius laudibus nach Stäblein. Der Notensatz von Erna-Resi Rother ist derge-

stalt modifiziert, dass über den Noten nicht Silben gezählt, sondern metrische Schemata ange-

deutet sind. 



186 | Bob Göhler 

  

Die Verbindung von Notation und Text legt nahe, dass die schweren bzw. lan-

gen Silben in der Regel über mehrere Töne gesungen wurden. Doch sind nicht 

alle schweren bzw. langen Silben in Melismen realisiert. Der Strenge der silben-

zählenden Metrik steht, wie es scheint, die freie musikalische Umsetzung ge-

genüber. Dies lässt sich an der Übertragung des Mönchs von Salzburg, die sich 

in der musikalischen Struktur nah an der Vorlage orientiert, mit Händen grei-

fen. Auch hier bezeugt eine Münchener Handschrift auf fol. 127v–130r dieses 

Verfahren:39 

 

Abb. 2: Melodie nach München, BSB, Cgm 715, fol. 127v 

Für die Analyse könnte es erhellend sein zu prüfen, inwiefern Textteile, die über 

Melismen realisiert sind, von diesen musikalisch herausgestellt werden, und in 

der Interpretation bedeutungsverstärkend wirken. 

In jedem Fall ist festzuhalten, dass die gesungene Übertragung im Unter-

schied zu ihrer lateinischen Vorlage nicht der Liturgie diente. Die Tertiarinnen 

aus dem Pütrich-Regelhaus dürften sie für die persönliche Andachtspraxis in 

liturgienahen oder ganz liturgiefernen Kontexten genutzt haben.  

|| 
39 Die Melodie aus BSB, Cgm 715 ist hier der besseren Vergleichbarkeit mit Stäbleins Ausgabe 

wegen im nach unten oktavierten Violinenschlüssel notiert. Die metrische Notation ist zur 

Orientierung mit angegeben. Unter http://nbn-resolving.de/urn/resolver.pl?urn=urn:nbn:de:

bvb:12-bsb00044202-5 (18. Juli 2015) ist ein Digitalisat der Handschrift einsehbar. Seitengenau-

er Zugriff ist via http://daten.digitale-sammlungen.de/bsb00044202/image_268 (18. Juli 2015) 

möglich. 



 so hungert nit das mûeterlein | 187 

  

4 Die Doxologien 

Der Münchener Codex enthält außer der Übertragung des Weihnachtshymnus 

auch eine Übertragung des Epiphaniehymnus, der ebenfalls dem Hymnus A 

solis ortus cardine entnommen ist. Der Epiphaniehymnus umfasst die Strophen 

VIII, IX, XI und XIII des Abecedariums und firmiert unter dem Incipit von Stro-

phe VII Hostis Herodes impie. Die Münchener Handschrift hängt der Übertra-

gung dieses Teilhymnus wiederum eine Doxologie an. Bislang wurde der auf 

Blatt 135v überlieferte Text nicht entdeckt. Im Folgenden möchte ich nur auf die 

Doxologiestrophe näher eingehen. Sie lautet in wiederum behutsam edierter 

Fassung: 

Dir sey lob, herr Ihesu crist, 

Von oben heut erschinen pist 

mit vater, heiligem geist geleich, 

und nûn und ymer ewigklich.40 

Die Doxologie weist große Ähnlichkeiten zur entsprechenden Strophe des zuvor 

betrachteten Weihnachtshymnus auf: 

Dir seŷ lob Ere, herr Ihesû crist, 

der dû van der magt geporn pist 

mit heiligem geist vnd vater gleich 

allzeit vnd ymer ewigklich. 

Abgesehen von einigen Wortumstellungen und dem nur im Weihnachtshymnus 

vorkommenden Wort Ere im ersten Vers unterscheiden sich die Doxologien nur 

im zweiten Vers. Dieser bezieht sich jeweils auf den liturgischen Anlass des 

betreffenden Hymnus. In der Doxologie des Weihnachtshymnus erscheint Maria 

in ihrer Rolle als Gottesmutter (der dû van der magt geporn pist); in der Doxolo-

gie zum Epiphaniehymnus taucht Maria hingegen nicht auf (Von oben heut 

erschinen pist). Anders verfährt der Mönch von Salzburg in der Gestaltung der 

Doxologie zum Weihnachtshymnus. Sie lautet wie folgt: 

|| 
40 München, BSB, Cgm 1122, fol. 135va–135vb. Die Verse sind abgesetzt, eine moderne Inter-

punktion eingefügt und einige Schreibweisen normalisiert (Schaft-s, Ausgleich von u/v, Auflö-

sung der Abkürzungen). Das in der Handschrift mehrfach verwendete diakritische Zeichen, ein 

geöffneter Kringel, wird hier als Zirkumflex wiedergegeben. Digitalisat einsehbar unter 

http://daten.digitale-sammlungen.de/bsb00104167/image_274 (20. Januar 2017). 



188 | Bob Göhler 

  

Dem höchsten got sei lob gesait, 

‹darzu› dem kind und auch der maid 

und ‹auch› des heiligen geistes nar 

von werlt zu werlt an ende gar. Amen.41 

Die Trias der Dreifaltigkeit (Vater, Sohn, Heiliger Geist) wird in theologisch 

prekärer Weise um das Lob an Maria erweitert und durch die Referenz auf den 

Gottessohn als Jesuskind abgewandelt. Die bereits in Strophe VI angesprochene 

Einheit von Mutter und Sohn findet sich nochmals akzentuiert und die Trinität 

unter Hinzunahme der Gottesmutter im Sinne des Weihnachtsfests interpretiert.  

5 Fazit 

Die Hymnenübertragung des Weihnachtshymnus A solis ortus cardine durch 

den Mönch von Salzburg und jene im Cgm 1122 steigern den marianischen Ge-

halt der lateinischen Vorlage. Sie wählen dabei ähnliche poetische Verfahren, 

gelangen aber zu unterschiedlichen Ergebnissen. Dies ist besonders klar an der 

sprachlichen Modellierung der Geburtsszene zu beobachten. In beiden Fällen 

werden Diminutive herangezogen, um die innige Einheit, die Intimität der Be-

ziehung zwischen Mutter und Kind zu inszenieren. In dieser Hinsicht geht die 

Übersetzung im Cgm 1122 weiter als der Mönch, indem Diminutive geradezu 

gehäuft sind. Das Motiv der Einheit von Mutter und Sohn wird in den Doxolo-

gien, die beide Übersetzungen dem Weihnachtshymnus anfügen, ebenfalls 

greifbar. Beide erweitern die Trinität um die Gottesmutter, gehen dabei aber 

wiederum unterschiedlich vor. Während in der im Cgm 1122 überlieferten Fas-

sung die Gottesmutter in Form eines Relativsatzes eingeschoben ist, nimmt sie 

der Mönch von Salzburg mit in die trinitarische Reihe auf.  

|| 
41 Text nach Die geistlichen Lieder des Mönchs, S. 221 (G 21).  



 so hungert nit das mûeterlein | 189 

  

Anhang: Diplomatische Abschrift42 

[89va] [...] ympnus / A ſolis 

ortus / Vor dem aufgang der 

Sûnnen auſ ort der welt ſo 

loben wir das wort criſtûm den 

furſten heŷt geporn / von 

der magt maria auſ erkorn / 

Der welt ſchôpfer / claidet 

ſich mit knechtes leib / ſo 

wunderlich das er den me 

nſchen menſch empfienge / 

vnd ſein geſchôpf nit gar 

zergieng / Beſchloſ megtlein 

Ederlein die vaten hymliſch 

genad / darein / der leib der 

rainen Junckfra treŷt der  

haymlichait / die nyemant 

ſagt / Der ſchrein der keuſch 

en hertzlein zart / behûet zu 

gotes tempel ward / ſo vn 

berûrt deinmann / vnbekant / 

vom wort ſy ſchwager ward / 

zû hand / DEr Junckfrawen 

kindtpet vns gepar / den 

Gabriel verkundet ward / be 

ſchloſner leib/ mit freûd er 

kant / der do Johannes was 

genant / Das kryplein vnd 

das heŵ dar jnn erligt / das 

[89vb] gotlich kindlein mit klainer 

milch benûeget / in ſo hung 

ert nit / das mûeterlein/ DEr 

hymliſch kore erfrewet ſich Alle 

Engel ſingen got geleich / den 

hirten do verkundet ward / der 

ſchôpfer aller iſt vnd hirt / 

Dir seŷ lob Ere herr Iheſû criſt / 

|| 
42 Das in der Handschrift mehrfach verwendete diakritische Zeichen, ein geöffneter Kringel, 

wird hier als Zirkumflex wiedergegeben. Unter http://nbn-resolving.de/urn/resolver.pl?urn=

urn:nbn:de:bvb:12-bsb00104167-3 (20. Januar 2017) ist das Digitalisat der Handschrift einseh-

bar. Seitengenauer Zugriff ist via http://daten.digitale-sammlungen.de/bsb00104167/image_

182 (20. Januar 2017) möglich. 



190 | Bob Göhler 

  

der dû van der magt geporn piſt / 

mit heiligem geiſt/ vnd vater 

gleich allzeit vnd ymer ewig 

klich Amen 

Literaturverzeichnis 

Becker, Anja: Remetaphorisierungen. Der Heilige Geist in der deutschen Literatur des Mittel-

alters. Habil. masch. München 2014. 

Desplenter, Youri: Al aertrijc segt lofsanc. Middelnederlandse vertalingen van Latijnse hymnen 

en sequensen, Volume I: Studie, Volume II: Repertoria. Gent 2008 (Studies op het gebied 

van de oudere Nederlandse letterkunde 3). 

Die geistlichen Lieder des Mönchs von Salzburg. Hg. von Franz Viktor Spechtler. Berlin, 

New York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germa-

nischen Völker, N. F. 51). 

Gneuss, Helmut: Hymnar und Hymnen im englischen Mittelalter. Studien zur Überlieferung, 

Glossierung und Übersetzung lateinischer Hymnen in England. Mit einer Textausgabe der 

lateinisch-altenglischen Expositio Hymnorum. Tübingen 1968 (Buchreihe der Anglia 12). 

Hölzle, Gerhard: Veni creator spiritus. Ein mittelalterlicher Hymnus aus dem Kloster Kempten. 

In: Allgäuer Geschichtsfreund, Ser. NF 105 (2005), S. 5–46. 

Horstbøll, Henrik: Menigmands medie. Det folkelige bogtryk i Danmark 1500–1840. En kultur-

historisk undersøgelse. Kopenhagen 1999 (Danish Humanist Texts and Studies 19). 

Kraß, Andreas: Spielräume mittelalterlichen Übersetzens. Zu Bearbeitungen der Marien-

sequenz Stabat mater dolorosa. In: Übersetzen im Mittelalter. Cambridger Kolloquium 

1994. Hg. von Joachim Heinzle, L. Peter Johnson, Gisela Vollmann-Profe. Berlin 1996 

(Wolfram-Studien 14), S. 87–108. 

Kurz, Gebhard: Intende qui regis Israel. Der Weihnachtshymnus des Bischofs Ambrosius von 

Mailand (hy.5). In: Jahrbuch für Liturgik und Hymnologie 42 (2003), S. 105–161. 

Lipphardt, Walther: Art. ‚A solis ortus cardine (deutsch)‘. In: VL2 1 (1978), Sp. 1–2. 

Mone, Franz Joseph: Lateinische und Griechische Messen aus dem zweiten bis sechsten Jahr-

hundert. Frankfurt a. M. 1850 [https://archive.org/details/bub_gb_O5aJM9m9RvgC 

(6. Juni 2016)]. 

Ortiz, Alfonso: Breviarium secundum regularis beati hysidori. Toledo: Peter von Hagenbach 

(Drucker), 1502 [http://www.bvh.univ-tours.fr/Consult/index.asp?numfiche=707 

(6. Juni 2016)]. 

Pedersen, Christiern: Vor Froe Tider. Leipzig: Melchior Lotter d. Ä. (Drucker), 1517 

[VD16: P 1108]. 

Randel, Don M.: Princeton Studies in Music. Bd. 6: An Index to the Chant of the Mozarabic Rite. 

Princeton, New Jersey 1973. 

Schneider, Karin: Die deutschen Handschriften der Bayerischen Staatsbibliothek München. 

Die mittelalterlichen Handschriften aus Cgm 888–4000. Wiesbaden 1991  

(Catalogus codicum manu scriptorum Bibliothecae Monacensis V, 6) 

[http://www.manuscripta-mediaevalia.de/hs/kataloge/HSK0189.htm (6. Juni 2016)]. 

Sedulii opera omnia. Hg. von Johannes Huemer. Wien 1885 (CSEL 10).  



 so hungert nit das mûeterlein | 191 

  

Sedulii opera omnia. Hg. von Johannes Huemer. Editio altera supplementis aucta curante 

Victoria Panagl. Wien 2007 (CSEL 10). 

Sedulius: The Paschal Song and Hymns. Hg. von Michael J. Roberts. Übers. von Carl P. E. 

Springer. Atlanta 2013 (Writings from the Greco-Roman World 35). 

Springer, Carl P. E.: The Manuscripts of Sedulius. A Provisional Handlist. Philadelphia 1995 

(Transactions of the American Philosophical Society, New Series 85,5). 

Stäblein, Bruno: Hymnen. Bd. 1: Die mittelalterlichen Hymnenmelodien des Abendlandes 

(Noten u. Text fertigte Erna-Resi Rother). 2., unveränderte Neuaufl. mit Anhang.  

Kassel 1995 (Monumenta monodica medii aevi 1). 

Wachinger, Burghart: Der Mönch von Salzburg. Zur Überlieferung geistlicher Lieder im späten 

Mittelalter. Tübingen 1989 (Hermaea, N. F. 57). 

Zimmerl-Panagl, Victoria: ,Mit Herz und Mund dem Herren singen und dienen.ʻ Fragen zu den 

Hymnen des Sedulius in mittelalterlichen Hymnaren. In: Gottes Werk und Adams Beitrag: 

Formen der Interaktion zwischen Mensch und Gott im Mittelalter. Hg. von Thomas  

Honegger, Gerlinde Huber-Rebenich, Volker Leppin. Berlin 2014 (Das Mittelalter. Perspek-

tiven mediävistischer Forschung, Beihefte 1), S. 230–255.



  

 



  

Andreas Kraß 

Mittit ad virginem 

Die Bearbeitungen der Mariensequenz durch den Mönch von 
Salzburg, Oswald von Wolkenstein und Heinrich Laufenberg 

Die im zwölften Jahrhundert entstandene Sequenz Mittit ad virginem themati-

siert die Verkündigung des Erzengels Gabriel an die Jungfrau Maria. Sie wurde 

im Spätmittelalter mehrfach in die deutsche Sprache übertragen.1 Auf der einen 

Seite steht eine Reihe von Prosaübersetzungen, die sich wörtlich an die lateini-

sche Vorlage halten, auf der anderen Seite drei Versübertragungen, die aus der 

Feder prominenter Liederdichter stammen: des Mönchs von Salzburg, Oswalds 

von Wolkenstein und Heinrich Laufenbergs.2 Im Folgenden werden die Versbe-

arbeitungen näher vorgestellt; daran schließen sich grundsätzliche Überlegun-

gen zum Verhältnis von Liturgie und Volkssprache im Medium des geistlichen 

Lieds an.  

1 Mittit ad virginem 

Die Überlieferung der Mariensequenz setzt im zwölften Jahrhundert ein. Die 

Textzeugen stammen vorwiegend aus dem englischen und französischen Raum; 

im deutschen und niederländischen Raum ist der Text kaum überliefert.3 Man 

vermutet daher, dass die Sequenz in England oder Frankreich entstanden ist. 

Die traditionelle Zuschreibung an Petrus Abaelardus wurde inzwischen aufge-

geben.4 Die Sequenz wird gattungsgeschichtlich dem sogenannten Zweiten Stil 

zugerechnet, der sich, im Unterschied zum Ersten Stil, durch strikte Einhaltung 

von Metrik, Rhythmus und Reim auszeichnet. Als musterhaft für den Zweiten 

Stil gelten die Sequenzen Adams von St. Viktor (gest. 1146). Clemens Blume und 

Henry M. Bannister erläutern: 

Als echte Paradigmen einer vollkommenen, durch und durch regelrecht gebauten Se-

quenz zweiter Epoche gelten die Sequenzen, welche dem großen Victoriner Adam zuge-

|| 
1 Vgl. Spechtler, Sp. 628‒629. 

2 Vgl. Bärnthaler. 

3 Vgl. AH 54, S. 296–298, Nr. 191. 

4 Vgl. Spechtler, Sp. 628. 

DOI 10.1515/9783110475371-014,  © 2017 Andreas Kraß. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



194 | Andreas Kraß 

  

schrieben werden. Die charakteristischen Eigentümlichkeiten der Technik sind: 1. regel-

rechter, auf dem natürlichen Wortakzent (nicht auf der Quantität der Silben) beruhender 

Rhythmus, so daß der Versakzent ausnahmslos mit der gewöhnlichen Wortbetonung 

harmoniert; 2. innerhalb des Verses eine gleichmäßige Zäsur, die mit dem Wortschlusse 

zusammenfällt; 3. reiner, mindestens zweisilbiger Reim.5 

Diese Merkmale treffen auf die Sequenz Mittit ad virginem zu. Sie weist elf gleich 

gebaute Versikel auf, die sich paarweise zu Strophen (Doppelversikeln) zusam-

menfügen (I–V). Den Abschluss bildet ein einzelner Schlussversikel, den man 

aufgrund der Klangähnlichkeit des letzten Verses auch dem letzten Doppel-

versikel zurechnen kann (Va/b: -em, Vc: -um). In den mittelalterlichen deut-

schen Übersetzungen werden die letzten drei Versikel stets als durch reinen 

Reim verbundene Tripelversikel wiedergegeben. Jeder der insgesamt elf Versi-

kel besteht aus fünf sechsilbigen Versen. Gemäß der natürlichen Wortbetonung 

lässt sich das Metrum als dreihebiger Jambus deuten. Da die Verse stets betont 

beginnen und unbetont enden, gleitet der Rhythmus ununterbrochen durch das 

gesamte Lied. Die Verse weisen Kreuzreime sowie umarmende Reime auf, die 

die Versikel zu Paaren verklammern (ababc dedec).  

Im Folgenden zitiere ich die Textfassung der Analecta hymnica. Sie basiert 

auf sechzig Textzeugen, von denen die Herausgeber 28 kollationierten:  

 Ia Mittit ad virginem  

Non quemvis angelum,  

Sed fortitudinem  

Suam, archangelum,  

  Amator hominis, 

 Ib Fortem expediat  

Pro nobis nuntium,  

Naturae faciat  

Ut praeiudicium  

  In partu virginis. 

 IIa Naturam superet  

Natus rex gloriae,  

Regnet et imperet  

Et zyma scoriae  

  Tollat de medio; 

 IIb Superbientium  

Terat fastigia  

Colla sublimium  

Calcans vi propria  

  Potens in proelio. 

|| 
5 Vgl. AH 54, S. V–VII, hier S. VI. 



 Mittit ad virginem | 195 

  

IIIa Foras eiciat  

Mundanum principem  

Matremque faciat  

Secum participem  

  Patris imperii. 

 IIIb Exi, qui mitteris,  

Haec dona dissere,  

Revela veteris  

Velamen literae  

  Virtute nuntii. 

IVa Accede, nuntia,  

Dic Ave cominus,  

Dic plena gratia, 

Dic tecum Dominus 

  Et dic ne timeas. 

 IVb Virgo, suscipias  

Dei depositum,  

In quo perficias  

Castum propositum  

  Et votum teneas.  

 Va Audit et suscipit  

Puella nuntium,  

Credit et concipit  

Et parit filium,  

  Sed admirabilem, 

 Vb Consiliarium  

Humani generis  

Et Deum fortium  

Et patrem posteris  

  In fide stabilem. 

 Vc Qui nobis tribuat  

Peccati veniam,  

Reatus diluat  

Et donet patriam  

  In arce siderum.6 

  

(Ia) Der Menschenfreund sendet nicht irgendeinen Engel zur Jungfrau, son-

dern seinen mächtigsten, den Erzengel. 

(Ib) Er schickt den Starken für uns als Boten aus, damit er die Vorbestimmung 

der Natur in der Geburt der Jungfrau ausführe.  

(IIa) Geboren als König der Herrlichkeit überwinde er die Natur, er herrsche 

und regiere und trage den Sündenpfuhl aus unserer Mitte fort.  

(IIb) Der im Kampf Mächtige zerreibe die Überheblichkeit der Hochmütigen 

und zertrete die Nacken der Stolzen mit seiner Gewalt.  

(IIIa) Er stürze den weltlichen Fürsten und lasse die Mutter mit sich gemeinsam 

teilhaben an der Herrschaft des Vaters. 

(IIIb) Geh hinaus, der du geschickt wirst, diese Botschaft zu verkünden, lüfte 

den Schleier der alten Schriften mit der Stärke des Boten. 

|| 
6 AH 54, S. 296–298, Nr. 191.  



196 | Andreas Kraß 

  

(IVa) Tritt nahe an sie heran, verkündige, sprich: „Sei gegrüßt“, sprich: „Du bist 

voller Gnade“, sprich: „Der Herr ist mit dir“ und sprich: „Fürchte dich 

nicht“.  

(IVb) Jungfrau, nimm an, was Gott dir anvertraut hat, damit du den keuschen 

Plan ausführst und das Gelübde hältst. 

(Va) Die Jungfrau hört die Botschaft und nimmt sie an; sie glaubt und empfängt 

und gebiert den so wunderbaren Sohn: 

(Vb) den Ratgeber der Menschen, den Gott der Starken, den Vater der Zukunft, 

den in der Treue Beständigen.  

(Vc) Dieser gewähre uns die Vergebung der Sünden, nehme die Schuld von uns 

und schenke uns Heimat in der Himmelsburg.7 

Das Lied thematisiert jenen Moment, als der Engel vor die Jungfrau tritt, um 

seine Botschaft auszurichten. Als biblische Grundlage dient die Verkündi-

gungsgeschichte des Lukasevangeliums (1,26–38). Im folgenden Bibelzitat sind 

diejenigen Verse, auf die sich die Sequenz bezieht, durch Kursivierung hervor-

gehoben: 

(26) Im sechsten Monat wurde der Engel Gabriel von Gott in eine Stadt in Galiläa namens 

Nazaret (27) zu einer Jungfrau gesandt. Sie war mit einem Mann namens Josef verlobt, der 

aus dem Haus David stammte. Der Name der Jungfrau war Maria. (28) Der Engel trat bei ihr 

ein und sagte: Sei gegrüßt, du Begnadete, der Herr ist mit dir. (29) Sie erschrak über die An-

rede und überlegte, was dieser Gruß zu bedeuten habe. (30) Da sagte der Engel zu ihr: 

Fürchte dich nicht, Maria; denn du hast bei Gott Gnade gefunden. (31) Du wirst ein Kind 

empfangen, einen Sohn wirst du gebären: dem sollst du den Namen Jesus geben. (32) Er 

wird groß sein und Sohn des Höchsten genannt werden. Gott, der Herr, wird ihm den Thron 

seines Vaters David geben. (33) Er wird über das Haus Jakob in Ewigkeit herrschen und seine 

Herrschaft wird kein Ende haben. (34) Maria sagte zu dem Engel: Wie soll das geschehen, 

da ich keinen Mann erkenne? (35) Der Engel antwortete ihr: Der Heilige Geist wird über 

dich kommen, und die Kraft des Höchsten wird dich überschatten. Deshalb wird auch das 

Kind heilig und Sohn Gottes genannt werden. (36) Auch Elisabet, deine Verwandte, hat 

noch in ihrem Alter einen Sohn empfangen; obwohl sie als unfruchtbar galt, ist sie jetzt 

schon im sechsten Monat. (37) Denn für Gott ist nichts unmöglich. (38) Da sagte Maria: Ich 

bin die Magd des Herrn; mir geschehe, wie du es gesagt hast. Danach verließ sie der Engel.8 

Die Entsprechungen zwischen Sequenz und Evangelium betreffen die Entsen-

dung des Boten (Iab, IIIb; vgl. Lk 1,26–27), die Königsherrschaft des Kindes 

(IIab, IIIa; vgl. Lk 1,32–33), den Gruß des Engels (IVa; vgl. Lk 1,28), die Emp-

|| 
7 Meine Übersetzung (ich danke Jessica Ammer für ihre Unterstützung).  

8 Zitiert nach: Die Bibel. Einheitsübersetzung. 



 Mittit ad virginem | 197 

  

fängnis des Kindes (IVb; vgl. Lk 1,31) und den Gehorsam der Jungfrau (Va; vgl. 

Lk 1,38).  

Die poetische Ausgestaltung der biblischen Verkündigungsszene lässt vier 

Merkmale erkennen. Erstens verzichtet die Sequenz auf sämtliche Namen; we-

der die Personen (Maria, Gabriel) noch der Ort (Nazareth) werden spezifiziert. 

Zweitens wechselt die Sequenz zwischen Bericht und Szene. Als Ereignisse der 

Vergangenheit werden im historischen Präsens die Entsendung des Boten (Ia) 

und der Gehorsam der Jungfrau (Va) mitgeteilt. Der Moment der Verkündigung 

selbst wird in der Weise vergegenwärtigt, dass der Sprecher in Apostrophen 

zunächst den Engel auffordert, sich auf den Weg zu machen (IIIb) und seinen 

Gruß zu sprechen (IVa), und anschließend die Jungfrau ermahnt, die ihr über-

brachte Botschaft anzunehmen (IVb). Drittens wird der gesprochene Gruß, der 

den Kern des Verkündigungsgeschehens und der Mariensequenz darstellt, wört-

lich aus dem Lukasevangelium übernommen und mit einer insistierenden Ana-

pher gegliedert: „sprich […]: ,Ave,‘ sprich: ,Du bist voller Gnade‘, sprich: ,Der 

Herr ist mit dir‘ und sprich: ,Fürchte dich nicht‘“ (IVa). Diese drei Mittel dienen 

der Erzeugung eines Präsenzeffekts, der den Gläubigen in das Geschehen invol-

viert. Hinzu kommt viertens, dass der eigentliche Inhalt der Botschaft ausgelas-

sen und stattdessen ihre heilsgeschichtliche Bedeutung expliziert wird. Die 

Geburt des Gottessohns sei, so heißt es, von Anfang an vorherbestimmt gewe-

sen (Ib). Der Gottessohn überwinde die Natur, nehme die Sünden fort (IIa), 

erniedrige die Hochmütigen (IIb), mache die Gottesmutter zur Teilhaberin an 

der göttlichen Herrschaft (IIIa), sei den Gläubigen treu (Vb), vergebe ihnen die 

Sünden und schenke ihnen das ewige Heil (Vc). Somit beruht die Komposition 

des Liedes auf drei Bestandteilen: dem Bericht, der den historischen Rahmen 

liefert (Ia, Xa), der Szene, die das zentrale Ereignis mit einem Präsenzeffekt 

versieht (IIIb–IVb), und der Deutung, die das Ereignis theologisch einordnet 

(Ib–IIIa, Vbc). 

Die frömmigkeitsgeschichtliche Eigenart der Mariensequenz liegt in der 

Vergegenwärtigung des heilsgeschichtlichen Ereignisses. Der Gläubige sucht 

personale und affektive Nähe zu Maria, Christus und Gott.9 Entsprechend be-

|| 
9 Eine Parallele bietet die frühmittelhochdeutsche ,Mariensequenz von Muri‘ (1160/70), eine 

freie Bearbeitung der Sequenz Ave praeclara maris stella (elftes Jahrhundert). Während sich die 

Vorlage durch allegorische Verdichtung auszeichnet, setzt die Bearbeitung auf die Schilderung 

einer Szene, in der die Gottesmutter das Jesuskind stillt (Madonna lactans). Vgl. Kraß: Spiel-

räume, S. 87–108, hier S. 94–99; Kraß: Stabat mater dolorosa, S. 74–76; vgl. demnächst auch 

Eva Rothenbergers Berliner Dissertation zu den deutschen Versübertragungen von Ave prae-

clara maris stella. Die Mariensequenz Stabat mater dolorosa, die um die mitleidende Gottes-

mutter kreist, gehört ebenfalls in diesen Zusammenhang; der Gläubige äußert darin die Bitte, 



198 | Andreas Kraß 

  

zeichnet die Sequenz Gott als ‚Menschenfreund‘ (amator hominis). Wenn der 

Engel aufgefordert wird, er möge ‚nahe‘ (comitus) an Maria herantreten, so im-

pliziert dies, dass der Gläubige selbst an dieser Nähe teilhaben möchte. Maria 

bietet einen persönlichen Heilsweg, da sie dem göttlichen Vater und dem göttli-

chen Sohn in familiärer Hinsicht, aber auch – wie die Sequenz Mittit ad virginem 

betont – als Teilhaberin der göttlichen Herrschaft (participem patris imperii) 

nahesteht. 

2 Der Mönch von Salzburg 

Die älteste bekannte Versübertragung deutscher Sprache stammt vom Mönch 

von Salzburg, einem am Hof des Salzburger Erzbischofs Pilgrim II. von Puch-

heim wirkenden Liederdichter, der 27 lateinische Hymnen und Sequenzen be-

arbeitete.10 Die Übertragung von Mittit ad virginem ist in zehn Handschriften 

bezeugt, von denen sechs mit Melodien ausgestattet sind.11 Der folgende Text-

abdruck stützt sich auf Spechtlers Edition12 und berücksichtigt die Textbesse-

rungen, die Wachinger vorgeschlagen hat (hier kursiv gedruckt):13 

|| 
dass er – gewissermaßen in der Rolle des Lieblingsjüngers – neben Maria unter dem Kreuz 

stehen dürfe: iuxta crucem tecum stare; vgl. Kraß: Stabat mater, S. 76‒77, 86–90. Vgl. auch 

Gaul, hier S. 162. 

10 Vgl. Wachinger: Art. ,Mönch von Salzburg‘, Sp. 658–670; eine Liste der Übersetzungen 

bietet Bärnthaler, S. 309–312.  

11 Vgl. Die geistlichen Lieder des Mönchs, S. 188–193 (Edition, Nr. G 13), S. 34–99 (Handschrif-

ten): (1) München, BSB, cgm 715, fol. 61v–65r, mit Melodie (Sigel A, HC 4249); (2) Wien, ÖNB, 

Hs. 2856, fol. 232r–234r, mit Melodie (Sigel D, HC 6527); (3) München, BSB, cgm 1115, fol. 25r–26r, 

mit Melodie (Sigel B, HC 9991); (4) Wien, ÖNB, cod. 4696 (,Lambacher Liederhandschrift‘), fol. 

135r–139r, mit Melodie (Sigel E, HC 11683); (5) Wien, ÖNB, cod. 2975, fol. 154r–v (Sigel F, HC 

11492); (6) Breslau, Diözesanarchiv, Hs. 58, fol. 182r, mit Melodie (Sigel a, HC 12712); (7) Danzig, 

Bibl. der Polnischen Akademie der Wissenschaften, Ms. 2015, fol. 217v–219r, mit Melodie (HC 

18493); weitere Textzeugen hat: Wachinger: Der Mönch von Salzburg. Überlieferung, S. 21‒22: 

(8) Udine, Kapitelarchiv, Ms. 58, fol. 138v (Sigel c, HC 4045); (9) München, BSB, Clm 7742, fol. 

247 r–v (Sigel n, HC 18548); (10) München, BSB, Clm 18566, fol. 99 r–v (Sigel o, HC 18551); (11) 

Prag, Nationalbibl., Dep. Minorité (Frantiskáni) Cesky Krumlov 148, fol. 169 r–v (Sigel p, HC 

7819).  

12 Die geistlichen Lieder des Mönchs, S. 188–193; ich verzichte auf die Markierung der textkri-

tischen Eingriffe. Die von Spechtler separat abgedruckte Fassung m lasse ich hier beiseite.  

13 Wachinger: Der Mönch von Salzburg. Überlieferung, S. 21–25. 



 Mittit ad virginem | 199 

  

Mittit ad virginem 

 Ia Des menschen liebhaber 

sand zu der maide her 

von seiner engel schar 

nur ainen engel klar, 

der starkke potschaft furt. 

 Ib durch uns ein starker pot 

gesendet wart von got 

darumb, das er betwangk 

mit kraft naturen gank 

an der jungkfrawn gepurd. 

 IIa Natur er überwant; 

der eren künig geporn; 

im dienen alle land, 

er hat den alten zorn 

dem menschen abgelait. 

 IIb der hochfart in verdros, 

in twangk sein maisterschaft, 

die hohen und ir genos 

stört er mit aigner kraft; 

des sei im lob gesait. 

IIIa Von im verstossen wart 

der fürst so snöder acht, 

er hat sein mueter zart 

mit im tailhaft gemacht 

der kraft des vater sein. 

 IIIb zeuch hin, pot, gotes knecht, 

und entsleus dise gab, 

offenbar newe recht, 

tue die alt ee hinab 

mit kraft der potschaft dein! 

IVa Trit nahent der jungkfrawn zu 

und sprich ‚ave‘ zu ir 

und sprich ‚vol genaden du‘ 

und sprich ‚got sei mit dir‘ 

und sprich ‚nicht fürchte dich‘! 

 IVb alldo die jungkfraw guet 

enphieng den goteshort, 

in dem ir kauscher muet 

belaib ganz an allem ort, 

der nie verrugkte sich. 

 Va Die maid gelawbig was 

und horte seine potschaft, 

sie enphieng und genas 

ains suns von gotes kraft, 

der wunderleich genannt, 

 Vb der, rat des menschen, tod 

mit recht verderbet hat. 

der starken vater, got 

gelawbhaft die sein bestat, 

dem die kristen sein erkant. 

 Vc Der mues geruechen uns 

ablas der sünde geben, 

und durch die lieb seins suns 

gab er uns das ewig leben 

dort in der engel land. 

  

Die Übertragung hält die Formvorgabe weitestgehend ein. Die Strophen umfas-

sen, wie in der lateinischen Vorlage, regulär fünf sechssilbige Verse, die einem 

dreihebigen Jambus folgen. Auch die Reimtechnik ist, mit einer Ausnahme, 

identisch: Kreuzreime innerhalb des Versikels wechseln mit umfassenden Rei-

men, die je zwei Versikel zu Strophen verknüpfen. Nur in der ersten Strophe 

erlaubt sich der Mönch die Ersetzung der Kreuzreime durch Paarreime. Den 



200 | Andreas Kraß 

  

Schlussversikel knüpft er durch Weiterführung des umarmenden Reims an die 

fünfte Strophe an (genannt/erkant/land). Beide Maßnahmen resultieren in einer 

formalen Verdichtung des Lieds, die der Sangbarkeit auf die Melodie der latei-

nischen Vorlage keinen Abbruch tut. 

Inhaltlich betrachtet, handelt es sich durchaus nicht um eine „relativ freie 

Übertragung“.14 Vielmehr ist erstaunlich, wie eng sich die Übersetzung an die 

Vorlage hält, obwohl sie sich deren Reimzwängen unterwirft und sie noch stei-

gert. Die Vorlagennähe lässt sich an der ersten Strophe beispielhaft demonstrie-

ren. Der Mönch ändert die Motivfolge, wenn er den letzten Vers des ersten Ver-

sikels (amator hominis) an den Anfang vorzieht (Des menschen liebhaber), was 

einerseits den Satzbau vereinfacht und andererseits den Reim mit sand zu der 

maide her (mittit ad virginem) ermöglicht. Nur eine geringe Modifikation stellt 

auch die Formulierung von seiner engel schar dar, die den Gedanken wiedergibt, 

dass Gott nicht irgendeinen Engel (non quemvis angelum) geschickt habe. Wäh-

rend die lateinische Sequenz die Stärke des Boten zweifach anspricht (Ia: forti-

tudinem, Ib: fortem nuntium), wandelt der Mönch im ersten Fall die Stärke des 

Boten in die Stärke der Botschaft um (starkke potschaft). Dem Reim sind außer-

dem kleinere Zusätze geschuldet: das Attribut klar für den Engel, das Verb furt 

als Prädikat eines neu gebildeten Relativsatzes, das Nomen got als Teil der pas-

sivisch gewendeten Formulierung gesendet wart (zu expediat). Ein überzeugen-

der Reim gelingt dem Übersetzer, wenn er der Wendung naturen gank (naturae 

praeiudicium) das neue Prädikat betwangk (statt faciat) zuordnet, das er aus der 

zweiten Strophe vorzieht (naturam superet). So erzielt der Mönch mithilfe ge-

ringfügiger, aber wirkungsvoller Eingriffe die getreue und vollständige Wieder-

gabe von Form und Inhalt. 

Diese Eleganz beweist der Mönch auch in der Wiedergabe des englischen 

Grußes in Versikel IVa. Die Worte des Engels dürfen, weil sie biblisch bezeugt 

sind, nicht verändert werden; gleichwohl müssen sie dem Metrum und Reim-

schema angepasst werden. Der Mönch löst diese Aufgabe nicht weniger ge-

schickt als seine Vorlage. Wie diese tastet er den biblischen Wortlaut nicht an, 

wenn er einerseits den Gruß ave nicht übersetzt und den Segen tecum dominus 

zwanglos als got sei mit dir wiedergibt, wenn er andererseits zu Reimzwecken 

das gratia plena (vol genaden du) mit einem bekräftigenden du versieht (Reim 

du/zu) und bei der Wiedergabe von ne timeas eine Inversion der deutschen 

Wortfolge vornimmt: nicht fürchte dich (Reim dich/sich). 

|| 
14 Spechtler, Sp. 629. 



 Mittit ad virginem | 201 

  

Der Mönch operiert also mit vier Mitteln, um Form und Inhalt zu wahren. 

Erstens gruppiert er, wenn erforderlich, die Motivfolge innerhalb eines Versikels 

oder auch über eine Versikelgrenze hinweg um. Zweitens arbeitet er mit Wort-

zusätzen, bei denen es sich um ehrende Attribute für den Engel (Ia: klar) und 

die Gottesmutter (IIIa: zart, IVb: guet), eine Lobesformel für Gott (IIb: des sei im 

lob gesait) und eine Periphrase für den Engel handelt, die sich an die Vorstel-

lung Marias als Magd des Herrn anlehnt (IIIb: gotes knecht). Drittens greift er zu 

Wiederholungen bereits etablierter Motive wie Gottes Kraft (Va: von gotes kraft, 

vgl. Ib: mit kraft) und Gottes Liebe (Vc: durch die lieb seins suns, vgl. Ia: liebha-

ber). Viertens bedient er sich sinnwahrender Substitutionen: In Versikel IIa 

wendet er die Herrschaft Gottes (regnet et imperet) in den Dienst der Völker (im 

dienen alle land) um und ersetzt den Sündenpfuhl (zyma scoriae) durch den 

Zorn Gottes, der aus der Sündhaftigkeit des Menschen resultiert (alten zorn). In 

Versikel IIIa ersetzt er mundanum durch die wertende Wendung so snöder acht, 

in Versikel IVa den Titel dominus durch das spezifizierende Wort got. In Versikel 

Vc expliziert er die Heimat (patriam) als ewig leben und ersetzt die Burg der 

Sterne (arce siderum) durch das Land der Engel (der engel land). Letztere Meta-

pher ist insofern nicht fehl am Platz, als sie den Motivkreis der Engel schließt, 

mit dem die Sequenz beginnt (Ia: engel schar, engel klar).  

Gelegentlich erlaubt sich der Mönch inhaltliche Eingriffe, die sich im se-

mantischen Horizont der lateinischen Sequenz bewegen und die Verständlich-

keit für das volkssprachliche Publikum absichern. In Versikel IIIb formt er den 

Gedanken, dass der Engel den Schleier der alten Schriften (veteris literae) lüften 

solle, in den Gedanken um, dass er die Ablösung des alten Bundes (alt ee) durch 

den neuen Bund (newe recht) ansagen möge. In beiden Fällen geht es um die 

heilsgeschichtliche Zeitenwende, doch verschiebt der Mönch den Akzent von 

der anbrechenden Offenbarung auf die Erneuerung des Bundes. In Versikel IVb 

konkretisiert der Mönch die Aufforderung an Maria, sie solle ihrer Bestimmung 

folgen (perficias propositum) und ihr Gelübde halten (votum teneas) in der Wei-

se, dass er, ausgehend von dem Wort ‚keusch‘ (castum), das Wunder der jung-

fräulichen Mutterschaft entfaltet: in dem ir kauscher muet / belaib ganz an allem 

ort, / der nie verrugkte sich. Versikel Vb reichert er um den Aspekt an, dass der 

Erlöser nicht nur die Sünde fortgenommen, sondern auch den Tod bezwungen 

habe (der, rat des menschen, tod / mit recht verderbet hat, erweiternd zu consilia-



202 | Andreas Kraß 

  

rium humani generis), und dass dieses Heilswerk insbesondere den Christen 

zugutekomme (dem die kristen sein erkant).15 

Den Wechsel von Bericht, Szene und Deutung hält der Mönch von Salzburg 

weitgehend ein. Den Präsenzeffekt, den die lateinische Sequenz bei der Insze-

nierung des Engelsgrußes erzeugt, ahmt er genau nach.16 So wird man sagen 

können, dass der Mönch die Poetik und Theologie der lateinischen Sequenz 

nahezu vollständig einzufangen weiß. Er gibt das liturgische Lied im Medium 

der Volkssprache adäquat wieder und gewährleistet die Sangbarkeit auf die 

Melodie der Vorlage. Die vorgenommenen Modifikationen sind überschaubar; 

sie dienen der Einhaltung der Form, tragen aber auch der volkssprachlichen 

Frömmigkeit Rechnung. 

3 Oswald von Wolkenstein 

Der Südtiroler Ritter und Liederdichter Oswald von Wolkenstein (um 1377–

1445), der „Bekanntschaft mit geistlichen Liedern des Mönchs von Salzburg 

erkennen“ lässt,17 übersetzte nur zwei lateinische Sequenzen ins Deutsche: 

Mundi renovatio (Der werlde vernewung lawter klar) und Mittit ad virginem (Von 

Got so wart gesannt).18 Seine Bearbeitung des Mittit ad virginem ist nicht in den 

Haupthandschriften, sondern stets als Ergänzung zu den Liedern des Mönchs 

von Salzburg überliefert; drei von vier Textzeugen statten Oswalds Übertragung 

mit der Melodie aus.19 Der folgende Textabdruck folgt der von Burghart Wachin-

|| 
15 Wachinger korrigiert entsprechend Spechtlers Interpunktion des Versikels Vb; eine weitere 

Korrektur ist erforderlich: got gelawbhaft die sein bestat gehört zusammen (zu patrem posteris 

in fide stabilem). 

16 Nicht aber im Fall der Gottesmutter, denn in Versikel IVb wird aus der Aufforderung susci-

pias (2. Person Singular Konjunktiv Präsens) die Feststellung enphieng (3. Person Singular 

Indikativ Präteritum).  

17 Wachinger: Art. ,Oswald von Wolkenstein‘, Sp. 160. 

18 Die Lieder Oswalds, S. 317–319, Nr. 129 (Mundi renovatio), S. 319–321, Nr. 130 (Mittit ad 

virginem). Zu diesem Lied vgl. Spicker, S. 20, 97; Löser, S. 251‒261, hier S. 254‒255. 

19 München, BSB, Cgm 715, fol. 150v–153v, mit Melodie (Sigel L, HC 4249); München, BSB, Cgm 

1115, fol. 26r–27v, mit Melodie (Sigel w, HC 9991); Wien, ÖNB, cod. 4696 (,Lambacher Lieder-

handschrift‘), fol. 139r–142v, mit Melodie (Sigel x, HC 11683); Wien, ÖNB, cod. 2975, fol. 154v–

155r (Sigel y, HC 11492). Autorzuschreibung in L: Ein ander Mittit ad virginem hat der Oswald 

Wolkchenstainer gemacht (Registerüberschrift, fol. 2r), vgl. Die Lieder Oswalds, S. 319, Nr. 130 

und in y: Sequitur sequencia mittit ad virginem secundum textum wolkchensteiner, vgl. Die 

Lieder Oswalds, S. 319, Nr. 130. 



 Mittit ad virginem | 203 

  

ger neu bearbeiteten Ausgabe von Karl Kurt Klein und weicht nur in der Inter-

punktion des Versikels IVb ab:20 

Ain ander Mittit ad virgine(m) 

 Ia Von got so wart gesannt 

der jungkfraun her zu lant 

ein engel wol erkannt, 

Gabriel was er genannt, 

dem starke potschaft zam. 

 Ib Der pot der was so stark: 

nature iren sark 

zerbrach er vnd verpargk 

der junkfraun allen ark. 

magt, mueter was ir nam. 

 IIa Über all creatur trat 

der künig jungk geporn. 

sein reich, sein zepter hat 

all sünd gar ab geschorn. 

das sei im lob und eer. 

 IIb Den trak, den feint er stach, 

di hat er gar gemacht. 

ir hochfart er zebrach 

und hat in nicht gestat, 

das si im herschten mer. 

IIIa Weicht höher, tret hindan, 

ir fürsten helle kind, 

seit wir Mariam han, 

domit wir worden sint 

tailhaft des vater reich. 

 IIIb Tret herfüer, enngel klar, 

werbet schon eure wort! 

macht di geschrift offenbar, 

di vor nie wart gehort 

von kainem poten geleich. 

IVa Her enngel, werbet schon: 

„Ave, das sag ich dir, 

jungkfrau genaden vol.“ 

werbet „Got sei mit dir 

und went dir alle vorcht.“ 

 IVb Jungkfraw, enphahet got, 

der wil vermenschen sich. 

ir laistet sein gepot, 

das gelaubt sicherlich. 

sein geist die sach e worcht. 

 Va Gelaubig was die maid 

und west an allen wankch: 

was ir der engel sagt, 

das was ir alles dankch. 

domit si got enpfie. 

 Vb Der uns beschaffen hat 

und als menschleich geslecht 

von seiner hanntgetat, 

er was ie und iee gerecht, 

der uns auch nie verlie. 

|| 
20 Die Lieder Oswalds, S. 321, Nr. 130; zur Begründung der von mir veränderten Interpunktion 

vgl. weiter unten. 



204 | Andreas Kraß 

  

 Vc Der uns geholfen ist 

vnd went uns sünden slamm, 

der süess herr Jhesus krist 

füer uns ad patriam, 

do er wont iee und iee. 

  

Wie der Mönch hebt Oswald Anfang und Schluss der Sequenz hervor. Während 

der Mönch die erste Strophe durch die Wahl von Paar- statt Kreuzreimen mar-

kiert, steigert Oswald den Effekt, indem er die Versikel Ia und Ib jeweils mit vier 

gleichen Reimen ausstattet: aaaab ccccb. In der formalen Gestaltung der 

Schlussstrophe stimmt Oswald mit dem Mönch überein, auch er verbindet die 

letzten drei Versikel mit übereinstimmenden Schlussreimen zur Einheit (Va: 

enpfie, Vb: verlie, Vc: iee). 

Oswald erlaubt sich größere inhaltliche Freiheiten als der Mönch von Salz-

burg. In der Gestaltung der ersten Strophe zeichnen sich zwei Eingriffe ab, die 

man als Explizierung und Metaphorisierung bezeichnen könnte. Zum einen 

erläutert Oswald die Verkündigungsszene, indem er die beteiligten Personen – 

Gott, Engel und Jungfrau – näher bestimmt. Er ersetzt die Periphrase amator 

hominis durch got (Ia,1), nennt den Engel beim Namen: Gabriel was er genannt 

(Ia,4; für archangelum) und weist der Jungfrau einen marianischen Titel zu: 

magt, mueter was ir nam (Ib,5; zu in partu virginis). Zum anderen ersetzt er das 

Motiv, dass das Heilsereignis der jungfräulichen Geburt in der Natur vorbe-

stimmt gewesen sei (Ib,3–4: naturae faciat / ut praeiudicium), durch eine meta-

phorische Vorwegnahme des (in der lateinischen Sequenz erst im nächsten 

Versikel folgenden) Motivs, dass Gott die Natur überwunden habe (IIa,1: natu-

ram superet). Oswald wählt hierfür eine Metapher, die an die Auferstehung 

Christi aus dem Grab erinnert: nature iren sark / zerbrach er (Ib,2–3). Das Bild, 

dass der Bote den Sarg der Natur zerbrochen habe, verweist auf den Erlöser, der 

geboren wird, um den Tod zu besiegen. Oswald verknüpft das Bild mit einem 

zweiten, das die jungfräuliche Mutterschaft (in partu virginis) betrifft. Es besagt, 

dass der Bote alles Arge vor der Jungfrau verborgen habe: vnd verpargk / der 

junkfraun allen ark (Ib,3–4). Wachinger bezieht diese Aussage „auf die späteren 

Schmerzen Marias“, die der Engel verschwiegen habe.21 In seiner Lesart fällt 

also bereits der Schatten der Passionsgeschichte auf die Verkündigungsszene. 

Vielleicht verbleibt das Bild aber doch im Verkündigungsgeschehen und meint 

nur, dass der Himmelsbote der Gottesmutter die Verletzung ihrer Jungfräulich-

keit erspart habe.  

|| 
21 Die Lieder Oswalds, S. 319, Nr. 130. 



 Mittit ad virginem | 205 

  

Die Tendenz zu gesteigerter Bildlichkeit setzt sich in der zweiten Strophe 

fort. Aus den Verben regnet et imperet werden die Substantive sein reich, sein 

zepter, die das Bild eines thronenden Herrschers evozieren. Die etwas sperrige 

Metapher, dass der Erlöser den ‚Schlackenkessel aus unserer Mitte fortgetragen‘ 

habe (zyma scoriae tollat de medio), wandelt Oswald in das einfachere Bild der 

Sünde um, die wie Wolle abgeschoren wird (all sünd gar ab geschorn). Aus den 

Hochmütigen und Stolzen macht Oswald den Drachen, der erstochen, und den 

Feind, dem der Garaus gemacht wird: Den trak, den feint er stach, / di hat er gar 

gemacht. Drachen und Feind verweisen auf den Teufel, der als Gegenspieler 

Gottes ins Spiel gebracht wird. Zugleich behält Oswald das Bild des zerriebenen 

Hochmuts bei: ir hochfart er zebrach (superbientium terat fastigia) und löst das 

Bild der zertretenen Nacken der Stolzen (colla sublimium calcans) im Sinne 

eines richtenden Herrscherspruchs auf: und hat in nicht gestat, / das si im  

herschten mer. 

Auch die dritte Strophe ist plastischer gestaltet. Oswald verdichtet die vor-

gegebenen Motive, dass die weltlichen Fürsten gestürzt werden und die Got-

tesmutter Teilhabe an der göttlichen Herrschaft gewinnt. Er bezieht sie kausal 

aufeinander und formuliert sie als drohende Apostrophe: Weicht höher, tret hin-

dan, / ir fürsten helle kind, / seit wir Mariam han, / domit wir worden sint / tailhaft 

des vater reich (IIIa). Aus den weltlichen Fürsten (mundanum principem) werden 

die Kinder des Höllenfürsten, der zuvor schon als Feind und Drache bezeichnet 

wurde. Maria erscheint nun als Schutzpatronin gegen die teuflische Macht. Sie 

ist bei Oswald nicht nur selbst der göttlichen Kraft teilhaftig, sondern gibt auch 

den Gläubigen Anteil am Reich Gottes. Der Affekt, den die Apostrophe erzeugt, 

wird durch die Wahl der ersten Person Plural (wir) gesteigert: Das dramatische 

Heilsgeschehen, der von Maria vermittelte Sieg Gottes über den Teufel, betrifft 

die Gemeinschaft der Gläubigen gewissermaßen höchstpersönlich. Mit der An-

sprache an die Teufelskinder erweitert Oswald die Reihe der Apostrophen, die 

sich in der lateinischen Sequenz auf den Engel (IIIb–IVa) und die Jungfrau (IVb) 

beschränken. So verschiebt sich die Komposition. In der lateinischen Vorlage 

markiert die erste Apostrophe (die Aufforderung an den Engel, die Botschaft zu 

überbringen) die genaue Mitte des Liedes (IIIb); hingegen gelangt Oswald zu 

einer Dreiteilung, die auf den Bericht (I–II) die Apostrophen (III–IV) folgen lässt 

und in eine Bitte (V) mündet.  

Oswald akzentuiert die eigentliche Verkündigungsszene (IIIb) stärker als 

das lateinische Lied und fügt ihr, wie es scheint, eine poetologische Dimension 

hinzu. Als Liederdichter spiegelt er sich im Verkündigungsengel, den er zwei-

mal namentlich anspricht (IIIb: enngel klar, IVa: Her enngel), und insinuiert, 

dass er, Oswald, seinerseits ein starker Bote sei. Während die lateinische Se-



206 | Andreas Kraß 

  

quenz die Anrufung des Engels erst in Versikel IVa platziert, zieht Oswald sie 

vor und verteilt sie somit auf zwei Versikel. Er löst das Staccato des vierfachen 

dic auf, indem er den Imperativ wortreicher formuliert und zweimal nachhallen 

lässt: werbet schon eure wort! (IIIb,2), werbet schon! (IVa,1), werbet! (IVa,4). Die 

Periphrase werbet schon eure wort ist bemerkenswert, weil sie das Motiv des 

schönen Sprechens betont. Schöne, geziemende Wörter sind Sache nicht nur 

des Engels, sondern auch des um Ästhetik und Rhetorik bemühten Liederdich-

ters. Das Motiv der alten Schriften (veteris literae) passt Oswald ebenfalls in die 

poetologische Sinnebene ein. Er löst das Bild des gelüfteten Schleiers auf 

(IIIb,3: macht die geschrift offenbar zu revela velamen) und betont die Einzigar-

tigkeit des Boten und die Neuigkeit der Botschaft: di vor nie wart gehort / von 

kainem poten geleich (IIIb,4‒5). Dies ist, wie Wachinger richtig anmerkt, „theo-

logisch nicht ganz korrekt“, da die Botschaft bereits im Alten Testament pro-

phezeit wurde (vgl. IIIb: revela veteris velamen literae).22 Die Pointe liegt darin, 

dass Oswald erneut jene exzeptionelle Dichterrolle durchscheinen lässt, die er 

für sich selbst beansprucht. Ein letztes Mal akzentuiert Oswald die poetologi-

sche Dimension, wenn er den Engel – gewissermaßen in Form eines performati-

ven Sprechakts – zu Maria sagen lässt: das sag ich dir (IVa,2). 

In der Apostrophe an die Jungfrau (IVb) nimmt sich Oswald wieder zurück 

und lässt, wie die lateinische Vorlage, die Gläubigen sprechen. Wachinger hin-

gegen rechnet, wie die von ihm eingefügte Interpunktion zeigt, die Verse noch 

der Rede des Engels zu. Dies ist fraglich, wie der Vergleich mit der lateinischen 

Sequenz zeigt, denn die Worte des Engels beschränken sich auf den Wortlaut 

der Bibel, und die Apostrophe an die Jungfrau stellt eine Entsprechung zur vo-

rausgehenden Apostrophe an den Engel dar. Die biblisch bezeugten Worte des 

Engels sind – in der lateinischen Vorlage und in der deutschen Bearbeitung – 

eine Anrede in der Anrede; sie sind eingebettet in die Aufforderung der Gläubi-

gen an den Engel, die frohe Botschaft zu übermitteln. Oswald setzt hier neue 

Akzente, die den theologischen Zusammenhang erläutern. Er betont die 

Menschwerdung Gottes (IVb,2: der wil vermenschen sich), das Wirken des Heili-

gen Geistes (IVb,5: sein geist die sach e worcht) und, wieder ein vorgezogenes 

Motiv, den Glauben der Gottesmutter (IVb,4: das gelaubt sicherlich, vgl. Va,3: 

credit).  

Die Aufforderung erfüllt sich im nachfolgenden Versikel Va, der die dreitei-

lige Schlussstrophe einleitet. Der Glaube Marias (Va,1: Gelaubig was die maid) 

wird durch den Zusatz betont, dass sie sich nicht beirren lasse: und west an 

|| 
22 Die Lieder Oswalds, S. 320, Nr. 130. 



 Mittit ad virginem | 207 

  

allen wankch (Va,2). Die Umschreibung der Botschaft (nuntium) in der Formulie-

rung was ir der engel sagt (Va,3) markiert noch einmal die Kommunikationssi-

tuation: Es gibt einen Boten, der spricht, und eine Adressatin, die lauscht. Viel-

leicht wird hier implizit die poetologische Dimension weitergeführt: Wie Maria 

auf den Engel hört, so bedarf der Sänger eines aufmerksamen Publikums, das 

seine Leistung zu schätzen weiß (vgl. Va,4: das was ir alles dankch). In Versikel 

Vb, der in der lateinischen Sequenz allein auf Gottvater gemünzt ist, hebt 

Oswald die Rolle des Menschen hervor, indem er einen umfangreichen Hinweis 

auf die Geschöpflichkeit der Menschen hinzufügt: Der uns beschaffen hat / und 

als menschleich geslecht / von seiner hanntgetat (Vb,1–3). Damit knüpft er an die 

zuvor erwähnte Menschwerdung Gottes an und betont so das menschliche 

Band, das Gott mit den Gläubigen verbindet. Der letzte Versikel schließt an den 

vorletzten an. Gott ist nicht nur Schöpfer (Vb,1: Der uns beschaffen hat), sondern 

auch Helfer der Menschen (Vc,1: Der uns geholfen ist). Während die lateinische 

Vorlage das wir der Gläubigen erst im letzten Versikel einführt (nobis), zieht 

Oswald es in den vorletzten Versikel vor und erzeugt so die Anapher Der uns. 

Auf diese Weise wird die Gemeinschaft der Gläubigen stärker hervorgehoben als 

in der lateinischen Sequenz. Den abschließenden Versikel, der die Bitte um die 

Vergebung der Sünden und die Aufnahme ins Himmelreich artikuliert, gestaltet 

Oswald wiederum plastischer als die Vorlage. Die Vergebung der Sünden 

(peccati veniam) umschreibt er mit einer nachgeholten Metapher: Aus zyma 

scoriae tollat (IIa,4‒5) wird went uns sünden slamm (Vc,2). Gott wird nicht, wie 

in der lateinischen Vorlage, preisend als Ratgeber der Menschen, Gott der Star-

ken, Vater der Zukunft, Wahrer der Treue angesprochen, sondern intimer als 

der süess herr Jhesus krist (Vc,3), der den Menschen dorthin führen soll, wo er 

selbst wont iee und iee (Vc,5). 

Wie der Mönch von Salzburg weiß auch Oswald von Wolkenstein das litur-

gische Lied Mittit ad virginem formal und inhaltlich mit den Mitteln der Volks-

sprache einzufangen. Zugleich verleiht er seiner Übertragung eine auktoriale 

Signatur, die sich in der poetischen Gestaltung (Tendenz zur Metaphorisierung), 

thematischen Verdichtung (Betonung der Nähe des Menschen zum menschge-

wordenen Gott) und poetologischen Zuspitzung (Thematisierung der schönen 

Wörter) erweist. Oswald gewinnt der lateinischen Sequenz eine neue Pointe ab, 

indem er eine implizite Parallele zwischen Verkündigungsengel und Liederdich-

ter zieht. Dieses Rollenspiel, das der eigenen Autorisierung dient, kennt man 

auch aus anderen seiner geistlichen Lieder, zum Beispiel aus dem Beichtlied 

Mein sünd und schuld, in dem er unter der Hand eine quasi-priesterliche Positi-



208 | Andreas Kraß 

  

on für sich beansprucht.23 Auf diese Weise kompensiert Oswald die liturgische 

Kompetenz, die ihm als Dichter, der dem laikalen Stand der Ritter angehört, 

fehlt. 

4 Heinrich Laufenberg 

Eine dritte Versübertragung der Mariensequenz stammt von Heinrich Laufen-

berg, der in Zofingen (Kanton Aarau) und Freiburg als Dekan tätig war und 1460 

im Straßburger Johanniterkloster starb. Laufenberg trat als geistlicher Lieder-

dichter hervor, der zahlreiche lateinische Hymnen und Sequenzen ins Deutsche 

übertrug, darunter auch die Mariensequenz Mittit ad virginem.24 Seine literari-

schen Werke wurden „vom Autor selbst oder von seiner nächsten Umgebung in 

einigen [Handschriften] gesammelt, die in der Bibliothek des Johanniterklosters 

verblieben und mit dieser 1870 in der Straßburger Stadtbibliothek verbrannt 

sind“.25 In der Liederhandschrift, die Philipp Wackernagel wenige Jahre zuvor 

ediert hatte, sind vier Lieder des Mönchs von Salzburg überliefert – ein Hinweis 

darauf, dass sich Laufenberg von ihm zur formtreuen Übersetzung lateinischer 

Hymnen und Sequenzen anregen ließ.26 Wenn Wachingers chronologische 

Überlegungen zutreffen, dürfte die Übersetzung zur Gruppe der zwischen 1421 

und 1434 verfassten Lieder zählen.27 Eine größere Wirkung wurde ihnen nicht 

zuteil. 

Der folgende Textabdruck basiert auf Wackernagels Edition. Die Schreib-

weisen habe ich normalisiert (Auflösung der Superskripte, u/v-Ausgleich, Nor-

malisierung des Schaft-s). Drei Konjekturen scheinen mir erforderlich: hern statt 

|| 
23 Vgl. Kraß: Sünder, Prediger, Dichter. 

24 Vgl. Wackernagel 2, S. 580, Nr. 754: Agnoscat omne seculum; S. 580, Nr. 755: Veni redemp-

tor gentium; S. 580–581, Nr. 756: A solis ortus cardine; S. 581, Nr. 757: Ave maris stella; S. 581–

582, Nr. 758: Salve mater salvatoris; S. 583, Nr. 760: Mittit ad virginem; S. 584, Nr. 761: Corde 

natus et parentis; S. 584–585, Nr. 762: Congaudent angelorum chori; S. 585, Nr. 763: Ave prae-

clara maris stella; S. 586–587, Nr. 765: Letabundus exultet; auch S. 586, Nr. 764: Salve Regina. 

25 Straßburg, Stadtbibliothek, cod. B 121, fol. 76a (HC 5821); vgl. Wachinger: Art. ,Heinrich 

Laufenberg‘, Sp. 614–625, hier Sp. 615‒616 (Zitat); ders.: Notizen, S. 349–385 (wieder in ders.: 

Lieder und Liederbücher, S. 329–362); Nemes: Das lyrische Œuvre (Laufenbergs Übertragung 

des Mittit ad virginem ist nicht Teil der ausgewählten Editionen dieses Bandes).  

26 Vgl. Wachinger: Notizen, S. 354–357; ders.: Art. ,Heinrich Laufenberg‘, Sp. 620‒621. 

27 Vgl. Wachinger: Notizen, S. 357: „Als Nahtstelle käme wohl am ehesten Blatt 78/79 in 

Frage; was vorausging, waren die Lieder von 1421 bis 1434.“ Das deutsche Mittit ad virginem 

stand auf fol. 76a.  



 Mittit ad virginem | 209 

  

her (Ia,4: Akkusativ statt Nominativ), uberwinden statt uberwinde (IIa,3: Infinitiv 

statt Imperativ) und von sorge fry statt on sorge fry (IVa,5: ,von‘ statt ,ohne‘). In 

der vierten Strophe habe ich Anführungszeichen hinzugefügt, um die Rede des 

Engels zu markieren. 

Sequitur sequentia Mittit ad virginem. 

 Ia Hin zuo dir, megde vin, 

sent got den engel sin, 

doch gar mit underscheit, 

hern gabriel gemeit 

von minn der menscheit ein: 

 Ib Diz starke botschaft guot 

richt us mit wisem muot, 

natiurlich art vertrib, 

so daz mit kiuschem lib 

gebär die maget rein. 

 IIa Naturen kraft sol dis kinde 

ein küng der er 

richsen, zwingen, uberwinden 

und iemer mer 

die sünd gar abe lan, 

 IIb Der hoffart haels sol es tretten 

und all herschaft 

sol es gar under sich wetten 

von eigner kraft, 

die es im strit sol han. 

IIIb Gang us und bis behend, 

du edler bot, diz vollend, 

verkünd der buecher sinn 

da stat dis alles inn, 

von kraft der botschaft din. 

 IIIa Verstos den fürsten gran 

der im mit valsch gewalt wil han, 

wen er die muoter guot 

mit im teilhaftig tuot 

des richs des vatters sin. 

IVa Gang zuo hin und verkünd, 

sprich: ‚gruest bistu on sünd‘, 

sprich: ‚du bist gnaden vol, 

mit dir der herr sin sol, 

und bis von sorge fry. 

 IVb Maget, du solt enphan 

gotz sun gar wol getan, 

dz würkt der helig geist, 

din kiuschi die du treist, 

die soltu bhan da by.‘ 

 Va Dz hoert die maget zart, 

den botten sy vernint, 

si gloubt, als es ouch wart, 

und gbirt da mit ein kint, 

doch also wunderlich, 

 Vb Der gar mit wysem rat 

die welt erloeset hat, 

ein got der starken genannt, 

ein vatter aller sant 

im glouben vesteclich. 



210 | Andreas Kraß 

  

 Vc Der uns ouch gebe bas 

der sünden abelas, 

die schuld er dannan tuo 

und geb uns fröud darzuo 

in himels hohem rich.28 

  

Die Übertragung greift in Metrum, Reimschema und Strophenfolge der lateini-

schen Sequenz ein. Die Versikel der dritten Strophe sind vertauscht, was auf 

eine entsprechende Vorlage zurückgeführt werden kann.29 Die erste Strophe ist 

– wie auch beim Mönch von Salzburg und Oswald von Wolkenstein – paarge-

reimt, die Versikel sind durch umarmenden Reim verklammert (aabbc ddeec). 

In der zweiten Strophe setzen, der lateinischen Vorlage entsprechend, die 

Kreuzreime ein, doch weicht die metrische Gestaltung ab. Es wechseln vier- mit 

zweihebigen Versen, nur die Schlussverse sind dreihebig. Die dritte und vierte 

Strophe sind wieder paargereimt. In der dritten Strophe weicht jeweils der zwei-

te Vers ab, er ist vierhebig. Die vierte und fünfte Strophe folgen in dieser Hin-

sicht wieder der lateinischen Sequenz. Die fünfte Strophe kehrt zu den Kreuz-

reimen zurück; die drei zugehörigen Versikel sind, wie beim Mönch und 

Oswald, durch gleiche Reimung der Schlussverse verbunden. Es lässt sich somit 

festhalten, dass Laufenberg das Variationsprinzip, das für die vor dem Zweiten 

Stil entstandenen Sequenzen typisch ist, anwendet. Es folgen keine identischen 

Strophen aufeinander, nur die Strophen I und IV sind gleich gebaut:  

I  Paarreime dreihebige Verse 

II  Kreuzreime  Wechsel von zwei-, drei- und vierhebigen Versen 

III  Paarreime  Wechsel von drei- und vierhebigen Versen 

IV  Paarreime dreihebige Verse 

V  Kreuzreime dreihebige Verse 

Typisch für die Gattung der Sequenz sind Responsionen, die Laufenberg eben-

falls ohne Vorbild in der lateinischen Vorlage hinzufügt. Zu nennen sind zwei 

Anaphern, die die Strophen III (Gang us) und IV (Gang zuo) sowie die Versikel 

Vb (Der gar) und Vc (Der uns) miteinander verbinden, sowie in IIa und IIb die 

Wiederholung des Wortes sol an entsprechender Stelle.  

|| 
28 Wackernagel 2, S. 583, Nr. 760. 

29 Eine solche Vertauschung haben auch die lateinischen Textzeugen A, k, q, s, x, ϑ; vgl. AH 

54, S. 298, Nr. 191. 



 Mittit ad virginem | 211 

  

Laufenberg wählt für seine Übersetzung schlichte Reime und scheut auch 

vor Wiederholungen nicht zurück (Ib: guot/muot, IIIb: guot/tuot). Mehrfach 

gewinnt er Reime durch den Zusatz nachgestellter ehrender Attribute für die 

Gottesmutter: megde vin (Ia), maget rein (Ib), muoter guot (IIIa), maget zart (Va). 

Auch zeigt Laufenberg eine gewisse Vorliebe für Alliterationen (Ia: got, gar, 

gabriel; IIa: kraft, kinde, küng; IIb: hoffart, haels, herschaft; Vc: himels hohem). 

Im Satzbau tendiert er zu reihender Parataxe. Im Unterschied zu Oswald steigert 

er die Bildlichkeit des Textes nicht, sondern baut sie im Gegenteil ab. Während 

Oswald beispielsweise die Metapher zyma scoriae (IIa) zweifach abwandelt (IIa: 

all sünd gar ab geschorn, Vc: sünden slamm), löst Laufenberg sie auf: die sünd 

gar abe lan (IIa). Insgesamt kann man von einem schlichten, fast naiven Stil der 

Übersetzung sprechen. Die metrischen Eingriffe in der zweiten und dritten Stro-

phe beeinträchtigen die Sangbarkeit auf die Melodie der Vorlage – wenn sie 

überhaupt beabsichtigt war. Die Handschrift scheint die Übersetzung jedenfalls 

ohne Melodie überliefert zu haben.  

Ein wesentliches inhaltliches Merkmal der Bearbeitung ist die Betonung des 

Verhältnisses zwischen Gottesmutter und göttlichem Kind. Schon die erste 

Strophe eröffnet die Reihe der Apostrophen, die in der lateinischen Vorlage erst 

in der dritten Strophe einsetzt. Die erste Anrede gilt Maria, die – in Überein-

stimmung mit der lateinischen Vorlage und in Abweichung von den Fassungen 

des Mönchs und Oswalds – schon im ersten Vers genannt wird: Hin zuo dir, 

megde vin. Der Text beginnt somit nicht als Bericht, sondern als Hinwendung zu 

Maria. Ihr wird gesagt, was sie ohnehin schon weiß. Es geht somit weniger um 

die Übermittlung von Informationen als um die Herstellung eines Nahverhält-

nisses zwischen Gläubigen und Gottesmutter. Der Engel wird (wie bei Oswald) 

beim Namen genannt; es ist der her gabriel, den sein Auftrag fröhlich stimmt 

(gemeit). Zweimal wird die Vorbedachtheit des Ereignisses betont. Gott hat den 

Engel mit Urteilsvermögen (Ia,3: mit underscheit) ausgewählt, der sich nun auf 

den Weg zur Jungfrau macht, um die Botschaft in kluger Weise (Ib,2: mit wisem 

muot) zu überbringen. Alle Motive der Vorlage werden wiedergegeben, doch 

fügen sie sich in eine Szene ein, die anmutiger, frommer, heiterer wirkt als in 

der lateinischen Sequenz. Deren theologischer Anspruch (im Erzengel verkör-

pert sich die Stärke Gottes, die Verkündigung ist vorherbestimmt) weicht einer 

schlichteren Frömmigkeit, die sich an der Botschaft des Engels, der Keuschheit 

der Jungfrau und der Menschenliebe Gottes erfreut.  

In der zweiten Strophe tritt der heilsgeschichtliche Auftrag, den der von der 

Jungfrau Geborene erfüllen soll, in den Vordergrund. Er soll König sein, der 

regiert und herrscht, die Sünden fortnimmt, die Stolzen zu Fall bringt. Zugleich 

hebt Laufenberg die Rolle des Kindes hervor. Subjekt der Heilstaten ist dis kin-



212 | Andreas Kraß 

  

de, seine Rolle als küng der er (rex gloriae) wird als Apposition nachgereicht. 

Viermal wird gesagt, was es, das Kind, tun soll (IIa,1; IIb,1; IIb,3; IIb,5). So wird 

durchgehend präsent gehalten, dass der König der Herrlichkeit doch immer 

auch das Kind der Jungfrau, der Sohn der Gottesmutter ist. Christus bleibt, auch 

wenn er aus eigner kraft (zu propria potens) handelt, stets an seine Mutter zu-

rückgebunden.  

Infolge der Vertauschung der Versikel IIIa und IIIb ändert sich der Gedan-

kengang. Die Strophe setzt ein mit der Aufforderung an den Engel, die Botschaft 

auszurichten (IIIb). Laufenberg schmückt die Aufforderung aus, indem er den 

Engel als edel (du edler bot) bezeichnet und bittet, seine Aufgabe schnell 

(behend) zu erfüllen. Die hermeneutische Metapher des Schleiers, der von den 

alten Schriften genommen werden soll, löst Laufenberg auf. Der Engel soll den 

Sinn der Bücher verkünden, in denen ,dies alles‘ längst geschrieben steht: ver-

künd der buecher sinn / da stat dis alles inn (IIIb,3‒4). Nicht ein Schleier soll 

gelüftet, sondern ein Buch aufgeschlagen und deutend gelesen werden. Ge-

meint ist das Buch der Bibel, insbesondere die aus der Adventsliturgie wohlbe-

kannten Verse aus dem Buch des Propheten Jesaja: „Darum wird euch der Herr 

von sich aus ein Zeichen geben: Seht, die Jungfrau wird ein Kind empfangen, 

sie wird einen Sohn gebären und sie wird ihm den Namen Immanuel (Gott mit 

uns) geben“ (Jes 7,14). Man kann vermuten, dass der Verweis auf das Lesen und 

Deuten von Büchern auf ein Publikum hinweist, das mit der Buchkultur vertraut 

ist. Aufgrund der vertauschten Reihenfolge richtet sich Versikel IIIa nicht mehr 

an das göttliche Kind, sondern an Gabriel. Der starke Bote soll den Fürsten stür-

zen (eiciat mundanum principem). Laufenberg baut die Apostrophe aus, indem 

er den Fürsten als zornigen, trügerischen und gewalttätigen Gegenspieler Gottes 

charakterisiert: Verstos den fürsten gran / der im mit valsch gewalt wil han (III-

a,1‒2). Als Grund hierfür wird die Absicht des Kindes genannt, seine Mutter an 

der väterlichen Herrschaft Gottes zu beteiligen: wen er die muoter guot / mit im 

teilhaftig tuot / des richs des vatters sin (IIIa,3–5). So baut sich eine Opposition 

zwischen göttlicher Familie (Vater, Mutter, Kind) einerseits und teuflischem 

Widersacher andererseits auf. 

Laufenberg schließt die vierte Strophe stilistisch eng an die dritte an. Die-

sem Zweck dient einerseits die Anapher Gang us/Gang zuo, die die lateinischen 

Imperative Exi (IIIb) und Accede (IVa) aufnimmt, andererseits die Ähnlichkeit 

der gewählten Reime (IIIb,1‒2: behend/vollend zu IVa,1‒2: verkünd/sünd; IIIa,1‒

2: gran/han zu IVb, 1‒2: enphan/getan). Die Botschaft des Engels gestaltet Lau-

fenberg wie seine lateinische Vorlage als Wechsel zwischen dem Imperativ 

sprich (dic) und den betreffenden Zitaten aus dem Lukasevangelium. Die Auf-

forderung ne timeas formuliert er in der Weise um, dass er nicht die Furcht-, 



 Mittit ad virginem | 213 

  

sondern die Sorglosigkeit der Jungfrau betont: und bis von sorge fry (IVa,5). Die 

folgende Apostrophe an die Gottesmutter (IVb) ist, im Unterschied zur lateini-

schen Vorlage, als fortgesetzte Rede des Engels zu verstehen. Zunächst erläutert 

Laufenberg, dass das, was der Jungfrau anvertraut werde (depositum), das 

schöne Gotteskind sei: gotz sun gar wol getan. Wieder also wird die Beziehung 

zwischen Mutter und Kind hervorgehoben. In den nachfolgenden Versen 

streicht Laufenberg die Motive des Heilsplans Gottes (propositum) und des Ge-

lübdes Marias (votum) zugunsten einer Erläuterung, die sich wieder unmittelbar 

auf das Lukasevangelium bezieht, dass nämlich der Heilige Geist in Maria wirke 

und ihre Keuschheit unangetastet bleibe: dz würkt der helig geist, / din kiuschi 

die du treist, / die soltu bhan da by (zu Lk 1,35). Eben die Tatsache, dass hier, wie 

schon in IVa, aus der Bibel zitiert wird, spricht dafür, die Apostrophe in diesem 

Fall dem Engel und nicht dem Sprecher zuzurechnen.  

In der fünften Strophe hält sich Laufenberg wieder weitgehend an die Vor-

lage. Akzente setzt er auf die Motive der Erlösung (Vb,2: die welt erloeset) und 

der Freude (statt patriam) des Himmelreichs.  

Insgesamt zeichnet sich Laufenbergs Bearbeitung durch die Tendenz aus, 

die metaphorische und theologische Dimension der lateinischen Mariensequenz 

zugunsten einer schlichteren Szene zu reduzieren, die das Verhältnis von Mut-

ter und Kind in den Vordergrund rückt. Zudem greift er in die formale Struktur 

ein, die nicht mehr auf der Identität, sondern der Variation der Strophen ba-

siert. Wachinger hält fest, dass Laufenberg einerseits „Hymnen und Sequenzen 

formtreu – und damit sangbar – übertragen“ habe, andererseits aber auch 

vielstrophige Gedichte verfasst habe, die „nicht zum Singen bestimmt [seien], 

sondern zum Lesen in privaten Andachtsübungen“.30 Manches spricht dafür, 

dass sich auch Laufenbergs Bearbeitung der Sequenz Mittit ad virginem eher als 

Lesegedicht denn als sangbares Lied versteht. 

5 Liturgie und Volkssprache 

Die Mariensequenz Mittit ad virginem war bis zum Konzil von Trient, das die 

Fülle der mittelalterlichen Sequenzen erheblich reduzierte, in liturgischem 

Gebrauch. Sie hatte ihren Ort am Fest Mariä Verkündigung, das am 25. März 

gefeiert wird, wurde aber auch als Adventslied verwendet, das insbesondere am 

Quatembermittwoch, dem Fastenmittwoch nach dem Festtag der hl. Luzia (13. 

|| 
30 Wachinger: Art. ,Heinrich Laufenberg‘, Sp. 621. 



214 | Andreas Kraß 

  

Dezember), gesungen wurde.31 Wie aber verhält es sich mit dem liturgischen 

Status der mittelalterlichen deutschen Übersetzungen?  

Blicken wir zunächst auf die Prosaübertragungen, die allesamt in Hand-

schriften des fünfzehnten Jahrhunderts überliefert sind. Bislang war nur eine 

niederdeutsche Prosafassung bekannt, die in der Greifswalder Universitätsbib-

liothek aufbewahrt wird.32 Zwei weitere kommen hinzu: eine niederdeutsche, 

die in drei Textzeugen der Lübecker Stadtbibliothek erhalten ist,33 sowie eine 

moselfränkische, die heute in der Trierer Stadtbibliothek liegt.34 Es handelt sich 

teils um Gebet- und Andachtsbücher, teils um Stunden- und Messbücher, die in 

Nonnenklöstern und Schwesternschaften im Gebrauch waren. Der Trierer Text-

zeuge ist in einem Gebetbuch überliefert, das aus einem Nonnenkloster, „mög-

licherweise aus dem Dominikanerinnenkloster St. Barbara, Trier“, stammt.35 Die 

Überlieferungsgemeinschaft innerhalb der Handschrift bilden Marienandachten 

und Marienpreisungen mit Gebeten. Der Greifswalder Textzeuge ist Teil eines 

Gebetbuchs, das „vermutlich aus einem Benediktinerinnenkloster oder aus 

einem andern weiblichen Orden nach der Regel Benedikts“ kommt.36 Es bietet 

mehrere Nester mit deutschen Übertragungen lateinischer Hymnen und Se-

quenzen, darunter eine Gruppe von 35 Sequenzen, eine Gruppe von 41 Hymnen 

sowie ein Paar von Sequenzen, das die Übersetzung des Mittit ad virginem ent-

hält. Die Lübecker Textzeugen sind in niederdeutschen Stunden- und Messbü-

chern des fünfzehnten Jahrhunderts überliefert; eines davon stammt aus dem 

Besitz Grete Kerkrings, einer Lübecker Schwester vom gemeinsamen Leben, die 

auch als Schreiberin hervortrat.37 Der letztgenannte Textzeuge (Ms. theol. germ. 

21) ist in eine niederdeutsche Übersetzung der adventlichen Rorate-Messe ein-

gebettet (fol. 175v–178r: De misse Rorate celi de super); er trägt die Überschrift 

|| 
31 Vgl. Janota: Studien, S. 88. 

32 Greifswald, UB, 8° nd. Hs. 17, fol. 160v–162r (HC 13414), Incipit: De beleuer der mynschen 

hefft ghesent to der juncfruwen; vgl. Spechtler: Art. ‚Mittit ad virginem (deutsch)‘, Sp. 629, Nr. 4.  

33 Lübeck, StB, Ms. theol. germ. 21, fol. 176v–177r, Incipit: De seliger des mynschen vth sendet 

nicht enen mynsten enghel; ebd., Ms. theol. germ. 65, fol. 71v–72v, Incipit: De saligher des 

mynschen vt sande nicht enen mysten engel; ebd., Ms. theol. germ. 68, fol. 261v–262r, Incipit: De 

salychmaker der mynschen sande nycht vt enen van den mynsten enghelen. Vgl. das Handschrif-

tenarchiv der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften. 

34 Trier, StB, Hs. 823/1696 8°, fol. 198v (HC 8687), Incipit: Des menschen lieffhauer en sante nyt 

zu der juncfrauwen icklichen engel. 

35 Bushey, S. 94–104, hier S. 95.  

36 Deutsch, S. 58–63, hier S. 58. 

37 Ms. theol. germ. 21; vgl. Hagen, S. 16. Zu Grete Kerkring vgl. Schnabel, S. 165–216, hier 

S. 192. 



 Mittit ad virginem | 215 

  

Sequencia Mittit ad virginem und ist somit als Sequenz ausgewiesen. Man hat es 

hier mit einem Zeugnis für den volkssprachlichen Mitvollzug der lateinischen 

Liturgie seitens einer Schwesternschaft zu tun. Da es sich um eine Prosafassung 

handelt, ist die Übersetzung der lateinischen Sequenz nicht sangbar und somit 

auch nicht als liturgiebegleitendes Lied verwendbar.  

Wie aber verhält es sich mit den Versübertragungen des Mönchs von Salz-

burg, Oswalds von Wolkenstein und Heinrich Laufenbergs, die vielfach mit 

Noten überliefert sind? Sie werden in der Überlieferung der Gattung der Se-

quenz38 und in einem Fall dem liturgischen Gebrauch im Advent zugewiesen.39 

Burghart Wachinger betont, dass sich diese Hinweise nicht auf die volkssprach-

lichen Übertragungen, sondern „in der Regel auf die lat[einischen] Originale 

beziehen“.40 Auch Johannes Janota, der sich in seinen ,Studien zu Funktion und 

Typus des deutschen geistlichen Liedes im Mittelalter‘ mit den volkssprachli-

chen Versübertragungen der Sequenz Mittit ad virginem befasst, stellt fest, dass 

die Überlieferung keinerlei Hinweise auf eine liturgische Verwendung der Über-

setzungen gebe:  

Trotz dieser mehrfachen Übertragungen und der breiten Überlieferung, die wir von der 

Fassung des Mönchs von Salzburg haben, finden sich keine Anhaltspunkte für die liturgi-

sche Funktion der deutschen Texte, etwa in Form einer rubrizistischen Anmerkung. Auch 

die Überlieferung der Lieder spricht gegen einen solchen Brauch […]. Gerade diese relativ 

zahlreiche Überlieferung einer Sequenzübertragung zeigt durch ihre Tradierung in aus-

schließlich nichtliturgischen Handschriften anschaulich, daß die deutsche Fassung eines 

liturgischen Textes keineswegs auch die liturgische Funktion des lateinischen Originals 

übertragen bekommt.41 

Andererseits räumt Janota die Möglichkeit ein, dass die Übertragungen zwar 

nicht als liturgische, aber doch in bestimmten Gebrauchszusammenhängen als 

liturgiebegleitende Lieder verwendet wurden. Zum einen denkt er an die Ver-

wendung als Prozessionslied: 

|| 
38 Mönch von Salzburg: Sequitur sequencia mittit ad uirginem secundum textum monachus 

(Wien, ÖNB, Hs. 2975, fol. 134r); Prosa Mittit ad virginem in wlgari (Breslau, Diözesanarchiv, Hs. 

58, Bl. 182r) (Prosa hier im Sinne von Sequenz); Oswald von Wolkenstein: Sequitur sequencia 

mittit ad virginem secundum textum wolkchensteiner (ÖNB, Hs. 2975, fol. 154v); Heinrich Lau-

fenberg: Sequitur sequentia Mittit ad virginem (vgl. Wackernagel 2, S. 583, Nr. 760). 

39 Mönch von Salzburg: Mittit ad virginem singt man in dem advent (München, BSB, cgm 715, 

fol. 2r [Register]). 

40 Wachinger: Art. ,Mönch von Salzburg‘, Sp. 665. 

41 Janota: Studien, S. 90; vgl. zu diesem Zusammenhang auch ders.: Art. ,Kirchenlied‘, 

Sp. 62–67. 



216 | Andreas Kraß 

  

Die nur allmähliche Verbreitung der Adventsliturgie scheint sich in den wenigen deut-

schen Adventsliedern des Mittelalters widerzuspiegeln, die fast ausschließlich Übertra-

gungen lateinischer Hymnen aus den kanonischen Tagzeiten sind. Gerade diese Übertra-

gungen fordern aber bei der Frage nach ihrer möglichen liturgischen Funktion besondere 

Aufmerksamkeit: Verschiedentlich wurden Hymnenübersetzungen bei gewissen Anläs-

sen, etwa bei Prozessionen an Hochfesten, abwechselnd mit dem lateinischen Text ge-

sungen; sie standen also in enger Verbindung mit der Liturgie. Für die Adventszeit läßt 

sich ein solcher abwechselnd lateinisch-deutscher Hymnengesang bislang nicht belegen, 

obgleich diese Möglichkeit auch hier nicht grundsätzlich ausgeschlossen ist. Es gab aber 

dafür in der Adventszeit offensichtlich keinen Anlaß, im Gegensatz etwa zu den gottes-

dienstlichen Feiern an Ostern, Himmelfahrt oder Pfingsten. Es wäre im Advent höchstens 

an die Missa aurea am Quatembermittwoch im Advent und an das Votivamt ‚De Beata Ma-

ria Virgine tempore Adventus‘ zu denken, die sich bereits im Mittelalter besonderer 

Beliebtheit erfreuten und mit einem Concursus populi gefeiert wurden.42  

Zum anderen weist er auf Verkündigungsspiele hin, die in einigen Kirchen am 

Quatembermittwoch aufgeführt wurden. Bei diesem Brauch, der der Unterwei-

sung der Gemeinde diente, übernahm der Priester die Rolle des Engels und eine 

Jungfrau die Rolle der Gottesmutter. Die Aufführung der deutschen Bearbeitun-

gen zu diesem Anlass sei nicht nachweisbar, aber durchaus möglich: „Bei dieser 

außerliturgischen Instructio plebis könnte man etwa an die Darbietung der Se-

quenz zum Feste Annuntiatio Beatae Mariae Virginis, das Mittit ad virginem, 

denken. Eine solche Praxis ist bei den genannten Gelegenheiten aber bislang 

nicht belegt.“43 

In jedem Fall können die sangbaren Hymnen- und Sequenzen-Übertra-

gungen des Mönchs von Salzburg, Oswalds von Wolkenstein und Heinrich Lau-

fenbergs als Vorläufer und Wegbereiter der Gattung des Kirchenlieds gelten. Die 

Lieder des Mönchs von Salzburg blieben nicht auf den erzbischöflichen Hof von 

Salzburg beschränkt, sie fanden weite Verbreitung bis in den Norden des 

deutschsprachigen Raums hinein. So gehört das Mönchs-Korpus „zu den bedeu-

tendsten [mittelalterlichen] Sammlungen mit Hymnenübertragungen“.44 Zwar 

ist, wie Janota betont, „das gottesdienstliche Gemeindelied vom weitverzweig-

ten Strom der geistlichen Lyrik und des geistlichen Liedes im Mittelalter abzu-

grenzen“, insbesondere auch von den „Hymnen- und Sequenzenübertragungen 

etwa des Mönchs von Salzburg“.45 Dies betrifft auch die Übertragungen der 

Sequenz Mittit ad virginem:  

|| 
42 Janota: Studien, S. 85 (meine Hervorhebungen). 

43 Ebd., S. 85‒86. 

44 Wachinger: Art. ,Mönch von Salzburg‘, Sp. 664. 

45 Janota: Art. ,Kirchenlied‘, Sp. 63. 



 Mittit ad virginem | 217 

  

Innerhalb des Weihnachtsfestkreises finden sich zum Advent kaum Gemeindelieder. Lie-

der mit adventlicher Thematik führen zumeist in klösterliche oder höfische Kreise, so die 

Übertragungen […] der Sequenz ‚Mittit ad virginem‘ (Mönch von Salzburg, Oswald von 

Wolkenstein, Heinrich Laufenberg).46  

Gleichwohl hält Janota fest: „Vermutlich trug das geistliche Liedgut der Hofge-

sellschaften (vgl. etwa den Mönch von Salzburg) […] zur außerordentlichen 

Aufwertung des mittelalterlichen geistlichen Liedes zum Kirchenlied und seiner 

ungemeinen Resonanz seit der Reformation bei.“47 Entsprechendes gilt auch für 

Oswald von Wolkenstein, dessen Übersetzung sich im Laufe der Überliefe-

rungsgeschichte bald an das Œuvre des Mönchs von Salzburg anlagerte. 

Ein anderes Bild bietet Heinrich Laufenberg. Im Unterschied zu den Liedern 

des Mönchs von Salzburg und Oswalds von Wolkenstein entstanden seine Lie-

der nicht in einem höfischen Umfeld. Vielmehr dienten sie dem privaten und 

pastoralen Gebrauch:  

Das Liederdichten scheint ihm einerseits eine […] private Kunst- und Meditationsübung 

gewesen zu sein. Andererseits ist es wohl […] auch im Zusammenhang mit der seelsorger-

lichen Betreuung einzelner Frauen und religiöser Frauengemeinschaften zu verstehen, 

wie sie L[aufenberg] […] oblegen hat.48  

Laufenbergs Übertragung der Sequenz Mittit ad virginem scheint ohne Noten 

überliefert worden zu sein, sie weicht auch geringfügig von der Form der Vorla-

ge ab. Doch hat Laufenberg ebenfalls einen Beitrag zur Vorgeschichte des Kir-

chenlieds geleistet. Einige seiner Lieder fanden, wie Wachinger zeigt, den Weg 

in die evangelischen Liederbücher der Neuzeit.49 

Wenn die deutschen Bearbeitungen der lateinischen Sequenz Mittit ad vir-

ginem auch nicht der Liturgie im engeren Sinne gedient haben können, stehen 

sie ihr doch nicht völlig fern. Die Prosaübertragungen sind teilweise in deutsch-

sprachigen Messbüchern überliefert, und die Versübertragungen stellen geistli-

che Lieder dar, die sich auf die Melodie der Vorlage singen lassen und oftmals 

mit Noten überliefert sind. Man wird den volkssprachlichen Übertragungen der 

Hymnen und Sequenzen also kaum gerecht, wenn man sie in eine Antithese 

zum lateinischen liturgischen Lied rückt. Vielmehr kann man sich das mittelal-

terliche Verhältnis von Liturgie und Volkssprache als produktives Spannungs-

|| 
46 Ebd., Sp. 64‒65. 

47 Ebd., Sp. 67. 

48 Wachinger: Art. ,Heinrich Laufenberg‘, Sp. 623. 

49 Vgl. Wachinger: Notizen, S. 349‒350. 



218 | Andreas Kraß 

  

feld vorstellen, das verschiedene Formen und Grade der Liturgienähe umfasst, 

die es jeweils genauer zu bestimmen gilt. 

Literaturverzeichnis 

Bärnthaler, Günther: Übersetzen im deutschen Spätmittelalter. Der Mönch von Salzburg, 

Heinrich Laufenberg und Oswald von Wolkenstein als Übersetzer lateinischer Hymnen und 

Sequenzen. Göppingen 1983 (GAG 371). 

Die Bibel. Altes und Neues Testament. Einheitsübersetzung. Stuttgart 1980. 

Bushey, Betty C.: Die deutschen und niederländischen Handschriften der Stadtbibliothek Trier 

bis 1600. Wiesbaden 1996, S. 94‒104. 

Deutsch, Josef: Die Handschriften der Abteilung für niederdeutsche Literatur bei der Universi-

tätsbibliothek zu Greifswald. Leipzig 1926 [Neudruck 1968], S. 58‒63. 

Gaul, Hilde: Der Wandel des Marienbildes in der deutschen Dichtung und bildenden Kunst vom 

frühen zum hohen Mittelalter. Textband. Diss. masch. Marburg 1948. 

Die geistlichen Lieder des Mönchs von Salzburg. Hg. von Franz Viktor Spechtler. Berlin, New 

York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germanischen 

Völker, N. F. 51). 

Hagen, Paul: Die deutschen theologischen Handschriften der Lübeckischen Stadtbibliothek. 

Lübeck 1922. 

Janota, Johannes: Art. ‚Kirchenlied II‘. In: MGG2. Sachteil 5 (1996), Sp. 62‒67. 

Janota, Johannes: Studien zu Funktion und Typus des deutschen geistlichen Liedes 

im Mittelalter. München 1968 (MTU 23). 

Kraß, Andreas: Spielräume mittelalterlichen Übersetzens. Zu Bearbeitungen der Mariense-

quenz Stabat mater dolorosa. In: Übersetzen im Mittelalter. Cambridger Kolloquium 1994. 

Hg. von Joachim Heinzle, L. Peter Johnson, Gisela Vollmann-Profe. Berlin 1996 (Wolfram-

Studien 14), S. 87‒108. 

Kraß, Andreas: Stabat mater dolorosa. Lateinische Überlieferung und volkssprachliche  

Übertragungen im deutschen Mittelalter. München 1998. 

Kraß, Andreas: Sünder, Prediger, Dichter. Rollenspiele im Beichtlied Oswalds von Wolkenstein. 

In: Punishment and Penitential Practices in Medieval German Writing. Hg. von Sarah Bow-

den, Annette Volfing [im Druck]. 

Die Lieder Oswalds von Wolkenstein. Hg. von Karl Kurt Klein. 4., grundlegend neu bearb.  

Auflage von Burghart Wachinger. Berlin, Boston 2015 (ATB 55). 

Löser, Freimut: Oswald von Wolkenstein: Geistliche Lieder. In: Oswald von Wolkenstein.  

Leben – Werk – Rezeption. Hg. von Ulrich Müller, Margarete Springeth. Berlin, New York 

2011, S. 251‒261. 

Nemes, Balázs J.: Das lyrische Œuvre von Heinrich Laufenberg in der Überlieferung des 15. 

Jahrhunderts. Untersuchungen und Editionen. Stuttgart 2015 (ZfdA, Beihefte 22).  

Schnabel, Kerstin: Mittelalterliches Buch‐ und Bibliothekswesen geistlicher Gemeinschaften in 

Schleswig‐Holstein. In: Klöster, Stifte und Konvente nördlich der Elbe. Zum gegenwärti-

gen Stand der Klosterforschung in Schleswig‐Holstein, Nordschleswig sowie den Hanse-

städten Lübeck und Hamburg. Hg. von Oliver Auge, Katja Hillebrand. Neumünster 2013, 

S. 165‒216. 



 Mittit ad virginem | 219 

  

Spechtler, Franz Viktor: Art. ‚Mittit ad virginem (deutsch)‘. In: VL2 6 (1987), Sp. 628‒629. 

Spicker, Johannes: Oswald von Wolkenstein. Die Lieder. Berlin 2007 (Klassiker-Lektüren 10), 

S. 20‒97.  

Wachinger, Burghart: Art. ‚Heinrich Laufenberg‘. In: VL2 5 (1985), Sp. 614‒625. 

Wachinger, Burghart: Art. ,Mönch von Salzburg‘. In: VL2 6 (1987), Sp. 658‒670. 

Wachinger, Burghart: Lieder und Liederbücher. Gesammelte Aufsätze zur mittelhochdeutschen 

Lyrik. Berlin, New York 2011, S. 329‒362. 

Wachinger, Burghart: Der Mönch von Salzburg. Zur Überlieferung geistlicher Lieder im späten 

Mittelalter. Tübingen 1989 (Hermaea, N. F. 57). 

Wachinger, Burghart: Notizen zu den Liedern Heinrich Laufenbergs. In: Medium Aevum 

deutsch. Beiträge zur deutschen Literatur des hohen und späten Mittelalters. Fs. für Kurt 

Ruh. Hg. von Dietrich Huschenbett u. a. Tübingen 1979, S. 349‒385.  

Wachinger, Burghart: Art. ,Oswald von Wolkenstein‘. In: VL2 7 (1989), Sp. 134‒169.



  

 



  

Martin Schubert 

Gaude Maria Virgo im ‚Passional‘ 

Literatur perpetuiert sich durch das Wieder-Schreiben, das wechselseitige Um- 

und Neuformulieren vorhandener Stoffe, das Aufgreifen formaler, inhaltlicher 

und stilistischer Anregungen.1 Mittelalterliche Autoren haben diesen Aspekt, 

der durch die lateinische Poetik als Kunstmittel etabliert war, besonders inten-

siv gepflegt, um durch Rückgriff auf das Bewährte und Anschluss an die Tradi-

tion die eigene Arbeit zu rechtfertigen; als moderner Ausdruck für dieses Vor-

gehen wurde ‚Retextualisierung‘ vorgeschlagen.2 Wenn sich aber das Profil des 

Autors und sein Selbstverständnis aus seinem Verhältnis gegenüber Prätexten 

ergeben, dann sind Studien zu seinen Quellen besonders wichtig und auf-

schlussreich.  

Die Gebundenheit an eine vorgefundene Tradition ist nirgends verbindli-

cher als bei heiligen Stoffen: Bei religiöser Thematik besteht die Notwendigkeit 

einer möglichst konkreten Tradierung, die im Rahmen der Orthodoxie verbleibt. 

Allerdings ist die Tradition, die der mittelalterliche Autor vorfindet, bereits un-

gemein bunt, da sie heilige Schriften, Legenden, Apokryphen und vieles andere 

ineinander geblendet hat; jedes Sammelwerk wird hier notwendig Verschie-

denstes zusammenbringen. 

Ein gutes Beispiel dafür ist das mittelhochdeutsche ‚Passional‘. Das unge-

fähr um 1300 entstandene Werk hat sich vorgenommen, in großem epischem 

Stil das Leben von Maria und Jesus, der Apostel und der Heiligen darzustellen.3 

Entstanden ist eine gigantische Legendensammlung, wobei für Jesus und Maria 

(Buch I) 18904 Verse, für die Apostel (Buch II) 23576 Verse und für die Heiligen 

(Buch III) weitere 65719 Verse4 reserviert sind. Stilistisch ist das Werk an den 

höfischen Epen des Hochmittelalters orientiert; besondere Verehrung genießt 

die Gottesmutter Maria.5 

|| 
1 Vgl. generell Genette. 

2 Siehe vor allem Worstbrock und Kelly sowie die Beiträge im Sammelband Bumke, Peters; 

darin besonders den Beitrag von Bumke. 

3 Siehe die Ausgaben Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf): Buch I/II; im Folgenden zitiert 

nach Verszahl; und Das Passional (ed. Köpke): Buch III; hier zitiert nach Seite/Zeile. 

4 Automatische Zählung anhand einer digitalen Version der Ausgabe Das Passional (ed. 

Köpke). Die ungerade Zahl entsteht wegen der gelegentlich eingesetzten Mehrreime; vgl. Pas-

sional (ed. Haase, Schubert, Wolf), S. CCIV–CCV. 

5 Siehe zum Stil Gärtner, S. 398; Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf), S. CCIII, CCXLV; zur 

Marienverehrung ebd., S. XXXVI–XXXIX. 

DOI 10.1515/9783110475371-015,  © 2017 Martin Schubert. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



222 | Martin Schubert 

  

In den ersten beiden Büchern erreicht der Autor immer wieder Inseln des im 

Neuen Testament Verbürgten, ohne freilich im Detail an diesen zu kleben. Da-

zwischen wird aus der biblischen Erzählung massiv ausgeschert: So umfassen 

die Legenden zur Kindheit Jesu, die größtenteils der deutschen ‚Kindheit Jesu‘ 

des Konrad von Fußesbrunnen folgen, über 2600 Verse,6 die Marienmirakel, die 

aus einer ganzen Reihe teils noch unidentifizierter Quellen herangezogen sind, 

fast 5400 Verse.7 Die Heiligenlegenden, die wie erwähnt den größten Teil des 

Gesamtwerks ausmachen, sind aus der lateinischen Legenda aurea sowie zahl-

reichen Sekundärquellen erarbeitet.  

Wie die Quellenuntersuchung zu den ersten beiden Büchern ergeben hat, 

ist die Quellenlage zumindest hier einfacher als zunächst vermutet: Viele der 

enthaltenen Berufungen auf Prätexte sind schlicht aus der Hauptquelle, der 

Legenda aurea, übernommen.8 Über den Autor kann aufgrund des Verhältnisses 

zu seinen Vorlagen gesagt werden, dass er über umfangreiches Wissen verfügte, 

aber wohl nur über eine kleine Bibliothek; darin befanden sich sowohl lateini-

sche als auch deutsche Texte.9 

Der Autor war, nach Bildung und Interessenlage, wohl ein ausgebildeter 

Kleriker. Seine Bewandertheit in der Bibel weist er jeweils nach, wo er Einzel-

heiten ergänzt, auf die seine Vorlagen nur anspielen.10 Außerdem zeigt er große 

Vertrautheit mit der Liturgie und liturgischen Gesängen. Robert Stroppel, der 

1927 eine wesentliche Studie zum Einfluss der Liturgie auf die geistliche Dich-

tung verfasste, nannte das ‚Passional‘ als ein besonders auffälliges Beispiel für 

diesen Einfluss.11 Der Passionaldichter führt – auch über seine Quelle hinaus – 

lateinische Titel an, so den Hymnus Salve sancta parens12 des Caelius Sedulius, 

der hier als Titel der Marien-Votivmesse verwendet wird, die mit diesem Hym-

nus beginnt, oder die Antiphon Haec est que nescivit.13 Bei einer Textstelle wie 

ave, du himels kunegin (V. 18903), die das Marienlob am Ende von Buch I ab-

schließt, ist es gerechtfertigt, eine Übernahme des Titels der Antiphon Ave Regi-

|| 
6 Siehe Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf), V. 2477–5112 und S. CCXVIII–CCXX. 

7 Vgl. ebd., V. 12625–18012 und S. CCXXIII–CCXXXIX. 

8 Vgl. ebd., S. CCXII, CCXIV–CCXV. 

9 Vgl. ebd., S. XLII. 

10 Siehe zu Beispielen Tiedemann, S. 71–72 und Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf), 

S. CCXX und CCLVIII mit Anm. 374. 

11 Vgl. Stroppel, S. 44 und 52. 

12 AH 54, S. 427–428, Nr. 282; in Buch I, V. 13682 und 16308; Buch III (Das Passional 

[ed. Köpke]), S. 57, Z. 54; siehe Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf), S. CCXXI, CCXXVII–

CCXXVIII. 

13 Liber usualis, S. 1211; in Buch I, V. 11950. 



 Gaude Maria Virgo im ‚Passional‘ | 223 

  

na caelorum14 zu erkennen. Überhaupt lassen sich viele Formulierungen als 

Zitate deuten: Stroppel fand im Ausdruck [der] kunic, des alle riche sint einen 

Bezug auf die Antiphon Tui sunt caeli et tua est terra15 sowie im Verspaar er be-

sprenget dich mit ysypo, | des bistu wiz ob allem sne einen Rückgriff auf Psalm 

50,9 asparges me hysopo et mundabor, lavabis me et super nivem dealbabor, 

dessen Text auch als Antiphon beim Austeilen des Weihwassers genutzt wur-

de.16 Zahlreiche Bezüge zu lateinischen Prätexten werden in den Klagen Marias 

unterm Kreuz gesehen, die an Marienklagen sowie an Planctus wie den Planctus 

ante nescia anschließen;17 hierzu wurde auch auf die Mariensequenz Ave praec-

lara maris stella verwiesen.18 

Solche Formen von Kleinzitaten finden sich in der mittelhochdeutschen 

Dichtung, zumal eines geistlichen Autors, ständig; ihre Identifikation dient der 

Erhellung des Denkhorizonts und der Arbeitsweise des Verfassers. Wesentlich 

konkreter wird der Zusammenhang dort, wo nicht nur ein allgemeiner Prätext 

oder ein Zitat identifiziert werden kann, sondern wo der Autor einen fremden 

Text einarbeitet, in diesem Fall also übersetzt und zudem aus der strophischen 

Hymnenform in den Epenreimpaarvers umsetzt. Joachim Bumke benannte diese 

spezifischen Fälle der Retextualisierung als ‚Gattungssprünge‘.19 Bei solchen 

Passagen ist jeweils auch darauf zu achten, ob Übersetzungstechnik und Dicht-

kunst in Konkurrenz zueinander stehen oder sich ergänzen. An mehreren Stel-

len im Werk werden die Prätexte deutlich benannt; dabei gelangen unterschied-

liche Verfahren zur Anwendung. 

1 Paraphrase und Verdichtung – Magnificat 

Der Bericht über den Besuch der schwangeren Maria bei Elisabeth führt Marias 

Lobgesang, das Magnificat, an und nennt den Titel:  

do sprach di kuniginne  

mit vrolichem sinne  

den heiligen magnificat, 

als der dort geschriben stat. (V. 1365–1368) 

|| 
14 AH 40, S. 98, Nr. 94. 

15 Liber usualis, S. 410; in V. 2102; Stroppel, S. 178. 

16 V. 40016–17; Stroppel, S. 189. 

17 AH 20, S. 156–158, Nr. 199. Siehe Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf), S. CCXXI. 

18 AH 50, S. 313–315, Nr. 241. Vgl. H. Bühler, S. 22. 

19 Vgl. Bumke, S. 41–42. 



224 | Martin Schubert 

  

Anschließend wird allerdings nicht der gesamte biblische Text übertragen, 

sondern aus den zehn Bibelversen (Lk 1,46–55) wird mit Bedacht ein einziger 

herausgegriffen:20 

wir suln pruven aller meist  

ein gebenediet wort,  

daz drinne ist geschriben dort  

und ist zu allen selden gut.  

,got hatʻ, sprach si, ,di demut  

siner dirn gesehen an.ʻ (V. 1370–1375) 

Gerade in der Anrede an sein Publikum – wir suln pruven aller meist – betont der 

Sprecher, dass die Hörer sich mit ihm auf einen wesentlichen Aspekt konzen-

trieren sollen, nämlich das gesegnete Wort, das für alle Glückseligkeit (alle 

selde) taugt. Solcherart als Kernaussage bezeichnet wird das, was im Prätext als 

knapper Relativsatz nach dem Namen Gottes steht: Quia respexit humilitatem 

ancillæ suæ (Lk 1,48). Das zentrale, breit ausgeführte und namengebende Got-

teslob des Prätexts, die Beschreibung der Macht Gottes und deren Konsequen-

zen über Generationen hin sind komplett entfallen oder werden schlicht vo-

rausgesetzt. Herausgegriffen wird die einzige Stelle, die sich auf Maria selbst 

bezieht, und die zugleich mit der Demut (humilitas) die im Verständnis des Pas-

sionaldichters zentrale Kategorie der Vorbildfunktion Marias nennt, in deren 

Nachfolge die Rezipienten eigenes Seelenheil erlangen können. Statt ausführli-

cher Übersetzung schließt der Autor eine Erläuterung an: Maria zeige durch die 

Benennung dieser Tugend, dass alle Gnade offenbart wurde und dass die Be-

ständigkeit der Liebe und lautere Keuschheit in sie geflossen seien.21 Im Vor-

gang der Übertragung hat also der Autor die Aussage des Magnificat in seinem 

eigenen Sinne zugespitzt und verdichtet – letztlich so, wie er es für sein paräne-

tisches Anliegen benötigt. 

|| 
20 Es ist zu erwägen, ob im Vers als der dort geschriben stat ein Verweis auf die Schriftfassung 

der Bibel impliziert ist: Der komplette Text, der dort – in der Bibel – aufgeschrieben ist, braucht 

hier nicht wiedergegeben zu werden, weil der Interessent ihn dort nachschlagen kann. Vgl. im 

folgenden Zitat das kurz darauf wiederholte daz drinne ist geschriben dort (V. 1372). 

21 V. 1376–1382, vgl. den Übersetzungsvorschlag im zweiten Apparat der Passional-Edition 

von Haase, Schubert, Wolf. 



 Gaude Maria Virgo im ‚Passional‘ | 225 

  

2 Ergänzung und Fortschreibung – 
Gaude celestium thalamorum sponsa 

Während der Nachtwache vor dem Tod Mariens hebt Petrus einen Gesang an, in 

dem er die Himmelskönigin preist: 

‚vreu dich, vreu dich, kunigin, 

du vrouwe, di der gotes rat  

sunderlich geminnet hat;  

du, di in der kusche leben  

der werlt ein liecht hast gegeben,  

daz liecht, daz mit geluchte uns treit  

in der vreuden clarheit.  

wol dich, daz din ie wart gedacht.‘ (V. 11844–11851) 

Als Quelle für die Szene ist die Legenda aurea identifiziert, was aus den umlie-

genden Passagen zweifelsfrei folgt. Allerdings klingt dort der Text des Petrus 

recht anders: 

Gaude celestium thalamorum sponsa et trifidum et triadici luminis candelabrum, per 

quam est eterna claritas manifestata.22  

Bereits bei den Eingangsworten, gaude sponsa bzw. vreu dich, kunigin ist er-

sichtlich, dass der Passionaldichter sich von der Antiphon Regina cæli lætare23 

hat anregen lassen:24 Die Bezeichnung der Gottesmutter als Braut in der Bild-

lichkeit des Hohen Liedes ist hier aufgegeben zugunsten der Verherrlichung 

Mariens als Königin, im Vorgriff auf die im Text folgende Erhöhung durch die 

Chöre der Engel bis zur Inthronisation als Himmelskönigin. Damit wird eine 

Umdeutung der Passage signalisiert. Diese passt zu einer Eigenart des Passio-

naldichters, verschiedenste Formen von sexuell konnotierten Inhalten auszu-

lassen oder umzudeuten;25 wahrscheinlich nahm er hier in irgendeiner Weise 

Rücksicht auf sein primäres Publikum. 

|| 
22 Iacopo da Varazze: Legenda aurea, S. 800, Nr. 115,371. Siehe die Übersetzung in Die Legen-

da aurea, S. 600: „Freue dich Braut des himmlischen Bettes, dreifaltiger Leuchter des Lichts 

von der Höhe, durch den die ewige Klarheit offenbart ist.“ 

23 Liber usualis, S. 275; Cantus-Id. 004597; Chevalier, Nr. 17170. 

24 Der zweite Apparat zur Stelle im ‚Passional‘ (ed. Haase, Schubert, Wolf) vermerkt daher 

hier nur knapp: „Übertragung des Gaude celestium thalamorum sponsa aus LA 115,371; hier mit 

Anklang an die Antiphon Regina cæli lætare.“ 

25 Siehe Tiedemann, S. 28–29; Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf), S. CCLVI. 



226 | Martin Schubert 

  

Ausgelassen ist auch der andere an die Brautmystik anschließende Aspekt 

des Prätexts: Vom himmlischen Bett wird im deutschen Text nicht geredet. Er-

halten ist die Lichtmetaphorik. Während Maria im Prätext als dreifacher Leuch-

ter bezeichnet wird, der das Licht von der Höhe birgt und durch den die ewige 

Klarheit offenbart ist, wird im ‚Passional‘ erläutert, dass Maria der Welt ein 

Licht gegeben hat, das uns mit seinem Leuchten in die Klarheit der Freuden 

führt (V. 11849–50). Dies dürfte auf Christus zu beziehen sein; Maria wird also 

nicht direkt als Leuchter angesprochen, aber in ihrer Funktion als Trägerin des 

Lichtes zumindest implizit so vorgestellt. Hinzugefügt wird, dass Gottes Rat-

schluss Maria besonders geliebt hat (V. 11845–46) – hierin kann eine sittigende 

Umdeutung der brautmystischen Aussage des Prätexts gesehen werden. Gera-

dezu konterkarierend zum Konnotat des Prätexts wird zugefügt, dass der Anlass 

für Marias Anteil am Erlösungswerk in ihrer besonderen Keuschheit zu sehen ist 

(V. 11847). Der Aspekt, dass die Rezipienten des ‚Passionals‘ Anteil an dieser 

Erlösung haben, wird im gemeinschaftsstiftenden uns (V. 11849) klar herausge-

stellt.  

Die Übertragung enthält also hier eine Reihe markanter Änderungen, die 

den Aspekt der Brautmystik austreiben und auf unauffällige Weise ersetzen. 

Zentrale Motive der Marienverehrung des Passionaldichters – Marias Keusch-

heit, ihre Wirkung für das Erlösungswerk, gemeinschaftsstiftende Kontemplati-

on – drängen sich in den Vordergrund. Gepaart mit diesen Änderungen ist auch 

eine Aufwertung der Weise, in der der Text eingeführt wird: Was in der Legenda 

aurea als Rede des Petrus benannt ist26 – die man sich feierlich-getragen vorstel-

len mag –, wird im ,Passionalʻ als ein Gesang bezeichnet (in dem gesange sin, 

V. 11843). Die Übertragungsweise des Passionaldichters ist hier also recht frei; 

er lässt sich von der Vorlage anregen, erhält die Funktion und einen Teil der 

Metaphorik der Rede, ändert aber deutlich in Details und zielt so auf eine eigene 

Schwerpunktsetzung. 

|| 
26 inchoans dixit in Iacopo da Varazze: Legenda aurea, S. 800, Nr. 115,370. 



 Gaude Maria Virgo im ‚Passional‘ | 227 

  

3 Wort-für-Wort-Übertragung – 
Gaude Maria virgo 

Ein ganzes Marienmirakel27 ist der Entstehungsgeschichte des Responsoriums 

Gaude Maria virgo28 gewidmet, wie sie in einer Reihe lateinischer Legenden 

bezeugt ist.29 Darin wird der Text von einem Blinden gedichtet, der ihn gegen 

die heidnischen Kritiker Marias vorbringt, worauf er durch ein Wunder sehend 

wird. In der Fassung im ‚Passional‘ ist das Responsorium geschickt eingebun-

den, indem die Kritikpunkte der Gegner – Maria sei nicht keusch gewesen, son-

dern von Joseph schwanger; eine jungfräuliche Geburt sei gegen die Natur – 

zuvor eingeführt werden, bevor abschließend der Text zitiert wird, der sie ge-

wissermaßen einzeln widerlegt.30 In diesem Zusammenhang ist es für den Dich-

ter wichtig, den Text ausführlich wiederzugeben. Unterschiede zur Vorlage 

liegen hier vor allem im leicht gestiegenen Umfang: 

Gaude Maria Virgo,  

cunctas haereses sola interemisti.  

Quae Gabrielis Archangeli dictis credidisti.  

Dum Virgo Deum et hominem genuisti 

et post partum, Virgo inviolata permansisti. (Liber usualis, S. 1266–67) 

Daraus wird in der deutschen Fassung: 

vreuwe dich, Maria, vrouwe gut,  

aller ungelouben blut  

hastu wol zubrochen.  

swaz zu dir hat gesprochen  

Gabriel der gotes bote,  

des geloubestu von gote 

in rechter tugende schouwe.  

di kusche juncvrouwe  

gebere menschen unde got  

nach der gotheit gebot  

und blibe kusch nach der geburt. (V. 13207–13217) 

|| 
27 V. 12975–13260. 

28 Liber usualis, S. 1266–67.  

29 Siehe Poncelet, Nr. 473; Tubach, Nr. 692; Brou, S. 324–326. 

30 V. 13000–13009. Auf den Zusammenhang verweist Richert, S. 86. 



228 | Martin Schubert 

  

Die Gegenüberstellung zeigt, dass hier sehr eng am Prätext übersetzt wird. Eini-

ge Ausdrücke werden, vielleicht der Reimstellung halber, durch Analoges er-

setzt: So verwandelt sich Virgo in vrouwe gut (V. 13207), Gabriel wird statt als 

Archangelus als der gotes bote benannt (V. 13211), die Virgo inviolata wird als 

kusch nach der geburt umschrieben (V. 13217), haereses werden zur ungelouben 

blut (V. 13208), also zur ‚Blüte des Unglaubens‘. 

Über die Vorlage hinaus zugefügt sind in rechter tugende schouwe (V. 13213) 

und nach der gotheit gebot (V. 13216) in der Funktion von Füllversen, die inhalt-

lich nicht allzu viel verändern, sondern nur die Tugend Marias und den göttli-

chen Willen hinter dem Erlösungswerk noch hervorheben. Mit welcher Genau-

igkeit versucht wird, den Prätext nachzubilden, zeigt sich im Satz di kusche 

juncvrouwe / gebere menschen unde got, in dem ein Subjekt in der 3. Person (‚die 

keusche Jungfrau‘) mit einem Prädikat der 2. Person (‚gebarst Du‘) zusammen-

tritt, was an das Dum Virgo [...] genuisti (‚Während Du Jungfrau bliebst, gebarst 

Du [...]‘) der Vorlage gut anschließt. Vor allem aber ist festzustellen, dass die 

Übertragung eigentlich auf kein Detail der Vorlage verzichtet, sondern eine 

vollständige Wort-für-Wort-Übersetzung anstrebt. Dabei halten sich die Konzes-

sionen, die an die Form des Reimpaarverses gemacht werden, sehr im Rahmen. 

Das Ergebnis sind völlig korrekte Reimpaarverse; zugleich handelt es sich auch 

um eine völlig adäquate Übersetzung. Der ‚Gattungssprung‘ ist also gelungen. 

Eine ähnlich getreue Übertragung liegt beim Text des Credo vor, der aller-

dings in ein Apostelcredo eingefügt ist: Die Entstehung des Credos wird so dar-

gestellt, dass nach dem Pfingstwunder jeder der Apostel einen Satz beisteuert.31 

Hier zum Vergleich das Apostolische Glaubensbekenntnis nach Römischer  

Taufordnung:  

Credo in Deum Patrem omnipotentem, creatorem caeli et terrae, et in Iesum Christum, Fi-

lium eius unicum, Dominum nostrum, qui conceptus est de Spiritu Sancto, natus ex Maria 

virgine, passus sub Pontio Pilato, crucifixus, mortuus, et sepultus, descendit ad inferna, 

tertia die resurrexit a mortuis, ascendit ad caelos, sedet ad dexteram Dei Patris omnipo-

tentis inde venturus est iudicare vivos et mortuos. Credo in Spiritum Sanctum, sanctam 

Ecclesiam catholicam, sanctorum communionem, remissionem peccatorum, carnis resur-

rectionem, vitam aeternam.32 

Isoliert man im ‚Passional‘ die Sätze, welche von den Aposteln gesprochen wer-

den, und überspringt die dazwischenstehenden Verse, welche den jeweiligen 

Apostel nennen, wird die sehr getreue Wiedergabe deutlich: 

|| 
31 Zum Apostelcredo siehe C. F. Bühler. 

32 Denzinger, S. 30. 



 Gaude Maria Virgo im ‚Passional‘ | 229 

  

ich geloube  

in den alweldigen got,  

der mit gewaldes gebot  

geschuf himel und erde [...]  (V. 10726–10729) 

und in Jesum Crist,  

der sin einborner sun ist  

und dem wir sin undertan [...]  (V. 10731–10733) 

und der da entpfangen wart  

von dem heiligen geiste,  

mit tugenden volleiste  

geborn wart von Marien,  

der kuschen wandels vrien. [...]  (V. 10736–10740) 

der den tot leit [...] 

under Poncio Pylato,  

sin leben an dem cruce gab  

und wart geleit in ein grab. [...]  (V. 10743–10746) 

er zur helle quam  

und ouch an dem dritten tage  

erstunt von aller todes clage [...]  (V. 10752–10754)  

und der zu den himeln vur 

und sitzet zu der rechten hant  

des vaters [...] (V. 10758–10760) 

und der kumftic ist  

von dannen in der letzten vrist  

sin urteil zu gebende  

uber toden unde lebende. [...]  (V. 10761–10764) 

und ich  

geloube an den heiligen geist [...]  (V. 10766–67) 

und di heiligen cristenheit [...]  (V. 10770) 

und der heiligen gemeinschaft  

und aplaz der sunden [...]  (V. 10774–75) 

und des vleisches urstende [...]  (V. 10778) 

und daz ewige leben [...].  (V. 10780) 

Die Übersetzung bleibt wieder sehr nah an der Vorlage; übertragen wird etwa 

omnipotens durch alweldig (‚allwaltend‘, V. 10727). Erkennbar ist der Wille, 

auch die Syntax der Vorlage nachzuahmen: venturus est (‚der ein Kommender 

ist‘ = ‚der kommen wird‘) wird als der kumftic ist nachgebildet (V. 10761). Ab-

weichungen sind gering, so wird Ecclesiam catholicam zu cristenheit (V. 10770), 

Deum Patrem ist zu got reduziert (V. 10727) und Patris omnipotentis zu des vaters 

(V. 10760); a mortuis wird metaphorisch zu von aller todes clage umgeformt 

(V. 10754). Bei den wenigen Zufügungen – mit gewaldes gebot (V. 10728), mit 

tugenden volleiste (V. 10738), der kuschen wandels vrien (V. 10740), von dannen 

in der letzten vrist (V. 10762) – handelt es sich durchweg um Verse oder Vers-

schlüsse, die wohl des Reimes wegen hinzugetreten sind. Angesichts der langen 



230 | Martin Schubert 

  

Textpassage ist das wenig – hier hat der Dichter ausgenutzt, dass er die Zwi-

schentexte zu den sprechenden Aposteln frei gestalten konnte. Durch eine ha-

kenstilhafte Verbindung zwischen den beiden Textebenen hat der Autor dafür 

gesorgt, dass er seltener in Reimzwang geriet. 

Im Vergleich der Übertragungen von Gaude Maria virgo und des Credos ist 

festzustellen, dass der Autor auch im Bereich der Wort-für-Wort-Übertragung 

noch abgestufte Verfahren anwendet, die sich vor allem hinsichtlich der Zufü-

gungen unterscheiden. Dies ist darauf zurückzuführen, dass im Credo aufgrund 

der zweierlei Textebenen die Schwierigkeit des Reimzwangs weitgehend beho-

ben werden konnte, ohne dass sich die Eingriffe auf die Ebene des Credo-Texts 

auswirkten.  

Insgesamt gesehen verfügt der Dichter über ein breites Repertoire von Stra-

tegien der Retextualisierung. Die wörtliche Übertragung, die sich perfekt in das 

neu gewählte Versmaß einfügt, ist nur eine davon; sie kommt dort zum Einsatz, 

wo die Heiligkeit des Textes – wie beim Credo – oder der Wille zum ‚Close read-

ing‘ aufgrund der Argumentationsstruktur – wie bei Gaude Maria virgo – es 

verlangen. Darüber hinaus nutzt der Autor auch Verdichtungen oder Aus-

schmückungen. Mit ihrer Hilfe gelingt es ihm, seine Vorlagen seinem eigenen 

Interesse anzuverwandeln und sie in seine eigene Aussageabsicht zu integrie-

ren. Dabei stehen in den besprochenen Beispielen die Funktion der Gottesmut-

ter für das Erlösungswerk, ihre Tugendhaftigkeit und vor allem ihre Keuschheit 

obenan. Die Prätexte werden so verarbeitet, dass ein einheitlicher Blick auf 

Maria durchgesetzt wird. 

Literaturverzeichnis 

Brou, Louis: Marie ‚destructrice de toutes les hérésies‘ et la belle légende du répons Gaude 

Maria Virgo. In: Ephemerides liturgicae 62 (1948), S. 321–353. 

Bühler, Curt F.: The Apostles and the Creed. In: Speculum 28 (1953), S. 335–339. 

Bühler, Hannelore: Die Marienlegenden als Ausdruck mittelalterlicher Marienverehrung. Diss. 

Köln 1965. 

Bumke, Joachim: Retextualisierungen in der mittelalterlichen Literatur, besonders in der  

höfischen Epik. Ein Überblick. In: Bumke, Peters, S. 6–46. 

Bumke, Joachim, Ursula Peters (Hgg.): Retextualisierung in der mittelalterlichen Literatur. 

Berlin 2005 (ZfdA 124, Sonderheft). 

Denzinger, Heinrich: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentschei-

dungen (Enchiridion symbolorum, definitionum et declarationum de rebus fidei et  

morum [...]). Verbessert, erweitert, ins Deutsche übertragen und unter Mitarbeit von Hel-

mut Hoping hg. von Peter Hünermann. 43. Aufl. Freiburg i. Br. 2010. 



 Gaude Maria Virgo im ‚Passional‘ | 231 

  

Gärtner, Kurt: Marienverehrung und Marienepik im Deutschen Orden. In: Mittelalterliche Kultur 

und Literatur im Deutschordensstaat in Preussen: Leben und Nachleben. Hg. von Jarosław 

Wenta, Sieglinde Hartmann, Gisela Vollmann-Profe. Torun 2008 (Sacra Bella Septentrio-

nalia 1), S. 395–410. 

Genette, Gérard: Palimpseste. Die Literatur auf zweiter Stufe. Frankfurt a. M. 1993. 

Iacopo da Varazze: Legenda aurea. Ed. critica a cura di Giovanni Paolo Maggioni. 2. ed. riv. 

dall’autore. Tavarnuzze, Firenze 1998. 

Kelly, Douglas C.: The Conspiracy of Allusion. Description, Rewriting, and Authorship from 

Macrobius to Medieval Romance. Leiden 1999 (Studies in the History of Christian 

Thought 97). 

Die Legenda aurea des Jacobus de Voragine. Aus dem Lateinischen übersetzt von Richard 

Benz. Darmstadt 1984. 

Liber usualis missae et officii pro dominicis et festis cum cantu Gregoriano ex editione  

Vaticana adamussim excerpto et rhythmicis signis in subsidium cantorum a Soles-

mensibus monachis diligenter ornato. Paris, Tournai, Rom 1936.  

Das Passional. Eine Legenden-Sammlung des dreizehnten Jahrhunderts zum ersten Male hg. 

und mit einem Glossar versehen von Friedrich Karl Köpke. Amsterdam 1966 [Erstveröffent-

lichung: Quedlinburg 1852 (Bibliothek der gesammten deutschen National-Literatur 32)]. 

Passional. Buch I: Marienleben. Buch II: Apostellegenden. Hg. von Annegret Haase, Martin 

Schubert, Jürgen Wolf. Berlin 2013 (DTM 91/1 und 2). 

P[oncelet], A[lbert]: Miraculorum B. V. Mariae quae saec. VI–XV latine conscripta sunt index 

postea perficiendus. In: Analecta Bollandiana 21 (1902), S. 241–360. 

Richert, Hans-Georg: Studien zum Passional. Die Marienlegenden. 2 Bde. Diss. masch.  

Hamburg 1960 [eine Kopie der ungedruckten Dissertation befindet sich in der Bibliothek 

‚Deutsche Texte des Mittelalters‘ der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissen-

schaften, Signatur DTM R38]. 

Stroppel, Robert: Liturgie und geistliche Dichtung zwischen 1050 und 1300. Mit besonderer 

Berücksichtigung der Meß- und Tagzeitenliturgie. Hildesheim 1973 [Erstveröffentlichung: 

Frankfurt a. M. 1927 (Deutsche Forschungen 17)]. 

Tiedemann, Ernst: Passional und Legenda aurea. Berlin 1909 (Palaestra 87). 

Tubach, Frederic C.: Index exemplorum. A Handbook of Medieval Religious Tales. Helsinki 1969 

(FF Communications 204). 

Worstbrock, Franz Josef: Wiedererzählen und Übersetzen. In: Mittelalter und frühe Neuzeit. 

Übergänge, Umbrüche und Neuansätze. Hg. von Walter Haug. Tübingen 1999 (Fortuna  

vitrea 16), S. 128–142.



  

 



  

Gerd Dicke 

Ein Muskatplüt als Kirchenlied? 
Zum Gebrauchsspektrum eines geistlichen meisterlichen 

Liedes im Kontext der Predigt 

1  

Es ist wenig und eher vage, was wir über die Performanzbedingungen, die Ver-
wendungssituationen und Gebrauchsfunktionen, kurz über den ,Sitz im Leben‘ 
der in ihrem Typenspektrum äußerst vielgestaltigen volkssprachlichen geistli-
chen Lieder des Mittelalters wissen. Die Texte selbst bleiben darüber in aller 
Regel stumm, vereinzelte, aber selten eindeutige Indizien geben ihre Überliefe-
rungsformen preis. In Würdigung von Johannes Janotas ,Studien zu Funktion 
und Typus des deutschen geistlichen Liedes im Mittelalter‘ (1968) hat Burghart 
Wachinger als deren ‚Grundeinsicht‘ folgendes Verwendungsspektrum umris-
sen:  

In den Kernbereich der Liturgie von Messe und Stundengebet ist die deutsche Sprache vor 
der Reformation nicht vorgedrungen. Deutsche Lieder sind in gottesdienstlichem Ge-
brauch nur bezeugt 1. als Gemeindegesang von meist nur einzelnen kurzen Einzel-
strophen im Umkreis der Predigt, bei Prozessionen und Wallfahrten und 2. als Chorgesang 
der Schola cantorum bei paraliturgischen Erweiterungen wie Kindelwiegenfeier und Visi-
tatio sepulchri, auch als deutsche Interpolationen von lateinischen Sequenzen, die ja ih-
rerseits nur als schmückende Zugaben zur Kernliturgie verstanden wurden. Der allergröß-
te Teil der überlieferten geistlichen Lieder aber ist völlig unabhängig von Liturgie und 
allgemeinem Gottesdienst nur der privaten Frömmigkeit zuzurechnen. Über den prakti-
schen Gebrauch wissen wir bei diesen Liedern so gut wie nichts.1 

Aber auch wenn man die „Großgattung ,geistliches Lied‘“ auf Ausschnitte 
„möglichst prägnante[r] Typen“2 begrenzt, bleibt der Zugewinn an Signifikanz 
und Distinktivität gattungstypischer Verwendungsweisen moderat und das 
Vorgehen weiterhin eher auf Spekulieren als Eruieren verwiesen: So im Fall der 
hier interessierenden literarischen Kunstlyrik in der Tradition der Sangspruch-
dichtung sowie des jüngeren mehrstrophigen, so genannten ,meisterlichen 

|| 
1 Wachinger: Gattungsprobleme, S. 311. 
2 Ebd., S. 312. 

DOI 10.1515/9783110475371-016,  © 2017 Gerd Dicke. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



234 | Gerd Dicke 

  

Liedes‘ selbst dort, wo sich in Einzelfällen – wie etwa beim Mönch von Salzburg 
mit dem dortigen geistlichen ,Liederhof‘ Erzbischof Pilgrims II. (1366–1396) – 
Schaffenssphäre, Wirkungsraum und wohl auch ein institutionelles ,Über-
lieferungszentrum‘ halbwegs fassen lassen: 

In der Forschung wurde bisher [...] kein Konsens über den Gebrauchszusammenhang der 
geistlichen Lieder [des Mönchs, G. D.] gefunden. Erwogen wurden – jeweils für einzelne 
Lieder und in erster Linie anhand der Übersetzungen im Mönch-Korpus – persönliche re-
ligiöse Erbauung und Andacht, Verständnissicherung bei den Sängern, stille Lektüre für 
Laien während des Gottesdienstes, Rezeption innerhalb eines höfischen ,gebildeten Krei-
ses von Kennern‘ sowie Chor- oder Gemeindegesang innerhalb oder außerhalb der Litur-
gie.3 

Um den letztgenannten Aspekt, die von Waechter und Schiendorfer nahegelegte 
„aktive Mitwirkung der Gläubigengemeinde“ an der Darbietung der „Sequenz-
übertragungen des Mönchs im Rahmen der kirchlichen Osterfeierlichkeiten“4 
wie vor allem der visitatio sepulchri und der Prozession zur Ostervesper, hat sich 
seit Janotas ,Studien‘ eine Kontroverse entsponnen, die Wachinger 2011 in ei-
nem aktualisierenden ,Nachtrag‘ zu seinem Beitrag in der Janota-Festschrift von 
2003 noch einmal zuspitzt.5 Sie kreist um Janotas ,Grundeinsicht‘ des vorrefor-
matorischen Gebrauchs volkssprachlichen geistlichen Liedguts im Kirchen-
raum, insbesondere um den liturgischen Status des dort – sei es allein vom 
populus oder im Wechsel mit dem Chor des Klerus oder der schola – deutsch 
Vorgetragenen respektive Gesungenen, wie es sich in vielerlei Formen in Ordi-
narien und nichtliturgischen Quellen (etwa Predigten) bezeugt: in den litaneiar-
tigen Zweizeilern der sogenannten Rufe, den meist vierversigen Leisen wie der 
schon um 1160 belegten Crist ist erstanden, dem um 1400 mit Melodie tradierten 
Credolied Wir glauben in einen got, in Hymnen-, Sequenz- und cantiones-
Übersetzungen und oft nur anzitierten, von Janota so genannten ,Predigt-
liedern‘, Rufen oder Leisen zumeist, die man vor oder nach dem Exordium oder 
am Ende der Predigt sang – incipit praedicans et continuat populus, wie es um 
1500 heißt.6 Janota fasst diese Gesänge summarisch als „das gottesdienstliche 
Gemeindelied“, auf das sich der „Begriff Kirchenlied [...] – wenn überhaupt – 
nur mit größtem Vorbehalt [...] beziehen“ lasse, „fehlte“ ihm doch „die konsti-

|| 
3 Rosmer, S. 273, mit Nachweis der jeweiligen Erwägungen in Anm. 11–15. 
4 Schiendorfer: Ostergesänge, S. 61–62; vgl. auch Waechter, S. 46, 52. 
5 Vgl. Wachinger: Gattungsprobleme, S. 324–327 (,Nachtrag‘). 
6 Vgl. Janota: Studien, S. 44–45, 47–48, 52–53, 64–84, 173–182, 189–194; ders.: Art. ‚Kirchen-
lied‘. 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 235 

  

tutive liturgische Funktion, die das Kirchenlied erst im Verlauf der Reformation 
erhielt“, während dem vorreformatorischen Gemeindelied nurmehr „paralitur-
gisch[e] Funktion“ zukam,7 also eine ,neben‘ (para) der Liturgie herlaufende, 
wenngleich ,liturgienahe‘.8 Von theologischer, insbesondere liturgiegeschicht-
licher Seite sowie von Hymnologen ist der solcher Argumentation zugrundelie-
gende Liturgiebegriff einmütig und brüsk als „in sich selbst falsch und daher 
unbrauchbar“, als „entscheidende[r] Fehler“ und „falsch[e] Voraussetzung“ 
zurückgewiesen worden,9 da er auf einem anachronistischen, tridentinisch 
grundierten Liturgieverständnis aufruhe, das das Mittelalter schwerlich antizi-
pieren konnte, zumal es weder eine Liturgie-Definition besaß noch einen päpst-
lichen Primat des liturgischen Rechts, dessen partikularer Träger im Mittelalter 
der lokale Ordinarius war, der Bischof oder Abt.10 Für „den Gemeindegottes-
dienst“ müsse „das Singen deutscher geistlicher Gesänge durch das Volk oder 
durch den Chor“ daher „als liturgisches Handeln im eigentlichen Sinn aner-
kannt werden“.11 Flankierend kommt auch von philologischer Seite hinzu, dass 
Lipphardt zahlreiche (nieder)deutsche Gesänge aus Frauenklöstern aufwies, die 
„an Höhepunkten der Liturgie im Stundengebet und in der Messe“12 zum Einsatz 
kamen, so wie Schiendorfer volkssprachliche wohl Wiener Augustinerinnen von 
1477 samt Officiumsformular, Antiphonen, Hymnen, Melodien und Anweisun-
gen für den Horensang beibrachte.13 Indem Wachinger Letztere zur regelbestäti-
genden Ausnahme erklärte14 und Janota einen indirekten Rückzug auf das 
Deutsch-Tabu nur im officium missae antrat,15 wird die Frage nach dem liturgi-
schen Status – für Wachinger eine „von grundsätzlicher Bedeutung für das 

|| 
7 Janota: Art. ‚Kirchenlied‘, Sp. 62–63.  
8 Vgl. Janota: Studien, S. 269–271. 
9 So Harnoncourt, S. 291; Lipphardt, S. 159; Jenny: Kirchenlied, S. 603. 
10 Vgl. Harnoncourt, S. 286–303. 
11 Ebd., S. 293; forcierter noch Praßl, S. 36 (zu ‚Christ ist erstanden‘ im Salzburger Ordinari-
um, um 1160): „Gemeindegesang ist hier ein integraler Bestandteil der Liturgie, amtlich gere-
gelt, bewußt konzipiert und organisch eingefügt in deren Ablauf, keineswegs eine inoffizielle 
,Zutat‘, die beliebig weggelassen werden könnte.“ Weitere ähnliche Positionen referiert Waech-
ter, S. 44–46. 
12 Lipphardt, S. 197.  
13 Vgl. Schiendorfer: Stundengebetbücher, bes. S. 59–61.  
14 Vgl. Wachinger: Gattungsprobleme, S. 324. 
15 Janota: Art. ‚Geistliches Lied‘ (Mittelalter), S. [3]: „So lässt sich für Baiern [im Mittelalter, 
G. D.] kein einziges geistliches Lied in der Volkssprache nachweisen, das von der Gemeinde 
innerhalb der Messe gesungen wurde“; vgl. aber die von Pfarrer Paul Gössel zwischen 1419 und 
1437 kirchenkalendarisch aufgelisteten deutschen Lieder seiner fränkischen Gemeinde Geben-
bach bei Greule, S. 773. 



236 | Gerd Dicke 

  

Verständnis der deutschsprachigen geistlichen Lieder des Mittelalters“16 – zu-
sehends im Modus einer petitio principii verhandelt. Gewiss, die Gemeinde hatte 
keine für actiones liturgicae erforderliche deputatio, ihr Singen war pium exerci-
tium,17 aber wusste sie das auch und empfand ihr gottesdienstliches Mitwir-
kungsbedürfnis durch paraliturgischen Gesang restringiert? Man hat den Ein-
druck einer Art ,Kaiserbartstreit‘ um das konfessionelle Erstrecht am deutschen 
Kirchenlied, das seinen Titel kirchenrechtlich zwar erst als reformatorisches 
Substitut des lateinischen Liturgiegesangs beanspruchen kann, vorreformato-
risch aber längsthin schon Traditionen begründete und in dem Sinne etabliert 
war, dass der im Liturgischen weniger versierte populus als ,Kirchenlied‘ anse-
hen mochte, was er ,in der Kirche‘ singen durfte.  

 Nach dem Ort der tönegebundenen Kunstlyrik in dieser Tradition, dem Bei-
trag etwa der geistlichen Sangspruchdichtung und des späteren meisterlichen 
Liedes zum ,gottesdienstlichen Gemeindelied‘, ist in diesem Zusammenhang 
eher selten und am Rande gefragt worden, auch weil die Beleglage kärglich ist. 
Dass der Sangspruch Lieder beisteuerte, „die wirklich zu einem öffentlichen 
Gottesdienst gesungen wurden“, scheint Janota „fraglich“, zumindest sieht er 
„keinerlei Hinweise, die eine solche Vermutung rechtfertigten“.18 Zwar hält er 
„Grenzziehungen“ gegen „die Hymnen- und Sequenzübertragungen etwa des 
Mönchs von Salzburg, gegen die religiöse Sangspruchdichtung und den Meis-
tergesang“ für „unerläßlich“, konzediert aber die Möglichkeit von „Wechselbe-
ziehungen“19 und will für die Mönchs-Übersetzungen „eine ausschmückende 
Funktion bei Gottesdiensten am Salzburger Bischofssitz nicht völlig ausschlie-
ßen“,20 während „das Liedgut des Meistersangs [...] allein wegen seiner forma-
len Ansprüche nicht von der Gemeinde rezipiert werden konnte“.21 Dagegen 
sieht Wachinger die Grenzen etwa für „einfachere geistliche Meisterlieder“, wie 
sie in das ,St. Katharinentaler Liederbuch‘ Eingang fanden, als „durchlässig“ 
an, glaubt aber, dass das deutsche Register, das die Übertragungen des Mönchs 
in der Haupthandschrift A (München, BSB, cgm 715) nach dem liturgischen Ort 
im Kirchenjahr auflistet, „damit [...] nur den Gebrauch der lateinischen Vorbil-

|| 
16 Wachinger: Gattungsprobleme, S. 324. 
17 Vgl. Janota: Studien, S. 6–14; Harnoncourt, S. 287–289. 
18 Janota: Studien, S. 106. Wie dort erwähnt, wollte Wackernagel mit der Aufnahme zahlrei-
cher Sangsprüche und Meisterlieder in Bd. 2 seiner Kirchenlied-Anthologie nicht insinuieren, 
man habe sie im „Gottesdienste der Gemeinden gesungen“, sondern die Vorgeschichte der 
„Kirchenlieder im engeren Sinne“ dokumentieren (Wackernagel 2, S. VI; Vorrede). 
19 Janota: Art. ‚Kirchenlied‘, Sp. 62–63. 
20 Ders.: Art. ‚Geistliches Lied (Mittelalter)‘, S. [5]. 
21 Ders.: Studien, S. 270. 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 237 

  

der meinen kann“.22 Während er den ‚gottesdienstlichen Gebrauch‘ auf zwei 
einfache Strophenlieder des Mönchs beschränkt sieht, reicht Waechter der blo-
ße Umstand häufig mitüberlieferter Melodien, um auch die geistlichen Kanzo-
nen qua Evidenzbehauptung zu den seines Erachtens fünfzehn ‚Gemeindelie-
dern‘ des Mönchs zu rechnen.23  

 Undurchsichtiger und von subjektiven Einschätzungen abhängig könnte 
sich die Lage hinsichtlich des möglichen kirchlichen Gebrauchs – eines wie 
,liturgischen‘ auch immer – religiöser Dichtung in Tönen der alten Meister bis 
hin zu denen der neuen kaum darbieten. Irritierend kommt hinzu, dass dieses 
Gattungssegment geistlicher Lyrica im vorreformatorischen Gottesdienst offen-
bar kaum je Spuren (zumindest keine zweifelsfreien und signifikanten) hinter-
lassen hat, der späteren Kirchenlieddichtung des konfessionellen Zeitalters aber 
dennoch wesentliche Formtraditionen vermittelte, voran der Meistergesang: 

Die überwiegend protestantische Kirchenlieddichtung des 16. Jahrhunderts folgt in Sil-
benzählung und Reimbindung denselben Regeln wie der Meistersang. Ihre Strophenmaße 
sind zum guten Teil aus der geistlichen Dichtung des Mittelalters übernommen und [...] 
vergleichweise einfach gebaut – entsprechend dem Zweck der Verwendung im Gemeinde-
gesang.24 

Gewiss aber ist es bezeichnend, dass der wohl erste Meister, dessen geistliche 
Lieder de facto zu (freilich evangelischen) Kirchenliedern wurden – Hans Sachs 
mit seinem 1525 gedruckten, 1527 in die Evangelisch Mess Teutsch übernomme-
nen ‚Achtliederbuch‘ –, „keine komplizierten Meistertöne [...], sondern eher 
einfache Melodien“ unterlegte und „volksnah[e] Liede[r]“ kontrafizierte.25  

2  

Im Codex 17 der Stiftsbibliothek Zeitz, einer laut Katalog Lectiones, Homiliae, 
Sermones, Tractatus variorum enthaltenden, auf 1433 datierten Predigerhand-
schrift,26 fand sich an nicht bezeugtem Ort ein aus dem „15. jahrh.“ stammender 
„schmale[r] streifen papier“ mit einer stark beschnittenen Aufzeichnung einer 
Fürstenschelte Muskatplüts im ,Langen‘ oder ,Goldenen‘ Ton (ed. Groote, 

|| 
22 Wachinger: Gattungsprobleme, S. 320–321, im Folgenden ebd., Anm. 28. 
23 Vgl. ebd., S. 321; Waechter, S. 52. 
24 Wagenknecht, S. 43. 
25 Mertens: Meistergesang, S. 138 und 141, vgl. auch S. 125. 
26 Bech: Verzeichnis, S. 5, Nr. XVII. 



238 | Gerd Dicke 

  

Nr. 75).27 Heute ist er, ohne Vermerk des ehemaligen Steckplatzes im Predigt-
konvolut, separiert: vermutlich eher ein bloßes Lesezeichen denn eine Material-
zurüstung mit eventuellem Inhaltsbezug zur so markierten, nicht mehr ermit-
telbaren Predigt. Dass Prediger der Zeit gern mit Zetteln wirtschafteten, wohl 
weil sie sie als Konzepte oder Exzerpte mit auf die Kanzel nehmen konnten, 
bezeugt auch ein anonymes Predigt-Diarium aus den 1490er Jahren mit Auf-
zeichnungen des Typs: Anno nonagesimo Dominica 15ta predicavi thema in zedu-
la 53c ; Dominica 60me predicavi evangelium secundum textum et zedularum est 
numerus 15 per totum.28 Die Zettel selbst sind verloren. 

 In reicher Zahl hat sich diese flüchtige Materie aber in einer Eichstätter Pre-
digersammlung erhalten: 221 Zettel unterschiedlichster Größe (ca. 5 x 4 bis zu 16 
x 11 cm), einliegend in 27 Handschriften von insgesamt 33, die sich nebst acht 
Inkunabeln durch Deckelaufschriften oder Besitzeinträge als Bücher eines Vlri-
cus Pfeffel ausweisen. Dieser hatte sich im April 1452 zum Artesstudium an der 
Wiener Universität eingeschrieben, urkundet dann ab 1455/56 auf diversen 
Priesterstellen im Fränkischen, wird 1467 Stiftungsprädikator zunächst an 
St. Lorenz in Nürnberg, 1472 dann in Windsheim und 1475 schließlich auf der 
Eichstätter Domkanzel, die er bis 1490 innehatte.29 Matthew Wranovix hat Pfef-
fels keineswegs komplett erhaltenen, teils zusammengekauften, teils eigenhän-
dig sowie von einem Lohnschreiber kopierten Buchbesitz als eine typische, mit 
noch 41 Bänden – allermeist Sammelcodices – und fast 250 Werkeinheiten aber 
ungewöhnlich opulente Predigerbibliothek gewürdigt und ihren bibliophagen 
Besitzer als einen „inveterate scribbler“30 vorgestellt, der in fast jedem Band 
Register sowie viele Annotationen und Erarbeitungsspuren hinterließ. Reicher 
noch sind die autographen Beigaben auf den bei Wranovix auch an Zahl („over 
100“31) zu kurz gekommenen Zetteln. Sie stellen eine außergewöhnliche, höchst 
seltene und für die Verfertigung spätmittelalterlicher Volkspredigten überaus 
aufschlussreiche Form der Codex-Mitüberlieferung dar. Fast immer tradieren 
ihre recto-Seiten an den Prediger adressierte Briefe, Mess- oder Fürbittgesuche, 
Fund- und Verlustanzeigen zur Gemeinde-Verlesung u. ä., die sich Pfeffel in 
unterschiedliche Größen zurechtriss, um sie vor allem rückseitig in mikroskopi-

|| 
27 Ders.: Ein Fragment; Textabdruck auch bei Kiepe-Willms, S. 64–65; RSM, Bd. 4, 1Musk/1/56. 
28 Tübingen, UB, Mc 321, fol. 1r und 12v, hier zit. nach Brinkhus, Mentzel-Reuters, S. 206. 
29 Zu den biographischen Details Pfeffels, auch den heutigen Aufbewahrungsorten seiner 
Bücher – 38 Bände in der UB Eichstätt, je ein Band in der SBuStB Augsburg, der LB Karlsruhe 
und der LB Stuttgart – vgl. Dicke, S. 283–284 mit Anm. 12. 
30 Wranovix: Parish Priests, Kap. 4, zit. S. 194, und ders.: Pfeffel’s Library. 
31 Ders.: Parish Priests, S. 207. 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 239 

  

scher Bastarda und krude abgekürztem Latein mit Predigtverwertbarem zu be-
schreiben: mit Bibelzitaten, patristischen Exegesen, Autoritätendicta, Gesangs-
incipits und anderem mehr.  

 Den größten Aufschlusswert haben die gut zwei Dutzend Zettel, die sich 
durch Angabe von Predigtanlass, Perikopenthema und durchnummerierter 
divisio mit untergliedernden membra als Predigtkonzepte in der stringenten 
Form des scholastischen thematischen sermo zu erkennen geben, der die Do-
mäne der gestifteten, zumeist nachmittäglichen Predigt außerhalb der Messe 
war. Ihre vorrangigen Aufbewahrungsorte sind nach den Jahreskreis-Anlässen 
geordnete Musterpredigt-Sammlungen. Sie machten das Speicher- und die in-
liegenden Zettel das Funktionsgedächtnis des Prädikators aus. Letztere umfas-
sen teils Exzerpte aus den Predigtmustern, ,in‘ denen sie stecken, teils sind sie 
aus anderen Quellen gezogen, die Material zum gleichen Jahrtag und Thema 
beisteuerten und ihren Archivierungsort dann bei der entsprechenden Muster-
predigt fanden.32 Die Musterpredigt-Codices fungierten somit zugleich als per 
circulum anni geordnete Zettelkarteien, in denen Pfeffel sich die zu den ca. hun-
dert Predigtanlässen des Jahres geeignete Materie zu ,eigenem‘ Sermon aufbe-
reitete und zu etwaiger Mitnahme auf die Kanzel bereithielt. Dort transformierte 
er das lateinische Konzept in deutsche Ansprache und archivierte es danach zu 
allfälligem Wiedergebrauch im anlassgleichen Predigtmuster der Handschrif-
ten. Abgesehen von Auswahl und Disposition stammt auf diesen Predigtzetteln 
nichts aus Eigenem, verstand sich der Prediger qua Amt doch ganz als os Dei, 
als bloße Stimme für das Wort Gottes und das seiner Heiligen Väter, und bevor-
ratete sich daher einzig mit dem, was ihm seine ‚preaching tools‘ – Florilegien, 
Exempelcorpora, Musterpredigten etc. – zum jeweiligen Anlass und Thema an 
Bauteilen zutrugen. Häufig ist dabei vermerkt, woraus die Materialkollekte 
stammte. So versammelt ein für zwei Nürnberger Predigten gefertigter Zettel 
vorderseitig unter der Thema-Perikope Einschlägiges zum ersten Advent, verso 
dann Versatzstücke zum Thema des darauffolgenden Andreas-Tages. Er 
schließt mit der Notiz:  

|| 
32 Besteht wie bei ca. einem Drittel der Zettel indes kein sachfunktionaler – inhaltlicher oder 
anlassbezogener –Zusammenhang von Codex- und Zettelinhalt, darf man annehmen, dass die 
Papierchen wie in der oben genannten Zeitzer Predigthandschrift als bloße Lesezeichen fun-
gierten oder infolge mehrhundertjähriger öffentlicher Benutzbarkeit der Codices nicht mehr am 
früheren Platz liegen, wie etwa die elf des Cod. st 252 der UB Eichstätt, die irgendwer allesamt 
zwischen Deckel und Vorsatzblatt umlozierte und damit den Funktions- und Gebrauchsver-
bund von Buch- und Zettelinhalt auflöste. 



240 | Gerd Dicke 

  

Ex floribus appostolorum in libro meo de duobus unum conpegi. Sed de aduentu domini 
in alia parte cedule recepi totum ex Milicio et compendio theologie libro 4to capitulo viij. 
Anno 67. Nürmberg.33 

Zu Andreas nutzte Pfeffel mithin zwei Muster der franziskanischen Flores apos-
tolorum -Predigten,  während er die zum ersten Advent aus einer Predigt zur 
gleichen Perikope der sogenannten Abortivus-Sammlung des böhmischen Pre-
digers Jan Milíč sowie aus Hugo Ripelins von Straßburg Compendium theologiae 
veritatis ,komponierte‘ – allesamt Werke aus seinem Buchbesitz.34  

3  

Wohl weil sie unter den vielen Predigtsammlungen Pfeffels zu den wenigen 
zählen, die mit ihrem Winter- und Sommerteil das komplette Temporale umfas-
sen, waren Milíčs Abortivus-Predigten, die er in zwei im letzten Viertel des vier-
zehnten Jahrhunderts geschriebenen Bänden besaß, der für seine Predigtpa-
pierchen meistgenutzte Verwahrort. Keine andere Handschrift beherbergt mehr 
als die 24 im Eichstätter Cod. st 438, zwölf sind es im Cod. st 440. Unter ersteren 
stechen zwei hervor, die in Pfeffels gesamtem Zettel-Vermächtnis ohne Pendant 
sind: der einzige deutsch von ihm beschriebene Zettel35 sowie ein im Ursprungs-
format einliegendes Einzelblatt, das er trotz ursprünglich leerer Rückseite nicht 
zu Notizzetteln zerriss,36 weil er seinen von unbekannter Hand kopierten deut-

|| 
33 Eichstätt, UB, Cod. st 748, Zettel zwischen fol. 45/46 in Vincentius Gruners Expositio missae 
(Abkürzungen aufgelöst). 
34 Nachweise bei Dicke, S. 298. 
35 De facto sind es drei Schnipsel (in Cod. st 438, zwischen fol. 98/99 der Predigten Milíčs), die 
sich ohne Textverlust zu einem Zettel von 8 x 5 cm rearrangieren lassen. Auf ihm tradiert Pfef-
fel autograph recto in acht abgesetzten, oft holprigen Reimpaarvierhebern die Minneklage 
eines sehnenden Ich an eine Dame, die sein laid durch ein freundliches Lächeln mildern soll 
(Inc.: Mein hercz vor senen nit enspricht / Vor laid vnd lieb es schier czupricht [...]). Rückseitig 
folgt in zehn Reimpaarversen ein impersonales Räsonnement über die Freude und we bewir-
kende frauen lieb (Inc.: Grosz ist frauen lieb crafft / wan si chan alle maisterschafft [...]). Die 
Textprovenienz(en) beider Kurzgedichte sind unbekannt; sie bedienen sich (auch laut Ludger 
Lieb, Heidelberg, dem ich für seine Einschätzung herzlich danke) typischer Versatzstücke der 
Minnereden-Tradition des fünfzehnten Jahrhunderts und sind ohne inhaltliche oder funktiona-
le Bezüge zur Predigt, in der sie liegen.  
36 Zwar hat Pfeffel rückseitig Notizen angebracht (s. u.), doch bleibt die distinkte Materialität 
des Blatts außer Acht, wenn die Handschriftenbeschreibung (Keller, S. 218) es den übrigen 
Cod. st 438 „lose beiliegenden Notizzetteln“ unterschiedslos subsumiert. Entsprechend zu 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 241 

  

schen Liedtext zusammenhängend bewahren und seinen Predigtmaterialien 
beigeben wollte. Es überliefert Muskatplüts nach Zahl der Textzeugen bekann-
testes Lied, ein fünfstrophiges Marienlob im Hofton. 

 

Abb. 1: recto Muskatplüt, Marienlied im Hofton (Groote Nr. 13), UB Eichstätt, Cod. st 438, loses 

Blatt zwischen Bl. 28/29; 15,7 x 11 cm 

|| 
präzisieren wäre auch der Vermerk ,eingelegter Notizzettelʻ in http://www.handschriften
census.de/23654 (16. April 2016). 



242 | Gerd Dicke 

  

 

Abb. 2: verso Predigtnotizen Pfeffels; UB Eichstätt, Cod. st 438, loses Blatt zwischen Bl. 28/29; 

15,7 x 11 cm 

Zur Ergänzung des RSM,37 das den in Kellers Eichstätter Handschriftenkatalog38 
erwähnten, aber nicht näher beschriebenen Textzeugen noch nicht erfassen 
konnte, und da eine Ersetzung der Muskatplüt-Ausgabe Grootes von 1852 wei-
terhin nicht in Sicht ist,39 mag ein mit Grootes Text (Nr. 13) korrigierter Abdruck 
des Eichstätter Textzeugen von Nutzen sein:40 

|| 
37 Vgl. RSM, Bd. 4, 1988, 1Musk/1/43a-j. 
38 Vgl. Keller, S. 218. 
39 Kiepe-Willmsʼ ,Vorstudien zu einer kritischen Ausgabe‘ von 1976 haben bislang zu keiner 
solchen geführt. 
40 Abkürzungen sind (auch bei fehlenden Nasalstrichen) aufgelöst, die Allographe ‹u›, ‹v›, ‹w› 
beibehalten, ebenso Hervorhebungen der Strophen-, Stollen- und Abgesangsincipits durch 
Fettung. Wie das Manuskript, das Versgrenzen nur sporadisch durch Virgel markiert, verzich-
tet die Umschrift auf Interpunktion. Emendationen offenkundiger Fehler sind kursiv bzw. 
durch [] markiert, Präsumtivvarianten zu Grootes Text aber beibehalten; vgl. Fußnote 41. Die 
Versanordnung orientiert sich am Tonschema von Muskatplüts Hofton im RSM, Bd. 2,1, S. 193. 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 243 

  

 I. 

[E] in iunckfrau zart 
gekronet ward  
auf gotes sal

gancz uberal 
daz ist dy magt formosa  5 
Die selbig mait  
ir rain keuschait  
behalten hat  
die trinitat  
in omni gloriosa  10 
 tu mater dei gracia 
du gewaltigu regina 
omnium celorum domina  
tu mater in diuina 
o dulcis spes  15 
o bona res  
du edle kaiserine  
lob er vnd dank so sprech wir  
czart iunckfra dir 
Das dw vnsz prachst  20 
den hochstin gast 
mit deiner keuschen mynne  

II. 
O muter gotz  
halt dich des potz  
das dir do sant  
ausz ober land  
ein gewaltig kung der eren 5 
Do er dich hiesz  
vnd grussen liess[] 
mit dem wort 
do du daz hort  
dw naigest dich dem heren 10 
 aue Maria gratia  
sprach czu dir gabrielis  
tu es sponsa domina  
pater noster in celis  
venit ad te 15 
tu credis me 
on schmerczin wirstu schwanger  
czw dir kumpt kvnig sabaoth 
der starke got 
gancz uollaist 20 



244 | Gerd Dicke 

  

der hailig gaist  
kumpt czw dir juncfra zanger  

III. 
O muter maid  
dein rain keuschait  
got wol uernam  
der czw dir kam 
in einer thauben weise  5 
Du in enpfingst 
vnd mit im gyngst 
neun monet gancz  
der gnadin krancz  
trugstu czu hochem preise[]  10 
 O pulcra flosz in iericho  
tu lux celorum stella  
tu iacis in presepio 
tu mater et puella  
nos cantemus  15 
et gaudeamus 
in got dem hochsten herren  
vnd dir czu lob dw reyne maid  
seit dein keuschait  
genem ist got  20 
her sabaoth  
so wir dich ymmer eren. 

IV. 
Wol auf mit schal  
ir cristen all  
Vnd wesent fro 
in iubilo  
sul wir mit freudin singen  5 
Seit das dy mait  
got vnd menschait  
geborn hat  
on missetat 
avn alles misselingen  10 
 Deſz sing wir noua cantica  
gloria in excelsis 
vnd loben mariam filia 
maris stella elsys  
fons ortus  15 
altissimus 
uon dir ist ausz geflossen  
ein ursprung aller sellikait  
dw pist ein maid  



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 245 

  

do got uon nam  20 
menschlichen sam  
des hab wir wol genossin. 

V. 
Junckfra solt ich 
nit loben dich  
mit ganczer freud  
ich pillich geud  
mit dir vnd deinem kinde  5 
Daz dw hast pracht  
an weichen nacht 
on alles we  
mit dem aue  
ward dir die purd gar linde  10 
 Hec magna mirabilia  
que tu virgo fecisti  
cum deo tu es optima  
tu mater iehsu xristi  
czvm nuen Jar  15 
du iunckfra clar  
sey dir daz lied gesungen  
vnd nym mein kranken dinst fur gut 
ich muscatplut  
gib dir den preisz  20 
dw maget weisz  
wan dir ist wol gelungen.41 

Das Blatt, das in Anlehnung an die Muskatplüt-Siglierung von Kiepe-Willms42 in 
der Folge mit e2 bezeichnet wird, misst 15,7 x 11, der Schriftspiegel 14,5 x 9,7 cm; 
„Schreibsprache: bairisch (2. Hälfte 15. Jh.)“.43 Es zeigt keinerlei (Riss- oder 
Schnitt-) Spuren einer Austrennung aus einem Buchkörper, wohl aber solche 
einer viertelnden Faltung in der Quer- und Längsmitte. Auch der Umstand, dass 
die Rückseite vor Pfeffels Notizen komplett leer war und im Unterschied zur 
Vorderseite keine Reglierung und vertikale Justifikation zur Zeilenbegrenzung 
links und rechts aufweist, lässt vermuten, dass es eher ein Einzelblatt oder Teil 
einer Loseblattsammlung war als ein fragmentierter vormaliger Codexbestand-

|| 
41 I,2 gekronet über durchgestrichenem geboren; 9 dein; II,7 liessen; 11 aue gratia; 14 mater 
nostra celis; 22 anger; III,4 er; 7 gynst; 10 preisen; 17 in fehlt; IV,14 mani. 
42 Vgl. Kiepe-Willms, S. 69–70, um einen weiteren Textzeugen (e1) ergänzt in: Muskatblut. 
Abbildungen, S. 11–12; Verweise auf Muskatplüt-Textzeugen beziehen sich im Folgenden auf 
die dortige Siglierung. 
43 Keller, S. 218. 



246 | Gerd Dicke 

  

teil wie das beidseitig mit zwei Muskatplüt-Liedern beschriebene Würzburger 
Papierblatt e1, das am Seitenende im Text des zweiten abbricht.44 Unter den 
insgesamt 34 erhaltenen handschriftlichen Muskatplüt-Textzeugen45 hat e2 als 
vordem rückseitig leeres Einzelblatt keinerlei Pendant. Zwar überliefern 21 wei-
tere Handschriften nur je ein Muskatplüt-Lied,46 aber dies in Sammlungsver-
bünden mit Tönesammlungen von Spruchdichtern, in Liederbüchern, Misch-
handschriften oder als disperse Rudimente von Einzelstrophen,47 die e2 überlie-
ferungstypologisch ebenso unvergleichbar sind wie die Textzeugen von 
Muskatplüt-Liedgruppen, die ca. ein Drittel der Gesamtüberlieferung ausma-
chen. Neben der noch anzusprechenden Codex-Mitüberlieferung am Steckplatz 
des Eichstätter Blatts kommt vor allem seiner kodikologischen Materialität und 
insbesondere seinem Format ein gewisser Indizienwert für die mögliche Ge-
brauchsfunktion des Liedes zu. Ihm entspricht mit exakt 15,7 x 11 cm nur die 
Dessauer Muskatplüt-Handschrift d (Dessau, Landesbücherei, Hs. Georg. 
25. 8°), bestehend  

aus drei ursprünglich selbständigen Quartheftchen [...]: im zweiten [steht] Muskatplüts 
mit 29 Strophen längstes Lied, die ,Corona Salomonis‘ (Groote Nr. 8) [...]. Wir bekommen 
hier einen Überlieferungstyp zu fassen, der fast vollständig untergegangen ist, obwohl er 
gang und gäbe gewesen sein muß: die Einzelüberlieferung von längeren, meist narrativen 
Liedtexten, Vorläufer der späteren Lieddrucke.48 

Ob ein Quartheft solcher Art, das im Dessauer Konvolut sowohl ein Einzelblatt 
als auch leere Versoseiten enthält,49 das e2-Blatt zulieferte, steht freilich dahin – 
zumal sein Lied weder sonderlich lang noch narrativ ist. Weitere Typverwandte 
hat es nach (Klein-)Format und Einrichtung am ehesten im ,bürgerlichen‘ Lie-
derbuch des Jakob Käbitz (c: München, BSB, cgm 811; 14,8 x 10 cm, vgl. Abb. 3) 
mit seinem Schlussteil überwiegend geistlicher Muskatplüt-Lieder im Hofton 
sowie in zwei Andachtsbüchern mit Gebeten und geistlichem Liedgut (s: Stutt-
gart, LB, Cod. theol. et phil. 8° 19; 15 x 10,5 cm, vgl. Abb. 4; v: Wien, ÖNB, Cod. 

|| 
44 Vgl. RSM, Bd. 4, 1Musk/1/32 und 47. 
45 Vgl. die Überlieferungs-Übersicht in RSM, Bd. 4, S. 378; vier weitere Handschriften tradie-
ren Pseudo-Muskatplüt-Lieder im Hofton mit fiktiver Autorsignatur (vgl. RSM, Bd. 4, 
1Musk/1/67–79). 
46 Die Codices g (Karlsruhe, LB, Cod. St. Georgen 74), n (Nürnberg, GNM, Hs. Merkel 2° 966) 
und s (Stuttgart, LB, Cod. theol. et phil. 8° 19) überliefern beispielsweise nur Groote Nr. 13. 
47 Vgl. die Überlieferungstypologie nebst Handschriftenbeschreibungen bei Kiepe-Willms, 
S. 31–69, zudem Schanze I, S. 178–182; Kurzbeschreibungen auch in RSM, Bd. 1. 
48 Schanze I, S. 24. 
49 Vgl. die Handschriftenbeschreibung von Pensel, S. 31–33. 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 247 

  

3026; 14,5 x 10 cm), die allesamt auch Groote Nr. 13 tradieren. Die gesamte sons-
tige Muskatplüt-Überlieferung ist zu vier Fünfteln mit durchschnittlich 24,5 x 
15,6 cm deutlich großformatiger und wird merklich von den angesprochenen 
„Textsammlung[en] zu Tönen der Spruchdichter des dreizehnten bis frühen 
fünfzehnten Jahrhunderts“50 dominiert. 

 

Abb. 3: Muskatplüt, Marienlied im Hofton (Groote Nr. 13); München, BSB, cgm 811 (Liederbuch 

des Jakob Käbitz), fol. 68v, 14,8 x 10 cm 

|| 
50 Kiepe-Willms, S. 28. 



248 | Gerd Dicke 

  

 

Abb. 4: Muskatplüt, Marienlied im Hofton (Groote Nr. 13); Stuttgart, LB, Cod. theol. et phil. 8° 

19, fol. 110r, 15 x 10,5 cm 

Geringere überlieferungstypologische Distinktivität besitzt die Texteinrichtung. 
Abgesetzte, auf neuer Zeile beginnende Strophen sind in Muskatplüt-Text-
zeugen zwar die Regel, der wie in e2 etwa auch in h und o durchlaufende 
Schriftspiegel ist aber keine Ausnahme. Vereinzelt steht das Blatt dagegen mit 
der Hervorhebung der Anfänge von Stollen und Abgesängen durch fette und 
breitere Schrift, während das Gros der Überlieferung zur Markierung der Incipits 
Rubrizierungen, Virgeln, Alinea- oder Caputzeichen anbrachte. 

 In diesem Zusammenhang anzumerken, wenn auch kaum als mögliches 
Gebrauchs- und Performanz-Indiz auszumünzen, ist die auf den Rändern vor-
genommene Markierung der Stollen und Abgesänge durch V- und R-Kürzel im 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 249 

  

einzigen Autorcorpus, der ältesten, auf 1434 datierten und wohl auf ein Reper-
toirebuch Muskatplüts zurückgehenden Kölner Handschrift a (Köln, StA, Best. 
7020 [W*] 8). Ihr Schreiber Hermann von Ludesdorf, „Priester und Profeß der 
Zisterzienserabtei Himmerod“,51 knüpft damit an die in Liturgica für Versikel 
und Responsum übliche ℣- und ℟-Auszeichnung an. Da diese Notation zur 
Markierung der Kanzonenstruktur auch den zu zwei Dritteln weltlichen Liedern 
Muskatplüts gilt, steht sie freilich keineswegs für eine responsoriale Umsetzung 
als etwaiges Alternatim mit verteilten Stimmen, bezeugt aber doch, welche 
performative Ausführung der geistliche Schreiber in Anlehnung an liturgischen 
Sang bei der Liedauszeichnung assoziierte. Auch der angehende Leutpriester 
Heinrich Otter notiert sich in sein Seelsorge-Kompendium (o: Karlsruhe, LB, 
Cod. St. Blasien 77) ein geistliches Muskatplüt-Lied, dessen Abgesänge er auf 
dem Rand mit dem Repetitio-Kürzel Rp markiert.52 

 Insgesamt scheint die Einrichtung von e2 darauf abgestellt, die fünf Stro-
phen und immerhin 110 (wenn in der Mehrzahl auch nur viersilbigen) Verse des 
Liedes auf einer Seite unterzubringen, was in den weiteren zehn seiner Text-
zeugen nur noch in n,53 der sogenannten Hollschen Handschrift von 1524–1526, 
der Fall ist, dort aber auf zweieinhalbmal größerem Blattformat (42,2 x 27,5 cm). 
Wie der für eine dreizeilige Eingangsinitiale ausgesparte Raum und die Hervor-
hebungen der Formstruktur vermuten lassen, kommt als Vorlage von e2 am 
ehesten eine Liederhandschrift in Frage, respektive ein ,liedmäßig‘ eingerichte-
ter Textzeuge, der die Abschrift in fortlaufendem Schriftspiegel liedgemäß aus-
zeichnen ließ. 

 Konkreten Anhalt über seinen Gebrauchsanlass liefert der letzte Abgesang 
des Marienlieds selbst: czvm nuen Jar / du iunckfra clar / sey dir daz lied gesun-
gen. Dass damit – wie Schanze folgert – „ausdrücklich auf Anlaß und Ge-
brauchssituation hingewiesen“ sei, bleibt im Blick auf Letztere allerdings eine 
(wenn auch ansprechende) Vermutung. Schanze nimmt an, „daß das Verfassen 
und Vortragen solcher Lieder an hohen Festtagen und besonders zur Weih-
nachtszeit zu den Aufgaben und Pflichten des Hofsängers Muskatblut gehörte“, 
der ab etwa 1424 für mindestens zwei Jahrzehnte als sprecher und varender man 
im Dienst der Mainzer Erzbischöfe stand.54 Ob er als Aufführungsort dabei auch 
an den Kirchenraum denkt, lässt Schanze unberedet. Im Eichstätter Fall rückt 
diese für die Rezeption und den nicht an den Autorvortrag gebundenen Wieder-

|| 
51 Ebd., S. 33. 
52 Vgl. Höhler, Stamm, S. 55–73, hier S. 56 und 64. 
53 Vgl. Anm. 46. 
54 Schanze I, zit. S. 176; vgl. zur Biographie auch S. 147–152. 



250 | Gerd Dicke 

  

gebrauch meisterlichen Liedguts bislang kaum fassbare Gebrauchssphäre nun 
gleichwohl deutlich in den Blick. 

 Die entsprechenden Fingerzeige gibt die Mitüberlieferung a) der Codex-
Texte im Umfeld des Liedblatts und b) dreier zusammen mit diesem an gleicher 
Stelle aufbewahrter Zettel: 

a) Cod. st 438, fol. 1ra–170va Johannes Milíč, Sermones Abortivus, Pars hiemalis: 
1] fol. 26ra–28va Predigt zu Johannes Evangelista, 27. Dez. (Schneyer, Bd. 3, 

S. 590: 145 S10 Facies aquilae [Ez 1,10]). 
2]  fol. 28va–31rb Predigt zu Innocentibus, 28. Dez. (Schneyer, ebd.: 146 S11 

Mittens occidit omnes pueros [Mt 2,16]). 
3]  fol. 31rb–34rb Predigt zum Sonntag in der Weihnachtsoktav oder, wenn 

in diese kein Sonntag fällt, zum 30. Dez. (Schneyer, ebd.: 147 T7 Tuam 
ipsius animam [Lk 2,35]). 

4]  fol. 34rb–36vb Predigt zu Circumcisio Domini, 1. Jan., zugleich Oktavtag 
von Weihnachten, Hochfest der Gottesmutter Maria und Neujahr 
(Schneyer, ebd.: 148 T8 Postquam impleti sunt dies [Lk 2,21]). 

 

Abb. 5: Predigtnotizen Pfeffels zu Johannes Evangelista; UB Eichstätt, Cod. st 438, Zettel 1 

zwischen fol. 28/29 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 251 

  

 

Abb. 6: recto/oben Incipits liturgischer Gesänge zu Johannes Evangelista, verso/unten zu 

Innocentibus; UB Eichstätt, Cod. st 438, Zettel 2 zwischen fol. 28/29 

b) Cod. st 438, vier zwischen fol. 28/29 inliegende Zettel (1–3 und 4v von Pfef-
fels, 4r von anonymer Hand):  
1]  vgl. Abb. 5: beidseitig Predigtnotizen zu thematischen Leitbegriffen der 

Predigt zu Johannes Evangelista (a 1]), exzerpiert aus Isidors De summo 
bono, dem Liber Scintillarum u. a. m. 

2]  vgl. Abb. 6: recto drei Incipits liturgischer Gesänge zu Johannes Evange-
lista (a 1] Cantus-ID 002134, 005204, 004303); verso drei Incipits liturgi-
scher Gesänge zu Innocentibus (a 2] Cantus-ID 007919, 005039, 001759). 

3]  vgl. Abb. 7: recto Predigtnotizen zu Innocentibus, eingangs die Perikope 
(Mt 2,16), dann Exzerpte aus Valerius Maximus, Thomasʼ von Aquin 
Summa theologica und Milíčs Predigt (a 2]); verso leer. 

4]  vgl. Abb. 1 und 2: recto Muskatplüts Marienlied Groote Nr. 13; verso lat. 
Notate Pfeffels: Ave Maria gratia plena dominus tecum (Lk 1,28), dann 
drei Incipits liturgischer Gesänge zum Temporal-Anlass De Prophetis, 
der im Missale Eystetense kein eigenes Mess-Formular hat (Cantus-ID 
007875, 001496, 006127), sowie nicht liturgischer Bibeltext (Ez 1,1–4); 
auf dem unteren Blattrand, infolge der Quer-Faltung auf dem Kopf ste-
hend, ein misogynes Proverbium: Vxor equus vestis si prestita sunt in-
honestis /Raro redduntur sine damno quando dum repetuntur (Walther 
32759).  



252 | Gerd Dicke 

  

 

Abb. 7: recto Predigtnotizen Pfeffels zu Innocentibus; verso leer; UB Eichstätt, Cod. st 438, 

Zettel 3 zwischen fol. 28/29 

Alle Zettelbeigaben zu Milíčs Predigten für die Sanctorale- und Temporale-
Anlässe vom 27. Dezember bis Neujahr waren mithin Zurüstungen zum jeweili-
gen Predigttag, sei es, dass die Zettel-Notate zu Teilen aus Milíč exzerpiert oder 
aus anderen Quellen zusammengestellt bei seinen Mustern archiviert sind.55 

|| 
55 Im Unterschied zur Mehrzahl der eigentlichen, häufig unter Angabe von Anlass und Ort 
verzettelten Predigtkonzepte ist leider keines der vier Zettelnotate datiert. Demzufolge besteht 
keine Gewissheit, aber doch die höhere Wahrscheinlichkeit, dass sie aus Pfeffels Eichstätter 
Jahren stammen, die zwei Drittel seiner Predigttätigkeit (von 1460–1466 und 1475–1490) aus-
machen. 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 253 

  

Muskatplüts Marienlied war also offenbar ganz analog zu seinem textimmanen-
ten Bestimmungszweck czvm nuen Jar im Gebrauch, nur fragt sich, in welchem 
Zusammenhang und ob und von wem der iunckfra clar [...] daz lied gesungen 
wurde. 

4  

Der Neujahrstag produziert seit je das größte Gedränge der Festanlässe im Kir-
chenjahr, da am 1. Januar die Weihnachtsoktav, das Hochfest der Gottesmutter 
Maria, die Beschneidung des Herrn (ggf. auch noch der Sonntag in der Weih-
nachtsoktav) sowie der kalendarische Jahresanfang zusammenfallen, der zwar 
kein liturgischer Anlass war, den spätmittelalterlichen Festbegängnissen aber 
Brauchtümliches beimischte.56 Der seit dem 1. Januar 1970 im römischen Gene-
ralkalender vollzogene Wechsel der Festbezeichnung von der vormaligen Cir-
cumcisio Domini zur Sollemnitas sanctae Dei Genetricis Mariae brachte eine 
bereits im Mittelalter in Gang gesetzte Entwicklung zum Abschluss, die von der 
sukzessiven Verschiebung des Festinhalts von weihnachtlichen zu mariani-
schen Propria unter Zurückdrängung der auf Beschneidung und Namengebung 
verweisenden Elemente geprägt war. Die Hybridität des Offiziums in der zwei-
ten Hälfte des fünfzehnten Jahrhunderts spiegeln die süddeutschen Druckmis-
salien:  

Die Schriftlesungen greifen entweder weihnachtliche Perikopen auf oder thematisieren die 
Beschneidung Jesu [...]. Sie sind somit alle dem weihnachtlichen, inkarnatorischen Motiv-
kreis verpflichtet. Hinsichtlich der Gebete und Gesänge konkurrieren indes inkarnatorische 
und marianische Motive. Die Meßformulare [...] haben sich dabei nicht immer für eines der 
beiden Motive entschieden, das dann konsequent in Gebeten und Gesängen durchgehalten 
wird, sondern bieten teils eine etwas eigenartige Mischung. Das M[issale]Eich[stätt] 1486, 
MAug[sburg] 1489, MBam[berg] 1490 und MRom[anum] 1474 verzeichnen für diese Messe 
marianisch gefärbte Gebete, stellen diesen aber weihnachtlich-inkarnatorische Gesänge an 
die Seite.57 

Letzteres stimmt für das Eichstätter Missale nur bedingt, denn einzig in ihm 
wird das in den drei anderen Messbüchern in beiden Versikeln rein weihnacht-
liche Graduale durch das zweite Responsum Post partum virgo inviolata per-
mansisti, dei genetrix intercede pro nobis zu einem auch marianischen – ein 

|| 
56 Vgl. die Arbeiten von Kawerau, Schwarzenberger, Kurze, Fechtner, Nürnberg. 
57 Daschner, S. 461. 



254 | Gerd Dicke 

  

sonst nur ,reinenʻ Marienfesten vorbehaltener Versikel.58 Damit schlägt der 
Eichstätter Ritus – der eines Mariendoms – auch sanglich die Brücke zum ande-
ren Teil der süddeutschen Liturgietradition des 1. Januar, der wie in Würzburg, 
Konstanz, Freising, Passau, Salzburg und Brixen alle „Gesänge aus dem Com-
mune für Marienmessen“ bezog, so wie in Regensburg die Frühmesse, während 
die Hauptmesse am Weihnachtshochamt ausgerichtet war.59  

 Wie gesagt (vgl. 1.), hat das meisterliche Lied in der Debatte um das 
,gottesdienstliche Gemeindeliedʻ bislang keine Rolle gespielt, weil es für seinen 
entsprechenden Gebrauch ,keinerlei Hinweiseʻ60 gab. Angesichts seiner Überlie-
ferungsumstände und der skizzierten liturgischen Rahmenbedingungen dürfte 
das Eichstätter Muskatplüt-Marienlied solchen Indizienwert immerhin bean-
spruchen. Da es klarer Identifizierung seines Gebrauchs zum multiplen Neu-
jahrsanlass aber kaum Anhalt gibt und jeden Versuch konkreterer Festlegung in 
Beweisnöte brächte, ist nurmehr das ohnedies überschaubare Spektrum seiner 
kirchlichen Einsatzmöglichkeiten zu sondieren.  

 Wenn es 1435 in Basel des Verbots eines Konzils bedurfte, den liturgischen 
lateinischen Gesängen in ecclesia volkssprachliche (cantilene saeculares) bei-
zumischen, dürfte es Anlass dazu gegeben haben – und besonderen dann of-
fenbar im Sprengel des Konzilsteilnehmers Johann von Eych, der dieses Verbot 
kurz nach seiner Weihe zum Eichstätter Bischof 1447 als Erster in die Synodal-
statuten einer deutschen Diözese übernahm.61 Dass Muskatplüts Marienlied für 
dergleichen Beimischungen in Frage kam, ist wenig wahrscheinlich; schon die 
eigenständige Melodie dürfte solchem Anschluss an lateinische cantus im Wege 
gestanden haben. Zu denken ist eher an die mit Melodien lateinischer Tropen 
unterlegten (allerdings seltenen) deutschen Credolieder oder an die volks-
sprachlichen Leisen und sonstigen Sequenz-Adaptationen, die vermutlich zwi-
schen den oder im Anschluss an die lateinischen Strophen beziehungsweise 

|| 
58 Cantus-ID 008169; Missale Eystetense, fol. 13rb.  
59 Vgl. Daschner, S. 461, zit. ebd. In allen süddeutschen Druckmissalien ist der Festtag übri-
gens im Kalendarium als Circumsisio Domini, im Messformular dann aber mit In octaua natiui-
tate bezeichnet.  
60 Vgl. Anm. 18. 
61 Janota (Studien, S. 46, Anm. 86) hat den Basler Beschluss im Wortlaut zitiert; die Statuta 
synodalia Eystetensia (fol. 12r) übernehmen ihn mit nur geringen Abweichungen wörtlich: De 
hiis qui in missa non complent credo vel cantant cantilenas. ABusum aliquarum ecclesiarum in 
quibus Credo in vnum quod est simbolum et confessio fidei nostre non complete vsque ad finem 
cantatur [...] vel in ecclesia cantilene saeculares admiscentur [...] abolentes statuimus vt qui in 
hijs transgressor inuentus fuerit a suo superiore debite castigetur. 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 255 

  

Versikel gesungen wurden.62 Weit naheliegender ist Muskatplüts Einsatz dort, 
wohin ihn die Verwahrung des Eichstätter Blatts und seine Mitüberlieferung 
verweisen: in den Kontext der Predigt, die sich zumal im fünfzehnten Jahrhun-
dert „als nicht liturgisch geregelter Gottesdienstteil durchlässig für das Ge-
meindelied“63 zeigt. Und dies wohl auch deshalb, weil gerade der ,gestifteteʻ 
thematische sermo im Unterschied zu der vom Zelebranten (zumeist dem Ge-
meindepfarrer) in der Messe gepredigten Homilie in oft nachmittäglichen Sepa-
ratveranstaltungen gehalten wurde, denen das gemeinsame Predigtlied vor 
oder nach der Predigt oder „als Einschub zwischen Exordium (Predigtthema) 
und Predigttext“64 einen feierlichen Rahmen gab. Will man nicht auch an solis-
tischen Vortrag denken, der jedoch kaum je bezeugt ist,65 kamen zu gemeinsa-
mem Singen aber gewiss nur in Text und Melodie entsprechend bekannte und 
den Laien sangbare Lieder in Frage.  

 Von den insgesamt 109 Liedern mit Muskatplüt-Signatur gelten Kiepe-
Willms 93 und Schanze 99 als echt.66 Von letzteren folgen 66 seinem Parade-
Ton, der in früher Tradition ,Alter Tonʻ und bei den Meistersingern ,Hoftonʻ 
heißt, oft aber auch nur unter dem ,Markennamenʻ ,Muskatblutʻ oder ,Ein Mus-
katblutʻ firmiert und es bis weit ins siebzehnte Jahrhundert bei annähernd drei-
ßig Nachdichtern auf mehr als zweihundert Strophen brachte.67 Die meisten, 
sechzehn der 66, sind Marienlieder, wie auch sechs in den drei anderen Tönen 
des Autors. Mit seinem Marienpreis im Hofton besaß Pfeffel das fraglos bekann-
teste Lied eines der seinerzeit bekanntesten, in vielen oberdeutschen Städten 
(allein siebenmal in Nördlingen) bezeugten Fahrenden:68 Achtzig seiner Lieder 
sind ein- oder zweimal, achtzehn (alle im Hofton) bis zu siebenfach überliefert, 
auf elf Textzeugen kommt nur Ein iunckfrau zart. Kiepe-Willms rechnet das 
monodische Lied zu den „hits“, Schanze spricht von „Schlager“.69 Die Bekannt-

|| 
62 Zum Gemeindelied in der Messfeier vgl. Janota: Studien, S. 34–63. 
63 Ders.: Einstimmiger Gesang, S. 118. 
64 Ebd.; zu den vielgestaltigen Modalitäten der Predigt intra und extra missam vgl. ders.: 
Studien, S. 64–71. 
65 So durch Salimbene von Parma der Vortrag einer italienischen lauda durch einen Laien-
prediger zu Beginn und Abschluss seiner Predigt, vgl. Wenzel, S. 17; siehe auch Janota: Stu-
dien, S. 72. 
66 Vgl. Kiepe-Willms, S. 256; Schanze I, S. 168. 
67 Vgl. zum Tonnamen Schanze I, S. 160; zu den Tonverwertungen Kiepe-Willms, S. 22–26. 

68 Ich welt alz wert werden als Muschgatblut / gewesen ist mit singen, sagt Michel Beheim über 
sein Vorbild; Und der Kunstreiche Muscatblut / war vor vil andern trefflich gut, reimt Cyriacus 
Spangenberg noch 1616 (zit. nach Kiepe-Willms, S. 17 und 20; die Bezeugungen ebd., S. 13–15).  
69 Kiepe-Willms, S. 30; Schanze I, S. 179. 



256 | Gerd Dicke 

  

heit der mit sieben Handschriften ebenfalls reich überlieferten Melodie steht 
mithin außer Frage.70 In Frage steht gleichwohl, ob auch das Predigtvolk in sie 
einstimmen konnte. Der Philologe, zumal ein musikologisch unbedarfter, über-
lässt die Einschätzung besser kompetenterem Urteil: 

 Nach Stefan Rosmers Einschätzung ist Muskatplüts Hofton im Vergleich zu 
den Liedern, die Janotas ,Studienʻ als von der Gemeinde gesungene belegen, 
„sowohl reimtechnisch-metrisch als auch melodisch deutlich anspruchsvoller“, 
wie es „für Spruchsang-Melodien insgesamt“ gilt. Da die in Teilen gestörte be-
ziehungsweise schwankende ältere Melodieüberlieferung im Liederbuch Lieb-
hard Eghenvelders und in der Kolmarer Handschrift auf eine „weder besonders 
klare, noch leicht eingängige und wiederzusingende Kontur der ursprünglichen 
Melodie“ deutet, stehen die merklichen Abweichungen der jüngeren Melodie-
Notationen im Einklang mit der allgemeinen Tendenz „meistersingerischer 
Vereinfachung und Begradigung“ der Melodie, die im Fall des Hoftons aber eine 
immer noch „eher anspruchsvolle, nicht ganz leicht zu singende“ zum Ergebnis 
hatte.71 

 Ob man sie einer Predigtgemeinde im Gefolge einer intonationssicheren 
Leitstimme zutrauen mag, muss ohne Kenntnis der Umstände und der genaue-
ren melodischen Grundlage von e2 nicht entschieden werden. Im Blick auf den 
Text wird man die beträchtlichen, gut ein Fünftel der Verse ausmachenden 
lateinischen Anteile als mögliches Hindernis für die Memorierbarkeit und 
sangliche Umsetzung durch Laien zu bedenken geben, zumal sie fast sämtlich 
die Abgesänge einleiten und so schwer als etwaiger solistischer oder choraler 
Part vorstellbar sind. Aber es gibt, gerade im Weihnachtsfestkreis, mehr als ein 
Beispiel dafür, dass sich selbst ein doppelt so hoher, fast hälftiger lateinischer 
Textanteil solcher ,makkaronischenʻ Mischlieder im laikalen Gedächtnis veran-
kerte – wie im Fall des vor allem als Predigtlied bezeugten und seit Ende des 
vierzehnten Jahrhunderts überlieferten In dulci jubilo bis heute.72 Wachinger 
und ähnlich Ameln führen dies darauf zurück, dass in den lateinischen Passa-
gen vor allem „biblische und liturgische Formeln meist aus weihnachtlichem 

|| 
70 Vgl. RSM, Bd. 2,1: Katalog der Töne, S. 193. Die Edition der zwei ältesten (s: Wien, ÖNB, 
Cod. ser. nov. 3344, ca. 1431–1435; t: München, BSB, cgm 4997, um 1460) und zweier jüngerer 
meistersingerischer Melodie-Versionen des Hoftons (p: Wrocław, UB, Ms. 1009, 1584–1588; n: 
Nürnberg, StB, Will III 784, um 1616) in: Spruchsang, S. 282–284; zur formgeschichtlichen 
Einordnung vgl. Brunner, S. 190–191. 
71 So Stefan Rosmer (Basel), dem ich für den prompt und bereitwillig gewährten Experten-
Blick in die Überlieferung und ihre briefliche Bewertung herzlichst danke.  
72 Vgl. zu diesem Ameln und Kornrumpf, zur Genese bilinguer Mischlieder auch Janota: 
Studien, S. 123, Anm. 575 sowie S. 97 zu Ein kindelein so lobickleich est natus hodie. 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 257 

  

Zusammenhang“ zum Einsatz kamen,73 weshalb „auch diejenigen, die kein 
Latein gelernt hatten, mit dem Wortschatz vertraut [waren], den sie bei der Mes-
se [...] nicht nur hörten, sondern bei Responsen und Akklamationen auch spra-
chen bzw. sangen“.74 Und bei genau diesen, eher auditiv und assoziativ präsen-
ten lateinischen Versatzstücken nimmt auch Muskatplüt Anleihe, indem er 
marianische Epitheta und Metonymien, Periphrasen und Apostrophen aus zu-
meist doxologischen Partien lateinischer Gesänge zu vier- bis sechszeiligen 
Centonen-Inseraten montiert. Dabei geht es ihm sowohl um die Erzeugung la-
teinischer Klänge und die laikale Teilhabe an der lingua sacra als auch um Ver-
weisungen in die lateinische Liturgie des Festtags. Die Passage O pulcra flosz in 
iericho / tu lux celorum stella / tu iacis in presepio / tu mater et puella (III,11–14) 
etwa nimmt sich vorderhand als ein eigenwilliges, Bildbrüche in Kauf nehmen-
des Arrangement des marianischen Formelrepertoires aus, und Groote glaubte, 
als er hier statt des Christkinds die Gottesmutter in die Krippe gelegt sah, dass 
es mit „der Kenntniss der latein. Sprache [...] bei unserem Dichter nicht weit 
her“ sei.75 Aber dem ist nicht so:  

 Beata et venerabilis Virgo, 
quae sine tactu pudoris inventa est 
Mater Salvatoris iacebat in praesepio, 
et fulgebat in caelis 

heißt es in eben jenem Responsorium, das neben diversen anderen auch ein um 
1430 geschriebenes Mainzer Antiphonar76 zur Weihnachtsoktav vorgibt. Und 
zum gleichen Festtag singt man laut Missale Moguntinum – ebenso wie in 
Eichstätt, das zur Mainzer Kirchenprovinz gehörte – Post partum virgo inviolata 
permansisti,77 was in Muskatplüts deutschen Versen Die selbig mait / ir rain 
keuschait / behalten hat (I,6–8) resonieren mag, sowie danach die Sequenz Eya 
recolamus laudibus piis digna78 mit der Anrufung maris stella in V. 7, bei Mus-

|| 
73 Deutsche Lyrik des späten Mittelalters, im Kommentar zum In dulci iubilo magnum in der 
ältesten Fassung vom Ende des vierzehnten Jahrhunderts (ed. S. 484–486), hier S. 948.  
74 Ameln, S. 43. 
75 Groote in den Anmerkungen zu Lied 13, S. 270. Dass hier kein Fehler vorliegt, zeigt sich 
auch an der weitgehend unveränderten Übernahme des Verses in die Handschriften; k (Mün-
chen, BSB, cgm 4997) liest zwar iacuit in p., doch ohne Subjekt, n (Nürnberg, GNM, Hs. Merkel 
2° 966) hic iacet in p., doch ohne ein Bezugsnomen. 
76 Cantus-ID 006162, D-MZb A. 
77 Cantus-ID 008169. 
78 Cantus-ID 508004. 



258 | Gerd Dicke 

  

katplüt in V. IV,14.79 Gleichwohl wird der Autor kaum aus schriftlichen Liturgi-
ca, sondern aus dem gearbeitet haben, was ihm aus Weihnachts- und Marien-
Liturgien sanglich im Ohr klang. Dafür sprechen auch die zahllosen Belege für 
jedes Wortpaar, jede Formel (celorum domina, dulcis spes, pulcra flos, lux celo-
rum etc.) in den Analecta hymnica, denen jedoch keine einzelnen Gesänge mit 
größerer textlicher Schnittmenge gegenüberstehen. Da es weniger auf den – für 
Lateinunkundige ohnedies kaum zugänglichen – Sinngehalt der Einsprengsel 
als vielmehr auf die Partizipation der Laiengemeinde an den höheren Weihen 
rituellen lateinischen Sprachvollzugs ankam, dürften die gelegentlichen lateini-
schen Lapsus in der handschriftlichen Überlieferung des Liedes seiner Sang-
barkeit kaum im Wege gestanden haben. Zwar weist das Eichstätter Blatt die ein 
oder andere kleinere metrische Über- oder Unterfüllung auf (V. II,7 und 11), die 
bei ausreichender Melodie-Sicherheit aber kein wesentliches sangliches Hin-
dernis darstellte.  

 Zugleich waren die lateinischen Centonen auch hier das Bindeglied zur ört-
lichen Eichstätter Festtags-Liturgie, die wie in Mainz die oben genannten cantus 
Eya recolamus und Post partum virgo vorsah so wie die Horenliturgie zum glei-
chen Anlass das Responsorium Beata et venerabilis virgo.80 Das rückt neben der 
fraglichen sanglichen Verwendung von Ein iunckfrau zart als Predigtlied auch 
eine unsangliche, in der Sangspruch-Forschung – soweit ich sehe – bislang 
noch nicht ventilierte in den Blick: das geistliche Lied als Praedicabilium, als 
Gegenstand einer Liedpredigt. Der thematische sermo kann clausulae, das heißt 
zum Anlass essentielle Textbestandteile aller Tageslesungen zum Thema ma-
chen, aber auch jede Klausel des Propriums von Missale und Brevier, etwa aus 
Responsorien, Sequenzen und Hymnen.81 Die skizzierten wörtlichen Bezüge zur 
Tagesliturgie eröffneten Pfeffel mithin die Möglichkeit, die Thema stiftende 
Perikope oder auch Prothemata82 seiner Kanzelrede aus den mit dem liturgi-
schen Festtext korrespondierenden Versen des Marienlieds zu bestreiten und 
diese oder das Lied dann insgesamt auszulegen. Auch hatte er, geht es nach den 
zahlreichen Artes praedicandi seiner Zeit, die Lizenz, das Strukturgerüst der 
Predigt qua divisio extra, das heißt unter Verwertung eines außerbiblischen, 
auch volkssprachlichen Texts zu generieren, wenn der dem Predigtthema sinn-

|| 
79 Missale Moguntinum, fol. 13ra. 
80 Breviarium Eystetense, fol. [71ra]. 
81 Vgl. Schiewer, S. 38–40; Falch, S. 70–71. 
82 Vgl. Mazurek zu v. a. aus volkssprachlichen Sprichwörtern (Freidanks) bezogenen Predigt-
Prothemata.  



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 259 

  

fällige Gliederungsbegriffe beisteuerte83 – wie es ausgangs des fünfzehnten 
Jahrhunderts Geiler von Kaysersberg in extenso praktizierte, indem er die The-
men seiner Ansprachen u. a. durch Anleihen aus Sebastian Brants ,Narren-
schiffʻ in den Deutungshorizont seiner Hörer brachte. In Schneyers Predigt-
repertorium sind die Beispiele für lateinische Perikopen Legion, die statt aus 
liturgischem Bibeltext aus den Gesängen zum Proprium bezogen waren; und 
über besonders prominente marianische wie etwa das Salve Regina existieren 
ganze Predigtreihen über sämtliche seiner particulae genannten Verse.84 Auch 
deutsche Predigtsammlungen traktierten zuweilen Verse aus Introitus-Ge-
sängen, Antiphonen oder Responsorien, wenn auch aus zumeist biblisch tex-
tierten.85 Zwar ist anzunehmen, dass die entsprechende Verwendung passender 
volkssprachlicher geistlicher Lieder dahinter zurückstand, aber wie weit, lässt 
sich infolge fehlender Überblicksdarstellungen kaum einschätzen.86 In jedem 
Fall schaffen sich historische Arbeiten über die Liedpredigt, so wenige es gibt, 
eigene Realitäten, indem sie ihre Geschichte bei Luther beginnen lassen: „Die 
Liedpredigt setzt in der Reformationszeit als Auslegung von Weihnachtsliedern 
ein [...].“87 Die erst wenigen bislang publizierten Spezimina weisen aber zwei-
felsfrei darauf hin, dass der Reformator damit an bereits vorkonfessionelle Pre-
digttraditionen anknüpfte, die insbesondere der Neujahrstag ausprägte.88 ,Vol-
ge, kynt, volge, grun ist dat krenzelynʻ. Hec verba sunt sumpta ex cantu vulgari 
[...], heißt es im Eingang eines Sermo de novo anno, der das Lied Vers für Vers 
und „nicht ohne Gewaltsamkeiten“ auf ,vergleichbareʻ Schriftzitate bezieht und 
ausdeutet.89 Dietrich Kurze hat ihn aus einer 1440 in Berlin geschriebenen 
Handschrift ediert und ihr vier weitere Handschriften des fünfzehnten Jahrhun-
derts zur Seite gestellt, die variante Predigtversionen über dieses im ostmittel-

|| 
83 Dazu Wenzel, S. 86–94; Falch, S. 138–144. 
84 Vgl. etwa, weil auch digital verfügbar, die anonymen Sermones super Salve Regina, Aalst: 
Thierry Martens, 9.7.1487.  
85 Vgl. Schiewer, S. 125–126 u. ö. 
86 Für den angelsächsischen Bereich bietet Wenzels Monographie (siehe bes. S. 214–226) 
einen Überblick über das in Predigten eingemischte weltliche Liedgut. 
87 Rössler, hinterer Klappentext; in der Monographie selbst (,Die Liedpredigt. Geschichte 
einer Predigtgattungʻ) ist nach einer eventuellen ,Vorgeschichte‘ nicht einmal gefragt. Mehr als 
der Anmerkungshinweis, dass ihre „interkonfessionelle[n] Wurzeln bis ins 13. Jahrhundert zu 
Berthold von Regensburg zurückreichen“, ist auch in der Arbeit Hoffleits (S. 1, Anm. 2) nicht 
über sie zu erfahren. Jenny (Hymnologie, S. 771) sieht „die Gattung der Liedpredigt“ gar erst 
um die Mitte des sechzehnten Jahrhunderts aufkommen.  
88 Dazu jetzt auch Nürnberg, die in der „Liedpredigt eine […] zum Jahreswechsel […] beliebte 
Predigtweise“ ausmacht (S. 324, Anm. 3). 
89 Kurze, zit. S. 16, ed. S. 25–27. 



260 | Gerd Dicke 

  

deutschen Sprachraum verbreitete Neujahrs- beziehungsweise Klopfan-Lied 
tradieren. Auch eine verlorene Münsteraner Handschrift aus der Jahrhundert-
mitte bot eine Neujahrspredigt über ein Volkslied zum Jahreswechsel.90 Offen-
bar gewährte der außerliturgische Neujahrsanlass der Predigt thematische Li-
zenzen, das seit den römischen Januskalenden verbreitete pagane Brauchtum 
homiletisch einzubinden und exegetisch umzutaufen. Das könnte Anlass ge-
ben, insbesondere in Neujahrspredigten nach auch geistlichem volkssprachli-
chen Liedgut Ausschau zu halten, das dem sermo Themen vorgab oder als 
Exempel-Illustration an ihm mitwirkte. Fast sämtliche Sangsprüche und Meis-
terlieder, die den Neujahrsanlass nennen, sind Marienlieder.91 Ausgang nehmen 
könnte solche Sondierung zum Beispiel bei den schon von Janota als für volks-
sprachliche Lieder besonders empfänglich erkannten sogenannten Predigtan-
nexen.92 Pfeffels lose eingelegtes Muskatplüt-Blatt dürfte ähnlicher Funktion 
gedient haben und mag ihm als Neujahrsgruß zugegangen sein. Gleich nebenan 
im Augustinerchorherrenstift Rebdorf sammelte der Chorherr Balthasar Böhm 
dergleichen Liedgeschenke und trug sie abschriftlich als Annexe in seinem 
monumentalen zehnbändigen Archiv von 2.657 selbst konzipierten lateinischen 
Predigten zu Buche. So schließt der 1501 beendete Winterteil des Eichstätter 
Cod. st 346 mit einem Nachtrag von insgesamt vier zwei- und mehrstimmig 
notierten Liedern, die ein gewisser Florianus Cristatus Böhm zukommen ließ 
(pro nouo anno mittit carmina subiecta): zu Neujahr 1519 O Maria reyne maidt du 
host geporen […], 1520 O Anna ein hellige mutter fein, Maria ein hellige dochter 
rein […] geben vns ein froliches newes iar [...], zu 1522 ein lateinisches Dreikönigs-
lied und 1523 dessen deutsche Version.93 

Literaturverzeichnis 
Ameln, Konrad: Die Cantio ,In dulci iubilo‘. In: Jb. für Liturgik und Hymnologie 29 (1985),  

S. 23–78. 

Bech, Fedor: Ein Fragment aus Muscatblut. In: ZfdPh 8 (1877), S. 348. 

Bech, Fedor: Verzeichnis der alten Handschriften und Drucke in der Domherren-Bibliothek zu 

Zeitz. Berlin 1881.  

|| 
90 Vgl. ebd., S. 18. 
91 Siehe das RSM-Register, Bd. 15, S. 438–439, unter dem Lemma ,Neujahrslied‘. 
92 Vgl. Janota: Studien, S. 43–47 und 72–77. 
93 Vgl. Kellers Beschreibung S. 60; zu Böhms Predigtarchiv Falch. 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 261 

  

Breviarium Eystetense. Bd. 3: Proprium de tempore. Proprium de sanctis. [Würzburg]: Georg 

Reyser, 23.2.1483. Exemplar München, BSB, Rar. 771/3 [http://daten.digitale-

sammlungen. de/~db/0002/bsb00026406/images/ (4. Juni 2016)]. 

Brinkhus, Gerd, Arno Mentzel-Reuters: Handschriftenkataloge der Universitätsbibliothek 

Tübingen. Signaturen Mc 151 bis Mc 379 sowie die lateinischen Handschriften bis 1600 

aus den Signaturengruppen Mh, Mk und aus dem Druckschriftenbestand. Wiesbaden 

2001 (Handschriftenkataloge der UB Tübingen 1, Tl. 2). 

Brunner, Horst: Formgeschichte der Sangspruchdichtung des 12. bis 15. Jahrhunderts.  

Wiesbaden 2013 (Imagines medii aevi 34). 

Daschner, Dominik: Die gedruckten Meßbücher Süddeutschlands bis zur Übernahme des 

Missale Romanum Pius V. (1570). Frankfurt a. M. 1995 (Regensburger Studien zur  

Theologie 47). 

Deutsche Lyrik des späten Mittelalters. Hg. von Burghart Wachinger. Berlin 2010 (Dt. Klassiker 

Verlag im Taschenbuch 43).  

Dicke, Gerd: Predigt im Kontext von Reform und Frühhumanismus. Der Eichstätter Domprediger 

Ulrich Pfeffel (urk. 1452–92). In: Reform und früher Humanismus in Eichstätt. Bischof  

Johann von Eych (1445–1464). Hg. von Jürgen Dendorfer. Regensburg 2015 (Eichstätter 

Beiträge, Abt. Geschichte 69), S. 280–312. 

Edelmann-Ginkel, Alwine: Das Loblied auf Maria im Meistersang. Versuch einer Typendifferen-

zierung auf der Basis spätmittelalterlicher Bedingtheiten und Wandlungsprozesse.  

Göppingen 1978 (GAG 248). 

Falch, Simon: Das Predigtœuvre des Rebdorfer Augustiner-Chorherren Balthasar Boehm 

(† 1530) als vorreformatorische Wissenssumme. Diss. Eichstätt 2015 (im Druck). 

Fechtner, Kristian: Schwellenzeit. Erkundungen zur kulturellen und gottesdienstlichen Praxis 

des Jahreswechsels. Gütersloh 2001 (Praktische Theologie und Kultur 5). 

Greule, Albrecht: Geistliche Lieder / Kirchenlieder. In: Textsorten und Textallianzen um 1500. 

Handbuch Tl. 1: Literarische und religiöse Textsorten und Textallianzen um 1500. Hg. von 

Alexander Schwarz, Franz Simmler, Claudia Wich-Reif. Berlin 2009 (Berliner  

sprachwissenschaftl. Studien 20), S. 773–780. 

Harnoncourt, Philipp: Gesamtkirchliche und teilkirchliche Liturgie. Studien zum liturgischen 

Heiligenkalender und zum Gesang im Gottesdienst unter besonderer Berücksichtigung 

des deutschen Sprachgebiets. Freiburg, Basel, Wien 1974 (Untersuchungen zur  

praktischen Theologie 3). 

Hoffleit, Claudia: Die Liedpredigt in den Epochen der Reformation, der Orthodoxie und der 

Aufklärung. Eine Untersuchung zur hermeneutischen und homiletischen Interdependenz 

von Bibel, Choral und Predigt. Diss. Heidelberg 1995. 

Höhler, Peter, Gerhard Stamm: Die Handschriften von St. Blasien. Wiesbaden 1991 (Die Hss. 

der Badischen LB Karlsruhe 12). 

Janota, Johannes: Art. ‚Geistliches Lied (Mittelalter)‘. In: Historisches Lexikon Bayerns [2012]. 

https://www.historisches-lexikon-bayerns.de/Lexikon/Geistliches_Lied_(Mittelalter) 

(3. April 2016). 

Janota, Johannes: Art. ‚Kirchenlied, II. Mittelalter‘. In: MGG2 5 (1996), Sp. 62–67. 

Janota, Johannes: Einstimmiger volkssprachiger Gesang. In: Geschichte der Kirchenmusik in 

vier Bänden. Hg. von Wolfgang Hochstein, Christoph Krummacher. Bd. 1: Von den  

Anfängen bis zum Reformationsjahrhundert. Laaber 2011 (Enzyklopädie der  

Kirchenmusik I,1), S. 116–121. 



262 | Gerd Dicke 

  

Janota, Johannes: Studien zu Funktion und Typus des deutschen geistlichen Liedes im  

Mittelalter. München 1968 (MTU 23). 

Jenny, Markus: Art. ‚Hymnologie‘. In: TRE 15 (1986), S. 770–778. 

Jenny, Markus: Art. ‚Kirchenlied. I. Historisch (bis 1900)‘. In: TRE 18 (1989), S. 602–629. 

Kawerau, Gustav: Aus der Geschichte der Neujahrsfeier. In: Deutsch-evangelische Blätter 26, 

N. F. 1 (1901), S. 11–21. 

Keller, Karl Heinz: Die mittelalterlichen Handschriften der Universitätsbibliothek Eichstätt. 

Bd. 2: Aus Cod. st 276–Cod. st 470. Wiesbaden 1999 (Kataloge der UB Eichstätt 1,  

Die mittelalterl. Hss. 2). 
Kiepe-Willms, Eva: Die Spruchdichtungen Muskatbluts. Vorstudien zu einer kritischen Ausga-

be. München 1976 (MTU 58). 

Kornrumpf, Gisela: In dulci iubilo. Neue Aspekte der Überlieferungsgeschichte beider  

Fassungen des Weihnachtsliedes. In: Edition und Interpretation. Neue Forschungspara-

digmen zur mittelhochdeutschen Lyrik. Fs. für Helmut Tervooren. Hg. von Johannes 

Spicker. Stuttgart 2000, S. 159–190. 

Kurze, Dietrich: Neujahrslied und Neujahrspredigt im 15. Jahrhundert. In: Von Nowgorod bis 

London. Studien zu Handel, Wirtschaft und Gesellschaft im mittelalterlichen Europa. Fs. 

für Stuart Jenks. Hg. von Marie-Luise Heckmann, Jens Röhrkasten. Göttingen 2008  

(Nova mediaevalia 4), S. 13–30. 

Lieder Muskatblutʼs. Hg. von Eberhard von Groote. Köln 1852. 

Lipphardt, Walther: Die liturgische Funktion deutscher Kirchenlieder in den Klöstern  

niedersächsischer Zisterzienserinnen des Mittelalters. In: Zs. für kath. Theol. 94 (1972), 

S. 158–198. 

Mazurek, Agata: Sprichwort im Predigtkontext. Untersuchungen zu lateinischen Prothemata-

Sammlungen des 15. Jahrhunderts mit deutschen Sprichwörtern. Mit einer Edition. Berlin, 

Boston 2014 (MTU 142). 

Mertens, Volker: Meistergesang und Predigt. Formen der Performanz als Legitimationsstrate-

gien im späten Mittelalter. In: Sangspruchtradition. Aufführung – Geltungsstrategien –

 Spannungsfelder. Hg. von Margreth Egidi, Volker Mertens, Nine Miedema. Frankfurt a. M. 

u. a. 2004 (Kultur, Wissenschaft, Literatur 5), S. 125–142. 

Missale Eystetense. Eichstätt: Michael Reyser, 1486. Exemplar München, BSB, Rar. 953 

[http://daten.digitale-sammlungen.de/ 0003/bsb00032901/images/ (9. Juni 2016)]. 

Missale Moguntinum. Basel: Michael Wenssler, um 1488. Exemplar Stuttgart, LB, Inc. 

fol. 11332b [http://digital.wlb-stuttgart.de/purl/bsz346625017 (16. Juni 2016)]. 

Muskatblut. Abbildungen zur Überlieferung: Die Kölner Handschrift und die Melodie-

Überlieferung. Hg. von Eva Kiepe-Willms. Melodie-Teil bearb. von Horst Brunner.  

Göppingen 1987 (Litterae 98). 

Nürnberg, Ute: Der Jahreswechsel im Kirchenlied. Zur Geschichte, Motivik und Theologie  

deutscher und schweizerischer Lieder. Göttingen 2016 (Arbeiten zur Pastoraltheologie,  

Liturgik und Hymnologie 85). 

Payer, Margarete: Das religiöse Weltbild des Mönchs von Salzburg in den geistlichen Liedern 

G 33, G 34, G 37 und G 46. Göppingen 2000 (GAG 669). 

Pensel, Franzjosef: Verzeichnis der altdeutschen Handschriften in der Stadtbibliothek Dessau, 

Berlin 1977 (DTM 70/1). 

Praßl, Franz Karl: Das Mittelalter. In: Kirchenlied und Gesangbuch. Quellen zu ihrer  

Geschichte. Ein hymnologisches Arbeitsbuch. Hg. von Christian Möller. Tübingen, Basel 

2000 (Mainzer hymnologische Studien 1), S. 29–68. 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 263 

  

Proverbia sententiaeque latinitatis medii aevi. Lateinische Sprichwörter und Sentenzen des 

Mittelalters in alphabetischer Anordnung. Tl. 1–6 gesammelt und hg. von Hans Walther. 

Tl. 7–8 hg. von Paul Gerhard Schmidt. Göttingen 1963–1983 (Carmina medii aevi  

posterioris Latina 11,1–8). 

Rössler, Martin: Die Liedpredigt. Geschichte einer Predigtgattung. Göttingen 1976 (Veröffentli-

chungen der Evangel. Gesellschaft für Liturgieforschung 20). 

Rosmer, Stefan: Höfische Liedkunst im Kloster, in der Stadt und andernorts. Zur Rezeption der 

geistlichen Lieder des Mönchs von Salzburg in der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts. In: 

Musikalische Repertoires in Zentraleuropa (1420–1450). Prozesse & Praktiken. Hg. von 

Alexander Rausch, Björn R. Tammen. Wien, Köln, Weimar 2014 (Wiener musikwissen-

schaftl. Beiträge 26), S. 271–297.  

Schanze, Frieder: Meisterliche Liedkunst zwischen Heinrich von Mügeln und Hans Sachs. 

2 Bde. München 1983/1984 (MTU 82/83). 

Schiendorfer, Max: Deutsche Stundengebetbücher des 15. Jahrhunderts. In: Geistliche  

Gesänge des deutschen Mittelalters. Melodien und Texte handschriftlicher Überlieferung 

bis um 1530. Bd. 5: Zyklische Sammlungen. Hg. von Max Lütolf. Kassel u. a. 2005  

(Das deutsche Kirchenlied II,5), S. 25–87. 

Schiendorfer, Max: Drei Ostergesänge des Mönchs von Salzburg (G 29, 30 und 31) sowie zwei 

neue Quellenbelege zu ,Christ ist erstandenʻ. In: PBB 116 (1994), S. 37–65. 

Schiewer, Regina D.: Die deutsche Predigt um 1200. Ein Handbuch. Berlin, New York 2008. 

Schneyer, Johann Baptist: Repertorium der lateinischen Sermones des Mittelalters für die Zeit 

von 1150–1350. 11 Bde. Münster 1969–1990 (Beiträge zur Geschichte der Philosophie und 

Theologie des Mittelalters 43,1–11).  

Schneyer, Johann Baptist: Repertorium der lateinischen Sermones des Mittelalters für die Zeit 

von 1350–1500. Hg. von Ludwig Hödl, Wendelin Knoch. CD-ROM-Edition. Münster 2001. 

Schroeder, Mary Juliana: Mary-Verse in Meistergesang. Washington 1943 (The Catholic Univ. of 

America Studies in German 16). 

Schwarzenberger, Rudolf: Die liturgische Feier des 1. Januar. Geschichte und pastoral-

liturgische Desiderate. In: Liturgisches Jb. 20 (1970), S. 216–230. 

Sermones super Salve Regina. Aalst: Thierry Martens, 9.7.1487. Exemplar Sevilla, 

BU, A 336/162 [http://fondosdigitales.us.es/fondos/libros/317/10/sermones-compositi-

super-particulis-antiphonae-salve-regina/ (7. Juni 2016)]. 

Spruchsang. Die Melodien der Sangspruchdichter des 12. bis 15. Jahrhunderts. Hg. von Horst 

Brunner, Karl-Günther Hartmann. Kassel 2010 (Monumenta monodica medii aevi 6). 

Statuta synodalia Eystetensia. Eichstätt: Michael Reyser [nach dem 20.3.1484]. Exemplar 

München, BSB, Rar. 774 [http://daten.digitale-sammlungen.de/~db/0004/

bsb00040248/images/ (9. Mai 2016)]. 

Wachinger, Burghart: Der Mönch von Salzburg. Zur Überlieferung geistlicher Lieder im späten 

Mittelalter. Tübingen 1989 (Hermaea, N. F. 57). 

Wachinger, Burghart: Gattungsprobleme beim geistlichen Lied des 14. und 15. Jahrhunderts. 

In: ders.: Lieder und Liederbücher. Gesammelte Aufsätze zur mittelhochdeutschen Lyrik. 

Berlin, New York 2011, S. 311–328 [Erstveröffentlichung 2003]. 

Waechter, Hans: Die geistlichen Lieder des Mönchs von Salzburg. Untersuchungen unter  

besonderer Berücksichtigung der Melodien. Göppingen 2005 (GAG 724). 

Wagenknecht, Christian: Deutsche Metrik. Eine historische Einführung. München 1981 

(Beckʼsche Elementarbücher). 

Wenzel, Siegfried: Preachers, Poets, and the Early English Lyric. Princeton/NJ 1986. 



264 | Gerd Dicke 

  

Wranovix, Matthew P.: Parish Priests and Their Books: Reading, Writing and Keeping Accounts 

in the Late Medieval Diocese of Eichstätt. Diss. Yale 2008. 

Wranovix, Matthew P.: Ulrich Pfeffel’s Library: Parish Priests, Preachers, and Books in the 

Fifteenth Century. In: Speculum 87 (2012), S. 1125–1155.  



  

Norbert Kössinger 
Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ 

Der Königsberger Rotulus enthält neben der Episode ‚Aurons Pfennig‘ aus dem 

prominenten ‚Wartburgkrieg‘-Komplex auf seiner Rückseite zwei häufig über-

sehene Mariendichtungen, eine lateinische sowie eine zweite, später hinzuge-

fügte, in deutscher Sprache. Die folgenden Seiten beschäftigen sich mit diesem 

auf den ersten Blick ungewöhnlichen Textensemble. Zunächst biete ich einige 

grundlegende Angaben zur Überlieferung der Königsberger Rolle (1.), in einem 

zweiten Schritt versuche ich auf der Grundlage einer Neuedition1 eine Analyse 

und Interpretation der beiden marianischen Texte (2. und 3.). Abschließend 

möchte ich eine These aufstellen, wie die Ensemblebildung von ‚Wartburgkrieg‘ 

und Marientexten in dem Rotulus plausibel zu machen sein könnte. Dabei ist 

insbesondere die spezifische mediale Form des Überlieferungsträgers von Be-

deutung (4.). 

1 Zur Überlieferung 

Die Fragmente des ‚Königsberger Wartburgkriegs‘ stammen von den Buchde-

ckeln einer heute verschollenen kanonistischen Sammelhandschrift. Zunächst 

wurden sie im Königsberger Staatsarchiv aufbewahrt, heute liegen sie in Berlin 

im Geheimen Staatsarchiv – Preußischer Kulturbesitz (XX. HA Hs. 33, Bd. 11). 

Die ansprechende Vermutung, dass die Handschrift einst im Besitz des Deut-

schen Ordens war, hat viel für sich, ist aber nicht (mehr) belegbar.2 Dass es sich 

bei den beiden erhaltenen gleichlangen Teilstücken (insgesamt ca. 50 × 11,5–

13,5 cm) um einen Rotulus handelt, hat zuerst Ludwig Denecke festgehalten, der 

im Januar 1939 die Archivbeschreibung der damals noch in Königsberg aufbe-

|| 
1 Eine erste Edition legte Zacher bereits 1865 vor. Den Teilnehmern der Berliner Tagung bin ich 

für ihre Anregungen zu Dank verpflichtet, insbesondere für den Hinweis auf die Parallelüber-

lieferung des Gaude o virgo virginum in der Online-Datenbank der Analecta Hymnica. Gisela 

Kornrumpf, Peter Stotz und Beate Braun-Niehr sei gleichfalls herzlichst für ihre kritische Lek-

türe und große Hilfe gedankt. 

2 Der Trägercodex enthielt außer den hier behandelten Fragmenten fünf Königsberger Urkun-

den des Deutschen Ordens der Jahre 1291 bis ca. 1301. Vgl. die Beschreibungen in Päsler, 

S. 161–162; Plate, S. 97 sowie ausführlich Hallmann, S. 68–77. Zum Zusammenhang mit dem 

Deutschen Orden bereits Zacher, S. 515–516. 

DOI 10.1515/9783110475371-017,  © 2017 Norbert Kössinger. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



266 | Norbert Kössinger 

  

wahrten Bruchstücke anfertigte.3 Zweifel an dieser medialen Zuschreibung, die 

noch jüngst mit Fragezeichen versehen wurde, erscheinen mir mit Blick auf die 

weitere rollenförmige Überlieferung in deutscher Sprache nicht gerechtfertigt.4 

Beide Bruchstücke bildeten ursprünglich sicher einen Streifen, der an sei-

ner oberen Seite und am rechten Blattrand unversehrt zu sein scheint.5 Jedes 

Fragment ist ca. 25 cm lang. Die Breite ist recht unterschiedlich und variiert von 

11,5 bis 13,5 cm. Der Rotulus ist im Ganzen sehr schlicht angelegt und eingerich-

tet: Eine Liniierung oder Schriftraumbegrenzung gibt es nicht. Die Texte sind 

einspaltig auf beiden Seiten der Rolle – der Text auf der Verso-Seite ist nicht 

kopfständig eingetragen6 – und über die komplette Breite des Pergaments auf-

gezeichnet, ohne dass Strophen und Verse abgesetzt werden. Einziges ‚Aus-

zeichnungsmerkmal‘ sind Großbuchstaben zu Beginn jeder Strophe, vereinzelt 

auch zu Beginn des zweiten Stollens und des Abgesangs sowie unsystematisch 

gesetzte einfache Punkte als Interpungierungszeichen im Schwarzen Ton. 

Hallmann hat zu Recht festgehalten, „dass auf eine optisch ansprechende Text-

präsentation offenbar kein besonderer Wert gelegt wurde“.7 Man schloss von 

daher auf die Funktion des Überlieferungsträgers als „selbständige Aufzeich-

nung auf einer Konzeptrolle“.8 Darauf wird im vierten Abschnitt zurückzukom-

men sein. 

Es scheint fast der ganze Rotulus erhalten zu sein, der aus einem einzelnen 

(nicht aus mehreren aneinandergefügten) Streifen bestanden hat.9 Das ergibt 

sich aus der Verteilung der Texte auf die Vorder- und Rückseite. Auf der Vorder-

seite (Z. 1–105) und Teilen der Rückseite (Z. 1–42) steht eine Episode, die in der 

Forschung den Titel ‚Aurons Pfennig‘ trägt und zum ‚Wartburgkrieg‘-Komplex 

gehört. Da zwischen dem Ende der Recto- und dem Beginn der Verso-Seite in-

haltlich – auch im Blick auf die Parallelüberlieferung von ‚Aurons Pfennig‘ – 

|| 
3 Die Beschreibung ist zugänglich über www.handschriftencensus.de/1302 (19. Juni 2016). 

Zacher hielt die Fragmente noch für die Spalte eines Großfolioblattes. Vgl. Zacher, S. 517. 

4 Vgl. dazu mit ausführlicher Begründung Kössinger, insbes. Kap. IV. Zu den Zweifeln siehe 

etwa Schanze, S. 145 oder RSM 1, S. 93. 

5 Links wurde der Streifen von oben nach unten ohne Textverlust beschnitten. Vgl. Hallmann, 

S. 69. Am unteren Rand ist der Streifen abgerissen. Die anzusetzende Lücke vom erhaltenen 

Ende auf der Recto-Seite des Streifens und dem Beginn auf der Verso-Seite ist aber klein. 

6 Das ist ein wichtiges Merkmal, was die Verwendung der Rolle betrifft. Vgl. zur Einrichtung 

darüber hinaus auch Hallmann, S. 74. 

7 Ebd. 

8 Päsler, S. 162. Vgl. auch Holznagel, S. 117 und S. 119 mit Anm. 60: „eine Art Konzeptbogen“. 

9 Auch das ist ein wichtiges typologisches Merkmal mittelalterlicher Rollenüberlieferung. 

Farbabbildungen der Rolle bei Kössinger. 



 Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ | 267 

  

keine große Lücke anzusetzen ist, haben wir sicher die ursprüngliche Gestalt 

der (annähernd) vollständigen Rolle vor uns. Auf das Stück aus dem ‚Wartburg-

krieg‘ folgen zwei weitere Texte: ein lateinischer Hymnus de gaudiis Beatae 

Mariae Virginis (Z. 43–63), wie Zacher den Text genannt hat, und ein deutsch-

sprachiger Marienleich (Z. 64–91), der von einer zweiten Hand geschrieben 

wurde und am Ende unvollständig ist. Der gesamte Rotulus wird somit ur-

sprünglich nicht viel länger als die erhaltenen 50 cm gewesen sein. 

Die erste Hand ist als eine recht flüchtig schreibende Textualis, eine Ge-

brauchsschrift, charakterisiert worden, die ins letzte Viertel des dreizehnten 

Jahrhunderts zu setzen ist. Hallmann legt sich hier konkret auf die „1270er oder 

1280er Jahre“10 fest. Die schreibsprachliche Charakterisierung von ‚Aurons 

Pfennig‘ als thüringisch bei Päsler hat Hallmann auf der Grundlage einer aus-

führlichen Analyse differenzierter als „weitgehend dialektneutrales Mittel-

deutsch auf oberdeutscher Grundlage“11 beschrieben. Wichtig ist, dass der 

Deutsche Orden als Entstehungskontext für die Rolle somit sicher nicht in Frage 

kommt. Für ‚Aurons Pfennig‘ lässt sich zudem aufgrund einiger typischer Fehler 

mit Sicherheit sagen, dass es sich beim Königsberger Text um eine Abschrift 

handelt.12 

Das deutschsprachige Marienlob ist vermutlich ein Nachtrag von einer 

zweiten Hand, die Hallmann in das „2. Viertel des 14. Jhs.“13 datiert. Zu ihrer 

schreibsprachlichen Einordnung bezieht er keine Stellung. Festhalten sollte 

man in jedem Fall, dass die Bestimmung der Schreibsprache der ersten Hand 

nicht ohne Weiteres auch für die Nachtragshand gelten kann. Zacher hatte ohne 

Angabe näherer Gründe von einem „schreiber niederrheinischer herkunft“14 

gesprochen. Diese Zuschreibung lässt sich aus heutiger Sicht präzisieren. Der 

Text zeigt – ähnlich wie der ‚Wartburgkrieg‘ – typische ostmitteldeutsche 

Merkmale; einige Besonderheiten im Bereich des Vokalismus weisen jedoch im 

Unterschied zur ersten Hand nicht in den oberdeutschen Süden, sondern in den 

mittelfränkischen Westen, möglicherweise auch hier mit einer „Tendenz zur 

Entregionalisierung“.15 Ob der Rotulus ‚gewandertʻ ist oder ob der zweite 

|| 
10 Vgl. auch Schneider, S. 163–166 mit der Unterscheidung von Buch- und Gebrauchsschrift. 

Das Zitat bei Hallmann, S. 71. 

11 Vgl. Päsler, S. 161; Hallmann, S. 71–74, hier S. 74. 

12 Dazu mit Beleg Kössinger, Kap. III.5.3. 

13 Hallmann, S. 71. 

14 Zacher, S. 517. 

15 Mit Nachweisen Kössinger, Kap. III.5.3. Das Zitat bei Paul, S. 51 (§ E 41). 



268 | Norbert Kössinger 

  

Schreiber anderer Herkunft, jedoch am selben Ort wie der erste Schreiber tätig 

war, lässt sich nicht mehr rekonstruieren. 

Die Textzusammenstellung des Königsberger Rotulus sieht folgendermaßen 

aus: 

Recto 

Z. 1–105: ‚Aurons Pfennig‘ (Hand 1; 4. Viertel 13. Jh.) 

Verso 

Z. 1–42: ‚Aurons Pfennig‘, Fortsetzung (Hand 1) 

Z. 43–63: lateinisches Marienlob Gaude o virgo virginum (Hand 1) 

Z. 64–91: deutschsprachiger Marienleich Kont ich nu loben boben allez daz 

ie gewart (Hand 2; 2. Viertel 14. Jh.) 

2 Gaude o virgo virginum 

Der lateinische Text des Königsberger Rotulus gehört, wie in Strophe VIII,3 

(propter hec septem gaudia) explizit gesagt wird, zu den ‚Sieben Freuden Mari-

ens‘, einem außerordentlich häufig in verschiedenen Fassungen und mehreren 

volkssprachlichen Übersetzungen überlieferten Texttyp.16 Grundsätzlich unter-

scheiden lässt sich hier eine Fassung, deren Gegenstand die irdischen Freuden 

Mariens sind, von einer zweiten Fassung, deren Gegenstand die sogenannten 

himmlischen Freuden sind. Der Königsberger Text gehört zu den sieben himm-

lischen Freuden, die auf den hl. Thomas Becket, Erzbischof von Canterbury 

(gest. 1170), zurückgeführt werden. Dieser soll nach einer Marienvision „die 

grundlegende Fassung ihrer 7 himmlischen Freuden in Prosa und Versen gestal-

tet haben“.17 Der vorliegende Text gehört innerhalb dieser Gruppe zum soge-

nannten ‚Überbietungs-Typus‘ und lässt sich hier noch genauer den Kurzfas-

sungen zuordnen, das heißt solchen Fassungen, die ohne den vorangestellten 

Visionsbericht auskommen.18 Er ist in den Analecta Hymnica belegt.19 

Als Textgrundlage der dortigen Edition wird wie folgt auf eine Hildesheimer 

Handschrift verwiesen: „Orat. ms. Carthus. Hildesheimen. saec. 15. Cod. Io-

|| 
16 Vgl. dazu den Überblick zu den deutschsprachigen Texten bei Hilg. 

17 Ebd., Sp. 1164. 

18 Vgl. ebd., Sp. 1163. 

19 AH 31, S. 201, Nr. 192. Er bleibt ohne Nachweis bei Chevalier und bei Walther. Ebenfalls 

nicht erwähnt ist er bei Hilg, der vorrangig die deutschsprachige Tradition untersucht. 



 Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ | 269 

  

sephini Hildesh. 3 (6).“20 Dabei handelt es sich um einen Kodex, der heute in der 

Dombibliothek zu Hildesheim aufbewahrt wird und dort die Signatur J 30 trägt.21 

Er war nach Clemens Blume, dem Herausgeber des betreffenden Analecta-

Bandes, Teil des Buchbestands der Hildesheimer Kartause, was von Gier-

mann/Härtel in ihrem Katalogisat nicht explizit bestätigt wird.22 Es handelt sich 

um einen kleinformatigen Pergamentkodex (10,5 × 8 cm) aus dem fünfzehnten 

Jahrhundert, der auf den fol. 1r–75r einen umfangreichen Teil mit marianischen 

Liedern und Gebetstexten enthält, die nach Wochentagen und unterhalb der 

Ebene der einzelnen Tage nach den Tagzeiten geordnet sind. Unter der Über-

schrift Feria Secunda, das heißt also für den Montag, steht auf fol. 67r–68r der 

Text, der hier interessiert, mit dem Incipit Ave virgo virginum (Abb. 1 und 2).23 

 

Abb. 1: Hildesheim, Dombibliothek, Hs. J 30, fol. 67r. 

|| 
20 AH 31, S. 201. 

21 Vgl. die Beschreibung bei Giermann, Härtel, S. 185–187. Die Handschrift gehörte vormals 

zum Bestand des Hildesheimer Josephinums. Vgl. Müller, Nachricht, S. 12, Nr. 52 (6) und Här-

tel, S. 65. 

22 Giermann, Härtel, S. 185. Vgl. aber ebd., S. XX, wo die Provenienzangabe übernommen zu 

sein scheint. 

23 Verwechslungsgefahr besteht mit einem Text aus der Gruppe der irdischen Freuden mit 

identischem Incipit. Vgl. Hilg, Sp. 1159. Siehe auch AH 31, S. 182, Nr. 179. 



270 | Norbert Kössinger 

  

 

Abb. 2: Hildesheim, Dombibliothek, Hs. J 30, fol. 67v–68r. 

Ich biete im Folgenden zunächst einen Abdruck des lateinischen Textes nach 

der Königsberger Rolle (im Folgenden: Kö), dem älteren der beiden erhaltenen 

Textzeugen. Meine Edition setzt Verse und Strophen ab. Abkürzungen sind 

stillschweigend aufgelöst und eine moderne Interpunktion eingeführt. u und v 

sind ihrem Lautwert entsprechend angeglichen, ebenso habe ich c und t nach 

moderner Gepflogenheit gesetzt, wo die Handschrift immer c schreibt. Ergän-

zungen nach dem Hildesheimer Text (im Folgenden: Hi) sind bei nicht mehr 

sicher lesbaren Stellen in eckigen Klammern angegeben.24 In Hi ist der Stro-

phenbeginn durch rubrizierte A-Majuskeln angezeigt, Versenden sind durch 

rubrizierte punctus markiert. Am Ende jeder Strophe findet sich in Hi zudem ein 

rot durchstrichenes M mit einem darübergestellten a, das zu Maria aufzulösen 

ist. Auf Hi beziehen sich auch die Lesarten, die ich in einem textkritischen Ap-

|| 
24 Ein handschriftennaher, zeilengetreuer Abdruck zuerst bei Zacher, S. 523–524. Vgl. nun 

auch Kössinger, Kap. III.5.3. 



 Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ | 271 

  

parat ergänzt habe. Die Sigle AH bezieht sich auf den Text, wie er in den 

Analecta Hymnica abgedruckt ist.25 

Gaude, o virgo virginum  I 

[cuius solius] gaudium 

et [prec]ellens iocundi[tas 

vin]cit celi delicias, 

summa poli agmina  5 

or[na]t tua presentia. 

I,1 Gaude o] Ave Hi. I,4 delicias] divitias Hi. I,5 summa] Summaque Hi. I,5 poli] caeli 

AH. 

Darauf folgt in Hi: 

Per hoc excellens gaudium 

et meritum eximium 

fac nobis placatum fieri 

dilectum tui uteri.  10 

Gaude, fulgens ut [au]rora,  II  

sicut diem sol tu luna 

cunctos replens gaudiis. 

Tu pro nobis, mater, ora, 

ut donent[ur nob]is dona  5 

in tuis del[iciis]. 

II,1 Gaude] Ave Hi. II,2 luna] sola Hi. II,3 cunctos] Cuncta AH. – In AH, S. 201 dazu: Cunc-

tis. II,3 replens] reples Hi. 

Nach II,3 folgt in Hi:    

Que torrente voluptatis 

et abysso divinitatis 

deliciose iam potaris 

sine fine gratularis; 

II,5 donentur nobis] nobis donentur Hi. II,6 in tuis] tuis in Hi.  

[G]aude, mundi impera[trix,  III 

peccato]rum reparatrix, 

digna susceptrix glorie, 

|| 
25 AH 31, S. 201, Nr. 192. 



272 | Norbert Kössinger 

  

cuius votis preparantur 

celi cives et letantur  5 

frui tanta principe. 

III,1 Gaude] Ave Hi. III,2 peccatorum reparatrix] et celorum gubernatrix Hi. III,3 suscep-

trix] sceptro Hi. 

Gaude, quam sic honoravit  IV 

summus pater et amavit, 

ut cum sancta trinitate 

una sis [in vo]luntate 

et clementer exaudiris  5 

in cunctis, que requiris. 

IV,1 Gaude] Ave Hi. IV,4 sis] sit Hi. IV,6 requiris] tu requiris Hi. 

Nach IV,6 folgt in Hi:    

Per hec tam magna gaudia 

et merita insignia 

assis nobis hilariter 

iuvando nos fideliter,  10 

in hora nostri exitus 

fugando nequam spiritus. 

Gaude, mater clementie,  V 

nam tue providentie 

tuus [com]misit unicus, 

ut premiis celestibus 

dites prout vo[lue]ris,  5 

tuis datos obsequiis. 

V,1 Gaude] Ave Hi. V,5 prout] ut Hi. V,6 tuis] korrigiert in Hi (aus tuos?). 

Nach V,6 folgt in Hi: 

Cum colimus hec gaudia, 

cordi tuo tam suavia, 

sis nostri memor, domina, 

quos gravat carnis sarcina.  10 

V,9 nostri] korrigiert in Hi (aus nostris?). 

Gaude, que dignis digni[or  VI 

et] celis es sublimior, 

gratia ex [te] nati. 



 Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ | 273 

  

Tu solis luce [clarior, 

tu] cunctis precelsior  5 

proxima es trinitati. 

VI,1 Gaude que dignis] Ave que dignior Hi. In AH zwischen quae und dignior in Klammern 

die nun obsolete Emendation virgo.  VI,2 celis] celi Hi. VI,2 es] et Kö. VI,3 te nach Hi 

ergänzt. VI,5 precelsior] precellentior Hi. VI,6 es trinitati] trinitati Hi. 

Nach VI,6 folgt in Hi:  

Quo tota iam exuberas 

in Deum et exsuperas 

uranicas naturas; 

in Deum tota niteris  10 

et omnes supergrederis 

ignitas genituras. 

Per hoc excellens gaudium 

et meritum insolitum 

precare nobis veniam  15 

et requiem perpetuam. 

VI,10–12 fehlen in AH.  VI, 13f. Umstellungszeichen vor gaudium und vor meritum, so 

dass zu lesen wäre: Per hoc excellens meritum et gaudium insolitum. 

Gaude, cuius fel[icitas]  VII 

et gaudiorum nov[ita]s 

numquam minoratur, 

et mer[itorum] dignitas 

et premi[orum io]cunditas  5 

semper augmentatur. 

VII,1 Gaude] Ave Hi. VII,5 premiorum] premii Hi. 

Mater regis et filia,  VIII 

mitis, dulcis, piissima 

propter hec septem gaudia 

que nunc habes in gloria 

cum plena cordis letitia  5 

confer nobis gaudia 

virgo clemens et unica. 

AMEN. 

VIII,1 Mater regis et filia] O Mater Dei castissima Hi. VIII,3 septem gaudia] et omnia Hi. 

VIII,4 que nunc habes in gloria] Gaudia, que nunc in patria Hi. VIII,6 gaudia] celestia Hi. 

Danach in Hi abgekürzt und rot durchstrichen: Amen Kyrie eleison. VIII,7 fehlt in Hi. 



274 | Norbert Kössinger 

  

Nimmt man allein die Chronologie der Überlieferung als Grundlage, muss man 

davon ausgehen, dass die Hildesheimer Handschrift eine gegenüber dem Kö-

nigsberger Text amplifizierte Fassung bietet. Es ist aber dennoch natürlich nicht 

ausgeschlossen, dass hinter dem Text in Kö eine ursprünglich längere, nicht 

erhaltene Fassung steht, die im Königsberger Rotulus bereits gekürzt vorliegt. 

Diese längere Fassung wäre dann allein durch den später aufgezeichneten Text 

in Hi repräsentiert.  

Blickt man auf die formale Gestaltung sowie auf den Wortlaut, sprechen die 

Argumente eher für die Auffassung, dass Kö bereits eine kürzende Bearbeitung 

einer zeitlich vorausliegenden Fassung von Ave virgo virginum darstellt. Von der 

Form her handelt es sich bei Kö in den Strophen I–VII immer um sechszeilige 

Strophen, deren Zeilen von der Grundform her aus meist acht Silben mit paroxy-

tonischen beziehungsweise proparoxytonischen Versschlüssen bestehen, wobei 

die Reimschemata wechseln (I, IV, V: aa bb cc; II: abc abc; III, VI: aab ccb; VII: 

aab aab).26 Ausreißer ist lediglich die Schlussstrophe VIII, die in Kö (bei offen-

sichtlich achtsilbigem Grundmuster) siebenzeilig ist und sich durch Haufenreim 

auszeichnet (7xa). Der gesamte Text ließe sich von daher prinzipiell auf dieselbe 

Melodie singen. Um eine Sequenz handelt es sich jedoch sicher nicht, da das 

Merkmal der ,fortschreitende[n] Repetition‘ nicht gegeben ist.27 

Die Fassung, für die der Hildesheimer Text steht, ist im Vergleich dazu um-

fangreicher und im Wortlaut, gerade was Silbenzahl und Rhythmus angeht, an 

den meisten Stellen glatter als Kö. Sie zeigt an ihrem Anfang und Ende immer-

hin sequenzartige Struktur dadurch, dass an diesen Stellen gleichzeilige Stro-

phen aufeinanderfolgen: Die Strophen I und II sind jeweils zehnzeilig, VII und 

VIII sind jeweils sechszeilig, wobei die Reimgestaltung voneinander abweicht 

(I: aa bb cc aa dd; II: abc dd ee abc; VII: aab aab; VIII: aa bbbb). Die Strophen 

zwischen diesen respondierenden Teilen sind hingegen alle von ungleicher 

Länge (III: 6; IV: 12; V: 10; VI: 16) mit unterschiedlicher Reimgestaltung (III: aab 

ccd; IV: aa bb cc dd ee ff; V: aa bb cc dd ee; VI: aab aab ccd eed ff gg). Auffällig 

ist zudem, dass die Lesarten in Hi besser in die fast konsequent achtsilbige Ge-

stalt des Textes passen, wo Kö manchmal eine Silbe zu wenig (I,5) oder zu viel 

|| 
26 Es handelt sich um die rhythmische Umsetzung der ambrosianischen Hymnenzeile im 

iambischen Dimeter. Vgl. Norberg, S. 100–102. Für den ganzen Text ergibt sich folgendes 

Grundmuster: I: 8pp; II und III: 2x8p+7pp (entspricht der Stabat mater-Strophe, in Hi mit 

Einschub 4x8p); IV: 8p; V: 8pp; VI: 2x8pp+7p; VII: 2x8pp+6p; VIII: 2x8pp+7pp(+8pp, nur in 

Kö). 

27 Siehe Worstbrock, S. 429. Vgl. auch Klopsch, S. 56–57; Norberg, S. 156–173 sowie Stock, 

S. 21–27. 



 Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ | 275 

  

(III,3; IV,6; VII,5; VIII,3) aufweist. Strophe VI geht in Hi konsequent nach dem 

Muster 2x8pp+7p auf, wo in Kö in V. 3 auch vom Sinn her eine Silbe ergänzt 

werden muss (te) und in V. 6 eine Silbe überschüssig ist (es). Lediglich an einer 

Stelle ist Kö, was die Silbenzahl angeht, die Präferenz vor Hi zu geben (V,5). 

Der Blick auf den Wortlaut der Texte selbst hilft für eine Gesamteinschät-

zung nur bedingt weiter. Denn abgesehen von den bereits angesprochenen 

Unterschieden, sind die weiteren Lesarten reine ‚Wortersetzungenʻ oder mini-

male Wortumstellungen, die den Text stilistisch glätten (II,3; II,5–6; VI,2) und 

ihm nur punktuell theologisch eine alternative Sinnrichtung verleihen (I,4: 

delicias/divitias; II,2: luna/sola; III,2: peccatorum reparatrix/celorum gubernat-

rix; VI,1: dignis dignior/que dignior; VIII,1: Mater regis et filia/O Mater Dei castis-

sima). Doch damit ist sicher kein ausreichendes Fundament für eine textkriti-

sche Wertung in die eine oder in die andere Richtung gegeben. Auch in der 

Frage, ob die Unterschiede im Versbestand von Kö gegenüber Hi als Kürzungen 

oder Erweiterungen zu werten sind, kommt man nicht recht weiter. Es handelt 

sich in allen Fällen um formal in sich schlüssige Partien, die mit einer Ausnah-

me (Strophe II) immer am Ende der Strophen ergänzt (beziehungsweise in Kö 

gekürzt) wurden (I, IV–VI). So liegt im Blick auf das Ganze eher die Vermutung 

nahe, dass Kö eine bearbeitete und in der vorliegenden Textgestalt schon leicht 

zersungene Kurzfassung von Hi darstellt, die man aufgrund des konsequent 

abweichenden anaphorischen Strophenanfangs vorläufig als Gaude-Fassung im 

Unterschied zu Analecta Hymnica 31, Nr. 192 (S. 201) bezeichnen könnte. Aber 

die Hypothek der späten Überlieferung von Hi bleibt als wichtige Einschrän-

kung bestehen. 

Zur Poetik des Textes: Er bedient sich des typischen Haushalts der Marien-

frömmigkeit und ihres theologisch-literarischen Bildinventars, wie es am Ende 

des dreizehnten Jahrhunderts vielfach verfügbar war. Alle Motive lassen sich 

gut in der lateinischen und volkssprachlichen Mariendichtung nachweisen. Ich 

nenne an dieser Stelle exemplarisch nur den Vergleich Marias mit Morgenröte 

(aurora; II,1) und Mond (luna; II,2), Maria als Herrscherin über die Welt und 

Wiederherstellerin der Sünder (mundi imperatrix, peccatorum reparatrix; III,1–

2), ihre Verbundenheit mit der Trinität (IV,3–4) und ihre Rolle als Mutter (II,4; 

V,1 [mater clementie]; VIII,1).28 

|| 
28 Alle Motive lassen sich mit Salzers grundlegender Studie belegen. Ich verweise lediglich 

auf die entsprechenden Registereinträge zu den deutschen und lateinischen Lemmata bei ihm: 

aurora (S. 606 und S. 611), luna (S. 606 und S. 613), imperatrix (S. 604 und S. 613), reparatrix 

(S. 615), Zusammenhang mit der Trinität (S. 602), Mutter (S. 606 und S. 614). Die Marienepithe-



276 | Norbert Kössinger 

  

Der Text reiht in ästhetisch einfacher, aber durchaus ansprechender Weise 

die zitierten Bilder und Aussagen über Maria aneinander, wie sie für einen reli-

giösen Gebrauchstext typisch sind. Er beginnt in der ersten Strophe mit dem 

Gedanken, dass die Freude Marias alle Annehmlichkeiten (delicias; I,4 Kö) be-

ziehungsweise Reichtümer (divitias; I,4 Hi) des Himmels übersteige (daher die 

Bezeichnung als ‚Überbietungstyp‘, s. S. 268). Im Zentrum stehen die sogenann-

ten himmlischen Freuden Mariens, die keinen ähnlich festen Kanon ausgebildet 

haben wie die sieben irdischen Freuden (meist in der Reihenfolge 1. Verkündi-

gung, 2. Heimsuchung, 3. Geburt Jesu, 4. Auferstehung, 5. Christi Himmelfahrt, 

6. Herabkunft des Hl. Geistes, 7. Aufnahme Mariens in den Himmel), die sogar 

einen eigenen (erst in der Neuzeit vom Papst approbierten) Festtag im liturgi-

schen Kalender am 5. Juli haben.29 Die himmlischen Freuden lassen sich im 

vorliegenden Text nicht auf einfache Schlagworte reduzieren, sondern behan-

deln in immer neuen Anläufen und variierenden Umschreibungen Marias „Er-

leuchtung des ganzen himmlischen Hofes, ihre Verehrung durch die Himmel-

bewohner, ihre Übereinstimmung mit dem Willen Gottes, die zeitliche und 

ewige Belohnung ihrer Verehrer, ihre Gottesnähe und ihre Heilsgewißheit“.30 

Eine Verbindung dieser Freuden mit Lebensstationen erfolgt hier nicht; auffäl-

lig ist immerhin der mehrfache Fürbittgedanke beziehungsweise die Bitte um 

Teilhabe am Heil durch die Betenden, die allerdings in Kö nur in den Strophen 

II und VIII überliefert ist. 

Die Überlieferung in der Hildesheimer Handschrift weist von ihrem Kontext 

her dezidiert in den Zusammenhang des Stundengebets. Nach einem Prolog ad 

provocandum animam devotam ad studium devote oracionis (fol. 1r) folgt ein 

erster Durchgang durch die sieben Tage der Woche mit jeweils sieben Tagzeiten 

(fol. 2v–65v), wobei auf rhythmisch geformte (und somit grundsätzlich sangbare) 

Texte zu jeder Tagzeit ein kurzes Prosagebet folgt.31 Ab fol. 66r beginnt im Codex 

ein zweiter Teil mit möglichen alternativen Gebetstexten zu den Tagen und 

Tagzeiten, der auch so angekündigt wird: Item hec oraciones possunt dici per 

ebdomadam (fol. 66r). Es wird nun jeweils eine einzige oracio de beata virgine 

(fol. 66r) für jeden Wochentag von Sonntag bis Samstag geboten – immer sind es 

|| 
ta und stehenden Wendungen des vorliegenden Textes lassen sich konkret für den Bereich der 

lateinischen Hymnen nun durch die Analecta Hymnica-Datenbank nachweisen. 

29 Vgl. Bayer, S. 154–155. In der Ikonographie sind die Sieben Freuden erst im Spätmittelalter 

belegbar. Vgl. Sachs. 

30 Hilg, Sp. 1164. 

31 Zur Frage nach der Sangbarkeit: Auf fol. 65v wird explizit darauf hingewiesen, dass die drei 

voranstehenden rot unterstrichenen Zeilen in der Melodie von Gaude Sion zu singen seien: 

nota: exemplum istud subscriptum cantatum in melodia sit gaude syon. 



 Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ | 277 

  

rhythmische Texte –, im Anschluss daran steht jeweils wieder ein kurzes ab-

schließendes Gebet in Prosa.32 

Nimmt man die Einträge vorn in der Handschrift und die bereits erwähnte 

Vermutung des Herausgebers in den Analecta Hymnica zusammen (s. S. 269), 

dann spricht viel dafür, dass die Handschrift in der Hildesheimer Kartause – die 

im Übrigen von Anfang an mit einem Marienpatrozinium ausgestattet war – für 

das Beten des marianischen Offiziums (über das gemeinsame monastische 

Stundengebet hinaus) wenn nicht hergestellt, so doch zumindest verwendet 

worden ist.33 Bereits unabhängig von solchen Vermutungen kann man vorläufig 

festhalten, dass die Kontextualisierung des marianischen Textes einen völlig 

anderen Verwendungszusammenhang erahnen lässt, als er für das Gaude virgo 

virginum des Königsberger Rotulus anzunehmen ist. 

3 Zum deutschsprachigen Marienleich 
Kont ich nu loben boben allez daz ie gewart 

In der Königsberger Rolle folgt auf den lateinischen Marienpreis in den Zeilen 

64 bis 91 der Verso-Seite von einer jüngeren Hand ein deutschsprachiger Mari-

enleich. Auch für diesen Text biete ich zunächst einen neuen Abdruck. Meine 

Edition setzt Versikel und Verse ab, wobei ich nicht mehr als einen ersten Vor-

schlag geben kann, wie der Text formal zu gliedern sein könnte. Abkürzungen 

sind stillschweigend aufgelöst und eine moderne Interpunktion eingeführt. u 

und v sind ihrem Lautwert entsprechend angeglichen, an einer Stelle gleiche 

ich c an z an (zitelose, II,3). s kann je nach Lautwert den Reibelaut /s/ (sinne, I,2) 

oder den Zischlaut /∫/ ‹sch› (srin, II,3; sone, II,4; pus, V,2; sin, XI,2) bezeichnen. 

Diakritika sind nach der Handschrift gesetzt. Eigennamen sind groß geschrie-

ben. Auch am Satzanfang setze ich Majuskel. Schlag- bzw. Binnenreime sind 

durch Spatien markiert. Eine Herausgeberergänzung war nur in I,1 nötig, wo in 

der Handschrift ein Nasalstrich fehlt. In XI,1 setze ich ein Auslassungszeichen 

|| 
32 Der lateinische Begriff oratio, wie er hier verwendet wird, ist also ein umfassender Termi-

nus, der viele Formen einschließen kann. 

33 Im vorderen Spiegel steht nach Giermann, Härtel, S. 185: cartus Michael. Auf fol. 1r findet 

sich der nicht mehr vollständig lesbare Eintrag: Ego frater Michael pe: li: [...]. Zur Geschichte 

der Kartause vgl. Eymelt sowie Schlegel. 



278 | Norbert Kössinger 

  

wegen des passenden Reims an den Versanfang, auch wenn in der Handschrift 

nach (!) srin ein größerer Freiraum geblieben ist.34 

Kont ich nu lobe[n] boben allez, daz ie gewart  I 

und het ich sinne mine recht an su gekart. 

Nu gip mir lere here edele vrowe min, 

daz ich dich grGze sueze reniz megetin. 

Von Iesse nie gliche me die vrowen wart.  II 

Trosterinne, suze minne, du blunder gart. 

Edele rose, zitelose, der selden srin. 

In himeltrone luchte sone, min kunegin, 

also die sunne wunne gibet iren sin,  III 

Gebar alleine reine mait ein kindelin. 

Der engel singen tet der werden vrowen loip.  IV 

Mit done sone sist ein sterne von Iacob. 

Die nature die ist ture und unvorbrant,  V 

dG Moyses sach den lichten tac, ein pus genant. 

Nu merkit wunder, da bisunder inne saz 

Der werlde trost hat uns irlost mit richer wait. 

Du bist ein tochter von Syon,  VI 

ein muter und ein reine mait. 

An touwe sach her Gedeon 

ein vlus, als uns die wisen sain. 

Nochtan sone wart daz selbe vlus  VII 

von deme touwe nirgen naz. 

Von Bethlehem bist du ein hus, 

aldar got selbir inne saz. 

Nu du bist al der werlde lichter tac.  VIII 

So vro si wir diner mildekeit. 

Daz vaz nieman zu vollen loben mac. 

Des ist din lop vil wite uz gespret. 

Sunder spot minnet got, so mac uwer werden rat.  IX 

Tut ir daz ane haz, vri sit ir vor missetat. 

|| 
34 Für einen neuen handschriftennahen Abdruck vgl. Kössinger, Kap. III.5.3. 



 Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ | 279 

  

Du uzirwelte rose rot,  X 

sit got die menseit an dich bot, 

deme tuvele gar zu sture, 

des bist du al der werlde trost. 

Von dir so si wir alle irlost  5 

von des tuveles vure. 

[...] vroden srin  XI 

von dir so geit ein sunne sin, 

daz luchtet also sere, 

ein palas son, Salmonis tron. 

Noch vrowet sich alle der engele don,  5 

vrowe, diner ere. 

Du uzzerwelde keserin,  XII 

allir sunder buzerin, 

dinge uns zu dime kinde. 

Irwende sinen zorn von uns, 

senfterinne dines suns,  5 

mach uns ein zugesinde. 

[...] 

Der vorstehende Text ist unikal in Kö überliefert. Es handelt sich von der Form 

her nicht um ein Lied, sondern wegen seiner ungleich gebauten Versikel um 

einen Leich, das heißt einen Formtyp der mittelhochdeutschen Lyrik, der der 

lateinischen Sequenz nahesteht.35 Aus formalen und inhaltlichen Gründen lässt 

sich der Text in zwölf Kurzversikel untergliedern. Die ersten fünf Versikel zeich-

nen sich konsequent durch sechshebige, paargereimte Verse mit männlichen 

Kadenzen aus.36 Eine weitere Strukturierungsmöglichkeit ergibt sich formal 

allein über die Schlag- bzw. Binnenreime der Versikel, die in I und III nach dem 

zweiten und dritten Takt,37 in II und V nach dem zweiten und vierten Takt sowie 

in IV nach dem ersten und zweiten Takt stehen.38 VI und VII sind vierhebig, 

|| 
35 Vgl. Haustein, S. 397. Der Text ist in der Übersicht von Apfelböck (S. 137–150) noch nicht 

verzeichnet. Die Identifizierung als Leich geht auf die Archivbeschreibung Ludwig Deneckes 

zurück, die über den Handschriftencensus online greifbar ist. In einer gedruckten Beschrei-

bung fand sie sich erstmals bei Päsler, S. 161–162. 

36 Nicht rein ist allein der Reim von V,3–4, was dialektale Gründe haben kann. 

37 In I,2 kann mine nachgestelltes Possessivpronomen sein oder das Substantiv minne. 

38 Der Schlagreim in IV, 1 ist zumindest unrein oder fehlt eher ganz. Könnte eventuell sengel 

(,Sänger‘, Lexer, Bd. 2, Sp. 884) oder sengeln (‚singen‘, Lexer, ebd.) gestanden haben? Bei V,3–

4 handelt es sich um eine constructio apo koinu. 



280 | Norbert Kössinger 

  

kreuzgereimt mit männlichen Kadenzen.39 VIII ist bei sechs Hebungen durch 

einsilbigen taktfüllenden Schlagreim nach dem ersten Takt gekennzeichnet,40 

IX bei acht Hebungen durch Binnenreim nach dem zweiten und vierten Takt. 

Die Versikel X bis XII sind konsequent vierhebig mit Schweifreim, die Kadenzen 

sind nach folgendem Muster verteilt: aab- ccb-. Was nach XII folgte, lässt sich 

nicht mehr sagen.41 In der Handschrift sind noch einige Oberlängen von Buch-

staben der nächsten Zeile erkennbar. 

Was das Repertoire an Metaphern und biblischen Referenzen sowie ihre al-

legorisch-typologische Deutung aus dem Bereich der Marienverehrung angeht, 

so steht der deutschsprachige dem davorstehenden lateinischen Text in nichts 

nach. Maria wird tituliert als edele vrowe, sueze[z] reniz megetin, trosterinne, 

blunder gart, edele rose und zitelose,42 selden srin und kunegin (alles Beispiele 

aus I und II), als muter (VI), als der werlde lichter tac und vaz (VIII), als uzirwelte 

rose rot (X) und vroden srin (XI), als keserin, allir sunder buzerin und senfterinne 

(XII).43 Zum Teil finden sich solche Beiworte in ihren exakten Entsprechungen 

auch im lateinischen Text des Rotulus: Maria als Sonne (II,2), als Kaiserin (III,1), 

als Aurora (II,1) oder anderes mehr. In diesen punktuellen Überschneidungen 

sollte man aber sicher nicht mehr als ein allgemein, lateinisch wie volkssprach-

lich verfügbares liturgisches und literarisches ‚poetisches Marieninventar‘ se-

hen. 

Es kommen im Leich jedoch weitere Elemente hinzu, die im Vergleich mit 

dem lateinischen Text ein etwas stärkeres biblisches und theologisches Gewicht 

besitzen: die Herkunft von Jesse, dem Vater Davids (II,1; vgl. Jes 11,1–10),44 das 

Singen der Engel bei der Geburt Jesu nach Lk 2,13 und die Bezeichnung Marias 

als Stern Jakobs in typologischer Engführung von Num 24,17 mit dem Stern von 

Bethlehem (IV; vgl. Mt 2,2.9);45 Maria, die schon im brennenden Dornbusch als 

Heilsbringerin (der werlde trost) präsent war (V; vgl. Ex 3,1–12);46 Maria als 

|| 
39 In VI ist der Reim mait/sain wohl nicht unrein, sondern dahinter steht vermutlich ur-

sprünglich der Singular sait anstelle von sain. 

40 Der Reim mildekeit/gespret ist dialektal bedingt. 

41 Das letzte Wort, zugesinde (‚Dienerschaft‘), mit dem Versikel XII zu einem Abschluss 

kommt, ist in Lexer, Bd. 3, Sp. 1192 belegt. 

42 Das Nomen zîtelôse bezeichnet nach Lexer, Bd. 3, Sp. 1138 „eine weisse od. gelbe frühlings-, 

maiblume (meist neben violen, lilien u. rosen): crocus u. narcisse“. 

43 Für diese Epitheta genügt als Beleg in der deutschsprachigen mittelalterlichen Literatur der 

generelle Verweis auf das Register der Arbeit von Salzer, S. 601–610. 

44 Vgl. ebd., S. 29–30. 

45 Vgl. ebd., S. 35–36. 

46 Vgl. ebd., S. 12–14. 



 Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ | 281 

  

Tochter von Zion, die mit dem Widderfell Gideons in Verbindung gebracht wird 

(VI; Ri 6,36–40), und als Haus Gottes (VII,3–4);47 schließlich Maria als Teufels-

bezwingerin (X), die leuchtet wie der Thron Salomons (XI).48 

Gaude virgo beziehungsweise Ave virgo und Leich treffen sich auch hin-

sichtlich des Motivs des grüezens (I,4) und der Freude (VIII,2; XI,1.5). In Sprech-

haltung und Rezipientenlenkung unterscheiden sie sich jedoch grundlegend 

voneinander. Das Sprecher-Ich im Leich setzt ein mit dem Unfähigkeitstopos 

(Kont ich [...] lobe[n]) und der direkt an Maria gerichteten Bitte darum, hier und 

jetzt (nu, I,1.3; vgl. auch V,3; VIII,1) richtig zu ihr sprechen zu können (I,1–4). 

Sie ist für den Sprecher min kunegin (II,4). Der Text changiert ansonsten zwi-

schen direkter Anrede an Maria (du, II,2; VI,1; VII,3; VIII,1.2.4; X,1.2.4.5; XI,2.6; 

XII,1.3.5) und dem Sprechen über sie in der dritten Person (II,1; IV,1.2; VIII,3). 

Mit hineingeholt werden aber in das Zeigfeld des Textes auch die Rezipienten, 

die in einem belehrenden, exhortativen Gestus konkret angesprochen werden 

(Nu merkit, V,3; Sunder spot minnet got so mac uwer werden rat. / Tut ir daz ane 

haz vri sit ir vor missetat, IX). Es bleibt aber nicht bei einer konsequenten Tren-

nung von belehrendem Sprecher gegenüber seinen Hörern, sondern beide Par-

teien werden verbunden in einem Wir, das man geradezu als eine liturgische 

Gemeinschaft auffassen darf, in die sich der Sprecher immer wieder selbst mit-

einschließt (V,4; VI,4; VIII,2; X,5; XII,3.4.6). Das Ich, das dabei am Anfang ein-

geführt wird, verschwindet gleichsam im kollektiven Wir. 

Der Marienleich des Königsberger Rotulus steht damit insgesamt ästhetisch 

sicher nicht auf einer Stufe mit den berühmten geistlichen Leichs, etwa 

Walthers von der Vogelweide oder Frauenlobs, um nur diese beiden herausra-

genden Verfasser religiöser Leichs des dreizehnten und vierzehnten Jahrhun-

derts zu nennen.49 Er lebt insgesamt von der engen Verschränkung der genann-

ten drei Sprechebenen mit einer Reihe von zentralen Theologumena, die er 

verarbeitet und als Heilswissen und Heilswunsch (XII) in einer poetisch durch-

geformten Sprache durchaus anspruchsvoll präsentiert. 

|| 
47 Vgl. ebd., S. 32 und S. 40–42. 

48 Vgl. ebd., S. 581 und S. 38–39. 

49 Eine Einordnung in die deutschsprachige Marienliteratur kann an dieser Stelle nicht geleis-

tet werden. Verwiesen sei zur ersten Orientierung auf die Arbeit Bertaus. Formal steht der Text 

eher in der Nähe des Leichs von dem Taler. Vgl. Schiendorfer, S. 274–275, Nr. 1. 



282 | Norbert Kössinger 

  

4 Zum Textensemble von ‚Aurons Pfennig‘ und 
marianischen Texten 

Einzugehen ist nun schließlich auf den überlieferungsgeschichtlichen Zusam-

menhang von ‚Aurons Pfennig‘ mit der lateinischen und der deutschsprachigen 

Mariendichtung in der Königsberger Rolle. Abgesehen davon, dass lateinischer 

Text und Leich formal und thematisch eng miteinander verbunden sind, lässt 

sich konstatieren, dass Maria auch in der ‚Wartburgkrieg‘-Episode vorkommt, 

nämlich in der in den Strophen 11 bis 13 eingeschalteten, allegorisch zu verste-

henden Geschichte über die Dohle von Mainz mit dem Adler und dem Hirten. 

Der Adler steht dabei allgemein für die Pfaffen, der Hirte für den Mainzer Erzbi-

schof und die Dohle für die Bettelmönche.50 In Strophe 12 heißt es: 

Do ir der hirte nicht enhalf, 

do hub sie von geschreie manigen luten galph; 

ir lib, der was in kummerlicher schowe. 

Ein wort zu [Me]inze sie vernam 

– ich enkan nicht wizzen, wie ez ir da [zu m]unde quam –,  5 

sie rief: „nu hilf, Maria, reine vrowe!“ 

Ich nam den wilden adilar durch gotes muter ere 

 – Vil wol vergalt sie ouch mir den couf –, 

die tolen must er wider vüren uf den knouf; 

ez sahen tusent ougen oder mere.  10 

Stephan Müller hat im Blick auf diese Strophe als Resümee seiner Interpretation 

der Königsberger Rolle festgehalten: „Das Textensemble dient also mit aller 

Deutlichkeit dem Marienpreis, so daß anzunehmen ist, daß die ‚Wartburgkrieg‘-

Episode wegen der Rolle Mariens in der Dohlengeschichte, die ja von der Wir-

kungsmacht eines Mariengebets erzählt, hier mit aufgenommen ist.“51 Das ist 

richtig, lediglich die Motivationsrichtung der Ensemblebildung scheint mir in 

diesem Fall umgekehrt, wie sie die Reihenfolge der Textaufzeichnung nahelegt: 

Die Texte zum Preis Mariens sind in den Rotulus aufgenommen worden als 

Reflexe einer Rezeption der ‚Wartburgkrieg‘-Episode, oder im Fall des lateini-

schen Textes, der ja von derselben Hand im Anschluss an ‚Aurons Pfennig‘ 

|| 
50 Zu einer ausführlichen Diskussion der Fassungen von ‚Aurons Pfennig‘ vgl. Wachinger, 

Sp. 756–758; Müller: ioculatores sowie Hallmann, S. 172–188. Ich beziehe mich hier und im 

Folgenden, wenn nicht anders gesagt, immer auf Kö und zitiere aus den ‚Wartburgkrieg‘-

Fassungen nach der Edition von Hallmann, S. 416–434. 

51 Müller, S. 78. 



 Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ | 283 

  

eingetragen wurde, als offensichtlich geplantes Nebeneinander beider Texte: 

Hier wird gewissermaßen das Gebet nachgeliefert, von dem im Text vorher die 

Rede ist. Maria als reine und als vrowe kennt auch der Leich (I,3.4), ihre Rolle als 

Interzessorin wird vor allem im lateinischen Text (II,4: Tu pro nobis, mater, ora) 

herausgestellt. Der abschließende deutschsprachige Marienleich gehört, wie 

dargelegt, nicht in den ursprünglichen Verbund von ‚Aurons Pfennig‘ und Gau-

de virgo, aber er affirmiert ihn einige Zeit später noch einmal, in einem von der 

Form her dem lateinischen Text verwandten Typ. 

Ich komme damit abschließend zurück auf die Frage nach dem Gebrauch 

dieses Rotulus, der in der Forschung meist (und ohne nähere Ausführungen) für 

einen ‚Konzeptrotulusʻ gehalten wird.52 Hier ist zunächst die Frage zu stellen, 

was der Bezugsrahmen für die Vorstellung eines ‚Konzeptsʻ sein kann. Man 

könnte zuerst an ein Konzept im Sinne eines Entwurfs durch den Autor des 

Textes/der Texte denken. Davon ist hier aufgrund der Datierung der Textentste-

hung in die erste Hälfte des dreizehnten Jahrhunderts doch mit ziemlicher Si-

cherheit Abstand zu nehmen.53 

In Frage käme auch die Möglichkeit, dass es sich um ein Konzept für eine 

geplante spätere Form der Verschriftlichung in kodikaler (oder rotularer) Form 

handelt. Auch hier stört allerdings die Tatsache, dass es sich bei unserer Rolle 

selbst bereits um eine Abschrift handelt. Zudem deuten die äußere Form und 

die Textgestaltung nicht auf eine solche Funktion hin. Dazu kommt, dass Hand 

zwei in diesem Verständnis nach Jahrzehnten an einem Konzept weiterge-

schrieben hätte. Das scheint mir wenig plausibel zu sein. 

Die spätere Hand belegt vielmehr, dass der Rotulus offensichtlich über ei-

nen längeren Zeitraum in Gebrauch war. Für eine solche Möglichkeit, den Kö-

nigsberger Rotulus als Vortragsmanuskript in einem spezifischen, an den kon-

kreten Gebrauch gebundenen Sinn zu verstehen, möchte ich hier votieren: 

zunächst einmal generell als Textgrundlage für den Vortrag der Strophen im 

Schwarzen Ton sowie für den Vortrag der beiden Marientexte. Hier darf man 

sich freilich nicht vom heutigen Aussehen der Rolle täuschen lassen. Der Text 

war im dreizehnten Jahrhundert sicher gut lesbar, eine klare Strukturierung 

wird erkennbar gewesen sein, wenn auch ohne jeden größeren Aufwand in 

seiner layouttechnischen Umsetzung. Darüber hinaus aber vermute ich, dass 

der Königsberger Rotulus als Teil der performativen Gestaltung einer ‚Auffüh-

rungʻ des Textes selbst eingesetzt worden sein könnte. Wenn das richtig ist, 

|| 
52 Siehe dazu oben, S. 266 mit Anm. 8. 

53 Zudem handelt es sich bei ‚Aurons Pfennig‘ um eine Abschrift. Vgl. dazu Kössinger, 

Kap. III.5.3. 



284 | Norbert Kössinger 

  

würde diese Rolle einen im Grundsatz vergleichbaren Status einnehmen, wie er 

sich auch für andere Rotuli plausibel machen lässt, zum Beispiel für die ‚Frank-

furter Dirigierrolle‘ oder für den ‚Klever Totentanz‘.54 

Etwas genauer und am Text argumentiert: In der Überschrift zu ‚Aurons 

Pfennig‘ ist die Rede davon, dass der (neutrale) Teufel die folgenden Strophen 

vor dem Thüringer Landgrafen vorgetragen hat und am Ende von Klingsor be-

siegt wurde.55 Der Teufel verschwindet nach den einleitenden Strophen von der 

Bildfläche und hinterlässt einen Brief in chaldäischer Sprache, den er Klingsor 

zuwirft, mit der Aufgabe, ihn zu übersetzen. Dieser Brief wird ab Strophe V,2 

von Klingsor ‚übersetztʻ. Aus seinem Munde spricht nun bis zum Ende der Epi-

sode der Brief selbst: 

4,7–10 

Clinsor, ich ensage dir nu nicht me da von, ich wil verswinden. 

Disen brief werf ich dir dar. 

swaz dar an geschriben stat, daist alliz war. 

kaldewisch mustu da zu diutsche vinden!  10 

5,1–2 

Nu la den brief zu liechte gan! 

wer [d]isen valsch ervant, den maniger hat getan?  

Wenn man sich den Vortrag von ‚Aurons Pfennig‘ mit verteilten Rollen vorstel-

len darf, dann liegen an dieser Textstelle meines Erachtens sehr deutliche per-

formative Signale mit ‚Bühnenanweisungenʻ (sozusagen innerhalb der ‚Narrati-

onʻ) vor. Dazu gehört zum einen der Bühnenabtritt des Teufels, zum anderen die 

Übergabe des Briefes an Klingsor durch Zuwurf der Rolle. Dieser Brief kann – so 

meine These – im Fall einer Aufführung von der Königsberger Rolle verkörpert 

worden sein und so gleichermaßen die Textgrundlage gebildet haben für die 

Strophen des Teufels und für Klingsors Übersetzung des chaldäischen Briefes. 

Sie bildet darüber hinaus das wichtigste Requisit für die ‚Aufführungʻ der Epi-

sode, auf das der Teufel bereits am Beginn von Strophe I mehr als deutlich hin-

weist: Sich, maister waz hie si geschriben. Was hie, nämlich auf dem Schriftträ-

ger, den er in Händen hält, aufgeschrieben steht, gibt er dann an Klingsor 

weiter, von dem er glaubt, dass dieser das vermeintliche Chaldäisch nicht lesen 

und verstehen kann. In der Fassung der Kolmarer Liederhandschrift (München, 

Bayerische Staatsbibliothek, Cgm 4997) ist diese performative Spur in k 6,1 (k 

|| 
54 Vgl. dazu Kössinger, Kap. III. 

55 Vgl. Hallmann, S. 418 (Apparat zu 1). 



 Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ | 285 

  

158,1) getilgt und eine allgemeine Referenz auf schriftlich fixiertes Wissen ge-

worden: Ja meinster, es stet doch geschriben.56 Auch die anderen Signale sind in 

k 10–11 (k 162–163) zumindest stark reduziert. Der Brief wird (an einer viel spä-

teren Stelle im Textzusammenhang) ausgehändigt. Zudem ist hier die ‚Wett-

kampfʻ-Situation zwischen Teufel und Klingsor so gut wie ganz eingeebnet. Er 

hat außerdem offenbar Übersetzer:  

k 10,7–10 

Clingsor, ich sage dir nit me, ich muß von disen dingen. 

Nim! disen brief gib ich dir dar; 

was nu dar an geschriben stet, des nim du war. 

Canzigor soll in dir zu tütsche bringen.  10 

k 11,1–2 

Laß dir den brief zu tüte gan, 

umb iren großen valsch, den sie getichtet han: 

[...]. 

Die schlichte mediale Einrichtung und sein unspektakuläres Aussehen mit rela-

tiv ungleicher Pergamentbreite könnten Indizien sein, die die These eines 

schriftgestützten Vortrages auf der Grundlage des Königsberger Rotulus und 

seines Einsatzes als ‚Requisitʻ untermauern können. Ob man sich diese Au]üh-

rungspraxis eher in einem monastischen (Bettelmönche) oder in einem laikalen 

Kontext denken soll, wird und darf eine offene Frage bleiben. Wie sich die Bei-

gabe der marianischen Texte (insbesondere des von der gleichen Hand inserier-

ten lateinischen Textes) mit dieser These zur Verwendung des Rotulus verträgt, 

habe ich oben bereits angedeutet: Sie könnten – auch in einem Aufführungszu-

sammenhang – ein abschließendes ‚Gebetʻ gebildet haben, das von den Hörern 

inhaltlich mit ‚Aurons Pfennig‘ in Verbindung gebracht werden konnte. Und 

mehr noch:  

Alex Stock erinnert zu Recht daran, dass mittelalterliche Hymnen (er verwendet 

den Begriff in einem weiten Sinne) nicht nur „eine rein liturgische Literaturgat-

tung“ darstellen, sondern „in nicht geringem Umfang auch eine poetische Arti-

kulationsform privater Frömmigkeit waren. Die Grenzen waren fließend, private 

Reimgebete konnten liturgisch in Gebrauch genommen werden, liturgische 

Hymnen in den der privaten Devotion.“57 Der Königsberger Rotulus und die 

prominente Stellung, die Maria in seinem Kontext zukommt, lassen sich nicht 

|| 
56 Zitiert nach ebd., S. 419. 

57 Stock, S. 27. Zum Zusammenhang von Liturgie und Literatur vgl. Herberichs, Kössinger, 

Seidl. 



286 | Norbert Kössinger 

  

auf frömmigkeitsrelevante Bereiche begrenzen (für die im vorliegenden Beispiel 

die Hildesheimer Handschrift stehen kann). Vielmehr werden im Fall des Rotu-

lus solche Grenzen auch in medialer Hinsicht überschritten und ursprünglich 

religiöse Inhalte somit ein zentraler Bestandteil von Formen literarischer Text-

produktion und -rezeption. 

Literaturverzeichnis  

Apfelböck, Hermann: Tradition und Gattungsbewußtsein im deutschen Leich. Ein Beitrag zur 

Gattungsgeschichte mittelalterlicher musikalischer ‚discordia‘. Tübingen 1991  

(Hermaea, N. F. 62). 

Bayer, Elke: Art. ‚Sieben Freuden Mariens‘. In: Marienlexikon 6 (1994), S. 154–155. 

Bertau, Karl Heinrich: Über Themenanordnung und Bildung inhaltlicher Zusammenhänge in 

den religiösen Leichdichtungen des XIII. Jahrhunderts. In: ZfdPh 76 (1957), S. 129–149.  

Eymelt, Friedrich: Zur Geschichte der Hildesheimer Kartause. In: Die Diözese Hildesheim in 

Vergangenheit und Gegenwart. Jb. des Vereins für Heimatkunde im Bistum Hildesheim 55 

(1987), S. 79–88. 

Giermann, Renate, Helmar Härtel, unter Mitarbeit von Marina Arnold: Handschriften der  

Dombibliothek zu Hildesheim. 2. Teil: Hs 700–1050; St. God. Nr. 1–51; Ps 1–6; J 23–95.  

Wiesbaden 1993 (Mittelalterliche Handschriften in Niedersachsen 9). 

Hallmann, Jan: Studien zum mittelhochdeutschen Wartburgkrieg. Literaturgeschichtliche 

Stellung – Überlieferung – Rezeptionsgeschichte. Mit einer Edition der Wartburgkrieg-

Texte. Berlin, Boston 2015. 

Härtel, Helmar: Adreßbuch der Sammlungen mittelalterlicher Handschriften in Niedersachsen. 

Wolfenbüttel 1976 (Mittelalterliche Handschriften in Niedersachsen 1). 

Haustein, Jens: Art. ‚Leich‘. In: RLW 2 (2000), S. 397–399. 

Herberichs, Cornelia, Norbert Kössinger, Stephanie Seidl: Liturgie und Literatur. Eine  

Einleitung. In: Literatur und Liturgie. Historische Fallstudien. Hg. von Cornelia Herberichs, 

Norbert Kössinger, Stephanie Seidl. Berlin, Boston 2015 (Lingua Historica Germanica 10), 

S. 1–21. 

Hilg, Hardo: Art. ‚Sieben Freuden Mariens‘. In: VL2 8 (1992), Sp. 1158–1168 und VL2 11 (2004), 

Sp. 1429–1430. 

Holznagel, Franz-Josef: Typen der Verschriftlichung mittelhochdeutscher Lyrik vom 12. bis zum 

14. Jahrhundert. In: Entstehung und Typen mittelalterlicher Lyrikhandschriften. Akten des 

Grazer Symposiums 13.–17. Oktober 1999. Hg. von Anton Schwob, András Vizketely unter 

Mitarbeit von Andrea Hofmeister-Winter. Bern u. a. 2001 (Jb. für Internationale  

Germanistik. Reihe A, Kongreßberichte 52), S. 107–130. 

Klopsch, Paul: Einführung in die mittellateinische Verslehre. Darmstadt 1972. 

Kössinger, Norbert: Schriftrollen. Untersuchungen zu deutschsprachigen und mittelnieder-

ländischen Rotuli. Habil. masch. Wien 2014 [erscheint in den MTU]. 

Müller, Joseph Godehard: Nachricht über die Bibliothek des Gymnasii Josephini und die auf 

derselben vorhandenen Handschriften und alten Drucke. In: Bischöfliches Gymnasium  



 Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ | 287 

  

Josephinum und damit in Verbindung stehende höhere Bürgerschule zu Hildesheim,  

Programm für das Schuljahr 1875–1876. Hildesheim 1876, S. 1–21. 

Müller, Stephan: ioculatores Domini. Bettelmönche und Spruchdichter in der Wartburgkrieg-

Episode Aurons Pfennig. Mit dem Text des Königsberger Rotulus und der Kolmarer Lieder-

handschrift. In: Geltung der Literatur. Formen ihrer Autorisierung und Legitimierung im 

Mittelalter. Hg. von Beate Kellner, Peter Strohschneider, Franziska Wenzel. Berlin 2005 

(Philologische Studien und Quellen 190), S. 63–90. 

Norberg, Dag: An Introduction to the Study of Medieval Latin Versification. Translated by Grant 

C. Roti & Jacqueline de La Chapelle Skubly. Edited with an Introduction by Jan Ziolkowski. 

Washington D. C. 2004. 

Päsler, Ralf G.: Katalog der mittelalterlichen deutschsprachigen Handschriften der ehemaligen 

Staats- und Universitätsbibliothek Königsberg. Nebst Beschreibungen der mittelalter-

lichen deutschsprachigen Fragmente des ehemaligen Staatsarchivs Königsberg. Auf der 

Grundlage der Vorarbeiten Ludwig Deneckes hg. von Uwe Meves. München 2000  

(Schriften des Bundesinstituts für ostdeutsche Kultur und Geschichte 15). 

Paul, Hermann: Mittelhochdeutsche Grammatik. 25. Aufl. neu bearbeitet von Thomas Klein, 

Hans-Joachim Solms und Klaus-Peter Wegera. Mit einer Syntax von Ingeborg Schröbler, 

neu bearbeitet und erweitert von Heinz-Peter Prell. Tübingen 2007 (Sammlung kurzer 

Grammatiken germanischer Dialekte A. Hauptreihe Nr. 2). 

Plate, Ralf: Zum Verbleib mittelalterlicher deutscher Handschriften der ehemaligen Königs-

berger Bibliotheken. Mit einem vorläufigen Verzeichnis der Handschriften in der Universi-

tätsbibliothek Thorn. In: Berichte und Forschungen. Jb. des Bundesinstituts für  

ostdeutsche Kultur und Geschichte 1 (1993), S. 93–111. 

Sachs, Hannelore: Art. ‚Freuden Mariens‘. In: LCI 2 (1970), Sp. 62. 

Salzer, Anselm: Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in der deutschen Literatur und  

lateinischen Hymnenpoesie des Mittelalters. Mit Berücksichtigung der patristischen  

Literatur. Eine literar-historische Studie. Darmstadt 1967 [Erstveröffentlichung:  

Seitenstetten 1886–1894]. 

Schanze, Frieder: Meisterliche Liedkunst zwischen Heinrich von Mügeln und Hans Sachs, 

Bd. II: Verzeichnisse. München 1984 (MTU 83). 

Schiendorfer, Max (Hg.): Die Schweizer Minnesänger. Nach der Ausgabe von Karl Bartsch neu 

bearbeitet. Bd. I: Texte. Tübingen 1990. 

Schlegel, Gerhard: Anmerkungen zur Geschichte der Kartause Hildesheim. In: Die Diözese 

Hildesheim in Vergangenheit und Gegenwart. Jb. des Vereins für Heimatkunde im Bistum 

Hildesheim 56 (1988), S. 7–17. 

Schneider, Karin: Gotische Schriften in deutscher Sprache. I. Vom späten 12. Jahrhundert bis 

um 1300. Textband. Wiesbaden 1987. 

Stock, Alex (Hg.): Lateinische Hymnen. 2. Aufl. Berlin 2013. 

Wachinger, Burghart: Art. ‚Der Wartburgkrieg‘. In: VL2 10 (1999), Sp. 740–766. 

Worstbrock, Franz Josef: Art. ‚Sequenz‘. In: RLW 3 (2005), S. 429–431.  

Zacher, Julius: Zum Wartburgkriege; Marienlieder; Bruchstück eines geistlichen Gedichtes; von 

Pergamentblättern der Königlichen und Universitätsbibliothek zu Königsberg. In: ZfdA 12 

(1865), S. 515–527.



  

 



  

Stefan Rosmer 

carmina pulchra de beata virgine 

Maria in spätmittelalterlichen cantiones, cantica, conductus 
und Tropen 

Zum Gedenken an Gert Hübner (1962–2016) 

1 Einleitung 

Dieser Beitrag möchte – neben Hymnus und Sequenz, die im Rahmen der Berli-
ner Tagung im Zentrum des Interesses standen ‒ auf eine Gattung der liturgi-
schen Poesie aufmerksam machen, die in der germanistischen Mediävistik we-
nig Beachtung gefunden hat und deren Verhältnis zu deutschsprachigen Texten 
bisher kaum eingehend untersucht wurde. Es geht um das lateinische gottes-
dienstliche Lied. Bereits dieser Begriff mag für Stirnrunzeln sorgen, denn er 
wirft die Frage auf, ob nicht auch die Sequenz und zumal der gleichstrophige 
Hymnus lateinische gottesdienstliche Lieder seien. Mit ‚gottesdienstlichem 
Lied‘ ist aber im Folgenden eine Gattungstradition angesprochen, die sich von 
Hymnus und Sequenz hinsichtlich der Entstehungszeit, der Formen, Melodien 
und liturgischen Funktion abgrenzen lässt. Bis weit ins fünfzehnte Jahrhundert 
gibt es eine rege Produktion solcher einstimmiger gottesdienstlicher Lieder. In 
den mittelalterlichen Handschriften, die die Lieder überliefern, trifft man auf 
keine einheitliche Bezeichnung. Es finden sich ‒ wobei oft keine Benennung 
vorgenommen wird ‒ canticum, cantio, cantus, carmen, conductus, tropus/

trophus, versus.1  

|| 
1 Im Vergleich scheint das Lied nicht das gleiche Maß an Altehrwürdigkeit, Standardisierung 
und Kanonisierung erreicht zu haben wie Hymnus und Sequenz. Die Begrifflichkeit ist bei 
Hymnus und Sequenz fester und einheitlicher; zwar demonstrieren die Handbuch-Einträge die 
Vielfalt der Benennungen und Bedeutungen (vgl. Anderson u. a., S. 17, 19‒22; Crocker, Cald-
well, Planchart, S. 91‒93; Janota: Art. ,Hymnusʻ, S. 108; Kruckenberg, Sp. 1254‒1257; Pöhlmann 
u. a., Sp. 479‒481; Worstbrock, S. 429‒430; vgl. auch Fassler, S. 38‒43), aber im Vergleich 
werden für Sequenz und Hymnus weniger Wörter verwendet und die Begriffe sind schärfer 
umgrenzt. Die Texte der Sequenzen heißen prosa oder sequentia; hymnus wird als allgemeiner 
Begriff für Lobgesang verwendet, bezeichnet aber auch genauer strophische Gesänge, die im 
Stundengebet gesungen wurden, teils auch bei Prozessionen. Die Eigenständigkeit als ‚Gat-
tung‘ wird in allen drei Fällen ein Stück weit dadurch fassbar, dass die Gesänge bisweilen 

DOI 10.1515/9783110475371-018,  © 2017 Stefan Rosmer. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



290 | Stefan Rosmer 

  

Dieses Phänomen hat insgesamt keine große Aufmerksamkeit gefunden. In 
der Musikwissenschaft hat es Wulf Arlt detailliert beschrieben,2 hier hat es auch 
Aufnahme in Handbücher gefunden.3 Die Erschließung der Texte durch die 
Hymnologie begann bereits im neunzehnten Jahrhundert, zu einer Zeit, in der 
für das Erkennen der gattungsgeschichtlichen Zusammenhänge, des musikge-
schichtlichen Stellenwerts und der gottesdienstlichen Funktionen noch kaum 
hinreichende Voraussetzungen bestanden.4 Ergänzend traten seit der zweiten 
Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts Editionen durch die mittellateinische Phi-
lologie,5 die Musikwissenschaft6 und für die böhmische Überlieferung im Spät-
mittelalter auch durch die Slavistik7 hinzu.  

2 Die Anfänge des gottesdienstlichen Lieds  

Das gottesdienstliche Lied tritt im späten elften und frühen zwölften Jahrhun-
dert in einem größeren Gebiet des westlichen Christentums neu in Erscheinung. 
Codices aus dem aquitanischen Kloster St. Martial bezeichnen die Lieder als 
versus. Weiter erscheint es in Handschriften aus dem normannischen Sizilien 
und wurde in Nordfrankreich gepflegt.8 Neben versus begegnen als Benennun-

|| 
getrennt in separaten liturgischen Büchern aufgezeichnet wurden (Hymnar, Sequenti-
ar/Prosar, Tropar; zu den liturgischen Büchern vgl. Fiala, Irtenkauf; Hiley, S. 287–339; Hughes, 
S. 124–244; Huglo). Zum Wandel und zur Veränderbarkeit von Liturgie im Mittelalter im Allge-
meinen vgl. Fassler, S. 3‒9 (mit weiterer Literatur).  
2 Vgl. Arlt: Das eine Lied; ders.: Festoffizium; ders.: Hymnus; ders.: Neues zum Neuen Lied; 
ders.: Nova Cantica; ders.: Sequence.  
3 Vgl. Hiley, S. 238‒250, Kap. ‚Latin Liturgical Song‘.  
4 AH 1; 2; 20; 21; 45b; 47; 49; Ein Jahrtausend; Lateinische Hymnen. Die Analecta hymnica 
mögen in editionstechnischer Hinsicht veraltet sein und in manchem nicht unserem gegenwär-
tigen Kenntnisstand entsprechen. Als Textsammlung sind sie jedoch nur in geringem Umfang 
durch neuere Editionen ersetzt und auch die Vorworte und Einleitungen liest man aufgrund 
ihrer Umsicht und ihrer breiten Kenntnis von Überlieferung und Texten noch heute mit Ge-
winn.  
5 Lateinische Conductus-Texte.  
6 Notre Dame and Related Conductus; Engelberg Codex 314; Historická antologie; Melodien 
zum Ite missa est; Moosburger Graduale; Jistebnický kancionál; Repertorium Troporum.   
7 Geistliche Lieder und Gesänge, Bd. II,1‒2.  
8 Für Nordfrankreich ist die Quellenlage schlechter, aber einige Fragmente (Arlt: Neues zum 
Neuen Lied) und jüngere Handschriften, die nachweislich auf älteren Vorlagen beruhen (Arlt: 
Festoffizium), belegen die Verbreitung des Liedtypus.  



 carmina pulchra de beata virgine | 291 

  

gen conductus,9 cantilena, cantio. Bei einem großen Teil handelt es sich um 
Tropen – Zusätze oder Erweiterungen zu älteren, feststehenden liturgischen 
Gesängen. Auch sonst erweitern, ergänzen und schmücken die Lieder die fest-
stehenden Texte, Gesänge und Handlungen.10 Sie treten u. a. in einigen Hand-
schriften für herausgehobene bzw. aufwendig gestaltete Feiern auf, wie z. B. die 
Klerikerfeste des weihnachtlichen Festkreises. Bei anderen Liedern ist kein 
Bezug auf einen vorgegebenen Text vorhanden, bisweilen stellen ihn Rubriken 
her. Wulf Arlt hat diese gottesdienstlichen Lieder des zwölften Jahrhunderts mit 
einer in einigen der Texte anzutreffenden Formulierung als Nova cantica oder 
als ‚Neue Lieder‘ bezeichnet.11  

Neuartig sind zuerst formale Eigenschaften: Die Texte sind strophisch, was 
sie von älteren Tropen in Prosa12 und der älteren Sequenz unterscheidet. Die 
Versgestaltung achtet zumeist genau auf die Verteilung der Akzente, auf den 
Strophenbau ist große Sorgfalt verwendet. Der Reim wird konsequent einge-
setzt. Dabei wird nicht nur auf seine Reinheit geachtet, sondern der Reim ge-
winnt für den Text eine strukturierende, formprägende Funktion und ist nicht 
mehr nur schmückender Klang-Zusatz. Mit dieser Beachtung der sprachlichen 
Klanggestalt geht ein neuer melodischer Stil einher. Er lässt sich vereinfachend 
beschreiben mit Bevorzugung von Terzschritten, klar hörbarer Modalität, Zu-
sammenfall von Wortakzenten mit den für den Modus wesentlichen Tönen und 

|| 
9 Zum conductus-Begriff vgl. Handschin; Kornrumpf: Der Conductus, S. 249 mit Anm. 2; März; 
Reckow; Traub.  
10 In der Germanistik ist es im Anschluss an Janota: Studien, S. 5‒32 u. S. 52‒54, üblich ge-
worden, als ‚liturgisch‘ nur approbierte bzw. unverzichtbare Texte des Gottesdienstes zu be-
zeichnen; vgl. Kraß. Ich spreche hier daher vom ‚gottesdienstlichen‘ Lied, nicht vom ‚liturgi-
schen‘, denn die Lieder gehörten nicht zum unverzichtbaren Bestand liturgischer Texte. Das ist 
eine Verlegenheitslösung insofern, als ‚gottesdienstlich‘ und ‚liturgisch‘ sonst als Synonyme 
aufgefasst werden und die Unterscheidung bspw. im Englischen (‚liturgical song‘, siehe oben, 
Anm. 3, S. 290) nicht funktioniert. Zur Problematik eines verengten Liturgie-Begriffs siehe 
Harnoncourt. Zur Entwicklung des mittelalterlichen Verständnisses von Liturgie vgl. Ange-
nendt: Geschichte, S. 351‒515; ders.: Offertorium, S. 297‒304 u. S. 358‒389. Ein knapper Über-
blick dazu findet sich in meiner Basler Dissertation ‚Geistliche Lieder in stolliger Strophenform 
zwischen Latinität und Volkssprache. Studien zu einer lyrisch-musikalischen Formtradition im 
späten vierzehnten Jahrhundert ausgehend von den Eigendichtungen unter den geistlichen 
Liedern des Korpus Mönch von Salzburg‘, hier das Kapitel ‚Deutschsprachige Gesänge im 
Gottesdienst‘ (Drucklegung in Vorbereitung). Vgl. in diesem Band auch den Beitrag von Gerd 
Dicke, S. 233‒264.  
11 Vgl. Arlt: Nova Cantica; ders.: Das eine Lied. Arlt schließt dabei an Steinen: Kosmos, S. 252 
an, der den neuartigen Gestaltungsimpetus auch in der volkssprachlichen, weltlichen Lied-
kunst ausmacht. 
12 Zum Tropus vgl. Hiley, S. 196‒238; Schmitz-Gropengießer; Stäblein, Haug. 



292 | Stefan Rosmer 

  

Aufteilung und Kontrastierung von Versen bzw. melodischen Abschnitten 
durch die Lage im Oktavraum.13 Über diese allgemeinen Charakteristika hinaus 
sind die gottesdienstlichen Lieder des zwölften Jahrhunderts ausgesprochen 
individuelle Gebilde: Jedes Lied hat eine eigene Form mit einer eigenen Melo-
die. Vor allem aber wird ein neues Verhältnis fassbar von Melodie und Text, die 
genau aufeinander abgestimmt erscheinen. Das unterscheidet das Lied vom 
älteren Hymnus, mit dem es die Eigenschaft der Strophigkeit teilt.14 Ab dem 
späten elften Jahrhundert sind also ‒ neben Hymnus, Sequenz15 und den nicht 
versifizierten liturgischen Texten ‒ bei der Erforschung der gottesdienstlichen 
Poesie und ihres Verhältnisses zu volkssprachlichen Texten die Gattung und 
das Gestaltungsmodell ‚Lied‘16 mit einzubeziehen.  

3 Das gottesdienstliche Lied im späten 

Mittelalter und der Begriff der cantio  

Die Geschichte des gottesdienstlichen Liedes nach dem zwölften Jahrhundert ist 
nicht gut erforscht: Die frühe Hymnologie stand längeren Tropen skeptisch 
gegenüber, weil sie den als bedeutsam und wesentlich bewerteten Text zu ver-
drängen oder zu überwuchern schienen; Lieder bewertete sie daher tendenziell 
als unrechtmäßige Eindringlinge.17 Außerdem war die Gattung jünger, damit 
weniger ehrwürdig als Hymnus und Sequenz oder gar der gregorianische Cho-
ral. In der Musikgeschichte lag ein Schwerpunkt auf der Erforschung der frühen 
Mehrstimmigkeit, die Conductus im Notre Dame-Repertoire fanden daher Auf-
merksamkeit. Ihr Zusammenhang mit dem monodischen Lied wie auch die 

|| 
13 Vgl. Arlt: Nova Cantica; Hiley, S. 241‒248.   
14 Vgl. Arlt: Hymnus.  
15 In der frühen Phase des Liedes bestehen, was die melodische Stilistik und das Melodie-
Text-Verhältnis angeht, Gemeinsamkeiten zwischen dem ‚Neuen Lied‘ und der Sequenz der 
Übergangszeit sowie der Jüngeren/Viktorinischen Sequenz (siehe Arlt: Sequence). Lied und 
Jüngere Sequenz sind auch in einem gemeinsamen Kontext liturgischer Erneuerung zu sehen 
(vgl. Fassler, S. 58‒134). Formal lassen sich Lied und Sequenz aber klar abgrenzen. Zudem 
begegnet bei der Sequenz die Mehrfachverwendung von Melodien (Fassler, S. 178‒182; Ein 
Jahrtausend, Bd. 2, S. 17), was beim Lied im elften und zwölften Jahrhundert nicht der Fall ist.  
16 Arlt: Hymnus, S. 136, betont, dass das Lied dabei „zumindest kompositorisch das attrakti-
vere Modell“ gewesen sei.  
17 Vgl. AH 20, S. 5; AH 47, S. 5‒17; Ein Jahrtausend, S. VII‒X.  



 carmina pulchra de beata virgine | 293 

  

langlebige Tradition des monodischen Komponierens selbst fanden erst in 
jüngster Zeit größere Aufmerksamkeit.18  

In die Forschung wurden Texte und Melodien, die man aus heutiger Sicht 
als einstimmige gottesdienstliche Lieder des vierzehnten und fünfzehnten Jahr-
hunderts bezeichnen würde, als cantiones eingeführt. Dreves war bei der Arbeit 
an den Analecta hymnica in Handschriften tschechischer Bibliotheken auf eine 
Art spätmittelalterlicher geistlicher Lieder aufmerksam geworden, die ihm un-
bekannt war,19 und taufte sie Cantiones bohemicae. Der Begriff cantio fand in 
Hymnologie und Musikgeschichte20 Anwendung für lateinische Lieder aus dem 
vierzehnten und fünfzehnten Jahrhundert ‒ wobei die Gattung zumeist als Neu-
erung des Spätmittelalters galt ‒ und erhielt so Eingang in die germanistische 
Forschungsdiskussion.21 Im Gefolge von Dreves cantio-Definition in der Blüten-
lese aus den Analecta hymnica, nach der es sich bei der cantio um ein außerli-
turgisches Lied handle, das in die Liturgie eingedrungen sei,22 hielt man die 
cantiones für ein primär außerhalb der Liturgie gepflegtes, gleichwohl weit 
verbreitetes Genre. Dieser Auffassung kam entgegen, dass lateinisch cantio 
schlicht Lied/Gesang bedeutet, und daher auch lateinische Lieder als cantio 
bezeichnet wurden, die nicht für gottesdienstliche Zwecke geschaffen wurden 
und auch sonst nichts mit dem gottesdienstlichen Traditionsstrang zu tun hat-

|| 
18 Meine Beschäftigung mit dem gottesdienstlichen Lied kam durch die Arbeit an den geistli-
chen Eigendichtungen im Korpus Mönch von Salzburg zustande. Unter ihnen finden sich neun 
Lieder in großen stolligen Strophen (Die geistlichen Lieder des Mönchs, G 10, G 11, G 12, G 20, G 
23, G 33, G 36, G 37 u. G 38). Wachinger, S. 127‒130, bezeichnet diese als ‚Meisterlieder‘, ein 
Begriff, der einerseits durch ihre Strophenform, andererseits „von der Rezeption her“ begrün-
det ist (ebd., S. 128): Die Lieder wurden in Meisterliedersammlungen aufgenommen und erhiel-
ten dort auch Tonnamen (zu den Hss. vgl. Schanze: Meisterliche Liedkunst; ders.: Art. 
,Meisterliederhandschriftenʻ). Offen bleibt die Frage, ob auch produktionsseitig die Meister-
Tradition für den Mönch und seinen Umkreis eine Rolle spielten. Kornrumpf (briefl. zitiert in 
Wachinger, S. 129) vermutet einen Zusammenhang zur Kontrafakturpraxis; Brunner: Tradition, 
S. 260‒261, weist als alternativen Traditionszusammenhang auf die sogenannte cantio hin. 
Daher waren lateinische Liedtraditionen des späten vierzehnten und frühen fünfzehnten Jahr-
hunderts, in denen stollige Strophen verbreitet waren, zunächst genauer in den Blick zu neh-
men. Zum Korpus Mönch von Salzburg vgl. in diesem Band den Beitrag von Britta Bußmann, S. 
137‒156.  
19 Vgl. AH 1, S. 1. 
20 Vgl. Caldwell; Černý; Irtenkauf: Das Seckauer Cantionarium; Klöckner, S. 137; Schlager; 
Stäblein, S. 74‒76; Strohm, S. 327‒333.  
21 Vgl. Brunner: Tradition; Janota: Studien.  
22 Ein Jahrtausend, S. X.  



294 | Stefan Rosmer 

  

ten, wie z. B. weltliche Texte. Daraus resultierte ein weiter, gleichwohl zutref-
fender Begriff von cantio als einstimmiges lateinisches Lied.23  

Dabei geriet aber aus dem Blick, dass ein Großteil der von Dreves edierten 
Lieder für den gottesdienstlichen Gesang vorgesehen war, und ihr liturgischer 
Kontext und der Traditionszusammenhang zu den Liedern des zwölften Jahr-
hunderts wurden leicht übersehen. Weil aufgrund der Melodik, die sich deutlich 
von der des gregorianischen Chorals unterscheidet, angenommen wird, dass 
das gottesdienstliche Lied einen engeren Kontakt zu volkssprachlichen Liedtra-
ditionen aufwies,24 bestand eine Neigung, der cantio als Gattung eine allenfalls 
oberflächliche Verbindung zur Liturgie zuzugestehen und sie generell in die 
Nähe zu ganz unterschiedlichen Liedtraditionen in verschiedenen Volksspra-
chen zu rücken. Dagegen ist festzuhalten, dass ein beträchtlicher Teil dessen, 
was als cantio firmiert, in Handschriften für den gottesdienstlichen Gesang 
überliefert ist, so dass an der Verwendung im liturgischen Kontext kein Zweifel 
besteht.25 Daneben gibt es selbstverständlich auch viele cantiones, carmina und 
cantica, die nicht in liturgischen Handschriften überliefert sind und deren Texte 
keine Nähe zur Liturgie vermuten lassen.26  

Die Kontinuität zum ‚Neuen Lied‘ des zwölften Jahrhunderts zeigt sich da-
ran, dass hochmittelalterliche gottesdienstliche Lieder auch in liturgischen 
Gesanghandschriften des vierzehnten und fünfzehnten Jahrhunderts überliefert 
sind und dort gemeinsam mit nicht früher überlieferten, wahrscheinlich jünge-
ren Liedern stehen. Auch in ihrer gottesdienstlichen Funktion setzen die Lieder 
des vierzehnten und fünfzehnten Jahrhunderts die Tradition des hochmittelal-
terlichen Liedes fort.27  

|| 
23 Vgl. Černý, Sp. 389. 
24 Für den deutschsprachigen Bereich gibt es einige Formübernahmen aus der Volkssprache 
ins Lateinische. Vgl. dazu Kornrumpf: Deutschsprachige Liedkunst.  
25 Im Rahmen der Dissertation habe ich ein Vergleichskorpus von lateinischen Liedern in 
stolliger Strophenform zusammengestellt, um der Frage nach den Traditionslinien der geistli-
chen Mönch-Lieder in stolligen Strophen nachgehen zu können. Dazu wurden 32 Handschrif-
ten aus dem Zeitraum ca. 1200‒1450 mit einem Schwerpunkt auf dem Zeitraum ca. 1375‒1450 
ausgewertet. Bei der Mehrzahl der Codices handelt es sich um Handschriften für den Gesang im 
Gottesdienst, sie enthalten nicht nur Lieder, sondern auch Melodien zum Ordinarium missae, 
Antiphonen und Sequenzen. Vor allem enthalten diese Handschriften meines Untersuchungs-
korpus eine große Anzahl an gottesdienstlichen Liedern, während die nicht-liturgischen Hand-
schriften nur kleinere Sammlungen oder wenige Lieder enthalten.  
26 Ein in der Germanistik bekanntes Beispiel für eine nicht-gottesdienstliche Handschrift mit 
cantiones, die großteils Sangspruchtöne verwenden, ist die Augsburger Cantiones-Sammlung 
(vgl. mit weiterer Lit. Augsburger Cantiones-Sammlung, S. 9‒37). 
27 Vgl. Hiley, S. 250; Schlager, S. 286. 



 carmina pulchra de beata virgine | 295 

  

Andererseits wird man nicht erwarten, dass diese spätmittelalterlichen Lie-
der genau gleich gestaltet sind wie Lieder des zwölften Jahrhunderts, sondern 
dass die Gattung sich entwickelt hat: Es traten neue Melodiestile auf und neue 
strophische Formen kamen in Gebrauch, Einflüsse aus der artifiziellen Mehr-
stimmigkeit und aus volkssprachlichen Liedtraditionen sind nachweisbar. Vor 
allem ist mit zeitlichen, regionalen und lokalen Ausprägungen zu rechnen. 
Innerhalb der lateinischen Dichtung dürften Wechselwirkungen zwischen got-
tesdienstlicher und nicht-gottesdienstlicher Poesie eher die Regel als die Aus-
nahme und die Grenzen fließend gewesen sein. Insgesamt handelt es sich um 
ein großes, vielgestaltiges Korpus, das zu großen Teilen der literatur- und mu-
sikwissenschaftlichen Erschließung und Interpretation harrt.28  

Ich möchte im Folgenden vier marianische Lieder genauer in den Blick 
nehmen und anhand dieser Beispiele demonstrieren, was für das gottesdienstli-
che Lied im vierzehnten und fünfzehnten Jahrhundert charakteristisch ist. Auf 
solchen Beschreibungen können Untersuchungen zum Verhältnis deutschspra-
chiger Texte zu den lateinischen gottesdienstlichen Liedern aufbauen. Meine 
Auswahl und Kenntnis spätmittelalterlicher gottesdienstlicher Lieder beruht auf 
dem Material, das im Rahmen meiner Dissertation gesammelt und ausgewertet 
wurde. Dieses war zwar umfangreich, aber alles andere als umfassend.29  

4 Marianische gottesdienstliche Lieder: 

Texte und Melodien 

4.1 Maria videns angelum  

Der Agnus dei-Tropus Maria videns angelum ist in zwei Handschriften des drei-
zehnten und vierzehnten Jahrhunderts aus dem süddeutschen Raum überlie-
fert.30  

|| 
28 Für das in Böhmen überlieferte spätmittelalterliche Repertoire liegen Studien vor: Eben; 
Hankeln; Mužik; Nechutová; Plocek: Eine neu aufgefundene Sequenz; ders.: Zwei Studien; 
Spunar; Vidmanová, Plocek; Vlhová: Ordinariums-Tropen; dies.: Sequentiar; Vlhová-Wörner: 
Fama; dies.: Die späten Ordinariumstropen; dies.: Záviš.  
29 Da die stolligen Strophen in der Dissertation im Zentrum des Interesses stehen, verzichte 
ich hier auf die Analyse von Liedern in stolligen Strophen.  
30 Graz, UB, Cod. 756, fol. 197r (Seckau, 1345) = GR; Stuttgart, Württemb. Landesbibl., HB I 95, 
fol. 43r (Umkreis der süddeutschen Benediktinerabteien St. Blasien, Muri und Engelberg, 1. 
Hälfte 13. Jh., siehe Irtenkauf: Zum Stuttgarter Cantionarium) = ST; beide Hss. mit adiastemati-



296 | Stefan Rosmer 

  

Agnus dei (qui tollis peccata mundi) 
Maria videns angelum,  I, 1 
Deitatis nuncium, 
Per spiritus umbraculum  
Virgo concepit filium.  4 
(Miserere nobis). 

Agnus dei (qui tollis peccata mundi) 
Maria Ihesum generans, II, 1 
Quem Iohannes predicans, 
Reges de Saba veniunt, 
Aurum, tus, mirram offerunt.  4 
(Miserere nobis). 

Agnus dei (qui tollis peccata mundi) 
Per virginalem filium31  III, 1 
Fit nobis hic auxilium, 
His cunctis circumstantibus 
Et nobis celebrantibus.  4 

(Dona nobis pacem). 

In die Anrufung Christi als Lamm Gottes werden ein kurzer Bericht über Emp-
fängnis und Geburt Jesu und eine Beistandsbitte interpoliert. Während die erste 
Strophe durchgereimt ist und vielleicht in den Reimsilben den /u/-Klang der 
Worte agnus und mundi des tropierten Texts aufnimmt, haben die folgenden 
Strophen je zwei Reimpaare. Auch hier dominiert der /u/-Klang. Alle Verse en-
den mit proparoxytonischer Kadenz. Vom Text her scheint ein Gebrauch an 
einem der erwähnten Feste wahrscheinlich (Annuntiatio, Epiphanias), die 
Handschriften machen dazu keine Angabe. Im Text wird in der Beistandsbitte 
die gottesdienstliche Sprechsituation besonders deutlich, die zelebrierenden 
Kleriker bitten für sich und alle ‒ cunctis circumstantibus ‒, die an der Feier 
teilnehmen. Zwischen altem und neuem Text besteht auf den ersten Blick nur 
wenig Zusammenhang. Im liturgischen Ablauf werden durch den Einschub die 
Erinnerung an den Kreuzestod und der zentrale Gedanke von Jesu Sterben als 
stellvertretendem Opfer unmittelbar mit der Erinnerung an Verkündigung und 
Geburt zusammengerückt.  

|| 
schen Neumen. Edition des Liedes: AH 47, S. 403, Nr. 464. Text hier nach ST, der Text des 
Agnus dei ist in Klammern ergänzt.  
31 GR hat nuncium: um die Wiederholung des Reimwortes filium der ersten Strophe zu vermei-
den? Mit dem nuncius virginalis ist wohl auch in GR Jesus Christus gemeint, nicht der Engel.  



 carmina pulchra de beata virgine | 297 

  

4.2 Flos candens oritur de spina  

Dieser Sanctus-Tropus ist in insgesamt elf Handschriften vom dreizehnten bis 
ins frühe sechzehnte Jahrhundert überliefert.32  

 

Notenbeispiel 1: Flos candens oritur33  
Rubrik in PR: Istud Sanctus canitur in festis sancte Marie: in As[s]umpcione, in Purificacione et 

in aliis festis, quibus officium peragitur de domina 

|| 
32 Neun Hss. in Geistliche Lieder und Gesänge, Bd. II,1, S. 56; zu ergänzen: Engelberg, Stifts-
bibl., Cod. 314, fol. 108v (= ENG); Graz, Universitätsbibl., Cod. 756 (= GR), fol. 196v; Krakau, Bibl. 
Jagiellońska, Berol. Mus. ms. 40580, fol. 48r (= KR). Hier sind außerdem verwendet: Innsbruck, 
Universitätsbibl., Cod. 457, fol. 102v‒103r (= INN); München, BSB, Cgm 716, fol. 139v‒140r (= 
MÜ); Prag, Nationalbibl., V H 11, fol. 46v‒47v (PR); Vyšší Brod/Hohenfurth, Bibl. des Zisterzien-
serklosters, Cod. 42, fol. 77r‒78r (= VB).  
33 Melodie und Text nach INN, Interpunktion und Großschreibung von mir.  



298 | Stefan Rosmer 

  

Sanctus  
Flos  I, 1 
candens oritur de spina,  
deus deitate trina 
de34 regina  
Maria.35   5 

(Sanctus) 
Ros  II, 1 
mundum divinus rigavit,36 
qui peccatorum culpas37 lavit; 
Christum38 pavit 
Maria.   5 

(Sanctus)  
Nos,  III, 1  
Ihesu,39 dignare salvare,40 
ut te41 possimus collaudare, 
exaltare42  
Maria.43  5  
(Dominus deus sabaoth. Pleni sunt celi […]).44 

|| 
34 de ] te GR. 
35 I,4‒5: De Maria / regia ENG. 
36 rigavit ] rigavis KR, perflavit ENG. 
37 culpas ] crimina GR. 
38 Christum ] illum ENG. 
39 Ihesu ] Ihesum PR VB, deum ENG. 
40 salvare ] laudare ENG VB.  
41 te ] fehlt ENG.  
42 exaltare ] radiert, jetzt unleserlich (et placare?) VB, te regnare GR, de virgine KR. 
43 Maria ] Mariam MÜ VB.   
44 Ich gebe einen Übersetzungsvorschlag:  

I (Ich nehme Ellipse des oritur in der zweiten Vershälfte an; oritur ist Prädikat zu flos und 
zu deus): „Heilig! Die weiß glänzende Blume entspringt unter den Disteln und Gott als dreiei-
nige Gottheit aus der Königin Maria.“ Wenn man die Strophe als in den Nominalsatz Sanctus 

[…] dominus deus sabaoth eingebettet auffasst, könnte man übersetzen: „Heilig ist die weiß 
glänzende Blume, sie entspringt unter den Disteln wie Gott als dreieinige Gottheit aus Maria.“ 
In GR ist der Text verderbt.   

II: „Heilig ist der göttliche Tau, der die Vergehen der Sünder abwäscht, er benetzt die 
Welt; Maria zog Christus auf“ (ENG: „Heilig ist der göttliche Tau, er durchweht die Welt, er 
wäscht die Schuld der Sünder ab, ihn zog Maria auf“).  

III: „Heilig! Jesus, entschließe dich uns zu retten, damit wir dich loben und erhöhen kön-
nen, durch Maria“ (MÜ: „Heilig! Jesus, entschließe dich uns zu retten, damit wir dich loben 



 carmina pulchra de beata virgine | 299 

  

Auf die Gestaltung der drei kurzen Strophen, die den Sanctus-Rufen folgen, ist 
offensichtlich große Sorgfalt verwendet. Zunächst sind sie durch einen Korn-
reim verbunden, der markant an den Strophenbeginn gesetzt ist und eine ganze 
Melodiezeile füllt. Am Ende jeder Strophe steht ‚Maria‘ als Refrainwort,45 das 
ebenfalls eine ganze Melodiezeile beansprucht. Dem einsilbigen Kornreim steht 
ein dreifacher paroxytonischer Reim in den folgenden Versen gegenüber; dem 
korrespondiert der Wechsel zwischen sprachlich kurzen und langen Versen 
bzw. auf Seite der Melodie zwischen stark melismatischen und überwiegend 
syllabischen Melodiezeilen. Auch auf die vokalische Klangqualität der Reime 
scheint geachtet worden zu sein: Die zweisilbigen Reime auf -ina und -avit in 
Strophe II und III verwenden die Vokale /i/ und /a/ des Refrainworts ‚Maria‘. 
Die -are Reime in Strophe III sind davon ein klangliches Echo. Ihnen kontras-
tiert in allen drei Strophen der dunkle /o/-Klang des ersten Verses.  

Modal steht das Lied im authentischen F-Modus, als Gerüsttöne sind F, a, c 
betont. Sie treten als aufsteigende Terzenkette gleich zu Beginn auf und domi-
nieren danach die drei mittleren Zeilen. Vers 2 greift die F-a-c-Kette syllabisch 
auf, was in Vers 4 wiederholt wird. Die Mittelzeile (Vers 3) beginnt mit dem 
höchsten Ton des Liedes f und bewegt sich im oberen Ambitusbereich. Die me-
lismatischen Schluss- und Anfangszeilen rahmen die mittleren Zeilen und en-

|| 
und Maria erhöhen können“). Weil dignare nicht als Imperativ zu dignari erkannt, sondern als 
Infinitiv aufgefasst wurde, ist in ENG, PR und VB der Text verderbt. ENG: „Heilig! Wir würdigen 
und loben Gott, damit wir loben und erhöhen können, durch Maria“ [?]; PR: „Heilig! Wir wür-
digen und erlösen Jesus [??], damit wir dich [?] loben und erhöhen können, durch Maria“; VB: 
„Heilig! Wir würdigen und loben Jesus, damit wir dich [?] loben und Maria [uns geneigt ma-
chen können?]“. Die Lesart III,4 te regnare in GR bleibt mir gänzlich unverständlich.  
45 ENG liest in der ersten Strophe de Maria / regia. Inhaltlich ist diese Variante sinnvoll (‚aus 
der königlichen/königsgleichen Maria‘ statt ‚aus der Königin Maria‘), die Refrain-Wirkung des 
Wortes Maria ist damit aber empfindlich gestört. Ich vermute, dass in einer Vorlage der Nasal-
strich über /i/ unleserlich war, so dass die Lesart de regia / Maria (I,4‒5) zustande kam und der 
Schreiber metri et melodiae causa die Worte umstellte, weil er die falsche Betonung *regía 
beseitigen wollte, so dass mit dé María / régia Vers- und Wortakzent nicht auseinanderfielen. 
Die Betonung Mária (bzw. metrisch Marĭa), die in allen übrigen Hss. auftritt, ist dagegen als 
poetische Lizenz gelegentlich belegt (siehe Stotz, Bd. 3, Buch 7, § 96.6) und dürfte daher als 
unanstößig gegolten haben. Im vorliegenden Fall ermöglichte das ausgedehnte Melisma zu-
dem Màría zu betonen und so Vers- und Wortakzent gerecht zu werden.  

Derselbe Schreiber von ENG, dem ich in Strophe I metrische Aufmerksamkeit zutraue, war 
aber offenbar nicht um einen sinnvollen Text bemüht oder er hatte bereits eine schlechte Vor-
lage, die er nach seinen Kräften besserte. Strophe III in ENG ergibt offensichtlich wenig Sinn; in 
Strophe II,2 passt das perflavit schlecht zum ros; wurde der ros mit dem Heiligen Geist assozi-
iert und daher das zum Heiligen Geist passend scheinende perflavit gewählt? Zum Schreiber S3 
von ENG vgl. Engelberg Codex 314, S. 34‒35.   



300 | Stefan Rosmer 

  

den jeweils auf der Finalis F, während die Mittelzeilen offen auf c enden. An-
fangs- und Endmelisma schreiten den Ambitus der None C bis d aus. Während 
sich das Anfangsmelisma gleich zu Beginn zum d aufschwingt, beginnt das 
Schlussmelisma im unteren Ambitusbereich, in welchem F umspielt wird, wie 
es das Anfangsmelisma ähnlich am Ende aufweist. Der große Aufschwung liegt 
beim Schlussmelisma in der Mitte, es fällt dann langsamer zur Finalis F ab. F, a, 
c sind auch hier betont. Statt Terzen herrschen aber fallende Sekundschritte 
vor, was eine stärkere Schlusswirkung hervorruft.  

Die Strophenstruktur und die Faktur der Melodie sind in Entsprechung zu 
Satzbau und Inhalt gebracht: Während die drei mittleren Verse den Text inhalt-
lich vorwärts schreiten lassen und auch die Melodie in ihrer syllabischen Faktur 
vorwärts schreitet, kommt in den beiden langen Melismen auf einem Wort der 
lineare Fortgang des Textes und seines syntaktischen Sinngefüges zeitweise 
zum Stillstand. Der Wechsel zwischen syllabischen und melismatischen Versen 
rückt so die beiden Substantive des Strophenbeginns jeweils mit dem Refrain-
wort ‚Maria‘ zusammen. Bei einem aufmerksam-erinnernden Hören entsteht ein 
enger akustischer Bezug der Worte Flos – Maria, Ros – Maria, Nos – Maria, 
wobei Blume und Tau gängige Symbole oder Präfigurationen Marias bzw. der 
jungfräulichen Empfängnis sind. Während die klingende Form Blume, Tau, das 
Gemeinde-Wir und Maria zusammenrückt, bezieht der Satzbau des Textes die 
Anfangsworte aber immer auf Gott bzw. Christus. Der flos, der unter den Disteln 
hervorscheint, ist der dreieinige inkarnierte Gott. Der göttliche ros, der von den 
Sünden reinigt, ist Christus.46 In Strophe III wendet sich das Gemeinde-Wir 
nicht an Maria, sondern mit der Bitte um Rettung direkt an Christus.  

Die syntaktische Konstruktion und ihre Semantik reagieren so auf die Situa-
tion, das Sanctus marianisch tropieren zu wollen. Die Sanctus-Rufe sind litur-
gisch an Gott gerichtet. Die Einschübe so zu formulieren, dass sich die Akklama-
tion Sanctus auf Maria bezöge, wäre an dieser Stelle der Liturgie unmittelbar vor 
dem Canon missae wohl theologisch nicht unproblematisch. Der Text erweitert 
das Sanctus, indem er gängige Mariensymbole aufruft und sie auf Christus und 
das Inkarnationsgeschehen bezieht. Damit weist er auf Marias Rolle im Heilsge-
schehen hin, behält den Lobpreis der Engel, in den die Menschen an dieser 

|| 
46 Ich würde hier in Vers II,4 der Lesart illum in ENG den Vorzug geben, weil mit ihr der Sinn-
zusammenhang deutlicher und enger wird und die kurze Strophe wiederum einen ganzen Satz 
umfasst. Allerdings steht illum nur in ENG. Sofern man diese bessere auch als die ursprüngli-
che Variante ansehen wollte, wird der ohnehin nicht einfache Versuch, ein Stemma der 
Textüberlieferung zu erstellen, beträchtlich verkompliziert. Da Christum nicht sinnwidrig ist, 
ist ein Eingriff in den Text von INN nicht angebracht.    



 carmina pulchra de beata virgine | 301 

  

Stelle einstimmen, aber Gott selbst vor. In der Klangstruktur der Strophen wird 
jedoch der Bezug auf Maria wesentlich verstärkt. Beim Hören überlagern sich 
die Vorstellungen von Blume, Tau, Gemeinde und Maria. Die melodische Form 
produziert so einen – nur beim Hören und Singen erfahrbaren – Sinnüber-
schuss. So betrachtet ist dieser kleine Tropus mehr als nur ein schmückendes 
Ornament der feierlichen Liturgie.  

4.3 Ave hierarchia  

Ein Lied und sein Bezugstext können deutlich längere Gebilde ergeben als die 
ersten beiden Beispiele. Das ist der Fall bei Ave hierarchia. Das Lied tritt mit 
zwei verschiedenen Bezugstexten auf. In einer Handschrift wird es mit der Se-
quenz Mittit ad virginem47 kombiniert, in einer anderen mit der Antiphon Salve 

regina.48 Ansonsten ist es als selbstständiges Lied aufgezeichnet.49  
Der Text des Ave hierarchia ist ein Glossenlied auf das Ave Maria, dessen 

Worte jeweils am Beginn der Strophen stehen. Es ergibt sich dadurch beim Ein-
schub in die Antiphon wie in die Sequenz ein Gewebe unterschiedlich alter 
marianischer Texte. Die textlichen Funktionen von Ave hierarchia kann man als 
Erweiterung und Ausschmückung einerseits, als Ergänzung andererseits be-
schreiben. Als Tropus zum Salve regina erweitert das Lied die Antiphon. Der 
Text von Ave hierarchia besteht überwiegend aus preisenden Anreden Marias 
und der Bitte um Gnade, Beistand und Fürsprache, ergänzt um knappe heilsge-
schichtliche Referate. Mit dem Text wird gepriesen, gegrüßt und gebeten, ge-
nauso wie es der Text des Salve regina tut. Die Einschübe sind dabei deutlich 
länger als der zugrundeliegende Text: auf einen Satz des Salve regina (z. B. Salve 

regina misericordie oder Ad te suspiramus gementes et flentes in hac lacrimarum 

valle) folgen zwei Strophen des Lieds. Im Fall der Kombination mit Mittit ad 

virginem bildet Ave hierarchia dagegen einen Kontrast. 

|| 
47 Prag, Bibl. des Nationalmus., XII A 1, fol. 30r‒32v; ediert in Geistliche Lieder und Gesänge, 
Bd. II,1, S. 235‒238, Nr. 216 A; diese Edition bleibt handschriftennah. Dem Textschreiber in XII 
A 1 oder seiner Vorlage unterlaufen allerdings einige offensichtliche Fehler, so werden bei 
Mittit ad virginem die Konjunktivformen der a-Konjugation zu Indikativen ‚korrigiert‘, bei den 
weniger geläufigen Formen der übrigen Konjugationsklassen unterbleibt dies; vgl. daher für 
Mittit ad virginem auch AH 54, S. 296, Nr. 191. Ave hierarchia auch in AH 1, S. 93‒94, Nr. 55.   
48 Hohenfurth, Bibl. des Zisterzienserklosters, Cod. 42, fol. 145r; ediert in Geistliche Lieder und 
Gesänge, Bd. II,1, S. 238‒241, Nr. 216 B. Dies ist die älteste Überlieferung des Liedes aus dem 
ersten Viertel des fünfzehnten Jahrhunderts. 
49 Zwölf weitere Handschriften in Geistliche Lieder und Gesänge, Bd. II,1, S. 240.  



302 | Stefan Rosmer 

  

 

Notenbeispiel 2: Doppelversikel I und II der Sequenz Mittit ad virginem und Strophe 1‒2 von 
Ave hierarchia50  

|| 
50 Text der Sequenz nach AH 54, S. 296, Nr. 191. Melodien sowie Text von Ave hierarchia nach 
Prag, Bibl. des Nationalmus., XII A 1, fol. 30r‒32v; Abkürzungen aufgelöst, Gebrauch von ‹v› 



 carmina pulchra de beata virgine | 303 

  

Lied,  III  Gracia divina  
  de superna sina,  
  virginum regina, 
  veniam propina, 
  tu celerius    aurem huc inclina.  

Lied,  IV  Plena, dulcorosa, 
  dona fer annosa, 
  nostre legis glosa,  
  ne sis odiosa  
  te penentibus,    mater graciosa. 

 IIIa  Foras eiciat  
  Mundanum principem 
   Matremque faciat  
  Secum participem  
  Patris imperii.  

 IIIb Exi, qui mitteris, 
  Haec dona dissere, 
   Revela veteris  
  Velamen literae 
   Virtute nuntii. 

Lied,  V  Dominus plasmavit  
  Adam, qui peccavit, 
  quod malum piavit,  
  quando te vocavit  
  et in utero    beatificavit.  

Lied,  VI  Tecum tunc redemit,  
  mundum, quem exemit,  
  zabulon qui fremit  
  nobisque et emit, 
  ut nos aleret.    postea redemit.   

 IVa Accede, nuntia,  
   Dic Ave cominus,  
   Dic plena gratia,   
   Dic tecum Dominus 
  Et dic ne timeas.  

|| 
und ‹u› nach Lautwert normalisiert. In I,4 von Ave hierarchia steht in der Hs. respice nos quia, 
dies ist mit den übrigen Hss. zu dia emendiert; in VII,3 steht deitatis mola, dies ist zu stola 
emendiert.   



304 | Stefan Rosmer 

  

 IVb Virgo, suscipias 
   Dei depositum,  
  In quo perficias  
  Castum propositum  
   Et votum teneas  

Lied,  VII Benedicta sola  
  de superna scola, 
  deitatis stola  
  nos a fece cola,  
  nostri criminis    purgatrix et mola. 

Lied,  IX51 Inter mulieres 
   tu sola adheres,  
  deo velud heres,   
  ut manu teneres   
  primogenita,    quibus nos impleres. 

 Va  Audit et suscipit  
  Puella nuntium,  
  Credit et concipit 
  Et parit filium,  
  Sed admirabilem,  

 Vb  Consiliarium 
   Humani generis  
  Et Deum fortium  
  Et patrem posteris  
  In fide stabilem. 

Lied,  X Benedictus digne  
  pneumatis in igne 
  verbum per insigne, 
  quod tibi benigne 
  missus Gabriel    tulit tam benigne. 

Lied,  XI  Ventris tui fructus 
  celitus conductus, 
  per patrem instructus  
  et in mundum ductus,  
  carnem sumere,    postea reductus.   

|| 
51 Strophe VIII der anderen Hss. fehlt: Tu pia vocaris / plena nunc solaris / et in fluctu maris / te 

consociaris, / mater omnium et sanctificaris. 



 carmina pulchra de beata virgine | 305 

  

 VI  Qui nobis tribuat  
  Peccati veniam,  
  Reatus diluat  
  Et donet patriam  
  In arce siderum.  

Lied,  XII  Tuum per iuvamen 
  pater, natus, flamen  
  iudicis examen  
  nobis det solamen 
  ne nos terreat,    sed salvet nos. Amen.  

Die Sequenz weist einen erzählenden Gestus auf: Erzählt wird von der Aussen-
dung des Engels, seinem Gruß an Maria, ihrer Antwort, der Überwindung der 
Natur durch die Inkarnation bis zur Erlösungshoffnung in den Schlussversikeln. 
Allerdings erfolgt dieses Erzählen durchweg im Präsens, schon das erste Wort 
des Textes setzt im Präsens ein. Teilweise sind die am Heilsgeschehen Beteilig-
ten direkt angesprochen ‒ an den Engel heißt es: ‚Ziehe aus!‘ und ‚Tritt her-
an!‘,52 an Maria, sie solle das göttliche Gut annehmen.53 Größere Partien des 
Textes stehen im Konjunktiv Präsens: Der König der Ehren möge die Natur 
überwinden und den Fürst der Welt vertreiben.54 Der Text projiziert dadurch in 
der Perspektive der Sprechenden bzw. Singenden das, was aus der längst ge-
schehenen Heilsgeschichte bekannt ist, in eine ersehnte Zukunft. Man ist als 
Sänger oder aufmerksamer Hörer bei den wachgerufenen Ereignissen der Heils-
geschichte gleichsam dabei, sieht sie immer knapp voraus und wünscht, dass 
sie eintreten. Im Schlussversikel wendet sich diese Wunsch-Haltung in die nun 
tatsächlich gegenwärtige Zukunftshoffnung auf Erlösung von den Sünden und 
Eingang in die himmlische Heimat. Heils-Vergangenheit und Heils-Hoffnung 
sind so in eigentümlicher Weise verschränkt.55  

Die eingeschobenen Strophen von Ave hierarchia erzählen dagegen kaum, 
sondern ergänzen die Sequenz um die Sprechakte des Bittens und Lobens. Dem 
Ineinander von vergegenwärtigter Heilsgeschichte und -erwartung der Sequenz 

|| 
52 IIIb Exi, qui mitteris […]; IVa Accede, nuntia, / Dic Ave cominus, / Dic plena gratia.  
53 IVb Virgo, suscipias / Dei depositum (Text nach AH 54, S. 296, Nr. 191).  
54 IIa Naturam superet / Natus rex gloriae, / Regnet et imperet.  
55 Die Übersetzung im Mönch-Korpus (Mönch von Salzburg, G 13) und die Oswald von Wol-
kenstein zugeschriebene (Die Lieder Oswalds, S. 319‒321, Nr. 130) imitieren diese Überblen-
dung von Heilsvergangenheit und Heilshoffnung nicht, sondern stehen mit Ausnahme der 
Apostrophe des Engels bzw. Marias im Präteritum. Vgl. zu diesen Übersetzungen auch den 
Beitrag von Andreas Kraß in diesem Band, S. 193‒219. 



306 | Stefan Rosmer 

  

fügt das Lied nach jedem Doppelversikel die zeitliche Dimension des unmittel-
baren Hier und Jetzt der Anrufung und des Jubels hinzu. Das temporale Gefüge 
wird dadurch noch komplexer; sinnvoll entfaltet es sich im Rahmen der liturgi-
schen Feier, die auf die thematisierten Heilsereignisse Bezug nimmt.56  

Auf die Gestaltung eines Kontrasts zu Antiphon bzw. Sequenz zielt die Me-
lodie. Da sowohl Salve regina als auch Mittit ad virginem mit seinen Doppel-
versikeln melodisch immer weiterschreiten, kommt durch die immer gleiche, elf 
oder zwölf Mal wiederholte Strophenmelodie ein melodischer Refraineffekt 
zustande.57 Weiter besteht ein Klanggegensatz auch im Textmetrum: Das jünge-
re Lied58 Ave hierarchia bildet im Gegensatz zu Sequenz und Antiphon deutlich 
einen streng akzentuierenden, alternierenden Versgang aus, wobei jeder Vers 
mit betonter Silbe beginnt.59 Melodisch lassen sich die Sequenzverse als ausba-
lancierter und geschlossener charakterisieren. Zwar gibt es größere Intervall-
schritte, sie werden aber stets durch Gegenbewegung ausgeglichen. Alle Verse 
schließen melodisch klar ab, sie überschreiten in der Regel nicht den Ambitus 
einer Sexte, Terzen werden nicht bevorzugt. Im Lied geht die melodische Bewe-
gung dagegen gleich zu Beginn über die Versgrenze hinaus. Die Bewegungs-
richtung wird über längere Melodiephrasen beibehalten, nach dem wiederhol-
ten c über (yerar)-chia reicht der melodisch-rhythmische Impetus bis zum Ende 
des dritten Verses. Im Lied sind die Töne G, c, e, g mit c als Finalis dominierend 
und bilden ein festes modales Gerüst.60  

|| 
56 Mittit ad virginem gehört nach AH 54, S. 296, Nr. 191 zu Annuntiatio. Hohenfurth, Bibl. des 
Zisterzienserklosters, Cod. 42, fol. 145r, hat für Ave hierarchia die Rubrik In Adventu ad missam 

Rorate (Geistliche Lieder und Gesänge, Bd. II,1, S. 240, Nr. 216 B).  
57 Beim Salve regina war der melodische Gegensatz wahrscheinlich besonders deutlich, in der 
Hohenfurther Handschrift ist allerdings keine Melodie zum Salve regina aufgezeichnet, so dass 
eine genaue Beurteilung dieses Falls nicht möglich ist. 
58 Mittit ad virginem ist seit dem zwölften Jahrhundert überliefert, Ave hierarchia zuerst im 
ersten Viertel des fünfzehnten Jahrhunderts.  
59 Das bedingt an wenigen Stellen eine ungrammatische Betonung einzelner Wörter (germa-
nistisch gesprochen: eine Tonbeugung): I,5 érrantes; V,3: malúm; VIII,1 piá (Text nach AH 1, S. 
93‒94, Nr. 55). Dies konnte beim Vortrag der syllabischen Melodie bei gleicher Länge der Tö-
ne/Silben deutlich abgemildert werden. Zur Metrik rhythmischer lateinischer Dichtung vgl. 
Norberg, S. 81‒186, bes. S. 81‒88 u. 113‒118.  
60 Im Notenbeispiel 2 handelt es sich um einen auf C transponierten F-Modus. In anderen Hss. 
stehen die Melodien auf F, vgl. Historická antologie, S. 6‒7 u. S. 41‒42.   



 carmina pulchra de beata virgine | 307 

  

4.4 O Maria mater Christi  

Bei den vorangehenden drei Beispielen waren die Strophen der Lieder kurz. 
Zwar handelte es sich um sorgfältig gestaltete, aber doch eher kleine und ein-
fach gebaute Strophen. Die strukturelle und semantische Komplexität resultier-
te aus der Kombination mit anderen Gesängen und der Einbettung in den litur-
gischen Sinn- und Handlungszusammenhang. Beim dritten Beispiel kam durch 
die Kombination und die Anzahl der Lied-Strophen ein Gesamtgebilde von gro-
ßer Länge zustande.  

Das letzte Beispiel, O Maria mater Christi virgo pia, ist dagegen für sich ein 
langer, melodisch und im Strophenbau anspruchsvoller Gesang. Textlich han-
delt es sich um eine Reihung lobpreisender Apostrophen Marias unter Verwen-
dung gängiger Attribute und Symbole und einiger bittender Anrufungen. Er 
wird in einer Handschrift einem Zawissius zugeschrieben, den Hana Vlhová-
Wörner mit dem Prager Kanoniker Záviš von Zapy identifiziert.61 Die Entste-
hungszeit liegt demnach im dritten Viertel des vierzehnten Jahrhunderts. Die 
erste Strophe des Liedes ist in vierzehn Handschriften überliefert, in zwei Hand-
schriften folgen zwei weitere Strophen, die aber um zwei Verse kürzer sind.62 
Diese Erweiterung dürfte noch im vierzehnten Jahrhundert erfolgt sein.63 Die 
Strophe ist in sich gegliedert, wobei die Melodien von zwei Versblöcken variie-
rend wiederholt werden. Betrachtet man nur das Formschema A B1 B2 C1 C2 D 
könnte man auch von einem sequenz- oder leichartigen Gebilde sprechen.64 
Offensichtlich wurde der Gesang aber zumindest einmal als große Strophe auf-
gefasst und um weitere ergänzt.65  

|| 
61 Vlhová-Wörner: Záviš. Sie diskutiert kritisch die ältere Ansicht Mužiks, nach welcher der 
auch in anderen Hss. genannte Autor Záviš nicht mit dem Prager Kanoniker identisch sein 
könne.   
62 Siehe Geistliche Lieder und Gesänge, Bd. II,1, S. 87‒88, Nr. 83. Die dort genannte Hs. Bres-
lau, Dombibl. (Biblioteka Kapitulna), Cod. 58 (Neumarkter Kantionale) lag mir nicht in Abbil-
dung vor; die Aussage, dass in Strophe II und III jeweils zwei Verse fehlen, gilt also nur für 
Lübeck, Stadtbibl., Ms. theol. lat. 2° 16.  
63 Die Hs. Lübeck, Stadtbibl., Ms. theol. lat. 2° 16 wird auf um 1400 datiert. Nach dieser Hs. 
ediert in AH 21, Anhang 1, S. 193‒194, Nr. XI.  
64 In der tschechischen Musikwissenschaft werden solche Strophen gelegentlich als 
‚Leich‘/‚lejch‘ bezeichnet. Allerdings begegnet ‚Leich‘ in diesem Kontext auch für Strophen, die 
man germanistisch als ‚stollig‘ bezeichnet. Letztere Verwendung geht auf Dreves zurück, der 
im ersten Band der Analecta hymnica Lieder mit stolligen Strophen als ‚Leich‘ bezeichnete. 
Siehe Kornrumpf: Ave pulcherrima, S. 163, Anm. 27.  
65 In Geistliche Lieder und Gesänge, Bd. II,1, S. 88, ist das Wort Strophe im Apparat daher in 
Anführungszeichen gesetzt. Die Erweiterung umfänglicher einstrophiger Lieder um weitere 



308 | Stefan Rosmer 

  

 

Notenbeispiel 3: O Maria mater Christi virgo pia 

|| 
Strophen ist an sich kein Einzelfall. Die fehlenden zwei Verse in den Strophen II und III sind 
vielleicht ein echtes Versehen, hinter dem keine Bearbeitungsabsicht steht.   



 carmina pulchra de beata virgine | 309 

  

 

Notenbeispiel 3 (Fortsetzung): O Maria mater Christi virgo pia66  

|| 
66 Ich gebe Melodie und Text nach Lübeck, Stadtbibl., Ms. theol. lat. 2° 16, fol. 8r‒11r, weil hier 
zwei weitere Strophen überliefert sind. In Strophe I sind gegenüber dem hier edierten Text die 



310 | Stefan Rosmer 

  

Eya pixis apotece,  II, 1  
mellicatum sine fece 
cyropum propina, 
confectum et vina 
sincibratum medicina   5 
[ --- ]   6 
[ --- ]   7 
confortativa divina.   8 
Salve, filia syon da geralegodion  
confortando corda dyacameron,  10 
quod intulit emplastrum vulneri tryphon,  
Apothecaria dans electuria  
egrotanibus cunctis ob nepharia  
ac unguentorum aperi cellaria.  
Per sagittas spoliantum mortem nos inibimus,   15 
ne nos inungas vulneri peribimus.  
summa nacio nos inungas oleo rosaceo  
Ac tua nos inebriat potacio.  
Eya, domina inunge vulnera,  
infirmos visita, nobis confer tua medicamina,  20 
ut tecum letemur tis precamina,  
virgo Maria.  

Ach, me dignare,  III, 1  
te laudare digna,  
Virginum virgo benigna 
tuo nato nos consigna  
ne sis nobis ut prenigna  
[ --- ]   6 
[ --- ]   7 
sed crucis pelle maligna.   8 
Vale, virgo Maria, celi hostaria  
Christi regis archicancellaris  10 
atque summi pontificis vicaria. 
Vale pulchrum lilium placa tuum filium, 
ut clamorem audiat humilium  
ut tecum letemur post hoc exilium.  
Virgo prudens, ad celorum dirige nos limina   15 

|| 
Verse 15‒16 und 17‒18 (die Formteile C1 und C2) vertauscht, die Reihenfolge der Verse in der 
Hs. ist: […] 14, 17, 18, 15, 16, 19 […]. Die Umstellung erfolgt nach den Hss. Prag, Nationalbibl., 
XIV G 17, fol. 185v‒186v und Prag, Nationalbibl., V H 11, fol. 13r‒14r. Edition von Text und Melo-
die nach V H 11 bei Vlhová-Wörner: Záviš, S. 234‒235 (dort eine Sekunde höher nach E trans-
poniert, in der Hs. auf D). Für den schwierigen Text der Strophen II und III vgl. auch den Text 
mit mehreren Konjekturen in AH 21, Anhang 1, S. 193‒194, Nr. XI. 



 carmina pulchra de beata virgine | 311 

  

ac venenosa terge mortis crimina.  
stella maris lux solaris singularis es vere,  
Tua me dignitas coheret canere.  
O virgo, florum flos, canentes audi nos  
ac diligentes hos, ne zelantum nobis ingruat chaos.  20 
Salve, regina, fouentesque clericos  
et perduc nos ad tuum natum.  

Vom Text her lässt sich die erste Strophe zunächst in vier Abschnitte gliedern, 
die jeweils mit einer Anrufung Marias beginnen, an die sich eine Aufzählung 
von Ehrentiteln anschließt (V. 1: O Maria, V. 9: Salve domina, V. 15: O iocunda, 
V. 21: O dulcissima).67 Innerhalb dieser Großabschnitte bilden Reime und Melo-
dien weitere Unterabschnitte.  

Der A-Teil (Vers 1‒8) erweist sich durch die stark ausgeprägte Melismatik 
und die stabile E-Modalität als zusammengehörig. Melodisch gliedert er sich in 
einen ersten Block (Vers 1‒4), in dem alle Zeilen auf der Finalis E enden, und 
einen zweiten (Vers 5‒8), in dem sich offene (Zeilenfinalis h) mit geschlossenen 
Zeilen (Zeilenfinalis E) abwechseln. Insgesamt bewegt sich im A-Teil ein Vers im 
oberen, der folgende im unteren Ambitusbereich, wobei die hohen Verse den 
Gesamtambitus schrittweise nach oben erweitern, der Spitzenton f′ wird erst in 
Vers 7 über cu-(ratrix) erreicht. Das Reimschema überspielt die musikalische 
Zweigliedrigkeit (vier Einzelzeilen vs. zwei Zeilenpaare), die Anrede Marias als 
Mutter und Jungfrau umfasst zwei Verse, denen die Reimtirade -atrix folgt, mit 
diesen Reimworten tritt Marias Beziehung zu den Menschen als Helfende und 
Vergebende in den Vordergrund.  

Der B-Teil (Vers 9‒14) ist zweiteilig, da die Melodie der Verse 9‒11 (B1) in 
den Versen 12‒14 (B2) variierend wiederholt wird. Die beiden Unterabschnitte 
sind jeweils durch dreifachen Reim gebunden, wobei die Verse 9‒11 den /a/-
Klang des Beginns aufgreifen. Der B-Teil beginnt kontrastierend, indem er tief 
auf C einsetzt; er bewegt sich insgesamt im unteren Ambitusbereich. Mit den 
Zeilenfinales a und D setzt er auch modal einen Kontrast. Die Melismatik ist 
gegenüber dem A-Teil zurückgenommen, die Verse bestehen aus zwei melo-
disch kürzeren Phrasen, denen im Abschnitt B2 auch Binnenreime korrespon-
dieren (V. 12: alcior/lacior, V. 13: purior/profundior). Textlich münden die Anru-
fungen Marias als Helferin im A-Teil nach weiteren preisenden Apostrophen 
zum Ende des Abschnitts B1 ‒ und damit ziemlich genau in der Mitte der Stro-
phe ‒ in die erste direkte Bitte dele nostra peccamina, die erst im Schlussteil 

|| 
67 Das o Maria zu Beginn von Vers 14 ist dagegen in die Reihe der rühmenden Komparative 
integriert und zögert die höchste Stufe des Lobs ‒ ‚heiliger als alle Heiligen‘ ‒ etwas hinaus.   



312 | Stefan Rosmer 

  

(Vers 19) wiederholt und erweitert wird. Der Abschnitt B2 kehrt inhaltlich zum 
Lobpreis zurück, der sich im C-Teil (Vers 15‒18) fortsetzt. Dieser ist wiederum 
durch Melodiewiederholung zweigeteilt. Auch er setzt kontrastierend ein, nach 
dem tiefen B-Teil nun hoch auf c, wobei die Melodie des Beginns von Vers 7 
wiederholt wird (c-d-e-e, Vers 15 und 17).  

Der abschließende D-Teil greift melodische Bausteine des C-Teils und des B-
Teils auf: Die Wendung über nostros visita, flagita in Vers 20 stimmt mit der 
Melodie in Vers 15/17 überein (ab tu es bzw. omnium), die ihrerseits an die Verse 
11/14 anschloss (über [peti]-mus bzw. [Mari]-a). Vers 21 verwendet zudem den 
Aufstieg g-h-d, der in Vers 11/14 und 16/18 auftrat. Der B-Teil brachte einen 
Wechsel von kürzeren Melodiephrasen, die im oberen und unteren Ambitusbe-
reich stehen, Formteil C dagegen langsam abfallende Zeilen. Dieser Kontrast in 
der melodischen Kontur, der zuvor zwischen zwei Strophenteilen bestand, wird 
im D-Teil in die direkte Folge von zwei Versen (Vers 19‒20) zusammengezogen.  

Die Schlusszeile greift in ihrer starken Melismatik auf das Gestaltungsprin-
zip des A-Teils zurück und wiederholt einen Melodieabschnitt des ersten Verses 
(vgl. Vers 22 über exilium mit Vers 1: Ende des Melismas über ‚O‘ und Melismen 
über ‚Maria‘; g-E-C-D-E-F-E-D-E). In den beiden Schlussversen wird der E-Modus 
erneut bekräftigt. Der D-Teil hat also stark rekapitulierenden und abschließen-
den Charakter. Inhaltlich liegt der Akzent nach dem ausgedehnten Lobpreis 
nun auf der Bitte um Beistand und Fürsprache.  

5 Zusammenfassung 

Ein nicht unbeträchtlicher Teil dessen, was in Literatur- und Musikwissenschaft 
bisweilen als spätmittelalterliche cantiones firmiert, sollte treffender als gottes-
dienstliche Lieder angesprochen werden. Viele spätmittelalterliche lateinische 
geistliche Lieder gehören in einen liturgischen Kontext und ordnen sich in die 
im späten elften Jahrhundert begründete Gattungstradition ein. Die vier Beispie-
le wollten Perspektiven auf die interpretatorische Erschließung des spätmittel-
alterlichen liturgischen Liedes aufzeigen. Die Lieder erweisen sich als ausge-
sprochen vielgestaltig in Melodik, Strophik und textlicher Faktur. Gemeinsam 
sind ihnen eine sorgfältige Gestaltung der Reime und des Strophenbaus, eine 
Berücksichtigung der sprachlichen Klanggestalt des Textes und ein fein abge-
stimmtes Zusammenspiel von Melodik, Strophenbau und Satzbau. In den Tex-
ten dominiert insgesamt ‒ dies ist eine vorläufige Einschätzung ‒ der Gestus des 
Preisens und Bittens; erzählende Texte, wie der von Mittit ad virginem, oder 



 carmina pulchra de beata virgine | 313 

  

auch Texte, die das betende Ich zu Meditation und Versenkung einladen, wie 
das Stabat mater dolorosa, sind unter den Liedern selten.  

Die Lieder entfalten ihr volles Sinnpotential in Bezug auf andere liturgische 
Texte und im liturgischen Handlungs- und Ereigniszusammenhang. Auf diesen 
reagieren sie in unterschiedlicher Weise: manche sehr präzise und subtil ‒ in 
diesen besonders gelungenen Fällen sind es nicht nur Lieder mit bemerkens-
werten Melodien, sondern sie können die Sinndimension feststehender Gesänge 
erweitern. Manche Lieder reagieren eher simpel auf ihren Kontext, indem sie 
nur das tun, was schon der Bezugstext tut, und diesen schlicht erweitern. Sie 
können mitunter auch reiner Schmuck, bloßer Zierrat sein, wobei aber eine 
solche Bewertung auch in die Irre führen kann, denn vielleicht war das Erwei-
tern, Vergrößern und Verschönern des Gotteslobs gerade kein unwesentliches 
Beiwerk.  

6 Ausblick  

Dass das spätmittelalterliche liturgische Lied für sich genommen ein untersu-
chenswerter und aufschlussreicher Gegenstand ist, konnten die voranstehen-
den Analysen hoffentlich verdeutlichen. Das liturgische Lied als Gegenstand der 
Forschung bedarf offensichtlich eines interdisziplinären Zugriffs, ein umfas-
sendes Verständnis ist nur unter Beteiligung von mediävistischer Musikwissen-
schaft, Liturgiegeschichte und mittellateinischer Philologie zu erreichen.  

Aber ist dieser Gegenstand auch von Interesse für die germanistische Medi-
ävistik? Die Frage ist zunächst in einer allgemeinen Hinsicht zu bejahen. Die 
Lieder waren ein bedeutsamer Bestandteil der mittelalterlichen Liturgie. Da 
diese ein prägender Teil der mittelalterlichen Kultur war, muss sich auch die 
Germanistik für sie interessieren ‒ gerade in ihrer Vielfalt sowie zeitlichen und 
lokalen Differenziertheit. Will man das Verhältnis von Liturgie und Volksspra-
che genauer beschreiben, kann man die Lieder nicht beiseitelassen. Jenseits 
dieses allgemeinen Interesses lässt sich als eine spezifische Fragestellung nam-
haft machen, dass die formale Vielgestaltigkeit des Liedes nicht nur für die 
Musik-, sondern auch für die Literaturwissenschaft die Möglichkeit bietet, den 
Wandel historischen Formdenkens zu erforschen ‒ beispielsweise, wenn man 



314 | Stefan Rosmer 

  

danach fragt, was denn eigentlich als Strophe aufgefasst wurde ‒ und diesen in 
Bezug zur Formgeschichte der volkssprachlichen Lyrik zu setzen.68   

In der Germanistik trat das liturgische Lied bisher vor allem in zweierlei 
Hinsicht und als cantio ins Bewusstsein. Zum einen hat Gisela Kornrumpf seit 
den 1970er Jahren mehrere cantiones nachgewiesen, die in der Strophenform 
mit deutschsprachigen Liedern oder Sangsprüchen übereinstimmen.69 Ihren 
Funden trat die Entdeckung der Augsburger Cantiones-Sammlung70 an die Sei-
te. Damit ist eine produktive Rezeption deutschsprachiger Strophenformen und 
Melodien im Lateinischen seit dem späten dreizehnten Jahrhundert bezeugt. 
Nicht immer ist aber das Deutsche die gebende Seite, in einigen Fällen ist eine 
Priorität des lateinischen Liedes anzunehmen, in anderen zumindest zu disku-
tieren. Die Bedeutung dieses kulturellen Austauschprozesses bedarf weiterer 
Untersuchungen und Diskussionen in der Forschung. Dabei wäre stärker als 
bisher in Rechnung zu stellen, dass erstens bei einigen der lateinischen 
Kontrafakturen zu deutschen Strophen eine Verwendung im Gottesdienst in 
Frage kommt und zweitens auf der lateinischen Seite eine ähnliche gottes-
dienstliche Liedgattung bereits vorhanden war. Zum anderen hat Johannes 
Janota darauf hingewiesen, dass einige deutschsprachige Lieder, die in Gottes-
diensten in Gebrauch waren, die Melodie lateinischer Lieder verwenden; teil-
weise übertragen sie den lateinischen Text, häufiger paraphrasieren sie ihn 
frei.71 Angesichts einer breiteren und genaueren Kenntnis des liturgischen Lie-
des ließe sich das Verhältnis deutscher Lieder zu den lateinischen differenzier-
ter beschreiben.72   

|| 
68 Innerhalb des Lateinischen gibt es offenbar eine wechselseitige Beeinflussung von Sequenz 
und Lied. Nicht nur nähern sich umfangreiche Strophen dem Formenbau der Sequenz an, es 
gibt auch Fälle, in denen Sequenzversikel zu einer stolligen Strophe umgruppiert wurden. 
Welche Rolle dabei der Leich spielte, wäre näher zu untersuchen. Auch für das Verständnis der 
Strophenformen und Melodien in der Jenaer und Kolmarer Liederhandschrift (vgl. dazu Brun-
ner: Formgeschichte) könnte das gottesdienstliche Lied aufschlussreiches Vergleichsmaterial 
bereitstellen.  
69 Kornrumpf: Eine Melodie; dies.: Deutsche Lieddichtung; dies.: Ein deutsches Marienlied; 
dies.: Deutschsprachige Liedkunst; dies.: Vom Hof zur Singschule; vgl. jetzt auch den Vorstoß 
von musikhistorischer Seite in Vlhová-Wörner: Die Spruchsang-Melodien, bes. S. 278‒283.  
70 Siehe oben, Anm. 26, S. 294. 
71 Vgl. Janota: Studien, S. 249‒251 und im Register unter Der tag der ist so freidenreich, Ein 

kind geboren ze bethlehem, Ein kindelein geboren, Ein spiegel der dreifaltikeit, Eya der grossen 

liewe/O du armer Judas, In des jares zirclikeit, Puer natus ist uns gar schon, Wir loben all das 

kindelein.  
72 Neues deutschsprachiges Material ließe sich am einfachsten ermitteln über ‚Geistliche 
Gesänge des deutschen Mittelalters‘. Allerdings ist dort erst bei jedem Lied zu untersuchen, ob 



 carmina pulchra de beata virgine | 315 

  

Als letzter Punkt kann die Frage angeführt werden, ob die Rezeption der 
verschiedenen liturgischen Gesangsgattungen im Deutschen in unterschiedli-
cher Weise verläuft. Von Hymnen und Sequenzen gibt es etliche Übertragun-
gen, das ‚Berliner Repertorium‘ wird darüber bald ausführlich informieren. 
Hymnenübersetzungen liegen auch als Sammlungen vor und es gibt volks-
sprachliche Hymnenerklärungen.73 Die gottesdienstlichen Lieder wurden ‒ so 
hat es bis jetzt den Anschein ‒ selten übersetzt, häufiger paraphrasiert oder nur 
die Melodie verwendet. Über die Gründe lässt sich vorerst nur spekulieren. Wa-
ren die Lieder mit ihrer Betonung des Lobpreises und teilweise wegen ihrer 
Kürze für volkssprachliche Frömmigkeitspraktiken wenig ergiebig? Hat dies mit 
einer anders gelagerten mittelalterlichen Einschätzung der Gattung ‚Gottes-
dienstliches Lied‘, beispielsweise einem geringeren Verbindlichkeits- und Ka-
nonisierungsgrad zu tun? War man an den ‚wichtigeren‘ Gattungen Hymnus 
und Sequenz eher interessiert? Oder waren die Lieder enger mit dem liturgi-
schen Zusammenhang verflochten und ließen sich daher schlechter in Gestalt 
einer volkssprachlichen Übertragung aus ihm herauslösen? Generell wäre auch 
bei Hymnen- und Sequenzübertragungen stärker danach zu fragen, ob eine 
Übertragung den liturgischen Zusammenhang berücksichtigt und in irgend-
einer Form reflektiert,74 oder ob sie nur am Text, losgelöst von der (Kleri-
ker-)Liturgie, interessiert ist. Oder sind Übersetzungen lateinischer gottesdienst-
licher Lieder nur unbekannt? Steckt vielleicht hinter manchem volkssprach-
lichen Reim- oder Prosagebet eigentlich ein lateinisches liturgisches Lied? Der 
Forschung könnte sich hier ein weitgehend unerschlossenes Feld eröffnen.  

Literaturverzeichnis 

Anderson, Warren u. a.: Art. ‚Hymn‘. In: The New Grove Dictionary of Music and Musicians. Hg. 
von Stanley Sadie. 2nd Edition. Bd. 12. London, New York 2001, S. 17‒35.  

Angenendt, Arnold: Geschichte der Religiosität im Mittelalter. 2. überarb. Aufl. Darmstadt 
2000.  

Angenendt, Arnold: Offertorium. Das mittelalterliche Meßopfer. Münster 2013 (Liturgie-
wissenschaftliche Quellen und Forschungen 101). 

|| 
von seinem Überlieferungszusammenhang her ein gottesdienstlicher Gebrauch wahrscheinlich 
ist, denn diese Edition enthält auch viele deutschsprachige Lieder ohne jeden Bezug zur Litur-
gie wie z. B. geistliche Sangsprüche und Meisterlieder.  
73 Vgl. Janota, Wachinger, S. 340–343.  
74 Vgl. bspw. zu zwei Übersetzungen aus dem Mönch-Korpus (G 5 und G 47) Quast, S. 141‒166.  



316 | Stefan Rosmer 

  

Arlt, Wulf: Das eine Lied und die vielen Lieder. Zur historischen Stellung der neuen Liedkunst 
des frühen 12. Jahrhunderts. In: Fs. für Rudolf Bockholdt zum 60. Geburtstag. Hg. von 
Norbert Dubowy, Sören Meyer-Eller. Pfaffenhofen 1990, S. 113–127. 

Arlt, Wulf: Ein Festoffizium aus Beauvais in seiner musikalischen und liturgischen Bedeutung. 
2 Bde. Köln 1970. 

Arlt, Wulf: Hymnus und ‚Neues Lied‘. Aspekte des Strophischen. In: Der lateinische Hymnus im 
Mittelalter. Überlieferung – Ästhetik – Ausstrahlung. Hg. von Andreas Haug, Christoph 
März u. a. Kassel u. a. 2004 (Monumenta Monodica Medii Aevi, Subsidia 4), S. 133–136. 

Arlt, Wulf: Neues zum Neuen Lied. Die Fragmente aus der Handschrift Douai 246. In: Sine 
musica nulla disciplina. Studi in onore di Giulio Cattin. Hg. von Franco Bernabei, Antonio 
Lovato. Padua 2006 (humanitas 4), S. 89–109 u. S. 503–504.  

Arlt, Wulf: Nova Cantica. Grundsätzliches und Spezielles zur Interpretation musikalischer Texte 
des Mittelalters. In: Basler Jb. für historische Musikpraxis 10 (1986), S. 13–62.  

Arlt, Wulf: Sequence and ,Neues Lied‘. In: La sequenza medievale. Atti del Convegno Interna-
zionale Milano 7‒8 aprile 1984. Hg. von Agostino Ziino. Lucca 1992 (Quaderni di San  
Maurizio 3: La musica a Milano), S. 3‒18.  

Augsburger Cantiones-Sammlung. Hg., übersetzt u. kommentiert von Michael Callsen.  
Hildesheim 2015 (Spolia Berolinensia 34).  

Brunner, Horst: Formgeschichte der Sangspruchdichtung des 12. bis 15. Jahrhunderts.  
Wiesbaden 2013 (Imagines Medii Aevi 34).  

Brunner, Horst: Tradition und Innovation im Bereich der Liedtypen um 1400. In: ders.: Annähe-
rungen. Studien zur deutschen Literatur des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. Berlin 
2008 (Philologische Studien und Quellen 210), S. 246–263 [Erstveröffentlichung 1979].  

Caldwell, John: Art. ‚Cantio‘. In: The New Grove Dictionary of Music and Musicians. Hg. von 
Stanley Sadie. 2nd Edition. Bd. 5. London, New York 2001, S. 58–59.  

Černý, Jaromír: Art. ‚Cantio‘. In: MGG2. Sachteil 2 (1995), Sp. 389–393.  
Crocker, Richard L., John Caldwell, Alejandro E. Planchart: Art. ‚Sequence‘. In: The New Grove 

Dictionary of Music and Musicians. Hg. von Stanley Sadie. 2nd Edition. Bd. 23. London, 
New York 2001, S. 91‒107.  

Eben, David: Die Bedeutung des Arnestus von Pardubitz in der Entwicklung des Prager  
Offiziums. In: Cantus Planus. Papers Read at the Fourth Meeting. Pécs, Hungary 1990. Hg. 
von László Dobszay, Ágnes Papp u. a. Budapest 1992, S. 571–577.   

Engelberg Stiftsbibliothek Codex 314. Kommentiert und im Faksimile hg. von Wulf Arlt, Mathias 
Stauffacher unter Mitarbeit von Ulrike Hascher. Winterthur 1986 (Schweizerische  
Musikdenkmäler 11).  

Fassler, Margot: Gothic Song. Victorine Sequences and Augustinian Reform in Twelfth-Century 
Paris. Cambridge 1993 (Cambridge Studies in Medieval and Renaissance Music).  

Fiala, Virgil Ernst, Wolfgang Irtenkauf: Versuch einer liturgischen Nomenklatur. In: Zeitschrift 
für Bibliothekswesen u. Bibliographie. Sonderheft 1 [1963] (Zur Katalogisierung  
mittelalterlicher und neuerer Handschriften. Hg. von Clemens Köttelwesch), S. 105–137.   

Geistliche Gesänge des deutschen Mittelalters. Melodien und Texte handschriftlicher Überlie-
ferung bis um 1530. In Verbindung mit Mechthild Sobiela-Caanitz, Cristina Hospenthal, 
Max Schiendorfer hg. von Max Lütolf. Kassel u. a. Bd. 1‒3, 5, 6. Kassel u. a. 2003–2009 
(Das deutsche Kirchenlied: Kritische Gesamtausgabe der Melodien. Abt. 2).  

Die geistlichen Lieder des Mönchs von Salzburg. Hg. von Franz Viktor Spechtler. Berlin, New 
York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germanischen 
Völker, N. F. 51). 



 carmina pulchra de beata virgine | 317 

  

Geistliche Lieder und Gesänge in Böhmen. Bd. II,1: Tropen und Cantiones aus böhmischen 
Handschriften der vorhussitischen Zeit 1300–1420. Bearbeitet von Brigitte Böse, Franz 
Schäfer. Hg. von Hans Rothe. Köln, Wien 1988 (Bausteine zur Geschichte der Literatur bei 
den Slaven 29/II,1).  

Geistliche Lieder und Gesänge in Böhmen. Bd. II,2: 1420–1475. Bearbeitet von Brigitte Böse, 
Franz Schäfer. Köln u. a. 2000 (Bausteine zur slavischen Philologie u. Kulturgeschichte. 
Reihe B: Editionen, Neue Folge 14).  

Handschin, Jacques: Conductus-Spicilegien. In: Archiv für Musikwissenschaft 9 (1952),  
S. 101–119.  

Hankeln, Roman: Eine Tegernseer (?) Handschrift des 15. Jahrhunderts im europäischen  
Kontext. Zu Zusammensetzung und Stil von D-Mbs cgm 716. In: Miscellanea Musicologica 
[Universita Karlova, Filosofická fakulta, katedra dějin hudby] 37 (2003), S. 111–131.  

Harnoncourt, Philipp: Gesamtkirchliche und teilkirchliche Liturgie. Studien zum liturgischen 
Heiligenkalender und zum Gesang im Gottesdienst unter besonderer Berücksichtigung 
des deutschen Sprachgebietes. Freiburg i. Br. 1974.  

Hiley, David: Western Plainchant. A Handbook. Oxford 1993.  
Historická antologie hudby v českých zemích (do cca 1530) / Historical Anthology of Music in 

the Bohemian Lands (up to ca 1530). Hg. von Jaromír Černý u. a. Prag 2005.  
Hughes, Andrew: Medieval Manuscripts for Mass and Office. A Guide to Their Organization and 

Terminology. Toronto 1982.  
Huglo, Michel: Art. ‚Liturgische Gesangbücher‘. In: MGG2. Sachteil 5 (1996), Sp. 1412–1437.   
Irtenkauf, Wolfgang: Das Seckauer Cantionarium vom Jahre 1345 (Hs. Graz 756). In: Archiv für 

Musikwissenschaft 13 (1956), S. 116–141.  
Irtenkauf, Wolfgang: Zum Stuttgarter Cantionarium HB I 95. In: Codices manuscripti. Zeitschrift 

für Handschriftenkunde 3 (1977), H. 1, S. 22–30. 
Ein Jahrtausend lateinischer Hymnendichtung. Eine Blütenlese aus den Analecta hymnica mit 

literarhistorischen Erläuterungen von Guido Maria Dreves. Nach des Verfassers Ableben 
revidiert von Clemens Blume. 2 Teile. Leipzig 1909. 

Janota, Johannes: Art. ‚Hymnus‘. In: RLW 2 (2000), S. 107‒110.  
Janota, Johannes: Studien zu Typus und Funktion des deutschen geistlichen Liedes im  

Mittelalter. München 1968 (MTU 23).  
Janota, Johannes, Burghart Wachinger: Art. ‚Hymnare und Hymnenerklärungen in deutscher 

Sprache‘. In: VL2 4 (1983), Sp. 338‒346.  
Jistebnický kancionál/Jistebnice Kancionál. MS. Praha, Knihovna Národního muzea, II C 7/MS. 

Prague National Museum Library, II C 7. Kritická edice/Critical Edition von Jaroslav Kolár, 
Anežka Vidmanová, Hana Vlhová-Wörner. 1. svazek/vol. 1: Graduale. Brno 2005  
(Monumenta liturgica bohemica 2).  

Klöckner, Stefan: Handbuch Gregorianik. Einführung in Geschichte, Theorie und Praxis des 
Gregorianischen Chorals. Regensburg 2009.  

Kornrumpf, Gisela: Ave pulcherrima regina. Zur Verbreitung und Herkunft der Melodie einer 
Marien-Cantio im Rostocker Liederbuch. In: Musik in Mecklenburg. Beiträge eines  
Kolloquiums zur mecklenburgischen Musikgeschichte. Hg. von Karl Heller u. a. Hildes-
heim u. a. 2000 (Studien u. Materialien zur Musikwissenschaft 21), S. 157–172.  

Kornrumpf, Gisela: Der Conductus Florens iuventus virginis des Johannes von Iglau. Piae  
cantiones Nr. 17 in einer Handschrift des 14. Jahrhunderts. In: Musik in Mecklenburg.  
Beiträge eines Kolloquiums zur mecklenburgischen Musikgeschichte. Hg. von Karl Heller, 



318 | Stefan Rosmer 

  

Hartmut Möller, Andreas Waczkat. Hildesheim u. a. 2000 (Studien u. Materialien zur  
Musikwissenschaft 21), S. 249–257.  

Kornrumpf, Gisela: Deutsche Lieddichtung im 14. Jahrhundert. Ein Aspekt der Überlieferung.  
In: dies.: Vom Codex Manesse zur Kolmarer Liederhandschrift. Aspekte der Überlieferung, 
Formtraditionen, Texte. Bd. I: Untersuchungen. Tübingen 2008 (MTU 133), S. 198–214 
[Erstveröffentlichung 1983].  

Kornrumpf, Gisela: Deutschsprachige Liedkunst und die Rezeption ihrer Formen und Melodien 
in der lateinischen Lieddichtung des Mittelalters. In: Gattungen und Formen des euro-
päischen Liedes vom 14. bis zum 16. Jahrhundert. Internationale Tagung vom 9. bis 12. 
Dezember 2001 in Münster. Hg. von Michael Zywietz, Volker Honemann u. a. Münster, 
New York u. a. 2005 (Studien u. Texte zum Mittelalter u. zur frühen Neuzeit 8), S. 111–118.  

Kornrumpf, Gisela: Ein deutsches Marienlied des 13. Jahrhunderts, eine Cantio – und eine 
Minnelied-Melodie? In: Fata Libellorum. Fs. für Franzjosef Pensel zum 70. Geburtstag. Hg. 
von Rudolf Bentzinger, Ulrich-Dieter Opitz. Göppingen 1999 (GAG 648), S. 101–112.  

Kornrumpf, Gisela: Eine Melodie zu Marners Ton XIV in Clm 5539. In: ZfdA 107 (1978),  
S. 218–230.  

Kornrumpf, Gisela: Vom Hof zur Singschule. Zur Geschichte eines Minnelied-Tons. In: dies.: 
Vom Codex Manesse zur Kolmarer Liederhandschrift. Aspekte der Überlieferung, Form-
traditionen, Texte. Bd. I: Untersuchungen. Tübingen 2008 (MTU 133), S. 245–256  
[Erstveröffentlichung 1979].  

Kraß, Andreas: Art. ‚Liturgische Texte‘. In: RLW 2 (2000), S. 491–493.  
Kruckenberg, Lori: Art. ‚Sequenz‘. In: MGG2. Sachteil 8 (1998), Sp. 1254–1286.  
Lateinische Conductus-Texte des Mittelalters. Hg. von Joseph Szövérffy. Ottawa 2000 (The 

Institute of Medieval Music. Wissenschaftliche Abhandlungen/Musicological Studies 74).  
Die Lieder Oswalds von Wolkenstein. Hg. von Karl Kurt Klein. 4., grundlegend neu bearb.  

Auflage von Burghart Wachinger. Berlin, Boston 2015 (ATB 55). 
März, Christoph: Art. ‚Lai, Leich‘. In: MGG2. Sachteil 5 (1996), Sp. 852–867. 
Melodien zum Ite missa est und ihre Tropen. Hg. von Wiliam F. Eifrig, Andreas Pfisterer. Kassel, 

Basel u. a. 2006 (Monumenta Mondica medii aevi 19). 
Moosburger Graduale. München, Universitätsbibliothek, 2° Cod. ms. 156. Faksimile mit einer 

Einleitung u. Registern. Hg. von David Hiley Tutzing 1996 (Veröffentlichungen der  
Gesellschaft für bayerische Musikgeschichte).  

Mužik, František: Die Tyrnauer Handschrift (Budapest Országos Széchenyi Könyvtár c. 1. m. ae. 
243). In: Acta Universitatis Carolinae. Philosophica et historica 2 (1965): Studie a  
materiály k dějinám starší české hudby, S. 5–44.  

Nechutová, Jana: Die lateinische Literatur des Mittelalters in Böhmen. Köln u. a. 2007  
(Bausteine zur slavischen Philologie u. Kulturgeschichte. Reihe A 59).  

Norberg, Dag: An Introduction to the Study of Medieval Latin Versification. Translated by Grant 
C. Roti, Jacqueline de La Chapelle Skubly. Edited with an Introduction by Jan Ziolkowski. 
Washington D.C. 2004 [Erstveröffentlichung als: Introduction à l’étude de la versification 
latine médiévale. Stockholm 1958]. 

Notre Dame and Related Conductus. Hg. von Gordon A. Anderson. 10 Bde. Henryville (USA), 
Ottawa (CAN) u. a. 1979–1988 (The Institute of Medieval Music. Gesamtausgaben/ 
Opera omnia 10).  

Plocek, Václav: Eine neu aufgefundene Sequenz von der Heiligen Dorothea und ihre Beziehung 
zu Jenštejns ‚Decet huius‘ (Ein Beitrag zur Geschichte der tschechischen Hymnodie).  
In: De musica disputationes Pragenses 1 (1972), S. 120–148.  



 carmina pulchra de beata virgine | 319 

  

Plocek, Václav: Zwei Studien zur ältesten geistlichen Musik in Böhmen. Unter Mitarbeit von 
Andreas Traub [Übersetzung von Rita Fazli]. Teil I: Texte und Analysen, Teil II: Noten und 
Abbildungen. Gießen 1985 (Bausteine zur Geschichte der Literatur bei den  
Slawen 27,1/2).  

Pöhlmann, Egert u. a.: Art. ‚Hymnus‘. In: MGG2. Sachteil 4 (1996), Sp. 464‒508.  
Quast, Bruno: Vom Kult zur Kunst. Öffnungen des rituellen Textes in Mittelalter und Früher 

Neuzeit. Tübingen 2005 (Bibliotheca germanica 58).  
Reckow, Fritz: Art. ‚Conductus‘. In: Handwörterbuch der musikalischen Terminologie. Lose-

blattsammlung. Zahlreiche Lieferungen in sechs Ordnern. Hg. von Hans Heinrich  
Eggebrecht, Albrecht Riethmüller. Wiesbaden, Stuttgart 1972–2005 [3. Auslieferung,  
Frühjahr 1974].  

Repertorium Troporum Bohemiae Medii Aevi. Hg. von Hana Vlhová-Wörner. Pars I: Tropi Proprii 
missae; Pars II: Tropi Ordinarii missae. Kyrie, Gloria; Pars III: Tropi Ordinarii missae.  
Sanctus. Prag: Editio Bärenreiter 2004, 2006, 2010.  

Schanze, Frieder: Art. ‚Meisterliederhandschriften‘. In: VL2 6 (1987), Sp. 342–356.  
Schanze, Frieder: Meisterliche Liedkunst zwischen Heinrich von Mügeln und Hans Sachs. Bd. I: 

Untersuchungen, Bd. II: Verzeichnisse. München, Zürich 1983 u. 1984 (MTU 82 u. 83).  
Schlager, Karlheinz: Cantiones. In: Geschichte der katholischen Kirchenmusik. Hg. von Karl 

Gustav Fellerer. Bd. 1: Von den Anfängen bis zum Tridentinum. Kassel, Basel u. a. 1972,  
S. 286–293. 

Schmitz-Gropengießer, Frauke: Art. ‚Tropus‘. In: Handwörterbuch der musikalischen Termino-
logie. Loseblattsammlung. Zahlreiche Lieferungen in sechs Ordnern. Hg. von Hans  
Heinrich Eggebrecht, Albrecht Riethmüller. Wiesbaden, Stuttgart 1972–2005 [40. Auslie-
ferung 2005].  

Spunar, Pavel: Das Troparium des Prager Dekans Vít (Prag Kapitelbibliothek, Cim. 4).  
In: Scriptorium. Revue internationale des études relatives aux manuscrits 11 (1957),  
S. 50–62.  

Stäblein, Bruno, Andreas Haug u. a.: Art. ‚Tropus‘. In: MGG2. Sachteil 9 (1998), Sp. 897–922.  
Stäblein, Bruno: Das Schriftbild der einstimmigen Musik. Leipzig 1975 (Musikgeschichte in 

Bildern, Bd. III, Lfg. 4). 
Steinen, Wolfram von den: Der Kosmos des Mittelalters. Von Karl dem Großen zu Bernhard von 

Clairvaux. Bern, München 1959.  
Stotz, Peter: Handbuch der lateinischen Sprache des Mittelalters. 5 Bde. München 1996–2004 

(Handbuch der Altertumswissenschaft. 2. Abteilung, 5. Teil).  
Strohm, Reinhard: The Rise of European Music 1380–1500. Cambridge, New York 1993.  
Traub, Andreas: Art. ‚Conductus‘. In: MGG2. Sachteil 2 (1995), Sp. 982–993. 
Vidmanová, Anežka, Václav Plocek: O quantum sollicitor. In: Hudební věda 10 (1973), H. 4,  

S. 301–319 [deutsche Zusammenfassung S. 319].  
Vlhová, Hana: Das Sequentiar der Arnestus von Pardubice: das Repertoire und sein Verhältnis 

zum Prager Ritus. In: Miscellanea musicologica [Universitas Carolina Pragensis. Facultas 
philosophica] 32 (2003), S. 69–88.  

Vlhová, Hana: Die Ordinariums-Tropen im Troparium des Prager Dekans Vít. In: Cantus Planus. 
Papers Read at the 7th Meeting Sopron 1995. Budapest 1998, S. 763–779.  

Vlhová-Wörner, Hana: Die späten Ordinariumstropen im Graduale aus Moosburg. In: Studies in 
Medieval Chant and Liturgy in Honour of David Hiley. Hg. von Terence Bailey, László 
Dobszay. Budapest, Ottawa 2007 (The Institute of Medieval Music. Wissenschaftliche  
Abhandlungen/Musicological Studies 87), S. 443–472.  



320 | Stefan Rosmer 

  

Vlhová-Wörner, Hana: Die Spruchsang-Melodien im Kontext des spätmittelalterlichen  
einstimmigen Komponierens in Mitteleuropa. In: Sangspruchdichtung um 1300. Akten der 
Tagung in Basel vom 7. bis 9. November 2013. Hg. von Gert Hübner, Dorothea Klein.  
Hildesheim 2015 (Spolia Berolinensia 33), S. 275‒292.  

Vlhová-Wörner, Hana: Fama crescit eundo. Der Fall: Domazlaus predicator, der älteste  
bekannte böhmische Sequenzendichter. In: Hudební věda 39 (2002), H. 4, S. 311–330.  

Vlhová-Wörner, Hana: Záviš, autor liturgické poezie 14. století. In: Hudební věda 44 (2007),  
H. 3–4, S. 229–260 [deutsche Zusammenfassung S. 260].  

Wachinger, Burghart: Der Mönch von Salzburg. Zur Überlieferung geistlicher Lieder im späten 
Mittelalter. Tübingen 1989 (Hermaea 57).  

Worstbrock, Franz Josef: Art. ‚Sequenz‘. In: RLW 3 (2003), S. 429‒431.  



  

| 

Abteilung 2: Frühe Neuzeit

 



  

 



  

Anja Becker, Julia Schmeer 

Ave maris stella  
Hans Sachs und Maria im Spannungsfeld 
von Tradition, Innovation und Reformation 

Mit einer Vorüberlegung zum Analysieren 
vormoderner Übersetzungen 

Andreas Kraß hat in seinen Studien zu deutschen Übersetzungen lateinischer 

Sequenzen, insbesondere des Stabat mater dolorosa, darauf hingewiesen, dass 

mittelalterlich-volkssprachliches Übersetzen sich als Adaptation vollzieht: Der 

Prätext werde hierbei an die konkrete Lebenssituation der zeitgenössischen 

Rezipienten angepasst, wobei vornehmlich pragmatische, literaturhistorische 

und frömmigkeitsgeschichtliche Faktoren bestimmend seien.1 Die meisten deut-

schen Sequenzübersetzungen emanzipieren sich deutlich von ihren lateini-

schen Vorlagen,2 daneben gibt es aber auch solche Versionen, die sich dem 

Prätext subordinieren, Kraß bezeichnet diese als ‚glossierende Adaptationen‘.3 

In diesem Beitrag sollen Übersetzungen des Marienhymnus Ave maris stella 

untersucht werden. Im Allgemeinen kann man feststellen, dass sich volks-

sprachliche Übertragungen lateinischer Hymnen weitaus weniger von ihren 

lateinischen Vorlagen emanzipieren, als dies bei deutschen Sequenzüberset-

zungen der Fall ist. Hier kommt die besondere Dignität und Erhabenheit des 

Hymnus zum Tragen, immerhin stellte bereits Augustin die feierlichen Preislie-

der Gottes auf eine Stufe mit den Psalmen.4 Das manifeste Bestreben, diese 

heiligen, im monastischen Stundengebet verankerten Gesänge möglichst un-

verändert in die Volkssprache zu übersetzen, verwundert deshalb nicht.  

Der dominant subordinative Gestus gegenüber dem Prätext hat die deut-

schen Hymnenübersetzungen allerdings zum ‚Stiefkind‘ der mediävistischen 

Forschung gemacht. Schließlich versprechen die Übertragungen mittelalterli-

cher Sequenzen mit ihren deutlich größeren Spielräumen mehr Erkenntnisge-

|| 
1 Vgl. Kraß: Spielräume sowie ders.: Stabat mater. 

2 Kraß unterscheidet fünf gebrauchsbedingte Adaptationstypen: dilatierende, simplifizieren-

de, paraphrasierende, modifizierende und assimilierende Adaptationen. Vgl. Kraß: Spielräu-

me, S. 101–104.  

3 Vgl. ebd., S. 104–106.  

4 Vgl. Janota, S. 108. 

DOI 10.1515/9783110475371-019,  © 2017 Anja Becker, Julia Schmeer. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



324 | Anja Becker, Julia Schmeer 

  

winn für den neuzeitlichen Interpreten. Deutsche Hymnenübersetzungen, die 

fast immer als ‚glossierende Adaptationen‘ einzuschätzen sind, weisen aber 

durchaus auch zaghafte Bearbeitungsmerkmale auf, „wie z. B. explizierende 

Zusätze, emphatische Interjektionen, abgewandelte oder aufgelöste Bilder“.5 

Letzterem, dem Umgang mit ‚bildlicher Rede‘ im translativen Prozess, soll in 

diesem Beitrag besondere Aufmerksamkeit gewidmet werden.  

Ein metaphernanalytischer Zugang, so wird argumentiert, kann auch solch 

scheinbar ‚schlichte‘, vorrangig auf Verständnis des Prätextes zielende Hym-

nenverdeutschungen dahingehend aufschließen, welche kognitiven Konzeptio-

nen von Maria sie dominant entwerfen, und ob sich diese mit denen des Aus-

gangstextes decken. Derart können Schlaglichter geworfen werden auf implizite 

Voreinstellungen, auf theologische Problemlagen und kontextuelle Faktoren 

wie z. B. vermutete Gebrauchssituationen. Für eine Paraphrase des Ave maris 

stella, die sich große Freiheiten herausnimmt, wie es bei Hans Sachs der Fall ist, 

gilt dies freilich ebenso, wenn nicht sogar im besonderen Maße.  

Zunächst muss betont werden, dass sich der hier gewählte metaphernana-

lytische Zugang erheblich von traditionellen rhetorischen Vorstellungen unter-

scheidet, welche die Metapher lediglich als einen Tropus unter anderen kennen 

bzw. oft unspezifisch mit dem Bildbegriff gleichsetzen. Auf Basis neuerer theo-

retischer Ansätze wird die Metapher als ein grundlegender sprachlich-kogni-

tiver Akt der Orientierung und Positionierung in der Lebenswelt angesehen; 

entsprechend sollte man ihre semantischen wie auch performativen Potentiale 

nicht unterschätzen.6 Auf sprachlicher Ebene muss die Metapher als Übertra-

gungsprozess verstanden werden, der einerseits auf der Ebene des Satzes ange-

siedelt ist und für den andererseits konstitutiv ist, dass an ihm zwei Elemente, 

der focus und der frame, bzw. der Sekundär- und Primärgegenstand, beteiligt 

sind.7 Diese Basisprämissen der sprachanalytischen Interaktionstheorie eines I. 

A. Richards und Max Black können am Beispielsatz ‚Maria ist eine Königin‘ 

expliziert werden: In dieser Aussage bildet der nicht-metaphorische Name ‚Ma-

ria‘ gemeinsam mit der Kopula ‚ist‘ den frame (Primärgegenstand), der durch 

das Fokuswort (Sekundärgegenstand) ‚Königin‘ eine kontextuelle semantische 

Bestimmung erhält. Der Bedeutungsreichtum der metaphorischen Aussage wird 

dadurch hervorgehoben, dass das Fokuswort ein „System miteinander assozi-

|| 
5 Kraß: Spielräume, S. 105.  

6 Eine ausführliche Darstellung des theoretischen Ansatzes in Becker: Mittelalterliches Text-

wissen, S. 31–36 sowie dies.: Remetaphorisierungen, S. 36–102.  

7 Vgl. hierzu und zum Folgenden: Richards sowie Black: Metapher und ders.: Mehr über die 

Metapher. 



 Ave maris stella | 325 

  

ierter Gemeinplätze“ aufruft,8 ,Königin‘ etwa: ‚Adel‘, ‚Pracht‘, ‚herrschen‘ usw. 

Dieser Implikationszusammenhang wird dann auf den Primärgegenstand der 

Aussage, hier also auf ‚Maria‘ projiziert,9 zugleich werden die mit dem Hauptge-

genstand der Aussage, also ,Maria‘, assoziierten Gemeinplätze auch auf die 

‚Königin‘ zurückprojiziert. Die metaphorische Übertragung läuft derart in beide 

Richtungen ab; Bedeutung entsteht in kontextueller Interaktion.  

Wenn eine Metapher gleichermaßen eine sprachliche wie kognitive Über-

tragungsleistung meint, dann muss man eine rein sprachanalytische Beschrei-

bungsweise um einen Zugriff erweitern, welcher den sie ebenfalls konstitutiv 

auszeichnenden mentalen Prozessen nachgeht. In ihrem ungemein populären 

Buch ‚Metaphors We Live By‘ haben George Lakoff und Mark Johnson nachge-

zeichnet, wie metaphorische Übertragungen auch auf mentaler Ebene ablaufen, 

und wie derartige Konzeptmetaphern unsere alltägliche Weltzuwendung grun-

dieren.10 Angesprochen ist solcherart die Übertragung eines mentalen Konzep-

tes auf ein anderes: Das mentale Konzept KÖNIGIN, die source domain, wird auf 

das mentale Konzept MARIA, die target domain, übertragen. Die konzeptuelle 

Metapher MARIA IST EINE KÖNIGIN schlägt sich in der religiösen Rede nun in zahl-

reichen sprachlichen Ausdrücken nieder: Sie möge sich als gnädig erweisen; 

ihren Königsmantel ausbreiten; zum Thron Gottes geleiten usw.11 Interessiert 

man sich für Konzeptmetaphern einer Kultur, dann sind auch Aussagen signifi-

kant, die man gemeinhin nicht als metaphorisch einstufen würde. Die scheinbar 

wörtlich gemeinten Aussagen: ‚Ihre Behauptungen sind unhaltbar‘, ‚Ich 

schmetterte sein Argument ab‘, ‚Seine Kritik traf ins Schwarze‘ – in ihnen allen 

schlägt sich die konzeptuelle Metapher ARGUMENTIEREN IST KRIEG nieder.12  

Eine solche theoretische Einstellung, die sprachanalytische und kognitive 

Metapherntheorien verbindet und somit gleichermaßen das rhetorische Unei-

gentlichkeitspostulat wie auch die unspezifische Gleichsetzung von Metapher 

und Bild verabschiedet hat, lehrt in der Analyse literarischer Textformationen 

auf Fokusworte zu achten, die die metaphorische Übertragung auslösen, und 

|| 
8 Black: Metapher, S. 70–71. 

9 Hierbei kommen Prozesse des filtering und screening zum Zuge; es werden also Aspekte des 

Primärgegenstandes betont, ausgeblendet oder auf charakteristische Weise miteinander ver-

bunden. Vgl. Black: Mehr über die Metapher, S. 393.  

10 Vgl. Lakoff, Johnson. 

11 Mit der Formatierung von Konzeptmetaphern in Großbuchstaben suchen Lakoff und John-

son diese bereits optisch von sprachlichen Metaphern bzw. sprachlichen Aussagen abzuheben 

und anzuzeigen, dass es sich hierbei um eine rein mentale Übertragung zweier Konzeptberei-

che aufeinander handelt. Vgl. Lakoff, Johnson, S. 11–14.  

12 Vgl. ebd., S. 12.  



326 | Anja Becker, Julia Schmeer 

  

darüber hinaus auch scheinbar unmetaphorische Aussagen auf die sie grundie-

renden Konzeptmetaphern hin zu befragen. Herausgearbeitet werden können 

so semantische Spielräume, die entstehen, wenn leichte Verschiebungen inner-

halb des metaphorischen Gefüges vorgenommen werden. Weiterhin kann man 

in dieser Perspektive aufmerksam werden auf kognitive Konzeptionen von Ma-

ria, die im Hintergrund den translativen Prozess steuern – auch bei äußerst 

vorlagentreuen, rein glossierenden Adaptationen.13 

Im ersten Teil des Beitrages geht es darum, die Produktivität eines derarti-

gen metaphernanalytischen Vorgehens aufzuweisen. Zunächst soll der lateini-

sche Hymnus näher betrachtet werden, danach eine spätmittelalterliche Prosa-

übertragung des Ave maris stella, die sich eng an ihren Prätext anschließt, in 

ihren Metaphern aber eine divergente Konzeption Mariens entwirft. Im zweiten 

Teil wird die Bearbeitung des Hymnus von Hans Sachs eingehend untersucht, 

die sich große Freiheiten gegenüber der lateinischen Vorlage herausnimmt; sie 

übersetzt und erläutert das Ave maris stella nicht nur, sondern fügt zahlreiche 

Metaphern aus der marianischen Tradition hinzu. Auch bei einer solchen Versi-

on, die stark auf Verfahren setzt, die man als Remetaphorisierungen beschrei-

ben kann,14 wird sich ein analytischer Zugang über die Metaphern als ergiebig 

erweisen.  

|| 
13 In meiner Habilitationsschrift konnte ich im Durchgang durch zahlreiche deutsche Über-

setzungen des Hymnus Veni creator spiritus herausstellen, dass sich in ihnen durchaus distink-

te Konzeptionen des Heiligen Geistes niederschlagen, obwohl sie sich eng an ihre lateinische 

Vorlage anbinden. Vgl. Becker: Remetaphorisierungen, S. 318–353.  

14 Mit Remetaphorisierung ist der Wiedergebrauch traditioneller Konzeptmetaphern in kon-

kreten sprachlichen Vollzügen gemeint. Mithin ist ein produktionsästhetisches Verfahren 

angesprochen, das besonders in religiöser Literatur zum Tragen kommt. Die Überliefertheit der 

Metaphern ist hierbei Bedingung der Möglichkeit sowohl für semantische Kreativität als auch 

für performative Wirkmacht, nicht deren Antagonist, wie die oft unspezifische Gleichsetzung 

von Traditionalität der Metapher mit ihrer ‚Leblosigkeit‘ suggeriert. Vgl. hierzu grundlegend 

Becker: Remetaphorisierungen; dies.: Pragmatische und lyrische Gebete.  



 Ave maris stella | 327 

  

1 Außer Glossierung nichts gewesen? 

Der Hymnus Ave maris stella und eine 

deutsche Prosaübersetzung  

Von wem der Marienhymnus Ave maris stella wohl im achten Jahrhundert ver-

fasst wurde, ist unbekannt.15 Der früheste Überlieferungszeuge ist eine St. Galler 

Ambrosius-Handschrift des neunten Jahrhunderts.16 Weiterhin kann man nach-

weisen, dass der Marienhymnus seit dem zehnten Jahrhundert am Fest Mariä 

Verkündigung (25. März) in der Vesper angestimmt wurde und dass das Ave 

maris stella im Mittelalter in ganz Europa weit verbreitet war.17 Der Hymnus ist 

einerseits in der lateinischen Lieddichtung rezipiert worden, so insbesondere 

von Hermann von Reichenau in seiner Sequenz Ave praeclara maris stella,18 

andererseits wurde das Ave maris stella vielfach ins Deutsche übersetzt. Im 

‚Verfasserlexikon‘ führt Walther Lipphardt sechzehn volkssprachliche Adapta-

tionen an;19 es ist aber wahrscheinlich, dass eine systematische Suche in mittel-

alterlichen Handschriften noch deutlich mehr Versionen zu Tage fördern wür-

de.20 Die bekanntesten deutschen Übersetzungen sind eine frühe Interlinear-

version in den ‚Millstätter Psalmen und Hymnen‘ (Ende 12. Jh.), vorlagennahe 

Adaptationen vom Mönch von Salzburg und von Heinrich Laufenberg21 sowie 

die hier zu behandelnde Paraphrase von Hans Sachs.  

|| 
15 Die diversen Verfasserspekulationen können sämtlich nicht überzeugen, auch nicht Hein-

rich Lausbergs These, der Marienhymnus stamme aus der Feder des Abts des Klosters vom hl. 

Vinzenz am Volturno bei Benevent, Ambrosius Autpertus (gest. 784). Vgl. Lausberg, S. 103–113.  

16 Vgl. ebd., S. 19–20. 

17 Vgl. Lipphardt, Sp. 565.  

18 Weiterhin habe das Ave maris stella laut Fritz Wagner auf den Hymnus Ave maris stella vera 

mellis stilla des Henry von Avranches (13. Jh.) und auf das Glossenlied Ave maris stella des 

Kartäuserpriors Konrad von Haimburg (gest. 1336) Einfluss gehabt. Vgl. Wagner, S. 78.  

19 Vgl. Lipphardt und die Nachträge bzw. Korrekturen von Gisela Kornrumpf. 

20 Vgl. hierzu nun das ‚Online-Repertorium der mittelalterlichen deutschen Übertragungen 

lateinischer Hymnen und Sequenzen (Berliner Repertorium)‘. 

21 Der Mönch von Salzburg präsentiert den Hymnus als kreuzgereimtes Lied (Ave, meres 

sterne = Die geistlichen Lieder des Mönchs, S. 197–198, G 15), Heinrich Laufenberg einmal als 

Übersetzung mit Paarreim (Bis grst, stern im mere = Wackernagel 2, S. 581, Nr. 757), einmal als 

deutsch-lateinisches Glossengedicht (Ave maris stella, bis grst ein stern im mer = Wackernagel 

2, S. 600, Nr. 778).  



328 | Anja Becker, Julia Schmeer 

  

Ave, maris stella, 1 

Dei mater alma 

Atque semper virgo, 

Felix caeli porta.  

Sumens illud Ave 2 

Gabrielis ore, 

Funda nos in pace 

Mutans nomen Evae.  

Solve vincla reis,  3 

Profer lumen caecis, 

Mala nostra pelle, 

Bona cuncta posce.  

Monstra te esse matrem, 4 

Sumat per te precem, 

Qui pro nobis natus 

Tulit esse tuus.  

Virgo singularis,  5 

Inter omnes mitis, 

Nos culpis solutos 

Mites fac et castos.  

Vitam praesta puram,  6 

Iter para tutum, 

Ut videntes Iesum 

Semper collaetemur.  

Sit laus Deo patri,  7 

Summum Christo decus, 

Spiritui sancto 

Honor, tribus unus.22  

Der Hymnus Ave maris stella ist rhetorisch durch schlichte Sprache sowie stren-

ge Gleichläufe und Parallelismen geprägt. Wörter gleicher grammatischer Form 

stehen meist am Ende der Verse, wodurch ein Eindruck von Symmetrie und 

Proportion vermittelt wird.23 Inhaltlich ist der Hymnus stringent aufgebaut: 

Nach einer preisenden Begrüßung Mariens in der ersten Strophe wird in der 

zweiten Strophe an das zentrale Heilsereignis, an die Verkündigung durch Ga-

|| 
22 Zitiert nach AH 51, S. 140–142, Nr. 123.  

23 Vgl. Wagner, S. 81.  



 Ave maris stella | 329 

  

briel, erinnert; die nun folgenden drei Strophen formulieren Bitten an die Got-

tesmutter, und die siebte Strophe enthält die obligatorische Doxologie, die in 

diesem Fall zum festen Strophenbestand des Liedes gehört.  

Wenn man den Hymnus in metaphernanalytischer Perspektive betrachtet, 

fällt auf, dass die Eröffnungsstrophe vier substantivische Prädikativmetaphern 

präsentiert und ins Zentrum stellt: Maria ist maris stella,24 mater alma, semper 

virgo und caeli porta.25 Auf die Gottesmutter treffen diese durchaus wider-

sprüchlichen metaphorischen Zuschreibungen (vgl. mater alma und semper 

virgo) je im Besonderen und insgesamt in der Summe zu. Die Zentralstellung der 

Metapher in der religiösen Sprache begründet sich, wie Paul Ricœur prägnant 

herausgestellt hat, durch ihre Fähigkeit, in einer Prädikation dreierlei zugleich 

auszusagen: Maria ist der Meerstern, Maria ist nicht der Meerstern und Maria ist 

wie der Meerstern.26 Nachdem die erste Strophe gewissermaßen eine Mariologie 

in nuce entworfen hat,27 explizieren die weiteren Strophen die vier Leitmeta-

phern und beschreiben derart metaphorisch näher, in welcher Weise Maria im 

Speziellen handelt.28  

Zunächst aber erinnert Strophe zwei an die Verkündigung durch Gabriel (Lk 

1,26–38), also an das Ereignis, das Maria zur Gottesmutter macht. Die beiden 

Bitten, mit denen die Strophe ausklingt und die zu den nun folgenden Bittstro-

phen überleiten, heben zwei Aspekte ihres gnadenhaften Handelns hervor: 

Evoziert wird Maria als diejenige, die sowohl FESTIGEN (Funda nos in pace, 2,3) 

als auch VERÄNDERN (Mutans nomen Evae, 2,4) kann – freilich weil ihre eigene 

Festigkeit im Glauben die entscheidende heilsgeschichtliche Wandlung, die 

Inkarnation Gottes, mit ermöglicht habe.  

|| 
24 Das ‚Marienlexikon‘ führt die traditionelle Marienmetapher stella maris auf 1 Kön 18,41–45 

und die dort beschriebene kleine Wolke über dem Meer zurück (vgl. Baumeister, S. 384–385). 

Vgl. dazu auch unten, Anm. 46. 

25 Schon Henning Brinkmann, der eine lesenswerte Interpretation des Hymnus vorlegt, hat 

auf die Zentralstellung von metaphorischer Rede in Strophe eins verwiesen: „Dabei vereint sich 

metaphorische (maris stella, caeli porta) mit paradoxer Redeweise […]. Die Metaphern […] 

umrahmen die Paradoxie, die durch einfache Nebeneinanderstellung ausgesprochen wird. 

Zugleich stehen die Metaphern in einem zeitlichen Nacheinander; sie richten den Blick zuerst 

auf das Leben, das als Meer erscheint, und dann auf das Ziel des christlichen Lebens, den 

Himmel.“ Brinkmann, S. 45. 

26 Ricœur, S. 239–241 u. 250–251. Deshalb wäre es auch verkürzend, die Metapher als Form 

‚uneigentlicher Rede‘ zu beschreiben. 

27 Vgl. auch Wagner, S. 78.  

28 Vgl. Brinkmann, S. 45.  



330 | Anja Becker, Julia Schmeer 

  

Anhand der Strophe drei kann exemplarisch aufgewiesen werden, wie nun 

einerseits je eine Leitmetapher der ersten Strophe, hier der Meerstern, aufgegrif-

fen und in ihrer Heilsdimension expliziert wird: Als Stern bringt Maria den 

Blinden das Licht (Profer lumen caecis, 3,2). Andererseits generieren die beiden 

zentralen metaphorischen Umschreibungen des Handelns der Gottesmutter die 

nun formulierten Bitten: Wenn sie ‚lösen‘ und ‚sehend-machen‘ soll, wird ihre 

verändernde Kraft angerufen (Imperative solve und profer in Frontstellung), 

wenn sie die Sünden vertreiben und das Gute begehren soll, wird um Festigung 

gefleht (Imperative pelle und posce in Endstellung).  

Kurz sei auf die fünfte Strophe geblickt, die die Metapher semper virgo ins 

Zentrum stellt und paraphrasiert. Die hier formulierte Bitte um Sanftmut und 

Keuschheit (Mites fac et castos, 5,4) steht wieder im Zusammenhang mit Marias 

metaphorisch fokussierter Kraft des VERÄNDERNS. Die Invokationen der sechsten 

Strophe werden daraufhin erneut durch das kognitive Konzept des FESTIGENS 

angeleitet (Vitam praesta puram, / Iter para tutum, 6,1–2). Auf diese Weise wird 

Maria metaphorisch zur verlässlichen Begleiterin auf dem sicheren Weg zur 

caeli porta, die sie selbst ist (1,4), und damit letztlich zu Jesus und zur ewigen 

Glückseligkeit. Maria als Weg und Tür zum Himmel: In der metaphorischen 

Responsion zwischen Strophe eins und sechs schließt sich der argumentative 

Kreis des Hymnus.29 

Die bislang übersprungene Strophe vier ist die Zentral- bzw. Achsenstrophe 

des Ave maris stella. Aufgenommen wird die Metapher der mater alma, aller-

dings nur, um von ihr aus Maria als VERMITTLERIN konzeptuell zu konturieren: 

Monstra te esse matrem, 

Sumat per te precem, 

Qui pro nobis natus 

Tulit esse tuus.  

So wie Maria Gebetsanliegen an ihren Sohn überbringe, vermittle sie Heilsga-

ben an die Gläubigen. Diese werden jedoch von denen Gottes klar unterschie-

den; Maria erlöst natürlich nicht und erhört selbst auch keine Gebete. Ihr heil-

bringendes Handeln erstreckt sich im Rahmen des Spielraums, den die beiden 

fokussierten Verbmetaphern des Festigens und Veränderns eröffnen. Insgesamt 

entwirft der Hymnus Ave maris stella somit metaphorisch die kognitive Konzep-

tion von Maria als unvergleichlicher MITTLERIN. Maria vermittelt als mediatrix 

zwischen dem Diesseits und dem Jenseits, was bereits in Strophe eins angedeu-

|| 
29 Die Strophe sieben enthält nur noch das allgemeine Gotteslob, mit dem jeder Hymnus 

ausklingt.  



 Ave maris stella | 331 

  

tet wird, wenn im ersten Vers das Meer und im vierten der Himmel genannt 

wird.  

Die nun zu betrachtende Prosaübertragung weist zwar laut Andreas Kraß 

nur „Züge eines bescheidenen Deutungs- und Gestaltungswillens auf“,30 verän-

dert aber an einer Stelle das metaphorische Gefüge des Hymnus derart ent-

scheidend, dass eine andere Leitkonzeption Marias evoziert wird. Die Übertra-

gung findet sich in einem oberschwäbischen Mariengebetbuch aus dem Jahr 

1503, dem Ms. germ. oct. 45 der Frankfurter Universitätsbibliothek (fol. 131r–

132r).31 Der besseren Vergleichbarkeit halber ist der Text neben den des lateini-

schen Hymnus gesetzt:32 

Ave, maris stella, 1 

Dei mater alma 

Atque semper virgo, 

Felix caeli porta. 

 

Bis gegrsset, du meres sterne, 

hailige gottes mter 

vnd auch ewige maid, 

selige himels porte. 

Sumens illud Ave 2 

Gabrielis ore, 

Funda nos in pace 

Mutans nomen Evae. 

 

Den selben grß du empfiengest 

von gabrielis munde, 

besteet vns in dem fride, 

verker den namen eue. 

Solve vincla reis, 3 

Profer lumen caecis, 

Mala nostra pelle, 

Bona cuncta posce. 

 

Lse der schuldigen pande, 

bring das liecht den blinden, 

vertreib vnser Rbel 

vnnd bit vns alles gttes. 

 

Monstra te esse matrem, 4 

Sumat per te precem, 

Qui pro nobis natus 

Tulit esse tuus. 

 

Erzaig das du bist mter, 

durch dich empfahe er vnser gebet, 

der durch dich ward dein sun 

vnd von dir geboren. 

Virgo singularis, 5 

Inter omnes mitis, 

Nos culpis solutos 

Mites fac et castos. 

 

Mayd allain, 

gttig ob allen weyben, 

mach vns gttig vnd keüsch, 

erlse vns von allenn sünden. 

|| 
30 Kraß: Art. ‚Ave maris stella‘, S. 193.  

31 Vgl. Weimann, S. 139–143. Handschrift online: http://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/

msma/urn/urn:nbn:de:hebis:30:2-14297 (18. April 2016).  

32 Zitiert nach Kraß: Art. ‚Ave maris stella‘, S. 192–193. 



332 | Anja Becker, Julia Schmeer 

  

Vitam praesta puram, 6 

Iter para tutum, 

Ut videntes Iesum 

Semper collaetemur. 

 

Verleihe vns raines leben, 

mach vns sicher wege, 

das wir sehen jhesum 

vnd ymmer fro mit im sein. 

Sit laus Deo patri, 7 

Summum Christo decus, 

Spiritui sancto 

Honor, tribus unus. 

Lob sey got dem vater, 

ere dem hailigen crist, 

zierde dem hailigen gaist, 

der in der aynung ist vnd in triualtikait. 

Amen 

Die Prosaübersetzung orientiert sich eng am Ausgangstext, übersetzt möglichst 

wörtlich und bewahrt sogar den parataktischen Stil des Hymnus. Sie ist folglich 

als eine glossierende Adaptation einzuschätzen. Die meisten, eher kleineren 

Eingriffe dienen hauptsächlich der inhaltlichen Glättung, der emotionalen Ver-

stärkung und der Vereinfachung.33 Auffällig ist aber, dass die soeben als Ach-

senstrophe herausgestellte Strophe vier erheblich umformuliert wird: Die Über-

setzung verfährt in den beiden ersten Versen noch wortgetreu, dann wird das 

Qui pro nobis natus / tulit esse tuus – „der, für uns geboren, es auf sich nahm, 

dein zu werden“ – abgewandelt in: der durch dich ward dein sun / vnd von dir 

geboren (4,3–4). Durch diese Eingriffe verschiebt sich der metaphorische Fokus 

deutlich: Statt die Gläubigen als Gemeinschaft (pro nobis) in den Blick zu neh-

men, wird Maria ins Zentrum des Heilsereignisses der Menschwerdung Gottes 

gestellt (durch dich);34 und zwar im Besonderen Maria als Mutter, die ihren Sohn 

empfangen und geboren hat. Es geht nicht mehr um die Selbsthingabe Gottes, 

sondern um Marias aktive Rolle im Heilsgeschehen. Maria als VERMITTLERIN, das 

kognitive Leitkonzept des lateinischen Hymnus, tritt damit in den Hintergrund; 

in der deutschen Version ist Maria dominant konzeptualisiert als MUTTER. Auf 

dieser inhaltlichen Linie liegen auch andere Abweichungen gegenüber der Vor-

lage in der Prosaübersetzung: So wird Maria in Strophe eins als die hailige got-

tes mter (1,2) bezeichnet, wobei das Fokuswort ‚heilig‘ gleichermaßen mit 

‚Gott‘ wie auch ‚Mutter‘ interagiert – eine Heiligung der Mutterschaft Mariens 

bzw. der Mutterschaft als solcher klingt damit zumindest an. Weiterhin heißt es 

im Vers zwei der fünften Strophe gttig ob allen weyben, in welcher der lateini-

sche Text inter omnes mitis bringt. Auch hier wird durch den explizierenden 

Zusatz der metaphorische Fokus auf Marias Weiblichkeit gelegt; sie ist nun 

nicht mehr allgemein die Sanftmütigste bzw. Gütigste von allen, sondern betont 

|| 
33 Vgl. ebd., S. 193–194.  

34 Vgl. ebd., S. 194.  



 Ave maris stella | 333 

  

wird ihre herausgehobene Position unter den Frauen. Weiblichkeit, Mutter-

schaft und Güte werden eng miteinander verschränkt.  

Gemeinsam ist beiden bislang untersuchten Texten ihr Ringen um das rech-

te Maß. Marienlob muss immer die Balance halten zwischen der Betonung von 

Marias exklusiver Stellung unter den Menschen und ihrer gleichzeitigen Subor-

dination unter den dreifaltigen Gott. In diesem Ringen fokussiert der lateinische 

Hymnus Maria metaphorisch als mediatrix, die Prosaübersetzung dagegen als 

mater. Auch Hans Sachs, der sich in seiner Adaptation des Ave maris stella gro-

ße Freiheiten herausnimmt, muss sich dieser grundlegenden Herausforderung 

christlichen Sprechens stellen: Maria zu loben, aber nicht zu vergöttlichen.  

2 Metaphorische Erweiterungen. Hans Sachs’ 

Ave maris stella-Paraphrase 

Für Hans Sachs kann davon ausgegangen werden, dass er um 1520 oder 1521 mit 

Luthertexten in Berührung kam. Spätestens mit der Veröffentlichung der ‚Wit-

tenbergischen Nachtigall‘ 1523, einer regelrechten Werbeschrift für Luther, posi-

tioniert sich Sachs und wird zu einem medienwirksamen Mitstreiter Luthers. Die 

hier zu besprechende Ave maris stella-Paraphrase von 1516 stammt aus einer 

Zeit, in der Sachs einige Marienlieder und Paraphrasen lateinischen Marienlobs 

verfasst hat. An diesem Text lässt sich aufweisen, warum bei Sachs und anderen 

Meistersängern reformatorische Gedanken fruchtbaren Boden finden. Er zeigt 

Sachs’ intensive Auseinandersetzung mit Maria und gleichzeitig, dass auch im 

Rahmen des herkömmlichen Metaphernschatzes kreative Transformationen 

möglich sind. Es handelt sich um eine Paraphrase des Hymnus in Form eines 

Meisterliedes. Der komplette lateinische Text ist in den deutschen Text einge-

gliedert, und beides zusammen bildet ein Klangmosaik, dem der Rezipient des 

sechzehnten Jahrhunderts dennoch folgen konnte, weil der marianische Hym-

nus allgemein bekannt war. 



334 | Anja Becker, Julia Schmeer 

  

2.1 Hans Sachs: In frawen Eren don das Aüe Maris stellis 

7 lieder H S gedicht  

Aüe maris stella ich grües 1 

dich lichter meres steren 

maria himel dawe sües 

dw genadreiche süne 

dw morgenrot vnd wüniklicher dag 

Deÿ mater alma dw pist 

ein mütter Gottes heren 

geheilliget zw aller frist 

der paremüng ein prunen 

dw palsam raüch vnd susser veiel hag 

Atque semper virgo reine jünckfrawe 

pist tw ewig dw himelische aüe 

felix celi porta in hohem preisse 

pistw der seligkeit ein pfort 

dar dürch wir ein gen vnzw stort 

wol in des himelische paradeisse 

Sümens illüd aüe enpfach 2 

aüe das wort dürch süesset 

kein süsser wort vor vnde nach 

aüf erden nie erclange 

dan das aüe als manig lerer schreib 

Gabrihelis ore der mündt 

Gabrihellis dich grüesset 

aügenplicklich die selben stündt 

hastw jünckfraw enpfange 

war got vnd mensch in deinem keüschen leib 

Fünda nos in pace dw vns beschÿrmen 

in stettem frid vor den helischen wÿrmen 

mütans nomen Eüe hastw gar schone 

verwandelt den nomen Eüa 

in das aüe o maria 

des dregstw wol von zwelff steren ein krone 

Solüe vincla reis los aüf 3 

den schüldigen ir pande 

das der helisch drack nit er laüf 

seit das dw pist alleine 

virsprecherin der armen sünder schar 



 Ave maris stella | 335 

  

Profer lümen cecis gib licht 

den dis verloren hande 

vnd in sünden gesehen nicht  

lichter karfünckel steine 

erleücht ir hercz dürch rew peichtpüsse gar 

Malla nostra pelle dreib von vns gancze 

al missedat dw gottes monastrancze 

bona cüncta peste dw lilgen stengel 

erwirb vns cristen alles güt 

das wir mit andechtigem müt 

got loben vnd dich künigen der engel 

Monstra te esse matrem zeig 4 

dich sein ein mütter milde 

der cristenheit dw rossenczweig 

dein mantel für vns schwinge 

das vns gottes zoren nit pring in we 

Sümat per te preces dürch dich 

dw senftmütiges pilde 

nempt got aüf vnser pet so rich 

dw pist des hails vrsprÿnge 

qüi pro nobis natus tülit esse 

Tüüs dem sün den dw vns hast geporen 

dar zw pistw von ewigkeit erkoren 

dar vm dir ale himlisch her wol sprichte 

dw pist der güldin aÿmer zart 

dw gottes sarch vnd maien gart 

dw hast vns pracht die himelischen frichte 

Virgo singularis noch mer 5 

pist ein jünckfraw pesünder 

dir dint das engelische her 

al profetten mit sine 

die loben dich dü vel her gedion 

Inter omnes mitis in zücht 

pistw warlichen vnder 

allen weiben die gütigst frücht 

dw himel keisserine 

dw pist der püsch der her moÿsem pron 



336 | Anja Becker, Julia Schmeer 

  

Nos cülpis salütos al die sind freÿe 

von den sunden den ste dw hilfflich peÿe 

fac mittes et castos mach vns mit gire 

senfftmütig in dem iamer dal 

seit dw der dügent pist ein sal 

der güet vnd keüscheit dw edler saphire 

Vitam presta püram vns gib 6 

jünckfraw ein reines leben 

das wir pleibe in gottes lib 

dw spigel one mackel 

dw pist die daüb die her Noe aüs sant 

Iter para tütum vnd pfleg 

dw milt süsser wein reben 

das wir haben sicheren weg 

zünt vns die lichte fackel 

aüf das wir kümen in das vatter lant 

Vt videntes Jesüm das wir an sehen 

Jesüm dem wir ewiges lob veriehen 

semper coletemür da wir an leite 

besiczen himelfreiden vil 

mit englischem seitten spil 

hillf vns da hin dw gottes herpffen seite 

Sit laüs deo patri lob seÿ � 

got vatter alle friste 

der alle ding beschüff sso freÿ 

wie wol menschlich geschlechte 

verdamet wart vmb das einig gepot 

Sümo cristo decüs geleich 

lob seÿ dir hochster criste 

der vür vns starb gar willikleich 

aüf das er wider prechte 

menschlich geschlecht von dem ewigen dot 

Spiritüi sancto dem heilling geiste 

seÿ zir der vns mit sein genaden speiste 

honor drinus et vnus sey gesünge 

den dreÿen er in ainigkeit 



 Ave maris stella | 337 

  

maria keisserliche meit 

secz wür vns deinen schilt der paremünge  151635 

Hans Sachs übersetzt in den meisten Versen im Sinne einer wortwörtlichen 

Wiedergabe den vorgegebenen lateinischen Text, aber das ist nicht der Schwer-

punkt seines Tuns. Vielmehr gestaltet er die vorgefundenen Metaphern weiter 

aus, ergänzt sie um weitere und versucht derart, den lateinischen Text zu erklä-

ren. Sachs führt dabei die vom Meistergesang vorgegebene formale Strenge bis 

ins Latein hinein durch und bindet den lateinischen Text betont regelmäßig ein: 

Immer zu Beginn des ersten und zweiten Stollens findet sich ein Vers des Ave 

maris stella. Der elfte und dreizehnte Vers, das sind der erste und der dritte Vers 

des Abgesangs, beginnen ebenfalls mit lateinischem Text. Sachs baut nicht in 

allen seinen Paraphrasen lateinischer Gesänge den Vorlagentext so gleichmäßig 

ein,36 und es liegt nahe, eine Abweichung von der selbstauferlegten Ordnung 

eingehender zu untersuchen: qüi pro nobis natus tülit esse / Tüüs dem sün den 

dw vns hast geporen (Str. 4, V. 10–11). Im Ave maris stella sind das zwei Verse, 

hier ein Vers plus das erste Wort des ersten Verses des Abgesangs. Auffällig ist, 

dass Sachs an dieser Stelle keine Übersetzung liefert, sondern die Bedeutung 

des Lateinischen voraussetzt und weiter über Jesus spricht, der implizit gemeint 

ist. In der Gestaltung dieser Stelle, besonders darin, dass er die Bedeutung des 

Lateinischen voraussetzt, zeigt sich der hohe inhaltliche Anspruch des Meister-

gesangs. Diesen realisiert Sachs dadurch, dass er am Ende des zweiten Stollens 

der vierten Strophe entscheidet, einen besonderen Fokus auf die eben zitierten 

zwei Verse des Hymnus zu legen. Er setzt die wörtliche Übersetzung voraus und 

‚schafft Platz‘ im Abgesang, indem er den lateinischen Textteil verschiebt, um 

die so fokussierten lateinischen Verse weiter erklären zu können (vgl. Str. 4, V. 

10–11). Der zehnte Vers meint Jesus, der Abgesang beginnt dann mit dem einzi-

gen noch übrig gebliebenen Wort Tüüs. Das lenkt den Blick auf die eigentlich im 

Lied Angesprochene, und der nun freigewordene Abgesang stellt Marias Rolle 

in Bezug auf Jesus dar. Dafür entfernt sich Sachs vom Latein und ergänzt weite-

re traditionelle Marienmetaphern. Maria ist der güldin aÿmer zart, außerdem ist 

sie gottes sarch vnd maien gart und bringt die himelischen frichte (Str. 4, V. 14–

16). Sie alle basieren auf der traditionellen Konzeptmetapher MARIA IST EIN GE-

FÄSS: aÿmer, sarch und der Garten als Ort, in dem sich etwas, hier Gott, aufhält. 

Die Marienmetaphern stellen Maria als diejenige dar, in der sich die Him-

|| 
35 Text wiedergegeben nach Ellis, Lied Nr. 16 (S. 76–79). 

36 Vgl. weitere Paraphrasen aus dem Lateinischen bei Ellis, z. B. Lieder Nr. 14 und 15 (S. 71 

und S. 73–75). 



338 | Anja Becker, Julia Schmeer 

  

melsfrucht,37 also Jesus, befindet, um auf die Erde zu kommen. Dazu ist Maria 

auserkoren (vgl. Str. 4, V. 12), und daher ist sie ‚der Ursprung oder die Quelle 

des Heils‘, wie sie im neunten Vers dieser Strophe genannt wird. Sachs geht es 

offensichtlich um die Richtigkeit des von ihm vermittelten Wissens und nicht 

nur um die Wiedergabe des Hymnus zum Lobe der Gottesmutter. Genauer ge-

sagt geht es ihm um den richtigen Blickwinkel. Der Fokus soll auf Jesus als un-

ser Heil gerichtet sein bzw. auf Maria als dieses Heil beinhaltend, als ein Ort, an 

dem Heil gefunden werden kann. 

2.2 Bemühen um Klarheit 

Auf den ersten Blick erscheint es widersinnig, dass eine den Text um noch mehr 

Metaphern erweiternde Paraphrase auf mehr Klarheit zielen soll. Sachs’ Para-

phrase bemüht sich aber tatsächlich um eine klare Aussage. Ebenso, wie sie 

dem Anspruch des Meistergesangs gerecht werden will, daher die strenge Form 

wahrt und versucht, inhaltlich fundiert und korrekt zu sein, ringt sie um Ein-

deutigkeit, Prägnanz und eben Klarheit. Besonders deutlich wird das an einer 

Stelle, die in ihrer Prägnanz beinahe Luthers klarer Rhetorik Konkurrenz macht: 

Gabrihelis ore der mündt / Gabrihellis dich grüesset / aügenplicklich die selben 

stündt / hastw jünckfraw enpfange / war got vnd mensch in deinem keüschen leib 

(Str. 2, V. 6–10). Sachs übersetzt nicht nur, sondern fügt eine theologische Aus-

sage hinzu, die weder im Hymnus noch im zugrunde liegenden Bibeltext (Lk 

1,26–38) spezifiziert wird: wie genau Maria Christus in ihrem Leib empfängt. 

Sachs schließt den Gruß aus dem Mund Gabriels kurz mit der Empfängnis des 

wahren Gottes und Menschen Jesus (aügenplicklich die selben stündt / hastw 

jünckfraw enpfange). Die sonst häufig stark betonte Einwilligung Mariens (Lk 

1,38) wird an dieser Stelle nicht erwähnt, um den direkten Zusammenhang 

zwischen dem Ave des Engels und dem Schwangerwerden Marias 

hervorzuheben (vgl. auch Str. 2, V. 1–2). Das wäre mehr als genug theologisches 

Diskussionspotenzial für drei Verse, denn die Frage, auf welche Art Maria durch 

den Heiligen Geist schwanger geworden sei, beschäftigte die Theologie des 

gesamten Mittelalters sehr.38 Doch Sachs fügt zusätzlich noch die Zweinatu-

|| 
37 Diese Formulierung spielt auf die Eucharistie an. 

38 Die Diskussionen umfassten auch die Frage nach der Geburt Christi, die ebenfalls teilweise 

per aurem diskutiert werden konnte. Aus heutiger Sicht lassen sich die verschiedenen über die 

Jahrhunderte hinweg diskutierten Varianten schwerlich in all ihren Differenzierungen nach-

vollziehen. Einen kurzen Einblick in diese Diskussionen bietet Stefano De Fiores, S. 154–155. 



 Ave maris stella | 339 

  

renlehre und Marias Rolle dabei hinzu. In Nürnberg war die Vorstellung, dass 

Maria den Heiland schon im Moment des Engelsgrußes empfangen habe, sehr 

beliebt, wie man am Englischen Gruß in der Lorenzkirche sehen kann, eine 

großformatige Darstellung Marias und Gabriels.39 Veit Stoß, der Künstler, hat 

raffiniert in Marias Mantel die Form eines Ohrs eingearbeitet, um darauf anzu-

spielen, dass Maria in dem Moment, als sie den Gruß des Engels hört und seine 

Worte aufnimmt, schwanger geworden sei; worauf darüber hinaus auch die 

Darstellung ihrer Körperhaltung – ihr Ohr dem Engel zugewandt – hindeutet. 

Die Zweinaturenlehre wiederum diskutiert das Wesen Christi. Selten findet sich 

eine ähnlich prägnante Darstellung wie hier bei Sachs, dass Jesus nämlich wah-

rer Gott ist, aber auch wahrer Mensch; dass er kein auf Erden wandelnder Gott 

war, sondern in Marias Leib Mensch geworden ist.40 

Sachs erweitert den lateinischen Text nicht willkürlich oder rein dekorativ, 

sondern um theologische Aussagen, die er schon in der Metapher ‚Gabriels 

Mund‘ angelegt sieht. Ihm geht es nicht um Ausschmückung, sondern um Prä-

zision. Um die eben besprochene klare theologische Aussage treffen zu können, 

versteht Sachs Gabrihelis ore als eine Metapher, die für ihn, über ein Pars pro 

toto für den Engelsgruß hinaus, die jungfräuliche Empfängnis des wahren Got-

tes und wahren Menschen im Moment des Grüßens mitbedeutet. Er gestaltet die 

vorgefundenen lateinischen Metaphern im Deutschen im Sinne seines theologi-

schen Standpunktes aus. Wie differenziert sein Standpunkt bzw. sein Verhältnis 

zu Maria ist, zeigt sich besonders schön in der schon angesprochenen und 

durch eine formale Abweichung gekennzeichneten Strophe vier, die nun in 

ihrer Ganzheit betrachtet werden soll. Zunächst die Bedeutung des lateinischen 

Textes, die Sachs voraussetzt:  

Monstra te esse matrem 

Sumat per te precem 

Qui pro nobis natus 

Tulit esse tuus 

Zeige dich als Mutter. 

Durch dich wird die Bitte annehmen, 

der, für uns geboren, 

es auf sich nahm, dein (Sohn) zu sein. 

Im ersten Stollen zielt Sachs darauf ab, Bildlichkeit hervorzurufen, und spricht 

das im zweiten Stollen aus: senftmütiges pilde (Str. 4, V. 7) – gerade da, wo der 

lateinische Text von Marias Mittlerrolle, ihrem Einfluss auf Jesus, spricht, fo-

kussiert Sachs darauf, dass Maria (nur) ein Abbild der Sanftmütigkeit sei. Er 

schwächt damit implizit die Maria im Hymnus zugeschriebene Einwirkungskraft 

|| 
39 Vgl. zur Ikonographie des Englischen Grußes auch Noll. 

40 Vgl. zur Zweinaturenlehre Slenczka, S. 385–392. 



340 | Anja Becker, Julia Schmeer 

  

auf ihren Sohn Christus ab. Denn erstens nimmt Gott und nicht Jesus bei Sachs 

das Gebet auf (Str. 4, V. 8), und zweitens hat er ja im Abgesang – wie schon 

besprochen – Platz geschaffen, um Maria als GEFÄSS bzw. ORT zu inszenieren. 

Maria dient als Hilfestellung, als vorstellbares Bild, das durch all die lobenden 

Metaphern hervorgerufen wird, um dem Heil über dieses Bild näher zu kom-

men: dem Heil, dem sie als Gefäß dient. Der lateinische Text sollte nicht derart 

missverstanden werden, dass Maria nun direkte Vermittlerin des Heils ist, denn 

das ist allein Jesus, aber ihr Bild kann helfen, den Heilsbringer zu erreichen. 

2.3 Hat Sachs den Hymnus in einen Vorboten des Kommenden 

verwandelt? 

In der dritten Strophe bereitet Sachs mit Monstranz und Lilienstängel (Str. 3, 

V. 12–13) eine visuelle Komponente vor, die in Strophe vier ausgehend vom 

lateinischen monstra zum Tragen kommt. Die Metaphern schließen an bekannte 

Bildprogramme an und zeigen Maria als ein Abbild der Sanftmütigkeit.41 Sachs 

bemüht sich, Marias Rolle im Heilsgeschehen klar zu umreißen. Sie leitet Gebete 

weiter an Gott, sie ist als Bild visueller Ankerpunkt. Die Orts- und Gefäßmeta-

phern inszenieren Maria als Präsentationsort Gottes. Die von der sonstigen Re-

gelmäßigkeit abweichende Platzierung des Latein unterstreicht dies, und das 

Possessivpronomen tuus wird gewissermaßen zur Ortsangabe. Maria und ihr 

Hymnus sind Hilfsmittel, um Gott und Jesus zu erreichen. Damit ist Sachs nahe 

bei dem, was Luther zu Bildern sagt: nämlich, dass sie zwar gefährlich sein 

können, weil sie zur Abgötterei führen, zugleich aber auch probate Hilfsmittel 

sein können, um dem einfachen Gemüt das Heilsgeschehen näher zu bringen.42 

Auch Luther ringt immer um Klarheit und Einfachheit, man denke allein an die 

Formulierung sola scriptura. Er hat Vertrauen darauf, dass im Bibeltext alles 

Heilsrelevante zu finden ist, und möchte bei seiner Übersetzungstätigkeit immer 

das wiedergeben, was die Textvorlage für ihn impliziert.43 Auch seine Ausei-

nandersetzung mit Maria ist differenziert und versucht stets, über sie auf Chris-

|| 
41 Insbesondere Mantel und Rosenzweig in Str. 4, V. 3–4. 

42 Vgl. Luthers Wunsch nach unzweideutigen ‚Merkbildern‘ in Schuster, S. 117. 

43 Luther bespricht in seinen Bibelauslegungen häufig verschiedene ihm bekannte Textvari-

anten und vergleicht die damals gängige lateinische Bibel mit der (älteren) hebräischen und 

griechischen, welche er zur Basis seiner Übersetzung macht. Grundlegendes dazu findet sich in 

verschiedenen Beiträgen im ‚Luther Handbuch‘ im Kapitel zu Luthers Werk: vgl. Beutel, S. 258–

459, insbesondere: S. 258–265; S. 367–369 und S. 444–449. 



 Ave maris stella | 341 

  

tus zu blicken:44 ebenso wie Sachs es in Strophe zwei und vier versucht, ohne 

sich dabei zu weit vom marianischen Hymnus zu entfernen. 

In der dritten Strophe jedoch müssen dem protestantischen Blick einige 

Verse sofort ins Auge fallen, die auf gar keinen Fall als reformatorische Vorbo-

ten gelesen werden können. Hier ist Sachs noch ganz altgläubig: Solüe vincla 

reis los aüf / den schüldigen ir pande / das der helisch drack nit er laüf / seit das 

dw pist alleine / virsprecherin der armen sünder schar (Str. 3, V. 1–5). Diese Vor-

stellung von Maria als einziger Fürsprecherin der Sünder, hier zur Befreierin der 

Schuldigen aus ihren Fesseln erhoben, entspricht der spätmittelalterlichen 

Suche nach der tröstenden Fürsprache vor dem strafenden Gott. Dies ist für 

Luther eine viel zu aktiv am Heilsgeschehen beteiligte Maria. Allerdings koppelt 

Sachs die vom Latein vorgegebene Lichtmetaphorik mit einer weiteren typi-

schen Marienmetapher (nämlich dem Karfunkel) und mit der Interpretation der 

Blindenmetapher aus dem Lateinischen als ‚durch die Sünde erloschenes Licht‘. 

Profer lümen cecis gib licht / den dis verloren hande / vnd in sünden gesehen 

nicht / lichter karfünckel steine / erleücht ir hercz dürch rew peichtpüsse gar 

(Str. 3, V. 6–10). Es soll deutlich werden, welche Rolle Maria spielt. Ihr Licht ist 

nicht vergleichbar mit dem Licht Gottes, sondern dient nur der Reue, Beichte 

und Buße. Allerdings gerät die Bemühung um Klarheit in Gefahr, zum einen, 

weil die Zuschreibung ‚einzige Fürsprecherin‘ äußerst stark ist, zum anderen, 

weil sie als ‚Königin der Engel‘ im letzten Vers sehr präsent ist, präsenter als 

Gott. 

Allem Lob Mariens ist gemein, dass es um das rechte Maß ringt – das ändert 

sich mit der Reformation nicht. Es steht vor der Herausforderung, Maria als 

‚unter allen Frauen die Beste‘ darzustellen, deren Lob alle anderen übersteigt, 

ohne sie zur Göttin zu erheben. Der protestantisch kritische Blick auf die Mari-

enverehrung speist sich bis heute aus dem Zweifel, ob Maria von ihren Vereh-

rern wirklich nur verehrt und um Vermittlung gebeten oder ob sie nicht doch 

angebetet wird. Das ist theologisch verkürzend, soll aber an dieser Stelle ausrei-

chen. Maria ist zu loben, aber sie ist nicht Gott. Wenn sie Teil der Trinität wird, 

dann überschreitet das dogmatische Grenzen. Dennoch bleibt sie Mutter Gottes 

und ist damit so nah am Göttlichen wie nur irgendein Mensch sein kann. Im 

lateinischen Hymnus Ave maris stella sieht Sachs ein Bild Mariens angelegt, das 

missverstanden werden könnte, er ringt damit, es eindeutig zu machen. Dieses 

hier nur skizzierte Problempotenzial kann nicht aufgelöst werden. Es bestimmt 

|| 
44 Vgl. z. B. Luthers Übersetzung des Englischen Grußes im ‚Sendbrief vom Dolmetschen‘ 

1530: WA 30, II, S. 438–439, sowie seine Erläuterungen zum Gebrauch des Ave Maria im Bet-

büchlein 1522: WA 10, II, S. 407–409. 



342 | Anja Becker, Julia Schmeer 

  

Sachs’ Verhältnis zu Maria schon vorreformatorisch und macht deutlich, warum 

Luthers Botschaft auf fruchtbaren Boden bei Sachs fällt. Sichtbar wird dies in 

seinem Bemühen, Maria zu loben, aber nicht zur Mittlerin des Heils zu machen, 

erkennbar in der Gestaltung der vierten Strophe.  

Es wird deutlich, dass Sachs sich differenziert und bewusst mit Maria und 

ihrer Rolle in der Heilsgeschichte auseinandersetzt. Dazu kommt sein Bemühen, 

in seinem Lob der Gottesmutter klare und eindeutige theologische Aussagen zu 

machen. Luther wird genau das bieten und fordern: die eigene Auseinanderset-

zung mit dem Heilsgeschehen und Klarheit. Ein Weg, Klarheit und Richtigkeit 

zu garantieren, ist im Meistergesang die Verwendung von Bibelzitaten. Auch 

das ist ein Punkt, an dem sich Sachs in seiner vorreformatorischen Praxis von 

Luther bestärkt sehen kann. Auf die Bibelzitate wurde hier absichtlich nicht 

eingegangen, weil sie – und das ist für eine abschließende Feststellung des 

vorhandenen Problempotenzials vielsagend – willkürlich und textuell unmoti-

viert wirken, außer in der erwähnten zweiten Strophe im sechsten Vers. Alle 

weiteren Zitate wecken mehr den Anschein, pflichtschuldige Erwähnungen im 

Sinne der Meistergesangtradition zu sein, die gerade diese Stellen häufig 

nennt.45 Die biblischen Verweise bieten in der Ave maris stella-Paraphrase aber 

wenig Rückhalt für die Aussagen über Maria. Ein richtiger Abschluss der Arbeit 

an diesem Text bleibt damit unmöglich, weil Sachs selbst 1516 noch kein ab-

schließendes Marienbild darstellen kann. Der Text dokumentiert die Suche 

nach theologisch abgesicherten, in der Volkssprache leicht nachzuvollziehen-

den Aussagen über Maria. Sachs glückt es, traditionelle Marienmetaphern krea-

tiv zu verbinden und den vorgegebenen Text mit einem differenzierten Bild der 

Jungfrau zu kommentieren. Doch klar und einfach wird ihr Lob dadurch nicht, 

und ihm gelingt es nicht, das Problempotenzial in den verwendeten Metaphern 

zu überdecken – ein Problempotenzial, das der Reformation noch sehr viel un-

angenehmer sein wird, und Luther dazu bewegt, aus maris stella, dem Meeres-

stern, maris stilla, den Meerestropfen, zu machen.46  

|| 
45 Das sind hier: Apk 12,1: die Zwölf-Sterne-Krone (Str. 2, V. 16); Ri 6,36–40: das Fell Gideons 

(Str. 5, V. 5); Ex 3,2: der brennende Dornbusch (Str. 5, V. 10) und Gen 8,8–12: Noahs Taube 

(Str. 6, V. 5). 

46 Vgl. Düfel, S. 80. Die Bezeichnung maris stella hebt Maria hervor und setzt sie metapho-

risch als ‚Meerstern‘ an den Himmel über die Gläubigen; maris stilla wiederum reiht sie unter 

die Gläubigen ein, sie ist nur ‚ein Tropfen im Meer‘ unter vielen. Es wird vermutet, dass der 

Hymnus Ave maris stella ursprünglich auf die Verwechslung von stilla mit stella zurückgeht, 

was wiederum teilweise mit der Deutung des hebräischen Namens ‚Mariam‘ als ‚bitteres Meer‘ 

durch den Kirchenvater Hieronymus erklärt werden könnte (diesen lässt der entsprechende 



 Ave maris stella | 343 

  

Literaturverzeichnis  

Baumeister, F.: Art. ‚Meerstern‘. In: Marienlexikon 4 (1992), S. 384–385.  

Becker, Anja: Mittelalterliches Textwissen in Metaphern. Bemerkungen zu Konrads von  

Heimesfurt Diu urstende. In: Höfische Textgeschichten. Fs. für Peter Strohschneider. 

Hg. von Beate Kellner, Ludger Lieb, Stephan Müller. Heidelberg 2015 (GRM-Beiheft 69),  

S. 21–44. 

Becker, Anja: Pragmatische und lyrische Gebete an den Heiligen Geist. Zur poetischen Bedeu-

tung von Remetaphorisierungen. In: Die Kunst der ,brevitasʻ. Kleine literarische Formen 

des deutschsprachigen Mittelalters. Hg. von Franz-Josef Holznagel u. a. Berlin 2017  

(Wolfram-Studien 24), S. 401–436. 

Becker, Anja: Remetaphorisierungen. Der Heilige Geist in der deutschen Literatur des  

Mittelalters. Habil. masch. München 2014.  

Beutel, Albrecht (Hg.): Luther Handbuch. 2. Aufl. Tübingen 2010.  

Black, Max: Die Metapher [1954/1962]. In: Theorie der Metapher. Hg. von Anselm Haverkamp. 

Darmstadt 1983 (Wege der Forschung 389), S. 55–79. 

Black, Max: Mehr über die Metapher [1977]. In: Theorie der Metapher. Hg. von Anselm  

Haverkamp. Darmstadt 1983 (Wege der Forschung 389), S. 431–457. 

Brinkmann, Hennig: Voraussetzungen und Struktur religiöser Lyrik im Mittelalter. In:  

Mittellateinisches Jahrbuch 3 (1966), S. 37–54. 

Düfel, Hans: Luthers Stellung zur Marienverehrung. Mit vier Kunstdrucktafeln. Göttingen 1968 

(Kirche und Konfession 13). 

Ellis, Frances Hankemeier: The Early Meisterlieder of Hans Sachs. Bloomington 1974. 

Fiores, Stefano De: II. Maria in der Geschichte von Theologie und Frömmigkeit. In: Handbuch 

der Marienkunde. Hg. von Wolfgang Beinert, Heinrich Petri. Bd. 1. 2. Aufl. Regensburg 

1996, S. 99–267. 

Die geistlichen Lieder des Mönchs von Salzburg. Hg. von Franz Viktor Spechtler. Berlin, New 

York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germanischen 

Völker, N. F. 51). 

Grote, Heiner: Art. ‚Maria/Marienfrömmigkeit. II. Kirchengeschichtlich‘. In: TRE 22 (1992), 

S. 119–137.  

Janota, Johannes: Art. ‚Hymnus‘. In: RLW 2 (2000), S. 107–110. 

Kornrumpf, Gisela: Art. ‚Ave maris stella (deutsch) [Nachtr./Korr.]‘. In: VL2 11 (2010), Sp. 193. 

Kraß, Andreas: ‚Ave maris stella‘ und ‚Ave praeclara Maris stella’ in einem deutschen Marien-

gebetbuch. In: ZfdA 140 (2011), S. 190–199.  

Kraß, Andreas: Spielräume mittelalterlichen Übersetzens. Zu Bearbeitungen der Marien-

sequenz ‚Stabat Mater Dolorosa‘. In: Übersetzen im Mittelalter. Cambridger Kolloquium 

1994. Hg. von Joachim Heinzle, L. Peter Johnson, Gisela Vollmann-Profe. Berlin 1996 

(Wolfram-Studien 14), S. 87–108.  

|| 
Artikel in der ‚Theologischen Realenzyklopädie‘ an dieser Stelle jedoch unerwähnt, vgl. Grote, 

S. 129).  



344 | Anja Becker, Julia Schmeer 

  

Kraß, Andreas: Stabat mater dolorosa. Lateinische Überlieferung und volkssprachliche  

Übertragungen im deutschen Mittelalter. München 1998 (Forschungen zur Geschichte der 

älteren deutschen Literatur 22). 

Lakoff, George, Mark Johnson: Leben in Metaphern. Konstruktion und Gebrauch von  

Sprachbildern. 6. Aufl. Heidelberg 2008 [Erstveröffentlichung als: Metaphors We Live By. 

Chicago 1980]. 

Lausberg, Heinrich: Der Hymnus ,Ave maris stella‘. Opladen 1976 (Abhandlungen der  

Rheinisch-Westfälischen Akademie der Wissenschaften 61). 

Lipphardt, Walther: Art. ‚Ave maris stella (deutsch)‘. In: VL2 1 (2010), Sp. 565–568 [unverän-

derter Neudruck der 2. Aufl.].  

Noll, Thomas: Der ,Englische Gruß‘ des Veit Stoß. Ikonographie und Frömmigkeit. In:  

Zeitschrift des Deutschen Vereins für Kunstwissenschaft 56/57 (2002/03) (2002),  

S. 115–143. 

Richards, Ivor Armstrong: Die Metapher [1936/1964]. In: Theorie der Metapher. Hg. von Anselm 

Haverkamp. Darmstadt 1983 (Wege der Forschung 389), S. 31–52. 

Ricœur, Paul: Die lebendige Metapher. Aus dem Französischen übersetzt von Rainer Rochlitz. 

3. Aufl. München 2004 (Übergänge 12) [franz. Erstausgabe 1975]. 

Schuster, Peter-Klaus: Abstraktion, Agitation und Einfühlung. Formen protestantischer Kunst 

im 16. Jahrhundert. In: Luther und die Folgen für die Kunst [Hamburger Kunsthalle, 

11. November 1983–8. Januar 1984]. Hg. von Werner Hofmann u. a. München 1983,  

S. 115–125. 

Slenczka, Notger: Art. ‚4. Christus‘. In: Luther Handbuch. Hg. von Albrecht Beutel. 2. Aufl. 

Tübingen 2010, S. 381–392.  

Wagner, Fritz: Der Marienhymnus Ave maris stella des Ambrosius Autpertus. In: ders.: Philolo-

gia Sacra Cisterciensis. Untersuchungen zur mittelalterlichen Dichtkunst der Zisterzienser 

und ihrer Tradition. Langwaden 2005, S. 77–83. 

Weimann, Birgitt: Die mittelalterlichen Handschriften der Gruppe Manuscripta Germanica. 

Frankfurt a. M. 1980 (Kataloge der Stadt- und Universitätsbibliothek Frankfurt a. M. 5,4), 

S. 139–143. 



  

 

Albrecht Dröse 

Ein newes Gedicht, 
das von Marie Psalter spricht  

Sixt Buchsbaums Rosenkranzgedicht im Herzog-Ernst-Ton 

1 Einleitung 

Um 1500 erschien in mehreren Drucken ein Gedicht von Vnser frawen rosen-

krantz, das in einundzwanzig Strophen in der sogenannten Herzog-Ernst-Weise 

Szenen der Heilsgeschichte von der Verkündigung bis zum Jüngsten Gericht 

präsentiert. Als Verfasser nennt sich in der letzten Strophe ein ansonsten unbe-

kannter Sixt Buchsbaum. Die Abfassung des Textes ist wohl auf 1492 zu datie-

ren. Es existiert eine handschriftliche Fassung im Wiener Codex 4348 (fol. 150r–

152r; um 1500), die auf den verlorengegangenen Erfurter Erstdruck Hans Sporers 

von 1494 zurückgeht.1 Der Text ist darüber hinaus in immerhin neun Flugschrif-

ten und zwei Einblattdrucken aus dem sechzehnten Jahrhundert nachweislich 

überliefert.2 Ferner findet sich das Lied in diversen katholischen Gesangbüchern 

am Ende des sechzehnten und zu Beginn des siebzehnten Jahrhunderts.  

In der Wiener Handschrift lautet die Überschrift: Ein newes Gedicht, das von 

Marie Psalter spricht. Der Ulmer und der Memminger Einblattdruck sind über-

schrieben: Vnser frawen rosenkrantz, wobei die Einleitung ergänzt: Dje geſchrifft 

geyt vns weiſs vnnd ler/ wie maria psalter wer. Diese Stichworte ,Marienpsalter‘ 

und ‚Rosenkranz‘ ordnen den Text in die Praxis des Rosenkranzgebets ein. Frie-

der Schanze hat die intermediale Abhängigkeit des Textes vom Ulmer ‚Marien-

|| 
1 Vgl. Schanze: Erfurter Druck. Die Handschrift gibt fälschlich 1420 als Entstehungsjahr an 

und nennt als Verfasser seyt puchsbau. Schanze vermutet einen Fehler in der Druckvorlage. Zur 

Handschrift siehe Menhardt, S. 1023–1033, dort S. 102, Nr. 17. Allgemeine Information bei 

Schanze: Buchsbaum, Sp. 1109–1110. 

2 Zur Überlieferung vgl. RSM 1, S. 349–350, Nr. 43. In der Folge zitiere ich den Einblattdruck 

von Albrecht Kunne, Memmingen, ca. 1508/10. Abbreviaturen sind in der Regel aufgelöst; 

überflüssige Abbreviaturen werden mit abgebildet. München, BSB, Einbl. III,51z (GW, 5 

Sp. 621a). Siehe Abb. S. 346. Neben dem Memminger Druck seien hier noch die beiden ältesten 

erhaltenen Drucke vor 1510 erwähnt: der Druck von Johann Zainer d. J., Ulm, 1503/08; Mün-

chen, BSB, Einbl. III,51w (GW 5672) sowie die Flugschrift von Hans Schobser, München (GW 

5671). Zur Datierung vgl. Schanze: Inkunabeln, S. 70–71, Nr. 24 und 25. 

DOI 10.1515/9783110475371-020,  © 2017 Albrecht Dröse. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



346 | Albrecht Dröse 

  

psalter‘ von 1483 aufgezeigt.3 So entspricht die Präsentation der Heilsgeschichte 

in Buchsbaums Gedicht in Inhalt und Reihenfolge den Rosenkranzmedaillons 

im Ulmer Psalter, wobei die einzelnen Stationen von Buchsbaum als ‚Figuren‘ 

bezeichnet werden. Meine Frage richtet sich auf die Funktionsweise des Buchs-

baum-Textes. Diese ergibt sich, so meine Vermutung, aus den spezifischen 

medialen und poetischen Transformationen, aus der Kooperation und der Kon-

kurrenz von Text und Bild, die die Entwicklung der Rosenkranzfrömmigkeit 

generell konstituiert.  

 

Abb. 1: Sixt Buchsbaum: Vnser frawen rosenkrantz [Memmingen: Albrecht Kunne, 1508/10] 

Bayerische Staatsbibliothek, Signatur Einbl. III,51z. 

|| 
3 Vgl. Schanze: Erfurter Druck, Sp. 1305–1306. 



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 347 

  

Es ist hier nicht der Ort, die verwickelte Vorgeschichte des Rosenkranzgebets 

ausführlich zu rekapitulieren, ich hebe daher nur einige Aspekte hervor, um 

den Kontext des Buchsbaum-Textes etwas zu erhellen: Der Rosenkranz ist be-

kanntlich eine Gebetsform, die im Wesentlichen aus einer strukturierten Wie-

derholung des Ave Maria besteht. In der Grundform des Ave-Fünfzigers gliedert 

sich der Rosenkranz in fünf Dekaden, auf ein Paternoster folgen zehn Ave Ma-

ria.4 Der sogenannte ‚Marienpsalter‘ bildet die Großform des Rosenkranzgebets; 

er verbindet drei Rosenkränze, also insgesamt 150 Ave Maria in fünfzehn Deka-

den, wobei die Dekaden mit Betrachtungen aus dem Leben Jesu (den sogenann-

ten ‚Geheimnissen‘) verknüpft werden. Es handelt sich allerdings um einen 

‚Ersatz-Psalter‘, d. h. um die Imitation monastischer Exerzitien.5 Die lateinun-

kundigen Konversen sollten statt der Psalmen einfache Gebete wie das Pater-

noster und, verstärkt seit dem Hochmittelalter, das Ave Maria beten. Der Ave-

Fünfziger wurde schon im dreizehnten Jahrhundert Rosarium genannt;6 auch 

die charakteristischen Gebetsgeräte lassen sich schon früh nachweisen.7  

Das Rosenkranzgebet im engeren Sinn konstituiert sich in der gezielten 

Verknüpfung von Betrachtung und Gebet. Auch wenn eine längere Vorge-

schichte anzunehmen ist, wird diese Verbindung üblicherweise auf die Trierer 

Kartause in den 1410er Jahren zurückgeführt:8 Der Prior Adolf von Essen habe 

seinem damaligen Novizen Dominikus von Preußen empfohlen, den Rosen-

kranz (in Form des Ave-Fünfzigers) zu beten und Dominikus habe die fünfzig 

|| 
4 Vgl. Heinz: Rosenkranz I, S. 403–404; S. 406. Der Abschluss der Dekade durch die Doxologie 

Gloria Patri setzte sich erst im sechzehnten Jahrhundert allgemein durch. 

5 Vgl. Heinz: Entstehung, S. 31; Heinz: Rosenkranz, Sp. 1304. In der mittelalterlichen Kloster-

kultur war es gebräuchlich, ,markante Psalmworte‘ entsprechend der Anzahl der biblischen 

Psalmen 150mal zu wiederholen. Als frühestes Zeugnis wird eine Beginenregel aus Gent von 

1242 angeführt, die ihren Mitgliedern auferlegte, täglich drei houdekins, d. h. also dreimal den 

50er-Ave zu beten. 

6 Vgl. Heinz: Entstehung, S. 31; Heinz: Rosenkranz, Sp. 1304. Die Bezeichnung ist Gegenstand 

diverser Rosenkranzlegenden, wonach die Gebete spirituelle Rosen darstellen, aus welchen für 

Maria ein Rosenkranz geflochten würde. 

7 Wobei man bis ins fünfzehnte Jahrhundert hinein Gebetsschnüre (Paternosterschnüre) 

verwendete, also noch keine Ketten oder Kränze. 

8 Eine Vorform bietet ja im Grunde schon das kanonische Stundengebet, in dem die Psalmen 

mit einer Antiphon verbunden werden, zumal wenn in der ‚Laienvariante‘ der Psalmtext durch 

das Ave Maria ersetzt wird. Siehe dazu Heinz: Entstehung, S. 32–33. Heinz weist aber darauf 

hin, dass es sich hierbei um ,poetische Mariengrüße‘, nicht jedoch um die Verknüpfung von 

Ave-Gebet und Leben-Jesu-Meditation handelt. 



348 | Albrecht Dröse 

  

Ave Maria jeweils mit fünfzig clausulae verbunden.9 Bei diesen clausulae han-

delt es sich um Relativsätze, die an den Namen ‚Jesus‘ anschließen, mit dessen 

Nennung das Ave Maria damals endete; jeder Satz weist dabei auf ein Ereignis 

aus dem Leben Jesu hin.10 Auf diese Weise schiebt sich über das zyklische Gebet 

des Kranzes die sukzessive Betrachtung des Lebens Jesu und der Heilsgeschich-

te im Allgemeinen. 

Diese Verbindung von Gebet und Meditation fand Verbreitung zunächst in-

nerhalb der Trierer Kartause und dann über sie hinausgehend. Dabei besaßen 

diese Rosarien noch keine feste Form, sowohl die Anzahl der Ave Maria als auch 

der Inhalt der Klauseln waren durchaus variabel (das Spektrum reichte vom 

einfachen Fünfer-Ave bis zu Kombinationen von 165 Ave Maria).11 Der Domini-

kaner Alanus von Rupe (1428–1475) führte den Rosenkranz in die Laienkateche-

se ein.12 Er operierte mit einer Verdreifachung des Ave-Fünfzigers und fügte 

nach jeder Dekade das Paternoster ein, woraus sich die Grundform des Marien-

psalters ergab. Diese triadische Struktur war geeignet, Menschwerdung, Passion 

und Verherrlichung Christi meditativ nachzuvollziehen; dementsprechend 

wuchs auch die Zahl der Klauseln (zuzüglich Erläuterungen) auf insgesamt 150 

an.13  

|| 
9 Dominikus schreibt sich diese Erfindung selbst zu: Meditationes et clausulae vitae Jesu ad 

Rosarium Beatae Mariae ipse primus addidit. [„Als Erster fügte er Betrachtungen und Klauseln 

vom Leben Jesu dem Rosenkranz der seligen Maria bei.“] Liber experientiarum I, 38; zit. nach 

Scherschel, S. 125. Vgl. dazu auch Heinz: Entstehung, S. 25; Winston-Allen, S. 13–30;  

Scherschel, S. 118–133. Dominikus war wohl von der Baumvision im Liber specialis gratiae 

Mechthilds von Hackeborn inspiriert. Gegen die in der Forschung übliche ‚kartusianische 

Engführung‘ wendet sich Baier, S. 152–153, mit Hinweis auf die Zisterzienserinnen von 

St. Thomas in Kyll, deren Gebetbuch schon eine ähnliche Kombination aufwies. Dazu einge-

hender Heinz: Zisterzienser. 

10 Die Klauseln bei Scherschel, S. 124–125. Als Beispiel sei hier die erste Klausel angeführt: 

Ave Maria, gratia plena, Dominus tecum. Benedicta tu in mulieribus, et benedictus fructus ventris 

tui Jesus Christus. (1) Quem Angelo nuntiante de spiritu sancto concepisti. Amen. Das Prinzip 

findet sich schon in der mystischen Spiritualität etwa bei Mechthild von Hackeborn oder bei 

Gertrud der Großen, die nach dem benedictus fructus ventris tui fortfährt: Jesus, splendor pa-

ternae claritas et figura substantiae eius. Vgl. Heinz: Entstehung, S. 35–36. 

11 Darauf verweisen u. a. Winston-Allen, S. 13 u. S. 33 sowie Lentes: Bildertotale, S. 69–70. 

12 Vgl. Klinkhammer: Marienpsalter, Sp. 47–48. Alanus bevorzugte übrigens den Ausdruck 

‚Marienpsalter‘ (Psalterium Beatae Mariae Virginis), da ihm Rosarium zu weltlich und anstößig 

erschien. 

13 Vgl. Heinz: Entstehung, S. 38–39; vgl. des Weiteren Klinkhammer: Marienpsalter, Sp. 47–

48. Die Klauseln übernahm Alanus von Dominikus, der die Anzahl der Klauseln selbst auf das 

150er-Ave erweitert hatte. Alanus war allerdings der Ansicht, diese Klauseln stammten vom 



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 349 

  

Ohne klerikale Hilfestellung war diese umfängliche und komplexe Gebets-

form für Laien nicht zu bewältigen. Der Kölner Dominikaner Jakob Sprenger 

übernahm daher nur die Grundstruktur des Ave-Fünfzigers, als er in Köln 1474 

eine Rosenkranzbruderschaft gründete. Diese Bruderschaft wurde von Papst 

Sixtus IV. 1475 approbiert und die neue Gebetsweise als heilsvermittelnd und 

ablasswirksam bestätigt. Bereits 1481 sollen sich über 100.000 Personen in vie-

len Städten in die Listen eingetragen haben:14 Das hat seinen Grund nicht zu-

letzt darin, dass diese Reformbruderschaft allen Ständen offenstand, den Rei-

chen ebenso wie (ausdrücklich) den Armen, sowohl Männern als auch Frauen: 

„Mitglied wurde, wer sich in einem am Altar ausliegenden Bruderschaftsbuch 

eintrug.“15 Beiträge wurden nicht erhoben, die einzige Verpflichtung bestand 

darin, das 150er-Ave (drei Rosenkränze) einmal pro Woche zu beten. Sprenger 

kappte die Betrachtungen des Alanus und stellte es den Mitgliedern frei, wie sie 

den Marienpsalter beten wollten. Selbst das Unterlassen des Gebets stellte keine 

Sünde dar, allerdings wurde dem Säumigen in dieser Zeit die Heilswirkung der 

Gebetsgemeinschaft nicht zuteil. 

Die Konjunktur des Rosenkranzes fällt kaum zufällig mit den ersten Kon-

junkturen des Buchdrucks zusammen. Die Handbücher des Rosenkranzes gehö-

ren zu den frühesten volkssprachlichen Drucken von Andachtsliteratur. Beson-

ders erfolgreich war der Ulmer ‚Marienpsalter‘ aus dem Jahr 1483, gedruckt von 

Konrad Dinckmut wahrscheinlich im Auftrag der Ulmer Dominikaner, der in 

insgesamt sieben Auflagen bis 1502 erschien.16 Die Ulmer Rosenkranzbruder-

schaft war von Felix Fabri, einem Mitbruder Sprengers, ebenfalls im Jahr 1483 

gegründet worden und „zählte in kurzer Zeit 4000 Mitglieder“.17 Der Ulmer ‚Ma-

rienpsalter‘ kehrt ausdrücklich zu Alanusʼ Ansatz zurück.18 Erläutert werden 

Struktur und Hintergrund des Rosenkranzgebets, darüber hinaus enthält das 

|| 
heiligen Dominikus, seinem Ordensgründer, wozu dieser von der Gottesmutter selbst angeregt 

worden sei. Diese Legende gehörte lange zum Grundbestand der Rosenkranzfrömmigkeit. 

14 Vgl. Schmidt, S. 48–49; Jäggi, S. 92–93. Kaiser Friedrich III. soll sich mit seiner Familie als 

Erster eingetragen haben. 

15 Jäggi, S. 93. 

16 Psalter Marie, Konrad Dinckmut, Ulm 1483 (GW, M39197). Ich zitiere nach dem Exemplar 

München, BSB, 4 Inc.c.a. 316. Vgl. zum Folgenden auch die ausführlichen Darlegungen von 

Griese, S. 182–193. 

17 Isenmann, S. 657. 

18 Diſe nachuolgende materi/ Jſt gezogen auſz ainem biechlin welches gemacht hatt maiſter 

alanus brediger ordens [...] (a3
r). Die Ulmer Dominikaner haben den Text wohl „aus verschiede-

nen Quellen zusammengestellt“, unter anderem aus einer Übersetzung des Psalterium beatae 

Mariae virginis des Alanus de Rupe. Griese, S. 183. 



350 | Albrecht Dröse 

  

Buch eine umfangreiche Sammlung von Exempeln und Mirakeln, die die heil-

same Wirkung des Gebets verdeutlichen soll. Der Fokus dieser gedruckten 

volkssprachlichen Alanus-Version liegt aber auf den Meditationsanweisungen. 

Dabei verzichtet der Ulmer Psalter auf die Fixierung von Textklauseln, gibt je-

doch Empfehlungen, unter welchen Gesichtspunkten der Marienpsalter gebetet 

werden kann: das Leben Jesu, seine Passion, die Freuden Mariens etc. Leitend 

ist dabei die Dreiteilung des Marienpsalters in einen Weißen, einen Roten und 

einen Goldenen Kranz.19 Allerdings bleiben diese Empfehlungen unverbindlich, 

wer seine Andacht anders verrichten will, soll nicht zu einer bestimmten Be-

trachtungsweise genötigt werden. Als eigentlich innovativ erweisen sich aber 

die ‚Figuren‘, auf drei Blättern je fünf umkränzte Medaillons, die insgesamt 

fünfzehn Stationen der Heilsgeschichte von der Verkündigung über die Kreuzi-

gung bis zum Jüngsten Gericht umfassen.20 

 

Abb. 2a: Die Figuren des ‚Psalter Marie‘ [Ulm: Konrad Dinckmut, 1483],  

Bayerische Staatsbibliothek, Signatur 4° Inc.c.a. 316, c5v–c7v. 

|| 
19 Der Psalter Marie setzt diesen Hinweis gleich an den Anfang des Textes: Diſe figur git dir zů 

verſton vnd lert dich wie du den pſalter marie Oder die drey roſen krntz beten vnd ordnen ſolt 

(a1
v). 

20 Psalter Marie, fol. 19v, 20v, 21v. Vgl. Abb. oben und S. 351. 



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 351 

  

 

Abb. 2b: Die Figuren des ‚Psalter Marie‘ [Ulm: Konrad Dinckmut, 1483],  

Bayerische Staatsbibliothek, Signatur 4° Inc.c.a. 316, c5v–c7v. 



352 | Albrecht Dröse 

  

2 Überlegungen zur Funktionsweise des 
Rosenkranzgebets 

Rosenkranz und Marienpsalter sind Formen der ‚gezählten Frömmigkeit‘, sie 

stehen analog zu anderen Verfahren, etwa durch eine bestimmte Anzahl von 

Gebeten spirituelle Gewänder für die Gottesmutter oder die Heiligen zu produ-

zieren. 21 Das heilsökonomische Kalkül, das sich hier manifestiert, ist schon im 

Mittelalter Gegenstand theologischer Kritik gewesen.22 Es lässt leicht übersehen, 

dass gerade im Rosenkranzgebet „die Innerlichkeit über das Zählen geschult“ 

werden sollte.23 Das Ziel ist auch hier die informatio, d. h. die Bildung und For-

mung des inneren Menschen.24 Das kontemplative Moment, das die monasti-

schen Gebetsübungen auszeichnet, sollte auch ins laikale Exerzitium integriert 

werden.  

|| 
21 Dazu Angenendt u. a., S. 41–42. Auch in den Rosenkranzlegenden spiegelt sich dieser 

Gedanke, wenn aus der Häufung des Ave-Gebets ein spiritueller Rosenkranz für die Himmels-

königin erzeugt wird. 

22 Vgl. Angenendt u. a., S. 51–52. Man kann diese Praktiken biblisch rechtfertigen (etwa im 

Verweis auf 1 Thess 5,17: ‚Betet ohne Unterlass!‘), und zudem darauf verweisen, dass hier das 

Gebet zu einer prägenden Lebensform erhoben werde, zumal der Sinn der Bruderschaft darin 

bestehe, auch für andere mitzubeten (womit Strukturen monastischer Existenz in die laikale 

Sphäre transferiert werden). Freilich widersprach diese Praxis offenkundig dem Herrenwort, 

beim Beten „nicht zu plappern wie die Heiden, die meinen, sie werden erhört, wenn sie viele 

Worte machen“ (Mt 6,7). Die Gegenposition repräsentiert etwa Meister Eckhart, der den unbe-

dingten „Vorrang der recta intentio vor jeglicher Arithmetik und Quantifizierung“ betont. Ebd. 

23 Angenendt u. a., S. 62–63. Dass eine „vom Zählen gesteuerte Rhythmik“ im Dienste einer 

„Habitusformung“ steht, betont u. a. auch Largier: Zahlenmuster, S. 210. Des Weiteren auch 

Winston-Allen, S. 27: „Instead of simple Aves, repeated ritualistically because the Virgin liked 

to hear them, or psalms recited round the clock in order literally to pray without ceasing, imita-

tio exercises had as their goal the conforming of the individual worshipper to the model of 

Christ. The shift from an outward to an inward focus was directed toward transforming the 

person.“ 

24 Der Begriff wird verwendet im Sinne von Kunze, Williams, Kaiser. Diese Formung ist natür-

lich als längerfristiger Prozess zu denken. Er ist das zentrale Thema der Rosenkranzlegenden, 

etwa in der Erzählung vom ‚Mönch und dem Rosenkranz‘, die sich in einem zeitgenössischen 

Codex der Trierer Kartause findet (Stadtbibliothek Mainz, Hs I 300; zur Handschrift vgl. List, 

S. 156–171). Das Fazit lautet dort, „niemand könne ein so schlechter Mensch sein, dass er nicht 

gebessert werde, wenn er ihn ein Jahr lang täglich bete“. Dominikus soll davon gehört und 

daraufhin diese Gebetsweise angenommen haben. Scherschel, S. 135. 



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 353 

  

Die Funktionsweise dieser Gebetsform ließe sich mit dem Begriff der ‚Auto-

kommunikation‘ beschreiben, wie ihn u. a. Juri Lotman geprägt hat.25 Lotman 

versteht darunter eine Synthese, wonach eine ‚in natürlicher Sprache‘ verfasste 

Mitteilung mit einem anderen Code verknüpft wird, ‚einer rein formalen Organi-

sation‘; der ‚äußere Code‘ stimuliert, so Lotman, die Erzeugung assoziativer 

semantischer Beziehungen.26 Eine solche Verknüpfung generiert ‚neue Bedeu-

tungen‘: „[Sie] strukturiert die im Prozess der Autokommunikation befindliche 

Persönlichkeit neu.“27 Derartige Habitustransformationen werden im Ulmer 

Psalter in einer Vielzahl von Legenden und Exempeln inszeniert.28 Freilich stellt 

sich die Frage nach der konkreten Koordination dieser Ebenen. Berns hat diese 

Korrelation als dynamische Verknüpfung von ‚Bändern‘ oder ‚Spuren‘ analy-

siert: Die erste Spur bildet die Kette der Rosenkranzperlen, die die zweite akus-

tisch-rhythmische Spur der Gebete steuert und zur dritten Spur der ‚Geheim-

nisse‘ überleitet; keine statischen Bilder, sondern „bewegte, affektgeladene und 

affektweckende Bildkomplexe“ mit theatralem Charakter.29 Die Drift der Bilder 

soll durch die Verwendung bestimmter ‚Bild-Gebetsgeräte‘ ebenso stimuliert 

wie gesteuert werden.30 

Das Rosenkranzgebet konstituiert sich also im Spannungsfeld zwischen ei-

nem mechanischen ‚praying by numbers‘ und vertiefender informatio.31 Der 

Erfolg der Rosenkranzbruderschaften ist wohl darin begründet, diese Gebets-

praxis in doppelter Hinsicht anschlussfähig zu halten, also eine Funktionssyn-

these zu schaffen, die einerseits einem breiten Bedürfnis nach ‚gezählter Fröm-

migkeit‘ und abrechenbarer religiöser Leistung entgegenkam, andererseits die 

Möglichkeit der ‚inneren Bildung‘ (beziehungsweise Selbstheiligung) auch illi-

teraten Schichten eröffnete. Fraglich allerdings blieb, wie diese Prozesse zu 

|| 
25 Vgl. Lotman, Innenwelt, S. 42. Vgl. dazu grundsätzlich auch Paul, S. 2262: „Die anthropolo-

gische Ritualforschung spricht von ‚Autokommunikation‘, wenn der eigentliche Adressat 

vertikaler Kommunikation der Sender selbst ist.“ 

26 Vgl. Lotman, Innenwelt, S. 43. 

27 Ebd., S. 44. 

28 Exemplarisch sei auf die Erzählung vom Priester Adrian verwiesen (k5
v–l2

r), der anfangs zu 

größten Hoffnungen berechtigt, dann dem Weltleben verfällt und in den Kerker gerät. Im 

Kerker findet er durch das Rosenkranzgebet zum geistlichen Leben zurück. Diese Struktur von 

hoffnungsvollem geistlichen Anfang, einer tiefgreifenden Krise und der Neuformung durch das 

Rosenkranzgebet ist charakteristisch für diese Texte. Vgl. dazu Griese, S. 187–188. 

29 Vgl. Berns, S. 304–309. Berns spricht daher von der „präcinematischen Bedeutung“ des 

Rosenkranzgebets, das er als „techno-rationales Konzept“ begreift (ebd., S. 304). Vgl. Certeau, 

S. 127: „Die Mystik als Literatur entwirft Körperszenarien. So gesehen hat sie etwas vom Kino.“ 

30 Vgl. Berns, S. 311. 

31 Vgl. Largier: Numbers. 



354 | Albrecht Dröse 

  

initiieren und zu lenken waren.32 Dominikus und Alanus operieren mit Klau-

seln: Auch deren Betrachtung ist durch die Zahl bestimmt, in der das Leben Jesu 

gegliedert wird; der Fokus des Betenden richtet sich auf unterschiedliche As-

pekte, die nacheinander abgearbeitet werden.33 Diese Komplexität reduziert 

Sprenger radikal, indem er lediglich die Grundstruktur des Ave-Fünfzigers 

übernimmt, ansonsten aber jede Festlegung auf Meditationsgesichtspunkte 

vermeidet. Der Psalter Marie hingegen insistiert auf der Dialektik von Weißem, 

Rotem und Goldenem Kranz. Mit dem Abdruck der ‚Figuren‘ (also von Gedan-

kenbildern oder Szenen) geht der Ulmer Psalter in doppelter Hinsicht über die 

bis dahin gängigen Instruktionen hinaus:34 Im Wechsel des Mediums schließt er 

zum einen an Formen der Bildandacht an, die nicht mehr nur exklusiv im mo-

nastischen Bereich praktiziert wurden, sondern auch über private Stundenbü-

cher und Einblattdrucke in die laikale Sphäre Eingang gefunden hatten.35 Die 

Betenden konnten nun das Buch selbst zur Grundlage ihrer Andacht nehmen, 

indem sie beim Beten des jeweiligen Kranzes einfach die passende Seite be-

trachteten: Jtem diſe figuren an diſen dreien blettern getruckt vnder weisen dich 

wie du den pſalter marie beten ſolt (c5
r). Zum anderen wird auch dieser Wechsel 

durch das Prinzip der Zählung reguliert. Anstelle vager Hinweise auf die zu 

betrachtende Materie nimmt der Ulmer Psalter eine klare Reduktion auf fünf-

zehn Topoi vor, woraus sich eine eindeutige Zuordnung zu den Zyklen der drei 

Rosenkränze ergibt, deren wöchentliches Gebet zur verbindlichen Grundlage 

der Bruderschaft erklärt worden war: ye ain pater noſter vnnd x aue maria in ain 

figur (c5
r). 

|| 
32 Der Novize Dominikus von Preußen soll anfangs Schwierigkeiten gehabt haben, sich beim 

Gebet angemessen zu konzentrieren; deshalb habe er die Klauseln verfasst. Vgl. Klinkhammer: 

Entstehung, S. 38. 

33 Angenendt u. a., S. 65: „Die Theoretiker der Betrachtungsmethoden forderten bewußt diese 

Aufsplitterung. Sie hielten die Angabe von genau festgelegten Betrachtungspunkten für uner-

läßlich, wenn man erfolgreich meditieren wollte [...]. Nur die Kenntnis sicherer und genau 

festgelegter Punkte der unterschiedlichen Betrachtungsgegenstände sichere die Betrachtung 

des Menschen vor dem Angesicht Gottes.“  

34 Zum Terminus der Figur vgl. Griese, S. 295–300. 

35 Vgl. Gerhard von Frachet: Vitae fratrum, c. 189: „In ihren Zellen hatten sie Bilder der Jung-

frau Maria und das Bild des Gekreuzigten vor ihren Augen, auf daß sie lesend, betend und 

schlafend diese anschauen und von ihnen mit den Augen der Barmherzigkeit angeschaut 

werden konnten.“ Zitiert nach Lentes: Inneres Auge, S. 179. Vgl. des Weiteren Winston-Allen, 

S. 34–52. Im fünfzehnten Jahrhundert fungierten nicht selten Einblattdrucke als Andachtsbil-

der; vgl. Griese, S. 193. Dass allerdings zur konkreten Funktionsbestimmung der Text-Bilder die 

jeweiligen Bezugssysteme zu untersuchen sind, unterstreicht Griese, S. 124–126; zum Spektrum 

der Gebrauchsformen der Einblattdrucke im Allgemeinen vgl. ebd., S. 388–394. 



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 355 

  

Winston-Allen hat aufgezeigt, dass in diesem Bilderrosenkranz zwei ältere 

Modelle der Bildmeditation von den Freuden Mariens und von der Passion 

Christi (die ja auch je für sich im Ulmer Psalter empfohlen werden) fusionierten 

und durch Gesichtspunkte aus dem Reservoir von Dominikus und Alanus zu 

dieser neuen Struktur ergänzt wurden.36 Die Auswahl der Ereignisse folgt einer 

Logik der Dramatisierung; das öffentliche Wirken des Lehrers, Arztes und Pro-

pheten Jesus kommt nicht vor: „Like its iconographic and typological relatives, 

the rosary concentrates on the most joyful and tragic events.“37 Allerdings dürf-

ten die solchermaßen ‚informierenden‘ und affizierenden Wirkungen der Ro-

senkranz-Medaillons begrenzt gewesen sein. Auch wenn die Miniaturen zweifel-

los auf bekannte Bildprogramme anspielen, waren sie für die im doppelten 

Sinne ‚Uninformierten‘ ziemlich unergiebig: Für eine Affektion der Betenden 

setzen die Bilder nur wenig Impulse frei. Schon aufgrund ihres Formats bleiben 

die Holzschnitte notgedrungen schematisch und fungieren in der Hauptsache 

als Gedächtnisstütze. Vor allem ist ihre Wirkung aus medienökonomischen 

Gründen beschränkt, denn die Bilder werden in einem Buch präsentiert – Bü-

cher jedoch sind teuer, womit diese Andachtsmöglichkeit armen und/oder illite-

raten Mitgliedern der Bruderschaft unzugänglich blieb.  

3 Vom Bild zum Text zum inneren Bild 

Buchsbaums Rosenkranzgedicht kann als Versuch beschrieben werden, die 

spirituellen und ökonomischen Potentiale dieser ‚Figuren‘ auf dem Buchmarkt 

umzusetzen. Einblattdruck oder Flugschrift bilden dafür, sofern man eine Be-

schränkung des Raums und der Haltbarkeit in Kauf nehmen kann, die optima-

len Formate, da sie die ökonomischen und distributiven Möglichkeiten des 

Buchdrucks voll ausschöpfen.38 Flugblätter und -schriften waren zwar anders 

als heute Handelsware (und boten daher auch den unternehmerischen Anreiz), 

aber weitaus billiger als gedruckte Bücher. Das gilt insbesondere hier, da es sich 

um ‚Zettel‘ im Kleinquartformat handelt – im Unterschied etwa zu den aufwen-

dig gestalteten Folioblättern eines Sebastian Brant. Die neue Medientechnologie 

|| 
36 Vgl. Winston-Allen, S. 43; zum Hintergrund in der Observanzbewegung S. 65–80. 

37 Ebd., S. 47. 

38 Zu den Publikationstypen Flugblatt und Flugschrift vgl. Brednich, Sp. 1342; Griese,  

S. 14–19; zur Abgrenzung der Einblattdrucke gegenüber dem Flugblatt vgl. ebd., S. 117–121; 

zum Medienumbruch im Allgemeinen vgl. Giesecke. 



356 | Albrecht Dröse 

  

ermöglicht eine marktförmige Entgrenzung ebenso wie eine Beschleunigung, 

mit der auf eine wachsende Nachfrage reagiert werden kann.39  
Signifikanterweise bereitet der Buchsbaum-Druck aber nicht, was ja auch 

denkbar gewesen wäre, die ‚Figuren‘ in glossierten Miniaturen auf. 40 Dass diese 

Möglichkeit, Bild und Text ‚synoptisch‘ präsent zu halten, grundsätzlich gese-

hen wurde, zeigt beispielsweise der Einblattdruck von Hans Schaur aus den 

1480er Jahren, der um die Rosenkranzmadonna herum die Bildmeditationen 

eines freudvollen sowie eines schmerzvollen Ave-Fünfers abwechselnd anord-

net und mit einer Anleitung zum Rosenkranzgebet versieht.41 Die überlieferten 

Buchsbaum-Drucke hingegen verzichten zwar nicht gänzlich auf Bilder, da sie 

gern Marien-Miniaturen einfügen beziehungsweise als Titelholzschnitte ver-

wenden,42 die ‚Figuren‘ selbst jedoch werden konsequent retextualisiert. Auch 

wenn sich die Strophen hinsichtlich der Themen und ihrer Reihenfolge an den 

Medaillons des Psalter Marie orientieren, liefern sie keine Bildbeschreibung im 

Sinne einer Ekphrasis, also einer „verbalen Repräsentation einer visuellen Re-

präsentation“,43 sondern entfalten die ‚Figuren‘ neu im Medium des Textes. 

Diese mediale Transformation hat programmatischen Charakter: Dje geſchrifft 

geyt vns weiſs vnnd ler/ wie maria psalter wer/ dauon vill ich eúch ſingen (Stro-

phe I). Der Ausdruck geſchrifft steht hier für den klerikal verwalteten textus, im 

engeren Sinne also für die Heilige Schrift, im weiteren Sinn auch für Texte, die 

|| 
39 So Schanze: Erfurter Druck, Sp. 1308. Nach Sporers Erstdruck 1494 erschienen nach 1500 

mehrere Drucke, die vielleicht auf das 25jährige Jubiläum der Rosenkranzbruderschaft im Jahr 

1500 zurückzuführen sind. Daher, so vermutet Schanze, erfolgte auch die Umdatierung auf 

1500. Für eine hohe Nachfrage und für Eile bei der Drucklegung sprechen eine Reihe von Satz-

fehlern und die teils starke Abnutzung der Typen, die etwa beim Zainer-Druck zu verzeichnen 

sind. 

40 Vgl. Griese, S. 193: „Das eine Blatt, möglicherweise zusammengefaltet oder auch an der 

Wand hängend, ersetzt den Rosenkranz in seiner materiellen Form des Gebetszählgeräts, er 

bietet bessere Möglichkeiten des Transports und des Sich-vor-Augen-Haltens als das (teurere) 

und vielleicht auch ein wenig sperrige Rosenkranzbüchlein, das die drei Blätter mit den Medi-

tationsschemata zwar eigens benennt, deren Visualisierungsstütze sich aber ein wenig inner-

halb des Büchleins verliert.“ 

41 Ausführlich dazu Griese, S. 193–200, mit Erörterung eines weitgehend analogen Text-Bildes 

aus Ulm. Die charakteristische Dreiteilung des Alanus ist auf beiden Blättern nicht erkennbar, 

denn die glorreichen Geheimnisse fehlen. Vermutlich gehen die Anleitungstexte auf die Kölner 

Rosenkranzbruderschaft zurück. Vgl. ebd., S. 198. 

42 Kunnes Druck zeigt z. B. die Jungfrau mit Kind im Strahlenkranz, Zainers Flugblatt (1504) 

Christi Geburt, Schobsers Flugschrift (nach 1500) einen knienden Beter vor der Himmelsköni-

gin mit Kind. Dennoch spielt das Bild-Medium hier keine zentrale Rolle, es handelt sich auch 

bei den beiden Einblattdrucken nicht um ‚Text-Bilder‘ im Sinne Grieses. Vgl. ebd., S. 117–118. 

43 Wandhoff, S. 175 in Anlehnung an Heffernan. 



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 357 

  

den unerlässlichen autoritativen Rahmen bilden: Apokryphen, Legenden, Aus-

legungen der Kirchenväter usw.44 Der Buchsbaum-Text soll, wie auch der Ulmer 

Psalter, den Anschluss des Rosenkranzgebets an die lateinischen Archive her-

stellen: Damit wird nicht nur Kontextwissen über die Topoi vermittelt, sondern 

die Betweise selbst mit dem sakralen Medium der Schrift in Beziehung gesetzt. 

Die geſchrifft belehrt, wie maria pſalter wer, also auf welche Weise der Rosen-

kranz zu beten ist. Dementsprechend bindet der Text seine Darstellung immer 

wieder an Autoren beziehungsweise an Autoritäten zurück, die zum Teil auch 

schon im Ulmer Psalter zitiert werden: an Beda oder den heiligen Dominikus, an 

die Kirchenväter oder an die Evangelisten.  

Entscheidend ist die Form der Präsentation: Buchsbaum unternimmt keine 

diskursive Abhandlung,45 sondern initiiert eine Vermittlung im Medium des 

Gesangs: dauon vill ich euch ſingen. Die Drucke fingieren die mündliche Kom-

munikationssituation eines Vortrags durch ein magistrales Ich, genannt Sixt 

Buchsbaum, in Hertzog Ernſt melodey. Der Name Sixt Buchsbaum lässt zwar an 

einen Meistersänger denken, es ist jedoch nicht unwahrscheinlich, dass es sich 

hier um einen sprechenden Namen handelt: Das haltbare Buchsbaumholz ge-

hörte zu den bevorzugten Materialien des Gebetsgerätes Rosenkranz;46 der Vor-

name Sixt könnte wiederum an Papst Sixtus IV. erinnern, dessen Approbations-

bulle den frühen Rosenkranzschriften vielfach beigefügt war. Der Gestus des 

Vortrags rekurriert auf ein stadtbürgerlich vertrautes Muster der Wissensver-

mittlung, gehörte doch religiöse Didaxe zu den wesentlichen Funktionen des 

Meistergesangs.47 So lassen sich schon im fünfzehnten Jahrhundert differenzier-

te laientheologische Erörterungen von komplexen Problemen wie der Trinität 

oder der Jungfräulichkeit Mariens nachweisen. 

Dennoch zeigt sich hier eine wichtige Differenz: Das zentrale Kennzeichen 

des Meistergesangs ist seine Artifizialität, dem Buchsbaum-Text jedoch geht der 

Charakter einer Kunstdemonstration vollkommen ab, wie denn auch kein tradi-

|| 
44 Zum Begriff des textus vgl. Kuchenbuch, Kleine. 

45 Vgl. z. B. den Spiegel hochloblicher Bruderschafft (1515) des Marcus von Weida, der ausführ-

liche Anweisungen erteilt, welche Betrachtungen in den einzelnen Dekaden unternommen 

werden sollten. 

46 Zwar bildeten die Materialien Holz und Bein generell „die unterste, billigste, breite Schicht 

der Massenware“. Ritz, S. 24. Dennoch finden sich durchaus kostbare Arbeiten: ein Beispiel 

eines Buchsbaumrosenkranzes ebd., S. 47 (Abb. 32). Weitere Buchsbaumrosenkränze bei Jäger, 

u. a. S. 52 (A 6); S. 58 (A 7). 

47 Vgl. etwa Wachinger, S. 23–29; des Weiteren Janota. 



358 | Albrecht Dröse 

  

tioneller Sangspruch-Ton der alten Meister übernommen wurde.48 Zwar weist 

der Herzog-Ernst-Ton, eine Variante des älteren Bernertons, eine gewisse struk-

turelle Nähe zur Sangspruchstrophe – und damit zu Formen des Meistergesangs 

– auf, allerdings fungiert er im fünfzehnten Jahrhundert als Erzählton.49 Seinen 

Namen verdankt dieser Ton einer strophischen Fassung des Herzog-Ernst-Stoffs 

(in der Forschung ‚Herzog Ernst G‘ genannt), der in verschiedenen Handschrif-

ten und Drucken überliefert ist und derart populär war, dass er als Verkaufsar-

gument in die Titelzeilen gesetzt werden konnte.50 Bemerkenswert ist, dass der 

Erstdruck des ‚Herzog Ernst‘ ebenfalls auf Hans Sporer zurückgeht, der den Text 

1493, also kurz vor dem Erfurter Erstdruck des Buchsbaum-Textes, in Bamberg 

veröffentlichte. Der Buchsbaum-Druck schließt also in poetologischer Hinsicht 

an die eigentümliche Konjunktur strophischer Heldendichtung im fünfzehnten 

Jahrhundert an.51 Die zentrale Innovation des Buchsbaum-Drucks besteht darin, 

die Reihenfolge der ‚Figuren‘ in eine Abfolge von Strophen zu übersetzen, und 

damit diese Gesichtspunkte in einen narrativen Diskurs zu überführen, genauer 

in eine epische Erzählform, die ‚gedächtnisförmig‘ organisiert ist und auf ihre 

Weise das Geschehen in Bildern vor Augen stellt.52 Hier deutet sich die spezifi-

sche Funktionsweise des Textes an, der sich zwischen magistraler Didaxe einer-

seits und vergegenwärtigender memoria andererseits bewegt, als eigentümliche 

Vermittlung der geſchrifft im Modus epischen Gesangs.53 Ich will im Folgenden 

|| 
48 Das metrische Schema stimmt mit Wolframs ‚Flammweise‘ überein, aber der Text stellt den 

Bezug auf die Herzog-Ernst-Tradition heraus. 

49 Kornrumpf, S. 325: „Der Bernerton (‚Eckenlied‘, ‚Sigenot‘, ‚Virginal‘, ‚Meerwunder‘, ‚Herzog 

Ernst G‘) hebt sich durch Umfang und stolligen Bau von den übrigen Heldenepenstrophen ab 

und mutet eher wie eine Sangspruchstrophe an.“ Eingehend zur Struktur dieses Tons Brunner, 

S. 218–220.  

50 Allgemein dazu Behr. Für gewöhnlich wird der ‚Herzog Ernst‘ zur sogenannten Spiel-

mannsepik gezählt; aufgrund der Empörergeste schließt der Text eher an die französische 

chanson de geste an, im Spätmittelalter wird er aber zusammen mit dem germanischen Sagen-

kreis überliefert. Eine handschriftliche Fassung findet sich u. a. im ,Dresdner Heldenbuch‘. Zur 

gedruckten Überlieferung des ‚Herzog Ernst G‘ vgl. die Einleitung zur Ausgabe (Das Lied) von 

King, S. 7–8.  

51 Vgl. dazu Kornrumpf. 

52 Vgl. Wenzel: Augenzeugenschaft, S. 215. 

53 Vgl. Kornrumpf, S. 332. Am Rande sei auf einen Bezug zum Rosenkranz im ‚Rosengarten‘ 

hingewiesen, einem Text aus dem dreizehnten Jahrhundert, der der aventiurehaften Dietrich-

epik zuzuordnen ist. Der ‚Rosengarten‘ entwirft eine Art Brautwerbungsturnier, als dessen 

Preis Kriemhild für die Sieger Küsse und Rosenkränze auslobt. Die Preise fordert schließlich 

der Mönch Ilsan für sich und seine Mitbrüder ein (eine hybride Figur im Spannungsfeld von 

adliger und monastischer Existenz), wobei er Kriemhild beim Küssen mit seinem Bart blutig 

kratzt. Der Kranz fungiert hier in erster Linie als Metapher für die Virginität Kriemhilds; an das 



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 359 

  

einige Überlegungen anstellen, welche Funktionen diese Präsentationsform 

hier übernimmt. 

Strophisches Erzählen ist im Unterschied zur fortlaufenden Prosa und zum 

Reimpaarvers durch seine ‚Blockhaftigkeit‘ geprägt. Es konstituiert sich als 

kettenförmige Verknüpfung relativ geschlossener Einheiten, die ‚narrative Lü-

cken‘ toleriert,54 und genau deswegen geeignet erscheint, die Abfolge der ‚Figu-

ren‘ nachzuvollziehen: Die ‚Figuren‘ (beziehungsweise die entsprechenden 

Klauseln) fungieren dabei gewissermaßen als ‚Erzählkerne‘, die in den heilsge-

schichtlichen Schlüsselszenen entfaltet werden. So wird z. B. das erste Geheim-

nis (Strophe III) der Verkündigung Mariens in einen Handlungsablauf über-

setzt: innertrinitarische Beratung, Aussendung des Engels Gabriel, Berührung 

Mariens, Gruß des Engels. 

Der erſt pater noſter bedeüt vns das/ do got mit got zü rate ſaſs/ der Sn wolt in das el-

lend/ er ſprach zú ſant Gabriel farhin/ wiewol das ich ir vater byn/ grſs mir die mayd 

behende/ der hailig gaiſt ſy dar durch facht/ die iunckfraw ſtnd in ſorgen/ das got z der 

menſchait flacht kúnſtlichen vnuerborgen/ der engel durch die himel trang/ er ſprach aue 

gratia/ der herr hat mich z dir geſant. 

Offensichtlich begnügt sich der Text hier nicht mit der Paraphrase des bibli-

schen Textes, sondern folgt dem Prinzip epischen Wiedererzählens, das eine 

neue Perspektivierung des ‚Stoffes‘ einbringt. Natürlich ist eine solche Differenz 

zwischen Bibelparaphrase und Bibeldichtung in der volkssprachlichen Literatur 

seit Otfrid einschlägig. Anders aber als bei Otfrid und der traditionellen Bibel-

dichtung bleibt der Erzählerdiskurs weitgehend frei von Kommentaren, Digres-

sionen und Auslegungen. Das bedeutet allerdings nicht, dass die Darstellung 

linear und kausallogisch verfährt: Erzählt wird vielmehr, was bedeutsam und 

erinnerungswürdig ist. Der Wahrheits- und Geltungsanspruch des epischen 

Erzählens begründet sich nicht chronistisch-schriftgetreu, sondern aus seiner 

Gedächtnisfunktion.55  

|| 
Gebetsgerät ist sicherlich noch nicht gedacht. Dennoch wird dem Rosenkranz auch eine, aller-

dings unbestimmte geistliche Bedeutung zugewiesen, denn Ilsans Abt lässt ihn nur unter der 

Bedingung ziehen, dass er den Rosenkranz erwerbe. Der Bezug auf die Marienverehrung er-

scheint hier plausibel. Ilsan bringt bei seiner Rückkehr ins Kloster folgerichtig Kränze aus 

echten Rosen mit, die er seinen Mitbrüdern als Dornenkronen aufs Haupt drückt. Vgl. dazu 

Malcher, S. 172–188; zum Rosenkranz ebd., S. 180–183; des Weiteren Greulich. 

54 Vgl. Haferland, S. 359; Müller: Nibelungenlied, S. 54–55; Lotman: Entstehung, S. 190. 

55 Vgl. Kornrumpf, S. 332: „Die Heldendichtung in Strophen stellt sich im späten Mittelalter 

also neben, nicht gegen eine volkssprachliche Chronistik in Prosa, als ein anderer Modus 



360 | Albrecht Dröse 

  

Daraus resultiert ein assoziatives Arrangement der verbindlichen Schrift, 

das die ‚Figuren‘ über paradigmatische Verknüpfungen mit neuen Gesichts-

punkten anreichert: Als Beispiel diene hier Strophe sechs, deren Thema die 

Beschneidung Jesu ist.56 Das Zentrum bildet eine prophetische Rede Simeons 

(Lk 2,29–35), die Jesus als Erlöser des Menschengeschlechts deklariert. An deren 

Ende wird ein Hinweis auf Johannes den Täufer gesetzt: ſo frw ich mich des 

ſeligen tags/ johannes in der wüſte/ hát vil daruon gesagt. Diese Verklammerung 

von Simeon und Johannes zielt wohl weniger auf die typologische Beziehung 

von Beschneidung und Taufe,57 vielmehr wird Johannes als prophetischer Zeuge 

Christi assoziiert. Unklar bleibt, wem dieser Hinweis auf Johannes zuzurechnen 

ist: dem Erzähler, wie es bei einer heutigen Lektüre plausibel erscheint, oder 

aber (anachronistisch) Simeon? Im Vortrag jedenfalls dürfte eine Differenz der 

Sprecherpositionen kaum modulierbar gewesen sein; hier kann zwischen Figu-

ren- und Erzählerrede nicht eindeutig unterschieden werden.58  

Explizit wird dieses Verfahren assoziativer Verknüpfung in der folgenden 

Strophe sieben, die den 12jährigen Jesus im Tempel zeigt: 

Jesus was im zwlfften iar/ gieng mit den iuden das iſt war/ in ire ſynagoge/ ſy trgem [!] 

im die alten bcher her ieſus gab in vil weiſz vnd ler/ er lag yn allen obe/ Symeon der alt 

man da sprach/ den knaben hab ich beſchnitten/ bey zwlff iaren es geſchach/ drey 

kúnig kamen geritten die empáten im vil zucht vnd eer/ man ſpricht ſeiuer [!] weyſzhait 

vol/ das er iſt aller welt ain herr. 

Hier kommt Simeon, gegen die biblische Vorlage, nochmals zu einem Auftritt, 

in dem er nicht nur darauf verweist, dass er es gewesen sei, der den Knaben 

‚beschnitten‘ habe (siehe Strophe VI), sondern auch den Besuch der heiligen 

drey kúnig nachliefert (Mt 2,1–12).59 In Simeons Erinnerung spiegelt sich gewis-

|| 
vergegenwärtigender gedächtnüss; als pure Fiktion kann sie von denjenigen, die sie weiter-

überliefert und zusammengefasst haben, nicht begriffen worden sein.“ 

56 Strophe VI: Joseph vnd maria klag/ die fieng an am achten tag/ als ieſus ward beſchniten/ 

maria in den tempel gieng/ ſymeon das opffer ſchon empfieng er ſprach z ir mit zichten/ maria 

du biſt genaden vol vnd haſt vns den geboren/ der menſchlichs geschlecht erlſen ſol/ got hat dich 

vſs erkoren/ ſo frw ich mich des ſeligen tags/ johannes in der wüſte/ hát vil daruon geſagt. 

57 Vgl. dazu etwa Suntrup, S. 64. 

58 Vgl. Philipowski, S. 61: „Die Grenze zwischen Diegese und Metadiegese, die im schriftlitera-

rischen Text Innen- und Außenposition einer Geschichte ausdifferenziert, wird im mündlichen 

Vortrag überlagert durch die Präsenz des Vortragenden und die Kontinuität seiner Stimme; 

Metakommunikation ist im Modus der Mündlichkeit kaum möglich.“ 

59 Vgl. dagegen Scherschel, S. 128: „Dominikus hütete sich, nichtschriftgemäße Fakten einzu-

flicken.“ 



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 361 

  

sermaßen die Memorialfunktion des Textes. In den ‚Figuren‘ des Ulmer Psalters 

finden sich die Könige freilich nicht. Die Verbindung beider Ereignisse liegt auf 

der paradigmatischen Ebene: Die Huldigung der drei Könige bestätigt zum ei-

nen die überlegene Weisheit des göttlichen Kindes, deutet aber zum andern die 

universale Herrschaft Christi an. 

Kaum zufällig rekurriert der Text damit auf eingeführte Bildtypen: Die Stro-

phen narrativieren also nicht nur die Motive der Vorlage im Ulmer Psalter (bzw. 

die damit verbundenen Bildprogramme), sondern zitieren weitere Bildmuster 

an, wie beispielsweise die Anbetung der Könige oder das Schweißtuch der Ve-

ronika. Die Darstellung ist gewissermaßen als eine Abfolge von ,Schaubildern‘ 

organisiert.60 Das Buchsbaum-Gedicht ersetzt damit nicht einfach die ‚Figuren‘ 

durch den Text, sondern evoziert diese neu im Medium der Narration und for-

dert dabei zu ihrer ‚Betrachtung‘ auf. Winston-Allen hat den dramatischen Cha-

rakter des Textes hervorgehoben (‚action-packed‘);61 die Strophen inszenieren 

kommunikative und körperliche Interaktionen (Preisreden, Folterszenen, Ver-

klärungen) oder räumliche Bewegungen in horizontaler und vertikaler Richtung 

(den Leidensweg Christi, Fahrten in den Himmel oder in die Hölle). Einschlägig 

dafür ist insbesondere der Rote Kranz mit seinen grausamen Gewaltinszenie-

rungen (ain kron von ſcharpffen doren/ die drucktens im in ſein hirnſchal; Strophe 

XI) sowie mit den Darstellungen der Kreuzigung oder Beweinung: der betrbten 

mter geſchach ſo wee/ maria dem rainen weybe/ Nicodemus legt in in ir ſchoſs/ 

maria kſzt iren lieben ſún/ haiſs treher ſy ob ym vergoſs (Strophe XIII). Der Text 

kompensiert den strukturellen Mangel an äußeren Bildern durch eine poetische 

Produktion innerer Bilder – und entspricht genau darin den Leitlinien der 

spätmittelalterlichen Betrachtung: Denn anders als die äußeren gewährleisten 

die inneren Bilder auf Dauer, dass der Mensch in „Andacht und Reinheit des 

Herzens“ bleibt:  

|| 
60 Siehe z. B. Heinzle, S. 81–84; Malcher, S. 67–68; vgl. zum Folgenden auch Wenzel: Erzäh-

lende Bilder, S. 237–239. 

61 Vgl. Winston-Allen, S. 49. 



362 | Albrecht Dröse 

  

Das Gedächtnis des Menschen wird als innerer Bildraum verstanden, der mit den Bildern 

des historischen Geschehens der Heilsgeschichte angefüllt werden soll. Die Bilder reprä-

sentierten das Gedächtnis des Heils, und das Gedächtnis des Menschen war seinerseits 

Bildraum, in dem die Bilder des Heils ihre Wirkung entfalten sollten.62  

Der Buchsbaum-Text präsentiert, wie sich in Anlehnung an Berns sagen ließe, 

die ‚Imaginationsspur‘ des Rosenkranzes in Erzählform.63 Auffällig ist dabei, 

dass die ohnehin ausführlichen Beschreibungen der Passion durch konkrete 

Zahlen unterfüttert werden. Der Memminger Druck nennt unter Berufung auf 

Johannes Chrysostomos die exakte Anzahl der Schmerzen und Wunden Christi 

(Strophe X): 

Criſoſtimus ſchreibt wunder groſs/ wie ieſus nackende vnde bloſs/ an ain ſaul ward ge-

bunden pilatus vber in lieſs ston/ die ſterckiſte man die er mocht hon/ ſchlgem [!] im vil 

tieffer wnnden [!]/ ſechstauſent vnd ſechshundert/ vnd ſechs vnd ſechtzig wunden/ mit 

gaiſlen vnd mit rten hrt/ mit ketnen gebunden/ zway vnd ſechtzig vnd vierhundert 

bain/ yeglichs ſein beſnders leyden empfieng/ o menſch ſein marter was nit klain. 

Welche Bedeutung diesen Zahlen hier zukommt, lässt sich daran ermessen, 

dass die detaillierende Repetition der ſechstauſent vnd ſechshundert vnd ſechs 

vnd ſechtzig wunden das Metrum sprengt.64 Hier ist auf andere Formen der ‚ge-

zählten Frömmigkeit‘ angespielt, konkret auf eine Kontemplationspraxis, die 

sich die Wunden und Schmerzen Christi vor Augen zu stellen und sukzessive zu 

vergegenwärtigen versucht.65 Ähnlich sind die Entfernungsangaben der via 

dolorosa in der zwölften Strophe zu werten: Die Distanz wird auf exakt 1000 

Schritt beziffert, wobei mit Veronika und Simon zwei Gewährsleute genannt 

werden, die zugleich Stationen des Kreuzwegs verkörpern. Der Text deutet das 

an, wenn er die Entfernung bis zu fronica am Tor und dann weiter bis zu Simon 

mit je 250 Schritten angibt.66 Eingespeist sind also Strukturen der Kreuzwegan-

dacht, die nicht nur durch eine gedankliche, sondern auch durch eine räumli-

|| 
62 Lentes: Inneres Auge, S. 180. 

63 Vgl. Berns, S. 308–309. Insofern wäre auch der Buchsbaumtext analog zu den Bilder-

Gebetsgeräten als eine ‚artifizielle Erfassung des Imaginativen‘ zu verstehen, allerdings im 

Medium des Gesangs. 

64 Im Zainer-Druck beispielsweise findet sich diese Angabe nicht. 

65 Vgl. Angenendt u. a., S. 45. 

66 Strophe XII: Die ritterſchafft ſetzt vns dei zal/ taúſent ſchrit wol vberall/ jeſus ſein creútz hat 

tragen/ von dem platz biſs vnders thor/ iſt drithalbhundert ſchrit furwar/ tht vns fronica ſagen/ 

jeſus gab ir ſein angeſicht z letz wol drithalbhundert/ Symeon vns das wol bericht/ fúnffhundert 

schrit beſúnder/ biſz an die ſtat Caluaria/ ſein rock im da verſpilet ward/ vnd ſer gezogen ab. 



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 363 

  

che Bewegung die Passionsereignisse nachzuvollziehen versucht.67 Der Hörer ist 

bei Buchsbaum nicht nur als Betrachter angesprochen, der Text rechnet mit ihm 

auch als ‚Praktiker‘, der sich in das Passionsgeschehen einbeziehen lässt, um es 

sinnlich und affektiv nachzuerleben – hinsichtlich dieses performativen As-

pekts geht der Text allerdings über die epische memoria hinaus.68 

4 Mariologische Fokussierung 

In dieser gemeinschaftlichen Vergegenwärtigung der Heilsgeschichte kommt 

Maria eine Schlüsselrolle zu. Nun ist dem Rosenkranzgebet ein mariologischer 

Bezug trivialerweise inhärent, insofern die Ave-Invokationen der Gottesmutter 

die Basis dieser Gebetsform bilden. Dementsprechend wird Maria im Ulmer 

Psalter als Adressatin des Ave-Gebets vorgestellt, sei es im Titelholzschnitt, der 

die Gottesmutter mit dem betenden Paar und einem Dominikanerpater zeigt, sei 

es in der Darstellung der Gründungslegende, in der Maria dem heiligen Domini-

kus den Rosenkranz überreicht. Dafür sprechen auch ihre vielfältigen Auftritte 

in den Exempeln im zweiten Teil des Buches. In den überlieferten Meditations-

klauseln jedoch spielt Maria eine eher untergeordnete Rolle, da die Klauseln 

relativisch auf Jesus bezogen sind: Dominikus von Preußen meditiert über das 

Leben Jesu, nicht über Maria. Lediglich neun der fünfzig Klauseln beziehen 

Maria mit ein. Diese primär christologische Orientierung bestimmt auch die 

Auswahl der ‚Figuren‘ im Ulmer Psalter: Zwar sind in die fünfzehn ‚Figuren‘ 

auch die Freuden Mariens eingeflossen, doch zu sehen ist Maria auf lediglich 

sieben der fünfzehn Medaillons, viermal (naheliegenderweise) im Weißen 

Kranz: Verkündigung, Heimsuchung, Geburt Christi, Beschneidung; im Roten 

Kranz erscheint sie in der Kreuzigungsszene sowie bei der Kreuztragung und im 

Goldenen Kranz in der Darstellung ihres Begräbnisses.69 Der Ulmer Psalter be-

|| 
67 Vgl. zum Kreuzweg Dambeck, Sp. 653–654. 

68 Vgl. die Beschreibung bei Largier: Begehren, S. 38: „Nicht Memoria, nicht fromm erinnern-

des Gedenken ist das Ziel, sondern eine Entfaltung der sinnlichen und affektiven Erfahrungs-

möglichkeiten als neue, künstlich induzierte Bewußtseinszustände.“ Allerdings ist auch für die 

Epik von einer gewissen Interferenz zwischen erzählter Welt und der Welt der Rezeption aus-

zugehen; vgl. Malcher, S. 65–67. 

69 Die Verklärung und Krönung Mariens wird auch von Dominikus und Alanus erwähnt. Bei 

Dominikus von Preußen handelt es sich um die 48. Klausel: Qui te dulcissimam matrem suam, 

tandem ad se assumpsit, ad dexteram suam collocavit, et gloriose coronavit. Zitiert nach  

Scherschel, S. 128. 



364 | Albrecht Dröse 

  

handelt den mariologischen Aspekt in den Medaillons also eher zurückhaltend, 

Maria fehlt z. B. auch dort, wo sie in der Bibel ausdrücklich erwähnt wird, bei 

der Ausgießung des Heiligen Geistes. Zu berücksichtigen ist sicherlich, dass der 

Ulmer Psalter unter anderem auch auf eine mariologische ‚Lesart‘ des Kranzes 

hinweist: Als dritte Kontemplations-Option beim Rosenkranzbeten nach dem 

Leben Jesu und der Passionsbetrachtung stehen die Freuden Mariens. Dieser 

Betrachtungsweise fehlt allerdings die rhetorisch-affektive Pointe des Leben-

Jesu-Rosenkranzes, der einen dialektischen Prozess von Leid und Freude ent-

wirft: Hier sollen Empfängnis, Geburt und Himmelfahrt Mariens auf drei Kränze 

bezogen werden,70 die damit allerdings ihre spezifische Qualität als Weißer, 

Roter und Goldener Kranz verlieren.  

Dieses Verhältnis ist schon im Ave-Gebet selbst angelegt: Zwar wird in den 

wiederholten Ave-Invokationen die Gottesmutter immerfort angesprochen und 

angerufen, aber deswegen, weil die Frucht ihres Leibes ‚gebenedeit‘ wird: et 

benedictus fructus ventris tui Jesus Christus. Hierin besteht die ‚christozentrische 

Dynamik‘ des Ave-Gebets.71 Der Betende bewegt sich stets auf Maria zu und 

durch sie zu Christus hin, sie ist das Medium, das er hinter sich zu lassen be-

strebt ist. Das Buchsbaum-Gedicht modifiziert diese Konstellation. Hier sind die 

Rosenkranzbeter schon in der ersten Strophe adressiert als eine in der Anrufung 

Mariens verbundene Gemeinschaft; sie sind diejenigen, die von Maria ‚erwählt‘ 

sind (Strophe I), sie sind also über sie mit Christus und durch ihre gnadenhafte 

Zuwendung auch miteinander vereint. Zweitens wird die Darstellung des Heils-

geschehens (wo immer das möglich ist) an eine mariologische Perspektive zu-

rückgebunden, die Heilsgeschichte wird also gewissermaßen mit den Augen 

Marias betrachtet – womit natürlich keine Fokalisierung im strengen Sinne 

gemeint ist, sondern ein Entwurf Marias als Modell, zu dessen emotionalem wie 

habituellem Nachvollzug die Betenden aufgefordert sind.72 So werden die fro-

hen und schmerzhaften Ereignisse vielfach als Freuden und Schmerzen Marias 

inszeniert. Der Weiße Kranz präsentiert Maria als Vorbild der rainikait (Strophe 

VIII) und reflektiert zugleich ihren emotionalen Status auf durchaus differen-

zierte Weise: Die Berührung des Heiligen Geistes versetzt sie in einen Zustand 

der Sorge (Strophe III), der abgelöst wird durch den Jubel des Magnificat in der 

vierten Strophe; sie findet sich zurückgeworfen in die angstvolle Situation der 

einsam Gebärenden, die lediglich auf ihren alten Josef zählen kann (Strophe V); 

bis hin zur eigentümlich zwiespältigen klage während der Beschneidung, die 

|| 
70 Vgl. b7

r (ohne Zählung). 

71 Vgl. Heinz: Entstehung, S. 35. 

72 Vgl. ebd., S. 42.  



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 365 

  

durch Simeons Preisrede untermalt wird: maria du biſt genaden vol vnd haſt vns 

den geboren/ der menſchlichs geſchlecht erlſen ſol/ got hat dich vſs erkoren 

(Strophe VI).  

Im Roten Kranz tritt Maria zunächst zurück, hier bildet die Passion des 

Sohnes den Glutkern der Betrachtung. Dennoch wird sie in die Kreuzigungs-

szene wieder einbezogen: der betrbten múter geſchach ſo wee/ maria dem rai-

nen weybe/ Nicodemus legt in in ir ſchoſs/ maria kſzt iren lieben ſún/ haiſs treher 

ſy ob ym vergoſs (Strophe XIII). Im Ulmer Psalter erscheint Maria zwar ebenfalls 

unter dem Kreuz, aber ohne Beweinung. Der emotionalisierte Betrachter geht 

bei Buchsbaum direkt über von der Qual Christi zum Schmerz der Mutter. Dieser 

Anschluss markiert sinnfällig die Sonderbeziehung von Gottesmutter und Got-

tessohn: Kaum zufällig endet der Rote Kranz bei Buchsbaum damit, dass der 

geschundene Sohn letztlich wieder zu seiner Mutter zurückkehrt und ausdrück-

lich ,in ihren Schoß‘ gelegt wird. 

Marias Medialität wird im Goldenen Kranz voll entfaltet. Hier wird sie als 

Mutter adressiert, erweitert zur Mutter aller Betenden, als Vermittlerin des Ver-

mittlers schlechthin (mediatrix dei):73 maria hilff vns inn throne/ du wlleſt vnſer 

mter ſein/ ſo werd wir deſter baſs erhrt/ von de auſſerwlten ſůne dein. Der 

Goldene Kranz konstituiert sich bei Buchsbaum über die spezifische Verbin-

dung von Christus und Maria: Sie erscheint in fast allen Strophen des Goldenen 

Kranzes und darüber hinaus in den Schlussstrophen. Sie ist Buchsbaum zufolge 

die Einzige, die fest an Jesus glaubt: darumb ſy wurden all zerſtreit/ on maria 

dem rainen weibe/ der glaub in ir nye verlaſch/ ir laid thet ſich verwandlen (Stro-

phe XV). Maria wird (schriftgemäß und wiederum in Abgrenzung zum Ulmer 

Psalter) in Strophe siebzehn bei der Ausgießung des Heiligen Geistes erwähnt: 

Sant Johaunes [!] der euangeliſt/ der der waren gothait kantzler iſt/ ſchreibt vns am aller 

maiſten/ wie got der vatter vnd der ſn/ ain warer got vnd drey perſon/ das dritt der hailig 

gaiſt/ am pfingſtag ward er geſant/ maria vnd den iungern/ all ſprachen warden yn be-

kant. ſy ſahen feürin znngen/ in iren ſchaiteln brinnen ſchon/ das ſy die gnad des hailigen 

gaiſts/ ſolten verkunden thon.  

In der sechzehnten Strophe, der Himmelfahrt Christi, wird Maria nachvollzieh-

barerweise nicht erwähnt, doch der Text inszeniert als typologisches Komple-

ment in der achtzehnten Strophe Marias eigene Himmelfahrt. Während das 

entsprechende Medaillon im Ulmer Psalter lediglich eine Begräbnisszene zeigt 

(und damit ihre Sterblichkeit betont), wird Maria bei Buchsbaum durch Christus 

zur Himmelskönigin gekrönt und erstrahlt als Sonne der Betenden: er ſatzt ir 

|| 
73 Vgl. Mertens Fleury, S. 46–47.  



366 | Albrecht Dröse 

  

auff ain krone/ wann ſy hoch durch die himel auff trang/ vil klarer dann die ſnne. 

In der folgenden ,Figurʻ des Jüngsten Gerichts agiert sie gegenüber dem Welten-

richter als Fürsprecherin der Betenden: wer den guldin krantz offt ſprechen kan/ 

maria will im am iungſten gericht/ treúlich bey geſtan (Strophe XIX). Diese Ver-

heißung bekräftigt die folgende Strophe, die das gemeinschaftliche Beten des 

Rosenkranzes als heilswirksame Tätigkeit beschreibt, die von Engeln aufge-

zeichnet und durch Maria garantiert werde: das hat marria ſelbs geſchafft/ die 

geyt den aller hchſten lon. 

Der Text tendiert damit im Vergleich zum Leben-Jesu-Rosenkranz zu einer 

Verdopplung der Perspektiven: Wie aus dem Ave-Maria-Gebet die Betrachtung 

des Lebens Jesu hervorgeht (gewissermaßen wie der Sohn aus der Mutter), mit-

hin die ,christozentrische Sinnspitze‘ in der heilsgeschichtlichen Meditation 

entfaltet wird, 74 so wird im Gegenzug bei Buchsbaum der Hörer im narrativen 

Nachvollzug des Heilsgeschehens letztlich auf Maria als universelle Vermittle-

rin, ja als eigentliche Quelle des Heils zurückverwiesen. Für ein Bewusstsein, 

das in Furcht vor der ewigen Verdammnis steht, wird so eine mütterliche Zu-

wendung inszeniert. Die Vermittlerin Maria ist „für die Menschen mittellos an-

rufbar und erreichbar“;75 sie verlangt nur eben diese Hinwendung im Gebet, 

also das beständige Beten des Rosenkranzes. Diese allgemeine Zugänglichkeit 

entspricht nicht nur der Grundidee der Rosenkranzbruderschaft, sie korreliert 

auch mit dem Publikationsformat der Buchsbaum-Blätter, die eine Teilhabe 

auch jenen Schichten ermöglichen soll, die zuvor aus kulturellen und ökonomi-

schen Gründen ausgeschlossen waren.  

5 Rezeption und Performanz 

Es ist natürlich Maria, die als Himmelskönigin den Sänger Sixt Buchsbaum und 

seine Gebetsbrüder in den Himmel einlässt (Strophe XXI): 

Nach Criſt gepúrt merckent furwar/ man zalt fünffzehenhundert iar/ Six buſzbaum hat ge-

ſungen/ in hertzog Ernſt melodey/ maria won dem brder bey/ ſo wer im wol gelungen/ 

kumpt mit den liebſten brdern ſein/ ia für der himel thore/ ſein klaid weyſz rot vnd gul-

den. man ſprech wer iſt daruore. maria ſprech mit liechtem ſchein. auſs irem roſenfarben 

mund. laſs mir den liebſten gaſt herein. 

|| 
74 Vgl. Heinz: Entstehung, S. 35–36, S. 42–43. 

75 Mertens Fleury, S. 43. 



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 367 

  

Das Gedicht fingiert eingangs die Performanz eines Meistersängers vor einem 

Auditorium. Die Schlussstrophe setzt diesen Vortrag in eine schon abgeschlos-

sene Vergangenheit (hat gesungen), es ist die andächtige Gemeinschaft von 

Hörern und Lesern, die ihren Bruder Sixt Buchsbaum dem Beistand Mariens 

anempfiehlt und imaginiert, als Bruderschaft dermaleinst selbst vor die Him-

melskönigin hinzutreten. Das kann auch als ein Hinweis auf den Gebrauchszu-

sammenhang des Textes gelesen werden. Seine Aufführung erschöpfte sich 

nicht in einem einmaligen Vortrag vor einer passiven Zuhörerschaft, er ist viel-

mehr auf Wiederverwendung im gemeinschaftlichen Gesang angelegt. Dabei 

kommt dem Herzog-Ernst-Ton, in der Kombination von populärer Melodie und 

gedächtnisförmig organisiertem Text, konstitutive Bedeutung zu. Der Gesang 

als spezifische autokommunikative Praxis bildet dabei selbst schon einen An-

satz zur Formung des Habitus, wie in der monastischen Kultur das Singen der 

Psalmen.  

Die weitere Entwicklung kann ich hier nur skizzieren: Einen gesanglichen 

Gebrauch legt etwa der 1519 bei Froschauer erschienene Züricher Druck nahe, 

eine Flugschrift, die Buchsbaums Gedicht mit dem Marienhymnus ‚Dich Frau 

vom Himmel ruf ich an‘ kombiniert.76 Bezeichnenderweise lässt der Züricher 

Druck die letzte Strophe mit der Nennung des Autors und Einlass durch die 

Himmelskönigin weg. Stattdessen findet man folgenden Zweizeiler: Maria man 

anrffen ſol/ dan ſy uns kan helfen wol. Dem folgt der Marienhymnus. Die vakan-

te Position des Sängers ist hier durch den jeweiligen Beter oder durch eine Ge-

meinschaft (uns) eingenommen, die in eigener Sache Maria anruft, ihr beizu-

stehen. Buchsbaums Text wird auch (inklusive der letzten Strophe) in die neuen 

katholischen Gesangbücher aufgenommen, so in die Tegernseer Gesangbücher 

von 1574 und 1577:77 Im Choral fallen die Instanzen von Vorsänger und Publi-

kum ohnehin zusammen. Hier tritt ein anderer Aspekt von Autokommunikation 

hervor, im Sinne einer Selbstvergewisserung und Selbstaffirmation. Den Hinter-

grund bildet zum einen der posttridentinische Umbruch der katholischen Got-

tesdienstordnung, die dem Gemeindegesang einen größeren Raum gewährt, 

zum andern die verstärkte propagandistische Nutzung des Rosenkranzgebets. 

Es ist bezeichnend für die Popularität des Gedichts, dass man hier eine Mög-

|| 
76 Signatur: Zwingli 222,2 (Zentralbibliothek Zürich). Es handelt sich um die deutsche Version 

des Marienhymnus Ad te Maria supplices, die im frühen sechzehnten Jahrhundert in mehreren 

Drucken kursierte; reformatorisch wird der Text umgearbeitet zu ‚Christus vom Himmel ruf ich 

an‘. 

77 Das RSM führt hier weiter auf: ,Mainzer Cantual‘ von 1605 und 1627; ,Bamberger Gesang-

buch‘ von 1628, 1670 und 1691; ,Corners Gesangbuch‘ von 1631 und 1649. 



368 | Albrecht Dröse 

  

lichkeit sah, Boden gegenüber dem bis dato erfolgreicheren evangelischen Kir-

chengesang gutzumachen, um so mehr, als der von den Reformatoren entschie-

den abgelehnte Rosenkranz zu einem „Zentralsymbol altgläubiger Frömmig-

keit“ avanciert war.78 Die zentrale Funktion des Buchsbaum-Lieds war daher 

nicht mehr nur die innere Formung, sondern auch die äußere Abgrenzung der 

altgläubigen Gemeinde. 

Literaturverzeichnis 

Altmann, Ursula: Die Leistungen der Drucker mit Namen Brandis im Rahmen der Buchge-

schichte des 15. Jahrhunderts. Diss. masch. 1974. Berlin 2005. 

Angenendt, Arnold u. a.: Gezählte Frömmigkeit. In: Frühmittelalterliche Studien 29 (1995),  

S. 1–71. 

Baier, Walter: Rezension zu Scherschel, Rosenkranz. In: Geist und Leben 53 (1980), S. 150–154. 

Behr, Hans-Joachim: Art. ‚Herzog Ernst‘. B. Die einzelnen Texte (B.I.4–6.). In: VL2 3 (1981), 

Sp. 1184–1185. 

Berns, Jörg-Jochen: Rosarium und Bilddrift. Zur präcinematischen Bedeutung des Rosenkranz-

gebets. In: Der Rosenkranz. Andacht, Geschichte, Kunst. Hg. von Urs-Beat Frei, Fredy  

Bühler. Bern 2003, S. 302–319. 

Brednich, Rolf Wilhelm: Art. ‚Flugblatt, Flugschrift‘. In: Enzyklopädie des Märchens 4 (1985), 

Sp. 1339–1358. 

Brunner, Horst: Strukturprobleme der Epenmelodien. In: Annäherungen. Studien zur  

deutschen Literatur des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. Berlin 2008, S. 201–223. 

Certeau, Michel de: Die mystische Fabel. 16. bis 17. Jahrhundert. Frankfurt a. M. 2010. 

Dambeck, Franz: Art. ‚Kreuzweg‘. In: LCI 2 (1970), Sp. 653–656. 

Giesecke, Michael: Von den skriptographischen zu den typographischen Informationsverarbei-

tungsprogrammen. Neue Formen der Informationsgewinnung und -darstellung im 15. und 

16. Jahrhundert. In: Wissensliteratur im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit.  

Bedingungen, Typen, Publikum, Sprache. Hg. von Horst Brunner, Norbert R. Wolf.  

Wiesbaden 1993 (Wissensliteratur im Mittelalter 13), S. 328–346. 

Greulich, Markus: Räume der Artifizialität. Raum und Struktur im ‚Rosengarten A‘. In: Brüchige 

Helden – Brüchiges Erzählen. Mittelhochdeutsche Heldenepik aus narratologischer Sicht. 

Hg. von Anne-Kathrin Federow und Kay Malcher. Berlin, New York 2016 [im Druck]. 

Griese, Sabine: Text-Bilder und ihre Kontexte. Medialität und Materialität von Einblatt-Holz- 

und -Metallschnitten des 15. Jahrhunderts. Zürich 2011 (Medienwandel –

 Medienwechsel – Medienwissen 7). 

Haferland, Harald: Mündlichkeit, Gedächtnis und Medialität. Heldendichtung im deutschen 

Mittelalter. Göttingen 2004. 

|| 
78 Dazu Oelke, S. 108–112. Als ein solches ‚Zentralsymbol‘ erscheint der Rosenkranz zunächst 

nur aus protestantischer Sicht, wird dann aber auch von den Altgläubigen als „Identifikati-

onsmerkmal für die eigene Glaubenspartei“ verstanden. Ebd., S. 113. 



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 369 

  

Heffernan, James A. W.: The Museum of Words. The Poetics of Ekphrasis from Homer to  

Ashbury. Chicago 1993. 

Heinz, Andreas: Art. ‚Rosenkranz. I. Begriff; III. Historisch‘. In: LexThK 8 (2006), Sp. 1302–1305. 

Heinz, Andreas: Art. ‚Rosenkranz II. Im Christentum‘. In: TRE 29 (1998), S. 403–407. 

Heinz, Andreas: Die Entstehung des Leben-Jesu-Rosenkranzes. In: Der Rosenkranz. Andacht, 

Geschichte, Kunst. Hg. von Urs-Beat Frei, Fredy Bühler. Bern 2003, S. 23–46. 

Heinz, Andreas: Die Zisterzienser und die Anfänge des Rosenkranzes. Das bisher  

unveröffentlichte älteste Zeugnis für den Leben-Jesu-Rosenkranz in einem Zisterziense-

rinnengebetbuch aus St. Thomas an der Kyll (um 1300). In: Analecta Cisterciensia 33 

(1977), S. 262–309. 

Heinzle, Joachim: Das Nibelungenlied. Eine Einführung. München, Zürich 1987. 

Isenmann, Eberhard: Die deutsche Stadt im Mittelalter 1150–1550. Stadtgestalt, Recht,  

Verfassung, Stadtregiment, Kirche, Gesellschaft, Wirtschaft. Köln, Wien 2012. 

Jäger, Moritz W.: Mit Bildern beten: Bildrosenkränze, Wundenringe, Stundengebetsanhänger 

(1413–1600). Andachtsschmuck im Kontext spätmittelalterlicher und frühneuzeitlicher 

Frömmigkeit. Gießen 2011. 

Jäggi, Stefan: Rosenkranzbruderschaften. Vom Spätmittelalter bis zur Konfessionalisierung. 

In: Der Rosenkranz. Andacht, Geschichte, Kunst. Hg. von Urs-Beat Frei, Fredy Bühler.  

Bern 2003, S. 91–105. 

Janota, Johannes: Fides et ratio. Die Trinitätsspekulationen in den Meisterliedern des Hans 

Folz. In: Wolfram-Studien 20 (2008), S. 351–386. 

Klinkhammer, Karl J.: Art. ‚Alanus de Rupe (de la Roche, van der Clip)‘. In: VL2 1 (1978),  

Sp. 102–106. 

Klinkhammer, Karl J.: Art. ‚Marienpsalter und Rosenkranz‘. In: VL2 6 (1987), Sp. 42–50. 

Klinkhammer, Karl J.: Die Entstehung des Rosenkranzes und seine ursprüngliche Geistigkeit. 

In: 500 Jahre Rosenkranz. 1475 Köln 1975. Kunst und Frömmigkeit im Spätmittelalter und 

ihr Weiterleben [Ausstellung Erzbischöfliches Diözesan-Museum Köln. 25. Okt. 1975– 

15. Jan. 1976]. Köln 1975, S. 30–50. 

Kornrumpf, Gisela: Strophik im Zeitalter der Prosa: Deutsche Heldendichtung im ausgehenden 

Mittelalter. In: Literatur und Laienbildung im Spätmittelalter und in der Reformationszeit. 

Symposion Wolfenbüttel 1981. Hg. von Ludger Grenzmann. Stuttgart 1984, S. 316–340. 

Kuchenbuch, Ludolf, Uta Kleine (Hgg.): ‚Textus‘ im Mittelalter. Komponenten und Situationen 

des Wortgebrauchs im schriftsemantischen Feld. Göttingen 2006. 

Kunze, Konrad, Ulla Williams, Philipp Kaiser: Information und innere Formung. Zur Rezeption 

der ‚Vitaspatrum‘. In: Wissensorganisierende und wissensvermittelnde Literatur im  

Mittelalter. Perspektiven ihrer Erforschung. Kolloquium 1985. Hg. von Norbert R. Wolf. 

Wiesbaden 1987, S. 123–142. 

Largier, Niklaus: Die Kunst des Begehrens. Dekadenz, Sinnlichkeit und Askese.  

München 2007. 

Largier, Niklaus: Die Phänomenologie rhetorischer Effekte und die Kontrolle religiöser Kommu-

nikation. In: Literarische und religiöse Kommunikation in Mittelalter und Früher Neuzeit. 

Hg. von Peter Strohschneider. Berlin, New York 2009, S. 953–968. 

Largier, Niklaus: Praying by Numbers: An Essay on Medieval Aesthetics. In: Representations 

104, 1 (2008), S. 73–91. 

Largier, Niklaus: Zahlenmuster als Metonymie. Zwischen Figura mystica, Mnemotechnik und 

Metamorphose. In: Was zählt. Ordnungsangebote, Gebrauchsformen und Erfahrungs-



370 | Albrecht Dröse 

  

modalitäten des ‚numerus‘ im Mittelalter. Hg. von Moritz Wedell. Köln, Weimar, Wien 

2010, S. 209–218. 

Lentes, Thomas: Bildertotale des Heils. Himmlischer Rosenkranz und Gregorsmesse.  

In: Der Rosenkranz. Andacht, Geschichte, Kunst. Hg. von Urs-Beat Frei, Fredy Bühler. 

Bern 2003, S. 68–89. 

Lentes, Thomas: Inneres Auge, äußerer Blick und heilige Schau. Ein Diskussionsbeitrag zur 

visuellen Praxis in Frömmigkeit und Moraldidaxe des späten Mittelalters. In: Frömmigkeit 

im Mittelalter. Politisch-soziale Kontexte, visuelle Praxis, körperliche Ausdrucksformen. 

Hg. von Klaus Schreiner. München 2002, S. 179–219. 

Das Lied vom Herzog Ernst. Hg. von Kenneth Cecil King. Berlin 1969 (Texte des späten  

Mittelalters und der frühen Neuzeit). 

List, Gerhard: Die Handschriften der Stadtbibliothek Mainz. Bd. 3: Hs I 251–Hs I 350.  

Wiesbaden 2006. 

Lotman, Juri M.: Die Entstehung des Sujets – typologisch gesehen. In: Kunst als Sprache. 

Untersuchungen zum Zeichencharakter von Literatur und Kunst. Leipzig 1981, S. 175–204. 

Lotman, Juri: Die Innenwelt des Denkens. Eine semiotische Theorie der Kultur.  

Frankfurt a. M. 2010. 

Malcher, Kay: Die Faszination von Gewalt. Rezeptionsästhetische Untersuchungen zu  

aventiurehafter Dietrichepik. Berlin 2009.  

Menhardt, Hermann: Verzeichnis der altdeutschen literarischen Handschriften der 

Österreichischen Nationalbibliothek. Bd. 2. Berlin 1961 (Veröffentlichungen des Instituts 

für deutsche Sprache und Literatur der Deutschen Akademie der Wissenschaften zu  

Berlin 13).  

Mertens Fleury, Katharina: Maria mediatrix – mittellos mittel aller súnder.  

In: Das Mittelalter 15,2 (2010), S. 33–47. 

Müller, Jan-Dirk: Das Nibelungenlied. 3., neu bearb. und erw. Aufl. Berlin 2009 (Klassiker-

Lektüren 5). 

Müller, Jan-Dirk: Motivationsstrukturen und personale Identität im Nibelungenlied. Zur  

Gattungsdiskussion um ‚Epos‘ oder ‚Roman‘. In: Nibelungenlied und Klage. Passauer  

Nibelungengespräche 1985. Hg. von Fritz Peter Knapp. Heidelberg 1987, S. 221–256. 

Oelke, Harry: „Da klappern die steinn ... und das Maul plappert“. Der Rosenkranz im Zeitalter 

der Reformation. In: Der Rosenkranz. Andacht, Geschichte, Kunst. Hg. von Urs-Beat Frei, 

Fredy Bühler. Bern 2003, S. 107–117. 

Paul, Ingwer: Rhetorisch-stilistische Eigenschaften der Sprache von Religion und Kirche. In: 

Handbücher zur Sprach- und Kommunikationswissenschaft 31: Rhetorik und Stilistik. Ein 

internationales Handbuch zeitgenössischer Forschung. Bd. 2. Hg. von Ulla Fix, Andreas 

Gardt, Joachim Knape. Berlin, New York 2009, S. 2257–2274. 

Philipowski, Katharina-Silke: Strophisches und stichisches Sprechen. Medientheoretische 

Überlegungen zur Figurenrede in höfischer Epik und Heldenepik. In: Formen und  

Funktionen von Redeszenen in der mittelhochdeutschen Großepik. Hg. von Nine Robijntje 

Miedema, Franz Hundsnurscher, Franz und Monika Unzeitig-Herzog. Tübingen 2007,  

S. 43–73. 

Ritz, Gislind M.: Der Rosenkranz. München 1962. 

Schanze, Frieder: Art. ‚Sixt Buchsbaum‘. In: VL2 1 (1978), Sp. 1109–1110. 

Schanze, Frieder: Ein vergessener Erfurter Druck Hans Sporers von 1494. In: Archiv für die 

Geschichte des Buchwesens 15 (1976), S. 1301–1308. 



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 371 

  

Schanze, Frieder: Inkunabeln oder Postinkunabeln? Zur Problematik der ‚Inkunabelgrenze‘ am 

Beispiel von 5 Druckern und 111 Einblattdrucken. In: Einblattdrucke des 15. und frühen 

16. Jahrhunderts. Probleme, Perspektiven, Fallstudien. Hg. von Volker Honemann u. a.  

Tübingen 2000, S. 45–122. 

Scherschel, Rainer: Der Rosenkranz, das Jesusgebet des Westens. 2. Aufl. Freiburg i. Br.,  

Basel, Wien 1982 (Freiburger theologische Studien 116). 

Schmidt, Siegfried: Die Entstehung der Kölner Rosenkranzbruderschaft von 1475. In: Der  

heilige Rosenkranz. Eine Ausstellung der Diözesan- und Dombibliothek zum Rosenkranz-

jahr 2003, besonders zum Rosenkranzmonat Oktober und zum Jubiläum der Wahl Papst 

Johannes II. am 16.10. (1. Oktober 2003 bis 7. Januar 2004). Hg. von Michael Schiffer. Köln 

2003 (Libelli Rhenani 5), S. 45–62. 

Schulz, Armin: Fremde Kohärenz. Narrative Verknüpfungsformen im Nibelungenlied und in der 

Kaiserchronik. In: Historische Narratologie – mediävistische Perspektiven. Hg. von Harald 

Haferland, Matthias Meyer, Carmen Stange. Berlin, New York 2010, S. 339–360. 

Suntrup, Rudolf: Zur sprachlichen Form der Typologie. In: Geistliche Denkformen in der  

Literatur des Mittelalters. Hg. von Klaus Grubmüller, Ruth Schmidt-Wiegand, Klaus  

Speckenbach. München 1985, S. 23–68. 

Wachinger, Burghart: Wissen und Wissenschaft als Faszinosum für Laien im Mittelalter. In: Ars 

und Scientia im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit. Ergebnisse interdisziplinärer  

Forschung. Fs. für Georg Wieland. Hg. von Cora Dietl, Dörte Helschinger. Tübingen, Basel 

2002, S. 13–29. 

Wandhoff, Haiko: Ekphrasis: Bildbeschreibungen in der Literatur von der Antike bis in die 

Gegenwart. In: Audiovisualität vor und nach Gutenberg. Zur Kulturgeschichte der  

medialen Umbrüche. Hg. von Horst Wenzel, Wilfried Seipel, Gotthard Wunberg. Wien u. a. 

2001, S. 175–184. 

Wenzel, Horst: Augenzeugenschaft und episches Erzählen. Visualisierungsstrategien im  

Nibelungenlied. In: 800 Jahre Nibelungenlied. Rückblick – Einblick – Ausblick. 6. Pöch-

larner Heldenliedgespräch. Hg. von Klaus Zatloukal. Wien 2001 (Philologica  

germanica 23), S. 215–234. 

Wenzel, Horst: Erzählende Bilder und bildhafte Literatur. Plädoyer für eine Text-

Bildwissenschaft. In: Iconic Worlds. Neue Bilderwelten und Wissensräume. Hg. von  

Christa Maar, Hubert Burda, Köln 2006, S. 232–250. 

Winston-Allen, Anne: Stories of the Rose. The Making of the Rosary in the Middle Ages. 2. Aufl. 

University Park 1998.



  

 

 



  

Christoph Burger 

,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ  

Martin Luthers Lied auf die Kirche – nicht auf Maria 

Ein relativ wenig bekannter, Luther zugewiesener Liedtext ist nur dann ange-

messen zu verstehen, wenn man sich vor Augen hält, welche Aussagen über 

Maria, die Mutter Jesu Christi, in mittelalterlichen Liedern gemacht worden 

sind. Um die Akzentsetzung in seinem Text recht würdigen zu können, gilt es 

ferner, ihn im Zusammenhang mit anderen Aussagen Luthers über Maria zu 

betrachten, in denen er sich kritisch mit der Marienfrömmigkeit seiner Zeit aus-

einandersetzt und dafür plädiert, Maria gerade dadurch zu verehren, dass man 

nicht etwa ihre Demut preist, sondern auf Gott den Vater blickt, der sie in ihrer 

Niedrigkeit gnädig angesehen hat.  

1 Aussagen über Maria 

in mittelalterlichen Liedtexten 

1.1  Maria als die neue Eva 

Zahlreiche mittelalterliche Liedtexte beginnen mit Ave, war das doch laut der 

Biblia Vulgata der Gruß, mit dem der Engel Gabriel nach Lukas 1,28 Maria be-

grüßte: Ave = „Sei gegrüßt!“ Der tiefe Sinn dieses Wortes Ave, so lehrten Theo-

logen und Priester die Gläubigen, sei der, dass die Buchstaben des Wortes Ave 

in umgekehrter Reihenfolge eben ‚Eva‘ ergeben. Da die Heilige Schrift als gött-

lich inspiriert galt, konnte der Gottesbote Gabriel ja kein Wort gesagt haben, das 

nicht meditiert zu werden verdient. Mit dem Gruß Ave habe er also aussagen 

wollen, Maria solle als Mutter des Erlösers dazu beitragen, wiedergutzumachen, 

was die Urmutter aller Menschen, Eva, beim Sündenfall über alle Menschen 

gebracht habe. Maria wird schon mit diesem Gruß als die ‚neue Eva‘ angespro-

chen. Damit wird ihr eine Rolle bei der Erlösung der Sünderinnen und Sünder 

neben ihrem Sohn Jesus Christus zuerkannt, den der Apostel Paulus ja dem 

Stammvater Adam gegenübergestellt hatte.1 

|| 
1 Vgl. Röm 5,12, zitiert nach der Luther-Übersetzung, revidierter Text in der Fassung des Jahres 

1964: „Deshalb, wie durch einen Menschen die Sünde in die Welt gekommen ist und der Tod 

DOI 10.1515/9783110475371-021,  © 2017 Christoph Burger. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



374 | Christoph Burger 

  

In Liedtexten konnte das so klingen:  

Ave, ich lob dich, reine meit, 

du ymmerwerndes hymmel cleyt, 

Maria, der dryfaltikeit  

ein vsserwelte dirne. 

Genaden vol, alt vetter schre 

hat wol versunt din rein Ave, 

Da sie verstiess in hellewe 

Eva, der name virne.2 

Maria wird hier als von der göttlichen Trinität auserwähltes Mädchen Eva ge-

genübergestellt, die durch die Übertretung des Gebotes Gottes alle ihre Nach-

kommen zur Hölle verurteilt habe.  

Der Gruß Ave konnte in Liedtexten geradezu die Bedeutung des Namens 

‚Maria‘ annehmen: 

Eva die welt verfuret hat gemeyn, 

Daz wyderbracht vns Ave, die vil rein.3 

In einem lateinischen Lied wird Maria folgendermaßen angesprochen: 

Gesegnet ist der, den du [in deinem Leibe] getragen hast, 

den du mit deinen Brüsten gesäugt hast, 

weil du Genugtuung dafür geleistet hast, 

dass Eva von dem Apfel gekostet hat.4 

Da Gott die Übertretung seines Gebots durch den Sündenfall nicht ungestraft 

hat lassen können, musste seiner Gerechtigkeit Genugtuung geleistet werden. 

Wirkungsreich war für diese Vorstellung beispielsweise die Ansicht des Anselm 

|| 
durch die Sünde, so ist der Tod zu allen Menschen durchgedrungen, weil sie alle gesündigt 

haben“, und Röm 5, 15: „Aber nicht verhält sich’s mit der Gabe wie mit der Sünde. Denn wenn 

durch die Sünde des Einen die Vielen gestorben sind, um wieviel mehr ist Gottes Gnade und 

Gabe den vielen überreich zuteil geworden durch die Gnade des einen Menschen Jesus Chris-

tus.“ – Für wertvolle Hinweise danke ich Lydia Wegener. 

2 Ave ich lob dich reine meit, Strophe 1. In: Geistliche Gesänge, S. 56, Nr. 37. – virne hat hier 

wohl die Bedeutung: ‚der alte‘. 

3 Ave, Maria, dich lobet musica, Strophe III, V. 15–16. In: Geistliche Gesänge, S. 58, Nr. 39. 

4 Ave, mater, o Maria, Strophe VIb. In: Geistliche Gesänge, S. 30–31 (hier: S. 31), Nr. 32: Bene-

dictus quem portasti,/ quem uberibus lactasti,/ tu cum Eva conpensasti/ pregustato pomulo. In 

Strophe VIIIa wird Christus dafür gepriesen, dass er die Schuld Adams getilgt habe: nostra 

crimina portavit/ merues patibulo. 



 ,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ | 375 

  

von Canterbury: Wenn für die Sünde nicht dadurch Genugtuung geschieht, dass 

sie bestraft wird, dann ist die Ordnung gestört.5 

1.2 Marias Demut als Voraussetzung für ihre Erwählung zur 

Mutter des Gottessohnes 

Daraus, dass Maria laut Lukas 1,38 zu dem Engel Gabriel gesagt haben soll: 

„Siehe, ich bin des Herrn Magd; mir geschehe, wie du gesagt hast“, leitete man 

ab, dass sie vorbildlich demütig gewesen sei. Ihre Demut, die aus dieser Aussa-

ge klang, wurde als bewusste, willentliche und demütige Zustimmung dem 

Hochmut Evas entgegengesetzt. Eva hatte sich ja von der Verheißung der 

Schlange verleiten lassen: „[…] ihr werdet sein wie Gott und wissen, was gut 

und böse ist“;6 und der Wunsch, sein zu wollen wie Gott, statt sich mit der Rolle 

des Geschöpfs zufrieden zu geben, wurde als deutlicher Beweis für Evas Hoch-

mut betrachtet. Maria dagegen hatte die Ankündigung, sie werde einen Sohn 

gebären, der ein Sohn des Höchsten genannt werden solle,7 akzeptiert. Die aus 

Lukas 1,38 gewonnene Überzeugung, sie sei vorbildlich demütig gewesen, wur-

de dadurch verstärkt, dass in der lateinischen Biblia Vulgata in Lukas 1,48 das 

griechische Wort tapeinosis (ταπεíνωσις, ‚Niedrigkeit‘) mit der lateinischen 

Vokabel humilitas übersetzt worden war, die als ‚Demut‘ verstanden wurde. 

Man las nicht länger wie im griechischen Urtext: „Er [Gott] hat hingesehen auf 

die Niedrigkeit seiner Magd.“8 Man hörte in diesem Vers nichts mehr von sozia-

ler Niedrigkeit Marias. Lukas 1,48 wurde nun vielmehr verstanden als: „Gott hat 

die Demut seiner Magd beachtet.“9  

Durch die Jahrhunderte hindurch hat die Tugend der Demut in der christli-

chen Theologie einen hohen Stellenwert gehabt. Schon der Erste Clemensbrief 

spricht am Ende des ersten Jahrhunderts von beispielhafter Demut Jesu Christi: 

„Seht, geliebte Männer, wer das Beispiel ist, das uns gegeben ist! Wenn nämlich 

|| 
5 Anselm von Canterbury: Cur Deus homo, capitulum XII: Redeamus et videamus utrum sola 

misericordia, sine omni solutione ablati sibi honoris deceat deum peccatum dimittere […]. Sic 

dimittere peccatum non est aliud quam non punire. Et quoniam recte ordinare peccatum sine 

satisfactione non est nisi punire: si non punitur, inordinatum dimittitur (S. 40/42).  

6 Gen 3,5b nach der Luther-Übersetzung, revidierter Text in der Fassung des Jahres 1964. 

7 Lk 1,31–32. 

8 Bevor nach der Eroberung Konstantinopels durch die Türken im Jahr 1453 zahlreiche grie-

chischsprachige Gelehrte in den Westen des vormaligen Römischen Reiches kamen, beherrsch-

ten ja nur wenige Menschen dort die griechische Sprache. 

9 Vgl. dazu Burger: Maria muss ermutigen! 



376 | Christoph Burger 

  

der Herr so demütig gewesen ist, was sollen wir tun, die wir unter das Joch sei-

ner Gnade gekommen sind?“10 Schon früh stilisierten Christen sich denn auch 

als demütig.11 Der Hochmut dagegen galt als die Wurzel des Sündenfalls und 

insofern als die zentrale Sünde. Maria erwies sich also durch ihre vorbildliche 

Demut als die ‚neue Eva‘, die an der Seite ihres Sohnes Jesus Christus, des ‚neu-

en Adam‘, daran beteiligt gewesen ist, alle glaubenden Christen von den Folgen 

des Sündenfalls zu befreien.  

Und wenn der Engel laut Lukas 1,28 nach dem Ave fortfährt: gratia plena, 

‚voll der Gnade‘, dann verstand man das einerseits so, dass Maria erfüllt sei von 

Gottes Gnade, andererseits aber auch so, dass sie aktiv Gnade geben könne. So 

heißt es in dem Liedtext Aue, Maria clare: 

Du bist gebenedeyth 

vber alle frauen: 

gib vnß alle selikeyth.12  

Hier wird die Erwartung ausgesprochen, dass Maria nicht nur Gottes Gnade 

empfängt, sondern auch aktiv Gnade zu geben vermag. Ihr wird zugeschrieben, 

dass sie das ewige Heil schenken könne: Auf Maria richtet sich hier die Erwar-

tung, den Zugang zum Himmel öffnen zu können. 

Zu Marias Besonderheit gehörte nach Überzeugung vieler ihrer Verehrer 

auch, dass nicht erst Jesus, sondern schon seine Mutter Maria ‚sündlos‘ gewe-

sen sei, dass sie also nicht nur frei gewesen sei von Tatsünden, die sie begangen 

hätte, sondern dass sie sogar vom Zeitpunkt ihrer Empfängnis im Mutterleibe an 

unbefleckt gewesen sei von der Erbsünde.  

Auch diese Überzeugung formuliert der Liedtext Aue, Maria clare: 

Ane sundt bistu entpfangen, 

als dich dy kirche erdt, 

vnd vor der falschen schlangen 

bistu bliben vnuorserth.13 

In dieser Frage hatten die beiden berühmten Theologen aus dem Dominikaner-

orden Albert der Große und Thomas von Aquin anders gedacht. Ihrer Überzeu-

gung nach war Maria erst im Mutterschoß geheiligt worden. Der Franziskaner 

Johannes Duns Scotus aber hatte die Ansicht vertreten, Christus hätte den drei-

|| 
10 1. Clemensbrief 16,17, hier zitiert nach der Übersetzung von Ohst, S. 122. 

11 Vgl. Becker, S. 3. 

12 Aue, Maria clare, Strophe VII, V. 5–7. In: Geistliche Gesänge, S. 29, Nr. 31. 

13 Aue, Maria clare, Strophe II, V. 1–4. In: ebd. 



 ,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ | 377 

  

einigen Gott nicht vollkommen versöhnt, wenn er nicht wenigstens in dem ei-

nen Menschen Maria die Beleidigung der Trinität verhindert hätte.14 Erst im 

Jahre 1854 sollte diese Frage vom päpstlichen Lehramt in dem Sinne entschie-

den werden, dass Maria unbefleckt empfangen worden sei. 

Wer annahm, dass Maria durch eine besondere Gnade Gottes von ihrer 

Empfängnis an von den Folgen der Erbsünde frei geblieben sei, der ging folge-

richtig davon aus, dass auf sie auch der Fluch Gottes laut Genesis 3,16 nicht 

zutreffe: „Ich will dir viel Mühsal schaffen, wenn du schwanger wirst; unter 

Mühen sollst du Kinder gebären.“15 Man glaubte also, Maria habe eine schmerz-

lose Schwangerschaft gehabt und sie habe ihr einziges Kind, Jesus, ohne 

Schmerzen geboren. Ein verbreitetes Marienlied des Muskatplüt, der von etwa 

1424 an für circa zwei Jahrzehnte im Dienst der Mainzer Erzbischöfe stand, legt 

davon Zeugnis ab:  

On schmerczin wirstu schwanger,16 

und: 

Junckfra solt ich 

nit loben dich 

mit ganczer freud 

ich pillich geud 

mit dir vnd deinem kinde 

Daz dw hast pracht 

an weichen nacht 

on alles we 

mit dem aue 

ward dir die purd gar linde.17 

Gegen die Aspekte der Marienverehrung, die in den angeführten Liedtexten zum 

Ausdruck kommen, wird sich Martin Luther wenden. 

|| 
14 Vgl. dazu Grote, S. 127, Z. 9–37. 

15 Wortlaut der Übersetzung Martin Luthers (revidierte Fassung der Lutherbibel von 1964). 

16 Muskatplüt: Ein iunckfrau zart, zweite Strophe, V. 17, hier zitiert nach dem Beitrag von 

Gerd Dicke in diesem Band, S. 243. 

17 Ebd., Strophe 5, V. 1–10. 



378 | Christoph Burger 

  

1.3 Marias sozialer und hierarchischer Status 

Wie bereits erwähnt, sagt Gabriel zu Maria in Kapitel 1, Vers 48 des Lukasevan-

geliums, wenn man den griechischen Urtext zugrundelegt: „Er [Gott] hat hinge-

sehen auf die Niedrigkeit seiner Magd.“ Im Laufe der Entwicklung der christ-

lichen Frömmigkeit stieg Maria jedoch immer höher auf der sozialen 

Stufenleiter. Schon das ,Protevangelium des Jakobus‘, das nicht unter die ka-

nonischen Schriften des Neuen Testaments aufgenommen worden ist, behaup-

tet zu wissen, Maria sei die Tochter reicher Eltern gewesen.18 Als im Laufe der 

Zeit auch gut situierte Menschen, ja sogar solche von vornehmer Abkunft, Chris-

ten wurden,19 da erwarteten sie, dass auch Christi Mutter reich und vornehm 

gewesen sein müsse. Auf einer im Jahre 794 abgehaltenen Synode behaupteten 

die versammelten fränkischen Bischöfe, Maria stamme aus einer königlichen 

Familie.20 Aus Maria, die Gott im Magnificat dafür lobt, dass er auf ihre Niedrig-

keit hingesehen habe, wurde schon bald eine sozial hochstehende Frau ge-

macht: eine Königin, ja eine Kaiserin. Die Titel, die ihr beigelegt werden, variie-

ren von dem bescheidenen Titel vil edeliu vrouwe über himelische burggrâvîn, 

hymlischiu fürstinne, wirdige herzogin aller welt, vrie kunigîn bis zu keiserin hi-

mels und ouch erden.21 Zwei Belege aus Liedtexten sollen hier genügen. Aue 

muetter küniginne beschränkt sich darauf, sie als Königin anzurufen: Aue, muet-

ter, küniginne, miltikait ain milderinne.22 In dem Liedtext Ain iunckfraw schön 

vnnd ausserwölt dagegen wird sie als Kaiserin bezeichnet: 

|| 
18 Vgl. Protevangelium des Jakobus, 4.3 (S. 281): Joachim kann ein außerordentlich reiches 

Opfer bringen. – Die Entstehung des Textes wird hier auf nicht früher als 150 n. Chr. datiert. 

19 Vgl. zur gesellschaftlichen Bedeutung der christlichen Bischöfe nach der Konstantinischen 

Wende Wischmeyer, S. 126: „Man wäre höchst erstaunt, würde man den nachösterlichen Jün-

gerkreis in Palästina in fiktiver Gleichzeitigkeit neben die hierarchischen Nachkommen der 

Apostel am Ende des 4. Jhs. stellen. Wir stehen vor einer ungeheuren Veränderung. Was da-

mals ein persönlicher Aufbruch und Umbruch einiger Fischer, Bauern und Rabbis war, ist nun 

für einige Mitglieder der Führungsschicht des römischen Reiches zum Ersatz und zur Ergän-

zung und Fortsetzung des traditionellen senatorischen cursus honorum durch den cursus in 

der Kirche geworden.“ 

20 Vgl. Schreiner: Sozial- und standesgeschichtliche Untersuchungen, S. 97, Anm. 28. 

21 Schreiner: Maria, verweist in zwei Anmerkungen auf S. 551 (zum Text auf S. 297) auf Salzer, 

S. 447, 455, 458–459. 

22 Aue, muetter, küniginne, Strophe Ia, V. 1. In: Geistliche Gesänge, S. 30, Nr. 32. 



 ,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ | 379 

  

Das ist Maria, die kayserin, 

die mir thuet wol gefallen.23  

Mehr noch als das: Maria wird nahe an die Trinität herangerückt. In einem Lied-

text heißt es sogar: „Groß macht dich, Maria, die Allherrschaft, die Trinität.“24 

Damit ist ausgesagt, die göttliche Trinität selbst erhebe Maria. Luthers Ordens-

bruder Johannes von Paltz, der das Erfurter Kloster zu dem Zeitpunkt verließ, 

als Luther dort eintrat, konnte in einem Gebet formulieren, Maria sei von dem 

dreieinigen Gott erwählt worden:  

Freue dich, auserwählte Gebärerin Gottes, die du bleibend Jungfrau bist, Maria, dass Gott 

in dem bewundernswerten Beschluss, der im Abgrund der allerhöchsten Dreieinigkeit ge-

fasst worden ist, aus dem ganzen weiblichen Geschlecht dich zur Mutter deines Sohnes 

zum Heile des Menschengeschlechts vorausbestimmte und erwählte.25 

2 Luthers Sicht auf Maria 

Luther will Maria aus der Position nahe bei der göttlichen Trinität, in die sie im 

Laufe der Jahrhunderte erhoben worden war, herunterholen an die Seite der 

einfachen Christen. Für ihn ist sie nicht die allmächtige Herrscherin, als die sie 

in der Frömmigkeit seiner Zeit verehrt wird, sondern lediglich eine ganz außer-

ordentlich vorbildliche Christin. Nach Luthers Überzeugung sagt Maria ja in 

ihrem Loblied, dem Magnificat, wie es im ersten Kapitel des Evangeliums nach 

Lukas aufgezeichnet ist, dass Gott gnädig auf sie hingesehen habe. Von ihrer 

‚Niedrigkeit‘, ihrer tapeinosis, spricht sie, und eben nicht von ihrer Demut, denn 

dann hätte der Evangelist tapeinophrosyne (ταπεινοϕϱοσύνη) schreiben müs-

sen.26 Gerade deswegen kann sie einfachen Christen Mut machen, behauptet 

Luther, weil Gott eben auf niedrige Menschen wie Maria gnädig hinsehe. 

|| 
23 Ain iunckfraw schön vnnd ausserwölt, Strophe 2, V. 1 und 2. In: ebd., S. 10, Nr. 8. 

24 Magnificat te, Maria, trinitatis monarchia; vgl. Wackernagel 1, S. 193, Nr. 300 (Super can-

tico Magnificat, Strophe 1, V. 1–2).  

25 Johannes von Paltz (ca. 1445–1511): De conceptione sive praeservatione […] Mariae, S. 142, 

Z. 26–28 in eigener Übersetzung. 

26 Die philologische Belehrung kann Luther Erasmus von Rotterdam verdanken, der in seinem 

Novum Instrumentum schon 1516 in der Annotatio zu Lukas 1,48 darauf hingewiesen hatte, dass 

im griechischen Urtext eben tapeinosis stehe und nicht tapeinophrosyne (Erasmus: Annotatio-

nes, S. 464, Z. 516–520). Vgl. dazu Burger: Luthers Polemik, S. 153–154 mit Anm. 43.  



380 | Christoph Burger 

  

Damit lehnt Luther zugleich die in der Frömmigkeit seiner Umgebung herr-

schende Auffassung ab, Gott habe Maria dadurch für ihre tugendhafte Demut 

belohnt, dass er sie zur Mutter seines Sohnes machte. Den Zugang zur himmli-

schen Herrlichkeit schenkt Gott seiner Ansicht nach durch Jesus Christus; er 

behauptet, Maria selbst habe es nicht gewollt, dass man sie als eine Mittlerin 

hin zu ihrem Sohn betrachte.27 

Luthers Sichtweise steht im Gegensatz zu der Ansicht, die beispielsweise 

sein bereits oben erwähnter Erfurter Ordensbruder Johannes von Paltz vertritt. 

Dieser nennt als Trost des Sünders, damit er in Todesnot nicht verzweifelt, die 

mütterliche Liebe der Jungfrau Maria und die brüderliche Freundschaft der 

Heiligen.28 Nach Luthers Ansicht ist es eben nicht erforderlich, sich zunächst an 

einen Heiligen oder eine Heilige zu wenden, zu dem oder zu der man ein beson-

deres Verhältnis hat, die das Anliegen dann Maria weitergeben, die es ihrerseits 

ihrem Sohn vorträgt, der ihr keine Bitte abschlagen wird, weil sie ihn ja an ihren 

Brüsten genährt hat.29  

Diese radikale Zuweisung des Ortes Marias weg aus der Nähe der Trinität an 

die Seite der Geschöpfe darf jedoch nicht den Blick darauf verstellen, dass Lu-

ther Maria auch auf eine Weise hat preisen können, die man sich kaum mehr 

vorstellen kann, wenn man von der Sichtweise der auf Luther folgenden Gene-

rationen lutherischer Theologen und Gemeindeglieder beeinflusst ist. Luther ist 

auch davon überzeugt, Maria sei als Jungfrau Mutter geworden, und sie sei ihr 

Leben lang Jungfrau geblieben. Nicht umsonst behält er Marias Loblied laut 

Lukas 1,46b–55, das Magnificat, als festen Bestandteil des täglichen Vespergot-

|| 
27 Schon Anselm von Canterbury spricht Maria als ‚Mittlerin‘ an; vgl. Pelikan, S. 129. Luther 

dagegen schreibt, Maria lehne die Lobredner ab, die ihre verdienstvolle Demut priesen, statt 

Gott allein zu verehren: Luther: Das Magnificat verdeutschet und ausgelegt, 1520/21 (WA 7, 

S. 568, Z. 21–26): Die unnutze schwetzer horet sie ungern, die viel predigen und schreyben von 

yhrem vordienst, damit sie yhr grosse eygen kunst beweyszen wollen und sehen nit, wie sie das 

Magnificat dempffen, die mutter gottis lugenstraffen und die gnade gottis vorkleynern; denn 

szoviel wirdigs vordienst man yhr zulegt, szo vil man der gottlich gnaden abbricht und des Magni-

ficat warheit mindert. – „Die unnützen Schwätzer hört sie ungern, die viel von ihrem Verdienst 

predigen und schreiben. Sie wollen damit ihre große eigene Gelehrsamkeit beweisen und 

sehen nicht, wie sie das Magnifikat herabsetzen, die Mutter Gottes Lügen strafen und die Gna-

de Gottes verkleinern. Denn so viel würdiges Verdienst man ihr beilegt, so viel tut man der 

göttlichen Gnade Abbruch und mindert die Wahrheit des Magnifikat“ (Luther: Das Magnifikat, 

S. 415, Z. 12–18). 

28 Vgl. Johannes von Paltz: Coelifodina, S. 232–255. 

29 Mehrere Abbildungen, auf denen Maria ihrem Sohn ihre entblößte Brust zeigt, um damit 

ihrer Fürbitte besonderen Nachdruck zu verleihen, sind zusammen mit fachkundigen Kom-

mentaren zu finden in Koepplin, S. 334–339. 



 ,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ | 381 

  

tesdienstes für die Schüler der Lateinschulen bei, als er im Jahr 1525 eine Got-

tesdienstordnung entwirft.30 Luther erkennt Maria sogar den Ehrentitel einer 

‚Königin der Himmel‘ zu. Aber er modifiziert ihre Machtvollkommenheit stark, 

wenn er schreibt, dass alles, was Maria zu geben vermag, als Gabe Gottes be-

trachtet werden müsse.31 

3 Luthers Lied: ,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ 

Ein Liedtext, der Luther zugeschrieben worden ist, beginnt mit den Worten: „Sie 

ist mir lieb, die werte Magd.“ Er ist hier nach der kritischen Edition abgedruckt: 

 Ein lied von der Heiligen Christlichen Kirchen, 

 aus dem XII. capitel Apocalypsis. Martinus Luther.  

I Sie ist mir lieb, die werde magd 

 und kan jr nicht vergessen. 

 Lob, ehr und zucht von ir man sagt; 

 Sie hat mein hertz besessen. 

 Ich bin jr holt, und wenn ich solt 

 gros unglück han, da ligt nicht an; 

 Sie will mich des ergetzen 

 Mit jrer lieb und trew an mir, 

|| 
30 Luther: Deudsche Messe, 1526 (WA 19, S. 80, Z. 16–24): Desselbigen gleychen zur vesper 

singen sie etliche der vesper psalmen, wie sie bis her gesungen sind, auch latinsch mit eyner 

antiphen, darauff eynen hymnus, so er fur handen ist. Darnach lesen sie abermal eyner umb den 

andern, zween odder drey, latinsch aus dem alten testament eyn gantzes odder halbes Capitel, 

darnachs lang ist. Darnach lieset eyn knabe dasselbige Capitel zu deudsch. Darauff das magnifi-

cat zu latein mit eyner antiphen odder lied. Darnach eyn vater unser heymlich und die Collecten 

mit dem Benedicamus. Das ist der Gottis dienst teglich durch die wochen ynn stedten, da man 

schulen hat. 

31 Luther: Das Magnificat verdeutschet und ausgelegt, 1520/21 (WA 7, S. 573, Z. 31–S. 574, 

Z. 2): Es darff auch wol ein masz, das man nit zuweyt treybe den namen, das man sie ein konigyn 

der hymel nennet, wie wol es war ist, aber doch sie da durch keine abtgottin ist, das sie geben 

odder helffen muge, wie etliche meynen, die mehr zu yhr denn zu got ruffen und zuflucht haben. 

Sie gibt nichts, szondern allein got, wie folgt. – „Es bedarf auch wirklich des Maßes, damit man 

es mit dem Namen nicht zu weit treibt, wenn man sie eine Königin der Himmel nennt. Das ist 

zwar wahr, aber sie ist doch dadurch keine Abgöttin, so dass sie etwas geben oder helfen könn-

te, wie manche meinen, die sie häufiger anrufen und öfter bei ihr Zuflucht suchen als bei Gott. 

Maria selbst gibt nichts, sondern allein Gott, wie im Folgenden ausgeführt wird“ (Luther: Das 

Magnifikat, S. 425, Z. 21–26). 



382 | Christoph Burger 

  

 die sie zu mir will setzen 

 und tun all mein begir. 

II Sie tregt von gold so rein ein kron 

 da leuchten jnn zwelff sterne. 

 Ir kleid ist wie die sonne schon, 

 das glentzet hell und ferne. 

 Und auff dem Mon 

 jr füsse ston. 

 Sie ist die braut, 

 dem Herrn vertraut; 

 jr ist weh und mus geberen 

 ein schönes kind, den edlen Son 

 und aller welt ein Herren; 

 dem ist sie unterthon. 

III Das thut dem alten Trachen zorn, 

 und will das kind verschlingen. 

 Sein toben ist doch gantz verlorn; 

 es kan jm nicht gelingen. 

 Das kind ist doch 

 gen himel hoch  

 genomen hin 

 und lesset jn 

 auff erden fasst seer wüten. 

 Die Mutter mus gar sein allein; 

 doch will sie Gott behüten 

 und der recht Vater sein.32 

Wer davon ausgeht, dass alle drei Strophen von ein und demselben Verfasser 

stammen, der muss sich mit der Tatsache auseinandersetzen, dass die erste 

Strophe von der Liebe des Sängers zu einem tugendhaften Mädchen spricht, 

dessen Zuneigung und Treue ihm auch über großes Unglück hinweghelfen 

würden. Weder von der christlichen Kirche noch von dem Gehalt des zwölften 

Kapitels der Offenbarung des Johannes ist darin die Rede. Dafür, wie man den 

Liedtext zu verstehen hat, ist meiner Ansicht nach entscheidend, ob man Luther 

als den Autor der ersten Strophe betrachtet oder nicht. 

|| 
32 Luthers Liedtext ist aus der kritischen Edition übernommen: Luthers geistliche Lieder und 

Kirchengesänge, Nr. 34 (Einleitung: S. 111–113; Wortlaut zitiert nach der Melodie A, also: S. 292 

und 294). 



 ,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ | 383 

  

3.1 Erste Deutung von Luthers Lied: 

Strophe 1 stammt nicht von Luther 

Der ausgewiesene Editor und Kenner der Liedtexte Luthers Markus Jenny weist 

in der Einleitung zu seiner Edition darauf hin, dass Wolfhart Spangenberg, ein 

Sohn des bekannteren Cyriakus, sowohl den Text als auch die Melodie für Lu-

thers Werk gehalten habe. Jenny erörtert eingehend die Argumente für und 

gegen die These, Luther habe hier eine geistliche Kontrafaktur zu einem weltli-

chen Liebeslied geschaffen.33 Liest man den Text der ersten Strophe, ohne gleich 

Luther als Autor vor Augen zu haben, dann wird man in der Tat am ehesten an 

ein Liebeslied denken. Heißt es doch in der ersten Strophe, die ‚werte Magd‘ sei 

dem Singenden lieb; er könne sie nicht vergessen; Lob und Ehre würden ihr 

gezollt, weil sie zuchtvoll sei; sie besitze das Herz des Singenden; er sei ihr zu-

geneigt. Sollte er in schweres Unglück geraten, dann werde das dadurch gemil-

dert werden, dass sie ihn durch ihre Liebe und Treue zu ihm erfreuen und sein 

Begehren erfüllen werde. Diese Strophe hat keinerlei Bezug zur Frömmigkeit. 

Ich neige zu der Auffassung, dass Luther hier die bekannte Strophe eines Lie-

besliedes verwendet hat, um dann in den beiden folgenden Strophen, die er 

hinzudichtete, auf die Kirche zu sprechen zu kommen. Besonders bekannte 

Fälle, in denen Luther Kontrafakturen verfasst hat, sind die Liedtexte ‚Mitten 

wir im Leben sind mit dem Tod umfangen‘,34 ‚Nun komm, der Heiden Heiland‘35 

und ‚Wir glauben all an einen Gott‘.36 

Ich halte es für ganz unwahrscheinlich, dass Luther der Autor der ersten 

Strophe ist. Denn er würde gewiss nicht sagen, die Jungfrau Maria oder die Mut-

ter Kirche werde ‚all sein Begier tun‘. Bei ihm ist die Aussage, die Jungfrau Ma-

ria oder die Mutter Kirche werde seinem Liebeswerben nachgeben, sehr 

schlecht vorstellbar. Es muss ihm darum gegangen sein, den Inhalt dessen, was 

er in den folgenden Strophen sagt, durch ein populäres Motiv einzuführen. 

Diese Aussage passt dagegen sehr wohl zu einem Liebeslied. Dessen Autor kann 

|| 
33 Vgl. ebd. (Einleitung: S. 111–113). 

34 Luther: Mytten wir ym leben synd mit dem todt umbfangen. In: ebd., Nr. 3 (Einleitung: 

S. 58–59; Melodie und Text: S. 160–162). 

35 Luther: Nu kom, der Heyden heyland. In: ebd., Nr. 14 (Einleitung: S. 72–73; Melodie und 

Text: S. 202–204). Die Vorlage stammt von Ambrosius von Mailand und beginnt mit den Wor-

ten: Intende, qui regis Israel. Bekannter als diese erste Strophe wurde der Liedtext von der 

zweiten Strophe an, die beginnt mit: Veni, redemptor gentium. Abgedruckt ist der lateinische 

Text beispielsweise in: Ambrogio di Milano: Inni, S. 52 und 54. 

36 Luther: Wyr gleuben all an eynen Gott. In: Luthers geistliche Lieder und Kirchengesänge, 

Nr. 24 (Einleitung: S. 88–96; Melodie und Text: S. 238–241).  



384 | Christoph Burger 

  

die Erwartung aussprechen, die von ihm verehrte und begehrte Frau werde auf 

seine Werbung um sie eingehen und die Seine werden.37 

Ganz verwandte Töne klingen in Liebesliedern an, die in der Heidelberger 

Handschrift Cpg 343 enthalten sind. Den Aussagen in der ersten Strophe des 

von Luther weitergedichteten Liedes kommt beispielsweise die erste Strophe 

eines Liedtextes nahe, die mit den folgenden Zeilen beginnt: 

Zucht, eer und lob dir wonet bey –  

  ganz frey 

  on alle reuw 

bin ich verpflicht zu dienen ir;  

 sy hat fürwar das feinest gebert, 

  beschwerdt 

  und hilflich mert 

sich herzlich clag und sendtlich gir.38 

Und in einem zweiten Liedtext beginnt die zweite Strophe mit den Zeilen:  

Lieb, treuw, gunst, ehr hastu von mir, 

freud, gluckh und lust des bin ich warten, 

ja ob ich schon nichts reden darf mit dir, 

so bin ich doch khein stundt von arten; 

   das irrt doch nit – 

   mein herz mues mit 

dir sein inn allen sachen; 

   laß murren wol, 

   ich hoff ich soll 

noch freüntlich mit dir lachen.39 

Diese Parallelen bestärken mich in der Überzeugung, dass Luther die erste Stro-

phe einem Liebeslied entlehnt hat, das jedoch bisher noch nicht in einer ande-

ren Quelle aufgefunden werden konnte. In den beiden folgenden Strophen 

spricht der Verfasser von der als Mutter apostrophierten christlichen Kirche, 

nicht von Maria. Zwar ist Maria in spätmittelalterlichen Texten oft genug als 

Lehrerin der Apostel40 und als die geistliche Mutter aller Christen41 bezeichnet 

worden. Aus diesem Gebrauch könnte man folgern, Luther spreche zugleich 

|| 
37 Stefan Rosmer danke ich herzlich für seine hilfreichen Hinweise zur Einordnung des Liedes 

und auf weiterführende Sekundärliteratur.  

38 Heidelberger Handschrift Pal. 343, ed. Kopp, S. 223–226, Nr. 204. 

39 Ebd., S. 129–130, Nr. 116. 

40 Vgl. Schreiner: Maria, S. 121–123: ,Die Lehrerin der Apostel‘ (mit zwei Abbildungen).  

41 Johannes von Paltz: Coelifodina, S. 232, Z. 21: mater spiritualis omnium christianorum. 



 ,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ | 385 

  

über Maria und über die Kirche. Aber Luthers Text nimmt die Aussage aus dem 

zwölften Kapitel der Offenbarung des Johannes nicht für Maria in Anspruch, 

sondern bezieht sie eindeutig und ausschließlich auf die Kirche. 

Die Strophen zwei und drei des Liedtexts drücken damit Gedanken aus, die 

durchaus zu Luthers Auffassungen passen. Die erste Hälfte der zweiten Strophe 

gibt in den Zeilen 1 bis 6 zunächst in Luthers eigenen Worten den biblischen 

Text wieder. Auf die symbolische Zahl ‚Zwölfʻ einzugehen ist ihm offenbar an 

dieser Stelle nicht wichtig, wenn er formuliert:  

Sie tregt von gold so rein ein kron 

da leuchten jnn zwelff sterne.42  

Wer mit der besungenen Frau gemeint ist, lässt er allerdings zunächst offen. 

Erst in der zweiten Strophenhälfte interpretiert Luther selbst: Diese Frau aus 

dem zwölften Kapitel der Offenbarung sei die mit Gott verlobte Braut.43 Luther 

fährt jedoch so fort: Diese Frau hat Geburtswehen, sie muss gebären, und ihr 

Sohn soll der Herr der Welt werden. Mit dem ‚Herrn der Welt‘ kann an dieser 

Stelle nur Jesus Christus gemeint sein. Freilich ist es in Luthers Denken, soweit 

ich es kenne, ein Fremdkörper, dass die Kirche die Mutter Jesu Christi sei. Sollte 

er in dieser zweiten Strophe doch noch an Maria denken? Sogleich sagt Luther 

aber auch: Diese Braut Gottes ist ihrem Sohn untertan. Damit will er klarstellen: 

Die Mutter – ob er dabei nun an Maria oder an die Kirche denkt – steht eindeu-

tig unter Jesus Christus. Nirgends bezeichnet Luther Maria oder die Kirche als 

mit dem Gottessohn gleichrangig.  

Mit den Worten jr ist weh und mus geberen sagt Luther aus, dass ‚die Frau‘ 

ihren Sohn Jesus Christus nicht ohne Geburtswehen gebären könne. Damit 

bleibt er nahe bei dem biblischen Text, bezieht aber, falls er hier wirklich von 

Maria spricht, Stellung gegen die oben bereits erwähnte Überzeugung, Maria sei 

von ihrer Empfängnis im Mutterleibe an ohne die Folgen der Erbsünde gewesen 

und hätte demnach ohne Schmerzen gebären können. 

Die dritte Strophe beginnt damit, dass der ‚alte Drache‘, womit der Teufel 

gemeint ist, zornig sei und das Kind verschlingen wolle. Doch das gelinge ihm 

nicht, so sehr er auch tobe. Ebenso wenig wie in der zweiten Strophe nimmt 

Luther die Zahlensymbolik des biblischen Textes auf, in dem ja drei Mal die 

|| 
42 Es hätte nahegelegen, auf die zwölf Stämme des Volkes Israel und auf die zwölf Apostel 

einzugehen. 

43 Ob er mit dieser Braut nun die Kirche meint oder Maria, ist nicht eindeutig zu sagen. Um die 

Seele eines einzelnen Christen, die im Zuge der Hohelied-Rezeption auch als Gottes Braut 

bezeichnet wird, kann es dagegen kaum gehen. 



386 | Christoph Burger 

  

bedeutungsvolle Zahl ‚Sieben‘ genannt wird, ebenso wenig die Aussage, dass 

der Drache ein Drittel aller Sterne des Himmels wegfege. Illustrierte Bibeln da-

gegen lassen sich die Gelegenheit, den Drachen abzubilden, nicht entgehen, 

manchmal wird er durch eine päpstliche Tiara polemisch mit dem Papsttum 

identifiziert. Luther aber lässt diese Chance hier ungenutzt. 

Er beschränkt sich vielmehr auf die Aussage, das ‚Kind‘, womit gewiss Jesus 

Christus gemeint ist, sei gen Himmel gefahren. Dort sei es dem Wüten des Dra-

chen entzogen. Doch lasse es ihn auf Erden toben. Der Teufel übt also auf der 

Erde Macht aus. Diese Aussage passt auf den ersten Blick nicht zu der in Stro-

phe zwei, wonach das Kind – Jesus Christus – der Herr der Welt sei. Wer ist 

denn nun der ‚Herr der Welt‘: das Kind der Frau, der ‚edle Sohn‘? So sagt es die 

zweite Strophe. Oder ist es der ‚alte Drache‘? Er darf ja auf der Erde wüten. Will 

man beide Aussagen miteinander in Einklang bringen, dann muss man davon 

ausgehen, dass der Teufel nur zeitweilig noch auf der Erde sein Unwesen trei-

ben darf, dass aber Jesus Christus der eigentliche Herr der Welt ist, der auf die 

Dauer denn auch den Teufel entmachten wird. Man muss also den Akzent auf 

das lesset jn im achten Vers der dritten Strophe legen: Jesus Christus lässt zu, 

dass die Frau, die Kirche, allein ist, dass sie also gefährdet ist, dem Wüten des 

,alten Drachen‘ ausgesetzt. Im biblischen Text wird gesagt, die Frau sei in die 

Wüste geflohen, wo Gott für sie einen Zufluchtsort vorbereitet habe und wo sie 

Nahrung bekomme. Nach Luthers Auffassung wird die Kirche von Gott selbst 

behütet.  

3.2 Zweite Deutung von Luthers Lied: 

Der Liedtext ist eine Einheit und stammt von Luther 

Der bekannte Literaturkritiker Marcel Reich-Ranicki (gest. 18.9.2013) hat im 

Insel-Verlag die sogenannte ‚Frankfurter Anthologie‘ herausgegeben. Die Inter-

pretationen von Gedichten, die in deren sechs Bänden abgedruckt sind, waren 

zuvor als Zeitungsbeiträge erschienen. Es ging dem Herausgeber Reich-Ranicki, 

wie er in einer Nachbemerkung zum vierten Band schreibt, darum, zu einem 

Zeitpunkt, zu dem Gedichte bei Lesern nicht eben Konjunktur hatten, das Inte-

resse an deutschen Gedichten aus ganz verschiedenen Epochen wachzuhalten. 

In diesem vierten Band der Anthologie, der im Jahr 1979 erstmals erschien, 

hat der inzwischen ebenfalls verstorbene Altphilologe Walter Jens, seinerzeit 

Professor für Rhetorik in Tübingen, dem Liedtext Luthers einen Essay von drei 



 ,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ | 387 

  

Seiten gewidmet.44 Als seine Quelle zitiert er eine Edition aus dem Jahre 1967.45 

Erst 1985, also achtzehn Jahre später, sollte die kritische Neu-Edition von Lu-

thers Liedtexten erscheinen, die Markus Jenny besorgte. Walter Jens hat sich 

vermutlich nicht eigens in die Forschungsdiskussion eingearbeitet, um diesen 

Essay schreiben zu können. Denn sonst hätte er vermutlich zumindest in einem 

Nebensatz erwähnt, dass schon seit mehr als vierzig Jahren darüber nachge-

dacht worden war, ob Luther in den Strophen zwei und drei eine Kontrafaktur 

zu einem weltlichen Liebeslied geschaffen hat. Jens hat das offenbar nicht ge-

tan, und das erweist sich als folgenreich. Denn er geht ohne Weiteres davon 

aus, dass alle drei Strophen von Luther stammen. Nicht umsonst gibt er seinem 

Essay denn auch den Titel: ‚Verwegenes Liebeslied‘.  

Eingangs schreibt er über den Text der ersten Strophe: „Ein ganzes Min-

nearsenal wird geöffnet, um den Lobpreis der Züchtig-Holden mit den von der 

Tradition bereitgestellten Topen zu schmücken.“46 Da Jens den Liedtext als 

Einheit ansieht, muss er nun natürlich erklären, weswegen im zweiten Vers eine 

ganz andere Person besungen wird: „Und dann plötzlich, zu Beginn der zweiten 

Strophe, wird die höchst irdische Liebe, mit ihrem zarten Begehren und dem 

entschiedenen Wunsch, ins Himmlische gekehrt – und statt der Geliebten, die 

einer nicht vergessen kann, sieht sich die Himmelskönigin besungen, die liebe 

Maria, wie Luther sie einmal genannt hat.“47 Hier wäre eine Differenzierung 

angebracht gewesen. Wer Maria als Himmelskönigin bezeichnet, ruft bei katho-

lischen Lesern und Leserinnen Assoziationen auf, mit denen Luther nicht ein-

verstanden gewesen wäre. Denn er kann diesen Würdetitel zwar für Maria ver-

wenden, aber doch nur so abgesichert, dass nicht der Eindruck entstehen kann, 

Maria könne aus eigener Machtvollkommenheit Gnade verleihen.48 Zudem wird 

Maria in Luthers Liedtext nicht regina cœli genannt. Walter Jens fügt hier also 

einen Würdetitel ein, ohne darüber Rechenschaft zu geben, was er damit an 

dieser Stelle sagt. Nach Ansicht eines spätmittelalterlichen Frommen vermag 

Maria als die ‚Himmelskönigin‘ eben viel mehr als nach Ansicht Luthers. Ich 

erinnere an den weiter oben zitierten Liedtext Aue, Maria clare, in dem es heißt: 

gib vnß alle selikeyth.49 Der singende Christ erwartet also die Seligkeit, die nach 

Luthers Ansicht nur Gott selbst geben kann, von Maria. 

|| 
44 Jens: Verwegenes Liebeslied. 

45 Die deutschen geistlichen Lieder. 

46 Jens, S. 15.  

47 Ebd. 

48 Vgl. dazu das oben in Anm. 31 gebotene Zitat.  

49 Oben, S. 376. 



388 | Christoph Burger 

  

 Walter Jens spricht sich deutlich aus:  
Kein Bruch also, zwischen der ersten und zweiten Strophe. Die Gekrönte mit dem sonnen-

hellen Kleid, die leuchtend auf dem Mond steht, ist immer noch das junge umworbene 

Mädchen [...]. Der eigentliche Umschlag steht erst bevor: Dort, wo die Magd das Holde und 

Sanfte verliert und zur Mutter wird, die unter Schmerzen gebiert – jr ist weh: der Einsatz 

markiert die Zäsur – Weh und Ach und Zwang nach so viel Harmonie! Und ein Bruch auch 

im Text: Maria, die Verlobte des Herrn und seine Untertanin? Kein Zweifel, das gibt keinen 

Sinn [...].50  

Aber Jens akzeptiert, dass Luther nun eben von der Gemeinde der Gläubigen 

und von der Heiligen Christlichen Kirche spricht. Er zieht das Fazit:  

Ein Gedicht aus einem Guß konnte bei solcher Auffächerung der einen Person in drei 

höchst unterschiedliche Gestalten gewiss nicht entstehen, wohl aber ein Kunstlied höchst 

eigener Form – ein nahezu manieristischer Gesang, unähnlich allen anderen Lutherschen 

Texten und nicht zufällig sehr schnell aus den Gesangbüchern der evangelischen Kirche 

entfernt.51  

Jens findet den Liedtext, den er eben als Einheit betrachtet, sehr kühn. Darum 

sagt er: „Fast scheint es, als habe sich der Textdichter zuviel zugemutet [...] 

und, in wilder Allegorisierungswut, die Grenzen des noch Beschreibbaren zu-

mindest in der Vorstellung der gebärenden Braut, die nicht mehr Maria und 

noch nicht Kirche ist, überschritten.“52 Doch bleibt er nicht bei der Kritik, son-

dern anerkennt Luthers Leistung: 

Wer, außer Luther, hätte es – zwischen 1530 und 1540 – gewagt, die Allegorie der Offenba-

rung Johannis in einem Liebesgedicht zu verlebendigen und die minnigliche Magd als 

Mondfrau, die unter Wehen gebärende und dann kindsverlassene Mutter, eine regina coe-

lestis in bitterer Not, als Heilige Kirche zu evozieren [...]? Und dies alles in einem streng-

gebauten, dreistrophig respondierenden Kunstgedicht!53 

Walter Jens’ gesamte Argumentation geht davon aus, dass alle drei Strophen 

des Liedtexts von Luther stammen. Die schon auf den ersten Blick auffallenden 

Unstimmigkeiten bewertet er als kühnes Wagnis. Eine Interpretation, die davon 

ausgeht, dass die erste Strophe eben nicht von Luther stammt, muss weit weni-

ger ‚Allegorisierungswut‘ voraussetzen und kann deswegen mehr Wahrschein-

lichkeit beanspruchen. 

|| 
50 Jens, S. 15–16. 

51 Ebd., S. 16. 

52 Ebd., S. 16–17. 

53 Ebd., S. 17. 



 ,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ | 389 

  

4 Ablehnung von Luthers Sicht auf Maria durch 

seine Schüler 

Zwischen Luthers Auffassungen und Forscherinnen wie Forschern der Gegen-

wart steht trennend die Rezeptionsgeschichte seiner Schriften. Deshalb muss 

Luthers Denken von demjenigen seiner Nachfolger unterschieden werden. Lu-

ther verfolgte ja das Ziel, sowohl die akademische Theologie als auch die Kate-

chese auf die Verehrung Jesu Christi zu konzentrieren.54 Schon bald wurde frei-

lich deutlich, dass diese radikale Neuorientierung von Theologie und Fröm-

migkeit auf Christus vom regierenden Papst, von den Theologen und Prälaten 

an der päpstlichen Kurie und von den Bischöfen in den Diözesen nicht akzep-

tiert wurde. Luther hatte zwar ausdrücklich nicht die Bildung neuer Landeskir-

chen, sondern die Reform der einen christlichen Kirche angestrebt. Bald aber 

stellte sich heraus, dass die Bischöfe ihre Mitarbeit verweigerten und dass es 

eben doch zu lutherisch geprägten Landeskirchen kommen würde. Daraufhin 

legten sich viele Theologen und sonstige Gestalter der öffentlichen Meinung auf 

unterscheidende Kriterien fest. In der Zeit der Gegenreformation und der Katho-

lischen Reform wurde die Marienverehrung immer mehr zu einem Kennzeichen 

der Zugehörigkeit zur römisch-katholischen Kirche.55  
Ich zitiere als Beispiel für diese Marienfrömmigkeit einige Strophen eines 

Marienliedes aus dem 1637 in Köln erschienenen Gesangbuch ‚Geistliches Psäl-

terlein‘, das der Jesuit Johannes Heringsdorf auf der Grundlage des lateinischen 

Hymnus Ave maris stella gedichtet hat, der schon im achten Jahrhundert nach-

weisbar ist: 

Meerstern, ich dich grüße, Mutter Gottes süße, 

allzeit Jungfrau reine, Himmelspfort alleine! 

Schau voll Huld vom Himmelsthron, bitt’ für uns beim lieben Sohn,  

o Jungfrau Maria! 

Ave, klang die Kunde aus des Engels Munde, 

uns den Frieden spende, Evas Namen wende! 

Schau voll Huld vom Himmelsthron, bitt‘ für uns beim lieben Sohn,  

o Jungfrau Maria! 

|| 
54 Vgl. dazu Hamm, S. 8: „Unter ‚normativer Zentrierung‘ verstehe ich die Ausrichtung auf 

eine bestimmende und maßgebende, grundlegend orientierende, regulierende und legitimie-

rende Mitte hin.“ 

55 Heal urteilt: „For Post-Tridentine Catholics the veneration of saints was a valuable devo-

tional exercise in itself“ (S. 148). 



390 | Christoph Burger 

  

Dich als Mutter zeige, dass durch dich sich neige 

unserm Flehʼn auf Erden, der dein Sohn wollt werden! 

Schau voll Huld vom Himmelsthron, bitt für uns beim lieben Sohn,  

o Jungfrau Maria! 

Gib ein reines Leben, mach den Weg uns eben, 

dass in Himmelshöhen froh wir Jesum sehen! 

Schau voll Huld vom Himmelsthron, bitt für uns beim lieben Sohn,  

o Jungfrau Maria!56 

Spätmittelalterliche Gedanken werden übernommen und fortgeführt. Die Be-

zeichnung „Himmelspfort alleine“ sagt aus, nur auf dem Weg über Maria gelan-

ge ein Christ in den Himmel. 

Zu den Unterscheidungskriterien, die entschiedene Lutheraner im Zeitalter 

der Konfessionalisierung entwickelten, gehörte unter anderen die strikte Ab-

lehnung der Verehrung Marias. Sobald das einmal communis opinio geworden 

war, war klar, dass Mitglieder einer nach Luthers Vorbild reformierten Kirche, 

im Gegensatz zu Mitgliedern der vom Papst geleiteten Kirche, eben nicht Maria 

als Mit-Erlöserin und vornehmste Advokatin bei ihrem Sohn Jesus Christus zu 

verehren hätten. Es ist wichtig, sich klarzumachen, dass diese schroffe Abwei-

sung der Verehrung Marias bei Luther so noch nicht zu finden ist. In der dritten 

Strophe seines oben bereits erwähnten Liedes ,Nun komm, der Heiden Heilandʻ, 

einer Übertragung des lateinischen Hymnus Veni redemptor gentium, der auf 

Ambrosius zurückgeht,57 hat Luther beispielsweise etwa im Jahre 152358 noch 

schreiben können:  

Der yungfrau leib schwanger ward, 

doch bleib keuscheyt reyn beward. 

Leucht erfur manch tugend schon. 

Gott da war yn seinem thron.59 

Diese Strophe verschwand schon bald aus den lutherischen Gesangbüchern. 

Der Dichter und Wissenschaftler Jan Willem Schulte Nordholt (1920–1995) 

|| 
56 Der lateinische Hymnus Ave maris stella wird im Vespergottesdienst der römisch-katho-

lischen Kirche an Marienfesten gesungen. Sein Verfasser ist unbekannt. Der deutsche Text wird 

hier zitiert nach dem Gesangbuch der römisch-katholischen Kirche ‚Gotteslobʻ aus dem Jahre 

1975, Diözesananhang für das Erzbistum Köln, Nr. 954. Ein Exemplar des Gesangbuchs aus 

dem siebzehnten Jahrhundert konnte ich nicht einsehen. 

57 Vgl. dazu oben, Anm. 35. 

58 Datierung nach Jenny. In: Luthers geistliche Lieder und Kirchengesänge, S. 72. 

59 Nun komm, der Heiden Heiland; ebd., S. 72–73, Nr. 14, Strophe 3. 



 ,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ | 391 

  

konnte im niederländischen ‚Kompendium zum Kirchengesangbuch‘, das im 

Jahre 1978 – also sieben Jahre vor der durch Markus Jenny besorgten Edition 

von Luthers Liedern – erschien, zu Unrecht behaupten, Luther habe die beiden 

Strophen, die im Liedtext des Ambrosius über das Wunder der jungfräulichen 

Geburt Jesu handelten, nicht übersetzt.60 Die Annahme, schon Luther müsse die 

Berührungsangst vor der Marienverehrung gehabt haben, die seine Nachfolger 

kennzeichnete, hat sich also ausgewirkt.  

Literaturverzeichnis 

Ambrogio di Milano [Ambrosius von Mailand]: Inni [lateinisch-italienisch]. Milano 1997. 

Anselm von Canterbury: Cur deus homo. Warum Gott Mensch geworden. Lateinisch und 

deutsch. Besorgt und übersetzt von Franciscus Salesius Schmitt OSB. 5. Aufl. Darmstadt 

1993 [Erstveröffentlichung: Darmstadt 1956]. 

Becker, Eve-Marie: Der Begriff der Demut bei Paulus. Tübingen 2015.  

Die Bibel oder die ganze Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments. Nach der deutschen 

Übersetzung Martin Luthers, revidierter Text in der Fassung des Jahres 1964.  

Stuttgart 1967. 

Buchwald, Georg: Die Ablasspredigten des Leipziger Dominikaners Hermann Rab (1504–1521). 

In: Archiv für Reformationsgeschichte 22 (1925), S. 128–152. 

Burger, Christoph: Luthers Polemik gegen die Marienverehrung in einigen Predigten.  

In: ders.: Tradition und Neubeginn. Martin Luther in seinen frühen Jahren. Tübingen 2014 

(Spätmittelalter und Reformation, N. R. 79), S. 145–157 [Erstveröffentlichung als: La 

polémique de Luther contre la vénération de Marie dans quelques sermons. In: Annoncer 

l’Evangile (XVe–XVIIe siècle): permanences et mutations de la prédication. Actes du  

colloque international de Strasbourg (20–22 novembre 2003). Hg. von Matthieu Arnold. 

Paris 2006 (Patrimoines. Christianisme), S. 71–85]. 

Burger, Christoph: Maria muss ermutigen! Luthers Kritik an spätmittelalterlicher Marien-

verehrung und sein Gegenentwurf in seiner Auslegung des ‚Magnificat‘ (Lukas 1,46b–55) 

aus den Jahren 1520/21. In: ders.: Tradition und Neubeginn. Martin Luther in seinen  

frühen Jahren. Tübingen 2014 (Spätmittelalter und Reformation, N. R. 79), S. 129–144 

[Erstveröffentlichung in: Piété et Spiritualité. Lʼimpact de la Réformation aux XVIe et XVIIe 

siècles/Frömmigkeit und Spiritualität. Auswirkungen der Reformation im 16. und 17.  

Jahrhundert. Hg. von Matthieu Arnold, Rolf Decot. Mainz 2002, S. 15–30]. 

Die deutschen geistlichen Lieder. Hg. von Gerhard Hahn. Tübingen 1967. 

Erasmus von Rotterdam: Annotationes in Novum Testamentum. Pars prima. Ed. Petrus F. 

Hovingh (Opera omnia Desiderii Erasmi Roterodami recognita et adnotatione critica  

instructa notisque illustrata, Bd. VI/5). Amsterdam u. a. 2000. 

|| 
60 Schulte Nordholt, Sp. 348: „Luther [...] heeft voorts twee strofen die handelden over het 

wonder der maagdelijke geboorte niet vertaald [...].“ 



392 | Christoph Burger 

  

Geistliche Gesänge des deutschen Mittelalters. Melodien und Texte handschriftlicher Überlie-

ferung bis um 1530. In Verbindung mit Mechthild Sobiela-Caanitz, Cristina Hospenthal, 

Max Schiendorfer hg. von Max Lütolf. Bd. 1: Gesänge A–D. Kassel u. a. 2003 (Das deut-

sche Kirchenlied: Kritische Gesamtausgabe der Melodien. Abt. 2).  

Grote, Heiner: Art. ‚Maria/Marienfrömmigkeit II. Kirchengeschichtlich‘. In: TRE 22 (1992), 

S. 119–137. 

Hamm, Berndt: Von der spätmittelalterlichen reformatio zur Reformation: der Prozeß norma-

tiver Zentrierung von Religion und Gesellschaft in Deutschland. In: Archiv für  

Reformationsgeschichte 84 (1993), S. 7–82. 

Heal, Bridget: The Cult of the Virgin Mary in Early Modern Germany. Protestant and Catholic 

Piety, 1500–1648. Cambridge 2014 [Erstveröffentlichung: Cambridge 2007]. 

Heidelberger Handschrift Pal. 343: Volks- und Gesellschaftslieder des XV. und XVI.  

Jahrhunderts. I. Die Lieder der Heidelberger Handschrift Pal. 343. Hg. von Arthur Kopp. 

Berlin 1905 (DTM 5). 

Jens, Walter: Verwegenes Liebeslied. In: Frankfurter Anthologie. Vierter Band. Gedichte und 

Interpretationen. Hg. und mit einer Nachbemerkung von Marcel Reich-Ranicki.  

Frankfurt a. M. 1979, S. 13–17. 

Johannes von Paltz: Coelifodina. Hg. und bearbeitet von Christoph Burger und Friedhelm 

Stasch (ders.: Werke, Bd. 1). Berlin, New York 1983 (Spätmittelalter und Reformation 2). 

Johannes von Paltz: De conceptione sive praeservatione a peccato originali sanctissimae dei 

genetricis virginis Mariae. Hg. von J. Marius J. Lange van Ravenswaay, Christof Windhorst. 

In: ders.: Werke, Bd. 3: Opuscula. Hg. und bearbeitet von Christoph Burger u. a. Berlin, 

New York 1989 (Spätmittelalter und Reformation 4), S. 139–154. 

Koepplin, Dieter: Reformation der Glaubensbilder: Das Erlösungswerk Christi auf Bildern des 

Spätmittelalters und der Reformationszeit. In: Martin Luther und die Reformation in 

Deutschland. Ausstellung zum 500. Geburtstag Martin Luthers. Frankfurt a. M. 1983, 

S. 333–378. 

Luthers geistliche Lieder und Kirchengesänge. Bearbeitet von Markus Jenny. Köln, Wien 1985 

(Archiv zur Weimarer Ausgabe der Werke Martin Luthers 4). 

Luther, Martin: Das Magnificat verdeutschet und ausgelegt (1520/21). In: WA 7 (1897),  

S. 544–604 (Einleitung: S. 538–543). 

Luther, Martin: Das Magnifikat, übertragen von Christoph Burger. In: Deutsch-deutsche  

Studienausgabe. Hg. von Johannes Schilling u. a. 1. Bd.: Glaube und Leben. Hg. von  

Dietrich Korsch. Leipzig 2012, S. 363–483. 

Luther, Martin: Deudsche Messe und ordnung Gottis diensts (1526). In: WA 19 (1897), S. 70–113 

(Einleitung: S. 44–69). 

Ohst, Martin: Urheber und Zielbild wahren Menschseins – Jesus Christus in der Kirchen-

geschichte. In: Jesus Christus. Hg. von Jens Schröter. Tübingen 2014 (Themen der  

Theologie 9), S. 119–179.  

Pelikan, Jaroslav: Mary Through the Centuries. Her Place in the History of Culture. New Haven, 

London 1996. 

Protevangelium des Jakobus. In: Neutestamentliche Apokryphen in deutscher Übersetzung. 1. 

Bd.: Evangelien. Hg. von Wilhelm Schneemelcher. 3., völlig neubearbeitete Aufl. Tübingen 

1959, S. 277–290.  

Salzer, Anselm: Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in der deutschen Literatur und  

lateinischen Hymnenpoesie des Mittelalters. Mit Berücksichtigung der patristischen  



 ,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ | 393 

  

Literatur. Eine literarhistorische Studie. Darmstadt 1967 [Erstveröffentlichung:  

Seitenstetten 1886–1894]. 

Schreiner, Klaus: Maria. Jungfrau, Mutter, Herrscherin. München, Wien 1994. 

Schreiner, Klaus: Sozial- und standesgeschichtliche Untersuchungen zu den Benediktiner-

konventen im östlichen Schwarzwald. Stuttgart 1964 (Veröffentlichungen der Kommission 

für geschichtliche Landeskunde in Baden-Württemberg. Reihe B: Forschungen 31). 

Schulte Nordholt, Jan Willem: [Kommentar zu Lied] 122 [Kom tot ons, de wereld wacht]. In: Een 

Compendium van achtergrondinformatie bij de 491 gezangen uit het Liedboek voor de 

kerken, tweede druk, samengesteld door de Prof. dr. G. Van der Leeuw-Stichting.  

Amsterdam 1978. 

Wischmeyer, Wolfgang: Von Golgatha zum Ponte Molle. Studien zur Sozialgeschichte der Alten 

Kirche. Göttingen 1997.



  

 



  

Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

Transformation und Destruktion 

Formen der volkssprachlichen Aneignung des Salve regina im 
fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert 

Zum Gedenken an Volker Honemann (1943–2017) 

1 Einführung  
(Lydia Wegener) 

Darumb es den lengst wol wert gewesen were / das mans abgethan het / oder ye jn ein an-

der gestalt geordnet / den es ist ie stracks wider die schrifft vnnd glaubenn / eben wie das 

wasser wider das fewer / vnnd die finsternus wider das liecht / vnnd Belial wider Chris-

tum.1  

Mit diesen Worten wendet sich der lutherische Prediger Johann Freysleben2 im 

Jahre 1523 gegen das Salve regina, die vermutlich älteste der vier traditionellen 

marianischen Schlussantiphonen.3 Vor dem Hintergrund reformatorischer The-

ologie erscheint Freyslebens Aversion gegen ein derartig ‚klassisches‘ Zeugnis 

mittelalterlicher Marienfrömmigkeit zunächst zwar nicht ungewöhnlich. Über-

raschend aber ist, mit welcher Aggression nicht nur er, sondern auch andere 

Reformatoren gerade dieser Antiphon begegnen. In programmatisch gegen das 

Salve regina gerichteten Flugschriften zielen sie auf die systematische Zerstö-

rung seines kulturellen Geltungsanspruchs, indem sie den Text sezieren und die 

Bibelferne und Widergöttlichkeit seiner einzelnen Aussagen nachweisen.  

Für diesen hohen Aufmerksamkeitswert lassen sich vordergründig zwei Ur-

sachen nennen. Bereits seit 1522 polemisiert Martin Luther verstärkt gegen das 

Salve regina4 und führt es damit als eigenen Gegenstand in den Reformations-

|| 
1 Freysleben: Das Salue regina, Avv–[Avj]r. Zitate aus Frühdrucken werden hier und im Fol-

genden weitgehend diplomatisch wiedergegeben. Nur Abbreviaturen sind konsequent aufge-

löst. Seiten ohne Bogenzählung werden in eckige Klammern gesetzt.  

2 Zu ihm siehe Roser, S. 185–187.  

3 Vgl. Heinz, S. 126. Laut Micus, S. 218, handelt es sich um die zweitälteste marianische An-

tiphon. Die drei anderen sind Alma redemptoris mater, Ave regina caelorum und Regina caeli.  

4 Vgl. Hans-Ulrich Delius, S. 251, Sp. a.  

DOI 10.1515/9783110475371-022,  © 2017 Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



396 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

diskurs ein. Insbesondere sein Merklicher Sermon von der geburt Marie kann als 

Initialzündung für die Flugschriftendebatte um den marianischen Text gelten.5  

Hans-Ulrich Delius weist darauf hin, dass das Engagement des Reformators 

im Zusammenhang mit der angestrebten Neuordnung des Gottesdienstes an der 

Wittenberger Schlosskirche zu sehen ist, in der die Antiphon zu Luthers Zeit 

aufgrund einer Stiftung besondere Pflege erfährt.6 Damit ist ein weiterer Grund 

für die Fokussierung auf das Salve regina angedeutet: seine Omnipräsenz in-

nerhalb der spätmittelalterlichen und frühneuzeitlichen Religiosität. Zwar 

scheint die Verwendung der marianischen Dichtung, deren Ursprung bis heute 

im Dunkeln liegt,7 zunächst auf wenige liturgische Anlässe begrenzt gewesen zu 

sein.8 Seit dem dreizehnten Jahrhundert steigert sich ihre Präsenz jedoch 

enorm, weil sie – vermutlich auf dominikanische Initiative – als Schlussan-

tiphon an das Ende der Komplet tritt9 und so fest im täglichen Stundengebet 

verankert wird. Zudem dient das Salve regina seit dem zwölften Jahrhundert als 

Prozessionsgesang.10 Damit deutet sich bereits seine Tendenz zur Überschrei-

tung des strikt liturgischen Rahmens zugunsten neuer Rezeptionsräume an.11 

Die zunehmende Partizipation laikaler Kreise an der monastischen Frömmig-

keitskultur, die Steigerung der lateinischen wie volkssprachlichen Schriftkom-

petenz und das Entstehen der von breiten Bevölkerungsschichten getragenen 

spätmittelalterlichen Ordensreformbewegungen sorgen für die Ausweitung die-

|| 
5 Siehe dazu unten, S. 432.  

6 Vgl. Hans-Ulrich Delius, S. 250, Sp. b.  

7 Als mögliche Autoren schlägt die neuere Forschung Hermannus Contractus (Hans-Ulrich 

Delius, S. 250, Sp. a; Kraß: Stabat mater, S. 350) oder Bernhard von Clairvaux (Heinz, S. 127–

128) vor. In der mittelalterlichen Überlieferung werden zudem noch Adhemar von Monteil und 

Petrus von Compostella als Verfasser geltend gemacht. Vgl. Maier, S. 3; Berschin, S. 103; Heinz, 

S. 127. Unklar ist auch die genaue Entstehungszeit der Antiphon. Lange Zeit galt eine in einer 

Federprobe festgehaltene, von der Forschung in das elfte Jahrhundert datierte Tropierung des 

Salve regina als ältester Beleg. Vgl. Wachinger, Sp. 552; Maier, S. 5; Berschin, S. 101 (Abb.). Eine 

kritische paläographische Untersuchung der Probe hat jedoch eine Entstehungszeit im ausge-

henden zwölften Jahrhundert nahegelegt (vgl. Heinz, S. 126–127). In seinem vollen Wortlaut 

erscheint das Salve regina erstmals im 1140 neu redigierten Antiphonar des Zisterzienserordens 

(vgl. Heinz, S. 127–128). Zahlreich sind die legendarischen Berichte, die sich mit der Entste-

hung des Salve regina verbinden. Vgl. z. B. Maier, S. 6–10; Berschin, S. 99–103; Heinz, S. 127. 

8 Vgl. Maier, S. 2, 16.  

9 Treibende Kraft dürfte der dominikanische Ordensgeneral Jordan von Sachsen gewesen sein. 

Vgl. Maier, S. 17–18; Wehrli-Johns, Stotz, S. 290; Heinz, S. 115–116. Eine weitere Legitimation 

des neu eingeführten Brauches erfolgte durch Mirakelberichte. Vgl. Wehrli-Johns, Stotz, ebd. 

10 Vgl. Wachinger, Sp. 552; Maier, S. 17; Heinz, S. 128.  

11 Vgl. dazu auch Rettelbach, S. 42.  



 Transformation und Destruktion | 397 

  

ser Tendenz zu einer Allgegenwärtigkeit des Salve regina. Es wird zum Gegen-

stand von Predigten und Traktaten,12 steht im Zentrum von Stiftungen und An-

dachten,13 wird programmatisch in die 1474 gegründete, außerordentlich erfolg-

reiche Rosenkranzbruderschaft eingebunden14 und findet eine überaus 

vielfältige Rezeption in Form von lateinischen Textabschriften, volkssprachli-

chen Prosa- und Versadaptationen sowie in Gestalt von Glossengedichten und 

Paraphrasen, die den Inhalt der Antiphon verdeutlichen und rhetorisch aus-

schmücken.15 Die Tradierung des Salve regina und seiner unterschiedlichen 

Aneignungsformen erfolgt in Liederhandschriften und Gebetbüchern; sowohl in 

gesungener als auch in gesprochener Form ist es tief in der religiösen Kultur, 

der auch Luther und seine Anhänger angehören und gegen die sie sich positio-

nieren, verankert.  

Die bisherigen Ausführungen können leicht zu der Annahme verleiten, dass 

die Aversion Luthers und der ihm folgenden Autoren ausschließlich in der Po-

pularität des Salve regina begründet liegt. Tatsächlich legt auch Freysleben dies 

nahe, wenn er schreibt:  

|| 
12 Erwähnt seien die heutzutage Bernardus Toletanus (gest. 1124/25) zugewiesenen In an-

tiphonam Salve Regina Sermones IV (PL 184, Sp. 1059–1078; dort unter den Schriften Bernhards 

von Clairvaux) und die anonymen Sermones super Salve Regina (Aalst: Thierry Martens, 

9.7.1487). Siehe auch den Beitrag von Gerd Dicke in diesem Band, S. 259 mit Anm. 84. Zu den 

Traktaten zählen die umfangreiche Abhandlung des Dominikaners Franz von Retz (Expositio in 

antiphonam Salve regina; vgl. Maier, S. 22; Wehrli-Johns, Stotz, S. 290) sowie die kurze – von 

der Expositio abhängende – Laus et commendatio illius suavissimi cantici Salve regina des 

Dominikaners Albert von Weissenstein (vgl. Wehrli-Johns, Stotz; Edition und Übersetzung 

ebd., S. 295–313). Wehrli-Johns und Stotz zeigen auf, dass Alberts Werk „im Kontext der Propa-

gierung der Rosenkranzbruderschaft entstanden ist und an ein Publikum gerichtet war, das für 

die vorgeschriebene Teilnahme an der Komplet bei den Dominikanern motiviert werden sollte“ 

(ebd., S. 293). 

13 Vgl. Wachinger, Sp. 552; Maier, S. 15, 18–21. 

14 Die geistliche Verpflichtung für die Mitglieder der Rosenkranzbruderschaft bestand neben 

dem wöchentlichen Gebet von drei Rosenkränzen (siehe dazu den Beitrag von Albrecht Dröse 

in diesem Band, S. 349) auch in der regelmäßigen Teilnahme an der Salve regina-Prozession in 

einer Predigerkirche. Vgl. Wehrli-Johns, Stotz, S. 293. Siehe auch Anm. 12. 

15 Eine vorläufige systematische Zusammenstellung der poetischen Paraphrasen und Glos-

sengedichte bietet Wachinger. Die Forschung zu einzelnen Salve regina-Adaptationen ist äu-

ßerst zerstreut. Siehe Fröhner, S. 36–38; Bernt, S. 102–104; de Boor; Lipphardt; Andraschek-

Holzer; Micus; Rettelbach. Hingewiesen sei auf das als Einblattdruck erschienene zwanzigstro-

phige Glossenlied des Valentin Bannholtzer, das in angepasster Form in das ‚Luzerner Weltge-

richtsspiel‘ Eingang gefunden hat. Vgl. Schulze; Blosen. Einen strukturierten Zugang zur Viel-

falt der Salve regina-Aneignungen wird in absehbarer Zeit die Datenbank des ‚Berliner Reper-

toriums‘ ermöglichen.  



398 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

Zu eynem exempel sey nun das gemain kirchisch vnd gewonlich gesang / daz man nennet 

Salue regina / gesetzt / welches man an vil orten mit grossen wollauttenden glocken 

leuͤtt / mit mancherley orgel gesang pfeyft / vnd mit vil seltzamer menschen stim vnd ge-

schrai singet.16 

Trotzdem wäre es zu kurz gegriffen, allein Luthers Einfluss und die Allgegen-

wart des Salve regina für seine programmatische Verwerfung durch die reforma-

torischen Theologen verantwortlich zu machen. Denn zum einen ist dieses ma-

rianische Gedicht doch nur aines ausz den andern allen / die da vnzellich sind.17 

Und zum anderen richtet sich die Kritik der Luther-Anhänger in erster Linie 

gegen seinen Inhalt. Dieser bedingt ihre Fokussierung auf das Salve regina und 

provoziert jene Aggression, die auf eine völlige Ausmerzung des Textes zielt. Mit 

anderen Worten: Das Salve regina muss mariologische Aussagen enthalten, die 

es zumindest aus lutherischer Perspektive von anderen Texten, die ebenfalls 

der Verehrung der Gottesmutter gewidmet sind, unterscheiden und es so als 

besonders problematisch erscheinen lassen.  

Damit ist nun zunächst thesenhaft der dritte, vielleicht entscheidende 

Grund benannt, der für den hohen Aufmerksamkeitswert des Salve regina in-

nerhalb des Reformationsdiskurses geltend zu machen ist. Er wird im Zentrum 

der folgenden Ausführungen stehen. Es geht um die Transformation der kultu-

rellen Wahrnehmung des Salve regina,18 wie sie in verschiedenen volkssprachli-

chen Aneignungsformen der Antiphon im Spätmittelalter und in der frühen 

Reformationszeit zum Ausdruck kommt.19 

Gezeigt werden soll anhand exemplarischer Textanalysen, dass die spezifi-

sche Gestaltung der Anrufungssituation im lateinischen Hypotext20 eine volks-

sprachliche Auslegung stimuliert, die auf Marias Autonomie als einer transzen-

|| 
16 Freysleben: Das Salue regina, Aijr. 

17 Ebd. 

18 Unter ‚kultureller Wahrnehmung‘ wird im Folgenden die kognitive und affektive Bezug-

nahme spätmittelalterlicher und frühneuzeitlicher Rezipienten auf das Salve regina verstan-

den, die durch die zeitgenössische Frömmigkeitskultur bestimmt ist und sich durch die Sich-

tung erhaltener Text- und Bildquellen zumindest ansatzweise rekonstruieren lässt. Dieser 

Rekonstruktionsprozess bezieht sich also nicht auf die individuelle Wahrnehmung des Salve 

regina, sondern auf die von diskursiven Konstellationen abhängige kollektive Wahrnehmung. 

19 Wie gewinnbringend die Analyse von Transformationsprozessen aus kulturwissenschaftli-

cher und hypertextueller Perspektive ist, um das poetische Potenzial marianischer Lyrik im 

Kontext sich wandelnder kultureller Zusammenhänge zu erschließen, erweist die demnächst 

erscheinende Dissertation von Eva Rothenberger: Ave praeclara maris stella. Poetische und 

liturgische Transformationen der lateinischen Mariensequenz im deutschen Mittelalter. 

20 Zum Terminus siehe Genette, S. 14–15.  



 Transformation und Destruktion | 399 

  

denten Entscheidungsinstanz über das menschliche Seelenheil fokussiert ist. 

Die an ein vollziehendes Subjekt appellierenden spätmittelalterlichen Adaptati-

onen lassen darauf schließen, dass das Salve regina in der kulturellen Wahr-

nehmung der Rezipienten die erlösungssichernde Machtfülle Marias in ange-

messener – in der Aneignung jedoch durchaus noch steigerbarer – Weise zum 

Ausdruck bringt. Marias traditionelle Rolle als Heilsmittlerin wird damit zwar 

nicht aufgegeben, aber in einer Weise ausgereizt, dass die Grenze zum Göttli-

chen durchlässig zu werden droht.  

Genau diese Gefahr provoziert die reformatorischen Theologen zu ihren – 

nun an ein reflektierendes Subjekt gerichteten – Stellungnahmen gegen das 

Salve regina. Diese bleiben allerdings nicht unwidersprochen. Vielmehr ruft die 

Aggression der Salve-Gegner unmittelbar seine altgläubigen Verteidiger auf den 

Plan. Deren kulturelle Wahrnehmung der marianischen Dichtung ist jedoch 

ebenfalls durch den Reformationsdiskurs bestimmt, so dass sie sich dazu ge-

zwungen sehen, die dem Salve regina innewohnende Problematik zumindest 

implizit anzuerkennen. Wie zu zeigen sein wird, bewegt sich ihre Argumentati-

on daher ungeachtet der scharfen Polemik auf die Lutheranhänger zu. Sie zielt 

vorrangig auf den Nachweis, dass das Salve regina rechtgläubig ist, sofern man 

es ‚richtig‘ versteht. Die Perspektive auf den Text hat sich damit im Vergleich zu 

den spätmittelalterlichen Rezeptionszeugnissen in entscheidender Weise ver-

schoben: Zwar machen die altgläubigen Autoren der Gottesmutter ihre Mittler-

rolle nicht streitig; nachdrücklich aber verwahren sie sich gegen eine Deutung 

des Salve regina im Sinne einer Potenzierung der Machtfülle Marias. Damit er-

klären sie alle Aneignungszeugnisse für obsolet, die Maria als quasi-göttliche 

Heilsinstanz inszenieren.  

Im Folgenden werden vorgestellt:  

1. die lateinische Antiphon;  

2. eine ausgangstextnahe Übersetzung, die durch subtile semantische Ver-

schiebungen eine Intensivierung der heilsmittelnden Rolle Marias erzielt; 

3. eine Salve regina-Paraphrase in Versform, die Maria in ein unauflösliches 

Spannungsverhältnis zwischen Heilsmittlerin und Erlöserin setzt;  

4. eine Prosa-Paraphrase des Salve regina, die Marias Machtfülle in einer Wei-

se darstellt, dass sie die Marienkonzeption des lateinischen Hypotextes zu-

gleich durchbricht und in konsequenter Weise erweitert; 

5. die reflektierte Auseinandersetzung über das Salve regina in der frührefor-

matorischen Flugschriftendebatte.  



400 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

2 Salve regina 

Der Text des Salve regina lautet:21  

Salve, regina misericordiae, 

Vita, dulcedo et spes nostra, salve! 

Ad te clamamus exsules filii Evae, 

Ad te suspiramus gementes et flentes in hac lacrimarum valle. 

Eia ergo, advocata nostra, illos tuos misericordes oculos ad nos converte 

Et Iesum, benedictum fructum ventris tui, nobis post hoc exsilium ostende, 

O clemens, o pia, 

O dulcis Maria.22 

Dass sich das Salve regina von anderen marianischen Gesängen unterscheidet, 

stellen bereits spätmittelalterliche Propagandisten der Antiphon fest. Der Do-

minikaner Albert von Weissenstein schreibt in seiner Laus et commendatio: 

Licet enim plura [cantica] de eadem excellentissima virgine reperiantur cantica, quorum 

aliqua de celis venisse leguntur, in hoc suavissimo carmine divina hec disponente provi-

dentia pre ceteris de ipsa factis mirabilius, excellentius et expressius laus virginis et excel-

lentie ipsius et nostra erumpnosa neccessitas et indigentia convolvitur et commassatur.23 

Als hervorstechendes Merkmal des Salve regina identifiziert Albert zu Recht die 

Kontrastierung von Maria und Gläubigen durch die exklusive Fokussierung auf 

die existentielle Notlage des Menschen und die Lobwürdigkeit der Himmelskö-

nigin. Motiviert ist diese Gegenüberstellung durch die spezifische Gestaltung 

|| 
21 AH 50, S. 318–319, Nr. 245. Die Einteilung folgt nicht den Analecta Hymnica, sondern der 

poetischen Struktur des Salve regina.  

22 „Gegrüßet seist du Königin der Barmherzigkeit, / unser Leben, unsere Süßigkeit, unsere 

Hoffnung, sei gegrüßt. / Zu dir rufen wir elende Kinder Evas; / zu dir flehen wir seufzend und 

weinend in diesem Tal der Tränen. / Wohlan denn, unsere Fürsprecherin, wende deine barm-

herzigen Augen zu uns / und Jesus, die gebenedeite Frucht deines Leibes, zeige uns nach die-

sem Elend. / O milde, o gütige, / o süße Maria.“ Die Übersetzung folgt weitgehend Berschin, 

S. 97. Allein in der sechsten Zeile ist die Wortstellung derjenigen des lateinischen Textes ange-

glichen (Berschin übersetzt „und zeige uns nach diesem Elend Jesus, die gebenedeite Frucht 

deines Leibes“). 

23 Wehrli-Johns, Stotz, S. 304, 237‒305, 246, Sp. a. Ebd., Sp. b, auch die Übersetzung: „Zwar 

gibt es viele Lieder von der erhabenen Jungfrau, von denen einige, wie man liest, vom Himmel 

gekommen sind, in diesem überaus anmutigen Gesang jedoch wird durch Fügung der göttli-

chen Vorsehung das Lob der Jungfrau erhabener und ausdrucksvoller zur Geltung gebracht als 

in anderen Gesängen, die über sie geschrieben worden sind, und unsere Not und Bedürftigkeit 

geballter zusammengefasst.“ 



 Transformation und Destruktion | 401 

  

der Anrufungssituation: In der Form des clamor wendet sich das Wir, das stell-

vertretend für die gesamte Menschheit steht, an Maria als die transzendente 

Heilsinstanz schlechthin.24 Dieses Wir präsentiert sich in seiner Selbstdarstel-

lung ausschließlich in seiner erbsündigen Verfasstheit, die es zwar erkennt und 

in seinem Appell tränenreich zur Schau stellt, die es jedoch nicht aus eigener 

Kraft überwinden kann. Maria tritt im Gegenzug exklusiv in ihrer jenseitigen 

Erhabenheit in den Blick, während ihre Einbindung in die Heilsgeschichte und 

damit ihr irdisches Dasein ausgeblendet werden. Die vielfachen Ausgestal-

tungsmöglichkeiten der Marienfigur – etwa als fürsorgliche Mutter, Mitleidende 

unter dem Kreuz oder Lehrerin der Apostel25 – werden damit auf nur einen ein-

zigen Aspekt, ihre rettende Funktion, festgelegt. Ähnlich reduziert erscheint die 

Darstellung des Menschen in seiner Verworfenheit. Diese Vereinseitigung erzielt 

jedoch genau jene Intensivierung, die für Albert den Vorrang des Salve regina 

vor anderen Mariendichtungen ausmacht. 

Die poetische Form des Salve regina ist durch Wiederholung und Steigerung 

gekennzeichnet und spiegelt damit seine inhaltliche Verdichtung ebenso wider 

wie die Bedrängnis der Anrufenden.26 Emphatisch wendet sich das kollektive 

Wir in sechs paarweise zusammengefassten Zeilen, die jeweils auf dem Schluss-

reim ‚e‘ enden, an die Himmelskönigin. In den ersten beiden knappen Zeilen 

drängen sich, umrahmt vom Salve-Gruß, vier Ehrentitel Marias, die durch das 

Possessivpronomen nostra in unmittelbaren Bezug zur Sprecherinstanz gesetzt 

werden. Dieser also geht es nicht um eine zweckenthobene Lobpreisung der 

Himmelskönigin, sondern um die Artikulation eines Zugehörigkeitsverhältnis-

ses, das eine Reaktion bei der Angerufenen bewirken soll. 

In den nächsten beiden Zeilen rekurriert das kollektive Wir auf seinen der-

zeitigen Zustand, die Verbannung in das ‚Tal der Tränen‘. Eine selbstreflexive 

Ebene wird dadurch in das Gedicht eingezogen, dass der Akt des Anrufens zu-

gleich Gegenstand der Anrufung ist; ein inhaltliches Anliegen wird der Gottes-

mutter hier noch nicht vorgetragen. Vielmehr liegt der Akzent auf dem Modus 

der Anrufung: Der Parallelismus Ad te clamamus / Ad te suspiramus stellt inso-

fern eine Steigerung dar, als das zweite Glied dem formalen Akt des clamor eine 

affektive Dimension hinzufügt. Diese wird durch die partizipiale Ergänzung 

gementes et flentes zusätzlich intensiviert. Durch sie erhält die vierte Zeile im 

|| 
24 Zur Nähe des Salve regina zum liturgischen clamor vgl. Bauerreiß.  

25 Zur Komplexität der Marienfigur vgl. Schreiner.  

26 Vgl. zur poetischen Form des Salve regina Maier, S. 27–30; Büttner, S. 259–260; Berschin, 

S. 97–99. Auf die Nähe der Antiphon zur biblischen Psalmdichtung wird ebenso hingewiesen 

(Büttner, S. 259; Berschin, S. 97) wie auf ihre Verwandtschaft mit der Sequenz (Maier, S. 29). 



402 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

Vergleich zur dritten eine überdimensionale Länge. Der zeichenhaften Zur-

schaustellung der existentiellen Leidsituation des Menschen gegenüber der 

Gottesmutter wird damit besonderes Gewicht verliehen.  

Am längsten sind die zusammengehörigen Zeilen fünf und sechs. Eingelei-

tet durch die auffordernde Interjektion eia27 formuliert das Wir nun sein eigent-

liches Begehren: Maria möge ihren barmherzigen Blick dem Kollektiv der sie 

anflehenden Menschen zuwenden und ihnen nach der Zeit ihrer Verbannung 

den Anblick Jesu gewähren. Der doppelte Imperativ converte / ostende ist zwar 

präsentisch gefasst, verweist inhaltlich aber auf die – im Jenseits angesiedelte – 

Zukunft. Die Himmelskönigin erhält hier in Ergänzung zu den ersten beiden 

Zeilen einen weiteren Ehrentitel, der erstmals ihre für die Erfüllung des mensch-

lichen Anliegens entscheidende Funktion nennt: advocata nostra. Der Bezug 

Marias zum Menschen wird durch die Reihe nostra – ad nos – nobis gleich drei-

mal betont.  

Das Salve regina endet mit einem Doppelvers, der anders als die vorange-

henden Zeilen einen ‚ia‘-Reim aufweist. In ihm bringt das kollektive Wir die 

Dringlichkeit seines Anliegens in einem dreifachen Anruf, der durch vokativi-

sches ‚o‘ zusätzlich verstärkt wird, nochmals zur Geltung. Erst jetzt wird als 

Schluss- und Höhepunkt des Gedichts der Name der Angerufenen genannt.  

Hervorgehoben seien folgende Aspekte des Salve regina, die in der volkssprach-

lichen Aneignung eine wichtige Rolle spielen und Rückschlüsse auf die kultu-

relle Wahrnehmung der Mariendichtung erlauben:  

1.  Durch die Isolation Marias von der Heilsgeschichte bei gleichzeitiger Beto-

nung ihrer transzendenten Herrscherposition tritt ihre untergeordnete 

Funktion im Heilsplan in den Hintergrund. Im Titel ‚Königin der Barmher-

zigkeit‘ verschränken sich Machtfülle und Menschzugewandtheit Marias:28 

Sie wird vorgestellt als diejenige, die uneingeschränkt über die Tugend der 

Barmherzigkeit verfügt und sie dem Menschen in ihrer Fülle zugutekom-

men lässt, sofern er sich ihr in seiner Verworfenheit offenbart. Zwar klingt 

Marias nachrangige Position innerhalb der himmlischen Hierarchie in der 

|| 
27 Eia hat hier am ehesten die Bedeutung von ‚auf!‘, ‚los!‘, ‚wohlan!‘ (vgl. auch Berschins 

Übersetzung des Salve regina, oben, Anm. 22). Auf das jeweils kontextabhängige semantische 

Spektrum der Interjektion weist Bob Göhler hin. Siehe in diesem Band S. 184–185.  

28 Insbesondere Bernhard von Clairvaux propagiert die Heilsmittlerschaft Marias, die in ihrer 

Barmherzigkeit fundiert ist. Vgl. z. B. Walter Delius, S. 160–161. In der Frömmigkeitskultur des 

späten Mittelalters spielt Marias Barmherzigkeit, die an ihr Frausein gebunden ist, eine zentra-

le Rolle. Vgl. z. B. Angenendt, S. 126.  



 Transformation und Destruktion | 403 

  

Bezeichnung als advocata nostra an, und ebenso in der biblisch inspirierten 

Aufforderung, dem anrufenden Wir den Anblick Jesu als der ‚gebenedeiten 

Leibesfrucht‘ zu gewähren.29 Dominant aber bleibt das Bild der Herrsche-

rin,30 zumal die Erlöserrolle Christi mit keinem Wort erwähnt wird. Die Ret-

tung des Menschen hängt in der Formulierung des Salve regina allein von 

der Huld Marias ab. Sie ist die Akteurin, die durch die Zuwendung ihres 

Blicks das Heil garantiert, während Christus nur ein Objektstatus zuerkannt 

wird.  

2.  Ungeachtet der Fokussierung des Salve regina auf Marias königlichen Sta-

tus löst es sich nicht aus der herkömmlichen Marienfrömmigkeit des Mittel-

alters. Jeder Rezipient, der mit marianischen Texten vertraut war,31 dürfte 

die Bezeichnung als advocata nostra selbstverständlich auf Marias etablier-

te Rolle als Heilsmittlerin bezogen haben. Damit aber erhält Marias Macht-

fülle genau jenes Gegengewicht, das die Orthodoxie des Salve regina absi-

chert. Marias Nachrangigkeit im Erlösungsprozess ist also weniger im Text 

selbst verankert als vielmehr in der Frömmigkeitskultur, der dieser ange-

hört. Problematisch wird der Begriff advocata nostra erst in der Reformati-

on. Vor dem Hintergrund der Theologie Martin Luthers erscheint er nun 

nicht mehr als Absicherung gegen eine Vergöttlichung Marias, sondern im 

Gegenteil als Beleg für die Nivellierung der Distanz zwischen Maria und 

Christus.32  

3.  Die Gegenüberstellung von diesseitiger Notlage des Menschen und jenseiti-

ger Größe Marias evoziert eine räumliche Distanz zwischen Anrufenden und 

Angerufener,33 die das Salve regina durchgängig aufrechterhält. Eine innige 

|| 
29 Vgl. Elisabeths Preisung Marias in Lk 1,42: […] benedicta tu inter mulieres et benedictus 

fructus ventris tui.  

30 Diese Dominanz bleibt auch in der jüngeren Version des Salve regina erhalten, die in der 

ersten Zeile ein mater hinzufügt (Salve regina, mater misericordiae). Eine weitere Ergänzung ist 

virgo im abschließenden Doppelvers (virgo Maria). Beide Versionen der Antiphon bleiben 

nebeneinander bestehen. Die in diesem Beitrag behandelten Flugschriftenautoren des sech-

zehnten Jahrhunderts beziehen sich auf die ältere Fassung. Siehe zu den Ergänzungen Büttner, 

S. 259; Micus, S. 220; Berschin, S. 96, Anm. 32; Heinz, S. 128. Micus weist darauf hin, dass es 

außerdem im zweiten Vers eine Variante zu Vita, dulcedo gibt, die von Geert Grote eingeführt 

worden sein soll: Vitae dulcedo. Vgl. ebd., S. 220 mit Anm. 12.  

31 Darunter sind selbstverständlich auch mündlich vermittelte Texte, etwa Predigten oder 

Lieder, zu verstehen. 

32 Siehe unten, S. 436–440.  

33 Eine zeitliche Distanz ist insofern nicht gegeben, als Maria als präsentische Heilsinstanz 

angerufen wird. Allerdings ist die Gegenwart der Gläubigen zeitlich bestimmt, während sich 

Maria im ewigen nunc des Jenseits befindet.  



404 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

Beziehung zwischen Mensch und Maria wird nirgends angedeutet. Einer 

solchen Intimität widersetzt sich allein schon das kollektive Wir, das frei-

lich dem gemeinschaftlichen liturgischen Gesang entgegenkommt. Thema 

des Salve regina ist die conditio humana, nicht die Sündhaftigkeit des Ein-

zelnen, Maria wird als Retterin der Menschheit in Anspruch genommen, 

nicht als Helferin des Individuums. Zwar integriert die Antiphon – wie be-

reits erwähnt34 – durchaus eine affektive Dimension, insofern das Wir sein 

Leiden gegenüber der Himmelskönigin ostentativ zur Schau stellt. Aller-

dings handelt es sich hier eher um die zeichenhafte Demonstration einer 

gemeinschaftlichen Notlage35 als um einen privaten Kommunikationsakt, in 

dem sich der Mensch der Gottesmutter anvertraut. Dementsprechend dürfte 

auch die eingeforderte Zuwendung des Blickes eher rituellen als intimen 

Charakter haben. Bereits Johannes Maier weist darauf hin, dass das Salve 

regina die frühmittelalterliche Rechtspraxis der Verbanntenfürsprache 

adaptiere;36 Romuald Bauerreiß sieht im Appell an die advocata eine An-

spielung auf das Institut der Schutzvogtei.37 Das Salve regina steht damit 

nicht nur dem liturgischen clamor, sondern auch dem clamor pauperum als 

einem weltlichen Rechtsbrauch nahe.38 

Eine Überwindung der räumlichen Distanz zwischen Gläubigem und Maria ist 

also im Text selbst nicht angelegt. Sie geschieht erst, wenn die Anrufungssitua-

tion performativ aktualisiert wird. Im – eventuell gestisch begleiteten – Singen 

oder Beten des Salve regina kann der Gläubige einen Präsenzeffekt erzeugen, 

der ihn in ein Unmittelbarkeitsverhältnis zur Himmelskönigin setzt.39 Albert von 

|| 
34 Siehe oben, S. 401–402.  

35 Zur Zeichenfunktion von Affekten in der öffentlichen Kommunikation, z. B. bei Unterwer-

fungsritualen, welche die demonstrative Selbstbezichtigung der Unterlegenen inklusive Trä-

nen, Bitt- und Verzweiflungsgesten einschließen, vgl. Althoff.  

36 Vgl. Maier, S. 14. 

37 Vgl. Bauerreiß, S. 32. Siehe auch ebd.: „Die ‚Regina misericordiae‘ ist also das Gegenstück 

zum ‚Rex misericordiae‘, an den man sich schriftlich und mündlich huldheischend (mise-

ricordia) wandte.“ 

38 Zumal die Klasse der pauperes auch die exsules umfasst haben dürfte. Vgl. Bauerreiß, S. 26.  

39 Abweichend von Gumbrecht, S. 47, ist unter ‚Präsenzeffekt‘ in diesem Zusammenhang kein 

‚magischer Akt‘ zu verstehen, sondern die durch das Singen oder Sprechen des Salve regina 

vermittelte Erfahrung der Gegenwart Marias. Vorausgesetzt ist dabei die emotionale Involviert-

heit des Anrufenden. Zum Ineinandergreifen von Immediatisierung und Medialität des Heili-

gen in der spätmittelalterlichen Frömmigkeit vgl. Hamm: Die Medialität, bes. S. 22. Siehe zur 

Produktion von Präsenz durch ein verstehend wahrnehmendes Subjekt außerdem Thali: Stra-

tegien, S. 254.  



 Transformation und Destruktion | 405 

  

Weissenstein stellt eine solche Vergegenwärtigung Marias in seiner Laus et 

commendatio plakativ dar.40 Zudem ersetzt Albert in seinem Traktat die hoheit-

liche Position der Gottesmutter durch eine affektive Anteilnahme Marias am 

Schicksal der sie Anrufenden. So schildert er an späterer Stelle im Rückgriff auf 

die Vitas fratrum des Gerhard von Frachet, wie Maria das Singen der Antiphon 

durch die Brüder des Marseiller Dominikanerkonvents performativ begleitet.41  

3 Bisz gegrüszet königin  

Unter den zahlreichen volkssprachlichen Aneignungsformen des Salve regina 

finden sich verschiedene ‚glossierende Adaptationen‘.42 Ihre systematische 

Sichtung und Kategorisierung ist noch nicht abgeschlossen; um über sie einen 

Überblick zu gewinnen, bleiben die Arbeitsergebnisse des ‚Berliner Repertori-

ums‘ abzuwarten. Exemplarisch vorgestellt sei hier eine Prosaübertragung des 

Salve regina in einer Handschrift des sechzehnten Jahrhunderts.43  

|| 
40 Wehrli-Johns, Stotz, S. 302, Sp. a: Nonnulli iuxta singulas inflextiones huius cantici pectora 

tundunt. Alii manibus complosis ad virginis ymaginem oculis et genubus flexis se humiliter incli-

nant. Nonnulli ymaginem virginis sic immobiliter aspiciunt, ac si haberent eam in presentia, 

sursum vultum cum oculis levantes, ac si eam corporaliter intuerentur. Die Übersetzung ebd., Sp. 

b: „Manche schlagen sich bei den einzelnen Verbeugungen während dieses Gesanges an die 

Brust. Andere verneigen sich demütig kniend mit zusammengeschlagenen Händen und ge-

senkten Augen vor dem Bild der Jungfrau. Manche betrachten das Bild der Jungfrau so bewe-

gungslos, als ob sie ihnen gegenwärtig wäre und sie sie mit erhobenem Blick und nach oben 

gerichteten Augen gleichsam körperlich wahrnähmen.“ 

41 Vgl. Wehrli-Johns, Stotz, S. 310–312. Geschildert wird die Vision einer mulier devota, die 

während der Teilnahme an der Komplet in Entzückung fällt und sieht, wie Maria auf die ge-

meinschaftliche Anrufung mit den entsprechenden Gesten (Erwiderung des Grußes; Niederfall 

vor ihrem Sohn, um für die Brüder zu beten usw.) reagiert. 

42 Den Terminus verwendet Kraß: Spielräume, S. 104, für volkssprachliche Bearbeitungen des 

Stabat mater dolorosa, die sich sehr eng am lateinischen Wortlaut orientieren. In demselben 

Sinn wird der Begriff hier in Bezug auf das Salve regina verwendet.  

43 Sie ist nur ein Beispiel dafür, dass parallel zum frühneuzeitlichen Flugschriftenstreit um 

das Salve regina seine Rezeption in der altgläubigen Frömmigkeitsliteratur im Anschluss an die 

mittelalterliche Tradition fortgesetzt wird. Eingang findet Das teutsch Salue – eine glossierende 

Versfassung der lateinischen Antiphon – auch in das von Michael Vehe herausgegebene katho-

lische Gesangbuch, das 1537 erstmals erschienen ist. Vgl. Vehe, S. 34–35. Siehe auch Lipp-

hardt, S. 47, Anm. 50; Micus, S. 221.  



406 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

das Salve regina 

Bisz gegrüszet, königin der barmhertzigkeit,  

unszer leben, unszer süszigkeit und unszer hoffnung, bisz gegrüszet! 

zu dir ruffen wir ellenden kinder Eve,  

zu dir süfftzen, weÿnen und schryen wir in diszem dale der drehen. 

Eÿa dar umͤb, unszer vorsprecherin, kere zu uns dÿn barmhertzigen augen  

und zeyge uns Jhesum, die gebendyt frucht dÿnes lÿps, noch diszem ellent,  

o gnedig, o milt,  

o süsz jungfrauwe Maria.44 

Die volkssprachliche Adaptation folgt dem lateinischen Text sehr genau. Offen-

kundig schließt sie sich an eine Version mit dem Zusatz virgo in der letzten Zeile 

an. Ungeachtet der engen Orientierung an der Vorlage setzt der Text eigene 

Akzente,45 indem er den Bezug Marias zum kollektiven Wir verstärkt: Die einma-

lige Nennung des Possessivpronomens nostra in der zweiten Zeile wird durch 

dessen dreifache Wiederholung ersetzt. In der fünften Zeile erfolgt eine Umkeh-

rung der Wortfolge, die ebenfalls der Hervorhebung des anrufenden Wir dient: 

Aus illos tuos misericordes oculos ad nos converte wird kere zu uns dÿn barmhert-

zigen augen. Ähnlich verfährt die Adaptation in der sechsten Zeile. Hier wird der 

unmittelbar auf das Wir gerichtete deiktische Gestus der Himmelskönigin nach 

vorne gezogen.46 Die Tendenz der Übertragung, Marias Hinwendung zum Men-

schen zu betonen, spiegelt sich auch in der visuellen Gestaltung wider. Drei 

Kernbegriffe sind rot unterstrichen: barmhertzigkeit, augen und Maria. Die Auf-

merksamkeit der Rezipientin wird damit auf die für den erlösungsbedürftigen 

Menschen wichtigste Eigenschaft Marias, auf die visuelle Wahrnehmung der 

Anrufenden durch Maria – welche die Zueignung der Barmherzigkeit überhaupt 

erst ermöglicht – und auf die Gottesmutter selbst gelenkt.  

|| 
44 Dresden, Landesbibliothek, Mscr. App. 318, fol. 215v–216r. Die Handschrift stammt aus einem 

Dominikanerinnenkloster im rheinfränkischen Sprachgebiet. Zu ihrer Beschreibung siehe Werner 

J. Hoffmann: Die deutschsprachigen mittelalterlichen Handschriften der Sächsischen Landesbib-

liothek – Staats- und Universitätsbibliothek (SLUB) Dresden. Vorläufige Beschreibungen. http://

www.manuscripta-mediaevalia.de/?xdbdtdn!%22obj%2031600893%22&dmode=doc#|4 (10. April 

2017). Der Text wird normalisiert wiedergegeben: ‚u‘ und ‚v‘ sind dem heutigen Lautwert angegli-

chen, die Groß- und Kleinschreibung ist reguliert, Schaft-s wird als rundes ‚s‘ abgebildet, Abbre-

viaturen sind aufgelöst, die Zeileneinteilung und die Interpunktion entsprechen derjenigen des 

lateinischen Salve regina; vgl. oben, S. 400. Die Eingangslombarde und die drei Unterstreichun-

gen sind in der Handschrift rot.  

45 Wie lohnend es sein kann, auch ‚glossierende Adaptationen‘ genau zu analysieren, führt 

der Beitrag von Anja Becker und Julia Schmeer vor. Siehe in diesem Band S. 323–344. 

46 Der lateinische Text lautet: Et Iesum, benedictum fructum ventris tui, nobis post hoc exsilium 

ostende. 



 Transformation und Destruktion | 407 

  

Einen Spielraum des Übersetzens bietet die dreifache Schlussanrufung des 

Salve regina, insofern die lateinischen Adjektive clemens, pius und dulcis se-

mantisch vielschichtig sind. Durch die Entscheidung für ein als adäquat erach-

tetes volkssprachliches Adjektiv steuert der Übersetzer in gewissem Maße die 

kulturelle Wahrnehmung der Dichtung und gibt zugleich einen Hinweis auf 

sein eigenes Verständnis des Hypotextes. Im vorliegenden Fall werden die drei 

lateinischen Anrufungen durch gnedig, milt und süsz wiedergegeben. Dabei 

handelt es sich um gängige Marienattribute. Allerdings sind insbesondere die 

ersten beiden Adjektive auf die Grundtendenz der Bearbeitung abgestimmt. Sie 

bezeichnen die Hinwendung Marias zum Menschen und ihre Großzügigkeit. 

Aus reformatorischer Perspektive dürfte insbesondere die Bezeichnung Marias 

als ‚gnädig‘ problematisch sein, da sie das göttliche Privileg der Gnadenzuwen-

dung auf die Gottesmutter überträgt. 

Insgesamt betont die Prosaadaptation damit die bereits im lateinischen Text 

angelegte Autonomie Marias und hebt zusätzlich ihre Ausrichtung auf die 

Gläubigen hervor.47 

4 Salve gegrüsset sigestu aller engel frow 
(Franziska Lallinger) 

Diese Reimpaar-Dichtung wird in Wachingers systematischer Zusammenstel-

lung der ihm bekannten Versparaphrasen und Glossengedichte des Salve regina 

an vierter Stelle genannt. Die erhaltenen Textzeugen stammen sämtlich aus 

dem fünfzehnten Jahrhundert. 48 Die Entstehungszeit der Paraphrase lässt sich 

nicht genau bestimmen.49 Nähere Beachtung hat bisher nur das Pergament-

Einzelblatt aus dem Stift Rein bei Graz gefunden.50 Eine systematische Sichtung 

der durch großen Variantenreichtum gekennzeichneten Überlieferung steht 

|| 
47 Zu erwähnen ist noch, dass die Bearbeitung die partizipiale Ergänzung gementes et flentes 

in der vierten Zeile der Antiphon zu einer Abfolge von Verben auflöst und dass die Interjektion 

eia als Reminiszenz an den Hypotext erhalten bleibt.  

48 Vgl. Wachinger, Sp. 554–555. Eine Ausnahme ist möglicherweise das Einzelblatt aus dem 

Stift Rein bei Graz, das nach Helmut de Boor bereits im späten vierzehnten Jahrhundert ent-

standen sein könnte. Vgl. de Boor, S. 336. Abdrucke in Keller, S. 245–247; Fröhner, S. 36–38; 

Wackernagel 2, S. 801–802; Klapper, S. 114–116 sowie de Boor, S. 336–338. 

49 Wachinger nimmt eine Entstehung im dreizehnten oder vierzehnten Jahrhundert an. Vgl. 

ders., Sp. 554. 

50 Vgl. de Boor. 



408 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

noch aus.51 Für diesen Beitrag wurden vier Handschriften ausgewählt, die hin-

reichende Parallelen im Textbestand aufweisen, um miteinander vergleichbar 

zu sein.52 Daher bieten sie sich an, um unterschiedliche Schattierungen der 

Mariendarstellung herauszuarbeiten und so Aufschluss über verschiedene Aus-

legungsmöglichkeiten des Salve regina zu gewinnen.  

Folgende Merkmale sind den vier Textfassungen gemeinsam: Jedem Vers-

paar ist je eine particula des lateinischen Textes vorangestellt.53 Einzig die Kon-

junktion et, die Präpositionen ad und in und die Interjektion o sind nicht als 

isolierte Stichworte gefasst.54 Der Beginn der Zweizeiler überträgt zumeist die 

vorangestellte particula der lateinischen Antiphon in die Volkssprache,55 ohne 

sich immer an die Flexionsformen des Hypotextes zu binden. Vielmehr erfolgt 

die Übersetzung in der Weise, dass die particulae zum Bestandteil eigenständi-

ger Verse werden. Die lateinischen Einzelwörter fungieren also als ‚Stichwort-

geber‘ für ein volkssprachliches Bittgebet, das auch für sich alleine stehen 

könnte. Dennoch ist es bedeutsam, dass die lateinische Antiphon nicht durch 

die Paraphrase ersetzt wird, sondern visuell präsent bleibt.56 Deutscher und 

lateinischer Text stehen damit nicht nur in einem hypertextuellen, sondern 

auch in einem paratextuellen Verhältnis zueinander:57 Sie können so in der 

Wahrnehmung der Rezipienten einen wechselseitigen Einfluss ausüben.58  

Allen vier Textfassungen liegt die frühe Version des Salve regina ohne mater 

vor misericordiae und ohne virgo in der letzten Zeile zugrunde.59  

|| 
51 Auch hier kann wieder nur auf das ‚Berliner Repertorium‘ verwiesen werden, das die ent-

sprechenden Daten in absehbarer Zeit zur Verfügung stellen wird.  

52 Es handelt sich um folgende Handschriften: Freiburg, UB, Hs. 44, fol. 33r–35v; Berlin, 

Staatsbibl., mgq 494, fol. 7v–10v; Karlsruhe, BLB, Cod. Donaueschingen 366, fol. 89r–93v; Mün-

chen, BSB, cgm 484, fol. 55v–58r. 

53 Der Terminus particula ist den Sermones super Salve Regina (vgl. Anm. 12) entnommen. 

Diese werden folgendermaßen eingeführt ([aj]r): Incipiunt semones compositi super particulis 

antiphone salue regina. 

54 Die Zitation der lateinischen Lemmata entspricht der AH-Edition des Salve regina. Siehe 

oben, S. 400. Wird die Versparaphrase zitiert, folgt die Schreibung der lateinischen Stichwörter 

der jeweiligen Handschrift. 

55 Dass die particula suspiramus in allen vier Textzeugen mit wir hoffen bzw. getruwen wir 

wiedergegeben wird, könnte de Boor zufolge auf einem tradierten Übersetzungsfehler beruhen, 

der von einem speramus als particula ausgeht. Vgl. ebd., S. 341. Allerdings hat de Boor nur die 

Freiburger Fassung der Paraphrase im Blick. 

56 Siehe dazu auch die Ausführungen weiter unten, S. 409–411.  

57 Zur Paratextualität vgl. Genette, S. 11–12. 

58 Siehe auch unten, S. 410–411. 

59 Vgl. oben, Anm. 30.  



 Transformation und Destruktion | 409 

  

Im Zentrum der folgenden Analyse steht die Freiburger Handschrift (UB, Hs. 

44), die eine weitgehend vollständige und fehlerfreie Überlieferung von Salve 

gegrüsset sigestu aller engel frow bietet.60 Ein annähernd diplomatischer Ab-

druck dieses Textzeugen sowie der zum Vergleich herangezogenen Parallel-

überlieferung findet sich im Anhang.61  

Die graphische Gestaltung der Freiburger Versparaphrase indiziert ein deut-

liches hierarchisches Gefälle zwischen Hypo- und Hypertext.62 Die volkssprach-

liche Dichtung ist durchgehend in dunkler Tinte geschrieben. Zwischen die 

einzelnen Verspaare sind – gleichsam als ,Spolien‘63 – die in roter Tinte ge-

schriebenen particulae der lateinischen Antiphon inseriert. Ihre visuelle Domi-

nanz führt dem Rezipienten die liturgische Autorität des Salve regina eindrück-

lich vor Augen: Dessen Geltungsanspruch wird hier nicht expressis verbis, 

sondern visuell zum Ausdruck gebracht. Die ‚Wertigkeit‘ der Versparaphrase 

speist sich aus der Kontextualisierung mit der marianischen Antiphon. Zwar 

steht sie in einem latenten Konkurrenzverhältnis zum lateinischen Text, inso-

fern sie eine weitestgehend eigenständige Texteinheit bildet.64 Ein etwaiger 

Emanzipationsprozess wird jedoch durch die eingeschobenen particulae des 

Salve regina konsequent unterbunden.  

Das In- und Miteinander von lateinischem und mittelhochdeutschem Text 

lässt sich terminologisch als spezifische Form der ‚Montage‘ bzw. ‚Assemblage‘ 

fassen.65 Im vorliegenden Fall können die Elemente des Referenzbestandes 

nicht auf eine beliebige kreative Art mit dem Aufnahmebestand kombiniert 

werden, würde dies doch die Dignität des Salve regina zerstören. Stattdessen 

wird die lateinische Antiphon zwar als geschlossener Text aufgebrochen, aber 

alle ihre Elemente werden übernommen und linear im systematisch strukturier-

ten Aufnahmebereich angeordnet. Auf diese Weise ist gewährleistet, dass ein 

|| 
60 Solange die Überlieferungsverhältnisse nicht geklärt sind, muss offenbleiben, warum der 

Freiburger Text nach der particula ostende abbricht.  

61 Vgl. S. 440–446.  

62 Die graphische Gestaltung der Parallelüberlieferung weist insofern große Ähnlichkeit mit 

der Freiburger Handschrift auf, als auch hier lateinischer und deutscher Text zugleich mitein-

ander kombiniert und voneinander separiert sind. Gleichwohl gibt es auch Unterschiede in der 

Textpräsentation. Auf diese kann im Rahmen dieses Beitrages nicht näher eingegangen wer-

den.  

63 Vgl. Bergemann u. a., S. 49.  

64 Einzige Ausnahme ist Reimpaar 13: Eve, daz waz die schuld din, / dar umb wir liden sorg und 

pin. Die rot hervorgehobene particula Eve der lateinischen Antiphon ist hier zugleich Ein-

gangswort der volkssprachlichen Textsequenz.  

65 Vgl. Bergemann u. a., S. 51–52. 



410 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

Leser den Hypotext weiterhin als zusammenhängendes Gebet rezipieren kann. 

Der Anspruch, die Konstanz der Salve regina-Überlieferung aufrechtzuerhalten, 

tritt hier also in ein Spannungsverhältnis mit dem Bedürfnis, dem Text eine 

formale und semantische Offenheit zuzuweisen, die seine Dekontextualisierung 

und anschließende Rekontextualisierung legitimiert.66 Zwischen beiden Polen 

entsteht genau jener Spielraum, der die Montagetechnik bestimmt.  

Die bisherigen Ausführungen dürften deutlich gemacht haben, dass die 

Versparaphrase in der Freiburger Handschrift auf zwei Ebenen organisiert ist: 

1.  auf der Ebene des lateinischen Hypotextes, der als Impulsgeber und als 

liturgische Autorität unverzichtbar ist;  

2.  auf der Ebene des volkssprachlichen Hypertextes, der durch die visuelle 

und thematische Anbindung an das lateinische Salve regina seine Geltung 

gewinnt.  

Die beiden Ebenen entsprechen der doppelten Transformation des Salve regina: 

dem Zerteilen des lateinischen Textes und seiner Rekombination mit den deut-

schen Versen sowie seiner Umsetzung in ein volkssprachliches Bittgebet, das 

rein sprachlich auch für sich alleine stehen kann. Ungeachtet ihres latenten 

Spannungsverhältnisses bleiben die beiden Texte optisch wie semantisch eng 

aufeinander bezogen. Als Paratext des jeweils anderen profitieren sie wechsel-

seitig voneinander: Denn Salve gegrüsset sigestu aller engel frow partizipiert 

nicht nur an der liturgischen Autorität des Salve regina, die Versparaphrase 

stellt als Amplifikation67 des lateinischen Textes ein Deutungsangebot bereit, 

das dessen Heilswirksamkeit qualitativ wie quantitativ steigert. Denn zum einen 

erschließen die volkssprachlichen Verse die Antiphon semantisch und erleich-

tern dadurch ihren verstehenden Mitvollzug. Dieser aber ist Voraussetzung für 

eine andächtige, dem Seelenheil dienliche Rezeption.68 Zum anderen wird der 

knappe lateinische Text durch die Transstilisierung69 in die Länge gedehnt und 

|| 
66 Nach Bergemann u. a. ergibt sich der Spielraum von Transformationsprozessen aus dem 

Verhältnis von Konstanz und Offenheit. Vgl. ebd., S. 44. Zur Montage als Vorgang der Dekon-

textualisierung und Rekontextualisierung siehe ebd., S. 51.  

67 Zum Terminus vgl. Genette, S. 363–371.  

68 Lentes weist darauf hin, dass sich zwischen dem dreizehnten und fünfzehnten Jahrhundert 

ein fundamentaler Wandel hinsichtlich der Gebetsverrichtung vollzogen hat. Cognitio wird nun 

zur Voraussetzung der devotio, beide zusammen gewährleisten erst die Heilswirksamkeit des 

Gebetes. Vgl. Lentes: ‚Andacht‘, S. 33–41.  

69 Begriff nach Genette, S. 309. Im vorliegenden Fall verbindet sich die Umsetzung der Reim-

prosa des Salve regina in Reimpaar-Verse mit der Amplifikation des Hypotextes.  



 Transformation und Destruktion | 411 

  

ermöglicht dadurch ein Verharren bei jeder flüchtigen particula. Diese kann so 

tieferen Einfluss auf das Seelenleben des Beters oder der Beterin ausüben.70  

Die folgenden Ausführungen werden sich auf die inhaltliche Ausgestaltung 

der Versparaphrase konzentrieren. Anhand von vier Aspekten soll aufgezeigt 

werden, dass sich in der volkssprachlichen Amplifikation des Salve regina eine 

bestimmte kulturelle Wahrnehmung des Hypotextes niederschlägt, die ihrer-

seits rezeptionssteuernd wirkt und auf die späteren reformatorischen Debatten 

vorausweist. Die Ausführungen beziehen sich auf die Freiburger Handschrift; 

die anderen Textzeugen werden punktuell vergleichend herangezogen. 

4.1 Intimisierung 

Wie bereits dargestellt, präsentiert das Salve regina Maria als transzendente 

Heilsinstanz. Als solche gewinnt sie ihre Macht gerade dadurch, dass sie von 

ihrer irdischen Geschichte – und damit von ihrer untergeordneten Funktion im 

Heilsgeschehen – entkoppelt ist. Diese einseitige Übersteigerung der Marienfi-

gur lässt daher ihre menschliche, in der Frömmigkeitskultur des Spätmittelal-

ters vorrangig als ‚mütterlich‘ bestimmte Seite zurücktreten.  

Die volkssprachliche Versparaphrase übernimmt die Anrufungssituation 

des Hypotextes und damit auch die Fokussierung des kollektiven Wir auf Marias 

heilsgarantierende Herrschaftsstellung. Der knappe clamor der Anrufenden im 

Salve regina ist hier allerdings in eine lange Reihe von Bitten ausgedehnt, die 

jeweils als Imperativ formuliert und dadurch in ihrer Dringlichkeit verstärkt 

werden.71 Sie alle umkreisen das Thema der Erlösung des kollektiven Wir von 

seinen irdischen Qualen und seine Aufnahme in das Himmelreich. Daher bein-

haltet nahezu jeder Imperativ einen Bezug zur Sprecherinstanz: wende uns (2,2); 

hilf uns (6,2); gewinne uns (10,2) usw.72 Diese Forderung nach einer intensiven 

Menschzuwendung Marias – die zugleich die Gewissheit ihrer Erfüllung bein-

haltet – ist dadurch legitimiert, dass Marias transzendente Position als Him-

melskönigin durch ihren mütterlichen Aspekt ergänzt wird. Die Amplifikation 

|| 
70 Die Quantifizierung des Salve regina und dessen subjektive Verinnerlichung greifen also 

ineinander. Für den gelebten Vollzug spätmittelalterlicher Frömmigkeit ist diese Kombination 

scheinbar gegenläufiger Tendenzen selbstverständlich. Vgl. z. B. Kaufmann, S. 16–18. 

71 Während das Salve regina nur die beiden Imperative converte und ostende aufweist, wartet 

die Versparaphrase in den meisten ihrer vierzig Reimpaare mit einer Forderung an die Gottes-

mutter auf.  

72 Zitate werden hier und im Folgenden normalisiert wiedergegeben. Zu den Richtlinien siehe 

oben, Anm. 44. 



412 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

zur particula Misericordie (3) lautet: barmherczgü mter gnaden vol, / t uns 

armen sndern wol.73 Im achtzehnten Verspaar fordert das kollektive Wir Maria 

dazu auf, ihre Verehrer als Kinder anzunehmen; in den Verspaaren 34 und 40 

wird sie explizit als Gebärerin Christi angesprochen.74 Die Hervorhebung von 

Marias Mutterrolle zielt auf eine Verstärkung und Intimisierung ihres Bezuges 

zum Menschen. Diese Tendenz lässt sich auch in weiteren Passagen der Verspa-

raphrase beobachten. Erwähnt seien hier nur zwei Beispiele. Die Amplifikation 

zum zweiten Salve (8) lautet: gruͤsz uns, frow, mit dinen gnaden, / gerch uns alle 

z dir laden. Das kollektive Wir antizipiert hier die grüßende Zuwendung Ma-

rias, die in die Gemeinschaft mit ihr mündet. In Ergänzung dazu fordert das Wir 

in einem späteren Vers (17,2): so hilf uns, daz wir werdent din hus genos. Hier 

wird die Anwesenheit bei der Gottesmutter als Hausgemeinschaft vorgestellt. 

Der Terminus hûsgenôz ist allerdings ambivalent, insofern er die Distanz zwi-

schen Maria und Gläubigen zugleich nivelliert und bestätigt. Denn der ‚Hausge-

nosse‘ kann ebenso der Standesgenosse wie der Mieter bzw. Bedienstete sein.75 

Zudem findet die Bezeichnung auch auf die zwölf Apostel Anwendung,76 so dass 

Maria hier in subtiler Weise an die Position Christi gesetzt wird.  

4.2 Ambige Bildlichkeit  

Salve gegrüsset sigestu aller engel frow wirkt sprachlich wie inhaltlich zunächst 

eher anspruchslos. Erst eine genaue Lektüre offenbart, wie raffiniert der Text 

Marias Transzendenz an ihre heilsgeschichtliche Funktion zurückbindet und sie 

zugleich zu einer christusähnlichen Figur erhöht. Signifikant für die poetische 

Ausgestaltung des Textes ist vor allem seine ambige Bildlichkeit.  

In Vers 1,2 wird Maria als der claren gothait ain vil süsses towe apostrophiert. 

Der Ausdruck vil süsses towe lässt sich als Reminiszenz an Gideons Fell (vgl. Ri 

6,36–38) deuten, das spätestens seit dem zwölften Jahrhundert als alttestamen-

tarischer Typus der jungfräulichen Geburt verstanden wird.77 Maria als Tau der 

Gottheit bedeutet dann soviel wie „die vom Tau der Gottheit Begossene“. Doch 

das Bild evoziert auch die Vorstellung von Maria als Tau, der aus der Gottheit 

|| 
73 In den Vergleichshandschriften wird Maria sogar bereits in Vers 1,1 als ‚Mutter‘ angespro-

chen.  

74 Das Salve regina spricht zwar ebenfalls von Jesus als der Leibesfrucht Marias; diese wird 

jedoch nicht als Gebärerin adressiert.  

75 Vgl. Le 1, Sp. 1402–1403; DWB 10, Sp. 665–666. 

76 Vgl. Le 1, Sp. 1402.  

77 Vgl. Salzer, S. 40–42. 



 Transformation und Destruktion | 413 

  

herausfließt. Dadurch wird Maria einerseits deutlich unterhalb der Gottheit 

positioniert. Andererseits ist der aus Gott hervorgehende Tau als Metapher für 

den Gottessohn belegt. So schreibt Mechthild von Magdeburg im ‚Fließenden 

Licht der Gottheit‘:  

Der suͤsse toͮwe der unbeginlicher drivaltekeit hat sich gesprenget us dem brunnen der 

ewigen gotheit in den blmen der userwelten maget, und des blmen fruht ist ein un-

toͤtlich got und ein toͤtlich mensche und ein lebende trost des ewigen libes.78 

In der Verbildlichung Marias als ‚Tau der Gottheit‘ werden ihre Mutterschaft, 

ihre Geschöpflichkeit und ihre Nähe zum Göttlichen übereinandergeblendet.  

Das Verspaar zur particula Oculos (28) lautet: din ougen und din götlicher 

schin / súllent uns vor got ansehent79 sin. Imaginiert wird hier die Gerichtssituati-

on.80 Maria tritt als diejenige auf, die allein mittels ihres Blickes die Strenge des 

göttlichen Urteils abwenden kann. Als Fürsprecherin vor Gott bleibt sie diesem 

gleichwohl untergeordnet. Allerdings stattet die Freiburger Versparaphrase 

Maria mit einem göttlichen Schein aus, der diese Distanz aufhebt und sie damit 

zu einem gleichwertigen Gegenpart des Richters erhebt. Zudem ist die Bezeich-

nung götlicher schin christologisch konnotiert, werden die drei trinitarischen 

Personen doch traditionell in der Bildlichkeit von lux (‚Licht‘: Gottvater), 

splendor (‚Schein‘: Gottsohn)81 und calor (‚Hitze‘: Gott Heiliger Geist) darge-

stellt.82 Der ‚göttliche Schein‘ Marias assoziiert sie mit Christus, der ja in der 

spätmittelalterlichen Frömmigkeitskultur auch die Rolle eines Fürbitters vor 

dem Richterstuhl Gottes einnehmen kann.83  

Im Unterschied zur Freiburger Fassung der Paraphrase akzentuiert die Ber-

liner Fassung nicht Marias Nähe zum Göttlichen, sondern die in ihrem Blick 

zum Ausdruck kommende Zuneigung zum Menschen. Hier lautet Reimpaar 28: 

Diener lieben aügen schein / Sollen uns armen ein hilff sin. Das kollektive Wir 

verweist nochmals auf die eigene Elendssituation und fordert Marias Schutz-

funktion explizit ein. Die Münchener Fassung hebt demgegenüber den inchoa-

|| 
78 Mechthild von Magdeburg, S. 38, Z. 16–20. Aus späterer Zeit stammt das Friedrich Spee 

zugewiesene Adventslied ‚O Heiland reiß die Himmel auf‘, in dem das Bild des ‚hervortauen-

den‘ Heilandes zentral ist. Siehe zu diesem Lied Schell.  

79 Hs., fol. 34v: ansenhent. 

80 Vgl. Reimpaar 27.  

81 splendor ließe sich auch mit ‚Glanz‘ übersetzen. Dass die Übersetzung mit ‚Schein‘ gängig 

war, zeigt der Vocabularius ex quo. Das entsprechende Lemma lautet hier: Splendor oris. schein. 

Vgl. in der Ulmer Ausgabe von 1501 y2v.  

82 Vgl. Emery, S. 19–20. 

83 Vgl. Hamm: Gottes gnädiges Gericht, bes. S. 428–436. Siehe auch unten, S. 425. 



414 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

tiven Aspekt der Hinwendung Marias zum Menschen hervor: Cher gegen uns die 

augen dein, / Vor got schüllen sie uns sehent sein. Damit greift sie das imperativi-

sche converte der lateinischen Antiphon auf. Diese particula ist innerhalb der 

Versparaphrase in allen vier Fassungen semantisch anders besetzt als im latei-

nischen Hypotext, nämlich als – mit Marias Hilfe zu bewältigende – moralische 

Umkehr.84 Die Karlsruher Fassung bietet folgende Version von Reimpaar 28: 

diner augen gesichte schin, / vor dem höchsten got söllen wir unser sele sehen. 

Zwar scheint der Zweizeiler fehlerhaft tradiert worden zu sein; vor allem bleibt 

der Bezug des ersten Verses zum zweiten Vers unklar. Deutlich aber wird, dass 

der Mensch vor dem göttlichen Gericht zur Selbsterkenntnis gezwungen ist, die 

eigene Sündhaftigkeit also nicht mehr vor sich selbst verbergen kann. In dieser 

vollkommenen Schutzlosigkeit bietet allein Marias Gegenwart Trost (vgl. 29). 

Die Engführung von Maria und Christus lässt sich in der Freiburger Fassung 

auch in den beiden Reimpaaren 32 und 33 (zu den particulae Benedictum und 

Fructum) beobachten. Sie seien im Wortlaut zitiert: Gesegner got, alpha et 

o, / mach uns an der sele frow. // Ain frucht diner starcken frucht grosz, / die von 

diner claren gothait flosz. Vers 33,2 bezieht sich auf die Anrufung Gottes in 

Reimpaar 32 zurück. Der eingeschlossene Vers 33,1 besetzt das Bild der Frucht 

semantisch doppelt: Christus ist Frucht der ‚starken‘ Frucht Maria. Nicht zu 

entscheiden ist, ob sich das Relativpronomen die im letzten Vers auf Christus 

oder auf Maria bezieht. Die Katachrese der fließenden Frucht verbindet Emana-

tion und Inkarnation,85 mithin göttliches und menschliches Gebären, Transzen-

denz und Immanenz. Semantisch schließt sie zudem an den ‚süßen Tau der 

Gottheit‘ in Vers 1,2 (s. o.) an. 

Die Ambiguität der beiden letzten Verse wird in der Karlsruher Fassung der 

Versparaphrase aufgehoben. Hier haben die Reimpaare 32 und 33 folgenden 

Wortlaut: gebenedit sy alpha und o, / Maria, mach unsz an lib und sel fro // diner 

zarten frúchte grosz, / die usz der zarten gotheit flosz. Die Anrufung Gottes in 

Vers 32,1 ist hier ersetzt durch eine Ehrbekundung, die sich jedoch nicht an Gott 

selbst richtet. Stattdessen wird in 32,2 Maria namentlich adressiert. Daraus 

|| 
84 In der Freiburger Handschrift lautet das Reimpaar zu Conuerte (30): beker alles, daz an uns 

miszvaͤllig ist, / durch dinen sun ihesum crist. Die Münchener Handschrift hat ganz ähnlich: 

Verker, fraw, alles das, das ans uns ist, / Durch den lebentigen ihesu crist. Zu den beiden anderen 

Fassungen siehe den Abdruck im Anhang. 

85 Die emanatio, also das Herausfließen aus dem göttlichen Ursprung, kann in christlicher 

Deutung sowohl auf die drei göttlichen Personen als auch auf die Schöpfung bezogen werden. 

Die Frucht dagegen spielt auf die – auch im Salve regina genannte – Leibesfrucht an.  



 Transformation und Destruktion | 415 

  

ergibt sich, dass in 33,1 eindeutig von Jesus als der (Leibes-)Frucht Marias die 

Rede ist.86 Diese Frucht ist, wie 32,2 bekundet, aus der Gottheit hervorgegangen.  

Die semantische Umbesetzung der Verse 32,2 und 33,1 – die sich in der Frei-

burger Fassung auf Gott, in der Karlsruher Fassung auf Maria beziehen – ist ein 

Beispiel für die Austauschbarkeit der transzendenten Positionen zwischen den 

Fassungen. Die Ambivalenz der Mariendarstellung erweist sich somit nicht nur 

in intra-, sondern auch in intertextueller Perspektive. 

4.3 Machtfülle und Gnadenabhängigkeit 

Die ambivalente Bildlichkeit, die zugleich auf Marias Gottesnähe und auf ihre 

Geschöpflichkeit hin ausdeutbar ist, korrespondiert sowohl mit den Versen der 

Paraphrase, die ihre Machtfülle hervorheben, als auch mit jenen Versen, die 

ihre untergeordnete Position betonen. Beide Aspekte werden in der Weise mit-

einander verschränkt, dass Marias Autonomie im Erlösungsprozess immer wie-

der an das göttliche Einverständnis und ihre heilsgeschichtliche Funktion als 

Mutter Christi zurückgebunden wird.  

Signifikant für die Akzentuierung der Herrschaftsposition Marias ist die 

Amplifikation zur particula Regina (2,1). Im Vergleich zum Hypotext ist hier der 

Wirkungsbereich von Marias Regentschaft deutlich erweitert. Denn sie wird nun 

nicht mehr als ‚Königin der Barmherzigkeit‘, sondern als ‚Königin der Christen-

heit‘ angesprochen. Erstere Formulierung bringt zwar die besondere Qualität 

Marias zum Ausdruck – das Ausmaß ihrer Bereitschaft, sich dem Menschen 

zuzuwenden –, aber keine Machtfunktion im eigentlichen Sinne. Letztere For-

mulierung dagegen erkennt ihr einen umfassenden Herrschaftsstatus zu.  

Dieser Herrschaftsstatus bleibt allerdings auf Marias heilsgarantierende 

Rolle bezogen. Ergänzt durch ihre Mütterlichkeit, welche ihre Nähe zum Men-

schen absichert, steigert er ihre Autonomie im Erlösungsprozess und rechtfer-

tigt die drängenden Appelle des kollektiven Wir an Marias Rettungswilligkeit. 

Wie raffiniert Salve gegrüsset sigestu aller engel frow Marias Rolle als herrschaft-

liche Erlöserin mit ihrer Rolle als mütterliche Heilsmittlerin miteinander ver-

schränkt, lässt sich exemplarisch an der Reimpaarsequenz 3 bis 10 vorführen. In 

Vers 3,1 wird Maria als barmherzgü muͦter gnaden vol angerufen.87 Die Anrede 

‚Mutter‘ ist doppelt codiert: Sie bezeichnet zum einen das Verhältnis, in dem 

Maria als transzendente Figur zu den Gläubigen steht. Anders als im lateini-

|| 
86 Die Doppelung von ‚Frucht‘ tritt in der Karlsruher Fassung nicht auf.  

87 Siehe auch oben, S. 411–412.  



416 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

schen Hypotext wird Marias Haupteigenschaft der Barmherzigkeit an diese 

geistige Mutterschaft gebunden. Zum anderen bezeichnet ‚Mutter‘ die irdische 

Mutterschaft Marias und integriert sie damit in die Heilsgeschichte. Die dem 

Englischen Gruß (vgl. Lk 1,28) entnommene Sequenz gnaden vol markiert zu-

sätzlich ihre Abhängigkeit von einer höheren Instanz: Als Gnadenerfüllte ist 

Maria Empfängerin der göttlichen Gnade, nicht ihre Urheberin.  

Gleichwohl löst sie bereits das folgende Reimpaar (4,1–2) aus dieser Hin-

ordnung auf Gott, indem das kollektive Wir seine Rettung von der Gnadenzu-

wendung Marias abhängig macht: leben und unser saͤlikait / sint in din gnade 

gelait. Die Tendenz, Maria zur Erlöserin zu erheben, kommt hier wie auch an 

anderen Stellen der Paraphrase deutlich zum Ausdruck.88 Durch ihre Kontextua-

lisierung verliert die Passage jedoch an Brisanz. Denn nicht nur das vorausge-

hende Reimpaar insistiert auf ihrer untergeordneten Position, auch die an-

schließenden Verse (5,1–2) binden ihr aktives Eingreifen an Gott zurück: Süsz 

uns unser leben, / daz uns von got ain guͦt ende werd geben.89 

Reimpaar 6 macht jene „latente Vertragsstruktur“ geltend, die das „Sinnge-

füge der nahen Gnade“ bestimmt90 und einen Grundzug der spätmittelalterli-

chen Frömmigkeitskultur darstellt:91 Geding, hoffung han wir zuͦ dir, / hilf uns von 

unsern noͤten schier. Der Begriff geding ist juristisch konnotiert; er bedeutet ‚Ver-

abredung‘, ‚Übereinkunft‘, ‚Vertrag‘, ‚Anwartschaft‘, ‚Zusage‘ oder ‚Verspre-

chen‘.92 Das kollektive Wir macht für seine Heilserwartung also ein Rechtsver-

hältnis geltend, das Maria unter bestimmten Voraussetzungen zur Hilfeleistung 

verpflichtet.93 Die allgemeine Formulierung in Vers 6,2 wird in 7,1 konkretisiert 

und zugleich übersteigert: Unser súnd, frow, vertilg uns. Abgemildert wird diese 

Zuschreibung einer unbegrenzten Heilskompetenz nur dadurch, dass die Anru-

fenden den Einklang von Maria und Christus voraussetzen. Vers 7,2 fährt daher 

|| 
88 Vgl. etwa die Reimpaare 21, 25, 29. Siehe zudem die weiteren Ausführungen. 

89 Weniger eindeutig formulieren die parallelen Fassungen, die sich semantisch von der 

particula dulcedo, der das Verspaar zugeordnet ist, lösen. In der Berliner Handschrift lautet der 

Text: Frist, Maria, unser leben, / Daz uns ein gute ende werde geben. Der erste Vers lässt darauf 

schließen, dass Maria vor allem vor dem jähen Tod schützen und dadurch eine angemessene 

Vorbereitung auf das Lebensende ermöglichen soll. Der Wechsel vom Aktiv ins Passiv legt 

nahe, dass nicht sie, sondern eine andere Instanz für das ‚gute Ende‘ zuständig ist. 

90 Hamm: Die Medialität, S. 46. 

91 Vgl. dazu insgesamt Hamm: Die Medialität. Hamm spricht im Zusammenhang des ‚vertrag-

lichen‘ Zusammenwirkens von Mensch und jenseitigen Heilsinstanzen (Christus, Maria, Heili-

ge) auch von der sog. ‚Zweiseitigkeitsformel‘. Vgl. ebd., S. 26, 46.  

92 Vgl. Le 1, Sp. 771–772; DWB 4, Sp. 2025–2030; Grimm, S. 600–601. 

93 Siehe auch die Ausführungen im nächsten Abschnitt, S. 418–419. 



 Transformation und Destruktion | 417 

  

fort: durch die fród dins vil lieben suns. Allerdings wird nicht deutlich, ob der 

Genitiv wirklich als genitivus subiectivus zu verstehen ist („um der Freude dei-

nes geliebten Sohnes willen“). Wird er als genitivus obiectivus gedeutet („um der 

Freude über deinen geliebten Sohn willen“), erfährt Marias Erlösungsfähigkeit 

keine Rückbindung an das Einverständnis ihres Sohnes, wird durch ihre Hin-

wendung zu Christus jedoch zusätzlich motiviert. In jedem Fall ist das Mutter-

Sohn-Verhältnis entscheidender Beweggrund für Marias Menschzuwendung.  

Die Verspaare 8 und 9 beharren auf Marias Erlösungskompetenz: Gruͤsz uns, 

frow, mit dinen gnaden, / geruͦch uns alle zuͦ dir laden.94 // Zuͦ dir95 haben wir allen 

trost, daz wir von súnden werden erloͤst. Vers 8,1 schließt semantisch an 4,2 an, 

insofern die Gottesmutter dem anrufenden Wir ihre Gnade zueignen soll. Erst 

Reimpaar 10 zur particula Clamamus mildert die Autonomie Marias im Erlö-

sungsprozess ab, indem sie auf ihre etablierte Rolle als Heilsmittlerin zurück-

verwiesen wird: Zuͦ dir schrÿen wir alle mit gedult, / gewinne uns dines kindes 

hult.  

Die Positionierung Marias im Spannungsfeld von Herrscherin und Mutter, Erlö-

serin und Heilsmittlerin wird auch im weiteren Verlauf der Versparaphrase 

aufrechterhalten. Ihre poetische Struktur ist wesentlich durch den Wechsel 

zwischen Übersteigerung der Heilskompetenz Marias und deren Rückbezug auf 

die göttlichen Autoritätsinstanzen bestimmt. Zuweilen erfolgt dieser Umbruch 

innerhalb desselben Verspaares.96  

In den letzten drei Verspaaren wird abschließend nochmals die heilsge-

schichtliche Fundierung des Erlösungsgeschehens fokussiert. Die Reimpaare 38 

und 40 verweisen auf Maria als Gottesgebärerin; sie umschließen den einzigen 

Vers, der sich auf den Kreuzestod Christi bezieht: hilf uns durch dines kindes tod 

(39,2). Inkarnation und Passion als die beiden fundamentalen Heilsereignisse 

bringen Salve gegrüsset sigestu aller engel frow damit zu einem orthodoxiekon-

formen Abschluss.  

|| 
94 Siehe auch oben, S. 412.  

95 Hs., fol. 33v: der.  

96 Vgl. die Reimpaare 26, 30, 37. In Bezug auf Vers 26,1 ist bemerkenswert, dass hier eine Bitte 

des Paternosters an Maria gerichtet wird: din will werd erfúlt an uns / fiat voluntas tua (Mt 6,10).  



418 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

4.4 Anrufungssituation und Vertragsstruktur 

Wie bereits gezeigt, bleibt die Anrufungssituation des Salve regina in der volks-

sprachlichen Paraphrase erhalten. Die Auflösung des clamor in eine lange Reihe 

von Appellen, in denen die Gläubigen ihr Schutz- und Erlösungsbedürfnis im-

mer wieder neu formulieren, korrespondiert mit der Integration von Marias 

Mutterrolle in den volkssprachlichen Text. Sie ermöglicht den Gläubigen die 

persönliche, vielfältig variierte Ansprache, die auch die Bitte um gemeinschaft-

liche Nähe einschließt.97 Indem die Versparaphrase Maria von der entrückten 

Herrscherin zur Einladenden, eigenhändig die Himmelstür Öffnenden ummo-

delliert,98 zielt sie auf Überwindung der räumlichen Distanz zwischen Anrufen-

den und Angerufener, die den lateinischen Hypotext durchgängig kennzeich-

net. Der Präsenzeffekt, der in der konkreten, den Körper als ‚Kommunikations-

träger‘99 einschließenden Gebetssituation erzeugt wird, ist so bereits im Text 

selbst angelegt.100 

Das kollektive Wir vertraut allerdings nicht allein auf Marias mütterliche 

Zuwendung, um die Erfüllung seines Erlösungsbegehrens zu erreichen. Es 

macht auch eine rechtliche Verpflichtung der Gottesmutter geltend, auf seine 

Appelle zu reagieren. Angelegt ist diese juristische Dimension bereits im lateini-

schen Salve regina, insofern dieses in der Nähe des clamor angesiedelt ist und 

mit dem Begriff advocata vermutlich auf das Institut der Schutzvogtei an-

spielt.101 In dieser Weise versteht auch die Freiburger Fassung die Funktion 

Marias und ergänzt die particula Aduocata dementsprechend (23): In diner vogtÿ 

wir alle sÿn, / dar umb behuͤt uns vor der helle pin. Die Berliner Fassung wählt zur 

Übersetzung von advocata den auch in den zahlreichen glossierenden Adapta-

tionen des Salve regina üblichen Terminus fürsprecherin, der in der reformatori-

schen Debatte über die Antiphon eine zentrale Rolle spielen wird. Die Karlsru-

her Fassung nimmt Maria als ein böttin und ein gezug vor dem ‚strengen Gericht‘ 

|| 
97 Siehe auch oben, S. 411–412. 

98 Vgl. Vers 21,2: dar umb schlúsz uns uf daz hymelrich. Die Berliner und Münchener Fassung 

betonen Marias Verfügungsgewalt über den jenseitigen Freudenort zusätzlich durch ein Pos-

sessivpronomen: Nü szlusz uns uff din hymelrich.  

99 Vgl. Lentes: Gebetbuch, S. 11.  

100 Ergänzend zum lateinischen Salve regina hebt auch die deutsche Paraphrase die Notwen-

digkeit hervor, das Leiden unter der eigenen Sündhaftigkeit nicht nur in Worten, sondern auch 

körperlich zu bekunden. Vgl. die Reimpaare 17 und 19. 

101 Siehe die Ausführungen oben, S. 404.  



 Transformation und Destruktion | 419 

  

in Anspruch,102 während die Münchener Fassung auf eine Übersetzung der par-

ticula in die Volkssprache verzichtet.  

Sowohl in der Freiburger als auch in der Münchener Fassung von Salve ge-

grüsset sigestu aller engel frow wird das Rechtsverhältnis zwischen Maria und 

kollektivem Wir bereits in Vers 6,1 im Begriff geding angedeutet.103 Die latente 

Vertragsstruktur legitimiert die Anspruchshaltung des kollektiven Wir, das 

Marias Zuwendung nicht nur erbittet, sondern einfordert (11): Waz wir ellend an 

dich begeren, / des soltu uns, frow, geweren. Allerdings handelt es sich um eine 

gegenseitige Verpflichtung.104  

Die Versparaphrase steht exemplarisch für jene dreifache Typologie der Gna-

den- und Heilsmedialität, die Berndt Hamm entwickelt hat: Der Medialität erster 

Ordnung bzw. der ‚Basismedialität des Heils‘ entspricht die Erlösungskompe-

tenz bzw. Heilsmittlerschaft Marias.105 Die zweite Ebene der Medialität – von 

Hamm als ‚Partizipationsmedialität‘ bezeichnet106 – wird durch das lateinische 

Salve regina repräsentiert, das den Bezug zur Liturgie herstellt und den Beten-

den oder die Betende von deren Heilswirksamkeit profitieren lässt. Die „Erleich-

terungs- und Hilfsmedialität der Gnade“107 als Medialität dritter Ordnung 

schließlich besteht in der deutschen Paraphrase, die den lateinischen Hypotext 

zugänglich macht und in der Auslegung zugleich seine kulturelle Wahrneh-

mung steuert.  

Signifikant ist in diesem Zusammenhang vor allem die doppelte Transfor-

mation der Marienfigur, die sich mit Genette als primäre und sekundäre Aufwer-

tung beschreiben ließe. Unter primärer Aufwertung versteht Genette die Erhö-

hung des ‚Verdienstes‘ oder des ‚symbolischen Wertes‘ einer Figur.108 Dies trifft 

auf Maria insofern zu, als sie in der deutschen Dichtung zumindest tendenziell 

von der Heilsmittlerin zur Erlöserin erhoben wird. Eine vollkommene Über-

schreitung dieser Grenze ist nicht möglich, da Maria dadurch ein göttlicher 

|| 
102 Der Sinn des Reimpaares wird allerdings nicht ganz klar. Tritt Maria vor dem ‚strengen 

Gericht‘ als Zeugin auf oder zeugt sie von der Strenge des Gerichtes, um das kollektive Wir zur 

Reue zu bewegen?  

103 Vgl. oben, S. 416.  

104 Vgl. Reimpaar 14. Zur ‚Zweiseitigkeitsformel‘ als grundlegendes Element spätmittelalterli-

cher Frömmigkeit siehe oben, Anm. 91. 

105 Vgl. Hamm: Die Medialität, S. 36. Zur Typologie der Gnaden- und Heilsmedialität siehe 

ebd., bes. S. 34–41. 

106 Vgl. ebd., S. 36.  

107 Vgl. ebd., S. 41. 

108 Vgl. Genette, S. 472.  



420 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

Status zuerkannt würde. Die Versparaphrase generiert aus der liminalen Positi-

on Marias eine ästhetische Spannung, die auf verschiedenen Textebenen – in 

der ambigen Bildlichkeit ebenso wie in der poetischen Struktur – zum Tragen 

kommt.  

Unter sekundärer Aufwertung ist nach Genette die Neuzuschreibung einer 

Rolle zu verstehen, „die wichtiger und/oder ‚sympathischer‘ ist als im Hypo-

text“.109 Diese Definition trifft auf den ‚mütterlichen‘ Aspekt Marias zu, der ihre 

Zugänglichkeit für die anrufenden Gläubigen steigert und so ein Gegengewicht 

zu ihrer majestätischen Entrückung im Salve regina bildet. 

5 Bis gegrüsset küngyn  
(Arrate Cano Martín-Lara) 

Die nun vorzustellende Prosaparaphrase des Salve regina ist in Wachingers 

vorläufiger Zusammenstellung der ihm bekannten volkssprachlichen Adaptati-

onen der Antiphon nicht erfasst. Überliefert wird sie – nach heutigem Kenntnis-

stand unikal – in einem Gebetbuch, dessen beide Teile aus der ersten Hälfte des 

fünfzehnten Jahrhunderts stammen. Zu einer Handschrift zusammengebunden 

wurden sie in der zweiten Jahrhunderthälfte. Es handelt sich um Cod. Cent. 7,24 

der Stadtbibliothek Nürnberg.110 Die Handschrift gehörte zum Bibliotheksbe-

stand des Nürnberger Katharinenklosters; davor dürfte sie jedoch in Privatbe-

sitz gewesen sein. Diverse Einträge kennzeichnen sie als Eigentum des Wilhelm 

Rümlin oder seiner Witwe. Die Paraphrase ist im ersten Teil der Handschrift 

überliefert (fol. 67v–82r), der zum Salve regina auch noch ein Glossengedicht in 

Versform enthält (fol. 137v–140r).111  

Ähnlich wie in der Versparaphrase wird das Salve regina auch in der Pro-

saparaphrase in einzelne Bestandteile zerlegt und in den volkssprachlichen 

Text inseriert. Die Montagetechnik ist hier jedoch eine andere. Im Wesentlichen 

lassen sich im Vergleich zu Salve gegrüsset sigestu aller engel frow drei Unter-

schiede feststellen:  

|| 
109 Ebd., S. 464.  

110 Siehe die Handschriftenbeschreibung in Schneider, S. 296–305. Vgl. auch Kraß: Stabat 

mater, S. 170. 

111 Dieses Glossengedicht führt Wachinger unter der Nr. 8 auf. Vgl. ders., Sp. 556. 



 Transformation und Destruktion | 421 

  

1.  Statt mit der lateinischen Antiphon wird die Prosaparaphrase mit einer 

glossierenden Adaptation des Salve regina kombiniert.  

2.  Statt einzelner particulae werden ganze Zeilen der Adaptation in den Text 

inseriert.  

3.  Die Bestandteile des deutschen Salve regina sind zwar ähnlich wie in der 

Versparaphrase rot hervorgehoben; jedoch treten zwei Störfaktoren auf:  

a)  Die Rubrizierung entfällt bei den ersten beiden Zeilen der Salve regina-

Adaptation, welche die Prosaparaphrase einleiten. Dies lässt sich aller-

dings dadurch erklären, dass die Paraphrase mit einer Rubrik versehen 

ist (Ein andechtiges gepet über daz salve)112 und der Textbeginn überdies 

durch eine mehrzeilige rote Lombarde mit einfachem schwarzem 

Fleuronnée betont wird (Bis gegrüsset küngyn).113 Eine visuelle Markie-

rung der Eingangsapostrophe ist also gegeben.  

b)  Unter den rot geschriebenen Zeilen des deutschen Salve regina, die in 

die Paraphrase eingelassen sind, befindet sich ein störendes, da nicht 

zum Salve gehörendes Element. Hervorgehoben ist auf fol. 71v die mit 

einem Weheruf beginnende Frage des kollektiven Wir: Owe, waz hör wir 

aber von dir gar heftigklich vorwerffen? 

Das zuletzt genannte Störelement ist bedeutend, da es abweichend von der 

Versparaphrase eine durchgängige Lektüre des Salve regina durch Fokussierung 

der graphisch betonten Textbestandteile unmöglich macht. Zwar kann es vom 

Leser oder der Leserin übersprungen werden, dies ändert jedoch nichts an sei-

ner optischen Präsenz. Eine kohärente Rezeption des Salve regina wird außer-

dem dadurch erschwert, dass die einzelnen Zeilen weit auseinanderliegen. Die 

Textverteilung sieht wie folgt aus: fol. 67v, Z. 1–2; fol. 70r, Z. 3; fol. 72v, Z. 4; 

fol. 74r, Z. 5; fol. 75v, Z. 6; fol. 80r, Z. 7–8.  

Die graphische Gestaltung der Prosaparaphrase Bis gegrüsset küngyn signa-

lisiert, dass dem Salve regina hier eine andere Funktion zukommt als in der 

Versparaphrase Salve gegrüsset sigestu aller engel frow. In jener dient es – wie 

gezeigt – als liturgische Autorität und Impulsgeber für das deutsche Bittgebet. 

Zwar weist die Versparaphrase formal wie inhaltlich emanzipatorische Tenden-

zen auf, die sie in ein latentes Konkurrenzverhältnis zum Hypotext setzen; eine 

inhaltliche Opposition zwischen beiden kommt jedoch nicht zustande. Vielmehr 

bietet der volkssprachliche Text eine dem zeitgenössischen mariologischen 

|| 
112 fol. 67v. Zitate werden hier und im Folgenden normalisiert wiedergegeben. Zu den Richtli-

nien siehe oben, Anm. 44. 

113 Ebd. 



422 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

Diskurs entsprechende Ausdeutung des Salve regina. Diese verstärkt jene bei-

den Aspekte, die in der zeitgenössischen kulturellen Wahrnehmung der An-

tiphon von besonderer Bedeutung sind: Marias Mutterrolle und ihre heilsver-

mittelnde Funktion.  

In der Prosaparaphrase dagegen erscheint die Salve regina-Adaptation nicht 

als Autorität, die wie ein Netz den volkssprachlichen Text durchzieht, sondern 

als sporadisch auftretendes Movens für eine textintern geführte Diskussion über 

die Gültigkeit eines bestimmten Frömmigkeitsparadigmas, welches sich mit 

dem Salve regina verbindet. Der Antiphon wird also Widerstand entgegenge-

bracht, und dieser Widerstand ist durch die oben zitierte Frage des kollektiven 

Wir visuell markiert. In der Reihe der roten Textbestandteile folgt sie auf die 

Übersetzung der dritten Zeile des Salve regina: Zu dir schrei wir elende kinder. 

Damit deutet sich an, dass der clamor der Gläubigen in ein Spannungsverhält-

nis zu Marias Zuwendungsbereitschaft gesetzt wird.  

Dies bestätigt sich bei einer vollständigen Lektüre der Prosaparaphrase, die 

dialogisch gestaltet ist: Die Adressierung der Himmelskönigin durch das anru-

fende Wir wechselt ab mit Marias Reaktionen auf den kollektiven Hilfeschrei, 

die als direkte Rede wiedergegeben werden. Während das Wir die einzelnen 

Zeilen des Salve regina in seine Lobpreisungen, Bitten und Klagen integriert und 

die Autorität der Antiphon damit für die eigenen Anliegen instrumentalisiert, 

verweigert sich Maria der damit verbundenen Rollenzuweisung als uneinge-

schränkt barmherzige Heilsvermittlerin. Anstatt sich den Anrufenden zuzunei-

gen, weist sie deren Ansprüche zurück. Die existentielle Notlage des kollektiven 

Wir, die auch im Zentrum des lateinischen Hypotextes steht, erfährt dadurch 

eine zusätzliche Dramatisierung.  

Im Folgenden wird zunächst die in die Prosaparaphrase inserierte glossie-

rende Adaptation des Salve regina als geschlossener Text vorgestellt (1.). An-

schließend folgt eine abschnittweise Analyse von Bis gegrüsset küngyn als lite-

rarischer Ausdruck eines Transformationsprozesses, der sowohl Merkmale einer 

Hybridisierung als auch solche einer Inversion aufweist (2.). Abschließend ist 

die Frage zu stellen, wie der textinterne Dialog mit der performativen Aneig-

nung der Prosaparaphrase im Gebet vermittelt ist (3.).  



 Transformation und Destruktion | 423 

  

5.1 Barmherzigkeit als Leitparadigma: die volkssprachliche 
Salve regina-Adaptation 

Zusammenhängend gelesen lautet der Text der glossierenden Prosaadaptation: 

Bis gegrüsset, küngyn der parmhertzigkeit, 

das leben, süssigkeit und unser hoffnunge, bisz gegrüsset!  

Zu dir schrei wir elende kinder,  

zu dir seẅffczen wir klagend und wayende in disem tal der zeher. 

Eÿa darúmb, unser fúrsprecherin, dein parherczigen augen zu uns wende und kere 

und Jhesum, die gesegenten frucht deines leibs, uns noch disem elende zeige. 

O parherczige, o gütige, 

o süsse Maria. 

Im Vergleich zur weiter oben analysierten Adaptation Bisz gegrüszet königin114 

hält sich dieser Text noch exakter an die lateinische Vorlage. Wie im Salve regi-

na findet das Possessivpronomen noster in der zweiten Zeile nur einmal Ver-

wendung. Die Partizipien gementes et flentes in Zeile 4 werden nicht zu Verben 

aufgelöst, sondern bleiben als Präsenspartizipien in adverbialer Verwendung 

erhalten. Auch die Wortstellung orientiert sich weitestgehend am lateinischen 

Text. Dennoch lässt auch diese Adaptation an zwei Stellen einen Gestaltungs-

willen erkennen, der in besonderer Weise den Anliegen des anrufenden Wir in 

der Prosaparaphrase entspricht. Zum einen wird die Aufforderung an Maria, 

ihre Augen den Gläubigen zuzuwenden (Z. 5: illos tuos misericordes oculos ad 

nos converte), durch eine der für das Spätmittelalter charakteristischen Doppel-

formen wiedergegeben (wende und kere) und dadurch in ihrer Dringlichkeit 

verstärkt.115 Zum anderen wird die doppelte Aufrufung der Barmherzigkeit Ma-

rias im Hypotext (Z. 1: Salve, regina misericordie; Z. 5: s. o.) durch eine dritte 

Nennung innerhalb der Schlussanrufung ergänzt. Zur Barmherzigkeit tritt hier 

außerdem die Güte als Marienattribut hinzu. Auch diese glossierende Adaptati-

on betont also die Hinneigung Marias zum Menschen und fokussiert dabei die 

Barmherzigkeit als ihre zentrale Tugend.  

Auffallend ist, dass in der dritten Zeile der Name ‚Eva‘ fehlt (im Hypotext: 

Ad te clamamus exsules filii Evae); dies mag jedoch ein Versehen sein, zumal 

sich das kollektive Wir im nachfolgenden Abschnitt der Prosaparaphrase aus-

|| 
114 Vgl. S. 405–407.  

115 Siehe zu den Doppelformen beispielsweise Besch. 



424 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

drücklich auf die Urmutter bezieht, um seine leibliche und seelische Gebrech-

lichkeit zu begründen.116 

5.2 ‚Nahe‘ oder ‚ferne‘ Gnade? Transformation durch 
Hybridisierung und Inversion  

Berndt Hamm hat in einer Vielzahl von Studien aufgewiesen, dass die spätmit-

telalterliche Frömmigkeitskultur keineswegs ausschließlich von Gerichts- und 

Höllenangst bestimmt ist. Vielmehr existiert in ihr eine mindestens ebenso gro-

ße Tendenz zur Entlastung des Menschen von eschatologischen Befürchtun-

gen.117 Zwar ist er dazu aufgefordert, sein Wollen und Können stets auf Gott hin 

auszurichten, aber seine durch die Sünde verursachten Schwächen im Denken, 

Wollen und Tun werden ihm nicht zum Unheil angerechnet. Vielmehr erkennt 

Gott das Streben seines unzulänglichen Geschöpfes an, sofern es sich ihm in 

seiner geistigen und körperlichen Gebrechlichkeit anvertraut. Diese Hinwen-

dung Gottes zum Menschen bezeichnet Hamm auch als „Extra-nos-Dimension 

stärkender, heilender und schützender Heiligkeit“.118 Die Zueignung dieser von 

außen kommenden Heiligkeit sichert dem Menschen den Eintritt in die ewige 

Seligkeit selbst dann, wenn er nur zu einem Minimum an eigener Anstrengung 

in der Lage ist. Die beängstigende Frage nach dem ‚Genug‘ (an Reueschmerz, an 

Wiedergutmachung) tritt durch das Konzept der ‚nahen Gnade‘ in den Hinter-

grund. 

Ihr heilsgeschichtliches Fundament hat die Extra-nos-Heiligkeit in der Erlö-

sungstat Christi. Sie gehört damit der Medialität erster Ordnung an.119 Ergänzt 

wird die Kondeszenz des Gottessohnes durch die Barmherzigkeit Marias und der 

Heiligen, die dem Menschen als Fürbitter zur Seite stehen. Eine Sonderstellung 

nimmt Maria insofern ein, als sie in besonderer Weise als Heilsmittlerin qualifi-

ziert ist. Denn aufgrund ihrer Mutterschaft wird ihr eine intime Nähe zu Christus 

zugeschrieben, der jedoch nicht der Schrecken des Göttlich-Richterlichen an-

haftet. Weil Maria ausschließlich Mensch ist, gilt sie seit der christologischen 

und mariologischen Wende des zwölften Jahrhunderts – die mit einer „tiefgrei-

|| 
116 fol. 70v: Ach, zarte maÿt, waistu niht dÿ grossen scheden an leib und an sele, die uns unser 

flaischliche muter Evam hat gelas[s]en an der natur? 

117 Vgl. die im Sammelband ‚Religiosität im späten Mittelalter‘ zusammengestellten Aufsätze 

von Berndt Hamm.  

118 Hamm: Die Nähe, S. 480.  

119 Siehe oben, S. 419.  



 Transformation und Destruktion | 425 

  

fenden Barmherzigkeitswende“ einhergeht120 – als „Inbegriff des puren mütter-

lichen Erbarmens“.121  

Hamm weist ebenfalls darauf hin, dass das Konzept der ‚nahen Gnade‘ im 

Spätmittelalter nicht unangefochten bleibt. Vielmehr konkurriert es mit Entwür-

fen einer ‚fernen‘, nur wenigen Erwählten vorbehaltenen Gnade, die vom Men-

schen eine größtmögliche Intensität seiner inneren wie äußeren Frömmigkeit 

verlangen, eine Akkumulation guter Werke für unabdingbar erklären und auf 

der unerbittlichen Strenge des göttlichen Gerichts insistieren. Dem menschge-

wordenen Barmherzigkeits-Christus tritt hier der göttliche Gerechtigkeits-

Christus an die Seite, der unerbittlich alle nicht hinreichend abgebüßten Sün-

den ahndet.  

Allein Maria kommt immer die Rolle der Interzessorin zu, die sich um Inter-

vention zugunsten des Menschen bemüht. Kniet sie in den Deesis-Darstellungen 

des Jüngsten Gerichts gemeinsam mit Johannes dem Täufer vor ihrem richten-

den Sohn, nimmt sie in den Bildtypen des Partikulargerichts und der Heilstrep-

pe die fürbittende Rolle zusammen mit Christus ein, während Gottvater die 

Position des Richters innehat.122  

Indem das Salve regina Marias Barmherzigkeit mit ihrer transzendenten Herr-

schaftsposition verbindet, kommt es dem spätmittelalterlichen Konzept der 

‚nahen Gnade‘ entgegen. Wie von Pastoraltheologen des fünfzehnten Jahrhun-

derts empfohlen, vertraut sich das sündige Wir auf textinterner Ebene ganz dem 

Schutz der Himmelskönigin an. Diese heilssichernde Hingabe lässt sich auf 

textexterner Ebene im performativen Akt des gemeinschaftlichen Singens oder 

des individuellen Betens stets von neuem aktualisieren.123 

Für die spätmittelalterliche Popularität des Salve regina dürfte seine An-

schlussfähigkeit an das Konzept der ‚nahen Gnade‘ von zentraler Bedeutung 

gewesen sein. Zwar ist Maria in der lateinischen Antiphon als räumlich distan-

zierte, von persönlicher Zuwendung weit entfernte Herrschaftsfigur konzipiert. 

Dieses Manko ließ sich durch eine stärkere Betonung ihrer Mütterlichkeit jedoch 

|| 
120 Hamm: Gottes gnädiges Gericht, S. 434–435.  

121 Ebd., S. 427.  

122 Vgl. ebd., S. 426–434. 

123 Vgl. dazu auch oben, S. 404–405. 



426 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

leicht ausgleichen. Die Versparaphrase Salve gegrüsset sigestu aller engel frow 

bietet dafür ein typisches Beispiel.124  

Die Prosaparaphrase Bis gegrüsset küngyn dagegen verweigert sich der Un-

terwerfung unter das etablierte Barmherzigkeitsparadigma und stellt damit das 

Konzept der ‚nahen Gnade‘ infrage. Innovativ daran ist, dass dieser Angriff 

ausgerechnet von jener Figur ausgeht, die am engsten mit der Barmherzigkeits-

hoffnung verbunden ist. Als Resultat ergibt sich eine Hybridisierung Marias, die 

einerseits an der Grenze zur Inversion steht, andererseits aber eine konsequente 

Auslegung des Salve regina darstellt.  

Der mehrfache Wechsel der Sprecherposition erlaubt eine Einteilung der 

Prosaparaphrase in fünf Abschnitte. Der erste Abschnitt umfasst eine vom Ein-

gangsgruß des Salve regina stimulierte Anrufung und Lobpreisung der Him-

melskönigin durch das kollektive Wir. Die nächsten Abschnitte folgen dem 

Muster: Markierung des Sprecherwechsels – Rede Marias – Rede des Wir. Jeder 

Absatz sei im Folgenden in gebotener Kürze vorgestellt.  

5.2.1 Absatz 1 (fol. 67v–69v)  

Die Prosaparaphrase beginnt mit den ersten beiden Zeilen der oben vorgestell-

ten Salve regina-Adaptation, die in ein ausgedehntes Marienlob überführt wer-

den. Der zweite Salve-Gruß, der in der Antiphon die Akkumulation der ersten 

vier Marienattribute abschließt, dient hier zugleich als Überleitung zur Amplifi-

kation der Eingangsapostrophe durch das anrufende Wir. Die Kopplung von 

Antiphon und Auslegung erfolgt also durch eine constructio apokoinu:  

Bis gegrüsset küngyn der parmhertzigkeit, das leben, süssigkeit und unser hoffnunge, bis 

gegrüsset, o du aller seligste jungkfraw und muter unszers erlössers, der hohen trivaltig-

keit ein raȳner spiegel, du sunderliche tochter dez ewigen vaters, du ymmer auszerwelte 

sponsz des heiligen geists. 

Maria wird hier durch die Benennung als Jungfrau und Mutter Christi an ihre 

heilsgeschichtliche Funktion zurückgebunden. Ihre intime Nähe zum Göttli-

chen, aber auch ihre nachgeordnete Position innerhalb der jenseitigen Hierar-

chie machen die folgenden Bestimmungen als Spiegel der Trinität, Tochter 

Gottvaters und Braut des Heiligen Geistes deutlich. Damit hat das kollektive Wir 

|| 
124 Die mütterliche Seite Marias ließ sich vor dem Hintergrund der gängigen Marienfrömmig-

keit auch mental ergänzen. In der jüngeren Version des Salve regina ist sie zudem in die erste 

Zeile integriert. Siehe oben, Anm. 30.  



 Transformation und Destruktion | 427 

  

zugleich seine Orthodoxie unter Beweis gestellt und Marias menschlich-

mütterliche Seite hervorgehoben, die Voraussetzung für ihre persönliche Zu-

wendung ist. Die Anerkennung Christi als Erlöser scheint nun aber auch die 

Lizenz für jenen exaltierten Marienpreis zu sein, in den die Anrufenden nach 

den Eingangszeilen ausbrechen. Er wartet mit einem ganzen Arsenal hyperboli-

scher Zuschreibungen auf, die unter anderem Marias transzendente Würde (Du 

bist die küngin aller eren, ein herliche fraw der engel125), ihre heilsgeschichtliche 

Bedeutung (Ein hoffnung und warheit der propheten, ein hiczige begirde aller 

auserwelten der alten ee126) und ihren Einfluss auf die Grundtugenden verschie-

dener Stände (der prellaten kunst, der lerer vestigkeit und trost […] der junckfrau-

en keüscheit127) herausstellen. Im Vergleich zum Salve regina ist der gesamte 

Marienpreis durch einen Gestus der Überbietung gekennzeichnet. Dieser wird 

explizit gemacht, wenn das kollektive Wir Maria nicht mehr als ‚Königin der 

Barmherzigkeit‘ anruft, sondern als parhertzige keisseryn tituliert.128 Beglei-

tend zu dieser Erhebung Marias wird ihre müterliche[] treẅ als Garant für ihre 

Menschzuwendung geltend gemacht.129 Die für das Konzept der ‚nahen Gnade‘ 

typische Extra-nos-Dimension der Heiligkeit nimmt das kollektive Wir für sich 

in Anspruch, wenn es Maria darum bittet, die Unzulänglichkeit seines Grußes 

auszugleichen: Eÿa, beraÿte erhorerÿn aller, die dein demütigklich begeren, hilff 

uns dich alle tag andechtigklich zu grüssen, daz wir dein genad behalten.130  

5.2.2 Absatz 2 (fol. 69v–71v)  

Der Absatz beginnt mit einer Markierung des Sprecherwechsels durch den jähen 

Abbruch des Marienpreises und die Frage des kollektiven Wir: Auwe, du 

scharpffe strafferÿn, was hör wir von dir? Es folgt – eingeleitet durch eine in die 

2. Person gesetzte Inquit-Formel131 – die Replik Marias auf den Barmherzigkeits-

Wunsch der Gläubigen:  

|| 
125 fol. 68r. 

126 Ebd. 

127 fol. 68v.  

128 fol. 69r.  

129 Ebd.  

130 fol. 69r–v. 

131 fol. 69v: du sprichst.  



428 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

Ir künt mich wol an rüffen, aber ir bessert eẅer leben nit. Ir seÿt verseümlich in dem lobe 

gotes, ir nempt nit132 zu an tugenten, ir nemet mer ab dann zu, ir widerstet mit pöser ge-

wonheit.  

Die Abweisung des im Salve regina angelegten, in der volkssprachlichen Pro-

saadaptation verstärkten und in der Anrufung des kollektiven Wir dominieren-

den Barmherzigkeitsparadigmas durch eine mit eigener Stimme ausgestattete 

Maria geht mit einem eklatanten Wandel ihrer Zuschreibungen einher. Zwar 

hält das kollektive Wir auch im weiteren Verlauf der Paraphrase an den traditi-

onellen Marienattributen fest, aber es tituliert die Angerufene auch als scharpffe 

strafferÿn (s. o.) und – in seiner Antwort auf Marias Vorwürfe – als gerechte 

richterÿn.133 Die Rolle des gerechten Richters aber ist, wie weiter oben bereits 

angesprochen, ein göttliches Vorrecht.  

Gegen Marias Zurückweisung ihres Anliegens macht das kollektive Wir sei-

ne erbsündige Verfasstheit geltend, die es mit der dritten Zeile der Salve regina-

Adaptation (Zu dir schrei wir elende kinder) autoritativ untermauert.134 Zudem 

verweist es auf Marias Erdenleben und damit auf ihre eigene Menschennatur, 

um sie zu einem Entgegenkommen zu bewegen.135 Dieses Festhalten an der 

etablierten Marienfrömmigkeit offenbart sich auch in einer Übersteigerung von 

Marias Schutzfunktion, die einem sola Maria sehr nahe kommt: Seit wir nȳemant 

haben, zu dem wir ar waisen mügen fliehen denn zu dir junckfrawen […].136 Dem 

Eingeständnis der eigenen moralischen Ohnmacht korrespondiert erneut die 

Extra-nos-Dimension der Heiligkeit, die das kollektive Wir von Maria einfordert:  

Mach uns raȳn in den gedencken, fleissig in dem dinst gotes, das wir unser leben gentzli-

chen pesseren mit tugentlicher zunemung137 wider alles das instreiten, das uns schedlich 

ist an unser sel seligkeit.138 

Die hier vorgestellte Struktur wiederholt sich in den folgenden Absätzen: Auf 

die Ankündigung des Sprecherwechsels durch das kollektive Wir folgt die Zu-

rückweisung seiner Anliegen durch Maria, woraufhin das Wir zwar die Berech-

|| 
132 Hs: nit fehlt.  

133 fol. 70r.  

134 Vgl. fol. 70r–v.  

135 Ebd.: du waist wol disz lebens beswerheit; du hast wol versücht dicz elende dreẅundsech-

czig jare. 

136 fol. 71r.  

137 Hs.: zu nemeūg. 

138 fol. 71r–v. 



 Transformation und Destruktion | 429 

  

tigung der Vorwürfe eingesteht, letztlich aber am Barmherzigkeitsparadigma 

festhält.  

5.2.3 Absatz 3 (fol. 71v–74r) 

Hier ist die Markierung des Sprecherwechsels durch die Anrufenden (Owe, waz 

hör wir aber von dir gar heftigklich vorwerffen?139) rot hervorgehoben und signali-

siert dadurch bereits auf der visuellen Ebene den Widerstand gegen das Salve 

regina bzw. gegen dessen Inanspruchnahme für das Konzept der ‚nahen Gna-

de‘.140 Marias Kritik an den Gläubigen bezieht sich nun auf die Minderwertigkeit 

ihrer guten Werke (Aber eẅre werck sein kleÿn141) und auf einen Mangel an in-

wendigen Übungen.142 Wiederum reagiert das kollektive Wir mit dem Einge-

ständnis seiner Unzulänglichkeit, hält aber an der Überzeugung von der Wirk-

samkeit seiner Anrufung fest. Beiden Aspekten verleiht es mit der vierten und 

fünften Zeile des Salve regina Ausdruck.143 Die Verweigerung Marias gegenüber 

der ihr zugedachten Rolle führt bei den Anrufenden also keineswegs zur Resig-

nation. Die Anerkennung der Gottesmutter als Richterin resultiert vielmehr in 

eine Ausdehnung ihrer Machtbefugnisse, die dem kollektiven Wir letztlich zu-

gutekommt. Denn es sieht sich nun legitimiert, Maria die Befähigung zur Recht-

fertigung des Menschen und damit eine erlösende Funktion zuzusprechen. Ihre 

Autonomie wird zwar – ähnlich wie in der Versparaphrase Salve gegrüsset sige-

stu aller engel frow – an die Zustimmung Christi gekoppelt, aber dennoch gilt sie 

als die Entscheidungsinstanz über den Heilsstatus des Menschen: Lere uns, 

straff und rechvertige uns von innen und von aussen nach dem willen deines aller 

liebsten sunsz.144 

|| 
139 Ebd.  

140 Vgl. oben, S. 421–422.  

141 fol. 71v.  

142 Wie Marias Ausführungen zeigen, ist darunter die Meditation der Heilsgeschichte und der 

jenseitigen Freuden zu verstehen. Vgl. fol. 72r.  

143 fol. 72v: zu dir seẅffczen wir klagend und waȳnende in disem tal der zeher. Die Tränen wer-

den vom anrufenden Wir als äußeres Zeichen für die innere Reue über sein geistliches Unver-

mögen deklariert (vgl. ebd.); fol. 74r: Eÿa darúmb, unser fúrsprecherin, dein parherczigen 

augen zu uns wende und kere. Das Barmherzigkeitsparadigma bleibt also unverändert beste-

hen. 

144 fol. 72v–73r. 



430 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

5.2.4 Absätze 4 (fol. 74r–78r) und 5 (fol. 78r–82r) 

In beiden Abschnitten insistiert Maria auf der strikten Erfüllung der ‚Zweiseitig-

keitsformel‘.145 Diese gehört zwar auch zum „Sinngefüge der nahen Gnade“,146 

berücksichtigt in diesem Kontext jedoch die Schwäche der menschlichen Natur. 

Dies drückt sich in einer Minimalisierung der Anforderungen an den Menschen 

aus, der komplementär eine Maximalisierung der göttlichen Barmherzigkeit 

entspricht.147 So lässt die Versparaphrase Salve gegrüsset sigestu aller engel frow 

keinen Zweifel daran, dass die Anrufung Marias durch das kollektive Wir erfolg-

reich sein wird und steht damit paradigmatisch für die „Erleichterungs- und 

Hilfsmedialität der Gnade“.148 

In der Prosaparaphrase dagegen erkennt Maria die Klage der Gläubigen 

über ihren erbsündigen Status und ihr daraus erwachsendes geistliches Unver-

mögen nicht an. Sie besteht auf einer konsequenten Lebensheiligung, die sich 

als imitatio Mariae et Christi offenbaren soll: Ir heist mich muter, aber ir volget 

meinen tugenten wenig noch; ir wölt cristen haÿssen und wölt Cristo, meinem 

lieben sun, nit noch volgen. Leiden wölt ir nichts.149 

Die Reaktion des kollektiven Wir entspricht der beschriebenen Grundstruk-

tur der gesamten Paraphrase. Es nimmt die Übertragung der göttlichen Eigen-

schaft der Gerechtigkeit auf Maria widerspruchslos hin, hält aber zugleich an 

ihrer traditionellen Rolle als barmherzige Heilsmittlerin fest.150 Diese Behar-

rungskraft wird getragen von den beiden letzten Zeilen der Salve regina-

Adaptation, welche die Perspektive auf das jenseitige Heil eröffnen151 und in der 

dreifachen Schlussanrufung nochmals das Barmherzigkeitsparadigma aktivie-

ren.152  

|| 
145 Begriff nach Hamm: Die Medialität. Siehe auch oben, Anm. 91 und 104. Vgl. fol. 74v (Rede 

Marias): Ir begert gros lon und übt euch gar krencklichen in geistlicher übüng; fol. 79r (Rede 

Marias): Ir wölt mein hilffe han und wölt selber nichts arbeiten. 

146 Hamm: Die Medialität, S. 46. Siehe dazu auch oben, S. 416.  

147 Vgl. zum Beispiel Hamm: Wollen und Nicht-Können, S. 388. 

148 Hamm: Die Medialität, S. 41. Vgl. oben, S. 419.  

149 fol. 78v.  

150 Vgl. z. B. fol. 75r (Rede des kollektiven Wir): Bisz uns genedig und parhertzig und vergib 

uns, was wir wider dein gerechtigkeit gethon haben und wider dein junckfrawliche wirdigkeit. Bisz 

unser getreẅe fürsprecherÿn vor deinem lieben kinde, wann wir wöllen das gentzlich richten und 

pesseren. Bisz unser süsse mitteÿlerÿn zwischen gotes zoren und unsseren sünden. 

151 fol. 75v: und Jhesum, die gesegenten frucht deines leibs, uns noch disem elende zeige. 

152 Siehe die Ausführungen oben, S. 423–424. 



 Transformation und Destruktion | 431 

  

Als Fazit lässt sich festhalten: In der Prosaparaphrase Bis gegrüsset küngyn be-

gegnen sich zwei im spätmittelalterlichen Frömmigkeitsdiskurs miteinander 

konkurrierende Gnadenkonzepte. Für das Konzept der ‚nahen Gnade‘ steht die 

volkssprachliche Salve regina-Adaptation, die vom anrufenden Wir amplifizie-

rend auf Maria als menschzugewandte Heilsmittlerin an der Schwelle zur Erlö-

serin hin ausgelegt wird. In dieser Perspektive artikuliert sich jene kulturelle 

Wahrnehmung des Salve regina, für deren literarischen Ausdruck auch die be-

sprochenen Prosaadaptationen der Antiphon und die Versparaphrase Salve 

gegrüsset sigestu aller engel frow repräsentativ sind. Die Gegenposition einer 

fernen, nur schwer zu erreichenden Gnade vertritt Maria selbst. Im Kontext der 

spätmittelalterlichen Frömmigkeitskultur dürfte dies eine Provokation an der 

Grenze zur Heterodoxie sein, denn als Fürbitterin und Richterin übernimmt 

Maria eine Christus vorbehaltene Doppelfunktion.153 Da die Prosaparaphrase 

keine Entscheidung zwischen beiden Rollenzuschreibungen trifft,154 transfor-

miert sie Maria zu einer hybriden Figur. Schränkt man die Perspektive auf die 

Reden der Gottesmutter ein, handelt es sich sogar um eine Inversion, die das 

Barmherzigkeitsparadigma in radikaler Weise außer Kraft setzt.155  

Dies sollte allerdings nicht darüber hinwegtäuschen, dass die Prosapara-

phrase ungeachtet ihres Widerstandes gegenüber dem Salve regina eine konse-

quente Auslegung der Antiphon bietet, indem sie die bereits im lateinischen 

Text angelegte und in den volkssprachlichen Aneignungen intensivierte Macht-

fülle Marias um eine weitere Dimension ergänzt.  

5.3 Eine oder zwei Stimmen? Der Dialog als Medium der 
Selbstreflexion  

Obgleich die Prosaparaphrase dialogisch angelegt ist, wird sie in der Rubrik 

ausdrücklich als Gebet deklariert.156 Zwar kommt der oratio traditionell Ge-

|| 
153 Siehe auch oben, S. 425.  

154 Einerseits werden Marias Redeanteile im Verlauf der Paraphrase immer länger, so dass 

ihre richtende Position zunehmend an Gewicht gewinnt. Andererseits hält das kollektive Wir 

durchgängig an ihrer etablierten Rolle als barmherzige Fürsprecherin fest. Ihm kommt zudem 

das letzte Wort zu, denn die Paraphrase mündet in einen ausgedehnten Marienpreis, an den 

sich die Bitte um helfende Zuwendung und Gewährung der ewigen Seligkeit anschließt. Vgl. 

fol. 80r–82r.  

155 Siehe zum Begriff der Inversion Bergemann u. a., S. 53–54.  

156 Siehe oben, S. 421.  



432 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

sprächscharakter zu, da sie als Ansprache Gottes durch den Betenden gilt;157 

dessen Antwort aber findet sich in der Heiligen Schrift158 oder wird dem Men-

schen in Form eines nichtsprachlichen Gnadenaktes vermittelt.159  

Bis gegrüsset küngyn dagegen integriert die Antwort der angerufenen Heils-

instanz, und zwar in Konfrontation mit dem Heilsanliegen der Anrufenden. Wie 

könnte diese irritierende Doppelstimmigkeit in der performativen Aneignung 

der Prosaparaphrase funktioniert haben?160 Im Aussprechen des Textes wird die 

Stimme Marias zur Stimme der Beterin. Diese adressiert also sich selbst in der 

persona der Gottesmutter. Auf ihre vertrauensvolle Anrufung Marias folgt stets 

ein Moment des Innehaltens durch die Ankündigung des Sprecherwechsels. 

Dann spricht die Beterin mit der Stimme Marias die Warnung an sich selbst aus, 

nicht uneingeschränkt auf die ‚nahe Gnade‘ der Gottesmutter zu vertrauen, 

sondern die ‚Zweiseitigkeitsformel‘ bestmöglich zu erfüllen. Der Dialog wird 

damit zu einem Medium der Selbstreflexion, in der sich das anrufende Subjekt 

von sich selbst distanziert, um sein eigenes Verhalten kritisch zu durchleuch-

ten. 

6 Marias Entmachtung: ein Einblick in die 
Flugschriftendebatte um das Salve regina 
(Lydia Wegener) 

Im Jahre 1522 publiziert Martin Luther seinen Merklichen Sermon von der geburt 

Marie. In dieser schmalen, gegen eine übersteigerte Marien- und Heiligenvereh-

rung gerichteten Schrift findet sich auch ein Absatz zu den beiden traditionellen 

marianischen Schlussantiphonen Salve regina und Regina caeli:  

Secht nu was das fur wortt seind / die wir der heiligen iunfrawen Marie tzu legen / im salue 

regina. Wer wil dasz verantwurten das sy vnser leben / vnser trost / vnser suͤsykeitt sein 

sol / so sy sich doch last benuͤgen / das sie ein armes gefesz sey / sollch gebet singt mann 

durch die gantzen welt / vnd leut gros glocken dartzu. Der gleichen ist esz mit dem Regina 

celi / welichesz nit beser ist / do man sy ein kungin des himels nent. Jst dasz nit ein on ehr 

|| 
157 Vgl. z. B. Lentes: Gebetbuch, S. 28.  

158 Deshalb sind oratio und lectio wechselseitig aufeinander bezogen. Vgl. Lentes: ebd. Siehe 

ferner Thali: Qui vult, S. 430; Largier: Die Phänomenologie, S. 955.  

159 Vgl. Wiederkehr, S. 127. 

160 Offen muss bleiben, ob und wie Bis gegrüsset küngyn von den historischen Nonnen des 

Katharinenklosters oder den laikalen Vorbesitzern der Handschrift rezipiert wurde.  



 Transformation und Destruktion | 433 

  

christo gethon / dasz einer creatur wirt tzu gelegt / das allein got gebirt. Darum last von 

solchen ongeschickten worten. Gern wil ich sie haben dz sy fuͤr mich bit. Aber dasz si mein 

trost vnd // leben sey / wil ich nit vnnd dein gebet / ist mir gleich als lieb / als das ir. Wie 

so? Wen du glaubst / das christus gleich als wol in dir / als in ir wont / kanstu mir als wol 

helffen als sy.161 

Obgleich Luthers Kritik eher zurückhaltend ist und sich nicht exklusiv gegen 

das Salve regina richtet, gibt sie den Anstoß zu einer Flugschriftenkontroverse, 

die sich auf diese Antiphon fokussiert und in ausführlichen Kommentaren die 

Berechtigung jeder einzelnen particula hinterfragt. Auf reformatorischer Seite 

nehmen an der Debatte unter anderem der bereits genannte Johann Freysle-

ben162 und der Nürnberger Schulrektor Sebald Heyden,163 auf antireformatori-

scher Seite der berühmte Leipziger Luthergegner Augustin von Alveldt,164 der 

durch seine Bibelübersetzung bekannte Frankfurter Dominikaner Johann Die-

tenberger165 und der Ingolstädter Theologe Georg Hauer166 teil.  

Der hohe Aufmerksamkeitswert des Salve regina liegt – abgesehen von sei-

ner Popularität – in der spezifischen Gestaltung der Anrufungssituation be-

gründet. Deren Grundkonzeption ist aus reformatorischer Perspektive allerdings 

nicht verwerflich, sondern entspricht genau der existentiellen Notsituation des 

Menschen, dem angesichts seiner Sündenverfallenheit nichts anderes übrig-

bleibt, als sich vertrauend an eine externe Heilsinstanz zu wenden. Die Extra-

nos-Dimension der Gnade, die bereits in der spätmittelalterlichen Frömmigkeit 

eine so wichtige Rolle spielt, wird von Luther und seinen Anhängern zum Ex-

trem geführt, indem sie dem Menschen keinerlei Eigenleistung mehr abverlan-

gen.167 Das Salve regina lässt sich vor diesem Hintergrund durchaus als poeti-

scher Ausdruck einer Grundprämisse der Reformationstheologie lesen. 

Allerdings ist ihm aus lutherischer Perspektive ein gewaltiger Irrtum inhärent, 

der die Aggression der Lutheranhänger erklärt: Die angerufene Heilsinstanz ist 

vollkommen falsch besetzt. Den Platz, der Christus als alleinigem Heilsmittler 

gebührt, nimmt seine Mutter ein, die auf diese Weise mit göttlichen Machtbe-

|| 
161 Luther: Merklicher Sermon, [Aiiij]v/Bir. Zitate aus Frühdrucken werden hier und im Fol-

genden weitgehend diplomatisch wiedergegeben. Nur Abbreviaturen sind konsequent aufge-

löst. Seiten ohne Bogenzählung werden in eckige Klammern gesetzt. 

162 Siehe oben, S. 395–398.  

163 Zu ihm siehe Wohnhaas.  

164 Zu ihm siehe Smolinsky, bes. S. 18–24.  

165 Zu ihm siehe Trusen.  

166 Zu ihm siehe Kausch, S. 23, Anm. 15; S. 137, 139–142. 

167 Vgl. Hamm: Wollen und Nicht-Können, S. 365–366. 



434 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

fugnissen ausgestattet wird. So jedenfalls lautet der Kernvorwurf der reformato-

rischen Theologen in der frühreformatorischen Flugschriftendebatte.168  

6.1 Salue Jesu Christe / Gegruͤsset seistu Jesu Christe 

Die Salve regina-Gegner schwanken zwischen den Forderungen einer komplet-

ten Abschaffung der Antiphon und ihrer Umformulierung im Sinne reformatori-

scher Christozentrik.169 Sowohl Sebald Heyden als auch Johann Freysleben bie-

ten in ihren Flugschriften solche korrigierten Versionen der marianischen 

Antiphon an.170 Als Beispiel seien hier Freyslebens Salue Jesu Christe und dessen 

volkssprachliche Adaptation zitiert.171  

Salue Jesu Christe / misericordie rex / 

Vita / dulcedo et spes nostra Salue / 

Ad te clamamus exules filij Adae / 

Ad te suspiramus gementes et flentes in hac lachrimarum valle / 

Eia ergo aduocate noster / illos tuos misericordes oculos / ad nos converte / 

Et Deum benedictum / patrem tuum verum / nobis post hoc exilium ostende / 

O clemens / O pie /  

O dulcis Jesu Christe. 

Gegruͤsset seistu Jesu Christe / ein koͤnig der barmhertzigkait 

Vnser leben / suͤssigkait vnd hoffnung sei gegruesset / 

Zu dir schreien wir elende Adams kinder / 

Zu dir seuͤfftzenn wire senende vnnd wainende jn disem jamertall / 

Eya darumb vnser fuͤrsprecher / kere deine barmhertzige augen zu vns 

Vnd dem gebenedeitten gott / deinem warhafftigen vatter / zaig vnns nach disem elende / 

O du senffer / O du guͤttiger /  

O du suesser Jesu Christe. A. M. E. N. 

Die eklatante semantische Verschiebung beider Texte im Vergleich zum lateini-

schen Hypotext ist durch einen minimalen Transformationsprozess erzielt wor-

|| 
168 Die für diesen Artikel herangezogenen Flugschriften sind alle in den zwanziger Jahren des 

sechzehnten Jahrhunderts entstanden. Im weiteren Verlauf dieses Jahrhunderts wird die De-

batte fortgesetzt und verändert sich entsprechend der kulturellen Entfaltung der Reformation. 

Zum Vorwurf der Vergöttlichung Marias siehe z. B. Heyden: Das der eynig Christus, [Bvj]v.  

169 Vgl. Freysleben: Das Salue regina, [Avj]r: Darumb es den lengst wol wert gewesen were / das 

mans abgethan het / oder ye jn ein ander gestalt geordnet / den es ist ie stracks wider die schrifft 

vnnd glaubenn. 

170 Zu Sebald Heydens Umdichtung der Antiphon vgl. Maier, S. 25; Ferenczi, S. 176–177. 

171 Freysleben: Das Salue regina, [Avj]r. 



 Transformation und Destruktion | 435 

  

den. Mit Genette lassen sie sich als ‚ernste Parodien‘ bezeichnen, denen aller-

dings das Moment des Spielerischen fehlt.172  

Die deutsche Version des Salue Jesu Christe zeichnet sich – abgesehen vom 

Austausch der transzendenten Anrufungsinstanz173 – durch folgende Besonder-

heiten aus: Der Name des Angerufenen wird bereits in der ersten Zeile genannt, 

so dass die neue Stoßrichtung des Textes unmittelbar deutlich ist. Die kunstvol-

le Komposition der lateinischen Antiphon, aber auch ihrer volkssprachlichen 

Adaptationen, die auf Marias Namen als Schluss- und Höhepunkt hinführen, 

wird damit zugunsten der Verständlichkeit aufgelöst.174 In der dritten Zeile tilgt 

Freysleben – abweichend von Sebald Heyden175 – den Verweis auf Eva, um ihn 

durch die Nennung Adams zu ersetzen. Dies dürfte kaum dem emanzipatori-

schen Anliegen geschuldet sein, die einseitige Belastung Evas mit dem Sünden-

fall zu kritisieren. Vielmehr dürfte es Freysleben darum gehen, die dem Salve 

regina inhärente Reminiszenz an die Eva-Ave-Antithese zu zerstören.176 Erst mit 

der Auslöschung des Namens der Urmutter ist auch die Eliminierung Marias aus 

dem Text endgültig vollzogen. Das Syntagma gementes et flentes in der vierten 

Zeile übersetzt Freysleben mit senende und wainende und akzentuiert dadurch 

das Verlangen des kollektiven Wir nach seinem Erlöser.  

Nicht eindeutig ist, wie Freysleben die Umformung der sechsten Zeile in-

tendiert hat, da hier ein eklatanter Unterschied zwischen deutschem und latei-

|| 
172 Zur Parodie als „Bedeutungsänderung durch minimale Transformation eines Textes“ 

siehe Genette, S. 40. Zum Begriff der ‚ernsten Parodie‘ (der keine burleske Funktion zukommt) 

vgl. ebd., S. 42. Das ‚Spielerische‘ der Parodie kommt nach Genette darin zum Ausdruck, dass 

sie „als Zerstreuung ohne aggressive oder spöttische Absicht lediglich unterhalten“ will (ebd., 

S. 43). Dies trifft auf die Salve regina-Transformationen nicht zu, da sie in eine äußerst pole-

misch geführte Kontroverse eingebunden sind und von den Reformationsgegnern als Provoka-

tion wahrgenommen werden. Für sie gilt jedoch, dass ihnen der Hypotext „als Modell der 

Konstruktion eines neuen Textes“ dient, „der sich nach Fertigstellung von seiner Vorlage 

ablöst“ (ebd., S. 43).  

173 Die Umbesetzung der transzendenten Position ist keine reformatorische Innovation. So 

wird in der Nürnberger St. Lorenz-Kirche seit 1505 während der samstäglichen Salve-Andacht 

der Hymnus Te matrem dei laudamus angestimmt, eine marianische Umformung des Te deum. 

Vgl. Blackburn, bes. S. 60. 

174 Ebenso verfährt Sebald Heyden. Vgl. in der anonymen volkssprachlichen Übersetzung 

seiner Flugschrift fol. Aiijv. In den folgenden Ausführungen wird nur diese volkssprachliche 

Version des von Heyden verfassten lateinischen Textes herangezogen. Der Einfachheit halber 

wird sie unter dem Kurztitel ‚Heyden: Das der eynig Christus‘ geführt.  

175 Vgl. ebd. 

176 Siehe zu Maria als ‚neuer Eva‘, der eine Rolle bei der Erlösung des Menschen zuerkannt 

wird, den Beitrag von Christoph Burger in diesem Band, S. 373–375.  



436 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

nischem Text auffällt. In der lateinischen Version ist der deiktische Gestus Mari-

ens auf Christus übertragen. Dessen ursprüngliche Position (als zu zeigendes 

‚Objekt‘) wird nun von Gottvater eingenommen. Die Zeigerichtung bleibt also 

identisch mit dem lateinischen Hypotext. In der deutschen Version findet dage-

gen eine Umkehrung von Subjekt- und Objektposition hinsichtlich der Zeige-

richtung statt. Während das kollektive Wir in der lateinischen Antiphon und in 

deren parodierender Aneignung durch Freysleben den Subjektstatus bean-

sprucht,177 bittet es in Freyslebens deutscher Version darum, Gottvater vorge-

stellt zu werden, dem damit die Subjektposition zuerkannt wird: Vnd dem gebe-

nedeitten gott / deinem warhafftigen vatter / zaig vnns nach disem elende. 

Allerdings enthält der Druck eine Abbreviatur: Statt deinem steht dort deinē. 

Dieses Kürzel ließe sich auch zum Akkusativ deinen auflösen. Es ist also nicht 

ausgeschlossen, dass der flektierte Artikel dem ein Druckfehler ist und eigent-

lich den stehen sollte: Vnd den gebenedeitten gott / deinen warhafftigen vat-

ter / zaig vnns nach disem elende. 

6.2 Die Fürbitterin-Fürsprecherin-Kontroverse 

Insgesamt gesehen muss Freysleben äußerst geringen Aufwand betreiben, um 

das Salve regina in einen durch und durch christozentrischen Text zu transfor-

mieren und es damit in seiner ursprünglichen Aussage zu destruieren. Auffal-

lend ist, dass er zwar den Namen ‚Eva‘ aus seinen parodierenden Adaptationen 

entfernt, um jede Reminiszenz an Maria auszulöschen, den Titel advocata bzw. 

‚Fürsprecherin‘ jedoch nicht tilgt, sondern nur in seine maskuline Form um-

setzt. Dies deutet auf eine zweifache semantische Umbesetzung des Begriffes 

hin: Offensichtlich gilt er Freysleben weder als Marienattribut noch als Aus-

druck einer untergeordneten Position. 

Vorreformatorische Rezipienten des Salve regina dürften die Bezeichnung 

Marias als advocata dagegen als Hinweis auf ihre nachrangige Stellung inner-

halb der Hierarchie der Heilsinstanzen wahrgenommen haben.178 Zugleich 

drückt der Titel ihre spezifische Funktion im Erlösungsgeschehen aus und ist 

ihr deshalb in besonderer Weise angemessen.  

|| 
177 Insofern es im Salve regina den Blick auf Christus, im Salue Jesu Christe auf Gottvater 

einfordert. 

178 Siehe auch oben, S. 403.  



 Transformation und Destruktion | 437 

  

Aus reformatorischer Perspektive allerdings ist Maria für das Heil des Men-

schen irrelevant.179 Die zuvor auf verschiedene Heilsinstanzen verteilten Aufga-

ben ‚Erlösung‘ und ‚Heilsvermittlung‘ fallen nun in Christus als Erlöser und 

einzigem mediator zusammen.180 Dies führt zu der oben erwähnten semanti-

schen Umbesetzung des Begriffs advocata/advocatus. Aus reformatorischer 

Sicht handelt es sich bei ihm um ein spezifisches Christusattribut und als sol-

ches bezeichnet es stets auch den Erlöser Jesus Christus mit. 

Diese eklatante Bedeutungsverschiebung wirkt sich notwendigerweise auf 

die kulturelle Wahrnehmung des Salve regina aus. Luther und seinen Anhän-

gern muss es als Text erscheinen, der in skandalöser Weise ein Christusattribut 

Maria zuschreibt und sie damit zugleich als Erlöserin ausweist. Die Bezeich-

nung Christi als aduocatus bzw. fuͤrsprecher in Freyslebens parodierenden 

Adaptationen bringt den reformatorischen Anspruch zum Ausdruck, die Deu-

tungshoheit über die ‚richtige‘ Auslegung des Begriffes zu gewinnen. 

Die Frage nach der Rechtmäßigkeit des Terminus advocata bzw. ‚Fürsprecherin‘ 

spielt in der Flugschriftendebatte um das Salve regina eine zentrale Rolle.181 

Bereits Martin Luther verwirft in seinem Merklichen Sermon von der geburt Marie 

die Bezeichnung der Gottesmutter als ‚Fürsprecherin‘, während er ihr das Attri-

but ‚Fürbitterin‘ zuerkennt: Fur ein fur sprechern wellen wir sy nit haben Fur ein 

furbittern wellen wie si haben alsz auch die andren heilgen.182 Eine Sonderstel-

|| 
179 Heilsgeschichtliche Bedeutung hat sie nur, insofern sie den Erlöser geboren hat. Die 

Gottesmutterschaft kommt ihr jedoch nicht aus Verdienst, sondern allein aus Gnade zu. Sie 

begründet keine Vorrangposition Marias in dem Sinne, dass sie als Heilsmittlerin fungieren 

könnte. Vgl. Luther: Merklicher Sermon, Aiijr: Aber das sy eyn grosere gnad hat / das yst nitt aus 

yren verdienst geschehen sunnder aus barmhertzikeyt gottes / da wir kunden ia nit alle die leiblich 

muter gottesz sein sunst ist sy vnsz gleich / so wol durch dasz blut christi zu gnaden kommen alsz 

mir. 

180 Tendenziell zeigt sich diese Synthese bereits in der spätmittelalterlichen Frömmigkeits-

kultur. Dem Erlöser Jesus Christus wird zugleich eine richtende und eine fürsprechende Funk-

tion zugeschrieben. Vgl. oben, S. 425 sowie Wiederkehr, S. 136. Die Doppelrolle als Erlöser und 

Fürsprecher kann zumindest ansatzweise auch auf Maria übertragen werden. Diese fungiert 

dann als Coredemptrix. Siehe auch die Ausführungen zur Versparaphrase Salue gegrüsset 

sigestu aller engel frow, S. 407–420. Die richtende Rolle widerspricht dem im mariologischen 

Diskurs verankerten Barmherzigkeitsparadigma und wird Maria daher im Regelfall nicht zuge-

schrieben. Siehe aber die oben besprochene Prosaparaphrase Bis gegrüsset küngyn, S. 420–432.  

181 Diese Debatte ist ebenso aspektreich wie komplex. Im Rahmen dieses Beitrages kann nur 

die Auseinandersetzung mit dem Begriff advocata/‚Fürsprecherin‘ in kursorischer Weise be-

leuchtet werden.  

182 Luther: Merklicher Sermon, Biv.  



438 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

lung Marias impliziert diese Aussage jedoch nicht. Vielmehr ist jeder Christ-

gläubige „dazu berufen, vor Gott zu treten und für andere zu bitten“.183  

Luthers Verdikt wird von den Salve regina-Gegnern ausführlich aufgenom-

men.184 Sebald Heyden begründet die begriffliche Unterscheidung zwischen 

‚Fürbitterin‘ und ‚Fürsprecherin‘ mit Marias Unfähigkeit, den Sünder vor Gott zu 

rechtfertigen.185 Im Unterschied zu einem Fürbitter müsse ein Fürsprecher dazu 

in der Lage sein, die Schuld desjenigen, den er vor dem Richter vertritt, voll-

ständig zu begleichen. Das aber stehe nicht Maria, sondern ausschließlich 

Christus zu:  

Mich wundert aber vsz was grund vnd vrsach vnsere widersecher die seligen jungfrowen 

Mariam vermeinend recht grust moͤgen werden / vnser fürsprecherin / so doch niemand 

mag ein fürsprech sin gegen gott für den sünder/ Es sig dann das der selb sich stelle ein 

bezaler der do gott gnuͦgthuͤ für die / deren sach er handelt / dann das ist das ampt des für-

sprechen der zwischen Got vnnd dem sünder handlet / da er sich selbs für die schuldner 

zuͦ einem bezaler dar bute / vnd das er vorhin bezalt habe das er von gott erfordert andern 

nachzelassen vnd zeschencken / sunst wirt er nut erlangen wie fast er auch für sy handlen 

wurd.186 

Die Differenzierung zwischen ‚Fürbitterin‘ und ‚Fürsprecherin‘ wird von den 

altgläubigen Verteidigern des Salve regina abgelehnt. Georg Hauer etwa belegt 

anhand einer ganzen Reihe von Bibelstellen, dass die Heilige Schrift nicht zwi-

schen ‚Fürbitter‘ und ‚Fürsprecher‘ unterscheide.187 Dies sei auch angemessen, 

da ein Advokat des Sünders anders als ein weltlicher Advokat ganz auf die 

Barmherzigkeit des Richters dringen müsse. Seiner Fürsprache komme daher 

notwendigerweise der Charakter einer Fürbitte zu.188 Umgekehrt müsse dann 

aber auch gelten, dass Maria als Fürbitterin zugleich eine Fürsprecherin sei: 

dann so Maria fur ain furpitterin wirdt zuͦegelassenn / ist sy schon ainn furspreche-

rin gemacht.189 

Die Titulierung Marias als advocata ist aus der Sicht der Salve regina-

Befürworter also vollkommen legitim. Allerdings lässt ihr Bedürfnis, dieses in 

|| 
183 Leppin, S. 337. Siehe auch das Zitat oben, S. 432. 

184 Vgl. Freysleben: Das Salue regina, Avv. 

185 Vgl. dagegen die Prosaparaphrase Bis gegrüsset küngyn, S. 429. 

186 Heyden: Das der eynig Christus, Ciiijr.  

187 Hauer: Annder zwue predig, Dr.  

188 Vgl. ebd. 

189 Ebd.  



 Transformation und Destruktion | 439 

  

der spätmittelalterlichen Frömmigkeitskultur gängige,190 in den glossierenden 

Adaptationen des Salve regina üblicherweise mit ‚Fürsprecherin‘ übersetzte 

Marienattribut ausführlich zu verteidigen, darauf schließen, dass auch ihre 

Wahrnehmung der Antiphon durch den Reformationsdiskurs geprägt ist.191 

Dementsprechend zielt ihre Argumentation nicht darauf, Maria als Fürspreche-

rin des Menschen eine Machtposition zuzuschreiben und sie in die Nähe Christi 

zu rücken. Vielmehr geht es ihnen vornehmlich darum, die Rechtgläubigkeit 

des Salve regina unter der Prämisse zu erweisen, dass Christus der eigentliche 

Fürsprecher des Menschen ist.  

Während die Salve regina-Gegner die Titulierung Marias als advocata rigo-

ros zurückweisen, bemühen sich die Salve-Verteidiger um eine inhaltliche Diffe-

renzierung, die Marias Fürsprache qualitativ von der Fürsprache Christi unter-

scheidet. Als Beispiel sei eine Passage aus der Flugschrift Johann Dietenbergers 

wiedergegeben:  

Das mitteln vnd die aduocacey oder das fursprechen Christi steet in versunung menschli-

cher natuer mit der Gotheit durch seyn menschwerdung seyn leyden vnd sterben vnd dar 

umb wirt er alleyn eyn versunlicher mitler vnd erloͤszlicher aduocat oder fursprech in der 

schrifft genant. j. Thi. ij. Hebr vij. i. Johannis. ij. Aber das mitteln vnd fursprechen Marie 

vnd der ander heilgen steet alleyn in deglicher furpitt der ausserwelten das yn got lasz de 

[!] erloͤsung seynes liebes suns widerfaren.192 

Da allein Christus Erlösungskompetenz zukommt, ist nur seine Fürsprache 

heilsrelevant. Die Fürsprache Marias und der Heiligen dagegen hat keine Ei-

genwirksamkeit.193 Allein aufgrund der Güte Gottes kann auch sie einen gewis-

sen Wert für sich beanspruchen.194  

|| 
190 Eine Problematisierung der Titulierung Marias als ‚Fürsprecherin‘ erfolgt im sechzehnten 

Jahrhundert keineswegs durchgängig. Im Kontext der Frömmigkeitsliteratur werden das Salve 

regina und seine volkssprachlichen Adaptationen weiterhin rezipiert. Ein Beispiel dafür ist die 

glossierende Prosaadaptation Bisz gegrüszet königin (siehe oben, S. 405–407). Vgl. auch Anm. 

43.  

191 Das genaue Studium reformatorischer Publikationen lassen insbesondere die beiden 

Flugschriften Georg Hauers erkennen. Er zitiert unter anderem sehr ausführlich aus Luthers 

Merklichem Sermon. Vgl. Hauer: Drey christlich predig, Aijr; Ciijr. Hauer nimmt auch auf die 

Flugschrift von Freysleben Bezug, den er als ketzerischer pueb diffamiert. Siehe ebd., Dv; Dijr; 

Gv (Zitat). 

192 Dietenberger: Grundt vnd vrsach, ciijv.  

193 Zu Dietenbergers Differenzierung zwischen Christus als erloͤszlicher fursprech vnd versunli-

cher mitler und den Heiligen als furpitliche mitler vnd fursprechen siehe auch ciiijr.   

194 Vgl. Dietenbergers Ausführungen ebd.  



440 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

Die qualitative Diskrepanz zwischen der Fürsprache Christi und jener Ma-

rias betont auch Augustin von Alveldt. Denn innerhalb des Corpus Christi mysti-

cum sei allein Christus das Haupt, Maria habe nur den Status eines – allerdings 

besonders edlen – Gliedes inne.195 Allein, weil die göttliche Heilsordnung weite-

re Mittlerfiguren neben Christus vorsehe, werde die Fürsprache Marias und der 

Heiligen benötigt.196 

Damit aber hat Maria im Vergleich zu den spätmittelalterlichen Aneignun-

gen des Salve regina ihre Machtposition als quasi autonome Heilsinstanz auch 

auf altgläubiger Seite eingebüßt. 

Anhang 

Freiburg, Universitätsbibliothek,  

Hs. 44, fol. 33r–35v 
 Berlin, Staatsbibliothek,  

mgq 494, fol. 7v–10v 

Salue regina  Auch fiwrbaſz daz Salúe reiginä gar hübſch 

alſz ie Geleſſen Wartt (etc.) ſequit(ur) 

Salue197 gegrſſet ſigeſtu aller engel frow  

 

Vnd der claren gothait ain vil ſüſſes towe. 

 1 Salue. Gegruſzet ſiſtu muter, aller engel ein 

fraü, 

Der gotheit ein vil ſuſſer tauwe. 

Regina küngin der criſtenhait, 

wende vns vnſer hercze laid.  

 2 Regina. Konigjnn der armen criſtenheit, 

Beneme vns, maria, alle vnſer ſünde leÿt. 

Miſericordie barmherczgü mter gnaden 

vol, 

t vns armen ſndern wol.  

 3 Miſericordie. Barmherczige mut gnaden 

vol, 

So dü vns armen ſündern hilffelt wol. 

Vita leben vnd vnſer ſlikait 

ſint in din gnade gelait.  

 4 Vita. Des lebens vnd aller helickeit, 

Der din heiliger lip gen vns treýt. 

|| 
195 Alveldt: Eyn vorklerunge, [Cij]r: Es ist darumb eynn grosz vnderscheyt das Christus bitt / vnd 

das Maria vnnd die heyligen bitten. Wie so? horcht drauff. Christus bittet / vortrit / vnnd treibt das 

ampt eynes fursprechenn / als eyn erloser / als eyner der gerechtfertigk macht / als eyner der 

seligk macht / als das heupt vor seyne glider. Maria aber die Junckfraw / Gottes mut-

ter / bittet / vortrit / vnd treybt das ampt eyner fursprecherin vor vnns als eyn ge-

sunds / starck / gutt / vnuerruckt / heylsam glied / das do sorget vor andere seyne mitglider / vnd 

hatt lust yhn zu helffen. 

196 Vgl. ebd., Ciijr. 

197 Um der besseren Lesbarkeit willen sind die particulae des lateinischen Salve regina grund-

sätzlich im Fettdruck wiedergegeben (unabhängig von der Rubrizierung in den Handschriften). 



 Transformation und Destruktion | 441 

  

dulcedo Süſz vns vnſer leben, 

daz vns von got ain gt ende werd geben. 

 5 Dulcedo. Friſt, maria, vnſer leben, 

Daz vns ein gute ende werde geben. 

Et ſpes Geding, hoffung han wir z dir, 

 

hilf vns von vnſern nten ſchier. 

 6 Et ſpes. Gnad vnd hoffenūge han wir zü 

dir. 

Ach, edele jungfraẅ, hilff vns vſz noten 

ſchier. 

Noſtra Vnſer ſúnd, frow, uertilg vns 

durch die fród dins vil lieben ſuns.  

 7 Noſtra. Vnſer ſünde vertilig vns 

Durch die freüde dins lieben ſons. 

Salue grſz vns, frow, mit dinen gnaden, 

 

gerch vns alle z dir laden.  

 8 Salue. Gruſz vns, maria, mit dienen gna-

den 

Vnd ſolt vns ewiglich zü dir laden. 

Adte z der haben wir allen troſt, 

daz wir von ſúnden werden erlſt.  

 9 Adte. Zü dir haben wir alle troſt, 

Daz wir von ſünden werden erloſt. 

Clamamus z dir ſchrÿen wir alle mit ge-

dult, 

gewinne vns dines kindes hult.  

 10 Clamamüs. Zü dir ſchrien wir, barm-

herczig müter. 

Bewiſe vns dins kindes güte. 

Exules waz wir ellend an dich begeren, 

des ſoltu vns, frow, geweren.  

 11 Exules. Ellend ſint wir, jüngfraẅ gar. 

hilff vns an der engel ſchar. 

Fily vatter, ſun, hailiger gaiſt 

gib vns die fröd diner wolnuſt.  

 12 Filij. Kinder von dinen ſon her geborn, 

Beware vns vor dines kindes zorn. 

Eue, daz waz die ſchuld din, 

dar vmb wir liden ſorg vnd pin. 

 13 Eüe. Eüa, die ſchult waz din. 

Da uon wir alle muſſen liden pin. 

Adte z dir haben wir alle pflicht, 

uerlauſz vns an dem ende nicht.  

 14 Adte. Zü dir hon wir allen pflicht. 

Verlaſz vns an vnſerm ende nicht. 

Suſpiramus wir hoffen z dir mit ganczem 

herczen. 

O maria, wend vns vnſern ſchmerczen.  

 15 Suſpiramüs. Getruwen wir dir mit 

ganczenn herczen, 

Beneme vns, maira, vnſer ſünde ſmerczen. 

Gemētes wir ſúnfczen vnſ(er) ſúnd. 

Frow, ſchaff, daz vns der bóſz nit ſchend.  

 16 gementes. Beſuffczen wir vnſer ſünde, 

O jungfraẅ maria, laſz vns nit den boſen 

fint. 

Et flentes Vnd wir bewainēt die ſúnd groſz, 

ſo hilf vns, daz wir werdent din hus genos.  

 17 Et flentes. Bewein wir vnſer ſünde groſz, 

So loſz vns werden din huſz genoſz. 

Jnhac Vnd, frwe, die mit dir ſind, 

die laſz werden dinú kind.  

 18 Jn hac. Alle die criſtenheit, die ergent ſint, 

maria, die laſz werden dine kind. 

lacrimarum die zeher der ougen ſúllen wir 

uergieſſen. 

Frow, laſz din tugēd z vns flieſſen. 

 19 Lacrimarū. Vnſer zeher ſollen wir gern 

gieſſen. 

Maria, laſz alle tügent zü vns flieſſen. 

Valle die tal diner grundloſen gti. 

 

vor allem laid, frow, vns behte. 

 20 Valle. Befelhen wir vns diner gründloſzen 

güte, 

Maria, vor allem leÿt dü vns behüte. 



442 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

Eÿa zierlichú magt gar tugenden rich, 

Ergo198 dar vmb ſchlúſz vns uf daz hÿmel-

rich. 

 21 Eÿa. Troſtliche maget tügentrich, 

Nü ſzluſz vns vff din hÿmelrich. 

dar vmb wir eren vnd loben dich 

mit gtem willen gar gteclich.  

 22 Ergo. Dar umb wir loben dich 

Mit ganczem herczen gar jnniglich. 

Aduocata Jndiner vogtÿ wir alle ſÿn, 

 

dar vmb beht vns uor der helle pin.  

 23 Aduocata. Fürſprecherin jungfrauẅ 

maria, 

Hilff vns, daz wir dich müſſen ſchauẅen. 

Noſtra Vnſer leben an dir ſtaut.  

wiſ vns daz pfad, daz z den ewigen frden 

gaut.  

 24 Noſtra. Vnſer leben an dir ſtat. 

Wiſe vns den weg, der zü dem hÿmel gat, 

Jllos frw, die dir hie ſint mit, 

den ſoltu geben den ewigen frid.  

 25 Jllos. Der vns iſt an geborn. 

Du verſüneſt vns dines kindes zorn. 

Tuos din will werd erfúlt an vns 

durch die fród dines liebes ſuns. 

 26 Tuos. Din hilff werd erfüllet ine vns 

Dürch die freude dins lieben ſons. 

Miſericordes din barmherczikait ſol úber 

vns gn, 

wa wir uor gericht mſſen ſtan.  

 27 Miſericordes. Din barmherczigckeit ſol 

uber vns gen, 

Wa wir vor gottes gericht ſten. 

Oculos din ougen vnd din götlicher ſchin 

ſúllent vns uor got anſenhent ſin.  

 28 Oculos. Diener lieben aügen ſchein 

Sollen vns armen ein hilff ſin. 

Adnos z vns ker dich mit dinem troſt, 

daz wir von ſúnden werden erlſt.  

 29 Adnoſz. Zü vns kere dinen troſt, 

Das wir von ſünden werden erloſt. 

Conuerte beker alles, daz an vns miſzullig 

iſt, 

durch dinen ſun iheſum criſt,  

 30 Conuerte. Verkere alles das boſe, das an 

vns iſt (etc.), 

Dürch den heiligen jheſum criſt, 

Et iheſum Vnd iheſum, den hchſten got,  

Vnd den edlen kng ſabaoth. 

 31 Et jheſüm. Den vil hochſten got, 

Den edeln fürſten von ſabaoth. 

Benedictum Geſegneter got, alpha et o, 

mach vns an der ſele frow.  

 32 Benedictū. Geſegent ſeÿ alpha et o. 

Mach vns an lip vnd ſele fro 

Fructum ain frucht diner ſtarcken frucht 

groſz, 

die von diner claren gothait floſz, 

 33 Fructū. Diner zarttē frücht groſſe, 

 

Die auſz der claren gotheÿt floſz. 

Ventris dins libs, mit volkumer tugent gar, 

zetroſt die vns ain ſun gebar.  

 34 Ventris. Dines lips wirdiger ſchrein, 

Da ſich got ſelber hat geſloſſen jne. 

Tui dinen gtlichen troſt du vns ſende, 

ſo wir ſchaiden uon diſem ellende. 

 35 tui. Din gotlicher troſt ſeÿ vns mit 

Vnd ſecz vns in den ewigen frÿd, 

Nobis kum vns ze frden vnd ze hail, 

ſo úber vns gaut daz letſte vrtail.  

 36 Nobiſz. Vns zu troſt vnd zü heil, 

Als vber vns get daz letſte vrteil. 

|| 
198 Die particula Ergo ist falsch platziert. Sie müsste eigentlich das nächste Reimpaar einlei-

ten. 



 Transformation und Destruktion | 443 

  

Poſt dar nach gib vns daz ewig leben, 

 

daz vns von got iſt geben.  

 37 Poſt. Dar nach gib vns, jungfraẅn ma(r)ia, 

daz ewig leben, 

Das vns ein güte ende werde geben. 

Hoc daz vns daz widerfar, 

daz helf vns die magt, die criſt gebar.  

 38 Hoc. Daz werd an vns ware. 

Daz helff vns die müter, die criſt gebar. 

Exiliū nach diſē ellend iſt vns hilf not. 

hilf vns du(r)ch dines kindes tod.  

 39 Exiliū. Hilff iſt vns armen not. 

Hilff vns, maria, dürch dines lieben kindes 

tod. 

Oſtende zaig vns dinen hſten hort, 

der von dinē lib geborn ward. 

 40 Oſtende. Wiſe vns ma(r)ia vil roſen 

An dem weg, daz wir der ſünden gloſen. 

  41 O clemens. O ſuſſe müter von trinitat, 

Der lilien ſafft, der eren fan. 

  42 O pia. O gutige aller gutickeit, 

Din lobe niemancz ende ſeÿt. 

  43 O dulcis. O ſuſſe müter vnd mägt, 

Bÿt din kint, wan es dir nicht v(er)ſagt. 

  44 Maria. Dü biſt gnaden rich. 

Füre vns gar geweltiglich 

Jn daz frone hÿmelrich. Amen. 

  Amen. 

 

Wer diſz Salue Regina alle tag miniglich 

ſpricht mit vij p(ate)r noſter vnd vij aue 

ma(r)ia, dem erſchinet der boſze geist an  

ſÿme letſten ende nit vnd kan des 

tages des gehen todes nit geſterben, 

Wil er ſein leben beſſern vnd ſich vor  

ſünden hüten (etc.) 

 

Got, Allmechtige(r) vatt(er), 

Biſz vns gendig. (etc.) 

Karlsruhe, BLB,  

Cod. Donaueschingen 366, fol. 89r–93v 

 

München, BSB,  

cgm 484, fol. 55v–58r 

Dz iſt dz ſalue von vnſer lieben frouwen.  Her nach ſtet ge ſchriben ein gut ge pet von 

vnſer lieben frawen (etc.) Sequi(tur) (etc.) 
Salue Gegrúſſet ſieſt du mter, aller engel 

ein junckfraw. 

der claren gotheit ein vil ſüſſer taw. 

 1 Salue GRüſſet ſeiſtu muter, alle(r) engel 

fraw, 

Der klaren gotheit ein uil ſüſſes taw. 
regina Königin der armen criſtenheit,  

beným aller ſúnder leit. 
 2 regīa Künigin, fraw der armen kriſtenhait, 

Peni vns, fraw, alles leid. 
miſericordie barmherczige mter aller  3 m(isericord)ie Parmherczige mut(er) 



444 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

gnaden vol,  

tw vns armen ſúndern wol. 
gnaden uol, 

Thue vns armen ſündern wol. 
vita dz leben vnd alle heiligkeit 

din lipp gegen vns treit. 
 4 uita Lebens vnd aller der ſeligkeit, 

Die dein heiliger leip gegen vns treÿt. 
Dulcedo friſt, frawe, aller vnſer leben,  

dz vns ein glich end werd geben. 
 5 dulcedo Süeſz vns fraw vnſer leben, 

Das dem ein gut end werd ge geben. 
et ſpes begerunge haben wir zu dir.  

 

ach, edle junckfraw, hilff vns vſz nöten 

ſchier. 

 6 Et ſpes Geding vnd hofnūg hab wir czu dir. 

Du hilf vns, fraw, aus nöten ſchir. 

noſtra fraw, vnſer ſúnd vertilck vns  

durch die freud dines lieben ſons. 
 7 n(ostr)ra Vnſer ſünd, fraw, du uer tilg vns 

Durch den troſt deins lieben ſuns. 
ſalue grüſſe vns, junckfraw, mit dÿnem 

gnaden. 

du ſölt vns gútlichen zu dir laden. 

 8 ſalue Gruſz vns, fraw, mit deinen gnaden 

 

Vnd ſcholſt vns alle czu dir laden. 
ad te zu dir haben wir allen troſt, 

dz wir von ſúnden werden erloſt. 
 9 adte Czu dir, fraw, hab wir allen troſt, 

Das wir von ſündē werden erlöſt. 
clamamus nún ſchrien wir alle: barm-

herczige mter, 

nn gewinne vnſz dines kindes güthe.  

 10 cla(m)a(mus) Schreÿ wir alle: mut(er) 

parmherczige, 

Ge bi vns huld von deines kindes güte. 
exules elende ſÿen wir, frauwe, gar. 

hilff vns an der heiligē engel ſchar. 
 11 exules Troſt vnd hilf wir von dir begeren, 

Der pet, fraw, ſoltu vns geweren. 
filij kinder vō dinem ſone geborn,  

behüt vns vor dines kindes zorn. 
 12 fili Sun, uater vnd auch heiliger gaiſt, 

Piſz, marie, der pett uolleiſt.  
eue O eua, die ſchult wz din, 

dz wir müſſen liden groſſe pin. 
 13 eue Eua, fraw, die ſchuld was dein, 

Dor vmb ſo letſtu groſſe pein. 
Ad te zu dir haben wir alle pflicht. 

verlaſz vns an vnſerm leczſten end nicht. 
 14 adte Czu dir, fraw, hab wir alle phlicht, 

Ver laſz vns an vnſer end nicht. 
ſuſpiramus getruwen wir dir mit ganczem 

herczen,  

benÿm mter vnd fraw vnſern groſſen 

ſchmerczen. 

 15 ſuſpira(mus) Getraw wir dir von ganczem 

herczen, 

Das du wendeſt allen vnſer ſmerczen. 

gementes beſüfczen wir vnſer ſunde,  

 

ach, edle junckfraw, laſz vns den böſen nit 

verſchlinden.  

 16 gem(en)tes Peſeufczen wir die vnſer 

ſünd, 

Schaff, das vns die pöſen nicht ſchünten. 

et flentes beweÿnen wir vnſer ſúnde groſz, 

laſz vns, maria, werden din huſz genoſz. 
 17 [et] flētes199 Bebein wir die ſünd groſz, 

Fraw, laſz werden dein hass gehauſz ge-

noſz. 

|| 
199 Hier und im Folgenden fehlt der Anfang der particulae durch Beschnitt. 



 Transformation und Destruktion | 445 

  

Jn hac alle die criſten, die ſúndig ſint, 

die laſz, maria, werden dine kint. 
 18 [in] hac An dem die frewen mit dir ſind, 

Die laſz werden all dein kint. 
lacrimarum vnſer trehen ſöllen wir alle 

gern vergieſſen. 

laſz, junckfraw, alle tugent zu vns flieſſen. 

 19  

valle beuellen wir vns diner grundloſen 

güte, 

vor allem liden, maria, vns behüte. 

 20 [la]c(ri)ma(rum) Valles der gruntloſen 

dein(er) güt, 

Vor allem leid, fraw, du vns behüt.200 
eya Eýa, crefftige magt tugentrich, 

nn schlúſz vns armen vff dz hýmelrich. 
 21 [v]alle Eÿ, czirliche maid gar tugentlich, 

Nun ſleuſz vns auff dein himelreich. 
ergo dar vmb wir alle ſöllen loben dich, 

mit ganczem herczen jnnigklich. 
 22 Eÿa Dar vmb wir eren vnd loben dich 

Mit gutem trewē uil pillich. 
aduocata ein böttin vnd ein gezug, maria, 

bewiſe vns vor dem ſtrengen gericht, dz wir 

müſſen geruge. 

 23 ergo Czu rüffend wir dir alle ſein, 

Das du vns nempſt von der helle pein. 

nostra vnſer lebē, maria, zu dir ſtett. 

Wÿſe vns den weck, der zu dē hÿmeln get, 
 24 aduocata Vnſer leben, fraw, an dir ſtet, 

Weiſz vns den weck, der czu dem himel 

get. 
Jllos der vns, junckfraw, iſt an geborn. 

 

du verſöneſt dines lieben kindes zorn. 

 25 [nost]ra illos Die vns von dir ſind an ge 

poren, 

Erbelte magt gar auſz der koren, 
tuos din wil, der werd erfúllet an vns 

durch die freud dines lieben ſons. 
 26 tuos Dein götlich gnad, die teil vns mitt, 

Vnd ſecz vns in den ewigen frid. 
miſericordes erbarmunge ſöl ber vns 

ergon, 

 

wan wir vor gottes gericht ſton.  

 27 mi(sericord)es Parmherczikeit, fraw, 

ſcholtu vns erczaigē, 

Wa wir ſein all dein aigen. 

oculos diner augen geſichte ſchin, 

vor dem höchſten got ſöllē wir vnſer ſele 

ſehen. 

 28 Oculos Cher gegen vns die augen dein, 

Vor got ſchüllen ſie vns ſehent ſein. 

ad nos Zu vns ker dÿnen troſt 

vnd behütt vns vor der helle roſt. 
 29 ad nos Czu vns ker dich mit deinē troſt, 

Behüt vns uor der helle roſt. 
conuerte verkere vns alles, dz do böſz iſt, 

 

durch den heiligen ihṁ criſt, 

 30 (con)u(er)te Ver ker, fraw, alles das, das 

an vns iſt, 

Durch den lebentigen iheſu criſt, 
Et iheſum durch ihṁ den vil höchſten gott, 

den edelen fürſten von ſabaoth. 
 31 Et ih Durch ih, den uil hóchſten got, 

Den edeln fürſten von ſabaoth. 

|| 
200 In der Münchener Fassung der Versparaphrase fällt Reimpaar 19 aus. Die particula lacri-

marum ist erhalten geblieben, wird aber dem folgenden Reimpaar zugeordnet. Diese Verschie-

bung betrifft auch die anschließenden Reimpaare bis einschließlich 24. Reimpaar 25 sind zwei 

particulae zugeordnet, so dass danach die Kongruenz wiederhergestellt ist. 



446 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

benedictū gebenedit ſÿ alpha vnd o. 

 

maria, mach vnſz an lib vnd ſel fro 

 32 b(e)n(e)d(i)ct(um) Geſegente(r) got, alpha 

vnd o, 

Mach vns an ſel vnd an leip fro, 
fructū diner zarten frúchte groſz, 

 

die vſz der zarten gotheit floſz. 

 33 fructū Frucht deines iunckfrawlichen  

groſz, 

Die von klarer gotheit floſz, 
ventris dÿnes heiligen buches wirdiger 

ſchrin, 

do ſich got hat ſelber geſchloſſen jn. 

 34 ve(n)tr(is) Leib der wue, durch cziret gar, 

 

Den vns dein heilig(er) leip gepar. 
tui din göttzlicher troſt ſÿ mit vns vnd ſecz 

vns jn die ewige freud 

vnd kum vns zu hilff, ſo wir von hynnē 

ſcheiden. 

 35 tui Dein groſſe gnad, die teil mit vns 

 

Durch die ere deins lieben ſuns. 

nobis vns zu troſt kom vnd zu teil, 

ſo ber vns gat dz leczſte vrteil. 
 36 nobis Vns czu troſt den ſelben ſend 

Vnd gib vnſer leben ein gut end. 
poſt dar nach gib vns, fraw, dz ewig leben 

 

vnd ein gt ende werd gegeben. 

 37 poſt Dar nach gib vns, fraw, das ewig 

leben, 

Das vns von got iſt gegeben. 
hoc dz werde alles an vnſz war, 

dz helff vns die mter, die iheſū gebar. 
 38 hoc Das vns das alles wider far, 

Des helf vns die magt, die got gepar. 
exiliū hilff, fraw, iſt vns armē ſündern nott. 

hilff vns durch dines kindes tott. 
 39 [e]xiliū Hilf, fraw, des iſt vns not, 

Hilf vnd durch deines kindes tod. 
oſtende bewiſe vns, fraw, din güte. 

 

vor der helle, maria, vns behüte. 

 40 [o]ſtēde Erczaig vns, fraw, dein höchſten 

hort, 

Der von deim keuſchen leip geporē wa(r)t. 
O clemens O milte mter vnd ſenfftige, 

an vnſerm leczſten end vnſer pflieg. 
 41 [o] clemēs O ſenffte fraw von trimantan, 

Du heiligen ſafft, der eren phan, 
O pia O gütige vnd aller gütigkeit, 

dÿm lob niemant zu ende ſeit. 
 42 [o] pia O güete uber alle gütikeit, 

Du reines uas der eren keit, 
O dulcis O ſüſſe mter vnd meit, 

din liebes kint dir nie verſeit. 
 43 [o] dulc(is) O ſüſſe edle reine magt, 

Pit got für vns, we er dir nit v(er)ſagt. 
maria Maria, du biſt gnaden rich, 

nn für vns gewaltenklich jn dz ewig 

hÿmelrich. Amen. 

 44 maria O maria, du piſt gnaden rich, 

Füer vns mit dir gewaltigleich 

Zu got in das fron himelreich. 

AMEN 
  Got uater, ſun vnd heiligen geiſt 

ſeÿ lob vnd ere in dem berck be weiſt 

vnd marie, der reinen mait, 

die do iſt ein künigin d(er) parmherczikeit. 
   



 Transformation und Destruktion | 447 

  

Literaturverzeichnis 

Althoff, Gerd: Gefühle in der öffentlichen Kommunikation des Mittelalters. In: Emotionalität. 

Hg. von Claudia Benthien u. a. Köln 2000 (Literatur – Kultur – Geschlecht, Kleine Reihe 

16), S. 82–99. 

Andraschek-Holzer, Ralph: Ein volkssprachliches ‚Salve regina‘ aus Heiligenkreuz. In: Unsere 

Heimat. Zeitschrift des Vereines für Landeskunde von Niederösterreich 61,3 (1990), 

S. 275–277. 

Angenendt, Arnold: Geschichte der Religiosität im Mittelalter. 2., überarbeitete Aufl. Darm-

stadt 2000. 

Augustin von Alveldt: Eyn vorklerunge aus heller warheit ob das Salue regina misericordie eyn 

Christlicher lobesang sey ader nicht [Nickel Schmidt: Leipzig] 1527 (VD 16: A 2088).  

Bauerreiß, Romuald: Der ‚Clamor‘: eine verschollene mittelalterliche Gebetsform und das Salve 

Regina. In: Studien und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktinerordens und seiner 

Zweige 62 (1949), S. 26–33. 

Bergemann, Lutz u. a.: Transformation. Ein Konzept zur Erforschung kulturellen Wandels. 

In: Transformation. Ein Konzept zur Erforschung kulturellen Wandels. Hg. von Hartmut 

Böhme u. a. München 2011, S. 39–56. 

Bernt, Alois: Altdeutsche Findlinge aus Böhmen. Mit einer kultur- und sprachgeschichtlichen 

Einleitung. Brünn u. a. 1943.  

Berschin, Walter: Hermann der Lahme als Sequenzdichter. Mit Diskussion der Antiphonen 

Salve regina und Alma redemptoris mater. In: Hermann der Lahme: Gelehrter und Dichter 

(1013–1054). Hg. von Walter Berschin und Martin Hellmann. Heidelberg 2004, S. 73–109. 

Besch, Werner: Die sprachliche Doppelformel im Widerstreit. Zur deutschen Prosa des 15. und 

16. Jahrhunderts. In: Arbeiten zum Frühneuhochdeutschen. Fs. für Gerhard Kettmann. Hg. 

von Rudolf Bentzinger, Norbert Richard Wolf. Würzburg 1993 (Würzburger Beiträge zur 

deutschen Philologie 11), S. 31–43. 

Blackburn, Bonnie J.: Te matrem dei laudamus: A Study in the Musical Veneration of Mary. In: 

The Musical Quarterly 53,1 (1967), S. 53–76. 

Blosen, Hans: Überlegungen zur Aufzeichnungsform des ,Salve Regina‘ im ‚Luzerner Weltge-

richtsspiel‘. In: Sô wold ich in fröiden singen. Fs. für Anthonius H. Touber. Hg. von Carla 

Dauven-van Knippenberg, Helmut Birkhan. Amsterdam, Atlanta 1995 (Amsterdamer Bei-

träge zur älteren Germanistik 43–44), S. 79–98. 

Büttner, Fred: Zur Geschichte der Marienantiphon ‚Salve regina‘. In: Archiv für Musikwissen-

schaft 46,4 (1989), S. 257–270. 

de Boor, Helmut: Ein Spätmittelhochdeutsches Glossengedicht über das ‚Salve Regina‘. 

In: Märchen, Mythos, Dichtung. Fs. zum 90. Geburtstag Friedrich von der Leyens am 

19. August 1963. Hg. von Hugo Kuhn, Kurt Schier. München 1963, S. 335–342. 

Delius, Hans-Ulrich: Luther und das ‚Salve regina‘. In: Forschungen und Fortschritte 38,8 

(1964), S. 249–251. 

Delius, Walter: Geschichte der Marienverehrung. München 1963. 

Dietenberger, Johann: Grundt vnd vrsach ausz der heyligen schrifft / wie vnbillich vnd vnred-

lich / das heylig lobsangk Marie Salue regina / Geweycht saltz vnd wasser / Metten vnd 

Complet / in etlichen Stetten wirt vnderlassen, verspott vnd abgestellt [Hero Fuchs: Köln] 

1526 (VD 16: D 1483). 



448 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

Emery, Kent: Denys the Carthusian and Traditions of Meditation: Contra detestabilem cordis 

inordinationem. In: ders.: Monastic, Scholastic, and Mystical Theologies from the Later 

Middle Ages. Aldershot u. a. 1997 (Variorum Collected Studies Series 561), S. 1–26.  

Ferenczi, Ilona: Salve regina – Salve rex. Inhaltliche Veränderungen in den ungarischen protes-

tantischen Antiphon- und Hymnusübersetzungen. In: JLH 44 (2005), S. 174–183. 

Freysleben, Johann: Das Salue regina / nach dem richtscheyt / das da hayst / Graphi theo-

pneustos / ermessen vnnd abgericht [Paul Kohl: Regensburg 1523] (VD 16: F 2631). 

Fröhner, Christian W.: Brevier des Palästinapilgers. In: ZfdA 11 (1859), S. 34–41. 

Genette, Gérard: Palimpseste. Die Literatur auf zweiter Stufe. Übers. von Wolfram Bayer und 

Dieter Hornig. Frankfurt am Main 1993 (edition suhrkamp. Neue Folge 683). 

Grimm, Jacob: Deutsche Rechtsalterthümer. Göttingen 1828. 

Gumbrecht, Hans Ulrich: Diesseits der Hermeneutik – die Produktion von Präsenz. Übers. von 

Joachim Schulte. Frankfurt a. M. 2004 (edition suhrkamp 2364). 

Hamm, Berndt: Die Medialität der nahen Gnade im späten Mittelalter. In: Medialität des Heils 

im späten Mittelalter. Hg. von Carla Dauven-van Knippenberg, Cornelia Herberichs, Chris-

tian Kiening. Zürich 2009 (Medienwandel – Medienwechsel – Medienwissen 10), 

S. 21–59. 

Hamm, Berndt: Die Nähe des Heiligen im ausgehenden Mittelalter: Ars moriendi, Totenmemo-

ria, Gregorsmesse. In: ders.: Religiosität im späten Mittelalter: Spannungspole, Neuauf-

brüche, Normierungen. Hg. von Reinhold Friedrich, Wolfgang Simon. Tübingen 2011 

(Spätmittelalter, Humanismus, Reformation 54), S. 474–509. 

Hamm, Berndt: Gottes gnädiges Gericht. Spätmittelalterliche Bildinschriften als Zeugnisse 

intensivierter Barmherzigkeitsvorstellungen. In: ders.: Religiosität im späten Mittelalter: 

Spannungspole, Neuaufbrüche, Normierungen. Hg. von Reinhold Friedrich, Wolfgang Si-

mon. Tübingen 2011 (Spätmittelalter, Humanismus, Reformation 54), S. 425–445. 

Hamm, Berndt: Religiosität im späten Mittelalter: Spannungspole, Neuaufbrüche, Normierun-

gen. Hg. von Reinhold Friedrich, Wolfgang Simon. Tübingen 2011 (Spätmittelalter, Huma-

nismus, Reformation 54). 

Hamm, Berndt: Wollen und Nicht-Können als Thema der spätmittelalterlichen Bußseelsorge. 

In: ders.: Religiosität im späten Mittelalter: Spannungspole, Neuaufbrüche, Normierun-

gen. Hg. von Reinhold Friedrich, Wolfgang Simon. Tübingen 2011 (Spätmittelalter, Huma-

nismus, Reformation 54), S. 355–390. 

Hauer, Georg: Annder zwue predig Vom Salue regina dem Euangelio vnd heyligen gschrifft 

gemesz. Johann Weyssenburger: Landshut 1526 (VD 16: H 773). 

Hauer, Georg: Drey christlich predig vom Salue regina / dem Euangeli vnnd heyligen schrift 

gemesz [Andreas Lutz: Ingolstadt 1523] (VD 16: H 772). 

Heinz, Andreas: Christus- und Marienlob in Liturgie und Volksgebet. Trier 2010 (Trierer Theolo-

gische Studien 76).  

Heyden, Sebald: Das der eynig Christus vnser mitler vnd fursprech sy by dem vatter / nitt sin 

muͦter / noch die heyligen […] [Johann Knobloch d. Ä.: Straßburg] 1525 (VD 16: H 3337). 

Kaufmann, Thomas: Die Sinn- und Leiblichkeit der Heilsaneignung im späten Mittelalter und in 

der Reformation. In: Medialität, Unmittelbarkeit, Präsenz. Die Nähe des Heils im Ver-

ständnis der Reformation. Hg. von Johanna Haberer, Berndt Hamm. Tübingen 2012 (Spät-

mittelalter, Humanismus, Reformation 70), S. 11–43. 

Kausch, Winfried: Geschichte der Theologischen Fakultät Ingolstadt im 15. und 16. Jahrhundert 

(1472–1605). Berlin 1977 (Ludovico Maximilianea, Forschungen 9).  



 Transformation und Destruktion | 449 

  

Joseph Klapper: Das Volksgebet im schlesischen Mittelalter, in: Mitteilungen der Schlesischen 

Gesellschaft für Volkskunde 34 (1934), S. 85–117. 

Kraß, Andreas: Spielräume mittelalterlichen Übersetzens. Zu Bearbeitungen der Marien-

sequenz ‚Stabat Mater Dolorosa‘. In: Übersetzen im Mittelalter. Cambridger Kolloquium 

1994. Hg. von Joachim Heinzle, L. Peter Johnson, Gisela Vollmann-Profe. Berlin 1996 

(Wolfram-Studien 14), S. 87–108.  

Kraß, Andreas: Stabat mater dolorosa. Lateinische Überlieferung und volkssprachliche Über-

tragungen im deutschen Mittelalter. München 1998. 

Largier, Niklaus: Die Phänomenologie rhetorischer Effekte und die Kontrolle religiöser Kom-

munikation. In: Literarische und religiöse Kommunikation in Mittelalter und Früher Neu-

zeit. Hg. von Peter Strohschneider. Berlin, New York 2006, S. 953–968. 

Lentes, Thomas: ‚Andacht‘ und ‚Gebärde‘. Das religiöse Ausdrucksverhalten. In: Kulturelle 

Reformation. Sinnformationen im Umbruch. 1400–1600. Hg. von Bernhard Jussen, Craig 

Koslofsky. Göttingen 1999 (Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts für Geschichte 

145), S. 29–67. 

Lentes, Thomas: Gebetbuch und Gebärde: religiöses Ausdrucksverhalten in Gebetbüchern aus 

dem Dominikanerinnen-Kloster St. Nikolaus in undis zu Straßburg (1350–1550). Diss. 

masch. 2 Bde. Münster i. W. 1996. 

Leppin, Volker: Spätmittelalterliche Wege der Immediatisierung und ihre Bedeutung für die 

reformatorische Entwicklung Marin Luthers. In: Medialität, Unmittelbarkeit, Präsenz. Die 

Nähe des Heils im Verständnis der Reformation. Hg. von Johanna Haberer, Berndt Hamm. 

Tübingen 2012 (Spätmittelalter, Humanismus, Reformation 70), S. 307–337. 

Lipphardt, Walther: Deutsche Antiphonenlieder des Spätmittelalters in einer Salzburger Hand-

schrift (Michaelbeuern Ms. cart 1). In: JLH 27 (1983), S. 39–82. 

Luther, Martin: Ein Merklicher Sermon von der geburt Marie / der muter gottes / wie sy / vnd 

dye heiligen sollen geehert werden / von einem itzlichen / cristen menschen [Wolfgang 

Stürmer: Erfurt] 1522 (VD 16: L 5484). 

Maier, Johannes: Studien zur Geschichte der Marienantiphon ‚Salve Regina‘. Regensburg 1939. 

Mechthild von Magdeburg: Das fließende Licht der Gottheit. Hg. von Gisela Vollmann-Profe. 

Frankfurt a. M. 2003 (Bibliothek des Mittelalters 19). 

Micus, Rosa: Deutsche Bearbeitungen des Salve Regina und die kartausische Tradition. In: JLH 

36 (1996/97), S. 218–226.  

Rettelbach, Johannes: Fünfmal Salve Regina. In: Von Heiligen, Rittern und Narren. Mediävisti-

sche Studien für Hans-Joachim Behr zum 65. Geburtstag. Hg. von Ingrid Bennewitz, 

Wiebke Ohlendorf. Wiesbaden 2014, S. 41–52.  

Roser, Hans: Altbayern und Luther: Portraits. München 1996.  

Salzer, Anselm: Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in der deutschen Literatur und lateini-

schen Hymnenpoesie des Mittelalters. Mit Berücksichtigung der patristischen Literatur. 

Eine literar-historische Studie. Linz 1893. 

Schell, Johanna: O Heiland, reiß die Himmel auf. In: Liederkunde zum Evangelischen Gesang-

buch. Heft 2. Hg. von Gerhard Hahn, Jürgen Henkys. Göttingen 2001, S. [2] 3–[2] 6.  

Schneider, Karin: Die Handschriften der Stadtbibliothek Nürnberg . Bd. 1. Wiesbaden 1965 (Die 

deutschen mittelalterlichen Handschriften. Bearb. von Karin Schneider. Beschreibung des 

Buchschmucks Heinz Zirnbauer).  

Schreiner, Klaus: Maria. Jungfrau, Mutter, Herrscherin. Köln 2006. 

Schulze, Ursula: Erlösungshoffnung der Verdammten. Zum ‚Salve regina‘ im ‚Luzerner Weltge-

richtsspiel‘ und Marias Rolle im Jüngsten Gericht. In: ZfdPh 113 (1994), S. 345–369.  



450 | Lydia Wegener, Franziska Lallinger, Arrate Cano Martín-Lara 

  

Sermones super Salve Regina. Thierry Martens: Aalst, 9.7.1487 (GW M 41750). 

Smolinsky, Heribert: Augustin von Alveldt und Hieronymus Emser. Eine Untersuchung zur 

Kontroverstheologie der frühen Reformationszeit im Herzogtum Sachsen. Münster 1983 

(Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 122). 

Thali, Johanna: Qui vult cum Deo semper esse, frequenter debet orare, frequenter et legere. 

Formen und Funktionen des Lesens in der klösterlichen Frömmigkeitskultur. In: Lesevor-

gänge. Prozesse des Erkennens in mittelalterlichen Texten, Bildern und Handschriften. 

Hg. von Eckart Conrad Lutz, Martina Backes, Stefan Matter. Zürich 2010 (Medienwandel – 

Medienwechsel – Medienwissen 11), S. 421–458. 

Thali, Johanna: Strategien der Heilsvermittlung in der spätmittelalterlichen Gebetskultur. In: 

Medialität des Heils im späten Mittelalter. Hg. von Carla Dauven-van Knippenberg, Corne-

lia Herberichs, Christian Kiening. Zürich 2009 (Medienwandel – Medienwechsel – Medi-

enwissen 10), S. 241–278. 

Trusen, Winfried: Art. ‚Dietenberger, Johannes‘. In: Neue Deutsche Biographie 3 (1957),  

S. 667–668. 

Michael Vehe: Ein New Gesangbüchlin Geistlicher Lieder. Faksimile-Druck der ersten Ausgabe 

Leipzig 1537. Hg. und mit einem Geleitwort versehen von Walther Lipphardt. Mainz 1970 

(Beiträge zur mittelalterlichen Musikgeschichte 11). 

Vocabularius Exquo. Johann Schäffler: Ulm um 1501 (VD 16: ZV 27093). 

von Keller, Adelbert: Altdeutsche Gedichte. Bd. 1. Tübingen 1846, S. 245–247. 

Wachinger, Burghart: Art. ,Salve Reginaʻ. In: VL2 8 (1992), Sp. 552–559. 

Wehrli-Johns, Martina, Peter Stotz: Der Traktat des Dominikaners Albert von Weissenstein über 

das Salve regina. In: Päpste, Pilger, Pönitentiarie. Fs. für Ludwig Schmugge. Hg. von An-

dreas Meyer u. a. Tübingen 2004, S. 283–313. 

Wiederkehr, Ruth: Das Hermetschwiler Gebetbuch: Studien zu deutschsprachiger Gebetbuchli-

teratur der Nord- und Zentralschweiz im Spätmittelalter. Mit einer Edition. Berlin, Boston 

2013 (Kulturtopographie des alemannischen Raums 5). 

Wohnhaas, Theodor: Art. ‚Heyden, Sebald‘. In: Neue Deutsche Biographie 9 (1972), S. 70.



  

 

Abkürzungsverzeichnis 

AH Analecta hymnica medii aevi. Hg. von Guido M. Dreves, Clemens Blume. 55 Bde. Leipzig 

1886–1922. 

ATB Altdeutsche Textbibliothek 

BLB Badische Landesbibliothek Karlsruhe 

BMZ Mittelhochdeutsches Wörterbuch. Mit Benutzung des Nachlasses von Georg Friedrich 

Benecke ausgearbeitet von Wilhelm Müller und Friedrich Zarncke. 4 Bde. Nachdruck der 

Ausgabe Leipzig 1854–1866. Stuttgart 1990. 

BSB Bayerische Staatsbibliothek 

Cantus-ID CANTUS Database (http://cantusdatabase.org/) 

CAO Corpus antiphonalium officii. Ed. a Renato-Joanne Hesbert. Bd. 1–5. Rom 1963–1975 

(Rerum ecclesiasticarum documenta. Series Maior. Fontes 7). 

CSEL Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum 

Chevalier Chevalier, Ulysse: Repertorium hymnologicum: catalogue des chants, hymnes, 

proses, séquences, tropes en usage dans l’église latine depuis les origines jusqu’à nos 

jours. 6 Bde. Louvain 1892–1920 (Subsidia hagiographica 4).  

DTM Deutsche Texte des Mittelalters 

DWB Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. 16 Bde. in 32 Teilbänden. Leipzig 

1854–1961. 

GAG Göppinger Arbeiten zur Germanistik 

GRM Germanisch-Romanische Monatsschrift 

GW Gesamtkatalog der Wiegendrucke (http://www.gesamtkatalogderwiegendrucke.de/) 

Hain Lugwig Hain: Repertorium bibliographicum. 4 Bde. Stuttgart, Tübingen, Paris 1826–

1838. 

HC Handschriftencensus. Eine Bestandsaufnahme der handschriftlichen Überlieferung 

deutschsprachiger Texte des Mittelalters [http://www.handschriftencensus.de/]. 

INKA Inkunabelkatalog [www.inka.uni-tuebingen.de/] 

JLH Jahrbuch für Liturgik und Hymnologie 

Jb Jahrbuch 

LB Landesbibliothek 

LCI Lexikon der christlichen Ikonographie. Begr. von Engelbert Kirschbaum. Hg. von Wolfgang 

Braunfels. 8 Bde. Freiburg i. Br. u. a. 1968–1976. 

Le Mittelhochdeutsches Handwörterbuch. Hg. von Matthias Lexer. 3 Bde. Unveränderter 

Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1869–1878. Stuttgart 1965. 

LMA Lexikon des Mittelalters. Hg. von Robert-Henri Bautier. 10 Bde. München 1980–1999. 

LThK Lexikon für Theologie und Kirche. Begründet von Michael Buchberger. Hg. von Walter 

Kasper u. a. 3., völlig neu bearb. Aufl. 11 Bde. Berlin, New York 1993–2001. 

Marienlexikon Marienlexikon. Hg. von Remigius Bäumer, Leo Scheffczyk. 6 Bde. St. Ottilien 

1988–1994. 

MGG2 Die Musik in Geschichte und Gegenwart: allgemeine Enzyklopädie der Musik. 26 Bände 

in zwei Teilen, Sachteil in neun Bänden, Personenteil in siebzehn Bänden; mit einem Re-

gister zum Sachteil, einem Register zum Personenteil und einem Supplement. Begr. von 

Friedrich Blume. 2., neubearb. Ausg. Hg. von Ludwig Finscher. Kassel, Stuttgart 1994–

2008. 

DOI 10.1515/9783110475371-023,  © 2017 Eva Rothenberger, Lydia Wegener 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



452 | Abkürzungsverzeichnis 

  

Mone 1 Lateinische Hymnen des Mittelalters aus Handschriften herausgegeben und erklärt 

von Franz Josef Mone. Bd. 1: Lieder an Gott und die Engel. Freiburg i. Br. 1853. 

Mone 2 Lateinische Hymnen des Mittelalters aus Handschriften herausgegeben und erklärt 

von Franz Josef Mone. Bd. 2: Marienlieder. Freiburg i. Br. 1854.  

MTU Münchener Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters 

ÖNB Österreichische Nationalbibliothek  

PBB Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 

PL Patrologia Latina. Hg. von Jacques-Paul Migne. 217 Bde. Paris 1844–1855. 

RSM Repertorium der Sangsprüche und Meisterlieder des 12. bis 18. Jahrhunderts. Hg. von 

Horst Brunner, Burghart Wachinger. 16 Bde. Tübingen 1994–2009. 

RLW Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Neubearbeitung des Reallexikons der 

deutschen Literaturgeschichte gemeinsam mit Georg Braungart u. a. Bd. I: A–G. Hg. von 

Klaus Weimar; Bd. II: H–O. Hg. von Harald Fricke; Bd. III: P–Z. Hg. von Jan-Dirk Müller. Ber-

lin, New York 2007 [Erstveröffentlichung 1997; 2000; 2003]. 

SBB Staatsbibliothek zu Berlin. Preußischer Kulturbesitz. 

SBuStB Staats- und Stadtbibliothek 

SLUB Sächsische Landesbibliothek – Staats- und Universitätsbibliothek Dresden 

StB Stadtbibliothek 

TRE Theologische Realenzyklopädie. Hg. von Horst Balz u. a. 36 Bde. Berlin, New York 1976–

2004. 

UB Universitätsbibliothek 

UTB Uni-Taschenbücher 

VD 16 Verzeichnis der im deutschen Sprachbereich erschienenen Drucke des 16. Jahrhun-

derts. 25 Bde. Hg. von der Bayerischen Staatsbibliothek in München in Verbindung mit 

der Herzog-August-Bibliothek in Wolfenbüttel. Stuttgart 1983–2000. 

VL2 Die deutsche Literatur des Mittelalters: Verfasserlexikon. Begründet von Wolfgang 

Stammler, fortgeführt von Karl Langosch. Hg. von Kurt Ruh u. a. 2., völlig neu bearb. Aufl. 

14 Bde. Berlin, New York 1978–2007. 

WA D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe). 120 Bde. Weimar 

1883–2009. 

Walther Proverbia sententiaeque latinitatis medii aevi. Lateinische Sprichwörter und Senten-

zen des Mittelalters in alphabetischer Anordnung. Tl. 1–6 gesammelt und hg. von Hans 

Walther. Tl. 7–8 hg. von Paul Gerhard Schmidt. Göttingen 1963–1983 (Carmina medii aevi 

posterioris Latina 11,1–8). 

Wackernagel 1 Das deutsche Kirchenlied: von der ältesten Zeit bis zum Anfang des XVII. Jahr-

hunderts; mit Berücksichtigung der deutschen kirchlichen Liederdichtung im weiteren 

Sinne und der lateinischen von Hilarius bis Georg Fabricius und Wolfgang Ammonius. Hg. 

von Philipp Wackernagel. Band 1. Reprograf. Nachdr. der Ausg. Leipzig 1864. Hildesheim 

1964.  

Wackernagel 2 Das deutsche Kirchenlied : von der ältesten Zeit bis zum Anfang des XVII. 

Jahrhunderts; mit Berücksichtigung der deutschen kirchlichen Liederdichtung im weiteren 

Sinne und der lateinischen von Hilarius bis Georg Fabricius und Wolfgang Ammonius Hg. 

von Philipp Wackernagel. Band 2. Reprograf. Nachdr. der Ausg. Leipzig 1867. Hildesheim 

1964. 



 Abkürzungsverzeichnis | 453 

  

WLB Württembergische Landesbibliothek Stuttgart 

ZfdA Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche Literatur 

ZfdPh Zeitschrift für deutsche Philologie 

Zs. Zeitschrift



  

 

 



Register 

Verzeichnis der Handschriften 

Zugunsten der Einheitlichkeit orientiert sich die Zitation von Provenienz und Signatur der 

Handschriften am Handschriftencensus, auch wenn die Angaben im einzelnen Beitrag evtl. 

abweichen. 

Augsburg, UB, Cod. II.1.2° 10 [Augsburger 

Cantionessammlung] 314 

Augsburg, UB, Cod. III.1.8° 6 66 

Berlin, Geh. Staatsarchiv Preuß. Kulturbesitz, 

XX. HA Hs. 33, Bd. 11 [früher Königsberg, 

Staats- und Universitätsbibl., 

Hs. 3050.11] 265–268, 270, 277, 283 

Berlin, SBB, Ms. germ. oct. 185 159 

Berlin, SBB, Ms. germ. oct 224 102 

Berlin, SBB, Ms. germ. qu. 494 408, 412–

413, 416, 418, 440–443 

Breslau / Wrocław, Dombibl. (Biblioteka 

Kapitulna), Cod. 58 [früher Diözesanar-

chiv, Ms. 58] [Neumarkter Cantionale] 

198, 215, 307 

Breslau / Wrocław, UB, Ms. 1009 256 

Brüssel, KB, ms. 2559–62 157–167, 173 

Brüssel, KB, ms. 2955–56 158–159 

Brüssel, KB, ms. 5106 158 

Brüssel, KB, ms. 11797 158–159 

Brüssel, KB, ms. 19547 159 

Brüssel, KB, ms. IV 1239 158 

Danzig / Gdánsk, Bibl. der Polnischen Aka-

demie der Wissenschaften, Ms. 2015 

198 

Den Haag / 's-Gravenhage, KB, Cod. 71 J 71 

159 

Den Haag / 's-Gravenhage, KB, Cod. 135 E 36 

158 

Dessau, Landesbücherei, Hs. Georg. 25. 8° 

246 

Dresden, LB, Mscr. App. 318 406 

Dresden, SLUB, Mscr. M 201 [Dresdner Hel-

denbuch] 358 

Eichstätt, UB, Cod. st 252 239 

Eichstätt, UB, Cod. st 344 116 

Eichstätt, UB, Cod. st 345 116, 122 

Eichstätt, UB, Cod. st 346 260 

Eichstätt, UB, Cod. st 423 116–117, 122, 125 

Eichstätt, UB, Cod. st 424 116 

Eichstätt, UB, Cod. st 438 240–242, 245–

246, 248–252, 256, 258 

Eichstätt, UB, Cod. st 440 240 

Eichstätt, UB, Cod. st 451 113, 116, 118–121, 

127, 129, 130–131 

Eichstätt, UB, Cod. st 748 240 

Engelberg, Stifstbibl., Cod. 151 [Engelberger 

Gebetbuch] 102 

Engelberg, Stifstbibl., Cod. 314 297 

Frankfurt a. M., UB, Ms. germ. oct. 45 331 

Freiburg i. Br., UB, Hs. 44 408–420, 440–

443 

Gent, UB, Hs. 901–I 157, 159 

Graz, UB, Ms. 756 295 

Greifswald, UB, nd. Hs. 17 214 

Heidelberg, UB, Cpg 343 384 

Hildesheim, Dombibl., Hs. J 30 268–270, 

276, 286 

Hohenfurth / Vyšší Brod, Stiftsbibl., Cod. 42 

297, 301, 306 

Innsbruck, Universitäts- und Landesbibl., 

Cod. 457 297 

Jena, Universitäts- und Landesbibl., Cod. Bos. 

4° 8 66 

Jena, Universitäts- und Landesbibl., Ms. El. f. 

101 [Jenaer Liederhandschrift] 314 

Karlsruhe, BLB, Cod. Donaueschingen 366 

408, 412, 414–416, 418, 443–446 

Karlsruhe, LB, Cod. Lichtenthal 140 65, 77, 

83–86 

Karlsruhe, LB, Cod. St. Georgen 74 246 

Karlsruhe, LB, Cod. St. Blasien 77 249 

Klosterneuburg, Stiftsbibl., Cod. 1242 66 

Köln, StA, Best. 7020 [W*] 8 249 

Krakau / Kraków, Bibl. Jagiellońska, Berol. 

Mus. ms. 40580 297 

DOI 10.1515/9783110475371-024,  © 2017 Eva Rothenberger, Lydia Wegener 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



456 | Register 

  

Kremsmünster, Stiftsbibl., Cod. 5 66 

Leiden, UB, Ltk. 276 159 

Leuven, UB, Cod. 2 158 

Lübeck, StB, Ms. theol. germ. 21 214 

Lübeck, StB, Ms. theol. germ. 65 214 

Lübeck, StB, Ms. theol. germ. 68 214 

Lübeck, StB, Ms. theol. lat. 2° 16 307, 309 

Mainz, StB, Hs. I 300 352 

Melk, Stiftsbibl., Cod. 1408 180 

München, BSB, Cgm 371 116, 118, 128–129 

München, BSB, Cgm 484 408, 412–414, 416, 

418–419, 443–446 

München, BSB, Cgm 715 144–145, 147, 186, 

198, 202, 215, 236 

München, BSB, Cgm 716 297 

München, BSB, Cgm 811 [Liederbuch siehe 

auch Jakob Käbitz] 246–247 

München, BSB, Cgm 1115 144–145, 198, 202 

München, BSB, Cgm 1122 177, 180–181, 184–

185, 187–188 

München, BSB, Cgm 4337 116, 118, 123–125, 

128 

München, BSB, Cgm 4438 116 

München, BSB, Cgm 4697 47, 49, 53, 59 

München, BSB, Cgm 4997 [Kolmarer Lieder-

handschrift] 256–257, 284–285, 314 

München, BSB, Cgm 5249/59d 66 

München, BSB, Cgm 8118 180 

München, BSB, Clm 2506 121 

München, BSB, Clm 7742 198 

München, BSB, Clm 18566 198 

Nürnberg, GNM, Hs. Merkel 2° 966 [Hollsche 

Handschrift] 245, 249, 257 

Nürnberg, StB, Cod. Cent. VI 86 66 

Nürnberg, StB, Cod. Cent. VII, 24 420 

Nürnberg, StB, Cod. Will III 784 256 

Oxford, Bodleian Libr., MS Canon. Liturg. 325 

92 

Paris, Bibl. Nationale, Ms. lat. 1235 [Hymnar 

aus Nevers] 185 

Philadelphia, Univ. of Pennsylvania, Rare 

Book & Manuscript Libr. Collections, Ms. 

Codex 1604 (früher Ms. Lat. 132) 178 

Prag, Bibl. des Nationalmus., XII A 1 301–302 

Prag, Nationalbibl., Cod. V.H.11 297, 310 

Prag, Nationalbibl., Cod. XIV.G.17 310 

Prag, Nationalbibl., Cod. XVI.G.31 180 

Prag, Nationalbibl., Dep. Minorité (Fran-

tiskáni) Cesky Krumlov 148 198 

Sarnen, Bibl. des Benediktinerkollegiums, 

Cod. chart. 191 103–104, 106–107 

Sarnen, Bibl. des Benediktinerkollegiums, 

Cod. chart. 192 104 

Sarnen, Bibl. des Benediktinerkollegiums, 

Cod. chart. 207 103–105, 107 

Sarnen, Bibl. des Benediktinerkollegiums, 

Cod. chart. 208 [Hermetschwiler Gebet-

buch] 89–100, 102–103, 107 

Sarnen, Bibl. des Benediktinerkollegiums, 

Cod. chart. 209 103–107 

Sarnen, Bibl. des Benediktinerkollegiums, 

Cod. chart. 210 103–106 

Sarnen, Bibl. des Benediktinerkollegiums, 

Cod. chart. 214 104 

Sarnen, Bibl. des Benediktinerkollegiums, 

Cod. membr. 69 [Gebetbuch von Muri] 

89–92 

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Eins. 285 13 

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 53 26 

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 337b 13, 24 

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 340 26 

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 343 26 

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 355 13–14 

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 356 13–14, 

17, 26 

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 359 26 

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 375 26 

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 376 14, 26 

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 377 24 

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 420 13 

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 438 13–14 

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 440 13 

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 448 13 

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 453 17 

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 460 23 

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 466 24 

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 486 24 

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 533–539 21 

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 546 14, 17, 

19, 21, 24–26, 32, 41 

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 593 20, 

27–28, 34–35, 39 

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 1297 13 



 Verzeichnis der Drucke | 457 

  

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 1757 13–

14, 17 

St. Gallen, Stiftsbibl., Cod. Sang. 1758 13–

14, 17 

Sterzing, Stadtarchiv, ohne Signatur 180 

Rein (Steiermark), Einzelblatt 407–408 

Straßburg, StB, Cod. B 121 [verbrannt] 138, 

149, 150, 208 

Stuttgart, WLB, Cod. HB I 95 295 

Stuttgart, WLB, Cod. theol. et phil. 8° 19 

246–248 

Trier, StB, Hs. 823/1696 8° 214 

Trier, StB, Hs. 2050/1695 8° 66 

Tübingen, UB, Cod. Mc 321 238 

Udine, Kapitelarchiv (Archivio Capitolare), 

Ms. 58 144–146, 148, 198 

Wien, ÖNB, Cod. 2856 144–145, 147, 198 

Wien, ÖNB, Cod. 2975 144–145, 198, 202, 

215 

Wien, ÖNB, Cod. 3026 246–247 

Wien, ÖNB, Cod. 3946 144, 146 

Wien, ÖNB, Cod. 4348 345 

Wien, ÖNB, Cod. 4696 198, 202 

Wien, ÖNB, Cod. Ser. nova 3344 [Liebhard 

Eghenvelders Liederbuch] 256 

Zeitz, Stiftsbibl., Cod 17 237–239 

Verzeichnis der Drucke 

Augustin von Alveldt: Eyn vorklerunge aus 

heller warheit ob das Salue regina 

misericordie eyn Christlicher lobesang 

sey ader nicht. [Nickel Schmidt: Leipzig] 

1527 [VD16 A 2088] 440 

Breviarium Eystetense. Bd. 3: Proprium de 

tempore. Proprium de sanctis. Georg 

Reyser: Würzburg, 23.2.1483 [GW 5339] 

[Exemplar: München, BSB, Rar. 771/3] 

125–126, 130, 258 

Buchsbaum, Sixt: Vnser frawen rosenkrantz 

347, 355, 357–358, 361–368 

– Albrecht Kunne: Memmingen, 1508/10 [GW, 

5, Sp. 621a] [Exemplar: München, BSB, 

Einbl. III,51z] 345–346, 356, 358, 362 

– Christoph Froschauer d. Ä.: Zürich, 1519 

[VD16 B 9045] [Exemplar: Zürich, Zent-

ralbibl., Zwingli 222,2] 367 

– Hans Schobser: München, nicht vor 1500 

[GW 5671] 345, 356 

– Johann Zainer d. J.: Ulm, 1503/08 [GW 5672] 

[Exemplar: München, BSB, Einbl. III,51w] 

345, 356, 362 

Catalogus Sanctorum et gestorum eorum. Ed. 

Petrus de Natalibus. Lugdunum 1514 

[Exemplar: Freiburg, UB, K 6447,e] 120, 

126 

Dietenberger, Johann: Grundt vnd vrsach 

ausz der heyligen schrifft / wie vnbillich 

vnd vnredlich / das heylig lobsangk Ma-

rie Salue regina / Geweycht saltz vnd 

wasser / Metten vnd Complet / in etli-

chen Stetten wirt vnderlassen, verspott 

vnd abgestellt. [Hero Fuchs: Köln] 1526 

[VD16 D 1483] 439 

Freysleben, Johann, Das Salue regina / nach 

dem richtscheyt / das da hayst / Graphi 

theopneustos / ermessen vnnd abge-

richt. [Paul Kohl: Regensburg 1523] 

[VD16 F 2631] 395, 398, 434–437, 439 

Guillermus Parisiensis: Postilla Guillermi 

super Epistolas et Euangelia de tempore 

et de sanctis et pro defunctis. Nikolaus 

Keßler: Basel, um 15O1 Basel [VD16 E 

4363] [Exemplar: München, BSB, 4 

Inc.s.a. 974] 125 

Hauer, Georg: Annder zwue predig Vom Salue 

regina dem Euangelio vnd heyligen 

gschrifft gemesz. Johann Weyssenbur-

ger: Landshut 1526 [VD16 H 773] 438–

439 

Hauer, Georg: Drey christlich predig vom 

Salue regina / dem Euangeli vnnd heyli-

gen schrift gemesz. [Andreas Lutz: In-

golstadt 1523] [VD16 H 772] 439 

Heyden, Sebald: Das der eynig Christus vnser 

mitler vnd fursprech sy by dem vat-

ter / nitt sin muͦter / noch die heyligen 

[…]. [Johann Knobloch d. Ä.: Straßburg] 

1525 [VD16 H 3337] 433, 435, 438 



458 | Register 

  

Historia nova, pulchra, devota et authentica 

de S. Anna. Jacobus Louber: Excerpta ex 

tractatulo Jacobi Louber contra istos, qui 

dicunt sanctos Joseph, Joachim etc. pub-

lice non esse venerandos. Anton Sorg: 

Augsburg, 1479 [GW 1991] [Exemplar: 

Berlin, SBB, 4° Inc. 111] 16 

Hortulus Animae zu tütsch. Martin Flach: 

Straßburg, 1513 [VD16 H 5089] 69 

Johannes Geiler von Kaysersberg: Wie man 

sich halten sol bei einem sterbenden 

Menschen. Konrad Hist: Speyer, 1597 

[GW 10580] 69 

Historiae tres de S. Anna, de S. Joachim et de 

S. Joseph. Martin Flach: Basel, nicht 

nach 1476 [GW 1993] [Exemplar: St. Gal-

len, Stiftsbibl., Inc. Sang. 1081c] 16 

Johannes Herolt: Sermones de tempore. 

Anton Koberger: Nürnberg, 1496 

[GW 12381] [Exemplar: München, BSB, 2 

Inc.c.a. 3341] 126 

Luther, Martin: Ein Merklicher Sermon von 

der geburt Marie / der muter gottes / wie 

sy / vnd dye heiligen sollen geehert wer-

den / von einem itzlichen / cristen men-

schen. [Wolfgang Stürmer: Erfurt] 1522 

[VD16 L 5484] 396, 432, 437–438 

Missale Eystetense 

– Michael Reyser: Eichstätt, 1486 

[GW M24373] [Exemplar: München, BSB, 

Rar. 953] 251, 254 

– Michael Reyser: Eichstätt, 07.12.1494 [GW 

M24381] [Exemplar: München, BSB, Rar. 

954 a] 116–117, 121–122, 125, 127 

Missale Moguntinum. Michael Wenssler: 

Basel, um 1488 [GW M24551] 257–258 

Officium recollectionis gaudiorum et fes-

torum Beatae Mariae Virginis, juxta 

ritum Romani breviarii concinnatum: ad 

usum Collegiatae Ecclesiae Divi Petri 

Lovaniensis. Johannes Masius: Löwen, 

1599 [Exemplar: Brüssel, KB, ms. II 

73.171 A [LP]; USTC 413602] 59 

Ortiz, Alfonso: Breviarium secundum regu-

laris beati hysidori. Peter von Ha-

genbach: Toledo, 1502 179 

Pedersen, Christiern: Vor Froe Tider. Melchior 

Lotter d. Ä.: Leipzig, 1517 [VD16: P 1108] 

179 

Psalter Marie. Konrad Dinckmut: Ulm, 1483 

[GW M39197] [Exemplar: München, BSB, 

4° Inc.c.a. 316] siehe auch Ulmer 

Marienpsalter 345–346, 349–351, 353–

355, 357, 361, 363–365 

Sermones super Salve Regina. Thierry Mar-

tens: Alost, 09.07.1487 [GW M41750] 

259, 397, 408 

St. Gallen, Stiftsbibl., Inc. Sang. 1081 16 

St. Gallen, Stiftsbibl., Inc. Sang. 1081b 16 

St. Gallen, Stiftsbibl., Inc. Sang. 1081c 16 

St. Gallen, Stiftsbibl., Inc. Sang. 1082 39

Personenregister 

Adam von St. Viktor 24, 193 

Adhemar von Monteil 396 

Adolf von Essen [Prior] 347 

Alanus de Rupe 348–350, 354–356, 363 

Albertus Magnus 376 

Albert von Weissenstein 397, 400, 404–405 

Ambrosius von Mailand 111, 161, 390–391 

Ambrosius Autpertus 327 

Ameln, Konrad 256 

Anselm von Canterbury 127, 374–375, 380 

Aristoteles 72 

Arlt, Wulf 290–291 

Augustinus von Hippo 72, 112, 128, 161, 323 

Augustin von Alveldt 433, 440 

Bärnthaler, Günther 151 

Bannholtzer, Valentin 397 

Bannister, Henry Martyn 193 

Bauernfeind, Walter 51 

Bauerreiß, Romuald 404 

Becker, Anja 406 

Beda Venerabilis 357 

Beheim, Michel 255 



 Personenregister | 459 

  

Bergemann, Lutz 410 

Bernhardinus de Bustis 117 

Bernardus Toletanus 397 

Bernhard von Clairvaux 50, 67, 70–71, 104, 

124, 129, 161, 396–397, 402 

Bernhard von Luxemburg 113 

Bernhard von Siena 117 

Berns, Jörg-Jochen 353, 362 

Berthold von Regensburg 259 

Birgitta von Schweden 130 

Black, Max 324 

Blarer, Eglolf [Abt] 12 

Blume, Clemens 140–141, 193, 269 

Boehm, Balthasar 113, 116–117, 124–125, 

128, 131–132, 260 

Bonaventura 71 

Brant, Sebastian 18, 259, 355 

Braun-Niehr, Beate 265 

Bretscher-Gisiger, Charlotte 106 

Brinkmann, Hennig 79, 329 

Brunner, Horst 138 

Buchsbaum, Sixt 345–347, 355, 357, 363–

368 

Bumke, Joachim 223 

Burger, Christoph 435 

Caelius Sedulius 177, 182, 222 

Caesarius von Heisterbach 79 

Caracciolo, Robertus 117 

Carlier, Gilles 58 

Cristatus, Florianus 260 

Cuntz, Joachim 17–18, 20, 22, 24, 26, 41 

De Boor, Helmut 407–408 

Delius, Hans-Ulrich 396 

Denecke, Ludwig 265, 279 

Der Taler [Leichdichter] 281 

Desplenter, Youri 179, 181 

De Vreese, Willem 167–168, 172 

Dicke, Gerd 397 

Dietenberger, Johann 433, 439 

Dinckmut, Konrad 349–351 

Dominikus von Preußen 347–349, 352, 354–

355, 357, 363 

Dreves, Guido Maria 293–294 

Dröse, Albrecht 397 

Erasmus von Rotterdamm 379 

Ettlinger, Emil 69 

Fabri, Felix 349 

Franz von Retz 397 

Frauenlob [Heinrich von Meißen] 281 

Freysleben, Johann 395, 397, 433–437, 439 

Friedrich III [Kaiser] 349 

Froschauer, Christoph 367 

Gärtner, Kurt 65 

Gaisberg, Franz [Abt] 21 

Gamper, Rudolf 106 

Geiler von Kaysersberg 259 

Genette, Gérard 419–420, 434 

Gerhard von Frachet 405 

Gerson, Jean 111–112, 117, 126–128, 130–132 

Gertrud von Helfta 348 

Giermann, Renate 269 

Gneuss, Helmut 179 

Göhler, Bob 402 

Gössel, Paul 235 

Göttert, Karl-Heinz 70 

Gottlieb, Eberhard 91 

Gregorius Magnus [Papst Gregor I.] 161, 130 

Grote, Geert 159, 168–170, 172, 403 

Gruner, Vincentius 240 

Guillaume Du Fay 58 

Gumbrecht, Hans Ulrich 404 

Gutfleisch, Barbara 92 

Hamm, Berndt 68, 416, 419, 424–425, 430 

Härtel, Helmar 269 

Haggh-Huglo, Barbara H. 58 

Hallmann, Jan 266–267 

Hauer, Georg 433, 438 

Heinrich (von) Laufenberg 137–139, 141, 

149–154, 193, 209–210, 215–217, 327 

Heinz, Andreas 347 

Hendrik uten Boghaerde [Pomerius] 166–

167, 173 

Henry von Avranches 327 

Heringsdorf, Johannes 389 

Hermann von Ludesdorf 249 

Hermann von Reichenau 65, 327, 396 

Herolt, Johannes 117, 126 

Heyden, Sebald 433–434, 437 

Hieronymus von Prag 117 

Hilg, Hardo 98–99 

Hoffleit, Claudia 259 

Hoffmann, Heinrich 91–92 

Holzapfler, Augustinus 117 

Hugo Ripelin von Straßburg 240 



460 | Register 

  

Hus, Johannes 117 

Huygens, Robert 79 

Isidor von Sevilla 251 

Janota, Johannes 138, 215–217, 233–236, 

256, 260, 314 

Jan van Leeuwen 157, 160–161, 166–168, 171, 

173 

Jan van Ruusbroec 157, 160–168, 171, 173 

Jens, Walter 386–388 

Jenny, Markus 259, 383, 387, 391 

Johannes Chrysostomos 362 

Johannes Duns Scotus 376 

Johannes von Paltz 379–380 

Johann von Eych 254 

Johann II. von Jenstein [Erzbischof von Prag] 

57, 117 

Johann von Neumarkt 50, 104 

Johnson, Mark 325 

Jordan von Sachsen 396 

Käbitz, Jakob siehe auch München, BSB, Cgm 

811 246–247 

Kaegerl, Udalricus 117 

Keck, Johannes 117 

Keller, Karl-Heinz 242 

Kerkrings, Grete 214 

Kiepe-Willms, Eva 245, 255 

Klapper, Joseph 104 

Klein-Ilbeck, Bettina 80 

Klein, Karl Kurt 203 

Knüsli, Johannes 15–16, 18, 23, 36–39, 132 

Konrad von Fußesbrunnen 222 

Konrad von Haimburg siehe auch Ave maris 

stella [Glossenlied] 327 

Kornrumpf, Gisela 75, 265, 314 

Kraß, Andreas 11, 150, 180, 323, 331, 405 

Kunne, Albrecht 345–346, 356 

Kurze, Dietrich 259 

Labhardt, Frank 14 

Lachmann, Karl 92 

Lakoff, George 325 

Lausberg, Heinrich 327 

Lentes, Thomas 66, 139, 410 

Lenz, Philipp 65 

Lieb, Ludger 240 

Lipphardt, Walther 180, 235, 281, 327 

Longus, Johannes 17 

Lotman, Juri 353 

Luther, Martin 259, 333, 338, 340–342, 373, 

377, 379–391, 395–398, 403, 432–433, 

437–438 

Maier, Johannes 404 

Marcus von Weida 357 

Matter, Stefan 70 

Mechthild von Hackeborn 348 

Mechthild von Magdeburg 413 

Meersseman, Gérard Gilles 103 

Meister Eckhart 71–72, 352 

Mertens, Thom 161 

Michel de Beringhen 58 

Milíč, Jan 240, 250–252 

Mönch von Salzburg 75, 137–139, 143–149, 

152–154, 180, 183–184, 186–188, 193, 

198–202, 204, 207–208, 210–211, 215–

217, 234, 236–237, 293, 305, 327 

Mone, Franz 98–101 

Moser, Ludwig 18 

Müller, Stephan 282 

Muskatplüt 237, 241–242, 245–249, 251, 

253–258, 260, 377 

Mužik, František 307 

Notker Balbulus 11, 14, 23, 26, 34, 132 

Obrecht, Jakob 25 

Ochsenbein, Peter 78, 90–92 

Oosterman, Johan 159 

Oswald von Wolkenstein 193, 202, 204–208, 

210–211, 215–217, 305 

Otfrid von Weißenburg 359 

Otter, Heinrich 249 

Päsler, Ralf G. 267 

Paul II. [Papst] 53 

Paulus von Tarsus 373 

Pedersen, Christiern 179 

Petrus Abaelardus 193 

Petrus Damianus 112 

Petrus von Compostella 396 

Pfeffel, Ulrich 238–242, 245, 251–252, 255, 

258, 260 

Philipp de Mézières 60–61 

Philipp von Seitz [Bruder Philipp] 47–48 

Pierre d’Ailly [Petrus de Alliaco] 113, 115, 132 

Pilgrim II. von Puchheim [Erzbischof von 

Salzburg] 138, 198, 234 

Pius V. [Papst] 97 

Pius IX. [Papst] 123 



 Personenregister | 461 

  

Prudentius 158 

Reich-Ranicki, Marcel 386 

Reiffenstein, Ingo 137 

Rhabanus Maurus 57 

Richards, Ivor Armstrong 324 

Richard von St. Viktor 71 

Ricœur, Paul 329 

Rösch, Ulrich [Abt] 12–13, 17, 26 

Rosmer, Stefan 256, 384 

Rothenberger, Eva 197, 398 

Rother, Erna-Resi 185 

Sachs, Hans 237, 323–324, 326–327, 333–

342 

Schanze, Frieder 249, 255, 345, 356 

Schaur, Hans 356 

Schiendorfer, Max 234 

Schlotheuber, Eva 181 

Schmeer, Julia 406 

Schneider, Karin 180–181 

Schneyer, Johann Baptist 259 

Schnöd, Sigmund 51 

Schobser, Hans 345, 356 

Schürpf, Jakob 17 

Schulte Nordholt, Jan Willem 390 

Sixtus IV. [Papst] 16, 122, 349, 357 

Sophronius Eusebius Hieronymus 161, 342 

Spangenberg, Cyriacus 255, 383 

Spangenberg, Wolfhart 383 

Spechtler, Franz Viktor 144, 180, 198 

Spee, Friedrich 413 

Sporer, Hans 345, 356, 358 

Sprenger, Jakob 349 

Springer, Carl 177 

Stäblein, Bruno 185 

Stekna, Johannes 117 

Stevens, Jan 166 

Stock, Alex 184, 285 

Stoß, Veit 339 

Stotz, Peter 265, 397 

Stroppel, Robert 222–223 

Thali, Johanna 66, 76 

Thomas Becket [Heiliger, Erzbischof von 

Canterbury] 268 

Thomas von Aquin 71–72, 251, 376 

Tucher, Clara 51 

Tucher, Endres 51 

Tucher, Hans II. 51 

Tuotilo von St. Gallen 26 

Valerius Maximus 251 

Valzner, Hedwig 51 

van Wijk, Nicolaas 168 

Vehe, Michael 405 

Vekeman, Herman W. J. 161 

Venatius Fortunatus 158 

Vlhová-Wörner, Hana 307 

von Groote, Everhard 237, 241–242, 246–

249, 251, 257 

Wachinger, Burghart 104, 139, 144–145, 151–

152, 154, 180, 198, 202–204, 206, 208, 

213, 215, 217, 233–236, 256, 397, 407–

408, 420 

Wackernagel, Philipp 150, 208–209, 236 

Waechter, Hans 234, 237 

Wagner, Fritz 327 

Walther von der Vogelweide 281 

Warnar, Geert 164 

Wegener, Lydia 374 

Wenzel, Siegfried 259 

Wehrli-Johns, Martina 397 

Wiederkehr, Ruth 70 

Winston-Allen, Anne 355, 361 

Wolfram von Eschenbach 358 

Wranovix, Matthew 238 

Zacher, Julius 267 

Zainer, Johann (d. J.) 345, 356, 362 

Záviš von Zápy [Zawissius?] 307 

Zimmerl-Panagl, Victoria 177



462 | Register 

  

Werkregister 

Marianische Lyrik 

Ad te Maria supplices 367 

– Christus vom Himmel ruf ich an 367 

– Dich Frau vom Himmel ruf ich an 367 

Aeterni patris ordine in templo virgo conditur 

52, 60 

Ain iunckfraw schön vnnd ausserwölt 378 

Alma redemptoris mater 395 

Audi nos siehe auch Ave praeclara maris 

stella 15, 24–25, 28, 32, 34–35, 65 

Aue Maria clare 376, 387 

Aue muetter küniginne 378 

Ave ancilla sanctae trinitatis 104 

Ave ancilla trinitatis 104 

Ave hierarchia 301–306 

Ave Maria 21–22, 35, 37, 41, 97, 102, 106, 

301, 341, 347–348, 366 

– Ave Maria reine magt [Glossengebet zum 

Ave Maria] 93, 96–97, 102 

– Goldenes Ave Maria 104 

Ave maris stella 52, 57, 157–165, 167–169, 

172–173, 208, 323–324, 326–328, 330–

331, 333, 337, 341–342, 389–390 

– Aüe maris stella ich grües dich lichter 

meres steren siehe auch Hans Sachs 

334–337 

– Ave maris stella bis grst ein stern im mer 

[Glossengebet] siehe auch Heinrich (von) 

Laufenberg 327 

– Ave maris stella [Glossenlied] siehe auch 

Konrad von Haimburg 327 

– Ave meers sterre Een moeder goede werde 

bleven Ghy zyt jonffrouwe 157, 159 

– Ave meres sterne siehe auch Mönch von 

Salzburg 327 

– Ave sonder wee sterre der zee 157–158, 

160, 167, 173–174 

– Bis gegrsset du meres sterne hailige 

gottes mter 331–332 

– Bis grst stern im mere siehe auch Heinrich 

(von) Laufenberg 327 

Ave maris stella vera mellis stilla 327 

Ave mundi spes Maria 158 

– God groete di der weerelt hope maria 158 

– Ic gruetu hope der welt al Ic gruetu moeder 

sonder misval 158 

Ave praeclara maris stella siehe auch Marien-

sequenz von Muri 18, 25, 65–66, 68–

70, 72, 77–83, 92, 150, 197, 223, 327 

– Audi nos 15, 24–25, 28, 32, 34–35, 65 

– Got grusz dich Maria d verklerter fr-

glentzender sterne des meres 68, 77, 

83–86 

– Hoer vns Maria magt 65 

Ave Regina 107, 222–223, 395 

Ave verum 94, 101 

– Sist gegrset gewerer lip 94 

Ave virgo virginum 269–274, 281 

Beata et venerabilis virgo 258 

Confestim montes adiit 52, 57 

Congaudent angelorum 15, 18, 26, 28–32, 

34, 208 

Die sieben Freuden Mariens siehe auch Sie-

ben Freuden Marias 59, 268 

Ein iunckfrau zart 241–248, 251, 255, 257–

258, 377 

[...] erstnd ze leben [fragmentarisch überlie-

fert] 99 

Eya recolamus laudibus piis digna 257–258 

Flos candens oritur de spina 297–298 

Gaude celestium thalamorum sponsa 225 

Gaude Maria virgo 221, 227, 230 

Gaude o virgo virginum 265, 268, 271–273, 

277, 281, 283 

– Vreuwe dich Maria vrouwe gut 227 

Gaude turba fidelium mentis 19 

Gott grss dich Maria ein dienerin 104 

Haec est que nescivit 222 

Heilige frwe Maria gottes Mter vol gewaltes 

95, 102 

Hymnos Akathistos 99 

Ic gruetu hope der welt al Ic gruetu moeder 

sonder misval 158 

Kont ich nu loben boben allez daz ie gewart 

268, 277, 278–279 



 Werkregister | 463 

  

Laetare sponsa Christi 112 

Letabundus exultet 208 

Magnificat 106–107, 223–224, 364, 378–

380 

– Min sel grsset den heren 107 

Maria sse mandel blt [Kommuniongebet] 

siehe auch Hermetschwiler Gebetbuch 

94–95 

Maria videns angelum [Agnus dei-Tropus] 

295–296 

Mariensequenz von Muri siehe auch Ave 

praeclara maris stella 90–92, 150, 197 

Mittit ad virginem 193–195, 198–199, 202, 

207–209, 213–217, 301–305, 312 

– Von Got so wart gesannt siehe auch Oswald 

von Wolkenstein 202–204 

Nativitas tua dei genetrix virgo 55 

– O junckfrewliche geperin 55 

O Anna ein hellige mutter fein Maria ein 

hellige dochter rein 260 

O dei sapientia 52, 57, 60 

O Maria benedicti sint parentes tui 15, 132 

O Maria gesegnet sygent din vater 21 

O Maria mater Christi 307–311 

O Maria reyne maidt du host geporen 260 

O sancta mundi domina 52–53, 57 

– O heilige frau wol geporen 53 

Planctus ante nescia 223 

Post partum virgo inviolata permansisti dei 

genetrix intercede pro nobis 253, 257–258 

Quem terra pontus aethera 57 

– O gloriosa femina domina 52, 57 

Quod chorus vatum 52 

Regina caeli 225, 395, 432 

Sacrae parentes virginis 52, 57, 60 

Salve mater pietatis 15, 23–25, 27–28, 32, 

34 

Salve mater salvatoris 23–24, 148, 208 

Salve Regina 208, 259, 301, 306, 395–446 

– Bis gegrüsset küngyn 420–432, 438 

– Bisz gegrüszet königin der barmhertzigkeit 

405–407, 423, 438 

– Gegruͤsset seistu Jesu Christe 434–437 

– Salue Jesu Christe 434–437 

– Salve gegrüsset sigestu aller engel frow 

407–421, 425, 429, 431, 437, 440–446 

Salve sancta parens 65, 222 

Septem Gaudia beatae Mariae virginis siehe 

auch Sieben Freuden Marias 98 

Sieben Freuden Marias 

– Die sieben Freuden Mariens 58–59, 98–99, 

268, 276 

– Gebet zu den Freuden Marias 106 

– Hymne zu den sieben Freuden Marias 93, 

96, 98, 102, 107 

– Hymnus de gaudiis Beatae Mariae Virginis 

267 

– Septem Gaudia beatae Mariae virginis 98 

Stabat mater dolorosa 11, 19, 197, 274, 313, 

323 

Sie ist mir lieb die werde magd 373, 381–382 

Te matrem dei laudamus 435 

Veni praecelsa domina 17 

Verbum bonum et suave 18, 139–141, 143–

145, 149–150, 152–153 

– Ejn verbum bonum et suaue siehe auch 

Heinrich (von) Laufenberg 150–153 

– Wir süllen loben all die raine siehe auch 

Mönch von Salzburg 143–149, 153 

Vita Beatae Virginis Mariae et Salvatoris 

Rhythmica 47, 49 

Vnser frawen rosenkrantz 345–346 

Zucht eer und lob dir wonet bey 384 

Zweiundsiebzieg Namen Marias 105 

Sonstige Texte und Werke 

Abortivus [Predigtsammlung] siehe auch Jan 

Milíč 240, 250 

Achtliederbuch 237 

Agnoscat omne seculum 178, 208 

Agnus dei siehe auch Maria videns angelum 

295 

A solis ortus cardine 177, 179, 182, 182–183, 

185, 187–188, 208 



464 | Register 

  

– Von anegeng der Sunne klar siehe auch 

Mönch von Salzburg 183 

– Vor dem aufgang der Sûnnen aus ort siehe 

auch München, BSB, Cgm 1122 182–

183, 189–190 

Augsburger Cantionessammlung 314 

Bamberger Gesangbuch 367 

Baumeisterbuch der Stadt Nürnberg 51 

Beatrijs [Marienmirakel] 170 

Betbüchlein siehe auch Martin Luther 341 

Christe qui lux es et dies 159 

– Christe die lucht zijt en dagheraet 159 

– Cryste du byste licht ende dach 159 

Crist ist erstanden 234 

Compendium theologiae veritatis siehe auch 

Hugo Ripelin von Straßburg 240 

Corde natus et parentis 208 

Corners Gesangbuch 367 

Corona Salomonis 246 

Cultor Dei memento 158 

– Goidts minnaer uutvercoren 158 

Das fließende Licht der Gottheit siehe auch 

Mechthild von Magdeburg 413 

De origine monasterii Viridisvallis siehe auch 

Hendrik uten Boghaerde [Pomerius] 166 

Der mynnen regel 161 

Der Wartburgkrieg [Königsberger Rotulus] 

265–268, 274, 277–283, 285–286 

De summo bono 251 

Die gheestelike Brulocht 163 

Ecce iam noctis tenuatur umbra 181 

Ein kindelein so lobickleich est natus hodie 

256 

Ein New Gesangbüchlin Geistlicher Lieder 

siehe auch Michael Vehe 405 

Engelberger Gebetbuch 102 

Expositio in antiphonam Salve regina siehe 

auch Franz von Retz 397 

Expositio missae siehe auch Vincentius Gru-

ner 240 

Frankfurter Anthologie 386 

Frankfurter Dirigierrolle 284 

Gaude Sion 276 

Gebetbuch von Muri 89–92 

Gebet zu den 108 Namen Marias 104–107 

Geistliches Psälterlein 389 

Getijdenboek van Geert Grote 168–170 

Got naig deine orn zu vnſern clagen mit dei-

ner gute das wir nit verzagen 181 

Grosz ist frauen lieb crafft 240 

Grote lyden ende grote striden 58 

Hermetschwiler Gebetbuch 89–94, 102–103, 

107 

Herzog Ernst G 345, 357–358, 367 

Höchſter got der miltigkait ain ſchpffer piſt 

der welte prait 181 

Hostis Herodes impie 179, 181, 187 

– Herodes du verkourter feynde warmb 

forchtſt christm 181 

Hymnus Alter siehe auch Caelius Sedulis 177 

Ich bitte dich daz du gerchest [Kommunion-

gebet] siehe auch Hermetschwiler Ge-

betbuch 94–95 

In antiphonam Salve Regina Sermones IV 

397 

Inclina domine aurem tuam ad preces nostras 

181 

In dulci jubilo 256 

Jenaer Liederhandschrift 314 

Kindheit Jesu siehe auch Konrad von Fußes-

brunnen 222 

Klever Totentanz 284 

Kolmarer Liederhandschrift 256–257, 284, 

314 

Lauretanische Litanei 106 

Laus et commendatio illius suavissimi cantici 

Salve regina siehe auch Albert von Weis-

senstein 397, 400, 405 

Legenda aurea 222, 225–226 

Liber Scintillarum 251 

Liber specialis gratiae 348 

Luikse Leven van Jezus [‚Lütticher Leben 

Jesu‘] 170 

Mainzer Cantual 367 

Matutino tempore 50 

Mein hercz vor senen nit enspricht 240 

Mein sünd und schuld 208 

Merklicher Sermon von der geburt Marie 

396, 432 

Millstätter Psalmen und Hymnen 327 

Mönch und Rosenkranz 352 

Mundi renovatio 149, 202 

– Der werlde vernewung lawter klar siehe 

auch Oswald von Wolkenstein 202 



 Werkregister | 465 

  

Mytten wir ym leben synd mit dem todt umb-

fangen 383 

Narrenschiff siehe auch Sebastian Brant 259 

Novum Instrumentum 379 

Nu kom der Heyden heyland 383, 390 

O beatae Margaretae 159 

– Hoe ghenoechlijc is die hoochtijt der glori-

oser maghet sinte mergriet 159 

Officium recollectionis festorum Beatae 

Mariae Virginis 58 

O Heiland reiß die Himmel auf siehe auch 

Friedrich Spee 413 

O lux beata Trinitas 181 

– O liecht ſalige triffaltigkait vnd du fuͦrſtliche 

ainigkait 181 

Passional 221–222, 226–228 

Paternoster 21, 35, 37, 347–348 

Priester Adrian siehe auch Psalter Marie 353 

Protevangelium des Jakobus 378 

Regula Benedicti 48, 107 

Rijcke der ghelieven siehe auch Jan van 

Ruusbroec 161–165 

Rosengarten 358 

Salue Jesu Christe siehe auch Johann Freys-

leben 434–437 

– Gegruͤsset seistu Jesu Christe 434–437 

Sendbrief vom Dolmetschen siehe auch 

Martin Luther 341 

Sermones super Salve Regina 259, 397, 408 

Spiegel hochloblicher Bruderschafft 357 

St. Katharinentaler Liederbuch 236 

Statuta synodalia Eystetensia 254 

Summa theologica 251 

Tagzeiten von den Marienfesten 49–51, 60–

61 

Te Deum 168, 435 

– Te matrem dei laudamus 435 

Tegernseer Gesangbuch 367 

Tui sunt caeli et tua est terra 223 

Ulmer ‚Marienpsalter‘ siehe auch Psalter 

Marie [Druck] 345–347, 349–351, 353–

355, 357, 361, 363–365 

Vanden XII beghinen siehe auch Jan van 

Ruusbroec 161 

Veni creator spiritus 326 

Veni redemptor gentium 208, 383, 390 

Vexilla regis prodeunt 158, 160 

– Des conincs banieren sijn nu voert comen 

158 

– Des coninghs wympel toenen hem des 

cruces crafft 158 

Vitas fratrum siehe auch Gerhard von Frachet 

405 

Vocabularius Ex quo 413 

Volge kynt volge grun ist dat krenzelyn Hec 

verba sunt sumpta ex cantu vulgari 259 

Von dem helligen vatter Joseph siehe auch

 Balthasar Boehm 118–123, 126–132 

Von vnser liben frawen entpfenckniß 123–

125 

Wir glauben in einen got 234 

Wittenbergische Nachtigall siehe auch Hans 

Sachs 333 

Wyr gleuben all an eynen Gott siehe auch 

Martin Luther 383 

xxx tägig gebett siehe auch Johann von Neu-

markt 104



 



  

Autorenverzeichnis 

Anja Becker, PD Dr. 

Ludwig-Maximilians-Universität München, Institut für deutsche Philologie 

Christoph Burger, Prof. emeritus Dr. theol. 

Vrije Universiteit Amsterdam, Faculteit der Godgeleerdheid, Lehrstuhl für Kirchengeschichte 

Britta Bußmann, Dr.  

Carl von Ossietzky Universität Oldenburg, Institut für Germanistik 

Arrate Cano Martín-Lara 

Freie Universität Berlin, Institut für deutsche und niederländische Philologie 

Youri Desplenter, Prof. Dr. 

Universiteit Gent, Afdeling Nederlandse literatuur 

Gerd Dicke, Prof. Dr. 

Katholische Universität Eichstätt-Ingolstadt, Ältere deutsche Literaturwissenschaft  

Albrecht Dröse, Dr. 

Technische Universität Dresden, Ältere und frühneuzeitliche Literatur und Kultur 

Simon Falch, Dr. 

Katholische Universität Eichstätt-Ingolstadt, Ältere deutsche Literaturwissenschaft  

Bob Göhler 

Humboldt-Universität zu Berlin, Ältere deutsche Literatur mit dem Schwerpunkt Literatur des 

hohen Mittelalters  

Norbert Kössinger, PD Dr. 

Universität Konstanz, Deutsche Literatur mit Schwerpunkt Mittelalter  

Andreas Kraß, Prof. Dr. 

Humboldt-Universität zu Berlin, Ältere deutsche Literatur mit dem Schwerpunkt Literatur des 

hohen Mittelalters  

Franziska Lallinger 

Humboldt-Universität zu Berlin, Institut für deutsche Literatur 

Philipp Lenz, Dr.  

Stiftsbibliothek St. Gallen 

DOI 10.1515/9783110475371-025,  © 2017 Eva Rothenberger, Lydia Wegener 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



468 | Autorenverzeichnis 

  

Stefan Matter, PD Dr. 

Universität Bern, Germanistische Mediävistik 

Stefan Rosmer, Dr. des. 

Universität Basel, Germanistische Mediävistik im Europäischen Kontext 

Eva Rothenberger 

Universität Duisburg-Essen, Mediävistik 

Julia Schmeer 

Ludwig-Maximilians-Universität München, Institut für deutsche Philologie 

Martin Schubert, Prof. Dr. 

Universität Duisburg-Essen, Mediävistik 

Lydia Wegener, Dr. 

Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften 

Ruth Wiederkehr, Dr. 

Fachhochschule Nordwestschweiz (Windisch), Institut für Geistes- und Sozialwissenschaften 


	Vorwort des Reihenherausgebers
	Vorwort
	Inhalt
	Einleitung
	Abteilung I: Mittelalter
	Liturgiegeschichte
	Marienverehrung und Mariensequenzen als Teil der liturgischen Erneuerung im Kloster St. Gallen an der Wende vom fünfzehnten zum sechzehnten Jahrhundert
	Die Tagzeiten von den Marienfesten im Cgm 4697
	Performative Heilsaneignung
	Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende:
	Maria – und Josef? Marianische Liturgie als Präzedenzfall für die Verehrung des hl. Josef
	Übersetzung und Bearbeitung
	Das Spiel mit der Nähe
	Ave sonder wee sterre der zee
	so hungert nit das mûeterlein
	Mittit ad virginem
	Gaude Maria Virgo im ‚Passional‘
	Überlieferungskontexte
	Ein Muskatplüt als Kirchenlied?
	Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘
	Musikgeschichte
	carmina pulchra de beata virgine
	Abteilung II: Frühe Neuzeit
	Vorreformationszeit
	Ave maris stella Hans Sachs und Maria im Spannungsfeld von Tradition, Innovation und Reformation
	Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht
	Reformationszeit
	‚Sie ist mir lieb, die werte Magd‘
	Transformation und Destruktion
	Abkürzungsverzeichnis
	Register
	Autorenverzeichnis

