Christoph Burger
,Sie ist mir lieb, die werte Magd®

Martin Luthers Lied auf die Kirche — nicht auf Maria

Ein relativ wenig bekannter, Luther zugewiesener Liedtext ist nur dann ange-
messen zu verstehen, wenn man sich vor Augen hélt, welche Aussagen iiber
Maria, die Mutter Jesu Christi, in mittelalterlichen Liedern gemacht worden
sind. Um die Akzentsetzung in seinem Text recht wiirdigen zu kénnen, gilt es
ferner, ihn im Zusammenhang mit anderen Aussagen Luthers iiber Maria zu
betrachten, in denen er sich kritisch mit der Marienfrommigkeit seiner Zeit aus-
einandersetzt und dafiir pladiert, Maria gerade dadurch zu verehren, dass man
nicht etwa ihre Demut preist, sondern auf Gott den Vater blickt, der sie in ihrer
Niedrigkeit gnddig angesehen hat.

1 Aussagen iiber Maria
in mittelalterlichen Liedtexten

1.1 Maria als die neue Eva

Zahlreiche mittelalterliche Liedtexte beginnen mit Ave, war das doch laut der
Biblia Vulgata der Gruf}, mit dem der Engel Gabriel nach Lukas 1,28 Maria be-
griifite: Ave = ,,Sei gegriif3t!“ Der tiefe Sinn dieses Wortes Ave, so lehrten Theo-
logen und Priester die Glaubigen, sei der, dass die Buchstaben des Wortes Ave
in umgekehrter Reihenfolge eben ,Eva‘ ergeben. Da die Heilige Schrift als gott-
lich inspiriert galt, konnte der Gottesbote Gabriel ja kein Wort gesagt haben, das
nicht meditiert zu werden verdient. Mit dem Gruf3 Ave habe er also aussagen
wollen, Maria solle als Mutter des Erlosers dazu beitragen, wiedergutzumachen,
was die Urmutter aller Menschen, Eva, beim Siindenfall iiber alle Menschen
gebracht habe. Maria wird schon mit diesem Gruf als die ,neue Eva‘ angespro-
chen. Damit wird ihr eine Rolle bei der Erlésung der Siinderinnen und Siinder
neben ihrem Sohn Jesus Christus zuerkannt, den der Apostel Paulus ja dem
Stammvater Adam gegeniibergestellt hatte.!

1 Vgl. R6m 5,12, zitiert nach der Luther-Ubersetzung, revidierter Text in der Fassung des Jahres
1964: ,,Deshalb, wie durch einen Menschen die Siinde in die Welt gegkommen ist und der Tod

DOI 10.1515/9783110475371-021, <) EAX=ICM| © 2017 Christoph Burger.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



374 —— Christoph Burger

In Liedtexten konnte das so klingen:

Ave, ich lob dich, reine meit,

du ymmerwerndes hymmel cleyt,
Maria, der dryfaltikeit

ein vsserwelte dirne.

Genaden vol, alt vetter schre

hat wol versunt din rein Ave,

Da sie verstiess in hellewe

Eva, der name virne.?

Maria wird hier als von der géttlichen Trinitdt auserwdhltes Madchen Eva ge-
geniibergestellt, die durch die Ubertretung des Gebotes Gottes alle ihre Nach-
kommen zur Holle verurteilt habe.

Der Grufl Ave konnte in Liedtexten geradezu die Bedeutung des Namens
,Maria‘ annehmen:

Eva die welt verfuret hat gemeyn,
Daz wyderbracht vns Ave, die vil rein.?

In einem lateinischen Lied wird Maria folgendermafien angesprochen:

Gesegnet ist der, den du [in deinem Leibe] getragen hast,
den du mit deinen Briisten gesdugt hast,

weil du Genugtuung dafiir geleistet hast,

dass Eva von dem Apfel gekostet hat.*

Da Gott die Ubertretung seines Gebots durch den Siindenfall nicht ungestraft
hat lassen kénnen, musste seiner Gerechtigkeit Genugtuung geleistet werden.
Wirkungsreich war fiir diese Vorstellung beispielsweise die Ansicht des Anselm

durch die Siinde, so ist der Tod zu allen Menschen durchgedrungen, weil sie alle gesilindigt
haben“, und Ro6m 5, 15: ,,Aber nicht verhdlt sich’s mit der Gabe wie mit der Siinde. Denn wenn
durch die Siinde des Einen die Vielen gestorben sind, um wieviel mehr ist Gottes Gnade und
Gabe den vielen iiberreich zuteil geworden durch die Gnade des einen Menschen Jesus Chris-
tus.” — Fiir wertvolle Hinweise danke ich Lydia Wegener.

2 Ave ich lob dich reine meit, Strophe 1. In: Geistliche Gesédnge, S. 56, Nr. 37. — virne hat hier
wohl die Bedeutung: ,der alte‘.

3 Ave, Maria, dich lobet musica, Strophe III, V. 15-16. In: Geistliche Gesange, S. 58, Nr. 39.

4 Ave, mater, o Maria, Strophe VIb. In: Geistliche Gesdnge, S. 30-31 (hier: S. 31), Nr. 32: Bene-
dictus quem portasti,/ quem uberibus lactasti,/tu cum Eva conpensasti/ pregustato pomulo. In
Strophe VIIIa wird Christus dafiir gepriesen, dass er die Schuld Adams getilgt habe: nostra
crimina portavit/ merues patibulo.



,Sie ist mir lieb, die werte Magd® =—— 375

von Canterbury: Wenn fiir die Siinde nicht dadurch Genugtuung geschieht, dass
sie bestraft wird, dann ist die Ordnung gestort.”

1.2 Marias Demut als Voraussetzung fiir ihre Erwdahlung zur
Mutter des Gottessohnes

Daraus, dass Maria laut Lukas 1,38 zu dem Engel Gabriel gesagt haben soll:
,»Siehe, ich bin des Herrn Magd; mir geschehe, wie du gesagt hast“, leitete man
ab, dass sie vorbildlich demiitig gewesen sei. Ihre Demut, die aus dieser Aussa-
ge klang, wurde als bewusste, willentliche und demiitige Zustimmung dem
Hochmut Evas entgegengesetzt. Eva hatte sich ja von der Verheiflung der
Schlange verleiten lassen: ,,[...] ihr werdet sein wie Gott und wissen, was gut
und bose ist“;® und der Wunsch, sein zu wollen wie Gott, statt sich mit der Rolle
des Geschopfs zufrieden zu geben, wurde als deutlicher Beweis fiir Evas Hoch-
mut betrachtet. Maria dagegen hatte die Ankiindigung, sie werde einen Sohn
gebdren, der ein Sohn des Hochsten genannt werden solle,” akzeptiert. Die aus
Lukas 1,38 gewonnene Uberzeugung, sie sei vorbildlich demiitig gewesen, wut-
de dadurch verstarkt, dass in der lateinischen Biblia Vulgata in Lukas 1,48 das
griechische Wort tapeinosis (tomeivwolg, ,Niedrigkeit) mit der lateinischen
Vokabel humilitas iibersetzt worden war, die als ,Demut‘ verstanden wurde.
Man las nicht linger wie im griechischen Urtext: ,,Er [Gott] hat hingesehen auf
die Niedrigkeit seiner Magd.“® Man horte in diesem Vers nichts mehr von sozia-
ler Niedrigkeit Marias. Lukas 1,48 wurde nun vielmehr verstanden als: ,,Gott hat
die Demut seiner Magd beachtet.*’

Durch die Jahrhunderte hindurch hat die Tugend der Demut in der christli-
chen Theologie einen hohen Stellenwert gehabt. Schon der Erste Clemensbrief
spricht am Ende des ersten Jahrhunderts von beispielhafter Demut Jesu Christi:
»Seht, geliebte Mdnner, wer das Beispiel ist, das uns gegeben ist! Wenn namlich

5 Anselm von Canterbury: Cur Deus homo, capitulum XII: Redeamus et videamus utrum sola
misericordia, sine omni solutione ablati sibi honoris deceat deum peccatum dimittere |[...]. Sic
dimittere peccatum non est aliud quam non punire. Et quoniam recte ordinare peccatum sine
satisfactione non est nisi punire: si non punitur, inordinatum dimittitur (S. 40/42).

6 Gen 3,5b nach der Luther-Ubersetzung, revidierter Text in der Fassung des Jahres 1964.

7 Lk1,31-32.

8 Bevor nach der Eroberung Konstantinopels durch die Tiirken im Jahr 1453 zahlreiche grie-
chischsprachige Gelehrte in den Westen des vormaligen Romischen Reiches kamen, beherrsch-
ten ja nur wenige Menschen dort die griechische Sprache.

9 Vgl. dazu Burger: Maria muss ermutigen!



376 —— Christoph Burger

der Herr so demiitig gewesen ist, was sollen wir tun, die wir unter das Joch sei-
ner Gnade gekommen sind?“° Schon friih stilisierten Christen sich denn auch
als demiitig."! Der Hochmut dagegen galt als die Wurzel des Siindenfalls und
insofern als die zentrale Siinde. Maria erwies sich also durch ihre vorbildliche
Demut als die ,neue Eva‘, die an der Seite ihres Sohnes Jesus Christus, des ,neu-
en Adam’, daran beteiligt gewesen ist, alle glaubenden Christen von den Folgen
des Siindenfalls zu befreien.

Und wenn der Engel laut Lukas 1,28 nach dem Ave fortfahrt: gratia plena,
,voll der Gnade°, dann verstand man das einerseits so, dass Maria erfiillt sei von
Gottes Gnade, andererseits aber auch so, dass sie aktiv Gnade geben kénne. So
heifdt es in dem Liedtext Aue, Maria clare:

Du bist gebenedeyth
vber alle frauen:
gib vnf3 alle selikeyth.”

Hier wird die Erwartung ausgesprochen, dass Maria nicht nur Gottes Gnade
empfangt, sondern auch aktiv Gnade zu geben vermag. IThr wird zugeschrieben,
dass sie das ewige Heil schenken konne: Auf Maria richtet sich hier die Erwar-
tung, den Zugang zum Himmel 6ffnen zu kénnen.

Zu Marias Besonderheit gehorte nach Uberzeugung vieler ihrer Verehrer
auch, dass nicht erst Jesus, sondern schon seine Mutter Maria ,slindlos‘ gewe-
sen sei, dass sie also nicht nur frei gewesen sei von Tatsiinden, die sie begangen
hitte, sondern dass sie sogar vom Zeitpunkt ihrer Empfiangnis im Mutterleibe an
unbefleckt gewesen sei von der Erbsiinde.

Auch diese Uberzeugung formuliert der Liedtext Aue, Maria clare:

Ane sundt bistu entpfangen,
als dich dy kirche erdt,

vnd vor der falschen schlangen
bistu bliben vnuorserth.”

In dieser Frage hatten die beiden beriihmten Theologen aus dem Dominikaner-
orden Albert der Grof3e und Thomas von Aquin anders gedacht. Ihrer Uberzeu-
gung nach war Maria erst im Mutterschof3 geheiligt worden. Der Franziskaner
Johannes Duns Scotus aber hatte die Ansicht vertreten, Christus hatte den drei-

10 1. Clemensbrief 16,17, hier zitiert nach der Ubersetzung von Ohst, S. 122.
11 Vgl. Becker, S. 3.

12 Aue, Maria clare, Strophe VII, V. 5-7. In: Geistliche Gesédnge, S. 29, Nr. 31.
13 Aue, Maria clare, Strophe II, V. 1-4. In: ebd.



,Sie ist mir lieb, die werte Magd" —— 377

einigen Gott nicht vollkommen verséhnt, wenn er nicht wenigstens in dem ei-
nen Menschen Maria die Beleidigung der Trinitdt verhindert hitte. Erst im
Jahre 1854 sollte diese Frage vom pédpstlichen Lehramt in dem Sinne entschie-
den werden, dass Maria unbefleckt empfangen worden sei.

Wer annahm, dass Maria durch eine besondere Gnade Gottes von ihrer
Empféangnis an von den Folgen der Erbsiinde frei geblieben sei, der ging folge-
richtig davon aus, dass auf sie auch der Fluch Gottes laut Genesis 3,16 nicht
zutreffe: ,,Ich will dir viel Miihsal schaffen, wenn du schwanger wirst; unter
Miihen sollst du Kinder gebéren.“* Man glaubte also, Maria habe eine schmerz-
lose Schwangerschaft gehabt und sie habe ihr einziges Kind, Jesus, ohne
Schmerzen geboren. Ein verbreitetes Marienlied des Muskatpliit, der von etwa
1424 an fiir circa zwei Jahrzehnte im Dienst der Mainzer Erzbischéfe stand, legt
davon Zeugnis ab:

On schmerczin wirstu schwanger,®
und:

Junckfra solt ich

nit loben dich

mit ganczer freud

ich pillich geud

mit dir vnd deinem kinde
Daz dw hast pracht

an weichen nacht

on alles we

mit dem aue

ward dir die purd gar linde.”

Gegen die Aspekte der Marienverehrung, die in den angefiihrten Liedtexten zum
Ausdruck kommen, wird sich Martin Luther wenden.

14 Vgl. dazu Grote, S. 127, Z. 9-37.

15 Wortlaut der Ubersetzung Martin Luthers (revidierte Fassung der Lutherhibel von 1964).

16 Muskatpliit: Ein iunckfrau zart, zweite Strophe, V. 17, hier zitiert nach dem Beitrag von
Gerd Dicke in diesem Band, S. 243.

17 Ebd., Strophe 5, V. 1-10.



378 = Christoph Burger

1.3 Marias sozialer und hierarchischer Status

Wie bereits erwdhnt, sagt Gabriel zu Maria in Kapitel 1, Vers 48 des Lukasevan-
geliums, wenn man den griechischen Urtext zugrundelegt: ,,Er [Gott] hat hinge-
sehen auf die Niedrigkeit seiner Magd.” Im Laufe der Entwicklung der christ-
lichen Frommigkeit stieg Maria jedoch immer hoher auf der sozialen
Stufenleiter. Schon das ,Protevangelium des Jakobus‘, das nicht unter die ka-
nonischen Schriften des Neuen Testaments aufgenommen worden ist, behaup-
tet zu wissen, Maria sei die Tochter reicher Eltern gewesen.” Als im Laufe der
Zeit auch gut situierte Menschen, ja sogar solche von vornehmer Abkunft, Chris-
ten wurden,” da erwarteten sie, dass auch Christi Mutter reich und vornehm
gewesen sein miisse. Auf einer im Jahre 794 abgehaltenen Synode behaupteten
die versammelten frankischen Bischofe, Maria stamme aus einer koniglichen
Familie.”® Aus Maria, die Gott im Magnificat dafiir lobt, dass er auf ihre Niedrig-
keit hingesehen habe, wurde schon bald eine sozial hochstehende Frau ge-
macht: eine K6nigin, ja eine Kaiserin. Die Titel, die ihr beigelegt werden, variie-
ren von dem bescheidenen Titel vil edeliu vrouwe iiber himelische burggravin,
hymlischiu fiirstinne, wirdige herzogin aller welt, vrie kunigin bis zu keiserin hi-
mels und ouch erden.” Zwei Belege aus Liedtexten sollen hier geniigen. Aue
muetter kiiniginne beschrankt sich darauf, sie als Kénigin anzurufen: Aue, muet-
ter, kiiniginne, miltikait ain milderinne.” In dem Liedtext Ain iunckfraw schon
vnnd ausserwélt dagegen wird sie als Kaiserin bezeichnet:

18 Vgl. Protevangelium des Jakobus, 4.3 (S. 281): Joachim kann ein auf3erordentlich reiches
Opfer bringen. — Die Entstehung des Textes wird hier auf nicht friiher als 150 n. Chr. datiert.

19 Vgl. zur gesellschaftlichen Bedeutung der christlichen Bischofe nach der Konstantinischen
Wende Wischmeyer, S. 126: ,,Man ware hochst erstaunt, wiirde man den nachdésterlichen Jiin-
gerkreis in Paldstina in fiktiver Gleichzeitigkeit neben die hierarchischen Nachkommen der
Apostel am Ende des 4. Jhs. stellen. Wir stehen vor einer ungeheuren Veranderung. Was da-
mals ein personlicher Aufbruch und Umbruch einiger Fischer, Bauern und Rabbis war, ist nun
fiir einige Mitglieder der Fiihrungsschicht des rémischen Reiches zum Ersatz und zur Ergdn-
zung und Fortsetzung des traditionellen senatorischen cursus honorum durch den cursus in
der Kirche geworden.“

20 Vgl. Schreiner: Sozial- und standesgeschichtliche Untersuchungen, S. 97, Anm. 28.

21 Schreiner: Maria, verweist in zwei Anmerkungen auf S. 551 (zum Text auf S. 297) auf Salzer,
S. 447, 455, 458-459.

22 Aue, muetter, kiiniginne, Strophe Ia, V. 1. In: Geistliche Gesédnge, S. 30, Nr. 32.



,Sie ist mir lieb, die werte Magd" —— 379

Das ist Maria, die kayserin,
die mir thuet wol gefallen.?

Mehr noch als das: Maria wird nahe an die Trinitdt herangeriickt. In einem Lied-
text heifdt es sogar: ,,Grof3 macht dich, Maria, die Allherrschaft, die Trinitdt.“*
Damit ist ausgesagt, die gottliche Trinitdt selbst erhebe Maria. Luthers Ordens-
bruder Johannes von Paltz, der das Erfurter Kloster zu dem Zeitpunkt verlief3,
als Luther dort eintrat, konnte in einem Gebet formulieren, Maria sei von dem
dreieinigen Gott erwdhlt worden:

Freue dich, auserwdhlte Gebdrerin Gottes, die du bleibend Jungfrau bist, Maria, dass Gott
in dem bewundernswerten Beschluss, der im Abgrund der allerh6chsten Dreieinigkeit ge-
fasst worden ist, aus dem ganzen weiblichen Geschlecht dich zur Mutter deines Sohnes
zum Heile des Menschengeschlechts vorausbestimmte und erwihlte.”

2 Luthers Sicht auf Maria

Luther will Maria aus der Position nahe bei der géttlichen Trinitét, in die sie im
Laufe der Jahrhunderte erhoben worden war, herunterholen an die Seite der
einfachen Christen. Fiir ihn ist sie nicht die allmdchtige Herrscherin, als die sie
in der Frommigkeit seiner Zeit verehrt wird, sondern lediglich eine ganz aufler-
ordentlich vorbildliche Christin. Nach Luthers Uberzeugung sagt Maria ja in
ihrem Loblied, dem Magnificat, wie es im ersten Kapitel des Evangeliums nach
Lukas aufgezeichnet ist, dass Gott gnadig auf sie hingesehen habe. Von ihrer
,Niedrigkeit‘, ihrer tapeinosis, spricht sie, und eben nicht von ihrer Demut, denn
dann hitte der Evangelist tapeinophrosyne (tomewvodpooivn) schreiben miis-
sen.” Gerade deswegen kann sie einfachen Christen Mut machen, behauptet
Luther, weil Gott eben auf niedrige Menschen wie Maria gnadig hinsehe.

23 Ain iunckfraw schon vnnd ausserwdlt, Strophe 2, V. 1und 2. In: ebd., S. 10, Nr. 8.

24 Magnificat te, Maria, trinitatis monarchia; vgl. Wackernagel 1, S. 193, Nr. 300 (Super can-
tico Magnificat, Strophe 1, V. 1-2).

25 Johannes von Paltz (ca. 1445-1511): De conceptione sive praeservatione [...]| Mariae, S. 142,
Z.26-28 in eigener Ubersetzung.

26 Die philologische Belehrung kann Luther Erasmus von Rotterdam verdanken, der in seinem
Novum Instrumentum schon 1516 in der Annotatio zu Lukas 1,48 darauf hingewiesen hatte, dass
im griechischen Urtext eben tapeinosis stehe und nicht tapeinophrosyne (Erasmus: Annotatio-
nes, S. 464, Z. 516-520). Vgl. dazu Burger: Luthers Polemik, S. 153-154 mit Anm. 43.



380 = Christoph Burger

Damit lehnt Luther zugleich die in der Frémmigkeit seiner Umgebung herr-
schende Auffassung ab, Gott habe Maria dadurch fiir ihre tugendhafte Demut
belohnt, dass er sie zur Mutter seines Sohnes machte. Den Zugang zur himmli-
schen Herrlichkeit schenkt Gott seiner Ansicht nach durch Jesus Christus; er
behauptet, Maria selbst habe es nicht gewollt, dass man sie als eine Mittlerin
hin zu ihrem Sohn betrachte.”

Luthers Sichtweise steht im Gegensatz zu der Ansicht, die beispielsweise
sein bereits oben erwahnter Erfurter Ordensbruder Johannes von Paltz vertritt.
Dieser nennt als Trost des Siinders, damit er in Todesnot nicht verzweifelt, die
miitterliche Liebe der Jungfrau Maria und die briiderliche Freundschaft der
Heiligen.”® Nach Luthers Ansicht ist es eben nicht erforderlich, sich zunéchst an
einen Heiligen oder eine Heilige zu wenden, zu dem oder zu der man ein beson-
deres Verhiltnis hat, die das Anliegen dann Maria weitergeben, die es ihrerseits
ihrem Sohn vortrdgt, der ihr keine Bitte abschlagen wird, weil sie ihn ja an ihren
Briisten gendhrt hat.”

Diese radikale Zuweisung des Ortes Marias weg aus der Ndhe der Trinitdt an
die Seite der Geschopfe darf jedoch nicht den Blick darauf verstellen, dass Lu-
ther Maria auch auf eine Weise hat preisen kénnen, die man sich kaum mehr
vorstellen kann, wenn man von der Sichtweise der auf Luther folgenden Gene-
rationen lutherischer Theologen und Gemeindeglieder beeinflusst ist. Luther ist
auch davon iiberzeugt, Maria sei als Jungfrau Mutter geworden, und sie sei ihr
Leben lang Jungfrau geblieben. Nicht umsonst behdlt er Marias Loblied laut
Lukas 1,46b-55, das Magnificat, als festen Bestandteil des taglichen Vespergot-

27 Schon Anselm von Canterbury spricht Maria als ,Mittlerin® an; vgl. Pelikan, S. 129. Luther
dagegen schreibt, Maria lehne die Lobredner ab, die ihre verdienstvolle Demut priesen, statt
Gott allein zu verehren: Luther: Das Magnificat verdeutschet und ausgelegt, 1520/21 (WA 7,
S. 568, Z. 21-26): Die unnutze schwetzer horet sie ungern, die viel predigen und schreyben von
yhrem vordienst, damit sie yhr grosse eygen kunst beweyszen wollen und sehen nit, wie sie das
Magnificat dempffen, die mutter gottis lugenstraffen und die gnade gottis vorkleynern; denn
szoviel wirdigs vordienst man yhr zulegt, szo vil man der gottlich gnaden abbricht und des Magni-
ficat warheit mindert. — ,,Die unniitzen Schwatzer hort sie ungern, die viel von ihrem Verdienst
predigen und schreiben. Sie wollen damit ihre grofle eigene Gelehrsamkeit beweisen und
sehen nicht, wie sie das Magnifikat herabsetzen, die Mutter Gottes Liigen strafen und die Gna-
de Gottes verkleinern. Denn so viel wiirdiges Verdienst man ihr beilegt, so viel tut man der
gottlichen Gnade Abbruch und mindert die Wahrheit des Magnifikat“ (Luther: Das Magnifikat,
S. 415, Z. 12-18).

28 Vgl. Johannes von Paltz: Coelifodina, S. 232-255.

29 Mehrere Abbildungen, auf denen Maria ihrem Sohn ihre entblofite Brust zeigt, um damit
ihrer Fiirbitte besonderen Nachdruck zu verleihen, sind zusammen mit fachkundigen Kom-
mentaren zu finden in Koepplin, S. 334-339.



,Sie ist mir lieb, die werte Magd" —— 381

tesdienstes fiir die Schiiler der Lateinschulen bei, als er im Jahr 1525 eine Got-
tesdienstordnung entwirft.*® Luther erkennt Maria sogar den Ehrentitel einer
,K6nigin der Himmel* zu. Aber er modifiziert ihre Machtvollkommenheit stark,
wenn er schreibt, dass alles, was Maria zu geben vermag, als Gabe Gottes be-
trachtet werden miisse.*

3 Luthers Lied: ,Sie ist mir lieb, die werte Magd®

Ein Liedtext, der Luther zugeschrieben worden ist, beginnt mit den Worten: ,,Sie
ist mir lieb, die werte Magd.“ Er ist hier nach der kritischen Edition abgedruckt:

Ein lied von der Heiligen Christlichen Kirchen,
aus dem XII. capitel Apocalypsis. Martinus Luther.

I Sie ist mir lieb, die werde magd
und kan jr nicht vergessen.
Lob, ehr und zucht von ir man sagt;
Sie hat mein hertz besessen.
Ich bin jr holt, und wenn ich solt
gros ungliick han, da ligt nicht an;
Sie will mich des ergetzen
Mit jrer lieb und trew an mir,

30 Luther: Deudsche Messe, 1526 (WA 19, S. 80, Z. 16-24): Desselbigen gleychen zur vesper
singen sie etliche der vesper psalmen, wie sie bis her gesungen sind, auch latinsch mit eyner
antiphen, darauff eynen hymnus, so er fur handen ist. Darnach lesen sie abermal eyner umb den
andern, zween odder drey, latinsch aus dem alten testament eyn gantzes odder halbes Capitel,
darnachs lang ist. Darnach lieset eyn knabe dasselbige Capitel zu deudsch. Darauff das magnifi-
cat zu latein mit eyner antiphen odder lied. Darnach eyn vater unser heymlich und die Collecten
mit dem Benedicamus. Das ist der Gottis dienst teglich durch die wochen ynn stedten, da man
schulen hat.

31 Luther: Das Magnificat verdeutschet und ausgelegt, 1520/21 (WA 7, S. 573, Z. 31-S. 574,
Z.2): Es darff auch wol ein masz, das man nit zuweyt treybe den namen, das man sie ein konigyn
der hymel nennet, wie wol es war ist, aber doch sie da durch keine abtgottin ist, das sie geben
odder helffen muge, wie etliche meynen, die mehr zu yhr denn zu got ruffen und zuflucht haben.
Sie gibt nichts, szondern allein got, wie folgt. — ,,Es bedarf auch wirklich des Maf3es, damit man
es mit dem Namen nicht zu weit treibt, wenn man sie eine Kénigin der Himmel nennt. Das ist
zwar wahr, aber sie ist doch dadurch keine Abgéttin, so dass sie etwas geben oder helfen kénn-
te, wie manche meinen, die sie hdufiger anrufen und 6fter bei ihr Zuflucht suchen als bei Gott.
Maria selbst gibt nichts, sondern allein Gott, wie im Folgenden ausgefiihrt wird“ (Luther: Das
Magnifikat, S. 425, Z. 21-26).



382 = Christoph Burger

die sie zu mir will setzen
und tun all mein begir.

II  Sie tregt von gold so rein ein kron
da leuchten jnn zwelff sterne.
Ir kleid ist wie die sonne schon,
das glentzet hell und ferne.
Und auff dem Mon
jr fiisse ston.
Sie ist die braut,
dem Herrn vertraut;
jr ist weh und mus geberen
ein schones kind, den edlen Son
und aller welt ein Herren;
dem ist sie unterthon.

III Das thut dem alten Trachen zorn,
und will das kind verschlingen.
Sein toben ist doch gantz verlorn;
es kan jm nicht gelingen.

Das kind ist doch

gen himel hoch

genomen hin

und lesset jn

auff erden fasst seer wiiten.
Die Mutter mus gar sein allein;
doch will sie Gott behiiten
und der recht Vater sein.*

Wer davon ausgeht, dass alle drei Strophen von ein und demselben Verfasser
stammen, der muss sich mit der Tatsache auseinandersetzen, dass die erste
Strophe von der Liebe des Sdngers zu einem tugendhaften Mddchen spricht,
dessen Zuneigung und Treue ihm auch iiber grofies Ungliick hinweghelfen
wiirden. Weder von der christlichen Kirche noch von dem Gehalt des zwolften
Kapitels der Offenbarung des Johannes ist darin die Rede. Dafiir, wie man den
Liedtext zu verstehen hat, ist meiner Ansicht nach entscheidend, ob man Luther
als den Autor der ersten Strophe betrachtet oder nicht.

32 Luthers Liedtext ist aus der kritischen Edition {ibernommen: Luthers geistliche Lieder und
Kirchengesinge, Nr. 34 (Einleitung: S. 111-113; Wortlaut zitiert nach der Melodie A, also: S. 292
und 294).



,Sie ist mir lieb, die werte Magd® —— 383

3.1 Erste Deutung von Luthers Lied:
Strophe 1 stammt nicht von Luther

Der ausgewiesene Editor und Kenner der Liedtexte Luthers Markus Jenny weist
in der Einleitung zu seiner Edition darauf hin, dass Wolfhart Spangenberg, ein
Sohn des bekannteren Cyriakus, sowohl den Text als auch die Melodie fiir Lu-
thers Werk gehalten habe. Jenny erortert eingehend die Argumente fiir und
gegen die These, Luther habe hier eine geistliche Kontrafaktur zu einem weltli-
chen Liebeslied geschaffen.” Liest man den Text der ersten Strophe, ohne gleich
Luther als Autor vor Augen zu haben, dann wird man in der Tat am ehesten an
ein Liebeslied denken. Heif3t es doch in der ersten Strophe, die ,werte Magd‘ sei
dem Singenden lieb; er konne sie nicht vergessen; Lob und Ehre wiirden ihr
gezollt, weil sie zuchtvoll sei; sie besitze das Herz des Singenden; er sei ihr zu-
geneigt. Sollte er in schweres Ungliick geraten, dann werde das dadurch gemil-
dert werden, dass sie ihn durch ihre Liebe und Treue zu ihm erfreuen und sein
Begehren erfiillen werde. Diese Strophe hat keinerlei Bezug zur Frommigkeit.
Ich neige zu der Auffassung, dass Luther hier die bekannte Strophe eines Lie-
besliedes verwendet hat, um dann in den beiden folgenden Strophen, die er
hinzudichtete, auf die Kirche zu sprechen zu kommen. Besonders bekannte
Félle, in denen Luther Kontrafakturen verfasst hat, sind die Liedtexte ,Mitten
wir im Leben sind mit dem Tod umfangen‘,* ,Nun komm, der Heiden Heiland*
und ,Wir glauben all an einen Gott.*

Ich halte es fiir ganz unwahrscheinlich, dass Luther der Autor der ersten
Strophe ist. Denn er wiirde gewiss nicht sagen, die Jungfrau Maria oder die Mut-
ter Kirche werde ,all sein Begier tun‘. Bei ihm ist die Aussage, die Jungfrau Ma-
ria oder die Mutter Kirche werde seinem Liebeswerben nachgeben, sehr
schlecht vorstellbar. Es muss ihm darum gegangen sein, den Inhalt dessen, was
er in den folgenden Strophen sagt, durch ein populdres Motiv einzufiihren.
Diese Aussage passt dagegen sehr wohl zu einem Liebeslied. Dessen Autor kann

33 Vgl. ebd. (Einleitung: S. 111-113).

34 Luther: Mytten wir ym leben synd mit dem todt umbfangen. In: ebd., Nr. 3 (Einleitung:
S. 58-59; Melodie und Text: S. 160-162).

35 Luther: Nu kom, der Heyden heyland. In: ebd., Nr. 14 (Einleitung: S. 72-73; Melodie und
Text: S. 202-204). Die Vorlage stammt von Ambrosius von Mailand und beginnt mit den Wor-
ten: Intende, qui regis Israel. Bekannter als diese erste Strophe wurde der Liedtext von der
zweiten Strophe an, die beginnt mit: Veni, redemptor gentium. Abgedruckt ist der lateinische
Text beispielsweise in: Ambrogio di Milano: Inni, S. 52 und 54.

36 Luther: Wyr gleuben all an eynen Gott. In: Luthers geistliche Lieder und Kirchengesdnge,
Nr. 24 (Einleitung: S. 88-96; Melodie und Text: S. 238-241).



384 — Christoph Burger

die Erwartung aussprechen, die von ihm verehrte und begehrte Frau werde auf
seine Werbung um sie eingehen und die Seine werden.”

Ganz verwandte Tone klingen in Liebesliedern an, die in der Heidelberger
Handschrift Cpg 343 enthalten sind. Den Aussagen in der ersten Strophe des
von Luther weitergedichteten Liedes kommt beispielsweise die erste Strophe
eines Liedtextes nahe, die mit den folgenden Zeilen beginnt:

Zucht, eer und lob dir wonet bey —
ganz frey
on alle reuw

bin ich verpflicht zu dienen ir;

sy hat fiirwar das feinest gebert,

beschwerdt
und hilflich mert

sich herzlich clag und sendtlich gir.*®

Und in einem zweiten Liedtext beginnt die zweite Strophe mit den Zeilen:

Lieb, treuw, gunst, ehr hastu von mir,
freud, gluckh und lust des bin ich warten,
ja ob ich schon nichts reden darf mit dir,
s0 bin ich doch khein stundt von arten;
das irrt doch nit —
mein herz mues mit
dir sein inn allen sachen;
la3 murren wol,
ich hoff ich soll
noch freiintlich mit dir lachen.*

Diese Parallelen bestidrken mich in der Uberzeugung, dass Luther die erste Stro-
phe einem Liebeslied entlehnt hat, das jedoch bisher noch nicht in einer ande-
ren Quelle aufgefunden werden konnte. In den beiden folgenden Strophen
spricht der Verfasser von der als Mutter apostrophierten christlichen Kirche,
nicht von Maria. Zwar ist Maria in spatmittelalterlichen Texten oft genug als
Lehrerin der Apostel®® und als die geistliche Mutter aller Christen”' bezeichnet
worden. Aus diesem Gebrauch kénnte man folgern, Luther spreche zugleich

37 Stefan Rosmer danke ich herzlich fiir seine hilfreichen Hinweise zur Einordnung des Liedes
und auf weiterfithrende Sekundarliteratur.

38 Heidelberger Handschrift Pal. 343, ed. Kopp, S. 223-226, Nr. 204.

39 Ebd., S.129-130, Nr. 116.

40 Vgl. Schreiner: Maria, S. 121-123: ,Die Lehrerin der Apostel‘ (mit zwei Abbildungen).

41 Johannes von Paltz: Coelifodina, S. 232, Z. 21: mater spiritualis omnium christianorum.



,Sie ist mir lieb, die werte Magd® —— 385

iiber Maria und iiber die Kirche. Aber Luthers Text nimmt die Aussage aus dem
zwolften Kapitel der Offenbarung des Johannes nicht fiir Maria in Anspruch,
sondern bezieht sie eindeutig und ausschliefdlich auf die Kirche.

Die Strophen zwei und drei des Liedtexts driicken damit Gedanken aus, die
durchaus zu Luthers Auffassungen passen. Die erste Hilfte der zweiten Strophe
gibt in den Zeilen 1 bis 6 zunédchst in Luthers eigenen Worten den biblischen
Text wieder. Auf die symbolische Zahl ,Zwolf* einzugehen ist ihm offenbar an
dieser Stelle nicht wichtig, wenn er formuliert:

Sie tregt von gold so rein ein kron
da leuchten jnn zwelff sterne.*?

Wer mit der besungenen Frau gemeint ist, lasst er allerdings zunachst offen.
Erst in der zweiten Strophenhilfte interpretiert Luther selbst: Diese Frau aus
dem zwolften Kapitel der Offenbarung sei die mit Gott verlobte Braut.”* Luther
fahrt jedoch so fort: Diese Frau hat Geburtswehen, sie muss gebaren, und ihr
Sohn soll der Herr der Welt werden. Mit dem ,Herrn der Welt‘ kann an dieser
Stelle nur Jesus Christus gemeint sein. Freilich ist es in Luthers Denken, soweit
ich es kenne, ein Fremdkorper, dass die Kirche die Mutter Jesu Christi sei. Sollte
er in dieser zweiten Strophe doch noch an Maria denken? Sogleich sagt Luther
aber auch: Diese Braut Gottes ist ihrem Sohn untertan. Damit will er klarstellen:
Die Mutter — ob er dabei nun an Maria oder an die Kirche denkt — steht eindeu-
tig unter Jesus Christus. Nirgends bezeichnet Luther Maria oder die Kirche als
mit dem Gottessohn gleichrangig.

Mit den Worten jr ist weh und mus geberen sagt Luther aus, dass ,die Frau
ihren Sohn Jesus Christus nicht ohne Geburtswehen gebdren kénne. Damit
bleibt er nahe bei dem biblischen Text, bezieht aber, falls er hier wirklich von
Maria spricht, Stellung gegen die oben bereits erwihnte Uberzeugung, Maria sei
von ihrer Empfangnis im Mutterleibe an ohne die Folgen der Erbsiinde gewesen
und hitte demnach ohne Schmerzen gebdren kdnnen.

Die dritte Strophe beginnt damit, dass der ,alte Drache‘, womit der Teufel
gemeint ist, zornig sei und das Kind verschlingen wolle. Doch das gelinge ihm
nicht, so sehr er auch tobe. Ebenso wenig wie in der zweiten Strophe nimmt
Luther die Zahlensymbolik des biblischen Textes auf, in dem ja drei Mal die

42 Es hitte nahegelegen, auf die zwolf Stimme des Volkes Israel und auf die zwolf Apostel
einzugehen.

43 Ob er mit dieser Braut nun die Kirche meint oder Maria, ist nicht eindeutig zu sagen. Um die
Seele eines einzelnen Christen, die im Zuge der Hohelied-Rezeption auch als Gottes Braut
bezeichnet wird, kann es dagegen kaum gehen.



386 —— Christoph Burger

bedeutungsvolle Zahl ,Sieben‘ genannt wird, ebenso wenig die Aussage, dass
der Drache ein Drittel aller Sterne des Himmels wegfege. Illustrierte Bibeln da-
gegen lassen sich die Gelegenheit, den Drachen abzubilden, nicht entgehen,
manchmal wird er durch eine papstliche Tiara polemisch mit dem Papsttum
identifiziert. Luther aber lasst diese Chance hier ungenutzt.

Er beschrankt sich vielmehr auf die Aussage, das ,Kind‘, womit gewiss Jesus
Christus gemeint ist, sei gen Himmel gefahren. Dort sei es dem Wiiten des Dra-
chen entzogen. Doch lasse es ihn auf Erden toben. Der Teufel iibt also auf der
Erde Macht aus. Diese Aussage passt auf den ersten Blick nicht zu der in Stro-
phe zwei, wonach das Kind — Jesus Christus — der Herr der Welt sei. Wer ist
denn nun der ,Herr der Welt‘: das Kind der Frau, der ,edle Sohn‘? So sagt es die
zweite Strophe. Oder ist es der ,alte Drache? Er darf ja auf der Erde wiiten. Will
man beide Aussagen miteinander in Einklang bringen, dann muss man davon
ausgehen, dass der Teufel nur zeitweilig noch auf der Erde sein Unwesen trei-
ben darf, dass aber Jesus Christus der eigentliche Herr der Welt ist, der auf die
Dauer denn auch den Teufel entmachten wird. Man muss also den Akzent auf
das lesset jn im achten Vers der dritten Strophe legen: Jesus Christus ldsst zu,
dass die Frau, die Kirche, allein ist, dass sie also gefdhrdet ist, dem Wiiten des
,alten Drachen‘ ausgesetzt. Im biblischen Text wird gesagt, die Frau sei in die
Wiiste geflohen, wo Gott fiir sie einen Zufluchtsort vorbereitet habe und wo sie
Nahrung bekomme. Nach Luthers Auffassung wird die Kirche von Gott selbst
behiitet.

3.2 Zweite Deutung von Luthers Lied:
Der Liedtext ist eine Einheit und stammt von Luther

Der bekannte Literaturkritiker Marcel Reich-Ranicki (gest. 18.9.2013) hat im
Insel-Verlag die sogenannte ,Frankfurter Anthologie‘ herausgegeben. Die Inter-
pretationen von Gedichten, die in deren sechs Banden abgedruckt sind, waren
zuvor als Zeitungsbeitrage erschienen. Es ging dem Herausgeber Reich-Ranicki,
wie er in einer Nachbemerkung zum vierten Band schreibt, darum, zu einem
Zeitpunkt, zu dem Gedichte bei Lesern nicht eben Konjunktur hatten, das Inte-
resse an deutschen Gedichten aus ganz verschiedenen Epochen wachzuhalten.
In diesem vierten Band der Anthologie, der im Jahr 1979 erstmals erschien,
hat der inzwischen ebenfalls verstorbene Altphilologe Walter Jens, seinerzeit
Professor fiir Rhetorik in Tiibingen, dem Liedtext Luthers einen Essay von drei



,Sie ist mir lieb, die werte Magd" —— 387

Seiten gewidmet.* Als seine Quelle zitiert er eine Edition aus dem Jahre 1967.%
Erst 1985, also achtzehn Jahre spdter, sollte die kritische Neu-Edition von Lu-
thers Liedtexten erscheinen, die Markus Jenny besorgte. Walter Jens hat sich
vermutlich nicht eigens in die Forschungsdiskussion eingearbeitet, um diesen
Essay schreiben zu kénnen. Denn sonst hitte er vermutlich zumindest in einem
Nebensatz erwdhnt, dass schon seit mehr als vierzig Jahren dariiber nachge-
dacht worden war, ob Luther in den Strophen zwei und drei eine Kontrafaktur
zu einem weltlichen Liebeslied geschaffen hat. Jens hat das offenbar nicht ge-
tan, und das erweist sich als folgenreich. Denn er geht ohne Weiteres davon
aus, dass alle drei Strophen von Luther stammen. Nicht umsonst gibt er seinem
Essay denn auch den Titel: ,Verwegenes Liebeslied".

Eingangs schreibt er iiber den Text der ersten Strophe: ,Ein ganzes Min-
nearsenal wird geodffnet, um den Lobpreis der Ziichtig-Holden mit den von der
Tradition bereitgestellten Topen zu schmiicken.“® Da Jens den Liedtext als
Einheit ansieht, muss er nun natiirlich erkldren, weswegen im zweiten Vers eine
ganz andere Person besungen wird: ,,Und dann plotzlich, zu Beginn der zweiten
Strophe, wird die hochst irdische Liebe, mit ihrem zarten Begehren und dem
entschiedenen Wunsch, ins Himmlische gekehrt — und statt der Geliebten, die
einer nicht vergessen kann, sieht sich die Himmelskonigin besungen, die liebe
Maria, wie Luther sie einmal genannt hat.“*” Hier wéire eine Differenzierung
angebracht gewesen. Wer Maria als Himmelskonigin bezeichnet, ruft bei katho-
lischen Lesern und Leserinnen Assoziationen auf, mit denen Luther nicht ein-
verstanden gewesen wire. Denn er kann diesen Wiirdetitel zwar fiir Maria ver-
wenden, aber doch nur so abgesichert, dass nicht der Eindruck entstehen kann,
Maria konne aus eigener Machtvollkommenheit Gnade verleihen.*® Zudem wird
Maria in Luthers Liedtext nicht regina cceli genannt. Walter Jens fiigt hier also
einen Wiirdetitel ein, ohne dariiber Rechenschaft zu geben, was er damit an
dieser Stelle sagt. Nach Ansicht eines spdtmittelalterlichen Frommen vermag
Maria als die ,Himmelskonigin‘ eben viel mehr als nach Ansicht Luthers. Ich
erinnere an den weiter oben zitierten Liedtext Aue, Maria clare, in dem es heif3t:
gib vnf3 alle selikeyth.” Der singende Christ erwartet also die Seligkeit, die nach
Luthers Ansicht nur Gott selbst geben kann, von Maria.

44 Jens: Verwegenes Liebeslied.

45 Die deutschen geistlichen Lieder.

46 Jens, S. 15.

47 Ebd.

48 Vgl. dazu das oben in Anm. 31 gebotene Zitat.
49 Oben, S. 376.



388 = Christoph Burger

Walter Jens spricht sich deutlich aus:

Kein Bruch also, zwischen der ersten und zweiten Strophe. Die Gekronte mit dem sonnen-
hellen Kleid, die leuchtend auf dem Mond steht, ist immer noch das junge umworbene
Médchen [...]. Der eigentliche Umschlag steht erst bevor: Dort, wo die Magd das Holde und
Sanfte verliert und zur Mutter wird, die unter Schmerzen gebiert — jr ist weh: der Einsatz
markiert die Zdsur - Weh und Ach und Zwang nach so viel Harmonie! Und ein Bruch auch
im Text: Maria, die Verlobte des Herrn und seine Untertanin? Kein Zweifel, das gibt keinen
Sinn [...].%°

Aber Jens akzeptiert, dass Luther nun eben von der Gemeinde der Glaubigen
und von der Heiligen Christlichen Kirche spricht. Er zieht das Fazit:

Ein Gedicht aus einem Guf3 konnte bei solcher Aufficherung der einen Person in drei
hochst unterschiedliche Gestalten gewiss nicht entstehen, wohl aber ein Kunstlied héchst
eigener Form - ein nahezu manieristischer Gesang, undhnlich allen anderen Lutherschen
Texten und nicht zuféllig sehr schnell aus den Gesangbiichern der evangelischen Kirche
entfernt.”!

Jens findet den Liedtext, den er eben als Einheit betrachtet, sehr kithn. Darum
sagt er: ,,Fast scheint es, als habe sich der Textdichter zuviel zugemutet [...]
und, in wilder Allegorisierungswut, die Grenzen des noch Beschreibbaren zu-
mindest in der Vorstellung der gebdrenden Braut, die nicht mehr Maria und
noch nicht Kirche ist, iiberschritten.“>> Doch bleibt er nicht bei der Kritik, son-
dern anerkennt Luthers Leistung:

Wer, aufier Luther, hitte es — zwischen 1530 und 1540 — gewagt, die Allegorie der Offenba-
rung Johannis in einem Liebesgedicht zu verlebendigen und die minnigliche Magd als
Mondfrau, die unter Wehen gebdrende und dann kindsverlassene Mutter, eine regina coe-
lestis in bitterer Not, als Heilige Kirche zu evozieren [...]? Und dies alles in einem streng-
gebauten, dreistrophig respondierenden Kunstgedicht!>

Walter Jens’ gesamte Argumentation geht davon aus, dass alle drei Strophen
des Liedtexts von Luther stammen. Die schon auf den ersten Blick auffallenden
Unstimmigkeiten bewertet er als kiihnes Wagnis. Eine Interpretation, die davon
ausgeht, dass die erste Strophe eben nicht von Luther stammt, muss weit weni-
ger ,Allegorisierungswut‘ voraussetzen und kann deswegen mehr Wahrschein-
lichkeit beanspruchen.

50 Jens, S. 15-16.
51 Ebd., S.16.
52 Ebd., S.16-17.
53 Ebd., S.17.



,Sie ist mir lieb, die werte Magd’ —— 389

4 Ablehnung von Luthers Sicht auf Maria durch
seine Schiiler

Zwischen Luthers Auffassungen und Forscherinnen wie Forschern der Gegen-
wart steht trennend die Rezeptionsgeschichte seiner Schriften. Deshalb muss
Luthers Denken von demjenigen seiner Nachfolger unterschieden werden. Lu-
ther verfolgte ja das Ziel, sowohl die akademische Theologie als auch die Kate-
chese auf die Verehrung Jesu Christi zu konzentrieren.>* Schon bald wurde frei-
lich deutlich, dass diese radikale Neuorientierung von Theologie und From-
migkeit auf Christus vom regierenden Papst, von den Theologen und Prdlaten
an der papstlichen Kurie und von den Bischéfen in den Didzesen nicht akzep-
tiert wurde. Luther hatte zwar ausdriicklich nicht die Bildung neuer Landeskir-
chen, sondern die Reform der einen christlichen Kirche angestrebt. Bald aber
stellte sich heraus, dass die Bischofe ihre Mitarbeit verweigerten und dass es
eben doch zu lutherisch geprdgten Landeskirchen kommen wiirde. Daraufhin
legten sich viele Theologen und sonstige Gestalter der 6ffentlichen Meinung auf
unterscheidende Kriterien fest. In der Zeit der Gegenreformation und der Katho-
lischen Reform wurde die Marienverehrung immer mehr zu einem Kennzeichen
der Zugehorigkeit zur rémisch-katholischen Kirche.*

Ich zitiere als Beispiel fiir diese Marienfrommigkeit einige Strophen eines
Marienliedes aus dem 1637 in K&ln erschienenen Gesangbuch ,Geistliches Psal-
terlein‘, das der Jesuit Johannes Heringsdorf auf der Grundlage des lateinischen
Hymnus Ave maris stella gedichtet hat, der schon im achten Jahrhundert nach-
weisbar ist:

Meerstern, ich dich griife, Mutter Gottes siif3e,

allzeit Jungfrau reine, Himmelspfort alleine!

Schau voll Huld vom Himmelsthron, bitt’ fiir uns beim lieben Sohn,
o Jungfrau Maria!

Ave, klang die Kunde aus des Engels Munde,

uns den Frieden spende, Evas Namen wende!

Schau voll Huld vom Himmelsthron, bitt fiir uns beim lieben Sohn,
o Jungfrau Maria!

54 Vgl. dazu Hamm, S. 8: ,Unter ,normativer Zentrierung* verstehe ich die Ausrichtung auf
eine bestimmende und mafigebende, grundlegend orientierende, regulierende und legitimie-
rende Mitte hin.“

55 Heal urteilt: ,,For Post-Tridentine Catholics the veneration of saints was a valuable devo-
tional exercise in itself“ (S. 148).



390 = Christoph Burger

Dich als Mutter zeige, dass durch dich sich neige

unserm Fleh’n auf Erden, der dein Sohn wollt werden!

Schau voll Huld vom Himmelsthron, bitt fiir uns beim lieben Sohn,
o Jungfrau Maria!

Gib ein reines Leben, mach den Weg uns eben,

dass in Himmelshéhen froh wir Jesum sehen!

Schau voll Huld vom Himmelsthron, bitt fiir uns beim lieben Sohn,
o Jungfrau Maria!*®

Spatmittelalterliche Gedanken werden iibernommen und fortgefiihrt. Die Be-
zeichnung ,,Himmelspfort alleine“ sagt aus, nur auf dem Weg iiber Maria gelan-
ge ein Christ in den Himmel.

Zu den Unterscheidungskriterien, die entschiedene Lutheraner im Zeitalter
der Konfessionalisierung entwickelten, gehérte unter anderen die strikte Ab-
lehnung der Verehrung Marias. Sobald das einmal communis opinio geworden
war, war klar, dass Mitglieder einer nach Luthers Vorbild reformierten Kirche,
im Gegensatz zu Mitgliedern der vom Papst geleiteten Kirche, eben nicht Maria
als Mit-Erl6serin und vornehmste Advokatin bei ihrem Sohn Jesus Christus zu
verehren hitten. Es ist wichtig, sich klarzumachen, dass diese schroffe Abwei-
sung der Verehrung Marias bei Luther so noch nicht zu finden ist. In der dritten
Strophe seines oben bereits erwdhnten Liedes ,Nun komm, der Heiden Heiland’,
einer Ubertragung des lateinischen Hymnus Veni redemptor gentium, der auf
Ambrosius zuriickgeht,”” hat Luther beispielsweise etwa im Jahre 1523°® noch
schreiben konnen:

Der yungfrau leib schwanger ward,
doch bleib keuscheyt reyn beward.
Leucht erfur manch tugend schon.
Gott da war yn seinem thron.”

Diese Strophe verschwand schon bald aus den lutherischen Gesangbiichern.
Der Dichter und Wissenschaftler Jan Willem Schulte Nordholt (1920-1995)

56 Der lateinische Hymnus Ave maris stella wird im Vespergottesdienst der romisch-katho-
lischen Kirche an Marienfesten gesungen. Sein Verfasser ist unbekannt. Der deutsche Text wird
hier zitiert nach dem Gesangbuch der rémisch-katholischen Kirche ,Gotteslob® aus dem Jahre
1975, Diozesananhang fiir das Erzbistum K&ln, Nr. 954. Ein Exemplar des Gesangbuchs aus
dem siebzehnten Jahrhundert konnte ich nicht einsehen.

57 Vgl. dazu oben, Anm. 35.

58 Datierung nach Jenny. In: Luthers geistliche Lieder und Kirchengesénge, S. 72.

59 Nun komm, der Heiden Heiland; ebd., S. 72-73, Nr. 14, Strophe 3.



,Sie ist mir lieb, die werte Magd" —— 391

konnte im niederldndischen ,Kompendium zum Kirchengesangbuch‘, das im
Jahre 1978 - also sieben Jahre vor der durch Markus Jenny besorgten Edition
von Luthers Liedern — erschien, zu Unrecht behaupten, Luther habe die beiden
Strophen, die im Liedtext des Ambrosius {iber das Wunder der jungfraulichen
Geburt Jesu handelten, nicht iibersetzt.®® Die Annahme, schon Luther miisse die
Beriihrungsangst vor der Marienverehrung gehabt haben, die seine Nachfolger
kennzeichnete, hat sich also ausgewirkt.

Literaturverzeichnis

Ambrogio di Milano [Ambrosius von Mailand]: Inni [lateinisch-italienisch]. Milano 1997.

Anselm von Canterbury: Cur deus homo. Warum Gott Mensch geworden. Lateinisch und
deutsch. Besorgt und iibersetzt von Franciscus Salesius Schmitt OSB. 5. Aufl. Darmstadt
1993 [Erstverdffentlichung: Darmstadt 1956].

Becker, Eve-Marie: Der Begriff der Demut bei Paulus. Tiibingen 2015.

Die Bibel oder die ganze Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments. Nach der deutschen
Ubersetzung Martin Luthers, revidierter Text in der Fassung des Jahres 1964.

Stuttgart 1967.

Buchwald, Georg: Die Ablasspredigten des Leipziger Dominikaners Hermann Rab (1504-1521).
In: Archiv fiir Reformationsgeschichte 22 (1925), S. 128-152.

Burger, Christoph: Luthers Polemik gegen die Marienverehrung in einigen Predigten.

In: ders.: Tradition und Neubeginn. Martin Luther in seinen friihen Jahren. Tiibingen 2014
(Spatmittelalter und Reformation, N. R. 79), S. 145-157 [Erstver6ffentlichung als: La
polémique de Luther contre la vénération de Marie dans quelques sermons. In: Annoncer
’Evangile (XVe-XVII® siécle): permanences et mutations de la prédication. Actes du
colloque international de Strasbourg (20-22 novembre 2003). Hg. von Matthieu Arnold.
Paris 2006 (Patrimoines. Christianisme), S. 71-85].

Burger, Christoph: Maria muss ermutigen! Luthers Kritik an spatmittelalterlicher Marien-
verehrung und sein Gegenentwurf in seiner Auslegung des ,Magnificat‘ (Lukas 1,46b-55)
aus den Jahren 1520/21. In: ders.: Tradition und Neubeginn. Martin Luther in seinen
friihen Jahren. Tiibingen 2014 (Spétmittelalter und Reformation, N. R. 79), S. 129-144
[Erstverdffentlichung in: Piété et Spiritualité. L’impact de la Réformation aux XVI® et XVII®
siécles/Frommigkeit und Spiritualitat. Auswirkungen der Reformation im 16. und 17.
Jahrhundert. Hg. von Matthieu Arnold, Rolf Decot. Mainz 2002, S. 15-30].

Die deutschen geistlichen Lieder. Hg. von Gerhard Hahn. Tiibingen 1967.

Erasmus von Rotterdam: Annotationes in Novum Testamentum. Pars prima. Ed. Petrus F.
Hovingh (Opera omnia Desiderii Erasmi Roterodami recognita et adnotatione critica
instructa notisque illustrata, Bd. VI/5). Amsterdam u. a. 2000.

60 Schulte Nordholt, Sp. 348: , Luther [...] heeft voorts twee strofen die handelden over het
wonder der maagdelijke geboorte niet vertaald [...].“



392 = Christoph Burger

Geistliche Gesdnge des deutschen Mittelalters. Melodien und Texte handschriftlicher Uberlie-
ferung bis um 1530. In Verbindung mit Mechthild Sobiela-Caanitz, Cristina Hospenthal,
Max Schiendorfer hg. von Max Liitolf. Bd. 1: Gesdnge A-D. Kassel u. a. 2003 (Das deut-
sche Kirchenlied: Kritische Gesamtausgabe der Melodien. Abt. 2).

Grote, Heiner: Art. ,Maria/Marienfrommigkeit Il. Kirchengeschichtlich‘. In: TRE 22 (1992),

S. 119-137.

Hamm, Berndt: Von der spatmittelalterlichen reformatio zur Reformation: der Prozef} norma-
tiver Zentrierung von Religion und Gesellschaft in Deutschland. In: Archiv fiir
Reformationsgeschichte 84 (1993), S. 7-82.

Heal, Bridget: The Cult of the Virgin Mary in Early Modern Germany. Protestant and Catholic
Piety, 1500-1648. Cambridge 2014 [Erstverdffentlichung: Cambridge 2007].

Heidelberger Handschrift Pal. 343: Volks- und Gesellschaftslieder des XV. und XVI.
Jahrhunderts. I. Die Lieder der Heidelberger Handschrift Pal. 343. Hg. von Arthur Kopp.
Berlin 1905 (DTM 5).

Jens, Walter: Verwegenes Liebeslied. In: Frankfurter Anthologie. Vierter Band. Gedichte und
Interpretationen. Hg. und mit einer Nachbemerkung von Marcel Reich-Ranicki.

Frankfurt a. M. 1979, S. 13-17.

Johannes von Paltz: Coelifodina. Hg. und bearbeitet von Christoph Burger und Friedhelm
Stasch (ders.: Werke, Bd. 1). Berlin, New York 1983 (Spatmittelalter und Reformation 2).

Johannes von Paltz: De conceptione sive praeservatione a peccato originali sanctissimae dei
genetricis virginis Mariae. Hg. von ). Marius ). Lange van Ravenswaay, Christof Windhorst.
In: ders.: Werke, Bd. 3: Opuscula. Hg. und bearbeitet von Christoph Burger u. a. Berlin,
New York 1989 (Spatmittelalter und Reformation 4), S. 139-154.

Koepplin, Dieter: Reformation der Glaubensbilder: Das Erldsungswerk Christi auf Bildern des
Spatmittelalters und der Reformationszeit. In: Martin Luther und die Reformation in
Deutschland. Ausstellung zum 500. Geburtstag Martin Luthers. Frankfurt a. M. 1983,

S. 333-378.

Luthers geistliche Lieder und Kirchengesdnge. Bearbeitet von Markus Jenny. Kéln, Wien 1985
(Archiv zur Weimarer Ausgabe der Werke Martin Luthers 4).

Luther, Martin: Das Magnificat verdeutschet und ausgelegt (1520/21). In: WA 7 (1897),

S. 544-604 (Einleitung: S. 538-543).

Luther, Martin: Das Magnifikat, iibertragen von Christoph Burger. In: Deutsch-deutsche
Studienausgabe. Hg. von Johannes Schilling u. a. 1. Bd.: Glaube und Leben. Hg. von
Dietrich Korsch. Leipzig 2012, S. 363-483.

Luther, Martin: Deudsche Messe und ordnung Gottis diensts (1526). In: WA 19 (1897), S. 70-113
(Einleitung: S. 44-69).

Ohst, Martin: Urheber und Zielbild wahren Menschseins — Jesus Christus in der Kirchen-
geschichte. In: Jesus Christus. Hg. von Jens Schréter. Tiibingen 2014 (Themen der
Theologie 9), S. 119-179.

Pelikan, Jaroslav: Mary Through the Centuries. Her Place in the History of Culture. New Haven,
London 1996.

Protevangelium des Jakobus. In: Neutestamentliche Apokryphen in deutscher Ubersetzung. 1.
Bd.: Evangelien. Hg. von Wilhelm Schneemelcher. 3., v6llig neubearbeitete Aufl. Tiibingen
1959, S. 277-290.

Salzer, Anselm: Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in der deutschen Literatur und
lateinischen Hymnenpoesie des Mittelalters. Mit Beriicksichtigung der patristischen



,Sie ist mir lieb, die werte Magd® =—— 393

Literatur. Eine literarhistorische Studie. Darmstadt 1967 [Erstveroffentlichung:
Seitenstetten 1886-1894].

Schreiner, Klaus: Maria. Jungfrau, Mutter, Herrscherin. Miinchen, Wien 1994.

Schreiner, Klaus: Sozial- und standesgeschichtliche Untersuchungen zu den Benediktiner-
konventen im dstlichen Schwarzwald. Stuttgart 1964 (Veroffentlichungen der Kommission
fiir geschichtliche Landeskunde in Baden-Wiirttemberg. Reihe B: Forschungen 31).

Schulte Nordholt, Jan Willem: [Kommentar zu Lied] 122 [Kom tot ons, de wereld wacht]. In: Een
Compendium van achtergrondinformatie bij de 491 gezangen uit het Liedboek voor de
kerken, tweede druk, samengesteld door de Prof. dr. G. Van der Leeuw-Stichting.
Amsterdam 1978.

Wischmeyer, Wolfgang: Von Golgatha zum Ponte Molle. Studien zur Sozialgeschichte der Alten
Kirche. Gottingen 1997.






