
  

Christoph Burger 

,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ  

Martin Luthers Lied auf die Kirche – nicht auf Maria 

Ein relativ wenig bekannter, Luther zugewiesener Liedtext ist nur dann ange-

messen zu verstehen, wenn man sich vor Augen hält, welche Aussagen über 

Maria, die Mutter Jesu Christi, in mittelalterlichen Liedern gemacht worden 

sind. Um die Akzentsetzung in seinem Text recht würdigen zu können, gilt es 

ferner, ihn im Zusammenhang mit anderen Aussagen Luthers über Maria zu 

betrachten, in denen er sich kritisch mit der Marienfrömmigkeit seiner Zeit aus-

einandersetzt und dafür plädiert, Maria gerade dadurch zu verehren, dass man 

nicht etwa ihre Demut preist, sondern auf Gott den Vater blickt, der sie in ihrer 

Niedrigkeit gnädig angesehen hat.  

1 Aussagen über Maria 

in mittelalterlichen Liedtexten 

1.1  Maria als die neue Eva 

Zahlreiche mittelalterliche Liedtexte beginnen mit Ave, war das doch laut der 

Biblia Vulgata der Gruß, mit dem der Engel Gabriel nach Lukas 1,28 Maria be-

grüßte: Ave = „Sei gegrüßt!“ Der tiefe Sinn dieses Wortes Ave, so lehrten Theo-

logen und Priester die Gläubigen, sei der, dass die Buchstaben des Wortes Ave 

in umgekehrter Reihenfolge eben ‚Eva‘ ergeben. Da die Heilige Schrift als gött-

lich inspiriert galt, konnte der Gottesbote Gabriel ja kein Wort gesagt haben, das 

nicht meditiert zu werden verdient. Mit dem Gruß Ave habe er also aussagen 

wollen, Maria solle als Mutter des Erlösers dazu beitragen, wiedergutzumachen, 

was die Urmutter aller Menschen, Eva, beim Sündenfall über alle Menschen 

gebracht habe. Maria wird schon mit diesem Gruß als die ‚neue Eva‘ angespro-

chen. Damit wird ihr eine Rolle bei der Erlösung der Sünderinnen und Sünder 

neben ihrem Sohn Jesus Christus zuerkannt, den der Apostel Paulus ja dem 

Stammvater Adam gegenübergestellt hatte.1 

|| 
1 Vgl. Röm 5,12, zitiert nach der Luther-Übersetzung, revidierter Text in der Fassung des Jahres 

1964: „Deshalb, wie durch einen Menschen die Sünde in die Welt gekommen ist und der Tod 

DOI 10.1515/9783110475371-021,  © 2017 Christoph Burger. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



374 | Christoph Burger 

  

In Liedtexten konnte das so klingen:  

Ave, ich lob dich, reine meit, 

du ymmerwerndes hymmel cleyt, 

Maria, der dryfaltikeit  

ein vsserwelte dirne. 

Genaden vol, alt vetter schre 

hat wol versunt din rein Ave, 

Da sie verstiess in hellewe 

Eva, der name virne.2 

Maria wird hier als von der göttlichen Trinität auserwähltes Mädchen Eva ge-

genübergestellt, die durch die Übertretung des Gebotes Gottes alle ihre Nach-

kommen zur Hölle verurteilt habe.  

Der Gruß Ave konnte in Liedtexten geradezu die Bedeutung des Namens 

‚Maria‘ annehmen: 

Eva die welt verfuret hat gemeyn, 

Daz wyderbracht vns Ave, die vil rein.3 

In einem lateinischen Lied wird Maria folgendermaßen angesprochen: 

Gesegnet ist der, den du [in deinem Leibe] getragen hast, 

den du mit deinen Brüsten gesäugt hast, 

weil du Genugtuung dafür geleistet hast, 

dass Eva von dem Apfel gekostet hat.4 

Da Gott die Übertretung seines Gebots durch den Sündenfall nicht ungestraft 

hat lassen können, musste seiner Gerechtigkeit Genugtuung geleistet werden. 

Wirkungsreich war für diese Vorstellung beispielsweise die Ansicht des Anselm 

|| 
durch die Sünde, so ist der Tod zu allen Menschen durchgedrungen, weil sie alle gesündigt 

haben“, und Röm 5, 15: „Aber nicht verhält sich’s mit der Gabe wie mit der Sünde. Denn wenn 

durch die Sünde des Einen die Vielen gestorben sind, um wieviel mehr ist Gottes Gnade und 

Gabe den vielen überreich zuteil geworden durch die Gnade des einen Menschen Jesus Chris-

tus.“ – Für wertvolle Hinweise danke ich Lydia Wegener. 

2 Ave ich lob dich reine meit, Strophe 1. In: Geistliche Gesänge, S. 56, Nr. 37. – virne hat hier 

wohl die Bedeutung: ‚der alte‘. 

3 Ave, Maria, dich lobet musica, Strophe III, V. 15–16. In: Geistliche Gesänge, S. 58, Nr. 39. 

4 Ave, mater, o Maria, Strophe VIb. In: Geistliche Gesänge, S. 30–31 (hier: S. 31), Nr. 32: Bene-

dictus quem portasti,/ quem uberibus lactasti,/ tu cum Eva conpensasti/ pregustato pomulo. In 

Strophe VIIIa wird Christus dafür gepriesen, dass er die Schuld Adams getilgt habe: nostra 

crimina portavit/ merues patibulo. 



 ,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ | 375 

  

von Canterbury: Wenn für die Sünde nicht dadurch Genugtuung geschieht, dass 

sie bestraft wird, dann ist die Ordnung gestört.5 

1.2 Marias Demut als Voraussetzung für ihre Erwählung zur 

Mutter des Gottessohnes 

Daraus, dass Maria laut Lukas 1,38 zu dem Engel Gabriel gesagt haben soll: 

„Siehe, ich bin des Herrn Magd; mir geschehe, wie du gesagt hast“, leitete man 

ab, dass sie vorbildlich demütig gewesen sei. Ihre Demut, die aus dieser Aussa-

ge klang, wurde als bewusste, willentliche und demütige Zustimmung dem 

Hochmut Evas entgegengesetzt. Eva hatte sich ja von der Verheißung der 

Schlange verleiten lassen: „[…] ihr werdet sein wie Gott und wissen, was gut 

und böse ist“;6 und der Wunsch, sein zu wollen wie Gott, statt sich mit der Rolle 

des Geschöpfs zufrieden zu geben, wurde als deutlicher Beweis für Evas Hoch-

mut betrachtet. Maria dagegen hatte die Ankündigung, sie werde einen Sohn 

gebären, der ein Sohn des Höchsten genannt werden solle,7 akzeptiert. Die aus 

Lukas 1,38 gewonnene Überzeugung, sie sei vorbildlich demütig gewesen, wur-

de dadurch verstärkt, dass in der lateinischen Biblia Vulgata in Lukas 1,48 das 

griechische Wort tapeinosis (ταπεíνωσις, ‚Niedrigkeit‘) mit der lateinischen 

Vokabel humilitas übersetzt worden war, die als ‚Demut‘ verstanden wurde. 

Man las nicht länger wie im griechischen Urtext: „Er [Gott] hat hingesehen auf 

die Niedrigkeit seiner Magd.“8 Man hörte in diesem Vers nichts mehr von sozia-

ler Niedrigkeit Marias. Lukas 1,48 wurde nun vielmehr verstanden als: „Gott hat 

die Demut seiner Magd beachtet.“9  

Durch die Jahrhunderte hindurch hat die Tugend der Demut in der christli-

chen Theologie einen hohen Stellenwert gehabt. Schon der Erste Clemensbrief 

spricht am Ende des ersten Jahrhunderts von beispielhafter Demut Jesu Christi: 

„Seht, geliebte Männer, wer das Beispiel ist, das uns gegeben ist! Wenn nämlich 

|| 
5 Anselm von Canterbury: Cur Deus homo, capitulum XII: Redeamus et videamus utrum sola 

misericordia, sine omni solutione ablati sibi honoris deceat deum peccatum dimittere […]. Sic 

dimittere peccatum non est aliud quam non punire. Et quoniam recte ordinare peccatum sine 

satisfactione non est nisi punire: si non punitur, inordinatum dimittitur (S. 40/42).  

6 Gen 3,5b nach der Luther-Übersetzung, revidierter Text in der Fassung des Jahres 1964. 

7 Lk 1,31–32. 

8 Bevor nach der Eroberung Konstantinopels durch die Türken im Jahr 1453 zahlreiche grie-

chischsprachige Gelehrte in den Westen des vormaligen Römischen Reiches kamen, beherrsch-

ten ja nur wenige Menschen dort die griechische Sprache. 

9 Vgl. dazu Burger: Maria muss ermutigen! 



376 | Christoph Burger 

  

der Herr so demütig gewesen ist, was sollen wir tun, die wir unter das Joch sei-

ner Gnade gekommen sind?“10 Schon früh stilisierten Christen sich denn auch 

als demütig.11 Der Hochmut dagegen galt als die Wurzel des Sündenfalls und 

insofern als die zentrale Sünde. Maria erwies sich also durch ihre vorbildliche 

Demut als die ‚neue Eva‘, die an der Seite ihres Sohnes Jesus Christus, des ‚neu-

en Adam‘, daran beteiligt gewesen ist, alle glaubenden Christen von den Folgen 

des Sündenfalls zu befreien.  

Und wenn der Engel laut Lukas 1,28 nach dem Ave fortfährt: gratia plena, 

‚voll der Gnade‘, dann verstand man das einerseits so, dass Maria erfüllt sei von 

Gottes Gnade, andererseits aber auch so, dass sie aktiv Gnade geben könne. So 

heißt es in dem Liedtext Aue, Maria clare: 

Du bist gebenedeyth 

vber alle frauen: 

gib vnß alle selikeyth.12  

Hier wird die Erwartung ausgesprochen, dass Maria nicht nur Gottes Gnade 

empfängt, sondern auch aktiv Gnade zu geben vermag. Ihr wird zugeschrieben, 

dass sie das ewige Heil schenken könne: Auf Maria richtet sich hier die Erwar-

tung, den Zugang zum Himmel öffnen zu können. 

Zu Marias Besonderheit gehörte nach Überzeugung vieler ihrer Verehrer 

auch, dass nicht erst Jesus, sondern schon seine Mutter Maria ‚sündlos‘ gewe-

sen sei, dass sie also nicht nur frei gewesen sei von Tatsünden, die sie begangen 

hätte, sondern dass sie sogar vom Zeitpunkt ihrer Empfängnis im Mutterleibe an 

unbefleckt gewesen sei von der Erbsünde.  

Auch diese Überzeugung formuliert der Liedtext Aue, Maria clare: 

Ane sundt bistu entpfangen, 

als dich dy kirche erdt, 

vnd vor der falschen schlangen 

bistu bliben vnuorserth.13 

In dieser Frage hatten die beiden berühmten Theologen aus dem Dominikaner-

orden Albert der Große und Thomas von Aquin anders gedacht. Ihrer Überzeu-

gung nach war Maria erst im Mutterschoß geheiligt worden. Der Franziskaner 

Johannes Duns Scotus aber hatte die Ansicht vertreten, Christus hätte den drei-

|| 
10 1. Clemensbrief 16,17, hier zitiert nach der Übersetzung von Ohst, S. 122. 

11 Vgl. Becker, S. 3. 

12 Aue, Maria clare, Strophe VII, V. 5–7. In: Geistliche Gesänge, S. 29, Nr. 31. 

13 Aue, Maria clare, Strophe II, V. 1–4. In: ebd. 



 ,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ | 377 

  

einigen Gott nicht vollkommen versöhnt, wenn er nicht wenigstens in dem ei-

nen Menschen Maria die Beleidigung der Trinität verhindert hätte.14 Erst im 

Jahre 1854 sollte diese Frage vom päpstlichen Lehramt in dem Sinne entschie-

den werden, dass Maria unbefleckt empfangen worden sei. 

Wer annahm, dass Maria durch eine besondere Gnade Gottes von ihrer 

Empfängnis an von den Folgen der Erbsünde frei geblieben sei, der ging folge-

richtig davon aus, dass auf sie auch der Fluch Gottes laut Genesis 3,16 nicht 

zutreffe: „Ich will dir viel Mühsal schaffen, wenn du schwanger wirst; unter 

Mühen sollst du Kinder gebären.“15 Man glaubte also, Maria habe eine schmerz-

lose Schwangerschaft gehabt und sie habe ihr einziges Kind, Jesus, ohne 

Schmerzen geboren. Ein verbreitetes Marienlied des Muskatplüt, der von etwa 

1424 an für circa zwei Jahrzehnte im Dienst der Mainzer Erzbischöfe stand, legt 

davon Zeugnis ab:  

On schmerczin wirstu schwanger,16 

und: 

Junckfra solt ich 

nit loben dich 

mit ganczer freud 

ich pillich geud 

mit dir vnd deinem kinde 

Daz dw hast pracht 

an weichen nacht 

on alles we 

mit dem aue 

ward dir die purd gar linde.17 

Gegen die Aspekte der Marienverehrung, die in den angeführten Liedtexten zum 

Ausdruck kommen, wird sich Martin Luther wenden. 

|| 
14 Vgl. dazu Grote, S. 127, Z. 9–37. 

15 Wortlaut der Übersetzung Martin Luthers (revidierte Fassung der Lutherbibel von 1964). 

16 Muskatplüt: Ein iunckfrau zart, zweite Strophe, V. 17, hier zitiert nach dem Beitrag von 

Gerd Dicke in diesem Band, S. 243. 

17 Ebd., Strophe 5, V. 1–10. 



378 | Christoph Burger 

  

1.3 Marias sozialer und hierarchischer Status 

Wie bereits erwähnt, sagt Gabriel zu Maria in Kapitel 1, Vers 48 des Lukasevan-

geliums, wenn man den griechischen Urtext zugrundelegt: „Er [Gott] hat hinge-

sehen auf die Niedrigkeit seiner Magd.“ Im Laufe der Entwicklung der christ-

lichen Frömmigkeit stieg Maria jedoch immer höher auf der sozialen 

Stufenleiter. Schon das ,Protevangelium des Jakobus‘, das nicht unter die ka-

nonischen Schriften des Neuen Testaments aufgenommen worden ist, behaup-

tet zu wissen, Maria sei die Tochter reicher Eltern gewesen.18 Als im Laufe der 

Zeit auch gut situierte Menschen, ja sogar solche von vornehmer Abkunft, Chris-

ten wurden,19 da erwarteten sie, dass auch Christi Mutter reich und vornehm 

gewesen sein müsse. Auf einer im Jahre 794 abgehaltenen Synode behaupteten 

die versammelten fränkischen Bischöfe, Maria stamme aus einer königlichen 

Familie.20 Aus Maria, die Gott im Magnificat dafür lobt, dass er auf ihre Niedrig-

keit hingesehen habe, wurde schon bald eine sozial hochstehende Frau ge-

macht: eine Königin, ja eine Kaiserin. Die Titel, die ihr beigelegt werden, variie-

ren von dem bescheidenen Titel vil edeliu vrouwe über himelische burggrâvîn, 

hymlischiu fürstinne, wirdige herzogin aller welt, vrie kunigîn bis zu keiserin hi-

mels und ouch erden.21 Zwei Belege aus Liedtexten sollen hier genügen. Aue 

muetter küniginne beschränkt sich darauf, sie als Königin anzurufen: Aue, muet-

ter, küniginne, miltikait ain milderinne.22 In dem Liedtext Ain iunckfraw schön 

vnnd ausserwölt dagegen wird sie als Kaiserin bezeichnet: 

|| 
18 Vgl. Protevangelium des Jakobus, 4.3 (S. 281): Joachim kann ein außerordentlich reiches 

Opfer bringen. – Die Entstehung des Textes wird hier auf nicht früher als 150 n. Chr. datiert. 

19 Vgl. zur gesellschaftlichen Bedeutung der christlichen Bischöfe nach der Konstantinischen 

Wende Wischmeyer, S. 126: „Man wäre höchst erstaunt, würde man den nachösterlichen Jün-

gerkreis in Palästina in fiktiver Gleichzeitigkeit neben die hierarchischen Nachkommen der 

Apostel am Ende des 4. Jhs. stellen. Wir stehen vor einer ungeheuren Veränderung. Was da-

mals ein persönlicher Aufbruch und Umbruch einiger Fischer, Bauern und Rabbis war, ist nun 

für einige Mitglieder der Führungsschicht des römischen Reiches zum Ersatz und zur Ergän-

zung und Fortsetzung des traditionellen senatorischen cursus honorum durch den cursus in 

der Kirche geworden.“ 

20 Vgl. Schreiner: Sozial- und standesgeschichtliche Untersuchungen, S. 97, Anm. 28. 

21 Schreiner: Maria, verweist in zwei Anmerkungen auf S. 551 (zum Text auf S. 297) auf Salzer, 

S. 447, 455, 458–459. 

22 Aue, muetter, küniginne, Strophe Ia, V. 1. In: Geistliche Gesänge, S. 30, Nr. 32. 



 ,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ | 379 

  

Das ist Maria, die kayserin, 

die mir thuet wol gefallen.23  

Mehr noch als das: Maria wird nahe an die Trinität herangerückt. In einem Lied-

text heißt es sogar: „Groß macht dich, Maria, die Allherrschaft, die Trinität.“24 

Damit ist ausgesagt, die göttliche Trinität selbst erhebe Maria. Luthers Ordens-

bruder Johannes von Paltz, der das Erfurter Kloster zu dem Zeitpunkt verließ, 

als Luther dort eintrat, konnte in einem Gebet formulieren, Maria sei von dem 

dreieinigen Gott erwählt worden:  

Freue dich, auserwählte Gebärerin Gottes, die du bleibend Jungfrau bist, Maria, dass Gott 

in dem bewundernswerten Beschluss, der im Abgrund der allerhöchsten Dreieinigkeit ge-

fasst worden ist, aus dem ganzen weiblichen Geschlecht dich zur Mutter deines Sohnes 

zum Heile des Menschengeschlechts vorausbestimmte und erwählte.25 

2 Luthers Sicht auf Maria 

Luther will Maria aus der Position nahe bei der göttlichen Trinität, in die sie im 

Laufe der Jahrhunderte erhoben worden war, herunterholen an die Seite der 

einfachen Christen. Für ihn ist sie nicht die allmächtige Herrscherin, als die sie 

in der Frömmigkeit seiner Zeit verehrt wird, sondern lediglich eine ganz außer-

ordentlich vorbildliche Christin. Nach Luthers Überzeugung sagt Maria ja in 

ihrem Loblied, dem Magnificat, wie es im ersten Kapitel des Evangeliums nach 

Lukas aufgezeichnet ist, dass Gott gnädig auf sie hingesehen habe. Von ihrer 

‚Niedrigkeit‘, ihrer tapeinosis, spricht sie, und eben nicht von ihrer Demut, denn 

dann hätte der Evangelist tapeinophrosyne (ταπεινοϕϱοσύνη) schreiben müs-

sen.26 Gerade deswegen kann sie einfachen Christen Mut machen, behauptet 

Luther, weil Gott eben auf niedrige Menschen wie Maria gnädig hinsehe. 

|| 
23 Ain iunckfraw schön vnnd ausserwölt, Strophe 2, V. 1 und 2. In: ebd., S. 10, Nr. 8. 

24 Magnificat te, Maria, trinitatis monarchia; vgl. Wackernagel 1, S. 193, Nr. 300 (Super can-

tico Magnificat, Strophe 1, V. 1–2).  

25 Johannes von Paltz (ca. 1445–1511): De conceptione sive praeservatione […] Mariae, S. 142, 

Z. 26–28 in eigener Übersetzung. 

26 Die philologische Belehrung kann Luther Erasmus von Rotterdam verdanken, der in seinem 

Novum Instrumentum schon 1516 in der Annotatio zu Lukas 1,48 darauf hingewiesen hatte, dass 

im griechischen Urtext eben tapeinosis stehe und nicht tapeinophrosyne (Erasmus: Annotatio-

nes, S. 464, Z. 516–520). Vgl. dazu Burger: Luthers Polemik, S. 153–154 mit Anm. 43.  



380 | Christoph Burger 

  

Damit lehnt Luther zugleich die in der Frömmigkeit seiner Umgebung herr-

schende Auffassung ab, Gott habe Maria dadurch für ihre tugendhafte Demut 

belohnt, dass er sie zur Mutter seines Sohnes machte. Den Zugang zur himmli-

schen Herrlichkeit schenkt Gott seiner Ansicht nach durch Jesus Christus; er 

behauptet, Maria selbst habe es nicht gewollt, dass man sie als eine Mittlerin 

hin zu ihrem Sohn betrachte.27 

Luthers Sichtweise steht im Gegensatz zu der Ansicht, die beispielsweise 

sein bereits oben erwähnter Erfurter Ordensbruder Johannes von Paltz vertritt. 

Dieser nennt als Trost des Sünders, damit er in Todesnot nicht verzweifelt, die 

mütterliche Liebe der Jungfrau Maria und die brüderliche Freundschaft der 

Heiligen.28 Nach Luthers Ansicht ist es eben nicht erforderlich, sich zunächst an 

einen Heiligen oder eine Heilige zu wenden, zu dem oder zu der man ein beson-

deres Verhältnis hat, die das Anliegen dann Maria weitergeben, die es ihrerseits 

ihrem Sohn vorträgt, der ihr keine Bitte abschlagen wird, weil sie ihn ja an ihren 

Brüsten genährt hat.29  

Diese radikale Zuweisung des Ortes Marias weg aus der Nähe der Trinität an 

die Seite der Geschöpfe darf jedoch nicht den Blick darauf verstellen, dass Lu-

ther Maria auch auf eine Weise hat preisen können, die man sich kaum mehr 

vorstellen kann, wenn man von der Sichtweise der auf Luther folgenden Gene-

rationen lutherischer Theologen und Gemeindeglieder beeinflusst ist. Luther ist 

auch davon überzeugt, Maria sei als Jungfrau Mutter geworden, und sie sei ihr 

Leben lang Jungfrau geblieben. Nicht umsonst behält er Marias Loblied laut 

Lukas 1,46b–55, das Magnificat, als festen Bestandteil des täglichen Vespergot-

|| 
27 Schon Anselm von Canterbury spricht Maria als ‚Mittlerin‘ an; vgl. Pelikan, S. 129. Luther 

dagegen schreibt, Maria lehne die Lobredner ab, die ihre verdienstvolle Demut priesen, statt 

Gott allein zu verehren: Luther: Das Magnificat verdeutschet und ausgelegt, 1520/21 (WA 7, 

S. 568, Z. 21–26): Die unnutze schwetzer horet sie ungern, die viel predigen und schreyben von 

yhrem vordienst, damit sie yhr grosse eygen kunst beweyszen wollen und sehen nit, wie sie das 

Magnificat dempffen, die mutter gottis lugenstraffen und die gnade gottis vorkleynern; denn 

szoviel wirdigs vordienst man yhr zulegt, szo vil man der gottlich gnaden abbricht und des Magni-

ficat warheit mindert. – „Die unnützen Schwätzer hört sie ungern, die viel von ihrem Verdienst 

predigen und schreiben. Sie wollen damit ihre große eigene Gelehrsamkeit beweisen und 

sehen nicht, wie sie das Magnifikat herabsetzen, die Mutter Gottes Lügen strafen und die Gna-

de Gottes verkleinern. Denn so viel würdiges Verdienst man ihr beilegt, so viel tut man der 

göttlichen Gnade Abbruch und mindert die Wahrheit des Magnifikat“ (Luther: Das Magnifikat, 

S. 415, Z. 12–18). 

28 Vgl. Johannes von Paltz: Coelifodina, S. 232–255. 

29 Mehrere Abbildungen, auf denen Maria ihrem Sohn ihre entblößte Brust zeigt, um damit 

ihrer Fürbitte besonderen Nachdruck zu verleihen, sind zusammen mit fachkundigen Kom-

mentaren zu finden in Koepplin, S. 334–339. 



 ,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ | 381 

  

tesdienstes für die Schüler der Lateinschulen bei, als er im Jahr 1525 eine Got-

tesdienstordnung entwirft.30 Luther erkennt Maria sogar den Ehrentitel einer 

‚Königin der Himmel‘ zu. Aber er modifiziert ihre Machtvollkommenheit stark, 

wenn er schreibt, dass alles, was Maria zu geben vermag, als Gabe Gottes be-

trachtet werden müsse.31 

3 Luthers Lied: ,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ 

Ein Liedtext, der Luther zugeschrieben worden ist, beginnt mit den Worten: „Sie 

ist mir lieb, die werte Magd.“ Er ist hier nach der kritischen Edition abgedruckt: 

 Ein lied von der Heiligen Christlichen Kirchen, 

 aus dem XII. capitel Apocalypsis. Martinus Luther.  

I Sie ist mir lieb, die werde magd 

 und kan jr nicht vergessen. 

 Lob, ehr und zucht von ir man sagt; 

 Sie hat mein hertz besessen. 

 Ich bin jr holt, und wenn ich solt 

 gros unglück han, da ligt nicht an; 

 Sie will mich des ergetzen 

 Mit jrer lieb und trew an mir, 

|| 
30 Luther: Deudsche Messe, 1526 (WA 19, S. 80, Z. 16–24): Desselbigen gleychen zur vesper 

singen sie etliche der vesper psalmen, wie sie bis her gesungen sind, auch latinsch mit eyner 

antiphen, darauff eynen hymnus, so er fur handen ist. Darnach lesen sie abermal eyner umb den 

andern, zween odder drey, latinsch aus dem alten testament eyn gantzes odder halbes Capitel, 

darnachs lang ist. Darnach lieset eyn knabe dasselbige Capitel zu deudsch. Darauff das magnifi-

cat zu latein mit eyner antiphen odder lied. Darnach eyn vater unser heymlich und die Collecten 

mit dem Benedicamus. Das ist der Gottis dienst teglich durch die wochen ynn stedten, da man 

schulen hat. 

31 Luther: Das Magnificat verdeutschet und ausgelegt, 1520/21 (WA 7, S. 573, Z. 31–S. 574, 

Z. 2): Es darff auch wol ein masz, das man nit zuweyt treybe den namen, das man sie ein konigyn 

der hymel nennet, wie wol es war ist, aber doch sie da durch keine abtgottin ist, das sie geben 

odder helffen muge, wie etliche meynen, die mehr zu yhr denn zu got ruffen und zuflucht haben. 

Sie gibt nichts, szondern allein got, wie folgt. – „Es bedarf auch wirklich des Maßes, damit man 

es mit dem Namen nicht zu weit treibt, wenn man sie eine Königin der Himmel nennt. Das ist 

zwar wahr, aber sie ist doch dadurch keine Abgöttin, so dass sie etwas geben oder helfen könn-

te, wie manche meinen, die sie häufiger anrufen und öfter bei ihr Zuflucht suchen als bei Gott. 

Maria selbst gibt nichts, sondern allein Gott, wie im Folgenden ausgeführt wird“ (Luther: Das 

Magnifikat, S. 425, Z. 21–26). 



382 | Christoph Burger 

  

 die sie zu mir will setzen 

 und tun all mein begir. 

II Sie tregt von gold so rein ein kron 

 da leuchten jnn zwelff sterne. 

 Ir kleid ist wie die sonne schon, 

 das glentzet hell und ferne. 

 Und auff dem Mon 

 jr füsse ston. 

 Sie ist die braut, 

 dem Herrn vertraut; 

 jr ist weh und mus geberen 

 ein schönes kind, den edlen Son 

 und aller welt ein Herren; 

 dem ist sie unterthon. 

III Das thut dem alten Trachen zorn, 

 und will das kind verschlingen. 

 Sein toben ist doch gantz verlorn; 

 es kan jm nicht gelingen. 

 Das kind ist doch 

 gen himel hoch  

 genomen hin 

 und lesset jn 

 auff erden fasst seer wüten. 

 Die Mutter mus gar sein allein; 

 doch will sie Gott behüten 

 und der recht Vater sein.32 

Wer davon ausgeht, dass alle drei Strophen von ein und demselben Verfasser 

stammen, der muss sich mit der Tatsache auseinandersetzen, dass die erste 

Strophe von der Liebe des Sängers zu einem tugendhaften Mädchen spricht, 

dessen Zuneigung und Treue ihm auch über großes Unglück hinweghelfen 

würden. Weder von der christlichen Kirche noch von dem Gehalt des zwölften 

Kapitels der Offenbarung des Johannes ist darin die Rede. Dafür, wie man den 

Liedtext zu verstehen hat, ist meiner Ansicht nach entscheidend, ob man Luther 

als den Autor der ersten Strophe betrachtet oder nicht. 

|| 
32 Luthers Liedtext ist aus der kritischen Edition übernommen: Luthers geistliche Lieder und 

Kirchengesänge, Nr. 34 (Einleitung: S. 111–113; Wortlaut zitiert nach der Melodie A, also: S. 292 

und 294). 



 ,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ | 383 

  

3.1 Erste Deutung von Luthers Lied: 

Strophe 1 stammt nicht von Luther 

Der ausgewiesene Editor und Kenner der Liedtexte Luthers Markus Jenny weist 

in der Einleitung zu seiner Edition darauf hin, dass Wolfhart Spangenberg, ein 

Sohn des bekannteren Cyriakus, sowohl den Text als auch die Melodie für Lu-

thers Werk gehalten habe. Jenny erörtert eingehend die Argumente für und 

gegen die These, Luther habe hier eine geistliche Kontrafaktur zu einem weltli-

chen Liebeslied geschaffen.33 Liest man den Text der ersten Strophe, ohne gleich 

Luther als Autor vor Augen zu haben, dann wird man in der Tat am ehesten an 

ein Liebeslied denken. Heißt es doch in der ersten Strophe, die ‚werte Magd‘ sei 

dem Singenden lieb; er könne sie nicht vergessen; Lob und Ehre würden ihr 

gezollt, weil sie zuchtvoll sei; sie besitze das Herz des Singenden; er sei ihr zu-

geneigt. Sollte er in schweres Unglück geraten, dann werde das dadurch gemil-

dert werden, dass sie ihn durch ihre Liebe und Treue zu ihm erfreuen und sein 

Begehren erfüllen werde. Diese Strophe hat keinerlei Bezug zur Frömmigkeit. 

Ich neige zu der Auffassung, dass Luther hier die bekannte Strophe eines Lie-

besliedes verwendet hat, um dann in den beiden folgenden Strophen, die er 

hinzudichtete, auf die Kirche zu sprechen zu kommen. Besonders bekannte 

Fälle, in denen Luther Kontrafakturen verfasst hat, sind die Liedtexte ‚Mitten 

wir im Leben sind mit dem Tod umfangen‘,34 ‚Nun komm, der Heiden Heiland‘35 

und ‚Wir glauben all an einen Gott‘.36 

Ich halte es für ganz unwahrscheinlich, dass Luther der Autor der ersten 

Strophe ist. Denn er würde gewiss nicht sagen, die Jungfrau Maria oder die Mut-

ter Kirche werde ‚all sein Begier tun‘. Bei ihm ist die Aussage, die Jungfrau Ma-

ria oder die Mutter Kirche werde seinem Liebeswerben nachgeben, sehr 

schlecht vorstellbar. Es muss ihm darum gegangen sein, den Inhalt dessen, was 

er in den folgenden Strophen sagt, durch ein populäres Motiv einzuführen. 

Diese Aussage passt dagegen sehr wohl zu einem Liebeslied. Dessen Autor kann 

|| 
33 Vgl. ebd. (Einleitung: S. 111–113). 

34 Luther: Mytten wir ym leben synd mit dem todt umbfangen. In: ebd., Nr. 3 (Einleitung: 

S. 58–59; Melodie und Text: S. 160–162). 

35 Luther: Nu kom, der Heyden heyland. In: ebd., Nr. 14 (Einleitung: S. 72–73; Melodie und 

Text: S. 202–204). Die Vorlage stammt von Ambrosius von Mailand und beginnt mit den Wor-

ten: Intende, qui regis Israel. Bekannter als diese erste Strophe wurde der Liedtext von der 

zweiten Strophe an, die beginnt mit: Veni, redemptor gentium. Abgedruckt ist der lateinische 

Text beispielsweise in: Ambrogio di Milano: Inni, S. 52 und 54. 

36 Luther: Wyr gleuben all an eynen Gott. In: Luthers geistliche Lieder und Kirchengesänge, 

Nr. 24 (Einleitung: S. 88–96; Melodie und Text: S. 238–241).  



384 | Christoph Burger 

  

die Erwartung aussprechen, die von ihm verehrte und begehrte Frau werde auf 

seine Werbung um sie eingehen und die Seine werden.37 

Ganz verwandte Töne klingen in Liebesliedern an, die in der Heidelberger 

Handschrift Cpg 343 enthalten sind. Den Aussagen in der ersten Strophe des 

von Luther weitergedichteten Liedes kommt beispielsweise die erste Strophe 

eines Liedtextes nahe, die mit den folgenden Zeilen beginnt: 

Zucht, eer und lob dir wonet bey –  

  ganz frey 

  on alle reuw 

bin ich verpflicht zu dienen ir;  

 sy hat fürwar das feinest gebert, 

  beschwerdt 

  und hilflich mert 

sich herzlich clag und sendtlich gir.38 

Und in einem zweiten Liedtext beginnt die zweite Strophe mit den Zeilen:  

Lieb, treuw, gunst, ehr hastu von mir, 

freud, gluckh und lust des bin ich warten, 

ja ob ich schon nichts reden darf mit dir, 

so bin ich doch khein stundt von arten; 

   das irrt doch nit – 

   mein herz mues mit 

dir sein inn allen sachen; 

   laß murren wol, 

   ich hoff ich soll 

noch freüntlich mit dir lachen.39 

Diese Parallelen bestärken mich in der Überzeugung, dass Luther die erste Stro-

phe einem Liebeslied entlehnt hat, das jedoch bisher noch nicht in einer ande-

ren Quelle aufgefunden werden konnte. In den beiden folgenden Strophen 

spricht der Verfasser von der als Mutter apostrophierten christlichen Kirche, 

nicht von Maria. Zwar ist Maria in spätmittelalterlichen Texten oft genug als 

Lehrerin der Apostel40 und als die geistliche Mutter aller Christen41 bezeichnet 

worden. Aus diesem Gebrauch könnte man folgern, Luther spreche zugleich 

|| 
37 Stefan Rosmer danke ich herzlich für seine hilfreichen Hinweise zur Einordnung des Liedes 

und auf weiterführende Sekundärliteratur.  

38 Heidelberger Handschrift Pal. 343, ed. Kopp, S. 223–226, Nr. 204. 

39 Ebd., S. 129–130, Nr. 116. 

40 Vgl. Schreiner: Maria, S. 121–123: ,Die Lehrerin der Apostel‘ (mit zwei Abbildungen).  

41 Johannes von Paltz: Coelifodina, S. 232, Z. 21: mater spiritualis omnium christianorum. 



 ,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ | 385 

  

über Maria und über die Kirche. Aber Luthers Text nimmt die Aussage aus dem 

zwölften Kapitel der Offenbarung des Johannes nicht für Maria in Anspruch, 

sondern bezieht sie eindeutig und ausschließlich auf die Kirche. 

Die Strophen zwei und drei des Liedtexts drücken damit Gedanken aus, die 

durchaus zu Luthers Auffassungen passen. Die erste Hälfte der zweiten Strophe 

gibt in den Zeilen 1 bis 6 zunächst in Luthers eigenen Worten den biblischen 

Text wieder. Auf die symbolische Zahl ‚Zwölfʻ einzugehen ist ihm offenbar an 

dieser Stelle nicht wichtig, wenn er formuliert:  

Sie tregt von gold so rein ein kron 

da leuchten jnn zwelff sterne.42  

Wer mit der besungenen Frau gemeint ist, lässt er allerdings zunächst offen. 

Erst in der zweiten Strophenhälfte interpretiert Luther selbst: Diese Frau aus 

dem zwölften Kapitel der Offenbarung sei die mit Gott verlobte Braut.43 Luther 

fährt jedoch so fort: Diese Frau hat Geburtswehen, sie muss gebären, und ihr 

Sohn soll der Herr der Welt werden. Mit dem ‚Herrn der Welt‘ kann an dieser 

Stelle nur Jesus Christus gemeint sein. Freilich ist es in Luthers Denken, soweit 

ich es kenne, ein Fremdkörper, dass die Kirche die Mutter Jesu Christi sei. Sollte 

er in dieser zweiten Strophe doch noch an Maria denken? Sogleich sagt Luther 

aber auch: Diese Braut Gottes ist ihrem Sohn untertan. Damit will er klarstellen: 

Die Mutter – ob er dabei nun an Maria oder an die Kirche denkt – steht eindeu-

tig unter Jesus Christus. Nirgends bezeichnet Luther Maria oder die Kirche als 

mit dem Gottessohn gleichrangig.  

Mit den Worten jr ist weh und mus geberen sagt Luther aus, dass ‚die Frau‘ 

ihren Sohn Jesus Christus nicht ohne Geburtswehen gebären könne. Damit 

bleibt er nahe bei dem biblischen Text, bezieht aber, falls er hier wirklich von 

Maria spricht, Stellung gegen die oben bereits erwähnte Überzeugung, Maria sei 

von ihrer Empfängnis im Mutterleibe an ohne die Folgen der Erbsünde gewesen 

und hätte demnach ohne Schmerzen gebären können. 

Die dritte Strophe beginnt damit, dass der ‚alte Drache‘, womit der Teufel 

gemeint ist, zornig sei und das Kind verschlingen wolle. Doch das gelinge ihm 

nicht, so sehr er auch tobe. Ebenso wenig wie in der zweiten Strophe nimmt 

Luther die Zahlensymbolik des biblischen Textes auf, in dem ja drei Mal die 

|| 
42 Es hätte nahegelegen, auf die zwölf Stämme des Volkes Israel und auf die zwölf Apostel 

einzugehen. 

43 Ob er mit dieser Braut nun die Kirche meint oder Maria, ist nicht eindeutig zu sagen. Um die 

Seele eines einzelnen Christen, die im Zuge der Hohelied-Rezeption auch als Gottes Braut 

bezeichnet wird, kann es dagegen kaum gehen. 



386 | Christoph Burger 

  

bedeutungsvolle Zahl ‚Sieben‘ genannt wird, ebenso wenig die Aussage, dass 

der Drache ein Drittel aller Sterne des Himmels wegfege. Illustrierte Bibeln da-

gegen lassen sich die Gelegenheit, den Drachen abzubilden, nicht entgehen, 

manchmal wird er durch eine päpstliche Tiara polemisch mit dem Papsttum 

identifiziert. Luther aber lässt diese Chance hier ungenutzt. 

Er beschränkt sich vielmehr auf die Aussage, das ‚Kind‘, womit gewiss Jesus 

Christus gemeint ist, sei gen Himmel gefahren. Dort sei es dem Wüten des Dra-

chen entzogen. Doch lasse es ihn auf Erden toben. Der Teufel übt also auf der 

Erde Macht aus. Diese Aussage passt auf den ersten Blick nicht zu der in Stro-

phe zwei, wonach das Kind – Jesus Christus – der Herr der Welt sei. Wer ist 

denn nun der ‚Herr der Welt‘: das Kind der Frau, der ‚edle Sohn‘? So sagt es die 

zweite Strophe. Oder ist es der ‚alte Drache‘? Er darf ja auf der Erde wüten. Will 

man beide Aussagen miteinander in Einklang bringen, dann muss man davon 

ausgehen, dass der Teufel nur zeitweilig noch auf der Erde sein Unwesen trei-

ben darf, dass aber Jesus Christus der eigentliche Herr der Welt ist, der auf die 

Dauer denn auch den Teufel entmachten wird. Man muss also den Akzent auf 

das lesset jn im achten Vers der dritten Strophe legen: Jesus Christus lässt zu, 

dass die Frau, die Kirche, allein ist, dass sie also gefährdet ist, dem Wüten des 

,alten Drachen‘ ausgesetzt. Im biblischen Text wird gesagt, die Frau sei in die 

Wüste geflohen, wo Gott für sie einen Zufluchtsort vorbereitet habe und wo sie 

Nahrung bekomme. Nach Luthers Auffassung wird die Kirche von Gott selbst 

behütet.  

3.2 Zweite Deutung von Luthers Lied: 

Der Liedtext ist eine Einheit und stammt von Luther 

Der bekannte Literaturkritiker Marcel Reich-Ranicki (gest. 18.9.2013) hat im 

Insel-Verlag die sogenannte ‚Frankfurter Anthologie‘ herausgegeben. Die Inter-

pretationen von Gedichten, die in deren sechs Bänden abgedruckt sind, waren 

zuvor als Zeitungsbeiträge erschienen. Es ging dem Herausgeber Reich-Ranicki, 

wie er in einer Nachbemerkung zum vierten Band schreibt, darum, zu einem 

Zeitpunkt, zu dem Gedichte bei Lesern nicht eben Konjunktur hatten, das Inte-

resse an deutschen Gedichten aus ganz verschiedenen Epochen wachzuhalten. 

In diesem vierten Band der Anthologie, der im Jahr 1979 erstmals erschien, 

hat der inzwischen ebenfalls verstorbene Altphilologe Walter Jens, seinerzeit 

Professor für Rhetorik in Tübingen, dem Liedtext Luthers einen Essay von drei 



 ,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ | 387 

  

Seiten gewidmet.44 Als seine Quelle zitiert er eine Edition aus dem Jahre 1967.45 

Erst 1985, also achtzehn Jahre später, sollte die kritische Neu-Edition von Lu-

thers Liedtexten erscheinen, die Markus Jenny besorgte. Walter Jens hat sich 

vermutlich nicht eigens in die Forschungsdiskussion eingearbeitet, um diesen 

Essay schreiben zu können. Denn sonst hätte er vermutlich zumindest in einem 

Nebensatz erwähnt, dass schon seit mehr als vierzig Jahren darüber nachge-

dacht worden war, ob Luther in den Strophen zwei und drei eine Kontrafaktur 

zu einem weltlichen Liebeslied geschaffen hat. Jens hat das offenbar nicht ge-

tan, und das erweist sich als folgenreich. Denn er geht ohne Weiteres davon 

aus, dass alle drei Strophen von Luther stammen. Nicht umsonst gibt er seinem 

Essay denn auch den Titel: ‚Verwegenes Liebeslied‘.  

Eingangs schreibt er über den Text der ersten Strophe: „Ein ganzes Min-

nearsenal wird geöffnet, um den Lobpreis der Züchtig-Holden mit den von der 

Tradition bereitgestellten Topen zu schmücken.“46 Da Jens den Liedtext als 

Einheit ansieht, muss er nun natürlich erklären, weswegen im zweiten Vers eine 

ganz andere Person besungen wird: „Und dann plötzlich, zu Beginn der zweiten 

Strophe, wird die höchst irdische Liebe, mit ihrem zarten Begehren und dem 

entschiedenen Wunsch, ins Himmlische gekehrt – und statt der Geliebten, die 

einer nicht vergessen kann, sieht sich die Himmelskönigin besungen, die liebe 

Maria, wie Luther sie einmal genannt hat.“47 Hier wäre eine Differenzierung 

angebracht gewesen. Wer Maria als Himmelskönigin bezeichnet, ruft bei katho-

lischen Lesern und Leserinnen Assoziationen auf, mit denen Luther nicht ein-

verstanden gewesen wäre. Denn er kann diesen Würdetitel zwar für Maria ver-

wenden, aber doch nur so abgesichert, dass nicht der Eindruck entstehen kann, 

Maria könne aus eigener Machtvollkommenheit Gnade verleihen.48 Zudem wird 

Maria in Luthers Liedtext nicht regina cœli genannt. Walter Jens fügt hier also 

einen Würdetitel ein, ohne darüber Rechenschaft zu geben, was er damit an 

dieser Stelle sagt. Nach Ansicht eines spätmittelalterlichen Frommen vermag 

Maria als die ‚Himmelskönigin‘ eben viel mehr als nach Ansicht Luthers. Ich 

erinnere an den weiter oben zitierten Liedtext Aue, Maria clare, in dem es heißt: 

gib vnß alle selikeyth.49 Der singende Christ erwartet also die Seligkeit, die nach 

Luthers Ansicht nur Gott selbst geben kann, von Maria. 

|| 
44 Jens: Verwegenes Liebeslied. 

45 Die deutschen geistlichen Lieder. 

46 Jens, S. 15.  

47 Ebd. 

48 Vgl. dazu das oben in Anm. 31 gebotene Zitat.  

49 Oben, S. 376. 



388 | Christoph Burger 

  

 Walter Jens spricht sich deutlich aus:  
Kein Bruch also, zwischen der ersten und zweiten Strophe. Die Gekrönte mit dem sonnen-

hellen Kleid, die leuchtend auf dem Mond steht, ist immer noch das junge umworbene 

Mädchen [...]. Der eigentliche Umschlag steht erst bevor: Dort, wo die Magd das Holde und 

Sanfte verliert und zur Mutter wird, die unter Schmerzen gebiert – jr ist weh: der Einsatz 

markiert die Zäsur – Weh und Ach und Zwang nach so viel Harmonie! Und ein Bruch auch 

im Text: Maria, die Verlobte des Herrn und seine Untertanin? Kein Zweifel, das gibt keinen 

Sinn [...].50  

Aber Jens akzeptiert, dass Luther nun eben von der Gemeinde der Gläubigen 

und von der Heiligen Christlichen Kirche spricht. Er zieht das Fazit:  

Ein Gedicht aus einem Guß konnte bei solcher Auffächerung der einen Person in drei 

höchst unterschiedliche Gestalten gewiss nicht entstehen, wohl aber ein Kunstlied höchst 

eigener Form – ein nahezu manieristischer Gesang, unähnlich allen anderen Lutherschen 

Texten und nicht zufällig sehr schnell aus den Gesangbüchern der evangelischen Kirche 

entfernt.51  

Jens findet den Liedtext, den er eben als Einheit betrachtet, sehr kühn. Darum 

sagt er: „Fast scheint es, als habe sich der Textdichter zuviel zugemutet [...] 

und, in wilder Allegorisierungswut, die Grenzen des noch Beschreibbaren zu-

mindest in der Vorstellung der gebärenden Braut, die nicht mehr Maria und 

noch nicht Kirche ist, überschritten.“52 Doch bleibt er nicht bei der Kritik, son-

dern anerkennt Luthers Leistung: 

Wer, außer Luther, hätte es – zwischen 1530 und 1540 – gewagt, die Allegorie der Offenba-

rung Johannis in einem Liebesgedicht zu verlebendigen und die minnigliche Magd als 

Mondfrau, die unter Wehen gebärende und dann kindsverlassene Mutter, eine regina coe-

lestis in bitterer Not, als Heilige Kirche zu evozieren [...]? Und dies alles in einem streng-

gebauten, dreistrophig respondierenden Kunstgedicht!53 

Walter Jens’ gesamte Argumentation geht davon aus, dass alle drei Strophen 

des Liedtexts von Luther stammen. Die schon auf den ersten Blick auffallenden 

Unstimmigkeiten bewertet er als kühnes Wagnis. Eine Interpretation, die davon 

ausgeht, dass die erste Strophe eben nicht von Luther stammt, muss weit weni-

ger ‚Allegorisierungswut‘ voraussetzen und kann deswegen mehr Wahrschein-

lichkeit beanspruchen. 

|| 
50 Jens, S. 15–16. 

51 Ebd., S. 16. 

52 Ebd., S. 16–17. 

53 Ebd., S. 17. 



 ,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ | 389 

  

4 Ablehnung von Luthers Sicht auf Maria durch 

seine Schüler 

Zwischen Luthers Auffassungen und Forscherinnen wie Forschern der Gegen-

wart steht trennend die Rezeptionsgeschichte seiner Schriften. Deshalb muss 

Luthers Denken von demjenigen seiner Nachfolger unterschieden werden. Lu-

ther verfolgte ja das Ziel, sowohl die akademische Theologie als auch die Kate-

chese auf die Verehrung Jesu Christi zu konzentrieren.54 Schon bald wurde frei-

lich deutlich, dass diese radikale Neuorientierung von Theologie und Fröm-

migkeit auf Christus vom regierenden Papst, von den Theologen und Prälaten 

an der päpstlichen Kurie und von den Bischöfen in den Diözesen nicht akzep-

tiert wurde. Luther hatte zwar ausdrücklich nicht die Bildung neuer Landeskir-

chen, sondern die Reform der einen christlichen Kirche angestrebt. Bald aber 

stellte sich heraus, dass die Bischöfe ihre Mitarbeit verweigerten und dass es 

eben doch zu lutherisch geprägten Landeskirchen kommen würde. Daraufhin 

legten sich viele Theologen und sonstige Gestalter der öffentlichen Meinung auf 

unterscheidende Kriterien fest. In der Zeit der Gegenreformation und der Katho-

lischen Reform wurde die Marienverehrung immer mehr zu einem Kennzeichen 

der Zugehörigkeit zur römisch-katholischen Kirche.55  
Ich zitiere als Beispiel für diese Marienfrömmigkeit einige Strophen eines 

Marienliedes aus dem 1637 in Köln erschienenen Gesangbuch ‚Geistliches Psäl-

terlein‘, das der Jesuit Johannes Heringsdorf auf der Grundlage des lateinischen 

Hymnus Ave maris stella gedichtet hat, der schon im achten Jahrhundert nach-

weisbar ist: 

Meerstern, ich dich grüße, Mutter Gottes süße, 

allzeit Jungfrau reine, Himmelspfort alleine! 

Schau voll Huld vom Himmelsthron, bitt’ für uns beim lieben Sohn,  

o Jungfrau Maria! 

Ave, klang die Kunde aus des Engels Munde, 

uns den Frieden spende, Evas Namen wende! 

Schau voll Huld vom Himmelsthron, bitt‘ für uns beim lieben Sohn,  

o Jungfrau Maria! 

|| 
54 Vgl. dazu Hamm, S. 8: „Unter ‚normativer Zentrierung‘ verstehe ich die Ausrichtung auf 

eine bestimmende und maßgebende, grundlegend orientierende, regulierende und legitimie-

rende Mitte hin.“ 

55 Heal urteilt: „For Post-Tridentine Catholics the veneration of saints was a valuable devo-

tional exercise in itself“ (S. 148). 



390 | Christoph Burger 

  

Dich als Mutter zeige, dass durch dich sich neige 

unserm Flehʼn auf Erden, der dein Sohn wollt werden! 

Schau voll Huld vom Himmelsthron, bitt für uns beim lieben Sohn,  

o Jungfrau Maria! 

Gib ein reines Leben, mach den Weg uns eben, 

dass in Himmelshöhen froh wir Jesum sehen! 

Schau voll Huld vom Himmelsthron, bitt für uns beim lieben Sohn,  

o Jungfrau Maria!56 

Spätmittelalterliche Gedanken werden übernommen und fortgeführt. Die Be-

zeichnung „Himmelspfort alleine“ sagt aus, nur auf dem Weg über Maria gelan-

ge ein Christ in den Himmel. 

Zu den Unterscheidungskriterien, die entschiedene Lutheraner im Zeitalter 

der Konfessionalisierung entwickelten, gehörte unter anderen die strikte Ab-

lehnung der Verehrung Marias. Sobald das einmal communis opinio geworden 

war, war klar, dass Mitglieder einer nach Luthers Vorbild reformierten Kirche, 

im Gegensatz zu Mitgliedern der vom Papst geleiteten Kirche, eben nicht Maria 

als Mit-Erlöserin und vornehmste Advokatin bei ihrem Sohn Jesus Christus zu 

verehren hätten. Es ist wichtig, sich klarzumachen, dass diese schroffe Abwei-

sung der Verehrung Marias bei Luther so noch nicht zu finden ist. In der dritten 

Strophe seines oben bereits erwähnten Liedes ,Nun komm, der Heiden Heilandʻ, 

einer Übertragung des lateinischen Hymnus Veni redemptor gentium, der auf 

Ambrosius zurückgeht,57 hat Luther beispielsweise etwa im Jahre 152358 noch 

schreiben können:  

Der yungfrau leib schwanger ward, 

doch bleib keuscheyt reyn beward. 

Leucht erfur manch tugend schon. 

Gott da war yn seinem thron.59 

Diese Strophe verschwand schon bald aus den lutherischen Gesangbüchern. 

Der Dichter und Wissenschaftler Jan Willem Schulte Nordholt (1920–1995) 

|| 
56 Der lateinische Hymnus Ave maris stella wird im Vespergottesdienst der römisch-katho-

lischen Kirche an Marienfesten gesungen. Sein Verfasser ist unbekannt. Der deutsche Text wird 

hier zitiert nach dem Gesangbuch der römisch-katholischen Kirche ‚Gotteslobʻ aus dem Jahre 

1975, Diözesananhang für das Erzbistum Köln, Nr. 954. Ein Exemplar des Gesangbuchs aus 

dem siebzehnten Jahrhundert konnte ich nicht einsehen. 

57 Vgl. dazu oben, Anm. 35. 

58 Datierung nach Jenny. In: Luthers geistliche Lieder und Kirchengesänge, S. 72. 

59 Nun komm, der Heiden Heiland; ebd., S. 72–73, Nr. 14, Strophe 3. 



 ,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ | 391 

  

konnte im niederländischen ‚Kompendium zum Kirchengesangbuch‘, das im 

Jahre 1978 – also sieben Jahre vor der durch Markus Jenny besorgten Edition 

von Luthers Liedern – erschien, zu Unrecht behaupten, Luther habe die beiden 

Strophen, die im Liedtext des Ambrosius über das Wunder der jungfräulichen 

Geburt Jesu handelten, nicht übersetzt.60 Die Annahme, schon Luther müsse die 

Berührungsangst vor der Marienverehrung gehabt haben, die seine Nachfolger 

kennzeichnete, hat sich also ausgewirkt.  

Literaturverzeichnis 

Ambrogio di Milano [Ambrosius von Mailand]: Inni [lateinisch-italienisch]. Milano 1997. 

Anselm von Canterbury: Cur deus homo. Warum Gott Mensch geworden. Lateinisch und 

deutsch. Besorgt und übersetzt von Franciscus Salesius Schmitt OSB. 5. Aufl. Darmstadt 

1993 [Erstveröffentlichung: Darmstadt 1956]. 

Becker, Eve-Marie: Der Begriff der Demut bei Paulus. Tübingen 2015.  

Die Bibel oder die ganze Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments. Nach der deutschen 

Übersetzung Martin Luthers, revidierter Text in der Fassung des Jahres 1964.  

Stuttgart 1967. 

Buchwald, Georg: Die Ablasspredigten des Leipziger Dominikaners Hermann Rab (1504–1521). 

In: Archiv für Reformationsgeschichte 22 (1925), S. 128–152. 

Burger, Christoph: Luthers Polemik gegen die Marienverehrung in einigen Predigten.  

In: ders.: Tradition und Neubeginn. Martin Luther in seinen frühen Jahren. Tübingen 2014 

(Spätmittelalter und Reformation, N. R. 79), S. 145–157 [Erstveröffentlichung als: La 

polémique de Luther contre la vénération de Marie dans quelques sermons. In: Annoncer 

l’Evangile (XVe–XVIIe siècle): permanences et mutations de la prédication. Actes du  

colloque international de Strasbourg (20–22 novembre 2003). Hg. von Matthieu Arnold. 

Paris 2006 (Patrimoines. Christianisme), S. 71–85]. 

Burger, Christoph: Maria muss ermutigen! Luthers Kritik an spätmittelalterlicher Marien-

verehrung und sein Gegenentwurf in seiner Auslegung des ‚Magnificat‘ (Lukas 1,46b–55) 

aus den Jahren 1520/21. In: ders.: Tradition und Neubeginn. Martin Luther in seinen  

frühen Jahren. Tübingen 2014 (Spätmittelalter und Reformation, N. R. 79), S. 129–144 

[Erstveröffentlichung in: Piété et Spiritualité. Lʼimpact de la Réformation aux XVIe et XVIIe 

siècles/Frömmigkeit und Spiritualität. Auswirkungen der Reformation im 16. und 17.  

Jahrhundert. Hg. von Matthieu Arnold, Rolf Decot. Mainz 2002, S. 15–30]. 

Die deutschen geistlichen Lieder. Hg. von Gerhard Hahn. Tübingen 1967. 

Erasmus von Rotterdam: Annotationes in Novum Testamentum. Pars prima. Ed. Petrus F. 

Hovingh (Opera omnia Desiderii Erasmi Roterodami recognita et adnotatione critica  

instructa notisque illustrata, Bd. VI/5). Amsterdam u. a. 2000. 

|| 
60 Schulte Nordholt, Sp. 348: „Luther [...] heeft voorts twee strofen die handelden over het 

wonder der maagdelijke geboorte niet vertaald [...].“ 



392 | Christoph Burger 

  

Geistliche Gesänge des deutschen Mittelalters. Melodien und Texte handschriftlicher Überlie-

ferung bis um 1530. In Verbindung mit Mechthild Sobiela-Caanitz, Cristina Hospenthal, 

Max Schiendorfer hg. von Max Lütolf. Bd. 1: Gesänge A–D. Kassel u. a. 2003 (Das deut-

sche Kirchenlied: Kritische Gesamtausgabe der Melodien. Abt. 2).  

Grote, Heiner: Art. ‚Maria/Marienfrömmigkeit II. Kirchengeschichtlich‘. In: TRE 22 (1992), 

S. 119–137. 

Hamm, Berndt: Von der spätmittelalterlichen reformatio zur Reformation: der Prozeß norma-

tiver Zentrierung von Religion und Gesellschaft in Deutschland. In: Archiv für  

Reformationsgeschichte 84 (1993), S. 7–82. 

Heal, Bridget: The Cult of the Virgin Mary in Early Modern Germany. Protestant and Catholic 

Piety, 1500–1648. Cambridge 2014 [Erstveröffentlichung: Cambridge 2007]. 

Heidelberger Handschrift Pal. 343: Volks- und Gesellschaftslieder des XV. und XVI.  

Jahrhunderts. I. Die Lieder der Heidelberger Handschrift Pal. 343. Hg. von Arthur Kopp. 

Berlin 1905 (DTM 5). 

Jens, Walter: Verwegenes Liebeslied. In: Frankfurter Anthologie. Vierter Band. Gedichte und 

Interpretationen. Hg. und mit einer Nachbemerkung von Marcel Reich-Ranicki.  

Frankfurt a. M. 1979, S. 13–17. 

Johannes von Paltz: Coelifodina. Hg. und bearbeitet von Christoph Burger und Friedhelm 

Stasch (ders.: Werke, Bd. 1). Berlin, New York 1983 (Spätmittelalter und Reformation 2). 

Johannes von Paltz: De conceptione sive praeservatione a peccato originali sanctissimae dei 

genetricis virginis Mariae. Hg. von J. Marius J. Lange van Ravenswaay, Christof Windhorst. 

In: ders.: Werke, Bd. 3: Opuscula. Hg. und bearbeitet von Christoph Burger u. a. Berlin, 

New York 1989 (Spätmittelalter und Reformation 4), S. 139–154. 

Koepplin, Dieter: Reformation der Glaubensbilder: Das Erlösungswerk Christi auf Bildern des 

Spätmittelalters und der Reformationszeit. In: Martin Luther und die Reformation in 

Deutschland. Ausstellung zum 500. Geburtstag Martin Luthers. Frankfurt a. M. 1983, 

S. 333–378. 

Luthers geistliche Lieder und Kirchengesänge. Bearbeitet von Markus Jenny. Köln, Wien 1985 

(Archiv zur Weimarer Ausgabe der Werke Martin Luthers 4). 

Luther, Martin: Das Magnificat verdeutschet und ausgelegt (1520/21). In: WA 7 (1897),  

S. 544–604 (Einleitung: S. 538–543). 

Luther, Martin: Das Magnifikat, übertragen von Christoph Burger. In: Deutsch-deutsche  

Studienausgabe. Hg. von Johannes Schilling u. a. 1. Bd.: Glaube und Leben. Hg. von  

Dietrich Korsch. Leipzig 2012, S. 363–483. 

Luther, Martin: Deudsche Messe und ordnung Gottis diensts (1526). In: WA 19 (1897), S. 70–113 

(Einleitung: S. 44–69). 

Ohst, Martin: Urheber und Zielbild wahren Menschseins – Jesus Christus in der Kirchen-

geschichte. In: Jesus Christus. Hg. von Jens Schröter. Tübingen 2014 (Themen der  

Theologie 9), S. 119–179.  

Pelikan, Jaroslav: Mary Through the Centuries. Her Place in the History of Culture. New Haven, 

London 1996. 

Protevangelium des Jakobus. In: Neutestamentliche Apokryphen in deutscher Übersetzung. 1. 

Bd.: Evangelien. Hg. von Wilhelm Schneemelcher. 3., völlig neubearbeitete Aufl. Tübingen 

1959, S. 277–290.  

Salzer, Anselm: Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in der deutschen Literatur und  

lateinischen Hymnenpoesie des Mittelalters. Mit Berücksichtigung der patristischen  



 ,Sie ist mir lieb, die werte Magdʻ | 393 

  

Literatur. Eine literarhistorische Studie. Darmstadt 1967 [Erstveröffentlichung:  

Seitenstetten 1886–1894]. 

Schreiner, Klaus: Maria. Jungfrau, Mutter, Herrscherin. München, Wien 1994. 

Schreiner, Klaus: Sozial- und standesgeschichtliche Untersuchungen zu den Benediktiner-

konventen im östlichen Schwarzwald. Stuttgart 1964 (Veröffentlichungen der Kommission 

für geschichtliche Landeskunde in Baden-Württemberg. Reihe B: Forschungen 31). 

Schulte Nordholt, Jan Willem: [Kommentar zu Lied] 122 [Kom tot ons, de wereld wacht]. In: Een 

Compendium van achtergrondinformatie bij de 491 gezangen uit het Liedboek voor de 

kerken, tweede druk, samengesteld door de Prof. dr. G. Van der Leeuw-Stichting.  

Amsterdam 1978. 

Wischmeyer, Wolfgang: Von Golgatha zum Ponte Molle. Studien zur Sozialgeschichte der Alten 

Kirche. Göttingen 1997.



  

 


