
  

 

Albrecht Dröse 

Ein newes Gedicht, 
das von Marie Psalter spricht  

Sixt Buchsbaums Rosenkranzgedicht im Herzog-Ernst-Ton 

1 Einleitung 

Um 1500 erschien in mehreren Drucken ein Gedicht von Vnser frawen rosen-

krantz, das in einundzwanzig Strophen in der sogenannten Herzog-Ernst-Weise 

Szenen der Heilsgeschichte von der Verkündigung bis zum Jüngsten Gericht 

präsentiert. Als Verfasser nennt sich in der letzten Strophe ein ansonsten unbe-

kannter Sixt Buchsbaum. Die Abfassung des Textes ist wohl auf 1492 zu datie-

ren. Es existiert eine handschriftliche Fassung im Wiener Codex 4348 (fol. 150r–

152r; um 1500), die auf den verlorengegangenen Erfurter Erstdruck Hans Sporers 

von 1494 zurückgeht.1 Der Text ist darüber hinaus in immerhin neun Flugschrif-

ten und zwei Einblattdrucken aus dem sechzehnten Jahrhundert nachweislich 

überliefert.2 Ferner findet sich das Lied in diversen katholischen Gesangbüchern 

am Ende des sechzehnten und zu Beginn des siebzehnten Jahrhunderts.  

In der Wiener Handschrift lautet die Überschrift: Ein newes Gedicht, das von 

Marie Psalter spricht. Der Ulmer und der Memminger Einblattdruck sind über-

schrieben: Vnser frawen rosenkrantz, wobei die Einleitung ergänzt: Dje geſchrifft 

geyt vns weiſs vnnd ler/ wie maria psalter wer. Diese Stichworte ,Marienpsalter‘ 

und ‚Rosenkranz‘ ordnen den Text in die Praxis des Rosenkranzgebets ein. Frie-

der Schanze hat die intermediale Abhängigkeit des Textes vom Ulmer ‚Marien-

|| 
1 Vgl. Schanze: Erfurter Druck. Die Handschrift gibt fälschlich 1420 als Entstehungsjahr an 

und nennt als Verfasser seyt puchsbau. Schanze vermutet einen Fehler in der Druckvorlage. Zur 

Handschrift siehe Menhardt, S. 1023–1033, dort S. 102, Nr. 17. Allgemeine Information bei 

Schanze: Buchsbaum, Sp. 1109–1110. 

2 Zur Überlieferung vgl. RSM 1, S. 349–350, Nr. 43. In der Folge zitiere ich den Einblattdruck 

von Albrecht Kunne, Memmingen, ca. 1508/10. Abbreviaturen sind in der Regel aufgelöst; 

überflüssige Abbreviaturen werden mit abgebildet. München, BSB, Einbl. III,51z (GW, 5 

Sp. 621a). Siehe Abb. S. 346. Neben dem Memminger Druck seien hier noch die beiden ältesten 

erhaltenen Drucke vor 1510 erwähnt: der Druck von Johann Zainer d. J., Ulm, 1503/08; Mün-

chen, BSB, Einbl. III,51w (GW 5672) sowie die Flugschrift von Hans Schobser, München (GW 

5671). Zur Datierung vgl. Schanze: Inkunabeln, S. 70–71, Nr. 24 und 25. 

DOI 10.1515/9783110475371-020,  © 2017 Albrecht Dröse. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



346 | Albrecht Dröse 

  

psalter‘ von 1483 aufgezeigt.3 So entspricht die Präsentation der Heilsgeschichte 

in Buchsbaums Gedicht in Inhalt und Reihenfolge den Rosenkranzmedaillons 

im Ulmer Psalter, wobei die einzelnen Stationen von Buchsbaum als ‚Figuren‘ 

bezeichnet werden. Meine Frage richtet sich auf die Funktionsweise des Buchs-

baum-Textes. Diese ergibt sich, so meine Vermutung, aus den spezifischen 

medialen und poetischen Transformationen, aus der Kooperation und der Kon-

kurrenz von Text und Bild, die die Entwicklung der Rosenkranzfrömmigkeit 

generell konstituiert.  

 

Abb. 1: Sixt Buchsbaum: Vnser frawen rosenkrantz [Memmingen: Albrecht Kunne, 1508/10] 

Bayerische Staatsbibliothek, Signatur Einbl. III,51z. 

|| 
3 Vgl. Schanze: Erfurter Druck, Sp. 1305–1306. 



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 347 

  

Es ist hier nicht der Ort, die verwickelte Vorgeschichte des Rosenkranzgebets 

ausführlich zu rekapitulieren, ich hebe daher nur einige Aspekte hervor, um 

den Kontext des Buchsbaum-Textes etwas zu erhellen: Der Rosenkranz ist be-

kanntlich eine Gebetsform, die im Wesentlichen aus einer strukturierten Wie-

derholung des Ave Maria besteht. In der Grundform des Ave-Fünfzigers gliedert 

sich der Rosenkranz in fünf Dekaden, auf ein Paternoster folgen zehn Ave Ma-

ria.4 Der sogenannte ‚Marienpsalter‘ bildet die Großform des Rosenkranzgebets; 

er verbindet drei Rosenkränze, also insgesamt 150 Ave Maria in fünfzehn Deka-

den, wobei die Dekaden mit Betrachtungen aus dem Leben Jesu (den sogenann-

ten ‚Geheimnissen‘) verknüpft werden. Es handelt sich allerdings um einen 

‚Ersatz-Psalter‘, d. h. um die Imitation monastischer Exerzitien.5 Die lateinun-

kundigen Konversen sollten statt der Psalmen einfache Gebete wie das Pater-

noster und, verstärkt seit dem Hochmittelalter, das Ave Maria beten. Der Ave-

Fünfziger wurde schon im dreizehnten Jahrhundert Rosarium genannt;6 auch 

die charakteristischen Gebetsgeräte lassen sich schon früh nachweisen.7  

Das Rosenkranzgebet im engeren Sinn konstituiert sich in der gezielten 

Verknüpfung von Betrachtung und Gebet. Auch wenn eine längere Vorge-

schichte anzunehmen ist, wird diese Verbindung üblicherweise auf die Trierer 

Kartause in den 1410er Jahren zurückgeführt:8 Der Prior Adolf von Essen habe 

seinem damaligen Novizen Dominikus von Preußen empfohlen, den Rosen-

kranz (in Form des Ave-Fünfzigers) zu beten und Dominikus habe die fünfzig 

|| 
4 Vgl. Heinz: Rosenkranz I, S. 403–404; S. 406. Der Abschluss der Dekade durch die Doxologie 

Gloria Patri setzte sich erst im sechzehnten Jahrhundert allgemein durch. 

5 Vgl. Heinz: Entstehung, S. 31; Heinz: Rosenkranz, Sp. 1304. In der mittelalterlichen Kloster-

kultur war es gebräuchlich, ,markante Psalmworte‘ entsprechend der Anzahl der biblischen 

Psalmen 150mal zu wiederholen. Als frühestes Zeugnis wird eine Beginenregel aus Gent von 

1242 angeführt, die ihren Mitgliedern auferlegte, täglich drei houdekins, d. h. also dreimal den 

50er-Ave zu beten. 

6 Vgl. Heinz: Entstehung, S. 31; Heinz: Rosenkranz, Sp. 1304. Die Bezeichnung ist Gegenstand 

diverser Rosenkranzlegenden, wonach die Gebete spirituelle Rosen darstellen, aus welchen für 

Maria ein Rosenkranz geflochten würde. 

7 Wobei man bis ins fünfzehnte Jahrhundert hinein Gebetsschnüre (Paternosterschnüre) 

verwendete, also noch keine Ketten oder Kränze. 

8 Eine Vorform bietet ja im Grunde schon das kanonische Stundengebet, in dem die Psalmen 

mit einer Antiphon verbunden werden, zumal wenn in der ‚Laienvariante‘ der Psalmtext durch 

das Ave Maria ersetzt wird. Siehe dazu Heinz: Entstehung, S. 32–33. Heinz weist aber darauf 

hin, dass es sich hierbei um ,poetische Mariengrüße‘, nicht jedoch um die Verknüpfung von 

Ave-Gebet und Leben-Jesu-Meditation handelt. 



348 | Albrecht Dröse 

  

Ave Maria jeweils mit fünfzig clausulae verbunden.9 Bei diesen clausulae han-

delt es sich um Relativsätze, die an den Namen ‚Jesus‘ anschließen, mit dessen 

Nennung das Ave Maria damals endete; jeder Satz weist dabei auf ein Ereignis 

aus dem Leben Jesu hin.10 Auf diese Weise schiebt sich über das zyklische Gebet 

des Kranzes die sukzessive Betrachtung des Lebens Jesu und der Heilsgeschich-

te im Allgemeinen. 

Diese Verbindung von Gebet und Meditation fand Verbreitung zunächst in-

nerhalb der Trierer Kartause und dann über sie hinausgehend. Dabei besaßen 

diese Rosarien noch keine feste Form, sowohl die Anzahl der Ave Maria als auch 

der Inhalt der Klauseln waren durchaus variabel (das Spektrum reichte vom 

einfachen Fünfer-Ave bis zu Kombinationen von 165 Ave Maria).11 Der Domini-

kaner Alanus von Rupe (1428–1475) führte den Rosenkranz in die Laienkateche-

se ein.12 Er operierte mit einer Verdreifachung des Ave-Fünfzigers und fügte 

nach jeder Dekade das Paternoster ein, woraus sich die Grundform des Marien-

psalters ergab. Diese triadische Struktur war geeignet, Menschwerdung, Passion 

und Verherrlichung Christi meditativ nachzuvollziehen; dementsprechend 

wuchs auch die Zahl der Klauseln (zuzüglich Erläuterungen) auf insgesamt 150 

an.13  

|| 
9 Dominikus schreibt sich diese Erfindung selbst zu: Meditationes et clausulae vitae Jesu ad 

Rosarium Beatae Mariae ipse primus addidit. [„Als Erster fügte er Betrachtungen und Klauseln 

vom Leben Jesu dem Rosenkranz der seligen Maria bei.“] Liber experientiarum I, 38; zit. nach 

Scherschel, S. 125. Vgl. dazu auch Heinz: Entstehung, S. 25; Winston-Allen, S. 13–30;  

Scherschel, S. 118–133. Dominikus war wohl von der Baumvision im Liber specialis gratiae 

Mechthilds von Hackeborn inspiriert. Gegen die in der Forschung übliche ‚kartusianische 

Engführung‘ wendet sich Baier, S. 152–153, mit Hinweis auf die Zisterzienserinnen von 

St. Thomas in Kyll, deren Gebetbuch schon eine ähnliche Kombination aufwies. Dazu einge-

hender Heinz: Zisterzienser. 

10 Die Klauseln bei Scherschel, S. 124–125. Als Beispiel sei hier die erste Klausel angeführt: 

Ave Maria, gratia plena, Dominus tecum. Benedicta tu in mulieribus, et benedictus fructus ventris 

tui Jesus Christus. (1) Quem Angelo nuntiante de spiritu sancto concepisti. Amen. Das Prinzip 

findet sich schon in der mystischen Spiritualität etwa bei Mechthild von Hackeborn oder bei 

Gertrud der Großen, die nach dem benedictus fructus ventris tui fortfährt: Jesus, splendor pa-

ternae claritas et figura substantiae eius. Vgl. Heinz: Entstehung, S. 35–36. 

11 Darauf verweisen u. a. Winston-Allen, S. 13 u. S. 33 sowie Lentes: Bildertotale, S. 69–70. 

12 Vgl. Klinkhammer: Marienpsalter, Sp. 47–48. Alanus bevorzugte übrigens den Ausdruck 

‚Marienpsalter‘ (Psalterium Beatae Mariae Virginis), da ihm Rosarium zu weltlich und anstößig 

erschien. 

13 Vgl. Heinz: Entstehung, S. 38–39; vgl. des Weiteren Klinkhammer: Marienpsalter, Sp. 47–

48. Die Klauseln übernahm Alanus von Dominikus, der die Anzahl der Klauseln selbst auf das 

150er-Ave erweitert hatte. Alanus war allerdings der Ansicht, diese Klauseln stammten vom 



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 349 

  

Ohne klerikale Hilfestellung war diese umfängliche und komplexe Gebets-

form für Laien nicht zu bewältigen. Der Kölner Dominikaner Jakob Sprenger 

übernahm daher nur die Grundstruktur des Ave-Fünfzigers, als er in Köln 1474 

eine Rosenkranzbruderschaft gründete. Diese Bruderschaft wurde von Papst 

Sixtus IV. 1475 approbiert und die neue Gebetsweise als heilsvermittelnd und 

ablasswirksam bestätigt. Bereits 1481 sollen sich über 100.000 Personen in vie-

len Städten in die Listen eingetragen haben:14 Das hat seinen Grund nicht zu-

letzt darin, dass diese Reformbruderschaft allen Ständen offenstand, den Rei-

chen ebenso wie (ausdrücklich) den Armen, sowohl Männern als auch Frauen: 

„Mitglied wurde, wer sich in einem am Altar ausliegenden Bruderschaftsbuch 

eintrug.“15 Beiträge wurden nicht erhoben, die einzige Verpflichtung bestand 

darin, das 150er-Ave (drei Rosenkränze) einmal pro Woche zu beten. Sprenger 

kappte die Betrachtungen des Alanus und stellte es den Mitgliedern frei, wie sie 

den Marienpsalter beten wollten. Selbst das Unterlassen des Gebets stellte keine 

Sünde dar, allerdings wurde dem Säumigen in dieser Zeit die Heilswirkung der 

Gebetsgemeinschaft nicht zuteil. 

Die Konjunktur des Rosenkranzes fällt kaum zufällig mit den ersten Kon-

junkturen des Buchdrucks zusammen. Die Handbücher des Rosenkranzes gehö-

ren zu den frühesten volkssprachlichen Drucken von Andachtsliteratur. Beson-

ders erfolgreich war der Ulmer ‚Marienpsalter‘ aus dem Jahr 1483, gedruckt von 

Konrad Dinckmut wahrscheinlich im Auftrag der Ulmer Dominikaner, der in 

insgesamt sieben Auflagen bis 1502 erschien.16 Die Ulmer Rosenkranzbruder-

schaft war von Felix Fabri, einem Mitbruder Sprengers, ebenfalls im Jahr 1483 

gegründet worden und „zählte in kurzer Zeit 4000 Mitglieder“.17 Der Ulmer ‚Ma-

rienpsalter‘ kehrt ausdrücklich zu Alanusʼ Ansatz zurück.18 Erläutert werden 

Struktur und Hintergrund des Rosenkranzgebets, darüber hinaus enthält das 

|| 
heiligen Dominikus, seinem Ordensgründer, wozu dieser von der Gottesmutter selbst angeregt 

worden sei. Diese Legende gehörte lange zum Grundbestand der Rosenkranzfrömmigkeit. 

14 Vgl. Schmidt, S. 48–49; Jäggi, S. 92–93. Kaiser Friedrich III. soll sich mit seiner Familie als 

Erster eingetragen haben. 

15 Jäggi, S. 93. 

16 Psalter Marie, Konrad Dinckmut, Ulm 1483 (GW, M39197). Ich zitiere nach dem Exemplar 

München, BSB, 4 Inc.c.a. 316. Vgl. zum Folgenden auch die ausführlichen Darlegungen von 

Griese, S. 182–193. 

17 Isenmann, S. 657. 

18 Diſe nachuolgende materi/ Jſt gezogen auſz ainem biechlin welches gemacht hatt maiſter 

alanus brediger ordens [...] (a3
r). Die Ulmer Dominikaner haben den Text wohl „aus verschiede-

nen Quellen zusammengestellt“, unter anderem aus einer Übersetzung des Psalterium beatae 

Mariae virginis des Alanus de Rupe. Griese, S. 183. 



350 | Albrecht Dröse 

  

Buch eine umfangreiche Sammlung von Exempeln und Mirakeln, die die heil-

same Wirkung des Gebets verdeutlichen soll. Der Fokus dieser gedruckten 

volkssprachlichen Alanus-Version liegt aber auf den Meditationsanweisungen. 

Dabei verzichtet der Ulmer Psalter auf die Fixierung von Textklauseln, gibt je-

doch Empfehlungen, unter welchen Gesichtspunkten der Marienpsalter gebetet 

werden kann: das Leben Jesu, seine Passion, die Freuden Mariens etc. Leitend 

ist dabei die Dreiteilung des Marienpsalters in einen Weißen, einen Roten und 

einen Goldenen Kranz.19 Allerdings bleiben diese Empfehlungen unverbindlich, 

wer seine Andacht anders verrichten will, soll nicht zu einer bestimmten Be-

trachtungsweise genötigt werden. Als eigentlich innovativ erweisen sich aber 

die ‚Figuren‘, auf drei Blättern je fünf umkränzte Medaillons, die insgesamt 

fünfzehn Stationen der Heilsgeschichte von der Verkündigung über die Kreuzi-

gung bis zum Jüngsten Gericht umfassen.20 

 

Abb. 2a: Die Figuren des ‚Psalter Marie‘ [Ulm: Konrad Dinckmut, 1483],  

Bayerische Staatsbibliothek, Signatur 4° Inc.c.a. 316, c5v–c7v. 

|| 
19 Der Psalter Marie setzt diesen Hinweis gleich an den Anfang des Textes: Diſe figur git dir zů 

verſton vnd lert dich wie du den pſalter marie Oder die drey roſen krntz beten vnd ordnen ſolt 

(a1
v). 

20 Psalter Marie, fol. 19v, 20v, 21v. Vgl. Abb. oben und S. 351. 



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 351 

  

 

Abb. 2b: Die Figuren des ‚Psalter Marie‘ [Ulm: Konrad Dinckmut, 1483],  

Bayerische Staatsbibliothek, Signatur 4° Inc.c.a. 316, c5v–c7v. 



352 | Albrecht Dröse 

  

2 Überlegungen zur Funktionsweise des 
Rosenkranzgebets 

Rosenkranz und Marienpsalter sind Formen der ‚gezählten Frömmigkeit‘, sie 

stehen analog zu anderen Verfahren, etwa durch eine bestimmte Anzahl von 

Gebeten spirituelle Gewänder für die Gottesmutter oder die Heiligen zu produ-

zieren. 21 Das heilsökonomische Kalkül, das sich hier manifestiert, ist schon im 

Mittelalter Gegenstand theologischer Kritik gewesen.22 Es lässt leicht übersehen, 

dass gerade im Rosenkranzgebet „die Innerlichkeit über das Zählen geschult“ 

werden sollte.23 Das Ziel ist auch hier die informatio, d. h. die Bildung und For-

mung des inneren Menschen.24 Das kontemplative Moment, das die monasti-

schen Gebetsübungen auszeichnet, sollte auch ins laikale Exerzitium integriert 

werden.  

|| 
21 Dazu Angenendt u. a., S. 41–42. Auch in den Rosenkranzlegenden spiegelt sich dieser 

Gedanke, wenn aus der Häufung des Ave-Gebets ein spiritueller Rosenkranz für die Himmels-

königin erzeugt wird. 

22 Vgl. Angenendt u. a., S. 51–52. Man kann diese Praktiken biblisch rechtfertigen (etwa im 

Verweis auf 1 Thess 5,17: ‚Betet ohne Unterlass!‘), und zudem darauf verweisen, dass hier das 

Gebet zu einer prägenden Lebensform erhoben werde, zumal der Sinn der Bruderschaft darin 

bestehe, auch für andere mitzubeten (womit Strukturen monastischer Existenz in die laikale 

Sphäre transferiert werden). Freilich widersprach diese Praxis offenkundig dem Herrenwort, 

beim Beten „nicht zu plappern wie die Heiden, die meinen, sie werden erhört, wenn sie viele 

Worte machen“ (Mt 6,7). Die Gegenposition repräsentiert etwa Meister Eckhart, der den unbe-

dingten „Vorrang der recta intentio vor jeglicher Arithmetik und Quantifizierung“ betont. Ebd. 

23 Angenendt u. a., S. 62–63. Dass eine „vom Zählen gesteuerte Rhythmik“ im Dienste einer 

„Habitusformung“ steht, betont u. a. auch Largier: Zahlenmuster, S. 210. Des Weiteren auch 

Winston-Allen, S. 27: „Instead of simple Aves, repeated ritualistically because the Virgin liked 

to hear them, or psalms recited round the clock in order literally to pray without ceasing, imita-

tio exercises had as their goal the conforming of the individual worshipper to the model of 

Christ. The shift from an outward to an inward focus was directed toward transforming the 

person.“ 

24 Der Begriff wird verwendet im Sinne von Kunze, Williams, Kaiser. Diese Formung ist natür-

lich als längerfristiger Prozess zu denken. Er ist das zentrale Thema der Rosenkranzlegenden, 

etwa in der Erzählung vom ‚Mönch und dem Rosenkranz‘, die sich in einem zeitgenössischen 

Codex der Trierer Kartause findet (Stadtbibliothek Mainz, Hs I 300; zur Handschrift vgl. List, 

S. 156–171). Das Fazit lautet dort, „niemand könne ein so schlechter Mensch sein, dass er nicht 

gebessert werde, wenn er ihn ein Jahr lang täglich bete“. Dominikus soll davon gehört und 

daraufhin diese Gebetsweise angenommen haben. Scherschel, S. 135. 



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 353 

  

Die Funktionsweise dieser Gebetsform ließe sich mit dem Begriff der ‚Auto-

kommunikation‘ beschreiben, wie ihn u. a. Juri Lotman geprägt hat.25 Lotman 

versteht darunter eine Synthese, wonach eine ‚in natürlicher Sprache‘ verfasste 

Mitteilung mit einem anderen Code verknüpft wird, ‚einer rein formalen Organi-

sation‘; der ‚äußere Code‘ stimuliert, so Lotman, die Erzeugung assoziativer 

semantischer Beziehungen.26 Eine solche Verknüpfung generiert ‚neue Bedeu-

tungen‘: „[Sie] strukturiert die im Prozess der Autokommunikation befindliche 

Persönlichkeit neu.“27 Derartige Habitustransformationen werden im Ulmer 

Psalter in einer Vielzahl von Legenden und Exempeln inszeniert.28 Freilich stellt 

sich die Frage nach der konkreten Koordination dieser Ebenen. Berns hat diese 

Korrelation als dynamische Verknüpfung von ‚Bändern‘ oder ‚Spuren‘ analy-

siert: Die erste Spur bildet die Kette der Rosenkranzperlen, die die zweite akus-

tisch-rhythmische Spur der Gebete steuert und zur dritten Spur der ‚Geheim-

nisse‘ überleitet; keine statischen Bilder, sondern „bewegte, affektgeladene und 

affektweckende Bildkomplexe“ mit theatralem Charakter.29 Die Drift der Bilder 

soll durch die Verwendung bestimmter ‚Bild-Gebetsgeräte‘ ebenso stimuliert 

wie gesteuert werden.30 

Das Rosenkranzgebet konstituiert sich also im Spannungsfeld zwischen ei-

nem mechanischen ‚praying by numbers‘ und vertiefender informatio.31 Der 

Erfolg der Rosenkranzbruderschaften ist wohl darin begründet, diese Gebets-

praxis in doppelter Hinsicht anschlussfähig zu halten, also eine Funktionssyn-

these zu schaffen, die einerseits einem breiten Bedürfnis nach ‚gezählter Fröm-

migkeit‘ und abrechenbarer religiöser Leistung entgegenkam, andererseits die 

Möglichkeit der ‚inneren Bildung‘ (beziehungsweise Selbstheiligung) auch illi-

teraten Schichten eröffnete. Fraglich allerdings blieb, wie diese Prozesse zu 

|| 
25 Vgl. Lotman, Innenwelt, S. 42. Vgl. dazu grundsätzlich auch Paul, S. 2262: „Die anthropolo-

gische Ritualforschung spricht von ‚Autokommunikation‘, wenn der eigentliche Adressat 

vertikaler Kommunikation der Sender selbst ist.“ 

26 Vgl. Lotman, Innenwelt, S. 43. 

27 Ebd., S. 44. 

28 Exemplarisch sei auf die Erzählung vom Priester Adrian verwiesen (k5
v–l2

r), der anfangs zu 

größten Hoffnungen berechtigt, dann dem Weltleben verfällt und in den Kerker gerät. Im 

Kerker findet er durch das Rosenkranzgebet zum geistlichen Leben zurück. Diese Struktur von 

hoffnungsvollem geistlichen Anfang, einer tiefgreifenden Krise und der Neuformung durch das 

Rosenkranzgebet ist charakteristisch für diese Texte. Vgl. dazu Griese, S. 187–188. 

29 Vgl. Berns, S. 304–309. Berns spricht daher von der „präcinematischen Bedeutung“ des 

Rosenkranzgebets, das er als „techno-rationales Konzept“ begreift (ebd., S. 304). Vgl. Certeau, 

S. 127: „Die Mystik als Literatur entwirft Körperszenarien. So gesehen hat sie etwas vom Kino.“ 

30 Vgl. Berns, S. 311. 

31 Vgl. Largier: Numbers. 



354 | Albrecht Dröse 

  

initiieren und zu lenken waren.32 Dominikus und Alanus operieren mit Klau-

seln: Auch deren Betrachtung ist durch die Zahl bestimmt, in der das Leben Jesu 

gegliedert wird; der Fokus des Betenden richtet sich auf unterschiedliche As-

pekte, die nacheinander abgearbeitet werden.33 Diese Komplexität reduziert 

Sprenger radikal, indem er lediglich die Grundstruktur des Ave-Fünfzigers 

übernimmt, ansonsten aber jede Festlegung auf Meditationsgesichtspunkte 

vermeidet. Der Psalter Marie hingegen insistiert auf der Dialektik von Weißem, 

Rotem und Goldenem Kranz. Mit dem Abdruck der ‚Figuren‘ (also von Gedan-

kenbildern oder Szenen) geht der Ulmer Psalter in doppelter Hinsicht über die 

bis dahin gängigen Instruktionen hinaus:34 Im Wechsel des Mediums schließt er 

zum einen an Formen der Bildandacht an, die nicht mehr nur exklusiv im mo-

nastischen Bereich praktiziert wurden, sondern auch über private Stundenbü-

cher und Einblattdrucke in die laikale Sphäre Eingang gefunden hatten.35 Die 

Betenden konnten nun das Buch selbst zur Grundlage ihrer Andacht nehmen, 

indem sie beim Beten des jeweiligen Kranzes einfach die passende Seite be-

trachteten: Jtem diſe figuren an diſen dreien blettern getruckt vnder weisen dich 

wie du den pſalter marie beten ſolt (c5
r). Zum anderen wird auch dieser Wechsel 

durch das Prinzip der Zählung reguliert. Anstelle vager Hinweise auf die zu 

betrachtende Materie nimmt der Ulmer Psalter eine klare Reduktion auf fünf-

zehn Topoi vor, woraus sich eine eindeutige Zuordnung zu den Zyklen der drei 

Rosenkränze ergibt, deren wöchentliches Gebet zur verbindlichen Grundlage 

der Bruderschaft erklärt worden war: ye ain pater noſter vnnd x aue maria in ain 

figur (c5
r). 

|| 
32 Der Novize Dominikus von Preußen soll anfangs Schwierigkeiten gehabt haben, sich beim 

Gebet angemessen zu konzentrieren; deshalb habe er die Klauseln verfasst. Vgl. Klinkhammer: 

Entstehung, S. 38. 

33 Angenendt u. a., S. 65: „Die Theoretiker der Betrachtungsmethoden forderten bewußt diese 

Aufsplitterung. Sie hielten die Angabe von genau festgelegten Betrachtungspunkten für uner-

läßlich, wenn man erfolgreich meditieren wollte [...]. Nur die Kenntnis sicherer und genau 

festgelegter Punkte der unterschiedlichen Betrachtungsgegenstände sichere die Betrachtung 

des Menschen vor dem Angesicht Gottes.“  

34 Zum Terminus der Figur vgl. Griese, S. 295–300. 

35 Vgl. Gerhard von Frachet: Vitae fratrum, c. 189: „In ihren Zellen hatten sie Bilder der Jung-

frau Maria und das Bild des Gekreuzigten vor ihren Augen, auf daß sie lesend, betend und 

schlafend diese anschauen und von ihnen mit den Augen der Barmherzigkeit angeschaut 

werden konnten.“ Zitiert nach Lentes: Inneres Auge, S. 179. Vgl. des Weiteren Winston-Allen, 

S. 34–52. Im fünfzehnten Jahrhundert fungierten nicht selten Einblattdrucke als Andachtsbil-

der; vgl. Griese, S. 193. Dass allerdings zur konkreten Funktionsbestimmung der Text-Bilder die 

jeweiligen Bezugssysteme zu untersuchen sind, unterstreicht Griese, S. 124–126; zum Spektrum 

der Gebrauchsformen der Einblattdrucke im Allgemeinen vgl. ebd., S. 388–394. 



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 355 

  

Winston-Allen hat aufgezeigt, dass in diesem Bilderrosenkranz zwei ältere 

Modelle der Bildmeditation von den Freuden Mariens und von der Passion 

Christi (die ja auch je für sich im Ulmer Psalter empfohlen werden) fusionierten 

und durch Gesichtspunkte aus dem Reservoir von Dominikus und Alanus zu 

dieser neuen Struktur ergänzt wurden.36 Die Auswahl der Ereignisse folgt einer 

Logik der Dramatisierung; das öffentliche Wirken des Lehrers, Arztes und Pro-

pheten Jesus kommt nicht vor: „Like its iconographic and typological relatives, 

the rosary concentrates on the most joyful and tragic events.“37 Allerdings dürf-

ten die solchermaßen ‚informierenden‘ und affizierenden Wirkungen der Ro-

senkranz-Medaillons begrenzt gewesen sein. Auch wenn die Miniaturen zweifel-

los auf bekannte Bildprogramme anspielen, waren sie für die im doppelten 

Sinne ‚Uninformierten‘ ziemlich unergiebig: Für eine Affektion der Betenden 

setzen die Bilder nur wenig Impulse frei. Schon aufgrund ihres Formats bleiben 

die Holzschnitte notgedrungen schematisch und fungieren in der Hauptsache 

als Gedächtnisstütze. Vor allem ist ihre Wirkung aus medienökonomischen 

Gründen beschränkt, denn die Bilder werden in einem Buch präsentiert – Bü-

cher jedoch sind teuer, womit diese Andachtsmöglichkeit armen und/oder illite-

raten Mitgliedern der Bruderschaft unzugänglich blieb.  

3 Vom Bild zum Text zum inneren Bild 

Buchsbaums Rosenkranzgedicht kann als Versuch beschrieben werden, die 

spirituellen und ökonomischen Potentiale dieser ‚Figuren‘ auf dem Buchmarkt 

umzusetzen. Einblattdruck oder Flugschrift bilden dafür, sofern man eine Be-

schränkung des Raums und der Haltbarkeit in Kauf nehmen kann, die optima-

len Formate, da sie die ökonomischen und distributiven Möglichkeiten des 

Buchdrucks voll ausschöpfen.38 Flugblätter und -schriften waren zwar anders 

als heute Handelsware (und boten daher auch den unternehmerischen Anreiz), 

aber weitaus billiger als gedruckte Bücher. Das gilt insbesondere hier, da es sich 

um ‚Zettel‘ im Kleinquartformat handelt – im Unterschied etwa zu den aufwen-

dig gestalteten Folioblättern eines Sebastian Brant. Die neue Medientechnologie 

|| 
36 Vgl. Winston-Allen, S. 43; zum Hintergrund in der Observanzbewegung S. 65–80. 

37 Ebd., S. 47. 

38 Zu den Publikationstypen Flugblatt und Flugschrift vgl. Brednich, Sp. 1342; Griese,  

S. 14–19; zur Abgrenzung der Einblattdrucke gegenüber dem Flugblatt vgl. ebd., S. 117–121; 

zum Medienumbruch im Allgemeinen vgl. Giesecke. 



356 | Albrecht Dröse 

  

ermöglicht eine marktförmige Entgrenzung ebenso wie eine Beschleunigung, 

mit der auf eine wachsende Nachfrage reagiert werden kann.39  
Signifikanterweise bereitet der Buchsbaum-Druck aber nicht, was ja auch 

denkbar gewesen wäre, die ‚Figuren‘ in glossierten Miniaturen auf. 40 Dass diese 

Möglichkeit, Bild und Text ‚synoptisch‘ präsent zu halten, grundsätzlich gese-

hen wurde, zeigt beispielsweise der Einblattdruck von Hans Schaur aus den 

1480er Jahren, der um die Rosenkranzmadonna herum die Bildmeditationen 

eines freudvollen sowie eines schmerzvollen Ave-Fünfers abwechselnd anord-

net und mit einer Anleitung zum Rosenkranzgebet versieht.41 Die überlieferten 

Buchsbaum-Drucke hingegen verzichten zwar nicht gänzlich auf Bilder, da sie 

gern Marien-Miniaturen einfügen beziehungsweise als Titelholzschnitte ver-

wenden,42 die ‚Figuren‘ selbst jedoch werden konsequent retextualisiert. Auch 

wenn sich die Strophen hinsichtlich der Themen und ihrer Reihenfolge an den 

Medaillons des Psalter Marie orientieren, liefern sie keine Bildbeschreibung im 

Sinne einer Ekphrasis, also einer „verbalen Repräsentation einer visuellen Re-

präsentation“,43 sondern entfalten die ‚Figuren‘ neu im Medium des Textes. 

Diese mediale Transformation hat programmatischen Charakter: Dje geſchrifft 

geyt vns weiſs vnnd ler/ wie maria psalter wer/ dauon vill ich eúch ſingen (Stro-

phe I). Der Ausdruck geſchrifft steht hier für den klerikal verwalteten textus, im 

engeren Sinne also für die Heilige Schrift, im weiteren Sinn auch für Texte, die 

|| 
39 So Schanze: Erfurter Druck, Sp. 1308. Nach Sporers Erstdruck 1494 erschienen nach 1500 

mehrere Drucke, die vielleicht auf das 25jährige Jubiläum der Rosenkranzbruderschaft im Jahr 

1500 zurückzuführen sind. Daher, so vermutet Schanze, erfolgte auch die Umdatierung auf 

1500. Für eine hohe Nachfrage und für Eile bei der Drucklegung sprechen eine Reihe von Satz-

fehlern und die teils starke Abnutzung der Typen, die etwa beim Zainer-Druck zu verzeichnen 

sind. 

40 Vgl. Griese, S. 193: „Das eine Blatt, möglicherweise zusammengefaltet oder auch an der 

Wand hängend, ersetzt den Rosenkranz in seiner materiellen Form des Gebetszählgeräts, er 

bietet bessere Möglichkeiten des Transports und des Sich-vor-Augen-Haltens als das (teurere) 

und vielleicht auch ein wenig sperrige Rosenkranzbüchlein, das die drei Blätter mit den Medi-

tationsschemata zwar eigens benennt, deren Visualisierungsstütze sich aber ein wenig inner-

halb des Büchleins verliert.“ 

41 Ausführlich dazu Griese, S. 193–200, mit Erörterung eines weitgehend analogen Text-Bildes 

aus Ulm. Die charakteristische Dreiteilung des Alanus ist auf beiden Blättern nicht erkennbar, 

denn die glorreichen Geheimnisse fehlen. Vermutlich gehen die Anleitungstexte auf die Kölner 

Rosenkranzbruderschaft zurück. Vgl. ebd., S. 198. 

42 Kunnes Druck zeigt z. B. die Jungfrau mit Kind im Strahlenkranz, Zainers Flugblatt (1504) 

Christi Geburt, Schobsers Flugschrift (nach 1500) einen knienden Beter vor der Himmelsköni-

gin mit Kind. Dennoch spielt das Bild-Medium hier keine zentrale Rolle, es handelt sich auch 

bei den beiden Einblattdrucken nicht um ‚Text-Bilder‘ im Sinne Grieses. Vgl. ebd., S. 117–118. 

43 Wandhoff, S. 175 in Anlehnung an Heffernan. 



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 357 

  

den unerlässlichen autoritativen Rahmen bilden: Apokryphen, Legenden, Aus-

legungen der Kirchenväter usw.44 Der Buchsbaum-Text soll, wie auch der Ulmer 

Psalter, den Anschluss des Rosenkranzgebets an die lateinischen Archive her-

stellen: Damit wird nicht nur Kontextwissen über die Topoi vermittelt, sondern 

die Betweise selbst mit dem sakralen Medium der Schrift in Beziehung gesetzt. 

Die geſchrifft belehrt, wie maria pſalter wer, also auf welche Weise der Rosen-

kranz zu beten ist. Dementsprechend bindet der Text seine Darstellung immer 

wieder an Autoren beziehungsweise an Autoritäten zurück, die zum Teil auch 

schon im Ulmer Psalter zitiert werden: an Beda oder den heiligen Dominikus, an 

die Kirchenväter oder an die Evangelisten.  

Entscheidend ist die Form der Präsentation: Buchsbaum unternimmt keine 

diskursive Abhandlung,45 sondern initiiert eine Vermittlung im Medium des 

Gesangs: dauon vill ich euch ſingen. Die Drucke fingieren die mündliche Kom-

munikationssituation eines Vortrags durch ein magistrales Ich, genannt Sixt 

Buchsbaum, in Hertzog Ernſt melodey. Der Name Sixt Buchsbaum lässt zwar an 

einen Meistersänger denken, es ist jedoch nicht unwahrscheinlich, dass es sich 

hier um einen sprechenden Namen handelt: Das haltbare Buchsbaumholz ge-

hörte zu den bevorzugten Materialien des Gebetsgerätes Rosenkranz;46 der Vor-

name Sixt könnte wiederum an Papst Sixtus IV. erinnern, dessen Approbations-

bulle den frühen Rosenkranzschriften vielfach beigefügt war. Der Gestus des 

Vortrags rekurriert auf ein stadtbürgerlich vertrautes Muster der Wissensver-

mittlung, gehörte doch religiöse Didaxe zu den wesentlichen Funktionen des 

Meistergesangs.47 So lassen sich schon im fünfzehnten Jahrhundert differenzier-

te laientheologische Erörterungen von komplexen Problemen wie der Trinität 

oder der Jungfräulichkeit Mariens nachweisen. 

Dennoch zeigt sich hier eine wichtige Differenz: Das zentrale Kennzeichen 

des Meistergesangs ist seine Artifizialität, dem Buchsbaum-Text jedoch geht der 

Charakter einer Kunstdemonstration vollkommen ab, wie denn auch kein tradi-

|| 
44 Zum Begriff des textus vgl. Kuchenbuch, Kleine. 

45 Vgl. z. B. den Spiegel hochloblicher Bruderschafft (1515) des Marcus von Weida, der ausführ-

liche Anweisungen erteilt, welche Betrachtungen in den einzelnen Dekaden unternommen 

werden sollten. 

46 Zwar bildeten die Materialien Holz und Bein generell „die unterste, billigste, breite Schicht 

der Massenware“. Ritz, S. 24. Dennoch finden sich durchaus kostbare Arbeiten: ein Beispiel 

eines Buchsbaumrosenkranzes ebd., S. 47 (Abb. 32). Weitere Buchsbaumrosenkränze bei Jäger, 

u. a. S. 52 (A 6); S. 58 (A 7). 

47 Vgl. etwa Wachinger, S. 23–29; des Weiteren Janota. 



358 | Albrecht Dröse 

  

tioneller Sangspruch-Ton der alten Meister übernommen wurde.48 Zwar weist 

der Herzog-Ernst-Ton, eine Variante des älteren Bernertons, eine gewisse struk-

turelle Nähe zur Sangspruchstrophe – und damit zu Formen des Meistergesangs 

– auf, allerdings fungiert er im fünfzehnten Jahrhundert als Erzählton.49 Seinen 

Namen verdankt dieser Ton einer strophischen Fassung des Herzog-Ernst-Stoffs 

(in der Forschung ‚Herzog Ernst G‘ genannt), der in verschiedenen Handschrif-

ten und Drucken überliefert ist und derart populär war, dass er als Verkaufsar-

gument in die Titelzeilen gesetzt werden konnte.50 Bemerkenswert ist, dass der 

Erstdruck des ‚Herzog Ernst‘ ebenfalls auf Hans Sporer zurückgeht, der den Text 

1493, also kurz vor dem Erfurter Erstdruck des Buchsbaum-Textes, in Bamberg 

veröffentlichte. Der Buchsbaum-Druck schließt also in poetologischer Hinsicht 

an die eigentümliche Konjunktur strophischer Heldendichtung im fünfzehnten 

Jahrhundert an.51 Die zentrale Innovation des Buchsbaum-Drucks besteht darin, 

die Reihenfolge der ‚Figuren‘ in eine Abfolge von Strophen zu übersetzen, und 

damit diese Gesichtspunkte in einen narrativen Diskurs zu überführen, genauer 

in eine epische Erzählform, die ‚gedächtnisförmig‘ organisiert ist und auf ihre 

Weise das Geschehen in Bildern vor Augen stellt.52 Hier deutet sich die spezifi-

sche Funktionsweise des Textes an, der sich zwischen magistraler Didaxe einer-

seits und vergegenwärtigender memoria andererseits bewegt, als eigentümliche 

Vermittlung der geſchrifft im Modus epischen Gesangs.53 Ich will im Folgenden 

|| 
48 Das metrische Schema stimmt mit Wolframs ‚Flammweise‘ überein, aber der Text stellt den 

Bezug auf die Herzog-Ernst-Tradition heraus. 

49 Kornrumpf, S. 325: „Der Bernerton (‚Eckenlied‘, ‚Sigenot‘, ‚Virginal‘, ‚Meerwunder‘, ‚Herzog 

Ernst G‘) hebt sich durch Umfang und stolligen Bau von den übrigen Heldenepenstrophen ab 

und mutet eher wie eine Sangspruchstrophe an.“ Eingehend zur Struktur dieses Tons Brunner, 

S. 218–220.  

50 Allgemein dazu Behr. Für gewöhnlich wird der ‚Herzog Ernst‘ zur sogenannten Spiel-

mannsepik gezählt; aufgrund der Empörergeste schließt der Text eher an die französische 

chanson de geste an, im Spätmittelalter wird er aber zusammen mit dem germanischen Sagen-

kreis überliefert. Eine handschriftliche Fassung findet sich u. a. im ,Dresdner Heldenbuch‘. Zur 

gedruckten Überlieferung des ‚Herzog Ernst G‘ vgl. die Einleitung zur Ausgabe (Das Lied) von 

King, S. 7–8.  

51 Vgl. dazu Kornrumpf. 

52 Vgl. Wenzel: Augenzeugenschaft, S. 215. 

53 Vgl. Kornrumpf, S. 332. Am Rande sei auf einen Bezug zum Rosenkranz im ‚Rosengarten‘ 

hingewiesen, einem Text aus dem dreizehnten Jahrhundert, der der aventiurehaften Dietrich-

epik zuzuordnen ist. Der ‚Rosengarten‘ entwirft eine Art Brautwerbungsturnier, als dessen 

Preis Kriemhild für die Sieger Küsse und Rosenkränze auslobt. Die Preise fordert schließlich 

der Mönch Ilsan für sich und seine Mitbrüder ein (eine hybride Figur im Spannungsfeld von 

adliger und monastischer Existenz), wobei er Kriemhild beim Küssen mit seinem Bart blutig 

kratzt. Der Kranz fungiert hier in erster Linie als Metapher für die Virginität Kriemhilds; an das 



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 359 

  

einige Überlegungen anstellen, welche Funktionen diese Präsentationsform 

hier übernimmt. 

Strophisches Erzählen ist im Unterschied zur fortlaufenden Prosa und zum 

Reimpaarvers durch seine ‚Blockhaftigkeit‘ geprägt. Es konstituiert sich als 

kettenförmige Verknüpfung relativ geschlossener Einheiten, die ‚narrative Lü-

cken‘ toleriert,54 und genau deswegen geeignet erscheint, die Abfolge der ‚Figu-

ren‘ nachzuvollziehen: Die ‚Figuren‘ (beziehungsweise die entsprechenden 

Klauseln) fungieren dabei gewissermaßen als ‚Erzählkerne‘, die in den heilsge-

schichtlichen Schlüsselszenen entfaltet werden. So wird z. B. das erste Geheim-

nis (Strophe III) der Verkündigung Mariens in einen Handlungsablauf über-

setzt: innertrinitarische Beratung, Aussendung des Engels Gabriel, Berührung 

Mariens, Gruß des Engels. 

Der erſt pater noſter bedeüt vns das/ do got mit got zü rate ſaſs/ der Sn wolt in das el-

lend/ er ſprach zú ſant Gabriel farhin/ wiewol das ich ir vater byn/ grſs mir die mayd 

behende/ der hailig gaiſt ſy dar durch facht/ die iunckfraw ſtnd in ſorgen/ das got z der 

menſchait flacht kúnſtlichen vnuerborgen/ der engel durch die himel trang/ er ſprach aue 

gratia/ der herr hat mich z dir geſant. 

Offensichtlich begnügt sich der Text hier nicht mit der Paraphrase des bibli-

schen Textes, sondern folgt dem Prinzip epischen Wiedererzählens, das eine 

neue Perspektivierung des ‚Stoffes‘ einbringt. Natürlich ist eine solche Differenz 

zwischen Bibelparaphrase und Bibeldichtung in der volkssprachlichen Literatur 

seit Otfrid einschlägig. Anders aber als bei Otfrid und der traditionellen Bibel-

dichtung bleibt der Erzählerdiskurs weitgehend frei von Kommentaren, Digres-

sionen und Auslegungen. Das bedeutet allerdings nicht, dass die Darstellung 

linear und kausallogisch verfährt: Erzählt wird vielmehr, was bedeutsam und 

erinnerungswürdig ist. Der Wahrheits- und Geltungsanspruch des epischen 

Erzählens begründet sich nicht chronistisch-schriftgetreu, sondern aus seiner 

Gedächtnisfunktion.55  

|| 
Gebetsgerät ist sicherlich noch nicht gedacht. Dennoch wird dem Rosenkranz auch eine, aller-

dings unbestimmte geistliche Bedeutung zugewiesen, denn Ilsans Abt lässt ihn nur unter der 

Bedingung ziehen, dass er den Rosenkranz erwerbe. Der Bezug auf die Marienverehrung er-

scheint hier plausibel. Ilsan bringt bei seiner Rückkehr ins Kloster folgerichtig Kränze aus 

echten Rosen mit, die er seinen Mitbrüdern als Dornenkronen aufs Haupt drückt. Vgl. dazu 

Malcher, S. 172–188; zum Rosenkranz ebd., S. 180–183; des Weiteren Greulich. 

54 Vgl. Haferland, S. 359; Müller: Nibelungenlied, S. 54–55; Lotman: Entstehung, S. 190. 

55 Vgl. Kornrumpf, S. 332: „Die Heldendichtung in Strophen stellt sich im späten Mittelalter 

also neben, nicht gegen eine volkssprachliche Chronistik in Prosa, als ein anderer Modus 



360 | Albrecht Dröse 

  

Daraus resultiert ein assoziatives Arrangement der verbindlichen Schrift, 

das die ‚Figuren‘ über paradigmatische Verknüpfungen mit neuen Gesichts-

punkten anreichert: Als Beispiel diene hier Strophe sechs, deren Thema die 

Beschneidung Jesu ist.56 Das Zentrum bildet eine prophetische Rede Simeons 

(Lk 2,29–35), die Jesus als Erlöser des Menschengeschlechts deklariert. An deren 

Ende wird ein Hinweis auf Johannes den Täufer gesetzt: ſo frw ich mich des 

ſeligen tags/ johannes in der wüſte/ hát vil daruon gesagt. Diese Verklammerung 

von Simeon und Johannes zielt wohl weniger auf die typologische Beziehung 

von Beschneidung und Taufe,57 vielmehr wird Johannes als prophetischer Zeuge 

Christi assoziiert. Unklar bleibt, wem dieser Hinweis auf Johannes zuzurechnen 

ist: dem Erzähler, wie es bei einer heutigen Lektüre plausibel erscheint, oder 

aber (anachronistisch) Simeon? Im Vortrag jedenfalls dürfte eine Differenz der 

Sprecherpositionen kaum modulierbar gewesen sein; hier kann zwischen Figu-

ren- und Erzählerrede nicht eindeutig unterschieden werden.58  

Explizit wird dieses Verfahren assoziativer Verknüpfung in der folgenden 

Strophe sieben, die den 12jährigen Jesus im Tempel zeigt: 

Jesus was im zwlfften iar/ gieng mit den iuden das iſt war/ in ire ſynagoge/ ſy trgem [!] 

im die alten bcher her ieſus gab in vil weiſz vnd ler/ er lag yn allen obe/ Symeon der alt 

man da sprach/ den knaben hab ich beſchnitten/ bey zwlff iaren es geſchach/ drey 

kúnig kamen geritten die empáten im vil zucht vnd eer/ man ſpricht ſeiuer [!] weyſzhait 

vol/ das er iſt aller welt ain herr. 

Hier kommt Simeon, gegen die biblische Vorlage, nochmals zu einem Auftritt, 

in dem er nicht nur darauf verweist, dass er es gewesen sei, der den Knaben 

‚beschnitten‘ habe (siehe Strophe VI), sondern auch den Besuch der heiligen 

drey kúnig nachliefert (Mt 2,1–12).59 In Simeons Erinnerung spiegelt sich gewis-

|| 
vergegenwärtigender gedächtnüss; als pure Fiktion kann sie von denjenigen, die sie weiter-

überliefert und zusammengefasst haben, nicht begriffen worden sein.“ 

56 Strophe VI: Joseph vnd maria klag/ die fieng an am achten tag/ als ieſus ward beſchniten/ 

maria in den tempel gieng/ ſymeon das opffer ſchon empfieng er ſprach z ir mit zichten/ maria 

du biſt genaden vol vnd haſt vns den geboren/ der menſchlichs geschlecht erlſen ſol/ got hat dich 

vſs erkoren/ ſo frw ich mich des ſeligen tags/ johannes in der wüſte/ hát vil daruon geſagt. 

57 Vgl. dazu etwa Suntrup, S. 64. 

58 Vgl. Philipowski, S. 61: „Die Grenze zwischen Diegese und Metadiegese, die im schriftlitera-

rischen Text Innen- und Außenposition einer Geschichte ausdifferenziert, wird im mündlichen 

Vortrag überlagert durch die Präsenz des Vortragenden und die Kontinuität seiner Stimme; 

Metakommunikation ist im Modus der Mündlichkeit kaum möglich.“ 

59 Vgl. dagegen Scherschel, S. 128: „Dominikus hütete sich, nichtschriftgemäße Fakten einzu-

flicken.“ 



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 361 

  

sermaßen die Memorialfunktion des Textes. In den ‚Figuren‘ des Ulmer Psalters 

finden sich die Könige freilich nicht. Die Verbindung beider Ereignisse liegt auf 

der paradigmatischen Ebene: Die Huldigung der drei Könige bestätigt zum ei-

nen die überlegene Weisheit des göttlichen Kindes, deutet aber zum andern die 

universale Herrschaft Christi an. 

Kaum zufällig rekurriert der Text damit auf eingeführte Bildtypen: Die Stro-

phen narrativieren also nicht nur die Motive der Vorlage im Ulmer Psalter (bzw. 

die damit verbundenen Bildprogramme), sondern zitieren weitere Bildmuster 

an, wie beispielsweise die Anbetung der Könige oder das Schweißtuch der Ve-

ronika. Die Darstellung ist gewissermaßen als eine Abfolge von ,Schaubildern‘ 

organisiert.60 Das Buchsbaum-Gedicht ersetzt damit nicht einfach die ‚Figuren‘ 

durch den Text, sondern evoziert diese neu im Medium der Narration und for-

dert dabei zu ihrer ‚Betrachtung‘ auf. Winston-Allen hat den dramatischen Cha-

rakter des Textes hervorgehoben (‚action-packed‘);61 die Strophen inszenieren 

kommunikative und körperliche Interaktionen (Preisreden, Folterszenen, Ver-

klärungen) oder räumliche Bewegungen in horizontaler und vertikaler Richtung 

(den Leidensweg Christi, Fahrten in den Himmel oder in die Hölle). Einschlägig 

dafür ist insbesondere der Rote Kranz mit seinen grausamen Gewaltinszenie-

rungen (ain kron von ſcharpffen doren/ die drucktens im in ſein hirnſchal; Strophe 

XI) sowie mit den Darstellungen der Kreuzigung oder Beweinung: der betrbten 

mter geſchach ſo wee/ maria dem rainen weybe/ Nicodemus legt in in ir ſchoſs/ 

maria kſzt iren lieben ſún/ haiſs treher ſy ob ym vergoſs (Strophe XIII). Der Text 

kompensiert den strukturellen Mangel an äußeren Bildern durch eine poetische 

Produktion innerer Bilder – und entspricht genau darin den Leitlinien der 

spätmittelalterlichen Betrachtung: Denn anders als die äußeren gewährleisten 

die inneren Bilder auf Dauer, dass der Mensch in „Andacht und Reinheit des 

Herzens“ bleibt:  

|| 
60 Siehe z. B. Heinzle, S. 81–84; Malcher, S. 67–68; vgl. zum Folgenden auch Wenzel: Erzäh-

lende Bilder, S. 237–239. 

61 Vgl. Winston-Allen, S. 49. 



362 | Albrecht Dröse 

  

Das Gedächtnis des Menschen wird als innerer Bildraum verstanden, der mit den Bildern 

des historischen Geschehens der Heilsgeschichte angefüllt werden soll. Die Bilder reprä-

sentierten das Gedächtnis des Heils, und das Gedächtnis des Menschen war seinerseits 

Bildraum, in dem die Bilder des Heils ihre Wirkung entfalten sollten.62  

Der Buchsbaum-Text präsentiert, wie sich in Anlehnung an Berns sagen ließe, 

die ‚Imaginationsspur‘ des Rosenkranzes in Erzählform.63 Auffällig ist dabei, 

dass die ohnehin ausführlichen Beschreibungen der Passion durch konkrete 

Zahlen unterfüttert werden. Der Memminger Druck nennt unter Berufung auf 

Johannes Chrysostomos die exakte Anzahl der Schmerzen und Wunden Christi 

(Strophe X): 

Criſoſtimus ſchreibt wunder groſs/ wie ieſus nackende vnde bloſs/ an ain ſaul ward ge-

bunden pilatus vber in lieſs ston/ die ſterckiſte man die er mocht hon/ ſchlgem [!] im vil 

tieffer wnnden [!]/ ſechstauſent vnd ſechshundert/ vnd ſechs vnd ſechtzig wunden/ mit 

gaiſlen vnd mit rten hrt/ mit ketnen gebunden/ zway vnd ſechtzig vnd vierhundert 

bain/ yeglichs ſein beſnders leyden empfieng/ o menſch ſein marter was nit klain. 

Welche Bedeutung diesen Zahlen hier zukommt, lässt sich daran ermessen, 

dass die detaillierende Repetition der ſechstauſent vnd ſechshundert vnd ſechs 

vnd ſechtzig wunden das Metrum sprengt.64 Hier ist auf andere Formen der ‚ge-

zählten Frömmigkeit‘ angespielt, konkret auf eine Kontemplationspraxis, die 

sich die Wunden und Schmerzen Christi vor Augen zu stellen und sukzessive zu 

vergegenwärtigen versucht.65 Ähnlich sind die Entfernungsangaben der via 

dolorosa in der zwölften Strophe zu werten: Die Distanz wird auf exakt 1000 

Schritt beziffert, wobei mit Veronika und Simon zwei Gewährsleute genannt 

werden, die zugleich Stationen des Kreuzwegs verkörpern. Der Text deutet das 

an, wenn er die Entfernung bis zu fronica am Tor und dann weiter bis zu Simon 

mit je 250 Schritten angibt.66 Eingespeist sind also Strukturen der Kreuzwegan-

dacht, die nicht nur durch eine gedankliche, sondern auch durch eine räumli-

|| 
62 Lentes: Inneres Auge, S. 180. 

63 Vgl. Berns, S. 308–309. Insofern wäre auch der Buchsbaumtext analog zu den Bilder-

Gebetsgeräten als eine ‚artifizielle Erfassung des Imaginativen‘ zu verstehen, allerdings im 

Medium des Gesangs. 

64 Im Zainer-Druck beispielsweise findet sich diese Angabe nicht. 

65 Vgl. Angenendt u. a., S. 45. 

66 Strophe XII: Die ritterſchafft ſetzt vns dei zal/ taúſent ſchrit wol vberall/ jeſus ſein creútz hat 

tragen/ von dem platz biſs vnders thor/ iſt drithalbhundert ſchrit furwar/ tht vns fronica ſagen/ 

jeſus gab ir ſein angeſicht z letz wol drithalbhundert/ Symeon vns das wol bericht/ fúnffhundert 

schrit beſúnder/ biſz an die ſtat Caluaria/ ſein rock im da verſpilet ward/ vnd ſer gezogen ab. 



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 363 

  

che Bewegung die Passionsereignisse nachzuvollziehen versucht.67 Der Hörer ist 

bei Buchsbaum nicht nur als Betrachter angesprochen, der Text rechnet mit ihm 

auch als ‚Praktiker‘, der sich in das Passionsgeschehen einbeziehen lässt, um es 

sinnlich und affektiv nachzuerleben – hinsichtlich dieses performativen As-

pekts geht der Text allerdings über die epische memoria hinaus.68 

4 Mariologische Fokussierung 

In dieser gemeinschaftlichen Vergegenwärtigung der Heilsgeschichte kommt 

Maria eine Schlüsselrolle zu. Nun ist dem Rosenkranzgebet ein mariologischer 

Bezug trivialerweise inhärent, insofern die Ave-Invokationen der Gottesmutter 

die Basis dieser Gebetsform bilden. Dementsprechend wird Maria im Ulmer 

Psalter als Adressatin des Ave-Gebets vorgestellt, sei es im Titelholzschnitt, der 

die Gottesmutter mit dem betenden Paar und einem Dominikanerpater zeigt, sei 

es in der Darstellung der Gründungslegende, in der Maria dem heiligen Domini-

kus den Rosenkranz überreicht. Dafür sprechen auch ihre vielfältigen Auftritte 

in den Exempeln im zweiten Teil des Buches. In den überlieferten Meditations-

klauseln jedoch spielt Maria eine eher untergeordnete Rolle, da die Klauseln 

relativisch auf Jesus bezogen sind: Dominikus von Preußen meditiert über das 

Leben Jesu, nicht über Maria. Lediglich neun der fünfzig Klauseln beziehen 

Maria mit ein. Diese primär christologische Orientierung bestimmt auch die 

Auswahl der ‚Figuren‘ im Ulmer Psalter: Zwar sind in die fünfzehn ‚Figuren‘ 

auch die Freuden Mariens eingeflossen, doch zu sehen ist Maria auf lediglich 

sieben der fünfzehn Medaillons, viermal (naheliegenderweise) im Weißen 

Kranz: Verkündigung, Heimsuchung, Geburt Christi, Beschneidung; im Roten 

Kranz erscheint sie in der Kreuzigungsszene sowie bei der Kreuztragung und im 

Goldenen Kranz in der Darstellung ihres Begräbnisses.69 Der Ulmer Psalter be-

|| 
67 Vgl. zum Kreuzweg Dambeck, Sp. 653–654. 

68 Vgl. die Beschreibung bei Largier: Begehren, S. 38: „Nicht Memoria, nicht fromm erinnern-

des Gedenken ist das Ziel, sondern eine Entfaltung der sinnlichen und affektiven Erfahrungs-

möglichkeiten als neue, künstlich induzierte Bewußtseinszustände.“ Allerdings ist auch für die 

Epik von einer gewissen Interferenz zwischen erzählter Welt und der Welt der Rezeption aus-

zugehen; vgl. Malcher, S. 65–67. 

69 Die Verklärung und Krönung Mariens wird auch von Dominikus und Alanus erwähnt. Bei 

Dominikus von Preußen handelt es sich um die 48. Klausel: Qui te dulcissimam matrem suam, 

tandem ad se assumpsit, ad dexteram suam collocavit, et gloriose coronavit. Zitiert nach  

Scherschel, S. 128. 



364 | Albrecht Dröse 

  

handelt den mariologischen Aspekt in den Medaillons also eher zurückhaltend, 

Maria fehlt z. B. auch dort, wo sie in der Bibel ausdrücklich erwähnt wird, bei 

der Ausgießung des Heiligen Geistes. Zu berücksichtigen ist sicherlich, dass der 

Ulmer Psalter unter anderem auch auf eine mariologische ‚Lesart‘ des Kranzes 

hinweist: Als dritte Kontemplations-Option beim Rosenkranzbeten nach dem 

Leben Jesu und der Passionsbetrachtung stehen die Freuden Mariens. Dieser 

Betrachtungsweise fehlt allerdings die rhetorisch-affektive Pointe des Leben-

Jesu-Rosenkranzes, der einen dialektischen Prozess von Leid und Freude ent-

wirft: Hier sollen Empfängnis, Geburt und Himmelfahrt Mariens auf drei Kränze 

bezogen werden,70 die damit allerdings ihre spezifische Qualität als Weißer, 

Roter und Goldener Kranz verlieren.  

Dieses Verhältnis ist schon im Ave-Gebet selbst angelegt: Zwar wird in den 

wiederholten Ave-Invokationen die Gottesmutter immerfort angesprochen und 

angerufen, aber deswegen, weil die Frucht ihres Leibes ‚gebenedeit‘ wird: et 

benedictus fructus ventris tui Jesus Christus. Hierin besteht die ‚christozentrische 

Dynamik‘ des Ave-Gebets.71 Der Betende bewegt sich stets auf Maria zu und 

durch sie zu Christus hin, sie ist das Medium, das er hinter sich zu lassen be-

strebt ist. Das Buchsbaum-Gedicht modifiziert diese Konstellation. Hier sind die 

Rosenkranzbeter schon in der ersten Strophe adressiert als eine in der Anrufung 

Mariens verbundene Gemeinschaft; sie sind diejenigen, die von Maria ‚erwählt‘ 

sind (Strophe I), sie sind also über sie mit Christus und durch ihre gnadenhafte 

Zuwendung auch miteinander vereint. Zweitens wird die Darstellung des Heils-

geschehens (wo immer das möglich ist) an eine mariologische Perspektive zu-

rückgebunden, die Heilsgeschichte wird also gewissermaßen mit den Augen 

Marias betrachtet – womit natürlich keine Fokalisierung im strengen Sinne 

gemeint ist, sondern ein Entwurf Marias als Modell, zu dessen emotionalem wie 

habituellem Nachvollzug die Betenden aufgefordert sind.72 So werden die fro-

hen und schmerzhaften Ereignisse vielfach als Freuden und Schmerzen Marias 

inszeniert. Der Weiße Kranz präsentiert Maria als Vorbild der rainikait (Strophe 

VIII) und reflektiert zugleich ihren emotionalen Status auf durchaus differen-

zierte Weise: Die Berührung des Heiligen Geistes versetzt sie in einen Zustand 

der Sorge (Strophe III), der abgelöst wird durch den Jubel des Magnificat in der 

vierten Strophe; sie findet sich zurückgeworfen in die angstvolle Situation der 

einsam Gebärenden, die lediglich auf ihren alten Josef zählen kann (Strophe V); 

bis hin zur eigentümlich zwiespältigen klage während der Beschneidung, die 

|| 
70 Vgl. b7

r (ohne Zählung). 

71 Vgl. Heinz: Entstehung, S. 35. 

72 Vgl. ebd., S. 42.  



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 365 

  

durch Simeons Preisrede untermalt wird: maria du biſt genaden vol vnd haſt vns 

den geboren/ der menſchlichs geſchlecht erlſen ſol/ got hat dich vſs erkoren 

(Strophe VI).  

Im Roten Kranz tritt Maria zunächst zurück, hier bildet die Passion des 

Sohnes den Glutkern der Betrachtung. Dennoch wird sie in die Kreuzigungs-

szene wieder einbezogen: der betrbten múter geſchach ſo wee/ maria dem rai-

nen weybe/ Nicodemus legt in in ir ſchoſs/ maria kſzt iren lieben ſún/ haiſs treher 

ſy ob ym vergoſs (Strophe XIII). Im Ulmer Psalter erscheint Maria zwar ebenfalls 

unter dem Kreuz, aber ohne Beweinung. Der emotionalisierte Betrachter geht 

bei Buchsbaum direkt über von der Qual Christi zum Schmerz der Mutter. Dieser 

Anschluss markiert sinnfällig die Sonderbeziehung von Gottesmutter und Got-

tessohn: Kaum zufällig endet der Rote Kranz bei Buchsbaum damit, dass der 

geschundene Sohn letztlich wieder zu seiner Mutter zurückkehrt und ausdrück-

lich ,in ihren Schoß‘ gelegt wird. 

Marias Medialität wird im Goldenen Kranz voll entfaltet. Hier wird sie als 

Mutter adressiert, erweitert zur Mutter aller Betenden, als Vermittlerin des Ver-

mittlers schlechthin (mediatrix dei):73 maria hilff vns inn throne/ du wlleſt vnſer 

mter ſein/ ſo werd wir deſter baſs erhrt/ von de auſſerwlten ſůne dein. Der 

Goldene Kranz konstituiert sich bei Buchsbaum über die spezifische Verbin-

dung von Christus und Maria: Sie erscheint in fast allen Strophen des Goldenen 

Kranzes und darüber hinaus in den Schlussstrophen. Sie ist Buchsbaum zufolge 

die Einzige, die fest an Jesus glaubt: darumb ſy wurden all zerſtreit/ on maria 

dem rainen weibe/ der glaub in ir nye verlaſch/ ir laid thet ſich verwandlen (Stro-

phe XV). Maria wird (schriftgemäß und wiederum in Abgrenzung zum Ulmer 

Psalter) in Strophe siebzehn bei der Ausgießung des Heiligen Geistes erwähnt: 

Sant Johaunes [!] der euangeliſt/ der der waren gothait kantzler iſt/ ſchreibt vns am aller 

maiſten/ wie got der vatter vnd der ſn/ ain warer got vnd drey perſon/ das dritt der hailig 

gaiſt/ am pfingſtag ward er geſant/ maria vnd den iungern/ all ſprachen warden yn be-

kant. ſy ſahen feürin znngen/ in iren ſchaiteln brinnen ſchon/ das ſy die gnad des hailigen 

gaiſts/ ſolten verkunden thon.  

In der sechzehnten Strophe, der Himmelfahrt Christi, wird Maria nachvollzieh-

barerweise nicht erwähnt, doch der Text inszeniert als typologisches Komple-

ment in der achtzehnten Strophe Marias eigene Himmelfahrt. Während das 

entsprechende Medaillon im Ulmer Psalter lediglich eine Begräbnisszene zeigt 

(und damit ihre Sterblichkeit betont), wird Maria bei Buchsbaum durch Christus 

zur Himmelskönigin gekrönt und erstrahlt als Sonne der Betenden: er ſatzt ir 

|| 
73 Vgl. Mertens Fleury, S. 46–47.  



366 | Albrecht Dröse 

  

auff ain krone/ wann ſy hoch durch die himel auff trang/ vil klarer dann die ſnne. 

In der folgenden ,Figurʻ des Jüngsten Gerichts agiert sie gegenüber dem Welten-

richter als Fürsprecherin der Betenden: wer den guldin krantz offt ſprechen kan/ 

maria will im am iungſten gericht/ treúlich bey geſtan (Strophe XIX). Diese Ver-

heißung bekräftigt die folgende Strophe, die das gemeinschaftliche Beten des 

Rosenkranzes als heilswirksame Tätigkeit beschreibt, die von Engeln aufge-

zeichnet und durch Maria garantiert werde: das hat marria ſelbs geſchafft/ die 

geyt den aller hchſten lon. 

Der Text tendiert damit im Vergleich zum Leben-Jesu-Rosenkranz zu einer 

Verdopplung der Perspektiven: Wie aus dem Ave-Maria-Gebet die Betrachtung 

des Lebens Jesu hervorgeht (gewissermaßen wie der Sohn aus der Mutter), mit-

hin die ,christozentrische Sinnspitze‘ in der heilsgeschichtlichen Meditation 

entfaltet wird, 74 so wird im Gegenzug bei Buchsbaum der Hörer im narrativen 

Nachvollzug des Heilsgeschehens letztlich auf Maria als universelle Vermittle-

rin, ja als eigentliche Quelle des Heils zurückverwiesen. Für ein Bewusstsein, 

das in Furcht vor der ewigen Verdammnis steht, wird so eine mütterliche Zu-

wendung inszeniert. Die Vermittlerin Maria ist „für die Menschen mittellos an-

rufbar und erreichbar“;75 sie verlangt nur eben diese Hinwendung im Gebet, 

also das beständige Beten des Rosenkranzes. Diese allgemeine Zugänglichkeit 

entspricht nicht nur der Grundidee der Rosenkranzbruderschaft, sie korreliert 

auch mit dem Publikationsformat der Buchsbaum-Blätter, die eine Teilhabe 

auch jenen Schichten ermöglichen soll, die zuvor aus kulturellen und ökonomi-

schen Gründen ausgeschlossen waren.  

5 Rezeption und Performanz 

Es ist natürlich Maria, die als Himmelskönigin den Sänger Sixt Buchsbaum und 

seine Gebetsbrüder in den Himmel einlässt (Strophe XXI): 

Nach Criſt gepúrt merckent furwar/ man zalt fünffzehenhundert iar/ Six buſzbaum hat ge-

ſungen/ in hertzog Ernſt melodey/ maria won dem brder bey/ ſo wer im wol gelungen/ 

kumpt mit den liebſten brdern ſein/ ia für der himel thore/ ſein klaid weyſz rot vnd gul-

den. man ſprech wer iſt daruore. maria ſprech mit liechtem ſchein. auſs irem roſenfarben 

mund. laſs mir den liebſten gaſt herein. 

|| 
74 Vgl. Heinz: Entstehung, S. 35–36, S. 42–43. 

75 Mertens Fleury, S. 43. 



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 367 

  

Das Gedicht fingiert eingangs die Performanz eines Meistersängers vor einem 

Auditorium. Die Schlussstrophe setzt diesen Vortrag in eine schon abgeschlos-

sene Vergangenheit (hat gesungen), es ist die andächtige Gemeinschaft von 

Hörern und Lesern, die ihren Bruder Sixt Buchsbaum dem Beistand Mariens 

anempfiehlt und imaginiert, als Bruderschaft dermaleinst selbst vor die Him-

melskönigin hinzutreten. Das kann auch als ein Hinweis auf den Gebrauchszu-

sammenhang des Textes gelesen werden. Seine Aufführung erschöpfte sich 

nicht in einem einmaligen Vortrag vor einer passiven Zuhörerschaft, er ist viel-

mehr auf Wiederverwendung im gemeinschaftlichen Gesang angelegt. Dabei 

kommt dem Herzog-Ernst-Ton, in der Kombination von populärer Melodie und 

gedächtnisförmig organisiertem Text, konstitutive Bedeutung zu. Der Gesang 

als spezifische autokommunikative Praxis bildet dabei selbst schon einen An-

satz zur Formung des Habitus, wie in der monastischen Kultur das Singen der 

Psalmen.  

Die weitere Entwicklung kann ich hier nur skizzieren: Einen gesanglichen 

Gebrauch legt etwa der 1519 bei Froschauer erschienene Züricher Druck nahe, 

eine Flugschrift, die Buchsbaums Gedicht mit dem Marienhymnus ‚Dich Frau 

vom Himmel ruf ich an‘ kombiniert.76 Bezeichnenderweise lässt der Züricher 

Druck die letzte Strophe mit der Nennung des Autors und Einlass durch die 

Himmelskönigin weg. Stattdessen findet man folgenden Zweizeiler: Maria man 

anrffen ſol/ dan ſy uns kan helfen wol. Dem folgt der Marienhymnus. Die vakan-

te Position des Sängers ist hier durch den jeweiligen Beter oder durch eine Ge-

meinschaft (uns) eingenommen, die in eigener Sache Maria anruft, ihr beizu-

stehen. Buchsbaums Text wird auch (inklusive der letzten Strophe) in die neuen 

katholischen Gesangbücher aufgenommen, so in die Tegernseer Gesangbücher 

von 1574 und 1577:77 Im Choral fallen die Instanzen von Vorsänger und Publi-

kum ohnehin zusammen. Hier tritt ein anderer Aspekt von Autokommunikation 

hervor, im Sinne einer Selbstvergewisserung und Selbstaffirmation. Den Hinter-

grund bildet zum einen der posttridentinische Umbruch der katholischen Got-

tesdienstordnung, die dem Gemeindegesang einen größeren Raum gewährt, 

zum andern die verstärkte propagandistische Nutzung des Rosenkranzgebets. 

Es ist bezeichnend für die Popularität des Gedichts, dass man hier eine Mög-

|| 
76 Signatur: Zwingli 222,2 (Zentralbibliothek Zürich). Es handelt sich um die deutsche Version 

des Marienhymnus Ad te Maria supplices, die im frühen sechzehnten Jahrhundert in mehreren 

Drucken kursierte; reformatorisch wird der Text umgearbeitet zu ‚Christus vom Himmel ruf ich 

an‘. 

77 Das RSM führt hier weiter auf: ,Mainzer Cantual‘ von 1605 und 1627; ,Bamberger Gesang-

buch‘ von 1628, 1670 und 1691; ,Corners Gesangbuch‘ von 1631 und 1649. 



368 | Albrecht Dröse 

  

lichkeit sah, Boden gegenüber dem bis dato erfolgreicheren evangelischen Kir-

chengesang gutzumachen, um so mehr, als der von den Reformatoren entschie-

den abgelehnte Rosenkranz zu einem „Zentralsymbol altgläubiger Frömmig-

keit“ avanciert war.78 Die zentrale Funktion des Buchsbaum-Lieds war daher 

nicht mehr nur die innere Formung, sondern auch die äußere Abgrenzung der 

altgläubigen Gemeinde. 

Literaturverzeichnis 

Altmann, Ursula: Die Leistungen der Drucker mit Namen Brandis im Rahmen der Buchge-

schichte des 15. Jahrhunderts. Diss. masch. 1974. Berlin 2005. 

Angenendt, Arnold u. a.: Gezählte Frömmigkeit. In: Frühmittelalterliche Studien 29 (1995),  

S. 1–71. 

Baier, Walter: Rezension zu Scherschel, Rosenkranz. In: Geist und Leben 53 (1980), S. 150–154. 

Behr, Hans-Joachim: Art. ‚Herzog Ernst‘. B. Die einzelnen Texte (B.I.4–6.). In: VL2 3 (1981), 

Sp. 1184–1185. 

Berns, Jörg-Jochen: Rosarium und Bilddrift. Zur präcinematischen Bedeutung des Rosenkranz-

gebets. In: Der Rosenkranz. Andacht, Geschichte, Kunst. Hg. von Urs-Beat Frei, Fredy  

Bühler. Bern 2003, S. 302–319. 

Brednich, Rolf Wilhelm: Art. ‚Flugblatt, Flugschrift‘. In: Enzyklopädie des Märchens 4 (1985), 

Sp. 1339–1358. 

Brunner, Horst: Strukturprobleme der Epenmelodien. In: Annäherungen. Studien zur  

deutschen Literatur des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. Berlin 2008, S. 201–223. 

Certeau, Michel de: Die mystische Fabel. 16. bis 17. Jahrhundert. Frankfurt a. M. 2010. 

Dambeck, Franz: Art. ‚Kreuzweg‘. In: LCI 2 (1970), Sp. 653–656. 

Giesecke, Michael: Von den skriptographischen zu den typographischen Informationsverarbei-

tungsprogrammen. Neue Formen der Informationsgewinnung und -darstellung im 15. und 

16. Jahrhundert. In: Wissensliteratur im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit.  

Bedingungen, Typen, Publikum, Sprache. Hg. von Horst Brunner, Norbert R. Wolf.  

Wiesbaden 1993 (Wissensliteratur im Mittelalter 13), S. 328–346. 

Greulich, Markus: Räume der Artifizialität. Raum und Struktur im ‚Rosengarten A‘. In: Brüchige 

Helden – Brüchiges Erzählen. Mittelhochdeutsche Heldenepik aus narratologischer Sicht. 

Hg. von Anne-Kathrin Federow und Kay Malcher. Berlin, New York 2016 [im Druck]. 

Griese, Sabine: Text-Bilder und ihre Kontexte. Medialität und Materialität von Einblatt-Holz- 

und -Metallschnitten des 15. Jahrhunderts. Zürich 2011 (Medienwandel –

 Medienwechsel – Medienwissen 7). 

Haferland, Harald: Mündlichkeit, Gedächtnis und Medialität. Heldendichtung im deutschen 

Mittelalter. Göttingen 2004. 

|| 
78 Dazu Oelke, S. 108–112. Als ein solches ‚Zentralsymbol‘ erscheint der Rosenkranz zunächst 

nur aus protestantischer Sicht, wird dann aber auch von den Altgläubigen als „Identifikati-

onsmerkmal für die eigene Glaubenspartei“ verstanden. Ebd., S. 113. 



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 369 

  

Heffernan, James A. W.: The Museum of Words. The Poetics of Ekphrasis from Homer to  

Ashbury. Chicago 1993. 

Heinz, Andreas: Art. ‚Rosenkranz. I. Begriff; III. Historisch‘. In: LexThK 8 (2006), Sp. 1302–1305. 

Heinz, Andreas: Art. ‚Rosenkranz II. Im Christentum‘. In: TRE 29 (1998), S. 403–407. 

Heinz, Andreas: Die Entstehung des Leben-Jesu-Rosenkranzes. In: Der Rosenkranz. Andacht, 

Geschichte, Kunst. Hg. von Urs-Beat Frei, Fredy Bühler. Bern 2003, S. 23–46. 

Heinz, Andreas: Die Zisterzienser und die Anfänge des Rosenkranzes. Das bisher  

unveröffentlichte älteste Zeugnis für den Leben-Jesu-Rosenkranz in einem Zisterziense-

rinnengebetbuch aus St. Thomas an der Kyll (um 1300). In: Analecta Cisterciensia 33 

(1977), S. 262–309. 

Heinzle, Joachim: Das Nibelungenlied. Eine Einführung. München, Zürich 1987. 

Isenmann, Eberhard: Die deutsche Stadt im Mittelalter 1150–1550. Stadtgestalt, Recht,  

Verfassung, Stadtregiment, Kirche, Gesellschaft, Wirtschaft. Köln, Wien 2012. 

Jäger, Moritz W.: Mit Bildern beten: Bildrosenkränze, Wundenringe, Stundengebetsanhänger 

(1413–1600). Andachtsschmuck im Kontext spätmittelalterlicher und frühneuzeitlicher 

Frömmigkeit. Gießen 2011. 

Jäggi, Stefan: Rosenkranzbruderschaften. Vom Spätmittelalter bis zur Konfessionalisierung. 

In: Der Rosenkranz. Andacht, Geschichte, Kunst. Hg. von Urs-Beat Frei, Fredy Bühler.  

Bern 2003, S. 91–105. 

Janota, Johannes: Fides et ratio. Die Trinitätsspekulationen in den Meisterliedern des Hans 

Folz. In: Wolfram-Studien 20 (2008), S. 351–386. 

Klinkhammer, Karl J.: Art. ‚Alanus de Rupe (de la Roche, van der Clip)‘. In: VL2 1 (1978),  

Sp. 102–106. 

Klinkhammer, Karl J.: Art. ‚Marienpsalter und Rosenkranz‘. In: VL2 6 (1987), Sp. 42–50. 

Klinkhammer, Karl J.: Die Entstehung des Rosenkranzes und seine ursprüngliche Geistigkeit. 

In: 500 Jahre Rosenkranz. 1475 Köln 1975. Kunst und Frömmigkeit im Spätmittelalter und 

ihr Weiterleben [Ausstellung Erzbischöfliches Diözesan-Museum Köln. 25. Okt. 1975– 

15. Jan. 1976]. Köln 1975, S. 30–50. 

Kornrumpf, Gisela: Strophik im Zeitalter der Prosa: Deutsche Heldendichtung im ausgehenden 

Mittelalter. In: Literatur und Laienbildung im Spätmittelalter und in der Reformationszeit. 

Symposion Wolfenbüttel 1981. Hg. von Ludger Grenzmann. Stuttgart 1984, S. 316–340. 

Kuchenbuch, Ludolf, Uta Kleine (Hgg.): ‚Textus‘ im Mittelalter. Komponenten und Situationen 

des Wortgebrauchs im schriftsemantischen Feld. Göttingen 2006. 

Kunze, Konrad, Ulla Williams, Philipp Kaiser: Information und innere Formung. Zur Rezeption 

der ‚Vitaspatrum‘. In: Wissensorganisierende und wissensvermittelnde Literatur im  

Mittelalter. Perspektiven ihrer Erforschung. Kolloquium 1985. Hg. von Norbert R. Wolf. 

Wiesbaden 1987, S. 123–142. 

Largier, Niklaus: Die Kunst des Begehrens. Dekadenz, Sinnlichkeit und Askese.  

München 2007. 

Largier, Niklaus: Die Phänomenologie rhetorischer Effekte und die Kontrolle religiöser Kommu-

nikation. In: Literarische und religiöse Kommunikation in Mittelalter und Früher Neuzeit. 

Hg. von Peter Strohschneider. Berlin, New York 2009, S. 953–968. 

Largier, Niklaus: Praying by Numbers: An Essay on Medieval Aesthetics. In: Representations 

104, 1 (2008), S. 73–91. 

Largier, Niklaus: Zahlenmuster als Metonymie. Zwischen Figura mystica, Mnemotechnik und 

Metamorphose. In: Was zählt. Ordnungsangebote, Gebrauchsformen und Erfahrungs-



370 | Albrecht Dröse 

  

modalitäten des ‚numerus‘ im Mittelalter. Hg. von Moritz Wedell. Köln, Weimar, Wien 

2010, S. 209–218. 

Lentes, Thomas: Bildertotale des Heils. Himmlischer Rosenkranz und Gregorsmesse.  

In: Der Rosenkranz. Andacht, Geschichte, Kunst. Hg. von Urs-Beat Frei, Fredy Bühler. 

Bern 2003, S. 68–89. 

Lentes, Thomas: Inneres Auge, äußerer Blick und heilige Schau. Ein Diskussionsbeitrag zur 

visuellen Praxis in Frömmigkeit und Moraldidaxe des späten Mittelalters. In: Frömmigkeit 

im Mittelalter. Politisch-soziale Kontexte, visuelle Praxis, körperliche Ausdrucksformen. 

Hg. von Klaus Schreiner. München 2002, S. 179–219. 

Das Lied vom Herzog Ernst. Hg. von Kenneth Cecil King. Berlin 1969 (Texte des späten  

Mittelalters und der frühen Neuzeit). 

List, Gerhard: Die Handschriften der Stadtbibliothek Mainz. Bd. 3: Hs I 251–Hs I 350.  

Wiesbaden 2006. 

Lotman, Juri M.: Die Entstehung des Sujets – typologisch gesehen. In: Kunst als Sprache. 

Untersuchungen zum Zeichencharakter von Literatur und Kunst. Leipzig 1981, S. 175–204. 

Lotman, Juri: Die Innenwelt des Denkens. Eine semiotische Theorie der Kultur.  

Frankfurt a. M. 2010. 

Malcher, Kay: Die Faszination von Gewalt. Rezeptionsästhetische Untersuchungen zu  

aventiurehafter Dietrichepik. Berlin 2009.  

Menhardt, Hermann: Verzeichnis der altdeutschen literarischen Handschriften der 

Österreichischen Nationalbibliothek. Bd. 2. Berlin 1961 (Veröffentlichungen des Instituts 

für deutsche Sprache und Literatur der Deutschen Akademie der Wissenschaften zu  

Berlin 13).  

Mertens Fleury, Katharina: Maria mediatrix – mittellos mittel aller súnder.  

In: Das Mittelalter 15,2 (2010), S. 33–47. 

Müller, Jan-Dirk: Das Nibelungenlied. 3., neu bearb. und erw. Aufl. Berlin 2009 (Klassiker-

Lektüren 5). 

Müller, Jan-Dirk: Motivationsstrukturen und personale Identität im Nibelungenlied. Zur  

Gattungsdiskussion um ‚Epos‘ oder ‚Roman‘. In: Nibelungenlied und Klage. Passauer  

Nibelungengespräche 1985. Hg. von Fritz Peter Knapp. Heidelberg 1987, S. 221–256. 

Oelke, Harry: „Da klappern die steinn ... und das Maul plappert“. Der Rosenkranz im Zeitalter 

der Reformation. In: Der Rosenkranz. Andacht, Geschichte, Kunst. Hg. von Urs-Beat Frei, 

Fredy Bühler. Bern 2003, S. 107–117. 

Paul, Ingwer: Rhetorisch-stilistische Eigenschaften der Sprache von Religion und Kirche. In: 

Handbücher zur Sprach- und Kommunikationswissenschaft 31: Rhetorik und Stilistik. Ein 

internationales Handbuch zeitgenössischer Forschung. Bd. 2. Hg. von Ulla Fix, Andreas 

Gardt, Joachim Knape. Berlin, New York 2009, S. 2257–2274. 

Philipowski, Katharina-Silke: Strophisches und stichisches Sprechen. Medientheoretische 

Überlegungen zur Figurenrede in höfischer Epik und Heldenepik. In: Formen und  

Funktionen von Redeszenen in der mittelhochdeutschen Großepik. Hg. von Nine Robijntje 

Miedema, Franz Hundsnurscher, Franz und Monika Unzeitig-Herzog. Tübingen 2007,  

S. 43–73. 

Ritz, Gislind M.: Der Rosenkranz. München 1962. 

Schanze, Frieder: Art. ‚Sixt Buchsbaum‘. In: VL2 1 (1978), Sp. 1109–1110. 

Schanze, Frieder: Ein vergessener Erfurter Druck Hans Sporers von 1494. In: Archiv für die 

Geschichte des Buchwesens 15 (1976), S. 1301–1308. 



 Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht | 371 

  

Schanze, Frieder: Inkunabeln oder Postinkunabeln? Zur Problematik der ‚Inkunabelgrenze‘ am 

Beispiel von 5 Druckern und 111 Einblattdrucken. In: Einblattdrucke des 15. und frühen 

16. Jahrhunderts. Probleme, Perspektiven, Fallstudien. Hg. von Volker Honemann u. a.  

Tübingen 2000, S. 45–122. 

Scherschel, Rainer: Der Rosenkranz, das Jesusgebet des Westens. 2. Aufl. Freiburg i. Br.,  

Basel, Wien 1982 (Freiburger theologische Studien 116). 

Schmidt, Siegfried: Die Entstehung der Kölner Rosenkranzbruderschaft von 1475. In: Der  

heilige Rosenkranz. Eine Ausstellung der Diözesan- und Dombibliothek zum Rosenkranz-

jahr 2003, besonders zum Rosenkranzmonat Oktober und zum Jubiläum der Wahl Papst 

Johannes II. am 16.10. (1. Oktober 2003 bis 7. Januar 2004). Hg. von Michael Schiffer. Köln 

2003 (Libelli Rhenani 5), S. 45–62. 

Schulz, Armin: Fremde Kohärenz. Narrative Verknüpfungsformen im Nibelungenlied und in der 

Kaiserchronik. In: Historische Narratologie – mediävistische Perspektiven. Hg. von Harald 

Haferland, Matthias Meyer, Carmen Stange. Berlin, New York 2010, S. 339–360. 

Suntrup, Rudolf: Zur sprachlichen Form der Typologie. In: Geistliche Denkformen in der  

Literatur des Mittelalters. Hg. von Klaus Grubmüller, Ruth Schmidt-Wiegand, Klaus  

Speckenbach. München 1985, S. 23–68. 

Wachinger, Burghart: Wissen und Wissenschaft als Faszinosum für Laien im Mittelalter. In: Ars 

und Scientia im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit. Ergebnisse interdisziplinärer  

Forschung. Fs. für Georg Wieland. Hg. von Cora Dietl, Dörte Helschinger. Tübingen, Basel 

2002, S. 13–29. 

Wandhoff, Haiko: Ekphrasis: Bildbeschreibungen in der Literatur von der Antike bis in die 

Gegenwart. In: Audiovisualität vor und nach Gutenberg. Zur Kulturgeschichte der  

medialen Umbrüche. Hg. von Horst Wenzel, Wilfried Seipel, Gotthard Wunberg. Wien u. a. 

2001, S. 175–184. 

Wenzel, Horst: Augenzeugenschaft und episches Erzählen. Visualisierungsstrategien im  

Nibelungenlied. In: 800 Jahre Nibelungenlied. Rückblick – Einblick – Ausblick. 6. Pöch-

larner Heldenliedgespräch. Hg. von Klaus Zatloukal. Wien 2001 (Philologica  

germanica 23), S. 215–234. 

Wenzel, Horst: Erzählende Bilder und bildhafte Literatur. Plädoyer für eine Text-

Bildwissenschaft. In: Iconic Worlds. Neue Bilderwelten und Wissensräume. Hg. von  

Christa Maar, Hubert Burda, Köln 2006, S. 232–250. 

Winston-Allen, Anne: Stories of the Rose. The Making of the Rosary in the Middle Ages. 2. Aufl. 

University Park 1998.



  

 

 


