Albrecht Drose
Ein newes Gedicht,
das von Marie Psalter spricht

Sixt Buchsbaums Rosenkranzgedicht im Herzog-Ernst-Ton

1 Einleitung

Um 1500 erschien in mehreren Drucken ein Gedicht von Vnser frawen rosen-
krantz, das in einundzwanzig Strophen in der sogenannten Herzog-Ernst-Weise
Szenen der Heilsgeschichte von der Verkiindigung bis zum Jiingsten Gericht
prasentiert. Als Verfasser nennt sich in der letzten Strophe ein ansonsten unbe-
kannter Sixt Buchsbaum. Die Abfassung des Textes ist wohl auf 1492 zu datie-
ren. Es existiert eine handschriftliche Fassung im Wiener Codex 4348 (fol. 150"
152'; um 1500), die auf den verlorengegangenen Erfurter Erstdruck Hans Sporers
von 1494 zuriickgeht.! Der Text ist dariiber hinaus in immerhin neun Flugschrif-
ten und zwei Einblattdrucken aus dem sechzehnten Jahrhundert nachweislich
iiberliefert.? Ferner findet sich das Lied in diversen katholischen Gesangbiichern
am Ende des sechzehnten und zu Beginn des siebzehnten Jahrhunderts.

In der Wiener Handschrift lautet die Uberschrift: Ein newes Gedicht, das von
Marie Psalter spricht. Der Ulmer und der Memminger Einblattdruck sind iiber-
schrieben: Vnser frawen rosenkrantz, wobei die Einleitung erganzt: Dje gefchrifft
geyt vns weifs vnnd ler/ wie maria psalter wer. Diese Stichworte ,Marienpsalter
und ,Rosenkranz‘ ordnen den Text in die Praxis des Rosenkranzgebets ein. Frie-
der Schanze hat die intermediale Abhdngigkeit des Textes vom Ulmer ,Marien-

1 Vgl. Schanze: Erfurter Druck. Die Handschrift gibt falschlich 1420 als Entstehungsjahr an
und nennt als Verfasser seyt puchsbau. Schanze vermutet einen Fehler in der Druckvorlage. Zur
Handschrift siehe Menhardt, S. 1023-1033, dort S. 102, Nr. 17. Allgemeine Information bei
Schanze: Buchsbaum, Sp. 1109-1110.

2 Zur Uberlieferung vgl. RSM 1, S. 349-350, Nr. 43. In der Folge zitiere ich den Einblattdruck
von Albrecht Kunne, Memmingen, ca. 1508/10. Abbreviaturen sind in der Regel aufgelost;
iiberfliissige Abbreviaturen werden mit abgebildet. Miinchen, BSB, Einbl. III,51z (GW, 5
Sp. 621a). Siehe Abb. S. 346. Neben dem Memminger Druck seien hier noch die beiden dltesten
erhaltenen Drucke vor 1510 erwdhnt: der Druck von Johann Zainer d. J., Ulm, 1503/08; Miin-
chen, BSB, Einbl. III,51w (GW 5672) sowie die Flugschrift von Hans Schobser, Miinchen (GW
5671). Zur Datierung vgl. Schanze: Inkunabeln, S. 70-71, Nr. 24 und 25.

DOI 10.1515/9783110475371-020, LCORAIETH| © 2017 Albrecht Drise.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



346 =—— Albrecht Drése

psalter von 1483 aufgezeigt.? So entspricht die Prasentation der Heilsgeschichte
in Buchsbaums Gedicht in Inhalt und Reihenfolge den Rosenkranzmedaillons
im Ulmer Psalter, wobei die einzelnen Stationen von Buchsbaum als ,Figuren’
bezeichnet werden. Meine Frage richtet sich auf die Funktionsweise des Buchs-
baum-Textes. Diese ergibt sich, so meine Vermutung, aus den spezifischen
medialen und poetischen Transformationen, aus der Kooperation und der Kon-
kurrenz von Text und Bild, die die Entwicklung der Rosenkranzfrémmigkeit
generell konstituiert.

Abb. 1: Sixt Buchsbaum: Vnser frawen rosenkrantz [Memmingen: Albrecht Kunne, 1508/10]
Bayerische Staatsbibliothek, Signatur Einbl. IIl,51z.

3 Vgl. Schanze: Erfurter Druck, Sp. 1305-1306.



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht =—— 347

Es ist hier nicht der Ort, die verwickelte Vorgeschichte des Rosenkranzgebets
ausfiihrlich zu rekapitulieren, ich hebe daher nur einige Aspekte hervor, um
den Kontext des Buchsbaum-Textes etwas zu erhellen: Der Rosenkranz ist be-
kanntlich eine Gebetsform, die im Wesentlichen aus einer strukturierten Wie-
derholung des Ave Maria besteht. In der Grundform des Ave-Fiinfzigers gliedert
sich der Rosenkranz in fiinf Dekaden, auf ein Paternoster folgen zehn Ave Ma-
ria.* Der sogenannte ,Marienpsalter‘ bildet die Grof3form des Rosenkranzgebets;
er verbindet drei Rosenkrdnze, also insgesamt 150 Ave Maria in fiinfzehn Deka-
den, wobei die Dekaden mit Betrachtungen aus dem Leben Jesu (den sogenann-
ten ,Geheimnissen‘) verkniipft werden. Es handelt sich allerdings um einen
,Ersatz-Psalter‘, d. h. um die Imitation monastischer Exerzitien.> Die lateinun-
kundigen Konversen sollten statt der Psalmen einfache Gebete wie das Pater-
noster und, verstarkt seit dem Hochmittelalter, das Ave Maria beten. Der Ave-
Fiinfziger wurde schon im dreizehnten Jahrhundert Rosarium genannt;® auch
die charakteristischen Gebetsgerite lassen sich schon friih nachweisen.’

Das Rosenkranzgebet im engeren Sinn konstituiert sich in der gezielten
Verkniipfung von Betrachtung und Gebet. Auch wenn eine ldngere Vorge-
schichte anzunehmen ist, wird diese Verbindung iiblicherweise auf die Trierer
Kartause in den 1410er Jahren zuriickgefiihrt:® Der Prior Adolf von Essen habe
seinem damaligen Novizen Dominikus von Preuflen empfohlen, den Rosen-
kranz (in Form des Ave-Fiinfzigers) zu beten und Dominikus habe die fiinfzig

4 Vgl. Heinz: Rosenkranz I, S. 403-404; S. 406. Der Abschluss der Dekade durch die Doxologie
Gloria Patri setzte sich erst im sechzehnten Jahrhundert allgemein durch.

5 Vgl. Heinz: Entstehung, S. 31; Heinz: Rosenkranz, Sp. 1304. In der mittelalterlichen Kloster-
kultur war es gebrduchlich, ,markante Psalmworte‘ entsprechend der Anzahl der biblischen
Psalmen 150mal zu wiederholen. Als friihestes Zeugnis wird eine Beginenregel aus Gent von
1242 angefiihrt, die ihren Mitgliedern auferlegte, téglich drei houdekins, d. h. also dreimal den
50er-Ave zu beten.

6 Vgl. Heinz: Entstehung, S. 31; Heinz: Rosenkranz, Sp. 1304. Die Bezeichnung ist Gegenstand
diverser Rosenkranzlegenden, wonach die Gebete spirituelle Rosen darstellen, aus welchen fiir
Maria ein Rosenkranz geflochten wiirde.

7 Wobei man bis ins fiinfzehnte Jahrhundert hinein Gebetsschniire (Paternosterschniire)
verwendete, also noch keine Ketten oder Krinze.

8 Eine Vorform bietet ja im Grunde schon das kanonische Stundengebet, in dem die Psalmen
mit einer Antiphon verbunden werden, zumal wenn in der ,Laienvariante‘ der Psalmtext durch
das Ave Maria ersetzt wird. Siehe dazu Heinz: Entstehung, S. 32-33. Heinz weist aber darauf
hin, dass es sich hierbei um ,poetische Mariengriif3e‘, nicht jedoch um die Verkniipfung von
Ave-Gebet und Leben-Jesu-Meditation handelt.



348 —— Albrecht Drése

Ave Maria jeweils mit fiinfzig clausulae verbunden.’ Bei diesen clausulae han-
delt es sich um Relativsatze, die an den Namen ,Jesus‘ anschlief3en, mit dessen
Nennung das Ave Maria damals endete; jeder Satz weist dabei auf ein Ereignis
aus dem Leben Jesu hin.”® Auf diese Weise schiebt sich iiber das zyklische Gebet
des Kranzes die sukzessive Betrachtung des Lebens Jesu und der Heilsgeschich-
te im Allgemeinen.

Diese Verbindung von Gebet und Meditation fand Verbreitung zunachst in-
nerhalb der Trierer Kartause und dann iiber sie hinausgehend. Dabei besaflen
diese Rosarien noch keine feste Form, sowohl die Anzahl der Ave Maria als auch
der Inhalt der Klauseln waren durchaus variabel (das Spektrum reichte vom
einfachen Fiinfer-Ave bis zu Kombinationen von 165 Ave Maria)."! Der Domini-
kaner Alanus von Rupe (1428-1475) fithrte den Rosenkranz in die Laienkateche-
se ein.” Er operierte mit einer Verdreifachung des Ave-Fiinfzigers und fiigte
nach jeder Dekade das Paternoster ein, woraus sich die Grundform des Marien-
psalters ergab. Diese triadische Struktur war geeignet, Menschwerdung, Passion
und Verherrlichung Christi meditativ nachzuvollziehen; dementsprechend
wuchs auch die Zahl der Klauseln (zuziiglich Erlduterungen) auf insgesamt 150
an.”

9 Dominikus schreibt sich diese Erfindung selbst zu: Meditationes et clausulae vitae Jesu ad
Rosarium Beatae Mariae ipse primus addidit. [,,Als Erster fiigte er Betrachtungen und Klauseln
vom Leben Jesu dem Rosenkranz der seligen Maria bei.“] Liber experientiarum I, 38; zit. nach
Scherschel, S. 125. Vgl. dazu auch Heinz: Entstehung, S. 25; Winston-Allen, S. 13-30;
Scherschel, S. 118-133. Dominikus war wohl von der Baumvision im Liber specialis gratiae
Mechthilds von Hackeborn inspiriert. Gegen die in der Forschung iibliche ,kartusianische
Engfiihrung’ wendet sich Baier, S. 152-153, mit Hinweis auf die Zisterzienserinnen von
St. Thomas in Kyll, deren Gebetbuch schon eine dhnliche Kombination aufwies. Dazu einge-
hender Heinz: Zisterzienser.

10 Die Klauseln bei Scherschel, S. 124-125. Als Beispiel sei hier die erste Klausel angefiihrt:
Ave Maria, gratia plena, Dominus tecum. Benedicta tu in mulieribus, et benedictus fructus ventris
tui Jesus Christus. (1) Quem Angelo nuntiante de spiritu sancto concepisti. Amen. Das Prinzip
findet sich schon in der mystischen Spiritualitdt etwa bei Mechthild von Hackeborn oder bei
Gertrud der Grof3en, die nach dem benedictus fructus ventris tui fortfahrt: Jesus, splendor pa-
ternae claritas et figura substantiae eius. Vgl. Heinz: Entstehung, S. 35-36.

11 Darauf verweisen u. a. Winston-Allen, S. 13 u. S. 33 sowie Lentes: Bildertotale, S. 69-70.

12 Vgl. Klinkhammer: Marienpsalter, Sp. 47-48. Alanus bevorzugte {ibrigens den Ausdruck
,Marienpsalter‘ (Psalterium Beatae Mariae Virginis), da ihm Rosarium zu weltlich und anst68ig
erschien.

13 Vgl. Heinz: Entstehung, S. 38-39; vgl. des Weiteren Klinkhammer: Marienpsalter, Sp. 47—
48. Die Klauseln iibernahm Alanus von Dominikus, der die Anzahl der Klauseln selbst auf das
150er-Ave erweitert hatte. Alanus war allerdings der Ansicht, diese Klauseln stammten vom



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht =—— 349

Ohne klerikale Hilfestellung war diese umfiangliche und komplexe Gebets-
form fiir Laien nicht zu bewiltigen. Der K6lner Dominikaner Jakob Sprenger
iibernahm daher nur die Grundstruktur des Ave-Fiinfzigers, als er in Koln 1474
eine Rosenkranzbruderschaft griindete. Diese Bruderschaft wurde von Papst
Sixtus IV. 1475 approbiert und die neue Gebetsweise als heilsvermittelnd und
ablasswirksam bestétigt. Bereits 1481 sollen sich iiber 100.000 Personen in vie-
len Stidten in die Listen eingetragen haben:'* Das hat seinen Grund nicht zu-
letzt darin, dass diese Reformbruderschaft allen Stinden offenstand, den Rei-
chen ebenso wie (ausdriicklich) den Armen, sowohl Madnnern als auch Frauen:
»Mitglied wurde, wer sich in einem am Altar ausliegenden Bruderschaftsbuch
eintrug.“’ Beitrdge wurden nicht erhoben, die einzige Verpflichtung bestand
darin, das 150er-Ave (drei Rosenkridnze) einmal pro Woche zu beten. Sprenger
kappte die Betrachtungen des Alanus und stellte es den Mitgliedern frei, wie sie
den Marienpsalter beten wollten. Selbst das Unterlassen des Gebets stellte keine
Siinde dar, allerdings wurde dem Sdumigen in dieser Zeit die Heilswirkung der
Gebetsgemeinschaft nicht zuteil.

Die Konjunktur des Rosenkranzes fallt kaum zufdllig mit den ersten Kon-
junkturen des Buchdrucks zusammen. Die Handbiicher des Rosenkranzes geho-
ren zu den friihesten volkssprachlichen Drucken von Andachtsliteratur. Beson-
ders erfolgreich war der Ulmer ,Marienpsalter aus dem Jahr 1483, gedruckt von
Konrad Dinckmut wahrscheinlich im Auftrag der Ulmer Dominikaner, der in
insgesamt sieben Auflagen bis 1502 erschien.’® Die Ulmer Rosenkranzbruder-
schaft war von Felix Fabri, einem Mitbruder Sprengers, ebenfalls im Jahr 1483
gegriindet worden und ,,zdhlte in kurzer Zeit 4000 Mitglieder“.” Der Ulmer ,Ma-
rienpsalter’ kehrt ausdriicklich zu Alanus’ Ansatz zuriick.”® Erldutert werden
Struktur und Hintergrund des Rosenkranzgebets, dariiber hinaus enthalt das

heiligen Dominikus, seinem Ordensgriinder, wozu dieser von der Gottesmutter selbst angeregt
worden sei. Diese Legende gehorte lange zum Grundbestand der Rosenkranzfrommigkeit.

14 Vgl. Schmidt, S. 48-49; Jaggi, S. 92-93. Kaiser Friedrich III. soll sich mit seiner Familie als
Erster eingetragen haben.

15 Jiggi, S. 93.

16 Psalter Marie, Konrad Dinckmut, Ulm 1483 (GW, M39197). Ich zitiere nach dem Exemplar
Miinchen, BSB, 4 Inc.c.a. 316. Vgl. zum Folgenden auch die ausfiihrlichen Darlegungen von
Griese, S. 182-193.

17 Isenmann, S. 657.

18 Dife nachuolgende materi/ Jft gezogen aufz ainem biechlin welches gemacht hatt maifter
alanus brediger ordens |...] (as"). Die Ulmer Dominikaner haben den Text wohl ,,aus verschiede-
nen Quellen zusammengestellt“, unter anderem aus einer Ubersetzung des Psalterium beatae
Mariae virginis des Alanus de Rupe. Griese, S. 183.



350 — Albrecht Drése

Buch eine umfangreiche Sammlung von Exempeln und Mirakeln, die die heil-
same Wirkung des Gebets verdeutlichen soll. Der Fokus dieser gedruckten
volkssprachlichen Alanus-Version liegt aber auf den Meditationsanweisungen.
Dabei verzichtet der Ulmer Psalter auf die Fixierung von Textklauseln, gibt je-
doch Empfehlungen, unter welchen Gesichtspunkten der Marienpsalter gebetet
werden kann: das Leben Jesu, seine Passion, die Freuden Mariens etc. Leitend
ist dabei die Dreiteilung des Marienpsalters in einen Weif3en, einen Roten und
einen Goldenen Kranz.” Allerdings bleiben diese Empfehlungen unverbindlich,
wer seine Andacht anders verrichten will, soll nicht zu einer bestimmten Be-
trachtungsweise genotigt werden. Als eigentlich innovativ erweisen sich aber
die ,Figuren‘, auf drei Blittern je fiinf umkranzte Medaillons, die insgesamt
fiinfzehn Stationen der Heilsgeschichte von der Verkiindigung iiber die Kreuzi-
gung bis zum Jiingsten Gericht umfassen.”

E (i—-“‘ s .}-u:j- )“' )
:.u..--_u?;?.-;'l:

sk Saad ?c. o _}I‘:’ jL it
(Ko rt"’i\.[ ;49’ {ayhiad

e T i

Abb. 2a: Die Figuren des ,Psalter Marie‘ [Ulm: Konrad Dinckmut, 1483],
Bayerische Staatsbibliothek, Signatur 4° Inc.c.a. 316, c5v—c7v.

19 Der Psalter Marie setzt diesen Hinweis gleich an den Anfang des Textes: Dife figur git dir zu
verfton vnd lert dich wie du den pfalter marie Oder die drey rofen krdntz beten vnd ordnen folt
(alv).

20 Psalter Marie, fol. 19Y, 20Y, 21'. Vgl. Abb. oben und S. 351.



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht == 351

Abb. 2b: Die Figuren des ,Psalter Marie‘ [Ulm: Konrad Dinckmut, 1483],
Bayerische Staatsbibliothek, Signatur 4° Inc.c.a. 316, c5v—c7v.



352 —— Albrecht Drése

2 Uberlegungen zur Funktionsweise des
Rosenkranzgebets

Rosenkranz und Marienpsalter sind Formen der ,gezdhlten Frommigkeit‘, sie
stehen analog zu anderen Verfahren, etwa durch eine bestimmte Anzahl von
Gebeten spirituelle Gewéander fiir die Gottesmutter oder die Heiligen zu produ-
zieren. %! Das heilsokonomische Kalkiil, das sich hier manifestiert, ist schon im
Mittelalter Gegenstand theologischer Kritik gewesen.? Es ldsst leicht iibersehen,
dass gerade im Rosenkranzgebet ,,die Innerlichkeit iiber das Zdahlen geschult”
werden sollte.” Das Ziel ist auch hier die informatio, d. h. die Bildung und For-
mung des inneren Menschen.* Das kontemplative Moment, das die monasti-
schen Gebetsiibungen auszeichnet, sollte auch ins laikale Exerzitium integriert
werden.

21 Dazu Angenendt u. a., S. 41-42. Auch in den Rosenkranzlegenden spiegelt sich dieser
Gedanke, wenn aus der Haufung des Ave-Gebets ein spiritueller Rosenkranz fiir die Himmels-
konigin erzeugt wird.

22 Vgl. Angenendt u. a., S. 51-52. Man kann diese Praktiken biblisch rechtfertigen (etwa im
Verweis auf 1 Thess 5,17: ,Betet ohne Unterlass!‘), und zudem darauf verweisen, dass hier das
Gebet zu einer pragenden Lebensform erhoben werde, zumal der Sinn der Bruderschaft darin
bestehe, auch fiir andere mitzubeten (womit Strukturen monastischer Existenz in die laikale
Sphiére transferiert werden). Freilich widersprach diese Praxis offenkundig dem Herrenwort,
beim Beten ,,nicht zu plappern wie die Heiden, die meinen, sie werden erhért, wenn sie viele
Worte machen® (Mt 6,7). Die Gegenposition reprisentiert etwa Meister Eckhart, der den unbe-
dingten ,,Vorrang der recta intentio vor jeglicher Arithmetik und Quantifizierung“ betont. Ebd.
23 Angenendt u. a., S. 62-63. Dass eine ,vom Zdhlen gesteuerte Rhythmik“ im Dienste einer
,Habitusformung® steht, betont u. a. auch Largier: Zahlenmuster, S. 210. Des Weiteren auch
Winston-Allen, S. 27: ,Instead of simple Aves, repeated ritualistically because the Virgin liked
to hear them, or psalms recited round the clock in order literally to pray without ceasing, imita-
tio exercises had as their goal the conforming of the individual worshipper to the model of
Christ. The shift from an outward to an inward focus was directed toward transforming the
person.“

24 Der Begriff wird verwendet im Sinne von Kunze, Williams, Kaiser. Diese Formung ist nattir-
lich als langerfristiger Prozess zu denken. Er ist das zentrale Thema der Rosenkranzlegenden,
etwa in der Erzdhlung vom ,M6nch und dem Rosenkranz’, die sich in einem zeitgendssischen
Codex der Trierer Kartause findet (Stadtbibliothek Mainz, Hs I 300; zur Handschrift vgl. List,
S. 156-171). Das Fazit lautet dort, ,niemand kdnne ein so schlechter Mensch sein, dass er nicht
gebessert werde, wenn er ihn ein Jahr lang tdglich bete“. Dominikus soll davon gehort und
daraufhin diese Gebetsweise angenommen haben. Scherschel, S. 135.



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht == 353

Die Funktionsweise dieser Gebetsform lief3e sich mit dem Begriff der ,Auto-
kommunikation‘ beschreiben, wie ihn u. a. Juri Lotman geprdgt hat.® Lotman
versteht darunter eine Synthese, wonach eine ,in natiirlicher Sprache‘ verfasste
Mitteilung mit einem anderen Code verkniipft wird, ,einer rein formalen Organi-
sation‘; der ,duflere Code‘ stimuliert, so Lotman, die Erzeugung assoziativer
semantischer Beziehungen.? Eine solche Verkniipfung generiert ,neue Bedeu-
tungen*: ,,[Sie] strukturiert die im Prozess der Autokommunikation befindliche
Personlichkeit neu.“” Derartige Habitustransformationen werden im Ulmer
Psalter in einer Vielzahl von Legenden und Exempeln inszeniert.?® Freilich stellt
sich die Frage nach der konkreten Koordination dieser Ebenen. Berns hat diese
Korrelation als dynamische Verkniipfung von ,Bdandern‘ oder ,Spuren‘ analy-
siert: Die erste Spur bildet die Kette der Rosenkranzperlen, die die zweite akus-
tisch-rhythmische Spur der Gebete steuert und zur dritten Spur der ,Geheim-
nisse‘ liberleitet; keine statischen Bilder, sondern ,,bewegte, affektgeladene und
affektweckende Bildkomplexe“ mit theatralem Charakter.” Die Drift der Bilder
soll durch die Verwendung bestimmter ,Bild-Gebetsgerdte’ ebenso stimuliert
wie gesteuert werden.*

Das Rosenkranzgebet konstituiert sich also im Spannungsfeld zwischen ei-
nem mechanischen ,praying by numbers‘ und vertiefender informatio.*> Der
Erfolg der Rosenkranzbruderschaften ist wohl darin begriindet, diese Gebets-
praxis in doppelter Hinsicht anschlussfahig zu halten, also eine Funktionssyn-
these zu schaffen, die einerseits einem breiten Bediirfnis nach ,gezdhlter From-
migkeit und abrechenbarer religioser Leistung entgegenkam, andererseits die
Moglichkeit der ,inneren Bildung® (beziehungsweise Selbstheiligung) auch illi-
teraten Schichten eroffnete. Fraglich allerdings blieb, wie diese Prozesse zu

25 Vgl. Lotman, Innenwelt, S. 42. Vgl. dazu grundsatzlich auch Paul, S. 2262: ,,Die anthropolo-
gische Ritualforschung spricht von ,Autokommunikation‘, wenn der eigentliche Adressat
vertikaler Kommunikation der Sender selbst ist.“

26 Vgl. Lotman, Innenwelt, S. 43.

27 Ebd,, S. 44.

28 Exemplarisch sei auf die Erzdhlung vom Priester Adrian verwiesen (ks'-1%), der anfangs zu
grofiten Hoffnungen berechtigt, dann dem Weltleben verfdllt und in den Kerker gerdt. Im
Kerker findet er durch das Rosenkranzgebet zum geistlichen Leben zuriick. Diese Struktur von
hoffnungsvollem geistlichen Anfang, einer tiefgreifenden Krise und der Neuformung durch das
Rosenkranzgebet ist charakteristisch fiir diese Texte. Vgl. dazu Griese, S. 187-188.

29 Vgl. Berns, S. 304-309. Berns spricht daher von der ,pracinematischen Bedeutung® des
Rosenkranzgebets, das er als ,,techno-rationales Konzept* begreift (ebd., S. 304). Vgl. Certeau,
S.127: ,Die Mystik als Literatur entwirft Kérperszenarien. So gesehen hat sie etwas vom Kino.“
30 Vgl. Berns, S. 311.

31 Vgl. Largier: Numbers.



354 —— Albrecht Drése

initiieren und zu lenken waren.*? Dominikus und Alanus operieren mit Klau-
seln: Auch deren Betrachtung ist durch die Zahl bestimmt, in der das Leben Jesu
gegliedert wird; der Fokus des Betenden richtet sich auf unterschiedliche As-
pekte, die nacheinander abgearbeitet werden.” Diese Komplexitédt reduziert
Sprenger radikal, indem er lediglich die Grundstruktur des Ave-Fiinfzigers
iibernimmt, ansonsten aber jede Festlegung auf Meditationsgesichtspunkte
vermeidet. Der Psalter Marie hingegen insistiert auf der Dialektik von Weifiem,
Rotem und Goldenem Kranz. Mit dem Abdruck der ,Figuren‘ (also von Gedan-
kenbildern oder Szenen) geht der Ulmer Psalter in doppelter Hinsicht iiber die
bis dahin gédngigen Instruktionen hinaus:* Im Wechsel des Mediums schliefit er
zum einen an Formen der Bildandacht an, die nicht mehr nur exklusiv im mo-
nastischen Bereich praktiziert wurden, sondern auch iiber private Stundenbii-
cher und Einblattdrucke in die laikale Sphére Eingang gefunden hatten.*® Die
Betenden konnten nun das Buch selbst zur Grundlage ihrer Andacht nehmen,
indem sie beim Beten des jeweiligen Kranzes einfach die passende Seite be-
trachteten: Jtem dife figuren an difen dreien blettern getruckt vnder weisen dich
wie du den pfalter marie beten folt (cs'). Zum anderen wird auch dieser Wechsel
durch das Prinzip der Zdhlung reguliert. Anstelle vager Hinweise auf die zu
betrachtende Materie nimmt der Ulmer Psalter eine klare Reduktion auf fiinf-
zehn Topoi vor, woraus sich eine eindeutige Zuordnung zu den Zyklen der drei
Rosenkrdnze ergibt, deren wochentliches Gebet zur verbindlichen Grundlage
der Bruderschaft erkldart worden war: ye ain pater nofter vand x aue maria in ain

figur (cs").

32 Der Novize Dominikus von Preuflen soll anfangs Schwierigkeiten gehabt haben, sich beim
Gebet angemessen zu konzentrieren; deshalb habe er die Klauseln verfasst. Vgl. Klinkhammer:
Entstehung, S. 38.

33 Angenendt u. a., S. 65: ,,Die Theoretiker der Betrachtungsmethoden forderten bewuf3t diese
Aufsplitterung. Sie hielten die Angabe von genau festgelegten Betrachtungspunkten fiir uner-
l4Blich, wenn man erfolgreich meditieren wollte [...]. Nur die Kenntnis sicherer und genau
festgelegter Punkte der unterschiedlichen Betrachtungsgegenstédnde sichere die Betrachtung
des Menschen vor dem Angesicht Gottes.“

34 Zum Terminus der Figur vgl. Griese, S. 295-300.

35 Vgl. Gerhard von Frachet: Vitae fratrum, c. 189: ,,In ihren Zellen hatten sie Bilder der Jung-
frau Maria und das Bild des Gekreuzigten vor ihren Augen, auf daf3 sie lesend, betend und
schlafend diese anschauen und von ihnen mit den Augen der Barmherzigkeit angeschaut
werden konnten.“ Zitiert nach Lentes: Inneres Auge, S. 179. Vgl. des Weiteren Winston-Allen,
S. 34-52. Im fiinfzehnten Jahrhundert fungierten nicht selten Einblattdrucke als Andachtsbil-
der; vgl. Griese, S. 193. Dass allerdings zur konkreten Funktionsbestimmung der Text-Bilder die
jeweiligen Bezugssysteme zu untersuchen sind, unterstreicht Griese, S. 124-126; zum Spektrum
der Gebrauchsformen der Einblattdrucke im Allgemeinen vgl. ebd., S. 388-394.



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht == 355

Winston-Allen hat aufgezeigt, dass in diesem Bilderrosenkranz zwei dltere
Modelle der Bildmeditation von den Freuden Mariens und von der Passion
Christi (die ja auch je fiir sich im Ulmer Psalter empfohlen werden) fusionierten
und durch Gesichtspunkte aus dem Reservoir von Dominikus und Alanus zu
dieser neuen Struktur ergdnzt wurden.* Die Auswahl der Ereignisse folgt einer
Logik der Dramatisierung; das offentliche Wirken des Lehrers, Arztes und Pro-
pheten Jesus kommt nicht vor: ,Like its iconographic and typological relatives,
the rosary concentrates on the most joyful and tragic events.“*” Allerdings diirf-
ten die solchermaflen ,informierenden‘ und affizierenden Wirkungen der Ro-
senkranz-Medaillons begrenzt gewesen sein. Auch wenn die Miniaturen zweifel-
los auf bekannte Bildprogramme anspielen, waren sie fiir die im doppelten
Sinne ,Uninformierten‘ ziemlich unergiebig: Fiir eine Affektion der Betenden
setzen die Bilder nur wenig Impulse frei. Schon aufgrund ihres Formats bleiben
die Holzschnitte notgedrungen schematisch und fungieren in der Hauptsache
als Geddchtnisstiitze. Vor allem ist ihre Wirkung aus medientkonomischen
Griinden beschrankt, denn die Bilder werden in einem Buch prdsentiert — Bii-
cher jedoch sind teuer, womit diese Andachtsmdglichkeit armen und/oder illite-
raten Mitgliedern der Bruderschaft unzuganglich blieb.

3 Vom Bild zum Text zum inneren Bild

Buchsbaums Rosenkranzgedicht kann als Versuch beschrieben werden, die
spirituellen und 6konomischen Potentiale dieser ,Figuren‘ auf dem Buchmarkt
umzusetzen. Einblattdruck oder Flugschrift bilden dafiir, sofern man eine Be-
schrankung des Raums und der Haltbarkeit in Kauf nehmen kann, die optima-
len Formate, da sie die 6konomischen und distributiven Moglichkeiten des
Buchdrucks voll ausschopfen.®® Flugblatter und -schriften waren zwar anders
als heute Handelsware (und boten daher auch den unternehmerischen Anreiz),
aber weitaus billiger als gedruckte Biicher. Das gilt insbesondere hier, da es sich
um ,Zettel* im Kleinquartformat handelt — im Unterschied etwa zu den aufwen-
dig gestalteten Foliobladttern eines Sebastian Brant. Die neue Medientechnologie

36 Vgl. Winston-Allen, S. 43; zum Hintergrund in der Observanzbewegung S. 65-80.

37 Ebd., S. 47.

38 Zu den Publikationstypen Flugblatt und Flugschrift vgl. Brednich, Sp. 1342; Griese,
S. 14-19; zur Abgrenzung der Einblattdrucke gegeniiber dem Flugblatt vgl. ebd., S. 117-121;
zum Medienumbruch im Allgemeinen vgl. Giesecke.



356 —— Albrecht Drése

ermoglicht eine marktférmige Entgrenzung ebenso wie eine Beschleunigung,
mit der auf eine wachsende Nachfrage reagiert werden kann.*
Signifikanterweise bereitet der Buchsbaum-Druck aber nicht, was ja auch
denkbar gewesen wire, die ,Figuren‘ in glossierten Miniaturen auf. *° Dass diese
Moglichkeit, Bild und Text ,synoptisch® prasent zu halten, grundsatzlich gese-
hen wurde, zeigt beispielsweise der Einblattdruck von Hans Schaur aus den
1480er Jahren, der um die Rosenkranzmadonna herum die Bildmeditationen
eines freudvollen sowie eines schmerzvollen Ave-Fiinfers abwechselnd anord-
net und mit einer Anleitung zum Rosenkranzgebet versieht.”! Die {iberlieferten
Buchsbaum-Drucke hingegen verzichten zwar nicht gédnzlich auf Bilder, da sie
gern Marien-Miniaturen einfiigen beziehungsweise als Titelholzschnitte ver-
wenden,* die ,Figuren‘ selbst jedoch werden konsequent retextualisiert. Auch
wenn sich die Strophen hinsichtlich der Themen und ihrer Reihenfolge an den
Medaillons des Psalter Marie orientieren, liefern sie keine Bildbeschreibung im
Sinne einer Ekphrasis, also einer ,,verbalen Reprdsentation einer visuellen Re-
prasentation“,” sondern entfalten die ,Figuren‘ neu im Medium des Textes.
Diese mediale Transformation hat programmatischen Charakter: Dje gefchrifft
geyt vns weifs vnnd ler/ wie maria psalter wer/ dauon vill ich eiich fingen (Stro-
phe I). Der Ausdruck gefchrifft steht hier fiir den klerikal verwalteten textus, im
engeren Sinne also fiir die Heilige Schrift, im weiteren Sinn auch fiir Texte, die

39 So Schanze: Erfurter Druck, Sp. 1308. Nach Sporers Erstdruck 1494 erschienen nach 1500
mehrere Drucke, die vielleicht auf das 25jdhrige Jubildaum der Rosenkranzbruderschaft im Jahr
1500 zuriickzufiihren sind. Daher, so vermutet Schanze, erfolgte auch die Umdatierung auf
1500. Fiir eine hohe Nachfrage und fiir Eile bei der Drucklegung sprechen eine Reihe von Satz-
fehlern und die teils starke Abnutzung der Typen, die etwa beim Zainer-Druck zu verzeichnen
sind.

40 Vgl. Griese, S. 193: ,,Das eine Blatt, moglicherweise zusammengefaltet oder auch an der
Wand hidngend, ersetzt den Rosenkranz in seiner materiellen Form des Gebetszédhlgerdts, er
bietet bessere Moglichkeiten des Transports und des Sich-vor-Augen-Haltens als das (teurere)
und vielleicht auch ein wenig sperrige Rosenkranzbiichlein, das die drei Blatter mit den Medi-
tationsschemata zwar eigens benennt, deren Visualisierungsstiitze sich aber ein wenig inner-
halb des Biichleins verliert.“

41 Ausfiihrlich dazu Griese, S. 193-200, mit Erdrterung eines weitgehend analogen Text-Bildes
aus Ulm. Die charakteristische Dreiteilung des Alanus ist auf beiden Bléttern nicht erkennbar,
denn die glorreichen Geheimnisse fehlen. Vermutlich gehen die Anleitungstexte auf die Kélner
Rosenkranzbruderschaft zuriick. Vgl. ebd., S. 198.

42 Kunnes Druck zeigt z. B. die Jungfrau mit Kind im Strahlenkranz, Zainers Flugblatt (1504)
Christi Geburt, Schobsers Flugschrift (nach 1500) einen knienden Beter vor der Himmelskoni-
gin mit Kind. Dennoch spielt das Bild-Medium hier keine zentrale Rolle, es handelt sich auch
bei den beiden Einblattdrucken nicht um ,Text-Bilder‘ im Sinne Grieses. Vgl. ebd., S. 117-118.
43 Wandhoff, S. 175 in Anlehnung an Heffernan.



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht == 357

den unerldsslichen autoritativen Rahmen bilden: Apokryphen, Legenden, Aus-
legungen der Kirchenviter usw.* Der Buchsbaum-Text soll, wie auch der Ulmer
Psalter, den Anschluss des Rosenkranzgebets an die lateinischen Archive her-
stellen: Damit wird nicht nur Kontextwissen iiber die Topoi vermittelt, sondern
die Betweise selbst mit dem sakralen Medium der Schrift in Beziehung gesetzt.
Die gefchrifft belehrt, wie maria pfalter wer, also auf welche Weise der Rosen-
kranz zu beten ist. Dementsprechend bindet der Text seine Darstellung immer
wieder an Autoren beziehungsweise an Autoritdten zuriick, die zum Teil auch
schon im Ulmer Psalter zitiert werden: an Beda oder den heiligen Dominikus, an
die Kirchenviter oder an die Evangelisten.

Entscheidend ist die Form der Prasentation: Buchsbaum unternimmt keine
diskursive Abhandlung,” sondern initiiert eine Vermittlung im Medium des
Gesangs: dauon vill ich euch fingen. Die Drucke fingieren die miindliche Kom-
munikationssituation eines Vortrags durch ein magistrales Ich, genannt Sixt
Buchsbaum, in Hertzog Ernft melodey. Der Name Sixt Buchsbaum ldsst zwar an
einen Meistersdnger denken, es ist jedoch nicht unwahrscheinlich, dass es sich
hier um einen sprechenden Namen handelt: Das haltbare Buchsbaumholz ge-
horte zu den bevorzugten Materialien des Gebetsgerites Rosenkranz;*® der Vor-
name Sixt konnte wiederum an Papst Sixtus IV. erinnern, dessen Approbations-
bulle den friihen Rosenkranzschriften vielfach beigefiigt war. Der Gestus des
Vortrags rekurriert auf ein stadtbiirgerlich vertrautes Muster der Wissensver-
mittlung, gehorte doch religiose Didaxe zu den wesentlichen Funktionen des
Meistergesangs.”” So lassen sich schon im fiinfzehnten Jahrhundert differenzier-
te laientheologische Erorterungen von komplexen Problemen wie der Trinitat
oder der Jungfraulichkeit Mariens nachweisen.

Dennoch zeigt sich hier eine wichtige Differenz: Das zentrale Kennzeichen
des Meistergesangs ist seine Artifizialitdt, dem Buchsbaum-Text jedoch geht der
Charakter einer Kunstdemonstration vollkommen ab, wie denn auch kein tradi-

44 7um Begriff des textus vgl. Kuchenbuch, Kleine.

45 Vgl. z. B. den Spiegel hochloblicher Bruderschafft (1515) des Marcus von Weida, der ausfiihr-
liche Anweisungen erteilt, welche Betrachtungen in den einzelnen Dekaden unternommen
werden sollten.

46 Zwar bildeten die Materialien Holz und Bein generell ,,die unterste, billigste, breite Schicht
der Massenware®. Ritz, S. 24. Dennoch finden sich durchaus kostbare Arbeiten: ein Beispiel
eines Buchshaumrosenkranzes ebd., S. 47 (Abb. 32). Weitere Buchshaumrosenkrénze bei Jager,
u.a.S.52(A6);S.58 (A7).

47 Vgl. etwa Wachinger, S. 23-29; des Weiteren Janota.



358 — Albrecht Drése

tioneller Sangspruch-Ton der alten Meister iibernommen wurde.*® Zwar weist
der Herzog-Ernst-Ton, eine Variante des dlteren Bernertons, eine gewisse struk-
turelle Ndhe zur Sangspruchstrophe — und damit zu Formen des Meistergesangs
— auf, allerdings fungiert er im fiinfzehnten Jahrhundert als Erzdhlton.* Seinen
Namen verdankt dieser Ton einer strophischen Fassung des Herzog-Ernst-Stoffs
(in der Forschung ,Herzog Ernst G* genannt), der in verschiedenen Handschrif-
ten und Drucken iiberliefert ist und derart popular war, dass er als Verkaufsar-
gument in die Titelzeilen gesetzt werden konnte.>® Bemerkenswert ist, dass der
Erstdruck des ,Herzog Ernst‘ ebenfalls auf Hans Sporer zuriickgeht, der den Text
1493, also kurz vor dem Erfurter Erstdruck des Buchsbaum-Textes, in Bamberg
veroffentlichte. Der Buchsbaum-Druck schliefit also in poetologischer Hinsicht
an die eigentiimliche Konjunktur strophischer Heldendichtung im fiinfzehnten
Jahrhundert an.”* Die zentrale Innovation des Buchsbaum-Drucks besteht darin,
die Reihenfolge der ,Figuren‘ in eine Abfolge von Strophen zu iibersetzen, und
damit diese Gesichtspunkte in einen narrativen Diskurs zu iiberfiihren, genauer
in eine epische Erzdhlform, die ,geddchtnisférmig organisiert ist und auf ihre
Weise das Geschehen in Bildern vor Augen stellt.”> Hier deutet sich die spezifi-
sche Funktionsweise des Textes an, der sich zwischen magistraler Didaxe einer-
seits und vergegenwdartigender memoria andererseits bewegt, als eigentiimliche
Vermittlung der gefchrifft im Modus epischen Gesangs.>® Ich will im Folgenden

48 Das metrische Schema stimmt mit Wolframs ,Flammweise* {iberein, aber der Text stellt den
Bezug auf die Herzog-Ernst-Tradition heraus.

49 Kornrumpf, S. 325: ,,Der Bernerton (,Eckenlied’, ,Sigenot‘, ,Virginal‘, ,Meerwunder‘, ,Herzog
Ernst G°) hebt sich durch Umfang und stolligen Bau von den iibrigen Heldenepenstrophen ab
und mutet eher wie eine Sangspruchstrophe an.“ Eingehend zur Struktur dieses Tons Brunner,
S. 218-220.

50 Allgemein dazu Behr. Fiir gewohnlich wird der ,Herzog Ernst’ zur sogenannten Spiel-
mannsepik gezdhlt; aufgrund der Empdrergeste schliet der Text eher an die franzosische
chanson de geste an, im Spatmittelalter wird er aber zusammen mit dem germanischen Sagen-
kreis iiberliefert. Eine handschriftliche Fassung findet sich u. a. im ,Dresdner Heldenbuch‘. Zur
gedruckten Uberlieferung des ,Herzog Ernst G* vgl. die Einleitung zur Ausgabe (Das Lied) von
King, S.7-8.

51 Vgl. dazu Kornrumpf.

52 Vgl. Wenzel: Augenzeugenschaft, S. 215.

53 Vgl. Kornrumpf, S. 332. Am Rande sei auf einen Bezug zum Rosenkranz im ,Rosengarten’
hingewiesen, einem Text aus dem dreizehnten Jahrhundert, der der aventiurehaften Dietrich-
epik zuzuordnen ist. Der ,Rosengarten‘ entwirft eine Art Brautwerbungsturnier, als dessen
Preis Kriemhild fiir die Sieger Kiisse und Rosenkrdnze auslobt. Die Preise fordert schlie8lich
der Monch Ilsan fiir sich und seine Mitbriider ein (eine hybride Figur im Spannungsfeld von
adliger und monastischer Existenz), wobei er Kriemhild beim Kiissen mit seinem Bart blutig
kratzt. Der Kranz fungiert hier in erster Linie als Metapher fiir die Virginitdt Kriemhilds; an das



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht == 359

einige Uberlegungen anstellen, welche Funktionen diese Prisentationsform
hier iibernimmt.

Strophisches Erzdhlen ist im Unterschied zur fortlaufenden Prosa und zum
Reimpaarvers durch seine ,Blockhaftigkeit’ geprdgt. Es konstituiert sich als
kettenformige Verkniipfung relativ geschlossener Einheiten, die ,narrative Lii-
cken toleriert,>* und genau deswegen geeignet erscheint, die Abfolge der ,Figu-
ren‘ nachzuvollziehen: Die ,Figuren‘ (beziehungsweise die entsprechenden
Klauseln) fungieren dabei gewissermaflen als ,Erzdhlkerne‘, die in den heilsge-
schichtlichen Schliisselszenen entfaltet werden. So wird z. B. das erste Geheim-
nis (Strophe III) der Verkiindigung Mariens in einen Handlungsablauf {iber-
setzt: innertrinitarische Beratung, Aussendung des Engels Gabriel, Beriihrung
Mariens, Gruf3 des Engels.

Der erft pater nofter bedeiit vns das/ do got mit got zii rate fafs/ der Stin wolt in das el-
lend/ er fprach za fant Gabriel farhin/ wiewol das ich ir vater byn/ grfs mir die mayd
behende/ der hailig gaift fy dar durch facht/ die iunckfraw f{tiind in forgen/ das got z{i der
menfchait flacht kanftlichen vnuerborgen/ der engel durch die himel trang/ er {prach aue
gratia/ der herr hat mich z{i dir gefant.

Offensichtlich begniigt sich der Text hier nicht mit der Paraphrase des bibli-
schen Textes, sondern folgt dem Prinzip epischen Wiedererzidhlens, das eine
neue Perspektivierung des ,Stoffes‘ einbringt. Natiirlich ist eine solche Differenz
zwischen Bibelparaphrase und Bibeldichtung in der volkssprachlichen Literatur
seit Otfrid einschldgig. Anders aber als bei Otfrid und der traditionellen Bibel-
dichtung bleibt der Erzdhlerdiskurs weitgehend frei von Kommentaren, Digres-
sionen und Auslegungen. Das bedeutet allerdings nicht, dass die Darstellung
linear und kausallogisch verfdhrt: Erzahlt wird vielmehr, was bedeutsam und
erinnerungswiirdig ist. Der Wahrheits- und Geltungsanspruch des epischen
Erzdhlens begriindet sich nicht chronistisch-schriftgetreu, sondern aus seiner
Geddchtnisfunktion.”

Gebetsgerat ist sicherlich noch nicht gedacht. Dennoch wird dem Rosenkranz auch eine, aller-
dings unbestimmte geistliche Bedeutung zugewiesen, denn Ilsans Abt ldsst ihn nur unter der
Bedingung ziehen, dass er den Rosenkranz erwerbe. Der Bezug auf die Marienverehrung er-
scheint hier plausibel. Ilsan bringt bei seiner Riickkehr ins Kloster folgerichtig Krdnze aus
echten Rosen mit, die er seinen Mitbriidern als Dornenkronen aufs Haupt driickt. Vgl. dazu
Malcher, S. 172-188; zum Rosenkranz ebd., S. 180-183; des Weiteren Greulich.

54 Vgl. Haferland, S. 359; Miiller: Nibelungenlied, S. 54-55; Lotman: Entstehung, S. 190.

55 Vgl. Kornrumpf, S. 332: ,,Die Heldendichtung in Strophen stellt sich im spéaten Mittelalter
also neben, nicht gegen eine volkssprachliche Chronistik in Prosa, als ein anderer Modus



360 —— Albrecht Drése

Daraus resultiert ein assoziatives Arrangement der verbindlichen Schrift,
das die ,Figuren‘ iiber paradigmatische Verkniipfungen mit neuen Gesichts-
punkten anreichert: Als Beispiel diene hier Strophe sechs, deren Thema die
Beschneidung Jesu ist.*® Das Zentrum bildet eine prophetische Rede Simeons
(Lk 2,29-35), die Jesus als Erloser des Menschengeschlechts deklariert. An deren
Ende wird ein Hinweis auf Johannes den Taufer gesetzt: fo frow ich mich des
feligen tags/ johannes in der wiifte/ hat vil daruon gesagt. Diese Verklammerung
von Simeon und Johannes zielt wohl weniger auf die typologische Beziehung
von Beschneidung und Taufe,” vielmehr wird Johannes als prophetischer Zeuge
Christi assoziiert. Unklar bleibt, wem dieser Hinweis auf Johannes zuzurechnen
ist: dem Erzdhler, wie es bei einer heutigen Lektiire plausibel erscheint, oder
aber (anachronistisch) Simeon? Im Vortrag jedenfalls diirfte eine Differenz der
Sprecherpositionen kaum modulierbar gewesen sein; hier kann zwischen Figu-
ren- und Erzdhlerrede nicht eindeutig unterschieden werden.>®

Explizit wird dieses Verfahren assoziativer Verkniipfung in der folgenden
Strophe sieben, die den 12jdhrigen Jesus im Tempel zeigt:

Jesus was im zwolfften iar/ gieng mit den iuden das ift war/ in ire fynagoge/ {y triigem [!]
im die alten biicher her iefus gab in vil weifz vnd ler/ er lag yn allen obe/ Symeon der alt
mann da sprach/ den knaben hab ich befchnitten/ bey zwolff iaren es gefchach/ drey
kanig kamen geritten die empaten im vil zucht vnd eer/ man fpricht feiuer [!] weyfzhait
vol/ das er ift aller welt ain herr.

Hier kommt Simeon, gegen die biblische Vorlage, nochmals zu einem Auftritt,
in dem er nicht nur darauf verweist, dass er es gewesen sei, der den Knaben
,beschnitten‘ habe (siehe Strophe VI), sondern auch den Besuch der heiligen
drey kiinig nachliefert (Mt 2,1-12).”° In Simeons Erinnerung spiegelt sich gewis-

vergegenwartigender geddchtniiss; als pure Fiktion kann sie von denjenigen, die sie weiter-
tiberliefert und zusammengefasst haben, nicht begriffen worden sein.”

56 Strophe VI: Joseph vnd maria klag/ die fieng an am achten tag/ als iefus ward befchniten/
maria in den tempel gieng/ fymeon das opffer fchon empfieng er fprach zii ir mit zichten/ maria
du bift genaden vol vnd haft vns den geboren/ der menjfchlichs geschlecht erléfen fol/ got hat dich
vfs erkoren/ fo fréw ich mich des feligen tags/ johannes in der wiifte/ hat vil daruon gefagt.

57 Vgl. dazu etwa Suntrup, S. 64.

58 Vgl. Philipowski, S. 61: ,,Die Grenze zwischen Diegese und Metadiegese, die im schriftlitera-
rischen Text Innen- und Aufienposition einer Geschichte ausdifferenziert, wird im miindlichen
Vortrag iiberlagert durch die Prdasenz des Vortragenden und die Kontinuitédt seiner Stimme;
Metakommunikation ist im Modus der Miindlichkeit kaum méglich.*

59 Vgl. dagegen Scherschel, S. 128: ,,Dominikus hiitete sich, nichtschriftgeméafle Fakten einzu-
flicken.“



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht —— 361

sermafien die Memorialfunktion des Textes. In den ,Figuren‘ des Ulmer Psalters
finden sich die Konige freilich nicht. Die Verbindung beider Ereignisse liegt auf
der paradigmatischen Ebene: Die Huldigung der drei Konige bestatigt zum ei-
nen die iiberlegene Weisheit des gottlichen Kindes, deutet aber zum andern die
universale Herrschaft Christi an.

Kaum zufillig rekurriert der Text damit auf eingefiihrte Bildtypen: Die Stro-
phen narrativieren also nicht nur die Motive der Vorlage im Ulmer Psalter (bzw.
die damit verbundenen Bildprogramme), sondern zitieren weitere Bildmuster
an, wie beispielsweise die Anbetung der Kénige oder das Schweif3tuch der Ve-
ronika. Die Darstellung ist gewissermafen als eine Abfolge von ,Schaubildern’
organisiert.®® Das Buchsbaum-Gedicht ersetzt damit nicht einfach die ,Figuren’
durch den Text, sondern evoziert diese neu im Medium der Narration und for-
dert dabei zu ihrer ,Betrachtung‘ auf. Winston-Allen hat den dramatischen Cha-
rakter des Textes hervorgehoben (,action-packed‘);* die Strophen inszenieren
kommunikative und korperliche Interaktionen (Preisreden, Folterszenen, Ver-
klarungen) oder raumliche Bewegungen in horizontaler und vertikaler Richtung
(den Leidensweg Christi, Fahrten in den Himmel oder in die Hélle). Einschligig
dafiir ist insbesondere der Rote Kranz mit seinen grausamen Gewaltinszenie-
rungen (ain kron von fcharpffen doren/ die drucktens im in fein hirnfchal; Strophe
XI) sowie mit den Darstellungen der Kreuzigung oder Beweinung: der betriibten
miiter gefchach fo wee/ maria dem rainen weybe/ Nicodemus legt in in ir fchofs/
maria kiijzt iren lieben fiin/ haifs treher fy ob ym vergofs (Strophe XIII). Der Text
kompensiert den strukturellen Mangel an dufieren Bildern durch eine poetische
Produktion innerer Bilder — und entspricht genau darin den Leitlinien der
spatmittelalterlichen Betrachtung: Denn anders als die dufleren gewahrleisten
die inneren Bilder auf Dauer, dass der Mensch in ,,Andacht und Reinheit des
Herzens“ bleibt:

60 Siehe z. B. Heinzle, S. 81-84; Malcher, S. 67-68; vgl. zum Folgenden auch Wenzel: Erzdh-
lende Bilder, S. 237-239.
61 Vgl. Winston-Allen, S. 49.



362 —— Albrecht Drése

Das Gedachtnis des Menschen wird als innerer Bildraum verstanden, der mit den Bildern
des historischen Geschehens der Heilsgeschichte angefiillt werden soll. Die Bilder repra-
sentierten das Geddchtnis des Heils, und das Geddchtnis des Menschen war seinerseits
Bildraum, in dem die Bilder des Heils ihre Wirkung entfalten sollten.®

Der Buchsbaum-Text prasentiert, wie sich in Anlehnung an Berns sagen lief3e,
die ,Imaginationsspur‘ des Rosenkranzes in Erzdhlform.® Auffillig ist dabei,
dass die ohnehin ausfiihrlichen Beschreibungen der Passion durch konkrete
Zahlen unterfiittert werden. Der Memminger Druck nennt unter Berufung auf
Johannes Chrysostomos die exakte Anzahl der Schmerzen und Wunden Christi
(Strophe X):

Crifoftimus fchreibt wunder grofs/ wie iefus nackende vnde blofs/ an ain faul ward ge-
bunden pilatus vber in liefs ston/ die fterckifteni man die er mocht hon/ {chltigem [!] im vil
tieffer wnnden [!]/ fechstaufent vnd fechshundert/ vnd fechs vnd fechtzig wunden/ mit
gaiflen vnd mit riiten hort/ mit ketnen gebunden/ zway vnd fechtzig vnd vierhundert
bain/ yeglichs fein beftinders leyden empfieng/ o menfch fein marter was nit klain.

Welche Bedeutung diesen Zahlen hier zukommt, ldsst sich daran ermessen,
dass die detaillierende Repetition der fechstaufent vnd fechshundert vnd fechs
vnd fechtzig wunden das Metrum sprengt.** Hier ist auf andere Formen der ,ge-
zdhlten Frommigkeit‘ angespielt, konkret auf eine Kontemplationspraxis, die
sich die Wunden und Schmerzen Christi vor Augen zu stellen und sukzessive zu
vergegenwirtigen versucht.®® Ahnlich sind die Entfernungsangaben der via
dolorosa in der zwoélften Strophe zu werten: Die Distanz wird auf exakt 1000
Schritt beziffert, wobei mit Veronika und Simon zwei Gewdhrsleute genannt
werden, die zugleich Stationen des Kreuzwegs verkorpern. Der Text deutet das
an, wenn er die Entfernung bis zu fronica am Tor und dann weiter bis zu Simon
mit je 250 Schritten angibt.*® Eingespeist sind also Strukturen der Kreuzwegan-
dacht, die nicht nur durch eine gedankliche, sondern auch durch eine raumli-

62 Lentes: Inneres Auge, S. 180.

63 Vgl. Berns, S. 308-309. Insofern widre auch der Buchsbaumtext analog zu den Bilder-
Gebetsgerdten als eine ,artifizielle Erfassung des Imaginativen‘ zu verstehen, allerdings im
Medium des Gesangs.

64 Im Zainer-Druck beispielsweise findet sich diese Angabe nicht.

65 Vgl. Angenendt u. a., S. 45.

66 Strophe XII: Die ritterfchafft fetzt vns dei zal/ taufent fchrit wol vberall/ jefus fein creiitz hat
tragen/ von dem platz bifs vnders thor/ ift drithalbhundert fchrit furwar/ thiit vns fronica fagen/
jefus gab ir fein angeficht zii letz wol drithalbhundert/ Symeon vns das wol bericht/ finffhundert
schrit befiinder/ bifz an die ftat Caluaria/ fein rock im da verfpilet ward/ vnd fer gezogen ab.



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht =—— 363

che Bewegung die Passionsereignisse nachzuvollziehen versucht.” Der Horer ist
bei Buchsbaum nicht nur als Betrachter angesprochen, der Text rechnet mit ihm
auch als ,Praktiker, der sich in das Passionsgeschehen einbeziehen ldsst, um es
sinnlich und affektiv nachzuerleben — hinsichtlich dieses performativen As-
pekts geht der Text allerdings iiber die epische memoria hinaus.®

4 Mariologische Fokussierung

In dieser gemeinschaftlichen Vergegenwartigung der Heilsgeschichte kommt
Maria eine Schliisselrolle zu. Nun ist dem Rosenkranzgebet ein mariologischer
Bezug trivialerweise inhdrent, insofern die Ave-Invokationen der Gottesmutter
die Basis dieser Gebetsform bilden. Dementsprechend wird Maria im Ulmer
Psalter als Adressatin des Ave-Gebets vorgestellt, sei es im Titelholzschnitt, der
die Gottesmutter mit dem betenden Paar und einem Dominikanerpater zeigt, sei
es in der Darstellung der Griindungslegende, in der Maria dem heiligen Domini-
kus den Rosenkranz iiberreicht. Dafiir sprechen auch ihre vielfaltigen Auftritte
in den Exempeln im zweiten Teil des Buches. In den iiberlieferten Meditations-
klauseln jedoch spielt Maria eine eher untergeordnete Rolle, da die Klauseln
relativisch auf Jesus bezogen sind: Dominikus von Preuf3en meditiert iiber das
Leben Jesu, nicht iiber Maria. Lediglich neun der fiinfzig Klauseln beziehen
Maria mit ein. Diese primdr christologische Orientierung bestimmt auch die
Auswahl der ,Figuren‘ im Ulmer Psalter: Zwar sind in die fiinfzehn ,Figuren’
auch die Freuden Mariens eingeflossen, doch zu sehen ist Maria auf lediglich
sieben der fiinfzehn Medaillons, viermal (naheliegenderweise) im Weiflen
Kranz: Verkiindigung, Heimsuchung, Geburt Christi, Beschneidung; im Roten
Kranz erscheint sie in der Kreuzigungsszene sowie bei der Kreuztragung und im
Goldenen Kranz in der Darstellung ihres Begrdbnisses.® Der Ulmer Psalter be-

67 Vgl. zum Kreuzweg Dambeck, Sp. 653—-654.

68 Vgl. die Beschreibung bei Largier: Begehren, S. 38: ,,Nicht Memoria, nicht fromm erinnern-
des Gedenken ist das Ziel, sondern eine Entfaltung der sinnlichen und affektiven Erfahrungs-
moglichkeiten als neue, kiinstlich induzierte Bewuf3tseinszustande.“ Allerdings ist auch fiir die
Epik von einer gewissen Interferenz zwischen erzdhlter Welt und der Welt der Rezeption aus-
zugehen; vgl. Malcher, S. 65-67.

69 Die Verkldrung und Krénung Mariens wird auch von Dominikus und Alanus erwdhnt. Bei
Dominikus von Preufien handelt es sich um die 48. Klausel: Qui te dulcissimam matrem suam,
tandem ad se assumpsit, ad dexteram suam collocavit, et gloriose coronavit. Zitiert nach
Scherschel, S. 128.



364 —— Albrecht Drése

handelt den mariologischen Aspekt in den Medaillons also eher zuriickhaltend,
Maria fehlt z. B. auch dort, wo sie in der Bibel ausdriicklich erwdhnt wird, bei
der Ausgieflung des Heiligen Geistes. Zu beriicksichtigen ist sicherlich, dass der
Ulmer Psalter unter anderem auch auf eine mariologische ,Lesart‘ des Kranzes
hinweist: Als dritte Kontemplations-Option beim Rosenkranzbeten nach dem
Leben Jesu und der Passionsbetrachtung stehen die Freuden Mariens. Dieser
Betrachtungsweise fehlt allerdings die rhetorisch-affektive Pointe des Leben-
Jesu-Rosenkranzes, der einen dialektischen Prozess von Leid und Freude ent-
wirft: Hier sollen Empfangnis, Geburt und Himmelfahrt Mariens auf drei Krdanze
bezogen werden,” die damit allerdings ihre spezifische Qualitdt als Weif3er,
Roter und Goldener Kranz verlieren.

Dieses Verhiltnis ist schon im Ave-Gebet selbst angelegt: Zwar wird in den
wiederholten Ave-Invokationen die Gottesmutter immerfort angesprochen und
angerufen, aber deswegen, weil die Frucht ihres Leibes ,gebenedeit® wird: et
benedictus fructus ventris tui Jesus Christus. Hierin besteht die ,christozentrische
Dynamik* des Ave-Gebets.” Der Betende bewegt sich stets auf Maria zu und
durch sie zu Christus hin, sie ist das Medium, das er hinter sich zu lassen be-
strebt ist. Das Buchsbaum-Gedicht modifiziert diese Konstellation. Hier sind die
Rosenkranzbeter schon in der ersten Strophe adressiert als eine in der Anrufung
Mariens verbundene Gemeinschaft; sie sind diejenigen, die von Maria ,erwahlt
sind (Strophe I), sie sind also {iber sie mit Christus und durch ihre gnadenhafte
Zuwendung auch miteinander vereint. Zweitens wird die Darstellung des Heils-
geschehens (wo immer das moglich ist) an eine mariologische Perspektive zu-
riickgebunden, die Heilsgeschichte wird also gewissermafien mit den Augen
Marias betrachtet — womit natiirlich keine Fokalisierung im strengen Sinne
gemeint ist, sondern ein Entwurf Marias als Modell, zu dessen emotionalem wie
habituellem Nachvollzug die Betenden aufgefordert sind.”” So werden die fro-
hen und schmerzhaften Ereignisse vielfach als Freuden und Schmerzen Marias
inszeniert. Der Weif3e Kranz prasentiert Maria als Vorbild der rainikait (Strophe
VIII) und reflektiert zugleich ihren emotionalen Status auf durchaus differen-
zierte Weise: Die Beriihrung des Heiligen Geistes versetzt sie in einen Zustand
der Sorge (Strophe III), der abgelost wird durch den Jubel des Magnificat in der
vierten Strophe; sie findet sich zuriickgeworfen in die angstvolle Situation der
einsam Gebéarenden, die lediglich auf ihren alten Josef zdhlen kann (Strophe V);
bis hin zur eigentiimlich zwiespaltigen klage wahrend der Beschneidung, die

70 Vgl. b/ (ohne Zihlung).
71 Vgl. Heinz: Entstehung, S. 35.
72 Vgl. ebd.,, S. 42.



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht =—— 365

durch Simeons Preisrede untermalt wird: maria du bift genaden vol vnd haft vns
den geboren/ der menfchlichs gefchlecht erléfen fol/ got hat dich vfs erkoren
(Strophe VI).

Im Roten Kranz tritt Maria zundchst zuriick, hier bildet die Passion des
Sohnes den Glutkern der Betrachtung. Dennoch wird sie in die Kreuzigungs-
szene wieder einbezogen: der betriibten miiter gefchach fo wee/ maria dem rai-
nen weybe/ Nicodemus legt in in ir fchofs/ maria kifzt iren lieben fiin/ haifs treher
fy ob ym vergofs (Strophe XIII). Im Ulmer Psalter erscheint Maria zwar ebenfalls
unter dem Kreuz, aber ohne Beweinung. Der emotionalisierte Betrachter geht
bei Buchsbaum direkt {iber von der Qual Christi zum Schmerz der Mutter. Dieser
Anschluss markiert sinnfillig die Sonderbeziehung von Gottesmutter und Got-
tessohn: Kaum zufdllig endet der Rote Kranz bei Buchsbaum damit, dass der
geschundene Sohn letztlich wieder zu seiner Mutter zuriickkehrt und ausdriick-
lich ,in ihren Schof3‘ gelegt wird.

Marias Medialitdt wird im Goldenen Kranz voll entfaltet. Hier wird sie als
Mutter adressiert, erweitert zur Mutter aller Betenden, als Vermittlerin des Ver-
mittlers schlechthin (mediatrix dei):” maria hilff vns inn throne/ du wélleft vnfer
multer fein/ fo werd wir defter bafs erhort/ von dem aufferwélten fiine dein. Der
Goldene Kranz konstituiert sich bei Buchsbaum iiber die spezifische Verbin-
dung von Christus und Maria: Sie erscheint in fast allen Strophen des Goldenen
Kranzes und dariiber hinaus in den Schlussstrophen. Sie ist Buchsbaum zufolge
die Einzige, die fest an Jesus glaubt: darumb fy wurden all zerftreit/ on maria
dem rainen weibe/ der glaub in ir nye verlafch/ ir laid thet fich verwandlen (Stro-
phe XV). Maria wird (schriftgemifl und wiederum in Abgrenzung zum Ulmer
Psalter) in Strophe siebzehn bei der Ausgieffung des Heiligen Geistes erwihnt:

Sant Johaunes [!] der euangelift/ der der waren gothait kantzler ift/ {chreibt vns am aller
maiften/ wie got der vatter vnd der {in/ ain warer got vnd drey perfon/ das dritt der hailig
gaift/ am pfingftag ward er gefant/ maria vnd den iungern/ all {prachen warden yn be-
kant. fy fahen feiirin znngen/ in iren {chaiteln brinnen {chon/ das {y die gnad des hailigen
gaifts/ folten verkunden thon.

In der sechzehnten Strophe, der Himmelfahrt Christi, wird Maria nachvollzieh-
barerweise nicht erwahnt, doch der Text inszeniert als typologisches Komple-
ment in der achtzehnten Strophe Marias eigene Himmelfahrt. Wahrend das
entsprechende Medaillon im Ulmer Psalter lediglich eine Begrdbnisszene zeigt
(und damit ihre Sterblichkeit betont), wird Maria bei Buchsbaum durch Christus
zur Himmelskonigin gekrént und erstrahlt als Sonne der Betenden: er fatzt ir

73 Vgl. Mertens Fleury, S. 46-47.



366 —— Albrecht Drése

auff ain krone/ wann fy hoch durch die himel auff trang/ vil klarer dann die fiinne.
In der folgenden ,Figur’ des Jiingsten Gerichts agiert sie gegeniiber dem Welten-
richter als Fiirsprecherin der Betenden: wer den guldin krantz offt fprechen kan/
maria will im am iungften gericht/ tretlich bey geftan (Strophe XIX). Diese Ver-
heiflung bekréftigt die folgende Strophe, die das gemeinschaftliche Beten des
Rosenkranzes als heilswirksame Tatigkeit beschreibt, die von Engeln aufge-
zeichnet und durch Maria garantiert werde: das hat marria felbs gefchafft/ die
geyt den aller héchften lon.

Der Text tendiert damit im Vergleich zum Leben-Jesu-Rosenkranz zu einer
Verdopplung der Perspektiven: Wie aus dem Ave-Maria-Gebet die Betrachtung
des Lebens Jesu hervorgeht (gewissermafien wie der Sohn aus der Mutter), mit-
hin die ,christozentrische Sinnspitze‘ in der heilsgeschichtlichen Meditation
entfaltet wird, ™ so wird im Gegenzug bei Buchsbaum der Horer im narrativen
Nachvollzug des Heilsgeschehens letztlich auf Maria als universelle Vermittle-
rin, ja als eigentliche Quelle des Heils zuriickverwiesen. Fiir ein Bewusstsein,
das in Furcht vor der ewigen Verdammnis steht, wird so eine miitterliche Zu-
wendung inszeniert. Die Vermittlerin Maria ist ,,fiir die Menschen mittellos an-
rufbar und erreichbar“;” sie verlangt nur eben diese Hinwendung im Gebet,
also das bestdndige Beten des Rosenkranzes. Diese allgemeine Zuginglichkeit
entspricht nicht nur der Grundidee der Rosenkranzbruderschaft, sie korreliert
auch mit dem Publikationsformat der Buchsbaum-Blitter, die eine Teilhabe
auch jenen Schichten ermoglichen soll, die zuvor aus kulturellen und 6konomi-
schen Griinden ausgeschlossen waren.

5 Rezeption und Performanz

Es ist natiirlich Maria, die als Himmelskonigin den Sanger Sixt Buchsbaum und
seine Gebetsbriider in den Himmel einldsst (Strophe XXI):

Nach Crift gepirt merckent furwar/ man zalt fiinffzehenhundert iar/ Six bufzbaum hat ge-
fungen/ in hertzog Ernft melodey/ maria won dem briider bey/ fo wer im wol gelungen/
kumpt mit den liebften briidern fein/ ia fiir der himel thore/ fein klaid weyl{z rot vnd gul-
den. man {prech wer ift daruore. maria fprech mit liechtem {chein. aufs irem rofenfarben
mund. lafs mir den liebften gaft herein.

74 Vgl. Heinz: Entstehung, S. 35-36, S. 42-43.
75 Mertens Fleury, S. 43.



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht =—— 367

Das Gedicht fingiert eingangs die Performanz eines Meistersdngers vor einem
Auditorium. Die Schlussstrophe setzt diesen Vortrag in eine schon abgeschlos-
sene Vergangenheit (hat gesungen), es ist die andéchtige Gemeinschaft von
Horern und Lesern, die ihren Bruder Sixt Buchsbaum dem Beistand Mariens
anempfiehlt und imaginiert, als Bruderschaft dermaleinst selbst vor die Him-
melskonigin hinzutreten. Das kann auch als ein Hinweis auf den Gebrauchszu-
sammenhang des Textes gelesen werden. Seine Auffiihrung erschépfte sich
nicht in einem einmaligen Vortrag vor einer passiven Zuhorerschaft, er ist viel-
mehr auf Wiederverwendung im gemeinschaftlichen Gesang angelegt. Dabei
kommt dem Herzog-Ernst-Ton, in der Kombination von populdrer Melodie und
geddchtnisférmig organisiertem Text, konstitutive Bedeutung zu. Der Gesang
als spezifische autokommunikative Praxis bildet dabei selbst schon einen An-
satz zur Formung des Habitus, wie in der monastischen Kultur das Singen der
Psalmen.

Die weitere Entwicklung kann ich hier nur skizzieren: Einen gesanglichen
Gebrauch legt etwa der 1519 bei Froschauer erschienene Ziiricher Druck nahe,
eine Flugschrift, die Buchsbaums Gedicht mit dem Marienhymnus ,Dich Frau
vom Himmel ruf ich an‘ kombiniert.”® Bezeichnenderweise ldsst der Ziiricher
Druck die letzte Strophe mit der Nennung des Autors und Einlass durch die
Himmelskodnigin weg. Stattdessen findet man folgenden Zweizeiler: Maria man
anriiffen fol/ dan fy uns kan helfen wol. Dem folgt der Marienhymnus. Die vakan-
te Position des Sadngers ist hier durch den jeweiligen Beter oder durch eine Ge-
meinschaft (uns) eingenommen, die in eigener Sache Maria anruft, ihr beizu-
stehen. Buchsbaums Text wird auch (inklusive der letzten Strophe) in die neuen
katholischen Gesangbiicher aufgenommen, so in die Tegernseer Gesangbiicher
von 1574 und 1577:”7 Im Choral fallen die Instanzen von Vorsdnger und Publi-
kum ohnehin zusammen. Hier tritt ein anderer Aspekt von Autokommunikation
hervor, im Sinne einer Selbstvergewisserung und Selbstaffirmation. Den Hinter-
grund bildet zum einen der posttridentinische Umbruch der katholischen Got-
tesdienstordnung, die dem Gemeindegesang einen grofieren Raum gewdhrt,
zum andern die verstdrkte propagandistische Nutzung des Rosenkranzgebets.
Es ist bezeichnend fiir die Popularitidt des Gedichts, dass man hier eine Mog-

76 Signatur: Zwingli 222,2 (Zentralbibliothek Ziirich). Es handelt sich um die deutsche Version
des Marienhymnus Ad te Maria supplices, die im friihen sechzehnten Jahrhundert in mehreren
Drucken kursierte; reformatorisch wird der Text umgearbeitet zu ,Christus vom Himmel ruf ich
an’‘.

77 Das RSM fiihrt hier weiter auf: ,Mainzer Cantual‘ von 1605 und 1627; ,Bamberger Gesang-

buch‘ von 1628, 1670 und 1691; ,Corners Gesangbuch‘ von 1631 und 1649.



368 —— Albrecht Drése

lichkeit sah, Boden gegeniiber dem bis dato erfolgreicheren evangelischen Kir-
chengesang gutzumachen, um so mehr, als der von den Reformatoren entschie-
den abgelehnte Rosenkranz zu einem ,Zentralsymbol altgldubiger Frommig-
keit“ avanciert war.”® Die zentrale Funktion des Buchsbaum-Lieds war daher
nicht mehr nur die innere Formung, sondern auch die duflere Abgrenzung der
altglaubigen Gemeinde.

Literaturverzeichnis

Altmann, Ursula: Die Leistungen der Drucker mit Namen Brandis im Rahmen der Buchge-
schichte des 15. Jahrhunderts. Diss. masch. 1974. Berlin 2005.

Angenendt, Arnold u. a.: Gezdhlte Frommigkeit. In: Friihmittelalterliche Studien 29 (1995),
S.1-71.

Baier, Walter: Rezension zu Scherschel, Rosenkranz. In: Geist und Leben 53 (1980), S. 150-154.

Behr, Hans-Joachim: Art. ,Herzog Ernst‘. B. Die einzelnen Texte (B.l.4-6.). In: VL2 3 (1981),

Sp. 1184-1185.

Berns, Jorg-Jochen: Rosarium und Bilddrift. Zur pracinematischen Bedeutung des Rosenkranz-
gebets. In: Der Rosenkranz. Andacht, Geschichte, Kunst. Hg. von Urs-Beat Frei, Fredy
Biihler. Bern 2003, S. 302-319.

Brednich, Rolf Wilhelm: Art. ,Flugblatt, Flugschrift‘. In: Enzyklopddie des Marchens 4 (1985),
Sp. 1339-1358.

Brunner, Horst: Strukturprobleme der Epenmelodien. In: Anndherungen. Studien zur
deutschen Literatur des Mittelalters und der Friihen Neuzeit. Berlin 2008, S. 201-223.

Certeau, Michel de: Die mystische Fabel. 16. bis 17. Jahrhundert. Frankfurt a. M. 2010.

Dambeck, Franz: Art. ,Kreuzweg®. In: LCI 2 (1970), Sp. 653-656.

Giesecke, Michael: Von den skriptographischen zu den typographischen Informationsverarbei-
tungsprogrammen. Neue Formen der Informationsgewinnung und -darstellung im 15. und
16. Jahrhundert. In: Wissensliteratur im Mittelalter und in der Friihen Neuzeit.
Bedingungen, Typen, Publikum, Sprache. Hg. von Horst Brunner, Norbert R. Wolf.
Wiesbaden 1993 (Wissensliteratur im Mittelalter 13), S. 328-346.

Greulich, Markus: Raume der Artifizialitat. Raum und Struktur im ,Rosengarten A‘. In: Briichige
Helden - Briichiges Erzahlen. Mittelhochdeutsche Heldenepik aus narratologischer Sicht.
Hg. von Anne-Kathrin Federow und Kay Malcher. Berlin, New York 2016 [im Druck].

Griese, Sabine: Text-Bilder und ihre Kontexte. Medialitdt und Materialitdat von Einblatt-Holz-
und -Metallschnitten des 15. Jahrhunderts. Ziirich 2011 (Medienwandel —

Medienwechsel - Medienwissen 7).

Haferland, Harald: Miindlichkeit, Gedachtnis und Medialitat. Heldendichtung im deutschen

Mittelalter. Gottingen 2004.

78 Dazu Oelke, S. 108-112. Als ein solches ,Zentralsymbol‘ erscheint der Rosenkranz zunédchst
nur aus protestantischer Sicht, wird dann aber auch von den Altgldaubigen als ,Identifikati-
onsmerkmal fiir die eigene Glaubenspartei“ verstanden. Ebd., S. 113.



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht =—— 369

Heffernan, James A. W.: The Museum of Words. The Poetics of Ekphrasis from Homer to
Ashbury. Chicago 1993.

Heinz, Andreas: Art. ,Rosenkranz. I. Begriff; IIl. Historisch®. In: LexThK 8 (2006), Sp. 1302-1305.

Heinz, Andreas: Art. ,Rosenkranz Il. Im Christentum®. In: TRE 29 (1998), S. 403-407.

Heinz, Andreas: Die Entstehung des Leben-Jesu-Rosenkranzes. In: Der Rosenkranz. Andacht,
Geschichte, Kunst. Hg. von Urs-Beat Frei, Fredy Biihler. Bern 2003, S. 23-46.

Heinz, Andreas: Die Zisterzienser und die Anfange des Rosenkranzes. Das bisher
unveroffentlichte dlteste Zeugnis fiir den Leben-Jesu-Rosenkranz in einem Zisterziense-
rinnengebetbuch aus St. Thomas an der Kyll (um 1300). In: Analecta Cisterciensia 33
(1977), S. 262-309.

Heinzle, Joachim: Das Nibelungenlied. Eine Einfiihrung. Miinchen, Ziirich 1987.

Isenmann, Eberhard: Die deutsche Stadt im Mittelalter 1150-1550. Stadtgestalt, Recht,
Verfassung, Stadtregiment, Kirche, Gesellschaft, Wirtschaft. Kéln, Wien 2012.

Jager, Moritz W.: Mit Bildern beten: Bildrosenkranze, Wundenringe, Stundengebetsanhdnger
(1413-1600). Andachtsschmuck im Kontext spatmittelalterlicher und friihneuzeitlicher
Frommigkeit. GieBen 2011.

Jaggi, Stefan: Rosenkranzbruderschaften. Vom Spatmittelalter bis zur Konfessionalisierung.
In: Der Rosenkranz. Andacht, Geschichte, Kunst. Hg. von Urs-Beat Frei, Fredy Biihler.
Bern 2003, S. 91-105.

Janota, Johannes: Fides et ratio. Die Trinitdtsspekulationen in den Meisterliedern des Hans
Folz. In: Wolfram-Studien 20 (2008), S. 351-386.

Klinkhammer, Karl J.: Art. ,Alanus de Rupe (de la Roche, van der Clip). In: VL? 1 (1978),

Sp. 102-106.

Klinkhammer, Karl J.: Art. ,Marienpsalter und Rosenkranz‘. In: VL? 6 (1987), Sp. 42-50.

Klinkhammer, Karl J.: Die Entstehung des Rosenkranzes und seine urspriingliche Geistigkeit.
In: 500 Jahre Rosenkranz. 1475 Koln 1975. Kunst und Frommigkeit im Spatmittelalter und
ihr Weiterleben [Ausstellung Erzbischofliches Diozesan-Museum Koln. 25. Okt. 1975-
15. Jan. 1976]. Kéln 1975, S. 30-50.

Kornrumpf, Gisela: Strophik im Zeitalter der Prosa: Deutsche Heldendichtung im ausgehenden
Mittelalter. In: Literatur und Laienbildung im Spatmittelalter und in der Reformationszeit.
Symposion Wolfenbiittel 1981. Hg. von Ludger Grenzmann. Stuttgart 1984, S. 316-340.

Kuchenbuch, Ludolf, Uta Kleine (Hgg.): ,Textus‘ im Mittelalter. Komponenten und Situationen
des Wortgebrauchs im schriftsemantischen Feld. Géttingen 2006.

Kunze, Konrad, Ulla Williams, Philipp Kaiser: Information und innere Formung. Zur Rezeption
der,Vitaspatrum‘. In: Wissensorganisierende und wissensvermittelnde Literatur im
Mittelalter. Perspektiven ihrer Erforschung. Kolloquium 1985. Hg. von Norbert R. Wolf.
Wiesbaden 1987, S. 123-142.

Largier, Niklaus: Die Kunst des Begehrens. Dekadenz, Sinnlichkeit und Askese.

Miinchen 2007.

Largier, Niklaus: Die Phdnomenologie rhetorischer Effekte und die Kontrolle religioser Kommu-
nikation. In: Literarische und religiose Kommunikation in Mittelalter und Friiher Neuzeit.
Hg. von Peter Strohschneider. Berlin, New York 2009, S. 953-968.

Largier, Niklaus: Praying by Numbers: An Essay on Medieval Aesthetics. In: Representations
104,1(2008), S. 73-91.

Largier, Niklaus: Zahlenmuster als Metonymie. Zwischen Figura mystica, Mnemotechnik und
Metamorphose. In: Was zahlt. Ordnungsangebote, Gebrauchsformen und Erfahrungs-



370 —— Albrecht Drése

modalitdten des ,numerus‘ im Mittelalter. Hg. von Moritz Wedell. K6ln, Weimar, Wien
2010, S. 209-218.

Lentes, Thomas: Bildertotale des Heils. Himmlischer Rosenkranz und Gregorsmesse.

In: Der Rosenkranz. Andacht, Geschichte, Kunst. Hg. von Urs-Beat Frei, Fredy Biihler.
Bern 2003, S. 68-89.

Lentes, Thomas: Inneres Auge, duferer Blick und heilige Schau. Ein Diskussionsbeitrag zur
visuellen Praxis in Frommigkeit und Moraldidaxe des spaten Mittelalters. In: Frommigkeit
im Mittelalter. Politisch-soziale Kontexte, visuelle Praxis, korperliche Ausdrucksformen.
Hg. von Klaus Schreiner. Miinchen 2002, S. 179-219.

Das Lied vom Herzog Ernst. Hg. von Kenneth Cecil King. Berlin 1969 (Texte des spédten
Mittelalters und der frithen Neuzeit).

List, Gerhard: Die Handschriften der Stadtbibliothek Mainz. Bd. 3: Hs | 251-Hs | 350.
Wiesbaden 2006.

Lotman, Juri M.: Die Entstehung des Sujets — typologisch gesehen. In: Kunst als Sprache.
Untersuchungen zum Zeichencharakter von Literatur und Kunst. Leipzig 1981, S. 175-204.

Lotman, Juri: Die Innenwelt des Denkens. Eine semiotische Theorie der Kultur.

Frankfurt a. M. 2010.

Malcher, Kay: Die Faszination von Gewalt. Rezeptionsdsthetische Untersuchungen zu
aventiurehafter Dietrichepik. Berlin 2009.

Menhardt, Hermann: Verzeichnis der altdeutschen literarischen Handschriften der
Osterreichischen Nationalbibliothek. Bd. 2. Berlin 1961 (Verdffentlichungen des Instituts
fiir deutsche Sprache und Literatur der Deutschen Akademie der Wissenschaften zu
Berlin 13).

Mertens Fleury, Katharina: Maria mediatrix — mittellos mittel aller snder.

In: Das Mittelalter 15,2 (2010), S. 33-47.

Miiller, Jan-Dirk: Das Nibelungenlied. 3., neu bearb. und erw. Aufl. Berlin 2009 (Klassiker-
Lektiiren 5).

Miiller, Jan-Dirk: Motivationsstrukturen und personale Identitdt im Nibelungenlied. Zur
Gattungsdiskussion um ,Epos‘ oder ,Roman‘. In: Nibelungenlied und Klage. Passauer
Nibelungengesprache 1985. Hg. von Fritz Peter Knapp. Heidelberg 1987, S. 221-256.

Oelke, Harry: ,,Da klappern die steinn ... und das Maul plappert“. Der Rosenkranz im Zeitalter
der Reformation. In: Der Rosenkranz. Andacht, Geschichte, Kunst. Hg. von Urs-Beat Frei,
Fredy Biihler. Bern 2003, S. 107-117.

Paul, Ingwer: Rhetorisch-stilistische Eigenschaften der Sprache von Religion und Kirche. In:
Handbiicher zur Sprach- und Kommunikationswissenschaft 31: Rhetorik und Stilistik. Ein
internationales Handbuch zeitgendssischer Forschung. Bd. 2. Hg. von Ulla Fix, Andreas
Gardt, Joachim Knape. Berlin, New York 2009, S. 2257-2274.

Philipowski, Katharina-Silke: Strophisches und stichisches Sprechen. Medientheoretische
Uberlegungen zur Figurenrede in héfischer Epik und Heldenepik. In: Formen und
Funktionen von Redeszenen in der mittelhochdeutschen Grof3epik. Hg. von Nine Robijntje
Miedema, Franz Hundsnurscher, Franz und Monika Unzeitig-Herzog. Tiibingen 2007,

S. 43-73.

Ritz, Gislind M.: Der Rosenkranz. Miinchen 1962.

Schanze, Frieder: Art. ,Sixt Buchsbaum. In: VL?1 (1978), Sp. 1109-1110.

Schanze, Frieder: Ein vergessener Erfurter Druck Hans Sporers von 1494. In: Archiv fiir die
Geschichte des Buchwesens 15 (1976), S. 1301-1308.



Ein newes Gedicht, das von Marie Psalter spricht =—— 371

Schanze, Frieder: Inkunabeln oder Postinkunabeln? Zur Problematik der ,Inkunabelgrenze‘ am
Beispiel von 5 Druckern und 111 Einblattdrucken. In: Einblattdrucke des 15. und friithen
16. Jahrhunderts. Probleme, Perspektiven, Fallstudien. Hg. von Volker Honemann u. a.
Tubingen 2000, S. 45-122.

Scherschel, Rainer: Der Rosenkranz, das Jesusgebet des Westens. 2. Aufl. Freiburg i. Br.,
Basel, Wien 1982 (Freiburger theologische Studien 116).

Schmidt, Siegfried: Die Entstehung der K6lner Rosenkranzbruderschaft von 1475. In: Der
heilige Rosenkranz. Eine Ausstellung der Diozesan- und Dombibliothek zum Rosenkranz-
jahr 2003, besonders zum Rosenkranzmonat Oktober und zum Jubildum der Wahl Papst
Johannes Il. am 16.10. (1. Oktober 2003 bis 7. Januar 2004). Hg. von Michael Schiffer. Kéln
2003 (Libelli Rhenani 5), S. 45-62.

Schulz, Armin: Fremde Kohdrenz. Narrative Verkniipfungsformen im Nibelungenlied und in der
Kaiserchronik. In: Historische Narratologie — medidvistische Perspektiven. Hg. von Harald
Haferland, Matthias Meyer, Carmen Stange. Berlin, New York 2010, S. 339-360.

Suntrup, Rudolf: Zur sprachlichen Form der Typologie. In: Geistliche Denkformen in der
Literatur des Mittelalters. Hg. von Klaus Grubmdiller, Ruth Schmidt-Wiegand, Klaus
Speckenbach. Miinchen 1985, S. 23-68.

Wachinger, Burghart: Wissen und Wissenschaft als Faszinosum fiir Laien im Mittelalter. In: Ars
und Scientia im Mittelalter und in der Friihen Neuzeit. Ergebnisse interdisziplindrer
Forschung. Fs. fiir Georg Wieland. Hg. von Cora Dietl, Dorte Helschinger. Tiibingen, Basel
2002, S.13-29.

Wandhoff, Haiko: Ekphrasis: Bildbeschreibungen in der Literatur von der Antike bis in die
Gegenwart. In: Audiovisualitdt vor und nach Gutenberg. Zur Kulturgeschichte der
medialen Umbriiche. Hg. von Horst Wenzel, Wilfried Seipel, Gotthard Wunberg. Wien u. a.
2001, S. 175-184.

Wenzel, Horst: Augenzeugenschaft und episches Erzédhlen. Visualisierungsstrategien im
Nibelungenlied. In: 800 Jahre Nibelungenlied. Riickblick - Einblick — Ausblick. 6. Péch-
larner Heldenliedgespréch. Hg. von Klaus Zatloukal. Wien 2001 (Philologica
germanica 23), S. 215-234.

Wenzel, Horst: Erzahlende Bilder und bildhafte Literatur. Pladoyer fiir eine Text-
Bildwissenschaft. In: Iconic Worlds. Neue Bilderwelten und Wissensrdaume. Hg. von
Christa Maar, Hubert Burda, Kéln 2006, S. 232-250.

Winston-Allen, Anne: Stories of the Rose. The Making of the Rosary in the Middle Ages. 2. Aufl.
University Park 1998.






